
T.C.
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENTİTÜSÜ
RESİM ANABİLİM/ ANASANAT DALI

RESİM PROGRAMI

EVİN BELLEĞİ VE TAŞINMA

( Sanatta Yeterlilik Eser Metni)

Hazırlayan:
20016086 Lebriz RONA

Danışman:
Yrd. Doç. Emre ZEYTİNOĞLU

İSTANBUL- 2007





İÇİNDEKİLER

Sayfa no:

ÖNSÖZ ……………………………………………………................ II

ÖZET ………………………………………………………………. IV

SUMMARY ………………………………………………………………. V

RESİMLER LİSTESİ ……………………………………………….. VI

1. GİRİŞ ………………………………………………………………. 1

     1.1. Bellek ……………………………………………………………… 3

….1.2. Mahremiyet Alanı Olarak Ev ……………………………..……… 7

2. MİMARİ MEKANIN HAYATA ETKİSİ ………………………………... 11

….2.1. Geleneksel Modern Ayrımında Mimari Değişimler …………… 13

….2.2. Modernlik Sürecinde Mahremiyet Alanının Değişimi ………… 19

3. TAŞINMA VE KUTULANMIŞ BELLEK ……………………………... 30

4. YENİ TAŞINILAN MEKANDA BELLEK …………………………….. 34

5. SONUÇ ………………………………………………………………… 35

6. EKLER …………………………………………………………………. 41

7. KAYNAKLAR ………………………………………………………….. 63

8. ÖZGEÇMİŞ ……………………………………………………………. 65

I



ÖNSÖZ: 

Her  canlı  için  yerleşmek,  barınmak,  canlı  kalmanın,  canlılığı

sürdürmenin bir koşuludur. İnsan içinse barınma mekânı olan evin, koruma

özelliğinin  yanı  sıra  varlığı  oluşturan bir  mekân  olarak  da  özel  bir  anlamı

vardır.  

Geçmişteki  evlerin  mimarisi,  aile  tarihinin  önemli  bir  göstergesidir.

Ailenin köklü geçmişine, sosyal yaşam içindeki statüsüne göre ev büyür ya

da küçülür. Ev, bir ailenin geçmişini yansıtırken, yeryüzündeki varlığının da

ispatıdır. Bir soy ağacıdır.

Toplumsal  yapının  değişimiyle,  dedeli  torunlu  büyük  geleneksel

aileden, çekirdek aileye geçilmesiyle evlerin boyutu da küçülür. Mimari olarak

eğik çatılı evler, düz çatılı, kutu gibi bir biçime dönüşür. İnsanlar aile yadigârı

evlerini terk eder.  Apartmanlara taşınır.  Modern insan mutluluk ve huzuru,

vaktiyle aynı çatı  altında farklı  yaş gruplarındaki  aile  bireyleriyle bir  arada

yaşadığı evde değil, artık onun için yaratılan konforlu bir dairede arayacaktır.

Ev  ile  sahibi  arasında  var  olan  ilişkiler  yok  edilir.  Artık  anılardaki

evlerde değil,  hayali  kurulan evlerde yaşanır. Evler yapıldıktan sonra satın

alınır. Çağdaş keşmekeşlik içinde ihtiyacımız olan tek şey başımızı sokacak

bir damdır. Değişen bu barınma pratikleri, evin insan üzerinde bıraktığı ruhsal

etkileri de değişime uğratır.

Bu  çalışmada,  mimarlığın  tasarım  konusundaki  kuramsal  bilgilerin

dışındaki,  bir  geometrinin  ötesinde  olan  evden  bahsedilir.  İnsanın  var

oluşunu sağlayan ve kendini  özgürce ifade edebildiği,  bir  sığınma mekânı

olan bu ev, bir içtenlik mekânı olarak nitelendirilir.

Yazarlar gerek yakın çevrelerine gerek uzak çevrelerine karşı duyarlı

II



insanlardır.  Eserleri,  insan  mekân  ilişkilerini,   insanın  mimarlığı  algılama

biçimleri  konusunda  önemli  bilgi  kaynaklarıdır.  Romanlar,  öyküler,  şiirler,

metinler,  bugünün  ve  geçmişteki  farklı  evlerin  ve  yaşantıların

öğrenilebileceği,  dolaylı  fakat  önemli  eserlerdir.  Bahsedilen  evler  ve

içlerindeki hayatlar belki hayalidir, ama bir o kadar da gerçeği yansıtırlar. Bu

nedenle, eserlerinde mimariyle mekânsal ilişkiler kuran, insanı bütünleştiren

yazarlar bu çalışma için önemli bir kaynak oluşturur. Çünkü her şeyden önce

mekân, insani bir unsurdur. İçindeki yaşantılar göz önünde bulundurulmalıdır.

Mekânı var eden şey yaşantıdır, varlıktır.

Bu çalışmanın hazırlanmasında bana yardımcı olan, tez danışmanım

ve değerli hocam Sayın Yrd. Doç. Emre Zeytinoğlu' na, Temel Eğitim Bölümü

Başkanı  Sayın  Doç.  Caner  Karavit’  e,  arkadaşlarım  Özlem  Özkan,   Can

Aytekin,  Veysel  Kurucu,  Duygu Yener’  e ve en büyük destekçim anneme

teşekkürlerimi sunarım.

III



 IV

ÖZET:  
 
 

Kutu gibi evlerde, kutu gibi yerlerde yaşanõyor. Eve duyulan bağlõlõk 

geçmişteki gibi değildir. Gün gelir bu düz çatõlõ kutu evler, bizim ya da bizden 
sonraki aile bireylerinin ihtiyaçlarõnõ karşõlayamayabilir, çeşitli nedenlerle 

satõlabilir ya da bir müteahhitte verilebilir. Yarõn taşõnabiliriz. Böylece, bu ev 

silinir ve yerine yeni bir bina yapõlõr. Geçmişteki bu ev, artõk imgelemde ve 

eşyalarda yerini alõr. Bellek artõk nereye gitsek yanõmõzda götürebildiğimiz 

eşyalarda devinir: Bir varaklõ aynada, dededen kalma bir kütüphanede ya da 
küçük ahşap bir kutuda... Ev, sõnõrlõ biçimini yitirebilir. 

 

Taşõnõrken ev, aylar öncesinden toplanan koli kutularõnõn içine özenle 

yerleştirilir. Bir tüketim nesnesinin koli kutularõna yerleşmesi gibi ev de kutuya 

girer ve kutular vasõtasõyla başka bir yere taşõnõr. Ev kutudadõr. Hatta ev, artõk 
içindekilerle bu kutudur. Taşõnmayla ev fiziksel olarak yer değiştirir gibi 

görünse de, aslõnda hep zihinlerde durmaktadõr. Yer değiştiren asõl durum 

ise, anlam olarak, kutularõn evle yer değiştirmesidir. 

 
Ev denilen yer bir alanõn ötesinde, zaman kavramõnõ da barõndõran bir 

mekândõr. İmge olarak bir evden hala söz ediliyorsa, o ev bir yer olmaktan 

çõkan, bir mekân, bir tahayyüldür. Ve kutularla diğer yerlere bu mekân 

tahayyülü ve bellek taşõnõr.  

 
Sergilenen çalõşmalarda ev ve nesneleri, koli kutularõyla bir araya 

getirilir. Tüketim toplumunun ve taşõnma zamanlarõnõn vazgeçilmez nesnesi 

olan koli kutularõna, ev bağlamõnda tekrar baktõrõlõr. Kutularla oluşturulan 

çalõşmalarla, bir ev imasõnda bulunulur ve evin içtenlik mekânõ olarak 

düşünülen anlamõ geri çağrõlmak istenir.  
 
Anahtar Kelimeler: ev, bellek, bütünlük, parçalanma, dönüştürme, eşya, koli 

kutularõ, taşõnma 

 



 V

SUMMARY: 
 
 

People are living in houses like boxes, places like boxes. Devotion to 

house is not as heretofore. One day may come when these flat roof houses 
may not satisfy our needs or needs of next generation so they can be sold or 

given to a contractor. We can move tomorrow. Thereby this house is erased 

and another one takes its place. This house in the past takes its place in our 

imagination and in our belongings.  Memory moves with our belongings 

which we can take where ever we go.  A gilded mirror, a bookcase descanted 
from grandfather, maybe a wooden case� House can loose its limited 

shape.  

 

When moving, house is carefully placed in the parcels which are 

collected months before. Like a commodity good being placed in parcels, 
house gets in the box and is moved to another place by boxes. House is in 

the box. Moreover from now on, house is the box with its contents. Although 

house may seem changing place when moving, it always stays in mind. The 

real changing case is changing place of house and box, as meaning. 
 

House is a place which contains the concept of time beyond an area. 

If we are still talking about a house as an image, that house becomes a 

place, an imagination. With boxes this image of the place and memory 

moves to another place.  
 

At the exhibited works, house and its objects are brought together with 

parcels. It lets us look at house in context of house parcel boxes as an 

indispensable object of consumption society and movement. With works 

formed of boxes an illusion of house is made and meaning of house as an 
intimacy place is wanted to be called back. 

 
Key words: house, memory, integrity, disintegrate, conversion, goods, parcel 

boxes, moving   



RESİMLER LİSTESİ:

Resim 5.1. ……………………………………………………… Richard Hamilton

Resim 5.2. ……………………………………………………... Rachel Whiteread

Resim 5.3. ………………………………………………..….Gordon Matta- Clark

Resim 5.4. ………………………………………………….…. Marchel Duchamp

Resim 5.5. ………………………………..……………….…. Romuald Hazoumé

Resim 5.6. ………………………………..……………………….…..“ Gökkubbe”

Resim 5.7. ………………………………..……………….………………... isimsiz

Resim 5.8. ………………………………..…………………..………….…. isimsiz

Resim 5.9. ………………………………..……………….……………….. “ Evler”

Resim 5.10. …………………………………………….……………….…. “ Evler”

Resim 5.11. ………………………………..……………….………….. “ İpteki Ev”

Resim 5.12. ………………………………..…………………….….…. “ İpteki Ev”

Resim 5.13. ………………………………..…………………………….….“ Evler”

Resim 5.14. ………………………………..…………………………….….“ Evler”

Resim 5.15. ………………………………..……………….…….... “ Evler”- detay

Resim 5.16. ……………………………………………..……………….…. isimsiz

Resim 5.17. ………………………………..…………………………….…. isimsiz

Resim 5.18. ………………………………..………………...…. “ Gündüz- Gece”

Resim 5.19. ………………………………..……………………………..…. “ Askı”

Resim 5.20. ………………………………..……………….…………….…. “ Askı”

Resim 5.21. ………………………………..……………….……….…. “ Komodin”

Resim 5.22. ………………………………..……………….……...…….…. “ Kapı”

Resim 5.23. ………………………………..……………….………. “ Kapı”- detay

Resim 5.24. ………………………………..……………….……....…. “ Gardırop”

Resim 5.25. ………………………………..……………….……...…...…. “ Sofra”

Resim 5.26. ………………………………..…………………...…..“ Sofra”- detay

VI



 1

1. GİRİŞ:  
 
 
 Evren en genel tanõmõyla var olan her şey. � Mekân, evrenin temel, en 

önemli öğelerinden biridir. Evreni bu öğe dõşõnda, ondan soyutlayarak 
düşünmek, hiç değilse biz insanlar açõsõndan olanaksõzdõr. Maddenin 

mekânsal özellikleri, onun en temel, en önemli ve en vazgeçilmez 

özelliklerindendir. Madde mekân içinde var olur, mekân içinde varlõğõnõ 

sürdürür. Merleau-Ponty' nin deyimiyle, � var oluş mekânsaldõr.� 

 
Yukarõdaki paragrafta özetlenmeye çalõşõlan saptama, evrenin bir 

öğesi olan insan için de, hiç kuşkusuz, bütünüyle geçerlidir. � İnsan... 

Maddesel bir varlõktõr. Mekân içinde yer kaplar, mekân içinde hareket eder. 

İnsan bedeni, bir madde olarak, mekânsal bir cisimdir. Kõsaca, mekân içinde 

var olur. Yeryüzünde, bedensiz, başka bir deyişle, maddesiz bir insan 
düşünülemeyeceğine göre, tüm cisimler gibi, insanõn da mekânsallõğõnõn var 

oluşsal niteliği kendiliğinden kanõtlanmõş olmaktadõr.�1 

 

�...Maddesel evrenle, maddesel olmayan evrenin (duygular, 
düşünceler, düşler), hiç değilse insanoğlundan söz edildiğinde, birbirine sõkõ 

sõkõya bağlõ olduklarõnõ, insanõn maddesel olmayan nitelik ve özelliklerinin, 

maddesel nitelik ve özelliklerinden bağõmsõz olarak düşünülemeyeceğini 

söylemekle yetineceğiz. Daha başka bir deyişle, insanõn yalnõzca bedeni 

değil, duygularõ düşünceleri de mekâna bağlõ ve bağõmlõdõr. Var oluş yalnõzca 
maddesel yönüyle değil ruhsal yönüyle de mekânsaldõr.�2  

 

Çevresiyle etkileşim halindeki insan önce kendi evrenini oluşturur. 

Evren, tanõm olarak ve yapõsõ gereği soyuttur. Kuramsal ansiklopedik 

tanõmlarõn dõşõnda, evren denilen şey, birey için iletişim yoluyla çevresiyle 
ilişkiler kurumasõyla oluşmaya başlar ve bir anlam kazanõr. Bireyin amacõ 

kendi evrenini oluşturmak, tanõmlamak ve açmaktõr. Böylece insan, kendine 
                                            
1 Gürhan TÜMER, İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 5. 
2 A.g.k., 6. 



 2

bu sonsuz büyüklükteki evrende güven içinde hissedeceği bir yer yaratmõş 

olur.  

 

İnsan büyük var oluş mücadelesiyle her şeyden önce güvenli bir 

mekân arayõşõ içindedir. Barõnmak ve yerleşmek önemlidir. Bir yer içinde 
olmak, barõnmak, canlõ kalmanõn, canlõlõğõ sürdürmenin koşuludur. Bu 

nedenle,  insanla içinde bulunduğu mekân arasõnda yaşamsal bir bağ 

kurulduğunu söylemek hiç yanlõş olmaz.  

 

� İç mekân, hem sanatõn hem de bilinç dõşõ fantezilerin sõğõnağõ; hem 
kişinin evreni hem de bu evrenin muhafazasõ olmuştur. İç mekânlar buralarda 

yaşayanlarõn ruhsal dünyalarõnõ, kişiliklerini etkilemiştir. Kullanõlan eşyalar, 

mobilyalar, kendilerini buraya toplayanõn izlerini taşõdõklarõ gibi kendi izlerini 

de karşõ tarafa yansõtmõşlardõr... Benjamin�inin tanõmõyla her iki tarafta 

birbirlerinin üzerinde parmak izi bõrakmõştõr (Pasajlar).�3 
 

Yaşanmõş bir mekân insanõ anlatõr. Sahip olduğumuz mekânlarõn, 

sevdiğimiz mekânlarõn insansal değerleri vardõr. � Olgusal sayõlabilecek 

koruma değerlerine, onlara mal edilen düşsel değerler de eklenir ve bunlar 
belki de daha baskõn değerlerdir. İmgelemin kavradõğõ mekân, geometricinin 

ölçümüne ve düşüncesine açõk mekâna kayõtsõz kalamaz. İçinde yaşanmõş 

mekândõr bu. Yalnõzca olgusallõğõyla değil, imgelemin bütün kayõrõcõlõklarõyla 

yaşanmõş bir mekândõr. Bu mekân, bizi özellikle hemen kendine çeker. 

Varlõğõ, kendi koruyucu sõnõrlarõ içinde yoğunlaştõrõr. İmgeler krallõğõnda dõş 
dünyanõn ve iç dünyanõn oyunu dengeli bir oyun değildir.�4 

 

 

 

 
 

 
                                            
3 Serol TEBER, Homo Sapiens'in Kendine Mekân Arayõş Serüveni, 254. 
4 Gaston BACHELARD, Mekânõn Poetikasõ, 26. 



 3

1.1. Bellek ve Mekân: 
 
 

� Ev, insan ruhunun çözümleme aracõ olarak ele alõnabilir.�5 Carl G. 

Jung, Freud tarafõndan psikanalizin mirasçõsõ olarak görülür. Jung insanõn 

kişiliğinin sadece geçmişe göre değil kişiliğin geleceğe yönelik hedefleri, 
tutkularõ ve ümitleri tarafõndan şekillenebileceğini ileri sürmüştür. Yaşamõ 

boyunca bilinçaltõnõ vurgulamõş ve bilinçaltõna yeni bir boyut olan kolektif 

bilinçaltõnõ getirmiştir. Kolektif bilinçaltõ; birey tarafõndan bilinmeyen genel 

evrimsel deneyimlerini kapsar, kişiliğin temelini oluşturur. Onlarõn farkõnda 
değilizdir ve kolektif bilinçaltõ şimdiki davranõşlarõmõzõ yönlendirir.  

 

Rhoda Kellogg The Psychology of Children's Art kitabõnõn bir 

bölümünde küçük yaştaki çocuklarõn çizdikleri ev resimleri ele alõnõr. Kitapta 

her birinin apartman değil, bacasõnda duman tüten müstakil evler 
çizdiklerinden bahsedilir. Çocuklarõn bilinçaltõnda hala eğik çatõlõ bir ev temsili 

vardõr. Bu çizimler, apartmanlarõn ev olarak benimsenmediğinin, insanõn 

ihtiyaçlarõnõ karşõlamakta yetersiz olduğunun somut bir kanõtõ olarak 

görülebilir ve ihtiyaç duyulan içtenlik mekânõ olan, bir eve duyulan özleme 

işaret ederler. 
 

 � Algõmõz sonucunda nesnelere varõr ve nesne, bir kez oluştuğunda, 

onunla olmuş ya da olabilecek tüm deneyimlerimizin nedeni olarak gözükür. 

Örneğin, komşu evi belli bir açõdan görüyorum, Seine'in sağ yakasõnda başka 

görülür, içeriden başka görülür, bir uçaktan daha başka görülür; evin kendisi 
ise bu görüntülerden hiçbiri değildir...�6 

 

Bir nesnenin benim tarafõmdan her görülüşü, birlikte yaşar olarak ele 

alõnan -çünkü içlerinden her biri, tüm diğerlerinin onda �gördükleri�dir- tüm 
dünya nesneleri arasõnda anlõk olarak yenilenir� Evin kendisi� her yerden 

görülen evdir. Tamamlanmamõş nesne yarõsaydamdõr, her yerden nüfuz 

                                            
5 Gaston BACHELARD, Mekânõn Poetikasõ, 28. 
6 Maurice MERLEAU-PONTY, Beden, 128 



 4

eden, fiilen sonsuz bakõşlar nesnenin derinliğinde kesişir ve gizli hiçbir şey 

bõrakmazlar. 

 

Uzamsal perspektif hakkõnda söylediğimiz şeyi zamansal perspektif 

hakkõnda da söyleyebiliriz. Evi dikkatle ve başka hiçbir şey düşünmeden 
gözden geçirirsem; bir sonsuzluk havasõ vardõr ve bu hava evden bir tür 

uyuşukluk havasõ yayar. Hiç kuşkusuz, onu kendi süremin belli bir noktasõnda 

görürüm, ama o dün, bir gün daha az yaşlõyken gördüğüm evin aynõsõdõr; bir 

yaşlõ ve bir çocuk aynõ evi seyrederler. Kuşkusuz, bu evin de yaşõ, geçirdiği 

değişimler vardõr; fakat yarõn çökecek bile olsa bugün var olduğu sonsuza 
dek var olacaktõr, zaman her anõ öteki anlarõ tanõk gösterir, ansõzõn ortaya 

çõkarak, �ne olmalõydõ� yõ ve �sonunun nereye varacağõnõ� gösterir, her an 

zamanõn bir noktasõnõ kesin olarak keşfederken o nokta da tüm diğerlerinin 

kabulünü talep eder, demek ki nesne her yandan görüldüğü gibi her 

zamandan da görülebilir...�7 
 

...Dört bir yandan evi didik didik eden ve tanõmlayan bakõşlarõ kendi 

bakõşõmõn imgesinden tasarlasam da, nesne üzerinde bir dizi uyumlu ve 

tanõmsõz bakõşa sahip olmaya hala devam ederim, nesneye bütünlüğü içinde 
sahip olamam. Aynõ şekilde, şimdiki zamanõm geçen zamanõ ve gelecek 

zamanõ kendi içinde edinse de onlara ancak niyet olarak sahip olur; örneğin 

geçmişime dair şimdiki bilincim geçmişte olmuş olan şeyi tam olarak kapsõyor 

görünse de, kavradõğõmõ sandõğõm bu geçmiş, geçmişin kendisi değildir, bu 

şu an gördüğüm ve belki de değiştirdiğim geçmişimdir. Aynõ şekilde, 
gelecekte de, yaşadõğõm şimdiki zamanõ tanõyamayacağõm belki.�8 

 

�...Evin mevcut algõsõnõ unutacağõz: Anõlarõmõzõn ilişkide olduklarõ 

nesnelerle -diğer yanõlgõ gerçeklerini de dikkate alarak- her karşõ karşõya 

getirişimizde geçen süreden kaynaklanan değişiklikler karşõsõnda şaşõrõrõz. 
Fakat geçmişin bir hakikati olduğuna inanõrõz, belleğimizi geniş bir dünya 

belleğine dayandõrõrõz, bu bellek içinde ev o gün nasõlsa öyle ve anlõk varlõğõnõ 
                                            
7 Maurice MERLEAU-PONTY, Beden, 131 
8 A.g.m., 132 



 5

oluşturan haliyle yer alõr.�9 

 

Bellek kişiye ait bilgileri taşõyan bir depo görevi üstlenir. Sürekli bilgi 

toplar ve dönüştürerek yerleştirir. Bu eylem, orada hep var olan ve var olacak 

olan, yani süre gelecek bir yerleşmedir. Bilgi çağrõşõm yoluyla harekete geçer 
ve bu sürecin doğal parçasõ olarak bellekte, hatõrlama eylemi başlar. 

Hatõrlamak bellek için bir çeşit gelişen bir tekrardõr. Geçmişten, anõlardan bir 

şey alõnõr, bugüne getirilir. Her tekrarda zaman ve mekân içinde, o anõn 

belirlediği koşullara göre dönüştürür ve bellek kendini yeniden yapõlandõrõr.  

 
� Bellek bizi geçmişimize değil, var olduğumuz şimdiki zamana 

gönderir. Gönderdiği yer anõlardan çok duyumlar bloğunun şimdiki 

zamandaki halidir. Geçmişi şimdiki zamana taşõrken, geçivermiş bir gelecek 

ortaya çõkarõyoruz.�10 diye yazar, Vasõf Kortun � Anõ/Bellek 1� sergi 

kataloğunda. Bellek geçmiş ve şimdi arasõnda gidip gelen geleceğin 
ipuçlarõnõ barõndõran bir vasõtadõr. 

 

Bellekte bize ait kişisel veriler, deneyimler bulunurken, aynõ zamanda 

içinden geldiğimiz toplumsal yapõnõn, aile kültürünün izlerini de barõndõrõr. 
Kişisel tarihimizle ilgili bu bilgiler, sindirilmiş ve içsel bir biçimde yaşantõnõn 

parçasõ haline gelir. Hatta bunlar, yaşantõmõzõn ayrõlmaz parçalarõdõr. Bir el 

hareketi, eski bir vazo ya da bir evle, bellek devinebilir ve kişisel tarihimiz 

ortaya dökülüverir.  

 
Ev, geçmişle olan bağlantõsõyla nedeniyle bir kimlik taşõr. � Zamansal 

kimlik, kim olduğumuzu, nereden geldiğimizle açõklamanõn yollarõndan biridir�. 

Zamansal kimlik olarak ev ise sadece geçmişle olan bağlantõlarõyla sõnõrlõ 

değildir; geleceğe de uzanõr: �ev, kimliğin hem temsiline, hem de gelişmesine 

olanak tanõr�. Gaston Bachelard, �evin, insanõn düşünceleri, anõlarõ ve düşleri 
için en büyük birleştirici güçlerden biri olduğunu� düşünmektedir. �Ev, insan 

yaşamõnda kazanõlmõş şeylerin korunmasõnõ sağlar, bunlarõ sürekli kõlar�; �ev 
                                            
9 Maurice MERLEAU-PONTY, Beden, 133 
10 Vasõf KORTUN, Anõ/Bellek 1, 28 



 6

olmasaydõ, insan dağõlõp giderdi�. Bu bağlamda, �bellek ve imgelemde iç içe 

geçmiş durumdadõr... Böylelikle ev yalnõzca günü gününe, bir tarihsel çizgi 

boyunca, kendi yaşantõmõzõn anlatõsõnda yaşanõr olmaktan çõkar, ...geçmiş 

günlerin hazinelerini korur.�11  

 
Geleneksel aile yapõsõnda dede, torun, anne, baba... nõn bir arada 

yaşama özelliği varõdõr.  Ev, her bir odasõnda bir aileyi barõndõrõr. Her bir oda 

o ev içinde barõnan diğer aile bireylerini ve aynõ zamanda geçmişin izlerini 

taşõr. Bu geleneksel sistemde ev, çok katmanlõ bir yapõya sahiptir. Ailenin 

belleğidir. O çatõ altõnda yaşan aileleri ve yaşam alõşkanlõklarõnõ barõndõrõr. Bu 
nedenle, geçmişteki evler, ailenin, bir yaşantõnõn geçmişini ve bugününü 

temsil ederdi. Hepsi yan yana ve iç içe dururlardõ. Bugünkü yaşantõya o 

geçmiş evin hali, hep iliştirilir. Asla silinmez ve her anõmsamada bellek 

dönüştürülerek yeni katmanlar oluşturur. Geçmiş ve şimdi yan yanadõr ve 

geleceğe kaymak üzeredir. Bu çizgisel bir zaman değil, çok boyutlu ve 
mekâna bağlõ bir zaman algõsõdõr. Böylece ev, fiziksel sõnõrlarõn ötesine geçer. 

 

Necatigil' in �Ayrõ Evlere Çõkmak� şiiri, tüm cemaat duygularõndan, 

aileden, akrabalardan uzakta bir yaşam sürdürme özlemini ve aynõ zamanda 
bunun olanaksõzlõğõnõ yansõtõr: �İç içe bu evler bõktõm / Birbirine bağlõ / Sözde 

kalõr ayrõ evlere çõkmak / Dağ başlarõnda bile olsa / Yalan evlerin yalnõzlõğõ�12 

 

Bugün çocukluğumuzun geçtiği bir sokaktan geçerken geçmişteki 

evimizle, yaşantõmõza ilgili şeyler de aklõmõza gelir. Bir değişiklik çağrõşõm 
yoluyla belleği tetikler. Bellek geçmişi bugüne taşõr, anõn içine yerleştirir. 

Zihinde iki farklõ zaman ve mekân bir araya gelir. Yan yana dururlar. 

Birbirlerini etkilerler. Ancak zaman sabitlemeyi geçmiş mekâna göre yapar. 

Bu nedenle bir mekânõn, bir evin belleği çok önemlidir. Mekân fiziksel olarak 

artõk mevcut olmasa da zihinsel olarak bellekte yaşamaya devam eder. Bir 
nesne ya da bir anõ parçasõ onu, hep taşõr.  
 
                                            
11 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 46- 47. 
12 A.g.t., 62. 



 7

1.2. Mahremiyet Alanõ Olarak Ev: 
 

 

� Sõnõrlandõrõlmamõş boşluğu algõlayamama özelliği insanda bir 

sõnõrlandõrõlmõş boşluğun insanõn temel içgüdülerinden biri olan korunma 
duygusunu güçlendirmesini sağlar. Buradan sadece güvenlik önlemi 

anlaşõlmamalõdõr. İnsan evrensel kaos içinde bir yer tariflemek ve kaosa 

kendi aklõnõn alabileceği bir düzen getirmek ve bu düzen içinde kendi yerini 

belirlemek zorundadõr. Aksi halde öyle tarifsiz bir korku duyar ki, bu korku 

tüm benliğine hâkim olur ve insan, temel dürtüleri sayõlan beslenme, çoğalma 
gibi dürtüleri dahi düşünemez hale gelir.�13 

 

Sonsuz olduğu varsayõlan bu büyük evren içinde oluşturulan ev, en saf 

haliyle sõğõnõlan, içinde güven duyulan ve varlõğõ barõndõran bir mekândõr. 

Varlõkla sanki bir ana rahminde olduğu gibi, doğrudan bir ilişkisi vardõr, varlõğõ 
korur ve varlõk onun içinde oluşmaya başlar. Varlõk adeta evle bütünleşir. 

 

Yazarlar ve şairler insan-mekân ilişkileri konusunda yaralanabilecek 

önemli kaynaklardõr. Kafka yapõtlarõnda düşüncelerini, duygularõnõ, anõlarõnõ 
ve özlemlerini çoğunlukla mekânla özdeşleştirerek ortaya koymaktadõr. 

�Kafka'da, insanlar ve sorunlarõ mekâna, mekân da insanlara yansõr. Bu 

karşõlõklõ yansõma sonucunda, çoğu kez, insanlarla mekânlar bütünleşirler.�14  

� Yuva öyküsü, Kafka'da insanla mekânõn bütünleşmesinin, özdeşlemesinin 

en iyi örneklerinden biridir. Kafka bunu, yuvada yaşayan hayvanõn (ki o, 
Kafka'nõn kendisinden başkasõ değildir) ağzõndan açõk seçik söylemektedir: 

Benim yuvam öylesine bir bütün oluşturuyor ki... Hiç bir şey sürekli ayõramaz 

bizi birbirimizden...�15 �� Yuva'da bütün kaygõlarõna, korkularõna karşõn, 

hayvanõnõn en güven duyduğu mekân, yuvadõr, yuvanõn içidir.�16 

 
Mekânõn Poetikasõnda evin korumacõ, içinde güven duyulan 

                                            
13 Şengül ÖYMEN GÜR, Mekân Örgütlemesi, 48. 
14 Gürhan TÜMER,  İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 19 
15 A.g.k., 28. 
16 A.g.k., 31 



 8

değerlerinden, eve insani duygular yüklenerek bahsedilir: � Pencere 

kapaklarõna ve kapõlara istediği kadar küfürler yağsõn, tehditler savrulsun, 

baca boru gibi ötsün, içinde bedenimi barõndõrdõğõm bu insansõ varlõk, 

fõrtõnaya pabuç bõrakmadõ. Ev, dişi bir kurt gibi üstüme kapandõ; o anaç 

kokusunun zaman zaman kalbime kadar indiğini duyumsuyorum. O gece 
bana gerçek analõk yaptõ.�17 

 

�... Fõrtõna ve kasõrganõn hayvansõ biçimlere bürünmüş düşmanlõğõ 

karşõsõnda, evin koruma ve direnme değerleri, insani değerler bağlamõna 

oturtulmuş olur. Ev, bir insan bedeninin sahip olduğu fiziksel ve ahlaksal 
enerjileri kuşanõr... 

 

İnsanõn ve evin dinamik birlikteliği içinde, evin ve evrenin bu dinamik 

çekişmesi içinde, basit geometrik göndermelerin artõk çok uzağõndayõz. İçinde 

yaşanmõş bir ev, cansõz bir dam değildir. İçinde oturulan mekân, geometrik 
mekânõ aşar.�18 

 

Kafka ve Gaston Bachelard' daki güvenli, korunaklõ, mutluluk mekânõ 

olan ev imgesi yerine, Şehnaz Şişmanoğlu' nun Behçet Necatigil ve Evin 
Halleri üzerine hazõrladõğõ tez çalõşmasõnda iç-ev ve dõş-ev kavramlarõndan 

ve kendi içinde artõk bir engel olarak düşünülen evlerden bahsedilir. Bir 

anlamda kafamõzdaki geçmişin ev kavramõ hasara uğratõlõr. Aileyi, kendiliği 

ve geçmişi barõndõran mutluluk mekânõ olan ev, iç-ev olarak anlatõlõr.  

 
�... Dõş-evde ise bunun tam tersi bir tablo söz konusudur. Dõş-ev olarak 

tasarlanan mekân, özellikle ailenin, birey için engele dönüşmesiyle bir sõkõntõ 

alanõnõ imler. Böylece evin, mutlak bir mutluluk mekânõ olmasõ ancak bir 

idealden ya da bir ütopyadan ibaret kalmaktadõr.�19 demektedir, Şehnaz 

Şişmanoğlu. 
 

                                            
17 Gaston BACHELARD, Mekânõn Poetikasõ, 70.   
18 A.g.k., 72 
19 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 71. 



 9

Asuman Suner de Hayalet Evler adlõ kitabõnõn bir kõsmõnda, ev ve 

aileyi bir araya getirir. Aile kurumunu sarsar ve sözde, bireyin mahremiyet 

alanõ olan ama içinde töre ve geleneklerin şiddetli bir biçimde hissedildiği, 

dõşa kapalõ,  aşõlmasõ zor bir engel olarak görülen evden bahseder. Ev 

burada,  tedirgin edici bir mekândõr. Evi tehdit edebilecek unsurlar dõşarõda 
değil, asõl evin içindedir. Bir fõrtõnanõn şiddetinden daha güçlü olabilecek bir 

sarsõntõnõn evin dõşõnda değil, içinde olduğundan bahsedilir. 

 

�Nurdan Gürbilek, de Ev Ödevi adlõ kitabõnda, Gaston Bachelard�õn, 

evi bir �mutluluk mekânõ� olarak tanõmlamasõna karşõ çõkmaktadõr. Bachelard, 
õşõk imgesinden yola çõkarak evi �geceye açõlmõş bir göz� olarak 

betimlemektedir. �Penceredeki õşõk, evin gözüdür� ve �uzakta õşõğõ yanan ev 

görür, geceler, gözetler�. Gürbilek, bu yorumu tam tersine çevirir: �evde 

olanõn hayatõnõn şu ya da bu anõnda mutlaka soracağõ bir sorudur� bu: �Ya 

õşõk dõşarõda, karanlõk olan evse? Ya gözetleyen, geceleyen, gören dõşarõda; 
gözetlenen evdeyse? Hava kararõrken içe, iç dünyasõna kapanõyor ev. Sokak 

ile ev, dõş ile iç, karanlõk ile aydõnlõk arasõndaki ayrõmõn netleştiği saatler� 

Çocuğa söylenen şu: Dõşarõsõ karanlõk, tehlikeli: İçerisi aydõnlõk, emin� Her 

çocuk er geç aynõ şeyi yaşar: Bir zaman gelir, onun için ev olmaktan çõkar ev. 
Ne erken çocuklukta olduğu gibi keşfedilecek bir dõştõr artõk, ne de dõş 

dünyaya karşõ sõğõnõlacak bir iç. Tam olarak ne zaman yaşarõz bunu: Evin 

dõşarõya karşõ bir sõğõnak olduğu kadar bir engel de olduğunu fark ettiğimiz an 

mõ? Yoksa evin bize bir iç dünya bağõşlarken aynõ zamanda büyük bir iç 

sõkõntõ da verdiğini, bir iç dünyasõ olmanõn bedelinin bu iç sõkõntõsõ olduğunu 
fark ettiğimiz an mõ?�20 Dõş dünyada görülen alternatif yaşamlarõn bireyde 

uyandõrdõğõ farkõndalõk duygusu da, evin gene bir engel olarak görülmesine 

neden olmaktadõr.   

 

Bu bakõş açõsõna karşõt olarak toplumsal dayatmalardan uzaklaşmak 
isteyen birey için mutluluk mekânõ olarak nitelendirilen evden de söz 

edilmelidir. Orasõ bir özgürlük alanõdõr. Bireyin kendisini özgür bir biçimde 

                                            
20 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 51-52. 



 10

ifade edebildiği, maskesiz dolaştõğõ tek yerdir. Dõşarõsõ içeriye alõnmamalõdõr. 

Çünkü dõşarõsõnõn, kamusal alanõn kurallarõ ve zorluklarõ vardõr. Ev toplumsal 

dayatmalarõn hükmünün olmadõğõ yerdir.  

 

� Sanayi Devrimi'nin tüm dehşetiyle gelişi, dünyevi sõğõnak için şiddetli 
bir gereksinim yarattõ. Ama Batõ kültüründeki sõğõnak düşüncesinin kökleri, 

fiziksel korumanõn da ötesinde bir şeylere uzanõr. Sõğõnağõn, aynen bir keşişin 

hücresine sõğõnarak manevi aydõnlanmayõ aramasõ gibi bir psikolojik gelişim 

olanağõ sağlayacağõnõ söyleyebiliriz. Dünyadaki gücün pisliğinden kaçõp 

sõğõnak ararsak, kendimizi daha çok bulacağõmõzõ düşünürüz. Sõğõnağa 
çekilirken her şeyin daha netleşeceğini fark ederiz. Sõğõnakta ifşa olunanlar 

bizim gerçeğimiz, benliğimizdir bizce; ortaçağ geçmişinin ağõrlõğõdõr bu. Ama 

dünyevi bir toplumda böylesi sõğõnak beklentileri daha da artar.�21 

 

Ev bir sõnõrõ temsil eder. Bir çocuğun çizdiği ev resminde, bireyin kendi 
evi üzerinden yaptõğõ bir anlatõmla içerisi ve dõşarõsõyla olan ilişkisi açõk bir 

biçimde gösterilir. Resimde bireyin iç dünyasõ, evine yansõr, aynõ zamanda 

dõş dünyayla olan ilişkisine aksettirilir. Evin içi dõşarõ taşar. Tepesinde güneş 

parlayan, bacasõnda duman tüten bir ev resminde, huzurlu bir yuvayõ mutlu 
bir ruh halini anlatõlõrken; bir fõrtõna içinde tasvir edilen siyah bir ev, tekinsiz bir 

mekân olan, evi gösterir. Dõşarõsõ ve içerisi bir aradadõr. Hem dõşarõsõ 

gösterilir, hem de içerinin imasõnda bulunulur.  Resimdeki ev, kamusal alanla 

özel alanõn yan yana getiren ama aynõ zamanda ayõran bir sõnõra işaret eder.  

Sõnõr dõşarõdadõr ama içeri doğru da hareket etmiş olabilir. Yapõlan her 
tasvirde sõnõr, içeri ilerler ya da dõşarõ doğru açõlõr. Nereye kadar içeride, 

nereden sonra dõşarõdadõr her resimde bu durum değişir. Sõnõr esnektir. 

Ancak dõşarõsõ ve içerisinin ahengi bozulmadõkça, evlerin dõşarõ ve içeri 

açõlmalarõ evi yapõlandõran doğal sürecin bir parçasõdõr. 

 
 
 
 

                                            
21 Richard SENNETT, Gözün Vicdanõ, 42. 



 11

2. MİMARİ MEKÂNIN HAYATA ETKİSİ: 
 
 

� Mekân... Mimarlõk mesleğinin konusunu oluşturur. Aynõ zamanda, 

mekân bir mimari ürünün vazgeçilmez tek niteliği, bir mimari ürünü var eden 

temel koşuldur. Bir yapõyõ üç boyutu ile bir kitle olmaktan çõkaran özellik bir 
mekâna sahip olmasõdõr... Mekân bir mimari ürünün dördüncü boyutudur. Bir 

yapõ onun sayesinde, en boy ve yüksekliğinin ötesinde bireyin 

devingenliğinden kaynaklanan anlõk yaşantõlarla edinilen bir mekân boyutu 

kazanõr. Mekân boyutunun kişinin devingenliğinden ötürü, sayõsõz yaşantõlar 
yaratabilme niteliği mimarlõkta bir �n' ninci boyuttan� bahsedebilmeyi olanaklõ 

kõlmaktadõr.�22 

 
� Mimar, mekânõ ve giderek de mimari mekânõ, hem kuramsal düzeyde 

incelemek, bir mekân-bilim ya da mekân kuramõ oluşturmak, hem de onu 
(mimari mekânõ) somut olarak yaratmak, biçimlemek zorundadõr.�23 Bu 

nedenle, bir mimarõn sadece bir geometriyle uğraştõğõ düşünülmemelidir, 

onlar hayatlarõ da biçimlendirir. 

 
� Yukarõdaki gibi bir savõn kanõtlanmasõnda en kõsa yol, belki de bir 

takõm tanõmlamalardan yararlanmaktõr. Örneğin, Auguste Perret' ye göre, 

mimarlõk, �mekân düzenleme sanatõdõr.� �Architecture Gothique et Pensée 

Scolastique� adlõ yapõtõnda, 12. ve 13. yüzyõllarda, özellikle Paris 

çevresindeki gotik mimarinin, o dönemin skolâstik düşünce biçimiyle aynõ 

yapõya sahip olduğunu ileri süren Panofsky' yi yorumlayan Boudon, bu 
yazara göre, �mimarlõğõn, bir düşünce yapõsõnõn mekâna iz düşürülmesi� 

olduğunu söyler. �Mimarlõğõn özünü tanõmlayabilecek açõk bir yöntem� arayan 

Bruno Zevi' ye göre, �mimarlõğõn ayõrõcõ niteliği, insanõ da içine alan üç 

boyutlu bir mekânda var olmasõdõr... İnsan onun içine girer (orada) yürür 

yaşar� Henry Focillon ise şöyle düşünür: Mimarlõk, �bedenimizin eylemlerinin 
içinde yer aldõğõ... Gerçek mekânda var olur.� Koca Sinan'õn bütün 

yapõlarõnda, özellikle de Süleymaniye ve Selimiye' de, mekânõn, mimarlõğõ 
                                            
22 M. SÖZEN- U. TANYELİ, Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, 157. 
23 Gürhan TÜMER, İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 7. 



 12

oluşturan tüm öteki öğelerin üstünde yer tuttuğunu, daha doğrusu, bütün o 

öğeleri varlõğõnda özümlediğini ve yansõttõğõnõ gözlemlemek zor değildir. Ve 

20. yüzyõlda, ünlü mimar F.L. Wright, Amerika' nõn Japon Büyükelçisinin 

kendisine armağan ettiği � Çay Kitabõ� nõ karõştõrõrken şu satõrlarla karşõlaşõr: 

�Binanõn varlõğõ, dört duvarõ ile çatõsõnda değil, içinde yaşanõlan 
mekândadõr.�24 

 
� Mimari mekân, salt �klasik mimari öğelerin� bir ürünü değildir. � Klasik 

mimari öğeler� deyimiyle, döşeme, duvar, kapõ, pencere, merdiven gibi, 

tasarõma somut bir biçimde giren, kâğõda çizilen ve sonra da inşa edilen 
mimari öğeleri anlatmak istiyoruz. Ve diyoruz ki, salt bu öğelerden oluşan bir 

mekân, mimari bir mekân değildir. Mekânõn �mimari� olabilmesi için, insanõn 

da bileşen olarak girmesi gerekir.�25 

 
Bir mimari mekân hem kullanõcõya hem de tasarõmcõya katkõda 

bulunur. Mimari mekân �yaşantõya� somut bir veriyle nüfuz etmek demektir ve 

bir mimar insan faktörünü dõşarõ çõkararak yapõ tasarlayamaz.  

 
� Mekânla ilişki kuran insan önce en somut ve ihtiyaç duyduğu amaca 

ulaşõr ve deneyimlerinden bir soyut tanõya varõr. Deneyimler yapõsal mimari 
mekânõn somut geometrik formunun algõsõyla başlar ve zihinsel olarak 

algõlanan, kültürel ve simgesel bir varlõğa uzanõr.�26 

 
Ömer Naci Soykan �Ev Üstüne Felsefece� Bir Deneme yazõsõnõn bir 

bölümünde, bir mimar gözüyle tasarlanan evden bahseder: �Ev yapmak, ilkin 

bütünün tasarlanmasõnõ, sonra bütünden parçalara gidilmesini, parçalar 
arasõndaki ilişkilerin kurulmasõnõ gerektirir. Buna iç mekân örgütlemesi 

deniyor. Ev ailenin yurdudur. Ev iç mekânõn örgenleşmesi, ailenin burada 

nasõl oturduğunu, nasõl yaşadõğõnõ belirler. Ev yapmak yaşamõ biçimlemek 

demektir.�27 
 

                                            
24 Gürhan TÜMER, İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 7-8. 
25 A.g.k., 85. 
26 Şengül ÖYMEN GÜR, Mekân Örgütlemesi, 57. 
27 Ömer Naci SOYKAN, Ev Üstüne Felsefece Bir Deneme, 10. 



 13

2.1. Geleneksel- Modern Ayrõmõnda Mimari Değişimler: 
 

 

� İlkel insan için, mekânõn simgesel / var oluşsal yönü çok ağõr basar. 

İlkel insan için mekân, içinde salt bir takõm eylemlerin yer aldõğõ bir yer 
değildir. Onun birtakõm eylemlere uygun bir biçime sokulabilmesi için 

simgesel birtakõm törenler gereklidir.�28 

 

Geleneksel ve modern arasõndaki en büyük ayõrõm kolektif bilinçtir. İlk 

çağlardan itibaren yapõlar, evler ya da barõnaklar bir aradalõğõ temsil edecek 
biçimde dairesel, sõrt sõrta, yan yana konumlanmõştõr. Mekânõn ritüelleri 

vardõr. Kutsanmasõ gerekir. Modern toplumlarda ise kolektif bilinçle, mekânla 

ilgili inançlar yok edilir. Yerine sanayi, para, çõkar ilişkilerinin yer aldõğõ bir 

toplumsal düzen gelişir.  

 
  � Günümüz insanõ mekânõ, üzerinde hiçbir işlem yapmadan 

kullanamaz. Örneğin, bir kent kurmaktan tutun da bir yol ya da küçük bir ev 

yapmaya kadar bütün mekân örgütleme eylemlerinde, insanoğlu mekânõ, 

önceden ve inşaat sõrasõnda değiştirmek zorundadõr. Örneğin eğimleri 
ayarlamak, ağaç kesmek ya da dikmek gibi. Ama çağdaş insanda bu işlemler 

işlevsel niteliktedirler. Eğim, yolun geçmesine engel olduğu için düzeltilir, 

ağaç evin yapõlmasõna engel olduğu için kesilir ya da gölge vermesi için 

dikilir. Kõsaca söylemek gerekirse insan-mekân ilişkilerinde işlevsellik 

günümüz insanõnda ağõr basmaktadõr.�29 
 

Antikçağõn insanõ için yaşam, birey ve toplum arasõnda kurulan bir 

bütünlüğü taşõrken, modern kültür ise �iç� ve �dõş� arasõndaki bir ayrõmdan 

mustariptir. Bu, öznel yaşantõyla dõş, fiziksel yaşam, dünyasal yaşantõ, 

arasõndaki bir ayrõmõdõr. 
 

� Kentleri inşa tarzõmõzõn karakteristik özelliği, insanlar arasõndaki 
                                            
28 Gürhan TÜMER, İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 89. 
29 A.g.k., 89. 



 14

farklarõn oluşturduğu duvarlardõr ve bu farklarõn karşõlõklõ tehdit 

oluşturmasõnõn, karşõlõklõ uyaran olmasõndan daha muhtemel olmasõndan 

olduğunun varsayõlmasõdõr. Bu yüzden, kentlerde inşa ettiğimiz şeyler 

kişiliksiz, nötralize edici, sosyal kontak olasõlõğõnõ ortadan kaldõran yerlerdir: 

Dökme camla kaplõ dõş duvarlar, yoksul kentleri geri kalan kõsõmdan ayõran 
ana yollar, koğuş tarzõ siteler.�30 

 

� Modern kentin kültürel sorunu, bu kişisel olmayan çevrenin nasõl dile 

getirileceği; onun süregelen kişiliksizliğinin; kökenleri dõş dünyaya dayanan 

şeylerin gerçek olmadõğõ inancõna dek uzanan nötrlüğünün nasõl 
giderilebileceğidir. Bizim kentle sorunumuz, dõşarõnõn gerçekliğini insan 

yaşantõsõnõn bir boyutu olarak nasõl ihya edebileceğimizdir.�31 

 

� Sokaktaki ve başka insanlardaki farklõlõklarõ bir tehdit ya da duygusal 

bir çağrõ olarak değil, görülmesi gerekli şeyler olarak görmeye gereksinim 
duyarõz. Bu farklõlõklar hem bireysel hem de ortak yaşamõ dengeli bir şekilde 

sürdürmeyi öğrenmemiz için gereklidir bize... Kültürümüzün bir açõlma 

sanatõna gereksinimi var; bu sanat bizi birbirimizin kurbanõ değil, zorluklarla 

başa çõkabilen ve onlardan bir şeyler öğrenebilen, daha dengeli yetişkinler 
haline getirecektir.�32 

 

Geleneksel toplumlarda ev tek bir mekândan oluşurdu. Yeme, 

yatma� Gibi çeşitli eylemler bir aradalõk duygusuyla, bu tek mekân içinde 

gerçekleştirilirdi. Modernleşmeyle, bireysel ihtiyaçlar için özel mekânlara 
duyulan ihtiyaç, evlere odalar ekler. Bu aynõ zamanda, aile bireyleri arasõnda 

yalõtõmõ getirir. Evler, özel bölümlerden oluşan çoklu bir yapõya dönüşür.  

 

Ömer Naci Soykan' nõn aşağõdaki yazõsõ geleneksel aile için 

planlanmõş geçmişteki Türk ev mimarisinin dõşa açõlma özelliğinden ve 
evrensel değerlerle beslenen modern mimarlõğõn, bundan 

                                            
30 Richard SENNETT, Gözün Vicdanõ, 15. 
31 A.g.k., 15. 
32 A.g.k., 16. 



 15

yararlanabileceğinden bahseder. 

 

� Gerek bol õşõklõ pencere sistemi ve bahçe düzeni ile doğaya açõlan, 

cumbalarõyla sokağa çõkan, komşuya uzanan dõş mekânõyla, gerekse daima 

insanõ öne çõkaran iç mekân düzenlemesiyle ve bütün olarak insan-doğa 
birliğini uyumlu tarzda kurmuş olan Türk evi, gerçi geçmişte kalmõştõr. Ama 

günümüzün kübik evlerine, apartman dairelerine tõkõlmõş çağdaş insanõn 

yeniden doğaya ve insana açõlmak, ekolojik bir yaşam tarzõna yeniden 

kavuşmak istemesi karşõsõnda Türk evinden alõnacak dersler olsa gerektir... 

Biz burada, �ekonomi�, �ekoloji�, �ekosistem�, �ekosfer� gibi, söz konusu 
bağlamda, günümüzde üstünde sõkça durulan kavramlarõn hepsinin 

Yunancada �ev� demek olan �oikos� dan üretildiğini belirterek sorunun ev 

açõsõndan taşõdõğõ önemi vurgulamak istiyoruz. Bu sözler, tutumluluk, düzen, 

karşõlõklõ yakõn ilişkiler, uyumlu birliktelik gibi anlamlarõ, hep evle bağlantõlõ 

olmakla içerirler.�33  
 

� Doğayla uyumlu, aydõnlõk evin dõş cephesinin sokak ve mahalle 

yaşamõnõ da belli bir yaşam tarzõ olarak belirlemesinin, iç mekânõn tutumluluk 

ve çok amaçlõlõk, kullanõşlõlõk, insana görelilik özelliklerinin, aile bireylerinin 
hem bağõmsõz hem de birbirleriyle yakõn ilişkiler kurabilmesini sağlayan sofa 

düzeninin, Türk evi' nin başlõca karakteristikleri olduğunu söylemeliyiz. Eski 

mahalle yaşam tarzõnõn yönetim bakõmõndan görece özerk yapõsõ vardõr. Evin 

içinde sofa düzeniyle başlayan hem bağõmsõz hem birliktelikli yaşam biçimi, 

evler arasõ alanõn, mahallenin de aynõ özerk yakõn ilişkili yapõyõ kazanmõş 
olmasõna hizmet etmiş olmalõdõr. İnsanõn doğayla uyumlu yaşamasõ, kendi 
doğasõ ve diğer insanlarla uyumlu yaşamasõ sonucunu doğurur. Bu nedenle 

içinde kişiliğimizin, kimliğimizin oluştuğu evi yeniden doğaya açarsak, sanõrõm 

diğer birçok sorunumuzun çözümüne de ulaşabiliriz.�34 

 
Geçmişin kimlik mekânõ olan aile yadigârõ evler modernlik süreciyle, 

terk edilmeye başlanõr. Evlerden, apartmanlara geçilir. Modern apartmanlar 
                                            
33 Ömer Naci SOYKAN, Ev Üstüne Felsefece Bir Deneme, 110. 
34 A.g.k., 111. 



 16

yaşantõda değişiklere neden olur. Nesiller arasõ iletişim ve aile tarihi bilgi 

aktarõmõnõ zayõflar. İçe kapanma başlar. Modern ev sakini, geleneksel ev 

mimarisinin yukarõda bahsedilen dõşa açõlma özelliğine karşõt olarak dõşarõyõ, 

bir kaos ve tehdit olarak algõlar.  Doğal olarak, bu yaşam biçiminin evleri, bu 

tehdidi ortadan kaldõracak biçimde düzenlenir. 
 

Bütün bunlar modern zamanlarõn düzenlediği bir toplumsal bir yapõnõn 

sonucudur. Daha düzenli. Daha rahat bir hayat vaat edilir. Farklõlõklarõn 

birbirlerini rahatsõz etmediği, bir aradalõk yaratõlmak istenir. Ve bu idealler 

modern mekâna yansõtõlõr. Mekândan da insana yansõr. Mimari mekânlardaki 
bu değişimler, hayatlarõmõzda dönüşüm sağlar. Bu mekânlarda yaşayan 

insan, bu yaşam biçimine özgü bazõ davranõş biçimleri de geliştirir. Fakat tüm 

bu değişimler her ne kadar modern yani evrensel değerlere sahip bir toplum 

yaratma ideali için geliştirilmiş olsalar da, insanõn tüm yaşamsal ihtiyaçlarõnõ 

karşõlamakta yetersiz kalacaktõr. Çünkü modern yaşamõn ihtiyaçlarõna karşõlõk 
verecek biçimde oluşturulan yalõtõlmõş evler, insansõzlaşmayõ da getirir. 

 

� Sosyolog Anthony Giddens �modernleşmenin� toplumlar üzerinde 

yaptõğõ etkiyi şu başlõklar altõnda toplamõştõr: Süreksizlik (discontinuity), 
bağlamdan koparma (decontextualize) ve düşümsellik (reflexivity). 

 

Süreksizlik, sõçramalõ bir gelişme eğilimine işaret eder. Ortaya çõkan 

yeniliklerin geçmişle (yani toplumun belleğiyle, alõşkanlõklarõyla, kültürüyle) 

ilişkisinin kesildiğini; devr-i miras zincirinin koptuğunu; geçmişle şimdiki 
zamanõn ilişkisinin arõzi(geçici, zaman zaman) ve tesadüfî olmanõn ötesine 

geçemediğini gösterir.  

 

Bağlamdan koparma, ilişkilerin, kurumlarõn ve nesnelerin bir yere ait 

olma özelliklerini yitirme eğilimine işaret eder. Yeni bir ilişki biçiminin, 
kurulumunun ya da nesnenin bir yerde ortaya çõkmasõnõn onu oraya ait 

kõlmadõğõnõ, dünyanõn her tarafõna taşõnabileceğini, her şeyin her yerde 

olabilirliğini gösterir. 

 



 17

Düşümsellik ise, doğallõğõn, dolayõmsõzlõğõn, kendiliğindenliğin 

yitirilmesine, kendinin farkõna varma eğilimine işaret eder. Her şeyin zihinsel 

süreçler üzerinde dolayõmlanan bir projeye, vizyona dönüştüğünü gösterir.  

 

Kuşkusuz bu özellikleri birer �eğilim� olarak kavramak gerekir: 
gelenek'i, aidiyet'i, doğallõk' õ hemen ortadan kaldõrmayan, ama sürekli 

aşõndõran eğilimler olarak; eskisinden farklõ bir zaman, mekân ve var oluş 

biçimini ortaya çõkaran eğilimler olarak. 

 

19. yüzyõldan sonra Batõ'dan Doğu'ya ve Kuzey'den Güney'e doğru 
kademeli olarak tüm dünyaya yayõlan ve toplumlarõn dokusuna derinden 

nüfuz eden modernleşmenin bu özellikleri, spesifik konut ve yerleşme 

düzenindeki dönüşümü anlamak için de elverişli araçlar olmaktadõr.�35 

 

� Modern ev, modern öznelerin kurulduğu yerdir. Böylece, çağdaş evin 
�sõhhatli, õşõklõ, sade ve kullanõşlõ mimarisi, sade ve mutlu bir yuvaya, asrî bir 

aile yaşantõsõna işaret eder� Modern ev de mikro ölçekte özel yaşam 

kültürünün modernleşmesinin sembolü olur"36 

 
� Yeni konut ve yerleşme biçimleri... yeni kentsoylu yaşam tarzõna 

yanõt vermek üzere ortaya çõkmõştõr. Gerek bu yeni tabakalarõn gündelik 

yaşam örgütlenmesi, gerek bunlarõ karşõlayan yeni konut ve yerleşme 

biçimleri, merkez ülkelerdeki örnekleriyle paralellik ve benzerlik 

göstermektedir: Bitişik nizam apartman, sõra ev ve bahçe içinde banliyö evi� 
 

Modernle gelenekselin birbirine entegre olmasõ (ki, dünya kentleşme 

deneyimini bunun ancak çok istisnai bir hal olabileceğine işaret etmektedir!), 

ya da sonraki dönemde olacağõ gibi modernin gelenekseli yutmasõ değil, 

modernin geleneksel içinde yaygõn adacõklar yaratmasõdõr, bir başka deyişle 
ikili yapõ söz konusudur.�37 

                                            
35 İhsan BİLGİN, Anadolu'da Modernleşme Sürecinde Konut ve Yerleşme, 472. 
36 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 18. 
37 İhsan BİLGİN, Anadolu'da Modernleşme Sürecinde Konut ve Yerleşme, 478. 



 18

Evresel değerle hareket eden, modern, geleneksel içindeki evrensel 

değerleri bulup ortaya çõkarõr ve dönüştürerek bugüne kendine mal eder. 

�Evrensel ölçekteki değişimlerce belirlenen modernleşme tarihi, çoğalmanõn, 

yayõlmanõn, tempo artõşõnõn tarihi olarak okunabilir. Her dönem farklõ 

mekanizmalarõ ve farklõ ilişki biçimlerini beraberinde getirmiştir. İlginç olan, 
belirli konut ve yerleşme biçimlerinin her seferinde başka bağlamlar içinde 

yeniden gündeme gelmesidir; örneğin, parsel ya da ada ölçeğindeki 

apartman, bahçeli evlerle ya da bloklarla kurulan toplu konut yerleşmesi, eşit 

ya da farlõ büyülükteki odalarla kurulan konut planimetrileri 150 yõldõr farklõ 

çehrelerle yeniden karşõmõza çõkmõşlardõr. Ancak tam da modernleşmenin 
süreksizlik özelliği nedeniyle bir sonraki döneme iz bõrakmayõp, her seferinde 

yeni icatlar olarak algõlanmõşlar ve sunulmuşlardõr� Modernleşmeyle 

yüzleşen birçok yerde böyle yaşanmõştõr...  

 

Biriktirmek, üst üste koymak için unutmamak, hatõrda tutmak gerekir. 
Bunun olabilirliği, modernleşmenin bir diğer özelliği olan düşümsellik' in 

yorumlama ve anlama ekseninde çalõştõrõlmasõna, hatõrlamanõn hizmetine 

sokulmasõna bağlõdõr� �38 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

                                            
38 İhsan BİLGİN, Anadolu'da Modernleşme Sürecinde Konut ve Yerleşme, 489 



 19

2.2. Modernlik Sürecinde Mahremiyet Alanõnõn Değişimi: 
 

 

Bu bölümde modernlik sürecinin etkilerinin oldukça hissedildiği evden 

ve ev içindeki yaşantõ değişiminden bahsedilir. Yuva olarak nitelendirilen 
evlerden, kent kültürünün bir ürünü olan apartmanlara geçiş süreci ve bu 

değişimin, insan üzerinde bõraktõğõ ruhsal etkiler ele alõnõr. 

 

John Ruskin' in 1865'te yayõmlanan kitabõ Susam ve Zambaklar' da 

yaptõğõ açõklamaya göre: �Evin gerçek niteliği bir huzur yeri olmasõdõr: 
Yalnõzca her türlü incinmeye değil; her türlü korkuya, kuşkuya ve 

anlaşmazlõğa karşõ da bir sõğõnak. Böyle değilse eğer, orasõ bir ev değildir; 

dõşarõdaki yaşamõn gerginlikleri içine sõzarsa ve � dõş dünyanõn, o uyumsuz, 

sevgisiz ya da düşman toplumun eşikten içeri girmesine izin verirse orasõ ev 

olmaktan çõkar; dõş dünyanõn, üzerine çatõ çekip içinde ateş yaktõğõmõz bir 
parçasõ olur yalnõzca. Bir ev ancak kutsal bir yer, bir Vesta tapõnağõ, bir aile 
ocağõysa... bir evdir�39 

 

Modernlik sürecinde mahremiyet alanõnõn değişimi apartman ve ahşap 
ev karşõtlõğõyla ele alõnõr. Bu karşõtlõk, modern kent yaşamõnõn eleştirisini de 

içinde barõndõrmaktadõr. Ancak, geçmişten, idealize edilen biricik yaşam 
tasarõsõ olarak söz edilmek istenmez. Kentleşmeyle birlikte farklõlaşan yaşam 

tarzõyla evin değişen, artõk mümkün olmayan anlamlarõ vurgulanmak istenir. 

Bugüne bakõlõr ve şimdi geçmiş karşõsõnda konumlandõrõr. Geçmişin evleri, 
geçmişte kalmõştõr.  

 

� İç mekân binanõn ruhu olan mekânõn kendisidir. İçinde yaşadõğõmõz 

oda veya salon bu mekânõn bir parçasõdõr, ona aittir, ondan doğmadõr. İçinde 
yaşanõlan mekân bir bütün olarak bu şekilde düşünüldüğü zamandõr ki bu 
mekân mimarinin takendisidir denilebilir. İç ve dõş mekân diye iki ayrõ mekân 

yoktur. İçi yaşadõğõmõz mekân dõşarõya çõkabilmeli, dõş mekânla serbestçe 

                                            
39 Richard SENNETT, Gözün Vicdanõ, 37. 



 20

birleşebilmelidir. Mukabil olarak da dõş mekân serbestçe içeriye girebilmelidir. 

İç mekânõ duvarlarla, döşeme ve tavan ile sõnõrlanmõş kapalõ bir hacim, bir 

çekmece, bir sandõk bir kutu olarak düşünmek artõk tamamõyla eski bir 

anlayõştõr.�40 

 
Modern yaşamõn özel ve kamusal, arasõnda bölünmüş bireyi için evin, 

bir barõnak ya da sõğõnak olmasõ artõk mümkün değildir. Çünkü modernlik 
dõşarõdan içeriye doğru bir hareketi gerektirir. Geçmişin evlerinde dõş 

dünyanõn sesleri eve, içeri ulaşamõyordu. Modern birey için evinde olamamak 

ve dõşarõnõn geçirgenliği arasõnda kalmõş olma durumu söz konusudur. Bu 
yüzden, içeriye sevinç keder hiçbir haber sõzdõrmayan ev aranõr ancak 

bulunamaz. Böyle bir ev, kentteki evin yapõsõ gereği olanaklõ değildir.  

 

� Evler bölümlere ayrõlõr ya da özel odalarõn eklenmesiyle büyütülürdü. 

Yani Ruskin' in aile imparatorluğu pratikte, öznel yaşantõnõn ev içinde 
dükkânlara ayrõlmasõ anlamõna geliyordu: Aşk, oyun, iletişim; bunlarõn her 

birinin kendi apayrõ iç mekânlarõ vardõ, bu öznel mekânlarõn her biri -mutfak, 

tuvalet, banyo gibi- bedensel mekânlardan birer birer ayrõldõ.  

 
Sanayileşme çağõ New York'unun karakteristik özelliği haline gelmiş 

ev tasarõmõ, yani sosyal konut tarzõ apartmanlardaki �tren ev� denen evler bu 

bölme mantõğõnõn birer örneğidir. Bu dairelerde odalar oldukça düzenli bir sõra 

halinde dizilmiştir ve kapõlarõ bir koridora açõlõr. Her bir oda ayrõ bir etkinlik için 

düzenlenmiştir; oturma odasõnõn ardõndan yemek odasõ, onun ardõndan yatak 
odasõ ya da odalarõn en sonunda mutfak gelir.�41 

 

� Sokağõn kalabalõk yaşamõ sertti, suçla doluydu, soğuktu ve 

hepsinden öte, karmaşõklõğõyla kafa karõştõrõyordu. Özel âlem, işbölümünü 

ailenin duygusal âlemine de uygulayarak, aile yaşantõsõnõ odalara bölerek 
düzeni ve netliği arõyordu. Bundaki mantõk, bir şeyi kendisini oluşturan 

bölümlere ayõrmaktõr; o zaman onun ne olduğunu anlarsõnõz. Ama ortaçağõn 
                                            
40 Orhan BOZKURT, Bir Mekân Anlayõşõ, 7. 
41 Richard SENNETT, Gözün Vicdanõ, 44. 



 21

kaosla netlik arasõndaki kopukluğundan farklõ olarak, kamu âleminde 

başlayan bölünme işlemi, işbölümü yoluyla özel alanda da devam ediyordu. 

Ayrõlma, caddede olduğu gibi, aile içinde de yalõtõmõ getirdi.�42 

 

� Günümüzün bir eleştirmeninin sözleriyle, kapatma ve bölümlere 
ayõrma �ev içi mahremiyeti� korumaya yetmiyordu. Aile ocağõnõn sõcaklõk 

verdiği düşünülüyordu ama, iç mekanda, öznel yaşamõn çeşitli biçimleri için 

gittikçe daha spesifik içsel mekanlar arama uğraşõyla somutlanan işbölümü 

de kendi soğukluğunu getiriyordu azar azar. Böylece, içsel mekânõn görsel 

açõdan netleştirilmesi kutsal sõğõnağõ sağlayamadõ.�43 
 

Modernleşme, diğer anlamõyla Batõlõlaşmanõn özel alana, aileye ve 

evin iç mekânõna taşõnmasõ geçmişten kökten bir kopuşu içerir-getirir.  

 

� 15. yüzyõlda başlayan... Geleneksel bilgi birikimiyle giderilemeyen 
sayõsõz gereksinme transferlerle karşõlanmaya çalõşõlmõştõr. Kültürel ve 

tarihsel bağlamda bu gibi erken girişimlerin olsa olsa birer modernleşme 

hazõrlõğõ diye nitelenmesi olanaklõdõr. Asõl modernleşme ise, söz konusu 

ithalatõ da içeren değişim sürecinin ideolojik süzgeçlerden geçerek üretilen 
açõklamalarõ ile başlayacaktõr� Çünkü Modernite kendi var oluş koşullarõnõ 
bilinçle değiştirmeye çabalayan bireyin ve toplumun durumudur. Modern 

öncesi dönemde böyle bir bilinç yoktur ve Modern öncesi episteme bir 

kültürel değişim sorunsalõ içermez. Kültürel değişim hangi ölçekte olursa hep 

vardõr; ama ne toplum, ne de bireyler değişiklilere ilişkin bir bilinç 
geliştirmezler. Kültürel değişim sorunsalõndan söz etmekse, yeni maddi ve 

manevi simgeler dizgesinin var edilmesi anlamõna geliyor. Modernleşme 

öncesi ithal edilen her kültür verisi� mevcut geleneksel simgeler sisteminin 

içine yerleştirilmiştir, özümsenmemişlerdir. Ne var ki, özümsenmedikleri için 

de modernleştirici nitelikte olmamõşlardõr. Kuşkusuz önemli etkileri vardõr; 
ancak sistemin işleyişini tehdit eder durumda değillerdir. Aksine ona katõlõr ve 

                                            
42 A.g.k., 45. 
43 A.g.k., 46. 



 22

bir bileşene dönüşürler.�44 

 

Türkiye�de modernleşme öncesi ithal edilen batõlõ nesneler olgular 

fetişleştirilir. Yaşantõda yer alan ya da ev içinde bulunan bu nesneler, 

varlõklarõyla kültürel bir konuma işaret ederler. Batõlõ anlamda bir yaşantõyõ 
temsil ederler, bu anlamda üst sõnõf için bir statü aracõ olmuşlar. Örneğin, 

piyano çağdaşlõğõn, yani kadõnõn eğitim düzeyine kanõt oluşturan bir evsel 

simge haline gelmiştir. 

 

� Zenginlerin ve medeniyete kur yapanlarõn evlerinde adi masa 
saatleri, hem de çoğu zaman üçü dördü bir arada bulunur, ama içlerinden bir 

tanesi bile işlemez.� Gözlem ilginçtir. Bu sistemin görevi öncelikle belirli bir 

mekanik görevi yapmak değil, varlõğõyla bir kültürel konuma işaret etmek 

olduğuna göre, işlemeleri gerçekten de gerekmemiştir.�45 

 
Kişinin bireyselleşmesine ve özgürleşmesine imkân tanõmayan, 

cemaat bilinciyle farklõ nesillerin bir arada yaşadõğõ geçmişin konaklarõ, ne 

içeriye ne dõşarõya sõzdõrmayan, adeta kapalõ devre yapõsõyla, modern 

toplumda yaşayan birey için, artõk bir sõkõntõ ve engeldir.  
 

� Mimar Behçet Ünsal'õn dediği gibi hayat tarzlarõ değişiyordu ve "bizim 

geniş sofalarõ olan zengin ve büyük ahşap evleri kullanmak artõk ağõr 

gelmekteydi". Türkiye, gerçekten modern olabilmek için zamanõn gereklerinin 

gerisinde kalmamalõydõ ve dönüşümün evde başlamasõ gerekirdi. 
(Modernizm ve Ulusun İnşasõ) Bu durumda, modern ev ya da bir apartman 

dairesi, konak ya da ahşap evin birebir karşõtõ olarak kullanõlõyor ve bu iki ayrõ 

konut tipine, neredeyse iki ayrõ medeniyetin Doğu'nun ve Batõ'nõn bütün 

özellikleri, zihniyeti atfediliyordu.�46 

 
� Üst sõnõf ev kültürü ve aile yaşamõnõn Avrupa örneği doğrultusunda 

                                            
44 Uğur TANYELİ, Osmanlõ Barõnma Kültüründe Batõlõlaşma- Modernleşme: Yeni Bir 
Simgeler Dizgesinin Oluşumu, 284. 
45 A.g.m., 287. 
46 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 20. 



 23

dönüşüm geçirmesi Kemalist Cumhuriyet'in Batõlõlaşma reformlarõndan en az 

yarõm yüzyõl öncesine tarihlenir. A. Duben ve C. Behar' õn, Cumhuriyetten 

hemen önceki İstanbul ailesi üzerine yaptõklarõ kapsamlõ araştõrmada 

belirttikleri gibi, Tanzimat'tan başlayarak İstanbul'un bürokrasi ve ticaretle 

uğraşan seçkinlerinin evlerinde yalnõzca Avrupa (özellikle de Fransõz) 
kültürünün sofra görenekleri, burjuva terbiyesi, giyimi, zevkleri, mobilyalarõnõn 

yanõ sõra Avrupa'nõn aile, evlilik ve ev yaşamõ kavramlarõ da benimsenmiştir. 

En önemlisi aile içinde karõ-kocanõn birbiriyle arkadaşlõğõnõn, çocuk sağlõğõ ve 

yetiştirme biçimlerinin vurgulandõğõ bir �demokratikleşme� gözlemlenmeye 

başlamõştõr... Bahçe içindeki geleneksel ahşap �Türk evi� -ki bu geleneksel 
Türk yaşam kültürünün (wohnkultur) 400 yõllõk kültürel ikonuydu- daha henüz 

Cumhuriyet'in Batõlõlaşmasõndan ve modern yaşam simgesi olarak �kübik ev� 

in ortaya çõkmasõndan önce, artõk batõlõlaşmõş İstanbul seçkinlerinin 

gereksinimlerini karşõlamada yetersiz kalmaya başlamõştõ.�47 

 
� Böylece modern ev ve evin iç düzeni, bütün bir ulusu modern yaşam 

konularõnda kurumsal boyutta eğitme amacõyla, uygarlõğõn, ilerici bir aracõ 

olarak ileri sürülmüştü. Aylõk popüler Modern Türkiye Mecmuasõ'ndaki bir 

makalede gururla şu gözlem dile getirilmiştir: � Avrupalõ için ev sõrf şahsõn 
olan hususi bir şeydir. Bizde ev, şimdi şimdi bu medeni seviyeye yükselen bir 

müessese ve teşkilat olmaya başlamaktadõr... Türk vatandaşõ, birçok şeyi 

olduğu gibi, meskeni de cumhuriyet devrinde tanõmõş bulunuyor. Ve işte 

bunun için bizde ev yapmak, ev döşemek fikirlerinin pek yeni olmasõ 

yüzünden, içimizde hemen hemen ekserimiz güzel ev yapmayõ, güzel 
yerleşmeyi bilmiyoruz.�48 

 

� Nurşen Gürboğa, Behçet Necatigil' in �Evin Halleri" şiirinin 

başlõğõndan esinlenerek yazdõğõ, "Evin Halleri; Erken Cumhuriyet Döneminde 

Evin Sembolik Çerçevesi" adlõ makalesinde, erken dönem Cumhuriyet 
evlerinin, o dönemde yazõlan romanlardaki yansõmalarõna değinmektedir. 

 
                                            
47 Sibel BOZDOĞAN, Modern Yaşamak: Erken Cumhuriyet Kültüründe Kübik Ev, 313. 
48 Sibel BOZDOĞAN, Modern Yaşamak: Erken Cumhuriyet Kültüründe Kübik Ev, 314. 



 24

Nurşen Gürboğa, makalesinde modernleşmenin, özel yaşam alanõnda 

�mekânõn yeniden örgütlenmesini� de beraberinde getirdiğini belirtir. 

Böylelikle, ailenin uğradõğõ değişimle birlikte, eve de yeni anlamlar 
yüklenmeye başlanõr. Gürboğa� nõn deyişiyle, "modern ev, bu dönüşümün 

1930'lardaki sembolü olarak çekirdek ailenin yuvasõ, yeni maddi kültür 
unsurlarõyla giydirilmiş kentli orta sõnõf familyasõnõn özel yaşama mekânõ 

olarak sunulur" (58). Erken Cumhuriyet dönemi mimarlõk söylemine, modern 

ev 1930'larla birlikte girer. Batõ'da modern ev söyleminin ortaya çõkmasõ, 20. 

yüzyõl başõ Avrupasõ' nõn endüstrileşme ve kentleşme tarihine ve bu süreçteki 

sivil mimari tartõşmalarõna dayanõr. Burjuva estetiğine radikal bir karşõ çõkõştan 
güç alan bu söylem sağlõk, temizlik, õşõk ve hava sloganlarõyla birlikte sadelik, 

kullanõşlõlõk, işlevsellik ve rasyonellik ilkelerinden yola çõkar.�49 

 

� Georg Simmel, �Metropol ve Zihinsel Yaşam� adlõ makalesinde, 

metropolün, � daima para ekonomisinin yuvasõ� olduğunu belirterek, 
metropolde insan ilişkilerinin yerini paraya dayalõ ekonomik ilişkilerin aldõğõnõ 

vurgulamaktadõr (82). Simmel, �metropol insanõnõn, tüccarlarõyla ve 

müşterileriyle, hizmetlileriyle ve hattâ çoğu zaman, sosyal ilişki içinde 

bulunmak zorunda olduğu kişilerle hesaba katõldõğõnõn� altõnõ çizer. Böylece, 
�modern zihin, giderek daha çok hesap yapar hale gelmiştir.�50 

 
Modern kent yaşamõnda paranõn önem kazanmasõ, dõş dünyanõn 

ekonomi bağlamõnda dayattõğõ bazõ zorunluluklar, evin, aileyle birlikte 

paylaşõlan korunaklõ ve güvenli yapõsõnõ zedelenmeye başlar. Dõşarõda 

yaşanan hayat mücadelesi ve geçim sõkõntõsõ nedeniyle çekilen ekonomik 
zorluklar eve yansõr. Yaşanan bu iç sõkõntõlar, ailenin barõndõğõ mutluluk 

mekânõnõ rahatsõz etmeye başlar. Modern yaşamõn kamusal ve özel alan 

ayrõmõ evi tamamen dõşa kapalõ bir yer olarak değil, dõş dünyanõn 

sõkõntõlarõnõn içeride hissedildiği bir yere dönüşür. 
 

Behçet Necatigil�in, � Evlerle Savaş� şiiri bu durumu net bir biçimde dile 
                                            
49 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 17. 
50 Ag.k., 53. 
 



 25

getirir:  

 
Körükler cõlõz olmak 
Evlerin hiddetini, 
Evlerle savaşõmõz 
Savaşlarõn çetini 
 
Evler her gün yollar bizi dõşarõ: 
� Git, getir! 
 Emredilen ekmeği akşamlarõ 
 Alõn terlerimiz getirecektir.  
 
Evler ezer insanlarõ dağ gibi, 
Dõşarõdan küçücük! 
Evler çeker boynumuzdaki ipi, 
Taşõ develerce yük. 
 
Nedir anlamõyorum 
Evlerdeki hõrsõ, 
Cansõzlarla birlik 
Canlõlara karşõ 
 
Tencerenin azgõnlõğõ başta, 
Sofralarla beraber: � Getir! 
Dünya durdukça 
Tencere pişirecek, sofra eritecektir. 
 
Eşyalarõn azgõnlõğõ, tamam! 
Hepsi evlerden taraf. 
Kopar musluk, kõrõlõr cam; 
Hiç yoktan bir masraf. 
 
Geri mi kalõr kumaş, deri 
Onlar da zalim, kalleş! 
Alalõ kaç gün oldu, 
Eskir üst baş. 
 
Erzaklar halimizden anlasa ya, 
Anlamaz! 
Biter sabun, biter şeker, biter yağ, 
Biter gaz. 
 
Bir yõlan güneşlerde uyanmõş: 
Ateş yak, der oda. 
Dõşarõda karakõş, 
İstersen yakma! 
 
Körükler cõlõz olmak 
Evlerin hiddetini, 
Evlerle savaşõmõz 
Savaşlarõn çetini 
 



 26

� Evin, aileyle birlikte paylaşõlan korunaklõ ve güvenli yapõsõ, dõş 

dünyanõn ekonomi bağlamõnda aileye dayattõğõ bazõ zorunluluklarla 

zedelenmeye başlar� 

 

�Aile� şiirinde eve dönüş, �günlük savaştan sağ çõkmak� olarak 
nitelendirilmiştir. �Günlük savaş� dõşarõda, dõş dünyadaydõ. Ev ise �günlük 

savaş�tan korunulacak bir �sõğõnaktõ.�51 

 

� Yunanlõlarda, iç ve dõş mekânlar simgeseldir. Bir evin iç mekânõ 

kadõndõr, kadõnsaldõr, dişidir. Bu mekân Tanrõça Hestia' nõndõr, onun 
tarafõndan simgelenir. Tanrõ Zeus, Tanrõça Hestia' ya, evin merkezinde 

oturma görevi vermiştir. Ve böylece Hestia, �evi toprağa bağlayan bir göbek� 

�değişmezliğin, sürekliliğin simgesidir. Hermes ise, tam tersine evin 

dõşõndadõr, dõş mekânõ simgeler.�52  

 
Ev, modern yaşamõn gereklerine göre şekillenirken aynõ zamanda 

modern özne de özel alanda yeniden kurgulanõr. Modern yaşamla, antik 

çağdan kalma toplumsal roller yõkõlmaya başlar. Toplum ve aile içindeki 

rolünü sorgulayan orta sõnõf kadõnõ, evden dõşarõ çõkar ve aile ekonomisine 
katkõda bulunmak üzere çalõşmaya başlar.  

 

� Georg Simmel�in �Metropol ve Zihinsel Yaşam� adlõ makalesinde 

sözünü ettiği gibi metropolde yaşamak, elbette küçük bir kasabada 

yaşamaktan hem insan ilişkileri bağlamõnda hem de bu yaşamõn bireyin 
zihinsel dünyasõnda uyandõrdõğõ etkiler bakõmõndan da farklõlõklar gösterir� 

Simmel, bu durumun metropolde yaşayan kişiler arasõnda ihtiyatlõ olmaya 

sebep olduğunu ve �bu ihtiyatlõlõğõn da bir sonucu olarak, çoğu zaman 

yõllardõr komşumuz olan kişilerin görünüşünü bile bilmediğimizi dile 

getirir��53 
 

                                            
51 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 53. 
52 Gürhan TÜRMEN, İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, 90. 
53 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 63-64. 



 27

Necatigil'in modern yaşama dair olan �şiirlerinde de hiç yüzlerini 

görmediği yalnõzca yan dairelerden seslerini işittiği �apartman komşularõ� 

vardõr. Büyük kentin yaşama koşullarõnõn neden olduğu yabancõlaşma, 

bireyin üzerinde bir baskõ oluşturur. Daireler fiziksel olarak yan yana, hatta iç 

içedir ancak bu evlerin içerisinde oturanlar, birbirlerinden kilometrelerce 
uzaktadõr. Bireylerin bir yandan seslerini duyup, öte yandan birbirleriyle hiçbir 

ilişki içinde olmamalarõ Necatigil şiirinde modern yaşamõn, ev bağlamõnda, bir 

sõkõntõ alanõ olarak yaşanmasõnõn diğer bir boyutudur. Necatigil bu tedirginliği, 

apartmandaki komşularõnõn yüzünü görmeden onlarõn yalnõzca seslerini 

işiterek yaşar. Örneğin hasta bir kadõnõn öksürük seslerinin, şairin özel 
alanõnõn içlerine kadar sõzmasõ onu tedirgin eder. �Eski Sokak� şiirinde 

görmeden işitmenin doğurduğu tedirginlik, farklõ dairelerden yükselen farklõ 

seslerle dile getirilir: 

 
Hadi ben çok sigara - -öksürükler 
Hele çalõşõrken.  
Ya gece yarõsõ, göğsü parçalanõrdõ 
O kadõn iki öteden 
 Bilmezdik kaç nüfus her hâne - -  
 Duyulurdu sertçe sesi bir kapõnõn: 
Bağõran bir erkek boşluğa karşõ 
 Ağlayan bir genç kadõn  
Bitmezdi makine dikişin,  
Kimdin sen bitişik komşu? 
Üç yavrunla kalmõşsõn 
Bir tanõdõk söylemişti 
 

İnsanlara, hem onlarõ göremeyecek kadar uzak, hem de onlarõn 

seslerini duyacak kadar yakõn olmak, Necatigil şiirinde ev bağlamõnda 

gerilime neden olan durumlardandõr.�54 
 

Modernite yaşantõda kamusal alanla özel alanõ ayõrõr. Bu noktada 

Walter Benjamin'den de söz etmek gerekir. Benjamin'in � Pasajlar� nda ayrõm 

bireyde iç huzur sağlar. Çünkü bireyin toplumsal baskõlardan uzaklaşabildiği, 

kendi olabildiği tek yer, mahremiyet alanõ olan evidir: � Yaşama alanõ, iç 
mekânda gerçekleşir... Büroda gerçekler doğrultusunda davranan birey, 

evinin dört duvarõ arasõnda yanõlsamalarõyla vakit geçirmek dileğindedir... İç 

                                            
54 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 64�65. 



 28

mekân birey için evrenin temsilidir... Bireyin salonu dünya tiyatrosunda bir 

locadõr. �55 

 
� Aydõnlanma Dönemiyle birlikte ortaya çõkan, fakat çoğunluk gibi 

toplumsallaşamayan uyumsuz insan bir süre ortada kalmõştõr. Burada 

öncelikle J.J. Rousseau' nun �doğa durumu� düşlenmiş. Fakat bu olanağõn da 
artõk yitirildiğinin görülmesi üzerine, modern uyumsuz insan için tek kaçõş 

yolu bizzat kendi içine çekilme, evine hatta yatak odasõna kapanma olduğu 

görülmüştür.�56 

 
� ... Modern insanlar aydõnlandõkça, kendi psişik durumlarõna, 

melankolilerine uygun monad tipi kapalõ varlõk/ mekânlara sõğõnmaya 

başlamõşlardõr. Bu, kapõsõz penceresiz iç mekânlar, bu tür uyumsuz insanlar 

için tek yaşam alanlarõ olarak � yeniden- yapõlanmõşlardõr.  

 
Modern yalnõz, bu tür bir bağlam içinde, hiçbir sisteme bağlõ olmak 

istemeyen insandõr. Ve sõğõnabileceği/ kaçabileceği tek yer, varlõk/ mekân, 

artõk kapõsõz penceresiz bir ev, daha somut, yatak odasõdõr. 

 
Modern ev, böyle bir benzerlik içinde, modern yalnõz insanõn sõğõnağõ 

olarak biçimlenmeye başlamõştõr. Burasõ, artõk mağaralarõn ve manastõr 

hücrelerinin büyük kent içindeki uzantõsõ gibidir. 

 
İnsan artõk salt dinsel bağnazlõklardan değil, çõkarcõ, iş- bitiren akõldan, 

kitle kültüründen kaçmak, yaşamõna anlam verebileceği, fantezileriyle baş 

başa kalabileceği, otoritenin kendisine kolayõna ulaşamayacağõ bir yere geri 
çekilme, sõğõnma istemektedir.�57 

 
  � Fakat bu kapõsõz penceresiz kapalõ iç-mekânlarda yaşamaya 

başlayan insanlarõn her zaman amaçladõklarõnõ bulamadõklarõ, zaman içinde 

bulunduklarõ ortamlarõ mutlaklaştõrdõklarõ ve görece güvenli durumlarõnõ 
değiştirmesi olasõ her türlü gelişmeye karşõ çõkan kötümser, korkulu, kuşkulu 

                                            
55 Walter  BENJAMİN, Pasajlar, 85. 
56 Serol TEBER, Homo Sapiens'in Kendine Mekân Arayõşõ Serüveni, 251. 
57 A.g.k., 252. 



 29

paranoid bir kişilik değişikliği gösterdikleri, özgürleşeyim derken otorite yanlõsõ 

eğilimler ürettikleri sõkça izlenmektedir. Daha somut söylemeye çalõşõrsak, bu 

insanlarda ortaya çõkan politik ilgisizliğin otoriter bir yönetimini benimsem gibi 

ciddi bir politik eğilime dönüştüğü, özgün canlõlõğõnõ yitiren benliklerin 

kendilerini yönlendirebilecek aktif- canlõ birini arama gereksinimi duyduklarõ 
belirlenir.�58 

 
Dõşarõsõ evlerin içine, evlerden bireyin içine kadar girer. Modern birey artõk 

ne dõşarõda mutludur, ne de kendi içinde. Arada kalmõşlõktõr onun durumu. 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
                                            
58 A.g.k., 256. 



 30

3. TAŞINMA VE KUTULANMIŞ BELLEK: 
 
 

Geleneksel toplumlarda ailenin yaşadõğõ ev, cemaat fikriyle farklõ 

nesillerin bir arada bulunduğu odalardan oluşur. Evin mimari yapõsõ, aile 

tarihinin önemli göstergelerindendir. Ailenin köklü geçmişine, sosyal yaşam 
içindeki statüsüne göre ev büyür ya da küçülür. Ev, ailenin geçmişini yansõtõr 

ve en önemlisi yeryüzündeki varlõğõnõn ispatõdõr. Bir soy ağacõna benzer. Her 

bir odasõ da bu soy ağacõnõn dallarõdõr.  

 
Bir yuva olarak görülen geçmişin evi, aileyle birlikte bir mutluluk 

mekânõ olarak düşünülür. Ancak, modern hayatla, bireyin evin de bile rahat 

edememesi derinlerde hissedilen bir evsizlik sorununu beraberinde getirir. Bir 

ocak, bir yuva olarak görülen evlerden, soğuk rüzgârlarõn estiği apartmanlara 

taşõnõlõr. Ev anlamõnõ kaybetmeye başlar. Modern hayatõn muhteşem 
binalarõnda, birey artõk kendi yuvasõnõ arayan bir kiracõ gibidir.  

 

Mutluluk evi � başta ekonomik sõkõntõ olmak üzere ailenin, akrabalarõn, 

çalõşma yaşamõnõn, sorumluluklarõn ya da modern yaşamõn barõndõrdõğõ 

ikiliklerin olmadõğõ bir mekândõr. Ancak böyle bir ev artõk, olanaksõzdõr��59  
Şairler yazarlar özlem duyduklarõ ideal evi, �Theodor W. Adorno' nun 

deyişiyle, ancak kendi metniyle kurabilir: Yazar, bir ev kurar metninde. 

Kâğõtlarõ, kitaplarõ, kalemleri ve evraklarõ bir odadan ötekine taşõyõp dururken, 

yol açtõğõ kargaşanõn aynõsõnõ düşüncelerinde de yaratõr. Kâh memnun, kâh 

huzursuz, içine gömüldüğü eşyalardõr bu düşünceler. Onlarõ şefkatle okşar, 
kullanõr, eskitir, karõştõrõr, yerlerini değiştirir, tahrip eder. Artõk bir yurdu 

kalmamõş kişi için yaşanacak bir yer olur yazõ.�60 

 
Gaston Bachelard, �Mekânõn Poetikasõ� nda �Bir daha hiç bulmamak 

üzere yitirdiğimiz evlerin içimizde yaşadõğõnõ şairlerin bize güçlü biçimde 
kanõtladõğõndan�61 söz etmektedir. Geçmişteki yitirilmiş ev hatõrlanõrken 

                                            
59 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 73. 
60 A.g.k., 73. 
61 Gaston BACHELARD, Mekânõn Poetikasõ, 79. 



 31

�yeterince derin yaşamamõş olmanõn pişmanlõk acõsõ ruhumuza çöker... Evde 

yeterince düş kuramadõk. O evi yalnõzca düş kurarak yeniden 

bulabileceğimizi�62 ve belleğin, anõlarõmõzda yaşatõlan bu evle ilgili olgularla 

dolu olduğunu söyler. 

 
  � Öyleyse, belleğimizde düşlerimizi saklarsak, kesin anõlar 
koleksiyonunu aşarsak, zamanõn gecesinde yitip gitmiş ev, karanlõktan çõkar, 

parça parça. Onu düzene sokmak için bir şey yapmamõz gerekmez. Varlõğõ, 

kendi içtenliğinin temeli üstünde, iç yaşamõn yumuşaklõğõ ve belirsizliği içinde 

yeniden kurulur.�63 
 

Rilke içimizdeki evinin asla yitirilmediğinden bahseder:  �O garip evi 

daha sonra hiç görmedim. Çocukluk anõlarõmda yeniden bulduğum biçimiyle 

bir yapõ değil; bütünüyle erimiş, içime dağõlmõş: Şurada bir oda, orda bir 

başka oda, buradaysa o iki odayõ birbirine bağlamayan, içimde ayrõ bir parça 
olarak kalmõş bir koridor. İşte, içimde her şey böylesine dağõnõk; odalar, 

törensi ağõrlõkla inen merdivenler, dar geçitler halinde yukarõ dönen döne 

çõkan, insanõn karanlõkta, kanõn damarlarda ilerlediği gibi ilerlediği daha 

başka merdivenler�64 
 

� Behçet Necatigil' in �Değişen Dünya� şiirinde de �bir daha hiç 

bulmamak üzere yitirdiğimiz� geçmiş ve geçmişin evleri anlatõlmaktadõr. 

Şiirde, geçmişten, idealize edilen biricik yaşam ortamõ olarak değil, özellikle 

kentleşmeyle birlikte değişen yaşam alanõ dokusunun, olumsuzlanmasõ 
bağlamõnda söz edilmektedir. Şiirin son bölümünde yer alan �Ama nerede o 

evler / Ne bileyim� dizeleri geçmişin �şimdi�de yeniden inşa edilmesinin 

olanaksõzlõğõnõ imlemektedir. Geçmişte, tüm ailenin bir arada yaşadõğõ, 

bireyselliğin değil cemaat ilişkilerinin ön planda olduğu bir dönemi sembolize 
eden ahşap evlerin yerini bireyselliğin, yalnõzlõğõn, kamusal ve özel alana 

bölünmüşlüğün vurgulandõğõ apartman bloklarõ almõştõr.�65 

 
                                            
62 A.g.k., 80. 
63 A.g.k., 80. 
64 A.g.k., 80. 
65 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 48. 



 32

Doğan Kuban günümüzün modern hayatõn karmaşasõ içinde evin 

değişen durumundan bahseder: � İnsan konutlarõyla ilgili tüm bu kolayca 

anlaşõlõr kavramlar bu yüzyõlda, önce yavaş yavaş sonralarõysa mega 

polislerin gelişmesiyle çok hõzlõ bir biçimde değişime uğramaktadõr. Hepimizin 

gönlünde yatan, bir ev sahibi olmaksa da bu evin bir kişiliği olmasõnõ 
beklediğimizi unutmuş gibiyiz. Çağdaş dünyada ev bir tüketim nesnesidir, 

nötr bir üründür; tõpkõ bir kutu, bir araba, bir televizyon gibi. İnsanõn kendi 

evinin bireyselliği, bulunmaz Hint kumaşõ gibidir artõk. Aslõnda kimse ev sahibi 

değildir. Çünkü diziler halinde yapõlan evler, Unité d�habitationlar, apartman 

bloklarõ, kule binalar, ev ile sahibi arasõnda var olan şeyleri yok etti. Artõk 
evlerimizi düşlemiyoruz. Yapõldõktan sonra satõn alõyoruz. Çağdaş 

keşmekeşlik içinde ihtiyacõmõz olan tek şey başõmõzõ sokacak bir dam. 

Çağdaş insanõn özel hayatõnda hala bir bireysellik varsa bunu bir odanõn 

kuytu bir köşesinde bulmak mümkün olabilir; ama, kesinlikle televizyonlu bir 

odada değil.�66 
 

Gün içinde, marketlerde, sokaklarda, pek çok yerde... Tüketim çağõnõn 

nesnelerini bir yerden bir yere taşõmaya yarayan koli kutularõna çok rastlanõr. 

Koli kutularõ aynõ zamanda, taşõnma zamanlarõnõn da vazgeçilmez unsurudur. 

Aylar öncesinden etraftan toplanmaya başlanan bu kutularla aramõzda artõk 
kişisel bir bağ kurulmaya başlar. Çünkü kutular bizi anlatan, değerli 

hazinelerimizi barõndõrõrlar.  

 
Yaşadõğõmõz ev,  taşõnma hazõrlõğõyla yeniden hatõrlanarak bir tasniften 

geçer. Bazõ eşyalar saklanõr, bazõlarõ atõlõr, yok edilir ya da elden çõkarõlõr. 
Uzun zamandõr görmediğimiz, unutulan eşyalarõ görmek mutluluk yaratõr. 

Anõlar tazelenir. Bellekteki geçmiş ev mekânlarõ hatõrlanõr. İçtenlik mekânõ 

olan ev ve nesneleri yeni gidilecek yere taşõnmak üzere kutulara yerleştirilir. 

Evimiz, daha doğrusu kendimiz kutularõn içine toplanõr. Kutular bizi anlatan 

evimize ait, pek çok veriyi taşõyan yapay bir bellek gibidir. Ev artõk yapay bir 
bellek olarak görülen, ev imgesinin taşõndõğõ bu kutudur.  

 

                                            
66 Doğan KUBAN, Ev Üzerine Felsefe Kõrõntõlarõ, 5. 



 33

Evin ruhu, geçmişi ve geleceği kutulardadõr. Kutu geçmiştekileri içine 

alarak şimdi kapatõlõr. Yarõn taşõnõlan yerde açõlarak yaşamaya devam eder. 

Ev fiziksel mimari yapõnõn ötesinde, anõlarõyla ve nesnelerde hatõrlanan bir 

imgedir. Taşõnma eylemiyle bu ev imgesi gidilecek yeni yere götürülmek 

üzeredir. Ev kutularla yeni yere taşõnõr.  
  

Kutulardan oluşan bu evle, mekân geometrik yapõsõnõ aşar. Bir 

kaplumbağa gibi. Bir kaplumbağanõn kabuğu gibi. Bir kaplumbağan kabuksuz 

yaşayamamasõ gibi, bizim de kutulara ihtiyacõmõz vardõr. Çünkü kutular ve 

içindekiler bizi anlatõr. Kendimizi kutularda saklarõz, kutularda taşõrõz. 
Evlerimizde, içinde, bize ait içtenlik nesnelerinin bulunduğu, kadife kutular, 

tahta kutular, teneke kutular, çikolata kutularõ, ayakkabõ kutularõ..., vardõr. Bu 

kutularla birlikte yaşarõz. Biz kutulardayõz. 

 
Günümüz tüketim çağõ ve tüketim toplumu yer yer evlerimizi sahte 

ihtiyaçlarla donatmõştõr. Sahte ihtiyaçlarla doldurulan bu evler gerçekten ne 

kadar bizim evimizdir? Medya her yeri etkilemektedir ve evlerimize kadar 

girmiştir. Birey kendi özel mekânõ olan evini artõk tanõyamaz olmuştur. Medya 

ve toplum akõllarõ kontrol altõn almõştõr. Evler sahte ihtiyaçlarla doldurulmuş ve 

birey içinde, kendisine ait olmayan bir hayat sürdürmektedir. İnsanõn kendini 
güvende hissedeceği, kendi özerk kişiliğini özgür bir biçimde ifade edebildiği 

ev mekânõ yaşanan yer değildir. Asõl ev zihinseldir, bellektedir. İmgelemi 

harekete geçiren, kutuya konan nesnelerdedir. Taşõdõğõmõz kutu, bellekte 

taşõnan evimizin yerine geçer. Bize artõk sadece kutu gibi odalarõmõz 

kalmõştõr. Taşõnma esnasõnda işte bu ev, kutuya yerleştirilir. Bir tüketim 
nesnesinin kutuya yerleştirilmesi gibi, kutulara yerleştirilen ev, aynõ zamanda 

tüketim nesnesi olarak görülen bu ironiyi de içinde barõndõrõr.  

 
İmge olarak bir evden hala söz edilebiliyorsa, o ev bir yer olmaktan 

çõkar, bir mekân, bir tahayyüldür. Ve kutularla diğer yerlere bu mekân 
tahayyülüyle, evin belleği taşõnõr. Çünkü ev denilen yer bir alanõn ötesinde, 

yaşantõ ve zamanõ da barõndõran bir mekândõr.  

 

 



 34

4. YENİ TAŞINILAN MEKÂNDA BELLEK: 
 
 

Bu çalõşmada bahsedilen ev, fiziksel sõnõrlarõnõn ötesinde bir olgu 

olarak ele alõnõr ve zihinseldir. Taşõnmayla yaşanan yer değiştirmede asõl 
anlatõlmak istenen ise anlam olarak evin kutularla yer değiştirmesidir.  

 

Kutularda içtenlik mekânõ ev ve nesneleri korumaya alõnõr. Bellekte 

saklanan, imgelemdeki ev hatõrlandõğõnda, anõlar parça parça bir ev sunar. 

Yeni taşõnõlan yerde, kutulardan, içimizde asla yitirilmeyen bu evin parçalarõ 
çõkartõlõr. Geçmiş ve geçmişin evleridir kutulardan çõkan. Kutular geçmişteki 

evi taşõyan, anõ gösteren ve geleceğe referans veren ipuçlarõnõ barõndõrõrlar. 

 

Bellekte eve ait oluşturulan katmanlar, her taşõnmayla gün õşõğõna 

çõkarõlõr. Geçmiş hatõrlanõr. Kutular, kutularda taşõnan ev, gidilen yeni yerde 
açõlõr. İçlerinden çõkarõlanlar eski evdekine benzer bir biçimde yerleştirilir. 

Biraz dönüştürerek ve belki biraz da yeni şeyler ekleyerek. Geçmişin evi 

�şimdi�de yeniden aynen inşa edilemez ama yeniden kurulmaya çalõşõlõr. 

Çünkü ev dinamik, dönüşüm geçirebilir. 
 

Taşõnmayla, mevcut bir yerden başka bir mekâna ev yerleştirilir. 

Vaktiyle ev olarak nitelendirilen yer terk ediliyor gibi görünse de, aslõnda o ev, 

yani geçmiş evin belleği bu yeni mekânda, varlõğõnõ sürdürmeye devam eder.  

 

�Ahmet Oktay�a göre her ev, aslõnda öteki evin hem reddi, hem 
devamõdõr. ��Ayrõ eve çõkan� kurtulmuş olmaz, sadece, öteki evin serüvenini 

kendisinin kõldõğõ bir iç uzamda yeniden yaşamaya razõ olur�67 demektedir. 

 

Yeni taşõnan bu yer, iç içe evlerden oluşur. Yeni yerden eklenenlerle, 
bellekte, ev üzerine katman üretimi devam eder. Geçmişteki eve, yeni veriler 

eklenerek içimizdeki ev imgesi dönüşerek, büyümeye devam eder.  

 
                                            
67 Şehnaz ŞİŞMANOĞLU, Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 63. 



 35

5. SONUÇ: 
 
 

Ev karşõtlõklarõ barõndõrõr. Karşõtlõklar gerilim yaratõr. Bu gerilimden 

kaçmak isteyen insan kendiliği temsil eden, mutluluk mekânõ olan evi arar. 
Modern zamanlarõn hareketli, değişim ve dönüşüm halindeki hõzlõ 

temposunda, günümüz insanõ mobil hale gelmiştir ve kutulara yerleştirdiği 

eviyle, gittiği her yere kendi içtenlik değerlerini beraberinde götürür. Bu itki, 

kendi içtenlik mekânõ olan evini, gittiği yeni yerde oluşturma arzusudur. 

 
Tez çalõşmalarõnõn oluşturulduğu koli kutularõyla tanõşõklõk, bir taşõnma 

anõyla başlar. Bir süreliğine, kullanõma yönelik birer ev eşyasõ olarak da 

kullanõlan koli kutularõyla kurulan içsel bağ, onlarõn hazõrlanan bu çalõşmalara 

esin kaynağõ olmasõyla devam eder.  

 
Modern yaşamda bireyin yalnõzlõğõnõ anlatan, çağdaş dönemin önemli 

yazarlarõndan Abe Kobo' nun � Kutu Adam� romanõnda, kendi istekleriyle 

kafalarõna kutu geçirip yaşayan insanlar anlatõlõr. Bunlar fark edilmeyen değil 

ama görmemezlikten gelinen insanlardõr. Kutularõnõn bir penceresi vardõr. 
Oradan dõşarõyõ gözetlerler. Markete alõş veriş için bile kutunun içinde gidilir.  

Modern toplumdan kendilerini soyutlamak isterler. Kutu, bireyin toplumla 

arasõnda bir sõnõr olur. Ama bu, aşõlmaz değildir. Bireyin isteğine bağlõdõr 

kutuda kalmak ya da çõkmak:  

 
�... Bunun toplumdan dõşlanma duygusuyla ilgisi yok. Bu kutu 

nedeniyle suçlu olduğum izlenimine hiç kapõlmadõm. Kutumun bir çõkmazdan 

çok, başka bir dünyaya açõlan bir kapak olduğu duygusunu taşõyorum.�68 

 

� Hem fark edilmeyen oluyor, görülmeyen değil, hem de gözetleyen. 
Ardõ arkasõ kesilmeden satõlan seyir cihazlarõ, televizyonlar, insanlarõn % 90 

'õnõn çirkinliklerin farkõnda olduklarõnõ göstermektedir... Hala hiç bir yerde 

                                            
68 A.g.k., 23 



 36

yaşadõğõma dair bir kanõt yok.�69 

 

� İnsanlardan nefret etmeye başladõğõnda kendisini saklamak için 

sokağa çõkarken kafasõna bir kutu geçirmesini anlamak güç değil.�70 

 
  � Anadolu'da Bizans, Osmanlõ Öncesi ve Osmanlõ Dönemlerinde 

Yerleşme ve Barõnma Düzeni� yazõsõnda Uğur Tanyeli, geleneksel ahşap 

Türk evinin bugünkü anlamda bir bütünlüğü olmadõğõnõ hatta odalarõ içeren 

konut ünitesine bir genel ad vermeye neredeyse hiç gerek duyulmadõğõndan 

bahseder. �Sadece birkaç vaktifede, o da ancak büyük konut yapõlarõ 
betimlenirken �menzil� (ev) terimi kullanõlõyor. Kaldõ ki o tür kullanõmlarda da 

amacõn bir karõşõklõğõ önlemek olduğu hemen görülüyor... Her şeyden önce, 

konutun fiziksel bütünlüğünden kuşku duymayõ gerektiriyor. Kimi zaman 

vakfiye sahipleri bu �beyt� ya da �hane� denilen odalarõ mirasçõlarõ arasõnda 

öylesine paylaştõrabiliyorlar ki, evin bugünkü anlamda bir fiziksel bütünlüğü 
olduğunu hiç düşünmediklerini fark etmek olanaklõ hale geliyor.�71 

 

Çalõşmalara bakan izleyiciye, farklõ görünümlerden oluşan çok parçalõ 

bir ev gösterilir. Sanki açõlan her bir kutu, evin bir odasõ gibidir. Fiziksel bir 
bütünlük yoktur, aranmamalõdõr. Bütün zihinde oluşturulandõr. Farklõ bakõş 

açõlarõnõn bir araya getirildiği, kutulardan oluşan bir ev izleyiciye hayal ettirilir. 

Evin bütünü, görülen, duyumsanan ve hatõrlananlar eşliğinde her izleyene 

göre, zihinde her seferinde farklõ tanõmlanacaktõr. 

 
Kutularla ima edilen bu evde gösterilenler, izleyenin konumunu da 

belirler. Kutunun -ya da evin- içinde de olabilirsiniz, dõşõnda da. İzleyen ve ev 

hareket halindedir. 

 

Koli kutusu ve içinden çõkan arasõnda hep bir ters orantõlõ bir durum 
yaratõlõr. Ama her seferinde koli kutusu küçük kalõr. Nesneler özellikle birebir 
                                            
69 A.g.k., 108 
70 A.g.k., 121. 
71 Uğur TANYELİ, Anadolu'da Bizans, Osmanlõ Öncesi ve Osmanlõ Dönemlerinde 
Yerleşme ve Barõnma Düzeni, 434-435. 



 37

kendi boyutlarõnda yapõlmõştõr. Kutuya sõğamayacak büyük bir kapõ çõkar. Ya 

da kutuya göre küçükmüş gibi görünen, evler yapõlmõştõr. Aslõnda ev, kutuya 

sõğamayacak büyüktür ve orantõsal fark bu nedenle, yani anlam olarak 

düşünülen evin, fiziksel sõnõrlarõn ötesinde çok daha büyük olduğunu 

vurgulanmak için yapõlmõştõr. Ev kutudan taşar.  
 

Kapõ çalõşmasõ evin, dõşa kapalõlõğõnõ, pencere çalõşmasõnda ise bunun 

tam tersidir, dõşarõsõ içeriye nüfuz eder. Ancak gene de ince bir tül perde 

engeli vardõr. Tek bir tencere ve tek bir tabakla gösterilen sofra çalõşmasõ 

modern zamanlardaki yalnõzlõğõ, kalabalõk ailelerle konuşup gülüşerek yenen 
ev yemeği halini; battaniye çalõşmasõ evin insanõ sarõp sarmalayan insanõn 

içini õsõtan duygusunu; eski eşyalarla ve duvar saati çalõşmalarõyla geçmişin 

evlerine duyulan özlem; boş askõda da bir şeylerin eksikliği, yokluk�  gibi 

yaşantõya ait durumlarõ anlatõlmak istenir. Mutluluk evine duyulan özlem ve 

hayatõmõzda eksik olan şeylerin imasõnda bulunulur.  
 

Richard Hamilton, � Günümüzün evlerini bu denli farklõ, çekici yapan 

nedir?� isimli kolaj çalõşmasõ, kitle kültürünün pompalandõğõ tüketim çağõnda 

pop kültürün nesneleriyle donatõlmõş bir ev yaşantõsõnõ gösterir. ( Resim 5. 1) 
Koli kutularõ tüketim nesnelerini taşõr. Çalõşmalarõn, koli kutularõ üzerine 

yapõlmasõ sahte ihtiyaçlarla donatõlan ev ironisinde de bulunmak içindir. 

Evlerimize yabancõlaştõk, evlerimizi tanõyamaz olduk. 

 

Lao-tzu: �Odanõn asõl gerçeği duvar değil, onlarõn içerdiği boşluktur� 
demektedir.�72 Rachel Whiteread 'in evin boşluğunun kalõbõnõ alarak yaptõğõ 

çalõşmasõ, boşluğunun sorunsallaştõrmasõ bakõmõndan önemlidir. Evi dolu bir 

alan olarak değil, boşluğunun kalõbõnõ alõr. İzleyiciye, evin negatifinin alõnarak 

oluşturulduğu, ters bir algõlama sunar. Evin boşluğun kalõbõnõn alõnmasõyla, 

aslõnda yõkõlmak üzere olan eski bir İngiliz evinin içinin, yani yaşantõnõn kalõbõ 
alõnmõş olur. Böylece, evin içi, yaşantõ anõtlaştõrõlmõş olur. ( Resim 5. 2) 

Ev mekânõna farklõ bir algõlamayla bakmamõzõ sağlayan diğer bir 

                                            
72 Richard Sennett, Gözün Vicdanõ, 29. 



 38

sanatçõ, Gordon Matta- Clark' tõr. 1974 yõlõnda gerçekleştirdiği �Spliltting- 

Yarõk� adlõ çalõşmasõnda, eski bir evin mimarisine doğrudan müdahalelerde 

bulunarak yarõklar açar. Öyle ki, çalõşmasõnda evin iç konstrüksiyonu dahi 

ortaya çõkartõlõr.  Bu şekilde ev, içeriden ve dõşarõdan aynõ anda görülebilen 

bir hal alõr. Eve yapõlan bu ciddi müdahaleyle özel alan, kamusal alana 
açõlmõş olur. ( Resim 5. 3) 

 

Ev sadece katõ bir mimari yapõ değildir. Bir olgu da değildir. 

Yaşamsaldõr, değişir ve dönüşür. Çalõşmalarla ele alõnan ev, özlem duyulan 

bir yerdir. Bu nedenle evde mimari bir bütünlük oluşturulmaya çalõşõlmaz. 
Çünkü çalõşmalarla ortaya konan, düşlenen ve anõlardaki evdir.  

 

Taşõnma sõrasõnda ev kutuya girer ve kutularda taşõnõr. İçtenlik mekânõ 

olan ev ve nesneleri yeni gidilecek yere taşõnmak üzere kutulara yerleştirilir. 

Ev, daha doğrusu kendimiz, kutularõn içine toplanõr. Kutular bizi anlatan, 
evimize ait, pek çok veriyi taşõyan yapay bir bellek gibidir. Ev artõk ev 

imgesinin taşõndõğõ bu kutudadõr, ev kutudur.  

 
          Marchel Duchamp ikinci dünya savaşõ yõllarõnda, kendi çalõşmalarõnõn 

replikalarõnõn yerleştirdiği kõrmõzõ özel bir bavul tasarlar. Bu düşünce, olmasõ 

muhtemel savaş yõllarõnda aklõna gelir. Böylece sanatçõ, çalõşmalarõnõn 

replikalarõndan oluşan, taşõnabilen ve kendi kişisel sergi alanõnõ, portatif 

müzesini yaratmõş olur. Sanatçõ �Portatif Müze� olarak bilinen bu çalõşmasõnõ, 

hem savaş nedeniyle yõkõlan müzelere, hem de sanat tarihi birikimi barõndõran 
statik müze anlayõşõna istinaden gerçekleştirir. Bu taşõnan ve dönüşen, 

portatif bir müze anlayõşõdõr. ( Resim 5. 4) 

 
Afrikalõ sanatçõ Romuald Hazoumé 4.İstanbul Bienali'nde ülkesine ait 

geleneksel bir form olan ahşap Afrika masklarõnõ, İstanbul'dan topladõğõ 
plastik bidonlarla oluşturur. �Maskeler� isimli çalõşmada, kendi yaşadõğõ 

coğrafyaya ait geleneksel biçimin bu coğrafya ve kent yaşamõ koşullarõnda 

geçirdiği değişim gözlemlenir. ( Resim 5. 5) 

 



 39

Kutularõn üzerine kimi zaman önceden belirlenen bir düşünce 

yapõlmõştõr. Ve bu düşünceyi vurgulayan kutu aranõp bulunduktan sonra 

yapõlmõştõr. Ancak, çoğu zaman da kutunun üzerindeki biçimler eve dair 

yapõlacak biçimi belirlemiştir ve bu çağrõşõmla hareket edilmiştir. 

 
Koli kutularõnõn üzerlerine geçmişin ve özlem duyulan evlere ait 

biçimler çizilir. Bu biçimler, kutunun fiziki yapõsõna, oluklarõ, delikleri ve 

boşluklarõ doğrultusunda ve kutuyla, çizilen imge arasõnda bir bütünlük 

oluşturmasõna dikkat ederek yerleştirilir. İmgeler yerleştirilirken, kutunun 

biçimsel özelliklerinden yararlanõlõr. Ne kutu ne de imge ön plana çõkartõlõr. 
Nesne ve biçim arasõnda kurulan ilişkiden, her ikisinden de oluşan bir 

bütünlük ortaya çõkarõlmak istenir. Çünkü kutu evdir. 

 

Kesme, yõrtma gibi kutuya fiziksel müdahalelerde bulunulmaz, yan 

yana ve üst üste getirilen parçalardan, bir bütünlük oluşturmak istenir. Kutu 
açõldõğõnda ne ise odur. Çalõşmalar, onun üzerine yapõlan çok basit ve sesiz 

müdanelerle oluşturulur. Ev imgesi kutuyla örtüştürülerek, bir araya 

getirilmeye, adeta yekpareleştirilmeye çalõşõlõr. Bu nedenle kutularõn üzerine 

yapõlan biçim, oluklarõnõn da ortaya çõkmasõnõ sağlayan frotaj tekniğiyle 
belirginleştirilir. Yer yer guaş boyayla, belirli bir alana satõh olarak ya da 

çizgisel müdahalelerde da bulunulur. Sanki kutu üzerinde kazõ yapan bir 

arkeolog gibi, eve dair imgeler oluşturulan düşünsellik bağlamõnda hafifçe 

ortaya çõkarõlõr.  

 
Çalõşmalarda bir ev serüveni anlatõlmak istenir. Kutularõn üzerlerindeki 

yarõklarõn, deliklerin, mekânla kurulan boş-dolu alan ilişkisini örtmemesi için 

çalõşmalarõn, pleksiglas üzerinde sergilenmesine karar verilir. Sanki bir ev 

dõşarõ açõlõr ve dõşarõsõ içeriye nüfuz eder. Bu modern toplumlarda yaşanan 

içerisi ve dõşarõsõ karşõtlõğõnõ çağrõştõrõr. Ne evlerin kapalõ bir kutu gibi 
tamamen dõşarõ kapatõlmasõ, ne de dõşarõnõn varlõğõnõn sürekli içeride 

hissedilmesi sağlõklõ bir durum değildir. Her ikisinin birbiri için tehdit 

oluşturmadõğõ birbirleri arasõnda geçişli ama dengeli bir ortam, ortaya konur. 

 



 40

Birey artõk kendi özerk alanõnõ neredeyse kaybetmiştir. Bireyin kendini 

güvenli hissedeceği, kendini özgür bir biçimde ifade edebileceği mekânõ artõk 

yaşadõğõ o yer değildir. Ev, zihinde ve bellekte devinir. Taşõnõrken ev kutuya 

girer. İçtenliklerimizin içine konduğu ve yanõmõzda götürülebilen kutular, artõk 

bizim evimizdir.  
 

Evin mimarisi değişiyor, yaşam biçimleri değişiyor ancak arayõşõnõ 

sürdürdüğümüz özlem duyduğumuz evin nitelikleri değişmiyor. Gittiğimiz her 

yerde, götürdüğümüz kişisel nesnelerle, ev tekrar kurulur. Bu yeni mekânõn 

da,  yaşam biçimini ve evi etkileyeceği kesindir. Gidilen her yeni yer, belleğin 
katmanlarõna, yeni katmanlar ekler. Bu ev, hep ulaşõlmaya çalõşõlan bir evdir. 

Ev sonsuzdur. 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 



 41

EK- 1: 
 

 

 

 
 

Resim 5.1. Richard Hamilton, � Günümüzün evlerini bu denli farklõ, çekici 
 yapan nedir?�, 1956 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 42

EK- 2: 
 

 

 
 

Resim 5.2. Rachel Whiteread, � Ev�, 1993 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 43

EK- 3: 
 
 
 

 
Resim 5.3. Gordon Matta- Clark, � Yarmak�, 1954 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 44

EK- 4: 
 

 

 
 

Resim 5.4. Marchel Duchamp, " Portatif Müze", 1935-1941-1966. 
 

 

 
 

 



 45

EK: 5 

 

 

 
 

Resim 5.5. Romuald Hazoumé, " Maskeler", 1995 

 

 
 

 

 

 



 46

EK: 6 
 

 

 

 
 

Resim 5.6  � Gökkubbe�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 47

EK- 7: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 7. isimsiz, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 48

EK- 8: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 8. isimsiz, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 



 49

EK- 9: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 9. Evler, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 
 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 



 50

EK- 10: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 10. � Evler�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 
 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 



 51

EK- 11: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 11. � İpte Ev�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 
 
 
 
 
 

 
 

Resim 5. 12. � İpte Ev�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 

 
 

 



 52

EK- 12: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 13. � Evler�, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 



 53

EK- 13: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 14. � Evler�, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 

 

 
 

Resim 5. 15. � Evler�, detay, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 

 

 

 



 54

EK- 14: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 16. isimsiz, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 55

EK- 15: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 17. isimsiz, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 56

EK- 16: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 18. � Gündüz- Gece�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 57

EK- 17: 
 
 

 
 

Resim 5. 19. � Askõ�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 

 
 

 

 



 58

EK- 18: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 20. � Askõ�, koli kutusu üzerine guaş boya, 2007 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 



 59

EK- 19: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 21. � Komodin�, detay, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 60

EK- 20: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 22. � Kapõ�, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 
 
 
 

 
 

Resim 5. 23. � Kapõ�, detay, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 

 

 



 61

EK- 21 
 

 

 

 
 

Resim 5. 24. � Gardõrop�, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 

 
 

 

 

 

 
 



 62

EK- 22: 
 

 

 

 
 

Resim 5. 25. � Sofra�, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 

 
 
 
 
 

 
 

Resim 5. 26. � Sofra�, detay, koli kutusu üzerine kurşun kalem, 2007 



 63

KAYNAKLAR: 
 

 
BACHELARD, Gaston (1996), Mekânõn Poetikasõ, Çev. Aykut Derman,  

Kesit Yayõncõlõk, İstanbul. 
 
BENJAMIN, Walter (2002), Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, Yapõ Kredi 

Yayõnlarõ- Kazõm Taşkent Klasik Yapõtlar Serisi/ 8, İstanbul 

 

BİLGİN, İhsan (1996), � Anadolu'da Modernleşme Sürecinde Konut ve 
Yerleşme �, Tarihten Günümüze Anadolu'da Konut ve Yerleşme, Tarih 

Vakfõ Yayõnlarõ, İstanbul.   

 

BOZDOĞAN, Sibel (1996), � Modern Yaşamak: Erken Cumhuriyet 
Kültüründe Kübik Ev �, Çev. Zeynep Rona, Tarihten Günümüze Anadolu'da 
Konut ve Yerleşme, Tarih Vakfõ Yayõnlarõ, İstanbul.   

 
BOZKURT, Orhan (1962), Bir Mekân Anlayõşõ, İ.T.Ü. Mimarlõk Fakültesi 

Yayõnlarõ, İstanbul. 
 

KELLOGG, Rhoda, The Psychology of Children's Art, 
www.lovolution.net/MainPages/gaia/GaiaOnlineBook/gaia6.htm 

 
KOBO, Abe (2004), Kutu Adam, Çev. Ahmet Gürcan, Remzi Kitabevi, 

İstanbul 

 
KORTUN, Vasõf, (1993), Anõ/ Bellek 1 ( Sergi Kataloğu), İstanbul. 

 
KUBAN, Doğan (1996), � Ev Üzerine Felsefe Kõrõntõlarõ�, Tarihten 
Günümüze Anadolu'da Konut ve Yerleşme, Tarih Vakfõ Yayõnlarõ, İstanbul.   

 



 64

MERLEAU - PONTY, Maurice (1999), " Beden", Çev. Işõk Ergüden, Cogito, 

sayõ: 18, (128- 134). 

 
NECATİGİL, Behçet (1953), Evler, Yeditepe Yayõnlarõ, İstanbul. 

 
ÖYMEN GÜR, Şengül (1996), Mekân Örgütlemesi, Gür Yayõncõlõk, Trabzon. 

 

TANYELİ, Uğur (1996), � Anadolu'da Bizans, Osmanlõ Öncesi ve Osmanlõ 
Dönemlerinde Yerleşme ve Barõnma Düzeni�, Tarihten Günümüze 
Anadolu'da Konut ve Yerleşme, Tarik Vakfõ Yayõnlarõ, İstanbul.   

 
SENNETT, Richard (1999), Gözün Vicdanõ, Çev. C. Kurultay- S. 

Sertabiboğlu, Ayrõntõ Yayõnlarõ, İstanbul. 

 
SOYKAN, Ömer Naci (1999), " Ev Üstüne Felsefece Bir Deneme ", Cogito, 

sayõ: 18, (100- 112). 

 
SÖZEN, M. � TANYELİ, U.(1999), Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü,  

Remzi Kitapevi, İstanbul. 
 
SUNER, Asuman (2005), Hayalet Evler- Yeni Türk Sinemasõnda Aidiyet, 
Kimlik, Bellek, Metis Yayõnlarõ, İstanbul.  
 

ŞİŞMANOĞLU, Şehnaz (2003), Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hali, 
yayõnlanmamõş yüksek lisans tezi, Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

TEBER, Serol (1999), " Homo Sapiens'in Kendine Mekân Arayõş Serüveni ", 
Cogito, sayõ: 18, (250- 258). 

 
TÜMER, Gürhan (1984), İnsan Mekân İlişkileri ve Kafka, Sanat-Koop 

Yayõnlarõ, İstanbul. 
 



 65

LEBRİZ RONA 
 
e-mail: lebrizrona@yahoo.com 
 
 
1973 İstanbul�da doğdu. 
1996 MSÜ, Güzel Sanatlar Fakültesi�nde araştõrma görevlisi olarak alõndõ ve 
çalõşmakta. 
 
 
 
EĞİTİM : 
 
 
1996  Lisans, MSÜ Güzel Sanatlar Fak. Sahne Dekor ve Kostüm Bölümü 
2001  Yüksek Lisans, MSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Resim Ana Sanat Dalõ 
2007  Sanatta Yeterlilik, MSGSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Resim Anasanat Dalõ 
 
 
 
 
BAZI SERGİ ve ETKİNLİKLER: 
 
 
1996 � İstanbul Pencere�, Habitat II: Şişli 20x20 Şenliği, İstanbul 
1996 Kitap Resimleme, Mavibulut Yayõnlarõ, Doğan Kardeş Kitaplõğõ YKY 
1998 " Çocuk Kitaplarõ İllüstrasyonlarõ Sergisi", Tüyap Tepebaşõ Sergi 
Salonu, İstanbul 
1998 � Bir Geleneğin Temsilcileri Sergisi � Tophane-i Amire Sanat ve Kültür 
Merkezi, İstanbul 
1999 � Ayna Sergisi", MSÜ Osman Hamdi Bey Sergi Salonu, İstanbul 
2002 " Monolog Sergisi", Resim ve Heykel Müzesi, İstanbul- Köstence 

Sanat Müzesi, Romanya 
2002 " Buluşma- Begegnung", Münster Sanat Akademisi, Almanya 
2002  � Sokakta, Yapõ Kredi Kültür Sanat, Ada Vapuru Çağdaş Sanat 

Etkinlikleri�, İstanbul 
2003 � Siyah- Beyaz Sergisi�, Tophane-i Amire Sanat ve Kültür Merkezi, 
İstanbul 
2004 � Doğudan Batõya Bir Köprü- Daten Brücke von Ost nach West� 
Künstlerhaus Galerie, Karlsruhe- Almanya  
2005 � XXIII. Uluslararasõ Günümüz Sanatçõlarõ Sergisi�, Akbank Kültür ve 
Sanat, İstanbul 
 
 


	Kapak.pdf
	kabul onay.pdf
	icindekiler.pdf
	onsoz.pdf
	ozet.pdf
	summary.pdf
	resim listesi.pdf
	ana.metin.pdf

