
 
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

       SOSYOLOJİ  ANABİLİM DALI 
  
  
  
  
 
  

KÜRESELLEŞME SÜRECİNDE  KİMLİKLER 
 
 
  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
  
  
  
  

                
 
 
 
 
 
 
 
            DANIŞMANI                                                                           HAZIRLAYAN 
Yrd. Doç. Dr. Yelda SEVİM                                                              İbrahim  AKKAŞ 
                                                                                                               
                                                                                                                       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ELAZIĞ- 2008 



I 
 

 
   

T.C. 
FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

  
 
 
 
  
  

KÜRESELLEŞME SÜRECİNDE KİMLİKLER 
 
 
 
  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
  

Bu tez          /       /             tarihinde aşağıdaki jüri tarafından oy birliği / oy çokluğu  ile 
kabul edilmiştir. 

  
  

Danışman                                              Üye                                            Üye 
Yrd.Doç.Dr. Yelda SEVİM         Prof.Dr. Y.Cemalettin    Yrd.Doç.Dr. Ahmet YATKIN 

         ÇOPUROĞLU  
  

Bu tezin kabulü, Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun ....... / ....... / .......  
tarih  

ve ......................... sayılı kararıyla onaylanmıştır. 

 

                                                 Doç. Dr. Ahmet AKSIN 
                                                      Enstitü Müdürü  

  
 
 
 
 
 



II 
 

Özet 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 

Küreselleşme Sürecinde Kimlikler 

 

İbrahim AKKAŞ 
 

Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 
 

2008 
  
 
 

Küreselleşme, son yıllarda sıklıkla kullanılan kavramlardan biridir. Kitle 

iletişim araçlarının gelişmesiyle önemli bir ivme kazanan küreselleşme, 

günümüzde ekonomik, sosyal, siyasal ve kültürel boyut kazanarak az veya çok tüm 

dünya ülkelerini etkilemeye başlamıştır. 

Kimlik sosyal bazda kişinin sahip olduğu kültüre bağlı olarak bir var oluş 

ve ifade biçimin en yalın halidir.Kimlik kavramının bireysel olan içeriğinin yanı 

sıra toplumsal özellik kazanarak millî ölçekte kullanımı birey ve toplum 

etkileşimini sosyo-kültürel yönde etkilemekte ve yönlendirmektedir. 

  
  

Anahtar Kelimeler: Küreselleşme, Kimlik  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



III 
 

SUMMARY 

Masters Thesis 
 
             Globalization Contınuum Identits 
 

İbrahim AKKAŞ 
 

University of Fırat   
The Institute of Social Secience  

And Postgraduate Studyy in Sociology 
 

2008 
 
 

Globalization is a concept used often in recent years. Nowadays, the concept 

of globalization which has gained on important acceleration with the development 

of mass communication devices has begun to influence more or less the whole 

world in respect of the economic, political, social and cultural. 

Identity is the simplest way of an expression and meaning in the social base 

of a person regarding culture.The concept of identity having a personal meaning 

could also gain a social feature and by the adaptation of its usage in national and 

social scale could also shape, affect and form the relation and integration between 

one single person and the society. 

 
 

 Key Words: Globalization, Identity 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



IV 
 

 
                                    İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ................................................................................................................................................... II 

SUMMARY ......................................................................................................................................... III 

MASTERS THESİS ................................................................................................................................ III 

ÖNSÖZ .............................................................................................................................................. VI 

KISALTMALAR .................................................................................................................................. VII 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................................... IV 

GİRİŞ ................................................................................................................................................... 1 

1.ARAŞTIRMANIN KONUSU ............................................................................................................................ 2 
1.1.ARAŞTIRMANIN KAPSAMI VE AMACI ........................................................................................................... 3 
1.2.ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ......................................................................................................................... 3 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................... 5 

KÜRESELLEŞME VE KİMLİK KAVRAMLARININ İZAHI .............................................................................. 5 

1. KÜRESELLEŞME ............................................................................................................................... 5 

1. 1. KÜRESELLEŞME TANIMLARI ..................................................................................................................... 7 
1. 2. KÜRESELLEŞMENİN BOYUTLARI .............................................................................................................. 16 

1. 2. 1. Ekonomik Küreselleşme ........................................................................................................ 18 
1. 2. 2 Kültürel Küreselleşme ............................................................................................................ 23 
1. 2. 3. Siyasî Küreselleşme ............................................................................................................... 32 

1. 3. KÜRESELLEŞME TEORİLERİ .................................................................................................................... 38 
1. 3. 1. Giddens’ın Küreselleşme Teorisi ........................................................................................... 39 
1. 3. 2. Robertson’un Küreselleşme Teorisi ....................................................................................... 42 
1. 3. 3. Wallerstein’in Küreselleşme Teorisi ...................................................................................... 44 
1. 3. 4. Waters’ın Küreselleşme Teorisi ............................................................................................. 45 
1. 3. 5. Bauman’ın Küreselleşme Teorisi ........................................................................................... 45 

1. 4. KÜRESELLEŞMEYE DAİR YAKLAŞIMLAR ..................................................................................................... 47 
1. 4. 1. Aşırı Küreselleşmeci Tezler .................................................................................................... 47 
1. 4. 2. Şüpheciler (Küreselleşme Karşıtları) ..................................................................................... 49 
1. 4. 3. Dönüşümcüler ....................................................................................................................... 52 

1. 5. KÜRESELLEŞMENİN SONUÇLARI .............................................................................................................. 53 
1. 5. 1. Küreselleşmenin Ekonomik Sonuçları.................................................................................... 53 
1. 5. 2. Siyasî Sonuçları ..................................................................................................................... 59 
1. 5. 3. Küreselleşmenin Sosyal ve Kültürel Sonuçları ....................................................................... 60 

1. 5. 3. 1. Toplumsal Adaletsizlik ya da Eşitsizlik........................................................................................... 70 
1. 5. 3. 2. Küreselleşme ve Güvensizlik ......................................................................................................... 71 
1. 5. 5. 3. Toplumsal Bütünleşme ................................................................................................................. 72 

2. KİMLİĞİN SOSYOLOJİK İZAHI .......................................................................................................... 73 

2. 1. KİMLİĞİN TANIMI................................................................................................................................ 73 
2. 2. KİMLİĞİN OLUŞUM SÜRECİ ................................................................................................................... 79 
2. 3. BİREYSEL VE TOPLUMSAL KİMLİK ............................................................................................................ 88 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................... 94 

KÜRESELLEŞME VE KİMLİK ................................................................................................................. 94 

1. GELENEKSEL‐MODERN VE POSTMODERN SÜREÇTE KİMLİK ............................................................ 95 



V 
 

1. 1. GELENEKSEL KİMLİK ............................................................................................................................ 95 
1. 2. MODERNİTE VE KİMLİK ........................................................................................................................ 98 
1. 3. POST MODERNİTE VE KİMLİK ............................................................................................................... 100 
1. 4. MODERN VE POST MODERN KİMLİKLERİN BENZERLİK VE FARKLILIKLARI ....................................................... 103 

2. KÜRSELLEŞMENİN KİMLİĞİN BİLEŞENLERİ VE BOYUTLARI ÜZERİNE ETKİSİ ..................................... 105 

2. 1. KÜRESELLEŞME VE ETNİK KİMLİK .......................................................................................................... 106 
2. 2. KÜRESELLEŞME VE MİLLÎ KİMLİK .......................................................................................................... 114 
2. 3. KÜRESELLEŞME VE KİMLİK SORUNU ...................................................................................................... 127 

SONUÇ ............................................................................................................................................ 141 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................................... 147 

ÖZGEÇMİŞ ...................................................................................................................................... 155 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



VI 
 

                                    ÖNSÖZ 
 

Küreselleşme son yıllarda üzerinde en çok tartışılan, çok farklı anlam ve 

değerler yüklenen, çok farklı tanımlamalara ve nitelendirmelere konu olan kavramların 

başında gelmektedir. Kısaca, “dünyanın tek bir mekân olarak algılanabilecek ölçüde 

sıkışıp küçülmesi anlamına gelen bir süreci” tanımlayan küreselleşme, ekonomik, 

siyasal, sosyal ve kültürel değerlerin ve bu değerler çerçevesinde oluşmuş birikimlerin 

millî sınırlar dışına taşarak yayılması olarak değerlendirilmektedir. 

Çeşitli alanlarda değişim ve dönüşümlerin yaşanmasına neden olan küreselleşme 

aynı zamanda yeni sorunlara yol açmaktadır. Bunların önemlilerinden biri de kimlik 

sorunudur. Bu nedenle kimliğe dair yaşanan sorunları, bugünkü biçimiyle ortaya çıkan 

küreselleşme sürecinin bir sonucu olarak tartışma zorunluluğu bulunmaktadır.  

Sınırsız Internet imkânı bilginin, fikirlerin ve imgelerin dünya boyunca 

değişimini ve yayılmasını sağlayarak, zaman-mekân sınırları alt üst edilmektedir. Bu 

durum gerçekte küresel yaşam biçimini etkinleştirmektedir.  Böylece küresel kültürün 

etkin kılınması hedeflenmekte böylece hegemon güçler; yeni bir yaşam tarzı, kavramları 

simgeleyen yeni ürünler ve yeni bir kimliksizliği öneren kimlik pazarlamaktadırlar. 

Sömürgeci güçler, insanlara hükmetmenin yolunun öncelikle onların kimliklerine 

hükmetmekten geçtiğini bilmektedirler. Bu nedenle bir topluma yönetim biçimi 

dayatılmadan önce kimlik dayatılmaktadır. 

Çalışmamın her aşamasında yardımlarını esirgemeyen danışmanım, Hocam Yrd. 

Doç. Dr. Yelda Sevim’e, yetişmemizde büyük emeği olan ve her türlü desteğini 

esirgemeyen İnönü Üniversitesi Sosyoloji Bölümü Öğretim Üyelerinden Hocam Yrd. 

Doç. Dr. Taner Tatar’a teşekkür etmeyi bir borç bilirim. 

  

 

                                

                                                                             
 
 
 
 



VII 
 

                           KISALTMALAR 
 

 

AB : Avrupa Birliği 

ABD : Amerika Birleşik Devletleri 

ATM: Elektronik Vezneler  

BM : Birleşmiş Milletler 

Çev.  Çeviren 

ÇUŞ: Çok Uluslu Şirketler 

DTÖ- WTO : Dünya Ticaret Örgütü 

DPT : Devlet Planlama Teşkilatı 

GATT : Gümrük Tarifeleri ve Ticaret Genel Anlaşması 

G7 : G7 Ülkeleri 

IMF : Uluslararası Para Fonu 

MAI: Çok Taraflı Yatırım Anlaşmaları 

MNC: çok uluslu şirketler  

            NAFTA : Kuzey Amerika Ülkeleri Serbest Ticaret Anlaşmaları 

OECD : Ekonomik İşbirliği ve Kalkınma Örgütü 

SSCB : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

UÖŞ-TNC: Ulus Ötesi Şirketler 

 

 
 
 
 



1 
 

 

GİRİŞ 

   

  
 

20. yüzyıl biterken bilimsel, teknolojik ve ekonomik gelişmeye bağlı olarak 

iletişim, enformasyon ve bilişim alanında gerçekleşen hızlı değişim uluslar arasındaki 

sınırların önemini ortadan kaldırdı. Bu süreç dünyayı giderek küçültürken; 

“küreselleşme” kavramını da tartışmaların odak noktasına yerleştirdi. Ulus-devlet ve 

ideolojilerin egemenliğinde kutuplaşan dünya, Sovyetlerin çöküşü ve soğuk savaşın 

sona ermesiyle yerini yeni dünya düzeni olarak tartışılan küreselleşmeye bıraktı. İnsan 

hakları, liberal demokrasi ve serbest piyasa ekonomisi anlayışıyla yerküreyi tamamen 

etkisi altına alan bu süreç siyasal boyutu ile A.B.D’nin liderliğini, ekonomik boyutuyla 

da çokuluslu sermayenin etkisini hissettirdi. Kültürel ayağında ise, evrensellik ve 

yerellik aynı anda sunulurken, tek düze tüketim kültürünün markalar egemenliği öne 

çıktı. Kültürel alanda yaşanan bu değişimler etkisini kimlik üzerinde de 

hissettirmektedir. 

Küreselleşme sürecinde değişmenin, farklılaşmanın kültürel kimlikleri yeniden 

yapılandıracağı ve renklendireceği iddiası varken, liberal demokrasinin kaçınılmaz son 

olarak sunulması ve medeniyetler çatışmasından söz edilmesi kendi içindeki çelişkileri 

oluşturmaktadır. Küreselleşme, insanlığın tümünü kucaklayarak evrensel değerlere 

yönelmiş gibi görünse de, dünyadaki sermayenin merkezleşmesi, Amerika ve Batı 

bloğunun tekelinde toplanmasından dolayı Amerikanlaşma olarak da 

nitelendirilmektedir. Böyle bir adlandırmada diğer etkenlere ilave olarak Sovyetler 

Birliği’nin dağılması da etkili olmaktadır. 

Küreselleşmenin iki temel kaynağından olan birincisi, Sovyetler Birliği’nin 

dağılması ikincisi ise teknoloji alanındaki gelişmelerdir. İnsanlar arası ilişkileri 

etkileyen teknolojik gelişmeler eskiden beri olmakla birlikte, özellikle bilgisayarın keşfi 

ve gündelik hayatımıza girmeye başlaması ve ardından internetin iletişimde önemli bir 

araç halini almasının tarihi pek eski değildir. 1960’lardan itibaren gelişmeye başlayan, 

bilişim ve iletişim teknolojileri, 1980’lerden sonra bilgisayarın küçülmesi ve 



2 
 

ucuzlamasının ardından Internet’in de yaygınlaşması ile yeni bir boyut kazanmıştır. 

Bütün bu araçlardan yararlanan insanların değişik kültürlerden etkilenmesi kaçınılmaz 

olacaktır. Bu bakımdan küreselleşme, ekonomiden siyasete, sosyal politikadan kültüre, 

hemen hemen yeryüzünün her alandaki değişimi ifade etmek için kullanılan sihirli bir 

sözcük haline gelmiştir. Ancak küreselleşmenin sihri, olgu olarak yaşananlardan ziyade 

propaganda olarak sunulanlarla artmaktadır. 

Bugüne ait özellikleriyle çeşitli alanlarda değişim ve dönüşümlerin 

yaşanmasına neden olan küreselleşme süreci, ortaya çıkmasına yol açtığı 

sorunlarla birlikte çok sayıda olgu ve durumun yeniden tanımlanmasını 

zorunlu hale getirmiştir. Bu konuların en önemlilerinden biri kuşkusuz 

“kimlik” ve kimliklerin yeniden nasıl tanımlanacağı sorunudur.  

Kimlik, idrak, inanç ve duygular, farklı taleplerin olduğu kadar farklı değerlerin 

de bir ürünüdür. Bu bakımdan küresel güçler ve onların hizmet ettiği odaklar çıkarlarını 

kurumsallaştırmak için kimliklerini aşmak zorunluluğu duyarlar. Zira etkin sömürü 

merkezleri çıkarlarının kurumsallaşması ya da yükselmesi için kimliklerin yozlaşması 

ya da alçalmasını zorunluluk olarak görürler. Kimlikler yabancılaştırılabilir, 

yozlaştırılabilir hatta asimle edilebilirler ancak asla yok edilemezler. 

1.Araştırmanın Konusu  
Küreselleşme sürecinde sınır ötesi iletişim, uluslar arası siyasî baskılar ve göç 

gibi olgular, yaşadığımız yerin bize ait olmadığı, bizim kontrolümüzde olmadığı 

düşüncesini vererek kimlikleri hem kırılganlaştırıyor hem de yerelleştiriyor. Bir 

zamanlar hâkim olan siyasal kimliklerin tekliği ve tek kültürlülük yönündeki anlayış, 

yerini çok kimliklilik ve çok kültürlülüğe bırakmaktadır. Şüphesiz hareketliliğin kimlik 

sorunlarını doğurması yeni değildir. Fakat yine de modern dönemde millî kimliklerin 

insanlar için en elverişli yaşam çerçevesini sunacağı yönünde bilim adamları ve 

siyasetçiler hem fikirdi. Bugün ise belirgin bir tek kimlik tarzının elverişliliği iddiası, 

insanlara totaliter eğilimler çağrıştırmaktadır. Küreselleşme, dünyayı algılayış 

biçimimizi değiştirerek, mekâna bağımlı ve mekândan kimlikler yaratır. Kimliklerin 

istikrarlı ve sabit referans odakları olduğu bir dünyadan, bütün kimliklerin kuşatıldığı, 

tehdit altında bir dünyaya doğru yol almaktayız. Bu süreçte, dünyanın her yerinde 

görülen, kimlikleri yeniden sabitleme çabaları, bir yönüyle hep küreselleşmenin 

yarattığı şaşkınlık ve belirsizliklere bir tepkidir. Şaşkınlık ve belirsizliklere tepki olarak 



3 
 

canlanan yerel kimliklere yönelik ilgi, kendini farklı biçimlerde gösterdiği için, bunları 

toptan ret veya kabul etmek mümkün değildir. Yerel kimlikler arasında bir uzlaşımın 

sağlanabilmesi, günümüz kimliklerinin önemli sorunlarından birisidir. Bu uzlaşımın, 

ortak mekânlarda ortak bir değer veya bir şemsiye kimlik etrafında sağlanması 

mümkündür. Bütün yaşananlara ve küresel propagandaların artmasına rağmen millî 

kimlikler önemli bir gerçeklik olarak karşımızda durmaktadır. 

1.1.Araştırmanın Kapsamı ve Amacı 
 “Küreselleşme Sürecinde Kimlikler” adını taşıyan bu çalışma, iki bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölüm “Küreselleşme ve Kimlik Kavramlarının İzahı”na, ikinci 

bölüm ise “Küreselleşme ve Kimlik” ilişkisine ayrılmıştır.  

 Birinci bölüm, kendi arasında ikiye ayrılmaktadır. Bu alt başlıklar 

“küreselleşme” ve “kimlik”tir. Birinci bölüm; Küreselleşmenin Tanımı, 

Küreselleşmenin Boyutları, Küreselleşme Teorileri, Küreselleşmeye Dair Yaklaşımlar, 

Küreselleşmenin Sonuçları, Kimliğin Tanımı, Kimliğin Oluşum Süreci, Bireysel ve 

Toplumsal Kimlikler şeklindedir. 

 İkinci bölüm ise, kendi arasında iki ana başlık altında hazırlanmıştır. Bunlar; 

“Geleneksel, Modern ve Postmodern Süreçte Kimlik” ve “Küreselleşmenin Kimliğin 

Bileşenleri ve Boyutları Üzerine Etkisi” olarak belirlenmiştir. 

 Bu çalışmanın amacı; gelişen ve değişen dünyada küreselleşmenin kimliklerin 

farklı boyutları üzerindeki ilişkisi çerçevesinde, genel olarak dünyada özel olarak da 

Türkiye üzerindeki etkisini tespit etmektir. Günümüzde gerek dünyada gerekse 

Türkiye’de kimlik tartışmaları farklı boyutlarda ve alanlarda artarak devam etmektedir. 

Bilhassa kimlik tartışmaları, siyasî projelerin konusu haline gelerek tespit şeklinde arz 

edilmekten ziyade proje olarak sunulmaktadır. Amacımız siyasî tespitlerden ziyade 

sosyolojik tespitlerde bulunmaktır. 

 1.2.Araştırmanın Yöntemi 
Bilimsel yöntem, bilgi elde etmek için izlenen yol, bilime katkı getirmiş ve 

getireceğine güvenilen süreçler, problemi çözmek için izlenen yol olarak 

tanımlanmaktadır. Sosyolojide yöntem sorunu bir epistemik grup olarak sosyologların 

ya da birey olarak sosyologun topluma, toplumsal olgulara, toplumsal ilişkilere bakış 

açısıyla aynı anlama gelmektedir. Sosyolojinin bilimler arasında yeni olmasından 

dolayı, sosyoloji dünyasında çok sayıda temel yaklaşım ya da yöntem bulunmaktadır. 



4 
 

“Küreselleşme Sürecinde Kimlikler” konulu tez çalışmam, teorik çerçeveli 

olarak konunun genel kabul gören kaynaklarına başvurular yapılarak ve yorumlamalara 

gidilerek hazırlanmıştır. Temel eserler ve makaleler incelenmek suretiyle çalışmalar 

yapılmıştır. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 
KÜRESELLEŞME VE KİMLİK KAVRAMLARININ 

İZAHI 
 

1. KÜRESELLEŞME 
 

Küreselleşme kavramı, hem gündelik hayatta, hem de politik, ekonomik ve diğer 

sosyal bilim alanlarında son yılların en çok kullanılan kavramlarından birisidir. 

Küreselleşmenin niteliği, nedenleri ve sonuçlarının yanı sıra, küreselleşmenin çeşitli 

sosyal olgular üzerindeki etkileri de uzun yıllardır tartışılan konular arasında yer 

almaktadır. Küreselleşme, kimilerine göre toplumsal dönüşümlerin olumlu olmasına 

neden olurken, kimilerine göre de tam tersi sonuçlar ortaya koymaktadır.  

Genel olarak dünyanın yeniden yapılanması anlamına da gelen küreselleşme 

1980’lerden itibaren sıklıkla Amerikan üniversitelerinde kullanılmaya başlanmış, o 

günden bugüne artan bir şekilde, hemen her alanda da kullanılmaya devam 

edilmektedir. Kavram geniş bir alanda kullanılınca yerli yersiz kullanımı da o denli 

artmıştır. Ancak günümüzde o kadar anlam yüklü bir kelime haline gelmiştir ki, 

bilimsel çevrelerin dışında yapılan tartışmalar bile “küreselleşme” kavramına atıf 

yapılarak başlamaktadır. Bu kavramın ortaya çıkması iki temel faktöre bağlanabilir. 

Öyle ki; küreselleşmenin kaynağından olan birincisi, Sovyetler Birliği’nin dağılması 

ikincisi ise teknoloji alanındaki gelişmelerdir. 1960’lardan itibaren gelişmeye başlayan, 

bilişim ve iletişim teknolojileri, 1980’lerden sonra bilgisayarın küçülmesi ve 

ucuzlamasının ardından Internet’in de yaygınlaşması ile yeni bir boyut kazanmıştır. 

Bütün bu araçlardan yararlanan insanların değişik kültürlerden etkilenmesi kaçınılmaz 

olacaktır (Durgut, 2004: 89-90). 

Küreselleşme ile ilgili değerlendirmeler, genellikle ekonomi üzerinde 

yoğunlaşmakla birlikte, onun teknolojik, siyasî, sosyal ve kültürel boyutları da dikkate 

alınmalıdır. Küreselleşme olgusunun boyutlarından en önemlisi, ekonomik küreselleşme 

boyutudur. Zaten küreselleşmenin siyasî ve kültürel boyutu kısmen ekonominin 

küreselleşmesine bağlıdır. Küreselleşme olgusuna salt ekonomik baktığımızda bu 

konuda da geniş ve dar kapsamlı yaklaşımlar bulunmaktadır. Ekonomik küreselleşme 



6 
 

kapsamlı olarak, gelişmiş sanayi kapitalizminin yeni bir evresi, post-endüstriyel 

topluma geçiş süreci olarak tanımlanmaktadır. Küreselleşme olgusuna ekonomik açıdan 

daha dar kapsamlı olarak bakıldığında küreselleşme; sermayenin dünya pazarında 

serbestçe dolaştığı, sermayenin bağımsız biçimde uluslar ötesi hale geldiği bir düzendir 

şeklinde tanımlar da bulunmaktadır (Akgüç, 2002: 2). Ekonomik küreselleşmenin 

izlenmesi ve tespit edilmesinin sağladığı kolaylıklar zaman zaman söz konusu etkinin 

abartılmasına ve diğer etkilerin ve değişimlerin gözden kaçırılmasına sebep olmaktadır. 

Hâlbuki ekonomi sosyal kurumlar kümesi içerisinde ele alınmalı ve diğer kurumlar 

içerisindeki yoğun etkileşimi dikkate alınmalıdır. 

Küreselleşmenin diğer bir boyutu olan kültürel küreselleşme ise küreselleşmenin 

en karmaşık ve sosyolojik açıdan en önemli alanını oluşturmaktadır. Kültürel 

küreselleşmenin önemi, küreselleşmenin diğer kurumsal boyutlarının kültür üzerinde 

temellenmesinden kaynaklanmaktadır. Kültürel küreselleşme, dünya üzerindeki kültürel 

akışların artmasını ve yaygınlaşmasını ifade eder.  Küreselleşmenin sosyal ve kültürel 

sonuçları ile ilgili olarak şunlar söylenebilir: Yeni Dünya Düzeni, parçayı, mahalli 

olanı, ferdi ön plana çıkarmakta, onları toplumdan soyutlamakta, sosyal devlet 

anlayışını reddetmek suretiyle millî sermayeyi ve coğrafyayı vatansızlaştırma, milletleri 

kalabalıklaştırma; millî devlete reddiye çıkarma ve yeni kabilecilik peşinde koşmaktır 

(Talas, 2003: 69). Bütün bu siyasî projelere rağmen, kültür dışarıdan şekil verilebilecek 

gayet yumuşak bir malzeme değildir.  

Küreselleşmenin boyutları tartışılırken siyasî boyutundan da bahsedilmektedir. 

Emre Kongar’a göre küreselleşmenin siyasî ayağı çok kısaca Amerika Birleşik 

Devletleri’nin siyasal liderliği veya dünya jandarmalığıdır. Yani Amerika Birleşik 

Devletleri küreselleşen dünyanın hem siyasal liderliğine soyunuyor hem de bunun 

jandarmalığını yapıyor. Amerika Başkanı Clinton bir kongrede yaptığı konuşmada “tüm 

dünyayı çok katlı bir apartmana benzetmektedir. Bu apartman katlarında az gelişmiş 

ülkeler, çok gelişmiş ülkeler ve en son katında da ABD bulunmaktadır. Bu nedenle 

apartmanda olup biten her şeyden komşular etkilendiğinden, bu etkileri önlemek için de 

sizden aldığım vergilerden biz bu dünyayı denetleyeceğiz. Bu apartmanda bir karışıklık 

çıkmasın ve en üst katta oturan zarar görmesin”. Bu konuşmada küreselleşmenin siyasî 

boyutu açık ve net olarak görülmektedir (Kongar, 2003: 23-24). Ancak söz konusu etki 

sadece ABD açısından ve ABD esaslı ele alınamaz. Bu bakımdan siyasî küreselleşme, 

dünya üzerinde siyasî ilişkilerin yoğunlaşmasını ve genişlemesini ifade eder. Bu 



7 
 

süreçler, devletin egemenliği ilkesi, hükümetler arası kuruluşların artan etkisi ve 

bölgesel ve küresel yönetişimin geleceğiyle ilişkili bir dizi önemli siyasî sorunu ortaya 

çıkarmaktadır. Son iki yüz yıldır insanlar siyasî farklılıklarını, belli bir ulus devlete “ait 

olma” duygusunu veren ülke sınırları çerçevesinde örgütlemişlerdir (Steger, 2006: 83). 

Ancak bu örgütlenme tarzında önemli değişim sinyalleri ile karşı karşıya 

bulunmaktayız. Bir taraftan ulus devletlerin ötesinde gerçekleşen yeni siyasî oluşumlar 

diğer taraftan çift kutuplu dünya anlayışında meydana gelen değişmeler önemli 

görülmektedir. Bu çerçevede küreselleşmenin siyasî sonuçları, dünyada iktidarın 

bölünmüşlüğünün sona ermesi, yani dünyanın çift kutupluluktan tek kutupluluğa 

dönüşmesi şeklinde izah edilebilmektedir. Aynı zamanda çok uluslu şirketlerin ulus 

devletin yerini alacağı ve ulus devletin giderek zayıflayacağı iddiası da tartışılmaktadır. 

Küreselleşme gerçeği, getirdiği olumlu fırsatların yanında toplum hayatında da 

birçok olumsuz sonuçlara vesile olmuştur. Bu olumsuz gelişmelerden en başta geleni, 

dünya toplumlarından geri kalmış olanların, her geçen gün ileri sanayi toplumlarının 

daha fazla gerisinde kalmalarıdır. Bunun yanı sıra, yine geri kalmış toplumların 

tabakalaşma yapısında, daha büyük dengesizlikler meydana gelmiştir. Ayrıca 

küreselleşme, özellikle geri kalmış toplumlarda tüketim kültürünü kamçılayan 

özelliğiyle, bireyler üzerinde tüketim yolunda sahip olunan sosyal ve kültürel değerlerin 

önemini azaltıcı etkide bulunmaktadır. Hatta tahrip edici bir hâl alabilmektedir.  

Küreselleşme süreci olumlu sonuçları yanında mevcut haliyle güvensizliği, eşitsizliği, 

toplumsal adaletsizliği, artırmakta ve toplumsal dayanışmayı zayıflatmaktadır. Bütün bu 

farklı oluşum ve algılamalar küreselleşmenin tanımlarına da yansımakta, oldukça farklı 

tanımlamalarla kendisini göstermektedir. Tanımlamaların bir kısmı ideolojik duruşla 

şekillenmekte, bir kısmı temele yerleştirilen kurumla sınırlı kalmakta bir kısmı da 

oldukça geniş bir değerlendirme ile yapılmaktadır. Bazı tanımlamalarda da kavram, 

olgunun ifadesi olarak düşünülmekten ziyade arzu edilen projeyi ifadeye 

dönüşmektedir. 

 

1. 1. Küreselleşme Tanımları 
Küreselleşme, ekonomiden siyasete, sosyal politikadan kültüre, hemen hemen 

yeryüzünün her alanındaki değişimi ifade etmek için kullanılan bir kavramdır. 

Küreselleşme, son yıllarda üzerinde çok tartışılan, çok farklı anlam ve değerler 



8 
 

yüklenen, çok farklı tanımlamalara ve nitelemelere konu olan kavramların başında yer 

almaktadır.  

Küreselleşme teriminin bilimsel literatürdeki kullanımı oldukça yenidir. 

1960’larda Mc Luhan, iletişim alanındaki gelişmeleri değerlendirirken dünyanın 

elektronik “küresel bir köy”e dönüştüğünü söylediğinde, gördüğü ilgi iletişim 

çalışmalarıyla sınırlı kaldı. 1980’li yılların ikinci yarısında küreselleşme terimine ilgi 

arttı. McLuhan’a göre bilgisayarlaştırılmış yüksek hızlı veri yayını süreçlerini ister 

anlasınlar ister anlamasınlar bütün insanlar, eski özel kimliklerini kaybedeceklerdir. 

Ortadaki bütün bilgiler, herkesin kullanımına açık olacaktır. Böylece bu anlamda herkes 

hiç kimse olacaktır. Büyük ölçekli veri şablonlarını yorumlayan ya da yöneten ve 

böylelikle ışık hızı toplumunun işlevlerini denetleyen birkaç elitist de dâhil olmak üzere 

herkes, bu robotsu sahne oyununa dâhil olacaktır. Enformasyon alışverişinin oranı 

hızlandıkça, eski özel kimliklerinin kalite damgası olmuş olan gerçek 

uzmanlaşmışlıktan yoksun kalarak hepimiz, yeni robotsu anonim şirket mevcudiyetinin 

içine daha çok karışıp kaybolacağız. Kişi ne kadar çok enformasyon değerlendirirse, o 

kadar daha az bilir hale gelecektir. Uzmanlık, ışık hızında varolamaz (Mc Luhan, 2001: 

209) . 

Küreselleşmenin kelime olarak kaynağı İngilizce’dir. Küreselleşme İngilizce 

“Globalisation” kelimesinin Türkçe karşılığı olarak kullanılmaktadır. Bazen sadece 

ekonomik anlamda, dünya ülkelerinin birbirine yaklaşması olarak, bazen emperyalizmin 

yeni ismi olarak, bazen de ekonominin yanında siyasî, sosyal ve kültürel değerlerin 

yakınlaşması olarak anlamlandırılmaktadır. ”Global” kavramı ise, dünyanın 

küreselleşme sürecinde aldığı durumu tanımlayan “küresel” kavramına karşılık olarak 

kullanılmaktadır.  

 “Globe” küre demektir ama glob-al kesinlikle küre-sel değil, doğrudan doğruya 

topyekun, total daha doğrusu totallerin totali, yekunların yekunu anlamına gelir. Fakat 

hata sadece çeviriden kaynaklanmamaktadır. “Küreselleşen dünya da” tabiri ile, 

mevcuda sanal bir elbise biçilmekte ve sanki gerçekten “varmış” gibi propaganda 

teknikleri ile de dillendirilerek, bütün olan ve bitenler tartışma dışı bırakılmaya ya da 

söz konusu kavramlaştırma ile belirlenen alanın içine çekilmeye çalışılmaktadır (Tatar, 

2008: 15). Böylece var olan değil de olması arzulanan ve küresel güçlerin belirlediği 

hedefler ön plana çıkarılmaktadır.  



9 
 

Beck’e göre globalleşmeyi yerelleşmeyle, bütünleşmeyi parçalanmayla, 

merkezileşmeyi adem-i merkezileşmeyle bir kumaşın iki yüzü gibi bir arada 

düşünmemiz gerekir. Bunun için önce “globalizm” , ”globalite” ve “globalleşme” 

olarak  üç terim ayırt edilmelidir. Globalizm, globalleşmenin ekonomiye indirgenmiş 

tek boyutlu ve düz çizgisel bir zihinsel algılamaya dayanmasıdır. Ekoloji, kültür, 

politika, sivil toplum gibi oluşumları dünya Pazar ekonomisinin hâkimiyetine tabi 

olduğunu haklılaştıran bir algılamadır. Globalite, bir dünya toplumu anlayışı 

doğrultusunda ülkelerin birbirine çok boyutlu ilişkiler ağı içinde bağlı hale gelmeleri 

durumudur. Burada “Dünya Toplumu”ndan kastedilen, ulus-devletin politik gücünü 

aşan, onun tarafından belirlenemeyen, siyasî ilişkilerin bütünüdür. Globalleşme ise, 

ekoloji, kültür, ekonomi, politika ve sivil toplum oluşumlarını yan yana fakat birbirine 

indirgenmeyecek şekilde var eden millet aşırı bir süreçtir. O halde globalleşmeden söz 

ettiğimizde sadece ulus devletlerin rolünü arka plana iten millet aşırı aktörlerin yön 

verdiği bir süreci tanımlıyoruz. Aynı zamanda bir politik-ideolojik eğilimi ve 

toplumların karşılıklı bağlılıklarına dayanan bir ağın vücut verdiği “dünya toplumu” 

gibi sosyolojik bir oluşumu da resmetmiş oluyoruz. Bununla beraber globalleşmeden 

söz etmek, tarafsız bir şekilde gelişen ve tamamen olumlu sonuçlar içeren bir olgudan 

söz etmek değildir (Sarıbay, 2004: 18-19). 

Küreselleşme, Batı literatüründe, olgusal olmaktan çok entelektüel bir çalışma 

alanı olarak dikkati çekmektedir. Bu anlamda küreselleşme; bir yandan dünyanın 

küçülmesi, bir yandan da bütünleşmiş dünya bilincinin güçlenmesi, dünya ölçeğinde 

toplumlararası ilişkilerin yoğunlaşması gibi felsefi ve sosyolojik boyutu ağır basan 

tanımlarla ortaya konulmaktadır (Robertson, 1999: 21). 

Giddens’a göre küreselleşme; uzak yerleşimleri birbirine yerel oluşumların 

millerce ötedeki olaylarla biçimlendirildiği ya da bunun tam tersinin söz konusu olduğu 

yollarla bağlayan dünya çapındaki toplumsal ilişkilerin yoğunlaşmasıdır. Toplumsal 

ilişkilerin yoğunlaşması “yüksek modernlikle gelen zaman-mekân ayrışması”nın 

genişlemesinin bir sonucudur. Böylelikle insanlık tarihinde ilk defa insanların ve 

toplumların küresel ölçekte ilişkileri gerçeklik kazanmış olur. Küreselleşmeyi özellikle 

Batı dışı toplumlar açısından “rahatsız edici derecede Batılılaştırma” veya global 

düzende ABD’nin tek hakim güç olduğu göz önüne alındığında Amerikanlılaştırma’yı 

da söylemek mümkündür (Giddens, 1996: 62). Hakikaten de küreselleşmeyle birlikte 



10 
 

dünyanın süper gücü konumunda gösterilen Amerikan hayat tarzı, değerleri ve Batı 

düşünce tarzı toplumlara empoze edilmeye çalışılmaktadır.  

Küreselleşme, ortaya çıkmakta olan yeni koşulların açıklamalarını da içeren bir 

kavram olarak geçerlilik kazanmıştır. Küreselleşme kapitalist dünya anlayışının 

alternatifi olarak ortaya konulan komünist sistemin iflası sonrasında, Batılı dünya 

algısının Batı dışı dünyanın tamamına yönelik bir siyaset olarak yaygınlaştırılması 

çabası ile birlikte düşünüldüğünde, daha anlamlı görünmektedir (Akça-Özkul, 2006: 

87). 

Özellikle iletişim ve ulaşım alanında yaşanan hızlı gelişmelerle birlikte küresel 

güçler toplumlar üzerindeki etki alanlarını genişletmişlerdir. Bu doğrultuda 

küreselleşmeyi, ”zaman-mekan sıkışması” olarak tanımlayan David Harvey, bu sıkışma 

sonucunda dünyaya bakış tarzımızda çok köklü değişikliklerin olduğunu vurgular. 

“Sıkışma” terimi hayatın hızının artışı ve mekânsal engellerin aşınması anlamına gelir. 

Mekânı kat etmenin aldığı zaman 1500’lerden 1960’lara kadar 70 kat küçülmüştür. 

1500-1800 arası atlı arabalar ve yelkenli gemilerle saatte en fazla 16 kilometre mesafe 

kat edilmekteydi. 1850-1930 arası buharlı lokomotifler saatte ortalama 100 kilometre, 

buharlı gemiler ise saatte, 60 kilometre hız yapabiliyordu. 1960’larda ise jet yolcu 

uçakları saatte 800-1100 kilometre hız yapabilmektedir (Harvey, 1999: 270-271). Yine 

iletişim alanında yaşanan gelişmeler değerlendirildiğinde Marley ve Robins 

küreselleşmeyi, “anlık ve derinliği olmayan bir dünyanın yaratılması” olarak 

tanımlarlar. Dünya üzerindeki sınırların kalktığı, anlam mekânlarının sabitliklerini 

kaybettiği ve her şeyin sadece akış halinde olduğu bir mekânın mekânsızlığın var 

olduğu bir dünya şeklinde tanımlarlar (Özyurt, 2005: 23).  

Diğer bir yaklaşıma göre küreselleşme; başta iletişim, enformasyon ve ulaşım 

olmak üzere insani etkileşimin çeşitli biçimlerinin, uluslararasındaki coğrafi sınırların 

önemini yitirmesine yol açacak şekilde, dünya ölçeğinde hızla yayılması ve bunun 

sonucunda insan, gündem ve ilgilerin dünyalaşması süreci olarak tanımlanabilir 

(Kocadaş, 2006: 59).    

Küreselleşme bir olgu olarak öznelere gönderme yapar yani, dünyayı etkisine 

alan küreselleşme dünya üzerinde yaşayan her ulusun, her toplumun ve her insanın hep 

beraber gerçekleştirmekte karar kıldığı bir olgu değildir. Küreselleşme, küreselleşmeyi 

fikri, kültürel ve ekonomik bir proje olarak tasarlayıp uygulamaya yönelenlerin olayıdır 

(Talas, 2003: 9).  Küreselleşme, geleneksel, siyasî, kültürel ve coğrafi sınırları giderek 



11 
 

aşan yeni toplumsal ağların ve faaliyetlerin yaratılmasını ve mevcut olanlarının 

çoğaltılmasını içermektedir. Günümüzde yaşanan küreselleşme daha çok modernliğin 

bir sonucudur. Bu nedenle de belirli bir zaman dilimi içinde, modernlik ne kadar 

insanlığın kaderi ise, küreselleşme de o kadar kaçınılmazdır. Günümüzün uydu haber 

şirketlerinin ortaya çıkması, profesyonel ağların oluşturulması, teknolojik yenilikler ve 

siyasî kararların bilişimi yoluyla mümkün hale gelmiştir. Bunlar sınırları dar 

düzenlemelerin ötesine uzanan yeni toplumsal düzenlerin ortaya çıkmasına imkân 

vermektedir. Küreselleşme bu yüzden dünyadaki toplumsal ilişkilerin yoğunlaşması 

olarak tanımlanabilir. Uzak yerellikleri birbirine bağlayan bu yoğunlaşma öyle bir 

şekilde gerçekleşmektedir ki, yerel olaylar kilometrelerce uzaklıktaki olaylar tarafından 

biçimlendirilmekte ve bunun tam tersi de söz konusu olmaktadır. Küreselleşme, 

toplumsal ilişkilerin ve işlemlerin uzamsal örgütlenmesinde –kapsam, hız ve etki 

açısından ifade edilen-bir dönüşümü içeren süreç olarak düşünülebilir. Bu dönüşüm 

kıtalararası veya bölgeler arası akışları ve faaliyet ağlarını, etkileşimi ve güç kullanımını 

meydana getirmektedir (Steger, 2006: 27-28).  

Mittleman küreselleşmeyi etkileşimin artması ve sosyal ilişkilerin yoğunlaşması 

olarak izah etmektedir. Esasında küreselleşme, önceden de var olan bir dizi etkileşim ve 

ilişki biçiminin, hızla gelişen ulaşım ve iletişim teknolojileri ile yoğunlaşması olarak 

tanımlanmaktadır. Bu izahta vurgu, bir takım geçirgenliklerin artması ve herkesin 

birbirinden rahatlıkla ve hızla haberdar olabileceği bir yapısal dönüşüm yaşanmasına 

yöneliktir. Ayrıca Mittleman, bahsettiği özelliklere binaen küreselleşmenin bir ideoloji 

olarak her ülkenin bir diğerini etkilemesi olduğu düşünmektedir (Tatar, 2008: 20). 

Küreselleşmeyle birlikte dünyanın herhangi bir ülkesinde meydana gelen 

olaylardan diğer ülkeler etkilenmekte ve toplumlar birbirine daha çok bağımlı hale 

gelmektedirler. Küreselleşme, dünya ölçeğindeki karşılıklı toplumsal bağımlılıkları ve 

mübadeleleri meydana getiren, çoğaltan, yaygınlaştıran ve yoğunlaştıran toplumsal 

süreçlerin çok boyutlu kümesini ifade etmektedir. Bu süreçler aynı zamanda, insanların 

yerel olanla uzakta olan arasında mevcut bağlantılardaki güçlenmeyi giderek 

kolaylaştırmaktadır (Steger, 2006: 31). 

Ekonomik açıdan ele alındığında ise küreselleşme, dünya ekonomisinin, her bir 

ülkenin ekonomik ve ticari ilişkiler açısından diğerine bağımlı olduğu ve kendi mal ve 

hizmetlerini diğer ülkelerle değişime sokma gereği duyduğu bütünleşmiş tek bir pazar 

yapısına doğru ilerlemesi ve genişlemesidir (Külünk, 2006: 15). Gencay Şaylan da 



12 
 

küreselleşmeyi, “pazarın dünya ölçeğinde büyümesi, millî sınırların dışına çıkması, 

dünyanın tek pazar haline gelmesi” şeklinde ifade etmektedir (Şaylan, 1999: 13). 

Gerçekten de bugün dünyaya baktığımızda ülkeler arasındaki ekonomik ve ticari 

duvarların tamamıyla yıkılmaya yüz tuttuğuna, sermayenin ve bir ölçüde emeğin 

dünyanın her ülkesine rahatça girip çıkabildiğine şahit olmaktayız.  

Friedman’a göre küreselleşme, dünyanın küreselleşmiş tek bir pazar halinde 

birbirine kenetlenmesinin derecesi ve yoğunluğu ve bu sürece katılan ve ondan 

etkilenen insan ve ülkelerin sayısını ifade etmek üzere kullanılan bir kavramdır 

(Friedman, 2003: 16). Friedman küreselleşmeyi, ”altın deli gömleği” olarak 

tanımlamaktadır. “Altın deli gömleği” içinde bulunduğumuz küreselleşme çağının 

tanımlayıcı siyasî-ekonomik giysisidir. Küreselleşmenin sadece altın deli gömleği 

vardır. Eğer ülkeniz bu gömlek için ölçü aldırmamışsa bunu yapacaktır. Altın deli 

gömleği ilk kez 1979’dan itibaren İngiltere’de Margret Thatcher tarafından dikilmeye 

ve popüleştirilmeye başladı. Soğuk savaşın bitiminde üç demokratikleştirme sürecinin 

bütün alternatif modaları ve onları koruyan bütün duvarları yerle bir etmesiyle, altın deli 

gömleği küresel bir moda haline geldi. Bir ülkenin altın deli gömleğini giyebilmesi için 

şu altın kuralları benimsemesi ya da bunlara doğru yol aldığını göstermesi gerekir: 

(Friedman, 2003: 124-125) 

—Özel sektörü ekonomik büyümenin temel motoru haline getirmek.  

—Enflasyon oranını düşük tutmak ve fiyat istikrarı sağlamak, 

—Devlet bürokrasisini küçültmek, 

—Bütçe fazlasını sağlamasa bile olabildiğince dengeli bir bütçe yürütmek, 

—İthal ürünler üzerindeki gümrük tarifelerini kaldırmak veya düşürmek, 

—Kotalardan ve yerel tekellerden kurtulmak, 

—İhracatı arttırmak, 

—Devlete ait sanayi kuruluşlarını ve kamu iktisadi teşebbüslerini özelleştirmek, 

—Sermaye piyasalarını serbestleştirmek, 

—Para birimini konvertibl hale getirmek,  

—Ülkedeki sektörleri, hisse senedi ve tahvil piyasalarını doğrudan yabancı 

mülkiyete ve yatırıma açmak, 

—Ülke içindeki rekabeti arttırmak, 

—Rüşveti azaltmak, 



13 
 

—Bankacılık ve telekomünikasyon sistemlerini özel mülkiyete ve rekabete 

açmak.  

Bu parçaların hepsini birbirine eklediğinizde, altın deli gömleğiniz hazırdır.        

Friedman’a göre küreselleşme, bir fenomen değildir. Gelip geçici bir yönelim değildir. 

Bugün küreselleşme her ülkenin iç siyasetini ve dış ilişkilerini biçimlendiren kapsayıcı 

bir uluslar arası sistemdir.  Bu sistem giderek artan sayıda insanı, giderek çeşitlenen 

biçimlerde aynı anda etkiliyorsa, bu sistem küreselleşmedir (Friedman, 2003: 49). 

Ekonomik olarak başlayan küreselleşme fırtınası bugün artık, toplumları sosyal 

ve kültürel boyutuyla da etkilemektedir. Öyle ki küreselleşme, dünyanın neresinde bir 

değer varsa alınıp, üretim bandından geçirilerek bir metaya dönüştürmek suretiyle bütün 

dünyaya pazarlanmasıdır. Küreselleşme sadece malların belirli merkezlerden dünyaya 

yayılma mücadelesini anlatmaz, aynı zamanda kavramların istilası ile de karşı karşıya 

bulunmaktayız. Esasında ürünlerin ve malların istilası, evvela kavramlarla başlamakta 

ve yine onlarla bitmektedir. Bu kavramların başında demokrasi ve özgürlük 

gelmektedir. Öyle ki, askeri istilalar bile söz konusu kavramlar aracılığıyla meşruiyet 

zemini inşa edilerek gerçekleştirilmektedir. Küreselleşme, kendisini kaçınılmaz yegâne 

gerçeklik olarak takdim etmektedir (Tatar, 2007: 30-31). Küreselleşme süreciyle birlikte 

bu kavramlar kullanılarak askeri istilalar gerçekleştirilmiştir. Fakat istila edilen ülkelere 

demokrasi değil, zulüm ve işkence gelmiştir. Bu ülkelere tek tip bir dünya kültürü 

dayatılmış, tek bir dünya yaratılmaya çalışılmıştır. 

Küreselleşme, bazen dünya toplumlarının birbirine benzeme süreçlerini, buna 

bağlı olarak tek bir küresel kültürün ortaya çıkmasını; bazen de toplumların 

toplulukların ve kimliklerin kendi farklılıklarını ifade etmek için ve tanımlama 

sürecinde kullanılabilmektedir (Keyman-Sarıbay, 1998: 9). Küreselleşme, tek tip kültür 

ve dünya vatandaşlığını hedeflemekte, tek bir küresel pazarın yaratılmasını 

amaçlamaktadır.  

Bülbül’e göre ise küreselleşme, kıtalar arası veya bölgeler arası akımlar ve 

faaliyet ağları, etkileşimler ve güç kullanımı üreten -genişleme, yoğunluk, hız ve etkileri 

açısından değerlendirildiği- toplumsal ilişkilerin ve işlemlerin uzamsal 

organizasyonlarındaki dönüşümü içinde barındıran bir süreçtir (Bülbül, 2006: 23). 

Bauman’a göre son zamanların moda kavramı haline gelen küreselleşmede 

ifadesini bulan şey, “şeylerin kontrolden çıkması” ile ilgili yeni ve rahatsız edici histir. 

Küreselleşme fikrinin taşıdığı en derin anlam, dünya meselelerinin belirsiz, ele avuca 



14 
 

sığmaz ve kendi başına buyruk doğasıdır; bir merkezin, bir kontrol masasının, bir 

yönetim kurulunun, bir idari büronun yokluğudur. Küreselleşme, “yeni dünya 

düzensizliği”nin başka bir adıdır. Küreselleşme, hepimizin ya da en azından içimizden 

en becerikli ve girişken olanların yapmayı istediği ya da umut ettiği şeylerle ilgili 

değildir. Hepimizin başına gelen şeylerle ilgilidir (Bauman, 2006: 69-70). Küreselleşme 

sürecinde hızlı bilgi akışı ve bu bilginin herkes tarafından ulaşılabilir olması bu sürecin 

belirsizlik olarak tanınmasında etkilidir. Küreselleşmede bu bilgiyi kontrol edenler, 

kendi arzuladıkları şekilde dünyayı yönetmekte, diğerleri ise bu yönetim şekline razı 

olmaktadırlar.  

Benzer bir düşünceden yola çıkan Graider küreselleşmeyi içsel ve tasviri olarak 

şu şekilde ifade etmektedir. “Globalleşme, harikulade bir makineye benzer. İmha 

ettiklerinin karşılığını alır. Modern ziraatın makineleri gibi büyük ve hareketlidir. Fakat 

çok karmaşık ve güçlüdür. Koşarcasına sahalar ve sınırları önemsemez. Hareketlilik 

devam ettiğinden, makine, arkasında büyük tahribat izleri bırakırken, aynı zamanda 

büyük miktardaki refah ve zenginliği beraberinde getirmektedir. Zengini daha zengin 

fakiri daha fakir yapmaktadır. Fakat direksiyonda kimse yoktur. Hızını ve yönünü 

kontrol eden bir iç dinamiği veya direksiyonu olmayan bir makine olabildiğince özgür 

ve de sınırsızdır. Makine, dünyayı yeniden yapılandıran, kendi kendine işleyen, bir 

ekonomik sistem draması oluşturan, zorunlu global endüstriyel devrimin zorunlulukları 

tarafından yönetilen modern kapitalizmdir (Greider, 2003: 17). 

Küreselleşme; ekonomik, toplumsal, siyasî ve kültürel değerlerin ve bu değerler 

çerçevesinde oluşmuş birikimlerin millî sınırlar dışına taşarak dünya geneline 

yayılmasıdır. Bu bakış açısına göre küreselleşme, ülkeler arasındaki fiziksel ve 

ekonomik egemenliklerin törpülenmesi anlamına gelir. Küreselleşme, farklı toplumsal 

kültürlerin ve inançların daha yakından tanınması, ülkeler arasındaki her türlü ilişkilerin 

yaygınlaşması ve yoğunlaşması, ideolojik ayrımlara dayalı kutupların ortadan kalkması 

sonucunu doğuran kaçınılmaz bir süreçtir. Küreselleşme kavramının soğuk savaş 

sonrası kapitalist dünyanın kazandığı ideolojik savaşı ekonomik alanda da 

gerçekleştirmek ve bu üstünlüğü tüm dünyaya hâkim kılmak için uluslar arası sermaye 

tarafından başlatılan bir süreç olduğuna ilişkin tanımlar da özellikle Marksist yazarlar 

tarafından kullanılmaktadır. Bu bağlamda küreselleşme; kumanda ekonomisinin 

küçülmesi, devletin bütün sosyal ve ekonomik ilişkilerden vazgeçmesi, bunun yanında 

bir de pazarın dünya ölçeğinde tek pazar haline gelmesidir (Şen, 2004: 180-181).  



15 
 

Gelişmeleri emperyalist bağlamda ele alan düşünürlerin bir kısmı ise 

küreselleşmeyi, sermayenin küresel bir boyut kazanmasıyla ilişkili olarak 

açıklamaktadırlar. Boratav’a göre küreselleşme, “emperyalizm denen olguya saygınlık 

kazandırma, emperyalizm karşısında çaresizlik yaratma çabasıdır ” (Boratav, 1999: 

125). Emperyalizm tartışmaları aslında küreselleşme tartışmalarıyla eş zamanlı olarak 

yapılmaya başlamıştır. Ancak tartışma genel olarak Amerikan değerlerinin, tüketim 

mallarının ve yaşam tarzının başka kültürlere sızarak yaygınlaşmasıyla dile getirilerek, 

kültürel emperyalizmle sınırlandırılmıştır. Beş yüz yıllık tarihi bir sürekliliğe sahip olan 

küreselleşme, başlangıçta dünyanın modernleştirilmesi teorisi üzerine kurulu iken, 

günümüzde dünyaya Amerika’nın hedefleri doğrultusunda belirli bir biçim verme 

düşüncesiyle şekillenmektedir (Karakaş, 2006: 58). Küreselleşme, ekonomik olarak 

ABD’nin ve Batı’nın çok uluslu şirketlerin, dünya üzerindeki egemenliğini 

arttırmaktadır.  

Castells küreselleşmeyi, gezegen çapında zamanda birlik şeklindeki çalışma 

kapasitesiyle donatılmış ekonomi olarak tarif etmektedir. O, bu tanımlamayı yaparken 

global ekonominin gayri resmi tezahürlerini vurgulamaktadır (Tatar, 2007 : 30). 

Bir başka açıdan ise küreselleşme, modernitenin sosyal, kültürel, fikri ve 

ekonomik boyutta kendini dünya çapında yeniden kurmasıdır. Bu anlamda da IMF, BM, 

NATO, AB gibi oluşumlar küreselleşme sürecinde gelişmekte olan ve az gelişmiş 

ülkeleri ekonomik, politik, kültürel ve düşünsel bağlamda, bir nesne, efendinin bir 

nesnesi durumuna getirecektir. Kendini etkin olarak bilginin üretiminde gösteren 

küresel özne, yine kendini ekonomik özne olarak etkin kılarak bu etkinliğini askeri 

düzenle korumayı amaçlar. Buna örnek olarak ise, Bosna Hersek savaşı, Afganistan ve 

son olarak da Irak verilebilir. Bu olaylarda Batı yerel olanı evrensel bir boyuta 

taşımıştır. Küresel özne; kadın hakları, insan hakları ve demokrasi bağlamında 

etkinliğini yayma çabası içindedir (Talas 2003: 14). 

Thomlison’a göre küreselleşme, bütün küresel alanlar arasında var olan, ama 

bilerek tasarlanmış herhangi bir planın parçası olmayan karşılıklı bağları ve karşılıklı 

bağımlılığı düşündürmektedir. Bir başka deyişle küreselleşme, dünya üzerindeki 

insanları tek bir dünya toplumu oluşturacak biçimde bütünleştiren süreçlerin tümünü 

anlatmaktadır ve hayatın birçok alanında eş zamanlı olarak ilerleyen ekonominin, 

maliyenin, piyasaların, teknolojinin, iletişimin ve siyasetin ötesinde kültür ve kimlik 

alanlarına da uzanan çok boyutlu bir süreçtir (Hsiao-Huang, 2003: 56). 



16 
 

Sonuç olarak küreselleşmenin manasının bugün gelinen noktada, sözlük 

anlamından çok uzak hale geldiği ifade edilebilir. Bugün küreselleşme daha çok kuzeyli 

zengin ülkelerin siyasî, sosyal ve kültürel anlamda yoksul ülkeler karşısındaki 

hegemonyacı üstünlükleri manasında kullanılmaktadır. Bu ülkelerin koydukları 

kurallara uyanların küreselleşme çerçevesi içinde değerlendirileceği; uymayanların ise 

dışlanıp yok sayılacağı mantığı ağırlık kazanmaktadır. 

 

1. 2. Küreselleşmenin Boyutları 
Küreselleşme sürecinin ortaya çıkmasında çok sayıda faktörün etkisi olmuştur. 

20. yüzyılın başlarında meydana gelen 1. ve 2. Dünya Savaşlarından sonra dünya pek 

çok yönü ile değişmiştir. Alışılmış dengelerin hemen hemen hepsi çökmüş ve dünyada 

yeni bir oluşum başlamıştır. Çöken ve değişen dengelerin başında eski ekonomik güçler 

ve bunlara bağlı olan siyasî otoriteler gelmiştir. İmparatorluklar ve krallıklar ile bunların 

güç kaynağı olan çeşitli kıtalara yayılan sömürgeleri tek tek bağımsızlık alarak 

dağılmıştır. Ekonomik ve siyasî dengeler değişirken buna paralel olarak sosyal ve 

kültürel değer ve dengeler de yok olmuş, ortaya çıkan boşlukları yeni dengeler 

doldurmuştur. Daha önce birkaç büyük güç arasında kurulan siyasî kuvvet dengesi 

yerini iki kutuplu ve iki bloktan oluşan yeni bir yapıya bırakmıştır. 1945’lerden sonra 

başlayan dönem, soğuk savaş yılları dönemidir ve burada tüm politik anlayış ve 

yaklaşımlar farklı hale gelmiştir. 1990’lardan sonra dünya ülkelerinin kendilerini içinde 

buldukları durum oldukça karışık bir düzen hatta birçok kişiye göre düzensizliktir. Bazı 

yazar ve düşünürlere göre bu yeni çok merkezli denge düzenidir (Akgönenç, 1998: 

123). 

Bu yeni dünya düzeni, Batı modernliğinin belli alanlarda değişiklik yaşamasının 

önünü açmıştır. Uluslararası siyasî yapının değişimi, iki kutuplu siyasî denge sisteminin 

çökmesi ve iletişim alanındaki gelişmeler yeni bir kavram olarak küreselleşmeyi 

gündemin tartışma konusu haline getirmiştir. Bu yeni düzende çok kutuplu güç 

ilişkilerinin birbiri içine geçtiği istikrarsız bir siyasî yapı dünya siyasal sistemine 

egemen olmuştur. 

Küreselleşme hareketinin temposunun artışında ve etki sahasının genişlemesinde 

katkısı olan belli faktörler vardır. Bunları şöyle sıralayabiliriz:  (Akgönenç, 1998: 124)   

-Dünyadaki siyasî gelişmelere etkisi ve mümkünse kontrolü altında tutmaya 

çalışan dev uluslararası örgütler. Birleşmiş Milletler gibi.  



17 
 

-Transnasyonal paktlar yani bir çok devleti içeren geniş kapsamlı anlaşmalar. 

Nato gibi.  

-Yine geniş kapsamlı ve çok ülkeyi kapsayan transnasyonal ekonomik birlikler. 

Avrupa Birliği gibi.  

-Birden fazla ülkede faaliyette bulunan iş, imalat ve ticaret merkezleri olan çok 

uluslu şirketler, bankalar ve ortaklıklar gibi.  

Bunlar kuruldukları ülkelerin dışında birçok ülkenin ekonomik ve siyasî yapısına 

hâkim olmaya başlamışlardır. Dikkatle bakılacak olursa birçok yerde bunların birden 

fazlasının bir arada faaliyette olduğu görülebilir. Nitekim son yıllarda çıkan savaş veya 

kriz durumları artık ülkeler arası klasik saldırganlıklardan ziyade yukarıda belirtilen 

faktörler sebebiyledir. Duvarların yıkılmasının ardından küreselleşmenin önündeki en 

büyük engellerden birisi aşılmıştır. Artık ABD kendisini bütün dünyanın hâkimi bir 

siyasî güç olarak görmeye başlamıştır. Küreselleşmenin iki temel kaynağından olan 

birincisi, Sovyetler Birliği’nin dağılması ise de ikincisi teknoloji alanındaki 

gelişmelerdir. İnsanlar arası ilişkileri etkileyen teknolojik gelişmeler eskiden beri 

olmakla birlikte, özellikle bilgisayarın keşfi ve gündelik hayatımıza girmeye başlaması 

ve ardından internetin iletişimde önemli bir araç halini almasının tarihi pek eski 

değildir. 1960’lardan itibaren gelişmeye başlayan, bilişim ve iletişim teknolojileri, 

1980’lerden sonra bilgisayarın küçülmesi ve ucuzlamasının ardından internetin de 

yaygınlaşması ile yeni bir boyut kazanmıştır. Bütün bu araçlardan yararlanan insanların 

değişik kültürlerden etkilenmesi kaçınılmaz olacaktır (Durgut, 2004: 89-90). Aslında 

toplumsal süreçleri sadece teknolojiye indirgemek aşırı basitleştirme olur. Ancak 

teknolojik determinizme yönelik eleştirileri saklı tutarak, küreselleşme üzerinde 

teknolojinin etkisini inkâr etmek de mümkün değildir.  

Teknolojik gelişmeler, dünyada mesafe kavramının eski anlamını ortadan 

kaldırmıştır. Bu durum belki de ilk etkisini finans piyasalarında hissettirmekle birlikte, 

bu etki günümüzde çok daha geniş bir alana yayılmıştır. Teknoloji küreselleşme 

sürecinde yeterli koşul değildir ancak olmazsa olmaz koşuldur (Bozkurt, 2000: 27). Zira 

teknoloji, küresel ölçekte modernliğe dayanan bir tek dünya kültürünün hızla ortaya 

çıkmasına ve ulaşabildiği hemen her yere ulaşmasına vesile olmaktadır. Bilhassa ulaşım 

ve iletişim teknolojilerindeki yaygın kullanımıyla baş döndürücü gelişme ve hız, bu 

sürecin başlamasını ya da başlayan sürecin küreselleşme şeklinde nitelenmesini 

sağlamıştır (Friedman, 2003: 19).  



18 
 

Her gün daha çok insanın, sayısı her gün artan ev bilgisayarları, modemler, cep 

telefonları, kablolu sistemler ve Internet bağlantıları aracılığıyla her zamankinden daha 

uzağa daha çok sayıda ülkeye, daha hızlı, daha derinden ulaşabilmesini sağlayan bu 

değişimdir. Bu değişime “teknolojinin demokratikleşmesi” diyoruz. Teknolojinin 

demokratikleşmesi; bilgisayarlaşma, telekomünikasyon teknolojileri, minyatürleşme, 

sıkıştırma teknolojisi ve dijitalleşme gibi çeşitli yeniliklerin 1980’lerde bir araya 

gelmesinin sonucudur. Teknolojinin demokratikleşmesi aynı zamanda, dünyanın dört 

bir yanındaki milyonlarca insana, şimdiye kadar görülmemiş yollarla ve şimdiye kadar 

görülmemiş kolaylıkla, birbirlerine ulaşma, birbirleriyle enformasyon, haber, para, 

finanssal alım-satım fırsatı vermektedir  (Friedman, 2003: 75-76). 

Bilgisayarlaşma, telekomünikasyon teknolojileri, dijitalleşme gibi yenilikler 

teknolojiyi küresel çapta yaygın ve kullanılabilir kılmaktadır. Buradan hareketle, 

küreselleşmenin yönlendiricisi ve merkezi durumunda ABD’nin ve Batı’nın hayat 

tarzının büyük bir hızla bütün dünyaya yayılmaya başladığını görmekteyiz. Ekonomik 

ve siyasi alanda dünyanın süper gücü konumunda olan Amerika Birleşik Devletleri 

kendi yaşam tarzını bütün dünyaya yaymaya çalışarak, “küresel kültür”ün ortaya 

çıkmasını hedeflemektedir. Küreselleşme ile ilgili değerlendirmeler, genellikle ekonomi 

üzerinde yoğunlaşmakla birlikte, onun siyasî, sosyal ve kültürel boyutları da dikkate 

alınmalıdır.  

  

1. 2. 1. Ekonomik Küreselleşme 
 

Küreselleşme olarak isimlendirilen yeni dünya düzeni, sürekli bir dengesizlikler 

sürecidir. Bu süreç, kriz atmosferi olan kapitalist sistemin yirminci yüzyılın son 

çeyreğinde yaşadığı krizden kurtulmak için yeniden yapılandığı bir çıkış noktasıdır. Bu 

nedenle kapitalizmin tarih boyunca geçirdiği evrelerden bağımsız olarak küreselleşme 

sürecinin kavranması mümkün değildir.  

Kapitalizmin yaşadığı en büyük krizlerden biri 1929 büyük buhranıdır. Bu krizin 

politik sonuçları faşizmin yükselişi ve 2. Dünya Savaşı sayılabilir. Kapitalizmin bu 

buhrandan çıkışı Keynes’in müdahaleci devlet anlayışını benimsemesi sayesinde 

olmuştur. Keynes, “gelirlerin adaletsiz dağıtıldığını ve bu adaletsizliğin arz-talep 

dengesini bozduğunu bu yüzden devletin talebi suni bir şekilde yükselterek 

canlandırması gerektiğini” öne sürmüştür (Külünk, 2006: 17). 



19 
 

Dünya ekonomisinin doğası, özellikle 1950’lerden itibaren dramatik bir biçimde 

değişmektedir. Millî sınırlar üretim süreçleri için artık “su sızdırmayan” kaplardan 

ziyade yoğun sızmaların gerçekleştiği “elek”ler gibi olmuştur. Bu durumun oldukça 

geniş alanda etkileri vardır. Bugün her birimiz küresel bir ekonomik sisteme 

ebeveynlerimiz ve onların ebeveynlerine göre daha fazla dâhil olmuş durumdayız. 

Bugün eskisinin aksine, çok daha az sayıda endüstri dalı yerel, bölgesel veya millî 

pazara odaklıdır. Artan sayıda ekonomik faaliyet sadece küresel temelde anlam ifade 

etmektedir  (Dicken, 2006: 44).  

 Çağdaş ekonomik küreselleşmenin başlangıcı 2. Dünya savaşının sonlarına 

doğru sakin bir New Bangland kasabası olan Bretton Woods’da toplanan bir ekonomi 

konferansında oluşturulan yeni bir uluslar arası ekonomik düzenin tedrici olarak ortaya 

çıkmasına kadar uzanır. Küresel Kuzey’in önemli ekonomik güçleri ABD ve Büyük 

Britanya’nın önderliğinde, iki savaş arası dönemde uyguladıkları korumacı politikaları 

tersine çevirdiler. Konferansa katılanlar, uluslar arası ticareti geliştirme yönünde 

kararlar aldılar. Bretton Woods, aynı zamanda üç yeni uluslar arası ekonomik örgütün 

oluşturulmasının da temellerini attı. Uluslar arası para fonu, uluslar arası ekonomik 

sistemin yönetimi için oluşturuldu. Daha sonra Dünya Bankası olarak bilinen Uluslar 

arası Yeniden İnşa ve Gelişme Bankası, başlangıçta Avrupa’nın savaş sonrasında 

yeniden inşası için kredi sağlamak için tasarlanmıştı. Fakat 1950’lerde bankanın amacı, 

dünyada gelişmekte olan ülkelerdeki çeşitli sanayi projelerine fon sağlayacak şekilde 

genişletildi. Son olarak 1947’de çok taraflı ticaret anlaşmalarını yapmak ve 

uygulamakla görevli küresel bir ticaret örgütü olarak Gümrük Tarifeleri ve Ticaret 

Genel Anlaşmaları (GATT) oluşturuldu. (Steger, 2006: 62) 1995’de GATT’ın yerine 

geçmek üzere Dünya Ticaret Örgütü (DTÖ) kuruldu. 1990’larda DTÖ, ekonomik 

küreselleşmenin tasarımı ve etkileri konusunda yeni bir tartışmanın odak noktası haline 

geldi. Yaklaşık otuz yıl yürürlükte kalan Bretton Woods düzeni, bazı gözlemcilerin 

denetim altındaki kapitalizmin altın çağı olarak adlandırdıkları dönemin ortaya 

çıkmasına büyük katkıda bulundu. Uluslararası sermaye hareketleri üzerindeki mevcut 

devlet denetimi mekanizmaları, tam istihdam ve refah devletinin genişlemesini mümkün 

kıldı (Steger, 2006: 63). 

Ancak 1970’lerin başında Bretton Woods yöntemi çöktü. 2. Dünya savaşını 

izleyen yıllarda Avrupa’daki ve ABD’deki en muhafazakâr siyasî partiler bile, John 

Maynard Keynes’in yaydığı daha yoğun bir devlet müdahaleciliğini benimsediler. Fakat 



20 
 

1980’lere gelindiğinde İngiltere Başbakanı Margaret Thatcher ve ABD Başkanı Ronald 

Reagon, Keynesciliğe neo-liberal devrimin başını çektiler ve bilinçli bir şekilde, 

küreselleşme kavramını dünya ekonomilerinin “liberalleştirilmesi” ile ilişkilendirdiler. 

Bu yeni neo-liberal ekonomik düzen, 1989-91’de Sovyetler Birliği ve Doğu Avrupa’da 

komünizmin çökmesiyle daha da meşruluk kazandı. O tarihten beri ekonomik 

küreselleşmeyle ilişkili en önemli üç gelişme; ticaret ve finansın uluslar arasılaşması, 

ulus ötesi şirketlerin artan gücü ve IMF, Dünya Bankası ve DTÖ gibi uluslar arası 

ekonomik kuruluşların artan gücü oldu (Steger, 2006: 65-66). Böylece küreselleşme 

olgusunun boyutlarından en önemlisi, ekonomik küreselleşme olarak 

nitelendirilmektedir. Zaten küreselleşmenin siyasî ve kültürel boyutu kısmen 

ekonominin küreselleşmesine bağlıdır. Küreselleşme olgusuna salt ekonomik 

baktığımızda bu konuda da geniş ve dar kapsamlı yaklaşımlar bulunmaktadır. 

Ekonomik küreselleşme kapsamlı olarak, gelişmiş sanayi kapitalizminin yeni bir evresi, 

post-endüstriyel topluma geçiş süreci olarak tanımlanmaktadır. Küreselleşme olgusuna 

ekonomik açıdan daha dar kapsamlı olarak bakıldığında küreselleşme; sermayenin 

dünya pazarında serbestçe dolaştığı sermayenin bağımsız biçimde uluslar ötesi hale 

geldiği bir düzendir şeklinde tanımlar da bulunmaktadır (Akgüç, 2002: 2). 

Son yıllarda gerçekleşen teknolojik gelişmenin boyutu, ortaya çıkan büyük 

toplumsal dönüşümlerin iyi bir göstergesidir. İnsanların ekonomik üretimi 

gerçekleştirme ve malların mübadelesini örgütleme biçimlerindeki değişiklikler, 

zamanımızın en büyük dönüşümlerinin belirgin bir yönünü göstermektedir. Ekonomik 

küreselleşme, dünya ölçeğinde karşılıklı ekonomik etkileşimlerin yoğunlaşmasını ve 

yaygınlaşmasını ifade etmektedir. Muazzam sermaye ve teknoloji akışları, mal ve 

hizmet ticaretini teşvik etmiştir. Piyasalar dünyadaki yaygınlık alanlarını genişletti ve 

bu süreçler millî ekonomiler arasında yeni bağlantılar oluşturdu. 21. yüzyılın önemli 

yapı taşları olan dev ulus-ötesi şirketler, güçlü uluslar arası ekonomik kuruluşlar ve 

büyük bölgesel ticaret sistemleri ortaya çıktı (Steger, 2006: 61). 

Son yıllarda dünya ekonomisinde en önemli gelişme artan uluslararasılaşma ve 

ekonomik faaliyetlerin giderek küreselleşmesidir. Ekonomik faaliyetlerin uluslar 

arasılaşması yeni bir olgu değildir. Bazı iktisadi varlıklar yüzyıllardır uluslar arası varlık 

olma özelliğine sahiptir. Buna verilebilecek en bariz örnek; baharat ve bazı egzotik 

gıdalardaki köklü ticaret yapısıdır  (Dicken, 2006: 43) . 



21 
 

Küreselleşmenin ekonomik boyutlu güç kaynaklarının başında çok uluslu ya da 

ulus ötesi şirketler denilen dev kuruluşlar ile bunların oluşturdukları siyasî 

organizasyonlar ve dünyanın finans piyasalarına kabul ettirdikleri uluslar arası 

anlaşmaları gelmektedir. Çok uluslu ve ulus ötesi şirketlerin tamamına yakını G7 

denilen Kuzeyli ülkelere mensuptur. Bu şirketler, dünya menfaati adını verdikleri 

Kuzeyin istek ve çıkarlarını paravan şirketleri, ortakları aracılığıyla oluşturdukları lobi 

faaliyetleriyle az gelişmiş ülkelere dikte ettirmektedirler. Kuzeyin elde ettikleri 

ayrıcalıkları devam ettirip, yenilerini elde etmenin hesabı içersine girmektedirler. MAI 

adı verilen çok taraflı yatırım anlaşmaları ile çok uluslu şirketlerin önünde bulunan 

engeller kaldırılmaktadır. Sermaye akışkanlığının teminiyle çok uluslu şirketlerin ulus 

devletlerin müdahalesinden kurtarıldığı görülmektedir. Ulus ötesi ekonomiyi 

şekillendiren başlıca olgu, mal ve hizmet ticaretinden çok, para akışıdır. Egemen millî 

devletlerin para ve maliye politikaları, giderek daha büyük oranda, ulus aşırı para ve 

sermaye piyasalarındaki olayları etkin bir yolla biçimlendirmek yerine onlara tepki 

vermektedir (Talas, 2003: 40). 

Uluslar arası şirketlerin giderek artan güçleri, uluslar arası ekonominin yapısını 

ve işleyişini büyük ölçüde değiştirmiştir. Bu dev şirketler ve bunların küresel stratejileri, 

dünyadaki ticaret artışının, sanayilerin yer seçimini ve diğer ekonomik faaliyetlerin 

önemli belirleyicisi durumuna gelmiştir. Bunun sonucunda, uluslar arası şirketler birçok 

ülkenin ekonomik, toplumsal ve siyasî refahını etkileyen çok önemli oyuncular haline 

gelmiştir.  

Ulus ötesi şirketler, küreselleşmenin en önemli ekonomik etkilerinin belirleyicisi 

olarak görülmektedir. Ulus aşırı şirketler, küreselleşmenin getirdiği mal hizmet 

üretiminin artmasının en önemli aracıdır. Bu şirketler artık hem ekonominin hem de 

üretimin yapılanmasında belirleyici hale gelmiştir. 2. Dünya Savaşından sonra kurulan 

IMF, GATT, OECD gibi kuruluşlar kararların alınmasını, uygulanmasını ve 

denetlenmesini yerine getirmektedirler. IMF programları çerçevesinde uyum politikaları 

dikte ettirilmektedir. Uluslar arası kurumlar çeşitli düzeylerde rol oynamak isteyen ulus 

devletin gücünü aşındıran yeni bir boyut ortaya çıkarmaktadır. Neredeyse küresel çapta 

üyesi bulunan bu kurumlar aldıkları bağlayıcı, teşvik edici veya cezalandırıcı kararlarla 

ulus devleti yönlendiren ulus üstü bir niteliğe sahip olmaktadır (Talas, 2003: 44). 

20. yüzyılda kitlesel üretim ve tüketimin meydana gelmesi; sermaye, emek ve 

malın hızlı ve güvenli taşınabilir olması ve uluslar arası anlaşmalar sonucu dünya pazarı 



22 
 

yüksek oranda birleşmiş, bu durum varlık amaçları kar olan şirketler için büyük fırsatlar 

doğurmuştur. Şirketler yatırımlarını yapmak için, artık ulus-devletlerin sınırları içinde 

uygun bölgeler aramakla yetinmemekte, tüm dünyayı yatırım ve pazar alanı olarak 

değerlendirmektedir. Yurtsuzlaşan sermayeyi kendi topraklarına çekmek için, ulus-

devletler bazı açılardan egemenliklerinden taviz vermek durumunda kalmaktadırlar 

(Özyurt, 2005: 57). 

Ekonomik gücü ne olursa olsun hiçbir devlet, diğer devletlerin ekonomik 

sorunlarıyla ve kaynaklarıyla ilişkisiz bir biçimde varlığını devam ettiremez. Dünyanın 

herhangi bir bölgesindeki ekonomik değişiklik kısa bir süre içinde, en uzak bölgelerde 

bile olumlu veya olumsuz bir etkide bulunmaktadır.  

Ekonomik küreselleşmenin en fazla ilerlediği alan finans pazarıdır. Son yıllarda 

para nakil ortamlarında ve maddi olmayan malların üretiminde önemli gelişmeler 

yaşanmasıyla birlikte gümrükler para transferinde etkisiz hale gelmiş, sermaye tam 

anlamıyla millî niteliğini kaybederek yurtsuzlaşmış ve millî bir nitelik kazanmıştır. 

Bankacılık alanında çevrimiçi (online) sistemlerin gelişimi, elektronik vezneler (ATM) 

ve Internet sayesinde para transferi dünya ölçeğinde anında gerçekleşebilmektedir. 

Elektronik para sayesinde tek bir dünya imgesi, gerçeklik haline gelmiştir. Elektronik 

yollarla para transferinin bir ülkeden diğer bir ülkeye anında gerçekleştirilebilir olması; 

döviz, hisse senedi ve faiz gibi yatırım araçlarının birinden diğerine anında 

dönüşümlerin yapılabilmesi millî ekonomiler içersinde büyük dalgalanmaların 

yaşanmasına yol açmaktadır  (Özyurt, 2005: 63). 

Ekonomik küreselleşmenin diğer bir unsuru da küresel iş bölümüdür. Bu kavram 

üretim sürecinin değişik bölümlerinde yer alan iş görenlerin, uzmanlaşması anlamında 

kullanılmaktadır (Dicken, 2006: 44). Aynı zamanda küresel iş bölümü, dünyanın çeşitli 

alanlarında mal ve hizmetlerin üretiminde meydana gelen farklılaşmaya işaret eder. 2. 

Dünya savaşı sonrası daha da gelişen küresel iş bölümü içinde dünyanın gelişmiş olan 

bazı bölgeleri kısmen sanayiden arındırılmış ve ulus aşırı şirketlerin imalat sanayi 

üretimlerini çevre ülkelere kaydırmaları sonucu, üçüncü dünya içinde yeni sanayi 

bölgeleri ortaya çıkmıştır. Kapitalizmin yaygınlaşması ile birlikte, giderek dünyanın 

daha büyük bir kesiminde üretim dünya pazarı için yapılmaya başlanmış ve geleneksel 

tarımsal üretim biçimleri ortadan kalkmıştır. Bunun sonucu olarak, yarı çevre ve çevre 

ülkelerde önemli istihdam sorunları ortaya çıkmıştır. Bu ülkelerin emek gücü, bir sanayi 

yedek iş gücü ordusu olarak görülmüştür. Sanayileşmiş ülkeler, ihtiyaç duyduklarında, 



23 
 

çevre ve yarı çevre ülkelerin emek gücünün en nitelikli kesimini kendi ülkelerine 

çekmişler; bu ihtiyaç ortadan kalktığında ise, sınırlarını emek gücüne karşı sıkı koruma 

altına almışlardır. Küresel ekonomik sistem içinde, devlet olmanın temel özelliklerinden 

olan, “ekonomik olarak kendi kendine yeterli olma” ilkesi önemini kaybetmektedir 

(Özyurt, 2005: 60, 64). 

Her ne kadar günümüzde tartışma götürmez küreselleştirici güçler iş başında 

olsa dahi tam anlamıyla küreselleşmiş bir dünya ekonomisine sahip olduğumuz 

söylenemez. Küreselleşme eğilimleri bütün düzensizlik ve farklılık sorunlarının aşıldığı, 

piyasa güçlerinin hâkim olduğu ve kontrol edilemediği, millî devletlerin pasifleştirildiği 

tam küreselleşmiş bir ekonomi ile sonuçlanmasa bile faal kalabilir. Ekonomik 

küreselleşmenin bir yüzünde fırsatların küreselleşmesi yer alırken, öteki yüzünde 

yoksulluğun küreselleşmesi yer alır. Ekonomik küreselleşme, kaynakların daha verimli 

kullanımına olanak verir. İhtiyaçlarımızın sınırsız, kaynakların ise sınırlı olduğu 

dünyamızda etkin kaynak kullanımı çok önem kazanmaktadır. Toplumların, yaşam 

seviyelerini yükseltebilmeleri küreselleşmenin kaynak dağılımında verim artırıcı 

yönünü çok iyi görmeleri gerekmektedir.  

  

1. 2. 2 Kültürel Küreselleşme 
 

Kültürel küreselleşme, küreselleşmenin en karmaşık ve sosyolojik açıdan en 

önemli alanını oluşturmaktadır. Kültürel küreselleşmenin önemi, küreselleşmenin diğer 

kurumsal boyutlarının kültür üzerinde temellenmesinden kaynaklanmaktadır. Kültürün, 

oldukça geniş çapta kabul gören özellikleri vardır ve biz küreselleşmenin kültürel 

boyutunu bunları temel alarak makul bir şekilde kavrayabiliriz.  

Her şeyden önce kültür, insanların sembolik temsil pratikleri yoluyla anlam inşa 

etmeye çalıştıkları bir yaşam düzeni olarak görülebilir. Çok geniş anlamda, eğer 

ekonomik alandan bahsediyorsak, o zaman insanların malları nasıl ürettikleri, değişime 

soktukları ve tükettiklerinden; siyasî alan üzerinden tartışıyorsak, iktidarın toplumlarda 

hangi pratiklerle yoğunlaştığı, yayıldığı ve kullanıldığından; kültürden bahsediyorsak 

insanların hem bireysel hem de kollektif olarak, birbirleriyle iletişim kurarak 

yaşamlarını nasıl anlamlı kıldıklarından bahsediyoruz demektir. Kültür kavramı, eşsiz 

olan, orijinal olan, bir milliyete bağlı olan her şeyi kapsar. Küreselleşme tartışmalarında 

kültürün çok farklı tanımları kullanılmakta, kültür kavramı, küreselleşmekte olan ve 



24 
 

kültürel tasavvurların yayılmasında; iletişim ve medya teknolojileri bağlamında ele 

alınmaktadır. İletişim teknolojilerinin küreselleşme süreci içinde kesinlikle merkezi bir 

konumu olmasına rağmen, bu teknolojilerin gelişim süreçleri kültürel küreselleşme ile 

özdeş değildir (Tomlinson, 1999: 33, 37). Kültürel gelişmenin küreselleşmesi medya 

ağlarının küresel gelişiminden ve yeniden üretim biçimlerinin küresel yayılmasından 

ayrı düşünülemez.  

Kültürel küreselleşme, dünya üzerindeki kültürel akışların artmasını ve 

yaygınlaşmasını ifade eder. ''Kültür''ün çok geniş bir kavram olduğu açıktır. Genellikle 

insan deyiminin bütününü anlatmak için kullanılmaktadır. Kültürel alandan söz 

ettiğimizde, anlamın simgesel olarak inşası, ifade edilmesi ve yayılması konusuyla 

ilgilenmekteyiz. Dil, müzik ve görüntülerin simgesel ifadenin başlıca biçimlerini 

oluşturduğu göz önüne alındığında, bunlar kültür alanında özel bir öneme sahip 

olmaktadır (Steger, 2006: 99). 

Küreselleşme süreci eş anlamlı olarak iki kültür görüntüsü sunmaktadır. 

Bunlardan ilki tikel kültürü üst sınırlara ulaştırmaktır. Bu üst sınır ise küredir. Tüm 

heterojen kültürler dünyayı kaplayan tek hâkim kültürün içinde erimektedir. Bu kültür 

görüntüsü küresel mekânın fethedilmesini içermektedir. Gelişmiş iletişim olanakları 

kültürlerin karşılaşmasına yan yana akmasına olanak vermektedir. Kültürün 

küreselleşmesinin ivmesi teknolojik gelişmeler ve ekonomik kaynaklıdır. Teknolojik 

gelişmeler geniş kapsamlı zaman mekân deneyimlerini küresel olarak mümkün hale 

getirmektedir. Ekonomik küreselleşmeye örnek olarak ise yiyecek alanında öne çıkan 

Mc Donalds işletmesi verilebilir. Mc Donaldslaşma Ritzer'e göre hazır yiyecek alanında 

geliştirirken standartların toplumun diğer kesimlerine yayılması anlamındadır. 

Hamburger tamamen Amerikan’dır ve Amerikan türü yaşantının etkilerini 

duyurmaktadır. Hamburger uzun süre tek merkez olarak kalan bir yerin (Amerika'nın) 

ürünüdür. Marlboro, Coca Cola, Hollywood, susam sokağı, rock müzik, Amerikan tarzı 

yaşamanın diğer ikonlarıdır. Bunlarla birlikte gençlik, dirilik, romantizm, refah, 

özgürlük iddiasıyla dolu kavramlar taşımaktadır. Amerikan kültürü merkezden çevreye 

olan tek kültür değildir (Aslanoglu, 2000: 166). Amerika kendi yiyecekleri, filmleri ve 

giyeceklerinin yanında kendi düşünce tarzını da pazarlamaktadır. Ekonomik ve siyasi 

küreselleşme ne kadar yoğun olursa kültürel küreselleşme de aynı derecede yoğunlaşır. 

İnsan toplumunun küreselleşmesi, kültürel ilişkilerin ekonomik ve siyasî 

düzenlemelere nazaran ne kadar etkili olduğuna bağlıdır. Ekonomi ve siyasî yapı, 



25 
 

kültürelleştiği ölçüde; yani ikisi arasındaki alış veriş sembolik olarak gerçekleştirildiği 

sürece küreselleşebilir (Tomlinson, 1999: 39). Kültürel alandaki küreselleşmenin 

boyutu ekonomik ve siyasî alanda yaşanandan daha büyüktür.  

Kültürü, küreselleşmeyi oluşturan parçalardan biri olarak görme sorunu kültürün 

bazı sonuçlar doğurduğunu düşünmemizden kaynaklanmaktadır. Clifford Geertz, 

“kültür bazı toplumsal olayların nedensel olarak bağlı olduğu bir güç değildir” der. 

Kültürel süreçleri anlam inşası süreçleri olarak Geertz’in deyimiyle “olayların 

anlaşılabilir bir şekilde tasvir edilebileceği bir bağlam” olarak düşündüğümüz sürece bu 

görüş doğrudur. Kültürel anlam çıkarma ve yorumlama, insanları, bireysel ve kolektif 

olarak bir takım hareketlere sevk etmektedir. Hareketlerimiz çoğunlukla pratik veya 

ekonomik bir gereklilikten kaynaklanıp araçsal olabilir; ancak burada bile daha geniş bir 

kültürel anlayış bağlamı içinde ele alınırlar. Bedensel ihtiyaçları tatmin gibi en temel 

araçsal hareketler bile bu anlamda kültürün dışında değildir. Bazı koşullar altında 

(zayıflama, dinî oruç, açlık grevi gibi) yemek yeme veya aç kalma kararı kültürel bir 

karardır. O halde kültürün küreselleşme açısından önemli sonuçlara neden olduğu 

konusunda düşünmenin bir yolu, kültürün biçim verdiği yerel hareketlerin küresel 

sonuçlara nasıl yol açtığını kavramaktır. Küreselleşmeyi kültürel boyutu açısından 

düşünmek özündeki diyalektik yapıyı da açık bir şekilde ortaya çıkarmaktadır 

(Tomlinson, 1999:41- 43).  Küreselleşme, olayların muazzam küresel yapılar tarafından 

belirlendiği tek yönlü bir süreç değildir; ancak küresel süreçlerde yerel müdahalelerin 

bulunma olasılığı mümkündür. Küreselleşme, tek tip dünya kültürü yaratmayı 

amaçlarken millî kültürleri bir çatı altında birleştirmek istemektedir.  

Kültürlerin maddi ve manevi sayısız etkenlerinin buluşmasıyla ortaya çıkan 

olgular olduğu düşünülürse küreselleşmenin millî kültürleri benzeşmenin ötesinde bir 

bütünlüğe götürebileceğini kabullenmek mümkün değildir. Çünkü her kültür ister 

istemez daha doğuşunda özgündür ve bu özelliğinden dolayı küreselleşme içinde bir 

şeyler kaybetse de bütünüyle ne içerik ne de üslup olarak kaybolması imkânsızdır. Millî 

kültürler daima var olacak ancak insanlık kültürdeki ortak değer ve yöneliş alanı 

genişleyecektir (Kösoğlu,2002:123). 

Baktığımızda çağımız kültürünün merkezinde küreselleşme, küreselleşmenin 

merkezinde ise kültürel pratikler yatar. Kültür ve küreselleşme arasında çok yoğun bir 

ilişki vardır. Bir milletin hayat tarzı olarak tarif ettiğimiz kültür ile küreselleşme, 

karşılıklı olarak birbirini etkilemişlerdir. Bu karşılıklı etkileşimi kısaca şöyle 



26 
 

sıralayabiliriz; hem küreselleşme büyük dönüşüm ve değişimlerle kültürü derinlemesine 

etkilemiştir. Hem de kültür dönüşümleri meydana getirmede etkili olabilmiştir (Talas, 

2003: 60). Küreselleşme etkilerinin yoğun yaşandığı günümüz dünyasında ''saf''lıktan 

söz etmek mümkün değildir. Kültürler iletilmekte, karsılaşmakta ve zaman zaman 

birbirinin içine geçmektedir (Aslanoglu, 2000: 174). 

Küreselleşmede dünya yüzeyindeki sosyal ilişkilerin yoğunlaştığı dönemler 

vardır. Uzun mesafeli ticaretin başlaması, teknolojilerin yaygınlaşması, 

imparatorlukların kurulması, dünya pazarının gelişimi bunlar için önemlidir. 

Küreselleşme; toplumlar, bireyler, uluslararası ilişkiler ve insanlık bileşenlerinden yola 

çıkan, farklı kültürler arasında etkileşim sürecidir. Küreselleşme farklı kültürlerin 

birbirlerine göre konumlarını dikkate alan bir süreçtir.  

Kültürel küreselleşme Rock'n Roll’un, Coca Cola'nın ve futbolun dünya 

üzerinde yayılmasıyla birlikte ortaya çıkmamıştır. Internet ve diğer teknolojilerin 

sağladığı olanaklar sayesinde, bireycilik, tüketicilik ve çeşitli dinî ifade tarzları daha 

önce görülmemiş bir serbestlikle ve yaygınlıkla dünyayı dolaşmaktadır. Görüntüler ve 

düşünceler bir yerden diğerine daha kolay ve hızlı bir şekilde gönderilebilir hale 

geldikçe insanların gündelik yaşamlarını derinden etkilemektedir. Günümüzde kültürel 

uygulamalar çoğu kez kent ve ulus gibi sabit yerellikleri aşmakta ve sonunda egemen 

küresel temalarla etkileşim yoluyla yeni anlamlar kazanmaktadır. Küreselleşme dünya 

üzerindeki insanları birbirine mi benzetmektedir yoksa daha da farklılaştırmakta mıdır? 

Kültürel küreselleşme konusuna ilişkin tartışmalarda en sık karşılaşılan soru budur. 

''Kötümser hiper-küreselci''olarak adlandırılabileceğimiz bir grup yorumcu, birinci 

görüşü savunmaktadır. Bunlar dünyada mevcut kültürlerin çeşitliliğini yansıtan bir 

kültürel gökkuşağına doğru yönelmediğimizi öne sürmektedirler. Tersine altında New 

York, Hollywood, Londra ve Milano’da yerleşik bir Batı kültür çıkışına tanıklık 

etmekteyiz. Bu yorumcular, yorumlarına kanıt olarak Amazon yerlilerinin Nike marka 

spor ayakkabı giyimlerini, Güney Sahra sakinlerinin Texaco beysbol şapkalarını satın 

almalarını ve Filistinli gençlerin Ramallah'ın merkezinde Chicago Bulls tişort 

giymelerini göstermektedir. Anglo-Amerikan değerlerinin ve tüketim mallarının 

yayılmasını ''Dünyanın Amerikanlaşması'' olarak gören bu kültürel türdeşlik tezi 

savunucuları, Batı normlarının ve yaşam tarzlarının daha savunmasız kültürleri 

bastırdığını ileri sürmektedir. Amerikan popüler kültürünün yayılması önü alınmaz bir 

gelişme gibi görünmektedir (Steger, 2006: 100-101).  



27 
 

Uzun dönemde dünyanın Mc Donaldslaşması insanın yaratıcılığını engelleyen 

ve toplumsal ilişkileri insancıl olmaktan uzaklaştıran tek düze standartların zorla kabul 

ettirilmesi anlamına gelmektedir. Belki de, bu karamsar hiper küreselciler arasında konu 

üzerinde en fazla kafa yoran Amerikalı siyasal kuramcı Benjamin Barber 'dir. Barber'a 

göre Mc dünya, yüzeysel Amerikan popüler kültürünün 1950'lerde ve 1960larda bir 

araya getirilmiş olan ve yayılmacı ticari çıkarlarca yönlendirilen bir üründür. Müzik, 

video, tiyatro, kitaplar ve eğlence parklarının tamamı, çevresinde ortak zevkler yaratan 

Amerika imaj ihracat ürünü olarak üretilmiştir. Barber’in kültürel küreselleşmenin iç 

yüzünü iyi bir şekilde ortaya koyan araştırmasında, Mc World, sömürgeleştirme 

eğilimlerinin ''cihat'' biçimindeki kültürel ve siyasî direnişleri kışkırttığına ilişkin önemli 

bir saptama da yer almaktadır. Bunlar Batı'nın her türlü türdeşleştirme güçlerini 

reddetmeye ve onlara karşı koymaya çalışan yöresel tepkilerdir. Mc World, yayılmacı 

ticaret tarafından yönlendirilen halk kültürünün bir ürünüdür. Şablonu Amerikan biçimi 

tarzıdır. Malları nesne olduğu kadar imaj; bir ürün çeşidi olduğu kadar estetiktir. Bir 

mal olarak kültürle, giysi olarak ideoloji ile ilgilidir. Cihad, kültürel açıdan belli bir 

yöne gidişin karanlık yüzünü oluşturan kökten dinciliğin ve etnik milliyetçiliğin 

öfkesinden doğmuştur. Birbirine karşıt evrensel emellerin teşvik ettiği cihat ve Mc 

dünya, kendilerine popüler sadakati sağlamak için şiddetli bir kültürel mücadelede karşı 

karşıya gelmişlerdir.  Cihad Mc World’ün sömürgeleştiren kültürüne karşı durabilmek 

için yerel bir kimlik arayışıdır. Coca cola, Marlboro, KFC, Nike, Hershey, Levis, Pepsi, 

Wrigley, Mc Donals's gibi Amerika'nın en büyük markalı tüketim mal üreticileri için 

Amerika ürünleri satmak; Amerika’ya yani Amerika'nın halk kültürünü, varsayılan 

refahını, her yerde hazır ve nazır imaj ve yumuşak mallarını, dolayısıyla bizzat ruhunu 

satmak demektir. Marka ticareti, mallarla olduğu kadar, imajlarla da ilişkilidir, burada 

yaşamın zorunlu gereksinimleri değil, bizi bedenden ruha götüren, yaşam tarzı satılır 

(Barber, 2003: 24, 68). 

Roland  Robertson, küresel kültürel akışların genellikle yerel kültürel faaliyetleri 

yeniden canlandırdığını öne sürmektedir. Bu nedenle yerel farklılıklar ve belli bir yere 

doğru yönelişleri, Batı’nın benzerliğe zorlayan tüketici güçleri tarafından tümüyle 

ortadan kaldırılmamakta, tersine benzersiz kültürel alanlar yaratmada hala önemli rol 

oynamaktadır. Günümüzde küresel kültürel akışlar, büyük ölçüde mesajlarını iletmek 

için güçlü iletişim teknolojilerine bel bağlayan küresel medya imparatorlukları 

tarafından oluşturulmakta ve yönlendirilmektedir. Son yirmi yılda, çok büyük uluslar 



28 
 

ötesi şirketlerden oluşan bir grup şirket, küresel eğlence, haber, televizyon ve film 

piyasasına hâkim olmaya başlamıştır (Steger, 2006: 106-107). Ulus ötesi medya 

kuruluşları tarafından yayılan değerler, yalnızca popüler kültürün tartışılmaz 

egemenliğini güvence altına almakla kalmamakta, aynı zamanda toplumsal gerçekliğin 

depolitizasyonuna ve toplumsal bağların zayıflamasına da yol açmaktadır. Son iki on 

yılın en göz kamaştıran gelişmelerinden biri, TV 'deki haber yayınlarının ve eğitim 

programlarının içi boş eğlence şovlarına dönüşmesidir. Küreselleşmenin yarattığı 

kültürel değişmeleri doğrudan ölçmenin ve değerlendirmenin bir yolu da dil 

kullanımında ortaya çıkan küresel değişikliklerin incelenmesidir. Küreselleşme 

sürecinin İngilizce 'nin tek dünya dili olması yönünde ilerlediğini görmekteyiz (Steger, 

2006: 114). Medya kuruluşları tarafından bir taraftan benzer kültür yaratılmakta, diğer 

taraftan da farklı kültürler vurgulanmaktadır. 

Keyman ise; küreselleşmenin bir taraftan birbirine benzeyen kültürlerin ortaya 

çıkardığı bir kavram bir taraftan da kendi farklılıklarını ortaya koyan kültürlerin 

meydana getirdiği bir süreç olarak ifade ederek küreselleşme ve kültür arasındaki 

etkileşimi ifade etmektedir (Keyman, 1998: 10). Fakat küreselleşme kültürleri bir çatı 

altında ya da kelimelerin açık anlamıyla Amerikanlaştırma çatısı altında birleştirirken 

karşısına çıkan engel vardır. Çünkü kültür toplumu oluşturan fertleri bir taraftan 

geçmişe bağlarken diğer taraftan da geleceğe taşımaktadır. Bu dünü olduğu gibi bugüne 

aktarmak değildir. Burada önemli olan milletimiz ve tarihimizin kendi değerlerini ve 

potansiyellerini layıkıyla değerlendirmektir. Canbolat'a göre, küreselleşmeye ulaşma 

sürecinde birçok ulus devlet kendine has fikir geliştirip belli bir bilinçlenme evresine 

ulaşmadan küresel kültürün etkisine maruz kalmaktadır. Bu ise sadece kültür sığlığı 

değil, ekonomik bağımlılığı da meydana getiren bir olgudur. Küreselleşme kavramı ile 

ekonomisi, ideoloji ve siyasal pratikleriyle giderek bütünleşen ve homojen bir dünya 

olmakta ve bilgi teknolojisinin getirdiği fırsatlarla artık küreselleşen bir kültürden söz 

etmek mümkün olmaktadır (Canbolat, 2002: 27-28). 

John Mederyeen Pıeterse'e göre, kültürel küreselleşme; ancak kültür kavramının 

eş zamanlı, fakat birbirinden oldukça farklı iki anlamın yerinde kullanımıyla doğru 

olarak çözümlenebilir. Birinci kültür kavramı ''teritoryal kültür'' dür. Kültürün 

gövdesinin yerelleşmiş öğrenme süreciyle oluştuğunu varsayar. Bu bir toplumun veya 

sosyal grubun kültürleştirmeyle elde ettiği kültürdür. İkinci kültür kavramı ise; 

''transyerel kültür'' dür. Kültüre genel insanlık birikimi olarak doğa-kültür ikileminden 



29 
 

bakmaktadır. Bu kavram evrimci ve yayılmacı kavramlar tarafından benimsenmektedir 

ve genellikle kültürün yerellikler arası öğrenme süreci tarafından yayılması vurgulanır. 

İkinci kültür ifadesini birinci kültürde bulur. Tikel kültürler veya teritoryal kültürler, 

transyerel kültürün aracıdırlar. Tikel kültürler, kültürel formasyonun tarihsel süreci 

içindeki ilişkilerin farklılığını yansıtırlar ve bundan dolayı kültürel ilişkilerini 

gerçekleştirmenin farklı yolları ortaya çıkmış olur. Mekânsız kültür olmayacağı için 

transyerel kültür veya yerel ötesi kültür mekânsız olarak düşünülmemelidir. O, yerel 

olan sınırlar ötesinden bakışı gerektirir. Mekânı küresel olarak algılar; teritoryal kültür 

ise yerele içeriden bakar. Birinci kültür ile ikinci kültür arasında veya birinci kültürlerin 

kendi aralarındaki ilişki kültürel ''melezleşme''yi ortaya çıkarır. Melezleşme dinsel, 

millî, etniklik, topluluksal ve uygarlık şovenizmi gibi yaklaşımlarca kabul görmemesine 

rağmen insanlık tarihinin bütün zamanlarında yer almıştır. Melezleşmenin yeni bir şey 

olduğu düşüncesi daha çok modernlik öncesi toplumsal ilişkilerin birbirine kapalı 

mekânlarda sürdürüldüğü günümüzde ise toplumsal mekânların birbirine kapalılığı 

sürdürülmesinin güçleştiği anlayışından kaynaklanmaktadır (Özyurt, 2005: 82). 

Küreselleşme sürecinde farklı kültürlerin karşılaşması neticesinde melez kültürler 

ortaya çıkmaktadır.  

Küreselleşmiş kültürün melezleşmiş kültür olduğu düşüncesi yaygındır. Bunun 

nedeni, küreselleşme sürecinin getirdiği kültürler arası gittikçe yoğunlaşan trafiğin, 

kültürle yer arasındaki bağın çözülmesiyle beraber, yerinden çıkarılmış bu kültürel 

pratiklerin birbirine karışarak yeni, melez kültür biçimleri ürettiğine işaret etmesidir. 

Ulusal kimliklerin etnik özünün hala önem taşıdığını savunan Anthony Smith gibi bir 

kuramcı bile, birçok millî topluluğun çok etnili bir karışım olmasından dolayı millî 

kültürlerin kısmi melezleşmesine dair işaretlerin var olduğunu kabul eder. Melezlik 

düşüncesinin en temel unsuru basitçe karışım’dır; yani bir araya gelme, birleşme, 

birbirine geçme. Küresel modernliğin ürettiği göç süreçleri sonucunda dünyanın farklı 

yerlerindeki kültürler birbirine karışmaktadır (Tomlinson, 1999: 193, 195). Kitle 

iletişim araçları ve reklamlar vasıtasıyla tüketicilerin zevkleri yerel ve millî sınırların 

ötesinde birleşerek küresel bir kültür ve kimlik meydana getirir. 

Bir entegrasyon biçimi olarak da tanımlanan küreselleşme sürecinde kültürel alış 

veriş ve etkileşimlerle yer küre, küresel kültür olarak ifade edilen bir akışa sahne 

olmaktadır. Tüketim toplumunda tüketim, kendini ifade etmenin ve kimlikleşmenin ana 

kaynağını oluşturduğu için küresel tüketim dünyanın birbirinden çok uzak şehirlerinde 



30 
 

aynı yaşam tarzına sahip gençler meydana getirir. Küresel tüketim kültürü değer yüklü 

terimlerle ''Amerikanlaşma'', ''Batının kültür emperyalizmi'' ve ''coca colanization'' 

olarak adlandırılır. Tüketimin küreselleşmesinin ikinci açıklama biçimi ise, tüketim 

kültürünün Batı rasyonel üretiminin yaygınlaşması olarak algılanmaktadır. Ritzer’e göre 

toplum ve dolayısıyla da dünya Mc Donaldslaşma sürecinin etkisi altındadır (Özyurt, 

2005: 91). 

Küreselleşmenin, kültürler arası farklılaşmaları, parçalanmaları, kutuplaşmaları 

hatta çatışmaları doğurduğu ileri sürülmektedir. Küreselleşme, kültürel temelde hem bir 

benimsemeyi hem de bir reddiyeyi içerir. Benimsemeyi küreselleşmede öncü Batı 

toplumlarının kültür kodlarının (konuşma dilinde, giyim tarzında) Batı dışı toplumlarca 

maddi bir tüketimde bulunur gibi tüketilmesi şeklinde tanımlamak mümkündür. 

Kültürel bir olgu olarak küreselleşmeyi, türdeşleştirici süreç seklinde görenler, 

giyimden beslenme tarzına, televizyon dizilerinden bilgisayar programlarına, kadın 

haklarından eşcinsellerin özgürlüklerine kadar, dünya ölçeğinde tek tip bir kültürün 

dayatıldığını, dayatılan bu kültürün de esasen batı toplumlarının ortak kültürü olduğunu 

ileri sürmektedirler. (Benjamin Barber'in Mc World’e karşı Cihad kitabı örnek olarak 

verilebilir) (Sarıbay, 2004: 41-42). 

Küresel kültür, klasik kültür temelinin dışında sabitleri olmayan bir olgudur. 

Çünkü küresel kültürün oluşumu ve akışını sağlayan en önemli araçlardan biri iletişim 

sistemleridir (Karakaş, 2006: 17). İletişim küreselliğini Harvey'in ''zaman-mekân 

sıkışması'' ve Mc Luhan''ın ''küresel köy'' kavramları çarpıcı bir biçimde ifade 

etmektedir. ''Zaman-mekân sıkışması'' telekomünikasyonun sınırları kaldırarak bir içe 

çöküş meydana getirdiğini vurgular. Harvey bu kavramı iletişimin küreselleşmesinin 

yanı sıra ekonomik ve ekolojik karşılıklı bağımlılığı da içeren genel küreselleşmeyi 

tanımlamak için de kullanır. Mc Luhan'ın ''küresel köy'' kavramı ise kültürel bir kaybı 

ifade eder. Elektronik iletişim araçlarının gelişiminin dünyayı görsel bir yönelimden 

işitsel bir yönelime kaydırdığı, insanları kültür alanında tembelliğe ittiği ifade edilerek, 

okur-  yazarlığın gerileyeceği, ilkelliğe doğru bir dönüşün yaşanacağı endişesi işlenir. 

İletişim alanının elektronikleşmesinin tüm dünyada bir eş zamanlılığı meydana 

getirmesi, dünyanın bir köy topluluğuna dönüştüğü düşüncesini doğurmaktadır (Özyurt 

2005: 86). 

 Simgelerin elektronik ortamlardaki nakli ise radyo, televizyon, Internet ve 

online örneklerinde olduğu gibi zaman ve mekanı tamamen ortadan kaldırmıştır. 



31 
 

Küresel iletişim araçlarının yarattığı etkileşim alanı yeni bir elektronik kültür uzamıdır. 

Dünyayı kuşatmak arzusunda olan bu evrensel kültür uzamının yaratıcıları, yeni küresel 

kültür holdingleridir. Dünya üzerinde etkili olan küresel kültür holdinglerinin büyük bir 

kısmına Amerikanın sahip olması küresel kültür akışında Amerikanın belirleyici bir 

konumda bulunmasını sağlamaktadır. Tabiî ki iletişim araçlarının kullandığı dilin 

etkisini de unutmamak gerekir. Günümüzde küresel sistemin en önemli unsurlarından 

olan iletişim araçları belirli bir biçimde İngilizce’nin egemenliği altındadır. Toplumsal 

yaşamın şekillenmesi açısından dil, bir güncelleşme aracı ve kültürün taşıyıcısı olduğu 

için de önemlidir (Karakaş 2006: 17) . 

Gelişmiş iletişim imkânları kültürlerin karşılaşmasına ve yan yana akmasına 

imkân tanımaktadır. Görüntüler ve sembollerle oluşan küresel kültür gittikçe homojen 

bir yapıya bürünmektedir. Küreselleşme sürecine bağlı olarak oluşan uzam bir akışlar 

uzamıdır. Merkezinin olup olmadığı konusunda bir tartışma vardır ancak Amerikan 

kültürünün başlattığı merkezsizlik tezini yavaşlatmaktadır. Buna karşılık merkezsizlik 

teorilerini destekleyen gelişmeler de yok değildir. Özellikle kitle iletişim araçlarındaki 

gelişmelerin bilginin kentlerde de başıboş dolaşmasına yol açmış olması ekonomiler ve 

kültürlerin birbirleriyle doğrudan bir ilişki içine girebilmeleri ve sınırların, cephelerin 

nüfus edilebilir bir konuma gelmeleri bu görüşü destekleyen göstergelerdir (Karakaş 

2006: 69).  

Amerikan kaynaklı küresel akış giderek yerel alanı kuşatma altına almaktadır. 

Gelişmiş iletişim aygıtlarının desteğiyle küresel akış kültürlerin karşılaşmasına ve yan 

yana akmasına olanak tanısa da küresel aygıtlar üzerindeki egemenliğin gücü 

farklılıkları yok sayabilmektedir. Kültürün küreselleşmesiyle birlikte kültür ile sınırlı 

arazi arasındaki ilişki büyük ölçüde kopmuş olmaktadır. Yeni gelişmelerle birlikte 

ortaya çıkan etkileşim alanı ise yeni bir elektronik kültür uzamıdır. Uluslararası kitle 

iletişim araçlarının batı dünyası özelliklede Amerika tarafından denetlenmesi diğer 

kültürlerin marjinalleşmesine yol açmaktadır. Filmler, televizyon ve radyo programları,  

oyunlar ve müzik aracılığıyla belli normlar ve değerler yerleştirilerek bir yönlendirme 

yapılmaktadır (Karakaş 2006: 70). Ancak bu durum düşmanlığı millî çatışmayı ve 

terörizmi de tahrik edebilecek bir zemin oluşturmaktadır. Hâll’a göre küresel kültürün 

çeşitli özellikleri vardır ama ikisi yaşananları anlama açısından önemlidir. Birincisi Batı 

merkezli olmaya devam etmesidir. Yani Batı, merkezidir ve daima İngilizce konuşur. 

İkinci en önemli özelliği ise kendine özgü türdeşleştirme biçimidir. Küresel süreçte 



32 
 

kimliklerin yeniden tahayyülünde kültürün etkili olduğunu görmekteyiz. Küresel kültür 

bir yandan kolektif kimliklerin kurgulanmasında etkili olurken diğer yandan mikro 

düzeyli ve bireysel kimliklerin önünü açmaktadır (Karakaş 2006: 72). 

Küreselleşme, kültürü kavramsallaştırmamızı alt üst eder. Zira kültürün şu 

zamana kadarki çağrışımları kültürü sabit bir yerellik düşüncesine bağlamaktadır. 

Clifford, kültürü özünde durağan değil, hareketli olarak düşünür. Kültürün onu mekâna 

bağlayan kaçınılmaz kavramsal bağları yoktur, zira anlamlar seyahat halinde olan 

insanlar tarafından da, kültürler arasındaki akışlarda ve bağlarda üretilmektedir 

(Tomlinson, 1999: 46-47). 

Kültürel küreselleşme üzerinde etkili olan bir unsur da tüketimin 

küreselleşmesidir. Tüketimin küreselleşmesi tüketim mallarının standartlaşmasını ve bir 

yerde elde edilebilen bir malın veya sembolün dünyanın her yerinde elde edilebileceğini 

ifade eder. Tüketim yalnızca maddi ürünlerin tüketimini değil aynı zamanda 

sembollerin tüketimini de kapsar. Bu anlamda kitle iletişim araçlarının küreselleşmesi 

hem tüketimin küreselleşmesinin bir boyutunu oluşturur hem de küresel tüketime ortam 

hazırlar. Bugün tüketimin küreselleşmesinin örneklerinden biri Mc Donalds, Coca Cola, 

Sony, Benetton gibi markaların birer dünya markası haline gelmesidir. Bu markaların 

yayılması haklı olarak tüm dünyanın Amerikan ve Japon kültürünün etkisi altında 

olduğunu düşündürmektedir. Tüketim Küreselleşmesi, bireysel kimliğin kültüre 

alternatif olarak meydana çıkmasına ve kapitalizmin bireylerin öz imajlarını, arzulama 

yapılarını dönüştürerek onların tüketici durumuna gelmesine neden olmaktadır (Özyurt 

2005: 89). 

 Kültürün küreselleşmesi kısmen ekonominin ve siyasi yapının küreselleşmesine 

bağlıdır. Kültür küreselleşince, ülke ekonomik bir pazar haline gelerek ekonomik 

bağımlılık meydana gelir. Ekonomik bağımlılık ardından siyasî bağımlılığı getirir. 

Sonuçta devletler dış güçlerin istemediği bir şeyi yapamaz duruma gelir.  

 

1. 2. 3. Siyasî Küreselleşme 
 

Küreselleşmenin boyutları tartışılırken siyasî boyutundan da bahsedilmektedir. 

Bilhassa 1990 yılından sonra hem tek merkezli hem de çok merkezli etkiler söz 

konusudur. Siyasî alanda küreselleşme ve bölgeselleşme aynı anda hem etki hem de 

tepki yaratmaktadır. Dünyanın siyasî dengelerinde de hızlı değişmeler olmaktadır. ABD 



33 
 

eski Dış İşleri Bakanlarından Henry Kissenger bu durumu şöyle anlatmaktadır: “Dünya 

da hiçbir dönemde böylesine değişim farklılaşma temposu içine girmemiştir. Bu 

değişim ve dönüşümler sadece düzenin kendisinde değil düzeni meydana getiren 

birimlerin kendi aralarındaki denge ve iletişimlerinde hızlı ve kesin çizgilerle ve tam 

olarak değişmiştir” (Kösoğlu, 2002: 120). 

Emre Kongar’a göre küreselleşmenin siyasî ayağı çok kısaca Amerika Birleşik 

Devletleri’nin siyasal liderliği veya dünya jandarmalığıdır. Yani Amerika Birleşik 

Devletleri küreselleşen dünyanın hem siyasal liderliğine soyunuyor hem de bunun 

jandarmalığını yapıyor. Başkan Clinton bir kongrede yaptığı konuşmada tüm dünyayı 

çok katlı bir apartmana benzetmektedir. Bu apartman katlarında az gelişmiş ülkeler, çok 

gelişmiş ülkeler ve en son katında da ABD bulunmaktadır. Bu nedenle apartmanda olup 

biten her şeyden komşular etkilendiğinden, bu etkileri önlemek için de sizden aldığım 

vergilerden biz bu dünyayı denetleyeceğiz. Bu apartmanda bir karışıklık çıkmasın ve en 

üst katta oturan zarar görmesin. Bu konuşmada küreselleşmenin siyasî boyutu açık ve 

net olarak görülmektedir (Kongar, 2003: 23-24). 

Siyasî küreselleşme, dünya üzerinde siyasî ilişkilerin yoğunlaşmasını ve 

genişlemesini ifade eder. Bu süreçler, devletin egemenliği ilkesi, hükümetler arası 

kuruluşların artan etkisi, bölgesel ve küresel yönetişimin geleceğiyle ilişkili bir dizi 

önemli siyasî sorunu ortaya çıkarmaktadır. Son iki yüz yıldır insanlar siyasî 

farklılıklarını, belli bir ulus devlete “ait olma” duygusunu veren ülke sınırları 

çerçevesinde örgütlemişlerdir (Steger, 2006: 83). 

Küreselleşme eğilimleri 1970’lerde güçlenince, bağımsız devletlerden oluşan 

uluslar arası topluluğun hızlı bir şekilde, ulus devletlerin egemenliğine meydan okuyan 

bir siyasî karşılıklı bağımlılık ağına dönüşmekte olduğu görüldü. Sınırların ortadan 

kalktığı bir dünyanın ortaya çıkacağını bazı küreselciler öne sürmektedir. Böylece, 

küreselleşmenin kaçınılmaz olarak, artık ülke sınırlarını siyasî ve toplumsal değişimin 

anlaşılmasında anlamlı bir kavram olma özelliğini kaybedeceği konusunda kamuoyunu 

ikna etmek istemektedirler. Bu nedenle siyasî gücün küresel toplumsal formasyonların 

elinde olduğunu ve toprak bütünlüğüne dayalı devletler yerine, küresel ağlar aracılığıyla 

ifade edildiğini ileri sürmektedirler. Bu yüzden küresel piyasalar, çoğu kez 

hükümetlerin bağımsız millî politika hedefleri belirleme ve kendi millî standartlarını 

uygulama güçlerini baltalamaktadır. Bu nedenle ulus devletin egemen bir birim olma 

gücünü yitirdiğini ve bunun sonucunda devlet gücünün, çeşitli ulus ötesi kuruluşların 



34 
 

yanı sıra, bölgesel birliklere ve yerel yönetimlere devredildiğini kabul etmek 

durumundayız. Siyasî küreselleşme, en açık biçimde birbirine ortak kurallarla ve 

çıkarlarla bağlanmış ülke ötesi kurum ve birliklerin ortaya çıkışında görülebilir. Bu 

yapılar küresel yönetişimin bu erken döneminde, belediye ve bölge yönetimleri, 

bölgesel bloklar, uluslar arası örgütler ve ulusal ve uluslar arası özel sektör birlikleri 

gibi, birbiriyle ilişkili güç merkezlerinin oluşturduğu bir ağa benzemektedir (Steger, 

2006: 88-89, 93). 

Devletler, küresel düzeyde, aralarında BM, NATO, DTÖ ve OECD’ nin de yer 

aldığı bazı uluslar arası örgütler kurulmuştur. Bu örgütlere üyelik sadece devletler için 

mümkündür ve karar alma yetkisine, millî hükümetlerin temsilcileri sahiptir. Bu dünya 

örgütlerinin sayısının çoğalması, ulus devletlerin her yere yayılan bu karşılıklı 

toplumsal bağımlılık ağlarını yönetmede giderek zorlandıklarını göstermektedir (Steger, 

2006: 95-96). Küreselleşme sürecinde millî devletlerin otoriteleri zayıflamış, bunun 

yerine küresel güçler millî devletler üzerinde söz sahibi olmaya başlamışlardır.  

Küreselleşme de tüm toplumsal süreçler gibi, olgunun kendisine ilişkin bir dizi 

normlar, talepler, inançlar ve hikayelerle dolu bir ideolojik boyutu içerir. Örneğin; 

küreselleşmenin “iyi” mi yoksa “kötü” mü olduğuna ilişkin hararetli tartışma ideoloji 

alanında gerçekleşir (Steger, 2006: 128). Küreselleşme, bazı toplumsal ve siyasî 

düşünürlerce güçlü bir söylem olarak adlandırılan ve karşı çıkması ve geri 

püskürtülmesi çok zor bir şey halini almıştır. Küreselleşmenin temel iddialarının ve 

sloganlarının sürekli olarak tekrarlanması ve kamuoyuna anlatılması, zikrettiği şeyin 

gerçekleşmesini sağlar (Steger, 2006: 132). 

 Küreselleşme, serbest piyasaların iktidarlara karşı zaferi demektir. 

Küreselleşmenin hem savunucuları hem de karşıtları, günümüzde itici gücün, iktidarın 

rolünü para karşılığında elde etmeye çalışan piyasalar olduğu konusunda görüş birliği 

içindedir. İktidarların görevlerinden biri, malların, hizmetlerin ve sermayenin serbest 

akışı önündeki engellerin ortadan kaldırılmasıdır. Liberal piyasa ekonomisi, doğası 

gereği küreseldir. İnsan çabasının zirve noktasıdır.  Küreselleşme, teknolojik 

yeniliklerin zorladığı, geri döndürülemez piyasa güçlerinin kaçınılmaz şekilde 

yayıldığını göstermektedir. ABD eski Başkanı Bill Clinton’a göre, ”küreselleşmenin 

acımasız mantığını benimsemeliyiz. Küreselleşme kaçınılmazdır, acımasızdır ve ivme 

kazanmaktadır. Küreselleşme gerçekleşmektedir ve gerçekleşecektir. Ondan hoşlanıp 

hoşlanmamamız fark etmez, o olmaktadır ve olacaktır” (Steger, 2006: 136). 



35 
 

 Küreselleşmeyi yönlendiren insanlar değil, piyasalar ve teknolojidir. 

Küreselleşmeye ilişkin en temel inanç şu’dur: Hiç kimse tarafından 

yönlendirilmemektedir. Bugün küresel piyasa, genellikle birbirine ekran ve ağlarla 

bağlanmış, kim olduğu belli olmayan hisse senedi, tahvil ve döviz alıcı ve satıcılarından 

ve çok uluslu yatırımcılarından oluşan bir elektronik sürüdür. Bugün ABD dünyanın en 

güçlü ekonomik ve askeri gücüdür ve uluslar ötesi şirketlerin en büyükleri Kuzey 

Amerika’da bulunmaktadır. Bu durum ABD’nin küreselleşme süreçlerini egemen 

biçimde yönettiği anlamına gelmemektedir. Fakat küreselleşmenin hem özünün hem de 

yönünün, büyük ölçüde Amerika’nın iç ve dış politikaları tarafından biçimlendirildiğini 

ifade etmektedir (Steger, 2006: 139-141). 

Küreselleşmenin yol açtığı ekonomik gelişme düzeyi, güçlü bir orta sınıfa sahip 

karmaşık sivil toplumların oluşmasına katkıda bulunur. Demokrasinin gelişmesini 

kolaylaştıran işte bu sınıf ve toplumsal yapıdır. Küreselleşmenin dünyada demokrasinin 

yayılmasını sağladığı iddiası, büyük ölçüde sığ bir demokrasi anlayışına dayanmaktadır 

(Steger, 2006: 149-150).  

Siyasal alandaki küreselleşmenin günümüzde gelmiş olduğu aşamayı en çarpıcı 

bir biçimde Daniell Bell’in bir sözü ifade etmektedir: ”Ulus-devletler hayatın büyük 

sorunlarını çözmek için çok küçük; küçük sorunlarını çözmek için ise , çok büyük 

olmaya başlıyor. Küresel sorunların ortaya çıktığı ve kültürel farklılıkların öneminin 

artmaya başladığı 20. yüzyıl ve sonrasında millî siyaset kalıpları sorunların çözümünde 

yetersiz kalmakta; yeni siyaset arayışları ise, ulus-devletleri egemenliklerinin en 

azından bir kısmından vazgeçmeye zorlamaktadır. Siyasal bilimlerin birbirlerine 

bağımlı hale geldiği bir dünyada, ulus-devletler kendi kaderlerinin ve politikalarının 

belirlenmesinde ve belirlenen hedeflere kendi imkânlarıyla ulaşılmasında 

yetersizleşmektedirler. Siyasal küreselleşme, bir yandan ulus-devletlerin 

egemenliklerini zayıflatırken diğer yandan ulus-devlet biçimini günümüzde siyasal 

kendiliğin tek formu olarak sunmaktadır. Ulusçuluğun veya ulus-devletlerin sonunun 

geldiğini söylemek, belli siyasal değişimlerden hareketle yapılan aşırı abartılar olarak 

görülmelidir. Bununla birlikte devletler toplumlar arası sorunlar karşısında 

küreselleşmeden etkilenmekte, egemenliklerinin bir kısmını ulus-üstü siyasal yapılarla 

paylaşmakta devletler ulus üstü siyasî yapılar içinde yer alarak güçlerini artırma yoluna 

gitmektedirler. Siyasal küreselleşme alanındaki tartışmaların üzerinde yoğunlaştığı 

temel konular; değerlerin küreselleşmesi, millî kalkınmacılığın veya refah devletin 



36 
 

sonu, uluslar arası ve uluslar üstü siyasal organizasyonlar, küresel sosyal hareketler ve 

yeni dünya düzeni söylemidir (Özyurt, 2005: 66-67). 

Ulusal Kalkınmacılığın ve Refah Devletin Sonu: Devletin ekonomi içindeki 

ağırlığı temel olarak, gelişmiş ülkelerde sosyal dengeyi sağlamak diğer ülkelerde de 

millî kalkınmayı sağlamak gibi hedeflere yönelmiştir. Ekonomi politiği büyük ölçüde 

uluslar arası sermaye tarafından belirlenen ulusal-devletler, 20. yüzyılın sonlarında 

ekonomik büyüme hedeflerini gerçekleştirmede başarısız oldular, vatandaşların 

taleplerini karşılayamadılar; vatandaşlarının belli bir geleceği garanti etmelerini ve 

geleceğe umutla bakmalarını sağlayamadılar. Bu durum 1973 ekonomik kriziyle 

başlayan, devletlerin aşırı borç yükü altında uzun vadeli yatırımlara ve sosyal politika 

uygulamalarına harcayacak paralarının kalmamasıyla yakından ilişkilidir. Devletin mal 

ve hizmetlerin üretim ve dağıtımından geri çekilmesi, devletin ekonomi içindeki yerini 

ortadan kaldırmayıp bunu farklılaştırmaktadır. Devletler ekonomik alanın düzenleyici 

gücü olarak hala önemini korumaktadırlar. Özelleştirilmiş sanayilerin yasal olarak 

düzenlenmesi, endüstriyel ilişkilerde hakemlik konumu, birikimin yeniden bölüşümü 

devletlerin tekelinde kalmıştır. Kapitalizmin sınırları aşmasından bütün devletler aynı 

ölçüde etkilenmemekte ve aynı tepkiyi vermemektedirler. Her bir devlet farklı 

seviyelerde ve farklı yollardan küreselleşmeyle karşı karşıya gelmektedir. Bazı 

ülkelerin, millî piyasalarının sınırlarını ve farklılıklarını korumak, onarmak ve yeniden 

yapılandırmak için büyük çabalar harcadığı bir dönemde, ”ulusal ekonomi” fikrinin 

aşıldığını söylemek pek inandırıcı görünmemektedir (Özyurt, 2005: 68-69). 

Değerlerin Küreselleşmesi: Siyasal alandaki küreselleşmenin önemli 

olgularından biri, evrensel değerlerin yaygınlaşmasıdır. Hukuk ve insan hakları 

alanlarında evrensel nitelikli gelişmelerle birlikte, ulus-devletlerin vatandaşlarına 

istedikleri gibi davranma geleneği sona ermiştir. Vatandaşların hakları ve ödevlerinin 

genel çerçevesi günümüzde uluslararası hukuk tarafından oluşturulmaktadır.  

Uluslar arası hukuk çerçevesine uymak istemeyen ulus-devletlere 2. Dünya 

savaşının bitiminden itibaren uluslar arası yaptırımlar uygulanmaya başlanmış, devletler 

uluslar arası alanda yargılanır duruma gelmiştir. İnsan hakları bir devletin diğerlerinin iç 

işlerine karışmasına da imkân vermekte ve bazen de bunu görev haline getirmektedir. 

Bugün hemen hemen tüm Avrupa devletleri Avrupa Komisyonunun bu kararını 

benimsemiş durumdadır. İnsan haklarına aykırı olduğu tespit edilen yasalar Avrupa 

Komisyonu’nun müdahalesiyle değiştirilmektedir. Bu durum ulus-devletlerin yasama ve 



37 
 

yargılama egemenliğinin, uluslar arası hukuk ve insan hakları tarafından 

sınırlandırıldığını gösterir (Özyurt, 2005: 71). 

Uluslar arası ve Uluslar üstü Siyasî Organizasyonlar: Ekonomik küreselleşmede 

olduğu gibi, siyasal küreselleşme olgusunda da uluslar üstü ve uluslar arası 

organizasyonların önemli bir rolü vardır. Bu kurumlar siyasal küreselleşmenin hem 

ürünleri hem de araçları, yapıcılarıdır. Küresel siyasî kurumların gelişimiyle birlikte, 

devlet sorumluluğundaki savunma, iletişim, ekonomi yönetimi gibi, birçok geleneksel 

alan uluslar arası veya yönetimler arası iş birliğine göre düzenlenmek zorunda 

kalmaktadır. Siyasal küreselleşmenin kurumsal boyutta önemli adımları 1. ve 2. Dünya 

Savaşları sonrasında atılmış; bu iki savaşın ardından dünya barışını korumak amacıyla 

uluslar arası kurumlar olan Milletler Cemiyeti ve Birleşmiş Milletler kurulmuştur 

(Özyurt, 2005: 72). 

Ulusal siyasî kurumlar ve vatanın sınırları içinde siyaset yapmaya odaklanan 

“egemen devlet anlayışı” ile uluslar arası düzeydeki kurumların ulus-devletleri bağlayıcı 

kararlar alma pratiği arasında önemli gerilimler ortaya çıkmaktadır. Uluslararası karar 

alma mekanizmalarının gelişmesiyle birlikte, bağımsız bir biçimde millî politikaların 

belirlenmesi hayal olmaya başlamıştır. Egemenlik kaybı, doğrudan ulus devletlerin 

gücünün zayıflaması sonucunu doğurmayabilir. Küreselleşme sürecinde ulus-devletler, 

egemenliklerinin bir kısmını uluslar arası kurumlara devrederek, devletler sistemi 

içindeki etkinliklerini arttırma yoluna giderler (Özyurt, 2005: 73). 

Dünya Sistemi ve Yeni Dünya Düzeni: Küreselleşme çalışmalarının 1990’lı 

yıllarda artmasıyla birlikte, küreselleşme söylemi ile Doğu Bloğu’nun çöküşüyle ortaya 

çıkan “yeni dünya düzeni” söylemi arasında bir ilişki aranmaya başlandı. Küreselleşme 

sürecindeki değişimleri, sadece hegemonik güçlerin veya güç bloklarının çıkar ilişkileri 

ile açıklamaya çalışanların yelpazesi tüm dünyada aşırı sağdan aşırı sola kadar uzandı. 

Bunlar ulusun kültürel, ekonomik ve askeri açıdan kendi kendine yeterliliği ilkesi 

tarafından kuvvetlendirilen, klasik millî egemenlik anlayışına yeniden canlılık 

kazandırmanın arayışı içine girmişlerdir. Bu haliyle de günümüz koşullarında 

devletlerin karşılıklı bağımlılığının kaçınılmaz olduğunu kabul etmemektedirler. Doğu 

Bloğu’nun yıkılışından sonraki on iki yıllık sürede dünya ekonomik alanda Japonya, 

ABD ve Avrupa merkezli birçok kutupluluğa; siyasî ve askeri alanda ise, bir 

düzensizliğe doğru yol almaktadır. Bu nedenle de, 1989 sonrası durumun 

açıklanmasında “yeni dünya düzeni” dünyanın tanımlanabilir bir sisteme kavuşmuş 



38 
 

olduğunu ifade etmektedir. Hâlbuki iki kutuplu bir dünyanın sonunun geldiği açık 

olmasına rağmen, bunun yerini neyin alacağı henüz belli değildir. Devletlerin 

birbirleriyle ilişkileri yeniden biçimlenmektedir ve bu durumun yakın gelecekte nasıl 

sonuçlanacağı tam olarak belirginleşmemiştir (Özyurt, 2005: 76). 

Küresel Hareketler ve Uluslar arası Hükümet Dışı Organizasyonlar: Tek bir 

mekân olarak dünya bilincinin billurlaşması ve küresel sorunların ortaya çıkmasıyla 

birlikte, sosyal hareketlerin alanları da ulus-devletlerin sınırlarını aşarak küresel düzeye 

ulaşır. Küresel açlık ve küresel ısınma gibi sorunların varlığı, sosyal sorunlara millî 

düzeyde çözüm arayışlarını yetersiz hale getirmiştir. Küresel sosyal hareketlerin 

temelinde küresel sorunlar karşısında duyulan bireysel sorumluluk duygusu yatar. 

Sosyal hareketlilik düşüncesi, her toplumsal yapılanmanın merkezinde bir temel 

çatışmanın olduğunu kanıtlamaya çalışır. Küresel sosyal hareketler, çalışmalarıyla 

kitleleri, belirli sorunlar hakkında bilgilendirmeyi ve duyarlı hale getirmeyi, lobicilik 

faaliyetleriyle ülkelerin zararlı sonuçlar veren politikalarında değişikliğe gidilmesini, 

BM gibi küresel denetim kurumlarının gündemlerinin insanlığın ortak çıkarlarını 

gözetecek bir biçimde belirlenmesini amaçlamaktadırlar. Son yıllarda küresel 

politikaların belirlenme sürecinden dışlanan ve diyalog umutlarını kaybeden küresel 

sosyal hareketlerin, ”küreselleşme karşıtı” ve “modernlik karşıtı” bir eğilim içine girdiği 

gözlemlenmektedir. Küreselleşme karşıtı hareketlerin tepkilerinin, gerçekte 

küreselleşmenin kendisine değil de Falk’ın ifadesiyle “yıkıcı küreselleşmeye” karşı 

olduğu bilinmektedir. Küresel sorunlar modernliğin küreselleştirici etkisinin bir sonucu 

olarak ortaya çıkmaktadır. Modernleşmeden geri dönüş mümkün olmadığı için yeni 

sorunların çözümü de modernlik içinde aranmalıdır ve orada bulunacaktır (Özyurt, 

2005: 78-79).   

  1. 3. Küreselleşme Teorileri 
Günümüze kadar küreselleşme üzerine pek çok çalışma yapılmış olmasına 

rağmen, bu çalışmalar genellikle tarihsel ve kuramsal bir perspektiften yoksun 

bulunmaktadır. Bu nedenle de küreselleşmenin dinamiklerinin ve sonuçlarının 

çözümlenmesinde yüzeysel bilgiler vermenin ötesinde sonradan yapılacak çalışmalara 

ışık tutmamaktadırlar. Küreselleşme kavram olarak dünyanın sıkışması ve tek bir yer 

olarak algılama bilincinin artışı olarak tanımlanmaktadır. Ancak küreselleşme 

tartışmalarının temel odağı günümüz göndermeleridir.  



39 
 

Waters da benzer bir saptama yaparak üçüncü bin yılda toplumsal değişmeyi 

açıklayacak anahtar kavram olarak küreselleşmenin öne çıkacağını belirtmektedir. Ne 

var ki  küreselleşmenin ulaşılacak hedef olarak görülmesi ve dünyanın tek bir yer haline 

geleceğinin kabul edilmesi, teknolojik  aklın kendiliğinden hiçbir ön kabul olmaksızın 

amacına ulaşacağını varsaymaktan öte gitmeyecektir (Aslanoğlu, 2000: 128). 

   Küreselleşmenin hedef olarak görülüp teolojik yorumlanması, mevcut 

statükonun yeniden üretilmesi ve farklı amaçsallıkların ihmal edilmesi anlamına 

gelecektir.  

1. 3. 1. Giddens’ın Küreselleşme Teorisi 
Giddens, modernliğin sonucu olarak değerlendirdiği küreselleşmeyi, uzak 

yerleşimlerin birbiri ile ilişkilendirdiği yerel oluşumların millerce ötedeki olaylarla 

biçimlendirildiği dünya çapındaki toplumsal ilişkilerin yoğunlaşması olarak 

tanımlamaktadır. Giddens’a göre geleneksel sosyoloji yaklaşımları ile modernliğin 

mekanizmalarını açıklamak mümkün değildir (Giddens, 1996: 62). İletişim ve teknoloji 

alanında yaşanan gelişmeler küreselleşmenin karmaşık ve çok boyutlu bir olgu 

olduğunu göstermektedir. 

Giddens’a göre küreselleşme, tek bir süreç değildir. Karmaşık süreçlerin bir 

araya geldiği bir olgular kümesidir. Üstelik çelişkili ya da birbirine zıt etkenlerin 

devreye girdiği bir süreçtir. Çoğu insanın gözünde, küreselleşme basitçe gücün ya da 

etkinin yerel toplulukların “elinden alınıp” küresel arenaya aktarılmasından ibarettir 

(Giddens, 2000: 25). 

Giddens’a göre içinde yaşadığımız dönem, geç modernlik koşulları ile 

tanımlanmaktadır. Geç modernliği açıklayan mekanizmalar ise aynı zamanda 

küreselleşme mekanizmalarını oluşturmaktadır. Geleneksel toplumlardan modern 

topluma geçişi açıklayan mekanizmalar günümüzdeki toplumsal analizler için de 

geçerliliğe sahiptir. Yerel oluşumlar, millerce uzaklıktaki olaylarla şekillenmektedir. Bu 

ilişki aynı zamanda diyalektik özellikler göstermektedir. Yerel olaylar kendisini 

şekillendiren küresel süreçlerden farklı şekilde gelişebilirler (Aslanoğlu: 2000: 131). 

Günümüzdeki toplumsal değişmeyi yansıtan küreselleşme süreci dünya yüzeyinde etkili 

olan sosyal ilişkilerin yoğunlaşmasıyla bağlantılı olarak değerlendirilmektedir.  

Giddens’a göre yerelliği belirleyen küresel koşulların etkisidir. Toplum ve 

bireyin küreselleşme sürecinde yoğun etkileşimde bulunduğu bu çerçevede Giddens, 

modernliğin düşünümselliği içinde bireysel kimliğin inşa edilebilir bir proje olduğunu 



40 
 

belirtmektedir. Modernitenin düşünümsel özelliği birey-toplum ilişkisinde, bireysel 

kimliğin oluşum sürecine nüfuz etmektedir. Bireysel kimliğin oluşumunu irdeleyen 

Giddens, gerek kamusal gerek mahrem alanlardaki ilişkileri sorgulamaktadır. 

Giddens’ın bireysel kimliğin inşası sürecindeki bir diğer önemli nokta ise, kadının öteki 

konumundan çıkartılarak özneller arası iletişim içine alınmasıdır (Aslanoğlu, 2000: 

134). Giddens, modernliğin sonucu olarak gördüğü küreselleşmeyi köken olarak Batı ile 

ilişkilendirmektedir. Ne var ki modernlik, küreselleştirici eğilimler açısından Batılı 

değildir. Modernlik küreselleştiricidir.  

Giddens’ın küreselleşme sorununa değindiği ilk çalışma 1981’de yayınlanan 

“Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi” adlı eseridir. Giddens, bu çalışmada 

“kapitalist dünya ekonomisi” nin işleyişi ve ulus-devletlerin dünya ölçeğinde bir olgu 

haline gelişini değerlendirir ve her iki olgunun da herhangi bir evrimci ilerlemenin 

değil, hegemonik sürecin ürünü olduğunu belirtir. Giddens, modernliğin yapısal olarak 

küreselleştirici olduğunu ve modernlik kapsamına giren hiç kimsenin modernliğin 

sonuçlarından ve bunlardan biri olan küreselleşmeden kaçamayacağını düşünür. 

Modernliğin küreselleştirici etkisi, kurumlarının doğasında bulunan,  “zaman-uzam 

uzaklaşması” , “toplumsal sistemlerin yerinden çıkarılması” ve “düşünümsel olarak 

düzenleme” ve “yeniden düzenleme” den oluşan üç temel karakteristikten kaynaklanır.  

Zaman-uzam uzaklaşması, modernlikle birlikte, takvim ve saat gibi zaman 

ölçme tekniklerinin yerel bağlardan koparak evrensel bir biçimde kabul görmesi sonucu 

meydana gelen zaman ve uzamı algılamadaki değişiklikleri ifade eder. Toplumsal 

sistemlerin yerinden çıkarılması, toplumsal ilişkilerin yerel etkileşim bağlamlarından 

kaldırılmasını ve zaman ve uzamın sonsuzluğunda yeniden yapılandırılmasını ifade 

eder. Düşünümsel olarak düzenleme ve yeniden düzenleme, gelenekten bir kopuşu ve 

karşıtlığı ifade eder. Modern toplumsal yaşamın düşünümselliği, toplumsal 

uygulamaların, yeni bilgiler ışığında sürekli gözden geçirilerek yeniden 

biçimlendirilmesi ve böylece özelliklerinin yapıcı olarak değiştirilmesi gerçeğinden 

oluşur. Modern olanı belirleyen şey; yeninin yeni olma özelliğinden dolayı 

benimsenmesi değil, büyük çapta bir düşünümsellik beklentisidir. Düşünümsellik 

üzerine kurulmuş olan modernlik dünyasında, bilginin sürekli olarak kendini 

yenileyeceği ve bu nedenle de hiçbir bilginin kesinliği olmadığı ve hiçbir olgunun da 

katı bir örnek olamayacağı kabul edilmelidir. Bu süreçlerden en önemlisi zaman-uzam 



41 
 

uzaklaşmasıdır. Küreselleşme, zaman-uzam uzaklaşmasıyla ortaya çıkan toplumsal 

ilişkilerin esneme ve genişleme süreci olarak sunulur.  

Giddens’a göre küreselleşmenin temel olarak dört boyutu bulunmaktadır. 

Bunlar; ”ulus-devlet sistemi”, ”kapitalist dünya ekonomisi”, ”askeri dünya düzeni” ve 

“uluslar arası iş bölümü” dür. Bu boyutlar çeşitli biçimlerde birbiriyle bağlantılıdır 

(Özyurt, 2005: 32-34). 

Kapitalist dünya ekonomisinin ana güç merkezleri, kapitalist devletlerdir. 

Bunlarda kapitalist ekonomik girişimcilik asıl üretim biçimidir. Söz konusu devletin iç 

ve uluslar arası ekonomik siyasaları, ekonomik etkinliğin birçok biçimlerde 

düzenlenmesini içerir ama kurumsal örgütlenmeleri ekonominin siyasetten ayrılmasını 

sürdürür. Kapitalist dünya ekonomisi sistemleri içinde devletlerin bu konumu, belli bir 

devleti merkez alan, ama aynı zamanda da birçok devletle faaliyet gösteren, ticari 

şirketlerin küresel etkinlikleri için geniş bir alan sağlar.  

Ulus-devlet sistemi; modernliğin düşünümselliğine büyük katkılarda bulunduğu 

için, dünya ölçeğinde yayılma göstermiştir. Modern dönemde, cephelerin yerini ülkeler 

tarafından karşılıklı olarak kabul edilen sınırların alması ve buna bağlı olarak da uluslar 

arası ilişkiler kavramının ve uluslar arası kurumların ortaya çıkışı küreselleşmenin 

önemli boyutlarındandır.  

Askeri gücün küreselleşmesi ile, savaşın endüstrileşmesi, silah ve askeri 

örgütlenme tekniklerinin dünyanın bazı bölgelerinden öbürlerine akışı, devletlerin 

birbiriyle kurdukları ittifaklar ve bloklaşmalar, savaşların birden çok cephede ve ikiden 

fazla ülke arasında, doğrudan sivil halkları da etkileyecek biçimde değişime uğraması 

ifade edilmektedir. Giddens, küreselleşme yerelleşme ilişkisine de değinmiştir. 

Küreselleşme parçalanmayı ve yerelleşmeyi beraberinde getirir. Küreselleşme ile 

yerelleşme arasındaki ilişki, diyalektik bir ilişki olarak görülmektedir. Yerelleşme, 

toplumsal bağlantıların zaman ve uzam üzerinde yanlamasına genişlemenin bir parçası 

olduğu için küreselleşmenin de bir parçasıdır (Özyurt, 2005: 35-36). 

 

 

 

 

 



42 
 

1. 3. 2. Robertson’un Küreselleşme Teorisi 
 

Robertson küreselleşmeyi, “dünyanın küçülmesi ve dünya bilincinin güçlenmesi 

süreçleri” olarak tanımlar. Birinci süreç nesneldir, zamanı kat etme hızının giderek 

artışını ve karşılıklı bağımlılığın yükselişini vurgular. İkinci süreç ise, öznel ve 

kültüreldir. “Tek bir dünyanın farkında olmakla” ve “hayali cemaat olarak dünya” ile 

ilişkilidir. Robertson, Giddens’dan farklı olarak küreselleşmeyi modernliğin sonucu 

olarak görmez. Bunun aksine küreselleşme, modernliğin yayılmasına katkıda 

bulunmuştur. Küreselleşmenin günümüzde biçimlenişinde modernliğin etkilerini kabul 

etmekle birlikte, küreselleşme süreci, dünya dinlerinin ve metafizik düşüncelerin ortaya 

çıkışı kadar geriye götürülür. Avrupa’da ise küreselleşme düşüncesi feodalizmin 

çöküşünden sonra ortaya çıkmış ve günümüzde yaşanan oldukça yüksek küresel 

yoğunluğa kadar beş evreden geçmiştir (Robertson, 1999: 21-22). 

Robertson’a göre hali hazırdaki yaşanan oldukça yüksek küresel yoğunluk ve 

karmaşıklık durumunun maddi-tarihsel gelişimi aşağıdaki  evrelerden oluşmaktadır: 

(Robertson, 1999: 99-101) 

Oluşum evresi: Avrupa’da 15. yüzyılın başlarından 18. yüzyılın ortalarına kadar 

süren bu evrenin belirgin özellikleri şunlardır.  Ulus toplulukların yavaş yavaş ortaya 

çıkışı ve orta çağın ulus-ötesi sisteminin çöküşü, birey anlayışlarının ve insanlığa ilişkin 

düşüncelerin öne çıkışı, güneş merkezli dünya kuramı ve modern coğrafyanın 

başlaması. 

 Başlangıç evresi: 18. yüzyılın ortalarından 1870’lere kadar süren bu evrenin en 

belirgin özellikleri şunlardır: Türdeş üniter devlet fikrine doğru kesin yöneliş, resmi 

uluslar arası ilişkiler anlayışının yayılmasına paralel olarak yurttaş bireyliğin 

standartlaşması ve çok daha somut insanlık anlayışının belirginleşmesi, ulusçuluk-

uluslar arasıcılık meselesinin temalaştırılması.  

Yükseliş evresi: 1870’lerden 1920’lerin ortalarına kadar sürmüştür. Belirgin 

özellikleri şunlardır: Kabul edilebilir bir ulus-toplum anlayışının giderek küreselleşmesi, 

millî ve kişisel kimliklere ilişkin düşüncelerin temalaştırılması, küresel iletişim 

biçimlerinin çeşitliliğinde ve hızındaki artış, Hıristiyan birliği hareketinin yükselişi, 1. 

Dünya Savaşı ve Milletler Cemiyeti.  



43 
 

Hegemonya için mücadele evresi: 1920’lerin başlarından 1960’ların sonuna 

kadar sürer. Belirgin özellikleri şunlardır: 2. Dünya Savaşı, Birleşmiş Milletlerin 

kurulması, üçüncü dünyanın biçimlenmesi.  

Belirsizlik evresi: 1960’ların sonlarında başlar ve 1990’ların başlarında kriz 

belirtileri gösterir. Belirgin özellikleri; küresel bilincin artması, üçüncü dünyanın 

küresel sisteme dâhil edilmesi, aya ayak basılması, soğuk savaşın sona ermesi, nükleer 

silahların yaygınlaşması, küresel kurumların ve hareketlerin sayısındaki artış, 

toplumların çok kültürlülük ve çok etniklik sorunlarıyla daha fazla karşı karşıya 

kalması, küresel medya sistemiyle insan hakları, dünya sivil toplumu ve dünya 

vatandaşlığına ilgi.  

Robertson, dünyanın tek bir alan haline gelmesinin karşı konulamaz olduğunu, 

fakat bunun sosyal bütünleşme anlamında küresel bir birlik olarak algılanmaması 

gerektiği yönünde uyarılarda bulunur. Robertson’a göre, küreselleşmenin en önemli 

sonuçlarından biri toplumsal anlatıların göreceleşmesidir. Küreselleşme dünyanın 

küçülmesine yol açar; fakat bu küçülen mekânda tek bir anlatı hâkimiyeti kuramaz. 

Uygarlıklar, toplumlar ve toplumsal anlatılar arasındaki çatışmalar küreselleşmeyle 

birlikte şiddetlenir.  

Küreselleşme süreci ulus-devletlerin varlığını ortadan kaldırmaz ama onların 

bütünleşme yapılarını etkiler. Eskiden kültürel bütünlüğü hedefleyen toplumlar, artık 

dünyanın çeşitli bölgelerinde çok kültürlü toplum biçiminde yüzünü yeniler.  

Robertson’a göre, küreselleşmeyi belirleyen asıl unsur ekonomi değil, kültürdür. 

Küresel kültürün bir boyutu, küresel ölçekte değerlerin ve davranış kalıplarının 

yayılması; bir diğer boyutu ise, millî ve yerel kültürlerin küresel ölçekte üretilerek 

yeniden canlılık kazanmasıdır. Bu iki süreci vurgulamak için kü-yerelleşme kavramı 

devreye sokulur (Özyurt, 2005: 40-41). Robertson’un kü-yerelleşme tanımı; 

küreselleşme süreçlerine ve heterojeniteye önem vermektedir. Bu ise yerellikler 

arasındaki etkileşime bakmayı gerektirmektedir. Yerellikler, küresel süreçlerde inşa 

edilmektedir. Robertson’a göre yerel olan küresel olana karşı direnen şeklinde 

değerlendirilmemelidir. Yerelleşme, küreselleşmenin bir yüzüdür. Robertson yerellikleri 

küresel süreçlere karşı direnen alanlar olarak algılayan görüşe, küreselleşmenin 

modernitenin direk sonucu olduğu fikriyle ulaştığımızı belirtir. Robertson’un kü-

yerelleşme tanımıyla vurguladığı gibi, küreselleşme süreci, küresel olan ile yerel olanın 

ya da daha genel bir ifadeyle evrensel ile tikelin iç içe geçmelerinin sonucudur. 



44 
 

Küreselleşme, bu çerçevede dünyanın bir bütün olarak sıkışması ve yerellikleri birbirine 

bağlaması ile gerçekleşmektedir. Bu aynı zamanda, içinde yerelliğin keşfini 

taşımaktadır. Yerelliği keşfetme küresel süreçler aracılığı ile gerçekleşir (Aslanoğlu, 

2000: 140).  

Robertson, küresel süreçlerin birbiri ile etkileşiminde medyanın rolünü 

vurgulamaktadır. Yaşanan medyalaşma süreci, kitle iletişim kurumlarının hızlı 

büyümesi ve iletişim ağları aracılığı ile “mal” haline gelmiş simgelerin giderek 

genişleyen alıcılara ulaşmasıdır. Uluslararası iletişim alanında küresel ile yerelin 

etkileşimi yoğunlaşmaktadır. Bunun sonucunda yeni parçalanmalarla “yerellikler” 

oluşmaktadır. Çeşitli kültürlerin birbirleriyle karşılaştıkları alan medyadır. Yerelliklerin 

tanımlanması, standartlaşması ve birbirine karşıt olan uç noktalarının törpülenmesi 

medya aracılığıyla yapılmaktadır (Aslanoğlu, 2000: 141). 

   

 1. 3. 3. Wallerstein’in Küreselleşme Teorisi 
Wallerstein ise küreselleşme olarak adlandırılan durumu "modern dünya sistemi" 

ve "kapitalist dünya-ekonomi"  olarak kabul etmektedir. Küresel düzeydeki ilişkileri, 

ekonomik fayda arayışıyla açıklamaktadır. Bu nedenle, ”modern dünya sistemi” bir 

kapitalist dünya ekonomisidir. Kapitalizmin başarısı, merkez ülkeler ve güçler ile çevre 

ülkeler ve güçler arasındaki bir iş bölümünün yaratılmasına ve sürdürülmesine bağlıdır. 

Wallerstein dünya ölçeğinde gerçekleşmekte olan zenginlik ve sömürü ilişkisine de 

açıklık kazandırmıştır. Wallerstein, Batı’nın 16. yüzyıldan beri Batılı olmayan çevreyi 

sömürerek çok daha büyük bir üstünlük elde ettiği düşüncesindedir. Toplumsal 

değişmeyi, ulus-devletlerde yaşanan olaylar değil; bir bütün olarak dünya sistemindeki 

değişmeler belirler. Tek bir dünya sistemi gerçeklik olarak sunulur. Kapitalist dünya 

sisteminin bir çok farklı parçası vardır ve bu parçalar işlevsel olarak sistemle ilintilidir. 

Dünya sistemi her parçanın kaderi üzerinde nihai belirleyicidir (Wallerstein, 1996: 48). 

Wallerstein’ın dünya sistemi kuramı, günümüzdeki ekonomik ve siyasî ilişkileri 

açıklamaya yöneliktir. Kültürel durum ise, bu iki alana bağlı olarak açıklanır. Dünya 

ekonomik açıdan bir bütün ve siyasal olarak da teklik haline gelmişken kültürel olarak 

bir parçalanmışlığı sergiler (Özyurt, 2005: 43). 

 



45 
 

1. 3. 4. Waters’ın Küreselleşme Teorisi 
Malcom Waters küreselleşmeyi, ”toplumsal ve kültürel düzenlemeler üzerindeki 

coğrafya ile ilgili sınırların ortadan kalkması süreci ve insanların da bu sürecin farkında 

olmaları” şeklinde tanımlamaktadır (Bolay, 2002: 57). Waters’a göre küreselleşme 

Avrupa kültürünün göç, sömürgecilik ve kültürel taklitler yoluyla dünya geneline 

yayılmasının bir sonucudur. Waters için küreselleşme, semboller düzeyinde 

gerçekleşecek bir olgudur. Diğer bir deyişle, ulaşılacak olan kültürel küreselleşmedir. 

Dünyanın küçülmesi ve küreselliği bir bütün olarak algılama bilincinin yükselmesi 

kültürel küreselliğin ortamını oluşturmaktadır.  

Küreselleşme; ekonomik, siyasî ve kültürel olmak üzere hayatın üç alanında 

etkili olmaktadır. Ekonomik alan, mal ve hizmetlerin üretim, dağıtım ve tüketimini 

içermektedir. Siyaset alanında, gücün yoğunlaşması ve savunma ile ilgili örgütlenmeler, 

bunların kurumlaşmış olarak otorite ve diplomasiye yansıması yer almaktadır. Kültürel 

alan ise, olaylar, etkiler, anlamlar, inançlar ve değerleri temsil eden sembollerin 

üretimini kapsamaktadır (Aslanoğlu, 2000: 142). Ekonomi ve siyaset alanlarında 

küreselleşmenin gerçekleşmesi kültürel düzlemde etkili olmalarına ve aralarındaki 

etkileşimin sembolik olmasına bağlıdır.  

Waters’ın küreselleşme sürecine yakından bakıldığında kültürel düzenlemelerin 

ekonomik ve politik düzenlemelere göreli olarak daha fazla etkili olduğu noktalarda 

küreselleşmenin olumsal olduğu görülür. Waters, küreselleşmenin itici gücü olarak 

günümüzde en çok tartışılan konulardan biri olan kapitalizmin ve ulus devletin krizini 

görmektedir. Kapitalizmin krizi, mekânı (ulus devletin mekânı) yeniden yapılandırarak 

aşması ile küreselleşme sağlanacaktır. Bu bir başka açıdan Fukuyama’nın tarihin sonu 

görüşüne ulaşmaktır. Çünkü; burada önce Avrupa’da sonra Amerika merkezli yayılarak 

dünyayı saran Batılı değerlerin egemenliğinden söz edilmektedir (Aslanoğlu, 2000: 

145). 

1. 3. 5. Bauman’ın Küreselleşme Teorisi 
Bauman’a göre küreselleşmede ifadesini bulan şey, “şeylerin kontrolden 

çıkması” ile ilgili yeni ve rahatsız edici histir. Bauman’ın, ilgisi küreselleşmenin 

sonuçlarına yöneliktir. Bu sonuçlarla ilgili en önemli tespiti, küreselleşmenin hayatın 

tüm alanlarında doğurmuş olduğu belirsizliktir. Belirsizliği doğuran mekanizmalar 

küresel olduğundan, mevcut siyasî kurumlar ve devletler bir çözüm sunmada yetersiz 

kalır. Küresel belirsizlik bir kader olarak algılandığı için küreselleşmenin gizemli 



46 
 

baskılarına karşı koyabilme fikri, bu baskılara maruz kalan bireylerin çoğuna hayal gibi 

görünür. Küreselleşme, şeylerin elinizden kaçıp gittiği hissi vermektedir. Küreselleşme 

fikrinden çıkan derin anlam; dünya meselelerinin belirsiz, kuralsız ve kendi başına 

buyruk doğasıdır. Bu haliyle küreselleşme, birçoklarının iddia ettiği gibi “Yeni Dünya 

Düzeni” değil, “Yeni Dünya Düzensizliği”dir. Artık ne devletlerin ne de toplulukların 

ne de bireylerin geleceği ile ilgili ön görüde bulunmak imkânsızlaşmıştır (Bauman, 

2006: 69). Bauman’a göre küresel belirsizliğin ortaya çıkmasının en önemli nedeni, 

devletlerin yasama, yürütme egemenliğinin yanı sıra ekonomi, kültür ve askeri 

egemenliklerini sürdürme ve toplumsal düzen kurma yeteneklerinin azalmasıdır. 

Bauman, birbiriyle çelişir gibi görünen küreselleşme ile yerelleşme arasında yakın 

ilişkiyi vurguladığı için, Robertson’un kü-yerelleşme terimini kullanışlı bulur. 

Küreselleşme başka şeylerin yanı sıra, iktidarın siyasetten tedricen ayrılması anlamına 

da gelir. Güç ve iktidar odakları küreselleşmiş, siyaset ise yerel mekânlarda ikamete 

mecbur kılınmıştır.  Siyasetin evi fiziksel, coğrafi mekân olarak kalırken, sermaye ve 

enformasyon fiziksel mekânın iptal ya da nötralize edildiği siber mekânda ikamet 

etmektedir. Bir iktidar aracı olarak sermayenin mekândışılaşması yerelliği 

değersizleştirmiştir (Özyurt, 2005: 47). 

Kü-yerelleşmeyi, güç ve iktidarın küreselleşmesi, siyasetin yerel kalması veya 

siyasal kabileleşme ve ekonomik küreselleşme olarak tanımlayan Bauman’a göre, 

toplulukçuluk ve kimlik arayışları homojen ve homojenleştirici küresel baskıların 

etkisini azaltmaya değil, artırmaya yarar. Bauman, küreselleşme yerelleşme 

diyalektiğine tabakalaşma açısından da yaklaşır. Bazılarının küreselleşmesi zorunlu 

olarak diğerlerinin yerelliğe hapsedilmesini gerektirmektedir. Sermayenin, malların ve 

enformasyonun küresel hareket özgürlüğü insanlara tanınmamakta, insanlar yerelliğe 

mahkûm edilmektedir. Küreselleşmiş bir dünyada yerel kalmak ise, toplumsal sefaletin 

ve geriliğin bir göstergesidir. Bauman, yeni dünya düzensizliği karşısında, siyasetin 

geleneksel kurumlarının ve ulus-devlet anlayışının yeniden güçlendirilerek etkin 

duruma getirilebilmesini mümkün bulmaz. Günümüzde egemen olan dışa kapalılık 

ruhu, küreselleşmenin doğurduğu sorunlara, ancak yerel, sınırlı, dışlayıcı ve geçici 

çözümler sunabilmektedir. O halde yapılması gereken, varlığını gösteren çok az belirti 

olmasına rağmen “yeni bir enternasyonalizm”in olanaklarının aranmasıdır (Özyurt, 

2005: 48-49). 

 



47 
 

 1. 4. Küreselleşmeye Dair Yaklaşımlar 
Dünyayı çok fazla etkileyen bir süreci nitelendiren  “küreselleşme”ye karşı farklı 

tavırlar alınmıştır. Küreselleşme, iktisadi ve teknolojik güçlerin paylaşılan sosyal alan 

olarak dünyanın hızla şekillendirildiği ve dünyanın bir bölgesindeki gelişmelerin 

kürenin diğer tarafındaki bireylerin veya toplulukların yaşama şansları için büyük ve 

derin sonuçlar yaratacağı görüşünü yansıtmaktadır.  

Küreselleşme, başlangıçta çağdaş toplumsal yaşamın tüm yönlerinde, kültürden 

suçlara, finanstan ruhaniye, dünya çapında bağımlılığın hızlanması, derinleşmesi ve 

genişlemesi olarak düşünülebilir. Hindistan’daki bilgisayar programcılarının Amerika 

ve Avrupa’daki işverenlerine reel zamanda hizmetler sunması, Burma’daki haşhaş 

ekimi ile Berlin’deki uyuşturucu kullanımı arasında bağlantı kurabilmesi çağdaş 

küreselleşmenin dünyanın bir bölgesindeki toplulukları başka bir kıtadaki gelişmelerle 

bağlayabildiğinin bir göstergesidir. Ancak, küresel karşılıklı bağımlılığın algılanan veya 

gerçek yoğunluğunun genel kabul edilişinin ötesinde, küreselleşmenin en iyi nasıl 

kavramlaştırılması gerektiği, kişinin nedensel dinamiklerini nasıl düşünmesi gerektiği 

ve kişinin, eğer varsa, yapısal sonuçları nasıl karakterize etmesi konularında ciddi görüş 

ayrılıkları vardır. Bu meseleler hakkındaki hararetli tartışma aşırı küreselleşmeciler, 

şüpheciler ve dönüşümcüler diyeceğimiz üç geniş düşünce okulunu ayırt etmeyi 

mümkün kılmıştır (Goldblatt ve diğerleri, 2006: 163). 

1. 4. 1. Aşırı Küreselleşmeci Tezler 
Aşırı küreselleşmeciler radikaller olarak da anılmaktadır. Bunlara göre endüstri 

uygarlığının bir ürünü olan millî devlet, küreselleşme sürecine paralel olarak önemini 

yitirmiştir. Artık küresel piyasa, politikanın yerini almaktadır. Çünkü piyasa 

mekanizması hükümetlerden daha iyi çalışmaktadır. Küresel piyasanın gelişimi, toplum 

içinde daha yüksek rasyonaliteye işaret etmektedir. Günümüzde politikacılarla daha az 

ilgileniyoruz; çünkü hayatımızdaki önemlerini ve etkilerini kaybetmişlerdir. Politikalar 

yerel ya da millî ölçekte hala etkili olsalar bile küresel ekonominin hareketlerini 

etkileyebilecek güce sahip değillerdir. Bu anlamda dünya ekonomilerinin çoğunda, 

vatandaşların politikayla daha az ilgilenmeleri ya da politikacıların vatandaşlar üzerinde 

daha çok hayal kırıklığı yaratıyor olmaları, küreselleşme sürecinin bir sonucudur 

(Bozkurt, 2000: 19). 

Bir diğer ifadeyle aşırı küreselleşmecilere göre, piyasalar artık devletlerden daha 

güçlüdür. Devletlerin otoritesindeki bu gerileme ise, diğer kurumlar ile birlikte 



48 
 

birliklerin ve yerel-bölgesel otoritelerin artarak yaygınlaşması şeklinde görülebilir. Aşırı 

küreselleşmeciler, dünya toplumunun, geleneksel millî devletlerin yerini almakta 

olduğunu ve yeni toplumsal örgütlenme şekillerinin belirmeye başladığı 

düşüncesindedirler. Aşırı küreselleşmeciler, bu sürecin küresel ekonomide kaybedenler 

kadar kazananları da yarattığına inanıyorlar. Bir taraftan geleneksel merkez-çevre 

yapısının yerine geçen , ”yeni bir küresel iş bölümü” yükseliyor; öte yandan da Güney 

ve Kuzey arasındaki “artan bir anakronizmin” mevcudiyetine dikkat çekiliyor. Bu arka 

plana rağmen hükümetler, küreselleşmenin sosyal sonuçlarını idare etmek 

durumundadırlar.  

Küreselleşme, kazanan ve kaybeden arasındaki kutuplaşmayı, küresel ekonomik 

düzen içinde birbirine bağlayabilir. Aşırı küreselleşmeci bakış açısına göre, küresel 

ekonominin yükselişi, radikal yeni dünya düzeninin bir delili olarak yorumlanabilecek, 

küresel düzeyde kültürel karışım, küresel yayılma ve küresel yönetişim kurumlarının 

doğuşu, köklü bir biçimde yeni dünya düzeninin delilleri ve millî devletin ölümü olarak 

yorumlanmaktadır (Bozkurt, 2000: 20). Artık millî hükümetin sınırlarını kontrolde 

zorluk çekmeye başlamışlardır. Küresel ve bölgesel hükümetler daha büyük roller talep 

ederken, devletlerin otonomisi ve egemenliği de daha çok aşınmaktadır.  

Aşırı küreselleşmeciler için küreselleşme, geleneksel ulus-devletlerin doğal 

olmayan, hatta küresel ekonomide imkânsız işletme birimleri olmaya başladığı insanlık 

tarihinin yeni bir dönemini tarif eder. Bu tip küreselleşme bakışı genellikle bir iktisadi 

mantığı imtiyazlaştırır. Aşırı küreselleşmeciler ekonomik küreselleşmenin ekonomilerin 

üretim, ticaret ve finans ağlarının ulusları aşan kurumuyla ulusallıktan çıkışına neden 

olduğunu anlatmaktadırlar. Bu sınırları olmayan ekonomide ulusal devletler, küresel 

sermaye için iletim kayışından fazla olmayanlardır (Goldblatt ve diğerleri, 2006: 165). 

Aşırı küreselleşmeciler adına, küresel ekonominin yükselişi, küresel yönetim 

kurumlarının ortaya çıkışı ve küresel yayılma ve kültürlerin melezleşmesi radikal yeni 

dünya düzeninin delili olarak yorumlanmaktadır. Üstelik küresel ve bölgesel yönetim 

kurumları daha büyük rol aldıkça devletin hükümranlığı ve otonomluğu zayıflar 

(Goldblatt ve diğerleri, 2006: 168). 

Yine bu görüşe göre, küreselleşme tamamen gerçektir ve sonuçları istisnasız her 

yerde hissedilmektedir. Ulus devlet çağı artık sona ermiştir  (Giddens, 2000: 21). 

Kenichi Ohmae gibi aşırı küreselleşme yandaşları küresel ekonomi karşısında ulus 

devletin önemsiz aktörler haline geldiğini ve işlevini yitirdiğini ve aynı zamanda artık 



49 
 

bir hayal olduğu savındadırlar. Bunlara göre ulus devletleri yaşatmaya çalışmak boş bir 

çabadan başka bir şey değildir. Dünya artık tek bir devlet niteliği taşıyan 

küreselleşmeye karşı hızla mesafe kat etmektedir. Bunlara göre endüstri uygarlığının 

ürünü olan ulus devlet küreselleşme sürecine paralel olarak önemini yitirmiştir.  

Aşırı küreselleşmecilere göre;  (Ulagay, 2001: 71) 

-Tarihte ilk kez gerçekten küresel bir uygarlık kurulmaktadır.  

-Dünya tek pazara doğru gitmekte, ulusal ekonomilerin yerini uluslar arası 

üretim ağlarından oluşan küresel ekonomi almaktadır.  

-İletişimdeki patlama bütün kütürleri birbirine yaklaştırmakta ve melez bir 

küresel kültürün oluşuma zemin hazırlamaktadır.  

-Küreselleşme süreci eski hiyerarşileri kırarak yeni kazananlar ve kaybedenler 

yaratmaktadır.  

-Bu ortamda siyaset de biçim değiştirmekte ve ekonomi küresel oyunun 

gereklerine uygun bir biçimde yönetmekten başka bir seçeneği olmayan millî 

hükümetlerin gündeminde ekonomi politikalarının toplumsal sonuçlarını yönetmek 

işleri öne çıkmaktadır.  

-Bu süreçte giderek ulus devletin işlevini üstlenecek yeni toplumsal örgütlenme 

biçimleri gelişmektedir.  

-Küresel düzenin uyum içinde işlemesi için gerekli küresel kurumlar giderek 

gelişecektir.  

-Bu süreçte iniş çıkışlar olabilir ama küreselleşme sürecinin durdurulması ya da 

geriye çevrilmesi olanaksızdır, tek bir küresel uygarlığa doğru gidişi kimse durduramaz. 

Sonuç olarak aşırı küreselleşmeci bakış açısına göre küresel ekonominin 

yükselişi, radikal ve yeni dünya düzeninin bir delili olarak yorumlanabilmekte ve ulus 

devletin sonunun geldiği düşünülmektedir.  

1. 4. 2. Şüpheciler (Küreselleşme Karşıtları) 
Aşırı küreleşmecilerin tam karşısında yer alan bu grup şüpheciler olarak da 

anılmaktadır. Giddens’ın deyimiyle küreselleşmeye her konuda şüpheyle 

yaklaşmaktadırlar. Yaşadığımız dünyada hiçbir şeyin yeni olmadığını iddia 

etmektedirler. Şüpheciler, küreselleşmenin geçmişine bakarak o dönemde de önemli 

derecede para ve mal hareketinin oluşmuş olduğunu söylemektedirler. Günümüzde hala 

birçok ülkenin oldukça katı bir biçimde uyguladıkları millî sınır kontrollerine karşılık, 

19. yüzyılda insanların pasaport bile kullanmadıklarını iddia etmektedirler. Kısacası, 



50 
 

küreselleşmenin yeni bir süreç olduğunu kabul etmiyorlar. Onlar için küreselleşme; 

refah devletini yok edecek, minimal devleti ve hükümeti amaçlayan çevrelerin sık sık 

kullandığı basit bir terimdir. Bu görüşe göre yine küreselleşme, refah sistemlerini 

ortadan kaldırmak ve devlet harcamalarında kısıntı yapmak isteyen serbest piyasacıların 

ortaya attığı bir ideolojidir. Bu gurubun bazı üyeleri küreselleşmeyi, kapitalizmin 

savaşçı olmayan yeni işleyiş mantığı ya da jeo-ekonomik emperyalizm olarak 

değerlendirirken, Chomsky gibi bazı ünlü düşünürler de kar peşinde koşan mega 

işletmelerin, totaliter kurumların tiranlığı olarak nitelemişlerdir (Giddens, 2000: 21). 

Bu guruba göre küreselleşme, beklenilmeyen bir şey değildir. Sadece bu süreç 

aşırı küreselleşmeciler tarafından abartılarak bir efsane haline getirilmiştir. Bunun 

yanında küreselleşme sürecinin karşısında gelişen bölgeselleşme, küreselleşmenin bir 

ara istasyonu değil, tam aksine alternatifidir. Dünya küresel bir uygarlık yerine, yeni 

anlayış çerçevesinde bölünmeye doğru gitmektedir. Küreselleşme bir bütünleşmeyi 

değil, farklı kültürler, farklı uygarlıklar ya da bölgeler arası yeni çatışmaları beraberinde 

getirecektir. Yine bu grup, küreselleşmenin kökten dinciliğin ya da saldırgan 

milliyetçiliğin doğuşuna yol açacağını savunuyorlar. Ayrıca şüpheciler, küreselleşme 

sürecinin ekonomik ya da teknolojik gelişmelerin sonucunda ortaya çıkan bir olgu 

olmaktan ziyade, bir ideolojik tutum olduğunu iddia ediyorlar (Bozkurt, 2000: 21). 

Şüpheciler, aşırı küreselleşmeci tezi temelden hatalı ve siyaset açısından naif 

olarak görürler; çünkü uluslar arası ekonomik faaliyetleri regle etmede millî devletlerin 

güçlerini hafife almaktadırlar. Küresel eşitsizliğin derinleşmesi, uluslar arası ilişkilerin 

reel politiği ve medeniyetler çatışması, dünya düzeninin yönetimi çoğunlukla Batılı 

ülkelerin korunması olarak kaldığı sürece küresel yönetimin aldatıcı doğasını ifşa 

etmektedir. Bu bağlamda şüpheci argüman, küresel yönetimi ve ekonomik uluslar arası 

ilişkileri, dünya ilişkilerinde Batı’nın önceliğini koruyan ve devam ettiren Batılı projeler 

olarak görme eğilimindedirler. Şüpheciler, millî devletlerin gücünün veya devlet 

hükümranlığının bugün ekonomik uluslar arası ilişkiler veya küreselleşme idaresi ile 

altının oyulduğunu reddederler (Goldblatt ve diğerleri, 2006: 171). 

1980’lerden itibaren uygulanan neo-liberal ekonomi politikası, ekonomik gücü 

büyük ölçüde ulusallıktan çıkararak küresel bir güç haline getirmiştir. Küresel 

ekonomik güç, kurumsal ve millî siyasetin sosyal sorunların çözümündeki etkinliğini 

azaltmıştır. Her şeyin müzakere konusu olduğu günümüzde güç/hegemonya bütün 

sonuçları belirler olmuştur. Uluslararası bir demokrasi talebi ve uluslar arası bir 



51 
 

muhalefet formu olarak son birkaç yıldır “küreselleşme karşıtı hareket” gündeme 

gelmiştir. Küreselleşmeyi ulus-ötesi ya da dünya ölçeğinde toplumsal ilişkilerin 

gelişmesi olarak tanımladığımızda, küreselleşme karşıtı olarak adlandırılan hareketler, 

hem küresel ilişki biçimine hem de küresel bilince örnek oluşturmaktadır.  

Küreselleşme karşıtı hareketin kendisi küresel bir olgudur. Bu nedenle harekete 

alternatif küreselleşme hareketi ya da karşı küreselleşme hareketi de denilebilir. 

Kendilerini küreselleşme karşıtı olarak tanımlayanlar, küreselleşmeyi daha çok neo-

liberalizmin yayılması ve millî ekonomilerin aşınması; zenginlikler belli çevrelerde 

yoğunlaşırken kitlelerin yoksullaşması olarak algılamaktadır. Küreselleşme karşıtlarına 

göre, küreselleşme bir olgu değil, güç çevrelerinin hegemonyalarının önündeki 

engellerin direncini kırmak için kullandıkları söylemdir (Özyurt, 2005: 270-271). 

Küreselleşme karşıtı hareketler olgusal bir küreselleşmeye değil, dönüşümün 

öznesi olmak isteyen sınırlı politik ve ekonomik gücün küresel ölçekte kurmak istediği 

ve bir ölçüde kurmuş bulunduğu sömürü düzenine karşıdırlar. Karşı çıkışlarının 

temelinde yine küresel, fakat bu kez eşit, adil ve demokratik bir düzen talebi 

yatmaktadır (Özyurt, 2005: 274). 

Küreselleşme karşıtı hareketler kendini meşrulaştırmak için uluslar arası 

sermayenin başvurduğu demokrasi, insan hakları, kadın özgürlüğü gibi söylemleri ön 

plana çıkarır.  

Bu grupta yer alan görüşleri şöyle özetleyebiliriz: (Ulagay, 2001: 71-72) 

 -Küreselleşme aslında tarihte ilk kez yaşanan bir olgu değildir, şimdi 

yaşanmakta olan aslında üçüncü küreselleşme dalgasıdır ve bu da diğerleri gibi gelip 

geçecektir.  

-Şimdi küreselleşme adı altında yaşanmakta olan şey aslında emperyalizmin yeni 

biçimidir. ABD’den önce de dünyaya bütünüyle hâkim olma ve yön verme hevesine 

kapılan güçler olmuştur.  

-Ulusal ekonomilerin ortadan kalkmakta olduğu da doğru değildir. Yalnızca 

millî ekonomiler arasındaki bağlar ve ilişkiler artmaktadır.  

-Bu koşullarda düzenleyici ve yönlendirici işlevleriyle millî devletin önemi 

azalmakta değil artmaktadır.  

-Küresel bütünleşmeden önce bölgesel bütünleşmeler gündemdedir.  



52 
 

-Küreselleşme ülkeler içinde ve dünya boyutunda eşitsizlikleri artırmakta, 

zenginle yoksul ve kuzey yarım küreyle güney yarım küre arasındaki gelir uçurumlarını 

derinleştirmektedir.  

-İnsanlık kültürel bir homojenleşmeye doğru değil ırkçılık, milliyetçilik ve 

kökten dincilikle beslenen bir yeni parçalanmaya doğru gitmektedir.  

1. 4. 3. Dönüşümcüler 
Dönüşümcüler, küreselleşme politikalarının ulus devletin işlevlerinin, gücünün 

ve otoritesinin yeniden tanımlanmasını ve ulus devletin yeniden yapılanması gerektiğine 

işaret etmektedirler. Giddens’ın da dâhil olduğu bu gurup küreselleşmeyi, modern 

toplumları ve dünya düzenini yeniden şekillendiren hızlı sosyal, siyasal ve ekonomik 

değişmelerin arkasındaki ana siyasal güç olarak görmektedirler. Dönüşümcüler, millî 

hükümetlerin otoritelerini ve güçlerini yapılandırdığını kabul ettiği halde hem aşırı 

küreselleşmecilerin hem de küreselleşme karşıtı şüphecilerin hiçbir şeyin değişmediği 

tezini reddederler. Küreselleşme süreci millî hükümetlerin gücünü yeniden 

yapılandırmaktadır (Bozkurt, 2000: 22-23). Küreselleşmeyle birlikte, bazı devletler, 

toplumlar ve topluluklar artan bir şekilde küresel düzen içinde olumsuz bir duruma 

düşmekte, diğerleri de artan bir şekilde marjinalleşmektedir.  

Dönüşümcülerin tezinin kalbinde yatan, küreselleşmenin modern toplumları ve 

dünya düzenini yeniden şekillendiren hızlı toplumsal, politik ve ekonomik değişmelerin 

merkezi itici gücü olduğudur. Dönüşümcülerin özünde, çağdaş küreselleşmenin millî 

devletlerin otoritelerini, fonksiyonlarını ve güçlerini yeniden yapılandırmakta veya 

yeniden kurmakta olduğuna ilişkin inanç bulunmaktadır (Goldblatt ve diğerleri, 2006: 

172-174). 

 Bu grupta yer alan görüşleri şöyle özetleyebiliriz:  (Ulagay, 2001: 72-73)  

-Dünyamız nasıl sonuçlanacağı bilinmeyen kapsamlı bir değişim ve dönüşüm 

süreci yaşamaktadır.  

-Küreselleşmenin itici güç olarak yön verdiği bu süreçte ülkelerin iç işleriyle dış 

işleri ya da uluslar arası ilişkileri arasındaki ayrım giderek belirsizleşmektedir.  

-Ancak etki alanını tarihte benzeri görülmemiş biçimde yaygınlaştıran küresel 

bir sistemin oluşmakta olması tek bir küresel toplumun oluşmakta olduğu anlamına 

gelmemektedir. Yaşanmakta olan süreç kimi ülkeleri, toplumları ve toplulukları küresel 

düzenle bütünleştirirken kimilerini de marjinalize etmektedir.  



53 
 

- Ekonomik küreselleşme süreci, millî ekonomileri küresel bir perspektifle 

yeniden organize olmaya zorlamaktadır.  

-Küreselleşme millî hükümetlerin ve devletlerin gücünü, işlevlerini ve yetkilerini 

yeniden tanımlamaktadır. Buna karşılık ulus devletin önemi azalmış değildir. Yaşanan 

karmaşık düzende millî strateji belirlemek ve küresel düzene uyum sağlamak için ulus 

devletin görevi daha da ağırlaşmıştır. 

 

1. 5. Küreselleşmenin Sonuçları 
 

Küreselleşme ile birlikte, insanların öğrenme imkânları ve toplumların birbirini 

etkileme durumları fazlasıyla söz konusu olabilmektedir. Yazılı, görüntülü ve sesli 

basın kuruluşlarının sayısının ve gücünün artmasıyla bilgilenme hürriyetine yardım, 

iktidar sahiplerinin topluma karşı sorumluluk dışı tavır ve davranışlarda bulunamaması 

gibi olumlu değişmeler meydana gelmektedir. Ancak millî kültür değerlerinde 

aşınmalar meydana gelmesi, millî hassasiyetlerin kaybı, yabancılaşma, duyarlılığını 

kaybetme ve meseleler karşısında ilgisizleşme gibi toplum yapısında olumsuz 

değişimler de meydana getirebilmektedir.  

Küreselleşme fikri politik iradeden, ideolojik mücadeleden bağımsız; zorunlu 

geri dönülemez, direnilemez, tarihsel olarak kaçınılmaz bir süreç olarak insanlığa 

empoze edilmeye çalışılıyor. Uluslararası sermaye, üretimi dünya ölçeğinde 

tasarlayarak, tüm ekonomik kaynakları kontrolü altına alarak, her koşula belirleyici 

olmak, koyduğu kurallara uymayanları cezalandırmak, dışlamak stratejisi izliyor. 

İdeolojilerin sonu derken küreselciliğin kendisi bir “büyük anlatı” haline geliyor, 

hegemonyasını tüm zor ve ikna araçlarıyla dayatmaya başlıyor (Talas, 2003: 50). 

 

1. 5. 1. Küreselleşmenin Ekonomik Sonuçları 
Küreselleşme, 1913’de kesintiye uğrayan küresel genişlemenin daha ileri 

safhasını içeren uluslar arası ve sınır ötesi faaliyetlerin artmasıyla 2000’li yıllarda 

başlar. Çağdaş küresel değişmenin özelliği kürenin değişik kısımları arasındaki 

karşılıklı yardımlaşma ve bütünleşmenin yeni formlarıyla bağlantılıdır. Bilgi teknolojisi 

sadece mesafenin kısıtlayıcılığını değil aynı zamanda sosyal değiştirmelerin önündeki 

engelleri kaldıran, küresel gerçek bir etkenin yaratıcısıdır.  



54 
 

Küreselleşme izahının teorisyenlerinden M. Friedman’ın yorumuyla 1980’lerden 

sonra tekrar gündeme gelen ve itibar kazanan “arz yönlü” iktisat anlayışının neo-liberal 

politikalarında 1973 yılında yaşanan petrol krizinin, başta Amerika olmak üzere 

sanayileşmiş ülkelerin ekonomilerinde yaşanan daralmanın büyük rolü vardır. 1973’den 

sonra ABD başta olmak üzere birçok ülke uluslar arası mali piyasalardan giderek artan 

ölçülerde borç alıyordu (Korkmaz, 2006: 220). 1980’lere gelindiğinde uluslar arası 

piyasada, ileri sanayi ülkelerinin merkez bankalarının kontrol edemeyeceği ve her türlü 

spekülasyona açık bir dolar birikimi olmuştu. Daha sonraları, ”spekülatif balon”, “sıcak 

para” gibi kavramlara yol açan bu gelişme, aynı yıllara rastlayan bilgisayar 

teknolojisindeki gelişmeler sayesinde ivme kazanmıştır. Bu süreç sermaye gruplarına, 

ihtiyaçların artmasına ve paraya hükmedenlerin, ülkeler nezrinde güçlenmelerine ve 

etkinlik kazanmalarına yol açmıştır. Uluslar arası sermaye gruplarının etkinlik 

kazanmaları, IMF ve Dünya Bankası gibi örgütlerin ülkeler üzerinde tesirli olmasına 

sebep olmuş ve varlık sebepleri olan liberal politikalar hâkimiyetlerini pekiştirmeye 

başlamıştır. Uluslar arası sermaye grupları, teknolojik gelişmelere de sahip olarak 

ülkeler üzerindeki etkinliklerini arttırmıştır. 

Teknolojik gelişmeler, özellikle iletişim teknolojisindeki gelişmeler dünyanın 

herhangi bir bölgesinde meydana gelen olaylar hakkında bilgi sahibi olunmasını 

mümkün kılmaktadır. Teknolojik gelişmelerin; barınma, beslenme, giyinme, eğlence, 

ulaşım ve iletişim gibi hayat tarzının unsurlarının değişmesine yol açması, her insanın 

gündelik hayatını etkilemektedir. Her insan bu değişmeden etkilenmektedir. Bu 

değişime yol açan gelişmeleri altı başlık altında toplamak mümkündür: (Korkmaz, 

2006: 221) 

-Liberal demokrasinin yayılması 

-Piyasa güçlerinin hakimiyeti 

-Küresel ekonominin bütünleşmesi 

-İş gücü piyasalarının ve üretim sistemlerinin dönüşümü  

-Teknolojik değişmenin hızı 

-Medya devrimi ve tüketimcilik  

Özel teşebbüs yararına bu küresel yöneliş özellikle daha etkin kaynak 

kullanımını temin etmesiyle büyük kazanç sağlamıştır. Bu düzenlemelerin yansıması, 

kaynak kullanımında etkinlik sağlamanın ötesine geçmiş, güç ilişkilerinin değişmesine 

sebep olmuştur. Bu sonuç, piyasa güçlerinin yükselişi ile birlikte IMF ve Dünya 



55 
 

Bankası gibi uluslar arası yatırımcıların ve kredi veren kuruluşların elini 

güçlendirmiştir. Bunun karşılığında ülkelerin, özellikle gelişen ülkelerin pozisyonu 

zayıflamış ve yabancı sermayeye ve yardımlara bağımlılığı artmıştır. Bu sonuç ülke 

içindeki güç paylaşımını değiştirmiş, sermaye sahipleriyle birlikte bazı yöneticiler ve 

profesyoneller kazanırken diğerleri kaybetmişlerdir. Liberalleşmenin diğer etkisi, gerek 

ülkeler arasında gerekse ülke içinde rekabet piyasasının şekillenmesidir. Rekabet ortamı 

genelde üretim etkinliğini arttırmış fakat ücretleri düşürmüş, işsizliği ve yoksulluğu 

arttırmıştır. Liberal demokrasinin yaygınlaşması ve piyasa güçlerine bağımlılığın 

artması dünya ekonomisinin bütünleşmesini hızlandırmıştır. Bu olgunun en çarpıcı yönü 

küresel sermayenin hareketliliğidir. Özellikle elektronik, iletişim ve ulaşım 

sistemlerindeki gelişmeler dikkate hususlar içermektedir. İletişimdeki teknolojik 

gelişmeler maliyetlerin azalmasına yol açmıştır. Bilgisayar teknolojisinde meydana 

gelen değişmeler, Internet üyeliği ve kullanımının yaygınlaşması bilginin paylaşımını 

hızlandırmıştır (Korkmaz, 2006: 226-227). Bilginin anında herkes tarafından 

kullanılması ve paylaşılması küresel ekonominin oluşmasının en önemli nedenlerin 

biridir. 

Küreselleşmiş ekonomi, uluslar arası ekonomiden farklı bir ideal türdür ve 

onunla zıtlık içersinde geliştirilebilir. Böyle bir küresel sistemde ayrı millî ekonomiler, 

uluslar arası süreçler ve işlemler tarafından sistem içersine alınırlar ve sistemle 

bütünleştirilirler. Bunun zıddına uluslar arası ekonomi, millî ekonomiler düzeyinde 

belirlenen süreçlerin hala hakim konumda olduğu ve uluslar arası olguların, millî 

ekonomilerin ayrı ve farklı performansından doğan sonuçlar olarak ortaya çıktığı 

ekonomi türüdür. Küreselleşmiş ekonominin birinci temel sonucu, onun yönetiminin 

temelinde problematik olacağıdır. Düzenleyicilerinin etkili iş birliği yapacağı ve 

çıkarlarının uyuşacağı varsayılsa bile, sosyal olarak bağlamından kopmuş küresel 

piyasaları düzenlemek zor olacaktır. Buradaki temel zorluk, küresel piyasaları 

düzenleyebilme yolunda hem etkili hem de bütünleşmiş millî ve milletler arası kamu 

politikası modelleri oluşturmaktır. Hem Avrupa Birliği hem de Kuzey Amerika Serbest 

Ticaret Bölgesi (NAFTA), kısa sürede kutsal çapta ileri derecede bütünleşmiş piyasalar 

haline geleceklerdir. Avrupa Birliği örneğinde şu anda bile birliğin millî ve bölgesel 

düzeylerdeki değişik kamu otoriteleri arasında, düzenleyici politikaların 

bütünleştirilmesi ve koordine edilmesiyle ilgili temel problemleri olduğu açıktır. Bu 

ideal türün, büyük şirketler bakımından zayıf kamusal yönetim problemini ön plana 



56 
 

çıkardığı açıktır. Bu şirketler gerçek anlamda küresel olsalardı bile bütün piyasalarda 

eşit derecelerde etkili faaliyet gösteremeyecek ve hükümetler gibi sadece kendi 

kaynaklarına dayanarak beklenmedik şoklara karşı sigorta etme kapasitesine sahip 

olmayacaklardı (Hirst-Thompson, 2006: 33-34). 

Küreselleşmiş uluslar arası ekonomi fikrinin ikinci temel sonucu, çok uluslu 

şirketlerin (MNC), dünya ekonomisinde temel aktörler olarak ulus-ötesi şirketler 

(TNC), haline dönüşmesi olacaktır. TNC spesifik bir millî bağlantısı olmayan, uluslar 

arasılaşmış bir yönetime sahip olan ve en azından en garanti ya da en yüksek düzeyde 

kazanç elde etmek için dünyanın herhangi bir yerinde konuşlanmaya ve yeniden 

konuşlanmaya istekli olan, gerçek anlamda başıboş sermaye haline gelecektir. Finanssal 

sektörde buna, bir düğmeye dokunulmasıyla ulaşılabilir ve gerçekten küreselleşmiş bir 

ekonomide bunu, millî para politikalarına itaat etmeyen piyasa güçleri dikte ettirecektir. 

Temelde imalat gerçekleştiren şirketlerin durumunda ise strateji ve fırsatlar dikte 

ettirdiği için şirketler küresel düzeyde kaynak bulacak, mal üretecek ve mallarını 

piyasaya sunacaktır. Böylece MNC’den farklı olarak TNC belli millî devletlerin 

politikaları tarafından kontrol edilmeyecek, hatta sınırlandırılmayacaktır. Bunun yerine 

TNC, yaygın şekilde kabul gören ve uygulanan bütün uluslar arası düzenleyici 

standartlardan kaçabilecektir.  

Küreselleşmenin üçüncü sonucu, örgütlenmiş iş gücünün siyasî etkisinde ve 

ekonomik pazarlık gücünde daha fazla azalmanın ortaya çıkması olacaktır. 

Küreselleşmiş piyasalar ile TNC’ler, iş gücü alanında açık bir dünya piyasasına 

yönelme eğilimi içinde olacaklardır. Böylece, ileri derecede kalifiye ve verimli iş gücü 

gerektiren şirketler, sadece ücretlerin düşük olduğu bölgeler aramak yerine, bütün 

avantajlarıyla gelişmiş ülkelerde konuşlanmayı sürdürürlerken sermayenin küresel 

hareketliliği ve iş gücünün göreli millî hareketsizliği yönündeki eğilimler, iş gücünün 

yeteneğinin ve motivasyonunun getireceği faydalarla ilgili olarak en uysal iş gücüne ve 

en düşük sosyal gelirlere sahip bu gelişmiş ülkelere avantaj sağlayacaktır. 

Küreselleşmenin son ve kaçınılmaz sonucu, uluslar arası siyasî sistemdeki çok 

kutupluluğun artmasıdır. Nihai olarak şimdiye kadar hakim konumunda olan millî güç, 

artık hem kendi toprakları üzerinde hem de başka ülkelerde kendi ayrı düzenleyici 

amaçlarını empoze edemeyecek ve daha zayıf güçler, herhangi bir talepkar egemen 

aktör karşısında daha fazla reddetme ve yükümlülükten kaçma gücüne sahip 

olacaklardır (Hirst-Thompson, 2006: 35-37). Böylece uluslar arası gönüllü 



57 
 

kuruluşlardan TNC’lere kadar değişik aktörler, millî hükümetlerin aleyhine olacak 

şekilde göreli güç kazanacaklar ve piyasa güçleri ile araçlarını kullanarak millî sınırları 

aşacak şekilde tüketicilere/vatandaşlara başvurabilecek ve onların gözünde meşruiyet 

kazanabileceklerdir. Bu şekilde özellikle gelişmiş ülkeler bakımından, vatandaşların 

büyük bir kısmı, millî çerçevede kalmaya devam etseler de millî devletlerin ayrı 

düzenleyici güçleri azalacaktır. Küreselleşmiş ekonomi, uluslar arası ekonomiyi kapsar 

ve içine alır. Küreselleşmiş ekonomi, uluslar arası ekonominin bir çok özelliğini 

yeniden düzenleyecek ve onları güçlendirirken dönüşüme uğratacaktır (Hirst-

Thompson, 2006: 38). 

Küreselleşmede, millî pazarda korumacılığa, ihracat teşviklerine, ithalat 

sınırlamalarına, kur ayarlamalarına, finans ve faiz kontrolüne, özel teşebbüs yerine 

KİT’lere yer olmadığı gibi; finans pazar ve teknolojinin yanı sıra kurumların da uluslar 

arası kimlikler kazanmalarına çalışılmaktadır. Ekonomik boyutuyla küreselleşme, 

uluslar arası sermayenin egemenliğine işaret etmektedir. Bu egemenliğin gelişimi, bütün 

ülkeleri, Birleşik Amerika’yı da aşan bir konuma gelmiştir. Küreselleşme, sermaye ve 

onun simgesi konumundaki marka ile dünyayı, tüketiciyi ve insanları 

yönlendirmektedir. Küreselleşme ile birlikte ekonomik yapılanmada aşağıdaki 

sistematik değişimler meydana gelmeye başlamıştır: (Talas, 2003: 52-53) 

1. Artan rekabet 

2. Uluslararası ve bölgesel entegrasyonların önem kazanması 

3. Enformasyon teknolojisindeki gelişmeler 

4. Yeni teknolojik buluşlar 

5. Yeni oluşan pazarlardan pay kapma yarışı 

6. Ekonomik kalkınmanın itici gücünün insan kaynağı olduğunun anlaşılması 

7. Müşterilerin bilinçli hale gelmesi 

8. Uluslararası ticarette standartlara gidilmesi ve değişimi yansıtan önemli 

faktörlerdir. 

 Dünya ticaret ve sermaye hareketleri ile bilim ve teknoloji alanındaki gelişmeler 

millî devletlerin sınırlarını aşan boyutlara ulaşmış ve ulus ötesi bir boyut kazanmaya 

başlamıştır. Küreselleşme olarak adlandırılan bu olgu, ülkeler arasındaki ilişkilerin ve iş 

birliğinin düzeyini ve boyutlarını tamamen değiştirmiştir. Bilgi çağının iş gücü kendi 

haklarını savunmakta, pazarlığını kendisi yapmakta ve iş sözleşmesini istekleri 



58 
 

doğrultusunda gerçekleştirebilmektedir. Böyle bir ortamda klasik örgütlenme-ortak 

çıkar birliği idealini savunmak giderek anlamını yitirmektedir.  

Küreselleşme olgusunun ekonomik ayağı, yani uluslar arası sermayenin 

egemenliği, bir yandan “marka cazibesi”, öte yandan günlük tüketim alışkanlıklarının 

denetlenmesi yoluyla, tüm dünyayı benzer davranış kalıpları içine sokmaya yani tek 

boyutlu bir kültürel kimliğe sahip olmaya doğru zorlamaktadır. Küreselleşmeden önce 

ekonomik sahada en önemli faktör üretim iken, sonrasında tüketim merkezli ekonomi 

söz konusu olmuştur. Dolayısıyla da müşteri odaklı yönetim ve pazarlama yöntemleri 

küresel ekonomide mevcut olacaktır. İnsan sadece bu yönleriyle “değerli” 

olabilmektedir. Küreselleşmenin ekonomik sonuçlarından olan bir diğer gerçek ise, 

merkezden çevreye aktarılan kaynakların bağımlılık ilişkisi yaratan bir mekanizma 

olarak fonksiyon görmesidir. Daha önceki dönemlerde Avrupa’nın tekstil üreticisi az 

gelişmiş ülkelere ucuz tekstil ürünleri satarak, söz konusu ülkeleri kısa süreli dış ticaret 

karlarından sonra nasıl bağımlı hale getirdiği çok iyi hatırlanmalıdır (Boratav, 2000: 15-

17). 

Küreselleşmenin ekonomik alanda dünyayı zorladığı üç gelişme söz konusudur:  

   1. Devasa şirketlerin kendi aralarında yaptıkları evlilikler,  

   2. Internet ağırlıklı bilgi teknolojisinin önlenemez yükselişi,  

   3. Tarım sektörünün uluslararası piyasa ekonomisine, yani küreselleşmeye 

açılış sancıları.  

Bunların da dünyanın tek pazara yönelik “büyük bir köy” olma yolunda geri 

dönülemez bir ilerlemeyi sağlayan faktörler olarak yerlerini aldıkları söylenebilir.  

Küreselleşmenin en önemli göstergelerinden biri gümrük indirimleridir. Gümrük 

indirimleri konusunda büyük devletlerin, yani egemen güçlerin samimiyetsizliği dikkat 

çekmektedir. Dünya Ticaret Örgütü (WTO) tarafından Seattle’de yapılan Milenyum 

Toplantısında ABD ve Avrupa, sadece lehlerine olan sektörlerde duvarların 

kaldırılmasından yana olduklarını gösterdiler. Gelişmekte olan ülkelerin lehlerine olan 

sektörlere ise, kendi gümrüklerini açmaya yanaşmadılar (Ülsever, 2000: 46). 

 

 

 

 



59 
 

1. 5. 2. Siyasî Sonuçları 
 

Küreselleşmenin siyasî sonuçları, dünyada iktidarın bölünmüşlüğünün sona 

ermesi, yani dünyanın çift kutupluluktan tek kutupluluğa dönüşmesi şeklinde izah 

edilebilir. Aynı zamanda ulus-devletin iktidarını, çok uluslu şirketlerin uluslar arası 

şirketlerdeki sermaye ve temsilcileri sayesinde, ele geçirmesi de siyasî sonuçlar arasında 

sayılabilir. Özellikle devletler ile ilgili etki, geri kalmış ülkeler için daha fazla 

geçerlidir. Dünyada ticaret, sermaye hareketleri ile bilim ve teknoloji alanındaki 

gelişmeler millî devletlerin sınırlarını aşan boyutlara ulaşmış ve transnasyonel bir boyut 

kazanmaya başlamıştır. Küreselleşme olarak adlandırılan bu olgu, ülkeler arasındaki 

ilişkilerin ve iş birliğinin düzeyini ve boyutlarını tamamen değiştirmiştir (Talas, 2003: 

69). 

 Küreselleşme olgusu, ulus devletin ve hükümetlerin iktidarını büyük ölçüde 

sınırlamış durumdadır. Küreselleşmenin motor gücünü teşkil eden çok uluslu şirketlerin, 

ulus devletlerin hükümranlık haklarına bu tarz müdahaleleri, toplumlara “kültürel 

kolonileşme” korkusu vermektedir. Küreselleşme, yukarıda izah edilen tüm bu karşı 

konulamaz süreçlerle birlikte mikro milliyetçilik akımlarını da devletler üzerine adeta 

empoze etmektedir. Küreselleşme dine, mezhebe, etnik yapıya, bölgesel özelliklere, 

hemşeriliğe ve ait olunan her türlü alt kültür yapısına has özelliklere göre bölünmüş 

siyasî sistemi teşvik etmektedir. Özellikle bu teşvik ve özendirme az gelişmiş toplumlar 

için daha fazla geçerlidir (Bostancı, 1999: 126). Küreselleşme ulus devletin gücünü 

zayıflatabilmek için, etnik grupları ön plana çıkarmaktadır. Küresel güçlerin amacına 

ulaşabilmesi için millî direnci zayıflatması gerekmektedir. Dolayısıyla ulus devletin 

yerine başka kuruluşlar ikame edilmeye çalışılmaktadır. 

Siyasî açıdan küreselleşmenin bir diğer boyutu da, dünyada siyasî sorunların ve 

çözümlerinin de küreselleşmesi hadisesidir. Küreselleşme sonucunda ulus devletin 

yerini alması tasarlanan yeni aktörler de aşağıdaki gibi belirlenmiştir: (Canbolat, 2002: 

9)        

-Sivil toplum örgütleri 

-Medya 

-Uluslar arası finans kuruluşları 

Bahsedilen bu üç grup aktörlerle toplumların hem içsel, hem de dışsal olarak 

küreselleşen dünyanın menfaatlerine uygun olarak yönlendirilmesi sağlanmaktadır. 



60 
 

Uluslararası finans kuruluşları, parasal kaynak oluşturup, kale olarak görülen millî 

siyasî sistemi hem içerden hem de dışarıdan kuşatma altına almaktadırlar. Söz konusu 

siyasî sistemin sivil toplum kuruluşları olan dernekler, vakıflar ve cemaatlerin uzantısı 

olan teşekküller öncelikle etki alınarak güçlendirilmektedir. Ondan hemen sonra, ulus 

devletin güçlenmesini sağlayacak her türlü imkân ve fırsatın bu sivil toplum örgütleri 

aracılığıyla, kullanılmasına engel olunmaktadır.  

Seçimler, siyasî partiler, kamuoyu oluşturma ve propaganda konusunda yaşanan 

tecrübelere bakıldığında, dünyanın birçok yerinde, uluslar arası kuruluşların kontrol 

altına alacakları ulus devletin medyası ve sivil toplum örgütleriyle kurdukları çarpıcı 

ilişkilerin sonucunda elde ettikleri başarının küçümsenemeyecek boyutta olduğu 

söylenebilir (Talas, 2003: 71). 

1. 5. 3. Küreselleşmenin Sosyal ve Kültürel Sonuçları 
Son dönemde bloklar arasında yıkılan duvarların da etkisiyle ivme kazanan 

küreselleşme süreci, toplumsal sonuçları da küresel düzeye taşımıştır.  

Sovyetler Birliği’nin çöküşüyle sermayenin ve onun kültürel ürünlerinin küresel 

akışına dünyada direnebilecek pek az köşe kalmıştır. Dünya Pazar ekonomisi, bütün bir 

gezegene “tüketerek mutlu olmak düşü” nü yaymaktadır. Körfez savaşı, sosyal eğilim 

ve modalar, Madonna, Rap müziği ve Hollywood filmleri gibi kültürel ürünler, küresel 

dağıtım ağları tarafından dünyanın her köşesine ulaştırılmakta ve “küresel popüler” liği 

belirlemektedir. Küresel popülerliğin yayılması küresel şirketler aracığıyla 

yapılmaktadır. 

Küreselciliğin patronu olan şirketler;  kavram satmakta, değersizlik aktarmakta, 

kozmopolitizmi kitleleştirmekte ve milleti millet yapan sert kültür kodlarını 

yumuşatmaktadırlar. Sinirleri işlevsiz, millî refleksleri etkisiz, idealleri 

değersizleştirmek gibi örtük bir rolü de oynamaktadırlar. Günümüz dünyasında yalnızca 

bilgi, eşya, sermaye ve girişimler değil egemenlerin kültürü de malları ve yönetimleri 

ile birlikte küreselleştirilmektedir. Üstün kaliteli mal yapabilen, sermayesini ihraç 

edebilen, girişimcisini donanımlı kılabilen ve bilgi teknolojilerine hâkim olanların 

kültürleri de ürünleri ile birlikte pazarlanmaktadır. Geçen yüzyılın ortalarına kadar 

insanlar, işletmelerine sadece birer geçim aracı gözüyle bakıyorlardı. Çünkü dünya 

sisteminin en etkili örgütleri devletlerdi. Oysa bugün dünyanın en büyük, en değerli 100 

örgütünden 60’ı devlet değildir. Böyle bir dünyada şirketleri sadece birer geçim aracı 

olarak görmek mümkün değildir. Birey veya topluluk olarak ayakta kalmanın tarihte bir 



61 
 

iz bırakmanın, devletlerden önemli araçlarıdır şirketler. Bu “İdeolojilerin Sonu” hatta 

“Tarihin Sonu”nda varıldığı iddia edilen Kapitalist sürecin yeni aşamasını 

göstermektedir. Artık kapitalizm küreselleşmiştir (Yeniçeri, 2005: 30-31). De Benoist 

bu durumu şöyle tasvir eder; ”Kapitalizm artık sadece eşya satmamakta, aynı zamanda 

ses, görüntü, imge ve bağlantı satmaktadır. Reklamcılık marifetiyle oluşturulan imge ve 

ses seli, yaşam biçimlerini standartlaştırmakta, farklılıkları azaltmakta, tutum ve 

davranışları birbirine benzetmektedir. Artık kolektif kimlikler ve geleneksel kültürler 

kaybolmaya yüz tutmuştur. Küresel zorbalar kendi değerlerini tarih üstü, millet üstü, 

modernlik ötesi, uygarlık projesi gibi evrensel değerler olarak kendilerinden daha az 

gelişmiş zihinlerde yeniden inşa etmektedirler. Aslında inşa edilen değerler, sistemler 

ya da felsefeler değil suni bir insanlıktır. Zira insanın özüne, bilinç altına müdahale 

edilmektedir. Bunu gerçekleştirmek için de Amerikan şirketleri mal, sermaye ve 

hizmetten daha çok Amerikan yaşam biçimlerini ihraç etmektedir. Kürenin her yanında 

yaşayan insanlar; büyük bir hızla eğlence, ticaret, bankacılık, düşünme, giyim, 

konuşma, yönetme ve davranma yönünden Amerikan hayat tarzına uygun hale 

getirilmektedir. Bu anlamda küreselleşmenin gerçekte Amerikanlaşma anlamına geldiği 

göze batacak kadar bir gerçektir.  

Peet’e göre kültür ötesi çağdayız ve insanlar, kapitalist üretim ve tüketim 

makinesinin birer çarkı haline gelmiş bulunuyorlar. Bir anlamda küresel hegemonun 

amaçlarına destek veren bilim adamları, siyasetçiler, stratejistler ve düşünürler adeta 

Amerikanlaşmaya karşı oluşacak direnci kırmak amacıyla defacto durumun ne denli 

gerekli, karşı konulamaz ve zorunlu olduğuna insanları ikna etme hususunda birbiriyle 

yarış içine girmişlerdir. Küreselleşme sürecinde zevk ve eğlence, hazır tüketim yoluyla 

bireyler günlük yaşamın akışına kendilerini bırakmakta millî değerlerinden 

uzaklaşmaktadır. 

Küreselleşmenin millî devlet ve millî kimlik konusunda aldığı mesafeyi ise 

Coca-Cola Company’nin başkanı Roberto C. Goizueta şu sözleri ortaya koymaktadır: 

“Günümüzde bütün dünyada insanların birbirlerine başka şeylerle olduğu kadar, tüketim 

ürünlerinin markalarıyla da bağlanmaktadırlar. Şişelerin, kutuların ve etiketlerin 

üzerindeki logolar küresel bayraklar olmuş; Birleşmiş Milletler bayrağındaki renkleri 

bilemeyen milyonlar tarafından anında tanınmaktadır. Dünyada kültür gündemi 

Amerikan filmleri, müziği ve eğlence endüstrisi tarafından ve Nike de bunun tam 

tepesinde oturmaktadır. Başkan Coca-Cola’nın işletme gelirlerinin %80’inin ABD 



62 
 

dışından geldiğini ve bu oranın daha da artacağından” söz etmektedir. Ayrıca Başkan, 

Amerikan pop kültürünün de yardımıyla, “Amerikan” deneyimini satmaktan gurur 

duyduğunu söylemektedir.  

Küreselleşme, bir düşünürün ifade ettiği gibi; önüne çıkan her şeyi tahrip ederek 

ezip geçen, güçlü ve esnek, acayip bir makine haline gelmiştir. Tıpkı modern tarım 

makineleri gibi devasa ve hareket halinde olan bir şey, ama çok daha karmaşık ve güçlü. 

Birbirinden çitlerle ayrılmış tarlaları büyük bir hızla, neşeli bir kayıtsızlık içinde ve 

korku salarak yarıp geçiyor. Makine, ilerledikçe muazzam bir servet, (değer, kimlik ve 

kültür ) kaybı yaratıyor ve ardında büyük bir enkaz bırakarak yoluna devam ediyor 

(Yeniçeri, 2005: 32, 34). Küreselleşmenin önünde hiçbir engel bulunmamaktadır. 

Ülkelere kendi ürünlerinin yanında yaşam tarzlarını pazarlamakta, diğer ülkeleri de 

kendisine benzetmeye çalışmaktadır. Kültürel istilayı gerçekleştiremediği anda 

demokrasi ve insan hakları kavramlarını kullanarak askeri istilaya başvurmaktadır.   

Türkiye açısından değerlendirildiğinde, küreselleşmenin sosyal ve kültürel 

boyutta üç temel alanda kendini yoğun bir biçimde göstereceği tahmin edilmektedir. 

Anlamını büyük ölçüde Birleşmiş Milletler İnsan Hakları Evrensel Bildirgesinde bulan 

temel hak ve özgürlüklerin korunması ve yaşama geçirilmesidir. Kültür, sosyal yaşam, 

çalışma hayatı, ekonomi, yerel değer ve inanç alanları küreselleşme sonucunda en 

yoğun tehdit altında olan kavramlar olarak görülmektedir. Ekonomik şartların 

dayatmaları bir ölçüde evrensel bilim ve teknolojiden kaynaklandığından, bunlara 

abartılı bir biçimde karşı çıkmak ya da toplumda halen kullanılan arkaik modelleri 

savunmak ve hele hele hiç denenmiş sanal model veya sanal ekonomik yaklaşımlara 

tarihsel dayanaklar uydurup topluma bunları dayatmak anlamsız bir tutumdur. Diğer 

taraftan sosyal ve kültürel alanı ilgilendiren insanı ve insanın bireysel ve toplumsal 

yaşamını tanımlayıp yönlendiren değerlerin ise daha çok dikkate alınması ve toplumun 

kendi değerleri ile çatışan kavramların elenmesi olanaksız görülenlerin bir geçiş süreci 

içersinde dikkatle yerel şartlara adaptasyonu gerekir. Küreselleşme içinde yer alıp onu 

yönlendirme seçeneği yerine, küreselleşme karşıtı davranış refleksiyle gelişmelere 

izleyici kalınması halinde milletin kimlik ve bütünlüğünü yitirerek farklı değerler 

sistemlerine sahip devletçikler veya bağımsız kültürlere dönüşmüş alt kültürler halini 

alması, kendi içinde bitmez tükenmez kısır tartışma-suçlama, çatışma sarmalına 

takılması ve bölük pörçük kimliklere katılmaları sonucu özümsenip yok olmaları tehdidi 

ile karşı karşıya kalınacaktır. Küreselleşme sonucu, millî devletin ve bu devletin farklı 



63 
 

mekanizma ve alanlarının “küreselleşme”, ”bölgeselleşme” ve “yerelleşme” çapraz 

etkisi ve basıncı karşısında bir değişim göstereceği realitedir. Söz edilen değişim ve 

dönüşümün en çok yaşanacağı alanlardan birisi millî kültürlerdir (Bozkurt, 2000: 117). 

Küreselleşmeyle birlikte millî kültürlere olan bağlılığın azaltılması için bölgesel 

ve yerel unsurlar ön plana çıkarılmaktadır. Yereli kontrol etmek bütünü kontrol 

etmekten daha kolaydır.  

Küreselleşme gerçeği, getirdiği olumlu fırsatların yanında toplum hayatında da 

bir çok olumsuz sonuçlara vesile olmuştur. Bu olumsuz gelişmelerden en başta geleni, 

dünya toplumlarından geri kamış olanlarının, her geçen gün ileri sanayi toplumlarının 

daha fazla gerisinde kalmalarıdır. Bunun yanı sıra, yine geri kalmış toplumların 

tabakalaşma yapısında, daha büyük dengesizlikler meydana gelmiştir. Ayrıca 

küreselleşme, özellikle geri kalmış toplumlarda tüketim kültürünü kamçılayan 

özelliğiyle, bireyler üzerinde tüketim yolunda sahip olunan sosyal ve kültürel değerlerin 

önemini azaltıcı etkide bulunmaktadır. Hatta tahrip edici bir hâl alabilmektedir. 

Dünyadaki zengin ülkeler ile yoksul ülkeler arasındaki dengelerin adeta alt üst olduğu 

ve önlem alınmadığı takdirde, daha da artacağı şeklinde bilim adamları arasında görüş 

birliği hâkimdir. Dünyada meydana gelen bu değişim süreciyle bireylerin elde ettiği 

fırsatların en başta geleni haber alma ve bilgilenme şansı olmuştur. Bu fırsatla, insanlar 

kendi yakın çevresinin uzağında olan dünyanın farkında olabilmiştir. Aynı zamanda 

sosyal, kültürel ve ekonomik düzenlemeler için coğrafyanın etkisi giderek azalmıştır. 

Aynı durumu Harvey de zamanın kısalması ve mekânın küçülerek sıkışması olarak izah 

etmektedir. Ulaşım imkânlarının artışıyla zaman mekân üzerinde egemen bir konuma 

geçmektedir. Zaten Marshall Mc Luhan’ın, dünyanın küçülmesi olarak öne sürdüğü 

“küresel köy” yaklaşımı da diğerleri gibi bilgilenmenin artışını ifade etmektedir (Talas, 

2003: 58). İletişimdeki hızlı gelişmelerle birlikte insanlar arasındaki ilişkiler giderek 

zayıflamış, yüz yüze ilişkiler Internet ortamlarında gerçekleşmeye başlamıştır. 

Küreselleşmenin bir diğer sosyal sonucu ise, sosyal münasebetlerin giderek artan 

bir oranda “sanal” ortamlarda gerçekleştirilmeye başlamasıdır. Gerçek ve yüz yüze olan 

ilişkilerin yerini alan bu tür münasebet, zaten yalnızlaşmış olan bireyin birtakım şeyleri 

paylaşma ihtiyacını, görmediği, tanımadığı insanlarla kablolu ortamlarda 

gerçekleştirdiğine şahit olunuyor. Ayrıca yine sanal ortamlarda kişilik hakları daha 

yaygın, kolay ve arzulanmaz bir şekilde tehdide maruz kalmaktadır.  



64 
 

Küreselleşme ile birlikte modern dünyadaki, milliyetçiliklerde de değişme 

meydana geldiği görüşü hâkim olmaya başladı. Artık geçmişin görkemli muzaffer 

uygarlıkları yoktur. Onlar hem evrensele dâhil olma, hem de eş zamanlı olarak tikele, 

farklılıkların yeniden keşfine bağlı kalma isteğinin muğlâk bir ifadesidir. Gerçekte bu, 

tikelcilik yoluyla evrenselcilik ve evrenselcilik yoluyla tikelciliktir.  

 Küreselleşme incelemeleri bir kısmı küresel bir ekonomi ve kültür olduğunu 

kabul etmemekle birlikte incelemelerin hepsi küreselleşme sürecinin sonucu olarak 

ekonomik ve kültürel yapılarda önemli değişmeler olduğunu kabul etmektedirler. 

Küreselleşmenin öncü kurumları olan ulus ötesi organizasyonlar sermaye ve üretimin 

küreselleşmesini amaçladıkları kadar, hatta daha fazla olarak kitle iletişim araçları 

vasıtasıyla, küresel seviyede belirli tüketim kalıplarını ve tüketim ideolojisini ve 

kültürünü kontrol etmeyi ve yaygınlaştırmayı hedeflemektedirler. Küreselleşmenin 

kültürel sonuçları, iletişim teknolojisinde meydana gelen gelişmeye bağlı olarak izah 

edilmektedir.  

Closer, küreselleşmenin kültürel neticelerini üç temel pozisyonda tartışır. 

Homojenleşme; küreselleşmenin kültürel benzeşmeye yol açması, 

polarizasyon(kutuplaşma); Batı küreselleşmesi ve onun karşıtları arasındaki kültürel 

savaşı ifade eder. Son olarak melezleşme; farklı kültürlerin harmanlaşmasını ve 

karmaşıklaşmayı teşvik eder. Homojenleşme varsayımı; küreselleşme hakkındaki 

yaygın inanç, kültürel özellikler ve uygulamaların genelleşmesine doğru bir yöneliş 

olduğudur. Dünyanın “Mc Donaltizasyon” ya da “Coca Colanizasyon” gibi tabirlerle 

ifade edilmesi küresel kültürün küresel ekonomiyi izlediği inancını yansıtır.  

Homojenleşme bu durumda, Batılılaşma ve Amerikanlaşmaya eşittir. 

Homojenleşme bu görüşe göre, piyasa ekonomisi ve çok uluslu şirketlerin stratejileriyle 

birleşir. Homojenleşme standartlaşmış marka imajıyla oluşur ve pek çok ülke insanı 

Batı ürünleri ve hizmetleriyle yüksek statü kazanır. Küresel tüketicinin tüketim malları 

tercihi, faydalı oluşa bağlı olmaktan ziyade Hollywood’un kültür endüstrisine ve reklam 

vasıtasıyla benimsenen zenginlik rüyalarının pazarlanmasına göre şekillenmektedir. 

Homojenite 1950’den beri gelmektedir ama bilgi teknolojisi ve küresel haberleşmenin 

son yıllardaki gelişmesiyle artmıştır. Homojenite’nin bir diğer boyutu, Batı 

toplumlarının siyasî, ekonomik ve eğitim hayatında dünyanın her tarafından gelen 

seçkinlerin bütünleşmesidir. Harvard, Oxford gibi bir Batı eğitimi tecrübesi yalnızca 

Batı’nın bilgi formlarının yayılmasını değil aynı zamanda Dünya Bankası, Birleşmiş 



65 
 

Milletler gibi uluslar arası iş birliği organizasyonlarının işlevselliğinde kişiler arası 

değer ağları yaratılmasına yardım eder. Bu durumda küresel kültür sadece kitle 

pazarlama stratejileri ile değil aynı zamanda sınırlar ötesi küresel bir elitin ilgiler ve 

varlığıyla da ilgilidir. Kültürel küreselleşme iki hususa dayanır; ferdin kimliğini ifade 

etmesinde ve insan haklarını koruma çerçevesinde Batı değerlerini içselleştirmesine, 

ikinci olarak da Batı kurumsal pratiklerine uyumuna. Burada dikkate alınan husus çok 

kültürlülüğün şekillendireceği bir homojenleşme değildir. Ekonomik faaliyetlerde, 

siyasî yapmada, bürokratik organizasyonlarda Batı değerlerinin hâkim kılınmasıdır.  

Kutuplaşma Varsayımı: Günümüz dünyasında kültürel homojenitenin sınırları 

kutuplaşmanın delili olarak yeni bir muhteva kazanmıştır (Korkmaz, 2006: 228-229). 

Mahalli bir dili ve kültürü destekleyen programlar yapılarak anlayış ve bilginin 

hızla dünyanın her tarafa yayılmasına fırsat yaratabilmektedir. Bu durum 

küreselleşmenin kültürel etkilerinin ortaya çıkmasına yol açabilmektedir. Bilginin 

küreselleşmesinde işlevsel olan teknolojik değişmeler, tecrübenin paylaşılması ve 

kültürler arası diyalog kadar etnik milliyetçiliğin güçlenmesi, ırk temelinde düşmanlık 

duygularının yerleştirilmesi amacına yönelik olarak da kolayca kullanılabilir. Kültür 

küreselleşmeye karşı siyasî ve ekonomik faaliyetlere nazaran daha dirençli olmakla 

birlikte sürecin etkilerinin dışında kalamaz. Küreselleşme; ırk, din, cinsiyet, bölge vb. 

faktörlere bağlı yeni kimlik taleplerinin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Özellikle 

yaşanılan bölgeye, etnisite ve dine dayalı kimliklerin inşası küreselleşme sürecinde 

hızlanmıştır.  

Melezleşme Varsayımı: Melezleşme belirli bir kültürel pratikler içindeki 

kaynakların farklılığından kültürel unsurların iş birliğine ve kültürler arası iş birliğine 

göre bir merkezde toplanmasıdır. Farklı merkezlerden gelen genetik malzemeyi 

birleştiren biyolojik melezleşme gibi melez sosyal pratiklerde farklı toplumlardan gelen 

kültürel unsurları birleştirir. Kolonileşme, sınır ötesi çalışma, göç gibi mekanizmalardan 

geçerek meydana gelmiş olan kültürler arası hareket, kültürler arası etkileşim için 

yeterli şart değildir ama gereklidir. Kültürler arası hareket her zaman melezleşmeye yol 

açmayabilir. Kültürler arası hareketin nasıl bir sonuç doğuracağı nakil vasıtalarının 

niteliğine göre değişebilecektir (Korkmaz, 2006: 230-231). 

 Küreselleşmenin hedeflerinden birisi de tek tip dünya kültürü oluşturmaktır. Bu 

dil, din, güzel sanatlar, yeme içme alışkanlıkları, giyim tarzları vb. kültür unsurlarını 

kapsayan bir hedeftir. Böyle bir sonucun mümkün olmadığını düşünmekle birlikte, 



66 
 

günümüzde küreselleşmenin millî kültürlere yaptığı tahribatı da göz ardı edemeyiz. 

Küresel güçlerin elinde bulunan Internet ve medya gibi iletişim teknolojilerinin yoğun 

propagandası sonucu değişik milletlere mensup insanlar aynı tip giyinmekten, aynı 

yemek kültüründen, aynı filmlerden zevk almaya başlamışlardır. Millî kültürler 

tamamıyla tüketime dayalı bu tek tip kültür ithalatından olumsuz yönde 

etkilenmektedirler. Küreselleşmenin kültürel yönünün millî kültürler üzerindeki bir 

diğer etkisi de etnikçiliğin ve çok kültürlülüğün küresel güçler tarafından ısrarla ön 

plana çıkarılmasıdır. İnsan hakları, demokrasi, etnik kimlik, mozaik kültür, kültürel 

haklar, ana dilde eğitim gibi söylemlerle mikro milliyetçilikler kaşınmakta ve millî 

devletler tahrip edilmeye çalışılmaktadır. Küresel güçler tarafından tek kültürlülük 

amaçlanırken, millî kültürleri parçalayarak savunmasız durumda kalan etnik kültürleri 

tek bir dünya kültürünün potasından eritmek daha kolaydır. Örf ve adetler, dünya 

görüşü, sanat ürünleri, din gibi kültür unsurları, iletişim kanalları vasıtasıyla ve 

misyonerlik faaliyetleri sonucunda küreselleşmenin olumsuz sonuçlarından 

etkilenmektedir. Bu bağlamda küresel güçler tarafından ısrarla ön plana çıkarılan 

unsurlardan birisi de etnik kimliklerdir. Gerek ABD gerekse AB tarafından sık sık 

demokrasi ve insan hakları söylemleri adı altında üst kimliği oluşturan alt kimlikler öne 

çıkarılmaktadır. Millî kimlik alt kimliklerin bütünleşmesinden oluşur. Günümüzde bir 

takım yerli ve yabancı güçler tarafından Kürt kimliğinin ısrarla gündeme getirilmesi, 

kültürel haklardan, ana dilde eğitimden bahsedilmesi gibi konular millî devlet, millî 

kimlik ve millî kültür kavramlarının aşınmasına neden olmaktadır (Durgut, 2004: 92-

93,114). 

Küreselleşmenin etkisi altına aldığı en önemli alanlardan birisi de kültürdür. 

Küresel kültürün lokal insanlar tarafından karşılandığında görülebilecek iki refleksten 

biri “direnç gösterme” diğeri ise “uygun bulma” dır. Yani toplum ya reaksiyon 

gösterecek ya da uygun bulup benimseyecektir. Ancak, küresel kültürün toplumun 

kendisine sunulduğu gibi salt bir yalınlıkla kabul edilmesi her zaman gözlemlenen bir 

olgu değildir. Yerel topluma; mal ve hizmetler, fikirler teknoloji ile gelen küresel 

kültüre karşı, toplumun kendisi de değişik anlamlar yükleyebilmekte ve böylece değişik 

alt kültürler de küresel kültürün yorumlanmasında farklılıklar görülebilmektedir 

Uygun bulup benimseme boyutunda küresel ürün ve fikirlerin kabul görme 

süreci hızlı bir biçimde gerçekleşebilir. Örneğin; insan hakları, kadın ve çocuk hakları, 

çalışma hakkı gibi temel prensiplerin uzlaşılmasında karşılaşılan direncin zayıflığı ya da 



67 
 

Mc Donalds da olduğu gibi hızlı yemek yeme ve bu çerçevede “fast food” kullanımının 

artmasının yaygınlaşması toplum tarafından rasyonel kılınabilir. Ancak bu noktada 

küresel kültürün toplum tarafından benimsenmesi gerekçelerinde topluma sunulan mal 

ve hizmetleri talep etmede farklı düşünceler olabilir. Örneğin; Mc Donalds bazı 

ülkelerde hızlı yemek yeme alışkanlığının benimsenmesi olarak algılanabileceği gibi, 

bazı ülkelerde bir ürünün her talep edildiğinde aynı kalite ve standartta sunulması 

nedeniyle tercih edilebilir.  

Bu doğrultuda farklı dünya görüşleri ve yaşam tarzları birbiriyle yakınlaştıkça 

fikirler kurumlar ve kimlikler arasında ortak benzerlikler ve hatta farklılıklar oluşacaktır 

(Bozkurt, 2000: 122). Yaşam biçimi bakımından, toplumların gittikçe birbirine 

benzemesi ya da bir başka deyişle “Amerikanlaşması” şeklinde bir değişim meydana 

gelmiştir. Dünya ticaret kültür sanayisi, görünüş, doku ve ses bakımından Amerikan 

etkisi taşımaktadır. Kompakt disklerde Amerikan parçaları görüntülü olarak tüm 

dünyaya yayılma imkânı bulmaktadır. Yeni nesiller, ailelerinin bütçelerini zorlayarak bu 

yeni yaşam biçimini tercih etmektedirler. Düşünce şeklinde, münasebetlerde, eğlencede, 

giyim tarzında, kısaca bir bütün olarak insanların hayata bakış açılarında benzeşme 

meydana gelmektedir. Ailelerin çocukları için aldıkları ayakkabıdan, gençlerin 

eğlenirken diskoyu tercih etmelerine, giydikleri kazak, tişört ve blucinlere kadar günlük 

hayatta baskın bir Amerikan kültürü kendini göstermektedir. Amerikan video, plak, 

film, CD ve VCD’lerindeki ürünler-yapımlar rakipsiz hâkimiyetlerini devam 

ettirmektedirler. Öyle ki, bu hâkimiyet otoriter yönetimlerin engellemelerini bile aşacak 

şekilde kabul görmektedir. Bilhassa İranlı gençlerin dipçik yeme uğruna, disko müziği 

dinlemeleri ve etek ve pardösü altında da olsa, blucin giymeyi tercih etmeleri, 

etkilenmenin engellemeye rağmen olduğunun en güzel ispatıdır. Aynı şekilde yeme-

içme alışkanlıkları da Amerikan kültürünün simgesi haline gelmiş olan “Coca-Cola” , 

”Pepsi” ve “Mc Donalds”ların baskın karakterli etkisi altında bulunmaktadır. 

Uluslararası kuruluşlar yerel piyasalara baskı kurmak, küresel ürünleri satmak ve yerel 

karşı koyuşları yenmek için reklam vermeyi yaygınlaştırmaktadır. Özel kablonun 

yaygınlaşması ve uydu sistemleri dünya çapında ticari kültürü artan bir oranda 

yükseltmektedir. Küreselleşmenin motor güçlerinden olan iletişim imkânlarının artışı, 

bir taraftan bilgilenme, yönetimin daha kolay bir şekilde kontrolü gibi olumlu tesirlerde 

bulunurken, diğer taraftan da bölgesel ve etnik ayrımcılığı körükleyici etkiye sahip 

olabilmektedir. Kontrol altına alınan iletişim araçları vasıtasıyla kültürel sınırların 



68 
 

ötesine geçen imaj ve mesajların nakli, naklin yoğunluğuna ve hızına bağlı olarak 

muhatap bulabilmektedir. Çünkü mesaj ve imaj naklinin usulü muhatap bulma açısından 

önemlidir. Kültürel sembollerin uyumu ve nakli, kültürel yapıyı mesaj ve sembollerin 

kaynağı olan kültüre dönüştürür ve nakledilen kültür, nakledildiği yerden farklı formda 

yaşamaya başlar. İletişim araçlarının etkinliğinden faydalanılarak gerçekleştirilen bu 

operasyonla kültürel kimliğin belirsizleşmesi ve kimliksizleşme süreci başlayacaktır.  

 Küreselleşmenin olumlu tesirleri demokrasi kültürünün yaygınlık kazanması ve 

kabullenilmesi şeklinde olurken, olumsuz tesiri, bölücülük ve ayrımcılığı arttırmak 

şeklinde olmaktadır. Bunun yanı sıra, bazı kapalı toplumlarda geleneksel düzende 

çözülmeler meydana gelmiş ve bu çözülmelerle beraber, bir toplumsal çöküş yaşanmaya 

başlamıştır. Adetlerin, geleneklerin, yerel ve millî alanın tehdit altına girmesi, çeşitli 

kesimlerde tepki yaratmaya başlamıştır. Bu tepkiler de yeni sosyal sorunlar olarak 

kendini göstermiştir. Küreselleşme ile “ekonomisi, ideolojisi ve siyasî pratikleriyle” 

giderek bütünleşen ve homojenleşen bir dünya oluşmakta ve bilgi teknolojisinin 

getirdiği fırsatlarla artık küreselleşen bir kültürden söz etmek mümkün olmaktadır 

(Talas, 2003: 60-62). 

Robertson, küresel kültürün başka millî kültürlerin karşılıklı etkileşimlerinin bir 

sonucu olduğunu düşünmektedir. Yine Robertson, dünyanın giderek küçülen ve tek 

dünya olarak tanımlanan hale geldiğini, millî olarak kurulmuş toplumlarınsa daha fazla 

çok kültürlü şekle büründüğünü ifade etmektedir. Ayrıca çok etnikliğin dışsal ve içsel 

zorlamalarıyla yüz yüze gelen toplumların meydana geldiğinden ve birey ile kolektif 

ötekilerin özdeşleşme koşullarının her zamankinden daha karmaşık hale geldiği bir 

dünyadan bahsedilebileceğini ileri sürmektedir. Ritzer, küreselleşmenin kültürel 

sonuçlarını şu şekilde açıklamaktadır: ”Küreselleşme süreci eş anlı olarak iki kültür 

görüntüsü sunmaktadır. Bunlardan ilki tikel kültürü üst sınırlarına ulaştırmaktadır. Bu 

üst sınır ise küredir. Tüm heterojen kültürler dünyayı kaplayan tek hâkim kültürün 

içinde erimektedir. Bu kültür görüntüsü küresel mekânın fethedilmesini içermektedir. 

Böyle bir çerçeveden bakıldığında bu görüntü bir seküler bütünleşme rüyasıdır. Ulus-

devletin kültürünün tüm dünyayı kapsaması beklenmektedir. İkinci görüntü ise 

kültürlerin sıkışması ile ilgilidir. Farklı kültürler hiçbir örgütleyici prensip olmaksızın 

yan yana akmaktadır. Bu görüntülerin netleşmesini sağlamak için öncelikle yapılması 

gereken küresel kültürü alan olarak düşünmektir. Gelişmiş iletişim olanakları kültürlerin 

karşılaşmasına, yan yana akmasına olanak vermektedir. Giderek artan kültürel 



69 
 

hareketlilik ve karmaşa içeren küresel alan kabulü, eş zamanlı olarak kültürün 

küreselleşmesinin ikinci görüntüsünü önermektedir. Kültürün küreselleşmesinin ivmesi 

teknolojik gelişmeler ve ekonomi kaynaklıdır. Bazı sosyal bilimciler küreselleşmenin 

getirdiği önemli kültürel sorunlardan birinin de “millî kimlik krizi” olduğunu ifade 

etmektedir. Eroğlu’na göre insan davranışlarını belirleyen çok sayıda faktörün 

bileşimleri olarak ortaya çıkan kimlik, günümüzde artık yalnızca aile, yakın akraba 

grubu, okul, iş organizasyonları gibi çevrelerinden ve bütün bunları kapsayan kültür 

tarafından beslenmemektedir. Bu dönemde bireylerin kişilik özelliklerine ilişkin 

davranış boyutlarında ve toplumların yaşama tarzında yoğun bir şekilde, küresel kültür 

motifleri de etkili olmaya başlamıştır. Eroğlu kimlik krizi ve küresel kültür ilişkisini de 

şu şekilde açıklamaktadır: ”Küreselleşme rüzgârları, millî kimlikleri zorlayarak, 

bireylerde kimlik krizi yaratmaktadır. Aynı zamanda millî kimliklerde yer yer kırılmalar 

meydana getirerek, bazı alt kültür sistemlerine ait alt kimliklerin ön plana çıkmasında 

çok büyük bir etkide bulunmuştur. Bu çerçevede, hemen hemen bütün kültür 

sistemlerinde tek tip ve total gibi gözüken bir “millî kimlik” şemsiyeleri altında diğer alt 

kimliklerin sayısında büyük bir patlama olmuştur. Mesela, etnik ve dinî kökenli 

kimlikler, yöre ve bölge kökenli yerel kimlikler, cinsellik eksenli kimlikler ve bir kısım 

informel grupları referans alan kimliklerde dikkat çekici bir yönelme meydana 

gelmiştir. Küreselleşmenin, kültür alanında ve yaşama biçimi üzerinde yeni alternatifler 

ve tercihler getirmiş olmasının serbestliği içerisinde,  “millî kimlik” katında 

tutunamayanların kendilerine en yakın alt kimliklere doğru kayışları, son yıllarda 

gelişmekte olan toplumların hemen hemen hepsinde gözlemlenen bir kültürel olgudur 

(Talas, 2003: 63-65). Küreselleşme sürecinde yaşanan en büyük sorunlardan biri de 

bilginin herkes tarafından ulaşılabilir olmasıdır. Bilginin ve teknolojinin yanlış 

kullanılması dünyadaki dengeleri değiştirmektedir. 

Malların, hizmetlerin, bilginin ve teknolojinin serbestçe dolaşımı olumlu 

neticeler kadar olumsuz neticeler yaratmaktadır. Mesela 11 Eylül saldırıları 

küreselleşmeye yol açtığı ileri sürülen faktörlerin kullanılmasına mümkün olabilmiştir. 

Dünya ekonomisindeki küreselleşme, sermayenin mantığının yaygınlaşmasının yanı 

sıra, teknolojinin yayılmasını, yatırım, finansman ve bilginin demokratikleşme hızını 

içerir. Küreselleşme, sıra dışı grupların ve alt kültürlerin küreselleşmenin vasıtalarını 

kullanarak güçlenmelerine sebep olmaktadır (Korkmaz, 2006: 231). 



70 
 

Batı’nın ortakları, küresel ekonomik düzene eşlik eden siyasal sistemi 

yapılandırmayı amaçlamaktadırlar. Sistemin geleceği, hedefleri yalnızca ekonomik 

politikalarla gerçekleştirilemez ve Batı dünyası, bu projeyi takdim ederken siyasî, 

ekonomik ve kültürel bütünlüğü içinde sunmaktadır. Küreselleşme, insanın toplum 

içinde yaşarken riayet etmesi gereken davranış prensiplerini “küresel etik” kavramı ile 

açıklar. Küresel etik ise; her türlü millî bilincin üstünde, dünyadaki bütün insanları 

kapsayan ahlaki bir duyarlılığı ve sorumluluğu ifade eder. Yani fertlerin davranışlarında 

kendini tüm insanlığa karşı sorumlu görmesi, aile, kavim ve millet sınırlarını aşmasıdır. 

Böyle bir davranış prensibi insanın doğasına uygun olmayan ve kişisel davranışlarda 

fertlerin çok değişkenli kimliklerinin sadece birini başat yaparak zorlama bir eylemlilik 

izahıdır. Böyle bir izahın temelinde, liberal felsefenin rasyonalite mantığının yattığını 

dikkate almak gerekir.  

Küreselleşmenin suç ve suçluluğu arttırdığı görülmektedir. Birleşmiş Milletler 

Organize Suç Raporuna göre; Avrupa Birliği’nin genişlemesi gibi küreselleşme 

süreçleri sınır güvenliğini ortadan kaldırmış, organize suç gruplarının yeni pazarlara 

ulaşmasına, uyuşturucu vb. faaliyetlerden elde edilen kirli paraların diğer ülkelerde 

meşru yatırımlara kaynak yaratmasına ve aklanmasına fırsat yaratmıştır. 29 Ocak 2007 

tarihli gazete haberlerine göre Türkiye’de suç oranları ceza kanununda ve güvenlik 

birimlerinin görev yasalarında yapılan değişiklik sonucu %50 oranında artmıştır 

(Korkmaz, 2006: 233-234). 

 İçinde yaşadığımız çağda, ”risk”, ”belirsizlik”, ”güvensizlik”, ”eşitsizlik”, 

”kaygı” ve “toplumsal çözülme” küreselleşme sürecinin toplumsal sonuçlarını 

açıklamada en çok başvurulan kavramlar haline gelmiştir. Modern endüstriyel 

toplumlarda özgürleşen bireyler, özgürlüğün bir bedeli olarak daha çok risk ve 

belirsizlikle karşı karşıya olmuşlardır. Son dönemde bloklar arasında yıkılan duvarların 

da etkisiyle ivme kazanan küreselleşme süreci, yukarıdaki kavramlarla ifade edilen 

toplumsal sonuçları tarihte görülmedik bir şekilde küresel düzeye taşımıştır. Millî 

ekonomilerin birbirleriyle bütünleşme sürecine paralel bir biçimde, toplumsal sorunlar 

da küreselleşmiş ya da büyük ölçüde küreselleşme sürecinin sonuçlarından etkilenmeye 

başlamışlardır.  

1. 5. 3. 1. Toplumsal Adaletsizlik ya da Eşitsizlik 
 Toplumsal adaletsizlik ya da eşitsizlik, küreselleşmenin en çok eleştirilen 

toplumsal sonucunu oluşturmaktadır. Aslında eşitsizlik kapitalizmin doğasında bulunan 



71 
 

var olan bir özellik ve küreselleşme ile ortaya çıkmış bir olgu da değildir. Ancak 

eşitsizlik küreselleşme sürecinin getirdiği serbest rekabet anlayışının sonucunda rekabet 

gücü olanlarla olmayanlar arasındaki mesafenin çok daha açılmasına yol açmıştır. 

Ayrıca küreselleşme süreci, sanayileşmiş ülkeler arasında da bir dengesizlik 

yaratmaktadır. Bu denge büyük ölçüde Amerika lehinedir. Biraz da bu sebeple, bazı 

yazarlar küreselleşme sürecine “Dünyanın Amerikanlaşması” da demektedirler. 

Sınırların giderek daha çok kalktığı ve bir köyün ortaya çıktığı iddia edilse bile, 

herkesin bu küresel köyün vatandaşı olabileceği konusunda kuşkular vardır. Bir taraftan 

küreselleşen profesyonel elitler önündeki engeller sürekli kalkarken, vasıf düzeyi düşük 

milyonlarca insanın önündeki engeller sürekli yükselmektedir. Küreselleşme sürecinin, 

kaynakların daha iyi kullanılmasını ekonomik etkinliği ve yüksek büyümeyi teşvik 

ettiği yönündeki iddiaların yanında, işsizliği arttırdığı ve sendikaların rekabet gücünü 

kırdığı şeklindeki iddialar da mevcuttur. Yeni uluslar arası iş bölümünün bir sonucu 

olarak, işler artık çok farklı coğrafi bölgelere bölünmüş durumdadır. Küresel üretim 

düzeni içersinde bir malın farklı parçaları birden farklı ülkede üretilmektedir (Bozkurt, 

2000: 96). 

1. 5. 3. 2. Küreselleşme ve Güvensizlik 

 Bilim ve teknoloji, şimdiye kadar görülmedik düzeyde arttığı halde 

insanoğlunun kontrolü gerçekleşememiştir. Tam aksine dünya giderek daha çok 

kontrolden çıkmaktadır. Ya da Giddens’ın ifadesiyle “elimizden kaçıp giden dünya” ile 

karşı karşıya kalmaktayız. Artık bir düzen değil, düzensizlikten bahsediyoruz. 

Küreselleşme sürecinin en çok tartışılan sonuçlarından birisi de, gittikçe artan belirsizlik 

ve güvensizliktir. Birçok kişi geleceğin bugünden yaşam koşulları getireceğini 

düşünmektedir. Öte yandan küreselleşmenin yarattığı güvensizliği arttıran en çarpıcı 

gelişmelerden birisi de Asya Krizi olmuştur. Küreselleşmenin en uç düzeyde yaşandığı 

mali piyasalardaki çöküş beraberinde ağır sosyal maliyetleri de getirmiştir (Bozkurt, 

2000: 103-104). 

Kısaca belirtmek gerekirse kaygı, belirsizlik ve güvensizlik hemen hemen her 

ülkeye ve her alana yayılmıştır. Küreselleşme sürecinin daralttığı mekânlar ve yok olan 

sınırlar, insanların günlük yaşamını etkileyen, çok geniş bir alanda yeni tehditler 

getirmiştir.  



72 
 

1. 5. 5. 3. Toplumsal Bütünleşme 

 Küreselleşme sürecine paralel olarak ortaya çıkan eşitsizlik ve güvensizlik gibi 

unsurların ön plana geçmesi, orta sınıfların zayıflamaya yüz tutması, yoksulla zengin 

arasındaki mesafenin şimdiye kadar görülmedik düzeyde artışı bir çok ülkede toplumsal 

bütünleşmeyi tehdit eder hale geldiği iddia edilmektedir. Küreselleşmenin de etkisiyle 

geleneksel bağlarından kopan insanlar, uyum sağlayamadıkları taktirde tam tersine bir 

tutum benimseyerek, altın çağ arayışı umuduyla köklere dönüşe yönelmektedir. 

Hungtington gibi bazı yazarlar da küreselleşme sürecinin uygarlık bilincini 

güçlendirerek, dünyada bir bütünleşme değil, çatışmayı beraberinde getireceğini iddia 

ediyor.  Drucker Asya’daki krizin ana kaynağının iktisadi değil toplumsal olduğunu 

vurgulayarak, bölgenin tümünde toplumsal gerilimler o kadar yüksek ki, bana iki dünya 

savaşının çöküntüsüne yuvarlanmış gençliğimi hatırlatıyor, diyor. Küreselleşme 

sürecinin kamçıladığı sorunlar birçok yazara göre, toplumsal çözülmeyi teşvik 

edebilecektir. Rodrik’in de belirttiği şekilde, küreselleşme toplumsal bütünlüğe ikili bir 

darbe indirmektedir. Bir taraftan toplumsal örgütlerin temel ilkeleriyle çelişkileri 

derinleştirerek, diğer taraftan da çelişkilerin toplum tarafından düşünülüp tartışılarak 

çözülmesini sağlayan güçleri zayıflatarak. Öte yandan küreselleşme sürecinin millî 

hükümetlerin otoritelerini zayıflattığı iddia edilmektedir. Artık uluslar arası şirketler ya 

da Dünya Ticaret Örgütü, Dünya Bankası, OECD ve IMF gibi kuruluşların aldığı 

kararlar büyük ölçüde millî otoriteleri daha bağlayıcı hale getirmektedir. Ancak 

ideolojik olduğu kadar ekonomik rasyonalite ve teknolojik gelişmeyle yakından ilişkili 

olan küreselleşmenin kaçınılmazlığı, onun yarattığı sosyal maliyetleri ortadan 

kaldırmamaktadır. Hatta mevcut haliyle küreselleşme, toplumsal boyutta çok daha 

olumsuz sonuçlar yaratmaktadır. Özellikle rekabet gücü zayıf olan ülkeler ve gruplar 

için, çoğu kez rasyonaliteye indirgemenin yarattığı insani maliyet, yeni sosyal yıkımlara 

yol açabilecektir (Bozkurt, 2000: 105, 107). 

Küreselleşme süreci olumlu sonuçları yanında mevcut haliyle güvensizliği, 

eşitsizliği, toplumsal adaletsizliği artırmakta ve toplumsal dayanışmayı 

zayıflatmaktadır. Küreselleşme süreci, mevcut kuralsızlık içinde, toplumsal handikaplı 

grupların aleyhine işlemektedir. Ancak sürecin bu haliyle devam etmesi mümkün 

değildir. Şimdiden adaletsiz küreselleşmeye karşı küresel tepkiler yükselmeye 

başlamıştır.  

 



73 
 

 

 

2. KİMLİĞİN SOSYOLOJİK İZAHI 
Bugüne ait özellikleriyle çeşitli alanlarda değişim ve dönüşümlerin yaşanmasına 

neden olan küreselleşme süreci, ortaya çıkmasına yol açtığı sorunlarla birlikte çok 

sayıda olgu ve durumun yeniden tanımlanmasını zorunlu hale getirmiştir. Bu konuların 

en önemlilerinden biri kuşkusuz “kimlik” ve kimliklerin yeniden nasıl tanımlanacağı 

sorunudur.  

Kuşkusuz kimlik, sosyal bir hayat içersinde vücut bulur. Sosyal faktörler bireyin 

dışındadır, ancak bireyin davranışı için neyin iyi neyin kötü, neyin doğru neyin yanlış 

olduğunu gösteren normatif yapısı itibariyle de sürekli onunla birliktedir ve onu 

denetlemektedir. İşte sosyal yapı, kuvvetli bir sosyal kontrol mekanizmasıyla yukarıda 

belirtilen bireysel yapının belirli bir şekilde olmasını ister. Özellikle bu durum ortak 

sosyal değerlerin ve normların paylaşılması hususunda önem arz etmektedir. Toplumun 

bu ortak kurallardan ve değerlerden yeltenenleri, kolektif vicdanı incittiği oranda, basit 

kınama ve ayıplamadan linç etme girişimlerine ulaşacak bir çizgide cezalandırır. İşte 

toplumun söz konusu kimliği inşa etmede önemli etkileri olmakla birlikte, kimliği 

bireysel yapı faktörlerinden ayrı düşünmek imkânsızdır.  

Günümüz insanı genelde çok kimlikli bir özne olarak varlık göstermektedir. 

Toplumsal yaşamın gündelik akışı içinde kimlikler sürekli olarak yeniden 

şekillenmektedir.  

 

 2. 1. Kimliğin Tanımı    
Kimlik kavramı toplumun sosyal sisteminin en temel ve en önemli kökenini 

teşkil etmektedir. Kimlik, bireylerin gerek kültürel gerekse yaşadıkları çevrelerdeki 

sosyal konum ve statülerinin karşılığı olan çok boyutlu, inanç, tutum, değer yargıları 

gibi yaşam biçimini sembolize eden bir kapsamın alt başlığıdır. Kimlik, insan hayatının 

vazgeçilmez bir parçasıdır. Kimliksiz bir hayat biçimi mümkün olsa bile bu pek arzu 

edilmeyecek bir şeydir. Her bireyin bir kimliğe gereksinimi vardır; her istikrarlı hayat 

biçimi onu paylaşanların iç özdeşleşmelerine ve direniş noktalarına çeşitli biçimlerde 

giren kolektif kimlik iddialarına başvurur.  



74 
 

Kimlik, Türk Dil Kurumu’nun sözlüğünde, “toplumsal bir varlık olarak insana 

özgü belirti, nitelik ve özelliklerle birinin belirli bir kimse olmasını sağlayan şartların 

bütünü” olarak tarif edilmektedir. Kısaca özetlemek gerekirse kimlik, “hayattaki duruş 

yerimizi bildiren özelliklerin bir toplamı”dır. İnsanlar toplum hayatında kimlikleriyle 

yer alırlar. Toplumsal ilişkilerde meslek, gelir, yaş, cinsiyet gibi kimliğe ilişkin bazı 

kriterlere atıfta bulunulur. Bunların yanı sıra dürüstlük, kabiliyet, cesaret, hoşgörü 

yardım severlik gibi daha görece değerler de kimliğin belirlenmesine katkıda 

bulunurlar. Kimlik kavramını iki şekilde ele almak mümkündür: (Gül, 2007: 20) 

      1. Kişinin kendisini nasıl tanımladığı 

      2. Toplumun kişiyi nasıl tanımladığı 

Burada önemli nokta şudur; her ne kadar toplum bireyi belli bir kimlikle 

tanımlıyorsa da birey kendini söz konusu kimliği oluşturan topluluğa dahil 

hissetmiyorsa, o kimliğe sahip olduğu söylenemez. Toplum, kimliğin oluşumunda, 

kişiye bir çok seçenek sunar. Birey ise kendi istek ve iradesiyle bir seçim yapar ve 

kendini bir kimlikle tanımlar. Bu seçimi yaparken kişi, çok da özgür değildir; çünkü 

toplum genel kabullerinden, değer yargılarından bağımsız bir seçim yapamaz. Kişinin 

sosyal hayatında kendini tek bir kimlikle ifade etme zorunluluğu yoktur. Örneğin; bir 

insan hem Türk, hem Hıristiyan, hem kadın kimliğinde olabilir. Bu kimliklerin her biri 

farklı platformlarda ön plana çıkabilir. Danimarka’daki karikatür krizinde Müslüman 

kimlik unsuru öne çıkan insanların, Ermeni soykırım iddiaları karşısında Türk kimlik 

unsurunun öne çıkması doğaldır. Dinî unsurlar, hemen her toplumda siyasî ve sosyal bir 

sorumluluk yüklenerek farklı bir kimliğin oluşmasına yol açabilmektedir (Gül, 2007: 

22-23). Küreselleşme sürecinde bireyler çoklu kimlik yapısına sahiptir.  

Kimliği, toplumsal bir aktör tarafından, anlamın kültürel olarak inşası olarak 

tanımlayabiliriz. Son yıllarda medya, Internet ve neo-liberal ekonominin etkisi ile 

yaşanan küreselleşme sürecinin toplumsal aktör durumuna geçtiğini söyleyebiliriz 

(Ünal, 2006: 187). 

Bir başka tanıma göre ise kimlik, topluluğu oluşturan bireylerin ortak varlıkla 

özdeşleşmeleri, ortak ülkü ve sembollerde birleşmeleri, ortak tasa ve kıvançları 

paylaşma olgusudur (Çonoğlu, 2004: 233). 

Kimlik sadece “biz kimiz” sorusuna verilen bir cevap ve bu cevabın taşıdığı bir 

duygu değildir. Aynı zamanda, dünyaya bakarken de kullanılan bir mercektir. 



75 
 

Küreselleşmenin sunduğu belirsizlik karşısında kimlik sorun olmaktadır (Tatar, 2006: 

158).  

Kimlik, insanın kendisini tanımlaması ve konumlandırmasıdır. Hangi değerler 

dünyasına ait olduğunu göstermesidir. Yine insanın kendisini koruması ve tanıtması da 

kimlik üzerinden gerçekleşir. Kimlik sorunu çözülmediği zaman insanın kaybolma ve 

var oluşunu sürdürememe riski ortaya çıkmaktadır (Kayan, 2007: 9).  

En yalın tanımıyla kimlik; kişilerin, grupların, toplum veya toplulukların 

“kimsiniz, kimlerdensiniz?” sorusuna verdikleri yanıt ya da yanıtlardır. Bir telefon 

konuşmasında kendisini “Ben, Ahmet Demircioğlu” diye tanıtan kişi, demirciler 

soyundan ya da ailesinden Ahmet olduğunu söylemektedir. Bilerek ya da bilmeyerek, 

kimlerden yana ya da kimlerden olduğumuzu belirlerken, kimlerden olmadığımızı ya da 

kimlere karşı olduğumuzu da söylemiş oluruz. Hatta kim olduğumuzun ve varlığımızın 

bilincine, kimlere karşı olduğumuzun bilgisi ve yardımıyla varırız (Güvenç, 1993: 3). 

Kimlik tanımlamasının bir boyutu da  “karşıtlık”tır. Kimlik bir “aidiyet” 

meselesi ise buradan hareketle insan, kimden olduğunu belirlerken kimlerden 

olmadığını veya kimlere karşı olduğunu da ortaya koyar. Hatta belki de kim olduğunun 

bilincine, kimlere karşı olduğunun bilgi basireti ile ulaşır (Kayan, 2007: 18). 

Kimlik, kim olduğuna karar vermektir. Kimlik, kişinin var oluşunun ifadesidir. 

Kendini nasıl gördüğünün tanımlamasıdır. Bireyin kendi farklılığını ortaya koymasıdır. 

Kimlik, bir kişiyi ya da toplumu kendisi yapan veya diğerlerinden ayıran niteliklerin 

tamamıdır. Kimlik, beni ben yapan değerlerin toplamıdır. Kişinin toplum içindeki 

adresidir. Kimlik kavramı bir değerler manzumesidir. Kimlik, taşıyana özgünlük ve 

öznellik kazandırır. İnsan kendisini ve başkasını düşünürken iki değişik sorunun yanıtını 

arayabilir. Bu sorulardan biri “Ben nasıl bir insanım” ,  diğeri ise “Ben kimim” olabilir. 

Bu sorulardan ilki “benlik”, ikincisi ise “kimlik” ile ilgilidir. Benlik kişiyi özelliklerine 

göre tanımlayan, kişiyi diğer kişilerden ayırt eden ve kişiler arası farklılıkları 

vurgulayan bir kavramdır.  Kimlik kavramı ise kişiyi toplum içinde belli konum veya 

konumlara yerleştirir (Hortaçsu, 2007: 11). Benlik, insanoğlunun ben neyim, nereden 

geldim, nereye gidiyorum sorularının cevabını içerir. İnsanı benmerkezcilikten kurtaran 

şey kimliktir. “Kim” ve “ne” olduğumuzun sarahate kavuşabilmesi için önce kendimizi 

fark etmemiz, farkımızı ortaya koymamız, farkındalık bilinci kazanmamız gerekir 

(Kayan, 2007: 15). 



76 
 

 “Ben kimim” sorusu “Ben neyim” olarak da sorulabilir. “Neyim” olarak 

sorulduğunda insanın birey olarak değil de bir nesne olarak görüldüğü düşünülebilir. Bu 

bir anlamda doğrudur. Çünkü ben kimin sorusunun cevabı “ kadınım, anneyim, 

öğretmenim, aydınım, İzmirliyim” gibi toplumda belli özellikleri ve/veya işlevleri 

çağrıştıran kategorileri içerir. Yukarıda örnekte görüldüğü gibi, insanların genelde 

birden çok kimliği vardır. Ancak, herhangi bir durumda, kişinin kimliklerinden bir 

tanesinin belirgin olduğu kabul edilmektedir. Bir kimlik sahibi olmanın 

karşılayabileceği çeşitli gereksinimlerin dökümünü yapmışlardır. Bu gereksinimler 

kendine değer verme, başkalarından farklı olma veya belirginlik, zaman ve mekânda 

yakın hissetme ve onlardan kabul görme,  yeterlik veya beceri, kontrol duygusu ve 

yaşamın amacı ve anlamıdır (Hortaçsu, 2007: 13). 

Kimlik, kim olduğumuz, nereden geldiğimiz anlamına gelir. Böyle olduğu için 

de zevklerimize ve arzularımıza, kanılarımıza ve umutlarımıza anlam kazandıran artı 

alanı sağlar (Taylor, 2005: 48). 

Bireyin inşa ettiği bir yapı olarak kimlik genel olarak, “ben kimim” sorusuna 

verilen cevapların anlamlı bir bütünü olarak tanımlanır. İnsan toplulukları kendilerini 

farklılaştıran çeşitli ayrımlayıcılarla ifade etme çabasında olmuşlardır. Bu çaba, 

bireylerin ve toplulukların farklılık ve benzerliklerini belirleyerek, kategorik düzeyde 

bir konum kazanma bilincidir. Kategorik bir konumda bulunmak, bireyi ve topluluğu 

kendi ve öteki olarak belirleyebilme ve sınırlandırabilme zemini oluşturduğu için, 

kimlik bilincinin de inşasını kolaylaştırmaktadır. Kimlik inşa etmeye yönelik 

çözümleyici soru; “ben ve öteki kimdir?” sorusudur. Aslında kimlik bir tanımdır, 

insanın hem toplumsal hem de psikolojik anlamda kendisinin ne ve nerede olduğunu 

açıklamasıdır. Birey, kimlik edindiğinde duruşunu ve bakışını da belirtmiş olur; yani 

katıldığı veya üyesi olduğu toplumsal ilişkiler ağında bir toplumsal özne olarak 

şekillenir (Karakaş, 2006: 78). 

Kimlikler, onları tanımlayan ve organize eden bir bütün olarak bireyin toplumla 

uygun bağının ne olduğu sorununu da içerir. Bu arayış aynı zamanda birey düzeyinde 

bir topluluğa ait olma gereksinimi ile ortaya çıkmaktadır. Kimlik, daima müdahaleyi 

kaldırmak için duyguların süregelen kavrayışına ve çeşitliliğini sağlamak için ruh, kendi 

ve cisim kavramlarına başvurmasının gerçek dışı hayaline atfedilir. Bu nedenle kimlik, 

tamamen kurgusaldır ve kişinin kendi düşüncelerini inceleyerek anlayacağı bir şey de 

değildir. Kimlik, deneyimlerin ve öznel konumun farklı öğelerinden oluşur. Kimlikler 



77 
 

asla sabit değildir, kompleks ve değişkenliklerine bağlı olarak sürekli yeniden 

konumlanır (Karakaş, 2006: 78). 

 Kimlikten söz edildiğinde genelde belli bir sürekliliğe, kapsayıcı bir birliğe ve 

kendini tanımaya vurgu yapılır. Çoğu zaman bu özellikler, kurulu yaşam tarzına yönelik 

bir tehdit yok ise sorgusuz kabul edilir.    

 Hall’a göre kimlik; “daima kısmen bir anlatı, kısmen bir tür temsildir. Kimlik, 

dışarıda biçimlenen ve sonra bizim hakkında öyküler anlattığımız bir şey değildir. 

Kişinin kendi benliğinde öykülenen bir şeydir” . Kimlik, daima müdahaleyi kaldırmak 

için duyguların süregelen kavrayışına ve çeşitliliği sağlamak için ruh, kendi ve cisim 

kavramlarına başvurmasının gerçek dışı hayaline atfedilir (Hall, 1998: 72). 

 Kimlik en genel manada, kolektif aidiyetlerden katıldıklarımız, arzularımız, 

hayallerimiz, kendimizi tasavvur etme, yaşama biçimimiz gibi hayattaki duruş yerimizi 

bildiren niteliklerin toplamıdır. Bireyler toplumsal hayata kimlikleriyle katılırlar. 

Meslek, gelir, yaş, cinsiyet, bu anlamda kimliğe ilişkin olan ve toplumsal ilişkilerde 

kendilerine atıf yapılan belli başlı kriterlerdir. Bunların yanı sıra dürüstlük, cesaret, 

yetenek, entelektüel güç vs. gibi daha spekülatif değerler de kimliğe içkindir. 

Kimliğimizin sadece bizim tarafımızdan ifade edilmesi yetmez, ancak başkaları 

tarafından da teyit edilmesi halinde bir kimlik biçimi olarak tasdik edilir. Geleneksel 

dünyada daha çok “verili” bir kimlik egemenken, modern dünya bunu önemli ölçüde 

“kazanılma” yönünde değiştirmiştir (Bostancı, 2003: 6-7).   

Kimlik, insanın sahip olduğu özellikleri anlatır. Birisine siyasî kimliğini 

sorduğumuzda, onun siyasî olarak hangi değerlerin yanında olduğunu anlamaya 

çalışırız. İnsanın ülkesi, geldiği şehri, soyu ya da kültürel olarak içinde yer aldığı çevre, 

hatta doğduğu ve büyüdüğü ülkenin dışında bir başka yerde yaşayarak oraya gösterdiği 

uyumla kazandığı yeni özellikleri ona kimliğini verir.  

İçine girdiğimiz ortama, kurduğumuz ilişkilere göre kimliklerimizden birisi öne 

çıkar. Şehirlerden bahsediyorsak vilayetimiz, ülkelerden bahsediyorsak ülkemiz, 

siyasetten bahsediyorsak partili kimliğimiz daha baskın şekilde kendini hissettirir (Ağar, 

2006: 80). 

Kimlik kavramı, bir kişi veya grubun kendini tanımlama ve diğer kişi veya 

gruplara göre konumlama konusunda verdiği cevapların bütününü ifade etmektedir. Bu 

anlamda kimlik, bir yandan bir resim, öte yandan bir adrestir. Cinsel, etnik ve dinî 

olanlar da dâhil olmak üzere, tüm kimlikler doğal değil, kültüreldir; özsel değil 



78 
 

kurgusaldır. Normal olarak insanlar birbiriyle ilişki içinde bulunan, çoklu kimliklere 

sahiptir. Etnik gruplar, dinî cemaatler, milliyet, memleket, cinsiyet, yaş, meslek 

grupları, ailedeki roller, spor takımları ve bunlar gibi insanların aidiyetlerini belirten 

tüm gruplar bir kimlik ifade edebilir. Kimlik, kelime kuruluşundan görebileceğimiz gibi 

en derin anlamıyla kim olduğumuza ilişkindir. Kendimize ben kimim diye 

sorduğumuzda vereceğimiz her cevap kimliğimizi ortaya koyar. Biz toplumsal 

ilişkilerimizi kimliklerimiz ve onların tayin ettiği roller çerçevesinde kurarız. Dâhil 

olduğumuz her ilişkinin talep ettiği bir kimlik biçimi vardır. Markete giderken müşteri, 

okula giderken ya öğrenci ya da hoca, eve giderken eş, baba, oğul, kız gibi 

kimliklerimiz ve bunlara karşılık gelen rollerimiz vardır (Bostancı, 2006: 100). 

Kimlik, ferdin veya bir sosyal gurubun çeşitli mensubiyetlerini açıklayan, onun 

tanınmasını sağlayan ve dış gözlemle kavranabilen özellikleridir. Kimlik; siyasî, dinî, 

aile soyu, meslekî ve sosyal mensubiyetleri yansıtır (Kösoğlu, 1995: 43). Ancak sözlük 

anlamıyla, nüfus kağıdı, ehliyet, vb. belgeleri de kapsar. Fakat biz kimlik kavramıyla, 

sosyolojik anlamıyla mensubiyet hissini ve buna uygun davranma şeklini vurguluyoruz. 

Bu açıdan her kültür aynı zamanda bir kimliktir. Kimlikle ilgili olarak yapılan 

yorumlarda iki temel anlayış tespit etmekteyiz. Bunlar, kavramı tanımlarken ya kültürü 

ya da ferdi baz almaktadırlar. Kimliği tanımlarken fertten hareket edenlere göre, kimlik 

tamamen bireysel konumdadır. Ayrıca insanların tek bir kimliğinin olamayacağını, bir 

insanın birden fazla kimliğinin olduğunu, bu kimliklerden birini (tarihin, fiziğin, 

maneviyatın harmanından oluşturdukları) öne çıkarmanın ideolojik bir belirleme olduğu 

vurgulanmaktadır. Bu bakış açısına göre, kimlik, tamamen bireysel bir konumdur 

(Kılıçbay, 1995: 145). 

Ülkemizde Sosyal meseleler ele alınıp incelenirken, kimlik, kişilik ve ben 

kimliği birbirinin yerine çok defa kullanılmaktadır. Kişilik, bireyin psikolojik yapısına 

karşılık gelen ve sosyal faktörlerle de beslenen bir gelişme süreci gösterir. Kimlik ise 

kişiliğin tersine birden fazla olarak bir insanda bulunur. Bu açıdan kimlik, insanın 

sosyal mevkisini ve mensubiyetini belirtir. Dolayısıyla din, millet, aile, sosyal sınıf, 

meslek, eğitim vb. her kimliğe göre fert farklı davranışlar sergiler. Bu haliyle kimlik 

kişiliğin gelişmesine katkıda bulunur, ancak gerçek ben ortadan kalkar (Sözen, 1995: 

112). 

Kimlik kavramına “farklılaşma” olarak baktığımızda, diğerlerinden faklı olma 

ve benzememe temel özellik olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunu Amin Mualouf, şu 



79 
 

deyimle ifade etmektedir: “Kimliğim, beni başka hiç kimseye benzemez yapan şeydir ” 

(Maalouf, 2000: 16). 

 Ferdin kimliğini tayin eden özellikler daha ziyade sosyal ve moral özelliklerdir. 

Sosyal özellikleri açısından bir insanın kimliğini söz konusu ettiğimiz zaman, o insanı 

“sosyalleşmiş insan” yönü ile ele alıyoruz demektir. Sosyalleşme her toplumun kendi 

kültürünün, kendi üyelerinden talep ettiği asgari müştereklere ferdin uyum sağlamasıdır. 

Sosyal bakımdan bu uyumu sağlamaya imkân verici özellikleri taşıyan tip, her 

toplumun kendine has yaygın şahsiyet tipidir. Fert, kimliğini daha da fazla geliştirerek 

moral özellikleri bakımından (kültürden sosyal açıdan sırf alıcı olmayı temsil eden 

şahsiyet seviyesinden daha ileri geçerek) kültüre katkı yapabilme kudretine ulaştığı 

zaman ferdiyet merhalesine ulaşmış demektir. Kimlik kavramının iki merhaleden oluşan 

bir muhtevaya sahip olduğunu belirtmiş bulunmaktayız. Ferdin kimliği önce onun 

kültürü massetme seviyesi demek olan şahsiyet tipine uymasını ve bazı fertlerde bunu 

da aşarak kültüre katkıda bulunma kudretini ifade eden ferdiyet gücüne ulaşmasını 

belirtir. Ferdin kimliğini ifade eden özelliklerin sosyal ve moral özellikler olduğu 

âşikârdır (Bilgiseven, 1995: 41-43). 

  2. 2. Kimliğin Oluşum Süreci 
Bilimsel bir sorun alanı olmak bakımından ancak 2. Dünya Savaşı’nın toplumsal 

ve psikolojik hengâmesi, sosyal bilimler içinde kimlik bunalımı diyebileceğimiz 

fenomene yer açan tarihsel bir bağlam sağlamıştır. 2. Dünya Savaşı’ndan sonra ortaya 

çıkan evrensel düzeyli sonuçlar, kendisini 1960’lardan itibaren göstermeye başlayınca 

birçok olgu gibi kimlik konusundaki algılama biçimleri de bu dönemde yeni biçimler 

kazanmıştır. 1970’li yıllara gelindiğinde ortaya çıkan yeni toplumsal hareketler 

bağlamında kimliğin siyasal ve kültürel boyutunda önemli değişiklikler yaşanmıştır. 

1980’ler ise kimlik kulvarına yeni yönelimler kazandırmıştır. Çünkü bu dönemden 

sonra özellikle postmodernizm söylemi çerçevesinde kimlik meselesi yeniden ele 

alınmış ve yeni anlamlar yüklenerek açıklanmaya çalışılmıştır. Kimlik konusu 

postmodernizm tartışmalarının merkezinde yer almaktadır (Karakaş, 2006: 80-81). 

Yeni yönelimlere muhatap olan insan, sözü edilen bireysel çerçevede çok 

kimlikli bir özne olarak kurgulanmaktadır. Çünkü toplumsal yaşamın gündelik akışı 

içinde kimlikler, sürekli olarak yeniden şekillenmektedir. Bu bakımdan sosyolojik 

olarak kimlik kategorilerinin yaşam içinde kolektif ve bireysel kimlikler şeklinde 

ayrılması pratik bir gerekçeye dayanır.  Kimlik oluşumunun önemli bir aşaması olan 



80 
 

bireyselleşme, sahip olduğumuz kapasite ve özelliklerimizle öğrenme, sevme, çalışma, 

boş zamanları değerlendirme gibi konularda kendimize özgü bir yaşam tarzı 

oluşturmamızı sağlar.  “Ben kimim, nasıl var olmak istiyorum, ne türden bir yaşam 

sürmeliyim?” sorularına verdiğimiz yanıtlardan oluşan bireysel kimliğimiz kişisel 

özelliklerimizi, yaşımızı, cinsiyetimizi, fiziksel, zihinsel ve gelişimsel yeterliliğimizi ve 

sahip olduklarımızı kapsamaktadır. Başkalarının gözünde bizi o yapan, sürekliliğimizi 

oluşturan, biricik kılan duygusal, zihinsel, ahlaki özelliklerimiz ile bireysel kimliğimiz, 

kendi yolunda yürüyor olma, yaşantımızı sergileme iddiamızdır. Bizi değerlerimizden 

yeterince farklı ve yeterince uzak tutarak “biricik” kılmaktadır. Diğerlerinin bakışına 

sunduğumuz görünümümüz, giyim, cinsiyet, davranış tarzımız ve kişilik özelliklerimiz 

bireysel kimliğimizin “aşikâr” yönünü oluştururken, duyumlarımız, algılarımız, duygu 

ve düşüncelerimiz, anılar ve hayallerimiz mahrem yönünü oluşturmaktadır. Bireysel 

kimliğimizin bu iki yönü de ötekinin aynasında şekillenmektedir. Çünkü toplumun 

ayrılmaz bir parçası olarak, diğerleriyle karşılıklı etkileşim içersinde kimliğimizi 

yapılandırırız. Bu nedenle, kendimiz için yaptığımız  her tanım toplumsal bir arka plan 

içerir (Ünal, 2006: 184-185). Kimlik, toplumun değer yargılarından bağımsız 

düşünülemez. Bireysel ve kolektif kimlik vasıtasıyla bireyler toplum içinde bir konuma 

sahip olurlar.  

Modern bireyin içinde yaşadığı toplumun genel durumu ve bireyin kendisini 

tanımladığı en kapsayıcı durumun kesiştiği nokta, kolektif kimlik olarak tanımlanabilir. 

Bireysel kimlik ise, bireyin içinde bulunduğu toplumda kendisini koyduğu ve hissettiği 

yerdir. Kolektif kimlikler yoluyla topluluklar ve toplumlar, bireysel kimlik aracılığıyla 

da bireyler kendilerini toplumsal ve toplumlar arası ilişkilerde konumlandırırlar. 

Aralarında önemli sayılabilecek bağlar da bulunmaktadır. Örneğin; her kişinin bireysel 

kimliğinin iki boyutu vardır. “Kolektif kimliklerin kesişimi olan bir kolektif boyut ve 

kolektif kimliğin temelini oluşturmayıp toplumsal ve ahlaki olarak önemli diğer 

özelliklerden oluşan (zeka, cazibe, hırs, akıl) kişisel boyut. Toplumlar kolektif kimlikler 

aracılığıyla toplumlar arası ilişkilerde kendi içinde ve dışarıya karşı bir tanımlama 

getirebilmektedirler. Çünkü kimlik, içermenin olduğu kadar dışlamanın da ürünüdür 

(Karakaş, 2006: 81). Küreselleşmeyle birlikte bir taraftan millî kimliklere olan bağlılık 

artarken, diğer taraftan da etnik kimlikler ön plana çıkarılarak toplumsal bütünleşme 

engellenmeye çalışılmaktadır. 



81 
 

Günümüz politik arenası birbirine zıt iki sürecin paralel olarak gelişmesinin 

şaşkınlık ve tereddüdünü yaşamaktadır. Bir yandan ulus-üstü kimliklerin inşasını 

kaçınılmaz kılan bölgesel blokların oluşması, bu oluşumların ideolojisi olarak 

küreselleşme ve bu ideolojiye meşruiyet kazandıran çok kültürlülük söylemi, öte yandan 

yerelleşme, geleneğin ve etnik kimliklerin yeniden icadı süreçleri. Bu bağlamda, kişiler 

her iki sürecin sonunda kimliklerini kaybetme ve kültürel kimlik referanslarından 

uzaklaşma tehdidi ve farklılıklarla yüzleşme zorunluluğunda buldular kendilerini. 

Kimlik, “öteki” ile ve “öteki”ye karşı etkileşim yoluyla şekillenen sosyal bir olgu ve 

dinamik bir süreçtir. Kimlik edinme sürecinde birey, psikolojik ve fiziksel güvenliğini 

sağlamak ve toplum tarafından kabul edilmek amacıyla, yaşadığı toplumun davranış 

modellerini, değer ve normlarını içselleştirmek ve pratiğe yansıtmak durumundadır. Bu 

yolla, kimlik edinmek için ya başkasına göre kendini tanımlaması ya da başkası 

tarafından algılandığı parametrelerle kendini özdeşleştirmesi gerekir (İnaç, 2006: 15). 

Bireysel ve sosyal faktörler kimliğin oluşumunda önemli rol oynamakla birlikte, 

bu oluşumda etkisi olan bir diğer faktör de “öteki”dir. Kişi, başkalarının aynasında 

kendisini fark eder. Bu yüzden öteki olmaksızın kimlik oluşması mümkün değildir. Bu 

durum birey ve toplum için oldukça işlevseldir. Kişiler ve toplum kendi kapasitelerini 

ve durumlarını başkalarını irdeleyerek anlarlar (Kaya, 2006: 196). 

Bazen de ileri sürülen kimlik, hasmınınki üzerine –ters yönde- inşa edilir. Bu 

yüzden hem bireysel kimlik hem de sosyal kimlik oluşumunda öteki önemli bir yere 

sahiptir. Her kimlik ötekini yok etmeye yönelmez. Kendini tanımlama için muhtaç 

olunan ötekinin düşman olarak anlaşılması, sosyalleşme sırasında telkin ve terbiye ile 

kazanılan kıymetlerin işlevidir. Çoğu zaman sosyal hayat sahaları içersinde çeşitli 

kimlik yüzleri taşırız. Bunlar bizim bulunduğumuz sosyal ortam içersindeki 

rollerimizdir. Evde baba, okulda öğretmen, A partisi üyesi olarak ifade ettiğimiz roller 

aslında belirli kimlik yüzlerimizdir. Bu yüzler kendimizi ifade etmemize imkân tanıdığı 

gibi dışarıya karşı bir duruş sergilememizi de sağlar. Bunların yanında kimlik, kişisel 

tecrübeleri düzenlemeyi ve yorumlamayı; ayrıca düşünce, duygu ve davranışlarımızı 

düzenlemeyi gerçekleştirir. Kimlikler kültürel, siyasî veya ideolojik bir inşa yani eninde 

sonunda tarihi bir inşadır. Kaçınılmaz olarak kendisini bize dayatan doğal bir kimlik 

yoktur. Bu bakımdan kimlik, her an yeniden kurulan ve inşa edilen dinamik bir yapıdır. 

Oluşumunda sosyalleşme sürecinin hız kazandığı gençlik döneminin önemli bir etkisi 

bulunmakla birlikte, esasında o hayat boyu devam eden dinamik bir süreci 



82 
 

kapsamaktadır. Bir kişi kimliğini yaşamı içersinde geliştirebileceği gibi, ileriki yıllarda 

yaşayabileceği önemli bir etki ve olay sonucu kimliğini yeniden oluşturabilir ve 

değiştirebilir. Ancak istikrarlı bir kimlik, bireyin hayata karşı sağlıklı bir duruşunu 

gerçekleştirir ve destekler (Kaya, 2006: 197-198). 

Kimlik, bir tasvirdir ve varlığın ve aidiyetin de tanımıdır aynı zamanda. Kimlik 

iki unsurdan ibarettir: Tanımlayan ve tanımlanan. Kimlik, anlamını ne olmadığından 

elde edilen bir değişim ve ötekilik ifadesidir. Nitekim Derrida’ya göre; “tüm kimlikler 

ancak farklılıklarıyla var olabilir. ” Hiçbir kimlik yoktur ki, “kendisi”nin “öteki” 

olmasın. Gerçekten de kimlik, “öteki”ne göre tanımlanır, yorumlanır ve anlam kazanır. 

Herkes aynı kimlik özelliklerine sahip olsaydı, hiçbir kimlik arayışı gereklilik ve 

meşruiyet taşımazdı. Derrida’nın kimlik tanımının özgünlüğü, farklılık nosyonunu; 

“aynılık olarak farklılık “ ve “ mütekabiliyet ya da ayrılık olarak farklılık” olarak 

ayırmasından kaynaklanır.  Derrida, bir taraftan kimliğin doğallaştırılmasından ve 

ontolojikleştirilmesinden kaçınır, diğer taraftan da onu ciddiye alıp bir eser olarak 

yorumlar. Buradan da bir kimlik olmadığı, yalnızca bir ‘süreç’ olarak tanımlama ya da 

kendi kendini tanımlamanın varolduğu sonucuna ulaşır. Ancak O, kimlik üretimini 

tehlikeli bulmakta ve kendisini (Fransa’da yaşayan Cezayir doğumlu bir Yahudi 

olduğunu dikkate almak gerekir) millî kimliğe karşı siyasal bir mücadele olabilecek bir 

mücadelenin ürünü olarak görmektedir.  

Derrida, kişinin kendini tanımlarken kendisiyle benzeşenlerden bir kimlik 

kategorisi oluşturduğunu ve bunun aynılıktan ve özdeşlikten kaynaklandığını, ama öte 

yandan farkında olmadan bu tanım yapılırken kendinden farklı bir kimlikte 

bütünleştirildiğini ve bu ikinci kimliğin de ayrılık ve mütekabiliyetten, farklı bir deyişle 

kişinin kendini karşısındakine göre konumlandırmasından kaynaklandığını ifade 

etmektedir. Ancak bu ikinci tarz kimlik tanımlamasında hayati öneme haiz bir nokta 

vardır. Eğer kimlik sadece “ötekilik” üzerine kurgulanır, öteki yadsınır, göz ardı edilir 

ve farklılık çizgisi provakatif ve düşmanca çizgilerle çizilirse, bu tanım “öteki” ni yok 

etmeye, inkâra, aşağılamaya ve çatışmaya yol açar. Bu durum kimlik tanımlamasıyla 

ilgili iki gerçekliği açıkça ortaya koyar. Birincisi; kültürler genelde kendi 

olumsuzluklarını ve kötülüklerini öteki olarak kabul ettikleri kimliklere hamlederek, 

yansıtma iç güdüsüyle kendilerini temize çıkartmaya çalışırlar. İkinci gerçeklik ise; 

kimlik tanımlamalarının hem kapsayıcı hem de dışlayıcı karakterini yansıtır. Bu açıdan, 



83 
 

tanımlayanın benzer parametrelere vurgu yaparak kendisiyle özdeş kabul ettiklerine 

kucak açarken farklı gördüklerini dışlar ve ötekileştirir (Derrida, 2003: 26-27). 

Martin, kimliklerin biricik ve aynılık söylemi üzerine kurgulandıklarını, hâlbuki 

hiçbir kimliğin tek başına tanımlanamayacağını ve bir kimliği var eden şeyin ancak 

“öteki” ve “öteki” ne karşı aldığı duruş olduğunu ifade eder. Öte yandan “öteki” , 

“marjinallik” , “yokluk” ve “gerilik” gibi pejoratif sıfatlar taşıdığı gibi “imtiyazlılık” ve 

“tercih edilirlik” gibi pozitif boyutlar da taşıyabilir. Bununla birlikte, bir kişi ya da 

toplumun ötekiler tarafından, “öteki” olarak tanımlanması tamamen yorumlara dayalı ve 

çoğu zaman gerçekliklerle çelişen sapkın bir yargıdan ibarettir. Aynı zamanda, kimlik 

söylemi tarihten, fantezilerden, kuşku, tereddüt ve korkulardan beslenir ve özellikle 

kişisel analiz düzleminde ötekilik, bir kişinin genelleştirilip tipoloji haline 

getirilmesinden türetilir. Taylor’un da öne sürdüğü gibi kimlik, kısmen tanınma ya da 

çekinceyle şekillendiği gibi, sıklıkla öteki tarafından, olduğundan farklı bir biçimde 

tanınarak ve sunularak yaratılır (İnaç, 2006: 17-18). Öte yandan kimlik, zamanın ve 

mekânın kendine özgü şartlarına bağlı olarak şekillenen bir konsepttir. Bu kimlik 

konsepti bir taraftan süreklilik üzerine formüle edilirken, öte yandan sürekliliğe ters 

düşmeyecek biçimde değişimle bağlantılandırılır. Değişim ancak, “kendi” ile “öteki” 

arasındaki ilişkilerden doğan dönüşümle anlamlı ve mümkün hale gelir ve kimliğin 

zenginleşmesine ve çok boyutluluk kazanmasına hizmet eder. Burada sözünü ettiğimiz 

dönüşüm iki boyutludur: Birincisi; otantik kimlikler doğaldır ve doğuştan “verili” 

olarak getirilir ancak sosyal ve tarihsel düzlemde yeniden yoğrularak yorumlanır ve 

yapılandırılır. İkincisi; bir kimlik birimi sadece tarihsel gelişim sürecinde yeniden 

dönüştürülüp tanımlanmaz, aynı zamanda bu kimliği belirleyen parametrelerden bazıları 

değerini kaybeder ve yerini bir başkasına bırakır. Şöyle ki, bir kimlik kategorisine 

kendisini ait hisseden bir bireyi, belirleyen bir temel öğe görece olarak daha belirleyici 

hale gelebilir. Örneğin; modern öncesi Avrupa’da dinî kimlik daha belirleyici ve etkili 

iken, modernleşme süreciyle birlikte millî kimlik, çok büyük önem kazanmış ve hatta 

neredeyse tüm toplumların tanımlanmasının biricik parametresi haline dönüşerek 

evrensel boyut kazanmıştır (İnaç, 2006: 19-20).  Tüm bu çözümlemelerin sonucu olarak 

diyebiliriz ki; kimliğin tarihsel karakteri onu geçici ve değişken kılarken, sosyoloji 

boyutu sürekliliğini sağlamaktadır.  

Sosyal kimliğin şekillenişi ve tanımı “objektif” ve “subjektif” öğelerine bağlıdır. 

Objektif değerlerden kastedilen, sosyal kimliğin tüm üyeleri tarafından kabul edilen, 



84 
 

semboller, mitler, dil, din, etnisite, coğrafya, yaşam tarzı, ortak tarihsel tecrübe, 

değerler, gelenekler, özlemler gibi unsurlardır. Sosyal kimlik, sözü edilen kimlik 

biriminin üyeleri tarafından bu unsurların içselleştirilmesiyle şekillendirilir. İkinci 

aşama olarak, sosyal kimliğin belirleyici karakteri, bu unsurlardan birinin vurgulanarak 

ön plana çıkarılmasıyla belirlenir. Örneğin; Smith’in “Ulusların Kökenleri” isimli baş 

eserinde belirttiği gibi, bu tanımlamada ülke ve yurttaşların karşılıklı hak ve ödevleri 

vurgulanan temel öğeler olursa, “teritoryal model” ortaya çıkarken; önceliklerin etkin 

köken ve dil olduğu durumlarda “etnik model” söz konusu olur. Sosyal ve kültürel 

kimlikler “verili” ve “kazanılmış” kimlikler olarak iki kategoride irdelenebilir. Aile, 

etnik grup, toplum, topluluk, ulus ve uygarlık sosyalleşme süreçlerinde edinilen “verili” 

kimlikleri oluşturur ve doğuştan kazanıldıklarından dolayı dışlayıcı karakter taşırlar. 

Bununla birlikte, bireyin özgür iradesiyle seçtiği kimlikler, “kazanılmış” kimliklerdir. 

Ne var ki, kimliğin devingenliği, sürekliliği ve çoğulcu  karakteri, kazanılmış kimliğin 

birey üzerinde tekel oluşturmasına ve mutlak otorite oluşturmasına izin vermez. Zira 

kazanılmış kimliklerde gönüllülük esasından ve müdahale imkânından söz etmek 

mümkündür. Örneğin; din değiştirme buna güzel bir örnek teşkil eder. Aynı zamanda 

“verili” bir kimlik olarak millî kimlik, doğal olmayıp, tarihin belli bir dönemecinde 

insanlara spontane olarak verilmiştir. Bir ülkeye aidiyet, sosyal kimlik gibi diğer 

kimliklerin benimsenmesinde, yönlendirilmesinde ve zayıflatılmasında büyük bir güce 

sahiptir.  

Ünlü sosyal psikolog Erickson kimliği; “bireyin iç dünyasında kendisini 

ontolojik olarak anlamlı bir bütünlükle özdeşleştirmesi ve buna bağlı olarak dış 

dünyayla bağlantı kurması” olarak tanımlar. Wheelis’in tanımı ise; “kişinin davranış, 

eylem ve değer yargıları arasında kurduğu uyuma dayanan bütünlük ve birlik hissi”dir 

(İnaç, 2006: 21-22). 

Fromm’un perspektifinde kimlik; “kişinin kendisine diğer birey ya da gruplarla 

özdeşleştirerek edindikleri aidiyet hissi”dir. Lichtenstein ise kimlikleri ikiye ayırarak  

sosyo-psikolojik bir çözümlemeye tabi kılar. Bunlardan psiko-sosyal kimlik; objektif, 

sübjektif, bireysel, sosyal, aynılık-ötekilik ve değişim boyutları olan komplike bir 

yapıdır. İkincisi ise, sosyo-kültürel kimlik olup daha çok toplumsal değerlerle kişisel 

öznelliklerin etkileşimiyle şekillendirilir. Kimlik ve kişilik arasında da ayrım yapmak 

gereklidir. Zira kişilik daha çok içe dönük olarak bireyin iç dünyasına ve öznel 

algılayışına bağlı olarak kendini tanımlamasının ifadesi iken, kimlik; bireyin dış 



85 
 

dünyayla ve içinde yaşadığı sosyal ortamla etkileşime girerek toplumsallaşma 

süreçlerinde toplumsal değerlerle bütünleşerek kendisini tanımlamasıdır. Doğal olarak 

kimlik açısından kişinin kendisini nasıl tanımladığı kadar içinde yaşadığı toplum ve 

sosyal çevre açısından nasıl tanımlandığı da önem taşımaktadır. Kimlik, insanın kendini 

bir roller, imajlar ve eylemler çeşitliliği içinde sunabildiği değişimler, dönüşümler ve 

dramatik değişiklikler konusunda görece kayıtsız olduğu, özgürce seçilen bir oyun, 

benliğin teatral sunumudur (Özyurt, 2005: 194). 

Oluşumuna ve kuruluşuna yönelik her ne kadar tek taraflı teoriler ortaya 

atılmışsa da kimlik, bazı faktörlerin sosyal hayat içersindeki işlevselliğinden ve 

bileşkesinden oluşmaktadır. Genel olarak kimliğin oluşumunda, bireysel ve sosyal 

faktörlerin etkileşimi ve kişinin yaşadığı hususi olaylar, bu olayların onun üzerinde 

bıraktığı etkiler önemli rol oynar. Her şeyden önce kimlik, bir bünye ve organizma 

üzerine kurulur ki, bu insanın fiziki ve biyolojik yapısıdır. Kimliğin oluşumuna giden 

yolda, bir sistem olarak insanın gerek kendine, gerekse topluma ve çevreye yönelik 

algılamalarının ve onları istikrarlı bir yapı arz edecek şekilde anlamlandırmanın farklılık 

göstermesi önemlidir. Bu durum kişinin hayat içersinde kimliğini de ifade edecek 

şekilde bir duruşa sahip olmasını sağlar. Her kişinin kimliği, resmi kayıtlarda 

görünenlerle sınırlı olmayan bir yığın öğeden oluşur. Elbette insanların büyük 

çoğunluğu için dinî bir geleneğe bağlılık söz konusudur; bir millete, bazen iki millete, 

etnik bir gruba, bir aileye, mesleğe, kuruma, belli bir sosyal çevreye… Ama liste daha 

uzundur ve neredeyse sınırsızdır. İnsan bir eyalete, bir köye, bir mahalleye, bir kabileye, 

bir arkadaş grubuna, bir sendikaya, bir işletmeye, bir derneğe, bir cemaate; aynı 

tutkuları, aynı cinsel tercihleri, aynı fiziksel engelleri paylaşan ya da aynı zararlı etkilere 

maruz kalan bir insan topluluğuna ait olduğunu hissedebilir. Bütün bu aidiyetler her 

halükarda aynı anda, elbette aynı derecede önem taşımazlar, ama hiçbiri de tam olarak 

anlamsız değildir. Bunlar kişiliğin yapı taşlarıdır (Kaya, 2006: 195). Dolayısıyla 

bireyler içinde bulundukları duruma göre çoklu bir kimlik yapısına sahip 

olabilmektedir. Bu kimliklerden hangisinin daha önemli olduğunu ise sosyal yapı 

faktörleri tayin eder. 

Kuşkusuz kimlik, sosyal bir hayat içersinde vücut bulur. Sosyal faktörler bireyin 

dışındadır, ancak bireyin davranışı için neyin iyi neyin kötü, neyin doğru neyin yanlış 

olduğunu gösteren normatif yapısı itibariyle de sürekli onunla birliktedir ve onu 

denetlemektedir. İşte sosyal yapı, kuvvetli bir sosyal kontrol mekanizmasıyla yukarıda 



86 
 

belirtilen bireysel yapının belirli bir şekilde olmasını ister. Özellikle bu durum ortak 

sosyal değerlerin ve normların paylaşılması hususunda önem arz etmektedir. Toplumun 

bu ortak kurallardan ve değerlerden yeltenenleri, kolektif vicdanı incittiği oranda, basit 

kınama ve ayıplamadan linç etme girişimlerine ulaşacak bir çizgide cezalandırır. İşte 

toplumun söz konusu kimliği, inşa etmede önemli etkileri olmakla birlikte, kimliği 

bireysel yapı faktörlerinden ayrı düşünmek imkânsızdır. Toplumsal yaşamın her 

döneminde benzeşme ve farklılaşma referansı olan, bireye ve topluluğa kategorik 

çerçeveler sunan kimlik, bir tanımlama referansı olarak işlev görmektedir. Bu anlamda 

kimlik, psikolojik ve sosyolojik etkileşimlerde, hem bireyler hem de topluluklar için bir 

ihtiyacın ifadesidir (Karakaş, 2006: 79). Çünkü kimlik belirtme ve belirleme bir iktidar 

aynı zamanda da tanımlama göstergesidir. Bireyin hem psikolojik hem de sosyolojik 

anlamda kendisinin ne ve nerede olduğunu açıklayan bir özne olarak şekillenen kimlik, 

deneyimlerin ve öznel konumun farklı öğelerinden oluşur. Kimlikler, bireyselleşme 

süreciyle inşa edilen ve aktörlerin kendileri için anlam kaynağıdır. Basit bir ifadeyle 

roller, işlevleri organize ederken; kimlikler de anlamı organize eder.  Günümüz insanı 

genelde çok kimlikli bir özne olarak varlık göstermektedir. Toplumsal yaşamın gündelik 

akışı içinde kimlikler sürekli olarak yeniden şekillenmektedir. Bu bakımdan sosyolojik 

olarak kimlik kategorileri, yaşam içinde alt ve üst kimlikler olarak ayrılmaktadır. 

Günümüzde bireyin içinde yaşadığı toplumun genel durumu ve bireyin kendisini 

tanımladığı en kapsayıcı durumun kesiştiği nokta, üst kimlik olarak tanımlanabilir. Alt 

kimlik ise, bireyin bulunduğu toplum içinde kendisini koyduğu ve hissettiği yerdir. 

Böylece kişi alt ve üst kimlik tanımlamalarıyla kimlerden olduğunu, hangi gruba dahil 

olduğunu veya kimlere karşı olduğunu da belirtmiş olur. 

Kimlik, benzeşmenin yanında farklılaşmanın da bir referansıdır. Kimlikler, 

sürekli kendilerini yenilemeleri ve farklı biçimlerde konumlandırmalarının yanında 

yansız da değillerdir. Kimlik arayışının arkasında farklılaşmaya neden olan, çatışan 

değerler vardır. Kişi kim olduğunu söyleyerek aynı zamanda ne olduğunu, neye 

inandığını ve ne istediğini de anlatmaya çalışır (Karakaş, 2006: 82).  

Farklılığın oluşturulması yoluyla kimliğin sağlamlaştırılması, ötekiliğin inşa 

edilmesi yoluyla kimliğe özgüvenin kazandırılması sağlanır. Farklılığın tanımlanması 

kimliğin mantığı içinde yer etmiş olan bir gerekliliktir. Ötekiliğin inşa edilmesi ise, bu 

mantığın içine kolayca sızan bir ayartmadır, hatta ayartmadan da öte bir şeydir. Bir 

ayartmadır, çünkü sürekli işlerliktedir ve siyasal araçlarla sınırlandırılabilir ya da gücü 



87 
 

azaltılabilir. Ayartmadan öte bir şeydir, çünkü bilinçli düşünce eşiğinin altında hareket 

eder ve onunla uzlaşmak için yapılacak her girişim kimliğin mantığında yer etmiş inatçı 

engellerle ve toplumsal örgütlenmenin yapısal buyruklarıyla karşılaşır (Connolly, 1995: 

24). 

Kimlik, bilmekle daha da açıkçası öznenin kendisini nesneden ve başkalarından 

fark etmekle başlar. Özü itibariyle de tanımak, tanınmak ve tanımlamak anlamına gelir. 

Birey ancak farklılığını fark ettiğinde tanır ve tanımlanır. Fark iki boyutludur: birincisi, 

aidiyetlerle diğeri de ötekilerle ilgilidir. Benzer yanlar veya başkalarından farklı 

aidiyetler kimlikleri doğurur. Aidiyetler “biz”i; farklılıklar da “öteki”yi yaratarak 

kimliği bilinç düzeyinde üretirler. Kimlik, yalnızca sosyalleştirme merkezlerinin 

dayatmasının değil, aynı zamanda ayrımcı ve başkalaştırıcı unsurlarla yeterli mücadele 

iradesinin de ürünüdür. Var olan ya da yaratılan ortak alanlar aidiyetleri oluşturur. 

Aidiyetler de kimliği meydana getirir. Bir kimse, kendisi ve diğerleri konusunda bir 

kanaat, anlam ya da algı yarattığında kimlik de yaratmış olur (Yeniçeri, 2007: 10).    

İnsan kimlik ve farklılığın yerleşik alanında kalınca, kolayca ötekinin değerinin 

düşürülmesi yoluyla kimliğini korumayı amaçlayan stratejiler kullanan biri haline gelir; 

fakat ötekinin oluşturulduğu o dışa kapalı kimlikler alanını aşınca, bilgilendirmeye 

çalıştıklarıyla iletişim kurmak için ihtiyaç duyduğu kimliğini ve duruşunu yitirir. Kimlik 

ve farklılık birbirine bağlıdır (Connolly, 1995: 67). 

Benim kimliğim seçtiğim, istediğim ya da rıza gösterdiğim şeylerden çok ne 

olduğum ve nasıl tanındığımdır. Seçme, isteme ve rıza gösterme yoğun benlikten 

doğarlar. Bu yoğunluk olmadan, bu edimler olmaz. Bir kimlik toplumsal olarak kabul 

edilmiş bir dizi farklılıkla olan ilişkisi yoluyla oluşturulur. Bu farklılıklar onun varlığı 

için hayati önem taşır. Eğer onlar farklılık olarak birlikte var olmasaydı kimlik de 

onlardan farkı sayesinde ve kendi sağlamlığı içinde var olmazdı (Connolly, 1995: 92). 

Kimlik, farklılıkların ifadesinden ortaya çıkar. 

Kimlik, var olmak için farklılığa ihtiyaç duyar ve kendi kesinliğini güven altına 

almak için farklılığı ötekiliğe dönüştürür. Güçlü bir kimlik, bir dizi farklılığı doğası 

itibariyle kötü, akıl dışı, anormal, deli, hasta, tehlikeli ya da öteki olarak kurmaya 

çalışacaktır. Bunu ötekinden kendini korumak için yapar. Eğer doğal ya da içsel bir 

kimlik yoksa dışlayıcı bir kimliğin kendi oluşturduğu farklılıklarla ilişkisi her zaman bir 

iktidar boyutu içerir. Kimliğin farklılıkla olan ilişkisindeki paradoksal unsur, kişisel ya 

da kolektif kimliklerden vazgeçilememesi; ama yine de bu kimlikler üzerine doğruluk 



88 
 

damgasını basması yönündeki çeşitli dürtülerin, farklılıkları ötekiliğe, ötekiliği de doğru 

kimlik görüntüsünü güvenceye almak için yaratılan günah keçilerine çevirme işlevi 

görmeleridir. Farklılığa hakkına vermek doğru bir kimlik vaadini feda etmek demekken, 

doğru bir kimliğe sahip olmak da farklılığa haksızlık etmek demektir (Connolly, 1995: 

96). 

 

2. 3. Bireysel ve Toplumsal Kimlik 
Giddens’ın yapılanma teorisi içinde birey, toplumsal yapı ile karşılıklı etkileşim 

çerçevesinde ele alınan hem toplumu etkileyen hem de toplumdan etkilenen bir 

değerlendirmeye konu olmaktadır. Modernite de bireysel kimliğin inşası toplum ile 

karşılıklı etkileşimle oluşan geri beslemeli bir projedir (Aslanoğlu;2000: 77). 

Kimlik oluşumunun önemli bir aşaması olan bireyselleşme, sahip olduğumuz 

kapasite ve özelliklerimizle öğrenme, sevme, çalışma, boş zamanları değerlendirme gibi 

konularda kendimize özgü bir yaşam tarzı oluşturmamızı sağlar.  “Ben kimim, nasıl var 

olmak istiyorum, ne türden bir yaşam sürmeliyim?” sorularına verdiğimiz yanıtlardan 

oluşan bireysel kimliğimiz kişisel özelliklerimizi, yaşımızı, cinsiyetimizi, fiziksel, 

zihinsel ve gelişimsel yeterliliğimizi ve sahip olduklarımızı kapsamaktadır. Başkalarının 

gözünde bizi o yapan, sürekliliğimizi oluşturan, biricik kılan duygusal, zihinsel, ahlaki 

özelliklerimiz ile bireysel kimliğimiz, kendi yolunda yürüyor olma, yaşantımızı 

sergileme iddiamızdır. Bizi değerlerimizden yeterince farklı ve yeterince uzak tutarak 

“biricik” kılmaktadır. Diğerlerinin bakışına sunduğumuz görünümümüz, giyim, 

cinsiyet, davranış tarzımız ve kişilik özelliklerimiz bireysel kimliğimizin “aşikâr” 

yönünü oluştururken, duyumlarımız, algılarımız, duygu ve düşüncelerimiz, anılar ve 

hayallerimiz mahrem yönünü oluşturmaktadır. Bireysel kimliğimizin bu iki yönü de 

ötekinin aynasında şekillenmektedir. Çünkü toplumun ayrılmaz bir parçası olarak, 

diğerleriyle karşılıklı etkileşim içersinde kimliğimizi yapılandırırız. Bu nedenle, 

kendimiz için yaptığımız her tanım toplumsal bir arka plan içerir (Ünal, 2006: 184-185). 

Hem bireysel hem de kolektif kimlik, süreklilik ve değişimin alternatif yaklaşımlar 

olarak bir arada bulunduğu düalist epistemoloji ile karakterize edilebilir. Bireysel 

kimlik, her ne kadar biyolojik miras ve toplumsal hayat arasındaki etkileşim aracılığıyla 

kurgulanmış olsa da içselleştirilen kişisel özelliklere vurgu ile açıklanabilir. Kolektif 

kimlik ise, grup dayanışması ile güçlenen, grubun kamusal imajı ile şekillenen ve grup 

içi etkileşimle ortaya çıkan bir niteliktir. Kolektif kimlik, seçmeci hafıza süreçlerine 



89 
 

bağlıdır ve herhangi bir grubun üyeleri, kendilerini ortak geçmişlerinin hatıralarına 

dayanarak tanımlar. Böylece, toplumsal grupların sürekli bir oluşum içinde 

olabildikleri, sınırlarını sürekli olarak tanımladıkları dinamik bir kimliktir. Fakat bu 

dinamik süreçte kimliklerin ‘kurma’ya dayalı boyutu önem arz etmektedir. 

Robertson’un belirttiği gibi kişisel ve kolektif kimlik büyük ölçüde bazı sınırlamalar ve 

göndergesel sabitliklerle inşa edilseler de, kimliği belirli bir dönem ve yerde kurmanın 

egemen ama uzlaşıma dayalı olmayan biçimleri söz konusudur. Bütün dünya daha 

küçülmüş, daha tek bir hale gelirken, kimliği kurmanın temelleri, bir yandan çatışıyor 

olmakla birlikte, bir yandan da giderek artan oranda ama sorunlu bir şekilde 

‘paylaşılıyorlar’ (Robertson, 1999:164). 

Modernleşme süreçlerinin ve liberal sistemin en önemli sonuçlarından biri olan 

bireyselleşme, küreselleşmenin rüzgârıyla günlük yaşamımızın en özel ve kişisel 

özelliklerini temelden etkilemektedir. Kadın-erkek rollerini dolayısıyla aileyi yapısal 

olarak değiştirmektedir. Toplumsal sistemlerin yerinden çıkarılmasına, ulus, aile, 

çalışma, gelenek ve doğa gibi kavramların içlerinin boşalarak kabuk kurumlara 

dönüşmesine neden olmaktadır.  

İnsanlar uzun zamandan beri, birlikte yaşadıkları kişilerin kabul etmelerini ve bir 

guruba ait olunmasını istemişlerdir. Normlarını paylaştığı guruplarda kişilerin 

özellikleri ve guruba katkıları her zaman çok önemli rol oynamıştır. Kolektif bir varlık 

olan insan, ilk çağlarda bir gurubun üyesi olduğunda ancak hayatta kalabilmekteydi. Bir 

mağara veya derme çatma kulübede yaşayan insanlar kendilerini burada doğadan 

koruyabilmekte ve yaşamlarını sürdürebilmekteydi.  

Etnolojik veya sosyal antropolojik çalışmalar, kimlik sorununu, çeşitli 

kültürlerin birbirleriyle çatışması, daha somut bir deyişle, çeşitli kültürlerin Batı 

kültürüne karşı varlığını koruması çerçevesinde ele almaktadır. Bu çalışmalarda kimlik, 

bir insan topluluğunun kolektif kimliği olarak kavramsallaştırılmaktadır. Bu anlayış 

Batı uygarlığına kıyasla yok olmaya mahkûm, geçmişin bir kalıntısı gibi görünen 

Üçüncü Dünya ülkelerinin özelliklerinin savunulması, korunması gerektiği inancından 

beslenmektedir. Bu bakış açısına göre, uluslar arası ilişkiler ve alışverişler geliştikçe 

teknolojik uygarlığın tek biçimlileştirici sonuçları açıkça hissedilmekte ve bunu telafi 

edici bir karşı çıkış sonucu, çeşitli alan ve düzeylerde farklılık ve özellik duygusu 

uyanmaktadır. Bu açıdan kolektif kimlik, belirli bir alanda kök salmış bir takım 

grupların (etnik toplulukların) diğer gruplardan farklarını ortaya koyma, vurgulama 



90 
 

talebidir. Bir grup bireyin, kendilerini tanımak ve ilgileri, mekânları, sosyal ilişkileri 

grup halinde işlenebilen, yönetilen, doğrulanabilen bir grup oluşturmak için 

geliştirdikleri bir eğilimdir. Kolektif kimlik, belirli bir durumu değil, bir süreci yansıtır. 

Bir komünotenin kimliği, diğer komünotelerle ilişki, içersinde ve zamanla değişir. 

Hiçbir komünote, tek başına ve zaman-mekân dışı bir tözsel kimliğe sahip değildir. 

Daha sonra üzerinde duracağımız gibi, nasıl ki bireysel kimliklerin oluşumu ancak 

kişiler arası ilişkiler bağlamında mümkünse, kolektif kimliklerin oluşumu da 

komünoteler arasında ilişkiler bağlamında söz konusu edilebilir (Bilgin, 1999: 59). 

 Kolektif kimlikte geçmişe dönük bir yan vardır. Çünkü kolektif kimlik, bir 

takım semboller, anılar, sanat eserleri, töreler, alışkanlıklar, değerler, inançlar ve 

bilgilerle yüklü bir gelenekten, geçmişin mirasından kısacası kolektif bellekten 

hareketle inşa edilir. İnsan toplulukları, kendilerini ortak geçmişle tanır, bu geçmişi 

belleğine işler, ritüel törenlerle anar ve yorumlar.  

   Bergue’ye göre kolektif kimlik birbirine karşıt bir takım boyutları 

kapsamaktadır:  (Bilgin, 1999: 60) 

   -Kimlik, hem güvenlik verici, hem de harekete geçiricidir.  

   -Kimlik, hem devamlılık, hem transformasyon içerir; dönüşüm olmadan kimlik 

yoktur; dönüşümün olması ise, bir şeylerin “biz” olarak dönüşmesini gerektirir.  

   -Kimlik, objektif ve sübjektif özellikleri birleştirir.  

   -Kimlik bir bütünselliktir. Ayrıştırılabilir.  

   -Kimliğin çeşitli yanları, aktörleri ve kategorileri birbirleriyle değiştirilebilir.  

Kolektif  kimlik belirli bir alanda sınırları belli bir kültürel topluluk tarafından 

taşınan kimlik olarak sınırlandırılabilir (veya genişletilebilir) ; bu anlamda etnik kimlik 

ve millî kimlik bunun versiyonlarıdır. Kolektif kimliğin özellikleri şu şekilde 

sıralanabilir:  (Bilgin, 1999: 61)  

   -Kolektif kimlik, grup üyeler tarafından sübjektif olarak algılanır ve yaşanır.  

   -Kolektif kimlik, diğerine karşıtlık içinde, bir kontrast ve diğerlerinden fark 

olarak tanımlanır.  

   -Gruba aidiyet bilincinden kaynaklanır.  

   -Çeşitli temsillerin bir sistemi içinde kavranır. Bu temsiller içinde bir takım 

negatif nitelikler ve pozitif nitelikler bulunur; pozitif nitelikler çoğu kez, etnosantrist 

tutumlar üreten defansif bir çekirdek oluştururlar. Bu tutumlar ve yanlar, oldukça tutarlı 

bir fikirler sitemi veya ideoloji içeren bir söylemde ifade edilir.  



91 
 

 Levi-Strauss, kolektif kimliklerin, fark ve karşıtlık tarzında gözlendiğine, 

herkesin kendini, diğerlerinden farklı özgül bir bireysellik olarak sunduğuna işaret eder. 

O’na göre, insan grupları arasında mesafe nedeniyle farklılıklar vardır; ama bunun 

kadar önemli bir başka farklılık kaynağı, karşı olma, ayırt edilme, kendisi olma 

arzusudur. Kültürlerin ve kimliklerin çeşitliliği doğal bir olgu değildir; etnosantrizm 

hem ilkel, hem de modern toplumlarda gözlenen çok yaygın bir tutumdur; sağlam 

psikolojik temelleri vardır.  

Derida’nın bakış açısında da buna benzer bir yan vardır; kolektif kimliğin 

oluşması, daima “biz”in yaratılmasını gerektirir. Burada insan topluluklarında sosyal 

bağın tesisi, oluşturucu bir dış alanın belirlenmesine bağlıdır. “Biz”in yaratılması, 

“onlar”ın icadını gerektirmektedir. Demek ki kolektif kimlik, belirli bir insan grubunun 

kendi hakkındaki bilinci ve duygusuyla ilişkilidir; topluluğun kendine özgü niteliklere 

sahip olduğu ve bir tekillik taşıdığı yönündeki bilinci ve aidiyet duygusudur. Bu 

bağlamda dil, kültür, din, tarih, yaşam alanı, maddi koşullar gibi öğelerin yanı sıra, 

topluluğun belleği, kolektif kimliği yapılandıran önemli bir faktör olarak belirmektedir. 

Bir grup veya topluluğun kimliğini tanımlama çabaları, onların zorunlu olarak 

geçmişlerine bakmalarını içermektedir. Bu anlamda kolektif kimlik, aynı zamanda bir 

dolayımsızlık ve bir uzun sürelilik, bir yapı ve bir konjonktür ifade etmektedir.       

Kolektif kimliklerden en kesin ve temel olanı cinsiyet kategorisidir. Cinsiyete 

dair sınıflamalar, değişmez olmamakla birlikte, evrensel bütüne şamildir. Aynı zamanda 

öteki tabiyet ve farklılıkların kökeninde de bu tür cinsel sınıflamalar bulunmaktadır. 

Yaşamdaki fırsat ve ödüllendirmelerin pek çoğunda olduğu gibi gizli ya da açık pek çok 

biçimlerde cinsiyetimizle tanımlanırız. Cinsiyet farklılaşmasını, kolektif ayniyet ve 

hareketlilik bakımından düşük tutunumlu ve nispeten zayıf kılan tam da bu evrenselliği 

ve bütüne şamil doğasıdır. Belki bazı ülkelerde feminizmin yükselişine rağmen modern 

dünya da cinsel kimlik yeryüzünün her köşesinde diğer kolektif kimlik türleri karşısında 

kaçınılmaz olarak daha zayıf kalmakta ve zaten olağan bir durum olarak kabul 

görmektedir  (Smith, 1999: 17). 

Coğrafi olarak ayrılmış, sınıflara bölünmüş ve etnik olarak bölük pörçük edilmiş 

cinsel ayrışmalar, şayet kolektif bilinç ve eylemliliğe ilham kaynağı olacaklarsa yüksek 

tutunumlu daha başka kimliklerle ittifak yapmak zorundadırlar.  

 İkincisi mekân ya da ülke/ toprak kategorisidir. Yerel ve bölgesel kimlik de 

özellikle modern öncesi devirlerde aynı ölçüde yaygınlık gösterir. Yine bölgecilik ve 



92 
 

yerelcilik genelde cinsel farklılaşmanın yoğun olduğu tutunum sağlama niteliğine sahip 

gibi görünür. Ama görüntü çoğu zaman yanıltıcıdır. Bölgeler kolaylıkla yerel birimler 

halinde parçalanabilir, yerel birimler de farklı yerleşimlere ayrışabilir. Bölgecilik, kendi 

sorun ve dertleri yüzünden halkın hareketliliğini taşımaktan acizdir. Ayrıca bölgeleri 

coğrafi olarak tanımlamak da güçtür. Çoğu durumda tek bir merkezden ve düzenli 

sınırlardan yoksundurlar.  

Üçüncü kolektif kimlik türü, sosyo-ekonomik toplumsal sınıf kategorisidir. 

Marx’ın sosyolojisinde sınıf yüce ya da aslında yegâne önemli kolektif kimlik ve tarihin 

tek motorudur. Belli toplumsal sınıf türleri – aristokrasiler, burjuvalar, proleteryalar- 

zaman zaman belirleyici mahiyette siyasî ve askeri bir hareketin temelini 

oluşturmuşlardır; ama her zaman değil  (Smith, 1999: 18) . 

Toplumsal sınıfı, sağlam bir kolektif kimliğin dayanağı olarak ele almanın 

güçlüğü, çağrısının duygusal bakımdan sınırlı çekiciliğinden ve kültürel derinlikten 

yoksun oluşundan kaynaklanmaktadır. Sınıf’ı ister Marx gibi üretim araçlarıyla 

ilişkisine göre, ister Weber gibi pazarda özdeş yaşam şartlarına sahip insanlar topluluğu 

olarak tanımlayalım, sınıfı dayanak olarak kullanmaya yönelik her çabanın, kimliğin ve 

topluluğun anlamı bakımından belli sınırları vardır. Cinsel farklar gibi sınıflar da 

bölgesel olarak dağılmıştır. Bu arada büyük ölçüde ekonomik çıkarlarla ilgili 

kategorilerdir. O yüzden gelir ve beceri düzeylerindeki farklılıklara göre de alt 

bölümlere ayrılırlar. Üstelik ekonomik etkenler zaman içinde hızlı ve kararsız 

değişimlere maruz kalırlar; o nedenle farklı ekonomik grupları sınıflara dayalı bir 

topluluk içinde tutma şansı pek fazla olmayacaktır. İstikrarlı kolektif kimliklerin 

hamurunda genellikle ekonomik öz-çıkar bulunmaz  (Smith, 1999: 19). 

Sınıf kimliğinin, istikrarlı bir toplumun oluşumunu hem lehte hem de aleyhte 

etkileyen başka bir veçhesi daha vardır. Sınıf, bir toplumsal ilişkiye işaret eder. Verili 

bir toplumsal formasyonda her zaman, İngiltere’deki işçi sınıfı kültürü hakkında yapılan 

çalışmaların gösterdiği gibi, sınıf farklılıklarının dolayısıyla kimlik farklılıklarının 

keskinleşmesine hizmet eden, çatışma halinde iki ya da daha fazla sosyal sınıf bulunur.  

Dördüncü kolektif kimlik türü ise; dinsel kimliktir. Din asla, hatta pratikte belli 

bir sınıfa tahsis edilmiş veya esas olarak belli bir sınıfı amaçlamış olduğunda bile özel 

bir sınıfa seslenmez (Smith, 1999: 20). 

Buna rağmen dinsel kimlik, toplumsal sınıf kimliklerinden oldukça farklı bir 

ölçüte dayanır ve eylem alanlarından doğar. Sınıf kimlikleri üretim ve mübadele 



93 
 

alanlarından doğarken dinsel kimlikler, iletişim ve toplumsallaşma alanlarından doğar. 

Dinsel topluluklar, etnik kimliklerle de çoğu zaman yakından ilgilidir. “Dünya dinleri”, 

etnik sınırları aşmaya ve kaldırmaya çalışırken, belli etnik gruplar en dindar cemaatler 

haline gelirler. Ermeniler, Yahudiler, Araplar bu çakışmanın (etnik-dinî) klasik 

örneklerindendir (Smith, 1999: 21). 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94 
 

İKİNCİ BÖLÜM 
KÜRESELLEŞME VE KİMLİK 

                                               

İnsanlık tarihi var olduğundan beri sürekli bir değişim ve gelişim içindedir. 

Ancak bu değişim ve gelişim zaman zaman hızlanıp yavaşlayabilmektedir. Her 

değişimde olduğu gibi mutlaka bir bedel ödenir. Toplumlar bu değişim sürecine zaman 

zaman şiddetli dirençler gösterse de değişim kaçınılmazdır. Değişim aile ilişkilerini ve 

tümüyle sosyal yaşamı etkilemekte ve hem bireysel hem de toplumsal kimlik özellikleri 

bu değişimden nasibini almaktadır.  

Kimlik hem birey hem de toplumla alakalı olarak şekillenir. Bireyin doğumu ile 

başlayan süreçte kimlik, özgün tecrübelerle dinamik bir oluşum arz eder. Süreklilik 

içersinde değişimle kimlik belirginleşirken, diğer insanlara hem ihtiyaç duyulur hem de 

zorunlu ilişki ve etkileşim kurulur. Kimlik, aynilik ve mücadele olmak üzere iki 

kutupludur. Algılama, birliktelik ve karşıtlık içersinde devam eder.  

Kimlik sorunu, kültürel ve politik düzeyde ele alındığında, Fransız Devrimi 

öncesinde ve sonrasındaki oluşumlarla ilgili görünmektedir. Bu oluşumlar arasında 

endüstrileşme, kolonizasyon, milliyetçilik ve kozmopolitizm gibi olgular önemli bir yer 

tutmaktadır. Kimlik problemi, bu süreçler içinde ortaya çıkarak kristalleşen iki tarihsel 

düşünce akımıyla bağlantılı görünmektedir.   

Bunlardan; birincisi evrensel olana özlem, tek biçimli bir toplum organizasyonu, 

evrenin tek biçimlileştirilmesi, aynı veya benzer öğelerden oluşan sistemler veya 

standart bir dünya yaratma yönünde gelişen evrenselci akımdır. Serbest piyasa 

ekonomisi ve Batı tipi demokrasi, bu akımın temel hedefleri olarak belirmekte ve bu 

süreç, bir bakıma, “Batılılaşma” anlamını taşımaktadır. İkincisi farklılaşma, global 

insanlıktan daha küçük gruplar oluşturma yönünde gelişen farkçı akımdır. Bu akım 

kozmopolitizme karşı milliyetçilik, merkeziyetçiliğe karşı bölgecilik, kitle kültürüne 

karşı dekolonizasyon veya bağımsızlık talepleri şeklinde ortaya çıkabilmektedir. 

Etnosantrizm, dinsel köktencilik, komünotarizm (cemaatçilik) gibi olgular da bu 

çerçevede ele alınabilir (Bilgin, 1999: 4). Bu oluşumlar neticesinde parçalı kimlik 

talepleri ortaya çıkmakta ve Batılı değerler toplumlar üzerinde daha etkili 

olabilmektedir. İletişim ve ulaşım alanındaki gelişmelerle birlikte farklı kültürler 

karşılaşmakta ve toplumlar arası coğrafi ve sosyal hareketlilik gerçekleşmektedir. 



95 
 

Kimlik sorunu coğrafi ve sosyal hareketlilik ile sosyal değişmeye bağlı olarak 

ortaya çıkar. Hareketlilik ve değişimin olmadığı yerlerde insanlar belli bir kültür içinde 

doğup büyüdüğünden, farkında olmaksızın hep bir kimliğe bağlı olarak yaşarlar. 

Kimlik, “öteki” ile karşılaştığımız anda bizi diğerlerinden ayıran şey üzerinde 

düşünmeye başladığımızda, kendimiz gibi davranmaya çalıştığımızda somut olarak 

kendini gösterir. “Ne” ve “kim” olduğumuz hakkında tereddüt ettiğimizde ise, kimlik 

sorunu ortaya çıkmış demektir.  

Kimliği toplumsal bir aktör tarafından, anlamın kültürel olarak inşası olarak 

tanımlarsak son yıllarda medya, Internet ve neo liberal ekonominin etkisiyle yaşanan 

küreselleşme sürecinin toplumsal aktör durumuna geçtiğini söyleyebiliriz. İçinde 

bulunduğumuz 2000’li yıllar iletişimin ve entelektüel özelliklerin ön plana çıktığı bir 

bilgi çağı olmuştur. Internet ortamının oluşturduğu ağ toplumu gerçekliği, zaman ve 

mekân boyutlarının ötesinde, bir “akışlar alanına” dönüştürerek, yaşam ritminin 

kaybolmasına, yaşam tarzının bulanıklaşmasına, ölümün yadsınmasına yol açmıştır. 

Hızlı bilgi akışının yarattığı bellek yitimi, yerel kültürel kodları, referansları; küresel 

kodlarla değiştirmektedir. Bu yeni zihinsel yapılanma yeni bakış açıları, yeni bir dil, 

yeni yaşam tarzları, yeni kimlikler, yeni bir sosyal yapı ortaya çıkarmakta; millî 

devletlerin ağ toplumu karşısında krize girmesine neden olmaktadır (Ünal, 2006: 188). 

  

1. GELENEKSEL-MODERN VE POSTMODERN 
SÜREÇTE KİMLİK 

 

1. 1. Geleneksel Kimlik 
   Sosyoloji disiplininde de birçok şeyi modernlikle başlatmak bir gelenek halini 

aldığı için, “kimlik” ve “kimlik sorunu”nun modern bir olgu olduğu hatta kimliğin 

kendisinin modern bir icat olduğu iddia edilmektedir. Bu anlayışın çeşitli nedenleri 

bulunur: Birincisi, Tönnies’in modern dönemi modernlik öncesinden ayırmak için 

kullandığı Gemeinschaft ve Gesellchaft kavramlarının ve klasik sosyoloji içindeki diğer 

ilerlemesi, şemaların genel kabul görmesidir. Bu yaklaşıma göre, modern öncesi sosyal 

yaşam hareketsiz, kapalı topluluklardan oluştuğu için kültürel karşılaşmalar 

yaşanmamıştır. Dolayısıyla da kimlik sorunu diye bir şey yoktur. İkincisi, modern 

devletlerin egemenliklerini meşrulaştırmak için bir kimliğe ihtiyaç duymaları ve kimlik 



96 
 

inşa etmeye kalkışmalarıdır. Ancak, bu durum, modernlik öncesi kültürel 

karşılaşmaların ve dolayısıyla da kültürel kimliklerin ağırlıklı olarak siyasallaştığını 

gösterir. Hiç şüphesiz modernlik öncesinde de siyasal kimlikler bulunmaktaydı ama 

kimlik modern dönemde olduğu kadar siyasallaşmış değildi. Modernlik öncesinde 

siyasal kimliklerin varlığının en belirgin kanıtlarından biri diaspora halklarıdır (Özyurt, 

2005: 183). Geleneksel toplumlarda kimliğin oluşumu ve tayininde belirli unsurlar 

dikkate alınmaktaydı. 

Bir kolektif kimlik inşası olarak ulus kimliğin egemen olduğu 19. yüzyıl 

öncesinde kimlik ifadesine yönelik, bireyler ve toplumlar arası ilişkilerde belli başlı 

temel belirleyiciler bulunmaktadır. Smith, bu dönemde kimlik belirlemede kullanılan 

araçları genel olarak “cinsiyet” , “mekân” ya da “ülke-toprak” ve sosyo-ekonomik 

özellikli “toplumsal sınıf” olmak üzere üç kategoriye ayırmaktadır. Ancak özellikle 

toplumlar arası ilişkilerin karakteri incelendiğinde Smith’in kategorisinin eksik olduğu 

görülmektedir. Çünkü toplulukların çatışmalarında ve uzlaşmalarında etkin rol alan ve 

bir kimlik ifade biçimi olan “din” unsurunu ve özellikle matbaanın gelişiminin bir 

sonucu olarak birleşmenin sembollerinden biri olan “dil”i de birer kimlik ifadesi 

biçiminde belirleyicilere eklemek gerekir (Karakaş, 2006: 82). 

Ulus öncesi dönemde saydığımız beş kategori, kimlik ifadelendirmesinde 

farklılığı ve benzerliği belirleyen unsurlar olmuştur. 19. yüzyıl öncesinde kimlik 

belirleme araçlarının en kesin ve temel olanı “cinsiyet”tir. Bireyler kendilerini cinsiyet 

durumuna göre ifadelendirmektedirler. Cinsiyet ayrımı aslında değişmez olmamakla 

birlikte evrensel ve bütünü kuşatmaktadırlar. Cinsiyet, kimliğin işlevselliği ve ötekinin 

oluşturulması açısından cinsiyetin, ulus öncesi dönemde etkili bir araç olduğuna dair 

belirtilere çok fazla rastlanmaktadır. Öte yandan modern zamanlarda cinsiyetin kimlik 

ifade etmedeki rolünün azaldığına dair görüşler ileri sürülmektedir. Özellikle 

feminizmin bir kimlik ifadesi olarak yükselişi, cinsiyet kategorisinin modern dünyadaki 

etkinliğinin en belirgin göstergesidir. Bu dönemde ikinci bir kimlik ifade etme aracı, 

“mekân” ya da “ülke-toprak” kategorisidir. Yerel ve bölgesel kimliği ifade eden bu 

belirleyici, sadece ulus öncesi dönemin değil, modern dönemde de kimliği belirleyen en 

güçlü araçlardan biridir. Hatta millî kolektif kimliğin en belirleyici unsurudur. Ulus 

öncesi dönemde kimliklerin belirlenmesinde etkili olan üçüncü etken ise “ekonomik, 

kültürel ve toplumsal sınıf” kategorisidir. Modern zamanlarda da bir kimlik ifade etme 

aracı olarak sınıf kategorisi, önemli belirleyicilerden biri olmuştur. Özellikle Karl 



97 
 

Marks’ın sosyolojisinde sınıf, yegane önemli kolektif kimlik ve tarihin tek motoru 

olarak tanımlanmaktadır. Dördüncü etken, birliği ve farklılaşmayı sağlayan “dil” 

kategorisidir. Orta Çağ’ın sonlarına doğru Avrupa’da matbaanın yaygınlaşmasına bağlı 

olarak çeşitli alanlarda kullanılan el yazmalarının çoğaltılması sonucunda, dilin 

özellikle de ana dilin kimlik ifade etme etkenine dönüştüğü görülmektedir. 17. yüzyıla 

gelindiğinde, Avrupa’daki diller büyük ölçüde modern biçimlerini almışlardı. Buna 

bağlı olarak da oldukça büyük topraklar üzerinde yalnızca tek bir dilin yazılı hale 

geldiği birleşme ve konsolidasyon süreci yaşanmaya başlamıştı (Karakaş, 2006: 83-84). 

Belki de dil, ulus öncesi dönemin en belirgin kimlik ifade etme araçlarından biridir. 

Çünkü modern dönemde de millî kimliğin oluşumunda temel unsur olan dil, tarihsel 

mirasın en önemli sembolü ve taşıyıcısıdır.  

   Farklılaşmada ve birlik oluşturmada etkin rol oynayan belirleyicilerden bir diğeri de 

“din”dir. Din, diğer kimlik belirleyicilerinden önemli ölçüde farklıdır. Çünkü dinsel 

nitelikli kimlikler, son derece farklı insani ihtiyaç ve eylem alanlarından doğar. Ulus 

öncesi dönemde dinler, kimlik ifadesinin yanında, hayatın her alanına nüfuz ederek 

etkinlik kurmuşlardır. Ulus öncesi dönemin kimlik ifade etme biçimleri, aslında 

günümüzdeki kimlik türlerini de belirleyici niteliklere sahiptir (Karakaş, 2006: 86). 

Modernlik öncesinde dinsel kimlikler, aynı zamanda siyasal kimlik olarak da 

kurgulanmaktaydı. Bir insan gurubunun kendini ötekine göre tanımladığı, ötekinden 

ayrılma ve ötekinin karşısında belli bir insan gurubuyla özdeşleşerek güç oluşturma 

ihtiyacı duyduğu her yerde kimlik sorunu var demektir. Kültürel anlamda kimlik 

sorunu, bir grup insanın belli bir uzamı bilinçli bir biçimde kendilerine mekân edinerek 

ortak bir yaşam tarzı kurmasıyla başlar. Bir grup insanın belli bir mekânda tercih 

edilmiş birlikteliği, biz-ötekiler, içeridekiler ve dışarıdakiler karşıtlıklarını doğurur. 

“Öteki” kimliğin yapısal bir unsurudur. “Biz” ve “ötekiler” birlikte ve karşılıklı çatışma 

içinde var olurlar. Dış topluluk(ötekiler), iç topluluğun(biz’in) kendi içinde dayanışma 

ve duygusal güvenliği sağlamak için sınır çizme gereksiniminden oluşur. Dış topluluk 

yoksa, iç topluluk kendi sınırlarını çizerek onu oluşturur.  Topluluğun sınırları içinde 

kendimizi evimizde hissetmemiz, ancak dışarının güvensizlik, yabancı olarak 

kavranmasıyla mümkündür. Bunun için her topluluk, sınırları dışındakilerin kötü olduğu 

imajını vererek topluluğa bağlılığın artmasını ve sınırların korunmasını sağlar. Kimliğin 

güçlendirilmesi için genellikle ilgili topluluğa yabancı topluluktan kıskançlıkla 

sakınılan yüce değerler yüklenirken, ötekilerin insanlık açısından hep eksik bir 



98 
 

yönlerinin bulunduğuna inanılır. Kimlik bilincinin oluşturulabilmesi için, “öteki” 

kavramının Antik Yunan’da kullanıldığı bilinmektedir. Kimlik sorununu, dünyanın tek 

biçimlileştirilmesi, farkların silinmesi anlamında evrenselcilik ve küçük gruplar 

oluşturma yönünde gelişen farkçılık arasındaki gerilime bağlayarak, modern bir olgu 

olduğunu söylemek yanıltıcı olur (Özyurt, 2005: 184-185). 

Yukarıdaki açıklamalar ışığında, “kimlik” ve “kimlik sorunu” sadece modernliğe 

özgü olgular olarak kabul edilemez. Modern dönemde ulaşım ve iletişim alanındaki 

yenilikler; tarım toplumundan sanayi toplumuna geçiş ve buna bağlı olarak da kırsal 

alanlardan şehirlere göç; sömürgecilik döneminde çevre ülkelere, sömürgecilik 

sonrasında ise, merkez ülkelere doğru ulus aşırı göç; bürokrasinin gelişmesi, zorunlu 

askerlik, zorunlu eğitim gibi uygulamalarla devletin sosyalleştirme ve gözetleme 

yeteneğindeki artış, şüphesiz kültür karşılaşmaları ve kimlik sorununda bir yoğunlaşma 

meydana getirmiştir.  

   Kısaca modernleşme ve küreselleşme kimlik sorunlarını arttırmaktadır. Artık 

siyaset büyük ölçüde kültürel kimlikler üzerinden yapılmaktadır. Hem modernlik hem 

de küreselleşme, geleneksel kimlik kalıplarını bozarken, yeni kimlik kalıplarını ortaya 

çıkartır. Bu arada modernlik öncesinden gelen kimlikler, geleneklerini yeniden icat 

ederek, modernleşme ve küreselleşme sürecinde varlıklarını sürdürmeye çalışır. 

Kimliğin modern bir olgu olduğu değil, modern dönemde tüm kimliklerin 

modernleştiğini söylemek daha inandırıcı olacaktır. Modernleşme Batılılaşmaya özdeş 

olarak algılandığında, buradaki belli evrensellik anlayışı, Batı’nın evrensellik anlayışına 

işaret etmektedir. Evrenselciliğin tek kaynağının modernlik veya Batı olduğunun 

kabulü, nihai olarak etnik merkezli eğilimlere ve sömürge ilişkilerine katkıda bulunarak, 

evrenselliği baltalayacak sonuçlar doğurabilir.  

 

 

1. 2. Modernite ve Kimlik  
Modern kelimesi, Latince “modernus” biçimiyle ilk defa 5. yüzyılda, resmen 

Hıristiyan olan o dönemi, Romalı ve Pagan geçmişten ayırmak için kullanılmıştır. 

İçerikleri sürekli değişse de, modern kavramı hep, kendini eski’den yeni’ye geçişin bir 

sonucu olarak görmek için, antik çağla kendisi arasında bir ilişki kuran dönemlerin 

bilincini dile getirmiştir. Modern dönemin kolektif toplumsal kimliği, büyük ölçekli, her 

şeyi kuşatan, türdeş, neredeyse kendi başlarına hareket eden tekil aktörlermiş gibi söz 



99 
 

edilebilecek, ama aslında yerleştirilmiş, konumlandırılmış, sağlamlaştırılmış ve 

bireyleşmiş benliğin buyruklarını neredeyse birer kod olarak anlamamıza ve okumamıza 

yol açan birleşik toplumsal kimlikler-sınıfa, ırka, millete, toplumsal cinsiyete ve Batıya 

ilişkin- büyük kolektif toplumsal kimlikler olarak dönüştürülmüştür   (Tatar, 2008: 207). 

Yukarıdaki eleştiri ve açıklamalar, modernliğin kendine özgü kimlik 

sorunlarının varlığını reddetmez. Modernliğin kimlik sorununun en belirgin yönü; 

modernliğin birincil toplumsal çözücü ve insanları bireyselleştirici biçimde toplumsal 

yapıyı dönüştüren etkisinden kaynaklanır. Modernlikte kimlikler modernlik öncesine 

oranla daha az verili olarak sunulur. İnsanlar çeşitli kimlikler arasında bir seçim yapma 

zorunluluğu ile karşı karşıyadır. “Ne” veya “kim” olacağına karar vermek özgürlük ve 

sorumluluğuna sahiptir. Olası kimliklerin sayısı arttıkça insan edinmek istediği kararlı, 

muteber bir kimliğin kabul edilmesini sağlamak zorundadır. Mevcut kimlik tipleri 

içinden seçilen kişisel kimlik, seçimin yapıldığı andan itibaren fark edilen yeni 

kimlikler tarafından sürekli bir sorgulamaya tabi tutulur. Bu nedenle, insanlar kimlik 

seçimlerini doğru yaptıklarından ve bu kimliği gelecek yaşamlarında 

değiştirmeyeceklerinden tam olarak emin olamazlar. Modernlik sürekli bir değişme, 

devinim, devrilme ve yenilik sürecini kapsadığı için, herhangi bir kimliğin mutlak 

olarak sabitlenmesi mümkün değildir. Modern dönemde kimlikler, moda olarak 

cazipleşebilir, eskiyebilir. Bu durum bireylerin dinamik bir biçimde kimliklerini 

yenilemesini gerektirir. Bunun sonucunda insan bir anomi durumu, dünyada kendini 

hiçbir yere ait hissetmeme gibi çok büyük bir yabancılaşma durumu yaşayabilir. Birey 

toplum ilişkisi veya sosyal roller ve başkalarının bireyden beklentileri, modern kimlik 

sorunun ortaya çıkaran diğer etkenlerdir. Bireyin çok katmanlı ilişki içinde olması 

kimliğinin belirlenmesinde zamanla birbiriyle çatışması olası olan, farklı referans 

gruplarıyla bağlantısının bulunduğu anlamına gelir. Çoğu zaman hangi referans 

grubunun kişisel kimliğimizin belirlenmesinde öncelikli bir konuma sahip bulunduğunu 

karar vermek güçleşir. Modern toplumda insanlar arası ilişkiler soyut ve kurumsallaşmış 

bir biçimde yürütülür. Akrabalık ilişkileri zayıflamış, yerel tanışıklık imkanı azalmış, 

coğrafi ve sosyal hareketlilik uzun süreli ilişkilerin kurulmasını zorlaştırmış, ekonomik 

faydacılık bireyin boş zamanlarını rasyonel olarak kullanmasını gerekli kılarak, bireyi 

soyutlaştırmıştır. Modern insan, dayanışma ve paylaşmanın erdemini anlamayacak 

tüketici insan haline gelmiştir (Özyurt, 2005: 187-188). İnsanlara tüketerek mutlu 

olunacağı düşüncesi verilerek değerlerin ve kavramların içi boşaltılmaktadır. Birey 



100 
 

sürekli yeni kimlikler edinmekte, fakat bu kimliklerden hiç birisi bireye güven 

vermemektedir.  

Modern toplumdaki etkileşim fakirliğinden dolayı kolektif bir kimlik 

arayışından bahsetmek mümkündür. Modern ve rasyonelleşmiş toplumsal ilişkiler, artık 

bir kimsenin kimliğini kurgulaması için gerekli güvenilir dayanak noktası 

oluşturmamaktadır. Bu durumda kişi kendisine yeni aidiyetler aramaktadır  (Tatar, 

2008: 208). Yeni aidiyetler bireyin modernist hayatıyla ilişkili olarak bireyin 

parçalanmış hayatları tarafından da tetiklenmekte ama kolektif kimlik arayışları önemli 

sorunlar ortaya çıkarmaktadır. Çünkü modernizmin gelenek karşıtlığı üzerine 

kurgulanmış olması, bireyi köksüz hale getirmiştir. Geleneksel bağlarından ve 

köklerinden mahrum olan bireyler kolektif kimlik arayışlarında marjinal yönelişlerle 

kendilerini göstermektedirler. Birey modernleşmeyle birlikte çok fazla kimlikle 

karşılaşınca her kimlikte kendini aramaya başlamıştır.  

Batı kültüründe kimlik ile parçalanmış hayat arasında bir ilişki vardır. Nitekim 

Modernleşme, bir taraftan farksız, tek bir kimlik üzerine inşa edilmiş bireyler yaratmaya 

çalıştı. Bunu yaparken de farklı olanları “öteki”leştirmek suretiyle, kendisinden olanlara 

sunduğu kimlikleri, kutsadı. Diğer taraftan bir bütün olan insanı, gündelik hayatın 

içersinde parçalara ayırdı. Rol farklılaşması ve sathi ilişkiler, insanın çeşitli yönlerine 

ilişkin özelliklerini kimliğe dönüştürdü ve bu bir sürü kimliği etrafa saçtı. Parçalanmış 

hayatın etrafa saçılan kimliklerini toparlama kudretinden ve imkanından mahrum kalmış 

olan birey, eline tutuşturulan ilk kimliği, bütün olarak kendisi sanmaya başladı 

(Habermas, 2005: 23). 

Böylelikle birey, bir “kimliksizlik” içine girmiş ve değerlerinden, kültüründen 

uzaklaşmaya başlamıştır.  Kimliklerin istikrarsız olması neticesinde bireyin topluma 

uyum sağlaması zorlaşır.  

    

1. 3. Post modernite ve Kimlik  
Post modernite kavramı, daha çok 1960 öncesi ve sonrası toplumsal farklılıkların 

bazılarını işaret etmede yetkin görülmektedir. Farklılıklardan hareketle post modernite 

olarak adlandırılan dönem, aynı zamanda geç modernlik veya yüksek modernlik olarak 

da adlandırılmaktadır (Özyurt, 2005: 190). 

Habermas ve Amin, modernizmi “tamamlanmamışlık” ekseninde ele alıp 

ilerletmek istemekte; Beck modernliği radikalleştirmek gerektiğine inanmakta; Giddens, 



101 
 

modernliğin zaten radikalleşmesi aşamasında olduğunu düşünmekte ve modernizme 

olan inancını devam ettirmekte; Wagner, genişletilmiş liberal modernlikten dem 

vurmakta; Touraine, modernliğin yanlış yorumlarından bahisle yeni biçimlerini öne 

sürmekte ise de modernizmin postuna yerleşmeye çalışan postmodernist görüşler 

tartışma alanına gün geçtikçe daha fazla nüfuz etmeye başlamışlardır (Tatar, 2008: 210). 

Post modern teorilerin bazıları, modern teorinin taraftar olduğu toplum ve tarih 

üzerine totalleştirici makro bakış açılarını reddeder ve mikro teori ile mikro politikadan 

yana çıkar. Modernlik öncesi toplumlarda kimlik sorununun varlığını kabul etmeyen 

Kellner, modernliğin kimlik sorununu, kimliklerin, “devingen” , “çok katlı” , “kişisel” , 

“öz düşünüşsel” değişimlere ve yeniliklere açık hale gelmesi ile açıklar. Post modern 

teori aynı zamanda çok katlılık, çoğulluk, bölük pörçüklük ve belirlenmemişlik lehine 

toplumsal ahenk konusundaki modern varsayımları ve nedensellik kavrayışlarını 

reddeder. Yine, toplumsal ve dilsel olarak, merkezsizleşmiş ve parçalanmış özneden 

yana çıkarak modern teorinin büyük çoğunluğunun ifade ettiği akılcı ve birleşik özneyi 

iptal eder. Modernizmin akılcı mutlakçılığı, postmodernizmin her türlü temelciliği 

reddeden göreceliğin mutlaklaştırılmasına dönüşerek, hakikat görecelikle 

temellendirilmektedir. Böyle bir fikir arenasında kimlik/kimlikler siyasî projelerin bir 

aracına dönüşmekte, tanımlamalar “proje”lere göre yapılmaktadır. Değişen odur ki, 

modernizm tekil kimlik inşası ile meşgul olurken, bireyin yalıtılmış hayatından dolayı 

kimliğin parçalara ayrılması sonucunda, bu parçalanmayı  daha da ileri götüren post 

modernizm parçacı kimlik projeleri ile ortaya çıkmaktadır (Kellner, 1998: 18). 

 Modernliğin özelliklerinden olan temelcilikten kopuş da post modernist 

söylemde ileri sürüldüğü gibi, yeni bir olgu değil, 19. yüzyılın ortalarında kendisini 

göstermiştir. Giddens, “temelcilikten kopuşu” modernliğin alt edilmesi olarak değil, 

modernliğin kendi kendini anlamaya başlaması olarak değerlendirir. Post modern 

olguları bir bütün olarak değerlendirmek ve insanlık adına bir kazanım olarak görmek 

mümkün değildir. Post modern yenilikler arasında “doğru” ve “ilerleme” gibi 

kavramlara yönelik keskin bir şüphenin de bulunmasını, modernlik gibi temelci, kurucu, 

evrimci bir yaklaşımla bağdaştırmak mümkün değildir (Özyurt, 2005: 191). 

Post modern kimliklerin değişkenliği, kırılganlığı ve kimlik olanaklarının 

bunaltıcı çeşitliliği, kişisel kimliğin yeniden oluşturulması yönünde olumlu fırsatlar 

sunarken aynı zamanda edinilen kimliklerin sabitlenmesini zorlaştırır. Çoklu, özgürce 

seçilen ve kolayca kullanılıp atılan post modern kimlikler, bir yere aitlik duygusunu 



102 
 

yaşatmayan istikrarsız kimliklerdir. Kimliklerin istikrarsız olması, bireyliği ve 

toplumsal uyumu erozyona uğratır. Post modern kimlikler genellikle hâkim 

uzlaşmalara, yaygın kabullere, ahlaksız düzene karşı inşa edilir. Bu nedenle 

günümüzde, post modern benliklere ilişkin ahlaki olmayan ya da ahlaken tehditkâr bir 

şeyler vardır. Modern kimlikler, insanın toplumsal yönünü öne çıkarırken, post modern 

kimlikler tüketiciyle ilgilidir. Modern kimliğin konumu, insanın mesleği, kamusal 

alandaki işlevi etrafında oluşurken, post modern kimlik; görünüşler, imajlar ve tüketime 

dayanan boş zaman faaliyetleri çerçevesinde oluşur. Post modern kimlik, bir boş zaman 

ürünüyken, modern kimlik kişinin kim olduğunu (meslek, aile, politika gibi) gösteren 

temel tercihleri içine alan ciddi bir meseledir. Popüler kültür ürünleri, kimliğin 

yapaylığını, verili bir şey olmadığını, son derece temel ahlaki ya da psikolojik 

niteliklerden çok bir seçim, tarz ve davranış meselesi olduğuna işaret eder. Popüler 

kültürün üretmiş olduğu imajların, sürekli etkisi altında bulunan ve bu imajların 

arkasında bulunan ideolojiler tarafından yönlendirilmeye açıktır.  Post modern 

kimlikler, küreselleşme olgusuyla yakından ilişkilidir. Harvey, post modernliği 

açıklarken “zaman mekân sıkışması” ve “sermayenin hareketliliği” gibi olgular üzerinde 

durarak post modernliğin küreselleşme ile bağlantısını da ortaya koymaktadır. 

Sermayenin hareketliliğinin artmasının post modern düşünce üzerindeki etkileri, 

Harvey’e göre; modanın, ürünlerin, üretim tekniklerinin ve emek süreçlerinin, fikirlerin 

ve ideolojilerin, değerlerin ve yerleşik uygulamaların uçarılığında ve gelip geçiciliğinde 

de bir artışa neden olur. Uçarılık ve gelip geçicilik, tepkisel olarak karşıt eğilimlerin 

güçlenmesini, kimlik ve yer arayışlarını ortaya çıkarmıştır. Zaman mekân sıkışması, 

yani küreselleşme, etrafımızda gelişmekte olan gerçeklikle başa çıkma yetimize zarar 

verir. Bireylerin olaylara doğru tepki vermesini güçleştirir. Bu da modern veya eski 

kimliklere yönelik yeni bir arzuyu ortaya çıkarır. Bugün kimlikte post modern 

eğilimlere rağmen, çoğu zamanda bu eğilimlere tepki olarak, modern kimlik anlayışının 

varlığını devam ettirdiğini ve zaman zaman da canlanma sürecine girdiği görülmektedir 

(Özyurt, 2005: 196, 198). Küreselleşmeyle birlikte zaman ve mekân kavramları eski 

önemini yitirmiştir. Bu süreçte sürekli olarak değişim ve dönüşümün yaşanması 

kimlikleri olumsuz yönde etkilemektedir. Birey çok kimlikli özneler haline gelmektedir. 

Küreselleşme sürecinde sınır ötesi iletişim, uluslar arası siyasî baskılar ve göç 

gibi olgular, yaşadığımız yerin bize ait olmadığı, bizim kontrolümüzde olmadığı 

düşüncesini vererek kimlikleri hem kırılganlaştırıyor hem de yerelleştiriyor. Bir 



103 
 

zamanlar hakim olan siyasal kimliklerin tekliği ve tek kültürlülük yönündeki anlayış, 

yerini çok kimliklilik ve çok kültürlülüğe bırakmaktadır. Şüphesiz hareketliliğin kimlik 

sorunlarını doğurması yeni değildir. Fakat yine de modern dönemde millî kimliklerin 

insanlar için en elverişli yaşam çerçevesini sunacağı yönünde bilim adamları ve 

siyasetçiler hem fikirdi. Bugün ise belirgin bir tek kimlik tarzının elverişliliği iddiası, 

insanlara totaliter eğilimler çağrıştırmaktadır. Küreselleşme, dünyayı algılayış 

biçimimizi değiştirerek, mekâna bağımlı ve mekândan kimlikler yaratır. Kimliklerin 

istikrarlı ve sabit referans odakları olduğu bir dünyadan, bütün kimliklerin kuşatıldığı, 

tehdit altında bir dünyaya doğru yol almaktayız (Özyurt, 2005: 199). 

Bu süreçte, dünyanın her yerinde görülen, kimlikleri yeniden sabitleme çabaları, bir 

yönüyle hep küreselleşmenin yarattığı şaşkınlık ve belirsizliklere bir tepkidir. Şaşkınlık 

ve belirsizliklere tepki olarak canlanan yerel kimliklere yönelik ilgi, kendini farklı 

biçimlerde gösterdiği için, bunları toptan ret veya kabul etmek mümkün değildir. Yerel 

kimlikler arasında bir uzlaşımın sağlanabilmesi, günümüz kimliklerinin önemli 

sorunlarından birisidir. Bu uzlaşımın, ortak mekânlarda ortak bir değer veya bir şemsiye 

kimlik etrafında sağlanması mümkündür.  

 

1. 4. Modern ve Post modern Kimliklerin Benzerlik ve 

Farklılıkları 
Post modern söylem doğrusal gelişme, mutlak doğrular, toplumsal yaşamın 

rasyonel planlanması, bilgi ve üretimin standartlaşması karşısında, heterojenliği ve 

farklılığı öne çıkartarak, kültürü yeniden tanımlar. Böylece post modernizm, rasyonalist 

ve evrensel eğilimli modernizmin dünyaya bakışındaki tek düzeliğine tepki niteliği taşır. 

Parçalanma, belirlenemezlik, evrensel ve bütüncül söylemlere karşı derin bir 

güvensizlik post modernist düşüncenin temel özellikleridir (Özyurt, 2005: 192).  

Harvey, post modern durumu açıklarken “zaman mekân sıkışması” ve 

“sermayenin hareketliliği” gibi olgular üzerinde durarak post modernliğin küreselleşme 

olgusu ile ilişkili bulmaktadır. 1960 öncesi ve sonrasındaki farklılıkların geç modernite 

veya post modenite olarak adlandırılmasının keyfiliğinin ve tartışılmaya açık olmasının 

temelinde, moderniteyle ilişkilendirilen olguların karakterinin muğlâklığı yatmaktadır. 

Post moderniteyi bir bütün olarak iyi ya da kötü olarak değerlendirmek mümkün 

değildir. Post modernlik hem ileriye hem de geriye götürücü niteliklere sahiptir. Modern 

kimliklere büyük oranda benzeyen post modern kimliklerin de olumlu ve olumsuz 



104 
 

boyutları bulunmaktadır. Post modern kimlikleri modern kimliklerden ayıran şey, 

kimliklerin bazı özelliklerindeki derece farklılığı ve modernitede zaten mevcut olan bazı 

özelliklerin yoğunlaşmasından ibarettir. Modern ve post modern kimlikler, seçilir ve 

inşa edilir. Seçme ve inşa düşünümsellik ve farkındalık çerçevesinde yapılır. Seçme 

olanağının artması kimliği kullanıp atılan bir tüketim malı haline dönüştürür. Post 

modernite içinde toplumsal ilişkiler hangi kimliği gerektiriyorsa, o kimlik bedenimize 

yapışmayacak ve kalıcı olmayacak bir biçimde inşa edilir. Post modern kimlik, rol 

yapma ve imaj oluşturmak suretiyle, sahnede oyun karakterlerini oynar gibi teatral 

biçimde kurulur (Özyurt, 2005: 193). Postmodern şartlarda kimlikler, modernizmin 

şartları altında olduğundan daha akışkandır ve sürekli bir değişim hali içindedir. 

İnsanlar kendilerini, mutlaka parçası oldukları sosyal statü grubuna hatta içinde 

doğdukları etnik gruplara ait hissetmezler. 

Modern kimlikler gibi, post modern kimliklerde çoklu ve istikrarsızdır. Fakat 

modern kimliklerde değişim, post modern kimliklere oranla, daha yavaş olduğu için, 

göreceli bir istikrar söz konusudur. Modern kimlikler bireyin, kendi başına var 

olmasının kökenini ve eyleminin zeminini oluşturur. Bireyin hayatıyla ilişkili 

kesinlikler içerir, bu nedenle de belli bir huzur verir. Burada güvence altına alınmış bir 

şeyler vardır. Bireyi belli bir mekana yerleştirir. Benlik ve öteki, içerisi ve dışarısı, birey 

ve toplum, özne ve nesne söylemimizdeki belirsizlikleri ortadan kaldırır. Ne var ki bu 

kimlik anlayışı, bugün büyük ölçüde sona ermiş kimlikler daha çok parçalanmıştır. 

Modern benliğin çoklu kimlikli yapısı düşünüldüğünde, inşa edilmiş bir kimliğin 

seçilmesi ve değişkenliği çoğu kez endişe yaratır. Her ne kadar seçilmiş olsa da kimlik, 

modern benlik için en azından normatif bir hedeftir. Post modern benlik ise, kimlik 

seçmede ve değiştirmede daha az endişeli görünmektedir. Bugün kimlik, “insanın 

kendini bir roller, imajlar ve eylemler çeşitliliği içersinde sunabildiği, değişmeler, 

dönüşümler ve dramatik değişiklikler konusunda görece kayıtsız olduğu, özgürce 

seçilen bir oyun, benliğin teatral bir sunumu haline gelmektedir (Özyurt, 2005: 194). 

Modernleşme, soyut ve evrensel bir kimlik duygusu yarattıysa, postmodernlik de 

bulunulan yerin özgüllüğünde yatan bir kimlik duygusunu ifade eder. Derrida, bir 

taraftan kimliğin doğallaştırılmasından ve ontolojikleştirilmesinden kaçınır, diğer 

taraftan da onu ciddiye alıp bir eser olarak yorumlar. Buradan da bir kimlik olmadığı, 

yalnızca bir süreç olarak tanımlama ya da kendi kendini tanımlamanın var olduğu 

sonucuna ulaşır. Ancak O, kimlik üretimini tehlikeli bulmakta ve kendisini millî kimliğe 



105 
 

karşı siyasî bir mücadele olabilecek bir mücadelenin ürünü olarak görmektedir (Derrida, 

2003: 26). 

Post modern kimlik, modern benliğin özgürce seçilmiş çoklu kimliklerinin, bir 

açılımıdır. Çoklu kimlikler, modern benliklerde kaygı ve kimlik krizleri yaratarak sorun 

oluştururken; post modern benlik, istikrarsızlığı ve hızlı değişimleri onaylar 

görünmektedir. Fakat kaygı ve kimlik krizi, tam olarak ortadan kalkmış değildir. 

Günümüzün kimlikleri ve kültürünü tam bir modernite, post modernite kalıplarına 

sokmak mümkün görünmemektedir. Bir yandan kimlikler parçalanır ve çoklu bir hal 

alırken, diğer yandan modernliğin özgün kimlik biçimi olan millîlik kimlik sahnesinin 

yine önemli bir aktörü durumundadır. Post moderniteyi yeni bir kültürel bütünlük olarak 

almak yerine; arta kalan geleneksel ve modern değerlere ve uygulamalara muhalif 

gelişmiş bir kültürel eğilim olarak yorumlamak daha anlamlı olacaktır. Post modern 

olarak adlandırılan kimlikler, aslında modern toplumlara özgü sürat, büyüme ve 

karmaşıklaşmanın alabildiğine hız kazanmasının bir sonucu olarak daha kırılgan ve 

daha değişken hale gelen kimliklerdir. Aynı anda hem Türk, hem Alman, hem Orta 

Afrika kökenli bir müzik topluluğun tüm dünyadaki hayranlarından biri hem de çevreci 

hareketin bir üyesi olabiliyor, birden fazla ülkede oy kullanabiliyorsunuz (Özyurt, 2005: 

195). 

İnsanlar her gün kendileriyle ilgili yeni kimlikler keşfediyorlar. Bu durum, bir 

yandan bastırılan kimliklerin keşfedildiğini, öte yandan da değişen ve zenginleşen 

ilişkilerle birlikte yeni kimliklerin kazanıldığını gösteriyor.  

 

2. KÜRSELLEŞMENİN KİMLİĞİN BİLEŞENLERİ VE 
BOYUTLARI ÜZERİNE ETKİSİ 

Küreselleşme süreci dünya çapında daha da birbiriyle ilişkili ve birbirine 

bağımlı hale gelen iletişim, politikayı ve kültürü de etkilemektedir. Küreselleşme, 

bugünkü akışları ve sürekli tüketilmeyi ifade eder; yani kültürel bir içeriğe sahiptir. 

Küreselleşmeyle oluşan parçalı kültürel kimlikler, günümüze ait özellikler taşır.   

Postmodernizmle tikel hale getirilenler, küreselleşmeyle homojen ve 

evrenselleştirilmeye çalışılmaktadır. Çünkü küreselleşmeyle evrenselleştirilmeye 

çalışılan tikellikler, farklılığın yeniden icat edilmesi yoluyla konum sahibi 

olabilmektedir. Ancak farklılığın yeniden icadı kimliklerin parçalanmasını 



106 
 

şiddetlendirmektedir. Küreselleşme sürecinde,  öznelerin evrensel ortak kimliklerinin 

artık mümkün olmadığı iddiaları yaygınlaşmaktadır. Çünkü bu iddiaya göre tikel, 

varlığını evrensele bulaştırmakta; evrensel de tikele saflığını kaybettirerek melez 

kimliklerin ortaya çıkmasına yol açmaktadır. Bugünkü kolektif kimliklerin büyük 

çoğunluğunun melez özellikler taşıdığı iddiası söz konusu gelişmelerle 

temellendirilmektedir. Küreselleşmenin bütünü ile onu oluşturan parçaları arasındaki 

ilişki, zaman zaman paradoksal bir hal alabilmektedir. İlişkinin paradoksal boyutu 

etkisini en fazla kolektif kimlikler, özellikle de millî kimlik üzerinde göstermektedir. 

Bu anlamda dünya, önemli ölçüde siyasal boyutlarından yoksun, çok farklı kimlik 

vurguları ve arayışlarına tanık olmaktadır. Çünkü küreselleşme küçülen bir dünyayı 

yaratırken aynı zamanda parçalanan bir dünyayı da yaratıyor. Evrensellikle tikellik, 

kimlikle fark, modern benlikle ötekiler, liberal demokrasiyle milliyetçilik gibi 

karşıtlıklar, küreselleşme sürecinin küçültücü ve parçalayıcı niteliğinin kurucu öğeleri 

olarak kullanılıyor  (Karakaş, 2006: 98). 

 Yukarıda ifade edilen genel değerlendirmeye paralel olarak cereyan eden yeni 

gelişmeler, yeni kimlik biçimlerinin oluşmasını ön görmektedir. Oluşması arzulanan 

yeni kimlikler, millî kimliklerin inşasından farklı olarak uçucu, kaygan kırılgan ve 

hemen değişebilen özellikler göstermektedir.  

 

 2. 1. Küreselleşme ve Etnik Kimlik 
Küresel güçlerin millî kimliklere yönelik olumsuz tutumlarına karşın etnik 

kimlikleri korumaya ve yüceltmeye çalışmaları dikkat çekecek niteliktedir. Kuşkusuz 

küresel odakların etnik kimliklerle bu denli meşgul olmaları da sebepsiz değildir. Etnik 

fay kırıklıkları millî direnişi çözerek sosyal çatlaklar yaratmaya elverişlidir. Etnik 

kimlikleri ön plana çıkanların, millî kimlik bilincine sahip olmakta zorlandıkları 

görülmektedir.  

“Etnik” kavramı, Yunanca “ethnos” (millet) kelimesinden türemiş olup, belli bir 

kavime mensubiyeti ifade etmektedir. Bu terim etnisite olarak da karşımıza çıkmaktadır. 

Toplumsal ve kültürel kimlik biçimlerinin tanımlanmasında da kullanılan etnik kavramı, 

1950’de Birleşmiş Milletler alt komisyonunda “ırk” kelimesinin yerine kullanılmak 

üzere benimsenmiş ve böylece karara bağlanmıştır. Ancak etnik gruplar konusunun ilk 

gündeme gelişi 19. yüzyılda olmuş ve bugün kullandığımız kavramların oluşturulması 

da aynı yüzyıl içinde gerçekleşmiştir. Kısaca belirtmek gerekirse, benimsedikleri dil, 



107 
 

din ve sahip oldukları kültür itibariyle diğer gruplardan farklı olan gruplar “etnik” 

olarak nitelenir (Gül, 2007: 25). “Etnik” kelimesi zaman içerisinde etimolojik evrim 

geçirerek, özellikle günümüzde politik tartışmaların merkezine oturmuş, böylece politik 

çağrışımlar kazanmış ve bir gelecek projesinin hazırlayıcısı olarak bir takım yeni 

kimliklerin oluşmasında ya da var olan kimliklerin pekişmesinde etkin rol oynamıştır. 

Bu bağlamda öznellik, kamusallık, verili ya da kazanılmış olma, karşılıklı tanınma gibi 

parametreler “etnik kimliği” betimleyen temel bileşenler olarak kabul görmüştür. 

Herkes kökensel algı, tavır ve kanaatleri rasyonalize etmek ve “öteki”ne karşı tepkisel 

eylemler geliştirmek noktasında irrasyonel güdüleri düzenlemek gibi işlevleri olan 

bireysel/etnik kimlikleri doğuştan getirmiştir (İnaç, 2006: 30). 

Sosyal ve siyasal düşünce tarihinde yer alan ve ideolojik perspektiflere göre 

farklı tanımlar da yüklenen etniklik terimi bazı belirsizlikler içermektedir. Etnik 

sıfatının türetildiği “etni” (ethnie), bir takım kültürel nitelikler bakımından ortak bir 

insan topluluğunu, özellikle bir dil ve kültür komünotesini ifade etmekte ve daha ziyade 

anatomik niteliklere gönderen ırk teriminden farklılaştırılmaya çalışılmaktadır. Ancak 

etnik grup terimi yaygın kullanımında ırksal nitelikleri de kapsamaktadır. Etniklik, etnik 

bir grubun kimliği, kolektif bir benlik iddiası anlamında kullanılmaktadır (Bilgin, 1999: 

63). 

“Etni” bazı folklorik ve sosyal özellikleri ve bilhassa dili ortak olan topluluğu 

ifade eder. Anotomik veya biyolojik özelliği dikkate alan ırktan farklı bir mana içerir. 

Etnisite ise, nüfusun büyük bir kısmını teşkil eden hükümran bir milletin ve onun 

kurduğu devlet içinde önemsiz, yani nüfus bakımından azlığa ve yetersizliğe sahip olan 

devletleşememiş ve milletleşememiş insan topluluğu manasına gelmektedir. Etni, 

etnisite ve etnik gibi kavramlar, bir devleti, özellikle millî devletleri yıkıp parçalayıp, 

yeni devletler için yeni vatandaşlar grubu bulmak ve yaratmak üzere emperyalist güçler 

tarafından, 19.  yüzyılda icat edilmiş ve günümüzde en çok küreselcilerin, bölücülerin 

itibar ettiği kavramlar haline gelmiştir (Kodaman, 2006: 9). Söz konusu kavram, 

1980’lerden bu yana ırki birlikten ziyade dil ve din birlikteliğini daha çok öne çıkaran 

ve bu anlamda kültürel farklılıklara sahip olan gruplar için kullanılmaktadır. Bu yönüyle 

etnisite, antropologların alt kültür kavramına yaklaşmaktadır. Etnik gruplar, hâkim bir 

kültür içersinde uzun bir tarihten itibaren var olan gruplar olduğu gibi 1. ve 2. Dünya 

Savaşından sonra çizdirilen sınırlar içersinde bırakılan ve çok sayıda komşu devletlerin 

beşeri bir parçası olan gruplardır. Etnisite, yukarıda belirtilen siyasî amaçlar için 



108 
 

kullanılırken, mesela Türkiye’de Kürt meselesi tartışılırken ırki özellik daha ön plana 

çıkarılmaktadır. Etnisitenin günümüzde bu denli vurgulanmasının ve tartışılmasının 

temelinde, küreselleşmeyle amaçlanan hedeflere ulaşmanın bir aracı olması gerçeği 

yatar. Türkiye’de etnik tartışmalar içersine çekilmek istenen birçok kavram 

uçuşmaktadır. Bunların en günceli de “Kürt” etnisitesidir. Türk milliyetçileri, bu konuda 

Gökalp’in ifade ettiği “Kürtleri sevmeyen bir Türk varsa, Türk değildir” düşüncesini 

samimiyetle taşımaktadırlar. 1980’lerden sonra Kürtçülük ideolojisiyle ortaya çıkan 

terör hareketleri, Doğu Anadolu bölgesini Kürdistan olarak tanımlamaktadır. Hâlbuki 

1980 öncesinin terör örgütü Asala, aynı bölgeyi Ermenistan olarak göstermektedir.  

Kendisini, hakim gruptan farklı gören bir grubun farklılıklarının gerekçelerini 

birkaç noktada toplamak mümkündür: (Akça-Özkul;2006: 108-109) 

- Irki köken farkı olduğuna inanabilir 

- Kültürel farklılıkları olduğuna inanabilir   

- Kendi ihtiyaçlarını hakim grupla benzer düzeyde gideremediğine inanabilir  

- Kendinin siyasal örgütlenme konusunda iddialı olduğuna inanabilir.  

Doğu Anadolu halkı açısından, yukarıdaki dört unsurdan sadece, “ihtiyaçların tatmin 

edilememesi” sonucunda birleşmektedir. Dolayısıyla, Türkiye’de Kürt meselesi olarak 

takdim edilen mesele, “bölgesel dengesizlik” meselesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

zaaf, Batının ve komşu ülkelerin, terörü de içine alan desteğiyle bambaşka mecralara 

sokulmuştur. Ayrıca, bölgesel dengesizlik sadece Doğu Anadolu’ya mahsus değildir. 

Aydın’a göre etniklik ya da etnik kimlik; öznel bireysel bilincin yanı sıra üst 

grup olarak ya da en azından öteki gruplara eşitlik noktasında tanınma statüsüyle de 

doğrudan ilişkilidir (İnaç, 2006: 31). 

Etniklik, biyolojik olmaktan öte, kültürel değerlere göre bütünden veya hâkim 

gruptan veya başka bir sosyal gruptan farklılığı ifade eder. Etniklik ırki değil, 

kültüreldir. Yani yaşama tarzı ile ifade edilir (Erkal, 2003: 100). “Etniklik” kavramı son 

zamanlarda büyük ilgi görmeye başladı. Bazıları için bu kavram “ilksel/asli” bir niteliğe 

sahiptir; zamanın dışında doğal olarak vardır. İnsani varlığın verilerinden biridir. Öteki 

uçta ise “etniklik” durumsal olarak görülür. Bir etnik gruba aidiyet, öznenin özgül 

durumuna göre değişiklik gösteren, zorunlu olarak gelip geçici ve kararsız tutum, algı 

ve duygularla ilgili bir meseledir. Bireyin durumu değiştiğinde grup ayniyeti de 

değişecektir, ya da en azından bireyin bağlı kaldığı pek çok kimlik ve söylemin o birey 



109 
 

açısından önemleri farklı dönem ve durumlara göre değişiklik gösterecektir (Smith, 

1999: 40). 

Etnik kimliğin etimolojik kökünü oluşturan ethnie ibaresinin tanımı; ortak ata 

miti, atavistik efsaneler, paylaşılan hatıralar ve kültürel öğeler, tarihsel bir anavatan ve 

dayanışma ölçütü gibi kültürel öğeler, tarihsel bir anavatan ve dayanışma ölçütü gibi 

parametrelere atfen yapılır. Etnisite(etniklik) ise; aynı kültür boyutunda yer alan bir 

insan grubunun, sübjektif, sembolik ve amblematik amaçlarla grup içinde dayanışma 

sağlamak ve öteki gruplarla farklılıkları vurgulamak için kullandığı etnik kimliğin 

içselleştirilmesi ve davranışa dönüştürülmesi durumudur. Bu yolla, kültürel 

sembollerden faydalanan etnik grup, gruba dâhil edilme ya da gruptan dışlanma 

kriterlerini kendi belirleyen ve öznel olarak kendi bilincini oluşturmaya çalışan bir etnik 

topluluktur.  

Etniklik, birçok farklı ölçütle tanımlanabilen esnek bir kavramdır. Genel olarak, 

benimsedikleri soy, dil, din ve sahip oldukları kültür itibariyle diğer gruplardan farklı 

olan gruplar etnik olarak nitelenir.  

Etnik kimlik, bir toplumda yaygın olan kültür unsurlarından farklı özellikler 

taşımasıyla ortaya çıkan bir kültürel kimlik türüdür. Toplumda millî kültüre olan 

bağlılığın azalması, bireyleri farklı kimlik arayışlarına iter. Kendinde toplumun 

genelinden farklı özellikler gören bireyler, benzerleriyle yakınlaşarak etnik grupları 

meydana getirirler. Bu durum toplum içersinde “biz” ve “ötekiler” ayrımını oluşturur 

(Gül, 2007: 29). Etnik kimlik, bireyin içinde yaşadığı toplumdaki yaygın kültür 

unsurlarından farklı olarak, orijinal bir kültürel sistemin yapı özelliklerini nitelik 

itibariyle taşımasıyla ortaya çıkan bir kimlik türüdür. Ulusal kimliğe olan bağlılık 

zayıfladıkça farklı kimlik arayışları artmakta, dolayısıyla da etniklik önem 

kazanmaktadır. Etniklik, 19. yüzyıl öncesi kimlik ifadelendirmesinde, farklılaşmayı 

sağlayan bir olgudur (Sezer, 1997: 63). 

Kimlik duygusu, belirli bir etnik grubun, kendi farklılığını inşa etmek üzere 

kendisi için bir referans kaynağı olacak kolektif bir geçmiş yaratma çabalarıyla ilgilidir. 

Dolayısıyla bu geçmiş, bir miras olarak çok çeşitli şeylerle (biyolojik, kültürel, vs) 

doldurulabilir ve geçmişin öğelerinin algılanması ve temsili, kimlik taleplerinin yönüne 

göre şekillendirilebilir. Etnik kimliği, toplumun veya egemen kesimlerin bir azınlık 

gruba yüklediği bir kimlik olarak nitelemek mümkündür ve bazı araştırmacılar bu 

konuya eğilmektedir (Bilgin, 1999: 63). 



110 
 

Etnik kimlik, belli bir soya ait olan kimlik olarak kullanılmaktadır. Malum, etnik 

kelimesi etnisiteden geliyor. Etnik kimlik, her türlü karışmaya karşıdır, ancak o soydan 

olanları esas alır. Bu özelliğiyle de milletten farklıdır, sınırları dardır (Ağar, 2006: 81). 

Etnik kimliğin bünyesinde barındırdığı özellikler, yani etnikliğin ölçütleri birden çoktur. 

Genellikle “soy” , “kandaşlık” , “ortak dil” , gibi ölçütlere bağlanır. Yalnızca bir faktöre 

dayalı, diğer unsurlardan tecrit edilmiş bir kimlik yapısı düşünülemez. Salt Müslüman 

veya Türk kimliği yoktur. Etnik kimlik, pek çok nedene bağlı olarak süreç içinde 

değişkendir. Tarih içinde, kendi dönemlerine damgasını vurmuş sayısız etnik grup 

bugün “kimlik” olarak silinmiştir (Gül, 2007: 32).  

Etnik kimlik, kendi başına ya da ezelî bir şey değildir. Etnik kimlik, modern bir 

devlet yapısı çerçevesinde ileri sürülmüş bir kimliktir. Gerek onu talep eden grubun 

gözünde, gerekse böyle bir kimliğin varolduğunun başkaları tarafından tanınması 

yoluyla, sürekli olarak yeniden biçimlenen bir kimliktir. Etnisitelerin tarihi, tek tek 

devletlerin evrim geçiren gücüyle ve sınıf yapılarıyla; öte yandan bir bütün olarak 

modern dünya –sistemin içindeki ayırıcı çizgilerle sıkı sıkıya bağlıdır. Etnik kimlikler, 

keskin mücadeleci biçimleri içinde, her şeyden önce bir politik eylem tarzıdır. Etnik 

meseledeki yükseliş devletin meşruiyetini yitirmesinin başlıca göstergesidir 

(Wallerstein, 2002: 59). 

Günümüzde kültür de etnik kimliği belirleyen önemli değerlerden biri kabul 

edilmektedir. Dil ve dinî inanç, etnikliğin toplum tarafından algılanan en önemli 

göstergeleridir. Ancak etnik kimliği, belirlemede dil ve din birlikte önem taşıyabileceği 

gibi, ayrı ayrı da önem taşıyabilir. Bazı durumlarda din ortaktır, dil farklılığı ayırıcı 

niteliktedir. (Kürt- Türk örneği) Bazı durumlarda ise dil ortaktır, ayırıcı nitelik dinî 

inançtır. (İngiltere-İrlanda örneği) 

Günümüzde etnik kavramı her ülkede farklı yaklaşımlarla ele alınmaktadır. Bazı 

ülkelerde dil ya da din farklılıkları etnik kimliği belirleyen ana kriter olarak kabul 

edilmektedir. Irka dayalı ayrımcılık daha ziyade Amerikan sosyolojisine hâkim olan bir 

düşünce tarzıdır. Bu ülkede, etnik halklar bir eritme potasında eritilerek “Amerikanizm” 

denilen bir tipe dönüştürülür. Türk toplum geleneği, Osmanlı deneyimi, çeşitli kültür 

halklarını “ümmet” şemsiyesi altında toplayarak, kimliklerini korumalarına azami 

ölçüde hoşgörülü davranmıştır. Kars’ta Rus ve Alman asıllı cemaatlerde; Güney 

Doğu’da Zaza, Kırmançi, Yezidi, Süryani, Nesturi, Nusayri; Doğu Karadeniz’de 

Pontuslu, Laz, Gürcü gruplarla; İstanbul, İzmir ve Bursa, Ankara gibi eski kentlerde 



111 
 

Rum, Ortodoks, Türkler ve Yahudiler birlikte yaşamışlardır. Batı, etnik sosyoloji 

açısından hoşgörülü, uyumlu ve insani değerlere dayalı modellere daima kapalıdır. 

Türkler, tarihten gelen özelliklerinin bir sonucu olarak her dini, her kültürü hoşgörü ve 

adaletle kucaklayan, her zaman mazlumun yanında yer alan, adalet duygusu kuvvetli bir 

millettir. Bunun yanı sıra İslam dininin yasakladığı ırk taassubu Türk milletinin 

ayrımcılıktan uzak durmasında önemli bir rol oynamıştır (Gül, 2007: 26-27). 

Bu çerçevede Cohen, “etnik kimliklerin sadece entelektüel kavramlarla 

değerlendirilemeyeceğini, provakatif tutku ve duygularla beslenen sembol ve 

amblemlerin de etnikliğin oluşumunda etkin rolü olduğunu” ifade eder. Cohen’in de 

belirttiği gibi, etnik kimliği ortaya çıkartan iki tür bileşenden söz etmek mümkündür. 

Bunlardan birincisi; objektif koşullar tarafından şekillendirilen etnisite(etniklik) olgusu 

ve ikinci olarak da semboller, ritüeller ve seremoniler gibi var oluşsal açıdan bir arada 

tutucu bileşenlerdir. Bu yolla etnik grup, ortak davranış ve beğeni modellerini 

benimseyen, ayırt edici iç ilişkiler ağına sahip olan ve böylelikle diğer kolektifliklerden 

ayrışan insan gruplarından oluşur  (İnaç, 2006: 31). 

Etnik kimlik, temelde, başta dil ve dinî inanç olmak üzere, töre, gelenek ve 

benzeri öğelerin belirlediği kültürel bir olgudur. Etnik kimliği; kişinin içinde doğduğu 

ailenin, içinde yetiştiği çevrenin kültürel değerleri, ailenin ve çevrenin kimlik olarak 

“kendine bakışı” (emik) belirler. Dolayısıyla etnik kimlik, doğuştan kazanılan bir 

nitelik, genetik, biyolojik, ırki bir özellik değildir. Bu nedenledir ki, etnik kimlik 

değişebilir bir özelliğe sahiptir. Etnik kimliğin kültürel bir olgu olduğuna dair dünyada 

çok sayıda örnek mevcuttur. Örneğin; Güney Amerika’da çok sayıda ülke halkı; 

Mayalar, İnkalar, Aztekler gibi yerli halk ile Afrika kökenliler, İspanyolların, 

Portekizlilerin karışımı melezlerdir (Önder, 2007: 1).  

Smith’e göre; etnik grup ulus oluşturmanın önceki evresi ve bir ön koşuludur. 

Hiçbir ulus, bir etnik kültür yaratmaksızın oluşturulamaz. Smith’in 

kavramsallaştırmasına göre etnik topluluklar, kültürel atıflara sahip olan ve kuşaklar 

üzerinde etkin sosyal ağlar oluşturabilen insanlardan oluşmuştur. Bunların genel 

tipolojik özellikleri aşağıdaki gibi özetlenmiştir: (Smith, 1999: 41) 

- Bünyesinde barındırdıkları nüfus birimleri için ortak bir isim 

- Ortak köken ve soya dair mitler kümesi 

- Tarihi yurt ve ülkesel toprak 

- Ortak tarihi hatıralar 



112 
 

- Dil, din, gelenek gibi ortak kütür öğeleri 

- Dayanışma duygusu 

- Tarihi ve kültürel topluluk bilinci 

Etnik bir grup, soya ait mitlerin rolünü ve tarihi anıları vurgulayan din, gelenek, 

dil ya da kurumlar gibi bir veya birden fazla kültürel farklılığa göre tanınan ve ayırt 

edilen bir kültürel kolektif tiptir. Belli bir nüfus bu niteliklere ne kadar sahipse veya 

paylaşıyorsa ideal etnik topluluk tipine o ölçüde yaklaşır. Bu unsurların belirtilerine 

rastlandığı yerde ortak bir kimlik duygusuna sahip tarihsel kültürü olan bir toplulukla 

karşı karşıyayız demektir. Böyle bir topluluk, grubun zihinsel niteliklerini belirleyen 

benzersiz kalıtsal biyolojik özelliklere sahip olduğu savunulan bir toplumsal grup 

anlamında ırktan kesin olarak ayırt edilmelidir. Etnik niteliklerin sadece içeriklerinin 

tarihi ve kültürel oluşları değil, aynı zamanda son derece öznelde oldukları görülecektir. 

En önemlisi, ecdada dair herhangi bir olgusal veri değil, ortak ecdada dair mitlerdir. 

Etnik ayniyet duygusu için önemli olan hayali bir soy, farazi bir ecdattır. Etnik ayniyet 

açısından önemli olan, bir toprak parçasında ikamet etmek veya onun sahibi olmaktan 

ziyade aradaki sevgi ve bağlılıktır. Ait olduğumuz yerdir orası. Atalarımızın, kanun 

koyucularımızın, krallarımızın, azizlerimizin, şairlerimizin ve din adamlarımızın 

anayurdumuz haline getirdikleri, genellikle kutsal bir topraktır da (Smith, 1999: 42, 45). 

Etnik kimlik, temelde başta dil ve dinî inanç olmak üzere töre, gelenek, ortak 

sosyal değerler gibi kültürel öğelerin belirlediği bir olgudur. Dolayısıyla, etnik kimliğin 

genetik, biyolojik, ırki bir temelde tanımlanması bilimsel gerçekliğe aykırıdır (Önder, 

2007: 3). Toplumsal alanda etnik grup kimliği iki farklı bakışa bağlı olarak farklı 

tanımlanabilir.  

a)Emik Bakış 

Emik bakış, bir grubun kendi kimliği ile ilgili kendi tanımıdır. Kendini “ne” ve 

“kim” olarak gördüğüdür. Emik bakışta etnikliğin ölçütü tamamen grubun kendi 

kabulüdür. Emik bakışa dayalı kimlik tanımında belirleyici olan etmen, grubu oluşturan 

kişilerin özgür iradelerine dayalı kendi kimlik tanımlarıdır. Kişi, kendini “ne” ve “kim” 

olarak görüyorsa odur. Bazı durumlarda, bu tanım bölgeden bölgeye değişebilir. 

Örneğin; Doğu Anadolu’da kendini Kürt olarak tanımlayan unsurun, İstanbul’da 

yaşayan bölümünün büyük bir kısmı köken bilincine rağmen kendini Türk olarak 

tanımlamaktadır. Emik bakışa dayalı etnik grup kimliği, açık, belirgin olabileceği gibi 

bazı durumlarda muğlâk, kısmi de olabilir. Kısmi kimlik, soy olarak farklı bir kökene 



113 
 

mensup olduğuna inanmakla birlikte, kimliğini toplumsal ilişkilerde ayırt edici bir 

etmen olarak görmeyen, ortak sosyal ve kültürel değerleri, millî kimliği benimseyen, 

ülkenin birlik ve bütünlüğü konusunda duyarlı, uzlaşmacı grup kimliği olarak 

tanımlanabilir. Türkiye’deki etnik gruplar içindeki büyük çoğunluk bu temelde “kısmi 

kimlik” anlayışına sahiptir (Önder, 2007: 4).  

Bireysel hak ve özgürlüklerin ön plana çıktığı çağımızda, kişinin kendi kabulüne 

dayalı kendi kimlik tanımı önem kazanmıştır. Dolayısıyla etniklik değerlendirmelerinde 

bilimsel olarak geçerli olan kimlik tanımı, kişinin “kendi bakışına” “kendi kabulüne” 

dayalı kimlik tanımı ve bu tanıma dayalı etnik grup nüfus ve sayılarıdır.  

b) Etik Bakış 

Etik bakış, dışarıdaki bir grubun bir başka grubu tanımlamasıdır. Örneğin; 

Türkiye’deki halkın büyük çoğunluğu çok yanlış olarak bütün Karadenizlileri Laz, 

Doğuluların büyük bir bölümünü Kürt, Nusayrileri Arap olarak tanımlar. Bu etik 

bakıştır. Etik bakış, genelde bilimsel temelden uzak, genelleme şeklinde kaba bir 

görüştür. Dolayısıyla bir ülkenin etnik yapısının değerlendirilmesinde geçerli bir ölçüt 

değildir. Ancak, çoğunluğun bakışı olarak etik bakış, bir ülkedeki etnik gruplar 

arasındaki ilişkileri, kimlik değişimini, ülkenin etnik politikasını, sosyal yaşamı, siyasî 

yapıyı önemli ölçüde etkileyebilir. Böyle bir yanlış üzerine kurulu politikalar, ciddi 

toplumsal sorunlara yol açar. Etnik kimlik, pek çok nedene bağlı olarak süreç içinde 

değişkendir. Tarih içinde, kendi dönemlerine damgasını vurmuş sayısız etnik grup, 

bugün kimlik olarak yok olmuştur (Önder, 2007: 9). 

Modern bir niteliğe ve kurguya sahip olmasına rağmen millî kimlik, tarihsel ve 

doğal özelliklere de sahiptir. Ancak bu durum onu, etniklik kadar doğal ve tarihsel 

konuma oturtmamaktadır. Bu bağlamda etniklik, zamanın dışında ve doğal olarak var 

olan bir olgudur. Ulusal kimlik, zamana ve kurguya bağlı olarak oluşan modern ulusa ve 

ulusçuluğa zemin hazırlayan en önemli unsurlardan biridir. Buna karşılık etniklik, bir 

etnik gruba aidiyete ve öznenin özgül durumuna göre belirlenen tutum, algı ve 

duygularla ilgili bir mesele olup geleneksel dönemin en önemli kimlik belirtme 

biçimlerinden biridir. Ulusal kimlikten farklı olarak tanımladığımız etniklik ve etnik 

kimliğin oluşmasına neden olan birim, etnik topluluk ve özellikleridir. Geleneksel 

zamanların bir kimlik ifadesi olan etniklik, günümüzde de özellikle son zamanlarda 

kullanılan bir kavramdır (Karakaş, 2006: 92). 



114 
 

Etnik topluluk, özü itibariyle belirli bir program dâhilinde siyasal olarak 

örgütlenmiş bir birimdir. Başka bir ifadeyle etnik topluluk, tarihsel ve kültürel bir 

topluluğun mirasçıları olarak yaşayan ve bunu sürdürme isteğini paylaşan bir insan 

grubudur. Son tahlilde etniklik, cemaat ve duygu üzerine kurulu bir mensubiyettir 

(Karakaş, 2006: 93). 

Dil, din ve kültürel farklılaşmaların bir yansıması olarak tanımlanan etniklik 

kavramı günümüzde; yukarıdan dayatılan bir üst kimlik olarak millî kimliğe karşı bir 

bilinç biçiminde ortaya çıkan, kimlik sorgulamasının yeni bir yansımasıdır (Türkdoğan, 

1997: 11). Batılı sömürgeci devletler, suni sınırlar çizerek toplumları kabile kabile 

bölerek, etnik kimliği ön plana çıkarmak suretiyle, millî kimlik bilincinin yeşermesinin 

önünü kesmektedirler. “Böl-yönet” gibi küresel stratejiler ancak etnik kimliklerin 

harekete geçirilmesiyle gerçekleştirilebilir. Kuşkusuz küresel bir devlet, küresel bir 

hükümet, küresel bir kültür peşinde koşanlar için millî devlet, millî kültür ve millî 

kimlik büyük bir tehlikedir. 

 

2. 2. Küreselleşme ve Millî Kimlik 
Fransız Devrimi’yle birlikte meydana gelen değişmeler, kimlik ifade etme 

konusunda radikal değişimlerin yaşanmasına neden olmuştur. Ulus, bireyin hayatını 

sürdürürken kendini meşrulaştırıcı değerler sağlayan bir toplumsal dünya sunmaktadır. 

Bu toplumsal dünya bir cemaattir; bu cemaate ait olmak bir kimsenin kendisini bu 

aidiyetle tanımlamasıdır. Bir aidiyet duygusu içinde oluşan millî kimlikler, yani Türk, 

Arnavut, Arap, Alman ya da Fransız gibi aidiyet ifadesine sahip olmak kişinin “ne” ve 

“kim” olduğuna dair bir tanımlamadır. Ulusal kimlik, bir öz farkındalık biçimi olduğu 

kadar, ötekinin farkında olma biçimidir. Bu kimliği paylaşanları ve yardımlarına koşma 

konusunda özel bir sorumluluk taşıyan kimseleri tanımlar. Ayrıca millî kimlik “öteki” 

olanları ve yeri geldiğinde zarar verme konusunda özel bir sorumluluk taşıyan kimseleri 

de tanımlar. Millî kimlik, belirli bir millete kendini ait olarak hissetme bilinci, bu 

milletin karakteristik özelliklerini, milletin ortak geçmişi “anayurt” içinde yaşadığı 

devletlerin birliğine, milletin maddi ve manevi değerlerine, millî çıkarlarına ilişkin 

görüşler sistemidir (Çonoğlu, 2004: 234). 

Ulusal kimlik, o ülkenin tarihi gereği, yüzyıllar içinde beraber yaşamanın ve 

beraber var olmanın kendisidir. Ulusal kimlik, paylaşılan değerleri, inançları, yaşam 

tarzlarını kapsar. Toplumsal hayatın her alanı millî kimliğin ipoteği altındadır (Mutlu, 



115 
 

2006: 76). Millî kimlik, tarihin derinliklerinden süzülerek gelen, kurduğu devlet veya 

devletlerle siyasî şahsiyetini kazanan ve böylece milletleşen hür ve müstakil yaşamış 

toplumlar için söz konusudur. Millî kimlik, millî kültürün ürünü olduğu için önü ve 

arkası herkese açıktır, isteyen bu kimliğe dâhil olabilir. Millî kimlik, millete aittir. 

Fertler bu kimliğe hukuken ve resmen dâhildir. Dolayısıyla millî kimliğin altı-üstü 

olmaz. Ancak fertler taşıdıkları millî kimliğe bağlı kalmak şartıyla, mensup oldukları 

mesleğe, aileye, kuruma, mahalleye, bölgeye, kabileye, mezhebe, dine, spor kulübüne, 

derneğe ve partiye göre bir kimlik edinebilirler. Bu tür dar ve münferit kimlikler millî 

olmadığı için, millî kimlikle asla karıştırılmamalıdır. Millî kimlik yaygın, kapsayıcı, 

ortak (kolektif) kimliktir (Kodaman, 2006: 9). Millî kimliğin oluşumunda millet önemli 

bir işleve sahiptir. 

Millet, millî kimlik gibi kolektif kimliğin diğer türlerine ait unsurları bünyesinde 

toplar. Millî kimlik temelde çok boyutludur ve tek bir unsura indirgenemeyeceği gibi bir 

halkın bünyesine yüzeysel yollardan kolay ve hızlı bir şekilde terk edilebilmesi de 

mümkün değildir. Mensubiyetin, sınırların ve kaynakların tanımlanması suretiyle millî 

kimlik, millî hâkimiyet düşüncesine bir rasyonellik verir. Millî kimlik siyasete, devlet 

ve organlarına dayanaklarını sağlar. Ama millî kimliğin siyaseten belki de en belirgin 

işlevi millete özgü kişilik ve değerleri tanımlayan ve halkın kendi gelenek ve adetlerini 

yansıtan, ortak yasal hakların ve yasal kurumların görevlerinin meşrulaştırıcı olmasıdır. 

Millî kimlik, bugün toplumsal düzen ve dayanışmanın meşruiyeti bakımından temel 

müracaat noktası haline gelmiştir (Kaya, 2006: 200). Millî kimlik sayesinde bireyler 

ortak değerler etrafında birleşerek millî duygular hatırlanır. 

Millî kimlikler, topluluk içindeki bireyler içindeki daha samimi içsel işlevler de 

yerine getirirler. En bariz olanı fertlerin, “uyruklar” ve “yurttaşlar” olarak 

toplumsallaştırılmalarıdır. Müşterek değer, sembol ve geleneklerden bir repertuar 

oluşturmak suretiyle bireylerle sınıflar arasında toplumsal bir bağ kurmak içinde yine 

millete müracaat edilir. Bayrak, para, marş, üniforma, anıt ve kutlama gibi sembollerle 

topluluk fertlerine ortak mirasları, kültürel yakınlıkları hatırlatılır, ortak kimlik ve 

ciddiyet duyguları güçlendirilir. Millî kimlik duygusu, kolektif kişilik prizması ile onun 

ayırt edici kültürü içinde tanımladığı bireysel kendilere, dünya üzerinde bir yer veren 

güçlü bir araçtır. Müşterek değerler etrafında birleşen insanlar siyasi bir topluluk 

oluşturur. 



116 
 

Millî kimlik, belli anlamda bir siyasî topluluğu gerektirir. Siyasî bir topluluk da, 

topluluğun bütün fertleri için en azından belli ortak kurumların, hak ve görevlere dair 

tek bir yasanın varlığını ima eder. Yine topluluk mensuplarının kendilerini 

özdeşleyecekleri aidiyet hissi duyabilecekleri belli bir toplumsal mekan, az çok hatları 

kesin ve sınırlanmış bir toprak parçasını da akla getirmektedir. Milleti, belli bir ülkede 

aynı yasalara ve kurumlara boyun eğen bir halk topluluğu olarak tanımlarken Fransız 

Aydınlanmacılarının akıllarında olan tam buydu (Smith, 1999: 24). Batılı kimlik 

modelinde milletler, mensupları ortak tarihi anılar, mitler, simge ve geleneklerle 

bağlanmış, ama türdeş kılınmamış kültür toplulukları olarak görülmekteydi.  

   Millî kimliğin temel özellikleri şunlardır: (Smith, 1999: 32) 

 

    1. Tarihi bir toprak/ülke ya da yurt 

    2. Ortak mitler ve tarihi bellek 

    3. Ortak bir kitlesel kamu kültürü 

    4. Topluluğun bütün fertleri için geçerli ortak yasal hak ve görevler 

    5. Topluluk fertlerinin ülke üzerinde serbest hareket imkânına sahip oldukları 

ortak bir ekonomi. 

 Demek ki bir millet, tarihi bir ülkeyi/toprağı; ortak mitleri ve tarihi belleği, 

kitlevi bir kamu kültürünü, ortak bir ekonomiyi, ortak yasal hak ve görevleri paylaşan 

bir insan topluluğun adı olarak tanımlanabilir. Koşullu işlevsel bir geçerliliğe sahip olan 

bu tanım, millî kimliğin ne denli karmaşık ve soğuk bir doğada olduğunu 

göstermektedir. Aslında millet, kolektif kimliğin öteki türlerine ait unsurları bünyesinde 

toplar; millî kimliğin sadece -sınıfsal, dinsel ya da etnik- başka kimlik tipleriyle 

kurabileceği terkip biçiminin değil, ideolojik olarak milliyetçiliğin de liberalizm, faşizm 

ve komünizm gibi diğer ideolojilerle girdiği bukalemun gibi değişimlerin izahatı burada 

aranmalıdır. Millî kimlik, temelde çok boyutludur; şu ya da bu milliyetçi hizip 

tarafından bile asla tek unsura indirgenemeyeceği gibi bir halkın bünyesine yüzeysel 

yollardan kolay ve hızlı bir şeklide zerk edilebilmesi de mümkün değildir. Bugün 

insanoğlunun paylaştığı bütün kolektif kimlikler arasında millî kimlik, belki de en 

temelli ve kapsamlı olanıdır. İdeolojik bir hareket olarak milliyetçilik sadece yer 

kürenin her köşesine nüfuz etmekle kalmıyor; dünya evvela “millî devlet”ler haline 

bölünmüştür ve millî kimlik her yerde, zaman zaman pek özel bir tiranlık biçimine 

sahip olmaktadır. Diğer –sınıf, cins, ırk, din gibi- kolektif kimlik türleri millî kimlikle 



117 
 

örtüşebilir ya da terkibe girebilirler ama yönünü etkileyebilmiş olsalar da, altını 

oymakta nadiren başarılı olmuşlardır. Bugün millî kimlik sadece küresel değil aynı 

zamanda kaplayıcıdır. Daha önemli olduğu düşünülen belli bazı durumlar varsa da, 

faaliyetlerinin pek çok noktasında bireylerin ve toplulukların yaşamı kapladığı 

söylenebilir. Dil, hukuk, kurumlar ve seremonilerde olduğu kadar, gurur verici 

olaylardan ve mitlerden, değer ve anılara dek bütün bir kültür sahasında millî kimlik 

boy gösterir. Millî kimlik, bugün siyaseten sadece rejimin personelinin bileşimini 

belirlemekle kalmaz aynı zamanda her yurttaşın gündelik yaşamını düzenleyen siyasî 

hedefleri ve idari uygulamaları da etkiler. Son olarak millet ve millî kimlik, yurttaşlara 

temel bir siyasî bağlılık buyurarak, milletler arası meşruiyetin her bir bölge ve kıtada, 

nihayetinde bütün olarak dünya da, bir devletler sisteminin geçerliliğinin yegâne kabul 

görmüş kaynağı haline gelmiştir (Smith, 1999: 221-222). 

Erken modern dönemden itibaren şekillenmeye başlayan millî kimlik, siyasal 

özelliklerinin yanında  aidiyet duygusu çerçevesinde bir cemaat yapısına vurgu yaparak 

ortaya çıkmıştır. Yani millî kimlik olgusu, bu dönemdeki gelişmelerin bir sonucu olan 

siyasi topluluk çerçevesinde kendini hissettiren bir sorun olmuştur. Siyasi bir topluluk, o 

topluluğu oluşturan bütün fertler için ortak kurumları, hak ve ödevlere dair tek bir 

yasanın varlığını ima eder. Yine topluluk mensuplarının kendilerini özdeşleyecekleri, 

aidiyet hissi duyacakları belli bir toplumsal mekan, az çok hatları kesin ve sınırlanmış 

bir toprak parçasını da akla getirmektedir. Bunun adı “millî ülke”dir  (Karakaş, 2006: 

88). 

Ulusal kimlik, ulusun üyelerinin ortak bir kadere sahip olduklarının 

tanınmasıdır. Ulusal kimliğin oluşumunu sağlayan ikinci bir temel unsur da “vatan” 

düşüncesidir. Vatan, yasaları ve kurumlarıyla tek siyasî iradeye sahip bir topluluktur. 

Bu durum millî kimliğin ifadelendirilmesinde ortak siyasî duyarlılıkları ve amaçları 

gündeme getirdiği için topluluk fertlerinin uzlaştığı bazı ortak kurumları zorunlu hale 

getirir. Ayrıca belirli millî kimlik ilkeleriyle tarih sahnesinde yer alan toplumlar, bütün 

fertlerinin yasal bakımdan eşit olduklarını ve herkesin aynı yasalara muhatap olması 

gereğini de kabullenir. Ayrıca ortak bir kamu kültürünü, kutsalları, mitleri, tarihsel 

belleği ve ortak bir ekonomiyi paylaşmak, millî kimliğin oluşmasında diğer temel 

unsurlardır. Ulusal kimlik duygusunun oluşumunu sağlayan faktörlerden biri de “dil”in 

varlığıdır. Çünkü millî dil, tek bir izleyici kitlesinin oluşumuna, tecrübelerin bu 

izleyiciler yoluyla yayılmasına ve paylaşılmasına izin verir. Ulusal dil, bir cemaatin, bir 



118 
 

cemaat olarak kendi kendisinin farkına varıldığı bir ortam sağlar; ama aynı zamanda bu 

cemaate üye olmayanları tanımlamanın yolunu da açar.  

Ulusal kimliği belirleyen özelliklerden biri de “politik halk ilkesi”dir. Bu temel 

unsurlardan da anlaşılacağı gibi millî kimlik, tek boyut ve tek zemin üzerinde değil, 

aksine bir çok alanı ve boyutu kapsayıcı nitelikte oluşmaktadır. Bundan dolayı rasgele 

bir toplumda millî kimliğin oluşması oldukça güçtür. Ulusal kimlik, aslında bu 

özelliklere bağlı olarak geliştirilen bir kurgusallıktır. Bir ulus tarihini, millî birliğini ve 

kültürel türdeşliğini oluşturmak için uygun vasıtalar temin eder. Açıkçası millî kimlik, 

asla basit bir politik ve toplumsal ilişki sorunu değildir (Karakaş, 2006: 89-90). 

Ulusal kimlik, birbirleriyle ilişkili etnik, kültürel, teritoryal, ekonomik ve siyasal 

bir çok unsurdan oluşan karmaşık ve çok boyutlu bir yapıdır. Bu çok boyutluluğu, onu, 

özellikle siyasal ve toplumsal yaşamda esnek, daimi ve ideolojilere dönüşen diğer 

kimliklerle etkili ilişkilere girmesini sağlayan bir güç haline getirmiştir. Ulusal kimlik, 

hem oluşum sürecindeki özellikleri açısından hem de kendini kabul ettirdikten sonraki 

işlevleri açısından önemli bir görevi yerine getirmektedir. Ulusal kimliğin özellikle 

siyaseten yerine getirdiği en belirgin işlevi; topluma özgü değerleri tanımlayan ve o 

toplumun gelenek ve adetlerini yansıtan ortak yasal hakların ve yasal kurumların 

görevlerini meşrulaştırmasıdır. Bunun yanında bireyin kendini millî kimliğiyle 

tanımlayarak “ben” haline gelmesi de millî kimliğin yerine getirdiği önemli bir işlevdir. 

Çünkü “ben” , kültürel topluluğun ve anlam birliğinin millî kimliğin oluşmasına 

yaşanmasına imkân verir (Karakaş, 2006: 92). 

Ulusal kimliğin oluşturulması ve canlı tutulması, geleneklerin ve tarihin sürekli 

olarak yeniden biçimlendirilmesini gerektirmiştir. Her ulus, belli bir toprak parçası ile 

ayrıcalıklı, tarihsel ve kültürel bağları olduğu iddiasına sahiptir. Bu bağ ulusun 

bireylerinde kimlik duygusu oluşturur. Siyasal sınırlarla uyumlu bir toplum veya 

topluluk anlamında ulus, modernleşme sürecinde ortaya çıkan kolektif, siyasal, kültürel 

bir kimlik kaynağıdır. Uluslar birbirinden farklı gruplara, geleneklere, hayat tarzlarına 

bağlı insanları bir araya getirebilme kapasitesine sahip bir kimlik duygusu ve 

düşüncesine bağlı olarak var olurlar. Millî kimlik, oluşumu birbiriyle çelişen farklı 

olgularla açıklanabilen, çok karmaşık ve çok boyutlu bir analiz çerçevesini oluşturur. 

Bu nedenle, millî kimliği tanımlamaya ve açıklamaya çalışan her araştırmacı bu 

kavramın farklı boyutlarını ön plana çıkartarak irdeler. Ulusal kimlik hem ideolojik hem 

de psikolojik süreçlerle oluşur.  



119 
 

Giddens ise, millî kimliği, tarihsel-kültürel koşulların ortaya çıkardığı psikolojik 

bir aidiyet olarak sunar. Ulusal kimliğin oluşumu, “içerme” ve “dışlama” süreçlerini 

kapsar. Diğer kolektif kimlikler gibi millî kimlikler de “biz” ve “ötekiler” arasında bir 

sınır oluşturma işlemidir. Ulusun geçmişteki, şimdiki ve gelecekteki üyelerini ortak bir 

kader etrafında birleştirir (Özyurt, 2005: 122). 

Gellner’a göre, millî kimlik, sanayileşme sürecinde ortaya çıkan ulus-devletlerin 

ideolojik bir ürünüdür. Gellner’a göre milletler, eşyanın tabiatında var olan ve tabiî 

türler doktrinin siyasî uyarılması olan şeyler değildir. Yine millî devletler etnik veya 

kültürel grupların belirgin ve nihai kaderidir. Gerçekten var olan kültürlerdir; 

çoğunlukla belirsiz gruplar halinde yaşayan, birbirlerine karışan, örtüşen, iç içe giren 

kültürler. Tarım toplumunun aksine burada kültür tabiî siyasî sınır haline gelmiştir. 

İnsanlar kültürlerini gerçekten severler, çünkü artık, olduğu gibi kabul etmek yerine 

kültürel atmosferi algılayabilirler ve bunun dışında nefes alamayacaklarını ve 

kimliklerini tamamlayamayacaklarını bilirler. Eğitimini gördükleri üst (okuryazar) 

kültür; çoğunluk için, kimliklerinin, hayat sigortalarının ve güvenliklerinin özü olan en 

değerli yatırımdır (Gellner, 1992: 94, 186). 

  Ulusal kimlik, İnsan biyolojisinin izin verdiğinin ötesine uzanan bir var oluş 

vaat eder. Bir kimlik türü olarak modernleşmeyle birlikte ortaya çıkan köksüzleşme ve 

yersizleşme olgularını etkisizleştirmeye çalışır. Bu yönüyle millî kimlik, bireyler olarak 

modern insanlara bir yurt ve ölümsüzlük duygusu sağlayan modern bir olgudur.  

Ulusal kimliğin oluşumunda, psikolojik faktörlerin yanı sıra, ulus-devletlerin 

ideolojik tutumları da önemli rol oynar. Ulus-devletlerin bir zamanlar küresel ölçekte, 

en önemli ekonomik ve siyasal birim haline gelmiş olmaları, millî kimliklerin 

oluşturulmasında hatırı sayılır ve bilinçli bir “kültürel inşa” söz konusu olduğu anlamına 

gelir ( Özyurt, 2005: 124).  

Güvenç, millî kimliğin kökenlerini, sosyalleşme süreçleriyle edinilebilecek millî 

kültürde arar. Yurdusev ise, millî kimlik ve ulus-devlet arasında korelasyon kurarak 

millî kimliğin, ulus inşa stratejilerinin ve ulusalcı ideolojilerin bir ürünü olduğunu 

savunur. Connor ve Smith, millî kimliğin primordiyal kökenlerine vurgu yapar ve 

“primordiyal” kelimesini, millî kökenleri açıklamaya yönelik mitleri arayan geriye 

doğru bakış sürecinde millî kimliğin öncülü formasyonlar anlamında kullanılırlar. 

Gilroy’a göre millî kimlik, etnik, ırki ve kültürel farklılıkları göz ardı eden ve ortak 

kültürü asimilasyon mantığıyla algılayan ve daha da vahimi “eritici bir pota” oluşumuna 



120 
 

zemin hazırlayan vatandaşlık ve vatanperverlik nosyonunu referans almaktadır. 

Toplumsal tasavvuru şekillendiren millî kimlik, sömürgeci iktidar, baskın kültür ve 

bunları savunmayı misyon edinen dar tanımlı, ideolojik bir resmi tarihle beslenir. 

Kuşkusuz bize göre de, millî kimlik, ulusalcılık gibi; tarih, vatandaşlık ve millî aidiyet 

algılarına bağlı olarak sonradan yaratılan ama güçlü bir gerçeklik zeminine dayanan 

sosyal bir kurgudan ibarettir. Nitekim sosyal tarihçi Benedict Anderson’un da 

vurguladığı gibi ulus; “tarih, dil, ideoloji ve iktidarın birbiriyle kesişen dinamikleri 

tarafından anlamlı kılınan hayali politik bir toplum”dur. Anderson, milletin hayal 

edilmiş bir topluluk olduğunu söyler ve bunu dört temel gerekçeye bağlar. Öncelikle, en 

küçük milletin üyeleri bile diğer üyeleri tanımaz, onlarla tanışmaz, çoğu hakkında hiçbir 

şey işitmez ama yine de her birinin zihninde toplamlarının hayali yaşamaya devam eder.  

İkinci olarak millet sınırlı olarak hayal edilir. Çünkü belki de bir milyar insanı kapsayan 

en büyüğünün bile, ötesinde başka milletlere mensup insanların yaşadığı, esnek de olsa 

sonlu sınırları vardır. Hiç bir millet kendisini insanlığın tümü ile örtüşüyor olarak hayal 

etmez. Üçüncüsü millet egemen olarak hayal edilir. Çünkü kavram, Aydınlanma ve 

Devrim’in, ilahi olarak buyrulmuş, hiyerarşik hanedanlık mülklerinin meşruiyetini 

aşındırmakta olduğu bir çağda doğmuştur. Milletler, Tanrı’ya tabi olacaklarsa bile bu 

tabiiyetin doğrudan Tanrı’ya olduğu bir özgürlüğün rüyasını görürler. Bu özgürlüğün 

amblemi ve mihenk taşı egemen devlettir. Nihayet millet, bir topluluk, bir cemaat olarak 

hayal edilir. Çünkü her millette fiilen geçerli olan eşitsizlik ve sömürü ilişkileri ne 

olursa olsun, millet daima derin ve yatay bir yoldaşlık olarak tasarlanır. Son iki yüz yıl 

boyunca milyonlarca insanın, birbirlerini öldürmekten çok, böylesi sınırlı hayaller 

uğruna ölmelerini mümkün kılan şey, son kertede bu kardeşliktir.  

 Anderson, millî kimlikler konusunda kuşkucudur ve bu kimliğin birbirini ömür 

boyu hiç görmemiş ve belki de hiçbir zaman bir araya gelmesi ihtimali olmayan 

insanların, kendilerini ortak bir kaderi paylaştıklarına inandırarak bu varsayımdan 

hareketle oluşturdukları hayali, mutasavver ve bir takım çıkarlar için sonradan 

kurgulanmış bir kimlik olduğunu iddia eder (Anderson, 1993: 20-22). 

Ulusal kimlik, daima kaygan bir zemin üzerinde bulunan, konjonktüre göre 

farklı tanımlar içeren, karmaşık mücadeleler tarihinde henüz çözüme kavuşturulmamış 

ön kabullere dayanan ve zaman içersinde farklı toplumlar tarafından kendi dillerine 

çarpıtılarak tercüme edilen bir pratiktir. Rutherford, birleşik bir kültürel topluluğa 

dayanan millî kimliğin ırk, hoşgörüsüzlük ve ulusallığa kültürel üyelik fikirleri 



121 
 

açısından tehlikeleri davet ettiğini savunur. Ona göre, ulusalcılığın inşasında başvurulan 

hoyrat kültür politikalarını yüceltmekle kalmayan bu anlayış bağlamında, ulusu 

oluşturmak için geçmişe dönük malzeme arayan millî tarih de gerçekliği çarpıtır (İnaç, 

2006: 27). Millî kimlik, yaşamın her alanına temas eden ve sayısız bileşim ve alış 

verişlilik sergileyen, soyut ve çok boyutlu bir yapıdır. 

Millî kimliğin asıl işlevi, insanları şahsen unutulmaktan kurtarmak ve kolektif 

imanı ihya etmek için tarihi ve kaderi olan güçlü bir topluluk duygusu oluşturmaktır. 

Millî kimliğin bir diğer işlevi de, kardeşlik idealini gerçekleştirmeye verdiği önemdir. 

Bu idealin kendisi, en azından ideolojik planda, aile, etnik topluluk ve millet arasında 

yakın bir ilişki olduğunu öne sürer. Etni ile millet basitçe, büyük aile ilamları, 

birbirleriyle ilişkileri olan bütün aileler, erkek ve kız kardeşlerin oluşturduğu bir toplam 

olarak görülür. Nümayişler, anma seremonileri, yıl dönümü kutlamaları, şehit anıları, 

antlar, özel günlerde çıkartılan paralar, bayraklar, kahramanlara ilişkin kasideler ve 

tarihi olaylar hakkındaki yadigârlarla kimlik ve birliğin yeniden olumlanması suretiyle 

yurttaşlara aralarındaki kültürel bağ ve hısımlık hatırlatılır. Pek çok bakımdan millî 

kimliğin başarısı ve kalıcılığı açısından belirleyici olanı bu seremonik ve sembolik 

veçhedir. Bireysel kimliğin kolektif kimlikle en yakından bağlı olduğu alan burasıdır 

(Smith, 1999: 248-249). 

Bugün kolektif ayniyetin asıl biçimi millî kimliktir. Bireylerin duyguları ne 

olursa olsun, kültür ve kimliğin egemen ölçütünü, hükümetin yegâne ilkesini veren millî 

kimlik, toplumsal ve ekonomik faaliyetin esas odağını oluşturur (Smith, 1999: 260). 

Aynı zamanda millî kimlik, kültürel faaliyetleri de etkilemektedir.  

Ulusal kimlik, kültürel farklılıklara karşı olumsuz bir duruş sergileyerek baskıcı 

ortak kültür politikalarına meşruiyet zemini hazırlar ve kimliği sınırlandıran, tek 

biçimliliği teşvik eden ve entelektüel uyuşukluğu kışkırtan bir politik ahlakı empoze 

eder. Güvenç, millî kimliği, bireyin içinde yaşadığı topluma katılımını sağlayan bir tür 

sosyalleşme aracı olarak görür. Bu açıdan millî kimlik, kültürlenme yoluyla bir gruba 

aidiyet duygusudur. “Biz duygusu” diye ifade edilebilecek bir dinamik, belirli bir 

coğrafyada yaşayan insanlar tarafından paylaşılır ve tarih ve kültürün imbiğinden 

geçerek ulus devleti meşrulaştıran  ortak bir millî kültür yaratır. Ulusal kimlik, ulus 

varlığın zemini ve garantisi olarak uluslaşma sürecinin gerçekleşmesi için her topluluk 

tarafından vazgeçilmeyecek bir önem taşımaktadır.  



122 
 

   Pek çok ulus, etnik kimlikler arası bir bütünleşmenin ürünüdür. Ortak ata miti, 

kritik bir döneme haizdir. Zira bu kabul mitler ulusları doğal ve ölümsüz primordiyal 

topluluklara indirgeyerek millî kimliğin geriye dönük inşasını mümkün kılarlar.  

   Smith’in de üzerinde durduğu gibi, ulusun kökenlerini açıklamaya yönelik 

mitler ata topraklarında millî coğrafi kökenlerin önemini vurgular ve sıklıkla ulusu kan 

ve toprağın ürünü olarak betimlerler. Ulusal kimliğin ileriye dönük inşası, birlikte 

yaşama azim kararlılığı, sınırları belirlenmiş ortak bir mekânda gerçekleştirmek 

amacına dayandığından, coğrafi bir boyuta da sahiptir. Ülkesel toprak; ortak kaderin, 

geçmiş hatıradan güç alarak çizildiği alan olan “ata yurdu” olmalıdır. Bu sayede, millî 

kimliğin geriye ve ileriye dönük inşası, anavatan toprağını referans olarak şekillendirilir 

(İnaç, 2006: 29). Kimlik, içinde yaşanılan sosyal, kültürel ve ekonomik ilişkilerle 

geçmişin durumunu da ortaya çıkarır. Millî kimlik, doğuştan kazanılan bir kimliktir ve 

millet var olduğu sürece millî kimlik de varlığını sürdürecektir. 

Milletin milletle olan ilişkisi aynı zamanda milletin kimlik ile olan ilişkisidir. 

Millî kimlik, bireylerin arzularına tahsisli kimlik değildir. Çünkü millî kimliğe sonradan 

dâhil olunmaz, içine doğulur. O, yaşamın başından sonuna kadar giyilmek zorunda 

kalınan bir kıyafettir. Kişinin kimliği konusunda tercihte bulunmak gibi bir özgürlüğü 

de yoktur, aksine kabul etmek ve gereklerini yerine getirmek gibi bir de mecburiyeti 

vardır. Kimlik, bir kültürel alan belirler, o alanın içine de bireyi yerleştirir. Millî kimliği 

var eden temel duyguların başında milliyetçilik gelir. Kimlik, zannedildiği gibi gömlek 

gibi çıkarılamaz. Kimliğin yozlaşması, bozulması ve kaybolması belki uzun vadede 

mümkün olabilir ancak Lawrence’nin dediği gibi “bir biçimi yitirmek ama başka bir 

biçimde edinememek” gibi bir sonucu da doğurur. Kaldı ki, kimlik dayatmak ne denli 

yanlış ise kimliksizliği dayatmak da o denli yanlıştır. Kimliksiz bir hayat biçimi 

mümkün olsa bile bu pek de arzu edilemeyecek bir şeydir (Yeniçeri, 2005: 230).  

Küresel güçler özellikle amaçlarına ulaşabilmek için millî değerleri aşmayı 

hedeflemektedirler. Çünkü millî değerler var olduğu sürece küresel güçlerin amaçlarına 

ulaşabilmesi mümkün değildir. 

Son zamanlarda gittikçe yoğunlaşan milliyet, millî kimlik, millî devlet ve 

milliyetçilik kavramlarına yönelik eleştiriler nedensiz değildir. Kuşkusuz küresel bir 

devlet, küresel bir hükümet, küresel bir kültür peşinde koşanlar için milliyetçilikler 

büyük bir tehlikedir. Küresel bir düzenin ve kurumlarının arz üzerindeki başarısı büyük 

ölçüde milliyetçiliğin aşılmasına bağlıdır. Bu yüzden küresel egemenlik peşinde koşan 



123 
 

her güç milleti, millî kimliği ve milliyetçiliği kendisine göre negatif bir tehdit olarak 

gösterecek şekilde yeniden inşa etmek zorundadır. Çünkü millet; bireyi topluma, kimlik 

ise grupları birbirine bağlayarak aidiyet duygusunu geliştirir. Bu durum toplumların 

kontrolünde güçlükler yaratır. Toplumsal birlik bozulmadan, millî bütünlük duygusu 

yıkılmadan ve ortak değerler hasara uğratılmadan toplumları kontrol etmek imkânsız 

denecek kadar güçtür. Millî kimlik, millet ve milliyet gibi ortak değerlere yönelen 

saldırıların temelinde bu vardır. Kimlik, milliliği besleyen bir kaynaktır (Yeniçeri, 2005: 

231). Küreselleşmeyle birlikte, toplumlarda kimlik krizi yaratmak amaçlanmış, etnik ve 

bölgesel kimlikler ön plana çıkarılmak suretiyle millî kimlik zafiyete uğratılmaya 

başlanmıştır. 

Günümüzde meydana gelen küresel ölçekli politik, ekonomik ve sosyo-kültürel 

gelişmeler, özellikle ulus-devletin kimlik örgüsü olan millî kimlikler üzerinde aşındırıcı 

bir etki yaratmaktadır. Bu gelişme, ulus toplumlar için aynı zamanda bir kimlik krizinin 

olacağının habercisidir. Bu öyle bir kriz ki, çözümü de yaşanan sürecin içinde aramayı 

dayatmaktadır. Bu iddiayı haklı kılan gelişme ise, krizin küreselleşme sürecine eş 

zamanlı olarak ortaya çıkan “yerellikler” bağlamında yeniden kimlik inşasıyla 

çözülmeye çalışılmasıdır (Karakaş, 2006: 119). Yerelleşmeyle birlikte farklı kültürel 

kimliklere kendilerini ifade edebilme şansı doğmuştur.  

Küresellik söylemi temelde, homojen küresel kültürü hedeflemesine rağmen, 

aynı zamanda bireysel kültürlere kendilerini yeniden üretme imkânı sunarak bunlara 

yaşama gelişme hakkı talep edebileceği yeni kanallar açmaktadır. Ulusal kültürel 

kimliklerde yaşanmakta olan farklılaşma süreci, çok karmaşık ve tehlikeli bir duruma 

işaret etmektedir. Çünkü millî kimlikler, ulus devletin dayandığı siyasal topluluğun 

sosyolojik niteliğine ve bu topluluğun oluşturduğu egemenliğe meşruiyet 

sağlamaktaydı. Küresel gelişmeler, bu unsurları dönüştürerek millî kimlikleri 

marjinalleştirme tehlikesiyle karşı karşıya bırakmıştır (Karakaş, 2006: 120). Yine bu 

doğrultuda millî kimlik yerine “küresel kimlik” ikame edilmeye çalışılmıştır. 

Genel anlamda millî kimliği aşındıran ve gerilim yaşatan gelişme, küresel bazda 

oluşturulmaya çalışılan “küresel kimlik”tir. Çünkü küresel kimlik, millî kimliğin 

dayandığı en temel nokta olan dışa açılma, farklılaşma özelliğini aşındırmaktadır. 

Toplumlar arasında “küresel bir cemaat” yaratmayı hedefleyen “küresel kimlik” , 

şimdiye değin görülmemiş derin ve çözülmemiş sorunlara yol açmaktadır. Çünkü 



124 
 

küresel kimlik hipotezi bir ölçüye kadar tekil kimliklerin inkârını ya da yer 

değiştirmesini içermektedir (Karakaş, 2006: 122). 

Kimlikler, psikolojik ve sosyolojik anlamda birey ve topluluklar için bir ihtiyaç 

sonucunda oluşur. Kimlikler sabit olmadıkları için kompleks ve değişkenliklerine bağlı 

olarak sürekli bir değişim yaşarlar. Ulusal kimliğin dönüşümü üzerindeki gerilim beş 

farklı alanda hissedilmektedir: (Karakaş, 2006: 126-129) 

1. Öz Farkındalık Gerilimi: Ulusal kimlik, bir öz farkındalık olduğu gibi, 

ötekinin de farkında olma bilincidir. Çünkü millî kimlik, hayli merkezi, oldukça 

dışlayıcıdır ve kendisini nerede bulunduğunu, ne olduğunu bilir ve geriye kalan her şeyi 

(ötekini) buna konumlandırır. Küreselleşme süreciyle öteki konusundaki algılama 

üzerinde bir kırılma yaşanmaktadır.   

 2. Öykülerde gerilim: Her ulusun kendi biricikliğini üstün ve farklı tutma tavrı, 

yalnızca bir yanılsama değildir. Çünkü, her ulusun kendi öyküsü vardır. Kimliği güçlü 

kılan öyküler, ortak geçmişle inşa edilir. Küreselleşme söylemi, öykülerdeki bütünlüğü; 

yerel farklılaşmaya dönüştürerek veya hiç yokmuş gibi davranarak aşındırmaktadır. 

Çünkü küreselleşme kuramıyla ön görülen küresel kimliğin inşasında hiçbir ortak anı 

bulunmadığı gibi, aksine değişik alanlarda ortaklık kuran toplumlar ve kültürler çatışan 

tarihlere de sahip olabilmektedirler. Herhangi bir ortak anıya dayanmayan küreselleşme 

süreci, millî kimliğin bu önemli bileşeni üzerinde gerilim alanı oluşturmaktadır.  

3. Zaman ve Mekânda Gerilim: Ulusal kimlik, ulus toplum mensuplarının 

kendilerini özdeşleştirecekleri, aidiyet hissi duyacakları belli bir toplumsal mekân, 

hatları kesin ve sınırlanmış bir toprak parçasını ön görmektedir. Ulusal kimlik açısından 

sözü edilen toprak, kültürel türdeşliğin tanımlanmış mekânıdır ve ulusun devamlılığında 

sembolik bir işleve sahiptir. Küreselleşme söylemiyle birlikte zaman ve mekân yeniden 

tanımlanmaktadır. Bu anlamda, mekânın fiziki sınırlarının algılanış biçimi birçok açıdan 

değişmiştir. Ulusal kültürün sembolik mekânları yerine, uluslararası kültürel mekân 

anlayışının ikame edilmesi söz konusudur. Mekândaki sıkışma, önceki toprak 

algılamalarını önemli ölçüde aşındırmıştır. Küreselleşme süreci, coğrafyanın sonundan 

bahsettirecek bir yakınlaşma ve daralmayı da beraberinde getirmiş; iletişimde zaman 

sorununun ortadan kalkmasıyla birlikte uzay ve mekân sınırları sorun olmaktan 

çıkmıştır. Bütün bu gelişmeler, millî kimlik açısından mekân alanında da önemli 

kırılmalar yaşandığını göstermektedir.  



125 
 

4. Dilde Gerilim: Topluluk kültürünün sürekliliğini sağlayan ve dolayısıyla 

topluluğun davranışlarının oluşumunda vazgeçilmez işlevler üstlenen dil, özellikle 

ulusçuluk çağında oldukça işlevsel olmuştur. Çünkü millî kimliğin oluşumu ve 

sürekliliği ortak bir “dil”in varlığına bağlıdır. Küresel düzeyde sağlanan kültürel 

akışlarla millî dil, sınırlı düzeyde yeni açılımlar kazanmasına rağmen, önemli ölçüde 

kitle iletişim araçlarının kullandığı dilden etkilenmektedir. Çünkü küresel kitle kültürü, 

daima İngilizce konuşmaktadır.  

5. Ekonomik Alanda Gerilim: Ulusal kimliğin bütünlüğünü oluşturan öğelerden 

bir diğeri de ortak bir millî ekonomiye sahip olmaktır. Küreselleşme kuramının 

gerçekleştiği en geniş ve en somut alanlardan biri, kuşkusuz ekonomi alanıdır. 

Sermayenin sabit olmadığı ve finans akışının büyük ölçüde millî hükümetlerin 

kontrollerini aştığı bir dünyada, millî ekonomik politikanın kolu kanadı kırılmıştır. 

Sermaye ve akışındaki nitelik değişikliği, ekonominin daha fazla uluslar arasılaşmasına 

ve uluslar üstü şirketlerin egemenliğine girme yönünde bir eğilime yol açmaktadır. 

Küreselleşme, küresel kitle kültürü aracılığıyla kendini hissettirmektedir. Küresel kitle 

kültürü, Amerikan merkezlidir. Bilindiği gibi neo liberal ideoloji, küreselleşmenin 

yarattığı değişimlerin ortaya çıkardığı sorunların birey temelinde çözümleneceğini ön 

görür. Bu ideoloji, bireyin özellikle ekonomik yaşamdaki hareketinin önündeki engelleri 

kaldırmak, böylece onun özgürlük alanını genişletmek, hem modernleşmenin hem de 

yaşanılan sorunların çözümünün temel şartı olduğunu savunur. Bu bakımdan sözü 

edilen düşünce bireyi, tarihin, toplumun, inançların ve topyekün geleneksel değerlerin 

prangasından kurtararak özgürleşmesini sağlamayı zorunluluk olarak görür. Bunun için 

bireyi milliye, milliyete ve dolayısıyla soysala götüren damarların, liflerin ve bağların 

çözülmesi şarttır. Bunun yolunun da uzun süreç içersinde oluşmuş olan millî kimliğin 

adım adım aşılması stratejisi devreye sokulur. Bu da öncelikle aidiyetlerden koparma, 

kitleleştirme ve onların yerine “kargo kültü” ikame etme gibi bir yöntem izlenir.  

a. Aidiyetlerden Koparma: Neo liberal anlayış toplumsal benliği, toplumsal 

inancı ve toplumsal yaşamı birey temelinde yeniden kurmayı ön görür. Bir insanın hem 

kendinden farklı olanlarla, hem doğayla, hem de kendisiyle siyasî, ekonomik, kültürel, 

yaşamsal, bedensel ve ahlaki düzeylerde kurduğu ilişkiler birey temelinde olduğu sürece 

küreselleşen dünyaya uygun modern, demokratik, özgür toplumsal benlik de yaratılmış 

olacaktır.  



126 
 

Hâlbuki Vamık Volkan, “Blind Trust” adlı kitabında “bireyin etnik, dinî ve millî 

kimliğinin, bireyin temel kimliğiyle yani kişisel süreklilik duygusu, istikrarlı cinsiyet ve 

vücut imgesi ile sıkıca birleştiğini belirtiyor. Gerçekten de bu noktada bireyin, çeşitli 

vasıfların ayrılmaz bir bütünü olduğunu düşünmek gerekir. Bireysel kimlikle millî 

kimlik, birbiriyle iç içe olduğundan bu iki kimliğin birbirine aykırı gösterilmesi ve 

birbirinden ayrılması ancak bireyin yabancılaştırılmasına katkı sağlar (Yeniçeri, 2005: 

90). 

Bireyin milliyetine ve millî kimliğine bağlayan aidiyetlerinden koparılması, 

kitlenin sıradan bir figürü haline getirilmesi kimlik yönlendirme stratejilerinin temel 

amaçlarından biridir. Zira kimliksiz bireyin köksüz ağaç gibi en ufak bir sarsıntıda 

yıkılması mukadderdir.  

b. Kitleleştirme: Bu süreçte yani liberal bireyin kitleleştirilmesinde zevk ve 

eğlence teknolojilerinin çok önemli bir yeri vardır.  Millî benlikten ya da millî kimlikten 

koparılanların ancak yığınlaşmasına ve kitleleşmesine izin verilir. Çünkü kitle 

anaforuna katılanların kimlik sorunu yoktur, sıradanlık sorunu vardır. Jose Ortega Y. 

Gasset’in ifade ettiği gibi kitle “alelade kişi”dir, halktır ve sıradan kişi olmaktan 

rahatsızlık duymayan bireydir. Bu anlamda da kitle isyanın, reddin ve sosyal tahribin 

şuurudur. Böyle bir kitle kültürü; hem nicel hem nitel olarak uyutucu bir kültürdür. 

Zevk, eğlence ve sıradanlık kitlelerin en önemli özelliklerinden olup bu sıfatlarla 

bezenmiş kitlelerin yönlendirilmesi ise çok daha kolaydır. Onun için yabancı değerlere 

karşı millî direnç gösteren toplumların öncelikle zevk ve eğlence düşkünü kitleler haline 

getirilmesi gerekir. Alışkanlıkları dönüştürülüp, zevk ve tercihleri yönlendirilebilir hale 

gelen toplumlar edilgen ve alıcı kitleler haline gelmiş olurlar ve ulusa karşı kendilerini 

daha az bağımlı hissederler.  

c. Millî Kimlik Yerine Kargo Kültü İfadesi: Toplumlara tatmin sunmadan önce 

tatminsizlik duygusu aşılanarak, ruhsal boşluğun yaratılması gerekir. Ruhsal boşluk 

yaratmanın yolu da bireylere küresel oyuncuların sunduğu mal ve hizmet şeklindeki 

yeni değerlerle donatılmış kültürel hapları yutmadıkları sürece bir şeylerinin 

eksikliklerini bünyelerinde duymazlar (Yeniçeri, 2005: 90-91). Küresel güçler kendi 

değerlerini toplumlara empoze etmektedirler. Değerlerinden yoksun ve hangi kimliğe 

sahip olduğunun bilincinde olamayan birey anomi durumuyla karşılaşmaktadır.  

Artık bireyleri topluma bağlayan damarlardaki kan çekilmiştir ve yaratılan 

boşluk da küresel şirketlerin sunduğu değerler ile doldurulmaya hazır demektir. Bireyin 



127 
 

hayatına müzik, seks, spor, otomobil vb. sürekli dolup boşalan kontörler vasıtasıyla yeni 

heyecanlar ve yeni anlamlar yüklenir. Birey kendisini satın aldığı kontör miktarı kadar 

mutlu ve değerli görmeye başlar. Sosyal çözülme, kültürel değişme ya da modernleşme 

sürecinde millî kültür tanınmayacak derecede ithal değerlerin etkisi altına girer. Millî 

değerleri muhafaza eden çeperin yarılması bu süreci daha da hızlandırır. Süreç değer 

yönelimli olarak belirir. Değer yönelimli hareketlerin bir ürünü olarak beliren bu tür 

olgulardan birisi de “kargo kültü”dür. Kargo kültü daha çok, yerli kültür unsurlarıyla dış 

kültürden ithal edilen unsurların bir araya gelmesinden oluşur. Bu duruma göre, kargo 

kültü, bir toplumun kendi gelenekli kültürü ile Avrupa kültürü arasındaki yarı yolda 

duran ülkelerden meydana gelmektedir. Markalar, logolar, firmalar ve flamalar 

sayesinde, iç ve dış, yabancı ile millî değerler emperyal amaçlar için aynı konseptin 

içinde topluma sunulmaktadır  (Yeniçeri, 2005: 93). 

Ulus devletler henüz ayaktadır ve ayakta durduğu sürece de millî kimlikler 

işlevselliğini devam ettirecektir. Gelinen noktada millî kimliklerin bir kırılma 

yaşamasına karşın, kırılmaların bazı boyutlarının açık olmaması; dikkatleri yeni 

gelişmeler çerçevesinde millî kimliğin nasıl bir konumda bulunacağı ve işlevinin ne 

olacağı noktasına yöneltmektedir. Çünkü küresel ölçekte meydana gelen küresel terör 

hareketleri tehdidi, millî duyguların yeniden yoğunlaşmasına yol açabilmektedir.   

 

 2. 3. Küreselleşme ve Kimlik sorunu 
 Küresel dünyada kimliklerin, kimliksizlikle, millî kültürün çok kültürlülükle, 

millî devletlerin küresel devletle yer değiştireceği iddia edilmektedir. Bu anlamda 

milliyetçiliğe, millî kültüre, millî devlete ve millî kimliğe karşı başlatılan karalama ve 

gözden düşürme kampanyaları giderek hız kazanmaktadır.  

Küresel şirketler, toprağın derinliğine nüfuz etmeyen kökü, tarihle irtibatını 

kopartmış hafızayı, kimliği olmayan milleti, bağımsızlık duygusunu yitirmiş kitleleri 

kutsallaştırmaya çalışmaktadırlar. Çünkü kök toprakla, hafıza tarihle, kimlik belli bir 

soyla, egemenlik de devletle kazanılır. Tarihine, toprağına, diline, dinine, soyuna ve 

sopuna yabancılaşmış toplumlar; üzerinde yaşadıkları toprakların sahipleri değil, 

gölgeleridir. Bu durum sömürgecilerin kurguladıkları ve arzuladıkları bir yapıdır. Yeni 

sömürgeciliğin başarısı her şeyden önce millî duyguların, millî değerlerin ve millî 

kültürün zayıflığına bağlıdır. Milliyetçiliğe karşı çeşitli karalama ve aşağılama 



128 
 

kampanyalarının arkasında büyük şirketlerin, uluslararası servislerin ve AB’nin 

milyonlarca eurolarının bulunmasının nedeni de budur  (Yeniçeri, 2005: 13-14).  

1970’lerden günümüze kadar gittikçe güçlenen bir kimlik siyasetine tanıklık 

etmekteyiz. Fakat kimlik siyasetinin ortaya çıkışını küreselleşme gibi tek bir olguya 

indirgemek doğru değildir. Berman, güçlenen kimlik siyasetini 1960’lı yıllarda ortaya 

çıkan anti modernist hareketlerle bağlantısı üzerinde durmakta ve gelişmeleri kişisel 

kimliğin hayatî bir parçası olarak etnik hafıza ve tarihin yeniden kazanılması olarak 

değerlendirmektedir. Küreselleşmeyle birlikte iletişim alanındaki hızlı gelişme kimlik 

sorununu daha belirgin hale getirmiştir.  

Küreselleşme sürecinde kimlik sorununu ortaya çıkaran etkenler şunlardır: 

(Özyurt, 2005: 201) 

- Göç ve diğer insan hareketleri (sömürge ülkelerden merkez ülkelere yapılan 

göç, işçi göçü, sürgünler, mülteciler, öğrenciler, turistler) 

- Değerlerin küreselleşmesi (demokrasi ve insan haklarının standartlaşarak 

yayılması) 

- Ulusallığın zayıflaması (millî düzeyde ekonomik bütünleşme ve kültürel 

bütünleşmenin zayıflaması) 

- Küresel krizler ve küresel sorunların tüm insanlığın geleceğini bir sorun olarak 

gündeme getirmesi 

- Küresel tabakalaşma 

- İletişim ve ulaşım teknolojilerinin gelişmesi 

- Dünyanın tek bir pazar olarak birleşmesi sonucu küresel kitle kültürünün 

aşındırıcı ve standartlaştırıcı etkisi 

- Liberalizm ve Marksizm gibi Aydınlanma düşüncesinin ürünü evrenselci 

ideolojilerin çekiciliğini kaybetmesi  

- Barış hareketi, çevreci hareketler ve kadın hareketleri gibi küresel sosyal 

hareketler. 

Yaşanan bu kimlik sorunlarına karşı kültür, artık yozlaşmaya, parçalanmaya ve 

her şeyin giderek metalaşmasının sonucu olan ekonomik ve siyasal durumun 

kötüleşmesine karşı bir direniş kılığında toplumsal ve bireysel kurtuluşun adresi olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Billig’e göre küreselleşme, millî kültürler arasındaki farklılıkları aşındırıyor 

olabilir, ama aynı zamanda milletlerin kendi içindeki farklılıkları da çoğaltmaktadır. 



129 
 

Güçten düşmekte olan devlet artık tek tip bir kimlik dayatmaya muktedir değildir. Millî 

tek tipliğe yönelik baskının ortadan kalkmasıyla çeşitli başka güçler serbest 

kalmışlardır. Millî sınırlar içinde çok sayıda anlatı ve yeni kimlik belirmektedir. Kimlik 

meselesini küreselleşmeyi merkeze alarak yorumlayanlardan bazıları, merkezde olan ve 

olumlu bir çerçevede olmak üzere etkili olan iktisadi faktörlerden yola çıkarken, 

çevreye insani gelişmenin engelleyicisi ve iptidai bir duygunun devamı olarak 

değerlendirdikleri kimliği koymaktadırlar  (Tatar, 2008: 215-216).  

Bu hususta böyle bir ikilem kurgusundan hareketle yola çıkan Friedman, 

gelişmenin dinamiğini temsil eden Lexus’u sembol olarak ele almaktadır. Lexus, 

küreselleşmeyi temsil etmektedir. Friedman Lexus’un karşısına kimlik duygusunu 

temsil eden “zeytin ağacı”nı koymaktadır. Ona göre, Lexus ve zeytin ağacı arasında bir 

denge kurulduğu takdirde bir sistem olarak gördüğü küreselleşme kalıcı olacaktır. 

Lexus’u olmayan bir ülke hiçbir zaman büyüyemeyecek, çok ileriye gidemeyecektir. 

Sağlıklı zeytin ağaçları olmayan bir ülke, dünyaya bütünüyle açılmak için kendini hiçbir 

zaman yeterince sağlam, yeterince güvende hissedemeyecektir (Friedman, 2003: 56). 

Yani, her ürün bir kimliğe sahiptir. Öte yandan ürünlere dönüştürülen kimlikler 

parçalanmakta ve dağıtılmaktadır. Bu istilanın muhataplarının, kendi zeytin ağaçlarını 

sulamalarını beklemek ya da görmek, şaşırtıcı olmasa gerek.  

Kimliği, içinde yaşanılan toplumsal, kültürel ve ekonomik ilişkilerle geçmişin 

konjonktürü ortaya çıkarır. Her birey yalnızca var olan ilişkilerin sentezi değil, aynı 

zamanda bu ilişkilerin tarihinin de bir sentezidir. Kimlik, geçmişin bir özetidir. 

Kimliklerin oluşturulması, ancak bu eklemlenmenin bağlamı içinde, günlük hayatla, 

ekonomik ve siyasî itaat ve egemenlik ilişkilerinin kesişmesi içinde anlaşılır. Kimlik; 

biyolojik, sosyolojik, tarihi ve kültürel bir olgu olup farklılık esasına dayanır. Dünyanın 

her yerindeki insanlar reklamlar, savaşlar dâhil, spor ve eğlence olaylarını izleyebilir, 

aynı amacın hedef kitlesini meydana getirebilirler. Bütün olup bitenler post modern 

küreselleşmenin ilerlemesi anlamına gelmektedir. Sınırsız Internet imkânı bilginin, 

fikirlerin ve imgelerin dünya boyunca değişimini ve yayılmasını sağlayarak, zaman 

mekân sınırları alt üst edilmektedir. Bu durum gerçekte küresel hayat tarzını 

etkinleştirmektedir. Böylece küresel kültürün etkin kılınması hedeflenmekte bunun için 

hegemon güçler; yeni bir yaşam tarzı, kavramları simgeleyen yeni ürünler ve yeni bir 

kimliksizliği öneren kimlik pazarlamaktadırlar (Yeniçeri, 2005: 28). Hızlı değişim ve 

dönüşüm sayesinde bireyler hayatın akışına kendilerini bırakmakta, önüne çıkan tüm 



130 
 

kimliklerle, duruma göre, kendilerini ifade etmektedirler. Küresel güçler, kendi 

kültürleriyle birlikte kendi kimliklerini de dayatmaktadırlar. 

Millî kimliğin tahayyül edilmesinde, 18. yüzyılda ortaya çıkan basılı bir iletişim 

aracı olan gazetenin önemli katkıları olmuştur. Günümüzde dünya ölçeğinde 

gerçekleştirilen elektronik iletişimde tıpkı gazete gibi kimlikler üzerinde etkide 

bulunmaktadır. Küresel süreçte kimlik arayışlarının hızlanması, bir bakıma ayakları 

üstünde duramayan veya gelecekle ilgili kaygıları artan insanların onları bir araya 

getirecek, paylaşım ve dayanışmayı örgütleyecek kültürleri keşfetmesi ile de ilgilidir. 

Topluluk ve kimlik arayışı, küreselleşme sürecinin toplumsal ve ekonomik alanı 

parçalaması, iletişim ve ulaşım alanındaki gelişmelerle ortaya çıkan zaman ve mekânın 

sıkışmasından kaynaklanan psikolojik bir sürecin ürünüdür (Özyurt, 2005: 202). 

Gördüğümüz, duyduğumuz her şey kimliğimizi, düşünme, iletişim ve davranış 

tarzlarımızı şekillendirir. Bu nedenle çağımızın bilgi yükünün ve hızlı akışının 

hayatımızı, giysilerimizi, tattıklarımızı, rüyalarımızı, hayallerimizi etkilemesi, sosyal 

yapıları sarsması kaçınılmazdır. İnanç, ideoloji ve fikirlerin sorgulanır olması, 

davranışları düzenleyecek değer, kural ve ölçüler konusunda kafa karışıklığı yaşanması, 

geçici, günlük, sapkın ilişkilere yönelinmesi sık gözlenen bir durumdur. Küreselleştirme 

hızla ve yoğun bir baskıyla kimliğin sürekliliği ve tarihselliğine meydan okumakta, 

çeşitli kültürler arasında melezleşme ve “şeyleştirme” yaratmaktadır. Öngörülemezliği 

arttırıp, kontrolü azaltarak dünyayı bir “risk dünyası” konumuna getirirken, ülke ve 

bölgeleri risk toplumuna dönüştürmektedir. Bu süreç bireyi toplumsallaştırırken korku, 

endişe ve güvensizlik temelinde hareket eden “nevrotik bir vatandaş” haline 

getirmektedir. Böyle bir ortamda millî kültür ve millik kimlik daha da önemli 

olmaktadır (Tatar, 2008: 229).  Millî kültür ve millî kimlik, küreselleşme sürecine tepki 

olarak daha da güçlenmektedir. Bireyler kendi toplumsal değerlerine daha fazla 

kenetlenerek küresel güçlerin karşısında durabilmektedir. Kimliği daha doğrusu 

idrakleri fethetmeyi amaçlayanlar bu nedenle işe kavramlardan başlar. 

Millî çıkar ile millî bilinç, millî bilinç ile de millî kimlik arasında büyük bir ilişki 

vardır. Bilindiği gibi kavramlar, idealleri eyleme dönüştürmede önemli rol oynar. 

Bunun farkına varan uluslararası kuruluşlar çıkar, bilinç ve kimliklerin millî algı 

biçimlerini küresel yararlar üretecek şekilde dönüştürmeye çalışırlar. Sömürücü güçler 

toplumları kendi emellerine hizmet ettirmek ya da eylemlerine meşruiyet kazandırmak 

için sömürdükleri ülke insanlarının zihinlerini, sömürücülerin lehine olacak şekilde 



131 
 

yeniden inşa ederler. İnşa edilen kimlik, inşa edilen çıkar demektir. Bu anlamda “ulusal 

çıkarlar ulusal kimlikten doğar”. Toplumlar çıkarlarının neler olduğunu da ancak kim 

olduklarının farkına vardıklarında bilebilirler. Kim olduğunu söyleyenler aynı zamanda 

ne olduğunu, neye inandığını, neyi sevip neden nefret ettiğini ve ne istediğini de 

söylemiş olurlar. Bu yüzden küresel kozmokratlar her şeyden daha çok kimliklerle 

ilgilenirler (Yeniçeri, 2005: 68). Doğal olarak da kim oldukları konusunda kafaları 

karıştırılan toplumlar farkında olarak ya da olmadan düşman yararını gözetebilirler. Bu 

toplumların aydınları tıpkı Türkiye’deki gibi millî aleyhine düşünmeyi, neredeyse 

modern ve gelişmiş olmanın ölçütü saymaktadırlar.  

Hermeneutik ve Oryantalist çalışmalarla hazırlanan alt yapı üzerine küresel 

dünyanın dev şirketleri kapitalizmin yeni değerlerini inşa etmektedir. Bu çerçevede 

önce millî devletin dolayısıyla millî kimliğin kavramları sonra da kendisi mahkûm 

edilmiş olur. Çünkü millî devleti yıkmanın yolu millî kimliğin yıkımından geçer 

(Yeniçeri , 2005: 69). Kimliksizliğin ürettiği boşluklar da yeni küresel odaklar 

tarafından doldurulur. Bu yüzden millî devletin fonksiyonlarını şirketler ve uluslar arası 

kuruluşlar üstlenirler. Küresel güçlerin millî kimliklere yönelik olumsuz tutumlarına 

karşın etnik, kabile, bölgesel ve dinsel kimlikleri korumaya ve yüceltmeye çalışmaları 

dikkat çekecek niteliktedir. Kuşkusuz küresel odakların etnik, kabile ve dinsel 

kimliklerle bu denli meşgul olmaları da sebepsiz değildir. Zira millî kimlik bilincinin 

yüksekliği topluma yönelik dış tehditlere karşı bütünsel bir tavır alışı sağlar. Millî 

kimlik gayri millî saldırılara direnişin kalesidir. Farklılıkların derinleştirilerek karşıt 

hale getirilmesi toplumlara egemen olabilmelerinin yollarından birisidir. Milliyi kontrol 

etmenin mümkün olmadığı durumlarda bölgeyi kontrol pek ala mümkün olabilmektedir. 

Bu nedenden dolayıdır ki, Batılı sömürgeci devletler suni sınırlar çizerek, halkları kabile 

kabile ayırıp bölerek ve alabildiğince “millî kimlik” bilincinin yeşermesinin önünü 

keserek bunu yaparlar. Afrika kıtasındaki ülkelerde egemen olan “millî kimlik” doğal 

değil inşa edilmiş bir kimliktir. Buralarda “millî kimlik” bilincinin hala zayıf olmasının 

nedeni budur. Etnik, kabile, bölgesel ve dinsel kimliklerini öne alanların daha üst bir 

kimlik olan millî kimlik bilincine sahip olmakta zorlandıkları görülmektedir. 

Milletleşme sürecinin tamamlanması ile etnik, kabile, bölgesel ve dinsel kimliklerin 

hepsinin bir arada düşünebilme yetkisi ve onun üstünde de millet bilincine ulaşılması 

arasında önemli bir ilişki vardır. Kabile, etnik ve dinsel kimlik millet denilen üst bir 

sistemin alt sistemi mesabesindedir. Millet aynı zamanda dini, etnisiteyi ve kabileyi de 



132 
 

içerir, ancak onların ötesinde bir olgudur (Yeniçeri, 2005: 232-233). Millî kimlik hem 

bireysel hem toplumsal bazda güç, güven, gurur ve yeterlilik duygusu verir. Kimlikli, 

kişilikli ve güçlü bağları olan milletleri kolay kolay evcilleştirmek ve eritmek mümkün 

değildir. Bu bakımdan sömürgeci güçler kimliğin milletle birlikteliğini inşa eden 

kısmına savaş açarken, kabile, din ya da etnisite ile olan bağlantısını teşvik etmektedir.  

Küreselleşmeyle birlikte teknoloji ve iletişim alanında yaşanan baş döndürücü 

gelişmeler parçalı kimliklerin oluşmasına zemin hazırlamıştır. Günümüzde kimliklerin 

siyasal boyutundan çok cinsiyet, yaş, evlilik statüsü, cinsel tercihler ve tüketim 

alışkanlıklarıyla sınırlandırılarak oluşturulmaya çalışılması, sözü edilen 

farklılaşma/parçalanma teorisinin bir ürünüdür. Kimliklerin böyle radikal bir biçimde 

parçalanması, Larrain’e göre, dört temel gelişmenin bir sonucudur. Birincisi; değişimin 

büyüyen adımları ve artan hızıdır. İkincisi; David Harvey’in zaman-mekân sıkışmasıdır. 

Üçüncüsü; dünyanın tüm ülkelerini ve bölgelerini etkileyen ekonomik olguların 

küreselleşme sürecinde çok büyük bir hızlanma yaşamasıdır. Dördüncü olarak; 

küreselleşme süreci, aynı zamanda gittikçe dünya çapında daha da birbiriyle ilişkili ve 

birbirine bağımlı hale gelen iletişimi, politikayı ve kültürü de etkilemektedir.  Birçok 

yaklaşıma göre millet, tarihsel bir inşadır. Dolayısıyla millî kimlikler de tarihsel inşanın 

bir sonucudur. Oysa küreselleşme, bugünkü akışları ve sürekli tüketilmeyi ifade eder; 

yani kültürelci bir içeriğe sahiptir. Küreselleşmeyle oluşan parçalı kültürel kimlikler 

günümüze ait özellikler taşır (Karakaş, 2006: 97-98). Bu durum küreselleşme sürecinin 

farklılık ve çeşitlilik ürettiğini, çeşitliliğin farklı açılardan küreselleşmenin temel bir 

boyutu olduğunu gösterir.  

Bir olgu veya söylem olarak küreselleşme yeniden toplayıcı ve dağıtıcı karmaşık 

süreçleri barındırır. Bu anlamda günümüzün çok kimlikli, karmaşık dünyasında önceki 

dönemlere ait olduğu düşünülen kimliklerin yeniden üretilmesi ve dönüştürülmesi tahrik 

edilmektedir. Post modern iddiaya göre, millî devletler modern döneme aittirler ve bu 

yüzden günümüzün ihtiyaçlarına cevap veremezler. Millî devlet gibi, onun uzantıları 

olan millet, milliyetçilik ve millî kimlik de hızla kaybolan moderniteyle birlikte 

geçmişte bırakılmalıdır (Kaya, 2006: 201-202). Millî devletler yerini çok kültürlü 

birliklere veya etnik gruplara terk etmektedir. 

Yerel pazarlara nüfuz eden küresel ürünler millî olan her şeyi silip süpürerek 

yerel direnci kırmanın yöntemlerini yaratmaktadırlar. Internet, uydu, kablolu yayın vb. 

elektronik saldırı doğrudan doğruya tüm dünyaya hâkim bir ticari kimlik ve kültür 



133 
 

yaratmak amacındadırlar (Yeniçeri, 2005: 29). Neticede küresel iletişim ağları zaman ve 

mekân kavramının önemini yitirmesine yol açmıştır. Farklılıklar yoluyla millî olana 

savaş açarak, küresele yönelmişlerdir. 

Piyasaların ve piyasa zihniyetinin yayılması kültürlerin ve kimliklerin üretimini 

bir müzakere konusu haline getirmiştir. Küresel bir ekonomiden söz edildiği dönemde 

kültür ve siyaset alanında görülen parçalanma paradoksal bir durumdur. Siyasal 

alanların parçalanması, devletlerin gücünün dolayısıyla da küresel güçler karşısında 

yerel gücün azalması; yerel direniş odaklarının zayıflamasını doğurur. Öte yandan 

küreselleşmeden çıkar sağlayan çevrelerin tam bir denetimsizlikten, küresel bir kaostan 

uzun vadede önemli zararlar göreceği anlaşılmış durumdadır (Özyurt, 2005: 206). 

Küresel bir ekonominin oluşabilmesi için toplumların benzer tüketim alışkanlıklarına 

sahip olması gerekir. 

Benzer kavramlara sahip olanların benzer şeylere ihtiyaç duymaları beklenir. 

Stratejik düşünen şirketler, gerçekte sattıklarının mal değil kavram daha doğrusu bir 

kimlik olduğunun bilincindedirler. Bu bağlamda küresel şirketlerin ürettikleri mala ve 

hizmetlere karşı oluşan sert kodların yumuşatılması ve böylece tüketime karşı oluşan 

dirençlerin kırılması için ellerinden gelenleri yapmaktadırlar. Küresel şirketler, küre 

üzerinde yaşayan herkese aynı şeylerin yedirilip, içirilmesi ya da benzer giyim, kuşam 

alışkanlıklarına sahip kılınmasının aynı zamanda, onların kimlikleriyle ilgili 

olduklarının farkındadırlar. Dev firmaların ürettiği mal ve hizmetlere bütün küreden 

aynı talebin gelmesi insanların tüketim alışkanlıkları arasındaki benzerliklerle yakından 

ilişkilidir.  Küresel şirketler dünyanın her tarafından insanların ürettikleri malları onların 

belirlediği sürece kullanmalarını daha sonra onların uygun gördüğü zamanda 

dayatmalarını isterler. Millî, dinî ve kültürel farklılıklar firmaların işlerini önemli ölçüde 

zorlaştırır. Bunun içinde dünyanın farklı kültürler, değişik milletler, rakip dinler ve 

kimlikler tarafından paylaşılmış olmasına karşın küresel şirketler savaş vermek 

zorundadır. Aynı şeylerin yenilmesi, içilmesi, giyilmesi ve kullanılması için ırk, 

coğrafya, inanç, ideoloji ve geleneklerin yenilgiye uğratılması gerekir ( Yeniçeri, 2005: 

86). Tüketim alışkanlıkları arasındaki farklılıkların azaltılarak benzerliklerin arttırılması 

çağdaş kapitalizmin temel sorunudur. Günümüzdeki savaşların askeri olmaktan çok 

ekonomik karakterli olması bu olgunun doğal bir sonucudur. Bu nedenledir ki, küresel 

güçler ve uluslar arası kuruluşlar kimliklerle savaşırlar ve bireyleri kitleleştirirler.  



134 
 

Kimlik, idrak, inanç ve duygular farklı taleplerin olduğu kadar farklı değerlerin 

de bir ürünüdür. Bu bakımdan küresel güçler ve onların hizmet ettiği odaklar çıkarlarını 

kurumsallaştırmak için kimliklerini aşmak zorunluluğu duyarlar. Zira etkin sömürü 

merkezleri çıkarlarının kurumsallaşması ya da yükselmesi için kimliklerin yozlaşması 

ya da alçalmasını zorunluluk olarak görürler. Bunun içinde zevk ve eğlence yoluyla 

bireylerin kitleleştirilmesine çalışılmaktadır. Zevk ve eğlence, kitleleştirme sürecinin en 

değerli araçlarındandır. İnsanlara “ya şimdi ya da hiçbir zaman duygusu vererek kısa ve 

somut hedeflere yönelmesi sağlanır. Bu durum materyalist, pragmatik ve çıkarcı bir 

tutum benimsemeyi gerekli kılar. Bu süreç geleneksel kültürün insani zenginliğinin 

özünü boşaltarak, yozlaştırmasıyla; folklorik değerlere indirgemesi sonucunu doğurur. 

Bireylerin kitleleştirilmesinde zevk ve eğlence teknolojilerinin çok önemli bir yeri 

vardır. Benliğinden ayrılarak kitle anaforuna katılanların kimlik konusunu çok da 

önemsemedikleri görülmektedir. Fertlerin, yaratıcı güçlerinin kaybolması oranında bir 

kitle hareketine katılma eğilimleri gittikçe artar  (Yeniçeri, 2005: 240). 

Aile, milliyet, kimlik bağlarının zayıf olduğu yerlerde kitle hareketinin başarı 

şansı oldukça yüksek olur. Her ne hikmetse zevk ve eğlence teknolojisi aynı zamanda 

küresel tek güç olan, ABD’nin denetimi altındadır. Pop müziği bir Amerikan ürünüdür. 

Hollywood küresel kültür merkezidir. Küresel hegemonya peşinde koşan güçler, akla 

gelen ve gelmeyen her türlü yolu deneyerek millî olan bütün değerleri hasara uğratmak 

zorundadırlar. Millî direniş kırılmadan, millî pazarlar üzerinde egemenlik kurulamaz. 

Herhangi bir ülkenin yasalarını değiştirerek fiziki kaynaklar üzerinde egemenlik kurmak 

mümkündür. Ancak hegemonyanın kalıcı olabilmesi için her şeyden önce insanların 

inançları, yaşamları ve düşünce biçimleri üzerinde tam bir egemenlik kurmak 

gerekmektedir (Yeniçeri, 2005: 243). Küreselleşme sürecinde toplumsal bütünleşmeyi 

sağlayan normlardan sapma artmış, bireyler “biz” duygusu yerine “ben” duygusuyla 

harekete etmeye başlamıştır. 

Modern dönemle kıyaslandığında son yirmi-otuz yıllık küreselleşme sürecinin 

toplumları norm yaratma rolünden mahrum bıraktığı, bu nedenle toplumsal 

bütünleşmenin sorunlu hale geldiği yönünde sosyal bilimciler arasında yaygın bir 

kanaat bulunmaktadır. Toplumsal çatışma ekonomik alandan kültürel alana kaymış ve 

toplumsal çatışmanın mekânı millî olmaktan çıkarak küreselleşmiştir. Diğer taraftan da 

etnik tarih ve uygarlıkların mirası yeniden keşfedilmeye başlamıştır. Bu gelişmelere 

paralel olarak kimlik, taleplerinde önemli bir artış gözlenmekte, toplumların ve 



135 
 

devletlerin kimlikle ilgili tutumları değişime uğramakta; kimlik kavramı kültürel ve 

siyasal alanın merkezi kavramı haline gelmektedir. Bu olgular günümüzde yaşanmakta 

olan toplumsal değişmeyi anlayabilmek için kimlik çalışmalarının sosyoloji disiplini 

açısından ne kadar önemli olduğunu ortaya koyar. Şüphesiz kimlik taleplerinde, 

tartışmalarında ve araştırmalarında gözlemlenen artışı, küreselleşme gibi, tek bir etkene 

bağlamak mümkün değildir (Özyurt, 2005: 205). 

Modern dünyada farklılıkların kaybolması, diye bir hayalet dolaşmaktadır. 

Modern dünya tek tipleşmeden çekinmekte ve bu yüzden de kimlikle ilgili genel bir 

kaygı duymaktadır. Pierre Hassner, bu kaygılarını şöyle açıklamaktadır: “meşhur 

kültürel kimliklerin modernleşme, Amerikanlaşma, televizyon, yaşam tarzlarının tek 

tipleşmesi tarafından siliniyor olmasından korkuyorum, ama aynı zamanda bu 

evrensellik ortamında, ayrı olma gereksiniminin güçlenmesinden de korkuyorum. 

Bugün kültürel kimlik edinilirken Amerikanlaşılmaktadır ”  (Bayart, 1999: 22). 

Modernleşme süreci ile artarak büyüyen “biz” duygusuna yönelik karşı 

mücadele, küreselleşme politikaları ile daha da artmakta “ben” duygusu hâkim kılınmak 

suretiyle, küreselleşme karşısında sağlam duruşu temin edecek “birlik duygusu” 

parçalanmaya çalışılmaktadır. Buna ilave olarak insanların birlikte yaşama zorunluluğu 

ve ihtiyacının, tek başına olmayı mümkün kılmaması sebebiyle de “küçük parçalı grup 

kimlikleri” oluşturulmaya ve küresel sömürü karşısında bir savunma ve mücadele aracı 

olan “millî kimlik” zafiyete uğratılmaya çalışılmaktadır. Amaç, küreselleşmenin sözde 

dünya vatandaşları sürüsüne, kimliğini kaybetmiş bireyleri katmak ve bu “sürü”yü, 

Amerika’nın çobanlığına dâhil etmektir. Ancak söz konusu politikaların, Türk 

kimliğinin derin ve muhtevası geniş yapısında, başarılı olamayacağını söylemek 

mümkündür. Fakat bunun için Türk kimliğini oluşturan değerlerin ve köklü geleneklerin 

yeni yetişen nesle doğru ve zamanında kazandırılması gerekmektedir. Aksi takdirde, 

küresel araçların yoğun propagandası karşısında, özellikle genç kuşak, savunmasız 

kalabilecektir (Tatar, 2008: 219). 

Connolly, kimlikle farklılık arasında bir ilişki kurar: “Kimlikle olan ilişkisini 

düşünmeden farklılık düşünülebilir mi? Kimileri bunu yapmaya çalışmış olsa da elbette 

düşünülemez. Kişinin kimlikleri çoğalsa da, yani benlik kimliklerin birbiriyle yarıştığı 

alan haline gelse de kimliğin uzamı dışında farklılıkla yaşamak daha da olanaksız 

görünmektedir. Kimliksiz bir hayat biçimi mümkün olsa bile bu pek de arzu 

edilmeyecek bir şeydir. Öyleyse kimlik, şu ya da bu biçimde insan hayatının 



136 
 

vazgeçilmez bir parçasıdır. Farklılığın kimlikle ilişkisi elbette ki vardır. Ancak kimlikle 

ilişkisi olmayan farklılıklar da vardır  (Connolly, 1995: 204). Kimlik bir farkındalık 

değil, tatbikattır. Yaşanan kimlikte “farkındalık” arayışı beklenmez. Farkındalık 

meselesi, tehdit algılamasına verilen tepki ile alakalıdır. Söz konusu tepkiyi kimliğin 

“kale içine alınması” ve “kimliğin bayraklaştırılması” olarak görmek mümkündür. 

Kimliğin yaşanabilir olmaktan çıkma tehdidi, kişileri korumacılık tutumuna 

yöneltmektedir. Kimlik, farkındalıktan ziyade, bir “var olma” iddiası ile ortaya 

çıktığında, fark temelli bir yöneliş kendisini göstermektedir. Bu, benzerlik karşıtı tutum 

olarak ifade edilebilir. Ortaya birlik değil, çoğulculuk çıkmaktadır. Çoğulculuk, 

farklılığa vurguyu ve katlanmayı ifade ederken; birlik, bütünde ahenkli var oluşu arzu 

eder. İlkinde, “çoğulculukta ben” ; “ikincisinde, “birlikte biz” söz konusudur. Kimliği 

şahsiyet sergiler, şahsiyetteki zafiyet ya “kimlik kaybı”  ya da “kimliğin 

bayraklaştırılması” şeklinde ortaya çıkar. Kimlik kaybı, yalnızlık, anomi ve başka 

marazi hallerin sergilendiği bir şahsiyetle kendisini gösterir. Kimliğin 

bayraklaştırılması, içi boşaltılmış, kesin kalıplarla ifadeden ziyade feryatlarda dile gelir. 

Kimliğini kaybetmiş insan, pusulasız bir geminin sığınacak liman araması gibi 

toplumda salınıp durur. Kimliği bayraklaştırmış ise onu bir taraftan saldırı aracı olarak 

kullanırken, diğer taraftan vehimlere varan tehdit idraklerinin önüne bir set olarak çeker 

ve onun siperinde gizlenir (Tatar, 2008: 226-227).   

   Farklılık varlığını devam ettirmekle birlikte, bunun törpülendiği, farkların 

birbirine yaklaşarak iç içe geçtiğinden bahisle melezleşme olgusundan 

bahsedilmektedir. Laclau’ya göre melezleşme bugün marjinal bir olay değil, çağdaş 

siyasî kimliklerin inşa edildiği alanın ta kendisidir. Bu alan küreselciler tarafından 

açılmaktadır. Melezleşme sürece bağlı bir olgu özelliği göstermekte ise de, daha ziyade 

bir proje olarak ortaya çıkmaktadır. Ancak böyle bir siyasî alanda melezleşme 

muhatapsız ve tepkisiz gerçekleşen bir olgu değildir. Tam tersine melezleşme eğilimini 

kendi kimliğine bir tehdit olarak görenlerin varlığı az değildir (Laclau, 2000: 26). 

Bugünkü kolektif kimliklerin büyük çoğunluğu melez özellikler taşımaktadır. 

Küreselleşmenin bütünü ile onu oluşturan parçaları arasındaki ilişki, zaman zaman 

paradoksal bir hal alabilmektedir. İlişkinin paradoksal boyutu, etkisini en fazla kolektif 

kimlikler özellikle de millî kimlik üzerinde göstermektedir. Ulusal kimliklerin 

parçalanmasına yol açan söz konusu etkinin sonuçlarının ne olduğu da kesin olarak 

tespit edilebilmiş değildir. Çünkü ortaya çıkan yeni kimlikler, ne yerel, ne küresel ya da 



137 
 

ne geleneksel, ne de moderndir. Bunlar üzerinde oluşan melez yapılı bir sentezdir. 

Melez yapıda inşa edilen yeni kimlikler, temelde sistemin dinamizmine katkı 

sağlayacak olan bireysel oluşumlardır ve yeniden tahayyülün bir sonucudur. Bu 

anlamda dünya, önemli ölçüde siyasal boyutlarından yoksun çok farklı kimlik vurguları 

ve arayışlarına tanık olmaktadır. Çünkü küreselleşme, küçülen bir dünyayı yaratırken 

aynı zamanda parçalanan bir dünyayı da yaratıyor (Karakaş, 2006: 98). 

Günümüzle alakalı olmak üzere zıt kutuplarda ifade edilen teklik-çokluk 

nitelendirmeleri ile kimlik açıklanmaya çalışılmaktadır. Meselenin birinci boyutunu tek 

tipleşme iddiası oluşturmaktadır. Bu iddia çerçevesinde modern dünyada farklılıkların 

kaybolması diye bir hayalet dolaşmaktadır. Modern dünya tektipleşmeden çekinmekte 

ve bu yüzden de kimlikle ilgili genel bir endişe duymaktadır. Ancak diğer taraftan 

Kymlicka’ya göre küreselleşme azınlıkların ayrı bir kimlik ve grup hayatı sürdürmeleri 

için daha geniş bir zemin sağlamaktadır. Küreselleşme kültürel bakımdan homojen bir 

devlet mitini giderek daha fazla gerçeklikten uzaklaştırmış ve her bir devletin içindeki 

çoğunluğu, çoğulculuk ve çeşitliliğe daha açık olmaya zorlamıştır (Tatar, 2008: 215).   

Robertson, evrenselcilik-tikelcilik meselesinin, dünyayı bir bütün olarak 

yapılaştırmanın bir tür küresel-kültürel biçiminin, temel bir eksenini oluşturmaya 

başladığını savunur. Evrenselciliğin tikelleştirilmesi, evrensel var oluşa küresel-insani 

somutluk kazandırma düşüncesini içerirken; tikelciliğin evrenselleşmesi, tikelciliğe, 

eşsizliğe, dolayısıyla da farklılık ile ötekiliğe hiçbir sınır tanınmadığı düşüncesinin 

geniş oranda yaygınlaştırılmasını içerir (Robertson, 1999: 169-170). 

Evrenselciliğin tikelleştirilmesi süreci, evrensel gerçek sorununun 

temalaştırılmasını içerirken, tikelciliğin evrenselleştirilmesi tikel kimliklere küresel 

değerler biçilmesini içerir. Küre ölçekli projelerde olduğu gibi Avrupa Birliği 

projesinde de kimlik merkezi bir yer işgal etmektedir. Bu projede Avrupa sadece coğrafi 

bir bölge değil, aynı zamanda bir fikirdir. Bir Avro kimlik yaratma çabası ile 

oluşturulan politikalar “çeşitlilik içinde birlik” sağlamaya çalışmaktadırlar (Tatar, 2008: 

223). 

Avrupa Kimliği kavramsallaştırılması adı altında Avrupa’yı ortak değerler 

etrafında yeniden tanımlama çabaları, Avrupa Birliği’nin politik bir oluşuma 

dönüşümüyle ortaya çıkan bir takım gereksinimleri karşılamaya yönelik yeni bir 

olgudur (İnaç, 2006: 127).  19. yüzyılın başlarında Avrupa kimliği, millet üstü bir birim 

olarak görünüm kazandı ama bu, Avrupa’nın mutlak bir uyum ve birlik içinde olduğu 



138 
 

anlamına gelmekteydi. Yerel ve millî kimliklerin Avrupa kimliği karşısında önemini 

yitirdiğini söylemek mümkün değildir. Bu gerçekliğin en çarpıcı ispatı, Avrupa 

kıtasında ulus devlet sayısındaki artıştır. Avrupa birleşme ve bütünleşmesinin 

yetersizliğinin pek çok nedeni vardır. Bunlardan birincisi; Avrupa kimliği fikri daima 

entelektüel kimliği olmanın ötesine gidemedi ve hiçbir zaman birey bilincine 

aksedebilen bir nüfuz alanı oluşturamadı. Avrupa kimliği projesi daima, elitler, 

bürokratlar ve üst düzey otoriteler tarafından kurgulanmış ve sıradan insanlar tarafından 

içselleştirilmemiştir. Avrupa kimliği, kesinlikle sonsuza dek, varlığını sabit bir biçimde 

sürdürecek bir öze dayanmadığı gibi, geçmiş izlerini tarihte tutarlı olarak bulabileceğim 

bir tohum da değildir. Avrupa kimliğinin tarihsel arka plandan yoksun olması, bu 

kimliğin stratejik amaçlarla yeniden tanımlanmasını da zorunlu kılmıştır. Avrupa 

kimliği, her topluluk için farklı bağlamlarda, farklı anlamlar içermektedir. Avrupa 

kimliği, Avrupa’da yaşayan halkların yegâne aidiyet unsuru değildir. Çoğulcu ve çoklu 

kimliklerin bir gereği olarak, bir kimlik biriminde iş birliği ve yardımlaşma alanı 

genişledikçe, o kimliğe bağlılık ve bu kimliğin yaptırım gücü o ölçüde azalır ve 

kırılganlaşır (İnaç, 2006: 140-142).   

   Küreselleşme sürecinde kimlikle ilgili değişimleri özetlemek gerekirse; 

   a– Küreselleşme sürecinde belirli bir kimlik biçimi değil tüm kimliklere 

(millî kimlikler dahil) olan ilgi ve bağlılık artmıştır.  

 b- Bütünleşme açısından farklı yönlere gönderme yapan kimlikler 

gündemdedir.  

 c- Kimlik hem sabit mekan arayışı (toplulukçuluk, fundamentalizm)  hem 

de hayatın belli kesiminde kişisel stratejik tercihler (post modern kimlikler) halini 

almıştır.  

 d- Kimlik toplumsal tabakalaşmanın yeni araçları haline gelerek küresel 

zenginleri ve küresel yoksulları var etmiştir.  

 e- Kimlik hem egemen güç ve çevrelerden özgürleşmeyi ifade etmekte 

hem de yeniden egemenlik kurmanın aracı haline gelmektedir.  

 f- Kimliklerin güçlenmesi bir yandan demokratik bir toplumu mümkün 

kılarken, diğer yandan ayrımcılık zihniyetlerini güçlendirmektedir.   

 g- Kültürel farklılaşmaların farklılıkları ortadan kaldırıcı biçimde işlediği 

yerde, kimlik özgün bir direnme odağı haline gelmekte ve bu karşılaşmalardan 

etkilenerek yeniden yapılanmaktadır.  



139 
 

 h- Kültürel karşılaşmalar üst kimliklerden etkilenerek yeniden 

yapılanmaktadır.  

Kimliğe olan ilginin özgürlük ve demokrasinin olanaklarının, küreselleşme 

sürecinde kimlikle ilgili olan her yeniliğe olumlu bakmamızı gerektirmeyeceği gibi, bir 

takım çevrelerin egemenliklerinin veya sömürülerini devam ettirmek için kimlikleri 

kullanmaları kimlik taleplerini toptan mahkûm etmeyi gerektirmez. Küreselleşme 

sürecinin hızlanmasıyla, tek kültürcülüğün toplumsal bağı sağlaması güçleşmekte, millî 

kimliklerin yerini “hukuk” almaktadır. Kimlik, idrak, inanç ve duygular farklı taleplerin 

olduğu kadar farklı değerlerin de bir ürünüdür. Bu bakımdan küresel güçler ve onların 

hizmet ettiği odaklar çıkarlarını kurumsallaştırmak için kimlikleri aşmak zorunluluğu 

duyarlar. Zira etkin sömürü merkezleri çıkarlarının kurumsallaşması ya da yükselmesi 

için kimliklerin yozlaşmasını ya da alçalmasını zorunluluk olarak görürler. Bütün 

toplumlar yinelenen tehditlerle karşı karşıya kalır ve sonunda dirençlerini yitirirler. 

Ancak bazı toplumlar, tehdit çok büyük olduğunda bile, iniş sürecini yavaşlatıp tersine 

çevirerek ve kimliklerini canlandırarak çöküşlerini erteleyecek güce sahiptirler.  

Şunu unutmamak gerekir ki geleceğin dünyasını çatışmalar değil, ancak değerler 

belirleyebilir. İyi-kötü, doğru-yanlış, barbar-medeni, haklı-haksız gibi hem göreceli hem 

de öznel kavramların günümüz dünyasında çatışma üretme yeteneklerini giderek 

kaybettiği gözlenmektedir. İnsanlığın geleceğini daha insani, daha nitelikli ile daha az 

nitelikli, daha etik olanla daha az etik değerleler arasındaki rekabet tayin edecektir 

(Yeniçeri, 2005: 110). 

    Kimlikler yabancılaştırılabilir, yozlaştırılabilir hatta asimle edilebilirler ancak 

asla yok edilemezler. Zira kimlikler tabiatın ve tarihin sunduğu insan denilen varlığa 

tutunmuş vasıfladır. İnsanların dolayısıyla tarihin DNA’sına tutunmuş kimlikler 

nesillerden nesillere tarihin akışıyla birlikte sonsuza kadar yolculuk yaparlar. Birilerinin 

üzerini çizmesi, kapatması ya da yok sayması bu gerçeği değiştirmez. Bunun tersi 

olsaydı, yüzlerce yıldır Türkistan’da uygulanan ancak yok etme stratejisine, 

oynanmadık oyuna, yapılmadık baskıya, çiğnenmedik kutsala, atılmadık iftiraya rağmen 

hala kimlikler belirleyici unsurlar olarak var olmaya devam etmezlerdi. Bugün 

itibariyle, dünya sisteminde ve toplumlar arası ilişkilerde yeni açılımlar ortaya koyduğu 

öngörülen küreselleşme süreci, Amerikan merkezli bir ideal olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bütün bu gelişmelere gösteriyor ki, küreselleşme süreci ve bu sürece karşı 

yerel önlemler alma yönünde geliştirilen mekanizmalar kimliklerin parçalanarak 



140 
 

yeniden tahayyül edilmesine yol açmaktadır. Türk toplumu dâhil bütün millet toplumlar 

günümüzde yaşanan söz konusu gelişmelerin dışında olmayıp, süreç içerisinde 

sınırlanmış bazı tepkiler vermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 
 

SONUÇ 
 

Küreselleşme kavramı, hem gündelik hayatta, hem de politik, ekonomik ve diğer 

sosyal bilim alanlarında son yılların en çok kullanılan kavramlarından birisidir. 

Küreselleşmenin niteliği, nedenleri ve sonuçlarının yanı sıra, küreselleşmenin çeşitli 

sosyal olgular üzerindeki etkileri de uzun yıllardır tartışılan konular arasında yer 

almaktadır. Küreselleşme, kimilerine göre toplumsal dönüşümlerin olumlu olmasına 

neden olurken, kimilerine göre de tam tersi sonuçlar ortaya koymaktadır.  

Küreselleşme ile ilgili değerlendirmeler, genellikle ekonomi üzerinde 

yoğunlaşmakla birlikte, onun teknolojik, siyasî, sosyal ve kültürel boyutları da dikkate 

alınmalıdır.  

Bugüne ait özellikleriyle çeşitli alanlarda değişim ve dönüşümlerin 

yaşanmasına neden olan küreselleşme süreci, ortaya çıkmasına yol açtığı 

sorunlarla birlikte çok sayıda olgu ve durumun yeniden tanımlanmasını 

zorunlu hale getirmiştir. Bu konuların en önemlilerinden biri kuşkusuz 

“kimlik” ve kimliklerin yeniden nasıl tanımlanacağı sorunudur. Bulunduğumuz 

2000’li yıllar iletişimin ve entelektüel özelliklerin ön plana çıktığı bir bilgi çağı 

olmuştur. Hızlı bilgi akışının yarattığı bellek yitimi, yerel kültürel kodları, referansları; 

küresel kodlarla değiştirmektedir. Bu yeni zihinsel yapılanma yeni bakış açıları, yeni bir 

dil, yeni yaşam tarzları, yeni kimlikler, yeni bir sosyal yapı ortaya çıkarmakta; millî 

devletlerin küresel ve bölgesel yapılanmalar karşısında krize girmesine neden 

olmaktadır. 

Küreselleşme olgusu, ulus devletin ve hükümetlerin iktidarını büyük ölçüde 

sınırlamış durumdadır. Küreselleşmenin motor gücünü teşkil eden çok uluslu şirketlerin, 

ulus devletlerin hükümranlık haklarına bu tarz müdahaleleri, toplumlara “kültürel 

kolonileşme” korkusu vermektedir. Küreselleşme, mikro milliyetçilik akımlarını da 

devletler üzerine adeta empoze etmektedir. Küreselleşme dine, mezhebe, etnik yapıya, 

bölgesel özelliklere, hemşeriliğe ve ait olunan her türlü alt kültür yapısına has 

özelliklere göre bölünmüş siyasî sistemi teşvik etmektedir. Özellikle bu teşvik ve 

özendirme az gelişmiş toplumlar için daha fazla geçerlidir. Bu bakımdan küreselleşme 

süreci, sadece birleştirme ve bütünleştirme yönünde ilerleyen uyumlu veya çatışmasız 

bir süreç değildir. Aynı zamanda parçalayıcı ve yıkıcı nitelikleri de bünyesinde 

barındıran bir süreçtir.  Özellikle etnik ve dini kimlikler ön plana çıkartılarak 



142 
 

kabileleşme ve parçalanma teşvik edilmektedir. Günümüzde anlaşılan odur ki, büyük 

devletler dünyayı yönetmek için geliştirmiş oldukları küresel bir politik stratejiyi 

uygulamaya koymuş görünmektedirler. Bu stratejinin amacı, toplumların 

örgütlenmesinde devlet biçimlerinin sona ermesi için çalışarak, sistemin potansiyel 

düşmanı olan güçler arasında muhtemel bir parçalanmayı kolaylaştırmaktır. Bu yüzden 

ulus devletlerin yıpratılması bakımından, farklı kimlikler temelindeki talepleri kullanma 

ve hatta manipüle etme fırsatı özellikle son yıllarda değerlendirilmektedir. Bu anlamda, 

cemaat kimliği, etnik, dini vb. sorunlar günümüzün merkezi sorunlarından biri olarak 

gündemin baş sırasında yer almaktadır. Küreselleşme, millî kültürleri baskı altında 

tutmaktadır. Bu baskının yoğunlaşması oranında millî kimliklerde aşınmalar meydana 

gelmektedir. Bu hususta gerekli savunma tedbirlerinin alınmadığı ortamlarda 

çözülmeler giderek kaçınılmaz hale geliyor. Millî kimliklerin çözülmesine paralel 

olarak mahalli ve etnik kimlikler ön plana çıkmaya başlıyor. Böylece, farklılıklar 

vurgulanarak ayrılma ve bağımsızlık amaçlanmaktadır. Millî olamayanın, evrensel 

olamayacağı gerçeği sürekli geri plana itilmektedir. Bu tabloda toplumlar, küresel 

anlamda “birbirine benzeşirken”, kimlik anlamında “kendilerine yabancılaşmaktadır.” 

Küreselleşmeyle birlikte, sosyal münasebetler giderek artan bir oranda “sanal” 

ortamlarda gerçekleşmeye başlamıştır. Gerçek ve yüz yüze olan ilişkilerin yerini alan bu 

tür münasebet, zaten yalnızlaşmış olan bireyin birtakım şeyleri paylaşma ihtiyacını, 

görmediği ve tanımadığı insanlarla kablolu ortamlarda gerçekleştirdiğine şahit 

olunuyor. Ayrıca yine sanal ortamlarda kişilik hakları daha yaygın, kolay ve arzulanmaz 

bir şekilde tehdide maruz kalmaktadır.  

Küreselleşme sürecinde sınır ötesi iletişim, uluslar arası siyasî baskılar ve göç 

gibi olgular, yaşadığımız yerin bize ait olmadığı, bizim kontrolümüzde olmadığı 

düşüncesini vererek kimlikleri hem kırılganlaştırıyor hem de yerelleştiriyor. Bir 

zamanlar hâkim olan siyasal kimliklerin tekliği ve tek kültürlülük yönündeki anlayış, 

yerini çok kimliklilik ve çok kültürlülüğe bırakmaktadır. Şüphesiz hareketliliğin kimlik 

sorunlarını doğurması yeni değildir. Fakat yine de modern dönemde millî kimliklerin 

insanlar için en elverişli yaşam çerçevesini sunacağı yönünde bilim adamları ve 

siyasetçiler hem fikirdi. Bugün ise belirgin bir tek kimlik tarzının elverişliliği iddiası, 

insanlara totaliter eğilimler çağrıştırmaktadır. Kimliklerin istikrarlı ve sabit referans 

odakları olduğu bir dünyadan, bütün kimliklerin kuşatıldığı, tehdit altında bir dünyaya 

doğru yol almaktayız. 



143 
 

Küreselleşmenin hedeflerinden birisi de tek tip dünya kültürü oluşturmaktır. Bu 

dil, din, güzel sanatlar, yeme içme alışkanlıkları, giyim tarzları vb. kültür unsurlarını 

kapsayan bir hedeftir. Böyle bir sonucun mümkün olmadığını düşünmekle birlikte, 

günümüzde küreselleşmenin millî kültürlere yaptığı tahribatı da göz ardı edemeyiz. 

Küresel güçlerin elinde bulunan Internet ve medya gibi iletişim teknolojilerinin yoğun 

propagandası sonucu değişik milletlere mensup insanlar aynı tip giyinmekten, aynı 

yemek kültüründen, aynı filmlerden zevk almaya başlamışlardır. Millî kültürler 

tamamıyla tüketime dayalı bu tek tip kültür ithalatından olumsuz yönde 

etkilenmektedirler. Küreselleşmenin kültürel yönünün millî kültürler üzerindeki bir 

diğer etkisi de etnikçiliğin ve çok kültürlülüğün küresel güçler tarafından ısrarla ön 

plana çıkarılmasıdır. İnsan hakları, demokrasi, etnik kimlik, mozaik kültür, kültürel 

haklar, ana dilde eğitim gibi söylemlerle mikro milliyetçilikler kaşınmakta ve millî 

devletler tahrip edilmeye çalışılmaktadır. Küresel güçler tarafından tek kültürlülük 

amaçlanırken, millî kültürleri parçalayarak savunmasız durumda kalan etnik kültürleri 

tek bir dünya kültürünün potasından eritmek daha kolaydır. Örf ve adetler, dünya 

görüşü, sanat ürünleri, din gibi kültür unsurları, iletişim kanalları vasıtasıyla ve 

misyonerlik faaliyetleri sonucunda küreselleşmenin olumsuz sonuçlarından 

etkilenmektedir. 

Küreselleşme rüzgârları, millî kimlikleri zorlayarak, bireylerde kimlik krizi 

yaratmaktadır. Aynı zamanda millî kimliklerde yer yer kırılmalar meydana getirerek, 

bazı alt kültür sistemlerine ait alt kimliklerin ön plana çıkmasında çok büyük bir etkide 

bulunmuştur. Bu çerçevede, hemen hemen bütün kültür sistemlerinde tek tip ve total 

gibi gözüken bir “millî kimlik” şemsiyeleri altında diğer alt kimliklerin sayısında büyük 

bir patlama olmuştur. Mesela, etnik ve dinî kökenli kimlikler, yöre ve bölge kökenli 

yerel kimlikler, cinsellik eksenli kimlikler ve bir kısım informel grupları referans alan 

kimliklerde dikkat çekici bir yönelme meydana gelmiştir. Küreselleşmenin, kültür 

alanında ve yaşama biçimi üzerinde yeni alternatifler ve tercihler getirmiş olmasının 

serbestliği içerisinde,  “millî kimlik” katında tutunamayanların kendilerine en yakın alt 

kimliklere doğru kayışları, son yıllarda gelişmekte olan toplumların hemen hemen 

hepsinde gözlemlenen bir kültürel olgudur. Küresel gelişmeler, bireysel kültürlere 

kendilerini yeniden üretme imkânı sunarak bunlara yaşama gelişme hakkı talep 

edebileceği yeni kanallar açmaktadır. Bu durum millî kimlikleri marjinalleştirme 

tehlikesiyle karşı karşıya bırakmıştır. 



144 
 

Küresel güçlerin millî kimliklere yönelik olumsuz tutumlarına karşın etnik 

kimlikleri korumaya ve yüceltmeye çalışmaktadırlar. Etnik kimlikler ön plana 

çıkarılmak suretiyle millî direnişi çözmek ve millî kimlik bilincinin oluşması 

engellenmeye çalışılmaktadır. Kimliksizliğin ürettiği boşluklar yeni küresel odaklar 

tarafından doldurulur. Bu yüzden millî devletin fonksiyonlarını şirketler ve uluslar arası 

kuruluşlar üstlenirler.  

Son zamanlarda milliyet, millî kimlik, millî devlet ve milliyetçilik kavramlarına 

yönelik eleştiriler artmıştır. Kuşkusuz küresel bir devlet, küresel bir hükümet, küresel 

bir kültür peşinde koşanlar için millî olan her şey büyük bir tehlikedir. Toplumları 

kontrol edebilmek için toplumsal birliğin bozulması, millî bütünlük duygularının 

yıkılması ve ortak değerlerin tahribatı gereklidir. Günümüzde meydana gelen küresel 

ölçekli politik, ekonomik ve sosyo-kültürel gelişmeler, özellikle ulus-devletin kimlik 

örgüsü olan millî kimlikler üzerinde aşındırıcı bir etki yaratmaktadır. Küreselleşme, 

homojen küresel kültürü hedeflemektedir. Bunun için de bireysel kültürlere kendilerini 

yeniden üretme imkânı sunulmaktadır. 

Küreselleşme, hızla ve yoğun bir baskıyla kimliğin sürekliliğine meydan 

okumakta, kültürler arasında melezleşme yaratmaktadır. Ön görülmezliği arttırıp, 

kontrolü azaltarak dünyayı bir “risk dünyası” konumuna getirmektedir. Böyle bir 

ortamda millî kültür ve millî kimlik daha da önemli rol oynamaktadır.  

Kimlik, idrak, inanç ve duygular farklı taleplerin olduğu kadar farklı değerlerin 

de bir ürünüdür. Bu bakımdan küresel güçler ve onların hizmet ettiği odaklar çıkarlarını 

kurumsallaştırmak için kimliklerini aşmak zorunluluğu duyarlar. Zira etkin sömürü 

merkezleri çıkarlarının kurumsallaşması ya da yükselmesi için kimliklerin yozlaşması 

ya da alçalmasını zorunluluk olarak görürler.  

Modernleşme süreci ile artarak büyüyen “biz” duygusuna yönelik karşı 

mücadele, küreselleşme politikaları ile daha da artmakta “ben” duygusu hâkim kılınmak 

suretiyle, küreselleşme karşısında sağlam duruşu temin edecek “birlik duygusu” 

parçalanmaya çalışılmaktadır. Buna ilave olarak insanların birlikte yaşama zorunluluğu 

ve ihtiyacının, tek başına olmayı mümkün kılmaması sebebiyle de “küçük parçalı grup 

kimlikleri” oluşturulmaya ve küresel sömürü karşısında bir savunma ve mücadele aracı 

olan “millî kimlik” zafiyete uğratılmaya çalışılmaktadır. Amaç, küreselleşmenin sözde 

dünya vatandaşları sürüsüne, kimliğini kaybetmiş bireyleri katmak ve bu “sürü”yü, 

Amerika’nın çobanlığına dâhil etmektir. Ancak söz konusu politikaların, Türk 



145 
 

kimliğinin derin ve muhtevası geniş yapısında, başarılı olamayacağını söylemek 

mümkündür. Fakat bunun için Türk kimliğini oluşturan değerlerin ve köklü geleneklerin 

yeni yetişen nesle doğru ve zamanında kazandırılması gerekmektedir. Aksi takdirde, 

küresel araçların yoğun propagandası karşısında, özellikle genç kuşak, savunmasız 

kalabilecektir. Küreselleşme sürecinin taşıdığı en büyük risk bu sürecin plansız ve 

irdelenir bir biçimde pekiştirilememesi ve izleyici kalınmasıdır. Türkiye’de değişik 

alanlarda özellikle sosyal ve kültürel hayattaki dönüşüm tamamen küresel güçlerin 

keyfiyetine ve yönlendirilmesine bırakılırsa millî kimlik, bütünlük ve farklı değer 

sistemleri sadece hayatımızı önemli ölçüde etkileyen sosyal yaşamımıza yansımayacak 

aynı zamanda aile kurumunu da ciddi revizyona uğratacaktır. Evrensel kültür dikkatli 

bir ayıklanma ile yerele uyarlanmalı, küreselleşmenin dayatacağı negatif yaklaşımlar 

dikkatle çözümlenip, olanaklar ölçüsünde zararlarından da korunulmalıdır.  

Bugünkü kolektif kimliklerin büyük çoğunluğunun melez özellikler taşıdığı 

iddia edilmektedir. Küreselleşmenin bütünü ile onu oluşturan parçaları arasındaki ilişki, 

zaman zaman paradoksal bir hal alabilmektedir. İlişkinin paradoksal boyutu, etkisini en 

fazla kolektif kimlikler özellikle de millî kimlik üzerinde göstermektedir. Millî  

kimliklerin parçalanmasına yol açan söz konusu etkinin sonuçlarının ne olduğu da kesin 

olarak tespit edilebilmiş değildir. Çünkü ortaya çıkan yeni kimlikler, ne yerel, ne 

küresel ya da ne geleneksel, ne de moderndir. Bunlar üzerinde oluşan melez yapılı bir 

sentezdir. Melez yapıda inşa edilen yeni kimlikler, temelde sistemin dinamizmine katkı 

sağlayacak olan bireysel oluşumlardır ve yeniden tahayyülün bir sonucudur. Bu 

anlamda dünya, önemli ölçüde siyasal boyutlarından yoksun çok farklı kimlik vurguları 

ve arayışlarına tanık olmaktadır. Çünkü küreselleşme, küçülen bir dünyayı yaratırken 

aynı zamanda parçalanan bir dünyayı da yaratmaktadır.  

Küreselleşme, diyalektik bir tarzda geçmişin imgelerine dayanarak toplumsal ve 

kişisel kimlik inşa etme çabasını harekete geçirmiştir. Bildik şeylere sığınma, 

kimliklerimize yapışma gereksinimi bizi köklerimize daha sıkı tutunmaya 

yöneltmektedir. Kimliğimizi ifade etme ve başkaları tarafından tanınmasına 

duyduğumuz ihtiyaç belirgin düzeyde artmıştır. 

Küreselleşme sürecinde belirli bir kimlikten ziyade tüm kimliklere gönderme 

yapılır. Kimlik, toplumsal tabakalaşmanın yeni araçları haline gelerek küresel zenginleri 

ve fakirleri var etmiştir. Yine bu süreçte kimliklerin güçlenmesi bir yandan demokratik 



146 
 

bir toplumu mümkün kılarken, diğer yandan ayrımcılık zihniyetlerini 

güçlendirmektedir.   

Küreselleşmenin kültürel boyutunda kimlik sorunu öne çıkan bir değerdir. 

Çünkü bugün dünyanın her köşesinde insanlar etnik, dinî ve millî kimliklerinin 

bilincine, giderek daha fazla varmaktadırlar. Kimliklerinde daha ısrarcı oluyorlar ve 

kültürel kimlikleri adına çeşitli taleplerde bulunuyorlar. Küreselleşme ve kimlik 

sorununu, ortaya konulan bu genel izahtan hareketle değerlendirmeye çalıştığımızda şu 

sonuçlara varmamız mümkündür: Öncelikle küreselleşme kavramı ve bu kavrama bağlı 

olarak tartışılan konular, kavramın tanımlanmasındaki belirsizlikler ve hareket alanının 

genişliği nedeniyle netliğe kavuşmamıştır. Kanaatimizce burada küreselleşme ve kimlik 

üzerine oluşan olumlu ve olumsuz tutumları birlikte düşünmemiz gerekir. Eğer 

insanlığın gelecekte huzurlu ve mutlu bir dünyada yaşamasını istiyorsak, ortak aklımızı, 

sağduyumuzu, vicdanımızı, yerli yerinde kullanarak adaletli olma ve ahlâkî davranma 

sorumluluğunu da taşıyarak, yeni yüzyılın kaçınılmaz ama içinde belirsizlikleri olan bu 

küreselleşme olgusunu küresel felaketlere dönüştürmemek için çalışmalıyız. Bu sadece 

Batılı ya da Doğulu kimlikler için değil insanlık için yapılmalıdır.  

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 
 

                              KAYNAKÇA 
 
 

- Aça, Mehmet: “Küreselleşmenin Ulus-Devletlere Son Verme ve Ulusal 

Kimlikleri Yok Etme Girişimleri” , Küreselleşen Dünya ve Türk Kimliği, Toplumsal 

Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 2004 

 

- Akça, Ümit-Özkul, Metin: “Modern Dünyanın Gardrobu: Küreselleşme” , 

Kürenin Halleri, (Ed. Yaşar Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, İstanbul, 2007 

 

- Akgönenç, Oya: “Küreselleşme, Etkileşme ve Dış Politika Oluşumu” , Millî 

Kültürler ve Küreselleşme, (Ed. Bahaeddin Yediyıldız), Türk Yurdu Yayınları  41, 1998 

 

- Akgüç, Öztin: “Küreselleşme Olgusunun Türk Ekonomisine Etkisi” , 

Küreselleşme ve Cumhuriyet, (Der. Suna Kili) , Ankara, 2002 

 

- Anderson, Benedict: Hayali Cemaatler, Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, 

(Çev. İ. Savaşır), Metis Yayınları, İstanbul, 1993 

 

- Anthony, D.Smith: Millî Kimlik, (Çev. Bahadır Sina Şener) , İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1999 

 

 - Aslanoğlu, Rana: Kent, Kimlik ve Küreselleşme, Ezgi Kitabevi Yayınları, 

Bursa, 2000 

 

- Aydın, Suavi: “Kimlik Sorunu” , Ulusallık ve Türk Kimliği, Öteki Yayınları, 

İstanbul, 1998 

 

- Barber, Benjamin: Mc World’e Karşı Cihad, (Cev. Eser Birey) , Cep Kitapları 

Yayınları, Ankara, 2003 

 

- Bauman, Zigmunt: Küreselleşme Toplumsal Sonuçları, (Çev. Abdullah 

Yılmaz) , Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2006 

 



148 
 

 

- Baumann, Gerd: Çokkültürlülük Bilmecesi, Ulusal, Etnik ve Dinsel Kimlikleri 

Yeniden Düşünmek, (Çev. Işıl Demirakın), Dost Kitabevi Yayınları, Ankara, 2006 

 

- Bayart, Jean François: Kimlik Yanılsaması, (Çev. Mehmet Moralı) , Metis 

Yayınları, İstanbul, 1999 

 

- Bilgin, Nuri: Evrenselcilik ve Farkçılık Geriliminde Kolektif Kimlik, Sistem 

Yayıncılık, İstanbul, 1999 

 

- Bilgin, Nuri: “Kimlikler Kültüreldir” , Türk Yurdu Dergisi, Sayı: 221 , Cilt: 26, 

Ocak 2006 

 

- Bolay, Süleyman Hayri: Küreselleşme ve Millî Kültürler, Ufuk Kitapları, 

İstanbul, 2002 

 

- Boratov, Korkut: “Ekonomi ve Küreselleşme” , Emperyalizmin Yeni Masalı, 

(Der. Işık Kansu) , Güldikeni Yayınları, Ankara, 1999 

 

- Boratov, Korkut: “Emperyalizm mi? Küreselleşme mi?” , Küreselleşme, 

Emperyalizm, Yerelcilik İşçi Sınıfı İçinde, (Der. Ahmet Tonak), İmge Kitabevi, 

Ankara, 2000 

 

- Bostancı, Naci: Bir Kolektif Bilinç Olarak Milliyetçilik, Doğan Kitapçılık, 

İstanbul, 1999 

 

- Bostancı, Naci: “Etnisite, Modernizm ve Milliyetçilik” , Millet, Milliyetçilik, 

Millî Kimlik ve Devlet, Türkiye Günlüğü, Sayı: 75 , 2003 

 

- Bozkurt, Veysel: “Küreselleşme, Kavram, Gelişim ve Yaklaşımlar” , 

Küreselleşmenin İnsani Yüzü, (Der. Veysel Bozkurt) , Alfa Yayınları, İstanbul, 2000  

 



149 
 

- Bülbül, Kudret: “Küreselleşmeler ve Sonrası” , Küreselleşme Okumaları 

Ekonomi ve Siyaset, (Ed. Kudret Bülbül) , Kadim Yayınları, Ankara, 2006 

 

- Canbolat, İbrahim: Küreselleşen Dünya ve Türkiye, Vipaş Yayınları, Bursa, 

2002 

 

- Connolly, E. William: Kimlik ve Farklılık, (Çev. Ferma Lekesizalın) , Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 1995 

 

- Çonoğlu, Salim: “Türkmenistan’da Millî Kimlik Sorunu” , Küreselleşen Dünya 

ve Türk Kimliği, (Der. Mehmet Aça-Hüseyin Durgut) , Toplumsal Dönüşüm Yayınları, 

İstanbul, 2004 

 

- Dicken, Peter: “Yeni Jeo-Ekonomi” , Küreselleşme Okumaları, (Ed. Kudret 

Bülbül) , (Çev. Nedret Demirci) , Kadim Yayınları, Ankara, 2006 

 

- Derrida, Jacgues: “Teoriyi İzlemek” , Teoriden Sonra Hayat, (Der. M. Payne-J. 

Schad, Çev. E. Kılıç), Agora Kitaplığı, İstanbul, 2003 

 

- Durgut, Hüseyin: “Küreselleşen Dünyada Türkçe’nin Durumu”, Küreselleşen 

Dünya ve Türk Kimliği, Toplumsal Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 2004 

 

- Erkal, Mustafa: “Küreselleşmenin Tesirleri ve Ülkemize Yönelen Tehdit 

Unsurları” , Merkez Binanın Penceresinden, Derin Yayınları, İstanbul, 2003 

 

- Erkal, Mustafa: “Millî Kimlikte Bulanıklık”, Merkez Binanın Penceresinden, 

Derin Yayınları, İstanbul, 2003 

 

- Frıedman, Thomas: Lexus ve Zeytin Ağacı, Küreselleşmenin Geleceği, (Çev. 

Elif Özsayar) , İstanbul, 2003 

 

- Gellner, Ernest: Uluslar ve Ulusculuk, (Çev. B.E. Behar-G.G. Özdoğan), İnsan 

Yayınları, İstanbul, 1992 



150 
 

 

- Giddens, Anthony: Modernliğin Sonuçları, (Çev. Ersin Kuşdil) , Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 1996 

 

- Giddens, Anthony: Elimizden Kaçıp Giden Dünya, (Çev. Osman Akınhay), 

Alfa Yayınları, İstanbul, 2000 

 

- Goldblatt ve Diğerleri: “Küresel Dönüşümler, Siyaset, Ekonomi ve Kültür” , 

Küreselleşme Okumaları, (Ed. Kudret Bülbül) , (Çev. Nedret Demirci) , Kadim 

Yayınları, Ankara, 2006 

 

- Greider, William: Tek Dünya Küresel Kapitalizmin Monik Mantığı, (Çev. Y. 

Alogan), İmge Yayınları, İstanbul, 2003 

 

- Gül, Sema: Türklerin Etnik Kökenleri, Nokta Kitap Yayınları, İstanbul, 2007 

 

- Güvenç, Bozkurt: Türk Kimliği, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1993 

 

- Habermas, Jürgen: “Öteki” Olmak, “Öteki”yle Yaşamak, Siyaset Kuramı 

Yazıları, (Çev. İ. Aka), İstanbul,2005 

 

- Hall, Stuart: “Yerel ve Küresel: Küreselleşme ve Etniklik” , Kültür, 

Küreselleşme ve Dünya Sistemi, (Der. Anthony D.King) , (Çev. Ümit Hüsrev Yolsal-

Gülcan Seçkin) , Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara, 1998 

 

- Harvey, David: Post Modernliğin Durumu, (Çev. Sungur Savran) , Metis 

Yayınları, İstanbul, 1999 

 

- Hirst, Paul-Thompson, Grahame: “Küreselleşme Gerekli Bir Mit mi? “ , 

Küreselleşme Okumaları, (Ed. Kudret Bülbül) , (Çev. Nedret Demirci) , Kadim 

Yayınları, Ankara, 2006 

 



151 
 

- Hsiau, Mıchael-Huang, Hsin: “Bir Arada Var Olma ve Sentez” , Bir Küre Bin 

Küreselleşme, (Ed. Peter L. Burger-Samuel P. Hungtington) , (Çev. Ayla Ortaç) , Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2003 

 

- İnaç, Hüsamettin: Avrupa Birliği Entegrasyonu Sürecinde Türkiye’nin Kimlik 

Problemleri, Ekin Kitabevi, Ankara, 2006 

 

- Karakaş, Mehmet: Küreselleşme ve Türk Kimliği, Elips Kitap Yayınları, 

Ankara, 2006 

 

- Kaya, Yaşar: “Kimlikler Yeniden Dağıtılırken: Millî Kimlikler” , Kürenin 

Halleri, (Ed. Yaşar Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, 2007 

 

- Kayan, Ramazan: Vahyin Gölgesinde Kimlik İnşası, Çıra Yayınları, İstanbul, 

2007 

 

- Kellner, Douglas-Best, Steven: Postmodern Teori, Eleştirel Soruşturmalar, 

(Çev. M. Küçük), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 1998 

 

- Kern, A. Brigette-Morin, Edgar: Dünya Vatan, (Çev. Melike Hemmami Kıraç), 

İletişim Yayınları, İstanbul, 2001 

 

- Keyman, Fuat-Sarıbay, Ali Yaşar: Küreselleşme, Sivil Toplum ve İslam, Vadi 

Yayınları, Ankara, 2004 

 

- Kocadaş, Bekir: “Küreselleşme Tehdidi ve Türkiye” , Küreselleşme, (Der. 

Abdullah Korkmaz) , Malatya, 2006 

 

- Külünk, Metin: Küreselleşen Dünya’da Türkiye, Kum Saati Yayınları, 

İstanbul, 2006 

 

- Kodaman, Bayram: “ Millî Devlet ve Millî Kimlik Meselesi Üzerine Bir 

Değerlendirme” , Türk Yurdu Dergisi, Sayı: 221 , Cilt:26 , Ocak 2006 



152 
 

 

- Korkmaz, Abdullah: “Düzenin Düzensizliği” , Kürenin Halleri, (Ed. Yaşar 

Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, İstanbul, 2007 

 

- Kongar, Emre: Küresel Terör ve Türkiye, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2003 

 

- Kösoğlu, Nevzat: Küreselleşme ve Millî Hayat, Ötüken Yayınları, İstanbul, 

2002 

 

- Laclau, Ernesto: Evrensellik, Kimlik ve Özgürleşme, (Çev. E. Başer), Birikim 

Yayınları, İstanbul, 2000 

 

- Manisalı, Erol: Türkiye ve Küreselleşme, Derin Yayınları, İstanbul, 2006 

 

 - McLuhan, Marshall-Povers, Bruce R.: Global Köy, 21. Yüzyılda Yeryüzü 

Yaşamında ve Medyada Meydana Gelecek Dönüşümler, (Çev. B.Ö. Düzgören), Scala 

Yayınları, İstanbul, 2001 

 

- Mutlu, Kayhan: “Kimlik Tartışmalarına Katkı” , Türk Yurdu Dergisi, Sayı: 

221, Cilt:26 , Ocak 2006 

 

- Önder Ali Tayyar: Türkiye’nin Etnik Yapısı, Fark Yayınları, Ankara, 2007 

 

- Özyurt, Cevat: Küreselleşme Sürecinde Kimlik ve Farklılaşma, Açılım Kitap 

Yayınları, İstanbul, 2005 

 

- Robertson, Roland: Küreselleşme, Toplum Kuramı ve Küresel Kültür, (Çev. 

Ümit Hüsrev Yolsal) , Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara, 1998 

 

- Sarıbay, Ali Yaşar: Modernitenin İronisi Olarak Globalleşme, Everest 

Yayınları, İstanbul, 2004 

 



153 
 

- Steger, B. Manfred: Küreselleşme, (Çev. Abdullah Ersoy) , Dost Yayınları, 

Ankara, 2006 

 

- Sezer, Baykan: “Etnik Gruplara Duyulan İlgi” , Etnik Sosyoloji, (Der. Orhan 

Türkdoğan) , Timaş Yayınları, İstanbul, 1997 

 

- Şaylan, Gencay: “Ekonomi ve Küreselleşme” , Emperyalizmin Yeni Masalı, 

(Der. Işık Kansu) , Güldikeni Yayınları, Ankara, 1999 

 

- Şen Y. Furkan: Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri ve Ulus Devlet, 

Yargı Yayınları, Ankara, 2004 

 

- Talas, Mustafa: Küreselleşme ve Türkiye’de Kültür Politikaları, İnönü 

Üniversitesi Yayınlanmamış Doktora Tezi, Malatya, 2003 

 

- Tatar, Taner: “Küreselleşme ve Kültür” , Küreselleşme, (Der. Abdullah 

Korkmaz) , Malatya, 2006. 

 

- Tatar, Taner: “Küreselleşme Efsanesinin Demokrasi Kılıfı” , Kürenin Halleri, 

(Ed. Yaşar Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, İstanbul, 2007 

 

- Tatar, Taner: Kürede Dönen Siyaset, Doğu Kütüphanesi Yayınları, İstanbul, 

2008 

 

- Tatar, Hüsniye Canbay: “Dine Dönen Ya da Dinden Dönen Küre” , Kürenin 

Halleri, (Ed. Yaşar Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, İstanbul, 2007 

 

- Taylor, Charles: “Kimlik/Farklılık Sorununa Sahici Demokratik Çözüm 

Arayışı” , Çokkültürcülük Tanınma Politikası, (Çev. Levent Köker), (Hazırlayan: Amy 

Gutmann), Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2005 

 

- Tomlinson, John: Küreselleşme ve Kültür, (Çev. Arzu Eker) , Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 1999 



154 
 

 

- Türkdoğan, Orhan: Etnik Sosyoloji, Timaş Yayınları, İstanbul, 1997 

 

 - Ulagay, Osman: Küreselleşme Korkusu ve 2001 Krizi, Timaş Yayınları, 

İstanbul, 2001 

 -Ülsever, Cüneyt: 21.Yüzyılda Küreselleşen Dünya Perspektifi, Timaş 

Yayınları, İstanbul, 2000 

 

- Ünal, Süheyla: “Ötekinin Aynasındaki Yüzler” , Kürenin Halleri, (Ed. Yaşar 

Kaya) , Doğu Kütüphanesi Yayınları, 2007 

 

- Wallerstein, Immanuel: Ütopistik Ya Da 21. Yüzyılın Tarihsel Seçimleri, (Çev. 

T. Doğan), Aram Yayınları, İstanbul, 2002 

 

- Wallerstein, Immanuel: Tarihsel Kapitalizm, (Çev. Nemciye Alpay), Metis 

Yayınları, İstanbul, 1996 

 

- Yeniçeri, Özcan: Küreselleşme Karşısında Milliyetçilik ve Kimlik, Kültür 

Sanat Yayınları, İstanbul, 2005 

 

- Yeniçeri, Özcan: “Kimliğin Anlam ve Kökle İlişkisi” , Türk Yurdu Dergisi, 

Haziran 2007, Cilt: 27, Sayı: 51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 
 

                                 ÖZGEÇMİŞ  
 

 

14. 09. 1981 tarihinde Kütahya’nın Gediz ilçesinde doğdum. İlk ve orta 

öğrenimimi Uşak ili Merkez Sarıdere Köyü’nde lise öğrenimimi ise Uşak Atatürk 

Lisesinde tamamladım. 2001 yılında girdiğim ÖSS sınavında Malatya İnönü 

Üniversitesi Sosyoloji Bölümünü kazandım. 2005 yılında aynı bölümden mezun oldum. 

2007 yılında Elazığ Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim 

Dalında yüksek lisansa başladım. Yüksek lisansım halen devam etmektedir.  

 

 

 

                                                                                                      İbrahim AKKAŞ 

                                          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

 

 

 

 

 

 


