
T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İLAHİYAT ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FEUERBACH’IN DİN FELSEFESİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TAMER YILDIRIM 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İstanbul–2008 



 



T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İLAHİYAT ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FEUERBACH’IN DİN FELSEFESİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TAMER YILDIRIM 
 
 
 
 
 
 
 
 

Danışman: Prof. Dr. İlhan Kutluer 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İstanbul, 2008 
  
 





iv 
 

 

 

ÖNSÖZ 
 

 

Bu tezde din felsefesinin önemli isimlerinden biri olan Ludwig Andreas Feuerbach’ın din ve 

bununla alakalı olan görüşlerini içeren konular incelenmektedir. Çağdaş dünyanın içinde 

bulunduğu dini açıdan çalkantılı olarak nitelendirebileceğimiz durumda Feuerbach’ın büyük 

etkisi vardır. Dolayısıyla ateizmin bir anlamda modern dönemde canlandırıcısı olan ve bunu 

dini konuları iyi bildiğinden dolayı oldukça sağlam temeller üzerine kuran bu düşünürün 

görüşlerini kaynakları ve etkileri açısından ele almak bir gereklilik halini almıştır. Zira 

Feuerbach’ın düşüncesi sadece din felsefesi değil, felsefe tarihi, din sosyolojisi, dinler tarihi, 

din psikolojisi gibi alanlarla da yakından ilişkilidir. Dolayısıyla bu alanlarda çalışma yapacak 

olanların kendisine müracaat etmeleri gereken bir düşünürdür. Bu çalışmamızla bu düşünürün 

görüşlerini farklı açılardan vermeye çalıştık.  

Çalışmamız esnasında karşılaştığımız bazı zorluklar olmuştur. Kaynakların yabancı dilde 

olması, bazı kaynakların baskısının olmaması, makale ve kitapların teminin güçlükleri gibi. 

Fakat gerek bu güçlükleri ve gerekse diğer konulardaki eksiklikleri aşmama ve kendileriyle 

yaptığımız değerlendirmelerde farklı bakış açılarını görmeme yardımcı olan lppdeğerli 

dostlarım Dr. O. Caner Taslaman, Dr. Nebi Mehdiyev, Dr. Kemal Batak, Osman Baş, Ali 

Ayten’e benim açımdan hem bir arkadaş ve hem de bir hoca olarak önemli bir yere sahip olan 

Doç. Dr. Rahim Acar’a, belki de en başta zikretmem gereken ve beni bir anlamda din 

felsefesine iten Prof. Dr. Orhan Atalay’a, din felsefesindeki engin bilgilerinden çok istifade 

ettiğim lisans dönemi hocam Prof. Dr. Zeki Özcan’a,  teze beraber başladığımız fakat daha 

sonra farklı bir alanda çalışmaya devam eden ve beni teşvikleriyle yüreklendiren hocam Prof. 

Dr. Necip Taylan’a, tezin son aşamasında değerli tavsiyeleri ve eleştirileriyle tezin son halini 

almasını sağlayan hocam Prof. Dr. İlhan Kutluer’e farklı pek çok sebebten dolayı 

teşekkürlerimi sunmayı bir borç biliyorum.    

 

 



 

iv 
 

 
 

ÖZET 
 

Bu tezde alman felsefeci Ludwig Feuerbach’ın din felsefesi ve bununla ilgili konular 

incelenmiştir. 

 

Feuerbach’ı doktora konusu olarak seçmemizin sebeplerinden biri çağdaş bazı Müslüman 

düşünürlerin Kelamı antropolojiye indirgemeye çalışması bunun içinde Feuerbach’ı referans 

kaynağı olarak almasıdır. Bir diğer sebep ise Karl Marx, Sigmund Freud gibi kendilerinden sonra 

insanların ateizme düşmesine sebep olan pek çok düşünürün düşüncelerinin kaynağı olması 

açısından önemli olmasıdır.  

  

Ülkemizde Feuerbach’tan bahseden kayda değer bir eser mevcut değildir. Bundan dolayı biz 

çalışmamızda sadece Feuerbach’ın din felsefesini değil bunun kaynaklarını ve etkilerinin hangi 

boyutlarda olduğunu, din ve bununla alakalı olan diğer düşüncelerini, eksik ve zayıf olduğu 

yönlerini eleştirel bir bakış açısıyla belirtmeye çalıştık. Bunu yaparken sadece hatalı olduğu yönleri 

bulmaya çalışmadık, bunun yanında haklı olduğu tarafları da belirttik.  

 

Tezimizde sırasıyla birinci bölümde Feuerbach’ın genel olarak biyografisini, din felsefesiyle 

ilgili görüşlerini etkileyen önemli filozofların kısaca etkilerini ve din felsefesinin genel özelliklerini 

belirttik. Tezimizin asıl kısmını oluşturan ve Feuerbach’ın din anlayışını ve dine bakış açısını 

aktardığımız ikinci bölümde ise Feuerbach’ın yansıtma din teorisini, din-teoloji ayrımını, dine bakış 

açısının dönemlere göre değişmesini ve problematik olarak dinleri sınıflandırmasını ele alıp 

değerlendirdik.   

    

Tezimizin son bölümü olan Feuerbach’ın “Din Felsefesinde Temel Problemler”de ise 

Feuerbach’ın din felsefesinde yer alan Tanrı, Tanrı’nın sıfatları, Tanrı’nın kanıtlanması ile ilgili 

delillere bakış açısına, “Vahiy-Logos” hakkındaki değerlendirmelerine, “Mucize” düşüncesine, 

“Ahlak ve Eskatoloji” hakkındaki eleştirilerine kısaca değinmeye çalıştık. Bunu yaparken genellikle 

Feuerbach’ın eserlerinden faydalandık Fakat onun hakkında değerlendirmelerde bulunan önemli 

eserleri de kullandık. Farklı çalışmalardan faydalanırken katılmadığımız görüşleri sebepleriyle 

açıklamaya çalıştık. Düşüncesinin genel karakterinden dolayı ve konunun bütüncül bir bakış 

açısıyla verilmeye çalışılması sebebiyle her ne kadar azaltmaya çalıştıysak da tez içerisinde zaman 

zaman tekrarlar olmasını engelleyemedik.  

  



 

v 
 

Amacımız ülkemizde tanınmayan fakat genel olarak çağdaş batı düşüncesini fazlasıyla etkileyen 

ülkemizde de farklı yollarla bu etkilerin hissedilmeye başlandığı Feuerbach’ın genel olarak din ve 

bununla alakalı görüşlerini ve eleştirisini sunmak olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 
 

 

SUMMARY 

This dissertation discusses German philosopher Ludwig Feuerbach's views concerning philosophy 

of religion and related issues.  

The main reason that pushed me to consider Feuerbach's thought is the fact that some contemporary 

Muslim thinkers aim at reducing theology to anthropology and take Feuerbach's ideas as their 

starting point. Another reason is the fact that Feuerbach's thought is the source of the thoughts of 

many thinkers after him, such as Karl Marx and Sigmund Freud. Feuerbach's ideas seem to be the 

cause driving them to atheism. 

In Turkey, there is not an important work dealing with Feuerbach's thought. This is why the 

dissertation includes critical discussion of not only Feuerbach's philosophy of religion but also his 

sources and influence and his views concerning religion directly or indirectly. I am  concerned not 

only with highlighting the weak aspects of his thought but also with its strong aspects. 

Chapter I, explores Feuerbach's biography, the ideas of philosophers who influenced Feuerbach's 

views concerning philosophy of religion, and draws a general outline of Feuerbach's philosophy of 

religion. Chapter II is dedicated to discussion of Feuerbach's conception of religion, his perspective 

in this regard, his theory of projection, distinction between religion and theology and evaluates the 

evolution of his thought regarding his discussion of religion. The last chapter of the dissertation, 

“Main Issues in his Philosophy of Religion” examines Feuerbach's views concerning God, God's 

attributes, arguments for the existence of God, his considerations concerning the “Revelation-

Logos,” “Miracles” and his criticisms regarding “Ethics and Eschatology.” Feuerbach's own works 

served as my primary sources, but I also took into account the secondary literature on his thought. I 

provided relevant clarifications when I used his different works. Because of the general structure of 

his thought, I had to repeat my various discussion at times. 

My purpose is to introduce and provide critical discussion regarding Feuerbach's view concerning 

religion, since Feuerbach's thought is not well known in Turkey, while it left a considerable 

influence on the Western thought and its influence has been penetrating into intellectual sphere in 

Turkey. 

 



 vii

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ………………………………………………………………………………….iv 

ÖZET……………………………………………………………………………………v 

ABSTRACT…………………………………………………………………………….vi 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………………vii 

KISALTMALAR……………………………………………………………………….ix 

1.GİRİŞ…………………………………………………………………………………..1 

2.BİR DİN FİLOZOFU OLARAK FEUERBACH……………………………………...5 

           2.1.Feuerbach’ın Entelektüel Biyografisi………………………………………...5 

           2.2.Din Felsefesinin Kaynakları………………………………………………...49 

                 2.2.1.Spinoza………………………………………………………………..50 

                 2.2.2.Pierre Bayle…………………………………………………………...57 

                 2.2.3.Hegel…………………………………………………………………..61 

                 2.2.4.Schleiermacher………………………………………………………..71 

           2.3.Feuerbach’ın Din Felsefesinin Genel Karakteri…………………………….80 

                 2.3.1.Non-Realizm Bağlamında Feuerbach………………………………....88 

3.FEUERBACH’IN DÜŞÜNCESİNDE DİN KAVRAMI………………………….....96 

           3.1.Yansıtma Kuramı……………………………………………………………96 

                 3.1.1.Din ve Teoloji Ayrımı……………………………………………….102 

           3.2 Feuerbach’ın Din Düşüncesinde Merhaleler………………………………110 

                 3.2.1.Birinci Merhale: The Essence of Christianity (Hıristiyanlığın  

                Özü)(1841)………………………………………………………….112  

                3.2.2.İkinci Merhale: The Essence Fatih According to Luther:A Supplement 

             to the Essence of Christianity (Luther’e Göre İmanın Özü:   

             Hıristiyanlığın Özü İçinBir Ek)……………………………………..125               

                  3.2.3.Üçüncü Merhale: The Essence of Religion ve Lectures on the Essence  

                           of  Religion (Dinin Özü ve Dinin Özü Üzerine Dersler)……………130 

                  3.2.4.Dördüncü Merhale: Theogony according to the Sources of Classical,  

                            Hebrew  And Christian Ancient Periods(Klaisk Yahudi ve Hıristiyan  

                            Antikite Kaynaklarına Göre Teogoni)…………………………….144 

             3.3.Dinlerin Sınıflandırılması………………………………………………..148 



 viii

             

3.4.Değerlendirme…………………………………………………………………..156 

4.FEUERBACH’IN DİN FELSEFESİNİN TEMEL PROBLEMLERİ …………...163 

             4.1.Tanrı Sorunu……………………………………………………………165 

                      4.1.1.Tanrı’nın Sıfatlarının Antropolojik Anlamı……………………183 

                      4.1.2.Tanrı’nın Varlığının Kanıtları Sorunu…………………………192 

               4.2.Vahiy ve Logos Eleştirisi……………………………………………..204 

               4.3.Mucize Eleştirisi………………………………………………………212 

               4.4.Ahlak Eleştirisi………………………………………………………...221 

               4.5.Eskatoloji Eleştirisi……………………………………………………229 

               4.6.Değerlendirme…………………………………………………………244 

5.SONUÇ……………………………………………………………………………258 

KAYNAKÇA………………………………………………………………………..262 



  ix

KISALTMALAR 
 

A. Ü. İ. F. : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Christianity:  Feuerbach, The Essence of Christianity, çev. George Eliot, New York: Harper & 

Row, 1957. 

C. : cilt 

co. : company 

D. E. Ü. İ. F. : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

DGE: Küng, Hans. Does God Exıst? An Answer for Today. Çev. Edward Quinn. Garden City, 
New York: Doubleday, 1980. 

E. Ü. : Erciyes Üniversitesi 

FIR: Harvey, Van A. Feuerbach and the Interpretation of Religion. Cambridge: Cambridge 

University Press. 1995. 

GFİ: Feuerbach, Geleceğin Felsefesinin İlkeleri. çev. Oğuz Özügül. İstanbul: Ara Yayınları. 

1991. 

İ. Ü. F. E. F. : İstanbul Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 

İ. Ü. İ. F. :     İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Lectures: Feuerbach, Lectures on the Essence of Religion, çev. Ralph Manheim. New York: 

Harper & Row, 1967. 

Luther: Feuerbach, The Essence of Faith According to Luther, çev. Melvin Cherno. New 

York: Harper & Row, 1967. 

O. M. Ü. İ. F. : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

para. : Paragraf 

Principles: Feuerbach, Principles of the Philosophy of the Future, çev. Manfred H. Vogel, 

introduction Thomas E. Wartenberg. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 1986.  

Religion: Feuerbach, The Essence of Religion, çev. Alexander Loos, New York, 2004. 



  x

s. : Sayfa 

S. : Sayı 

Thoughts: Feuerbach, Thoughts on Death and Immortality, çev. James A. Massey. Berkeley: 

University of California Press, 1980. 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

 

 

 

 

Ülkemizde son zamanlarda din felsefesi alanında yapılan çalışmaların artması 

sevindirici bir durum arz emektedir. Zira oldukça genç olan bir sahada kısa 

denilebilecek bir sürede kaliteli çalışmaların ortaya konması insanı heyecanlandırmakta 

ve yeni çalışmalar için teşvik edici olmaktadır. Bunun temelindeki sebepler ise; bu 

alanda ders veren hocaların yüksek lisans ve doktora eğitimlerini din felsefesi alanında 

yapması ve özellikle ilahiyat fakültelerinde doktora ve yüksek lisans düzeyindeki 

çalışmaların artmasıdır.  

Bizler de alana bir katkı olması açısından kendisini din felsefecisi olarak 

adlandıran, Alman düşüncesinin kırılma noktası olarak değerlendirilen, pek çok modern 

dönem ateistini etkileyen, Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831)’in talebesi, 

Karl Marx (1818–1883) ve Friedrich Engels’i (1820–1895)’in hocası olan Ludwig 

Andreas Feuerbach’ı (1804–1872) incelemeyi uygun gördük.  

Feuerbach’ı doktora konusu olarak seçmemizin en önemli sebeplerinden biri 

günümüzde özellikle çağdaş bazı Müslüman düşünürlerin İslam Kelamı’nı 

antropolojiye indirgemeye çalışması, bunun için de Feuerbach’ı referans kaynağı olarak 

almasıdır. Zira bu tür bir indirgemeye karşı çıkılacaksa öncelikle etkilenilen kişi veya 

düşüncenin ne olduğu, yani kaynağının ortaya konulması gerekir. Bir diğer sebep ise 

Marx, Sigmund Freud (1856–1939) gibi kendilerinden sonra insanların ateizme veya 

daha doğrusu dinin insan hayatının uzağına düşmesine sebep olan pek çok düşünürün 

düşüncelerinin kaynağı olması açısından önemli olmasıdır. Zira gerek Marx ve gerekse 

Freud’un din hakkındaki düşünceleri Feuerbach olmaksızın anlaşılması zordur. 

Ayrıca Feuerbach’ın hayatına baktığımızda Batı dünyasında yaşadığı dönemde 

çok etkili olmuş yazdığı eserlerden bazıları kendisi hayattayken Almancadan farklı 



2 

 

dillere çevrilmiştir. Bugün hâlâ teoloji fakültelerinde yazmış olduğu “The Essence of 

Christianity”  yardımcı ders kitabı olarak okutulmaktadır.  

Batı dünyasında İngilizce olarak Feuerbach hakkında yazılan çok sayıda eser ve 

makale bulunmaktadır. Hakkında yazılan ve en fazla bilineni Frederick Engels 

tarafından yazılmış “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu” adlı 

eseridir. Çağdaş dönemde yazılan önemli eserler ise Eugena Kamenka’nın “The 

Phılosophy of Ludwig Feuerbah” (1970), Max Wartofsky’nin “Feuerbach” (1982) ve 

son olarak yayınlanan ve Feuerbach’ın din hakkındaki görüşlerini çağdaş bazı düşünür 

ve Hıristiyan teologlarla karşılaştırmalı olarak anlatan Van A. Harvey’in “Feuerbach 

and the Interpretation of Religion” (1995) adlı eseridir. Bunlardan Feuerbach’ın 

kendisine ve Marx’a olan etkisini açıkça ifade eden Engels eserinde Feuerbach’ın din, 

ahlak hakkındaki görüşlerini eleştirel bir tarzda ele almakta ve genel olarak 

Feuerbach’ın dönemindeki Alman düşüncesindeki yeri kısaca belirtilmektedir. Fakat 

Feuerbach hakkında yazılan en etkili yazı, on iki kısa pargraftan oluşan Marx’ın 

“Feuerbach Üzerine Tezler” adlı yazısıdır. Genel kabule göre bu tezler Marx’ın 

Feuerbach hakkında yazmayı planladığı ama yazamadığı bir kitap taslağıdır. Her ne 

kadar Marx, Feuerbach hakkında planladığı bu kitabı yazamamış ise de Marx’ın 

takipçileri tarafından bu tezler ciltlerce kitap oluşturacak tarzda ele alınarak 

yorumlanmıştır. Çağdaş dönemde yazılan Feuerbach hakkındaki diğer eserlere 

baktığımızda şunu görürüz: Marksist düşünceye mensup Kamenka, Feuerbach’ı daha 

ziyade Marx’la ilişkisi çevresinde ele alıp ona pek de önem vermemekte onu adeta 

Hegel’le Marx arasındaki bir atlama taşı olarak görmektedir. Max Wartofsky ise 

Feuerbach’ı daha ziyade felsefi düşünceleri açısından ele alıp incelemekte ve onun 

felsefe dünyasındaki öneminden bahsetmektedir. Bunu yaparken de eserlerinden 

özellikle felsefe tarihiyle ilgili olanlarını kavramsal açıdan ve tarihsel açıdan 

değerlendirmektedir. Van A. Harvey ise belirttiğimiz gibi eserinin ilk kısımlarında 

Feuerbach’ın temel eserlerinden hareketle düşüncelerini açıklarken son bölümlerinde 

daha eleştirel bir tarzda ve çağdaş bazı düşünürlerin düşüncelerine olan etkileri ve 

bunların nasıl değerlendirileceği noktasına değinmektedir. 

Batı dünyasında durum böyleyken ülkemizde ise Feuerbach’tan bahseden 

tercümeler dışında kayda değer bir eser mevcut değildir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla 

Feuerbach üzerine Ferhat Akdemir tarafından yapılmış bir yüksek lisans tezi ve bu 



3 

 

tezden oluşturulmuş bir makale ve Tanzer Yakar tarafından hazırlanmış bir yüksek 

lisans tezi ve Sinan Özbek tarafından hazırlanmış iki makale mevcuttur. Fakat bu 

çalışmalar Feuerbach’ın din felsefesini bütüncül bir bakış açısıyla vermemektedir. Biz 

çalışmamızda bu eserlerden farklı olarak sadece Feuerbach’ın din felsefesini değil 

bunun kaynaklarını ve etkilerinin hangi boyutlarda olduğunu, din ve bununla alakalı 

olan diğer düşüncelerini, eksik ve zayıf olduğu yönlerini eleştirel bir bakış açısıyla 

belirtmeye çalıştık. Bunu yaparken sadece hatalı olduğu yönleri bulmaya çalışmadık, 

bunun yanında haklı olduğu tarafları da belirttik.  

Tezimizde sırasıyla birinci bölümde Feuerbach’ın genel olarak biyografisini, din 

felsefesiyle ilgili görüşlerini etkileyen önemli filozofların kısaca etkilerini ve din 

felsefesinin genel özelliklerini belirttik. Tezimizin asıl kısmını oluşturan ve 

Feuerbach’ın din anlayışını ve dine bakış açısını aktardığımız ikinci bölümde ise 

Feuerbach’ın yansıtma din teorisini, din-teoloji ayrımını, dine bakış açısının dönemlere 

göre değişmesini ve problematik olarak dinleri sınıflandırmasını ele alıp değerlendirdik.  

Tezimizin son bölümü olan Feuerbach’ın “Din Felsefesinde Temel Problemler”de ise 

Feuerbach’ın din felsefesinde yer alan Tanrı, Tanrı’nın sıfatları, Tanrı’nın kanıtlanması 

ile ilgili delillere bakış açısına, “Vahiy-Logos” hakkındaki değerlendirmelerine, 

“Mucize” düşüncesine, “Ahlak ve Eskatoloji” hakkındaki eleştirilerine kısaca 

değinmeye çalıştık. Bunu yaparken genellikle Feuerbach’ın eserlerinden faydalandık 

Fakat onun hakkında değerlendirmelerde bulunan önemli eserleri de kullandık. Farklı 

çalışmalardan faydalanırken katılmadığımız görüşleri sebepleriyle açıklamaya çalıştık. 

Düşüncesinin genel karakterinden dolayı ve konunun bütüncül bir bakış açısıyla 

verilmeye çalışılması sebebiyle her ne kadar azaltmaya çalıştıysak da tez içerisinde 

zaman zaman tekrarlar olmasını engelleyemedik.  

Bir diğer husus ise Feuerbach’ın eserlerinden “Geleceğin Felsefesinin İlkeler”i 

ve “Hıristiyanlığın Özü” Türkçe’ye çevrilmiştir. Fakat bunlardan “Hıristiyanlığın Özü” 

adlı eserinin çevirisi hem eksik hem de hatalarla dolu olduğundan karşılaştırmalı olarak 

eğer çeviri uygunsa çeviriyi, değilse kendimizin yaptığı çevirileri kullandık. Ayrıca 

İngilizceye çevrilmeyen ve konumuzla ilgili olmayan fakat tarihsel olarak değinmemiz 

gereken Feuerbach’ın eserlerine ikincil kaynaklardan veya bu kaynaklarda yer alan 

alıntıları her iki kaynağı da zikrederek verdik.  



4 

 

Amacımız ülkemizde tanınmayan fakat genel olarak çağdaş batı düşüncesini 

fazlasıyla etkileyen ülkemizde de farklı yollarla bu etkilerin hissedilmeye başlandığı 

Feuerbach’ın genel olarak din ve bununla alakalı görüşlerini ve eleştirisini sunmak 

olmuştur. 



5 

 

I. BÖLÜM: BİR DİN FİLOZOFU OLARAK FEUERBACH 

 

 

 

 

 

1. Feuerbach’ın Entelektüel Biyografisi 

Her düşünür içinde yaşamış olduğu çağdan ister istemez etkilenir. Çünkü 

nihayetinde kendi düşünsel arka planı yaşadığı döneme göre şekil alır. Bu anlamda 

Feuerbach’ı da kendi döneminden ayrı olarak değerlendirmemiz onun görüşlerinin nasıl 

ve nelerden veya kimlerden etkilenerek oluştuğunu anlamamızı engelleyecektir. Bu 

yüzden hem aile hem eğitim hem de etkilendiği düşünürlerden kısaca da olsa 

bahsetmemiz konunun daha açık olarak anlaşılması için faydalı olacaktır.   

Aile ortamına baktığımızda Ludwig Andreas Feuerbach 28 Temmuz 1804’te 

Landshut, Bavyera’da ünlü bir hâkim olan Paul Johann Anselm von Feuerbach’ın 

(1775–1833) beş erkek, üç kızdan oluşan geniş ailesinde, dördüncü erkek çocuk olarak 

dünyaya geldi. Kendisi de bir avukatın oğlu olan baba Paul Johann Anselm, Jena ve 

Kiel’de eğitim görmüş ve aynı zamanda Landshut Üniversitesi’nde çalışmış, fakat kısa 

bir süre sonra buradan ayrılıp Münih’te Bavyera devletinin emri ile ceza hukukunun 

reformu üzerinde düzenlemeler yapmış ve daha sonra Ansbach’taki Temyiz 

Mahkemesi’nin başkanı olmuştur.1 Zamanın politikaları bağlamında, baba Feuerbach 

                                                            
1 Paul Johann Anselm Feuerbach, Jena’da felsefe ve İena Üniversiteleri’nde hukuk öğrenimini bitirdikten sonra önce 
İena Üniversitesi’nde daha sonra da Kiel ve Landshut Üniversitesi’nde 1805’e kadar hukuk profesörlüğü yapmıştır. 
Daha çok cinayet hukukuna (kriminoloji) dair yaptığı çalışmaları ile ün kazanmıştır. Hukuk felsefesine dair 
yayımladığı birçok eserden önemlileri şunlardır: Doğal hukukun Varoluş ve Yetkisine Karşı İleri Sürülebilecek 
Kanıtlar (1795), Bir Doğal Hukuk Hizmetine Giriş Hizmetini Görmek İçin, Doğal Hakkın Eleştirimi (1796), Yüksek 
Hainlik Cinayetine Dair Felsefi-Adli Araştırmalar (1798), Müspet Ceza Hukukunun Temel İlke ve Kavramlarını 
Yeniden İnceleme (1799), Anti-Hobbes (1798) ve özellikle Almanya’da Genel Olarak Uygulanan Ceza Hukuku Ders 
Kitabı (1801) Almanya’da yarım yüzyıl boyunca ülkenin bu alandaki en yetkin kaynağı olarak kaldı. 



6 

 

liberal bir gelenekçi, aile çevresinde ise aydın birisi olarak tanımlanmıştır.2 Politik 

açıdan liberal ve Protestan olmasına rağmen o dönemde çok fazla görülmeyen bir olay 

olarak Katolik Bavyera Meclis Sarayı tarafından kendisine şövalyelik payesi verilmiştir.  

Feuerbach’ın dört erkek kardeşinden her biri üstün özelliklere sahipti. En 

büyük ağabeyi bir arkeologdu, oğlu Anselm (1829–1880) (Feuerbach’ın yeğeni) 

tanınmış bir ressam oldu. Hapis ve işkenceden sonra 34 yaşında trajik bir şekilde ölen 

diğer ağabeyi Karl Wilhelm (1800–1834) birinci sınıf bir matematikçiydi ve kendi 

adıyla anılan bir teoremin (Feuerbach Teoremi) sahibiydi.3 Ludwig’den bir yıl önce 

doğan Eduard August babası gibi bir hâkim oldu. Ludwig’in küçük kardeşi Friedrich, 

bir filologdu ve abisinin felsefesini destekleyen bir taraftardı.  

Feuerbach, Protestan olmasına rağmen mecburiyetten dolayı Katolik olarak 

vaftiz edildi. Fakat iyi bir Protestan olarak yetiştirildi. İlkokula Münih’te devam ettikten 

sonra, Ansbach’taki Jimnasyum’a kaydoldu. Bu dönemde Feuerbach insanların takdir 

ettiği genç bir öğrenci modeliydi.4 On altı yaşında dine karşı duyduğu ilgi arttı, İncili 

okudu ve Yunanca öğrendi. Hatta bu dönemde onun ikinci okulu bir Protestan Papaz 

oldu. Din hakkındaki bilgilerini derinleştirmek için kendisinin oğluna Latince öğretmesi 

karşılığında, bir mahalle hahamından İbranice dersleri de aldı.5  

Feuerbach 1823’te teoloji öğrenimi için Heidelberg’e gitti, amacı sadece 

kilisede kariyer elde etmekti. Teoloji öğrenimi için büyük bir istek duyuyordu.6 Burada 

H. E. G. Paulus ve Carl Doub’un (1765–1836) derslerine katıldı. Feuerbach’ın 

                                                            
2 James A. Massey’in belirttiği gibi babası Feuerbach üzerinde büyük bir otoriteye sahipti. James A. Massey, “ 
Introduction”,  Thoughts on Death and Immortality, s. xxv, çev. James A. Massey, Berkeley: University of California 
Press, 1980. 
3 Hatta Osmanlıca olarak Kabataş Erkek Lisesi matematik öğretmeni Hasan Fehmi, Karl Wilhelm Feuerbach’ın 
teorisini tanıtan bir kitap yazmıştı. Hasan Fehmi, Feuerbach Temas Nazariyesi, İstanbul: Matbaa-i Amire, 1337. 
4 Friedrich Albert Lange (1828–1875),  Feuerbach’ın bu dönemi hakkında ise şunları söyler: “Feuerbach erken bir 
tarihte ciddi, çalışkan ve keskin bir zekâdan çok sağlam bir karaktere işaret eden bir yaratılışa sahip olduğunu 
göstermiştir”. F. A. Lange, Materyalizm Tarihi Günümüzdeki Anlamın Eleştirisi, çev. Ahmet Arslan, İstanbul: Sosyal 
Yayınları, 1998, s. 79. 
5 Bu durum yani bir Protestan’ın bir Yahudi’ye Latince öğretip bir Yahudi’nin de bir Protestan’a İbranice öğretmesi o 
dönemde bazı tartışmalara da neden olmuştu. Hatta Julius Carlebach bu olayı şöyle açıklamıştır; “Feuerbach Teoloji 
eğitimi yapmayı planladığı zaman okulun son yılları boyunca hahamın oğluna Latince öğretmesine karşılık, o da 
yerel haham Wassermann’dan özel İbranice dersleri aldı. Bu Ansbach’ta kızgınlığa sebep oldu. Çünkü Yahudi bir 
genç Latince öğreniyordu. Bundan dolayı bu Yahudi genç Feuerbach’ın mahallesinde bulunan diğer Alman asıllı 
gençler tarafından Feuerbach’tan ders almaya giderken dövülmesine sebep olmuştur”. Julius Carlebach, Karl Marx 
and the Radical Critique of Judaism, London: Routledge&Kegan Paul, 1978, s. 104. 
6 Van A. Harvey, FIR, Cambridge: Cambridge University Press, 1995, s. 19. 



7 

 

Heidelberg’e gelmesinin en önemli sebebi babasının isteğinden dolayı idi. Hatta babası 

özellikle Paulus’un derslerini takip etmesini istiyordu.7 Fakat daha sonra ‘safsataların 

bir örgüsü’ olarak nitelendirdiği şeylerden dolayı Feuerbach derslere devam etmeyi 

bıraktı. Paulus’tan onu daha çok etkileyen Dogmatik dersini veren Doub, Hegel ve 

Berlin ilahiyatçılarından etkilenmiş düşünsel ilahiyatın temsilcisiydi ve derslerini 

Hegel’in görüşleri ekseninde anlatıyordu.8 Feuerbach Heidelberg’te ikinci elden bir 

eğitimden hoşnut değildi ve Hegel’in ders verdiği entelektüel hareketlerin merkezi olan 

Berlin’e gitmek istiyordu. Yani bu dönemde diğer üniversite öğrencileri gibi o da 

Hegel’in cazibesine kapılmıştı. Hocası ve aynı zamanda Hegel’in arkadaşı olan Doub da 

onun büyük engellere rağmen Berlin’e gitmesini ve Hegel’in bilgisinden Friedrich 

Schleiermacher (1768–1834) ve Philipp Marheineke (1780–1846)’nin9 

konferanslarından daha fazla bilgi elde etmesini teşvik etmekteydi.10 Güçlü bir şekilde 

artan Berlin’in cazibesinden dolayı önce yeni seçiminin babasıyla bir karşılaştırmasını 

yaptıktan ve polis gözetiminin sebep olduğu zorluklardan sonra Feuerbach, Hegel’in ve 

diğer teologlar Schleiermacher, Marheineke ve kilise tarihçisi Johann Neander’in de 

(1789–1850)  derslerine katılmak için Berlin’e giderek üniversiteye kayıt oldu.11 Yani 

Feuerbach felsefeye teoloji yoluyla geçti ve buna da önce Hegel’in nesnel idealizmini 

benimseyerek başladı. Özellikle polis kaynaklı bu zorlukların sebebi, Feuerbach’ın iki 

erkek kardeşinin Erlangen Üniversitesinde uzun zamandır gizli bir öğrenci örgütünün 

önde gelen üyeleri olmasıydı. Prusya polisi ilkin onun Berlin’de öğrenim görmesini 

engellemeye çalışmıştı. Çünkü 1815 Napolyon’un başarısızlığı ve 1830 Temmuz 

Fransız İhtilali arasındaki baskıcı politik sisteme karşı demokratik mücadele 

                                                            
7 Feuerbach’ın üzerindeki tüm otoritesine rağmen babasına yazdığı bir mektupta Paulus’un derslerine ihtiyacı 
olmadığını bunun yerine civardaki en iyi birahaneye gitmek istediğini yazar. James A. Massey,  s. xxvii. (Feuerbach, 
“Feuerbach to Johann Anselm Feuerbach’a mektup” (1823), Sass, XII, 223’ten alıntıyla.) 
8 Heidelberg’te profesörlüğünün yanında Kilise danışmalığı da yapan Daub ayrıca Etütler adında bir dergi 
çıkarmıştır. Hegel’in dışında Kant ve Schelling’den de etkilenmiştir. 
9 Philipp Marheineke, Hegel döneminde yaşayıp ondan en fazla etkilenen kişilerden biridir.  
10 Karl Löwth, From Hegel to Nietzsche, London: Constable, 1965, s. 69 ve Max Wartofsky, Feuerbach, New York: 
Cambridge University Press, 1982, s. XVII. Doub’un böyle bir yönlendirme yapmasının kökeninde Hegel’in 
arkadaşlarından biri olmasından kaynaklandığını söyleyebiliriz. Naim Şahin, Hegel’in Tanrısı, Konya: Çizgi 
Kitabevi, 2001, s. 41, (Hegel, Vorlesungen I, Einleitung, s. XI’den alıntıyla).  
11 Zira babası Hegel ve öğretisinden nefret ediyordu ve bundan dolayı babasından gelecek olan para konusunda 
endişeliydi, bu konuda problem çıkmaması için Feuerbach ünlü teolog Schleimacher’in dersleri için Berlin’e kayıt 
yaptırmak istiyormuş gibi davrandı ve babası da isteksizce buna izin verdi. Ayrıca Feuerbach zamanın baskıcı 
Burschenshaft hareketinin bozguncu gruplarının birine üye olmak şüphesinden dolayı polis gözetiminde tutulmuş ve 
bu sorun çözülene kadar Berlin Üniversitesine kayıt yaptıramamıştır.  



8 

 

Almanya’da bilhassa üniversitelerce yürütülüyordu.12 1819’da muhafazakâr tiyatrocu ve 

oyun yazarı August Friedrich Ferdinand von Kotzebue’nin (1761–1819)13 

öldürülmesinden sonra, Avusturya İmparatorluğu Dışişleri Bakanı Prens Klemens 

Metternih’in (1773–1859)14 tahrikleriyle teoloji öğrencisi K. L. Sand tarafından, 

Karlsband’ın buyrukları kaleme alındı (1819). Bunlar üniversitelerin kontrolünü, 

devrimci öğretmenlerin veya öğretim üyelerinin görevden alınmasını, öğrenci 

cemiyetlerinin yasaklanmasını, süreli yayınların sansürünün hazırlanmasını ve bütün 

yayınların 20 sayfadan daha az olarak basılmasını içeriyordu. Bütün bu engellemelerin 

ve karışıklıkların sonunda Ludwig Feuerbach Berlin Üniversitesi’ne kabul edildi. 

Berlin’den babasına şunları yazdı: “İlahiyatı iş olsun diye veya küçük gördüğümden ya 

da sevmediğimden değil beni doyurmadığından ve ihtiyacım olan şeyleri bana 

vermediğinden terk ettim. Ondan uzakta kalamam, tabiatı kalbime katmak istiyorum, bu 

husus korkak ilahiyatçıların derinlerine dalmaktan kaçındığı şeydir. Kalbim insana; 

mükemmelliği içindeki insana sarılmak istiyor.”15 

O dönemde Feuerbach, Hegel’in genç talebeleri cezbettiği güce karşı 

koyamamışsa da, bununla beraber tamamen bağımsız bir akla ve düşünceye sahipti ama 

bu bağımsız akıl da belli bir dereceye kadardı ve bunda üstadının yani Hegel’in sözünü 

algılamak mümkün olmuyordu, bu döneme kadar teolog olan Feuerbach artık bir 

Hegelci oldu.  

Feuerbach 1824’te Hegel’in yaz sömestrindeki Mantık, Metafizik ve Din 

Felsefesi derslerine katılır ve daha sonra bu tecrübenin onun hayatında bir dönüm 

noktası olduğunu yazar. Feuerbach, Hegel’i olması gerektiği şekilde ‘aklına ve kalbine’ 

                                                            
12 Alman devletinin Alman Üniversitlerine baskısı özellikle 1815’ten sonra başladı. Bu dönem Almanyasının genel 
bir değerlendirmesi için bakz. Paul Hühnerfeld, Heidegger (Bir Alman, Bir Filozof), çev. Doğan Özlem, İstanbul: 
Paradigma Yayınları, 2002, s. 26–30. 
13 Kotzebue bir Rus ajanı ve Alman ulusçuluğunu parçalamaya çalışan birisi sayılıyordu ve 1819 yılında Sand 
tarafından bıçaklanmıştı. Paul Hühnerfeld, s. 29. 
14 Bu dönemde kutsal ittifak denilen bir birlik kurulmuştur. Bu birlik Fransız devriminden ve Napolyon 
Savaşları’ndan sonra Avrupa hanedanlarının ve yönetimlerinin Devrim öncesi Avrupayı ve onun toplumsal düzenini 
yeniden kurmak için Avusturya İmparatorluğu Dışişleri Bakanı Prens Metternich öncülüğünde kurulmuştur. 1815 
yılında kurulan bu hükümdarlar birliği nerede çıkarsa çıksın devrimci hareketleri ezmeye ve din adına birbirlerine 
yardım etmeye yemin etmiş, Rus Çarı I. Alexander, Avusturya İmparatoru ve Prusya Kralı ile İngiltere ve Fransa’nın 
örtük katılımlarıyla oluşturulmuştu. Metternich bunun yanında bütün Avrupa ülkelerinde etkin olan bir casusluk ve 
istihbarat örgütü kurarak birçok karşı-devrim hareketine önderlik etmiştir.  
15 Alexander Loos, “Ludwig Feuerbach”, Ludwig Feuerbach, Aslü’d-din, çev. Ahmed Abdüllhalim Atiyye, Beyrut: 
Müessesetü’l-Camiiyye li’d-Diras, 1991, s. 36–39. 



9 

 

yerleştirir ve onu ‘ikinci babası’16 olarak nitelendirir. Fakat Feuerbach birahanede bir 

kez hariç, onunla hiç özel olarak görüşmemiştir. Bu dönemde felsefe ile teoloji arasında 

gidip gelen ve içte ‘hakikat yani birlik, kesinlik ve mutlaklık arzusundan’17 kopan 

Feuerbach yapması gerekenleri şöyle ifade etmiştir: “Yapmam gereken ve yapmayı 

istediğim şeyi biliyorum teoloji değil, bilakis felsefe. Saçmalamak ve gevezelik etmek 

değil bilakis öğrenmek. İnanmak değil bilakis düşünmek”.18  

Berlin’e gelmesinden bir yıl sonra hükümetten almış olduğu burs, Bavyera 

Kralı I. Max Joseph’in ölmesi üzerine kesilince Feuerbach başta maddi sebeplerden 

yani Erlangen’deki masrafların Berlin’dekinden daha az olmasından ve Bavyera 

Üniversitesi’nin kanunlarından dolayı gerek duyulan eğitimini tamamlamak için 

Berlin’den ayrılıp Erlangen Üniversitesi’ne geçmek zorunda kaldı. Erlangen’de, doğa 

bilimleri eğitimi görmeyi ve Koch ve Fleishmann’ın fizyoloji ve anatomi derslerine 

devam etmeyi planladı. Fakat parasızlık bu eğitime devam etmesini imkânsız hale 

getirince Feuerbach okumaya devam edemedi. Böyle bir durumdayken 1828’de 

Earlengen Üniversitesi’nde Privat Dozent19 olarak Modern Felsefe, Felsefe Tarihi, 

Mantık ve Metafizik konularında ders vermeye başladı. 1828’den 1835’e kadar 

üniversitede çalıştı. Fakat çok geçmeden Kraliyet Üniversitesi’nde hâkim olan eğitim 

anlayışının kendi bağımsız aklına uygun olmadığını farketti.  

1828’de, rasyonalist-Hegelci analizleri, klasik objektif idealizmden daha öteye 

giden ve hümanist yöndeki ifadelerle Hegel’in Phenemenology of Mind’ını anımsatan 

De Ratione, Una, Universali, İnfinitata (Akıl; Onun Birliği, Evrenselliği ve Sonsuzluğu, 

Reason: Its Unity, Universality and Infinity) adlı tezle doktora derecesini kazandı. 

Tezindeki temel argüman onun başlığında ifade edildiği gibi: “Akıl birleştirilmiş ve 

bütün bireylerin genel zeminidir” düşüncesiydi. Feuerbach, hocası Hegel’e tasvip 

edeceğini umduğu tezinin bir kopyasını gönderdi. Fakat Hıristiyanlığı tamamlanmış bir 

din olarak anlatan ve ‘saf şahsın dini’ diye tanımlayan ve Hegel’in düşüncesine pek 

                                                            
16 Hans Küng, Does God Exıst? An Answer for Today,  İng. Çev. Edward Quinn, Garden City, New York: 
Doubleday, 1980, s. 199. (Feuerbach’ın basılmamış yazılarından Karl Grün, Ludwig Feuerbach, C. I, s. 387’den 
alıntıyla.) Bundan sonraki alıntılarda bu eser kısaca DGE olarak belirtilecektir. 
17 DGE. s. 193. (Feuerbach’ın, L. Noak’a mektubu (1846), K. Grün, Ludwig Feuerbach, C. I, s. 16 içinde)   
18 DGE. s. 212. 
19 Privant Dozent: Doçentlik tezi kabul edilmiş, fakat henüz ders vermek üzere bir kürsüye atanmamış olan doçent.   



10 

 

uygun olmayan bir mektubu da tezle beraber gönderdi. Hegel’den bu çalışma hakkında 

herhangi olumlu veya olumsuz bir cevap gelmedi. Daha sonra doğal olarak zamanla 

Feuerbach kendini Hegel düşüncesinden kurtarmakla kalmadı, bunun yanında kendi 

nitelemesiyle spekülatif felsefeyi atma kararı aldı ve kendini tek doğru bilgiye, tabiat 

bilgisine verdi.20 İçte de yavaş yavaş Hegel’den ayrılmaya başlaması Hegel’e teziyle 

beraber gönderdiği mektubunda da açıkça görülmekteydi.21 Yani ikinci babası olarak 

nitelediği Hegel tarafından derinden etkilenen ve spekülatif bir Alman idealisti olan 

Feuerbach, 1828’de doktora eğitiminde yavaş yavaş bu kimlikten ve Hegel 

düşüncesinden uzaklaşmaya başladı, pek çok Hegelci gibi on yıl geçmeden kendisini 

ödipal bir baş kaldırmanın içinde buldu. Bu yüzden Feuerbach Alman idealizminin 

kaybedilmiş çocuğu olarak nitelendirilir.22 Sürece baktığımızda Feuerbach’ın Hegel’den 

ve Hegelcilikten iki görüşte farklılaştığını görürüz: a) Hıristiyan teolojisini 

reddetmesinde ve b) İdealizmden kendine has bir ampirizme geçişte.23  Konuyu biraz 

daha açacak olursak Feuerbach, Hegel felsefesine karşı çıkarak var olana yani 

gerçekliğe bağımsızlığını yeniden kazandırmaya çalışmış, gerçek olanla yetinmemiz 

gerektiğini vurgulamıştır. Nesnenin özüne götürenin kavram olduğunu savunan 

                                                            
20 Tezde zikredilen spekülatif felsefeyle şunu kastediyoruz: Tecrübeye başvurmaksızın çıkarsanan felsefi önermeler 
sistemi veya gerçeklikle ilgili önermeleri, deneyimden değil de, salt mantıksal düşünceden türeten felsefe. Spekülatif 
ya da bir başka deyişle kurgusal felsefe Feuerbach’ın eleştirilerinde önemli bir yere sahiptir. Her ne kadar kararlı bir 
şekilde Descartes tarafından uygulanmaya çalışılmışsa da Feuerbach bu felsefeyi ele alırken Spinoza, Fichte, 
Scheling ve özellikle hocası Hegel’i göz önünde bulundurmuştur. Feuerbach, Geleceğin Felsefesinin İlkeleri, çev. 
Oğuz Özügül, İstanbul: Ara Yayınları, 1991, s. 61. Nitekim Feuerbach, Hegel’in felsefesini nitelendirirken şöyle der 
“Hegelci felsefe spekülatif sistematik felsefenin tepe noktasıdır” ve “spekülatif Alman felsefesi dediğim zaman 
özellikle günümüzde egemen olan Hegelci felsefeyi kastediyorum” ve Feuerbach adeta bütün gayretini Hegel 
felsefesinin bu spekülatif unsuruna karşı mücadele üzerinde toplamıştır. Plehanov, Marksizmin Temel Sorunları, çev. 
S. Hilav, E. Buri vd., 2. Baskı, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1994, s. 39–40. Bu konu için ayrıca bkz. V. İ. Lenin, 
Felsefe Defterleri, çev. Atilla Tokatlı, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1976, s. 350. Fakat Hegel’deki spekülatif kavramı 
takipçileri tarafından farklı alanlara hasredilerek kullanılmıştır. Şöyle ki; Scheling ve Trendelenburg mantıkla, Ruge 
ve Marx hukuk felsefesiyle, Feuerbach, Strauss ve B. Bauer ise din felsefesiyle spekülatif kavramını sınırlamışlardır. 
Hegel’in spekülatif söylemi daha çok teolojide kullandığı açıktır. Feuerbach, Hegelci spekülasyonun ve dolayısıyla 
da her türden metafiziğin eleştirisinin ana ilkelerini büyük bir ustalıkla ortaya koymuş bunu yaparken de şöyle 
diyordu: “Kuralcı, spekülatif felsefe alanında Hegel felsefesine şiddetle karşı çıkıyor, gerçekliği ve maddeciliği ise 
kendime yakın buluyorum”. Hatta Feuerbach’ın Hegel’deki spekülasyona karşı, akılcı, kuru felsefeyi koyması, bir 
manada felsefenin metafiziğin karşısına konması demekti. Tıpkı 18. yüzyıldaki Fransız aydınlanmasının yalnızca din 
ve teoloji gibi kurumlara değil aynı zamanda 17. yüzyıl metafiziğine ve tüm metafiziklere karşı açık bir mücadele 
olması gibi. Konuyla ilgili olarak bk. Karl Löwith, “Hegel Felsefesi”, çev. Doğan Özlem, Felsefe Dergisi, 1990, Sayı: 
31, s. 120–121. Spekülatif din teorilerinin açıklama yöntemi için bk. Zeki Özcan, İndirgemecilik ve Din, Bursa, 2001, 
s. 46–53.                   
21 DGE. s. 200 (L. Feuerbach’ın Hegel’e mektubu 22 Kasım 1828, Werke içinde, C. I, s. 353–57’den alıntı.) 
22 Bedia Akarsu, Çağdaş Felsefe, 2. bs., İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 1987, s. 108.  
23 A. D. Galloway, “The Meaning of Feuerbach: The Hobhause Memorial Lecture”, The British Journal of Sociology, 
C. 25, no. 2 (Jun., 1974), s. 136. 



11 

 

Hegel’in aksine bunun duyarlık olduğunu ifade etmiştir. Bu da Feuerbach’ın, Hegel’in 

idealizmine karşı realizmi koyması demektir.24  

Feuerbach’ın 1828–1835 yılları arasında bazı seyahatleri ve üniversitede bir 

görev almak için başarısız müracaatları olmuştur. Bu müracaatlarda daima aleyhinde 

karar verilmiştir ki, bunda Feuerbach’ın yayınlanan post doktora çalışmasının ortaya 

çıkmasının büyük etkisi bulunur. Bu çalışmayı 1830 yılında, Hegel’in ölümünden bir yıl 

önce, “Thoughts on Death and Immortality from the Papers of a Thinker, along with an 

Appendix of Theological-Satirical Epigrams (Ölüm ve Ölümsüzlük Üzerine Düşünceler, 

Teolojik-Hicivsel Vecizeler Ekiyle Beraber)”25 adıyla anonim olarak yayınlamıştı.26 

Thoughts Kutsal Ruha duayla başlar fakat daha sonra özellikle sona eklediği 

Epigramlar’da Feuerbach’ın çağındaki Alman teoloji anlayışına ya da daha doğru 

ifadesiyle Hıristiyanlığın kendi zamanındaki biçimine, Pietizme, rasyonalizm ve 

ahlakçılık üzerine en önemli saldırıları yerleştirir.27 Kitapta, bireysel insani bilincin 

kişisel bir Tanrıya imanda ve egoizmin sadece bir ifadesi olarak ölümsüzlükte içerilmiş 

sonsuz bilincin bir parçası olduğunu ileri sürer. Alaycı bir tarzda dinin bir çeşit şirket 

sigortası olduğunu ve asıl olanın bu dünyadaki hayat olduğunu belirtir: “İleride ölümsüz 

bir hayat yerine, burada ve şimdi yeni bir hayat; ölümsüz ruhlar yerine, zihin ve 

bedence sağlıklı muktedir insani varlıklar…” Kitabın bir diğer önemi de adeta Hegel 

karşıtlığının ya da daha doğru ifadesiyle Sol-Hegelcilik yorumlarının başlatıcısı olarak 

değerlendirilmesidir.28 Kamenka bu konuda şöyle der; “Sol-Hegelcilerin neden olduğu 

ve Hegelci yöntem’in köktenci yorumlarına ilişkin söylentiler, ilk kez 1830’da, Ludwig 

Feuerbach’ın “Thoughts”ı ile açığa çıktı. Burada Feuerbach, ölümden sonra yaşam 

olasılığını Hegelci bir zeminde yadsıyordu. Öğretinin; insan türlerinin sonsuzluğu ve 

ölümsüzlüğünün ebedi ruhun dayanak noktasını tek başına uyarlayabilecek karmaşık bir 

                                                            
24 Akarsu, s. 105. 
25 S. Rowidowicz Feuerbach’ın her iki eserinin de (doktora tezi ve post doktora çalışması Thoughts on Death and 
Immortality) bütünüyle Hegelci olduğunu ileri sürer. Bu eser bundan sonra Thoughts adıyla verilecektir. 
26 DGE., s. 208 (L. Feuerbach, Gedenken über tod und Unsterblichkeit aus den Papieren eines Denkers, nebst einem 
Anhang theologisch-satyrischer Xenien, herausgegeben von einem seiner Freunde, Nuremberg, 1830, Werke içinde, 
C. I, s. 77–349’den alıntı).  
27 Massey, s. xxvi.  
28 Fakat Joachim Wach, bu konuda şöyle der: “Yine de bilmeliyiz ki, Feuerbach’ın bu yazılarında bahsetmiş olduğu 
şeyler hâlâ onun ilk üstadı olan Hegel’in çok büyük etkisi altındadır –onun ilk makalelerindeki düşünce ve 
ifadelerinde bu durum açık bir şekilde görünür”. Joachim Wach, Understanding and Believing: Essays, edt. Joseph 
M. Kitagawa, Westport: Greenwood Press, 1975, s. 39. 



12 

 

gerçekleşme biçimini temsil ettiğini öne sürdü.”29 Genelde gülünç ifadelerle ve saçma 

kıtalarla dolu bu teoloji karşıtı, rasyonalist kitap, sadece sansürlenebilirdi fakat 

Feuerbach kitaba bir seri hicivsel sözler ve yerleşmiş ve kökleşmiş dini doktrinleri alaya 

alan aforizmalar ekleyince kitap toplatıldı ve yazarının kim olduğu anlaşıldı.30 Anonim 

yazarın kendisi olmadığına dair yemin etmeyi de reddedince üniversitedeki işinden 

çıkarıldı. Başka bir üniversitede de iş bulamadı ve babasının önceden haber verdiği gibi 

akademik kariyeri bitmiş oldu.31 Polis soruşturmasına maruz kaldı. Bu dönemde 

Feuerbach, kız kardeşine içinde bulunduğu durum hakkında şöyle yazdı: “Benim kötü 

bir şöhretim var, insanlar benim korkunç bir serbest düşünür, bir ateist ve -sanki yeterli 

değilmiş gibi- bir deccal olduğumu söylüyorlar.”32  

Bu çalışma Feuerbach’ın bundan sonra göreceği saygısız ve acımasız 

hareketlerin sebeblerinden birini oluşturacaktı. Zira kitap totaliter devlet yönetiminin 

hizmetindeki teolojiye açık bir saldırıydı ve zamanın memur reaksiyonu bağlamında 

tehlikeli ve devrimci bir doküman olarak değerlendirildi. Bu dönemde Feuerbach’ın 

edebiyat üzerinde de kariyer umudu vardı. Fakat bunda da başarısız olunca, felsefe 

çalışmalarına geri döndü. 

Materyalizme giden yolda, Spinozacı–panteistik bir ruhla, Hegel’in tarih 

felsefesinin içeriği ve metodunu takip ederek, modern felsefe tarihiyle ilgilenmeye 

                                                            
29 Eugena Kamenka, “Genç Hegelciler”, C. 1,  s. 291–294.  Blackwell’in Siyasal Düşünce Ansiklopedisi, Yay: David 
Miller, çev. Nevzat Kıraç, Bülent Peker, Ankara: Ümit Yayınları, 1994, s. 292. 
30 Kitabın İngilizce çevirisinde şiiri s. 138–159 arasında yer alır. Feuerbach’ın şiiri kullanmasının sebebi ise şiirin 
etkileyicilik gücünün fazla olmasıdır. Feuerbach’ın ifadesiyle “şiir kalbin dilidir, teolojinin değil”, o şiiri zihnin 
sebebleri bulması için dini inançları böyle ifade etmiştir. (Feuerbach, ‘Vorwort’, Kleinere Schriften III (1846–1850), 
ED. Wolfgang Harich, Werke içinde, X, s. 183’den alıntı) Massey,  s. xxiv-xxv. Şiiri kullanmasının bir diğer sebebi 
ise Feuerbach’ın zamanında herhangi bir yazar karşıtlarına cevap verirken bu edebi bir savaşla yapılırdı. Dolayısıyla 
dönemin ister klasik isterse romantik okullarına mensup herkes epigram yazardı. Massey,  s. xxv.  
31 Feuerbach’ın babası dönemin dini düşüncesine muhalif böyle şeylere özel olarak inanılacağını, kamuoyuna açıkça 
teşhir edilmemesi gerektiğini aksi takdirde kariyerini mahvedeceğini oğluna daha önceden haber vermişti.  Harvey, s. 
33. Barth bu durum için şöyle der: “Feuerbach’ın öğretisi esasen bir çağrı, bir davet, bir duyguydu. Kendi zamanında, 
bu davetin etkisi vakitsiz olmuştu, en azından akademik kariyerini ansızın ve geri dönülemez bir şekilde feda etme. 
Bu tutum ve takdir onu insanca yani merhametle bize yakın olmasına neden oldu.” Barth, ‘The Introduction to the 
Essence of Chiristianity’. Feuerbach, The Essence of Christianity, New York, London: Harper&Row Publishers, 
1957. s. xi. 
32 DGE. s. 198. (Helene von Dobenegg’e mektup. née Feuerbach, 1833, W. Schuffenhauer (ed.) içinde, Feuerbach 
Briefwechsel, s. 78’den alıntı.) İsa’nın hayatını mitolojiden kurtarmaya çalışan Ernest Renan (1823–92) tarafından, 
Feuerbach deccal olarak tanımlanmıştır. Ayrıca Renan “Geleceğin dini salt bir hümanizm olacak ” ve “Din, artık 
bireysel bir şey olmuştur” demiştir. Galloway, Feuerbach hakkında “Feuerbach nadiren kendi hakkında 
konuşulmasına izin vermiştir. O genellikle diğerleriyle olan ilişkileriyle yorumlanmıştır. Hegel’le Marx arasında bir 
atlama taşı olarak, modern varoluşçuluğun, modern hümanizmin, modern bilimsel ampirizmin babası olarak. 
Gerçekte bunlardan çok farklı şeyleri söylemiştir ve belki bunlardan hiçbiri değildir” der. Galloway, s. 136. 



13 

 

başladı. Aynı zamanda, bu, Feuerbach’ın akıl ile imanın, felsefe ile teolojinin, 

Aydınlanma ile Hıristiyanlığın uzlaştırılamaz, bilakis gerçekte bunların birbirlerine 

derin bir şekilde zıt olduklarını açık bir şekilde anlamasını sağladı.33 1833’te modern 

felsefe tarihi üzerine üç ciltlik eserinin ilkini yayınladı: “Geschihte der neuern 

Philosophie von Bacon von Verulam bis Benedict Spinoza (The History of Modern 

Philosophy, from Bacon von Verulam to Benedict Spinoza)”.34 Bu dönemde 

Feuerbach’ın felsefesi Benedict Spinoza’ya (1632–1977) büyük ölçüde yaklaşmıştı.35 

Yani idealizmden kopuşun kendini belli ettiği bu dönemde Feuerbach, Spinoza’nın 

felsefesinden büyük bir sempatiyle bahsediyordu. 1843’te de, Grundsatz’lerinde, 

panteizmin teolojik bir materyalizm olduğunu, yani teolojinin bir inkârı, ama teolojik 

görüş noktasını muhafaza eden bir inkârı olduğunu belirtiyordu. Ona göre, Spinoza’nın 

tutarsızlığı materyalizmin teoloji ile bu karıştırılmasındandı. Fakat bu tutarsızlık 

Spinoza’yı modern devrin materyalist kavramları için hiç olmazsa kendi zamanına göre, 

doğru ifade tarzını bulmaktan alıkoymadı. Bunun için Feuerbach, Spinoza’ya modern 

serbest düşünürlerin ve materyalistlerin Musa’sı adını verdi.36  Feuerbach, Spinoza’yı 

belirttiğimiz pek çok yönden takdir etmesine rağmen bazı yönlerden de eleştirdi. Onun 

nazarında Spinozacılığın başlıca kusuru, tabiatın duyulabilir anti-teolojik mahiyetinin 

Spinoza’da soyut, metafizik bir varlık manzarası almasıdır. Spinoza, tabiat ve Tanrı 

düalizmini kaldırmıştı; çünkü o tabiat fenomenlerini Tanrı’nın fiilleri olarak görür.37 

Fakat tabiat fenomenleri onun gözünde Tanrı’nın fiilleri olduğu içindir ki, Tanrı, 

Spinoza’da adeta tabiattan ayrı ve tabiatın kendisine dayandığı bir varlık olarak 

kalmaktadır. Feuerbach’a göre “Teolojik geleneklerden kesin olarak kurtulmuş bir 

felsefe, Spinoza’nın esasında doğru olan felsefesinin bu büyük kusurunu bertaraf 

                                                            
33 Bu konuda Erick Frank tarihte Aydınlamaya ve rasyonelleşmeye doğru ilerlemenin sonunda Tanrı’ya karşı kararlı 
bir isyana yol açtığını, bu gelişmenin bireyin kaçınamayacağı gibi görünen bir içsel zorunluluk sayesinde meydana 
geldiğini belirtir. Erick Frank, Philosophical Understanding and Religious Truth, 1945, C. 1, s. 130.  Ayrıca bk. 
Rudolf Bultman, Tarih ve Eskatoloji (Sonsuzluğun Mevcudiyeti), çev. Emir Kuşçu, Ankara: Elis Yayınları,  2006, s. 
59–73.  
34 Feuerbach; “Her çalışma zorunlu olarak subjektif ve bu anlamda a priori’dir” der. Wartofsky, s. 63. (Feuerbach, 
Semmelte Werke, C. 1, s. 5’ten alıntıyla). 
35 Plehanov, Alman düşüncesinin Spinoza’ya Feuerbach’la döndüğünü ve onun sayesinde çağdaş düşünürlerin ve 
materyalistlerin Musa’sını bulduğunu belirtir. Plehanov’a göre, Marx ve Engels felsefenin Feuerbachçılarıdır ve 
Feuerbach demek Spinoza demektir. Plehanov, s. 121–123.   
36 Plehanov, s. 26. (Feuerbach toplu eserleri, II, s. 291’den alıntı).  
37 Feuerbach der ki; “İngiliz ve Fransız sensüalizmine ve materyalizmine özgü olup, her türlü spekülasyonu reddeden 
pratik realizmi ile Spinoza’nın düşüncesi birbirine ne kadar zıt olursa olsun, yine de bu sistemlerin en derin temelinde 
Spinoza’nın ünlü formülünde bir metafizikçi olarak ifade etmiş olduğu madde anlayışı bulunur: “Madde Tanrı’nın 
inkârıdır”. Plehanov, s. 108. (Karl Grün, Ludwig Feuerbach in Seinem Briefwechsel, Leipzig, 1874, C. 1, s. 324-
325’den alıntıyla). 



14 

 

etmelidir. Bundan dolayı Feuerbach deus siva natura (Tanrı ya da tabiat) değil aut deus 

aut natura (ya Tanrı ya tabiat). İşte hakikat budur”38 demişti.  

Feuerbach, Spinoza’yı incelediği kitabından sonra 1834’te “Abälard und Héloïse 

(Abelardus ve Heloise)”yi yayınlamıştır. Bunu 1836’da felsefe tarihinin ikinci cildi 

takip etmiştir: “Geschihte der neuern Philosophie, Darstellung, Entwicklung und Kritik 

der Leihnizschen Philosophie” (A History of Modern Philosophy: Exposition, 

Development and Critique of Leibnizian Philosophy; and Huımanity).39 1838’de de 

felsefe tarihinin üçüncü cildi olan: “Pierre Bayle, Nach seinen für die Gerschichte der 

Philosophie un Menschheit interessanten Momenten Dargestellt und Gewürdigt” 

(Pierre Bayle: A Contribution to the History of Philosophy and Humanity)’i 

yayınlamıştır.40 Feuerbach felsefe tarihi ile ilgili bu yayınlarının Erlangen’den daha az 

tutucu olan diğer bazı üniversitelerden teklif almaya yardım edeceğini ummuştu. Fakat 

umduğu gibi olmamıştır. 

Erlangen’de profesörlük için üç sene bekledikten ve üç sonuçsuz başvurudan 

sonra –“Thought” adlı kitabı yüzünden sonuçsuz- Feuerbach 1836’da üniversiteden 

emekliye ayrılır.41 O bir profesör olarak değil, bir filozof olarak doğduğunu iddia 

etmişti; yine de Bern, Berlin, Bonn, Jena, Marburg ve Freinburg im Breisgau 

üniversitelerine profesörlük için başvurdu ama bu girişimlerden olumlu bir sonuç 

çıkmadı. Editör, okul yöneticiliği, özel öğretmenlik, kütüphaneci veya Paris’e, 

Yunanistan’a veya Amerika’ya göç etmek gibi çok zor bir seçimle karşı karşıya bile 
                                                            
38 Plehanov, s. 27. (Feuerbach, Toplu Eserleri, II, s. 350’den alıntı). 
39 Feuerbach Leibniz’e özel bir önem verir, bunun kökeninde yatan sebep Leibniz’in o döneme kadar diğer dinleri 
putperest kabul etme ve bu dinlerin Tanrı’ya dayanmadığını belirtmelerini değişik bir yorumla ortaya koymasıdır. 
Leibniz Tanrı’nın salt felsefi bilgisinin Tanrı’yı diğer bütün dinlerin içeriğinin yaratıcısı yaptığını belirtir. Bunun 
sonucunda da dinin ufku genişler ve bundan da temel olarak doğru ve yanlış din anlayışı arasındaki dini ayrım kesilir 
ki, Feuerbach bunda Leibniz’in “büyüklük ve tarihi önemini” görür. Bundan dolayı bu dönemden sonraki zamanlarda 
dinler tarihi yeni bir inceleme metoduyla ele alınmıştır. Francis R. Merkel, “The Missionary Attitude of the 
Philosopher G. W. von Leibniz” s. 292. Christianity and Missions (1450–1800), edt. J. S. Cumins, Aldershot, 
Ashgate Publishing ltd. 1997, s. 291–302. (Ludwig Feuerbach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leihnizschen 
Philosophie, Toplu Eserler C. 5, Leipzing, 1848, s. 29’dan alıntıyla).    
40 Kitabın basım tarihi ilk baskısında 1838 olarak gösterilse de gerçek basım tarihi 1839’un Mart ayıdır. İlk baskıdaki 
adı şöyledir: “Pierre Bayle-Ein Beitrag zur Gerschichte der Philosophie und Menschheit interessanten Momenten 
dargestellt und gewürdigt”. Bk. Wartofsky, s. 440. (4 nolu dipnottan). Leibniz’den bir yıl sonra yazdığı Bayle 
hakkındaki eseri alışılmamış bir eserdi. Hem felsefik olarak hem de üslup olarak değişime ait bir eserdi. Bu üç ciltlik 
Felsefe Tarihinin üçüncü cildidir. Wartofsky,  s. 115.  Feuerbach’ın Bayle adlı eserini diğer felsefe tarihi eserleri 
arasındaki yeri için bk. Wartofsky, s. 115–118. 
41 Thomas M. Knox, Feuerbach’ın Lectör olarak başarısız olduğunu ve devamında emekli olduğunu belirtir. 
“Feuerbach Madesi”, Chambers’s Encyclopedia, London: International Learning Systems Corporation Limited, 1968, 
C. 5, s. 611–612.  



15 

 

kaldı.42 Bu zorlu yıllarda bir arkadaşının baldızı olan Berta Löw’le 1833 yılında tanıştı 

ve dört yıl sonra 1837’de evlendi. Bir porselen üreticisinin kızı olan Berta Löw ciddi ve 

kibar özelliklere sahip bu adama 1837’den itibaren tabiatın bağrında, ortağı olduğu bir 

aile porselen fabrikasının bulunduğu Brunberg köyü yakınındaki bir şatonun odalarını 

ona tahsis ederek resmi görevlerden uzak bu ilim adamına derin düşüncelere dalmış 

şekilde bir hayat sürmesine imkân sağladı. Bu dönemde, evlenmesi üzerine sarf etmiş 

olduğu kelimelerden Feuerbach’ın duygularını anlamamız mümkündür. Sakin bir yaşam 

sürmesini sağlayan bu evlilikle ilgili olarak şunları söylemiştir: “Kendi benliğimi 

geliştirmek için hiçbir şeyi dikkate almadan, şu an dehama saygı duyabilirim ve şu an 

yine kendime özgürlük ve bağımsızlık tanıyabilirim”. Bir yazar olarak Feuerbach, 

“bozuk varlığından, kutsal evliliğin sağlıklı suyunda temizlenmeye adım atmış”43 olarak 

burada inzivaya çekilir ve bu inziva içinde uzun yıllar rahat denilebilecek bir şekilde 

yaşar. Onun en önemli çalışmalarından birçoğu bu döneme aittir. Bruckberg’e 

gelmesinden sonra filozof arkadaşı Christian Kapp’ı arada sırada Heidelberg’de ziyaret 

etmesi ve bazı ilim adamlarıyla da mektuplaşması dışında dış dünyayla adeta bütün 

irtibatını kesmiş durumdaydı. 

Bruncberg’te iken Feuerbach, Hegel felsefesinin sosyal ve kültürel reforma 

neden olan eleştirel görünüşünü kullanmaya tahsis edilmiş yeni bir dergi olan 

“Hallische Jahrbücher für deustche Wissenschaft und Kunst”un44 editörü Arnold Ruge 

(1802–1880)45 ile görüşmüş ve oldukça etkili olan bu Hegelci derginin çıkmasına 

yardım etmiş,  din ve felsefe üzerine olan yazılarını yayınlamıştı.46 O döneme kadar 

                                                            
42 Feuerbach arkadaşı Christian Kapp’a 1840’ta bir mektubunda şöyle yazar: “Bir araştırmacı ve bir düşünür olmayı 
planlıyorum; fakat bir öğretmen olmayı en azından meslek olarak bir öğretmen olmayı değil. Belli bir kabiliyetten 
mahrumum: biçimsel-felsefik, sistematik, ansiklopedik-metodolojik kabiliyetten- her derecede bunu ne isteyebilirim, 
ne de ona sahip olabilirim, şu andaki felsefe ve bilimin durumu onun üzerine daha fazla değer yükleyemem”. 
Wartofsky,  s. 202. (Augewahltee Brief, ed. W. Bolin, 102, II, 50 (Nowenuker, 1840’dan alıntıyla). 
43 DGE. s. 215 (K. Grün (ed.), Feuerbach in seinem Briefwchsel, C. s. 256’den alıntı).  
44 Bu dergi 1838’den 1841’e kadar bu isimle çıkmış daha sonra Prusya da yasaklanma tehlikesiyle karşı karşıya 
kaldığında Saksonya’da Deutsche Jahrbücher für Wissenschaft und Kunst 1841’den 1843’e kadar Sol-Hegelcilerin 
yayın organı olarak faaliyet göstermiştir. Feuerbach’ın da yazılarının yayınlandığı bu dergi için bk. Marx, Proudhon 
and European Socialism, J. Hampden Jackson, London: The English Universities Press, 1957, s. 50–70 (4. bölüm) 
ayrıca bk. David Mclellan, Marx before Marxism, Harper&Row Publishers, New York, 1970, s. 129–161 (6. bölüm) 
ve Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, çev. C. Karakaya, İstanbul: Sosyal Yayınları, (t.y.), 
s. 23–24. Marx, Engels, Alman İdeolojisi, çev.  Selahattin Hilav, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1968, s. 74. 
45 Sol Hegelcilerden Ruge, Feuerbach, Strauss, Bauer her biri üniversitede iken görevlerine son verilmiştir. James A. 
Massey, “The Hegelians, the Pietists, and the Nature of Religion”, The Journal of Religion, C. 58, No. 2, (Apr., 
1978), s. 114. 
46 Editörler Prusya’nın liderliği altındaki Almanya’nın, sadece Hegelci felsefenin aslında varolan liberal öğelerini 
anlayabilirse, felsefe, din ve politikada dünya lideri olabileceğini kabul ediyorlardı. Harvey, FIR, s. 26. 



16 

 

Feuerbach genellikle Ortodoks Protestanlığın ve Schling’in takipçilerinin saldırılarına 

karşı, Hegel’in felsefesini savunmuştu.47 Daha sonra ise Feuerbach, “Halliche 

Jahrbücher”de 1839’da yayınladığı ve Hegelci idealizmle ilişkisinin kesildiğini açıkça 

belirten ve (Sol Hegelciler olarak adlandırılan gruptan)48 bazı olumlu iltifatlara sebep 

olan “Hegelci Felsefenin Eleştirisi”ni (Critique of Hegelian Philosophy) neşretti.49 

1840’ta sansürle korkutulan dergi,  Prusya’dan Saksonya’daki Dresden’e taşındı ve 

Hıristiyanlık, Hegelci felsefe ve otoriter ideolojinin karşıt bir birleşimi olarak hükümet 

sistemine saldırıya başladı. 1843’te, Bruno Bauer’in (1809–1882) radikal saldırılarını 

yayınlayınca50 dergiye el konuldu, editörleri dergiyi İsviçre’ye götürmeye zorlandı, 

burada adını “Deutsche Jahrbücher” olarak değiştirdiler ve daha sonra da Paris’te, 

1844’te Ruge ve Marx’ın editörlüğü altında “Die Deutsch-Französische Jahrbücher” 

(German-French Yearbooks)51 adını aldı. Ancak, sadece birkaç kez basılabildi.52  

Tarihsel gelişime baktığımızda Feuerbach’ın doğduğu zamanda bir çağın sonuna 

gelindiği görülür. Bu, St. Augustine zamanından, Reformasyondan gelip 18. Yüzyılda 

sonlanan dönemdi. Bundan sonra ise Aydınlanma Dönemi etkisini göstermeye başladı. 

                                                            
47 Bu dönemde Hegel’den bir ayrılma olan, son bir savunma Feuerbach tarafından yazılan bir broşür şeklini almıştı ki 
–bu Köln Piskoposu ile Prusya hükümeti arasındaki bir tartışmayla ilgiliydi ve bu tartışma mezhepler arası evlilikten 
doğan çocukların eğitimi ile alakalıydı- ve Sol Kanat Hegelcileri ateist olarak suçlayan anti-katolik Protestan 
ortodoksinin lideri Heinrich Leu’yu hedef alıyor, felsefe ile Hıristiyan inancının uzlaştırılmasının mümkün 
olmadığını ve Tanrı ideasının insan türü ideasıyla yer değiştirmesini savunuyordu. DGE. s. 208 ( Feuerbach, “Der 
wahre Gesichtspunkt, aus welchem ‘der Leo-Hegelsche Streit’ beurteilt werden muss”, The Hallesche Jahrbücher 
içinde, Mar. 12–13, 1839; Über Philosophie und Chrisrentum in Beziehung auf den der Hegelschen Philosophie 
gemachten Vorwurf der Unchristlichkeit, Werke içinde, C. II, s. 261–330’dan alıntı).  
48 Sol-Hegelcilerin önemli temsilcilerinden bazıları şunlardır: Arnould Ruge, Ludwig Feuerbach, Max Stirner, 
Frederich Theodor von Vischer (1807–1887), David Friedrich Strauss (1804–72), Bruno Bauer (1809–1882),  kardeşi 
Edgar Bauer (1820–1886), Moses Hess (1812–1875), August von Cieszkowski (1818–1894), Karl Marx ve Frederich 
Engels.  
49 Zaten çok daha önce 1831’de Hegel’in ölümünden sonra, onun felsefesi, Feuerbach’ın yeni radikal materyalizmiyle 
birleşir, tarihsel ve politik mücadeleyi anlamanın bir yolu olan Hegel’in ‘diyalektiğini’ Feuerbachçı yorumda gören 
politik olarak isyankâr öğrencilerin yeni bir nesli için ilham sağlamıştır.  
50 Bruno Bauer dine karşı yaptığı eleştirilerinden dolayı üniversitedeki okutmanlık görevinden kovulmuştur. R. 
Pascal, “İngilizce Çeviriyi Hazırlayanın Önsözü”, Marx, Engels, Alman İdeolojisi, s. 18. Engels, Bauer’i 
değerlendirirken onun Hıristiyanlığın menşei tarihi sahasında yaptıklarının önemli olduğunu belirtir. Ludwig 
Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 61. Özelliklede filolojik-tarihsel alandaki İncil çalışmaları 
önemlidir. Bk. Engels, Doğanın Diyalektiği, çev. Arif Gelen, Ankara: Sol Yayınları, 1970, s. 169. Bu İncil eleştirileri 
Strauss ve ondan önce kısmen Christian Gottlieb Wilke (1786–1809) tarafından yapılmıştır. 
51 Feuerbach bu dönemde Ruge ile ilişkisinin zayıflamasına rağmen tek sayı olarak çıkan derginin neşrine yardım 
etmiştir.  
52 Bulgakov burada yer alan Marx yazıları için şöyle der: “Marx, ideolojisi için son derece önemli iki makaleyle 
katkıda bulunmuştur: “Toward the Critique of the Hegelian Philosophy of Right” ve “On the Jewish Question” ki, 
bunlar onun ideolojisi için son derece önemliydi. Hem makaleler ve hem de onun Kutsal Aile çalışması yayınlandığı 
zaman Marx Ortodoks bir Feuerbachçıdır. Kişi sadece bir tek ayrılığı zikredebilir: Onun Feuerbach’ın din hakkındaki 
öğretilerini kavrayışında özel bir nüansa sahipti, deyim yerindeyse ikiyüzlüydü.” Sergei Bulgakov, Karl Marx as a 
Religious Type: his Relation to the Religion of Anthropotheism of Ludwig Feuerbach, çev. Luba Barna, Belmont: 
Nordland Publishing Co., 1979, s. 80. 



17 

 

Aydınlanma sürecinde din hususunda insan aklının yeterliliği düşüncesiyle başlayan 

sürecin deizme ve ateizme bir şekilde kaynaklık ettiği açıktır. Bundan hareketle de şunu 

diyebiliriz ki, 18. Yüzyıldaki Aydınlanma üç yönden önemlidir. Birincisi prensipte onun 

her insani problemin çözümüne uygun bir yeti olarak aklı yüceltmesi. İkinci olarak 

insan doğasının evrensel bir karakter taşıdığı sanısının yaygınlaşması. Üçüncü ve son 

olarak da dinin otoritesini yıkmak ve meydan okumak için aklı yeniden tanzim etmesi.  

Bunu da devamında liberal çağ ya da diğer adıyla umut çağı izledi. Bu dönem “insan 

geleceği hakkında değişmez optimizmin ve nihai olarak temellendirilmiş olan umutla 

ilgili teolojik inançlar hakkında derin şüphenin çağı”53 olarak da nitelendirilmiştir. Zira 

Fransa’da Aydınlanmadan yaklaşık bir yüzyıl sonra ateist materyalizm kökleşmiş, 

1840’larda Almanya’da ortaya çıkmış ve bu dini ve politik radikalizm 1848 devriminin 

yolunu hazırlamıştır.54 İlaveten, Almanya’da din, Kilise ve teoloji mutlakıyetçi bir 

sistemin ana dayanakları olmuştur, bunların uğraşı da yerleşik dine olan imana. Bu 

köktencilik özellikle Hegelci okulda dikkatle gözlenmiştir ki, bu okulda ayrılık önce 

dini ve felsefi zeminde olmuş fakat daha sonrada kaçınılmaz olarak politik bir karakter 

almıştır.55 Burada şunu da belirtmemiz gerekir ki, Feuerbach’ta Aydınlanmanın soyut, 

entelektüel hipotezlerini bulamayız. Daha ziyade, psikolojik ve sosyolojik müşahhas bir 

varlık olarak insanın var oluşundaki içsel bir hareket olarak dinin fenomonolojik bir 

analizini buluruz ki ikinci bölümde bunu genişçe açıklayacağız.56  

Feuerbach’ın en önemli eseri olan ve 1841’de yayınlanan, bir anlamda ününü 

borçlu olduğu57 “The Essence Christianity” (Das Wesen des Christenthums)‘nin 

içeriğinden bahsetmeden önce bu dönemde önemli rol oynayan bazı olay ve kişilere 

                                                            
53 Galloway, s. 135. 
54 Avrupada Aydınlanma kapitalizmin doğduğu ve geliştiği ilk ülke olan İngiltere’de başlayıp, esas Fransa’da güç 
kazanmış, feodal koşulları nedeniyle en geç Almanya’ya erişmiştir. Bk. Ahmet Cevizci, Aydınlanma Felsefesi, Bursa: 
Ezgi Kitabevi, 2002, s. 9. 
55 Bk. İsaiah Berlin, Against the Current: Essays in the History of İdeas, edt. Henry Hardy, New York: The Vıkıng 
Press, 1980, s. 218–219. 
56 Joseph C. Weber, “Feuerbach, Barth, and Theological Methodology”, The Journal of Religion, C., 46, No. 1, Part 
1. (Jan., 1966), s. 26. 
57 Harvey’in belirttiği gibi; “İronik olarak, Feuerbach’ın daha iyi bilinmemesinin sebeplerinden biri o Christianity 
adlı eseriyle öyle özdeşleştirilmiştir ki, daha sonra din hakkında yazmış olduğu eserlerin tümü büyük ölçüde ya 
görmezlikten gelinmiş veya yanlışlıkla bu ilk kitabın az miktarda değiştirilmiş bir hali olarak değerlendirilmiştir. Bu 
özdeşleştirme bugün daha fazla artarak devam etmektedir çünkü bu kitaba zamanın felsefesinde hüküm süren 
Hegelcilik oldukça derin bir şekilde nüfuz etmiştir.” Van A. Harvey, “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, Free 
İnquiry; Winter 1996/1997; 17, 1, s. 45. 



18 

 

değinmemiz yararlı olacaktır, zira Feuerbach da en nihayetinde kendi çağının bir 

insanıdır. 

Genel olarak baktığımızda şunu görürüz ki, Hegel’in ölümünden sonra okulu 

dağılmaya başlamış ve çeşitli gruplara ayrılmıştır. Doğa ve tarih araştırmalarının bunda 

etkisi olduğu gibi, Hegel felsefesinin bulanık kalan, iki anlama kaçan yanlarının da 

etkisi olmuştur. Bu da öncelikle politika sorunlarında ve din felsefesi alanında kendisini 

göstermiştir. Özellikle Tanrı, kişisel ölümsüzlük ve İsa’nın kişiliği öğretilerinde 

Hegel’in açık olmayışı, çift anlamlı ifadeler kullanışı, okuluna bağlı olanların birbirine 

karşıt olan çeşitli görüşler geliştirmesine neden olmuş ve Sağ Hegelcilerin Kilise 

öğretisine bağlı kalmalarına karşılık, Sol Hegelciler Kilise öğretisinin felsefeyi 

etkilemesinin karşısında yer almışlardır.58 

Sağ ve Sol Hegelciler arasındaki ayrılığın sebebi ya da başlangıcı ise Hegelci 

David F. Strauss tarafından yazılmış olan teolojik bir eserdi: “The Life of Jesus: 

Critically Examined” (İsa’nın Yaşamı Üzerine Eleştirel İnceleme, Das Leben Jesu 

Kritisch bearbeitet) (C. I-II, 1835–36) ki, Strauss Hegel’in ölümümden sonraki yılda 

Tubingen’de Protestan İlahiyat Fakültesi’nde okutman olmuş fakat 1836’da eserinin 

ikinci cildini neşredince görevinden atılmıştı. Tübingen’de büyük Hıristiyan tarihçisi ve 

yorumcu Ferdinand Chiristian Bauer’den (1792–1860) etkilenmişti. Chiristian Bauer ise 

cesur bir şekilde tarihsel metodu Yeni Ahit çalışmaları alanında uygulayarak bütün 

tezlerini açık bir şekilde formülleştirmiş olan ilk kişiydi ki, bugün bile bu yöntem ve 

araştırma sonuçları Yeni Ahit araştırmacılarının dikkatini çekmeye devam etmektedir: 

bu da tarihin mesihiyle (tarihsel birey), imanın İsa’sı (Tanrı-insan ideası) arasındaki 

temel farklılığın tezleriydi.59 Her ikisi de bu tür düşüncelerinden dolayı XIX. yüzyılda 

teolojik liberalizmin öncüleri olarak adlandırılmışlardır.60  

                                                            
58 Akarsu,  s. 105. 
59 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 61. Brian Morris, Din Üzerine Antropolojik 
İncelemeler: Bir Giriş Metni, çev. Tayfun Atay, Ankara: İmge Kitabevi, 2004, s. 37. 
60 Strauss, F. Ch. Bauer, E. Troeltsch (1865–1923) Protestan liberalizmin öncülüğünü yapmışlardır. Ernst Troeltsch, 
‘Christianity Among World Religious’, ed. Baron von Hugel, Christian Thought, Its History and Application içinde, 
New York: Meridan Books, 1957, s. 44. 



19 

 

Strauss hiçbir anlamda ateist değildi, aksine fazlasıyla tutkulu, zeki, içine 

kapanık ve spekülatif bir düşünürdü. Hegelci felsefenin ışığında, Strauss, İncil’in 

ifadelerinin mitik idealar olarak görülmesi gerektiğine inanmıştı. Hegel buna Hıristiyan 

inancı için temel bir önem atfetmişti. Strauss’un amacı anlaşılamamıştır ya da yanlış 

anlaşılmıştır. Onun İncil kıssalarına uyguladığı filolojik eleştirisi Hıristiyanlığın özünü 

yıkmak anlamında değildi, bilakis İncil kıssalarının otantik ve mitolojik olmayan yani 

felsefi bir hakikat olduğunu göstermekti. Yani Strauss, Hegel’in spekülatif İsabilimin 

(Tanrı-insan ideası) güvenli temeli üzerine, bozulmamış, tahdit edilmemiş bir tarihsel 

eleştiriyi tamamlayabileceğini düşünmüştü.61 Sadece başlangıcı ve sonunu değil bilakis 

Mesih’in hem söylemleri hem de mucizeleriyle hayatının tümünden radikal olarak 

mitolojiyi çıkarmayı düşünüyordu. Bu mitolojiden arındırmayı, Strauss eserinde azami 

bir doğrulukla başarıyla uygulamaya çalışmış ve  bu durum da, İncil’in tarihi bir 

gerçeklikten mahrum olduğunu ispatlamaya kalkışması olarak değerlendirilmiştir.62 O 

başlangıçta kendisinin spekülatif İsabilim üzerine yazdığı kitabın ikinci ve üçüncü 

bölümlerine geniş ilaveler yapmayı tasarlamıştı fakat sonunda bu ilaveleri sadece altı 

sayfa olarak tamamlamıştır.63 Bu eserin düşünsel arka planı tamamıyla Hegel’in Tanrı-

İnsan ideasından çıkarılmıştır. Eser adeta Hegel’in irdelediği şu soru etrafında 

dönmektedir: Hıristiyanlığın tek bir Tanrı-İnsan yani İsa’ya ispatı mümkün olmayan bir 

şekilde atfettiği ve tekil bir bireyde bulunmayan bu özellikler makul bir biçimde, eğer 

bir bütün olarak insanlığa değilse kime atfedilecektir? Strauss buna aynı zamanda 

cevabını da içinde barındıran şu soruyu da ekler: Hegel bu denli içten bahsettiği insanın 

ve ilahi mahiyetin bu birliği, insanlığın bizatihi kendisinin ya da insan soyunun 

bütünlüğünden başka kim hakkında hükmedilecektir? Bu anlamda Strauss’un düşüncesi 

ve kitabı Tanrı-İnsan’ın spekülatif İsabilime benzer, aynı zamanda Feuerbach’a 

Hıristiyanlığı yorumlamak için anahtarı da sağlar. Strauss’un kitabında yer alan şu 

ifedeler bunu göstermektedir: “Bir bireyde, bir Tanrı-İnsanda Kilise’nin İsa’ya atfettiği 

özelliklerin ve fonksiyonların bizatihi kendileri çelişkilidir; onlar ırk düşüncesinde 

                                                            
61 Hegel gençlik döneminde yazdığı fakat yayınlamadığı “Das Leben Jesu” (İsanın Hayatı) başlıklı bir çalışmasında 
İsa’yı neredeyse tarihi bir şahsiyet olarak yorumlar. 
62 Leopold Schwarzschild, Marx’ın Yıkılışı, çev. Vecdi Bürün, İstanbul: Ötüken Yayınevi, 1973,  s. 47. 
63 D. F. Strauss, The Life of Jesus Critically Examined, Çev., George Eliot, 2. ed. Peter C. Hodgson, Philadelphia: 
Fortress Press, 1972/London: S. C. M. Press, 1973. Christiology bölümü s. 777-81. Strauss bu eserinde ayrıca Kilise 
dogmalarının Hıristiyanların şuursuzca yaratışlarından ibaret olduğunu gösteriyordu. Strauss’a göre asıl önemli olan 
İncil’deki hikâyelerin muhtevasını teşkil eden dış vakıalara inanış değil, fakat bizzat insanlıkta cisimleşen Mesih 
fikridir. 



20 

 

tamamıyla hem fikirdirler. İnsanlık iki mahiyetin birleşimidir; Tanrı insan haline gelir, 

sonsuz kendisini sonluda tecelli ettirerek ve sonlu ruhta kendi sonsuzluğunu 

hatırlayarak…”64 “Mesih’in tarihi, bu evrensel ideanın bilince katılmasıydı, ne daha çok 

ne daha az. Ancak, Mesih’in ölümünden sonra, bunu Hıristiyan toplumu tarafından 

mitolojileştirme takip etmiştir: Platon’un Tanrısı’nın dünyayı şekillendirirken baktığı 

idealar gibi, Kilise’de farkında olmadan insanlıkla ulûhiyet arasındaki ilişki içindeki 

insanlık ideasından öyle etkilenmiştir, bu durum da İsa’nın kişi oluşu ve kaderi İsa 

portresi çizmek için buna bir vesile sağlamıştır”.65 Böylece Strauss’la Hegel’in kutsal, 

evrensel insanlık ideasıyla harekete geçirilen İsabilimi (bir Tanrı-İnsan doktrinini, İsa 

Mesihi) antropolojiye (insanlığın kutsallığı doktrinine) dönüşmüştür.66 Bundan dolayı 

Strauss, Feuerbach ve giderek daha fazla Marx’ta semeresini verecek olan bir eğilim 

görülecektir: insan türünü, insanlığı, insan topluluğunu Tanrı’nın yerine koyma.67 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Strauss sadece Hıristiyan inancına verdiği 

zarardan dolayı değil aynı zamanda ve haksız olarak nitelendirildiği ateizminden dolayı 

da nefret uyandırdı. Feuerbach gibi o da ilk eserindeki fikirlerinden dolayı hayatı 

boyunca herhangi bir akademik kariyer elde etme şansını kaybetti. Bu dönemde 

Strauss’un “The Life of Jesus” adlı eseri dine karşı verilen mücadelenin ilki olarak 

görüldü. Aslında bu Kıta Avrupa Felsefesi geleneği ve bu gelenekle bağlantılı olan bir 

krizin dışa vurumuydu. Yani kriz felsefenin Tanrısıyla İncil’in Tanrısı’nın çöküşüyle 

ilişkiliydi ve bu da Kant’ın ilk eleştirileri ve burada kısaca da olsa tanıtmaya 

çalıştığımız Strauss’un İncil eleştirisi ile tarihsel eleştirinin 19. Yüzyıldaki diğer 

uygulayıcılarında su yüzüne çıkmıştı. Daha sonra ise Bruno Bauer, Strauss’un bu 

eserine karşı yazdığı eleştiriyle bu mücadeleyi devam ettirdi. Bu eleştiride Bauer İncil 

efsanelerinin teşekkülü hakkında geliştirilen teoriye itirazla, İncil’deki kıssaların 

                                                            
64 Strauss,  s.  780. 
65 Strauss, s. 736.  (ing. çev. not). 
66 Strauss’un İnkarnasyon Doktrininin temelleri Hegel’in mitolojiden arındırma eleştirisidir, halk için tür ideasının 
İsa’nın sureti altında sunan Feuerbach’ın faraziyesinde de tam olarak böyledir. “İsabilimin bütün için anahtar, bizim 
bir birey ve bir ideanın yerine yerleştirdiğimiz, İsa için kilisenin tayin ettiği yüklemin öznesidir. Bu insanlık iki 
doğanın birleşmesidir ve ölmesi tekrar yükselmesidir.” Strauss, s. 780. 
67 Yazılmış olduğu dönemde Strauss’un “The Life of Jesus”u süreli yayınlarda çok sayıda makalenin (yazarların 
isimlerini belirtmeleriyle 41, anonim olarak da 19 tane makale) yazılmasına sebep oldu. DGE, s. 205.  



21 

 

birçoğunun bizzat İncil yazarları tarafından uydurulmuş olduğunu iddia etti.68 Bu da 

Yeni Ahit metninin tarihsel temellerinin kuşkulu olduğu anlamına gelmekteydi.69 

Özellikle Strauss’un eserindeki benzer yorumları, hatta daha ileri seviyede 

Feuerbach’ın ortaya koyması sonucu Prusya hükümeti, çok daha sıkı sansürle ve 

Berlin’deki tutucu profesörlerin görevlendirilmesiyle dini ve politik alandaki 

köktenciliğe cevap verdi. Özellikle de Hegel’in ölümünden on yıl sonra, onun 

Tübingen’den eski arkadaşı ve sonradan düşmanı, Alman idealizminin romantik 

filozofu olan Friedrich Wilhelm Schling (1775–1854) 1841’de Berlin’de felsefe 

kürsüsüne atandı ve 1846’ya kadar bu görevini sürdürdü ve 1854 yılına kadar Berlin’de 

kalarak zaman zaman Berlin Üniversitesi’nde dersler verdi.70 

Dinde ve yeni Prusya kralı IV. Friedrich Wilhelm’ın yönetiminde liberelleşme 

umuduyla aldatıldıktan sonra devlete karşı açıkça savaşta, Sol Hegelciler ateizmin ve 

Fransız materyalizminin argümanlarına müracaat etmek ve dolayısıyla Hegel’in idealist 

sisteminin gittikçe artan açıklığıyla beraber reddetmek zorunda kaldı. Böylece 

Feuerbach kendisini ikili bir karşı karşıya gelme içinde buldu: Felsefeyi dine kurban 

eden ve her batıl itikadı sanki doğruymuş gibi içine alan Hıristiyan teolojiye karşı (onun 

için mitoloji); felsefeyi dine kurban eden ve Hıristiyan inancının bahislerini zorunlu 

mantıksal metafiziksel hakikatlermiş gibi anlamaya çalışan Hegelci felsefeye veya 

spekülasyona karşı. Bunun sebebi de spekülatif felsefenin dini sadece dinin bizatihi 

kendisini tasarladığı şey olarak söylemeyi kabul etmesi fakat Hıristiyan teolojinin ise 

aklın yerine dinin konuşmasını istemesidir.71  

                                                            
68 Engels, Strauss’u değerlendirirken onun “The Life of Jesus” ve “Dogmatics” adlı eserinden sonra, felsefi ruhta 
Renanvari din tarihi şeklinde edebiyattan başka bir şey yapmadığını belirtir. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik 
Alman Felsefesinin Sonu, s. 61. Hatta Bauer çeşitli yazılarında İsa’nın tarihsel varlığını reddetti ve Hıristiyan 
İncillerini Hegel Felsefesi ve Strauss’un topluluk olarak efsaneleştirmesi bağlamlarında değilde insan bilincinin 
özgür, şiirsel dışavurumları olarak açıkladı. Morris,  s. 37. 
69 Bauer, önceleri teoloji alanında çalışmış Feuerbach gibi dinin yabancılaşmış insan bilinci olarak tanımlanması 
gerektiğini söylemiştir. Geleneksel Hıristiyan öğretilere yönelik eleştirel analizleri nedeniyle üniversitedeki işinden 
kovulan Bauer kilise ile devletin birbiriyle bağdaşmaz olduğunu, bütünüyle Hegelci bir tarzda öne sürmüştür. Çünkü 
kilisenin özü itbariyle baskıcı olduğu yerde hakiki devlet özgürlüğünü bütünüyle hayata geçirildiği bir yeri tanımlar. 
70 Schelling’in hayatı ve genel olarak felsefi düşüncesi için bk. Ömer Naci Soykan, Schelling (Yaşamı Felsefesi 
Yapıtları), İstanbul: MVT Yayınları, 2006, s. 9–49. Fakat Feuerbach’a göre Schling’in öğretisi “kötü bir bilincin 
felsefesi... çok saçma ya da gülünç kibirlilik... 20. yüzyılın felsefi Kasliostronun teosofik komedisiydi”. Bk. Barth, 
agm., s. xii.                                                          
71 Bk. Henri Lefebvre, Introductıon to Modernity, çev. John Moore, London: Verso, 1995, s. 137. 



22 

 

Bu dönemdeki Feuerbach’ın Hegel eleştirileri de önem taşır. Zira 1839’da 

yazdığı “Hegel Felsefesinin Eleştirisi”nde Hegelci sistemin temellerine saldırır.72 

Feuerbach Hegel idealizmine karşı realist ve –terimin en geniş anlamında- materyalist 

bilgi teorisini savunmuş ve duyu tecrübesiyle ilişkisini kesmiştir, duyu algısına 

müracaat etmesine rağmen, Hegel felsefesi duyu algısının bizatihi kendisinden işe 

başlamaz, bilakis sadece duyu algısının ideasından işe başlar. Bu noktada Feuerbach, 

Hegelci diyalektiğin bir görüşünü psikolojik ve sosyal uygulamasında kullanmaya 

devam etmiştir. Mantıksal ve epistemolojik bir şema olarak ise bunu tamamıyla 

reddetmiştir. Yani Feuerbach, Hegeldeki kavramsal ‘Ben-Sen’ diyalektiğini almış ve 

gerçek psikolojik bedeni ona yerleştirmiştir. Bir diğer ifadeyle, bir şekilde ikinci olan 

birinci haline getirilmiş, bilinçlilik varlığın karşısında olarak mutlak haline getirilmiş ve 

diyalektik metot sisteme tabi kılınmıştır ve dolayısıyla realitenin yerine felsefenin 

ölçütü varlık (doğa), realitenin ölçütü de felsefe olmuştur.73 Feuerbach bunu şöyle ifade 

etmiştir: “Felsefe hakikat ve bütünlüğünde realitenin bilimidir; fakat realitenin 

şekillendiricisi de doğadır (terimin evrensel anlamında doğa) sadece doğaya dönüş bizi 

kurtuluşa götürebilir”.74  

“Christianity”ye dönecek olursak, Schling’in Berlin’e atandığı 1841 yılında, 

Feuerbach, Strauss’un ‘din ile felsefenin arasını uzlaştıran’ olarak gördüğü büyük 

çalışmasını yayınladı ve Berlin’deki radikal Sol Hegelciler tarafından coşkulu bir 

şekilde, memnuniyetle ve Hegelci din felsefesinin tutarlı bir tamamlayıcısı ve en üstünü 

olarak karşılandı. Bu, Feuerbach’ın temel amaçlarının aksine, onun bütün ününü 

belirledi.75 Bu eserin etkisinden dolayı adeta 1841 yılı modern düşüncede yeni bir çağın 

başlangıcı olarak kabul edildi. Tarihsel sahneye çıkan bu türden eserler radikal bir 

şekilde inanç ve onun bütün ifadelerinin metafiziksel görüntüsünün temelini 

zayıflatmıştır. Bir anlamda Aydınlanma, evrensel kültürel meyvesini 19. Yüzyılda 

                                                            
72 DGE. s. 200 (L. Feuerbach, Zur Kritik der Hegelschen Philosophie, Werke içinde, C. III, s. 7–53). İlk dönemlerde 
Feuerbach,  Hegel’i C. F. Bachmann’ın karşıtı olarak tanımlamıştı. 
73 Bir anlamda Feuerbach Hegel’in öğretisinde pozitivist-materyalist bir dönüştürmeyi gerçekleştirmiş ve Hegel’i 
“tebdil-i kıyafet dolaşan bir dinci” olarak eleştirmiştir. Değerlendirme için bk. Jacob Ben-Anıttay, Siyasal Düşünceler 
Tarihi (Çağlar Boyunca Siyasal Düşüncenin Değişimi), çev. M. Ali Kılıçbay-Levent Köker, Ankara: Savaş Yayınları, 
1983, s. 224.  
74 Feuerbach, Geleceğin Felsefesinin ilkeleri, çev. Oğuz Özügül, İstanbul: Ara Yayıncılık, 1991, s. 45. 
75 Sidney Hook, From Hegel to Marx: Studies in the Intellectual Development of Karl Marx, New York: Humanities 
Press, 1950, s. 29. 



23 

 

verdi.76 Bu açıdan bakıldığında Feuerbach’ın “Christianity”si yeni modern bir çağa 

götüren en önemli çalışmalardan biri oldu.77 Chrisrianity pek çok kişinin belirttiği gibi 

1840’ların başlarında Alman entelektüel alanında bir bomba gibi patladı. Arnoul Ruge, 

Bauer kardeşler,78 Marx’ı79 ve daha sonraki dönemde Wilhelm Richard Wagner (1813–

1883)80 ve Engels’i içeren bir grup devrimci düşünürün İncili haline gelmişti.81 Strauss, 

Feuerbach’ın kitabı için ‘zamanımızın hakikati’ diye yazdı; Ruge’un 1842’de yazdığına 

göre, Hıristiyanlığın bostan korkuluğu olan Strauss’un yerini bu dönemde Feuerbach 

aldı.82 Strauss’un “The Life of Jesus”u ve Schleimacher’in83 Berlin’de bulunduğu 

müddette etkisi altındaki Protestanlık, Ortodoksluk ve Pietizm’in gelişini, bu kitap 

panteizme çevirdi ve Sol-Hegelciler’i bir araya getirdi.84 Ayrıca eser İngilizce85, Rusça 

ve Fransızcaya çevrilerek Feuerbach’ın Avrupa ve Amerika’da tanınmasını sağladı.86 

                                                            
76 Barth, Feuerbach’ın da bu dönemin bir sonucu olarak değerlendirilmesi gerektiğine inanır ve şöyle der: “Bütün 
bunlara göre hakikat adına tecrübe edilmiş üç tane prensip vardı: Ayaklanma, kaçış ve kiliseye karşı savaş –zira 
sosyal demokrasinin ateizmi kilise için bir tehlikeydi, bu kilise teolojisine karşıt Feuerbachçı doktrinin inandırıcı 
gücü dikkat çekecek derecededir ve gizemli değildir. Çünkü bu aslında karşılaştırmanın ötesinde herkesçe bilinir. 
Feuerbach’ın etiği temel olarak eski ve yeni hipotezlerin ve ideolojilerin tapınmasından ayrıldığında Kilise 
Feuerbach’ın sorularının verdiği ıstırabın şifasını bulacaktır. Sadece o zaman insan tekrar kilisenin Tanrı’nın sadece 
bir illüzyon olmadığı beyanını kabul edecek.” Değerlendirme için özellikle bk. Barth, agm., s. xixi-xxii. 
77 Joseph C. Weber,  s. 25. 
78 Feuerbach, Ruge, Bauer dinin objektif geçerliliğini reddetmiştir. Massey,  s. 108–109. 
79 Hatta bu eserin etkisinden dolayı Marx doktora tezini bitirdiğinde, yapmayı düşündüğü şeylerden biri de 
Feuerbach’la birlikte ‘Ateizm Arşivleri’ adında bir dergi çıkartmaktı.  
80 Rıchard Wagner’e Feuerbach’ın etkisi o kadar güçlü olur ki geleneksel Hıristiyanlığın tümünü bunun sonucunda 
reddeder ve dinleri insani bir yaratma, insani rüyaların ve ideallerin muhayyel bir alana yansıtılması olarak görür. 
1849 yılındaki bir mektubunda şöyle yazar, “Tanrı daima toplumsal olarak en yüce olarak anlaşılan, en güçlü 
toplumsal coşku, en güçlü toplumsal inanç olmuştur” diye yazar. Jullian Young, Nietzsche’s Philosophy of Religion, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006, s. 207. (Wilhelm Richard Wagner, Samtliche Briefe, C. III, Leipzig–
1975, VEB Deutscher verlag, s. 182’den alıntıyla). Bu durum Wagner gibi bir romantiğin Feuerbach’ın din anlayışını 
kurtuluşun bir anahtarı olarak görmesinden kaynaklanır. Yani o Feuerbach’ın analizini dinin bir çürütülmesi veya 
yalanlanması olarak almaktan ziyade bunu yeni bir din oluşturulması veya yapımı için bir rehber olarak aldı. O dini 
özellikle mitoloji olarak anladı. Bunun için eskisinden daha çok mitolojiye ihtiyaç duydu. Hatta o ulusal dini bir 
mitoloji yaratmak istedi. Bunun kökeninde de Wagner’in bir nasyonalist olması yatıyordu. Çünkü Wagner 
Almanların özel bir görevinin, yani bir bütün olarak insanlığı kurtarmak görevinin olduğuna inanıyordu. Rıchard 
Wagner’in genel olarak hayatı ve görüşleri için bk. Richard Wagner, My Life, New York: Dodd, Mead ve Co., 1911. 
Değerlendirme için bk. William J. Brazill, The Young Hegelians, New Haven: Yale University Press. 1970, s. 137. 
81 Hans Küng, Christianity: Its Essence and History, çev. John Bowden, London: SCM Press, 1995, s. 12. 
82 DGE. s. 204. (A. Ruge’un L. Feuerbach’a mektubu, 8 Mart 1842, K. Grün, Ludwig Feuerbach, Cilt. I, s. 352’den 
alıntı). 
83 Christianity’de Feuerbach Tanrı’nın bilinci, insanın kendi bilincinden başka bir şey değildir iddiasında bulunur ki, 
bu Friedrich Daniel Ernst Scheliermacher’in (1768–1834) yazılarındaki ana temadır. Bu konu ileriki sayfalarda daha 
geniş olarak ele alınacaktır. 
84 Leopold Schwarzschild dönemi nitelendirirken şöyle der: “Din aleyhtarı bir hisler dalgası, zamanın modasına 
uygun olarak, bütün okumuş yazmış bilinenler dünyasını adeta ayaklandırmıştır.” Schwarzschild,  s. 47.  
85 Eseri İngilizceye çeviren George Elliot (Mary Ann Evans), 18 Haziran 1854’te arkadaşı Sara Hennell’e yazdığı 
mektupta, “Christianity”nin etkisi için şöyle yazar: “Bu kitap burada (Almanya’da) çağın kitabı olarak görülüyür”. 
Ed. Gordon S. Haight, The George Eliot Letters, London ve New Haven, 1954, C. II, s. 137. Magdı Wahba,  ‘George 
Eliot and Ludwig Feuerbach’, Cairo Studies in English, 1981, s. 181. 
86 Eser İngilizce’ye Victoria döneminin ünlü roman yazarı George Elliot (Mary Ann Evans) tarafından 1851’de 
çevrilmiştir. Bugün aynı çeviri kullanılmaktadır. George Elliot çeviriyi yapmadan önce ulûhiyetin antropolojik 
yorumununun bir anlamda soyağacını çıkarma ihtiyacı duymuş ve bunun için David Hume’un “Enquiry Concerning 
Human Understanding” ve Spinoza’nın “Tractatus ve Ethics”ini okumuştur. Wahba,   s. 182–183.  Ayrıca Strauss’un 



24 

 

Hatta Engels, Feuerbach’ın hem Marx hem de kendi üzerinde bıraktığı etkinin bir 

karşılığı olarak “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu” adlı eseri önce 

makaleler halinde yazdı daha sonra geliştirerek kitap haline getirdi. Eserin ‘Önsöz’ünde 

bunu şu sözlerle açıklar; “Gençliğimizin o fırtınalı devresinde Feuerbach’ın başka 

herhangi bir Hegel sonrası filozofundan daha çok üzerimizde yapmış olduğu tesirin tam 

açıklıkla kabul ve teslimi nazarımda henüz ödenmemiş bir şeref borcu idi”.87 Engels 

“Chrisrianity”nin etkisini ise “Bir anda hepimiz Feuerbahçı olduk” diye ifade ederek 

durumu şöyle açıklar: “İşte o sıradadır ki Feuerbach’ın “Chrisrianity” adlı kitabı çıktı. 

Kitap bir çırpıda, materyalizmi, içtenlikle yeniden tahta çıkararak, bu çelişkiyi toz etti. 

Doğa her türlü felsefeden bağımsız olarak vardır; doğa, biz insanların, kendimizde 

doğanın ürünleri olan bizlerin, üzerinde büyüdüğümüz temeldir; doğanın ve insanların 

dışında hiçbir şey yoktur ve bizim dinsel imgelemimizin yarattığı üstün varlıklar bizim 

kendi öz varlığımızın hayali yansımalarıdır ancak. Büyü bozulmuştu; ‘sistem’ 

parçalanmış ve bir kenara atılmıştı, çelişki çözümlenmişti, çünkü yalnız imgelemde 

vardı. Bu kitap hakkında bir fikir edinmek için onun özgür kılıcı etkisini bizzat yaşamış 

olmak gerekir. Coşku herkesi sardı: biz hepimiz, birdenbire ‘Feuerbachçı’ olduk. 

“Kutsal Aile”yi okurken, Marx’ın yeni görüş tarzını nasıl bir coşkuyla selamladığı ve –

bütün eleştirici kayıtlarına karşın- ondan ne derece etkilendiği görülebilir. Hegelci okul 

çözülme halinde idiyse de, eleştiri, Hegelci felsefenin üstesinden gelememişti. 

Feuerbach ise bütünüyle sistemi parçaladı ve tam bir yalınlıkla bir kenara bıraktı.”88 

Bunların ışığında, yukarıda belirttiğimiz genç Engels’in coşkusunu anlamak daha kolay 

                                                                                                                                                                              
“The Life of Jesus”  adlı eseri de aynı kişi tarafından çevrilmiştir. Strauss ve Feuerbach’a ait olan her iki eserin ortak 
özelliği İncil tarihi ve teolojinin geleneksel Protestan kavramlarına meydan okumasıdır. Basil Willey, “George Eliot: 
Hennell, Strauss, and Feuerbach”, NineteenthCentury Studies, New York: 1949. özellikle bk. s. 227–236. George 
Eliot için bk. Gordon S. Haight, George Eliot, A Biogaphy, Oxford, 1968. Lucien Jenkins, Collected Poem of 
Geoerge Eliot, London: Skoob Books Publishing, 1989. Jennifer Uglow, George Eliot, London: Virago, 1987. 
Bernard J. Paris George Elliot’un bir sanatçıdan daha çok bir filozof olduğunu belirtir. Değerlendirme için bk. 
Bernard J. Paris, “George Eliot's Religion of Humanity”, ELH, C. 29, No. 4, (Dec., 1962), s. 418-443.  
87 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 9. 
88 Engels, Ludwig Feuerbach and Outcome of Classical German Philosophy, London: Martin Lawrence, 1934. s. 28. 
Ayrıca Engels bir başka yerde şöyle demektedir; “Ama kim sistemin gizemini açığa çıkarmıştır? Feuerbach. Kim 
kavramlar diyalektiğini, sadece filozofların bildiği Tanrılar savaşını yok etmiştir? Feuerbach. Kim eski pılıpırtı yığını 
ve de sonsuz kendinin bilinci yerine insanın anlamını değilse de –sanki insan olmaktan başka bir anlamı varmış gibi- 
insanı koymuştur? Feuerbach ve sadece Feuerbach.” Sinan Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ile Engels’in 
Eleştirisi”, Felsefelogos, s. 41–52, sayı: 3, 1998/2, Bulut Yayınları, s. 41–42 (Marx-Engels Werke, Band 2, Die 
Heilige Familie, Berlin: Dietz Verlag, 1969, s. 98.’den alıntıyla). Ve bk. Van A. Harvey, FIR, s. 25–26. Ludwig 
Feuerbach’ın gerçekten Berlin Sol-Hegelciler çevresinde (Bruno Bauer, Marx Stiner, Karl Marx) oynadığı role dair 
Engels’in 40 yılı aşkın hatıralarına dayanarak yaptığı açıklamanın detaylarında haklı olup olmadığı bir tartışma 
konusudur. DGE. s. 204. Bu açıklamalardan çıkan sonuç Feuerbach’ın eserinin sadece geniş bir okuyucu kitlesine 
ulaşmanın ötesinde dönemin radikallerinin zihniyet değişimine uğratacak şekilde etkili olmasıdır. Morris,  s. 37.    



25 

 

hale gelir.89  Fakat son zamanlarda iddia edilmiştir ki –fakat henüz kanıtlanmamıştır- 

Marx’ı ikna edilmiş bir Feuerbachçıya çeviren “Christianity”  değil bilakis iki yıl sonra 

(1843) yayınlanan “Geleceğin Felsefesinin İlkeleri”dir.90 Bilakis kanaatimizce hem 

Engels’in değerlendirmesinde hem de Marx’ın eserlerindeki bilgiler ışığında bu iddia 

doğru değildir.  

“Christianity”nin bu başarısının bir sonucu olarak Feuerbach’ın kendisine olan 

güveni arttı: “Nihai filozof olarak felsefe yapmanın mutlak sınırına dayandığını 

hissetti”.91 Yani 1840’ların başlarındaki zaman periyodunda Feuerbach Sol-Hegelci 

okulun teorik lideri oldu ve Marx ve Engels üzerindeki önemli etkisi de bundan ileri 

gelmekteydi.92 Artık Almanya’da tıpkı Fransız devriminin radikallerinde olduğu gibi 

Montagne (the Montagnads; dağ partisi) ilan edilmiş ve “ateizmin ve ölümlülüğün 

bayrağı çekilmişti”. Sol-Hegelciliğin önde gelenlerinden Arnould Ruge bu yeni durumu 

şöyle tasvir eder: “Tanrı, din ve ölümsüzlüğün görevine son verilmiş ve felsefe 

cumhuriyeti insanı Tanrı olarak ilan etmiştir… Demek ki biz 1- Eski doktrinlere 2- 

Straussçulara 3- Ateistlere veya Strauss’un isimlendirmesiyle ‘mel’un insanlara’ 

sahibiz”.93 

                                                            
89 Feuerbach bu yapıtı Aydınlanma’nın din eleştirisinde bir dönüm noktası olarak kabul edilir. Sinan Özbek, 
“Feuerbach’ta Mutluluk Ahlakı”, Felsefelogos, s. 39–47, sayı: 1, 1998/2, Bulut Yayınları, s. 39. 
90 Böyle düşünülmesinin en temel nedeni Lenin’in eserinde geçen şu ifadedir; “1841’de yayımlanan “Hıristiyanlığın 
Özü” adlı eseri materyalist görüşlerin felsefesine hâkim olduğunu ortaya koyuyordu. 1843 yılında Feuerbach’ın 
“Geleceğin Felsefesinin İlkeleri” yayımlandı. Sonradan Engels, Feuerbach’ın eserleri için “bu kitapların 
özgürleştirici etkisini kişinin kendisi hissetmiş olmalıdır” diyecekti. “Hepimiz (yani Marx’ın da aralarında bulunduğu 
Sol-Hegelciler) birdenbire Feuerbachçı kesilmiştik”. Lenin, Marx ve Engels, çev. S. Fırat, Köz Yayınları, 3. bs., 
1975, İstanbul, s. 11. 
91 DGE. s. 198. (Feuerbach’ın W. Bolin’e mektubu, 20 Ekim 1860, K. Grün içinde, Ludwig Feuerbach, C. II, s. 
120’den alıntıyla). 
92 Bulgakov bunu Feuerbach etkisinde şöyle değerlendirir: “Almanya’nın özgürlüğe kavuşması insanın özgürlüğe 
kavuşmasıdır. Bu özgürleşmenin başı felsefe, kalbi proletaryadır. Felsefe kendini, proletaryayı ortadan kaldırmadan 
gerçekleştiremez proletarya felsefeyi gerçekleştirmeden kendini ortadan kaldıramaz.” Felsefe, yani, Feuerbach’ın 
öğretileri (yani,  teorik olarak insanoğlunun dinden bağımsız oluşu) ve proletaryanın önemi burada bir bütün içinde 
birleştirilmiştir. Proletaryaya ateizmin tarihsel realizasyonunun misyonu yani, insanın pratik olarak dinden bağımsız 
oluşu görevi verilmiştir ve bu gerçek Marx’ı, marksizmin, hakiki ‘gizini’, onun asıl doğasını ortaya çıkarmıştır. 
Yukarıda alıntılanılan metin genellikle marksizmin ve klasik felsefe arasında hayali bir ilişkiyi teyit etmek için 
kullanılır ki Engels de bunu yerleştirmek istemişti. Ancak okuyucu görebilir ki, onda bu tür herhangi bir şey bulmak 
mümkün değildir; aksine böyle her ilişki burada tercihen reddedilmiştir, zira idealist felsefe bir diğeriyle veya diğer 
dini bir doktrinle ayrılmaz bir biçimde ilişkilidir ve üstelik Feuerbach’ın öğretisi (burada ifade edilen hususta) temel 
olarak idealist felsefeyi reddeder. Böyle bir görüşe uygun olarak, ‘insanın özgürlüğüne kavuşması’ Marx’ın diliyle 
zamanında açıkça bir dinden bağımsız olma olarak ifade edilmişti. Bu bakış açısı özellikle Bauer’le ve salt politik bir 
özgürlüğün yeterli olmadığına işaret ettiği Yahudi Sorunu üzerindeki münakaşada açık bir şekilde de ortaya 
konulmuştu. Zira politikayla aynı seviyede din hâlâ yerinde durmaktadır. Bulgakov,  s. 84–85. 
93 DGE. s. 217. (A. Ruge, Stahr’a mektup, 8 Ekim 1841, P. Nerrilch (ed.) içinde, Arnold Ruges Briefweschsel und 
Tagebuchblatter aus den Jahren 1825–1880, Berlin, 1886, s. 239’dan alıntıyla). Hatta Ruge “Christianity”yi 



26 

 

Yukarda da belirttiğimiz gibi Hegelci okul bu dönemde ayrılır; o zaman, 

dramatik olarak değişen bu durum, Hegel’in ölümünden sadece on yıl sonra olmuştur.94 

Hegel’in sistemiyle Feuerbach’ın bu çalışmasını mukayese ettiğimizde şunu görürüz, 

Joseph C. Weber’in de belirttiği gibi, “Christianity” adeta eleştirel yıkıcı bir fonksiyona 

hizmet eder. Yani bunların örneği birbirine girift bir şekilde inşa edilmiş beton bir 

kuleyi sanki bir çocuğun inşa ettiğiyle mukayese etmek gibidir. Kişi destekleyici 

tuğlalardan birini çektiğinde kule gürültüyle çöker. Feuerbach destekleyici tuğlalardan 

birini çekmiştir. Çünkü o hem idealizmin hem de kutsal kitap vahyinin görünüşünün 

kaynağı için psikolojik bir açıklamasını sunduğu Hıristiyanlığın fenemenolojik bir 

analizini yazmıştı.95 Bunun için Feuerbach gerekli olan hem dini hem de felsefi bilgi 

açısından yeterli birikime sahipti.   

“Christianity”de Feuerbach Tanrı’yı özelde insan tabiatının özelliklerinden 

genelde de insan türünün özelliklerinden, insanın soyutlanmasının bir sonucu olarak 

düşünmektedir. Yani Tanrı inancı sınırlarından arındırılmış insan tabiatının bir 

yansıtılmasından başka bir şey değildir.96 Onun ifadesine göre insanoğlu en yüksek 

ideallerini, mükemmellik sıfatlarını elde etmeye çalışmıştır, sınırlı insan yapısında bu 

özelliklerin tam olarak gerçekleşmemesine bakarak ve bu idealin somutlaşmasını 

isteyerek insan Tanrı’yı yaratmıştır. Hâlbuki insana göre Tanrı’nın sureti olan bu sıfat 

ve idealler her ne kadar fertler olarak insandan uzak ve gerçekleşmemiş olsalar da bir 

bütün olarak insan türünde mevcuttur.  Bu nitelikler bütün insanlardan ayrı ve uzak bir 

şey değildirler.97 Genel olarak bu görüşleri işleyen bu eseriyle, Sidney Hook 20–30 yıl 

boyunca bütün bir Alman felsefesi ve kültürünün Feuerbach’ın gölgesi içinde 

bulunduğunu şu cümlelerle belirtir: “Eğer Hegel 1820’den 1840’a kadar Alman 

düşüncesinin kralı olarak ilan edildi ise ondan sonra “Christianity”nin 

yayınlanmasından 1848 devriminin arifesine kadar Feuerbach felsefe alanındaki en 

                                                                                                                                                                              
Hıristiyanlığın ilk gerçek eleştirisi olarak kabul eder. Massey,  s. 126. (Arnold Ruge, “Neue Wendung der deutschen 
Philosophie. Das Wesen des Christenthums, von Ludwig Feuerbach”, Anekdota zur neuestend eutschen Philosophie 
und Publizistik, von Bruno Bauer, Ludwig Feuerbach, Friedrich Köppen, Karl Nauwerck, Arnold Ruge, und einigen 
Ungenannten, içinde, ed. Arnold Ruge, C. 2, (Zurich and Winterthur: Literarische Comptoir,1843): 2:3’den alıntıyla).  
94 Hegel’in ömrü uzun olmamıştı. Eğer Kant gibi uzun yaşasaydı takipçileri arasındaki bu ayrılmaları belki de kendisi 
de görecekti. 
95 Joseph C. Weber,  s. 25. bk. Christianity, s. 31. 
96 Bu Aydınlanma döneminden itibaren insan ve insan tabiatına yapılan vurgunun etkilerini taşır. 
97 Feuerbach “Chıristianity”de Hegel felsefesinin maskelenmiş bir teoloji olduğunu iddia etmiştir. Morris,  s. 37–38. 



27 

 

büyük isyankârdı”.98 Zaten Feuerbach bu dönemde Hegel’in sol kanat eleştirmenlerinin 

en önemli temsilcisi hatta belirttiğimiz gibi lideri ve Marksist öğreti gelinceye kadar 

Hegel’in en önemli yorumcusuydu. 

Feuerbach ilahi olana karşı tutumu ile Christianity’de çeşitli alanlarda 

İlahiyatçılara, Sol-Hegelciler’e özellikle de Bruno Bauer ve Max Stiner’e (1806–

1856)99 saldırıya yönelmiştir. İlahiyatçı M. C. Müller 1842’de ‘İlahi Olanın Tenkidi’nde 

“Christianity”ye dair ilahiyat bakış açısıyla bir tenkit yayınlamıştır. Müller bu yönüyle 

“Christianity”i felsefi bir tartışmayla ele almamıştır, bundan dolayı Feuerbach ‘İlahi 

Olana Red’ adlı makalesinde sadece Müller’in bu tutumuna değil genel olarak 

ilahiyatçıların kitabıyla ilgili tutumlarını objektif bir şekilde ele alıp cevap vemeye 

çalışmıştır.100 Müller, felsefi yönelim itibariyle daha genel nitelikleri olan Feuerbach’ın 

kitabını yanlış anlamıştır. Feuerbach filozof olması sebebiyle ilahiyatçıların Tanrı’ya 

vermiş olduğu sıfatların hepsini tenkit etmiştir. O inanan veya inanmayanların kişisel 

inançlarını incelemeye geçip Hıristiyanlığın öğelerini tahlile ve arka planını araştırmaya 

yönelmiştir. Feuerbach bu konuda iki temel unsuru açıklar:                                                                

—  İnsani külli unsur; bu sevgi ve kardeşliktir                                                                

— Ferdi, enaniyetçi veya ilahi unsur; bu da metafiziği, günahı vs. oluşturan 

iman unsurudur. Yani kutsal olanın gerçek bir varlık olarak bize sunmayı istediği içi boş 

bir gölgeyi oluşturan iman. Feuerbach bu konuda şöyle der: “Kutsal evhamlarla ilgili 

olarak ben istisnasız hepsiyle savaşıyorum; fakat ben onları insani manalarında 

                                                            
98 Hook, From Hegel to Marx: Studies in the Intellectual Development of Karl Marx, s. 220. Feuerbach’ın 
“Chıristianity” dışındaki eserlerinin yeterli oranda incelendiğini söylemek mümkün değildir.  
99 “Chıristianity” etrafındaki çeşitli tartışmalar ortaya çıktıktan sonra Stirner gibi bazı radikaller, kitabın hâlâ oldukça 
dindar olduğu düşüncesindeydi- Feuerbach “Chıristianity”yi gözden geçirip bazı kısımlarını düzeltmiştir. Hatta 
Feuerbach “Wigands Vierteljahrsschrift” dergisinde bir makale yayınlayarak Stiner’e hem cevap vermiş hem de 
eleştirmiştir. Marx, Engels, Alman İdeolojisi, s. 76. Sol-Hegelci Stirner “The Ego and İts Own” adlı kitabında 
Feuerbach’ın genel anlamdaki insanını ve dolayısıyla erken dönem Marx’ı reddetmişti. Engels, 19 Kasım 1844’te 
Marx’a yazdığı mektupta Stiner’ı şöyle değerlendirir: Stirner, “Feuerbach’ın insanını veya en azından 
“Chıristianity”dekini açıkça reddeder; Feuerbachçı insan Tanrı’dan çıkarılmıştır. ‘İnsan’ temelleri ampirik insanda 
olmaksızın daima hayaletvari bir figürdür”. 
100 DGE. s. 201 (Feuerbach: Reponse A un Theologien s. 52–63 vd. Herman Ewerbeek’den alıntıyla).   



28 

 

bırakıyorum, bundan dolayı Tanrı’nın annesi olması yönüyle kutsal bir şey olan bakire 

hanımefendi ile insani bir sureti olan bakire Meryem’i bir görmüyorum.101  

M. C. Müller, Feuerbach’a ateş açan tek cephe değildi, bilakis Bauer ve 

Stirner’de tenkit oklarını ona yöneltmişlerdi. Bauer Feuerbach’ı ‘bütün zamanların en 

büyük mistiği’ olarak nitelendirmişti.102 Stirner “Ego and His Own: The Case of the 

Individual Against Authority”103 adlı kitabında “Christianity”de geçen insani din 

anlayışını tenkit etmiş ve dine ve filântropiye karşı çıkarak, ferdin hareketlerinde öz 

menfaatinden başka bir saik tanımaması gerektiğini savunmuştu. Stirner ayrıca her iki 

düşünürü yani Feuerbach ve Bauer’i dindar ateistler olarak betimlemişti.104 Stirner’e 

göre Feuerbach’ın antropoteizmi filozofun aslında teologluğu bırakmadığının bir 

işaretidir. Feuerbach’ın ileri sürdüğü kurtuluş, özünde dışımızdaki Tanrı yerine 

içimizdeki Tanrı’nın yani insanlığın soyut özü olarak ‘insan’ın konmasıydı. Dolayısıyla 

‘insan dini’, bireyi tümelin tiranlığına bağımlı kılarak tutsaklaştırmanın yeni bir 

yolundan başka bir şey değildi. Bireyin gerçek özgürlüğüne giden yolun önünde Tanrı-

insan dikilmişti, dolayısıyla Tanrı’yı öldürmek yeterli değildi, aynı zamanda insanı da 

yani insanlığın soyut özü olarak sunulan tümel evrensel insan kavramını da ortadan 

kaldırmak gerekiyordu diyerek, Feuerbach’ı ayrıca hem önde gelen Sol-Hegelcileri hem 

de Aydınlanma’yı eleştirmişti.105 Fakat Stirner’in Feuerbach’a ilişkin ana eleştirisi onun 

                                                            
101 DGE. s. 201  (Feuerbach, Reponse A un Theologien,  s. 54’den alıntıyla).                                                            
102 Harvey, FIR, s. 136. (Hans-Martin Sass, Ludwig Feuerbach, Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dargestellt, 
Hamburg: Rowohlt Tarschenbuch Verlag, 1978, s. 77’den alıntıyla). 
102 Feuerbach, The Essence of Christianity, çev. Geoerge Eliot, New York: Harper, 1957, s. xxxix.  
103 Max Stirner, The Ego and İts Own: The Case of the Individual Against Authority, Cambridge: Cambridge 
University Press, 1995. Stirner bu eserin 1845 Almanca baskısında asıl adı olan Johann Kaspar Schmidt’i 
kullanmıştır. Eserin özellikle İnsan ve Ben bölümü Feuerbach’ın antropolojisinin eleştirisini içerir. Stirner eleştirisini 
yaparken Hegel’in diyalektiğinden yararlanır. 
104 Stirner “Bizdeki öteki dünya yeniden yükseltilmeyi isteyen yeni bir gökyüzü oluverdi: Tanrı, yerini devretmek 
zorunda kaldı, fakat bize değil: insana. Tanrı ve ondaki insan ölmedikçe, İnsan-Tanrı’nın öldüğüne nasıl 
inanabilirsiniz?” diye yazar. Marx ve Beşeri Bilimler, Der. Gerhard Seel, Çev. B. Mehmet Şahin, İstanbul: Ütopya 
Yayınları, 2000, s. 88. (Stirner, L’unique et sa Propriete, Lozan, L’Age d’Homme, 1972, s. 208’den alıntıyla). 
Bulgakov bu konuda şöyle der: “Onun ana teması antropotheism din anlamında theantropism (hem ilahi, hem insani) 
dinin reddedilmesidir; o theomachistical saldırgan bir ateizmdir. Özellikle bu tema Marx’ın ruhunda çok derin bir 
yankı meydana getirmiştir. Hegelciliğin mümkün bütün yönlere doğru parçalandığı zamandaki çok ve çeşitli felsefi 
okulların dışında, Marx’ın kulağı dini temayı seçmiştir, yani, theomachistical olanı.” Sergei Bulgakov,  s. 79. Hatta 
devamında Bulgakov şöyle der: “Feuerbach sadece Hıristiyanlığı ve teizmin bütün çeşitlerini eleştirmedi, bilakis aynı 
zamanda insanoğluna ateistik dini tavsiye etmiştir. O yeni dinin peygamberi olmayı istemiştir ve hatta özel bir 
dindarlık rolü ortaya koymuştur, öyle ki, Stirner tarafından acımasızca alay edilmiştir.” Bulgakov,  s. 80. 
105 Brazill,  s. 120 vd., David McLellan, The Young Hegelians and Karl Marx, New York, 1969, s. 129-132. R. W. K. 
Paterson, The Nihilisl Egoist: Max Stirner, Oxford: Oxford University Press, 1971. Stirner, “The Ego and İts Own” 
adlı eserinde, Feuerbach materyalizmi hakiki  bir temelden yoksun olduğundan ötürü diyalektik biçimde tersine 
çevrilerek bayağı bir bencillik ve nihilizme, “hiçbir şey beni kendimden daha çok ilgilendirmez ve benim dışımdaki 
her şeyden bana ne” öğretisine dönüşebileceğini belirtiyordu. Stirner kısaca egoizmin üstünlüğünü ve hâkimiyetini 



29 

 

sevgi ve yardımseverlik üzerine vurgusunun esasen Hıristiyan özgeciliğinin 

dünyevileştirilmesinden ibaret oluduğuydu.106 Burada bizi ilgilendiren Feuerbach’ın 

cevabıdır ki, o da dini sıfat ve yorumları olduğu gibi bırakan Stirner’ı tenkit etmişti.107  

Bu dönemde Feuerbach’ın arkadaşları Cristian Caap ve Arnould Ruge onu 

Heidelberg’e ve müteakiben Halle’ye çekmek için uğraşırlar. Ama başaramazlar. O 

karar vermiş olduğu işine, dini eleştiriye devam eder ve “Christianity” adlı eserinden 

sonra bunun bir devamı olarak da nitelendirilen “The Essence of Faith According to 

Luther: A Supplement to the Essence of Chıristianity” (Luther’e Göre İmanın Özü: 

Hıristiyanlığın Özü İçin Bir Ek) (1844)108 adlı kitabını yayınlar ve bu kitap 

Feuerbach’ın düşüncesinin merhaleleri olarak nitelendirebileceğimiz “Christianity”den 

“Religion”na geçişi temsil eder. Fakat daha sonraki yazılarında Feuerbach’ın dini 

tutumu daha ileriye doğru geliştirmesine rağmen hiçbir zaman “Christianity”ndeki gibi 

berraklık, orijinallik ve ifade açıklığı olmamıştır. İmanın özüyle ilgili olan “Luther” adlı 

kitabı Feuerbach’ın bize Martin Luther’in (1483–1546) sözlerinden “Chıristianity”deki 

genellemenin gerçeğini kaydedecek bir delil sunma girişimidir.  

Burada Feuerbach ile Luther’in hayatları arasında kurulmaya çalışılan bir 

bağdan da söz etmemiz gerekir. Zira her ikisinin de hayatları ve düşünceleri arasındaki 

bazı paralel noktalar bulunmaktadır. Şu hususular ilk bakışta hemen göze çarpanlardır: 

Her ikisi de farklı şekillerde de olsa düzene karşı görüşler ileri sürmüştür. Ayrıca 

Feuerbach’ın başlangıçta Hegel’e ve Hegelciliğe bağlanması Luther’in ilkin Kilise ve 

onun teolojisine bağlanmasına paralel olabilir. Feuerbach Hegel’in tam bir taraftarıydı 

ve ilk yazılarından biri Hegel’in düşüncesine karşı yazılmış olan von Bachmans’ın Anti-

Hegel’ine bir saldırıydı. Fakat yukarda da belirttiğimiz gibi 1839’da Feuerbach Hegel’in 

mükemmel bir taraftarı olmaktan Hegel’e saldıran birine dönüşmüştü, Feuerbach’ın 

Hegel’e saldırısı Luther’in skolâstik teolojiye saldırısına benzerdir. Fakat Feuerbach ve 
                                                                                                                                                                              
savundu. Stirner, Hz. İsa’nın “Sezarın hakkını Sezar’a, Tanrı’nın hakkını Tanrıya verin” sözünden hareket ederek 
devletin varlığını inkâr etti. Ona göre devlet ve hukuk Ben’e düşmandır, ortadan kalkmalıdır. Stirner,  s. 5, 7, 324. 
106 B. M. G. Reardon, Hegel’s Phılosophy of Religion, Londra: Macmillan, 1977, s. 137.  
107 Bu dönemde gerek Strauss gerek Bauer ve gerekse Stirner eser yazıp mücadele sahasını çıktıysa da Engels’e göre 
bunların içinden sadece Feuerbach filozof olarak hatırı sayılacak bir konumdaydı. Engels, Ludwig Feuerbach ve 
Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 61. Stirner’in sert eleştirilerine hedef olan Feuerbach, bir mektubunda ondan 
“Tanıdığım en özgür ve en dâhi yazar” diye bahsederken, yukarda da belirttiğimiz gibi bir reddiyeyle Stirner’e 
karşılık vermiştir. 
108 1844 yılını bu eserininin yayınlanması dışında kızının ölümü, yazıları üzerindeki çekişmeler ve radikal sosyal 
teorisyenlerle tanışması belirlemişti. 



30 

 

Luther arasındaki ilişkide yaşam tarzlarının benzemesinden daha fazlası vardır. Zira 

Luther’in gelişimi dünyadan uzak manastırda sürdüğü gibi Feuerbach’ın gelişimi de 

dünyadan uzak diyebileceğimiz filozof çalışmalarında sürmüştür. Feuerbach Luther’le 

mukayese edildiğinde zihinde soyut rasyonalizm üzerine bir saldırının biçimsel 

benzerliğinden daha fazlasına sahiptir. “Ben Hıristiyanlığı bir dogma, kuram ya da bir 

Tanrıbilim olarak değil de yalnızca bir din olarak gören kişilerden alıntılar 

yapıyorum.”109 Luther’deki iman üzerine olan çalışmasında Feuerbach bütünüyle onun 

kavrayışına bağlıdır. 1846’daki tamamlanmış eserlerinin ilk cildindeki önsözde 

belirtmişti ki: “Sen (Feuerbach kendi kendisiyle konuşuyor) anladın ki farklı bir 

doğanın varlığı duyusal varlıklardan ortaya çıkmıştır, kendisi hiçliktir yani hiçbir şeydir 

fakat duyusallığı özü soyut veya idealleştirilmiştir. Bu içgörüye sen ilkin din alanında 

bağlanırsın. Fakat senin dinin öz karakteri olarak anladığın şey ilkin en azından 

karakteristik olarak senin bilincin için, senin anlayışın için, senin için en öz şey değildir. 

Doğa ve insanlığın aktüel, duyusal varlığından ayrı olarak sen hâlâ soyut Rasyonel 

varlığı felsefenin varlığını aklından çıkaramamaktasın. Senin en azından kısmen 

“Christianity”inde yazılmıştır, sen şeylere buna ters bir tarzda bakmaktasın. Sadece 

senin “Luther” (adlı kitabında) –bundan dolayı başlığında söylendiği gibi katiyen 

sadece bir ‘ek’ değildir, bilakis bağımsız bir önemi ve anlamı vardır- bu zıtlık 

tamamıyla aşılmıştır. Sadece sen bütünüyle filozofu silkip attın ve filozofun insana 

teslim olmasına sebep oldun.”110 

Tabii ki bu Feuerbach’ın Luther’in aslına bir dönüş olduğunu iddia etmek 

değildir.111 Zira Feuerbach’ın Luther’e karşı tutumu çelişiktir. Cherno’nun belirttiği 

gibi, Feuerbach’ın Luther’e insanın mutluluğuyla veya iyiliğiyle ilgilendiği için 

hayrandır ve takdir etmiştir. Fakat bu ilgisini insandan ziyade Tanrı’ya yönlendirdiği 

için Luther’e saldırmıştır.112 Feuerbach şöyle yazar “Luther” kitabı Luther lehine midir? 

Yoksa ona karşıt mıdır? O tamamıyla Luther’e karşıt gibidir. Fakat bu objenin bizatihi 

doğasında temellenen bir karşıtlık değil midir?”113 Fakat başka bir anlamda da 

                                                            
109 Christianity, s. xlii. 
110 M. Cherno, “Introductıon”, Feuerbach, The Essence of Faith According to Luther, çev. Melvin Cherno. New 
York: Harper & Row, 1967. s. 14. 
111 Fakat her şeye rağmen Feuerbach Luther’den sonra Luther’in içgörülerini bayağılaştırmaksızın yaratıcı bir şekilde 
kullanabilen birkaç Alman teologdan birisi olduğu rahatlıkla söylenebilir. 
112 Cherno, “Introductıon”, s. 13. Reisz,  s. 182. 
113 Luther, s. 13. 



31 

 

Feuerbach’ın belki de zamanın diğer herhangi bir filozofundan veya teoloğundan daha 

fazla bir Luther taraftarı olduğu iddia edilebilir.114 

Luther’e bu yakınlık veya hatta taraftarlık Feuerbach‘ın Tanrı ve imanı ele alış 

tarzında çok açık bir şekilde fark edilir. Luther gibi Feuerbach da ‘organik’ bir teoloji 

yarattı. Önem verilmese bile şu çok iyi bilinir ki, Feuerbach kendi teolojisini açıklamak 

ve doğruluğunu ispat etmek için Luther’in inanç hakkındaki ifadelerini kullandı. Onun 

düşüncelerinde Luther’in ünlü sözünün merkeziliğini fark etmek için “Chiristianity” ve 

“Luther” adlı çalışmlarına bakmak yeterlidir. Bu söz “Senin ona inandığın gibi, o 

öyledir.” sözüdür. Örneğin Feuerbach Luther’den şu alıntıyı yapar: “Senin hareket ettiğin 

gibi, Tanrı hareket eder. Eğer onun sana kızgın olduğunu düşünürsen o öyledir. Senin 

Tanrı’ya inandığın gibi o da sana öyledir.” Ondan sonra Feuerbach fikrini söyler: 

“Dolayısıyla, eğer Tanrı’ya inanırsam, bir Tanrım olur; yani Tanrı inancı insanın 

Tanrı’sıdır. Eğer Tanrı -ne biçim bir Tanrı olursa olsun- benim inandığım biçimde bir 

Tanrıysa, Tanrı’nın yapısı nasıl olur? İnsanın varlığı, kendine olan sevgisiyse, o zaman, 

Tanrı’nın varlığı ne olur? Tanrı’nın sizin için var olduğuna inanıyorsanız, size karşı, 

sizinle zıt hiç bir varlık olmadığına da inanıyorsunuz demektir. Size zıt herhangi bir 

varlığın olabileceğine inanmıyorsanız, Tanrı’nın siz olduğuna inanıyorsunuz demektir. 

Tanrı’nın başka bir varlık olduğu düşüncesi, yalnızca bir aldanıştır, bir imgelemdir”.115 

Kısaca “Din insana doğru yöneliyor, insanın mutluluğunu hedef ve gaye ediniyor.”116 

Yani son bölümde Tanrı’nın nasıl olduğu konusu anlatılırken işaret edeceğimiz gibi 

Feuerabach Tanrı’nın insan onu nasıl düşünüyorsa hangi özellikleri, sıfatları ona 

veriyorsa öyle olduğunu belirtmektedir. Bunun içinde yukarda belirttiğimiz Luther’in 

sözü temel dayanak noktası gibidir. 

Feuerbah’a göre “Luther dehasıyla Hıristiyan inancının gizemini açığa vuran ilk 

kişiydi. Deyim Luther’in metin haline dönüştürdüğü eski inançta sadece bir açıklamadır, 

(…) İnancın gizemlerinin anahtarı bizde yatar; Hıristiyan inancının bilmecesi bizde 

                                                            
114 John Dillenberger, Contours of Faith: Changing Forms of Christian Thought, Nashville: Abingdon, 1969, s. 8. 
115 Christianity, s. 127. Feuerbach Luther’i değerlendirirken şöyle der: Luther, inancı, ‘Tanrı’nın yaratıcısı’ olarak 
tanımlar; “ancak şunu da ekler: İnanç, kutsal sonsuz varlıktaki bir şeyi değil, içimizdeki varlığı yaratır.” Luther, s. 88’de 
Luther’in probleminin Tanrı’yı İsa’nın arkasında tutması ve böylece de kendisiyle çelişmesi olduğunu belirtir. Fakat bu 
noktada Feuerbach’ın Luther alıntılarında kendi düşüncesini destekleyecek şeyleri aldığını belirtmemiz gerekir. 
Bundan dolayı Feuerbach’ın Luther yorumlarına dikkat etmek gerekir. 
116 Luther, s. 11.  



32 

 

çözülür. Tanrı sadece bizim için insana dönüşmez, İznik inancında kabul edildiği gibi o 

sadece bizim için acı çekmedi, bilakis o bizim Tanrımız’dır bizim Kadir-i Mutlak 

yaratıcımızdır, bizim Kutsal Ruhumuz’dur. Kısaca, onun olduğu şey (her neyse) bizim 

içindir. Eski inanç da der ki; “Bizim Rabbimiz, Bizim Tanrımızdır”, fakat bu ‘Tanrı’ 

kelimesinin önemini belirtir; diğer yandan Luther ‘bizim’ kelimesinin önemini belirtir. 

Yani o, Tanrı’nın bizatihi kendisinin asli bir sıfatı olarak o bize aittir olgusunu 

gerçekleştirmiştir. Tanrı eğer bizim Tanrımız değilse Tanrı değildir. Biz sadece 

yeryüzünün değil gökyüzünün de seçkinleriyiz. Luther der ki, “Eğer Tanrı gökyüzünde 

bir taş gibi tek başına oturuyorsa, o Tanrı değildir”. Tanrı tek anlamı insan olan bir 

kelimedir.”117. 

Kısaca “Luther” kitabı her ne kadar Feuerbach karşı çıksa da ”Christianity”nin 

bir eki sayılır. Bu onun temel görüşlerini daha tutarlı bir şekilde ortaya koyma 

çalışmasıdır. Bu eserde ve bir öncekinde dinin hümanist kaynağını, Tanrı’nın sonuç 

itibariyle insanın içsel düşünce ve duygularını ifade ettiğini ve onun rüya ve ideallerinin 

bir ifadesi olduğunu ortaya koymağa çalışmıştır. 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Ruge, “Hallische Jahrbucher”de Feuerbach’ın 

yazılarını yayınladı. 1842 ve 1843’te, ampirist, materyalist çalışmaları “Felsefenin 

Reformu Üzerine Temel Tezler” (Preliminary Theses for the Reform of Phılosophy, 

Vohlaufiye Thesen Zur Reform der Philosophie) ve “Geleceğin Felsefesinin İlkeleri” 

(Foundations of the Philosophy of the Future, Grundzatze der Philosophie der 

Zukunft)’ni yayınladı. 1842’de yayınlanan bir makale olan, “Felsefenin Reformu 

Üzerine Temel Tezler”de, Feuerbach din eleştirisini bütün spekülatif felsefeleri özellikle 

Hegelciliği kapsayacak şekilde geliştirmiştir. Felsefe aslında sahte bir teolojidir ve 

Hegel’in ideası, dindeki Tanrı gibi aynı fonksiyonu görmektedir. Çünkü bu insanın 

özünü insanın dışındaki bir yere yerleştirir. Bu makale “Christianity” gibi, Marx’ın 

yorumlarında ve Hegelci diyalektiği kullanmasında etkili olmuştur. Feuerbach, 

“Felsefenin Reformu Üzerine Temel Tezler” adlı makalesinde şu görüştedir: “İnsanlığın 

tarihi ancak dini değişikliklerle ortaya çıkar, tarihsel hareket ancak kökleri insan 

                                                            
117 Luther, s. 48. 



33 

 

kalbinde yer etmişse temel bir şey olur.”118 Kısaca Feuerbach bu iki çalışmasında 

Hegel’le beraber kültürel bir dönemin sonuna gelindiğini ve Hegel’deki hakikatin 

sadece yeni bir felsefede, ateistik olarak anlaşılabileceğini ileri sürdü ki bu onun 

yapmaya çalıştığı şeyin bir açıklamasıydı. 

Feuerbach daha sonraki çalışmalarında yavaş yavaş materyalizme doğru 

yönelmiştir. Gittikçe insanı maddi yaşam koşullarınca sınırlandırılmış düşünce ve 

duyguları olan fiziksel bir varlık olarak görmeye başlamıştır.  

Feuerbach 1845-46’da “The Essence of Religion” (Dinin Özü, Das Wesen der 

Religion)’da dinle ilgili görüşünü derinleştirmiş ve yoğunlaştırmıştır. Feuerbach 

düşüncesine baktığımızda insani sıfatları Tanrı’ya yansıtma işlemi, dini yabancılaşma 

düşüncesiyle en geniş manasıyla kastedilendir, bunun en güzel pratiğini Feuerbach’ın 

“Christianity”den sonra “Religion” kitabında bulmaktayız. Şöyle ki, Feuerbach’a göre 

insan, Tanrı’yı özü suretinde yaratmıştır, ikisi birbirine benzemekten uzak 

görünmektedir, çünkü insanın fiili yapısıyla öz yapısı arasında büyük bir farklılık vardır, 

birincisi değil de ikincisi Tanrı düşüncesinde ortaya çıkandır. Bu farklılığın yapısı 

yanlış açıklanmış ve ona fiili insan ile ondan farklı bir varlığın yani Tanrı’nın arasındaki 

fark olarak bakılmaya başlanmıştır, bunun yanında bu fark saygı duyulması gereken bir 

sır halini de almıştır bu da insanı, başka bir varlığa nispet ettiği bu sıfatları elde etmeyi 

istemeye cesaret edemez bir hale getirmiştir. Fakat insan bu sıfatlardan taviz vermekle 

gerçekte kendi doğasını reddetmiştir.  

Feuerbach daha sonraki yıllarda “Die Unsterblichkeitsfrage vom Standpunkte 

der Anthropologie” (Antropoloji Açısından Ölümsüzlük Problemi, The Question of 

İmmortality from the Standpoint of Antropology)’ni (1846) yayınlamıştır. İlaveten 

1846’da da Feuerbach on cilt olan ve kendi eserlerini toplu basımı “Collected Works”u 

yayınlamaya başlamıştır.  

Feuerbach, “Religion”da ele aldığı görüşlerini Heidelberg’te (1848–49) vermiş 

olduğu “Lectures of Essence of Religion” (Vorlesungen über das Wesen der Religion, 

                                                            
118 GFİ, s. 54.  



34 

 

Dinin Özü Üzerine Konferanslar)  kitabında daha da ayrıntıya inmiş orada 

Hıristiyanlığa nispetle basit gördüğü diğer dinlerden bahsetmiştir. Ona göre 

Hıristiyanlık ve dini gelişimde üst merhaleyi ifade eden ruhani dinlerden 

(Geistesreligioness) önce bir zaman tabiat dinleri mevcuttu. Dolayısıyla din, birinci ve 

ikinci merhalede insani özelliklerden kaynaklanmaktaydı.  

1848’de etkisinin zirvesindeyken, Fransa’daki devrimlere ve bunların 

Avrupa’daki kaçınılmaz etkisine hayran olan Feuerbach, Frankfurt Toplantısına 

katılmaya karar vermiş ve ‘1840’ların filozofu’ olarak isimlendirmesine sebep olan ünü, 

diğer şeyler arasında onun 1848 baharında Frankfurt Parlamentosu’na seçtirmiştir.119 

Münzevi bir hayat yaşadığından dolayı politik aktivite için haklı olarak iyi 

donatılmamış olduğunun farkındaydı. Bu onun politik görüşlerinin gelişmemiş olduğu 

anlamında değildi. Zira 1830’ların sonuna kadar radikal gazeteci Arnould Ruge’un 

etrafındakilerle arkadaş olmuştu; genellikle 1840’ların ortalarında kendini bir 

‘komünist’ olarak nitelendirmiş, o dönemdeki isimlendirilmesiyle ‘lanetlenen politik 

reaksiyona ve dini gericiliğe’ duyduğu büyük ilgiyi ifade etmişti.120 Çağdaşlarının pek 

çoğunun belirtmiş olduğu gibi Feuerbach’ta uzun vadede arzu edilebilir sosyal 

hedeflerin ne olduğunu ve faal olarak mevcut durumda hoşlanılmayan şeyin ne 

olduğunu düşünmüştü ve bunu biliyordu. Frankfurt’ta doğal olarak aşırı solun üyeleriyle 

arkadaşlığa girişti121, fakat bu arkadaşlıklar sonucunda hayal kırıklığına uğradı ve onlara 

herhangi bir şeyde katkıda bulunamayacağını gördü. Bu yılın sonunda din üzerine uzun 

bir seri halinde ders verdiği Heidelberg’e gitmek için Frankfurt’tan ayrıldı. Fakat politik 

yeteneksizlik olarak görünen şeye rağmen, Feuerbach devrime veya bu soruna ilgisiz 

                                                            
119 Melvin Cherno, “Feuerbach’s “Man ıs what He Eats”, Journal of the History of İdeas, C. 24, No. 3 (Jul.-Sep., 
1963), s. 398. 
120 Fakat Lenin’e göre “O 1848 devrimini bile anlamada hataya düşmüştü; onun ‘sosyalizmi’ sosyalist renkle 
aydınlatan bir ateizmdi. Marx ve Engels farklı olarak proletarya devriminin temsilcileriydi.” L. Rudas, ‘Praface’, 7–
13, Engels, Ludwig Feuerbach and Outcome of Classical German Philosophy, London: Martin Lawrence, 1934, s. 7.             
121 Barth bu konuda Feuerbach’ı ele alarak şöyle der: “Feuerbach’ın öğretisinin üçüncü güçlü eklentisi onun bilinçsiz 
fakat sosyalist işçi hareketinin ideolojisine açık eğilimidir. Feuerbach’a bu rol ilkin Engels tarafından verilmiştir, 
modern din felsefecisi olmuştur, yüzyıllık dönemin ‘ütopyacı’ sosyalizmine karşıt olarak ‘bilimsel’ sosyalizm olarak 
isimlendirmiştir. Burada konu açıkça maskelenmiş ve hipotez ortadan kaldırılmıştır ve aydınlanmamış olan insanın 
üzerindeki kuvvetler yanlışlıkla onun olumsuzlamayla reddetmenin, kamulaştıranları kamulaştırmanın az veya çok 
bağımlı olduğunu hissettirmiştir. Her iki durumda da bu uygulama maddi veya insanüstü Tanrı’nın tartışılmaya 
başlandığı durumunda ve özel mülkiyetin soyutlamayla bağının kesilmesi sorunu durumunda emeğin karşılığının 
verilmesi durumunda ve bundan dolayı da kişi için işin anlamı tamamıyla işçiye bağlıdır.” Barth, agm., s. xxv-xxvi. 
Feuerbach’ın sosyalist işçi ideolojisine eğilimli olmasına rağmen bu onun sosyalist olduğu anlamına gelmez. 
Yimmiyahu Yovel,  Spinoza and Other Heretics: The Adventures of Immanence, Princeton: Princeton University 
Press, 1989, s. 74. 



35 

 

değildi, onun gidişatının nahif bir izleyicisiydi. O devrimin başarısız olacağını önceden 

anlamıştı. Zaten onun Frankfurt’tan çekilmesi parlamenterlerin başarısızlığını 

anlamasının bir sonucuydu. Ona göre, içinde bulunulan dönemde Almanya’da 

politikada her demokratik teşebbüs erken doğmuş demekti. Zira böyle bir teşebbüsün 

başarılı olması için önceden evrensel bir sekülerizm yönünde ruhsal bir değişimin 

hazırlanmış olması gereklidir. Bu konuda daha sonra ileri sürdüğü gibi din hakkındaki 

konferansları Frankfurt’taki bütün aktivitelerden daha devrimciydi, geleceğin 

toplumuna rehberlik etmek için daha münasipti. Devrime karşı oluşan tepkinin kendisi 

için sürpriz olmadığını iddia etse de bu durum onu kesinlikle üzmüştü. Yani Frankfurt 

Toplantısı’nın başarısızlığı ve ona karşı olan politik reaksiyondan dolayı hayal 

kırıklığına uğradı. Heidelberg’teki derslerinden sonra amatör olarak jeolojiyle 

uğraşmaya başladığı Bruckberg’teki inzivasına geri döndü. Bir anlamda bu 

Burunberg’deki 1848 öncesi döneminin kişisel sessizliğine geri dönmesiydi, daha 

sonrada eski şöhretini tekrar yakalaması hiç nasip olmadı. Onun bu dönemde yazdığı 

mektupları devrimin başarısızlığı ve netice olarak ortaya çıkan politik reaksiyonla 

devamlı meşgul olduğunu ortaya koyar. Toplu eserlerinin konferansları içeren cildine 

devrim yılı boyunca yaptıklarının hararetli bir müdafaasını ve Frankfurt’taki adamlara 

karşı küçümseyici bir önsöz yazdı.122 Bu döneme genel olarak baktığımızda zamanın 

öğrencileri ve radikal entelektüelleri tarafından çok rağbet edilmesine rağmen, 

Feuerbach, 1848 Devrimine karşı garip bir şekilde pasif ve şüpheci bir tavır aldığı 

şeklinde değerlendirilir. Bunun en önemli sebebi de yukarda belirttiklerimize ilave 

olarak devrimci hareketlere yakınlık göstermesine ve bir komünist olarak, devrim patlak 

verdiğinde onu desteklemesine rağmen, bunlarda hiç aktif görev almamasıdır. Adeta 

onun görevi bir öğretmen ve denemeci olarak kalmıştır.123 Hatta Baden ayaklanmasının 

lideri Gustav Struve ona insanların arasında savaşa hazır olup olmadığını sorduğunda, 

şöyle cevap vermişti: “Ben şimdi Heidelberg’e dinin doğası üzerine öğrencilere ders 

vermeye gidiyorum, burada ektiğim tohumlarla daha iyi bir ıslahat yapmış olacağım.”124  

                                                            
122 Feuerbach’ın 1848–49 devriminin sonucunun ve 19. Yüzyılın ortalarında sosyal düzelme üzerine olan yorumları 
ilgi çekicidir. Cherno, “Feuerbach’s “Man is what He Eats”, s. 397. 
123 E. Graham Waring, Introduction, Feuerbach, The Essence of Christianity, New York: The Continuo Publishing 
Company, 1989, s. x. Feuerbach Almanya’nın dinsel saplantılarından cumhuriyeti kurabilecek denli kurtulamadığını 
düşündüğünden devrime karşı kuşkucu ve çekimser bir tavır takınmıştır. 
124 DGE. s. 209. 



36 

 

Belirttiğimiz gibi, devrimci öğrenci cemiyetinin davetiyle, Feuerbach 1 Aralık 

1848’den 2 Mart 1849’a kadar Heidelberg Belediye Sarayı’nda halka, dini siyasetle 

bağdaştırdığı umumi dersler vermiştir.125 Bunlar “Lectures of Essence of Religion” 

adıyla 1851’de Feuerbach’ın “Collected of Works”un 8. cildi olarak yayınlanmıştır. 

Bundan sonraki on yıllık zaman içinde hemen hemen hiç yeni kitap yayınlamamıştır. 

1850 ve 1851 yıllarını yüzyılın başlarında çok iyi tanınan bir hâkim olan babasının 

yazılarını yayınlamaya adadı. Fakat ne “Lectures” ne de babasının kitaplarının yeni 

baskısı umuduğu başarıyı elde edemedi.  

Feuerbach vermiş olduğu bu konferansların amacını son konferansının son 

cümlesinde şöyle açıklamıştır: “Teologları antropologlara, Tanrısevenler’i (theophile) 

insansevenler’e (philanthropist), öteki dünya taliplerini bu dünyanın öğrencileri haline, 

gökyüzü ve yeryüzü monarşi ve aristokrasisinin dini ve politik hizmetkârlarını özgür 

olmaya, yeryüzü halklarını kendi bilinçlerine döndürmek”.126 Heidelberg çalışanları 

eğitim birliğinin temsilciler heyeti ‘Sayın (Herr) Dr. Feuerbach’a’ kelimeleriyle biten, 

onun seminerlerini sona erdiren ve şükranlarını belirten bir resmi hitabe hazırladı. Bu 

hitabede şöyle deniyordu: “Biz bilim adamı değiliz ve bundan dolayı sizin 

konferanslarınızın akademik değerini takdir edemeyiz. Mücadele vermekte olduğumuz 

papazların aldatmacaları ve din, maruz kaldığımız mevcut baskıcı ve işe yaramaz 

                                                            
125 Bu dönemde felsefe fakültesinde okuyan Heidelberg’li öğrenciler tarafından dinin özü üzerine umumi 
konferanslar vermek için davet edildi. Üniversite yönetimi Feuerbach’ın konuşmaları için üniversite binalarının 
kullanmasına karşı çıkınca, konferanslar Belediye Sarayında verildi. Konferanslar üniversite profesörleri yanında 
fabrika işçilerinin de bulunduğu oldukça farklı bir dinleyici kitlesi karşısında verilmiştir. 
126 Küng, Chiristianity: its Essence and History, s. 12–15. (Feuerbach, Vorlesungen über das Wesen der Religion, 
Gesammelte Werke’de, ed. W. Schuffenhauer, C. VI, Berlin 1967, s. 30’den alıntıyla). Barth bu konuda şöyle der: 
“Bu özgürleştirici bilgi –özgürleştirici, çünkü bu açıkça ve basit bir şekilde binlerce çelişki ve zorlamayla uzakta 
aradığı şeye insanın ulaşmasını veya araştırmasını harekete geçirir- Feuerbach’ın mümkün olduğu kadar çok insana 
açıklamak ve onları uyarmak istediği şeydir. O, uzun zamandan beri din tarihi kilise ve teolojinin içinde açıkça yer 
alan bu hakikati şimdiye dek yapmak istediği şey olarak vurgular.” Barth, agm., s. xix. “Öte dünya, ruhlar âlemi’ ve 
buna benzer şeyler ya da münasebetsizlikler nesnel-olmayan ve erişilmez diye, esrarengiz şeyler diye tanımlanırsa, 
bundan daha saçma bir şey olmaz. İnsanlar hava gibi cisimlerin dünyasına henüz yabancıyken, ruhlar âlemine 
çoktan girmişlerdi; bu dünyanın ışığından çok, başka bir dünyanın ışığında yaşıyorlardı; yeryüzü hazinelerinin 
yerine gökyüzü hazinelerini tanıyorlardı, insana en yakın şeyler en uzaktakilerdir; çünkü onları bir sır 
saymamaktadır, oysa bu yüzden bir sırdır onlar; çünkü insan için hem inceleme konusudur, hem de değildir Nesnel-
olmayanı nesnel, anlaşılmayanı anlaşılır hale getirmek, yani yaşama zevki nesnelerinden birini düşünme nesnesi, 
bilgi nesnesi düzeyine yüceltmek —işte bu, mutlak, felsefi bir edimdir; felsefe, genel olarak bilgi, varoluşunu aynı 
edime borçludur. Ancak buradan çıkan sonuca göre, felsefenin başlangıcı, özel, reel bilimlerin bilgisinden farklı bir 
bilginin değil, genci olarak bilginin başlangıcıdır. Bunu tarih kendisi de onaylamaktadır. Felsefe bilimlerin 
anasıdır. Geçmişte olduğu gibi, yeniçağda da ilk filozoflar doğa araştırmacılarıydı. Bu satırların yazan da, 
memnuniyet verici bir tarzda, dikkatleri bu konuya çekmektedir; ama gerektiği gibi başlangıçta değil, felsefenin 
sonunda. Çünkü felsefi ve ampirik bilginin başlangıcı şayet kökeninde tek ve aynı edimse, o zaman felsefenin 
görevi, hemen başlangıçta bu ortak kökeni hatırlamaktır ve bu nedenden dolayı işe kendisi ile (bilimsel) ampiri 
arasındaki farktan değil, daha çok aralarındaki özdeşlikten başlamaktır.” GFİ, s. 43–44. 



37 

 

sistemin nihai temeli olduğunu ve sonuçta iman yerine, sevgiyi, din yerine eğitimi, din 

adamları yerine öğretimi koyan öğretinizin mücadelesini verdiğiniz geleceğin güvenilir 

temellerini sağlayabileceğini fazlasıyla hissediyor ve biliyoruz.”127  

Bir dönem sonra ise Feuerbach yine doğa bilimleri (kimya, fizyoloji) ve 

özellikle Tanrıların kökeni üzerine çalışmak için Brucberg’e geri döndü. 1849’daki 

reaksiyondan sonra Feuerbach Almanya’daki politik durum ve entelektüel özgürlük için 

umutsuzdu ve arkadaşlarının olduğu (özellikle Friedrich Capp) St. Luis ve New York 

şehrinde bir okuyucu ve hayranlar çevresi bulunan Birleşik Devletlere ciddi bir şekilde 

göç etmeyi düşündü fakat zor olan maddi durumu bu düşüncesinden vazgeçmesine 

sebep oldu.  

Bu dönemde yazdığı ve daha sonraki dönemlerde Feuerbach’ın materyaliziminin 

temeli olarak alınıp değerlendirilen bir deyime daha doğrusu bir Alman atasözüne 

değinmemiz gerekir. Bu, Feuerbach’ın materyalist olarak nitelendirilmesine sebep olan 

“İnsan yediği şeydir” (Der mensch ist was er isst) sözüdür.128 Bu sözden dolayı 

bazılarınca Feuerbach 1850 ve 1860’ların kaba bilimsel materyalizmine kendini adadığı 

ifade edilmiştir.129 Yalnız bu sözün söylendiği bağlam burada ifade edilenden tamamen 

farklıdır. Bunu Profesör Carl Cohen Feuerbach’ın materyalizminin bir ifadesi olarak 

zikretmiştir.130 Daha sonraki dönemde bu yanlış değerlendirme devam ettirilmiştir. 

Bunda sadece Carl Cohen değil ondan önce diğer bazılarının, bu sözden hareketle 

olmasa da farklı sebeblerden dolayı onu materyalist olarak nitelendirmelerinin de 

katkısı vardır.131 Bunun da en önemli sebebi Feuerbach’ın yeterince bilinmeyen yazıları 

ve hayatıdır.  Fakat biz bu deyimden hareket ederek konuyu açıklayacak olursak, 

Feuerbach bu deyimi kullandığı zamanda politikaya dalmıştı ve felsefi uğraşlarını 

kısmen terk etmişti. 1850 Kasım ayında kimyacı Jacob Moleschott’un “Lehre der 

                                                            
127 DGE. s. 199. 
128 Cherno, Feuerbach’ın Materyalizm teorisine katkısı hemen hemen çok az olduğunu belirtir. Cherno, “Feuerbach’s 
“Man ıs what He Eats”, s. 397. 
129 Barth da bu yanlış değerlendirmeye değinmiştir: “Yani Feuerbach zorunlu veya gerekli olduğunda bir atasözü olan 
paradoksu ileri sürebilir “İnsan yediği şeydir”, genellikle kişinin ana fikre Feuerbach’ın insanı mide ve insani yemek 
yemeden söz ettiği bağlama önem vermeden kaba manada alınarak yorumlanabilen bir aforizmadır.” Barth, agm., s. 
xiv. 
130 Carl Cohen, Communism, Fascism and Democracy: the Theoretical Foundations, New York, 1962, s. 75. 
131 Barth konuyla ilgili şöyle der: “Kişi şöyle sorabilir: Feuerbach’ın teoloji tarihinde yapmış olduğu şey nedir? 
Feuerbach felsefe tarihi eserlerinde en azından idealist olarak sayılmayan bir filozoftur. Aksine o görünürde 
teolojiden ayrılan en uzak köşeye duyumcu, pozitivist veya hatta materyalistler arasına sürülmüştür. Bundan başka, 
çağdaşlarından tamamıyla teoloji disiplinine uygun çok az kişi onu aşan bir enerjiyle çalışmıştır.” Barth, agm., s. x.  



38 

 

Nahrungsmittel”in bir eleştirisinde bu ibare “Der mensch ist was er isst” ortaya çıkar. 

Makale Moleshott’un kitabının içeriğinin bir tartışması veya değerlendirmesi değildi. 

Feuerbach’ın 1849’da Heidelberg’te tanıştığı Moleschott ona kitabını göndermiş ahlaki 

açıdan değerlendirmesini istemişti. Feuerbach kendisinin de kabul ettiği gibi çalışmayı 

ne teknik açıdan değerlendirmede yeterliydi ne de gıda/besin kimyasıyla ilgiliydi. Fakat 

Moleshott’un isteğini kırmayarak yazdığı şey kitabın ve konusunun genel sosyal ve 

ahlaki çıkarımları üzerine düşüncelerinin bir açıklamasıydı. Makalenin başlığı da “Die 

Naturwissenschaft und die Revolution (Natural Science and Revolution)” bunu açıkça 

ifade eder. Kısaca sözün ifade edildiği bağlam çok farklı iken buradan alındığında ilk 

söylendiği anlamın çok dışına çıkarılmıştır. Böyle bir durumda da bu söz insanı salt 

maddi bir duruma getirerek açıklanabileceği gibi bunun yanında burada yenilen şey 

olarak bahsedilenin insanın bir anlamda beslendiği toplum, kültür vs. olduğu şeklinde 

de açıklanabilir. Fakat Feuerbach burada bunlardan hiçbirini kastetmemiştir ve bu 

deyim onun felsefi düşüncesinde belirtildiği kadar büyük bir öneme sahip değildir.132    

Daha sonraki dönemlerde yazdığı ve kendisinin nitelendirmesiyle en önemli 

eseri olan “Theogonie nach den Quelle des klassischen, hebräischen und christlichen 

Altertums” (Theogony according to the Sources of Classical, Hebrew and Christian 

Ancient Periods, Klasik Yahudi ve Hıristiyan Antikite Kaynaklarına Göre Teogoni) ya 

da kısa adıyla “Theogony” 1850’lerde neredeyse hiç dikkat çekmedi. Bu eserde o diğer 

dinler ve Yunan ve Roma mitolojisine göre “Christianity”nin planını daha ileriye 

taşımıştı. 1857’de Collected Works’un 9. cildi olarak yayınlandı. Bu Feuerbach’ın dini 

düşüncesinin son merhalesidir ki, burada din ve ahlak ilişkisini ortaya koymaktadır. Bu 

merhalede Feuerbach’ın düşüncesine göre gelişmiş sanatların ortaya çıkması tabiat 

güçlerinin insana baskısının azalmasıyla oluşur. Feuerbach, daha önceki merhalelerde 

olduğu gibi bu merhalede de dinin psikolojik temellerinden hareket ederek, dini 

gelişimin çeşitli yönlerini yorumlamaya daha uygun olarak gördüğü bir teori 

geliştirmiştir. “Theogony” kitabında misal olarak insanın üstün bir ideali ve başka 

varlıklara muhtaç olduğunu kavramasına işaret etmektedir ki, bu ikisi beraberce bir tür 

mutluluğa teşvik olmaktadır. Bu görüşe göre insan isteklerini elde edeceğini iddia 

etmiştir. Bu iddiayı doğru hale getirmek içinde insanlık Tanrılarına isteklerini 

                                                            
132 Geniş bilgi için bk. Cherno, “Feuerbach’s “Man is what He Eats”, s. 397–406. 



39 

 

tamamlayacak ve garantileyecek şeyler olarak bakmıştır. Feuebach’a göre Tanrıların 

ortaya çıkışı tabiata ve insanlara olumsuz bir itimata dayanmaktan 

kaynaklanmamaktadır. Fakat asıl sebep insanlığın istek ve arzularının kâinatın yapısıyla 

uyuştuğu iddiası üzerine kaim olan olumlu bir sıçramadır. Henry Arfun’a göre 

Feuerbach “Christianity”nin insani yönü ile Religion‘ın tabiata dayalı oluşu arasında bir 

uyum oluşturmak için “Theogony” kitabını yayımlamıştır. Feuerbach Tanrı 

mefhumunda insandaki ve tabiattaki unsurları görmeye çalışmıştır. İnsan tabiatın genel 

gücüyle çatıştığında onu yenmeyi istediğinden dolayı Tanrıların eline düşmüştür yani 

tabiatın.133 “Theogony” kitabı herhangi bir başarı elde edememiştir. Kitap boyunca 

uzayan tanımsal anlatımlar okuyucuya bıkkınlık hissi verecek kadar çoktur. Feuerbach 

1860’larda yazdığı bir mektupta şöyle der: “Arkadaşlarımın ve düşmanlarımın geniş 

araştırmalardan kaynaklanan bu incelemeyi, görmezlikten gelmeye ittifak ettiklerini 

görmek dehşet verici bir şeydir. Bana göre bu kitap, kitaplarımın en basiti, en 

mükemmeli, en olgunudur, ben bu kitapta daha önceki kitaplarımda felsefi diyalektik 

tartışmalar şeklinde sunduğum şeyleri ayrı konular halinde yazdım”.134 Feuerbach’ın bu 

şekilde düşünmesine rağmen birçok kimseye göre bu, daha da artacak bir düşüşün 

habercisi olmuştur. Bu dönemden sonra Feuerbach hak ettiğinden daha hızlı şekilde 

unutulmuş ve tek başına bırakılmıştı. 1850’lerde artık Almanya’da felsefi duruşta bir 

hükmü yoktu.135 Bunun yanında Feuerbach’ın hayatının 25 yılını geçirdiği şatodaki 

çalışma odası da artık onun tasarrufunda değildi. Zira bütün mali kaynaklarını sağlayan 

eşinin porselen fabrikası iflas etti ve kendisini 56 yaşında bir kez daha fakir ve gelir 

kaynağı olmayan bir halde buldu. Karısı ve kızından da ayrıydı. Bu dönemdeki 

durumunu şu sözlerle ifade eder: “Benim Bruckberg’den ayrılmam ruhun bedenden 

ayrılmasıdır. Bugün H. v. B. ile kira sözleşmesini imzaladım ve belki de ölüm kararımı 

imzaladım.”136 Özel ve resmi yardımlarla Nurunberg yakınlarında bir köy olan 

Rechenberg’de hayatının son yıllarını sefil bir durumda, tamamıyla yoksullaşmış, felç 

tarafından uyuşuk ve nihayetinde zayıflamış bir halde geçirdi. Dinlenmeye özlem duyan 

                                                            
133 Henri Arfun, Feuerbach, çev. İbrahim el-Aris, Beyrut: el-Müessesetü'l-Arabiyye, lid-Dirasat ven-Neşr, 1981, s. 
21. 
134 Arfun, s. 22. 
135 Harvey,  FIR, s. 215. Feuerbach’ın 20. yüzyılda Almanya’da ciddiye alınmamasının sebepleri için bakz. Paul 
Hühnerfeld, Hidegger (Bir Alman, Bir Filozof), çev. Doğan Özlem, İstanbul: Paradigma Yayınları, 2002, s. 33.  
136 DGE. s. 198. 



40 

 

biri olarak, Rechenberg’teki hayatını şöyle tasvir eder: “Bitkin köpekler tekrar nasıl 

havlayabilir. Benim Rechenberg’teki varlığım gerçekten böyle bir köpek hayatıdır”.137  

Hayattayken yayınlanan son çalışmalarından biri olan “Spiritualismus und 

Materialismus” (Spiritualism and Materialism) ve bununla beraber “On Ethics: 

Eudaimonism” ve 1850’lerde ve 60’lardaki diğer kısa çalışmalarıyla “Collected 

Works”un 10. cildi olarak 1868’de yayınlandı. 1868’de coşkuyla Marx’ın “Kapital”ini 

basıldıktan bir yıl sonra okudu ve 1870’te Alman Sosyal Demokratlar Partisi’ne katıldı. 

İncil’de yer alan anlamda Tanrı’ya inanmayla ilgili hiçbir tavizi kabul etmedi. Son 

çalışması “Gotheitt, Freiheit, und Unsterblichkeit” (Tanrı, Özgürlük ve Ölümsüzlük, 

Deity, Freedom, İmmortality) 1866 yılında basıldı. Onun yaşamı, aslında düşünce 

yaşamıdır, kitapları da gerçek hayatı. Ölümüne yakın 1871’de kendini bir ateist, 

materyalist ve komünist olarak değerlendirmiştir.  Fakat sonraki yayınlarına 

bakıldığında, onun “Christianity” ve “Geleceğin Felsefesinin İlkeleri”nde geliştirdiği 

bakış noktasının daha ötesine gidemediği görülür.  

Son bir felç ve kısa süreli bitkisel bir hayattan sonra 13 Ekim 1872’de 68 

yaşında öldü ve Nurunberg’te Johannis-Friedlof’ta defnedildi. Karısı 11 yıl sonra 80 

yaşında iken öldü ve yanına defnedildi. Böyle yalnız bir hayat yaşayan bu adamın 

cenaze törenine 20 bin insan katıldı. Mezarının başında onun son arkadaşlarından biri 

şöyle dedi: “İnsanoğlu için üstesinden geldiği, ona hayatının bu görevini ifa etmek için 

kolaylaştıran şey, bu büyük işi ve bu dev gibi hareketi meydana getirmesini 

kolaylaştıran şey, en içteki gayret veya dürtüsü olan şey, bütün bunları yapmaya sevk 

eden şey ne idi? Bu onun büyük, pak, hakikat aşkıydı”.138  

Onun özel hayatında üç tane acı verici olay vardır. Bunlar: Bir kızının 

bebekken ölümü, Johanna Capp’a âşık olmasından dolayı 1849’dan sonra karısı ve en 

iyi arkadaşı olan kızıyla ilişkisinin bozulması ve evini aramak için zorla içeri giren ve 

                                                            
137 DGE. s. 210. 
138 DGE. s. 222. 



41 

 

genç bir radikalle ilişkisini araştıran devlet gizli polisi tarafından çalışmalarının ve 

haberleşmelerinin yağma edilmesi.139 

Daha önce yazdıklarımızın bir neticesi olarak, genel manada Feuerbach’ın 

kitaplarının konularını, özellikle de bunları izleyen tartışmaları kendi pratik hayatından 

bahsettiği şu sözlerinden daha güzel bir şekilde anlatmamıza imkân yok: “Benim 

uğraşım başka herhangi bir şeyden önce daima dinin karanlık noktalarını akıl ışığıyla 

aydınlatmaktı ki, insan sonuçta, dinin gizemliliğinden istifade edip de insanları baskı 

altına alan düşman güçlerin kurbanı olmamayı başarsın. Gayem insanın önünde boyun 

eğerek teslim olduğu güçlerin aslında kendi sınırlı, cahil, korkak aklından kaynaklanan 

mahlûklar olduğunu ispatlamaktı. Özellikle de insanın kendinden daha üst bir konuma 

koyup tabiatüstü bağımsız bir varlık olarak kendisinin düşmanı olan varlığın gerçekte 

insanın kendisi olduğunu ispatlamaya çalıştım. Kitaplarımdaki hedefim de insanları 

kutsal varlıklar olmak yerine, antropolojik varlıklar olmasını sağlamaktı yani Tanrı’yı 

sevmeleri yerine insanı sevmelerini başka bir dünya yerine bu dünyanın öğrencileri 

olmalarını, dünyevî ruhani bir hükümete boyun eğen ruhaniler olmaları yerine bu 

yeryüzünde kendilerine güvenen vatandaşlar olmalarını sağlamaktı. Buna göre benim 

hedefimin her şey olması mümkündür fakat yıkıcı, olumsuz olması mümkün değildir, 

bu olumlu bir hedeftir, ben ispat etmek için inkâr ediyorum ki, insanın öz varlığını 

vurgulayabilmem mümkün olsun.”140       

 Feuerbach ölümünden önce kendi değerlendirmesiyle, bir antropolog olmasına 

rağmen hayatı boyunca hiçbir zaman teoloji yapmaktan geri kalmamıştı. Onun 1841’de 

ününü arttıran “Christianity”de yazdığı şey doğruydu: “Öyle hissediyorum ki benim 

yeni çalışmam, benim anti-teolojik yazılarımı bir sona getirme yerine daima 

                                                            
139 Harvey,  FIR, s. 112. 
140 Religion, s. 66. Barth bu konuda şöyle der: “O büyük bir coşku ve enerjiyle ‘Evet’ der. Sadece ispat etmek için 
inkâr ederim. İnsanın gerçek yani reel özünü ispat etmek için teoloji ve dinin fantastik yansımasını inkâr ettim” (Das 
Wesen der Religion, s. 14.) “Benim bu çalışmam kesinlikle olumsuzdur, fakat insan olmayan varlıkla bağlantılı olarak 
düşünülmesi gereken bir çalışma, dinin insani öğeleriyle değil” (Hıristiyanlığın Özü, s. 11). Feuerbach’ın yönelimi 
veya hedefi pozitiftir ve bu genellikle onun felsefesinin teolojik izahlarında önlenmiştir. Onun hedefi yani yönelimi 
herhangi bir teologun pozitif olması kadar pozitiftir. O sadece skeptik ve olumsuz ifade eden değildir fakat teologları 
böyle göstermiştir. Feuerbach kesin bir kurtuluş doktrini sunar hatta teolojinin uygun bir şekilde anlaşılmasıyla ilgili 
olarak itibarını teslim etmeyi kasteder. Şunu vurgulamak isterim ki, Feuerbach benim düşünceme göre, sadece bu 
temeller üzerinde eleştirel olarak değerlendirilebilir.” Barth, agm., s. xiv-xv. 



42 

 

planladığım ve umduğum gibi beni gittikçe daha çok sadece buna sürükleyecek”.141 

Onun felsefi görüşleri kariyeri süresince radikal biçimde değişmiştir, dolayısıyla onun 

felsefi gelişimindeki dönemleri bilimsel olarak ayırmaya kalkışmada pek çok tartışma 

vardır. Fakat buna rağmen şu doğrudur ki, son yıllarda tasdik edildiği gibi onun birinci, 

ikinci ve üçüncü düşüncelerinden sonra (Tanrı, akıl, insan), bunlarla beraber bir 

dördüncüsü (duyumsallık),142 beşincisi (doğa), altıncısı (madde) düşüncesine sahip 

olduğunu da söyleyebiliriz.143 Bu konu da şunu da belirtmemiz gerekir ki; Feuerbach’ın 

kendisi hakkında belirttiği bu üçlü gelişim süreci onun felsefesinin farklı aşamalarından 

çok gençliğinde entelektüel gelişiminin aşamalarına işaret etmektedir.144 Yani 

Feuerbach’ın “Tanrı benim ilk düşüncemdi, ikinci düşüncem akıl, insan ise üçüncü ve 

son düşüncem”145 sözü onun  entelektüel gelişimini tanımlar. Bu gibi bazı konularda 

kesinliğin olmamasının en önemli sebebi Feuerbach’ın nadiren kendi hakkında 

konuşulmasına izin vermesidir. Bundan dolayı o genellikle diğerleriyle olan ilişkileriyle 

yorumlanmıştır. Hegel’le Marx arasında bir atlama taşı olarak, modern varoluşçuluğun, 

modern hümanizmin, modern bilimsel ampirizmin babası olarak vb. Gerçekte ise o, 

bunlardan çok farklı şeyleri söylemiştir ve belki de bunlardan hiçbiri değildir.146  

 Fakat şu da bir gerçek ki, farklı noktalardan sürekli olarak ateizmi 

doğrulamaya, teşebbüs etmesi, dinin çözülmesi için çalışması nedeniyle o bir anti-

teolog olarak kaldı. Bu anlamda bir konuya daha değinmemiz gerekir ki, o da 

Feuerbach’ın ateist dönem olarak adlandırılan son dönemi. Feuerbach’ın bu dönemdeki 

din düşüncesi de iki kısma ayrılır. Konuyu biraz daha açacak olursak; Feuerbach’ın 

yaptığı iş, hem Marksist hem non-Marksist literatürde ve hem de geniş bir alanda 

                                                            
141 Religion, s. 88. 
142 Barth, Feuerbach’ın felsefesinin duyumsal olması konusunda şöyle der: “Bundan dolayı onun felsefesi şu 
cümleyle başlar “Ben gerçek, duyusal, maddi bir varlığım evet bütün olarak vücut benim egomdur, benim varlığımın 
kendisidir”. “Onun öğretisinin amacı “açıkça duyusal bir felsefedir”. (Die Philosophie der Zukunft, s. 72). Barth, 
agm., s. xiii-xiv.  
143 Çağdaş düşünürlerden bazıları ise Feuerbach’ı farklı bir değerlendirmeyle ele almıştır. Örneğin, Maclntyre, 
Feuerbach’ın düşüncesini yine üçlü bir sistem içinde fakat farklı bir şekilde vermektedir. Şöyle ki; ona göre 
Feuerbach ilkin bir Hegelci, daha sonra bir sol-Hegelci ve son olarak ta bir materyalist veya hümanisttir. Alasdair 
Maclntayre, Marxısm and Christianity, Notre Dame, University of Notre Dame, 1984, s. 24.  
144 Ayrıntılı bilgi için bk. Lange, s. 80. Feuerbach’ın içinde bulunduğu son dönem genellikle Materyalist, natüralist ve 
anti-Hegelci olarak tanımlanır. John A. Mourant, Readings in the Philosophy of Religion, New York: Thomas Y. 
Crowell Company, 1956, s. 29. 
145 DGE. s. 206. (Feuerbach, “Fragmente zur Charakteristik meines philosophischen curriculum vitae,” Gesammelte 
Werke içinde, ed. W. Schuffenhauer, Berlin, 1971, C. X, s. 178). Lange, Feuerbach’ın “Tanrı benim ilk düşüncemdi” 
sözünün onun gençliğindeki felsefi gelişiminin sınırlarını gösterdiğini belirtir. Lange, s. 80. 
146 Galloway,  s. 136. 



43 

 

olduğu gibi basit bir şekilde din eleştirisine indirgenmemeli. Bilhassa sonraki Feuerbach 

bir din eleştirmeninden ve din filozofundan daha fazla bir şeydir.147 Fakat onun bu 

noktadaki düşünceleri hem Marksist ve hem de non-Marksist çevrelerde kabulden 

ziyade reddedilmiştir.148 Bunun en önemli sebebi de onun dini bütünüyle reddetmek 

yerine onu mükemmelleştirmeye çalışmasıydı ve bu noktada Engels’inde belirttiği gibi 

Feuerbach yukarıda materyalist aşağıda ise idealistti.149 Fakat Hegel felsefesi 

bilinmeden Marx’ın sindirilmesinin güç olması gibi materyalizmin tarihi bilinmeden de 

Feuerbach’ın doktrini hakkında açık bir bilgi edinilemez.150 Bu yüzden en azından 

Feuerbach’ın yaşadığı dönemdeki materyalist anlayışın bilinmesi gerekir.151 (Bu konuyu 

tezin farklı kısımlarında değerlendirdiğimizden burada tekrarına girmiyoruz).  

Feuerbach gerek yaşadığı dönemde gerekse ölümünden sonra etkisi farklı 

şekillerde devam eden bir filozof olmuştur. Adeta Feuerbach batı düşüncesinde yeni bir 

çağın başlangıcını göstermiştir.152 O sadece Avrupa’nın düşüncesinin değişmesine 

yardım etmemiş aynı zamanda sosyal ve politik yapılanmasına da yardım etmiştir. 

Dolayısıyla kendisi ilgi alanları farklı olan pek çok kişiyi etkilemiştir. Bazıları bunu 

açık şekilde ifade ederken bazıları da bunu zımnen belirtmeyi tercih etmiştir. Farklı 

şekillerde de olsa şu kişiler ondan etkilenmiştir; Vissarion Grigoreeviç Belinski (1811–

1848)153, Andreas Frederick Beck (1816–1861),  Pierre Joseph Proudhon (1809–1865), 

                                                            
147 Hem Marx’ın esererlerine hem de tarihsel gelişmine baktığımızda Feuerbach Marksist din düşüncesinin 
temellerini oluşturan kişi olmuştur. Marksist düşüncenin din hakkındaki düşüncelerinin değerlendirmesi için bk. 
William McBride, “Karl Marx, The Economic and Philosophical Manuscripts of 1844, Radical Critisizm and a 
Humanistic Vission”, The Classics of Western Philosophy, A Readers’s Guide, edt. Jorge J. E. Gracia vd. s. 383. 
148 DGE. s. 205. 
149 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 52, s. 61. Engels, şöyle der: “Feuerbach hiçbir 
zaman idealist olmaktan tamamen kurtulamamıştır. Doğa alanında Materyalisttir ama insana ait alanda, insan tarihi 
alanında bir idealisttir.” Engels, Doğanın Diyalektiği, s. 244. Fakat Plehanov Engels’in her ne kadar Feuerbach’ı bu 
noktada tutarsız olmakla suçlasa da hiçbir surette Feuerbach’ın felsefesinin temel prensiplerinin halis materyalistçe 
prensipler olarak kabul edilmesine engel olmadığını belirtir. Plehanov,  s. 23. 
150 Plehanov, s. 22.  
151 Bunun içinde en güzel kaynak Lange’nin yazdığı Materyalizm Tarihi’dir. 
152 Rusya’da yazılan Yabancı Terimler Cep Sözlüğü’nde Feuerbach’ın düşüncesi değerlendirilirken şöyle denir: “19. 
Yüzyıl Alman İdealizminin tümü, Fichte’den başlayarak uçsuz bucaksız Alman felsefesi, son bayraktarları ve koro 
şefi olan Feuerbach’ın kişiliğinde doruğuna ulaşmasına dek, antropoteizme ulaşma çabasıdır: daha kesin olarak 
belirtmek gerekirse Feuerbach’ın ifade ettiği “insan insanın Tanrısıdır” şeklindeki antropoteizmi yolunda gösterilen 
çabadan başka bir şey değildir. Almanya’da çıkan bu öğreti doğduğu ülkedeki kadar yaygın olmamakla birlikte diğer 
uluslar arasında da yayıldı.” Andrzej Walıckı, Rus Düşünce Tarihi (1760–1900) Aydınlanmadan Marksizme, çev. 
Alâeddin Şenel, Ankara: V Yayınları, 1987, s. 144, Filosofskie i obschesvenno-politicheski proizvedeniia 
petrashevtsev, Moskova, 1953, s. 494-495’ten alıntıyla.). 
153 Walıckı,  s. 113. 



44 

 

Aleksadr İvanoviç Herzen (1812–1870)154, Moses Hess (1812–1875)155, Mişel 

Aleksandroviç Bakunin (1814–1876)156,  Friedrich Harms (1819–1880), George Elliot 

(Mary Ann Evans) (1819–1880)157, Fyodor Mihayloviç Dostoyevski (1821–1881)158, 

Nikolay Gavriloviç Çernişevski (1828–1889)159, Jacob Moleschott (1822–1893)160, 

Friedrich Jodl (1849–1914), Charles Eugen Dühring (1833–1921)161, Paul Johannes 

Tillich (1886–1965)162, Martin Heidegger (1889–1976)163, Ernest Simon Bloch (1885–

                                                            
154 Yalnız şunuda belirtmeliyiz ki Feuerbachçı felsefe, Herzen’in düşünsel evriminde bir geçiş basamağıdır, oynadığı 
rol önemli olmakla birlikte başrol değildir. Walıckı,  s. 116-117. 
155 Dictionary of the History of İdeas, C. 1, New York: Charles Scribner’s Sons, 1973, edt. Philip D. Weierner. s. 38. 
Komünist Haham kod adlı Moses Hess, On The Essence of Money’deki analiziyle Feuerbach’ın fikirlerini ekonomi 
alanına taşımıştır yani Hess’in argümanı Feuerbach’ın din eleştirisinin sosyo-ekonomik alana şümullü bir 
uzatılmasıdır, “para insanın özüne yabancılaşmasıdır” der. Onun yaklaşımı ahlaki, öncülleri ise felsefidir. Carlebach,  
s. 118. Hess, Feuerbach’ın ‘insanın sosyal özü’ analizinde hatalı olduğunu söylemiştir. Carlebach,  s. 393. 
156 Bakunin tarihi, insanın, insanlığın gelişimiyle, hayvanlık durumuna derece derece karşı çıkışı olarak görür. İnsanın 
evrimi konusundaki bu karşıtlık düşüncesine dayanarak Bakunin dinin, insanın, hayvanlıktan çıkışında gerekli 
olduğunu kabul eder. Ama insan nasıl hayvansal köleliğinden sıyrılmışsa, dinsel köleliğinden de kurtulmalıdır. 
İnsanın özgürlüğünü ortadan kaldırdığı, insanın kendi özeliklerini sakatladığı için Tanrı’ya karşı çıkan bu ateizmin 
anahtarı Feuerbach’ın Christianity adlı kitabındadır. Bir manada Bakunin de Feuerbach’ın en inançlı müridi olmuştur. 
Bakunin Feuerbach’tan esinlenerek şöyle diyecektir. “Tanrı varsa insan köledir. Oysa insan özgür olabilir, olmalıdır: 
öyleyse Tanrı yoktur”. Devrimler ve Kaşı Devrimler Tarihi Ansiklopedisi, Genel Yönetmen: Ercan Arıklı, çev. Ayşe 
Edirne ve öte., Gelişim Yayınları, İstanbul, 1975, s. 545-546. Walıckı’nin belirttiğine göre, Bakunin özellikle 
Feuerbach’ın dinsel yabancılaşma kavramını Tanrı’nın yaratıcısı olan insanın, kendi yarattığının kölesi durumuna 
geldiği ve “gök gittikçe zenginleşirken yer gittikçe yoksullaştı” görüşünüden etkilenmiştir. Walıckı,  s. 243. 
157 George Elliot’ın insanlık dini şeklinde dini bir anlayışı da vardır ve bunda Feuerbach’ın etkisi çok açık bir şekilde 
görülür. Kendisi de çevirdiği Christianity adlı eser hakkında arkadaşına yazdığı mektupta Feuerbach’ın her 
düşüncesine katıldığını belirtmektedir. Ed. Gordon S. Haight, The George Eliot Letters. C. II. London, 1954, s. 153. 
158 Dostoyevki, Feuerbach’ın Materyalizminden etkilenmiştir. Yeraltından Notlar ve Suç ve Ceza’da bu görülür. 
Anthony C. Thiselton, A Concise Encylopedia of the Phılosophy of Religion, Oxford: Baker Akdemic, 2005, s. 67. 
Dostoyevki’nin özellikle 1860 ve 1870 yıllarda yazdığı eserlerde bireyci ‘serbestlik’ anlayışıyla ‘Hırıstiyan 
doğruluğu’ arasındaki çatışma daha derin bir biçimde ele alındığı görülür. Bunda ana etkenin Feuerbach’ın eserlerinin 
telkin ettiği şeylerdir. Feuerbach’ın etkisinin görüldüğü bu eserler: Ecinniler (1871–1872), Karamazov Kardeşler 
(1879–80), Bir Yazarın Günlüğü (1873–1881) gibi. Walıckı,  s. 281-286. 
159 Çernişevski için bk. N. G. Cherhyshevsky, Selected Philosophical Esaays, Moscov, 1953. F. B. Randall, N. G. 
Cherhyshevskii, New York, 1967. W. F. Woehrlin, Cherhyshevski: The Man and the Journalist, Cambridge: Mass., 
1971. N. G. Pereira, The Thought and Teachings of N. G. Cherhyshevskii, The Hague, 1975. Çernişevski’ye göre en 
büyük fesefi otorite Feuerbach’tı. Çernişevski sanat görüşünde de Feuerbach’tan etkilenmişti. Aslında Feuerbach’ın 
estetik ya da sanat felsefesiyle ilgili derli toplu düşünceleri yoktu. Çernişevski bir anlamda onun felsefesindeki insan 
ve din anlayışından hareketle bunu ortaya koymaya çalışmıştır. Walıckı,  s. 173-176. Çernişevski’nin baş felsefi 
yapıtı olan Felsefede Antropolojik İlke’nin (1860) başlığı Feuerbach’ın Antropolojizmine olan bağlılığını ifade eder. 
W. J. Gavin ve T. J. Blakeley, Russia and Amerıca: A Phılosophical Comparıson (Devolopment and Change of 
Outlook from 19th to the 20th Century), Dordrecht: D. Reıdel Publıshıng Company, 1976, s. 92. 
160 Jacob Moleschott önce Hegel daha sonra ise Feuerbach’a bağlandı. Hayatın Akışı adlı eserinde 18. Yüzyıl 
Ansiklopedistlerinin ve Feuerbach’ın görüşlerini kendine özgü bir şekilde açıkladı. Hem Vogt hem de Moleschott’un 
vülgarize edilmiş biçiminden kaba materyalizme ulaşma yollarını bir anlamda Feuerbach’ın materyalizmi sağlamıştı. 
Walıckı,  s. 145. 
161 Eugen Karl Dühring, 19. Yüzyıl düşünürlerinden sadece Feuerbach ve Comte’a değer verir. Fakat Engels yazmış 
olduğu 2 ciltlik eserle onu eleştirmiştir.   
162 Tillich’in Feuerbach’ın antropolojik din anlayışından etkilenmesi hakkında bk. Jacob Taubes, “The Copernican 
Turn of Theology”, Religious Experience and Truth, ed. Sidney Hook, New York: New York University Press, 1961, 
s. 70–73. Sidney Hook, “The Atheism of Paul Tillich”,  Religious Experience and Truth, ed. Sidney Hook, New 
York: New York University Press, 1961, s. 60. Wilbur M. Urban bu konuda Tillich’in “Tanrı hakkında bütün ifadeler 
semboliktir” düşüncesi Feuerbach’ın din teorisine benzetilerek pan-sembolist olarak nitelendirildiğini belirtir. Bk. 
Wilbur M. Urban, “A Critique of Professor Tillich’s Theory of the Religious Symbol”, Journal of Liberal Religion 2, 
Spring 1941, s. 34–36. 
163 Thomas E. Wartenberg, “Introduction”, Ludwig Feuerbach, Prıncıples of the Phılosophy of the Future, İndiana: 
Hackett Publishıng Company. s. viii. 



45 

 

1977)164, Jean Paul Sartre (1905–1980)165, Erich Fromm (1900–1980)166, Don Cupitt 

(1934 -)167. Burada zikrettiklerimizin dışında eski Rus materyalistlerinin neredeyse 

tamamı kendilerini Feuerbach’ın öğrencileri olarak kabul etmişlerdir.168 Ayrıca 

Feuerbach’ın düşüncesi, fenomenolojik hareket üzerinde büyük bir etkide 

bulunmuştur.169 Bunun yanında Feuerbach bazılarınca insan felsefesinin de kurucusu 

olarak değerlendirilmiştir.170 Diyolojik felsefesinde Ben-Sen ilişkisinin anlaşılması için 

Martin Buber (1878–1965)171 ve bireysel analizlerinde Karl Löwith (1897–1973)172 gibi 

pek çok düşünür tarafından Feuerbach’a müracaat edilmiştir.173 Feuerbach’ın 

düşüncesinin negatif görüntüsü, psikolojik olarak da Sigmund Freud (1856–1939) 

tarafından geliştirilmiştir.174 

                                                            
164 Ernest Bloch “hayali olarak varsayılan ve bilinmeyen insani idea olarak Tanrı”dan bahsederken bu düşüncesini 
açıkça Feuerbach’ın “İnsan İnsanın Tanrısıdır “görüşü üzerine bina etmiştir. Ernst Bloch, Man on His Own, çev. E. B. 
Ashton, New York: Herder&Herder, 1970, s. 208. Ernest Bloch’ta Hıristiyanlığı dinler tarihinin sonunda yer aldığını 
düşünür. Rıchard Schaeffler, Reason and the Questıon of God: An Introductıon to the Phılosophy of Religion, çev. 
Robert R. Barr ve Marlies Parent, New York: A Herder&Herder Book, The Crossroad Publishing Company, s. 39, 
17. Ernest Bloch’un din hakkındaki düşüncelerinin genel bir değerlendirmesi için bk. William A. Johnson, The 
Search for Transcendence, A Theological Analysis of Nontheological Attempts to Define Transcendence, New York: 
Harper&Row Publishers, 1974, s. 83–112. 
165 David West, “Sartre hakikaten insanın, bir kendinde-kendisi için kavramına tekabül edebilen tek varlık olarak 
Tanrı olma isteğini yansıtmaktadır. Bu düşüncede belki Feuerbachçı bir anlam içerisinde anlaşılır hale gelebilir: Tanrı 
düşüncesi insanın özlemlerinin bir izdüşümüdür” der. David West, Kıta Avrupası Felsefesine Giriş, İstanbul: 
Paradigma Yayınları, çev. Ahmet Cevizci, 1998, s. 203. Thomas E. Wartenberg, “Introduction”,  s. viii. 
166 Hatta Erich Fromm’un Feuerbach olmaksızın kavranılamayacağı belirtilmiştir. Erich Fromm’un yazdıkları 
Feuerbach geleneği içerisinde değerlendirilir. Özellikle bk. Erich Fromm, Kendini Savunan İnsan: Ahlak Felsefesinin 
Psikolojisi Üzerine Bir Araştırma, İstanbul: Say Yayınları, çev. Necla Arat, 1982. 
167 Thiselton,  s. 57.  Cupitt için ayrıca bk. Jonh Hick, A İnterpretation of Religion: Human Responses to the 
Transcendent, London: The Macmillan Co., 1991, s. 194 vd.  
168 Sinan Özbek, “Feuerbach’ta Mutluluk Ahlakı”, s. 39. Burjuva-demokratik hareketin ilk sözcüleri olan halkçılar, 
bir yönüyle hayalci bir toplumculuğa, öte yandan da Batı Avrupa Hareketine ve özellikle Feuerbach düşüncelerine 
bağlıydılar. Bu halkçılar Herzen, Doroljubov ve Çernişevski’dir. M. Buhr vd., Aydınlanma Felsefesi, Der. Veysel 
Atayman, Yeni Hayat Yayınları, 2003, İstanbul, s. 54.  
169 Joseph Dabney Bettis (edt.), Phenomenology of Religion, London: SCM Press, 1969,  s. 115. 
170 Necat Bozkurt, “Friedrich Nietzsche’nin Yaşamöyküsü”, s. 15–39, Friedrich Nietzsche, Tarih Üzerine, 3. Baskı, 
İstanbul: Say Yayınları, 1996, s. 22.  
171 DGE. s. 215. Özellikle bk. Buber, Between Man and Man, Collins Londra, 1947. Buber’in Feuerbach’la 
karşılaştırılması için bk. Nathan Rotenstreich, “For and Against Emancipation: The Bruno Bauer Controversary”, Leo 
Baeck Institute Year Book IV içinde, The Hague, 1959. 
172 Löwith “Feuerbach’ın maddileştirmesi ve Hegel’in felsefi teolojisinin kuvvetten düşmesi açıkça bizim 
zamanımızda bilinçli veya bilinçsiz hepimizin üzerinde duran bir bakış açısı oldu” der. Carter Lindeberg “Luther and 
Feuerbach”, Sixteeeth Century Essays and Studies, C. 1. (Jan., 1970), s. 108. Löwith hem Feuerbach’ı hem de 
Kierkegaard’ı sabit bir fikir olarak Hıristiyanlığın bir düşmanı gibi görür. Değerlendirme için bk. H. Vogel, “The 
Introduction to the Principles of the Philosophy of the Future”, Feuerbach, Principles of the Philosophy of the Future, 
Opolis Babls Merrill, 1966, s. lx. 
173 DGE. s. 211. Krş. Karl Löwith, Das Individiuum in der Rolle des Mitmenschen, Munich, 1928, s. 5–13; Karl 
Löwith, Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtlichen Existenz, Stuttgart, 1960, s. 37–144.  
174 Özellikle bk. Sigmund Freud, Bir Yanılsamanın Geleceği Bilim ve İman, çev. H. Zafer Kars,  İstanbul: Kaynak 
Yayınları, 1995. Hans Küng, Freud and the Problem of God, çev. Edward Quinn, New Heaven: Yale University 
Press, 1979. H. B. Acton,  The Illusıon of the Epoch, London ve Boston: Routledge Kegan Paul, 1973. Antoine 
Vergote, Din, İnanç ve İnançsızlık, çev. Veysel Uysal, İFAV Yayınları: İstanbul, 1999, s. 199–200. Çağdaş pek çok 
din felsefecisi tarafından, Freud düşüncesi 19. yüzyıl Feuerbach’ın Lectures’daki yaklaşımı olan dini psikolojik 
ihtiyaçlar olarak gören görüşün devam ettiricisi olarak değerlendirilir. Linda Trinltaus Zagzebslti, The Philosophy of 
Religion: An Historical İntroduction, Malden, Mass: Blackwell Publishing Ltd, 2007, s. 131–134. Jonh Hick, A 



46 

 

Feuerbach’ın etkilediği insanlar arasında buraya aldıklarımız dışında kalan 

daha başkaları da vardır. O adeta kendisinden sonraki dönemde oluşan ateist düşüncenin 

temeli gibidir. Bu yüzden pek çok kişi onu modern ateizmin babası olarak sayar.175 

Marx176 ve Frederick Nietzsche (1844–1900) bunların başında gelenleridir.177 Marx’a 

atfedilen bugün pek çok sözün ve özellikle dinle ilgili görüşlerin kaynağının Feuerbach 

olduğu bilinmektedir. Özellikle “Kutsal Aile”, “Alman İdeolojisi” ve “1844 El 

Yazmaları”nda bunun izleri açıkça görülür.178 Engels, bütün filozoflar içerisinde 

Hegel’den sonra en çok Feuerbach’ın, Marx’ı ve kendisini etkilediğini açıkça yazar.179  

                                                                                                                                                                              
İnterpretation of Religion, s. 1–7, 193. “Feuerbach ve Freud’un dini sadece bir istek veya arzu olarak görmesi onların 
materyalist/bilimsel bakış açılarından kaynaklanır.” Peter Byrne, The Moral İnterpretation of Religion, Edinburg: 
Edinburg Üniversity Press, 1998, s. 167. 
175 Küng, Freud and the Problem of God, s. 3–5. Küng şöyle der; “Marksist ateizm ve Freud’cu ateizmin 
büyükbabası, ilkin bir teolog, ondan sonra bir Hegelci ve sonunda da ateist bir filozof olan Feuerbach’tır.” Küng, 
Freud’un kişisel ateizminin temel argümanlarını Feuerbach’tan aldığını belirtmiştir. Küng, Freud and the Problem of 
God s. 75.  
176 Her ne kadar Marx ve Engels Feuerbach’ın materyalizmini tanıdılar ise de, onlar kendi düşünceleri gereği diğer 
taraftan Feuerbach’ın eksik sonuçlarını, toplum ve tarih sorunlarında idealizmini, gerçek materyalizmin toplum ve 
yaşama uygulanışı ile yanıtlayarak, eleştirdiler. Bütün bunlara rağmen Feuerbach; Marksist felsefe ve dünya 
kavrayışının felsefi öncülerinden, müjdecilerinden biri oldu. Marx’ın Feuerbach eleştirisi için bk. Thiselton,  s. 178–
179. Hatta bazı araştırmacılara göre Feuerbach’ın kendisinden sonraki dönemde pek bilinmeyişinin nedeni Marx’ın 
gölgesinde kalmış olmasıdır. Alfred Schmidt 1985’te Feuerbach’ın bazı eserlerinin baskısında Marksist ideoloji 
öğretisi, din bilincinin en önemli sorgulayıcısı olan Feuerbach’ın belirli oranda gölgede kalmasına neden olduğunu 
belirtir. Sinan Özbek, “Feuerbach’ta Mutluluk Ahlakı”, s. 39. Feuerbach ve Marx için bk. Marx, Engels, Felsefe 
İncelemeleri, Ankara: Sol Yayınlan, 1975. Marx, 1844 Elyazmaları (Ekonomi Politik ve Felsefe), Çev. Kenan Somer 
Ankara: Sol Yayınları, 1976. Marx, Engels, Din Üzerine, çev. Kaya Güvenç, 2. Baskı, Ankara: 1995, (özellikle bk. 
Bölüm Marx, Hegel’in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi),  Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, Lenin, Materyalizm ve Ampiriokritisizm, çev. İ. Yarkın, C. 2, İstanbul: İnter Yayınları, 1989. David McLellan, 
Marxism and Religion: A Description and Assessment of the Marxist Critique of Christianity, London: Macmillan, 
1987. Feuerbach’ın Marx üzerindeki etkisi için bk. John Milbank, Theology&Socıal Theory: Beyond Secular Reason, 
2nd edition, Madlen: Blackwell Publishing, 2006, s. 177–190. Feuerbach’ın ateizmi hakkında ve bunun Marx’ın 
ateizmiyle ilişkisi için bk. Henri de Lubac, The Drama of Ateist Humanism: New York: Sheedand, 1949. Marx’ın 
Feuerbach’ı yanlış değerlendirmesi için bk. Ninnian Smart, The Religious Experience of Mankind, New York: 
Collins, 1977, s. 649–650.  
177 Ayrıca Jürgen Moltman Alman düşüncesinde Tanrı’nın ölümünün tarihine dair bir yorumda Nietzsche’nin 
meseline hayli yakın bir biçimde Feuerbach’la ittifak kuran bir felsefeyi görür: “Burada Tanrı’nın ölümü, Tanrı’nın 
kendi benliğini tüketmesine değil, onu öldüren insana işaret eder. Tanrı’nın ölümü, insanın kendisinin üstünde 
yüceltilmesidir. (…) Modern çağın Tanrı öldü hissi, bu şekilde onu biz öldürdük sözüne dayanıyorsa, bu durumda o, 
Feuerbach’ın insanı kendisine getirdiği söylenen Tanrı ortadan kaldırmasıyla hayli yakınlık taşır”. Moltman, 
Theology of Hope, s. 170.  
178 Marx bir dil oyunu yaparak Feuerbach’ın adından hareketle onu ateş ırmağı olarak niteler. Almanca Feuer: ateş, 
bach: ırmak anlamına gelir. Kanaatimizce Marx bu nitelendirmeyi de Christianity’den hareketle oluşturmuştu. Zira 
Christianity’de Feuerbach eseri şöyle nitelemektedir. “Birinci bölüm ateş, ikincisi ise alevdir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 
12. 
179 Marx din üzerinde uzunca durmaya ihtiyaç görmedi. Marx’ın din eleştirisine katkısı onun sosyal köklerini ve 
fonksiyonunu saptamaya başvurudur. Hâlbuki Feuerbach dini soyut bireyin ihtiyaçlarına bağlı olarak anlamaya 
çalışmış, onların dürtüleriyle ilişkilerinde bağımsız olarak görmüştür ve değerlendirmiştir. Marx spesifik dinleri 
bilhassa bireylerin sosyal durumlarındaki yaşamlarının üretimleri olarak anlamaya çalışmıştır. Allan Arkush, 
“Judaism as Egoism: From Spinoza to Feuerbach to Marx”, Modern Judaism, C. 11, No: 2, (May, 1991), s. 218, 
(Werner Schuffenhauer, Feuerbach und der Junge Marx, Berlin, 1965, s. 80’den alıntıyla). Marx pek çok konuda 
Feuerbach’ı takip etmişse de her şeyde takip ettiğini söyleyemeyiz. Feuerbach’ın Marx’ın din hakkındaki 



47 

 

Nietzsche’de de Feuerbach’tan izler vardır. Hatta Küng, Nietzsche’yi 

Feuerbach’ın uysal bir öğrencisi olarak niteler.180  

                                                                                                                                                                              
düşüncelerine etkisi ve bunun Hıristiyan-Marxist diyalogta ifade ettiği anlam için bk. K. Clarkson ve D. Hawkins, 
‘Marx on Religion’, Scottish Journal of Theology, C. 31, (December, 1978). David McLellan, The Young Hegelians 
and Karl Marx, s. 48 vd, s. 85 vd. ve David McLellan, Marxism and Religion, s. 173. Marx’ın din hakkındaki 
görüşlerinde Feuerbach’ın etkisini karşılaştırmalı bir şekilde açıklayan Bulgakov şöyle der: “Feuerbach’ın 
‘dindarlığı’, bu patetik (etkileyici) kutsal bir varlığa ibadet etme isteği (o, kaba, mantıksal bir idol olsa bile) ki, 
Marx’ın kendini beğenmiş ve kendine güvenen ruhuna tamamen yabancıdır. O sadece Feuerbach’ın öğretilerinin bir 
tarafını alır –eleştirel olanı ve hocasının dinini hariç tutmaksızın bütün dinlere karşı eleştiri kılıcını çevirir. Onun 
tamamen ve nihai olarak dinin kökünü kazımak ne gökyüzü nede yeryüzünde güneş ışıklarının olmadığı salt bir 
ateizmi amaçlar. Ancak, biz Marx’ın kendisinin konu üzerine konuşmasını hesaba katarsak daha akıllıca ve uygun 
olur. Toward the Critique of the Hegelian Philosophy of Right ve On the Jewish Question  aşağıdaki kesin açıklama 
ile başlar. Almanya için dinin eleştirisi esas olarak bitti, fakat din eleştirisi diğer bütün eleştirilerin başlangıç 
koşuludur. Din dışı eleştirinin temeli şöyledir: insanı yapan din değil, dini yapan insandır. Gerçekte din henüz kendi 
kendini bulmamış ya da kendini yeniden yitirmiş olan insanın öz bilinci ve özduyumudur… insan dünyanın dışında 
herhangi bir yere çekilmiş soyut bir varlık değildir. İnsan insanın dünyasıdır, devlettir, toplumdur. Bu devlet, bu 
toplum tersine çevrilmiş dünya bilinci olan dini yaratırlar, çünkü onların kendileri tersine çevrilmiş bir dünyadır. Din 
bu dünyanın genel teorisi onun ansiklopedik özeti, halkın düzeyine indirgenmiş mantığı, onun point d’honneur 
(manevi namus) meselesi, coşkunluğu, ahlaki bakımdan onaylanması, törensel bütünleyicisi, avunması ve 
haklılanmasının evrensel temelidir. Din, insani özün düşsel gerçeklenmesidir. Çünkü insani öz asıl gerçekliğe sahip 
değildir. O halde dine karşı savaşım vermek dolaylı olarak tinsel kokusu din olan dünyaya karşı savaşım vermektir. 
Dinsel sıkıntı bir yandan gerçek sıkıntının ifadesi, bir yandan da gerçek sıkıntıya karşı protestodur. Din baskı altında 
ezilen yaratığın iç çekişi, kalpsiz bir dünyanın ruhudur. O halkın afyonudur. Halkın yanılsamalı mutluluğu olarak dini 
ortadan kaldırmak, halkın gerçek mutluluğunu istemektir. Durumu hakkında yanılsamalardan vazgeçmesini istemek 
onun yanılsamaları gereksinen bir durumundan vazgeçmesini istemektir. Öyleyse dinin eleştirisi ilke olarak halesi din 
olan bu gözyaşları vadisinin eleştirisidir. Eleştiri zincirlerin üstünü örten imgesel çiçekleri kopardı; bunu yaparken 
insanı gerçek umutsuzluğa götüren zincirler taşısın diye değil zincirleri atsın ve canlı çiçekler toplasın diye yaptı. 
Dinin eleştirisi insan yanılsamalardan kurtulmuş ve akıl çağına gelmiş bir insan gibi kendi gerçekliğini düşünsün 
kendi gerçekliğini etkilesin ona biçim versin diye kendi çevresinde yani gerçek güneşi çevresinde dönsün diye insanı 
yanılsamadan kurtarır. Fakat Bulgakov’unda belirttiği gibi bütün bunlar Feuerbach’ın en temel görüşlerinin bir 
açıklamasıdır, onun kelimelerine çok yakın bir şekilde ifade edilmiştir. Marx’ın bu din eleştirisinin uygulanması çok 
daha inandırıcı bir şekilde pratik ve devrimcidir. Marx’ın ifadesiyle bu: “Böylece cennetin eleştirisi yeryüzünün 
eleştirisine, dinin eleştirisi hukukun eleştirisine, Tanrıbilimin eleştirisi politikanın eleştirisine dönüşür. Kuşkusuz, 
eleştirinin silahı silahların eleştirisinin yerini alamaz. Maddi ancak maddi güç tarafından yenilebilir, ama teoride ad 
hominem  (insan örneği üzerinde) bir gösteri yapar yapmaz, yığınları sarabilir ve radikal olur olmaz da ad hominem 
tanıtlamalara başlar. Radikal olmak işleri kökünden kavramaktır. Ama insan için kök insanın kendisidir. Alman 
teorisinin köktenciliği yani aynı zamanda pratik enerjisinin açık kanıtı hareket noktasının kararlı ve olumlu bir 
biçimde dinin ortadan kaldırılması olmasıdır. Dinin eleştirisi insan için en yüce varlık insandır öğretisine yani insanı 
aşağılanmış, köleleştirilmiş, hor görülecek bir varlık haline getiren bütün durumları yıkan kategorik bir 
zorunluluktur.” Bulgakov,  s. 81–83. 
180 Küng, DGE., s. 403. Nietzsche’nin özü itibariyle gerçekleşmesini önerdiği reform, Hıristiyan alçak gönüllülük ve 
uysallık idealini ortadan kaldırmak ve onun yerine insana verilen bütün güç ve kuvvetleri, hürriyet içinde ve en etkili 
biçimde değiştirmektir. O halde, gerçekten ölmüş olan şey, geleneksel ve Hıristiyan ahlakının Tanrısıdır. 
Nietzsche’nin ifadesi, inkârı yani küfrü işitecek kimse olmadığına göre, Tanrı’yı inkâr etmenin dahi imkânsız 
olduğunu ifade eder. Etienne Gilson, Ateizm Çıkmazı, çev. Veysel Uysal, İstanbul: İFAV Yayınları, 1991, s. 14. 
Nietzsche, Feuerbach ve Marx ile eleştirel düşüncenin serbest bırakılması görüşünü paylaşır: Feuerbach’ın dediği gibi 
“Tanrı insan zihninin bir rüyası olarak gerçek kimliğini ortaya çıkarmalıdır.” Din insanlığın tasarlanan bir kutlaması 
olur, sonsuz insan bilinci insanlığın ötesindeki sonsuzun sonlu bilinciyle yer değiştirmiş olur. İnsanlığın arzusunun 
tatmininin sonucu ‘Teizmdir’. ‘Din sonsuzluğun bilincidir’; bu nedenle, din, insanın sonlu bir bilinç olarak değil, 
ancak sonsuz bir bilinç olarak maskelenebilir’. Christianity, s. 2. Marx, Engels ve Nietzsche gibi Feuerbach bütün 
bunu geleceğin sosyal ve politik sonuçlarıyla bir kurtuluş felsefesi olarak gördü. Realitenin uzlaştırılamaz materyalist 
bir görüşün temelleri üzerine, insanoğlu sahip olduğu sonsuz sıfatlarla sonsuz süreçten saptırılamaz. Thiselton, s. 99–
100. Nietzsche ve Feuerbach değerlendirmesi için bk. Brian D. Ingraffia, “Nietzsche ve Hıristiyanlık, Nietzsche’nin 
İstihzası: Aşkınlığın reddedilmesi”, s. 109–180. ed. Ahmet Demirhan, Nietzsche ve Din, İstanbul: Gelenek Yayınları, 
2002. s. 134–139. Nietzsche’nin Hıristiyanlığı ideallerini ve değerlerini kurgusal bir hakiki dünyaya dayandırdığu 
için suçlar ki, bu eleştirinin kökeni Feuerbach’ın eserlerinde bulunabilir. Her ne kadar Nietzsche Feuerbach’ın 
eleştirisini geliştirse de onunla aynı varsayımdan yola çıkar. Feuerbach’ın “eğer Tanrı bir kurguysa, gerçekte bir 
hiçliktir” (Christianity, s. xl.) şeklindeki sonucunu tekrar eder. Nietzsche insanın kendi değerini aşkın bir Tanrı’ya ve 



48 

 

Fakat Feuerbach’ın etkisi sadece ateizm şeklinde olmamıştır. Özellikle 

Protestan teologlardan bazılarını ciddi biçimde etkilemiştir. Protestan teolojinin 

antroposentrik eleştirisi için Karl Barth (1886–1868), bunun en belirgin örneğidir.181 

Fakat Reisz, modern düşüncenin ‘Feuerbachçı’ kökleri ‘Barthçı’ nükteli sözlerle 

makaslanarak kesildiğini veya oldukça güçlü bir karşı çıkışın bulunduğunu belirtmesine 

karşın bunun ancak dindar kesimde geçerli olabileceği kabul edilebilir.182 

Feuerbach’a duyulan ilgiyi son zamanlarda hakkında yayınlanan makalelerin 

çokluğu, eserlerinin farklı dillere çevirilmesi ve toplu eserlerinin ve onun hakkındaki ilk 

çalışmaların yeniden baskılarının yapılması açıkça göstermektedir. 

                                                                                                                                                                              
aşkın bir alana yansıttığını bu yolla da kendi değerini inkâr ettiğini beyan ederken Feuerbach’ı izler. Krş. Christianity, 
s. 26.  Nietzsche, The Will to Power, çev. Walter Kaufmann, R. J. Hollindgdale, New York: Vintage Books, 1968, s. 
86. Nietzsche ayrıca Feuerbach’ın insanın Tanrı’yı kendinden yansıttığına dair analizine dayanarak yine Feuerbach 
tarafından tanımlanan yansıtma sürecinin tersine çevrilmesini ister. Yani Nietzsche’de Feuerbach’la insanın Tanrı’ya 
ve semavi alana yansıttığı değerleri gerisin geri kendisine çevirmesi gerektiği konusunda hemfikirdir. Nietzsche,  s. 
52. Nietzsche’nin Tanrı’nın ölümünü ilan etmeside Feuerbach’ın Tanrı’nın insanın bir yansıtması olduğu 
düşüncesinin bir uzantısıdır. Şöyle ki, Tanrı’nın öldürülmesi, Tanrı’ya inancın bir yanılsama olarak maskesinin 
düşürülmesi, dinsel değerlerin nihilistik olarak maskesinin düşürülmesi anlamına gelir. Bu maskesini düşürme, 
Tanrı’nın insanın bir yansıtması olduğuna dair asli varsayıma dayanır. Fakat ikisi arasında önemli bazı farklar vardır 
ki bunlardan biri,  Feuerbach insanın Tanrı’yı yansıttığına dair bilicin yeni bir insan dinine yol açacağına ve bu yeni 
insan dininin bariz bir biçimde hıristiyani değerlerin ve öğretilerin sekülerleşmesine dayanacağına inanırken 
Nietzsche Feuerbach’ın bu insani dininden feragat eder. Hatta Nietzsche bir şiirinde Feuerbach’ın adını vermeden 
bunu şöyle açıklar: 
“Tanrı sever bizi, çünkü onun tarafından yaratıldık bizler, 

‘Ancak Tanrı’yı insan yarattı!’ der incelikli kişi. 

Öyleyse tasarladığını sevmemeli mi? 

Onu yarattığı için, artık onu inkâr mı etmeli? 

Bu çıkarsama sakat: yarık zihinlerin malı o.”  

Nietzsche, The Gay Science (With a Prelude in German Rhymes and an Appendix of Songs), edt. Bernard Williams, 
çev. Josefine Nauckhoff, şiirleri çev. Adrıan Del Caro, Cambridge: Cambridge University Press, 2001, s. 18. 
Feuerbach ve Nietzsche arasındaki bir diğer farkta Nietzsche’nin Feuerbach’ın düşüncesinin sonuçlarını tam olarak 
anlayamadığı noktasındadır. Nietzsche’ye göre Hıristiyan Tanrı inancının yitirilmesinin Hıristiyan inancı tarafından 
desteklenen her şeyin çökmesi anlamına gelir ki, işte Feuerbach bunu anlamamış ve bundan dolayı da kendisinin 
ateist olduğunu inkâr etmiştir. Hıristiyanlığın yerine insan dini tarafından ahlakın destekleneceğine inanmıştır. 
Bundan dolayı Küng, “Feuerbach’ın Tanrı’nın ölümüyle rahatlaması, burada Nietzsche’nin ifade ettiği derin korkuyla 
kıyaslandığında tehlikeli bir biçimde masum ve çocuksu görünür” der. DGE., s. 372.  
181 Barth, Protestant Theology in the Nineteenth Century, London: S. C. M. Press, 1972, s. 534–40; Barth, Theology 
and the Church, New York: Harper Torcbooks, 1962. Barth iddia etmişti ki gerçek insanlık Tanrı’ya göre icat 
edilmiştir. Thiselton, s. 101. Barth’ın düşüncelerinin değerlendirmesi için bk. Helmut Gollwityer, “Introduction”, s. 
1–28, Barth,  Church Dogmatics, çev. ve ed. G. W. Bromıley, New York: Harper Torcbooks, 1961, s. 12–14. 
182 Reisz,  s. 180. Barth’ın Feuerbach’a karşı oluşunda şunlar özellikle söylenebilir: “Şimdiye dek Feuerbach’ı 
dinledik. Dikkatlice dinleyen herkesin zihninde iki ana vurgu kalmıştır. Birincisi biz tamamıyla olağanüstü, aşağı 
yukarı mide bulandırıcı, bayağı bazı şeyler dinledik. Diğeri ise Feuerbach zamanında tamamıyla teolojiye yönetilmiş 
önemsiz bir soru sunmasıdır.” Barth, agm.. s. xix. Barth zaten Feuerbach hakkında yanlı hareket ettiğini de gizlemez: 
“Özetle: Feuerbach’ın teolojisine belki de doğrudan karşıt olarak eleştiriye başladım. Onun teorisi basmakalıptır. 
Belki de o sadece ve kesinlikle ilk değildir.” bk. Barth,  agm., s. xxii. 



49 

 

2. Din Felsefesinin Kaynakları 

Feuerbach’ın düşünsel gelişimini ana hatlarıyla belirtmemize rağmen onun 

düşüncesini etkileyen bazı filozoflar vardır ki etkilenmenin boyutlarını daha iyi 

anlayabilmemiz için bunlara ayrıca temas etmemiz gerekir. Zira bu düşünürler onun din 

felsefesinin bir anlamda kaynaklarını oluşturmaktadır. Biz bu bağlamda kendisinden 

önce yaşamış olan Spinoza ve Bayle’ye, yaşadığı dönemde kendisine hocalık yapmış 

olan ve din felsefesi alanında ders veren Hegel ve Schleiermacher’in etkilerine kısaca 

değineceğiz. Bu düşünürleri etkilerinin fazlalığına göre değil yaşam tarihlerine göre 

inceledik. Bunların dışında Feuerbach’ın etkilendiği Kant183, Fichte vs. gibi başka 

düşünürler de vardır. Fakat bunlar gibi etkileri sınırlı olan düşünürleri değerlendirmeye 

almadık. Yalnız burada şöyle bir sorun da var: Feuerbach “Collected Works”184 ve 

bunun içinde yer alan “Christianity”de isim vermeden bazı düşünürlerin fikirlerine 

değindiğini bazen de kendi fikirlerini başkalarının fikirleriymiş gibi ifade ettiğini 

belirtir. Hatta “Christianity”de şöyle der: “Ben çok sık, isim koymanın gereksiz 

olduğunu düşünerek açıkça adlandırmadan şu ya da bu tarihsel olguya göndermeler 

yaparım ve bu göndermeler de ancak bilginlerce anlaşılabilir. Bu nedenle, örneğin 

duygunun önemini anlattığım ilk bölümde Jacobi ve Schleiermacher’den; ikinci 

bölümde de Kantçılıktan, Şüphecilikten, Teizmden, Maddecilikten ve Panteizm’den 

üstü kapalı bir biçimde bahsettim”.185 Bu gibi zorluklardan dolayı biz açıkça ifade 

edilen veya bu filozofların eserlerinden birebir alıntı yapılan kısımları değerlendirmeye 

aldık. Fakat şu unutulmamalıdır ki Feuerbach belirteceğimiz filozoflardan etkilenmesine 

rağmen onlardan tamamen farklı bir felsefi düşünceye bağlıdır. Bu yüzden yeri 
                                                            
183 Fakat burada ayrıca ele almadığımızdan Kantla ilgili olarak şunu kavramak önemlidir ki, Feuerbach’ın durumu 
Kant’ın doğal teolojiyi yıkımını önceden yapmış olmasını gerektirir. “The Critique of Pure Reason”nın 
‘Transandantal Diyalektiği’ olmasaydı, Feuerbach’ın din teorisi imkânsız hale gelirdi. Aklın bizatihi kendisi Tanrı 
fikrinin objektif geçerliliğini kabul edebilir. O zaman Feuerbach’ın çalışması sadece yüzeysel psikoloji olarak 
bertaraf edilebilirdi. Fakat rasyoneli, fenomenal dünyada teorik bilgiyi sınırlayan Kant’ın dikkatli araştırması “The 
Critique of Pure Reason”den dolayı Feuerbach’ı böyle kolayca azletmek mümkün değildir. Şu gerçektir ki 
Feuerbach’ın delillendirmesi güçlü mantıksal veya ampirik bir araştırmayla desteklenmemiştir. O sadece dinin özüne 
işaret etmekle gerçek dinin özünü ifşa ettiğini ileri sürmüştür. Bu tarihsel bir betimleme değil bilakis din fenomeninin 
gerçek amacının bir analizidir. Böyle bir yaklaşım ne mantık ne de ampirik bir doğrulamaya bağlı olarak açık seçik 
bir delil olarak kabul edilmez. Feuerbach’ın çalışmasında dini iddiaların objektif hakikati sorununun sona erdirdiğini 
iddia etmez. Dini bilincin kaynağının psikolojik veya sosyolojik bir açıklaması Tanrı’nın realitesinin hakikatini 
otomatik olarak yıkmaz. Fakat onun objektif geçerliliğini muhafaza etmek için bu hakikat dini bilinçten daha ziyade 
bazı diğer temeller üzerine yerleştirilmiştir. Böyle bir temel mümkün değilmiş gibi görünür. Joseph C. Weber,  s. 28. 
184 Feuerbach 1846 yılında “Collected Works”u yayınlarken giriş kısmında kendisi için şöyle yazmıştı: “Senin 
çalışmalarına özellikle de tarihle ilgili olanlara bakıldığında kendi düşüncelerini başkalarının adı altında ifade 
ediyorsun.” Wartofsky,  s. 63. (Feuerbach, Semmelte Werke, C. 1, s. ix-x’den alıntıyla). 
185 Hıristiyanlığın Özü,  s. 19. 



50 

 

geldiğinde bu düşünürleri açıkça eleştirir.186 Nitekim kendisi de şöyle der: “Bu felsefe 

kendi ilkeleri açısından ne Spinoza’nın cevheri, ne Kant ve Fichte’nin Ben’i, ne 

Schelling’in mutlak özdeşliği, ne de Hegel’in Mutlak Ruh’u değildir”.187  

a. Spinoza 

Feuerbach’ın hayatına baktığımız zaman onu etkileyen en önemli 

düşünürlerden birinin Spinoza olduğunu görürüz. Bundan dolayı Spinoza’nın Feuerbach 

düşüncesindeki etkileri ve yerini öğrenmek için konuyu Alman düşüncesi bağlamında 

biraz daha açmamız gerekir. Zaten genel olarak bakıldığında Spinoza sadece 

Feuerbach’ın değil Alman Aydınlanması’nın ve özellikle 18. yüzyıl ve sonrasındaki 

felsefi tartışmaların merkezinde yer alan bir düşünürdür.188 Spinoza’nın Almanya’da 

özgün bir düşünür olarak tanınmasında Gotthold Ephraim Lesssing (1729–1781) ve 

Johann Wolfgang von Goethe’nin (1749–1832) payı büyüktür ve Spinozacılığın 

yükselmesi Heinrich Heine’in (1797–1856) belirttiği gibi adeta panteizmi Almanya’nın 

gayrı resmi dini haline getirmiştir.189 Fakat buna karşın sonraki Avrupa düşüncesinde 

sıkça işaret edilen Spinoza’nın din eleştirisinin önemli etkisi sadece nadiren 

derinlemesine incelenmiştir. Bu etki belirttiğimiz gibi şüphesiz 18. Yüzyılda oldukça 

büyüktür. Fakat bu –Feuerbach’ın durumunda göreceğimiz gibi- 19. Yüzyılda da 

yaşamaya devam etmiştir. 

Feuerbach’ın düşüncesinde Spinoza’nın etkisinin özellikle din,190 Yahudilik,191 

panteizm, vahiy gibi temel noktalarda olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. Dolayısıyla bu 

                                                            
186 Örneğin Feuerbach şöyle der: “İdealizm, temelinde canlı bir realizm olmadığı sürece, Leibniz ve Spinoza’nın 
sistemi ya da başka dogmatik sistemler kadar boş ve soyut bir sistem olur.” Hıristiyanlığın Özü, s. 118. 
187 Hıristiyanlığın Özü, s. 10. Yani kısacası bu yeni felsefe düşünürlerde olduğu gibi soyut veya sadece kavramsal bir 
varlığa sahip değildir. 
188 Rosenthal’ın belirttiği gibi, Spinoza 17. ve 18. Yüzyılda metafiziksel materyalizmi üzerinde güçlü bir etki 
meydana getirmiş ve onun dinsel özgür düşüncesi ateizmin gelişimini kolaylaştırmıştır. M. Rosenthal, vd., 
Materyalist Felsefe Sözlüğü, Spinoza Maddesi, çev. Enver Aytekin, vd., İstanbul: Sosyal Yayınları, 1980, s. 460. 
189 Frederick C. Beiser, The Fate of Reason, (German Philosophy from Kant to Fichte), Cambridge: Harvard 
University Press, 1993, s. 45. (Heine, Werke, VIII, s. 175’ten alıntıyla). Spinoza’nın Alman Aydınlanma düşüncesi 
üzerine olan etkileri için bk. Frederick C. Beiser, German İdealism (The Struggle Against Subjectivism (1781–1801), 
Cambridge: Harvard University Press, 2002. s. 350–364. Goldmann, Spinoza’nın düşüncesini değerlendirirken onun 
diyalektik düşünceye sahip olduğunu, Bütün’e ve Bütünselliğe ulaşmak için aklı kullanan ilk düşünür olduğunu, bu 
yüzden de diyalelektikçi düşünürlere ve şairlere Spinoza’nın felsefesi aklın ulaşabileceği son sınır ve rasyonalizmin 
en yüksek biçimi olarak göründüğünü belirtir. Değerlendirme için bk. Lucien Goldmann, Aydınlanma Felsefesi, çev. 
Emre Arslan, Ankara: Doruk Yayınları, 1999, s. 25.   
190 Goldmann, Spinoza’nın bireyüstü bir dine döndüğünü belirtmiştir. Lucien Goldmann, Kant Felsefesine Giriş, çev. 
Afşar Timuçin, İstanbul: Metis Yayınları, 1983, s. 215. Feuerbach bu konuda “Christianity” adlı eserinde şunları 



51 

 

ilişkiyi hesaba katmaksızın Feuerbach’ın genelde din kavramını, özelde ise Yahudilik 

hakkındaki düşüncelerini anlamamız mümkün olmaz. Zaten yayınladığı ilk kitabı kişisel 

ölümsüzlüğe bir saldırıyı ve Spinozacı doğada tekrar içerilme düşüncesinin bir 

taraftarlığını içeren “Thoughts” adlı eseridir. Ayrıca yazmış olduğu üç ciltlik felsefe 

tarihi kitabının birinci cildinin büyük bir kısmını Spinozaya ayırmıştır. “Geschichte der 

neueren Philosophie von Bacon von Verulam bis Spinoza” (The History of 

Contemporary Philosophy from Bacon to Spinoza) (1833).192 Bu eser, Spinoza hakkında 

çalışma yapacak olanların başvurduğu ve Spinoza’nın farklı olarak yorumlandığı ya da 

daha doğru ifadesiyle çifte anlama gelecek şekilde ele alındığı için önemlidir. Zira 

Feuerbach tarafından Spinoza’nın düşüncesi, bir yandan mutlak materyalizm yani 

Hegelciliğin tersine çevrilişi olarak kavranmış,193 diğer yandan da tersine çevriliş 

biçimini yani Spinoza’ya has naturalizmi “Tanrı’nın olumsuzlanmasından 

doğrulanmasına” geçişi tamamlayan bir yüceltme olarak okumuştur.194 Spinoza’nın 

insanın nefsini koruma içgüdüsüyle uyandırılan bir illüzyonun üretimi olarak din görüşü 

Feuerbach’ın “Lectures”da açıkça belirttiği gibi, din eleştirisinin temelleri olarak 

hizmet etmiştir. Bu konferansların ilkinde Leibniz’in teolojik tutumunun eleştirisini 

                                                                                                                                                                              
belirtir: “Ben, Tanrı’nın sayısız sözünü hayal edebiliyorum, çünkü hepsi Tanrı’nın soyutluk fikrinde birleşiyor 
olmalılar, çünkü her sözün onları kutsal yapan bir ortak noktası olmalı. Spinoza da bu konuda benimle aynı fikirde. O 
da kutsal varlığın sonsuz sayıda niteliği olduğunu söyler, ama düşünce ve yayılma dışında hiçbirini isimlendirmez. 
Neden? Çünkü ilgilenmeye değmeyecek bir konudur; çünkü onların hepsi de önemsiz ve gereksizdir; çünkü bu 
sayısız söze rağmen, ben düşünce ve yayılma ile ilgili aynı şeyleri söylemeye devam edeceğim. Düşünce neden bir 
varlığın niteliği olsun? Çünkü Spinoza’ya göre, kendi içinde anlaşılmıştır, çünkü bölünemeyen bir şeydir, yani mükem-
meldir ve sonsuzdur. Neden yayılma ya da madde? Çünkü bunlar, kendileriyle bağlantılı olarak aynı şeyden 
bahsederler. Yani, bir varlığın sonsuz miktarda sözü olabilir, çünkü bu onların belirsizliği ya da ayrımı değil, 
onların ayrımsızlığı, aynılığıdır; bu da onları maddenin bir niteliği yapar. Ya da şöyle söylenebilir; varlığın bu kadar 
çok sözü vardır, çünkü aslında gerçek bir sözü, açık bir sözü yoktur. Düşüncede varolan, açık olmayan bir varlık, 
hayal gücündeki belirsizlik ve çeşitlilik tarafından desteklenir. Çünkü bir söz multum değil, multa'dır. Gerçekten, 
olumlu sözler, düşünce ve yayılmadır; ancak, varlık çok farklıdır, bir konuda şevkli olmak için çok ruhsuzdur; bir 
hiç olmayı bir şey olabilmeye tercih eder.” Hıristriyanlığın Özü, s. 49–50.  
191 Carlebach,  s. 104. Genelde dinin ve özelde de Yahudiliğin özünü anlamaya çalışan Feuerbach’ın temel kavramsal 
çatıyı edinmede bizzat kendisinin kabul ettiği gibi Spinoza’nın yardımıyladır. Fakat bütün dinlerin egoizm olarak 
Yahudiliği içerdiği Spinoza’da bulunmaz bu Feuerbach’ın yazlarındadır ve Feuerbach bunu dinlerin ortaya 
çıkmasının en önemli güçlerinden biri olduğunu açıklar. Arkush,  s. 221. Yani Spinoza’ya başvurmadan veya referans 
almadan Feuerbach’ın ‘egoizm’ üzerine temellenen bir din olarak Yahudilik kavramını açıklamaya teşebbüs etmek az 
veya çok geçici veyahut belirsiz olacaktır. Arkush,  s. 212. 
192 Feuerbach’a göre modern felsefenin kurucusu Spinoza’dır. Wartofsky,  s. 115. 
193 Antonio Negri, Yaban Kuraldışılık (Spinoza Metafiziğinin ve Siyasetinin İçyüzü), çev. Eylem Canaslan, İstanbul: 
Otonom Yayıncılık, 2005, s. 48. (Feuerbach, Sammtliche Werke, ed. W. Bolin ve F. Jodl, Stuttgart, 1959, 3 cilt, s. 
322’den alıntıyla). 
194 Antonio Negri,  s. 48–49. (Feuerbach, Sammtliche Werke, ed. W. Bolin ve F. Jodl, Stuttgart, 1959, 3 cilt, s. 
384’ten alıntıyla). Spinoza genellikle Tanrı, ahlak ve bilinç hakkında yazılar yazmış fakat bu üç kavrama yönelttiği 
eleştiriler ateizm, ahlaka karşı olma, maddecilik olarak yorumlanarak karşı çıkılmıştır. Değerlendirme için bk. Tülin 
Bumin, Tartışılan Modernlik: Descartes ve Spinoza, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1996, s. 69. Spinoza bir ateist 
olmamasına rağmen dinden bir yanlışlıklar ve zorunluluklar boyutunu içeren bir yanılsama terimiyle söz etmiştir. 
Bumin,  s. 89. 



52 

 

yapmıştır. Leibniz eleştiri noktasının Spinozacı diyebileceğimiz bir bakış açısıyla 

yapıldığını veya soyut olarak felsefi olduğunu belirtir. Feuerbach’ın belirttiğine göre 

Leibniz hakkındaki eserinin eleştirmenleri, onun yazmış olduğu şeylerle ilgili olarak 

büyük ölçüde canını sıkmıştı. Çünkü Feuerbach’a göre, onların gözden kaçırdığı olgu 

şuydu ki, “Theologico-Political Treatise”sinde Spinoza aynı bakış açısından dini ve 

teolojiyi ele almış ve eleştirmişti.195 

Spinoza gibi Feuerbach da insani varlıkları, temel olarak kendi mutluluklarıyla 

ilgili olarak görür. Bu onların ‘egoizm’ dediğinde zihinde olan şeydir. Bu terimin 

kullanımında Feuerbach ‘kelimenin ortak duyuda egoizm’ manasını kastetmez bilakis 

insanın kendi doğasına ve sonuç olarak aklına uygun kendini beğenmesi, kendine aşırı 

güvenmesidir. Feuerbach için, egoizm insanın onsuz yaşayamayacağı bir şeydir “Çünkü 

yaşamak için sürekli olarak benim için faydalı olan şeyi kazanmam, elde etmem ve 

zararlı olan şeyden kaçınmam gerekir.”196 Egoizm ‘yararcılığın’ en geniş anlamında 

olsa da, Feuerbach açıkça bunu şöyle ifade eder “dinin nihai görünmez yani içsel 

zeminidir.”197 Yalnız böyle de olsa, çok derinlemesine içsel değildir. Bu Feuerbach’ın 

insanın ‘bağlılık duygusu’ olarak zikrettiği şeyin hemen altında yatan şeydir.198 Bu 

terimi dinin hem pozitif hem de negatif zeminini içine alacak şekilde kullanır. Negatif 

zemin korkudur ki Feuerbach, Spinoza gibi daha çok dinin kaynağıyla bağlantı kurar. O 

şöyle yazar; “İnsani varlıklar kendilerini anlamadıkları ve aşamadıkları ve sadece çok 

sınırlı kontrollerinin olduğu doğal bir dünyada bulurlar, onun içinde vuku bulan pek çok 

şey tarafından korkunç bir şekilde korkutulurlar. Bilgisizliklerinde, onların bu 

korkmaları Tanrıların öfkesine mal etmeleriyle sonuçlanır ki, bunu bertaraf etmeyi 

                                                            
195 Lectures, s. 5, s. 8–9. 
196 Lectures, s. 50. 
197 Lectures, s. 79. Barth’ında belirttiği gibi, Feuerbach bu egoizmi Ben-sen ilişkisiyle ilintili olarak görür ve bunun 
sonucuda dinin kökenine kadar uzanır. “Gerçek diyalektik yalnız düşünürün kendisiyle olan monoluğu değildir, bu 
Ben ve Sen arasındaki bir diyalogdur” (Die Philosophie der Zukunft, s. 41). “Ben ve Sen” arasında olması 
Feuerbach’ın görüşüdür. Devamında bu açıktır: “Bir nesne, gerçek bir nesne bana verilmiştir bir varlık sadece bana 
tesir ettiğinde mevcuttur, benim sahip olduğum aktivite olduğu zaman –eğer ben düşünürün bulunduğu noktadan ileri 
gidersem- bunun sınırı, bunun mukavemeti diğer varlığın aktivitesinde bulunur. Bir nesnenin ideası orijinal olarak 
diğer Benin ideasından başka bir şey değildir –bundan dolayı çocukluk çağında insan bütün varlıkları özgürce, faal ve 
keyfi varlıklar olarak düşünür- genel varlıktaki bir nesnenin idesi Sen idesini tamamıyla aksettirir, yani Ben bir 
nesneye sahip olmuş olur”. (Die Philosophie der Zukunft, s. 68). Bu “egoizmin hatalarının azameti üstündeki ilk 
taştır”, fakat bu aynı zamanda “ben ve dünya arasındaki bağdır”. “Ben bizzat kendinde uzlaşır, uyumlu hale gelirim, 
dünyayla sadece hem cinslerimin tamamıyla arkadaş olurum”. “Bir insan kesinlikle yalnız varolur doğa okyanusunda 
onun bireyselliğinin herhangi bir anlamı olmaksızın kaybolacaktır; o ne kendisini insan olarak, ne de doğayı doğa 
olarak idrak edebilir”. “Ego Senin bilincinden dünyanın bilincine ulaşmaktadır. Bundan dolayı insan insanın 
tanrısıdır.” Chıristianty, s. 271. Barth, agm., s. xiv. 
198 Lectures, s. 31. 



53 

 

araştırırlar. Feuerbach’a göre ‘dinin ana zemini korkudur’; ‘bu insanın içinde hızlı hızlı 

çarpan dinin şimşeğidir.’199 

Fakat Feuerbach’ın vurguladığı gibi kendisinin düşüncesi Spinoza ve diğerlerine 

benzemez. Feuerbach “Sadece negatif değil bilakis dinin pozitif zeminini de; sadece 

bilgisizlik ve korku değil bilakis korkuya karşıt duyguları, dinin zemini olarak sevinç, 

minnettarlık, sevgi ve saygı gibi pozitif duyguları da zikreder.200 Bu duygular Tanrıların 

esinlendiği korkunç açıklamalar değil bilakis insanları mutlu eden iyiliklerdir.  

Feuerbach da vurguyu bu pozitif faktörler üzerine yerleştirir, radikal olarak onu 

Spinoza’nın dinin kaynağı sorununa yaklaşımını ayırt eder.201 Fakat bu iddiayı kabul 

etmek zordur. Feuerbach’ın ileri sürdüğü gibi dinin hem negatif hem de pozitif zemini 

sadece aynı ruh durumunun farklı görünüşleridir, yani ‘bağlılık duygusudur’. Bu 

duygunun altında yatan ‘insan egoizmidir’ ki, sadece kendini koruma içgüdüsünün diğer 

bir terimidir. Feuerbach için Spinoza’da olduğu gibi bu duygu dinin nihai kaynağıdır. 

Bundan dolayı aslında iki düşünür mutabıktırlar.202  

Genel olarak baktığımızda Feuerbach’ın Spinoza’ya bağlanması bir anlamda 

Hegel’den ayrılması demekti.203 Fakat bu tam bir ayrılma değildi zira Hegel’in en fazla 

etkilendiği hatta en gerçek filozof olarak nitelendirdiği kişi Spinozaydı. Bunu bilen 

Feuerbach hocası Hegel için şöyle demiştir: “Hegel önce Fichte’yi, sonra Platon ile 

Spinoza’yı, son olarak da Jacob Böhme’yi benimsemiştir.”204  Yani, dolaylıda olsa 

bütün yollar Spinoza’ya çıkıyordu. Bazı yönlerden bakıldığında katı bir içkinlik filozofu 

olan Feuerbach, Hegel eleştirisine girişir girişmez, kendine özgü bir ‘maddecilik’i 

Spinoza’yı örnek alarak tanımlayacaktır.205 Feuerbach gerçek bir içkinlik felsefesinin 

insanlığı yeni bir bütünselliğe kavuşturacağını, o zaman antropolojinin de teoloji ve 

                                                            
199 Lectures, s. 127–29. 
200 Lectures, s. 30. 
201 Lectures, s. 30. 
202 Arkush, s. 215-216. 
203 Feuerbach, başlangıçta Hegel’in bir öğrencisi olmuş daha sonra ustasının idealizmine karşı çıkıp Fransız 
maddecilerinin öğretilerine ve Spinoza’ya geri dönmüştür. Howard Selsam, Din, Bilim ve Felsefe, Çev. A. And,  2. 
Baskı, İstanbul: Sarmal Yayınları, 1995, s. 29.  
204 GFİ, s. 71. 
205 Feuerbach bu konuda şöyle der; “İngiliz ve Fransız sensüalizmine ve materyalizmine özgü olup, her türlü 
spekülasyonu reddeden pratik realizmi ile Spinoza’nın düşüncesi birbirine ne kadar zıt olursa olsun, yine de bu 
sistemlerin en derin temelinde Spinoza’nın ünlü formülünde bir metafizikçi olarak ifade etmiş olduğu madde anlayışı 
bulunur: ‘madde Tanrı’nın inkârıdır’. Plehanov,  s. 108. (Karl Grün: Ludwig Feuerbach in Seinem Briefwechsel, 
Leipzig,1874, C. 1, s. 324-25’ten alıntıyla). 



54 

 

metafiziğin yerini alacağını belirtir. Ancak Spinoza’yla karşılaştırıldığında, 

Feuerbach’ın maddeciliği tinseldir. Feuerbach’ın panteizminde deus sive natura’nın 

yerini deus sive homo naturalis alacaktır ya da Aut deus aut natura.206 İnsan, Spinoza 

düşüncesinde olduğu gibi tözün içindeki sayısız varlıktan herhangi biri değildir, onun 

ayrıcalıklı bir konumu vardır. Böylece Feuerbach’ta Spinozacılık Kant tipi bir 

idealizmle kaynaştırılacak ve Hegel’in de yapmaya çalıştığı gibi, bir içkinlik felsefesi 

içinde yine de öznenin özgül konumu korunmaya çalışılacaktır.207 Aslında Feuerbach’ın 

Spinozacılığı bir başka tartışmanın içinde yeni bir görünüm alarak önem kazanacaktır. 

Georgi Valentinoviç Plehanov (1856–1918), Feuerbach’ın Spinoza panteizmini 

‘teolojik bir materyalizm’ olarak sunmasından yola çıkarak aslında doğru olan bu 

düşüncenin içinden kusurlu teolojik yönün çıkarılmasında ortada yalnızca gerçek 

materyalist özün kalacağını bildirir. Feuerbach’ın Spinoza’ya oldukça önem 

vermesinden dolayı Almanya’da Spinoza’ya o dönemde önem verildiği belirtilmiştir. 

Bu konuda Plehanov Alman düşüncesinin Spinoza’ya Feuerbach’la döndüğünü ve onun 

sayesinde modern serbest düşünürlerin ve materyalistlerin Musa’sını bulduğunu 

söyleyecektir ve ona göre Marx ve Engels felsefenin Feuerbachçılarıdır ve Feuerbach 

demek Spinoza demektir.208  

Feuerbach’ın gözünde Spinoza dinin doğasının araştırılmasındaki en büyük 

öncüydü, bu yüzden onu şöyle tanımlamıştı; “Dinin ve teolojinin eleştiri ve 

açıklamasının birinci öğelerini sağlayan yegâne çağdaş filozoftur; teolojiye pozitif bir 

karşıtlık teklif eden ilk, din felsefesi için doğanın önemini açıklamada ilk”.209 Bu 

yüzden Feuerbach 1847’de de Spinoza’yı yorumlarken şu soruyu sorar: Spinoza’nın 

mantık veya metafizik bakımından cevher, teoloji bakımından da Tanrı dediği şey 

nedir? Bu soruya şu kesin cevabı verir: ‘sadece tabiat’.  Buna karşın yine de Feuerbach 

Spinoza için şöyle der; “İngiliz ve Fransız duyumculuğuna ve materyalizmine özgü 

olup, her türlü spekülasyonu reddeden pratik realizmi ile Spinoza’nın düşüncesi 

birbirine ne kadar zıt olursa olsun, yine de bu sistemlerin en derin temelinde 

                                                            
206 Cemal Bali Akal, “Alman Düşüncesinde Spinoza”, Yıldızhan Yayla’ya Armağan, İstanbul: Galatasaray 
Üniversitesi Yayınları, 2003, s. 30. 
207 Yovel,  s. 74–77. 
208 Plehanov,  s. 121–123.   
209 Lectures s. 7–8. 



55 

 

Spinoza’nın bir metafizikçi olarak ifade etmiş olduğu madde anlayışı bulunur: “Madde 

Tanrı’nın inkârıdır”210 ve modern spekülatif felsefenin kurucusu Spinoza’dır.211  

Allan Arkush, Spinoza’nın Feuerbach’a olan etkisinin büyüklüğünü belirtmek için: 

“Feuerbach Spinoza’dan aldığı şeye bazı şeyler ekleyerek Marx’a aktarmıştır” der212. 

Bu ayrıca Spinoza’nın Feuerbach’tan Marx’a uzanan etkisini ifade eder. 

Burada çok kısa olarak Feuerbach’ın panteizme bakış açısına değinecek 

olursak: Aslında Feuerbach’ın düşüncesinde Tanrı’nın mahiyeti farklı 

değerlendirildiğinden klasik anlamda bir Tanrı-âlem ilişkisinden bahsetmemiz mümkün 

değildir. Biz de burada böyle bir değerlendirmeden ziyade Feuerbach’ın eserlerinde 

farklı şekillerde ele alınan Panteizm düşüncesinin genel bir değerlendirmesini 

sunacağız. Bu konuyu ele almamızın nedeni onun düşüncelerinin temelinde bazen örtük 

bazen de açık bir panteizm olmasından ve bazı noktalarda bunu referans olarak 

almasından ve etkilendiği düşünürlerden olan Spinoza ve Hegel düşüncesinde bunun 

temel bir öge olmasından kaynaklanır. 

Panteizm; genel olarak Tanrı-âlem ikiliğini ortadan kaldıran, Tanrı’nın her şeyi 

ihtiva ettiğini, hatta onun her şey olduğunu, dolayısıyla ne tabiatın ne de insanın 

müstakil varlıklar gibi görülemeyeceğini, onların sadece ilahi varlığın farklı tarzlardaki 

açılımlarından ibaret olduğunu ileri süren dini ve felsefi bir doktrin şeklinde tarif 

edilebilir. Her ne kadar kendisinden önce panteist düşünürler var idiyse de batı 

düşüncesi tarihinde panteizm dendiğinde ilk akla gelen filozof Spinoza’dır. 
                                                            
210 Plehanov,  s. 108. (Karl Grün, Ludwig Feuerbach in Seinem Briefwechsel, C. 1, s. 324–325. Leipzig, 1874’ten 
alıntıyla). Engels bu durumu şöyle anlatır: “Spinoza’dan büyük Fransız materyalistlerine kadar o dönemdeki felsefe 
için en büyük şeref, bu felsefenin, dünyayı bizzat dünyayla açıklamak konusunda direnmiş ve bu açıklamanın 
ayrıntılı olarak doğrulanması işini daha sonraki doğa bilimlerine bırakmış olmasıdır”. Engels, Doğanın Diyalektiği, s. 
37. 
211 GFİ, s. 61. Akal ise Feuerbach’ın Spinoza’yla ilişkisini şöyle değerlendirir; “Katı bir içkinlik filozofu olan 
Feuerbach, Hegel eleştirisine girişir girişmez, kendine özgü bir ‘maddecilik’i Spinoza’yı örnek olarak 
tanımlayacaktır. Feuerbach gerçek bir içkinlik felsefesinin insanlığı yeni bir bütünselliğe kavuşturacağını, o zaman 
antropolojinin de teoloji ve metafiziğin yerini alacağını belirtir. Ancak Spinoza’yla karşılaştırıldığında, Feuerbach’ın 
maddeciliği tinseldir. Feuerbach’ın panteizminde deus sive natura’nın yerini deus sive homo naturalis alacaktır. İnsan 
Spinoza düşüncesinde olduğu gibi tözün içindeki sayısız varlıktan herhangi biri değildir, onun ayrıcalıklı bir konumu 
vardır. Böylece Feuerbach’ta Spinozacılık Kant tipi bir idealizmle kaynaştırılacak ve Hegel’in de yapmaya çalıştığı 
gibi, bir içkinlik felsefesi içinde yine de öznenin özgül konumu korunmaya çalışılacaktır. (Yovel,  s. 74–77) Aslında 
Feuerbach’ın Spinozacılığı bir başka tartışmanın içinde yeni bir görünüm olarak önem kazanacaktır: Plehanov, 
Feuerbach’ın Spinoza panteizmini “teolojik bir materyalizm” olarak sunmasından yola çıkarak aslında doğru olan bu 
düşüncenin içinden kusurlu teolojik yönün çıkarılmasında ortada yalnızca gerçek materyalist özün kalacağını bildirir. 
Deus sive natura yerine Aut deus aut natura...” Akal,  s. 30.  
212 Arkush,  s. 212. 



56 

 

Belirttiğimiz gibi Feuerbach Spinoza’dan çokça etkilen düşünürlerden biridir. Tıpkı 

hocası Hegel gibi o da Spinoza’nın etkisinden kurtulamamıştır. Bu yüzden Feuerbach 

felsefe tarihi araştırmalarında panteizmle, Alman düşünce tarihinde özel bir rol oynadığı 

için fazlasıyla ilgilenmiştir. Tipik bir yaklaşımı vardır: panteizminin nedenlerini 

öncelikle düşünce tarihinde değil de, Alman ulusunun karakterinde aramaktadır 

(özellikle ırkdaşı Leibniz’in). Burjuva çağının felsefi tarihini irdelerken Feuerbach, 

Almanya’da Luther ve Phillip Schwarzerd Melanchthon’a (1497–1560) kadar gider ve 

şu sonuca varır: “Bu yüzden Almanya’da dinin haklarını kazanması, halkın dindar 

karakterine uygun olarak, felsefeninkinden önce gerçekleşti. Fransa, İngiltere ve 

İtalya’da felsefe varolan dinden ayrılıp, dinin dışında, kendi başına gelişmeye başlarken, 

Almanya’da bir yandan varolan din ile felsefenin bilinçli ve yansımalı bir iletişimi ile 

öte yandan –bu iletişimden daha önce- din ile doğrudan birleşmesiyle din felsefesi adı 

altında ortaya çıktı. Yani dini bir gereksinimden doğdu”.213 Yalnız Feuerbach felsefe 

tarihinde Spinoza, Leibniz veya Hegel’in panteizm düşüncesine değer verirken ve 

bunların görüşlerini felsefe tarihinin zorunlu aşamaları olarak görürken, mesela 1838’de 

Franz Xaver von Baader’in (1765–1841) son derece etkili olan ve panteizm olarak 

değerlendirilen görüşlerini görmezlikten gelmiştir.214 Dolayısıyla panteizm konusunda 

herkesin görüşlerini alıp değer vermemiştir, seçici davranmıştır. Bunun sonucunda 

oluşan görüşüne göre; “Panteizm teolojik ateizmdir, teolojik materyalizmdir, teolojinin 

yadsınışıdır, ama teolojik görüş açısından; çünkü maddeyi, Tanrı’nın yadsınışını 

Tanrısal özün yüklemlerinden ya da özniteliklerinden biri durumuna getirmektedir. Ne 

var ki, maddeyi Tanrı’nın özniteliklerinden biri yapmak, maddenin Tanrısal bir öz 

olduğunu açıklamak demektir. Tanrı’nın gerçekleştirilişi Tanrısallık varsayımına, 

yani gerçek-olanın özselliği ve hakikati varsayımına bağlıdır. Gerçek-olanın, maddi 

şekilde var olanın Tanrılaştırılışı -materyalizm, ampirizm, gerçekçilik, hümanizm-, 

teolojinin yadsınışı ise yeniçağın özüdür. Bu nedenle panteizm, yeniçağın, Tanrısal öz 

düzeyine, din felsefesine özgü bir ilke düzeyine çıkarılmış özünden başka bir şey 

değildir”.215 Bu yüzden Feuerbach: “Ateizm, tersine çevrilmiş panteizmdir. Panteizm, 

                                                            
213 Gisela Schröter, “Ludwig Feuerbach’ın Düşüncesinde Tarih”, çev. Mehmet Yavuz, Felsefe Dergisi, 1988/3, De 
Yayınları, s. 96–97. (Ludwig Feuerbach, Toplu Eserleri, Berlin 1969, cilt 3, s. 11’den alıntıyla) 
214 Schröter,  s. 97. 
215  GFİ, s. 92. 



57 

 

teolojinin teolojik açıdan yadsınmasıdır” der.216 Bayle adlı eserinde panteizmin 

filozofların Tanrı anlayışını yansıttığını fakat halkın inancını yansıtmadığını 

belirtmiştir: “Teolojinin Tanrısı olağanüstü özel bir Tanrıdır, her kim bunu inkâr ederse 

teolojiyi de inkâr eder, onun karakteristik özünü de inkâr eder. O dünyanın bir Tanrısı, 

evrensel bir Tanrı değildir, bu ikinci Tanrı, kişisel değildir, erkeğin değildir, bilakis nötr 

cinsindir, özel adı yoktur bilakis sadece tür adı vardır –böyle bir Tanrı filozofların 

Tanrısıdır- ki, nefret edilen, hayali, sadece zihinde olan, panteistik Tanrı sadece 

düşüncede vardır- evren gibi sadece bizim için düşüncede var olur ve kalbin 

duygularının bir objesi değildir.”217  

Özetle belirtecek olursak Feuerbach insan merkezli bir panteizm teklif etmiştir, 

deus sive natura değil, bilakis deus sive homo naturalis. Bir anlamda da aşkınlığın 

kaldırılmasıyla insan varlığının ve düşüncesinin merkezini yeniden kurmuştur.218 Bu da 

Feuerbach’ın mücadele ettiği teist bir Tanrı anlayışının ortadan kalkması demektir. 

b. Pierre Bayle 

Feuerbach’ın modern felsefe tarihi üzerine yazmış olduğu üç ciltlik eserde 

incelediği düşünürler rasgele incelenen düşünürler değildi. Bu tamamıyla bilinçli bir 

seçime dayanıyordu ve bu filozoflar onun düşüncesini etkilemiş olan kişilerdi. Pierre 

                                                            
216 GFİ, s. 62. Spinoza’ya göre (Ethic. P. I. Defin. 3 u. Propos. 10.) 
217 Wartofsky,  s. 122, (Bayle, V, 230’den alıntıyla) “Fakat filozofların Tanrısı nasıldır? Eğer o insan tasavvurunun 
bir objesi değilse (yani antropomorfik bir Tanrı), o zaman onun inancın bir objesi olmaya gücü yetmez. İnanç onun 
objesini insani tecrübenin müşahhas ve özel imgesi anlamında betimlemesini gerektirir. Gerçekte filozofların 
‘Tanrısı’ boş bir kabuk, kaynağı olmayan bir isim, hiçtir. İnanç bu hiçi idare edemez. Çünkü inanç bir surete ihtiyaç 
duyar veya o hiçliğe bir inanç olur (Bayle, V, 231). Bundan dolayı Feuerbach’ın görüşünde Tanrı ya duygunun bir 
objesi veya hiçliktir. Sadece insani muhayyilenin müşahhas imgesinde betimlenebilir, sadece özel (yani kişisel, 
antropomorfik Tanrı) böyle bir obje olabilir. Filozofların Tanrı olduğu kadar rasyonel bilginin de bir objesidir, o 
hiçliktir –boş bir isimdir. İki sonuç çıkar: Birincisi paradigmatik olarak bilim rasyonel bilgidir –evrensel kavramların 
bilgisi- özelin bilimi olamaz; teoloji bir bilim olduğunu iddia ettiği halde, her hangi bir objeye sahip değildir; (bir 
‘bilim’ gibi) bir objeye sahip olduğunu iddia ettiği halde, inancın objesi olamaz. İkincisi felsefe ‘filozofların 
Tanrısının’ yüklemlerinden bahsettiği halde (örneğin: adalet, iyilik, rasyonellik gibi) bunlar öznesiz yüklemlerdir 
veya sadece bir isim olan öznenin yüklemleridir, bu yüklemlerce onun anlamında boşluk meydana gelir. Filozofların 
‘Tanrısı’, felsefenin bir objesidir, hiçtir fakat bu yüklemler, doğruyu söylemek gerekirse, otonom olarak alınmalı. 
Böyle ‘yüklemleri’ araştırmak o zaman otonom bir çalışma olarak alınır, teolojinin bir parçası olarak değil. Tabi ki 
inancın bilimi olabilir fakat inancın objesinin olamaz. Böyle bir bilim inancın zeminini açıklamalı ve inancın 
biçimlerini, bu formların oluşumunu ve anlamını ve inanç ve aklın ilişkisini vb. analiz etmeli. Antropoloji böyle bir 
bilimdir. Bayle adlı eserinde Feuerbach daha sonraki din eleştirisinin belli başlı tezlerini geçici olarak ileri sürer: dini 
inancın ve onun teolojik formülasyonunun bir araştırmasını Tanrısal doğanın bir araştırması olarak değil, insani 
doğanın bir araştırması olarak ileri sürer. Fichte’nin “Bana insanın Tanrısını verin ve ben size insanın türünün o 
olduğunu söyleyeceğim” sözünü Feuerbach tarafından belki de Fichte’nin kastettiğinden daha gerçeğe uygun olarak, 
literal olarak ve daha derinlemesine ele alınmıştır.” Değerlendirme için bk. Wartofsky,  s. 122–123. 
218 Yovel,  s.  77.  



58 

 

Bayle’de bunlardan biriydi. Genel olarak bakıldığında Felsefe tarihinde ismi çok fazla 

geçmeyen ama fikirleri dolaylı yollardan pek çok kişiyi etkileyen Bayle’nin219 etkisi, 

özellikle yazdığı sözlük vasıtasıyla olmuştu. Bayle’nin “Dictionaire Historique et 

Critique” (Tarihsel ve Eleştirel Sözlük)220 adlı eseri 18. yüzyıldaki Fransız entelektüel 

liderlerinin hemen tümünü etkilemişti. Yani bir anlamda Aydınlanma hareketinin 

Fransa’daki gelişmesinde ilk belirleyici adımını Bayle 1697’de Rotterdam’da 

yayımlanan bu yapıtıyla atmıştı. Alman aydınlanmasını da Lessing ve Christoph Martin 

Wieland (1733–1813) aracılığıyla etkilemişti.  

Bayle, kuşkucu tavrıyla metafiziği yıkarak, maddeci olarak 

nitelendirebileceğimiz felsefesinin Fransa’da benimsenmesini sağlamıştır.221 Fakat onun 

etkileri sadece Fransayla sınırlı kalmamış Aydınlanma dönemi boyunca bütün 

Avrupada, sonrasında ise özellikle kuşkucu veya ateist düşünürlerin üzerinde önemli 

etkisi olmuştur.222 Feuerbach da üç ciltlik felsefe tarihinin üçüncü cildini Bayle’ye 

                                                            
219 Bayle’nin hayatı için bk. “The Life of Pierre Bayle”, Mr. Des Maızeaux, s. iii-cxviii, Pierre Bayle, Dictionaire 
Historique et Critique, Rev. Cor. Enl. Mr. Des Maızeaux, 2nd. Edition, London: J. J. ve P. Knapton vd. 1734. 
220 Bayle, eserini 1696-97’de yazmıştır. Eser, Louis Moreri’nin sözlüğüne bir ek gibi görünmekle birlikte, aslında 
oldukça özgün bir çalışmadır. Bu sözlükle amaçlanan, zamanının çeşitli sözlük ve kitaplarında çok sık yer alan 
yanlışları ortaya çıkarmaktı. Bayle, başkalarının yanlışlarını sergilemekle tarih ile övgüyü, araştırmayla dogmayı 
karıştırmamak gerektiğini vurgulamak ister. “Dictionaire” zamanla daha kompleks bir hale gelerek, yalnızca 
dönemin tarihî yanlışlarını bir araya toplayan bir yapıt değil, pozitif bir eleştiri çalışması da olur. Din, felsefe, tarih 
konularındaki maddelere özet bir açıklamadan fazla yer vermeyen “Dictionnaire”in büyük bölümü, maddelerin 
içerebileceği doktrinerliği zekice bozan alıntılardan, kısa öykülerden, yorumlardan ve uzun notlardan oluşmaktadır. 
Zaten Bayle’ninde ileri sürdüğü düşünceler tartışma ve eleştirileri bu dipnotlardadır. “Dictionaire”nin “David” 
maddesinde Pyrrhoncu şüpheciliğin, ateizmin ve Epikurosçuluğun öne çıkması ile ahlaka aykırı konulardan söz 
ederken Kitabı Mukaddes’in kullanılması o dönemde sert tepkilere yol açmıştır. Yıkıcı eleştiriye olanak veren bu 
dolaylı yöntem 18. yüzyıl ansiklopedicilerince de benimsenmiştir. Bir anlamda bu eser daha sonra Bayle’den oldukça 
etkilenen Voltaire’nin yazacağı “Dictionaire Philosophique”le birlikte Ansiklopedinin temel Aydınlanma 
metinlerinden birisini oluşturduğu söylenebilir. Goldmann, Aydınlanma Felsefesi, s. 14. Ayrıca bk. Ahmet Çiğdem, 
Aydınlanma Düşüncesi, İstanbul: İletişim Yayınları, 1997, s. 39. Hatta Emile Bréhier Voltaire’in asıl başarısının 
Bayle ve bazı diğer dönemin ünlü düşünürlerinin fikirlerini Fransız toplumuna açık bir dille yayması olduğunu 
belirtir. Cevizci, Aydınlanma Felsefesi, s. 109. (Emile Bréhier, Histoire de la Philosophie, tome 2, XVII-XVIII 
Siécles, Paris, 2. édition, 1983, s. 405’ten alıntıyla). Hatta Voltaire, Bayle’nin din karşısındaki kayıtsız diye 
niteleyebileceğimiz tavrını her ne kadar kendi inançsız olmasa da başkalarını inançsızlaştırdığını belirtir. M. 
Rosenthal, P. Yudin, Materyalist Felsefe Sözlüğü, “Bayle Maddesi”, s. 52.  
221 Buhr vd.,  s. 19. Copleston ise durumu şöyle değerlendirir: “Bayle’nin görüşünde, yürürlükteki Tanrıbilimsel 
çekişmeler karışık ve anlamsızdı”. Copleston, Felsefe Tarihi, C. 6, Çağdaş Felsefe Bölüm I: Aydınlanma, Çev. Aziz 
Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınevi, 1989, s. 18. Bayle’nin babası Kalvinist olmasına rağmen okuduğu Cizvit okulunda 
kendisine Katolik benimsetildi, fakat kısa bir süre sonra yine Kalvinizme geri döndü, yaşadığı bölgede ve zamandaki 
neredeyse bütün mezheplerle çatıştı ve en sonunda kendisinin kelimenin tam anlamıyla bir Protestan olduğunu 
belirtti. Bayle’nin yetişme döneminde bu şekilde bir mezhepten öbürüne geçip sonra geri dönüşü de ileride 
geliştirdiği savların biçimlenmesinde etkili olmuştur. Bununla birlikte, Reformasyonun Kilisesine bağlılığına karşın, 
Katoliklerin hoşgörüsüzlüğü tekellerinde bulundurmadıkları kanısındaydı ve 1680’den sonra yaşamını sürdürecek 
olduğu Rotterdam’da kalışı sırasında hoşgörüyü savundu.  
222 Bayle’nin bu anlamda etkilediği önemli bir isimde Hume’dur. Hume, Bayle’yi özellikle dini ve metafiziği yıkmak 
için kullanmıştır. Cevizci, Aydınlanma Felsefesi, s. 46.  



59 

 

ayırmıştır ve onun hakkında geniş ve önemli bir biyografiyi de içermektedir.223 Bu eser 

Feuerbach’ın bir anlamda eleştirel tarzda yazdığı ilk eserdir ve bununla da felsefe tarihi 

hakındaki üçlemesini tamamlamış olur. Ayrıca bu Feuerbach’ın materyalist-amprist224 

bir bakış açısına geçişini belirlediği gibi, hem Katoliklik hem de Protestanlıktaki dini 

bakış açısının eleştirisinin merkezinde yer alır.225 Rawidowich bu eseri Feuerbach’ın 

‘1838’in İtirafları’ olarak nitelendirir.226  

Feuerbach eserin tamamını Bayle’ye yani felsefe tarihinde dikkati çok fazla 

çekmeyen birine hasretmiştir. Burada Bayle’nin merkeziliği, Feuerbach’ın aralıksız 

çalışmasında rasyonel düşünce ve inanç arasındaki ayrımla ilgili olarak gelişiminin 

belirtisidir, zira Bayle çalışmasının ana teması budur. Bir önceki çalışmasında (Leibniz) 

bu eserinin işaretlerini verir.227 Zaten Feuerbach’ın dini eleştirisinin büyük bir kısmının 

kaynağını belirttiğimiz gibi Hegel, diğer kısımlarını da Luther228, Bayle ve 

Schleimacher oluşturur. Bayle hakkındaki eserinin tam adı: “Pierre Bayle, Nach seinen 

für die Gerschichte der Philosophie un Menschheit interessanten Momenten dargestellt 

und gewürdigt”.229 Bu dönemde büyük ölçüde teolojiye işaret ettiği iki eserinden biri 

“Bayle” ve bir diğeri “Philosophie und Christentum” (1839)’dur. Hıristiyanlığın 

gerçekte sadece akıldan değil insanoğlunun hayatından da büyük ölçüde kalktığını ispat 

                                                            
223 Norman L. Geisler, Baker Encyclopedia of Christian Apologetics. Michigan: Baker Books. 2002, s. 243. 
Wartofsky,  s. 53. Wartofsky bu eser için şöyle der: “Sonraki (Bayle adlı eserinde) din eleştirisi hümanist bir ateizmde 
son bulur ki ‘dinin özü’ ‘insanın kendini tanımasının tamamlanması, gerçekleşmesidir. Emprizm eleştirisi bütünüyle 
açık bir duyumculukta son bulur ki duyuların hakikati tahtına oturtulur.” Wartofsky,  s. 63. 
224 Feuerbach her ne kadar özellikle Huristiyan inançlarını ve ayinlerini kaba materyalist bir çerçevede yorumlasa da, 
felsefesi hiçbir şekilde tam olarak amprist değildir. Morris,  s. 41. 
225 Wartofsky,  s. 61. Wartofsky, Feuerbach’ın bu eserini Homeros’un Odyssey’ine benzeterek şöyle der: Onun bu 
eseri “başlangıçta oldukça yakın olarak Hegelciliğin kıyılarına bağlanır ondan sonra açık denizlere doğru yol alır.” 
Wartofsky,  s. 63. Bayle’nin din hakkındaki görüşlerinin eleştirisi ve genel bir değerlendirmesi için bk. Montesquieu, 
Kanunların Ruhu Üzerine II, 2. Baskı, Çev. Fehmi Baldaş, İstanbul: Toplumsal Dönüşüm Yayınları, 1998, s. 166–
171. 
226 Wartofsky,  s. 10, 53, 63. (S. Rawidowich, Ludwig Feuerbachs Philosophie, Ursprung und Schicksal, Berlin: 
Reuther und Reichard, 1931, Walter De Gruyter, 1964, s. 63’ten alıntıyla). Bu eser Hegelciliğe tahsis edilmiş bir 
kitap değildi. Yani bu eserle Hegelden kopuş kesinleşti. Zaten bir yıl sonrada Alman İdealizmine açık saldırısı olan 
Zur Kritik der Hegelschen Philosophie’yi yayınladı. Bu da düşünsel olarak Hegelcilikten ayrılmasının yaklaşık olarak 
on yıl sürdüğü anlamına gelir. Wartofsky,  s. 53. Buhr vd.,  s. 52. 
227 Wartofsky,  s. 110. 
228 Feuerbach’ın Luther’den pek çok yönden etkilenmesine rağmen Feuerbach’ın Luther’le olan ilişkisinin 
zikredilmesi çok azdır. Luther çalışmalarının biyografilerine bir bakış Luther ve Feuerbach hakkında çalışma 
olmadığını açıkça ortaya koyar. Buna karşın Marx ikisini bir araya getiren birkaç kişiden biridir. Bk. Carter 
Lindeberg  s. 108. (Marx, Engels, “Luther als Schiedsrichter zwischen Strauss and Feuerbach”, Marx, Engels Werke, 
Berlin, 1964, I, 26-27’den alıntıyla). Karl Holl sadece bir dipnotta Feuerbach ve Luther arasındaki ilişkiye İşaret eder. 
O Feuerbach’ın din analizini Luther’in ‘putperest ya da kâfir din’ olarak isimlendirdiği şeyle eşit görür ve “gerçekte 
herkes dindarlığı Feuerbach’ın sunduğu psikolojik resimde onun din olarak kavrayacaktır” der. Lindeberg, agm, s. 
110. (Gesammelte Aufsaetze zur Kirchengeschichte: Luther 1948, I, 57, not 3’ten alıntıyla).  
229 H. M. Sass, “Feuerbach’ın varoluşçu felsefe kavramı “Abelard ve Heloise” ve “Bayle”de ayrıntılarıyla 
açıklanmıştır” der. H. M. Sass, Routledge Ecyclopedia of Philosophy: Descartes, Rene-Gender and Science. Ed. 
Edward Craig, London: Routledge, 1998, C. 3, “Feuerbach Maddesi”, s. 635.  



60 

 

etmeye karar vermiştir ki, bu çağdaş medeniyetin ayırt edici özelliklerinde gün gibi 

ortada olduğunu belirtmiş ve daha sonra “Christianity”de daha uzun ve daha açık bir 

şekilde bunu ifade etmiştir. Hatta bu eseriyle Hegel felsefesinin eleştirisine doğru ilk 

adımlarını da atmıştır.230 Bayle ile ilgili eserinden hareketle Feuerbach hakkında şunları 

söyleyebiliriz: Feuerbach Fransız ateizminin öncüsü, herhangi bir ekole bağlı olmayan 

Bayle’nin sayesinde Fransız ateizmiyle ilişki kurmuştur. Bayle’nin bizatihi kendisi bir 

ateist olmamasına rağmen -Cenova’da Descartes eğitimi veren reformcu kilisenin bir 

üyesi olarak- deizmin isteksiz bir tutkunu gibi görülmüştür ve Feuerbach, Bayle’nin 

“Tanrı ile dünya, gökyüzü ile yeryüzü, inayet ile doğa, ruh ile beden, akıl ile imanın 

uyuşmazlığını”231 ve hatta hem Katoliklik ve hem de Protestanlık arasındaki çelişkileri 

analiz eden232 hareketiyle ve Tanrı’nın varlığı problemi hakkındaki yargısını ve hasta 

Avrupa’da ateist bir toplumun imkânını savunma hareketiyle adeta büyülenmiştir.233 

Hatta Bayle ateist olmak herhangi bir anlamda ahlaksız bir insan olmayı gerektirmez, 

belki de böyle bir kişinin hurafeperest bir Hıristiyan’dan Tanrı’ya daha yakın 

olabileceğini ileri sürmüştür.234 Böylece Bayle, sadece olgulara bağlı kalarak dini 

tamamıyla ahlakın lehine göreceleştirir, o bunu doğuştan ve bu anlamda da açık 

evrensel olarak geçerli önermelerle dile getirilmeye müsait olarak görür.235 

                                                            
230 Buhr vd.,  s. 52. 
231 DGE. s. 216 (L. Feuerbach, Pierre Bayle, Gesammelte Werke, C. IV, s. 7–8’den alıntı).  
232 DGE. s. 211 (L. Feuerbach, Pierre Bayle, Gesammelte Werke içinde, C. IV, s. 3’den alıntı). Wartofsky,  s. 162. 
233 Bu noktada Feuerbach’ın Descartes’tan hareketle beden-zihin ayrımı hakkında söz söylemiş ve konuyu yine dinle 
ilişkilendirmiştir: “Zihin-Beden problemi: Feuerbach’ın zihin-beden probleminin formülasyonu üç merhalede 
izlenebilir. 1- Onun ön değerlendirmesinde, o modern biçimdeki zihin ve bedenin geleneksel düalizmiyle ilgilenmiştir 
ki, Descartes’in cogito’sunu ve hareket noktası olarak da onun iki töz teorisini alır. Burada, spekülatif gelenekte 
Feuerbach ateşli bir Ortodoks idealisttir. Ancak, çok kısa bir zamanda, ‘genetik’ metodu onu problemin çatısını 
değiştirmeye götürmüştür. 2- İkinci merhalede, Feuerbach sadece onun felsefi formülasyonlarının diyalektik 
zorlukları anlamında değil, bilakis dini düşüncede, bizatihi bunların tam formülasyonlarının kaynakları anlamında 
ilgilenmiştir. Zihin-beden probleminin çözülmesi artık diyalektik veya ‘felsefi’ bir çözülme olarak ele alınır. Daha 
ziyade, Feuerbach ilk planda bir problem olarak nasıl meydana geldiğinin bir açıklamasını araştırır. Gerçekte, 
Feuerbach taslağın bir sayfasıyla geleneksel ‘problemin’ bir ayrımını planlar. Eğer bu ‘genetik hayal’ büyük bir 
görevden daha fazla olursa, yeni taslak onun kendi teorik temellerine sahip olmuş olur. 3- Üçüncü merhalede 
Feuerbach bu temelleri insan doğası kavramında bulmuştur. Yani, insanın duygularının, inancının, düşüncesinin tipik 
modlarının analizi, insan bilincinin fenomonolojisi zihin-beden probleminin nasıl vücut bulduğunu bize gösterir. 
Feuerbach onu gizemsizleştirerek problemi çözeceğini iddia eder. Bu gizemsizleştirme zihin-beden problemini 
metafizik alandan uzaklaştırmayı gerektirir, o ‘doğal’ (yani insan doğası) sebeplerin terimlerinde açıklanır ve böylece 
o, onun antropolojik anlamına indirgenir ve o bu terimlerde yeniden hareket ettirilir. “Christianity” yayınlanıncaya 
kadar ki, Feuerbach’ın bütün felsefi gelişiminin gidişatı ana çizgilerle bu merhaleleri takip eder. Bk. Wartofsky,  s. 
239–240.   
234 Bayle böylece erdemli bir yaşam sürdürebilmek için hiçbir dinsel inanca gereksinim duymayan özerk ahlaksal 
insan kavramına varmıştır. Copleston,  C. 6, Aydınlanma, s. 19–20. Bayle bu düşünceleri nedeniyle 17. Yüzyıldaki 
anlamıyla son metafizikçi ve 18. Yüzyıldaki ilk düşünür olarak nitelendirilmiştir. Değerlendirme için bk. Kingsley 
Martin, French Liberal Thought in the Eighteeth Century (A study of Political İdeas from Bayle to Condorcet), ed. J. 
P. Mayer, New York: Harper&Row Publishers, 1962, s. 47–54. 
235 Copleston,  C. 6, Aydınlanma, s. 19–20. 



61 

 

Fakat Bayle Roterdam’da profesörken Reformasyoncu Kilise üyeleri tarafından 

kovulmuş ve bütün kitapları Roma Kilisesi tarafından yasaklanmış eserler indeksine 

sokulmuştur.236 Belirttiğimiz gibi şüphelerine rağmen, Roterdam’da ölünceye dek 

inançlı bir Calvinist olarak kalmıştır.237 Diğer yandan ise Feuerbach, Bayle’nin ihdas 

etmiş olduğu şüpheleri dikkate değer ölçüde kuvvetlendirmiş, argümanlarını tarih ve 

doğal bilimden çıkararak ve tutkulu bir şekilde o dönemde eğitimde gerekli bir unsur 

olan Hıristiyanlık dininin pek çok öğesini ve hem de bir bilim olarak teolojiyi inkâr 

etmiştir. Hatta Marx “Kutsal Aile” adlı eserinde şunları söylemiştir: “Teori düzeyinde, 

17. Yüzyıl metafiziği ile her metafiziğe saygınlıklarını yitirten adam Pierre Bayle oldu. 

Silahı, metafiziğin ta kendisinin mucizeli formüllerinden hareketle dövülmüş bulunan 

kuşkuculuk idi. Çıkış noktası Dekartçı metafizik oldu. Feuerbach’ın kurgusal felsefe ile 

savaşmasına, kurgusal Teoloji ile savaşmasına yol açtı, çünkü o kurguda Tanrıbilimin 

son dayanağını gördü. Feuerbach’a göre kaba ve tiksinç olan inançtan bir kez daha söz 

açmak için Teologları kendi sözde- bilimlerinden vazgeçmeye zorlaması gerekti; aynı 

biçimde Bayle de dinden kuşkulu olduğu içindir ki, bu inancı yayan metafizikten kuşku 

duymaya başladı. Bunun sonucu metafiziği, onun tüm tarihsel evrimi içinde, eleştiriden 

geçirdi. Ölümünün tarihini yazmak üzere, metafiziğin tarihçisi oldu.”238 Bir anlamda 

Feuerbach, Bayle’nin başlattığı kuşkucu tavrı sonuna kadar götüren kişi oldu.  

c. Hegel 
 

Spinoza ve Bayle’nin Feuerbach üzerinde etkili olmasına rağmen onun üzerinde 

en etkili olan kişi başlangıçta hayranı olduğu daha sonra eleştirirken bile kopamadığı 

hocası Hegel’dir. Bundan dolayı bir anlamda Feuerbach düşüncesi Hegel anlaşılmadan 

tam olarak anlaşılamaz. Dolayısıyla Hegel-Feuerbach ilişkisi ve etkileşimini anlatmak 

için ayrı bir tez yazılabilir dersek abartmış olmayız. Biz tezimizin farklı kısımlarında bu 

                                                            
236DGE. s. 218 (Krş. Özellikle P. Bayle, Dictionnaire Historique et Critique, 2 cilt. Rotterdam, 1696–98; aynı yazar, 
Pensées diverses, in Oeuvres diverses, C. III, Hildesheim, 1966 (The Hague, 1727), s. 1–147’den alıntı). 
237 “Bayle Tanrı’nın varoluşu ve ölümsüzlük öğretileri yanlıştır demedi. Tersine, inancı akıl alanının dışına 
yerleştirdi. Bu anlatım gene de bir sınırlama gereksinimindedir. Çünkü Bayle yalnızca dinsel gerçekliklerin, akıl ile 
çelişmemelerine karşın, akli tanıtlamaya açık olmadıklarını söylemiyordu. Görüşü daha çok bu gerçekliklerin akla 
itici gelen pek çok şeyi kapsadıkları biçimindeydi. Böylece —ister içten olsun isterse olmasın— ileri sürdüğü şey 
Tanrısal bildirişi kabul etmede çok daha büyük bir değerin yattığıydı. Her ne olursa olsun, eğer dinin gerçekleri ussal-
olmayanın alanına düşüyorlarsa, teolojik uslamlama ve çekişmelere girmekte hiçbir anlam yoktur.” Copleston,  C. 6, 
Aydınlanma, s. 19. 
238 Marx, Engels, Kutsal Aile, çev. Kenan Somer, 3. Baskı, Ankara: Sol Yayınları, 2003, s. 82. 



62 

 

etkileşime değindiğimizden dolayı burada ana hatlarıyla bazı hususlara işaret etmekle 

yetineceğiz. Tarihsel duruma baktığımızda şunu görürüz ki, Feuerbach’ı din adamı 

olmak isterken felseye, Erlangen’de okurken Berlin’e çeken Hegel olmuştur. Çağının 

cazibe merkezi olan Hegel bunu en güzel şekilde kullanmış fakat ölümünden sonra ise 

görüşlerinin farklı anlamlara gelecek şekilde ifade edilmesinden dolayı ayrı kutuplarda 

yer alan değerlendirmeler yapılmıştır. Onun görüşlerinden Sağ ve Sol Hegelciler neşet 

etmiş, bunun yanında bir de kendisine karşı olanlar ortaya çıkmıştır ki, bundan dolayı 

Hegel sonrası dönem Hegel’e karşı oluş çağı olarak nitelendirilmiştir. Her ne kadar bu 

tepkiler ilkin özellikle Hegel’in yakın arkadaşı Schelling’le başlamışsa da bu karşı 

oluşun 19. Yüzyıldaki durumuna bakarsak üç yönden olduğunu görürüz: Birincisi 

Feuerbach ki, Hegel’in idealizmini reddetmiş ve insan eyleminin ahlaki bir ölçütü 

olarak kendi duyumculuk uyarlamasını geliştirmiştir.239 İkinci olarak Kierkegaard 

Hegel’in din çözümlemesinin Eski Ahit’te geliştirildiği haliyle imanın doğasıyla 

gerçekten bağdaşmadığını savunmuştur.240 Üçüncü olarak Schopenhauer bilgi 

karşısında iradeye öncelik vermiştir.241 Fakat Hegel, gerek yaşadığı dönemde gerekse 

öldükten sonra insanlar üzerinde büyük etkisi olan az sayıdaki düşünürlerden 

birisidir.242  

                                                            
239 Feuerbach’ın Hegel felsefesinin eleştirisi için bk. GFİ, s. 7–42. Feuerbach için  “Tanrı’yı reddetme temel olarak 
Hegel’i reddetmekten başka bir şey değildir.” Cornelio Fabro, God in Exile, Modern Atheism, çev. ve ed. Arthur 
Gibson, Baltimore: Newman Press, 1968, s. 77. Fakat Schopenhauer, Feuerbach için şöyle der: “O bir Hegelcidir. 
Burada bütün söyledikleri böyledir.” Wach, Understanding and Believing: Essays, s. 39. 
240 J. Hohlenberg, Soren Kierkegaard, Londra: Routledge and Kegan Paul, 1954. Ayrıca Kierkegaard Korku ve 
Titreme’de Hz. İbrahim’in dininin evrenselci akla değil imanın saçmalığına dayandırıldığını göstermeye çalışmıştır. 
241 Georg Stauth, Bryan S. Turner, Nietzsche’nin Dansı (Toplumsal Hayatta Hınç, Karışıklılık ve Direnç), çev. 
Mehmet Küçük, 2. Baskı, Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2005, s. 294. 
242 Hegelden sonra oluşan bu çok yönlü karşı oluşun sonucunda ortaya çıkan Sol Hegelcilerin ve bunun yanında Sağ 
Hegelcilerin düşüncesi neydi? Bu sorunun cevabı meselenin daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. Ama önce şu 
soruların da sorulması gerekir: Gerçekte Hegel’in nihai amacı neydi?  Sonunda, felsefe ve teolojinin birbiriyle ilişkisi 
nasıldı? Hegel’in ölümünden sonra hem felsefeciler hem de teologlar çok farklı yorumlar ileri sürmüştür. Hegel’in 
spekülatif Hıristiyanlık yorumunda bunların özellikle iki çizgisi görünür: Ya Hıristiyan dininin hakikatlerini modern 
insana, bunları kabul edilebilir, aşikâr ve hatta –daha yüce bir anlamda- makul kılmak için derin bir spekülatif 
düşünce tarzında yorumlamak ve rasyonel bir şekilde haklı gösterme girişimi olarak: Yani felsefede pozitif olarak bir 
üst seviyeye çıkarılmış ve korunmuş olan din. Sağ-kanat Hegelciler, Hegel’in kendisinin sayısız açık ifadelerinden 
yardım alarak bu şekilde düşünürler. Ya da Hıristiyan dininin hakikatlerini gerçek, bilince tam ve kesin hakikatin, 
yani, aslında felsefenin, spekülatif aklın mutlak bilgisinin tasviri, hayali, geçici ve yetersiz formları olarak sunma 
girişimi olmak üzere din, yani felsefede nihai anlamda olumsuzlanmak suretiyle telafi edilmiş ve çözünmüş din. Sol-
kanat Hegelciler, Hegel’in asıl niyetinin bu olduğunu düşünüyorlardı. Eğer Hegel ikinci yolu anladıysa, er veya geç 
bizatihi kendisi bir panteist olarak ateist bir köke sahip olduğu sonucu çıkarılması mümkündür: o zaman 
mütemadiyen Hegel’in hitabı Hıristiyan dininin felsefeyle yer değiştirmesi olacaktır. E. Graham Waring, 
“Introduction”, s. iii-ix. Fakat biz burada Hegel’in hangi yorumu kastettiğini tartışmaktan ziyade onun Feuerbach’a 
olan etkilerini ele alacağımızdan bu konuya değinmiyoruz.  



63 

 

Yukarıda belirttiğimiz Hegel’le ilişkisinin ışığında düşüncesinde meydana gelen 

değişimden bahsedecek olursak, Feuerbach idealist felsefenin dizgesiyle tam bir kopma 

gerçekleştirmeden Hegelci felsefeyi antropolojik bir maddeci anlayışla eleştirmiş, bir 

bakıma yeniden değerlendirmiştir bu da Sol Hegelciliğin kendi zamanındaki yorumu 

demektir.243 Yani Feuerbach Hegel’in din felsefesine karşı antropolojik bir eleştiri 

başlatmıştır.244 Onun zamanında soyut teolojiye saldırı (bu Feuerbach’ın Hegelci felsefe 

olarak isimlendirdiği şeydir) sadece Feuerbach için değil bilakis zamanın diğer 

‘reformcuları’ içinde bir özgürlüğe kavuşma olarak değerlendirilmiştir.245  Doktora 

çalışmasından sonra özellikle başlayan bu Hegel eleştirisi onun bir makale olarak 

yazdığı daha sonra kitaplaştırdığı Hegelci “Felsefenin Eleştirisi” (1839) adlı eseriyle 

kesin bir şekilde ortaya çıkmıştır. Adeta kendisinin savaş açtığı spekülatif felsefenin bir 

savunucusu olarak gördüğü Hegel düşüncesinin en amansız düşmanlarından birine 

dönüşmüştür.246 Hegel düşüncesini eleştirirken öncelikle onun her şeyi bir bütüne 

indirgemesine değinir bunun imkânsız olduğunu belirtir.247 Feuerbach bunun yanında 

Hegel’in kavramsal olarak işe varlıkla başladığını, yani varlık kavramıyla ya da soyut 

varlıkla bunun da yanlış olduğunu buna karşın işe varlığın kendisiyle, yani gerçek 

                                                            
243 Buhr vd.  s. 52. 
244 Paul Tillich, A History of Christian Thought, edt. Carl E. Braaten, New York: A Touchstone Book, 1968, s. 435. 
Richard Schaeffer bu konuda şöyle der: “Dinin felsefeye dönüşümü olarak din felsefesi bir yanda Platon, yeni 
Plâtoncular ve idealistler dinin felsefi olarak anlaşılmasıyla bu hedefe ulaşılacağını düşündü, diğer yanda onların dini 
bir tarzda felsefe yapmasının anlaşılmasıyla. Bu simetri Fuerbach ve Marx tarafından sona erdirildi. Burada dinin 
felsefi olarak anlaşılması tamamıyla profan bir tarzda dini kavramsallaştırmanın “doğu çekirdeğini” yorumunu 
araştıran felsefenin bölümü üzerindeki profan bir kendini anlamadan elde edildi. Bloch’un umut felsefesi simetriyi 
yeniden yerleştirmiştir, çünkü onun dini ateistik anlaması, onun ateizminin dini bir anlaşılmasına uygun gelir”. 
Schaeffler,  s. 16. 
245 Lindeberg, s. 113. “Hegelci felsefeyi terketmeyen bir kimse, teolojiyi de terketmiyor demektir. Doğanın, 
realitenin idea tarafından konduğunu öne süren Hegelci öğreti, doğanın Tanrı tarafından, maddi varlığın maddi-
olmayan, yani soyut bir varlık tarafından yaratıldığını savunan teolojik öğretinin akılcı ifadesinden başka bir şey 
değildir. Mantık’ın sonunda mutlak idea, teolojik gökyüzünden (cennetten) geldiğini bizzat belgelemek için, 
müphem, anlaşılmaz bir karar dahi almaktadır. Hegelci felsefe, teolojinin son sığınağı, akılcı son dayanağıdır. Bir 
zamanlar Katolik teologların, Protestanlığa karşı savaşmak için, gerçek Aristotelesçiler olmaları gibi, bugün de 
Protestan teologlar, ateizme karşı savaşabilmek için, aslında birer Hegelci olmak zorundadırlar.” GFİ, s. 72. 
246 Feuerbach spekülatif felsefeye karşı olmuş ve “Spekülatif Alman felsefesi dediğim zaman, özellikle günümüzde 
egemen olan Hegelci felsefeyi kastediyorum.” diyerek açıkça hedefinin kim olduğunu belirtmiştir. GFİ, s. 7. 
“Hegelci felsefe spekülatif sistematik felsefenin tepe noktasıdır.” GFİ, s. 20. 
247 “Hegelci felsefe, Hegelci diyorum, yani vasıfları hakkında karar vermeyi şimdilik bir yana bıraktığımız içeriği 
dışında, yine de belirli, özel, deneye dayalı bir şekilde varolan bu felsefe, Hegel’in kendisi tarafından olmasa dahi, 
öğrencileri tarafından, en azından bağnaz öğrencileri tarafından öğretisiyle uyum içinde ve ısrarla mutlak felsefe 
diye, yani felsefenin kendisi diye belirlenmiş ve hükme bağlanmıştır. Kısa süre sonra bir Hegelci, usulüne uygun 
ve kendi tarzında olmak üzere, Hegelci felsefenin, felsefe düşüncesinin mutlak gerçekliği olduğunu 
ayrıntılarıyla kanıtlamaya çalışmıştır. Bu Hegelci o denli uzgörüşlü olmasına karşın, şu soruyu kendi kendine 
sormamakla hiç de eleştirel bir tarzda davranmamaktadır: Türün tek bir bireyde, sanatın tek bir sanatçıda, 
felsefenin tek bir felsefede mutlak olarak tahakkuk etmesi mümkün müdür?” GFİ, s. 9–10. 



64 

 

varlıkla başlanması gerektiğini belirtir.248 Fakat Feuerbach yeri geldiğinde Hegel’in 

düşüncesinin diğer düşüncelere olan üstünlüğüne de değinir.249  

Dinle ilgili düşüncede ise Feuerbach’ın canlı yani muharrik ilgisi insanı 

Tanrısallaştırmaktan ziyade Tanrı’nın insanileştirilmesi yani Tanrı’yı insana 

indirgemektir.250 Hâlbuki Hegel’in ilgisi insanın Tanrı’ya yükseltilmesiydi. Feuerbach 

için Hegel’in Mutlak ideası sadece maskelenen teolojiydi. Yine de, Feuerbach, Hegel’i 

Tanrı’nın insanileştirilmesinin zirvesi olduğunu iddia etti. Hegel hem Tanrı hem de 

doğayı tek ruhsal bir bütünün parçaları yapmakta, sanki insani ideaların çevresi içinde 

eksiksiz olarak Tanrı ve realitede içerilmiş bir bütün olarak görmekteydi. Fakat Hegel 

düşüncesine baktığımızda Hegel’in birdenbire durduğunu, süreçteki bütün yolu 

gitmediğini görürüz. Feuerbach’a göre Tanrı’nın insanileştirilmesinin önlenemez 

sonucu Tanrı ve Mutlak’ın insanın arzu ve ideallerinin yansımasından başka bir şey 

olmadığını kabul ettirmesidir. Tanrı’nın insanileştirilmesi sürecindeki son merhale dinin 

objesinin insanın bizatihi kendisinin olduğunun kabul edilmesidir. Feuerbach şöyle 

yazar “İnsan ilkin kendi doğasını onu bizatihi kendisinde bulmasından önce kendisinin 

dışındaymış gibi görür. Onun kendi doğası ilkin kendisi tarafından başka bir varlıkmış 

gibi tasavvur edilir”. İnsani dini gerçekleştirmenin tepe noktası ondan sonra bu kişinin 

benlik şuurudur. Bu eski dinlerin ve Hegel’in metafiziğinin illüzyonlarını insanın atıp 

kurtulma çabasıdır.251 Feuerbach’ın görüşündeki Hegel’in görevi geleneksel Hıristiyan 

teolojisini müdafaa etmek için spekülatif bir çabanın başlıca örneğiydi ve sanki insanın 

kendisine ve doğaya yabancılaşmasının bir ilerletilmesiydi.252 Bundan dolayı 

“Christianity”de Feuerbach Schelling’den destekleyici şu alıntıyı yapar: “Çağdaş 

teizmin Tanrı’sı basit kaldığı sürece, esas Tanrı olarak düşünülür ama aslında öyle 

değildir. Tüm çağdaş sistemlerin yarattığı varlık, gerçek ikilik Tanrı’da bulunmadığı, 

                                                            
248 GFİ, s. 13. Feuerbach sonraları Hegel’in her şeyde ruhsal olana başvurmasından hoşnut olmasa da, onun bir 
talebesiydi. 
249 “Hegelci felsefe, bugüne kadarki sistemlerin gerçekten en mükemmelidir.” GFİ, s. 12. “Hegel doğa felsefecileri 
arasında, tıpkı sarhoşlar arasındaki biricik ayık kişi gibi görünmektedir. Düşünme ile varlık’ın birliği Hegel’de 
rasyonel, ama eleştiriyi aşmayan bir anlam kazanır. Hegel’in ilkesi düşünen tin’dir. Hegel rasyonalizm öğesini, yani 
anlığı mutlak-olanın bir momenti olarak felsefeye katmıştır.” GFİ, s. 33. 
250 Lindeberg,  s. 117. 
251 Smart, The Religious Experience of Mankind, s. 649–650. 
252 Guyton B. Hammond, Man in Estrangement: A Comprasion of the Thougth of Paul Tillich and Erich Fromm, 
Nashville: Nashville Vanderilt University Press, 1965, s. 8–9, 19. Hegel evrensel aklın, zihnin ve ruhun tarihin 
diyalektiğinde ve diğer bir seviyede mantıkta nasıl somutlaştırılacağı problemiyle uğraşmaya gayret etmiştir. 
Thiselton, s. 99. 



65 

 

sınırlayıcı, olumsuz, geniş bir doğrulayıcı güç varsayılmadığı sürece, insani Tanrı’nın 

reddi, bilimsel bir dürüstlük olarak görülecektir”.253 

Fakat Feuerbach’taki dinin antropolojik yorumunun anlaşılmasında bize yardım 

etmesi için önce kısaca Hegelci din felsefesine işaret etmemiz yerinde olacaktır. Çünkü 

Feuerbach’ın dini eleştirisinin büyük bir kısmının kaynağını Hegel oluşturur. Hegel’in 

düşüncesini öğrendiğimizde, Feuerbach’ın böyle bir din teorisine nasıl ulaştığını 

anlamamız daha kolay olacaktır. Zira Feuerbach’ın materyalizmi ya da daha doğru bir 

ifadeyle dini yorumlayış şekli Hegel’in idealizmine bir tepkiydi.254 Hatta bundan dolayı 

Feuerbach’ın düşüncesinde yer alan materyalizmi çelişkilidir. Çünkü Feuerbach, hocası 

Hegel’le düşünceleri çatışmasına rağmen, asla idealizm geleneğini aşamamıştır. Ne de 

kendi değerlendirmesiyle Tanrı probleminin kusurunu temizlemiştir. Hatta 

materyalizme inandığından dolayı bilinç üzerine yaptığı vurgu da ziyadesiyle zayıf 

kalmıştır.255 Belirttiğimiz gibi Hegel’in başlangıçta bir taraftarı ve bir takipçisi olan 

Feuerbach’ın daha sonra onun din felsefesine karşı antropolojik eleştiri başlamıştı.256 

Feuerbach’ın bunu yapabilmesi için Hegel’in eserlerinde bolca malzeme mevcuttu.257 

Örneğin Hegel’e göre “Dinin sabit inançlara hasredilmemesi ve kitaplardan 

öğrenilmemesi gerekir, onun teoloji şeklinde olmaması da doğru değildir, bilakis dinin 

halkın pratik hayatında yani adetlerinde, geleneklerinde, işlerinde ve törenlerinde 

parlayan canlı bir güç olması lazımdır. Dinin uhrevi yani sadece ahiretle ilgili olmaması 

                                                            
253 Christianity, s. 90, (Schelling, Über das Wesen der Menschlichen Freiheit, 429,432, 427’den alıntıyla). 
Feuerbach’ın Schelling’den devamında yaptığı alıntı da şöyledir: “Bilinç, bir yoğunlaşma, bir araya toplama, kişinin 
yaptığı bir koleksiyondur. Varlığı kendine döndüren bu olumsuz güç, kişiliğin, egoizmin gerçek gücüdür.” 
“Tanrı’da herhangi bir güç olmadan, Ondan nasıl korkulabilir? Ancak Tanrı’da güç olması gerektiği hayret verici bir 
durum olarak görülmemelidir.” 
254 Bu materyalizm antropolojik materyalizm olarak ta isimlendirilmiştir. Bk. Walıckı, s. 113. 
255 Bk. Geisler, s. 243–246. 
256 Hegel’den sonra onun görüşünü devam ettiren bir grup olan Sol-Hegelciler din eleştirisine de yönelirler. Yalnız bu 
dönemde dini dokunulmaz bir alan olarak gören ve dine ilişkin tartışmayı yine dinin çizdiği sınırlarda sürdüren 
yaklaşımların ötesine geçilmiş, artık İncil’in uydurma bölümleri olduğunu iddia eden kitaplar yazılmaya başlamıştır. 
Sinan Özbek bu dönemde siyasi alanda bir mücadeleye girişmenin güç olmasını, temel olarak dine karşı bir 
mücadelenin oluşmasına yol açmış olabileceğini belirtir. Bk. Sinan Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ile 
Engels’in Eleştirisi”, s. 41.   
257 Bazı Hegel yorumcuları bu durumu şöyle açıklamışlardır: Feuerbach Hegelci prensipleri ateizme çevirerek 
açıklamıştır. Bernard M. G. Reardon, “Introduction”, s. 9-65, Liberal Protestantism, ed. Bernard M. G. Reardon, 
Stanford; Stanford University, 1968, s. 19. Rusya’da yazılan “Yabancı Terimler Sözlüğü”nde bu konuda şöyle denir: 
Proudhon ve Kamienski her ikisi de Hegelci eğitim gördü ve hem Fransa’da hem de Polonya’da Hegelcilik 
antropoteizm olarak görüldü. Feuerbach’ın bu ülkelerin düşünürlerini tanımış olmaması gibi, söz konusu ülkelerin bu 
noktaya Feuerbach’ı tanımadan gelmiş olmamaları da, insanın Tanrılaştırılmasına varan düşüncelerin doğrudan 
doğruya Hegelde aranması gerektiğinin ve Feuerbachçı okulun Hegelciliğin Almanyadaki yasal varisi olduğunun en 
inandırıcı kanıtlarını sergilemektedir. Walıckı,  s. 144. (Filosofskie i obschesvenno-politicheski proizvedeniia 
petrashevtsev, Moskova, 1953, s. 494-495’ten alıntıyla). 



66 

 

bilakis dünyevi ve insani olması lazımdır, buna göre dinin yeryüzündeki sevinci ve 

hayatı yüceltmesi gerekir, ahiret hayatındaki acıyı ve azabı değil.”258 Bu görüş Hegel’in 

iki tür din ayrımından ortaya çıkmaktadır: “Uydurulmuş din ki, bu hakikatlerin en 

bütünü olması itibariyle teolojidir, bir de gerçek din ki, bu dini bir hayat şeklinde ortaya 

çıkan canlı taraftır, teoloji sadece ölü bir taraf ise gerçek din adını almayı hak eden 

taraftır, çünkü o kalple ilgilidir duygu ve vicdanla alakalıdır ve fiile dönüşür. Hegel 

dinden bahsettiğinde gerçek taraftan bahseder. Bu anlayış Feuerbach’ın dini 

yorumundaki çıkış noktasıdır, hatta Sol-Hegelciler bu yorumda insanın ilah olması 

şeklinde anlaşılacak biçimde düşüncelerini yüceltecek şeyler bulmuşlardır”.259 Gerçekte 

Hegel’in öğrencileri, Hegel’in din hakkındaki ilk ifadelerini sonuca vardırmaktan başka 

bir şey yapmamışlardır.260 Bunu kanıtlayabilmemiz içinde Hegel’in din felsefesinin 

derinliklerine dalmamız gerekmektedir.261 Ancak Hegel’in din felsefesini incelememiz 

Hegel yorumcularının din mefhumunu belirlemede bir ittifak yapamamış olmaları 

nedeniyle oldukça zordur. Mesela bazı Hegel araştırmacılarına göre, Hegel mistik bir 

bakış sunmaktadır, karşılaştığı en büyük problem de insanın Tanrı olanla birleşmesidir 

ki, bu birleşmeyi kendinden önce yaşayan mistik ırkdaşları Saint Johann Meister 

Eckhart (1260–1327)262 ve Jakob Böhme (1575–1624) şöyle ifade etmişti: “Tanrı’nın 

beni gördüğü göz, benim onu gördüğüm gözdür, elimiz birdir, Tanrı yoksa ben de 

yokum; ben yoksam Tanrı yoktur.” Fakat bu yoruma karşılık John Hyppolite ve Findly, 

Hegel’in mistik olduğunu reddetmektedir, çünkü Mutlak Ruh fertlerde değil toplumda 

ortaya çıkar, bunlara göre Hegel bize bir teoloji antropolojisi de sunmamaktadır. Buna 

karşın Garaudy’nin tamamen insani bir yorum yaptığını görüyoruz ki, o Hegel’in 

eserlerinde dini düşüncenin genel konusunun insanın kendisi olduğunu belirtir. Garaudy 

“Hegel’in Düşüncesi” adlı kitabında şöyle demektedir: “Tanrı kişisel ruh bakışıyla 

                                                            
258 Mahmud Receb, el-İğtirab, Menşeetü’l-Maarifü’l İskenderiye, 1978, s. 125. (Hegel, Werke’den alıntıyla, Fruche 
Schriften. Frankfurt.) 
259 Roger Graudy, Karl Marks, çev. George Tarabişi, 2. baskı, Beyrut: Daru'l Adab, s. 22.   
260 Receb, s. 125. 
261 Hegel’in din düşüncesinin genel bir değerlendirmesi için bk. Naim Şahin, Hegel’in Tanrısı, Konya: Çizgi 
Kitabevi, 2001. 
262 Saint Johann Meister Eckhart için bk. Meister Eckhart, Selected Writings, çev. Oliver Davies, London: Penguin 
Books, 1994. Ayrıca bk. Meister Eckhart, Tanrı ve İnsan, çev. Sedat Umran, İstanbul: Ruh ve Madde Yayınları, 1990 
ve Meister Eckhart, Ben, Meister Eckhart, Tanrı’nın Kendisinden Hiçbir Şeyi Saklamadığı Adam, Der. David O’Neal, 
çev. Aslı Özer, İstanbul: Klan Yayınları, 2003. 



67 

 

insan bilincinin dışında aşkın bir şey olması mümkün olmayandır, o bunun dışında 

mevcut da değildir, canlı da değildir, sadece bu şekilde vardır”.263  

Bu bakış açılarında ki farklılığa rağmen Hegel’in nesnel ruh ve zatından uzak 

ruh hakkında Tübingen’de yazdığı erken dönem yazılarını (1794–96) okumak, Hegel’in 

din anlayışındaki insani yönün temelini görmemizi sağlar. Hegel’e göre din zati bilincin 

(insanın kendisini kavramasının) en yüksek noktasıdır.264 İnsanı yeryüzünde 

sabitleştiren unsurlardandır, dinin yeri olan kalp Hegel’e göre canlı olan her şeydir, 

dinin donuk bir teolojiye dönüştürülmesi yani insanın gözünün yeryüzünden mavera 

âlemi olan gökyüzüne çevrilmesi insanın yabancılaşmasının ve mutsuzluğunun 

unsurlarındandır. Bu yabancılaşma Hegel’in yazılarında açıkça ortaya çıkmaktadır, 

şöyle demektedir: “İnsanlık doğasında güzel ve yüce olan ne varsa bu burjuvazi zayıf 

Hıristiyanların bizzat kendileri tarafından kendi benliklerinden o yegâne ferde 

taşınmıştır, bunlar kendilerine sadece içlerindeki kötü ve aşağılık şeyleri bırakmışlardır. 

Hıristiyanların kendilerinden koparıp Mesih’in şahsına atfettikleri şeyin bizim amelimiz 

ve bağlı bulunduğumuz mülkiyetimiz olduğunu anlıyoruz.”265 Bu sebeple Hegel’in bu 

tarz bir yabancılaşmayı yok etmenin ancak insanın yeniden kendi vasıflarını elde etmesi 

özelliklede özgürlüğü kazanarak kendini yeniden inşa etmesi suretiyle mümkün 

olduğunu düşünmesi gayet doğaldır. Bu itibarla sonraları şöyle demiştir: “Bizim 

neslimize düşen görev atalarımızın gök namına dağıttıkları ya da darmadağın ettikleri 

hazineleri yeniden toplama görevini omuzlamaktır.”266  

1795 yılında Hegel “İsa’nın Hayatı” adlı kitapta İsa’nın hayatını akılcı ve 

bilimsel bir şekilde ve İncil’in onunla ilgili anlattığı mucizeleri gerçek dışı olarak ele 

almıştır, yani o, İsa’nın ilahi yönünü kabul etmemiştir. Burada bizi ilgilendiren Hegel’in 

vardığı şu görüştür: “İsa’ya inananlar onun davetini akla inanmaktan İsa’ya inanmaya 

                                                            
263 Graudy, Fikru Hegel, çev. İlyas Markos, 2. baskı, Beyrut: Darü’l- Hakikat, 1983, s. 234. 
264 Zekeriyya İbrahim, Hegel, Kahire: Mektebetü Mısır, 1970, s. 35. 
265 Receb, s. 121. 
266 Receb, s. 121. Bu noktada Hegel’in yabancılaşma kavramı ile Feuerbach’ın yabancılaşma kavramının ilişkisine 
kısaca değinmemiz gerekir. Zira Feuerbach kendi teogonisini açıklamak için Hegel’in yabancılaşma kavramından 
yararlanır. Fakat Feuerbach bu kavramı Hegel’den almış olmasına rağmen farklı bir şekle dönüştürerek kullanmıştır. 
Şöyle ki, Hegel bu kavramı Mutlak ruha uyguladığı halde Feuerbach onu somut insana uygular. Yani yabancılaşma 
kendini kendisi olarak bilmeyi bırakıp başkası gibi gören kişinin tutumu anlamına gelir. Ya da diğer bir ifadesiyle 
yabancılaşma, insan için aldatıcı bir realite yararına, kendi özünü aşmasıdır. Bk. Zeki Özcan, İndirgemecilik ve Din, 
s. 102–103.  



68 

 

çevirmişlerdir ve burada talihsizlik ve garabet ortaya çıkmaktadır, yani insanlardaki 

yüksek sıfatların başka bir ferde yani İsa’ya aktarılması, onların İsa’yı ilahlaştırmasına, 

kurtuluşun şartı haline getirmelerine sebep olmuştur”.267 Hegel’in 1794’te yazdıklarında 

insan tabiatında yüce olanı İsa’ya aktarıldığını daha sonra yazdıklarında ise insanın 

kendi sıfatlarını naklettiği başka bir varlığın İsa yerine Tanrı olduğunu görüyoruz. J. 

Hyppolite’nin dediği gibi, ilk Hegelciler düşüncelerini bu noktaya yöneltmişlerdir.268 

Bu noktada bazıları Hegel’le Feuerbach’ın arasını yaklaştırmaya çalışmışlardır. 

Bunlardan bir kısmı Feuerbach’ın söylediği ifadelerle Hegel’i konuşturmuşlardır, bir 

kısmı da Feuerbach’ı Hegel’deki kişisel dinin antropolojik uzantısı olarak 

görmüşlerdir.269 Gerek burada zikrettiğimiz gerekse Hegel hakkında yapılan diğer 

yorumlar ışığında biz Hegel’in ‘Tanrı’ ile ‘insan’ arasında veya ‘sonsuz’ ile ‘sonlu’ 

arasında Feuerbach gibi mutlak bir birliktelik oluşturduğunu söyleyemeyiz.270  

Hegelci şema Feuerbach’ın tasavvur ve duygunun önceliği görüşüyle beraber, 

birini seçmenin önemli olduğu yakından ilişkili iki metodolojik kural neticesini 

vermiştir. Bunlardan ilki, “Din insanlığın kendini tanımasının ilk ve dolaylı şeklidir’, 

dini bilginin en doğrudan olan ve ilk ifadeleri en açıklayıcı ve otantik olarak ele 

alınmalıdır”. İkinci kural “Din kaynağına yaklaştıkça daha doğru, daha samimi bir şekil 

alır, gerçek doğayı daha az saklanır kılar; yani dinin kaynağında, insanla Tanrı arasında 

nitel ya da temel bir fark yoktur ve inançlı insanda bu özdeşlik karşısında şaşırmaz”.271 

Bu iki kural birleştirildiğinde, Feuerbach’ın teşebbüsü, günümüzün teolojik 

alternatiflerini yeniden betimleyen bu iki dev entelektüel Hegel ve Schleimacher’in dini 

ele alış tarzlarındaki farklı durumları uyuşturma teşebbüsünü ifade eder. Feuerbach, 

Hegel’le dinin felsefeden ayrılması konusunda aynı fikirdedir çünkü felsefenin aksine 
                                                            
267 Receb, s. 127. 
268 John Hyppolite, Dirasatu fi Hegel ve Marks, çev. George Sıdki, Suriye, 1971, s. 123. 
269 İbrahim, s. 356. Zekeriya İbrahim, “nesnel ruhtan” bahseder ve Hegel’in dinin tenkidine dair metinleriyle, 
Feuerbach’ın “Christianity” adlı eserinin birbirine benzediğini açıklar, Hegel: “Din kişisel bilinci ifadenin en üst 
şeklidir”  derken, Feuerbach şöyle der: “Hıristiyan dini, bizzat insanlığın elde etmiş olduğu bilinçten başka bir şey 
değildir, insanlıkta bunu genel bir tür olması itibariyle elde etmiştir” yine Hegel dini inancın ‘uyuyan bir bilinç’ 
olduğunu bunun karşılığında aydınlanma felsefesinin ‘uyanmış bir bilinç’ olduğunu belirtirken Feuerbach’ın ifadesi 
de şöyledir “Din insan aklının rüyasıdır” gençlik yazılarında Hegel’in: “İnsan tabiatı Tanrısal tabiattan neredeyse 
farklı değildir, insanın Tanrı ile ilgili düşüncesi kendisi ile ilgili düşüncesini yansıtan aynadan başka bir şey değildir” 
sözü gibi, bütün bu benzerlikler felsefe tarihçilerinin bir kısmını Hegel’in Tanrı düşüncesiyle Feuerbach’ın dinin 
merkezindeki insan düşüncesini birbirine yaklaştırmaya itmektedir.   
270 Bunun için bk. Dr. Nazili İsmail: Hegel, eş-Şaab ve't-Tarih, Mısır: Daru’l Maarif, s. 147 ve İbrahim, s. 35. 
Garaudy, s. 234 v.d. Hatta Garaudy bu hususu şöyle belirtir: “Biz Hegel’in dini tenkidini Feuerbach’ın dini tenkidine 
denk göremeyiz..” Garaudy, s. 234 v.d. 
271 Christianity, s. 197.  



69 

 

onun anlatımının ayırt edici şekli soyut kavram ve fikirleri kullanan imaj ve 

semboldür.272 Aynı zamanda Hegel gibi, ‘dinin temel organının’ tasavvur olduğuna 

inanmıştı çünkü bu bireye ve somut ve soyut olana temas eden, fikirlere temas eden algı 

arasındaki uzlaştırıcıdır. O somut olanı kavrar fakat fikri değil ve bundan dolayı o 

imajın biçimindeki somutu yeniden betimler. Böylece imgelem tür ideasını kavrar fakat 

onu tekil bir birey imajındaki duygularda gösterir. Bundan sonuç olarak şu çıkar ki, 

‘Din insanlık tarihi ve ayrı ayrı bireylerin tarihi boyunca hep felsefeden önce 

gelmiştir.’273  

Fakat Feuerbach, Schleiermacher’le dini bilincin doğrudan ifadelerinin 

duygunun açıklanması olduğunda ısrar eder.274 Feuerbach için daha sonraki bütün 

entelektüel refleks (teoloji) asıl safderunluğun bir aklileştirilmesi ve yanlışlanmasıdır. 

Saf din doğaya müdahale eden, güneşi durduran, düşmanları yenen ve inananları 

ölümden azat eden kişisel bir Tanrı’ya özlem duyar. Özetle, dini inancın özü ilahi takdir 

ve mucizedir sadece rastlantısal değildir. Bu olgunlaşmamış doğaüstücülük tarafından 

zor durumda bırakılan teologlar imanın akılla uygunluğunu getirmekle bu 

antropomorfizmi elimine etmeye çalışmışlardır. Pek çok Hıristiyan teolog, özellikle 

liberal Protestanlar, bu görüşü reddetmiştir. Onlar bunun teologları bir yanlış ve 

tahammül edilmez bir dilemmayla, hem fundamentalizmle hem de ateizmle, takdim 

ettiğini ileri sürmüştür. Eğer teologlar dinin doğaüstücülüğü ve antropomorfizmi 

elimine etmenin herhangi bir yoluna başvuracaksa, o zaman onlar gerçek dine işaret 
                                                            
272 Thiselton’un belirttiği gibi, Feuerbach’a Hegel’in tartışılabilir özdeyişi yansıtmasında yardımcı oldu, hâlbuki 
felsefe eleştirel kavramını (Bergiff) kullanır, dinler sadece ‘imajları’ (Vorstellungen) yaklaşık olarak kullanır, zaman 
zaman kesin ifadenin ötesinde uzanan şeyi araştırmanın eleştirel olmayan şeklinde ifade eder. Böyle ‘Tanrı sevgidir’ 
gibi bir imaj bir dindar için pekâlâ olabilir ama sevginin sonsuz gücünü ilan etmenin aldatıcı yoludur. Fakat bu 
sonsuzluk insan doğasının bir sıfatı olarak kalır; bu ‘Tanrı’ya’ göndermeye veya havale etmeye gerek duymaz, sanki 
insanlık sahip olduğu doğasıyla böyle güç ve sonsuzluktan aciz gibidir. Thiselton,  s. 100. 
273 Christianity, s. 13. Wartofsky bu konuda şöyle der: “Felsefe ve din arasındaki ayrımı Feuerbach’ın terimlerine 
benzeyen terimlerle Hegel önceden yapmıştır. “Phemenology of Mind”da Hegel’in yazdıklarından hareketle şunlar 
söylenebilir. Hegel’in buradaki görüşüne göre din insanı bir tür olarak insanı bizatihi kendisine sunar, kolektif, 
tarihsel veya evrensel insan olarak. Fakat dinde o kendi doğal türünü kendisine bir objektif evrensel olarak, burdan 
öte bir obje olarak, kendisinden başka diğeri olarak sunar. Mutlak Ruh’un bu nesnelleşmesi teolojinin anlamıdır yani 
gerçeğidir. Fakat o objenin bir bilincidir ve henüz sujenin karşı tarafı olarak objenin bir kendi bilinçliliği değildir, 
yani Mutlak Ruh’un bizatihi kendisinin. Hegel’in terimlerinde aktüalite (wirklichkeit), mutlak ruh onun öz kimliğidir, 
bizatihi kendisine dönüş hareketi, onun kendi objesi olarak onun kendisinin bilinci. Ancak teoloji, sadece bu objeyi 
sunar”. Wartofsky, s. 210.  
274 Barth’ın makalesinde Feuerbach’ın dinin insan-merkezli biçimini doğru bir şekilde analiz ettiğine, bunların 
modern liberalizmin babası Friedrich Schleiermacher’den neşet eden şeyleri içerdiğine işaret etmiştir ve şöyle 
demiştir; “Tam bir hilekar olmadığı gibi, biz Feuerbach’ı reddedebiliriz, fakat önemsizce keskin görüşlü casus bütün 
papazlığın ezoterik gizini açıklamıştır. Teoloji uzun zaman önce antropolojiye dönüşmüştür”. Devamında “Bir 
zamanlar modern teoloji ilahi vahyin başlangıç noktasını verdi, ondan sonra insani varlıklar Tanrı’yı kendi 
imajlarında yarattı. Modern liberal teoloji antropoloji oldu”. Barth, agm., s. xxi. 



70 

 

etmemekle suçlanacaktır. Diğer yandan, eğer onlar antropomorfizmi kabul ederlerse, 

halkı cahil bırakma yanlıları olarak alay edileceklerdir.275 Hıristiyan ve Yahudi teologlar 

bu başarısız durumdan kaçınmak için pek çok strateji kullanmıştır. Antropomorfik 

ifadelerin sembolik ve analojik olduğunu iddia etmişlerdir veya klasik liberal 

Protestanların yaptığı gibi, hem dinen anlamlı hem de entelektüel açıdan kabul edilebilir 

olanı düşünen ebedi dini mesajın içine yerleştirmişler, mitolojik olanla, ebedi ve dinin 

geçerli özü arasında ayrım yapmışlardır. Veya daha sonraları Protestan teologlar 

Hıristiyan mesajı mitolojiden kurtarmayı araştırmışlardır: Yani, mitolojik dilin bizatihi 

kendisi bir kişinin doğaüstü olmayan ve uygun düşürülebilir olan, dünyada kendini 

anlama biçimidir. Hem Hegel hem de Schleiermacher doğrudan ifadelerin biçimde 

imgesel ve poetik olduğunu savunmalarına rağmen, Hegel bu ifadelerin spekülatif 

hakikati içerdiğini düşünmüştür halbuki Schleiermacher bunların spesifik tarihi bir 

toplumun dini duygularının bir ifadesi olduğuna ve bilgi veya en azından spekülatif 

bilgi taşımadığına inanır. Feuerbach her iki durumun güzel yönlerini almaya çalışmıştır. 

Schleiermacher’le o, dinin ilkin duygunun tam ve mutlak kudreti olarak isimlendirdiği 

şey için bir feragat ve spekülatif hakikatin temel bir biçimi olmadığına inanmıştır. Fakat 

Hegel’le o, bu duyguyu harekete geçiren ve takviye eden şeyin tasavvurun tür fikrini 

kavraması olduğuna inanmıştır.  

Bu iki inanç, dinin yansıması ve rasyonelleştirilmesi olarak anlaşılan, 

teolojiden önceki şeklindeki dini görmesi gerektiği noktasında birleşir. Yani, teoloji 

‘İmanı anlama arayışıdır’. Fakat bu prensip onun metodolojik ikinci kuralı ile 

birleştirildiğinde Feuerbach’ın elinde tartışmalı bir hale gelir. Zira din kaynağına 

yaklaştıkça onun gerçek antropomorfik doğasını daha az saklanır kılar. Bu kuralın 

anlamı şudur ki, dindar yorumcu inananın ilk ve en saf ifadelerini göz önüne almalıdır, 

doğaüstü olsa bile. Hem Feuerbach hem de teologlar lehine bu tartışma kolayca 

çözülmez. Aydınlanmadan beri Hıristiyanlık Yahudilik tarihini (hatta günümüzde 

İslamı) böyle yapmaya çalışan güvenilmez bir silsilenin olduğu ileri sürülebilir. 

Gelenekçiler sınıfı inancın doğaüstü ve antropomorfik kaynaklarını muhafaza etmeye 

çalışmışlardır, liberaller entelektüel açıdan savunulamaz olduğundan bunu 
                                                            
275 Antropomorfizm yani Kutsal Kitap veya Hıristiyan ilmihal kitaplarında geçen insan biçimci anlatımların nasıl 
anlaşılması gerektiği hakkında bk. Jean Greisch, Wittgenstein’da Din Felsefesi, çev. Zeki Özcan, Bursa: Asa 
Yayınları, 1999, s. 80–81. 



71 

 

reddetmişlerdir. Fakat liberaller yani mit/efsane özelliğini kaldıranlar sınıfı batının 

modern dünya anlayışıyla imanı uyuşturmayı araştırmıştır, onlar olağan, gerçek insana 

müracaatı teşkil eden bu öğeleri elimine edilmiş gibi görmüşlerdir. Feuerbach da 

geleneksel Hıristiyanlığı güçten düşüren kendi zamanındaki liberal Hıristiyanlığa 

inanmıştır ve bundan dolayı onun doğaüstü kaynaklarıyla kesin bir ayrılmayı seçmiştir 

ve bunu şöyle belirtmiştir; “Din ortadan kalkmıştır, en azından inanç, belki de bu 

amaçsız, cahil topluma aşılanabilir diye Protestanlar arasında bile dinin yerine 

görüntüsü yani kiliseler geçmiştir. Günümüz modern dünyasının inançları görüntüdedir, 

inandığını hayal ettiği şeye aslında inanmayan, kararsız yüreksiz bir inançsızlık söz 

konusudur. Bu nedenle içinde bulunduğumuz gösteriler ve illüzyonlar çağının dinsel 

öfke taklidi, araştırmamla ilgilidir.”276  

Özetleyecek olursak Hegel felsefede Engels’in ayrımına göre eski döneme 

mensuptur, çünkü onun felsefesi kutsal üzerine bina edilmiştir, onun din felsefesi 

Hıristiyanlıkla putperestlik arasındaki çatışmayla ilgili olarak gizemi kaldırmaya 

yönelik en sonuncu büyük girişimdir ve başarısız olmuştur. Engels’e göre bize düşen, 

Feuerbach’ın dediği gibi “Hıristiyanlığın bu bilinçli inkârını tamamlamaktır ki, bu yeni 

bir çağın başlangıcı olsun çünkü bu Hıristiyanlıkla hiçbir alakası olmayan bilakis 

haddizatında yeni bir din sayılan bir felsefeye ihtiyacı ortaya koymaktadır.”277 

Feuerbach’ın yapmış olduğu da, Marx’ın deyimiyle “Hegel’in baş aşağı duran 

düşencisini ayakları üzerine dikmek” ve böylece Marx ve Engels’in ihtiyaç duyduğu bu 

görevi yerine getirmek olmuştur.278 Fakat Engels’e göre mutlak ateizme ya da 

materyalizme ulaşamadığından dolayı Feuerbach’ın da düşüncesinde hatalar vardır.279  

d. Schleiermacher 
 

                                                            
276 Christianity, s. xxxix. 
277 Feuerbach, The Necessity of the Reform of Philosophy, Fiery Brook, (Selected of Feuerbach Anchor Books 
içinde), New York: 1972, s. 147. 
278 Feuerbach ve Marx’a göre kendileri Hegel’i ayakları üzerine dikmiştir. Fakat Feuerbach ve Marx’ın karşıtlarına 
göre onlar Hegel’i tersine çevirmiştir. Thiselton, s. 100. 
279 Engels, Feuerbach ile ilgili yapıtında, dini ortadan kaldırmak için değil de, yeniden canlandırmak, yeni, 
‘yüceltilmiş’ bir din kurmak için savaş açtı diye Feuerbach’ı eleştirir. Değerlendirme için bk. Lenin, Din Üzerine, 
çev. Seçkin Cılızoğlu, Ankara: Ser Yayınları, 1975, s. 26. 



72 

 

Feuerbach’ın düşüncesinde etkili olan kişilerden biri de Schleiermacher’dir. 

Döneme baktığımızda şunu görürüz ki, Avrupa 19. Yüzyıl Akıl Çağının başlarında bir 

Romantizm çağına teslim olmuştur. Bir anlamda duygu ve sezginin çekiciliği mantıksal 

analizlerin soğuk ciddiyetine meydan okumuştur. Yazarlar, sanatçılar ve bestekârlar 

gelenekte yeni bir önem kazanmıştır –özellikle de onların kendi milletlerinin 

geleneklerinde ve Ortaçağı romantikleştirmede. Bütün bu temalar yüzyılın ilk 

bölümünde Alman teolojisine egemen olan Friedrich Schleiermacher’in “On Religion”, 

çalışmasında açıkça görülür.280  

Bundan öncede 40 yıl Alman idealizmi Kant’ın numen ve fenomen dünyaları 

arasındaki ilişkiyi çözmek için uğraşmıştı. Hem romantikler hem de spekülatif 

idealistlerin düşüncelerinin altında yatan ortak bir görüş olarak hepsi düşünce ve 

varlığın nihai birliği görüşüne sahipti. Ya duygunun gizeminde ya da diğeriyle ‘senle’ 

karşılaşmanın ciddiliğinde, ya da insanın kendi aşkınlaştırıp kavradığı spekülatif 

düşüncede veya tecrübede veya realitenin nihai birliğini anlamada. Bütün bunlarda o 

mutlağı idrak eder yani Tanrı’yı bilir veya tecrübe eder. Batı kültüründe kökleri 

derinlerde olan böyle bir görüş Aydınlanmanın son içerimlerini bir süre geciktirmişti. 

Bu aşkın realiteye olan inancı besledi ve destekledi. Tanrı’nın bilgisi için bir çeşit 

epistemolojik bir zemin olarak hizmet eden bu inancın metafiziksel bir görünüşüydü. 

Schleiermacher için bu teolojide tamamıyla yeni bir başlangıcı sağladı. Hatta bundan 

dolayı Schliermacher’in “The Christian Faith” adlı eseri gerçek bir din fenomenolojisi 

olarak ta değerlendirildi.281 Fakat bu insani dinin özünün kesin bir betimlemesi değildir 

çünkü Schleiermacher duygu ve varlığın nihai birliği görüşünü parçalamıştır. O bu 

görüşün temelleri üzerine Tanrı’nın realitesini kabul etmiş ve Tanrı’nın bilfiil insani 

tecrübenin bir derinliğinde verilmiş olduğuna inanmıştı.282  Schliermacher’in yetiştiği 

ortamın bu kısa betimlenmesiden sonra şimdi asıl değinmemiz gereken konuya gelecek 

olursak: Schliermacher her ne kadar kendisinden sonraki dönemde farklı kişiler 

                                                            
280 Schleiermacher ve Feuerbach’ta romantisizm daha psikolojik bir karaktere çevrilmiştir. Bk. Stephan Prickett, 
“Romanticısm”, The Encylopedia of Protestanism, C. 3, s. 1620–1623. 
281 Schleiermacher, The Christian Faith, Naverville, III. Alec R. Allenson, Inc., 1948. 
282 Joseph C. Weber,   s. 24. 



73 

 

tarafından eleştirilmiş olsada biz burada onun daha ziyade genel olarak Feuerbach 

düşüncesine olan etkilerine değineceğiz.283 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Feuerbach’ın Berlin’e gitmesinin asıl nedeni 

Hegel olmasına rağmen Schleiermacher’inde ders ve konferanslarına katılmıştı.284 

Schleiermacher düşünceleriyle modern Protestan ilahiyatına yön vericisi daha doğru 

ifadesiyle Modern Protestan ilahiyatının kurucusu hatta Calvin’den sonra bilinen en 

büyük ilahiyatçı olarak değerlendirilir.285 Schleiermacher’in böyle bir ünvanı 

kazanmasını sağlayan şey onun kendi dinsel dünya görüşü ile döneminin egemen 

düşüncelerini kaynaştırmasıdır.286 Fakat bundan farklı olarak ona bu ünvanı kazandıran 

şeyin onun vahiy ve akıl arasındaki eski ikilemi bütünüyle terk ederek ikisi arasında orta 

bir yol gibi gözüken bir tarz bulmasının olduğunu belirtenlerde vardır.287 

Dolayısıyla Feuerbach tarih sahnesine çıkıncaya kadar özellikle Protestan 

düşünce üzerinde Schleiermacher’in bir ağırlığı bulunmaktaydı.288 Bu bağlamda 

                                                            
283 Schleiermacher için bk. Richard Crouter, “Introduction”, Schleiermacher, On Religion, ed. ve çev. Richard 
Crouter, Cambridge University Press, 1996. s. xi-xxxix. Schleiemacher’i eleştirenlerden bir tanesi de Joahim 
Wach’tır. Wach “Dinler tarihiyle ilgilenenleri ilgilendiren şeyin dinin evrimi değil dinin oluşumudur. Fakat bu ikisi 
arasında bir karışıklık ve bu karışıklığın kökleri de Schleiermacher’in düşüncesinde bulunur. Schleiermacher hem 
teoride hem de pratikte bunları birbirine katar” diyerek Schleiermacher’i eleştirmektedir. Joachim Wach, Dinler 
Tarihi, çev. Fuat Aydın, İstanbul: Ataç Yayınları, 2004, s. 115.   
284 Schleiermacher, Hegel’in teolojik olarak zıddı şeklinde nitelendirilmiştir. DGE, s. 192. Din Felsefesinin tarihi ile 
ilgili olarak Hegel ve Schleiermacher’in hangisinin daha önce bu isimle ders verdiği tartışmalıdır. Zira Hegel’den 
bahseden eserler Hegel’in din felsefesi adıyla ders vermesinin bir sebebinin de Schleiermacher’in din felsefesiyle 
ilgili verdiği derslerinde ortaya attığı görüşlere felsefi bir tepki olmuş olabileceğini zira bu dönemde (1821) 
Schleiermacher kendi öğretisini temellendiren dersler verdiği şeklindedir. Hegel’in arkadaşı Carl Daub’a yazdığı bir 
mektupta “Schleiermacher din felsefesi dersleri veriyormuş” diyerek onun vermiş olduğu derslerin Protestan Kilisesi 
ilkeleriyle ne derece bağdaşıp bağdaşmayacağını tartışmıştır. Feuerbach’ın Berlin’de iken Schleiermacher’in din 
felsefesi derslerine katılıp katılmadığını bilmiyoruz ama Hegel’in 1824’teki din felsefesi derslerine katıldığını 
biliyoruz. Bk. Şahin, s. 52. 
285 Paul Roy Fries, Religion and the Hope for a Truly Human Existence (An Inquiry into the Theology of F. D. E. 
Schleiermacher and A. A. Van Ruler with Questions for America), Iowa: (t. y.), s. 18. C. W. Christian, Makeers of the 
Modern Theological Mind: Friedrich Schleiermacher, ed. Bob E. Patterson, Texas: Word Books, 1979.  
286 Thilly, C. II, s. 93. 
287 Recep Kılıç, Modern Batı düşüncesinde Vahiy, Ankara: A.Ü.İ.F. Yayınları, 2002, s. 30–31. Schleiermacher’in 
teolojisi ne bir otorite tarafından bildirilmiş hakikatler üzerine, ne de spekülatif aklın bulduğu hakikatler üzerine 
dayanır; fakat Hıristiyan toplumun kendine ait dini bilinci diye isimlendirdiği şeye dayanır. Bu dini bilinç, öz olarak 
Tanrı’ya tam bir bağımlılık duygusudur ve diğer dini toplulukların aksine İsa vasıtasıyla Tanrı tarafından 
gerçekleştirilmiş kefarete dayanan bir bağımlılık duygusudur. Bir romantik olarak Schleiermacher bu bağımlılık 
bilincini bir bilgi türü olarak değil de bir duygu türü olarak gördü. Bu konuda onu takip eden az sayıda insan vardır. 
Bk. Jonh Baillie, The İdea of Revelation in Recent Thought, London: Oxford University Press, 1956, s. 12–13. Fakat 
onun teolojinin doğuşunu dini şuurda bulması ve teolojik bütün doktrinlerin bu şuurun bir açıklaması olduğunu kabul 
etmesi, 19. Asır boyunca pek çok Protestan düşünürün düşüncesine bir temel teşkil etmiştir. Paul Avis, “Divine 
Revelation in Modern Protestant Theology”, Divine Revelation, ed. Paul Avis, Cambridge: 1997, s. 47–48. Bu eski 
ikilemden duyulan aynı tatminsizlik ve iman için bir temel bulma arzusu, Schleiermacher’in dönemindeki genç 
ihtiyar pek çok düşünürde ondan bağımsız olarak ortaya çıktı. Bunlardan en etkililerinden birisi Hegel, daha sonraki 
dönemde ise Feuerbach olacaktır.    
288 19. Yüzyıldaki dini eleştirel ruh, Feuerbach tarafından tarif edilen ya da açıklanan Hegelci diyalektikler tarafından 
canlandırılmıştır. Kişi dinler tarihinin genç disiplini hakkında onun düşüncesinin her etkisini güçlü bir şekilde 



74 

 

Schleiermacher’in ana hatlarıyla düşüncelerine ve Feuerbach’a olan etkilerine 

değinecek olursak her şeyden önce “Chiristianity”de Feuerbach, “Tanrı’nın bilinci, 

insanın kendi bilincinden başka bir şey değildir” iddiasında bulunur ki, bu 

Scheliermacher’in yazılarındaki ana temadır. Çünkü Schleiermacher “Din, 

bağımlılığımıza ilişkin mutlak bir duygudan ibarettir” demişti.289 Schleiermacher 

teolojide Tanrı’nın realitesini dini tecrübelere ve dindar insani öznenin duygusal 

ihtiyaçlarına bağlayan bir şekil vermişti.290 Schleiermacher’in bu düşüncelere 

yönelmesinde içinde bulunduğu dönem ve kendisinin etkilendiği Romantizm akımı 

etkili olmuştur. Zira 19. Yüzyıl Avrupası pozitif bilimlerin genel bir gelişmesine sahne 

olmuştur. Buna paralel olarak o dönemde, kültürlerin ve milletlerin evrensel tarihinin 

yanında özel tarihini de ele alan bir tarihî düşüncenin yeşerdiği görülmektedir. Böylece, 

din, daha dakik tarihî araştırmaların konusu hâline gelmiştir ve bu dönem daha çok 

mitolojiye yönelmiş olan genç din bilimlerinin iki cereyanı -romantizm ve yansıtma 

teorisi- arasındaki çatışmanın çalkantılarına kapılmış bir hal almıştır.291   

Bu cereyanlara baktığımız zaman Romantizm, dinî ilhamların gayri aklî (hatta 

tabiatüstü) yönünü vurgulamaktaydı ve kökenini, insan ruhunun derinliklerinde 

aramaktaydı. Bunun neticesinde birçok araştırmacı, dinî ilhamların anahtarını bizzat 

kendi tecrübelerinde bulmayı tasavvur etmiştir. Bunlar, hangi din olursa olsun, isterse 

tarihî ve coğrafi bakımdan çok uzak olsun, onu özel bir dinî duygu teorisinden hareketle 

anlayabileceklerini düşünmekteydiler. Bu onları, bütün dinî ifadelerin pozitif ve tek 

amaçlı olduğu, mantıklı olarak da bunların hiç birisinin araştırmacıya ulaşılmaz 

kalamayacağı neticesine götürmüştür. Bunun tersine, yansıtma teorisi dinî ifadelerin, 

temelde, aldatıcı vasfını ispat etmeye çalışmaktaydı. Daha sonraları bu yansımalar, 

özellikle de dinî ifadeleri beslediği düşünülenler, köken ve tabiatını kavramaya çalışan 

                                                                                                                                                                              
keşfedebilir. Şimdiye kadar din felsefesiyle ilgiliydi, dinler tarihi Herder ve Schleiermacher’in mirası üzerinde 
büyümekte ve beslenmekteydi. Kalbin, ruhun, duygunun dini olan din kavramı kesin olarak anlaşılmamıştı, bu, 
Feuerbach’ın eleştiriye girişiyle başladı. Kurt Rudolph, Historical Fundamentals and the Study of Religion, New 
York: Macmillan Publishing Company, 1985, s. 73. 
289 “Din, mutlak itaat duygusundan ibarettir.” Bu görüşün genel bir açıklaması için bk. Schleiermacher, On Religion 
(Speech to its Cultered Despisers), s. 18–54.  
290 DGE, s. 214. Schleiermacher dinin kalbinin sezgisel anlamda Tanrı’ya tam bir bağlılık duygusu olduğunu 
öğretmişti. Feuerbach ise Hıristiyan teolojisinin dini inancın gerçek insani kaynağını basitçe maskelediğini iddia etti. 
Thiselton,  s. 100.  Schleiermacher dindar olmaksızın hiç kimsenin gerçek bir felsefeci olamayacağını belirtmiştir. 
Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, İdea Yayınları, çev. Deniz Canefe, s. 25. 
291 Din ve felsefe arasındaki münsebet açısından 19. Asırda Almanya’da ve bazı Avrupa şehirlerinde metafiziksel 
olana yönelen romantizm hareketi bundan dolayı da felsefelerinin geleneksel dinle boyanmış bir halde ortaya çıktığı 
görülür. Ali Abdülmu’ti Muhammed, Mukaddemat fi’l-Felsefe, Beyrut: Darü’n-Nahdati’l-Arabiyye, 1985, s. 299. 



75 

 

kuramcılara kapı açmaktaydı. Buna delil olarak, zahmetli hayat şartlarını ve mutlaka 

mükâfatlandırıcı olan dinî tavırların zuhurlarını bir birine bağlayan ilişkiler kolaylıkla 

zikredilmekteydi. Fakat aşikâr olan bir şey vardı ki o da, bu iki düşünce akımı 

çatışmaktaydı. Dinî tecrübelerin ve genel olarak dinin geçerliliğini bunlardan ilki 

doğruluyor, ikincisi reddediyordu. Bu iki tür yaklaşımı karşı karşıya getiren farklılıklara 

rağmen, iki tavrın her birinde benzer faraziyeler görülebilmektedir. Gerçekten, eğer 

‘romantik’ versiyon, dini, sonsuz bir hakikat kılıyorsa, yansıtma teoriside, bu 

sonsuzluğu insanın araştırmacı kapasitelerine bağlamaktadır. Açık olan şu ki, din 

bilimlerinin ilk tartışmalardaki temel konusunu oluşturan bizzat dinin tabiatıdır. İki 

yaklaşımın her birinin savunucuları arasında Alman düşüncesinin iz bırakan 

simalarından bir kaçı temayüz etmektedir. Bunlar burada konu edindiğimiz bir taraftan, 

farklılıkları olmasına rağmen Schleiermacher ve Hegel din teorilerini teolojik ve 

metafizik prensiplere dayandırmaktaydı. Diğer taraftan Feuerbach ve Marx dinin 

‘hakikî’ tabiatını ifşa etmek için antropolojiye veya sosyo-ekonomik bir antropolojiye 

başvurmaktaydılar. Schleiermacher, iç bağımlılık duygusunu dinin özünde var olarak 

kabul etmekte ve üstelik Schleiermacher bu duygunun derinleştirilmesinden insanlık 

için otantik bir müstakbel yolun keşfini ümit etmekteydi.292 Aslında Schleiermacher ile 

birlikte bağımlılık duygusunun dinin zemini olduğunu söyleyebiliriz. Feuerbach’ta bu 

konuda Schleiermacher’in görüşlerine benzer fakat farklı bir yönden şöyle demekteydi:  

“İnsanın ona bağımlı olduğu ve kendini bağımlı hissettiği şey kökensel olarak doğadan 

başka bir şey değildir.”293 Böylece dinin birincil nesnesi, eğer dine yalnızca Hıristiyan 

teizmi biçimi içinde değil ama tarihsel olarak bakarsak, doğadır. Doğal dinin, ağaçlar ve 

şelaleler gibi nesnelerin Tanrılaştırılmasından doğal şeylerin fiziksel nedeni olarak 

kavranan Tanrı düşüncesine dek, geniş bir erimi vardır. Ama bütün aşamalarında doğal 

dinin temeli insanın dışsal duyulur olgusallığa bağımlılık duygusudur. Feuerbach 

                                                            
292 Schleiermacher vahyi içsel bir tecrübe olarak görmüştür. Gabriel Fakre, The Doctrine of Revelation (A Narrative 
İnterpretation), Edinburg: Edinburg University Press, (t. y), s. 17.  Marx aksine dinde, maddî bir bağımlılık hâlinin 
ifadesini görmekteydi. Marx, hayat şartlarının düzelmesinin mutlaka bağımlılık duygusunun kaybolmasıyla 
neticeleneceğini ve dolayısıyla da maddî yokluklardan doğmuş hayalî bir yapı olan dinin kaybolma noktasına varıp 
dayanacağını düşünmekteydi.   
293 Kuşkusuz Hegel varlıkla başlar. Ama asıl nokta Feuerbach için bu bağlamda varlığın idea ya da düşünce değil 
doğa olmasıdır. ‘‘Varlık öznedir ve düşünce yüklemdir.’ Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, s. 57. (Feuerbach, 
Werke, ed. Friedrich Jodl, Stuttgart, 1959–60, W, II, s. 239’dan alıntıyla) Temel olgusallık uzaysal-zamansal doğadır; 
bilinç ve düşünce ikincildir, türetilmiştir. Doğanın varoluşunun yalnızca bilinçli bir özne tarafından bilinebileceği 
doğrudur. Ama kendini doğadan ayırdeden varlık kendinin doğanın zemini olmadığını bilir. Tersine insan kendini 
zemininden, duyulur olgusallıktan ayırdederek doğayı bilir. ‘‘Doğa böylece insanın zeminidir.’ Copleston,  Nihilizm 
ve Materyalizm,  s. 57. (W, II, s. 240, W, VII, s. 434’den alıtıyla). 



76 

 

“Kendini doğada sergileyen Tanrısal öz kendini insana bildiren ve sergileyen ve kendini 

ona Tanrısal bir varlık olarak dayatan doğadan başka bir şey değildir”294 der. Yani 

Feuerbach, Schleiermacher’in dinin mutlak bağlılık duygusu olan tarifini kabul eder.295 

Fakat Feuerbach doğru olanın Tanrı’ya olan bağlılık duygusunun gerçekte doğaya olan 

bir bağlılık duygusu olduğunu da belirtir. Yani Feuerbach’ın ulûhiyet yani Tanrısallık 

kavramında iki temel faktör vardır –Doğa ve İnsan.296  

Barth, “Christianity” için yazdığı ‘Introductory Essay’da buna işaret ederek, 

“Feuerbach dinin insan-merkezli biçimini doğru bir şekilde analiz etmiştir, bunlar 

modern liberalizmin babası Friedrich Schleiermacher’den neşet eden şeyleri 

içermektedir” demektedir.297 Sanırım Barth, Feuerbach tarafından teolojinin 

antropolojileştirilmesinde mantıksal olarak en üstün dereceye çıkan Tanrı hakkında 

konuşmak için başlangıç noktası olarak insani tecrübenin felsefi bir analizini kabul eden 

19. Yüzyıl liberal teolojisini sezmişti. Schleiermacher (ve daha sonra talebesi Albert 

Ritschl’in (1822–1889)298 mantıksal neticesinden Feuerbach bütünüyle konuşan-

Tanrı’nın gerçekte insani ben hakkında konuşması olduğu iddiasını çıkarmıştır.299 Zaten 

Feuerbach’ın ‘Tanrı insandır’ teolojisi insani tecrübenin bir analizinde yerleştirmeye 

                                                            
294 Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, s. 57. (W, VII, s. 438’den alıntıyla). 
295 Fakre,  s. 69. 
296 Galloway,  s. 142. 
297 Geisler, s. 243-246. Barth’ın antropolojik düşünceleri tamamıyle İsabilimseldir. Bunu da özellikle Church 
Dogmatics’in III. bölümünde işler. Değerlendirme için bk. Hendrik Kraemer, Religion and the Christian Faith, s. 
193–196. Barth “Din Tanrısız insanın korkusudur” der. Kraemer, s. 193. 
298 A. Ritschl’i burada zikretmemizin sebebi Schleiermacher’in takipçilerinin en etkilisi olmasındandır. Yani 
Ritschl’in teolojisi ve onun öğrencileri 19. Yüzyılın sonlarında, 20. Yüzyılın başlarında Schleiermacher gibi 
Almanya’da egemendi. Ayrıca Ritschl’in Feuerbach’ın sebep olduğu Hıristiyan teolojinin değişimine bir cevap 
vermeye çalışmıştı. Feuerbach sonrasında teologlar başlıca sorunları olarak modern dünyada bir şekilde Hıristiyan 
vahyinin olasılığını gösterme teşebbüsü olduğunu gördü. Albert Ritschl’de Tanrı’nın ‘algılanması’ ihtimaliyeti veren 
bir çeşit epistemoloji kurmaya çalıştı. Ritschl bizatihi kendinde Tanrı’nın bilinmesinin imkânını şiddetle reddetti. 
Daha ziyade, “Biz bizim için Tanrı’nın anlamını, bizim için tarihsel Mesih’in anlamı hakkındaki ‘bir değer yargısını’ 
uyguladığımız zaman biliriz”, diye iddia etti. Ritschl teolojiyi metafizikten etiğe çevirdi: Bir sevgi, bağışlama etiği ve 
insani çabaların Tanrı’nın manevi hükümranlığının daha yakınına taşıyacağına inandı. O farkında olmadan 
Feuerbach’la hemen hemen aynı fikirde gibi görünür. Onun inancı tarihsel Mesih’e bağlama çabasına rağmen inancın 
gerçek kaynağı inananın değer yargısındadır. Feuerbach’ın sorusuna karşıt böyle bir teolojinin müdafaa edilmesi zor 
görünmektedir. Zaten yüzyılın sonunda Ritschçi teoloji bazı meydan okumayla karşı karşıya kalmıştır. Yeni Ahit 
araştırmaları ‘Tanrı’nın manevi hükümranlığıyla” kademeli ahlaki bir ilerleme değil, İsa’nın bir radikal, vahiy 
şeklinde zamanın sonu anlamını ifade ettiği şeklinde görüldü ve ‘dinler tarihi okulu’ hem Hıristiyanlığın nasıl çeşitli 
olduğu hem de Hıristiyan olmayan dinlerin ahlaki ve entelektüel olarak nasıl muhteşem veya etkili olduğu öğrenildi. 
Ritschçi çaba Hıristiyanlığın özünün basit bir özetlenmesi ve bunun ahlaki üstünlüğünün şüpheli olarak görülmesinin 
gösterilmesi ve 19. Yüzyılın başında böyle pozitif yani olumlu bir güç olarak görülen kültürel çeşitliliğin şuurunun 
şimdi bir çeşit biçimsiz rölativizme işaret ettiğinin görülmesini sağlamıştır. Değerlendirme için bk. Joseph C. Weber,  
s. 28–29.  
299 Scheleiermacher’in bu noktada Feuerbach üzerine olan etkisi büyüktür. Joahim Wach şöyle der; “19. Yüzyılın 
idealist filozofları dünyayı insan bilincinin bir fenomeni olarak gördü ve Scheleiermacher ve Feuerbach’ın takipçileri 
Tanrı’yı insan bilinci tarafından üretilen bir illüzyon olarak görmeyi devam ettirdiler”. Joahim Wach, Types of 
Religious Experience Christian and Non-christian, 5. bs., Chicago: The University of Chicago, s. 61. 



77 

 

teşebbüs etmenin bir sonucudur.300 Bu ifadelerden Barth’ın Scleiermacher’e karşı 

olduğunu rahatlıkla anlayabiliriz.301 Zira Schleiermacher’in 19. Yüzyıl boyunca etkili 

olan ilahiyat görüşleri mutlak doğrudan ayrılıp insani kültüre dayalı bir din yarattığı 

gerekçesiyle özellikle Barth ve Emil Brunner tarafından şiddetli eleştirilere 

uğramıştır.302 Barth’ın eleştirdiği bir diğer problem Schleiermacher ve onun 

takipçilerinin teolojinin metodolojik olarak ortak başlangıç noktasında bağlantı 

kurulabileceği fikrini vermesidir. Çünkü bu, “Acaba mı?” sorusudur ve din, vahiy ve 

Tanrıyla ilişkisinin sınırları, insanın bir yüklemi olarak yorumlanabildiği şeydedir. 

Problemin bu şekilde biçimlendirilmesi modern Hıristiyan teolojisinde can sıkıcı bir 

duruma neden oldu, direncin gücü düşmekle beraber, zorlamayla kendine izin vermiştir, 

kendini beğenmişliğin yükselmesiyle ve insanlığın kendi kendine yetmesiyle, onun 

                                                            
300 John W. Elrod, “Feuerbach and Kierkegaard on the Self”, The Journal of Religion, C. 56, No.  4 (Oct., 1976), s. 
348-349. 
301 Bu durum Barth’ın Feuerbach hakkında yazmış olduğu makalede açıkça görülür: “Şimdiye dek Feuerbach’ı 
dinledik. Dikkatlice dinleyen herkesin zihninde iki ana vurgu kalmıştır. Birincisi biz tamamıyla olağanüstü, aşağı 
yukarıda mide bulandırıcı, bayağı bazı şeyler dinledik. Diğeri ise Feuerbach zamanında tamamıyla teolojiye 
yönetilmiş önemsiz bir soru sunmasıdır. Bu iki vurgudan ilkini bir kenara bırakalım. Diğer problem Schleiermacher 
ve onun takipçilerinin teolojinin metodolojik olarak ortak başlangıç noktasında bağlantı kurulabileceği fikrini 
vermektedir. Bu, “Acaba mı?” sorusudur ve din, vahiy ve Tanrı’yla ilişkisinin sınırları, insanın bir yüklemi olarak 
yorumlanabildiği şeydedir. Problemin bu biçimlendirilmesi modern teolojide can sıkıcı bir duruma neden oldu –
“savunmacı köşe”- direncin gücü düşmekle beraber, zorlamayla kendine izin vermiştir, kendini beğenmişliğin 
yükselmesiyle ve insanlığın kendi kendine yetmesiyle, onun Pietizmden Aydınlanmaya, Romantizme ilerlemesinde 
bir eğilim gözlenmiştir. İnsanın ilahlaştırılması hariç bütün bunun arkasında yatan nedir? Bu Feuerbach’ın modern 
teoloji sorunudur. Schleiermacher’in arkadaşlarından bu sorunla doğrudan bile olmasa ilgilenen hiçbir tane yoktur. 
Schleiermacher’in din tanımı insanın bizatihi kendisini mutlak bağlılık hassasıyla insani özbilinçliliğin belirlemesi, 
bu duygunun geldiği yerdeki böyle bir biçimde, Tanrı “ima edilendir” “orijinal bir yolda”. Bu düşünceyi aldığımızda 
(Bk. Schleiermacher, The Christian Doctrine of Faith, böl. 9, 4. ikinci baskıda böl. 4, 4 ), onun üç ‘dogmatik bölüm’ 
teorisini ikmal etmeden hatırlamalıyız, bunların ikinci ve üçüncü bölümü Tanrı ve dünyayla ilgilidir, bunlardan sarfı 
nazar edebiliriz: Yani, bunlar, dini bilincin kendisiyle ilgili olan birinci ‘bölüm’ün ifadesine indirgenebilir ve bunun 
anlamı şudur ki, biz onun İsabilimini ve açıkça insani öznenin sahip olduğu tecrübeden elde edilen kefaret doktrinini 
göz önünde bulundurmamız gerekir. Üçüncü nokta bizi doğrudan yanıltıcı bir şekilde eski-dönem bir Kitab-ı 
Mukaddes yorumcusu olarak takdim edilen Gottfried Menken tarafından ortaya konmuş olan kefaret doktrinine 
götürür. Ayrıca, Schleiermacher’in çağdaşlarından çok daha geniş ölçüde okuyan Wegscheider’in kaba güvenine göz 
atalım ki o Tanrı’yı sadece kendi kendine yeten anlamında tutmuş ve insan aklının giysisini tamamlayan yapmıştır 
veya ‘eleştirel antropoloji’ hakkındaki sloganı ve aklın Hıristiyan inancı ve Kantcı fikirleri arasındaki bağlantısıyla 
Feuerbach’ın arkadaşları arasına girmiş görünen De wette’ye göz atalım. Fakat Tholuck’u da düşünmeliyiz ve onun 
‘kalb’ insandaki Tanrısal hikmetin yeridir, açıklamasını veya Schleiermacher’den ve onun bütün takipçilerinden daha 
iyi donatılmış ‘vahiyle’ ifade edilebilen şeye değinmiş olan Manheineke’i düşünün, onun açıklamasıyla o nihayetinde 
Tanrı’nın vahyini de aşan bütün hâkimiyeti kazanmakla ‘kavramın’ büyülü anahtarı insanın eline sıkıştırılmıştır.” 
Barth, agm., s. xx-xxi. 
302 Her ne kadar yaklaşık olarak 1925–1955 yılları arasında Scleiermacher, Barth ve Brunner’in önderlik ettiği ‘Tanrı 
Sözü’ grubunun şiddetli eleştirilerine uğrasa da yakın zamanlarda katkılarının önemi daha iyi anlaşılmaya başlamıştır. 
Barth’ın eleştirilerindeki bazı çelişkiler için bk. Wolfhart Pannenberg, Systematic Theology, C. 1, çev. Geoffrey W. 
Bromiley, Grand Rapids: Eerdmans, 1991, s. 44. Barth ve Brunner’in dışında Paul Tillich’te Scleiermacher’in hatalı 
ve görüşlerinin Protestanlıkla sınırlı olduğunu belirtenler arasındadır. Paul Tillich, Systematic Theology, C. I, 
Chicago: University of Chicago Press, 1951, s. 15, 41–42, 53, 153, 215. Paul Tillich, What is Religion, çev. James 
Luther Adam, New York, 1973, s. 160. Paul Tillich, Perspevtives on 19th and 20th Century Protestant Theology, ed. 
Carl E. Braaten, New York, 1967, s. 95–102. 



78 

 

Pietizmden Aydınlanmaya, Romantizme ilerlemesinde bir eğilim gözlenmiştir.303 

İnsanın ilahlaştırılması hariç bütün bunun arkasında yatan nedir? Bu Feuerbach’ın 

‘modern teoloji sorunu’ dediği şeydir.304 Schleiermacher’in arkadaşlarından hayati bir 

konumda olan bu sorunla doğrudan bile olmasa ilgilenen hiçbir tane yoktur. Barth bu 

noktayı Schleiermacher’in önemli takipçilerinden hareketle açıklamaya çalışır.305  

Değinmemiz gereken bir konuda şudur: Feuerbach, Schleiermacher’le dini 

bilincin doğrudan ifadelerinin duygunun açıklanması olduğunda ısrar eder.306 Çünkü 

özellikle Protestan teologlar Hıristiyan mesajı mitolojiden kurtarmayı araştırmışlardır: 

yani, mitolojik dilin bizatihi kendisi bir kişinin doğaüstü olmayan ve uygun 

düşürülebilir olan, dünyada kendini anlama biçimidir. Hem Hegel hem de 

Schleiermacher doğrudan ifadelerin biçimde imgesel ve poetik olduğunu savunmalarına 

rağmen, Hegel bu ifadelerin spekülatif hakikati içerdiğini düşünmüştür halbuki 

Schleiermacher bunların spesifik tarihi bir toplumun dini duygularının bir ifadesi 

olduğuna ve bilgi veya en azından spekülatif bilgi taşımadığına inanır.307 

                                                            
303 Joachim Wach’a göre, Feuerbach ve Freud, Schheleimacher’in din teorisi altında yatan psikolojik prensipten 
subjektif bir sonuç çıkardılar, dinin bir illüzyon olduğunu iddia ettiler. Wach, Types of Religious Experience 
Christian and non-Christian, s. 217. 
304 Barth’ın bu konuda belirttiği gibi: “Feuerbach’a karşı uygun bir müdafaa oluşturmak için, kişi, prensipte tersine 
çevrilemez olan Tanrı ile alakalı tek olduğundan emin olacaktır: fakat gerçekte, Alman teolojisinin bizatihi kendisi 
bundan emin değildir, zira bu kendini bir önceki yüzyılda Kalvinist ıslaha karşı kuvvetli bir şekilde savunmuştur. 
Bunun (yüzyılın) sonuna doğru, Alman teolojiyi Schleiermacher vasıtasıyla Reformasyoncu okulun en anlamsız veya 
uygunsuz öğelerini tamamıyla benimsemiştir. Bir anlayış olarak Feuerbach’ın adı modern teolojinin bedeninde bir 
diken olmuştur ve belki de böyle olmaya devam edecektir. Tanrıyla ilgili olduğu sürece bizim için koşulsuz olarak 
değiştirilemez değildir ve bütün koşullar altında değişmeyip olduğu gibi kalmaz. Fakat bunun sonunda şu tavsiye 
edilmiştir ki, Luther anlaşılmalıdır yani, Luther’i “Bizatihi kendisi sanki özellikle Kalvin’de yenilenmiş gibi 
yorumlamalıyız”. Feuerbach da gizli bir şekilde modern teolojinin üzerinde harekete geçirici bir kaynağa sahiptir –
sadece modern teologlar üzerinde değil –gerçekte onun çözümleri yavaşça ve gönülsüzce sonunda onlara tesir eden 
Hıristiyan teolojinin yeniden yorumlamalarının tümü onun eskiden sahip olduğu geleneğin bulunduğu noktadan elde 
edilmiştir.” Barth, agm., s. xxiii-xxiv. 
305 Fakat burada Barth’ın yanlış bir değerlendirmesine temas etmemiz gerekir o da şudur: Barth “Feuerbach’ın 
teolojiyi kaba bir şekilde betimlemesi Feuerbach’ın zamanının teolojisinin can alıcı yani çok önemli bir sorununu 
göstermektedir”, der. Oysa durum böyle değildir. Çünkü Barth’ın belirttiği gibi Feuerbach sadece kendi zamanında ki 
teolojiye veya Schleiermacher’in teolojisine değil aksine Feuerbach zaman ve kişilerden ayrı olarak teolojiye karşıdır. 
Eğer Feuerbach’ın teolojiyi antropolojiye indirgemesi başarılı olmuşsa, bu aslında teolojiye karşı başarılmıştır, sadece 
kendi dönemindeki teolojiye ve özellikle Schleiermacher’in teolojisine karşı değil. Bk. Robert Williams, 
“Schleiermacher ve Feuerbach on the Intentionality of Religious Consciousness”, The Journal of Religion, C. 53, no. 
4. (Oct. 1973), s. 425. Fakat Barth’ın “Feuerbach’ın anti-teolojisinin içeriği, modern teolojinin problematik özellikleri 
üzerinde belirleyici bir etkiye sahip olabilmiştir.” sözü doğru bir tespittir. Barth, agm., s. xi. 
306 Harvey, FIR, s. 72. Barth ‘The Introduction to the Essence of Christianity’ adlı makalesinde Feuerbach’ın dinin 
insan-merkezli biçimini doğru bir şekilde analiz ettiğine, bunların modern liberalizmin babası Friedrich 
Schleiermacher’den neşet eden şeyleri içerdiğine işaret etmiştir ve şöyle demiştir; “biz Feuerbach’ı reddedebiliriz, 
fakat önemsizce keskin görüşlü casus bütün papazlığın ezoterik gizini açıklamıştır. Teoloji uzun zaman önce 
antropolojiye dönüşmüştür”. Devamında “Bir zamanlar modern teoloji ilahi, vahyin başlangıç noktasını verdi, ondan 
sonra insani varlıklar Tanrı’yı kendi imajlarında yarattı. Modern liberal teoloji antropoloji oldu”. Barth, agm., s. xxi.  
307 Yani Schleiermacher, Spinoza’nın başlattığı Tevrat eleştirisini geliştirerek İncile de uygulamaya çalışmıştır. 



79 

 

Feuerbach her iki durumun güzel yönlerini almaya çalışmıştır. 

Schleiermacher’le o, dinin ilkin duygunun tam ve mutlak kudreti olarak isimlendirdiği 

şey için bir feragat ve spekülatif hakikatin temel bir biçimi olmadığına inanmıştı. Fakat 

Hegel’le o, bu duyguyu harekete geçiren ve takviye eden şeyin tasavvurun tür fikrini 

kavraması olduğuna inanmıştı.  

Bu tür benzerlikler olmasına rağmen Feuerbach’ın Schleiermacher’in 

düşüncesinin anlam ve içeriğinin mantıksal bir sonucu olduğu şeklinde bir çıkarım 

kabul edilemez. Bu durumu da iki sorun üzerinde yoğunlaşarak açıklayabiliriz. İlk 

olarak Schleiermacher’in benciliği veya öznelciliği olarak adlandırılan şeyi ve bunu 

izleyen ve iddia edilen teolojik tartışmanın gerçek öznesi olarak insanla Tanrı’nın yerini 

değiştirmesi. Bu sorunları Feuerbach’ın temel tezi yani antropolojizmin 

(insanbilimciliğin) kısa bir açıklamasıyla meydana çıkarılabilir ve bu tezinin de ciddi 

eleştirilere açık olduğu gösterilebilir. İkinci olarak Schleiermacher’de bulunan anlam ve 

mantığın köklü ve temelli farklılığı gösterilebilir ve özellikle de Schleiermacher’in 

teolojinin antropolojiye indirgenmesini önleyen Anselm’in ontolojik argümanın bir 

versiyonunu sunulduğu ve Schleiermacher düşüncesinin antropolojizmin üstünde 

olduğu veya aştığı gösterilebilir.  Yani bir anlamda Feuerbach, Pietizme ve 

Schleiermacher’e karşı reaksiyonda, “Tanrı’nın varlığına karşı duyduğum ilgi kendi 

varlığıma duymuş olduğum ilgidir” sözünde belirttiği gibi Feuerbach sınırlı bir 

insanlığın sınırsız bir Tanrı’ya ‘bağımlılığının’ bütün nosyonunu reddetmiştir.308 

Sonuç olarak diyebiliriz ki, Feuerbach’ın düşüncesinin şekillenmesinde pek çok 

düşünürün etkisi olmuştur. Fakat bunlardan Hegel, Schleiermacher, Bayle ve 

Spinoza’nın ayrı bir yeri vardır. Etkilenmenin boyutları farklı olmasına rağmen 

Feuerbach bu düşünürlerden oldukça farklı sonuçlara ulaşmış kendi düşüncesini 

desteklemek için bunların görüşlerini kullanmaktan çekinmemiştir. Bu anlamda 

Feuerbach bunlardan hiçbirinin takipçisi değil tamamiyle kendine has bir düşüncenin 

savunucusudur. Feuerbach’ın genel olarak düşüncesine baktığımızda antropolojizm yani 
                                                            
308 Değerlendirme için bk. Robert Williams,  s. 424–455. Bu noktada pietizm konusuna biraz değinmemiz gerekir. 
Genel olarak bakıldığında 19. ve 20. Yüzyıllardaki dinsel yenilenme hareketleri doğrudan veya dolaylı olarak 
pietizmle ilişkilidir. Bunun kökeninde yatan sebep de pietizmin dindarlıkta kuru bir kabulcülüğün ve biçimciliğin 
karşısına gönül sevgisini ve bireysel inancı çıkarmasıdır. Bu tutum Alman düşüncesinin bireyciliğine ve akılcılığa 
yönelmesine de yol açmıştır. Pietizm Tanrıyla kul arasında doğrudan bir bağ kurmuş her bireye din üstüne 
düşünebilme ve yargılama yetkisi vermiştir. Thiselton,  s. 100. 



80 

 

insanbilimcilik anlayışına sahip olduğunu görürüz.309 Şimdi bu düşünce biçiminin onun 

din felsefesi anlayışına nasıl sirayet ettiğini inceleyelim. 

 

3. Feuerbach’ın Din Felsefesinin Genel Karakteri 
 

Feuerbach gerek kendi döneminde gerekse daha sonraki dönemlerde dine karşıt 

olarak değerlendirilmiştir.310 Oysa kendisi böyle değerlendirilmeye karşı çıkmasına 

rağmen bu şekilde nitelendirilmekten kurtulamamıştır. Dolayısıyla biz burada 

Feuerbach’ı konu edinirken onu din taraftarı veya din karşıtı olarak ele almaktan ziyade 

Paul Ricour’un değerlendirmesini esas alarak filozofumuzu daha yansız bir sınıflamanın 

içine sokacağız.311 Şöyle ki, Paul Ricour bir düşünürü din karşıtı veya din taraftarı 

olarak niteleyen bir yorumlamanın kısır bir döngü olarak kişinin zihnine paradigmalar 

sıralamaktan öte bir faydası olmadığından, bu tarz yazan filozoflara din karşıtı değil, din 

yorumcusu der. Onları kendi içinde ikiye ayırır. Bunlar;  

a) Hermenötik şüpheciler: Bunlar dini anlamsız bir illüzyon olarak 

yorumlayan filozoflardır. Yani bunlara göre dinsel bilinç bir illüzyondan 

ibarettir.  

                                                            
309 Antropolojizm ya da insanbilimcilik: Feuerbach’ın başını çekmiş olduğu bu görüş Hegel’e karşı yürütülen 
felsefede ortaya konan, insanı doğanın en üstün yaratımı, doğanın ayrılmaz bir parçası olarak ele alıp değerlendiren 
felsefi görüştür ki, salt maddeci ve biyolojik bir yaklaşımla insanı insan yapan özellikleri insanın doğal kökenine 
dönerek incelemeyi savunur. İnsanın gerçek bütün özelliklerini ve karakteristiklerini soyut ve ferdin özünde bulunan 
yani toplumdan ve sosyal tecrübeden tecrit edilmiş bir şey olarak görür. Antropolojizm aslında ferdî yani somut 
insanı yaratan ilişkilerin bütünlüğünden, sosyal gelişmenin objektif kanunlarından çok, soyut insanın felsefi 
incelenişini ön plana alır. Antropolojizmde insan doğanın en üstün ürünü olarak görülür ve insanın bütün yönleri ve 
nitelikleri onun doğal kökenleri ile açıklanır. Bu da aslında belirttiğimiz gibi insanın incelenişine biyolojik tarzda bir 
yaklaşımdan başka bir şey değildir. Antropolojizm felsefe’deki pek çok eğilimin (Varoluşçuluk, Pragmatizm, Hayat 
Felsefesi), sosyoloji’deki birçok eğilimin (Antropoloji, Sosyal Darvincilik) ve psikoloji’deki eğilimlerin (Freudculuk) 
ayrılmaz bir parçasını teşkil eder. 
310 Çağımızda örneğin Richard Kroner, Feuerbach’ın düşüncesini ‘iğrenç’ hatta ‘tiksindirici’, Almanya’nın ‘ruhsal 
çöküşünü’ başlatan ‘felaket habercisi’ olarak görmüştür. Richard Kroner, Between Faith and Thought, New York: 
Oxford University Press, 1966, s. 59–61.  
311 Paul Ricour’a göre, Feuerbach, ‘şüpheciliğin üstatları’ olarak seçilen Marx, Nietzsche ve Freud’un herhangi 
birinden daha derindi. Paul Ricour, Freud and Philosophy: An Essay on Interpretation, çev. Denis Savage, New 
Haven: Yale University Press, 1970. Ayrıca bk. Harvey, “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, Free İnquiry, s. 
45. Bunun kökeninde de Harvey’in değerlendirmesiyle şu sebep yer alır; “Marx, Nietzsche ve Freud din hakkında bu 
şekilde doğruca yazmaları nadirendir, Nietzsche’nin istisna olması mümkün olmakla beraber, diğerleri din hakkında 
çok bilgili değildi. Aksine Feuerbach din hakkında hem teorik hem de pratik olarak derin malumat sahibiydi. O kadar 
çok ki, büyük Protestan teolog Barth Feuerbach’ın İncil, Hıristiyan teolojisi ve özellikle Luther hakkında kendisinin 
ve hatta teolojiyle ilgilenen modern filozoflardan daha fazla bilgili olduğunu kabul etmek mecburiyetinde kalır.” 
Harvey, “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, s. 45. 



81 

 

b) Hermenötik anımsamacılar: Bunlar da dinsel düşünceye sempati 

ile bakanlar, kutsalı en yüksek iyi olarak görenlerdir.312  

Açıktır ki, gerek Feuerbach gerekse onun gibi dini, bir yabancılaşma veya 

nevroz olarak nitelendirenler ilk kısımda yer alırlar.313 Fakat ilerleyen bölümlerde 

göreceğimiz gibi Feuerbach bazı açılardan dine karşı olmaktan ziyade farklı bir şekilde 

de olsa dine inanan biriydi.314 Nitekim genel olarak bakıldığında, Feuerbach’ta din, 

bütün kitaplarının özünü yansıtan bir görünümdedir. Onun eserleri, “Lectures”ın ilk 

konferansında haber verdiği gibi dini, teolojiyi ve onlarla alakalı olanı incelemeyi 

hedeflemektedir; “Benim daima ve her şeyden önce uğraşım, bilgi ışıklarıyla, dinin 

karanlık bölgelerini aydınlatmak olmuştur ki, insan, dinin gizemliliğinden istifade edip 

türünü kontrol altına almak isteyen düşman güçlerin kurbanı olmasın.”315 Yani, her ne 

kadar Feuerbach, Marx’tan önceki son büyük materyalist filozof ve idealizmin tutkulu 

bir eleştirmeni olarak değerlendirilse de, aynı zamanda dinin, toplumsal tarihin temeli 

olduğunu, dinin biçimlerinin bir çağın çehresini belirlediğini de savunuyordu.316 

Feuerbach’ın anlayışına göre, eğer toplum kötü ise, bunun nedeni dininin kötü 

olmasıydı. Toplumu iyi yapabilmek için, kötü dinin (örneğin Hıristiyanlığın) yerine iyi 

bir din koymak gerekirdi. Bu amacı gerçekleştirmek için Feuerbach, böyle bir din 

üzerine kurulmuş bir toplumun kusursuz bir toplum olacağı inancıyla, yeni bir 

‘kusursuz sevgi dini’ buldu.317 Feuerbach bunun için imanın sevgiye tezat olduğunu 

                                                            
312 Ricour, Freud and Philosophy: An Essay on Interpretation, s. 28–36. Franklin Baumer din hakkındaki şüphecileri 
dört dönemde ele alır. 17. Yüzyıl belirli doktrinleri, 18. Yüzyıl kiliseyi, 19. Yüzyıl Tanrı fikrini hedef alanlar. 
Baumer’e göre 20. Yüzyılda ise şüphecilik, kendisinin öldürdüğü ve henüz doğmamış bir Tanrı’yı arzu etme 
duygusunu yaşamaya başlamıştır. Franklin L. Baumer, Religion and the Rise of Skepticism, New York: Harcourt, 
Brace, 1960,  s. 24. 
313 Feuerbach “Christianity”nin ilk baskısının önsözünde ilahiyatı yani teolojiyi psikolojik bir patoloji olarak 
nitelemiştir. C. Tresmontant, “Gelişen Kozmolojide Ateizmin Meseleleri”, çev. H. Altıntaş, Ankara: A.Ü.İ. F.D, C. 
XXVII, 1986, s. 57. (Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Akademie-Verlang, 1956, 1841’deki baskıya önsöz, s. 
5’den alıntıyla). 
314 Feuerbach dinden kurtulmaya değil, dini yeniden inşa etmeyi düşünmüştü. Feuerbach tarihi, dinlerin eşlik ettiği 
maddi, toplumsal değişimler olarak değil de, dinsel dönüşümler olarak görmüştü. V. G. Kiernan, “Din Maddesi”, s. 
143–146, Marksist Düşünce Sözlüğü, yay. yön. Tom Bottomore, çev. Mete Tunçay, 3. Baskı, İstanbul: İletişim 
Yayınları, 2002, s. 143. 
315 Lectures, s. 5. Feuerbach yazılarındaki farklara rağmen tam anlamıyla hepsinin yalnızca bir istemi, bir düşüncesi, 
bir konusu olduğunu bunun da daima din ve teoloji ve onlarla bağıntılı olan ne ise o olduğunu belirtir. Christianity, s. 
x.  
316 Feuerbach için idealizm adeta Hıristiyan teolojisinin bir uzantısıdır ve idealizmin her türünün prototipi din ve 
teolojidir. Walıckı,  s. 118 ve 245. Bulgakov da din probleminin Feuerbach’ın felsefesinde merkezi bir yer işgal 
ettiğinin çok iyi bilindiğini belirtir. Bulgakov,  s. 79.  
317 Boguslavski, Karpşin, Rakitov, Diyalektik ve Tarihi Materyalizmin Alfabesi, Ankara: Sol Yayınları, 1977, çev. 
Vahit Erdoğdu, s. 249. Bazı araştırmacılar Feuerbach’ın insanoğlu tarafından bölünen hakikat ve sevginin bir sonucu 
olarak Hıristiyan Kilisesinin yeniden kurulacağını iddia ettiğini belirtir. David Chıdester, Christianity: A Global 



82 

 

göstermeye çalışmış ve “İman sevginin zıddıdır” demiştir.318 Feuerbach için iman insanı 

Tanrı’nın karşısına koymanın bir yoluydu. “Gerçekte, insanın özü insan türüdür ve bu 

öz müşahhas olarak sevgiyle anlaşılır, bir insani varlığa duyulan ihtiyaç diğeri 

içindir.”319 Bundan dolayı Tanrı, bu özün insanın dışına, realitenin dışına 

yansıtılmasıdır. “Tanrı’nın bilgisi insanın kendi hakkındaki bilgisidir”.320 Bizatihi 

kendisini tekrar bulmak için insan varolmayan bu varlığa imanı terk etmelidir. İnsani 

sevgi (kelimenin Hegelci anlamında) Hıristiyanlığın ‘hakikati’dir. İman Tanrı iddiası 

üzerine temellenir, sevgi ise insan iddiası üzerine temellenir. İman ayırır, sevgi ise 

birleştirir. İman özelleştirir, sevgi ise evrenselleştirir. İman insanı içte böler, sevgi onu 

birleştirir. İman baskı yapar, sevgi özgürleştirir.321 Feuerbach’a göre Hegelci sistem 

iman üzerinde temellenmişti, bunun sonucu olarakta karakteri güçlü bir şekilde 

Hıristiyan’dır, katılığı, otoriterciliği ve zorlayıcılığı özelliğidir.322 Bundan dolayı 

Feuerbach kendisini Hegelci düşüncenin karşısına yerleştirmeye teşebbüs etmiştir, 

kendi doktrinini de sevgi üzerine kurmaya çabalamıştır, hatta onu bir ‘sevgi dini’ olarak 

formüle edecek kadar ileri gitmiştir.323  

Çünkü o, bizzat felsefenin dinin alanına girmesi ve dini kendine esas yapması 

düşüncesindeydi. Feuerbach’a göre din insan ruhunun ebedi vazifesi olarak hâlâ 

ayaktadır. Bundan dolayı felsefenin bir gün temel dini problemleri inceleme ve çözme 

hakkından feragat etmesini beklemememiz gerektiğini çünkü dinin bu problemlerin 

                                                                                                                                                                              
Hıstory, New York: Harper Collins Publishers Inc., 2001, s. 486. Feuerbach “Christianity”de bu konuyla ilgili olarak 
şöyle der: “İnanç, sevginin karşıtıdır. Sevgi günahta bile bir erdemlilik bulabilir, yanlışta da doğruluk payı bulabilir. 
Bunun tek sebebi, inancın gücünün, insan aklının gücü; mantık gücü, insanlık gücünün yerini almasıdır. Dolayısıyla 
sevgi sadece mantıkla uzlaşma içindedir, inançla değil; çünkü sevgi de mantık gibi özgür ve evrenseldir; inanç ise, dar 
görüşlü ve sınırlıdır. Evrensel sevgi, sadece mantık kurallarının geçerli olduğu yerde olabilir; mantık da, evrensel sevgi 
olmadan bir şey ifade etmez. İnanç cezalandırır, lanetler; tüm eylemler, inançla uyumludur; sevgiyle, insanlıkla ve 
mantıkla ise çelişmektedir. Hıristiyanlığın Özü, s. 273–275. 
318 Christianity, s. 257. 
319 Christianity, s. 1–12, Eğer insan için, insan yapısı en üstün yapıysa, o zaman insanın insana duyduğu sevgi de, en 
üstün ve birincil kural olmalıdır.   s. 271. 
320 Christianity, s. 12. 
321 Christianity, s. 247–269. Feuerbach, sevgi ve sosyal ve duyuşsal güvenliği birbirine eşit görür ve insanın 
dünyadaki çaresizlik ve yabancılık duygusunu sadece bununla hafifletebileceğini belirtir. Değerlendirme için bk. 
Wahba,   s. 183. 
322 Feuerbach Hegel’in gençlik dönemi yazılarından habersiz değildi. Bunlarda sevgi göze çarpacak şekilde bir yer 
işgal eder. Hegel “Din, sevgiyle özdeştir” diye yazar. Paul Asveld bu durumu şöyle özetler, “Sevgi vasıtasıyla insan 
Mutlak’ın seviyesine yükselir. Hegel’in Frankfurt yazılarında sevgi Schelling’in entelektüel sezgisine uygun düşer”. 
Olgunluk dönemi eserlerinde sevgi gençlik dönemindeki metinlerde oynadığı gibi bir rol oynamaz. Değerlendirme 
için bk. Gustavo Gutierrez, A Theology of Liberation; History, Politics and Salvation, çev. Inda ve John Eagleson, 
London: SCM Press Ltd., 1981, s. 241-242 dipnottan.  
323 Gutierrez, s. 242. (Feuerbach, Manifestes philosophiques, textes choisis (1839–1845), Paris, Presses Universitaires 
de France, 1960, s. 200’den alıntıyla.) Genel bir değerlendirme için bk. Gutierrez,  s. 219–220. 



83 

 

teoloji tekelinde olmasını istediğini belirtmektedir. Nikolai Alaksandroviç Berdyaev 

(1874–1948)’in açıkladığı gibi felsefi uyanışların daima dini bir kaynağı vardır ve bunu 

“Genel olarak modern felsefe ve özelde de Alman felsefesi, temel konuları ve düşünce 

yapısı sebebiyle, özü itibariyle orta çağ felsefesinden daha fazla Hıristiyan’dır. 

Hıristiyanlık aynı düşüncenin mahiyetine modern zamanların başında varmıştır”324 

şeklinde ifade eder. 

Feuerbach felsefeye din ve teoloji yoluyla varmıştır. Yaşamının ilk 

dönemlerinde önce teolojiye ilgi duymuş daha sonra felsefeye yönelmiş, Hegel’in 

düşüncelerine merak salmıştır. Ancak Hegel’in idealist panteizmi Feuerbach’ı 

materyalist bir ateizme, ya da kendi ifadesiyle gerçek ateizme götürmüştür. (Yalnız bu 

ateizm dini inkâr etmeyi değil teolojiyi inkâr etmeyi, dini ve bununla ilgili şeyleri farklı 

şekilde değerlendirmeyi gerektiriyordu.) Yani teoloji ile felsefe arasında tercihini 

felsefeden yana kullanan Feuerbach felsefeyi de insan için düşünmüş, Tanrı için felsefe 

yapma anlayışını reddetmiştir. Yani dinde her şey Tanrı merkezli düşünülür ve ondan 

hareket edilerek açıklanırdı. Ancak Feuerbach bu anlayışı tersine çevirmiştir. Bir tür 

antropolojik felsefe kurmayı amaçlamış, insan için ilk objenin insanın yine kendisi 

olduğunu söylemiştir. Antropolojiden hareketle de teolojiyi açıklamaya çalışmıştır.325 

Tabiî ki bu durum Avrupa kültürü ve nihai anlamda dünya için mühim bir öneme 

sahiptir.326 Melvin Cherno Feuerbach’ın bu girişimini şöyle değerlendirir: 

“Feuerbach’ın teolojinin içeriğine olan itirazına ve onun insani açılımına ve refaha karşı 

bir tehlike olduğu şeklindeki düşüncesine rağmen dini bakış açısına da gözle görülür bir 

sempatiye işaret etmiştir.”327 Yani Feuerbach din ve teoloji arasında bir ayırıma gidip 

ilkini kabul, ikincisini de reddetmiştir. (Bu konuyu ilerleyen sayfalara daha geniş olarak 

açıklayacağız.) Zaten onun bütün kitapları düşünce hayatı boyunca devam ettiği dine 

                                                            
324  Nicholai Berdyaev, The Russian Revelation, Michigan: The University of Michigan Press, 1961, s. 11–12. 
325 Hayden V. White, ‘Ludwig Andreas Feuerbach’, The Encyclopedia of Philosophy, C. 3, s. 190–192, J. Collins, 
God in Modern Philosophy, Chicago, 1959, s. 239–249. Feuerbach’ın antropolojiden hareketle dini açıklamaya 
çalışması aslında mantıksız değil bilakis normal bir durumdur. Zira dinde her şey vardır ve bu her şeyin içerisinde 
insanda yer alır. Bu manada din mükemmel antropolojik bir ayna gibidir. Fakat bu dinin felsefi anlamda bir 
antropoloji telkin ettiği anlamına gelmez. Dolayısıyla dinden tamamlanmış bir antropoloji çıkarılamaz. Zaten 
Feuerbach da dinin temel ögelerini veya diğer ifadeyle teolojiyi antropolojiye indirger. Ayrıca inanan bir insan için 
böyle bir indirgeme yapması düşünülemezse de inanmayan bir insan dini farklı şeylere indirgeyerek açıklayabilir. 
Değerlendirme için bk. Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 34.  
326 Galloway,  s. 135. 
327 Melvin Cherno, Introduction to the Essence of Faith According to Luther, NewYork: Harper&Row Publishers, 
1967, s. 12. 



84 

 

ilgisini vurgular ki, bu, ilk çalışması olan “Thoughts”da başlar ve son çalışmasına kadar 

devam eder.328 Fakat bu çalışmalar bazılarının hatalı bir şekilde onun dine karşı 

olduğunu düşünmesine sebep olmuştur. Buna rağmen o dine olan ilgisini son eserine 

kadar devam ettirmiştir. Hatta Feuerbach’ın dinin özü üzerine ders verirken söylediği 

gibi eserlerinde evvelce nazari olarak içerilen şeyleri daha sonraki eserlerinde müşahhas 

olarak sunmuştur.329 Din ile bu kadar ilgilenmesine rağmen çağdaş Protestan 

teologlardan Barth’ın güzel nitelemesiyle Feuerbach adeta “teolojinin mutsuz aşığı”330 

gibidir.  

Ayrıca bu konuyla ilgili olarak Barth, Feuerbach’ın dine karşı tavrı hususunda 

şu üç önemli noktayı vurgulamıştır: 

1- Modern filozoflardan din problemiyle ilgili olarak Feuerbach kadar kendini 

meşgul eden kimse yoktur. O bütün eserlerinde tek bir konuyu ele almıştır ki, o da 

dindir. 

2- Dine ilgisi onu modern filozofların birçoğundan daha üstün bir konuma 

yerleştirmiştir. İncil’le ve Kilise babalarıyla ve özellikle de Luther’le ilgili kitaplarında 

ortaya çıkan budur.331 

3- Çağdaşı filozoflardan hiçbir kimse dinin bugünkü durumu hakkında aynı 

performansla Feuerbach gibi derine dalamamıştır. O din hakkında yüksek bir üslupla 

konuşan veya yazan azınlık arasındadır.332 Yani Barth Feuerbach’ın teoloji konusundaki 

                                                            
328 Wartofsky, Feuerbach’ın felsefi gelişimindeki ana motifin inanç eleştirisi olduğunu belirtir. Devamında 
Feuerbach’ın felsefi durumunun en uygun, tutarlı ve sistematik yeniden kurulması, onun idealizmin ve ampirizmin, 
bilimin etiğin ve dinin ve felsefe tarihinin gelişimsel alanının analiziyle ilgili olduğunu, bunun da bizatihi insani 
inancın doğasıyla alakalı bir durum olduğunu ifade eder. Wartofsky,  s. 110. 
329 Wach, Understanding and Believing: Essays, s. 39. 
330 Barth,  agm,  s. x.  
331 Fakat Feuerbach sonrası teolog ve felsefeciler tarafından Feuerbach, ‘teolojinin mezar kazıcısı’ Marx ve 
Nietzsche’nin de aralarında olduğu burjuvazi ateistlerin, Freud’un aralarında olduğu din psikoloğunun, Luther’in 
düşüncesini insanın tanrılaştırılmasına hizmet etmek için büken ya da diğer bir ifadeyle ters anlam veren erken 
dönem bir ‘Tanrı’nın ölümü’ teologu, ‘ölümü bilinmeyen’ ve ‘kötülüğü yanlış anlayan’ ilkel ve yüzeysel olarak itham 
edilmiştir. Barth ise Feuerbach’ın bu düşünclerinin bir anlamda kaynağı olarak gördüğü Luther’i biraz da ironik 
olarak bir tahsildar, biracı ve günahkâr olarak isimlendirmiştir. Lindeberg,  s. 107. 
332 Barth, agm,  s. x.  



85 

 

ustalığını belirtir, özellikle Luther’in yorumlanmasında kullandığı gibi, onu modern 

filozofların üzerine yerleştirir.333 

Zaten Feuerbach da felsefesinin tamamının din felsefesi olduğunu 

vurgulamıştır.334 Bu da din kelimesinin genel manasıyla alakalı olup, insanın 

geleceğiyle ilgilenmesini ifade etmektedir. Aynı bakış açısıyla Feuerbach inançta sapma 

olarak saydığı ve kelimenin tam manasıyla teolojinin sapması olarak gördüğü şeye karşı 

daima yoğun bir tenkitte bulunmuştur. Çağdaşlarından hiçbiri bu derece yoğun ve titiz 

bir şekilde bu meseleyle ilgilenmemiştir. H. Vogel’in dediğine göre o, “Teolojiyle ilgili 

tartışmalarında teologlardan daha teologdu.”335  

Sonuç olarak diyebiliriz ki; “Feuerbach din ile alay eden birisi değildi. Çünkü 

ona göre hayatın dini yönü lüzumsuz bir şey değildi, bilakis insanın kendisini idrak 

                                                            
333 Feuerbach felsefe tarihi eserlerinde idealistler arasında sayılmayan bir filozoftur. Aksine o teolojiden en uzak olan 
duyumcu, pozitivist hatta materyalistler arasına sürülmüştür. Fakat çağdaşlarından teoloji disiplinine uygun çok az 
kişi onu aşan bir enerjiyle çalışmıştır. Barth, agm, s. x. Ayrıca bk. Barth, Theology and Church: Shorter Writings 
1920–1928, çev. Loise Pettibone Smith, London, 1962, VII. Bölüm. Feuerbach “Sadece bir şüpheci ve inkâr sözcüsü 
değildi, o bütünüyle insanı bir ‘ben ve sen’ ahlakı ve sosyal bir ilişki olarak açıklamıştı. Bundan dolayı Barth, 
Feuerbach’ın çalışmalarının Hıristiyan realizmini içerdiğini belirtmiştir. Fakat diğer yandan da sürekli olarak 
Feuerbach’ın teolojiyi antropolojiye indirgemesine saldırmıştır. Çünkü Feuerbach’ın duruşunun teolojide 
oluşturduğu değişimi farketmişti. Barth’ın Feuerbach sorununa ilgisi onun teolojik yazılarının ilkinden sonra 
yayınlanan “Church Dogmatics”inin yarım cildi boyunca devam etmiştir. “Church Dogmatics”in altında yatan 
temel metodolojik prensipler Barth’ın Feuerbach’ın teolojiyi antropolojiye indirgemesiyle mücadele etmek 
anlamında yorumlanabilir. Barth zaman zaman Tanrı’nın İsa Mesih’te ifşasının asla a priori olarak yükselmediğini 
bilakis sadece a posteriori olduğu sonucuna işaret ederek der ki: “Biz onun hakkında sadece konuşuruz, test ederiz 
ve onu Tanrı’nın ifşası olarak, gerçek ve hakiki temellerini tartışırız. Teolojinin nihai başlangıcının bu noktasında 
hareket etme yolu yoktur.” Bk. Barth, Church Dogmatics ve Barth, Anselm: Fides Quaerens Intellectum, çev. Ian 
W. Robertson, Richmond, Va: John Knox Press, 1960, s. 27–28. Joseph C. Weber,  s. 30–31.  
334 Ahmed Abdulhalim Atiye, Aslu’d-Din, s. 7–8. Fakat Wartofsky, Feuerbach’ın gerek “Christianity” ve gerekse 
bundan sonra yazdığı önemli eserler dinle ilgili olduğundan bir din filozofu olarak nitelendirilebileceğini fakat 
Feuerbach’ın din filozofu olarak nitelendirilmesi ancak Hegel’in bir tarih filozofu veya Kant’ın bir ahlak filozofu 
olarak nitelendirilmesi anlamında olabileceğini belirtir. Zira Feuerbach “Christianity”de kendini şöyle tanımlar “Ben 
ruhun bir doğa bilimcisinden başka bir şey değilim.” Wartofsky,  s. 200. Fakat kanaatimizce Feuerbach’ın kendisini 
bu şekilde betimlemesi, yazmış olduğu eserlerin bir doğa bilimi eseri ve kendisinin de bir doğa bilimcisi olmasını 
sağlamaz. Fakat şunu söyleyebiliriz ki, Feuerbachçı anlamda felsefeyi yani idealist felsefeyi anlamanın anahtarı 
teoloji ise ve teolojiyi anlamanın yolu antropolojiden geçiyorsa, o zaman insan doğasını araştırmanın bilginin en 
önemli dalı sayılması gerekir. Ama eğer insan doğanın bir parçası, evrensel yasaların kesin nedenselliğine bağlı bir 
varlık olduğunu kabul edersek, o zaman insan doğası araştırmaları, doğal bilimlerin bir parçasını oluşturur ve bilimsel 
yöntemlerin kullanılmasını gerektirir. Ancak bu anlamda Feuerbach bir doğa bilimcisi olabilir. Walıckı,  s. 145. 
335 H. Vogel, The Introduction to the Principles of the Philosophy of the Future, s. VIII. Barth ise şöyle der: “Daha 
ilerisini de söyleyebilirim: anti-teolog Feuerbach’ın tutumu pek çok teologdan daha teolojikti.” Barth, agm., s. x. 
Hatta Marcel Xhaufflaire, Feuerbach et la Theologie de la Secularisation, Paris, 1970’de Feuerbach için ‘teologlar 
için bir teolog’ diye yazar. Bulgakov, s. 30. Barth Feuerbach’ın güçlü eleştirisini bilmesine rağmen, onun 
değerlendirmesi negatif olduğu kadar pozitifti. Joseph Weber bunun “The Church Dogmatics”in alt başlığında ifade 
edildiğine işaret eder ki alt başlık şöyledir: “Nein, Against Ludwig Feuerbach”. Değerlendirme için bk. Joseph 
Weber,  s. 29.  



86 

 

ettiği temel bir kavramdı.”336 Aynı görüşü John Louis’de ileri sürmüş ve şöyle demiştir: 

“Feuerbach son derece dindar bir adamdır. Bundan dolayı onun materyalizmi daha 

önceki materyalizmlerden tamamen farklı olmuştur. Zira daha önceki materyalistlerin 

aksine o, dini küçümsememektedir.”337 Feuerbach’ın insancıl din ile ilgili tutumunu 

açıklamak için, hatta dini anlayıştaki idealistliğini açığa çıkarmak için iki örnek 

vermemiz yerinde olur, bu örneklerden biri inançlı egzistansiyalist Nicolai Berdyaev’e, 

diğeri ise Marksizm’in kurucusu Frederick Engels’e aittir.  

Berdyaev, “The Divine and the Human” adlı kitabında şöyle demektedir: 

“Feuerbach insanlık dinine çağırmaktadır. O, “Christianity”yi mistik kitaplar tarzında 

yazmıştır. Onun düşünce yapısı da tanrısallaştırılmış bir yapıdır.”338 O, Feuerbach’ın 

psikolojiyi antropolojiye çevirme düşüncesindeki hedefinin Tanrı’yı inkâr olmadığını 

bilakis insanı vurguladığını belirtmektedir.339 Feuerbach’ın insanın yüce tabiatını 

                                                            
336 B. M. Reardon, Religion Thought in Nineteenth Century, Cambridge University Press, 1966, s. 83.  Fakat 
Feuerbach’ın bazı eserlerinde özellikle “Thought” adlı eserinin ek kısmında yer alan şiirleri ve “Lectures”taki bazı 
ifadeleri özellikle Hıristiyanlıkla alay niteliği taşır. Bundan dolayı da Feuerbach’ın aforizmaları açık bir şekilde anti-
teistiktir. Bunlara örnek olaak şu cümleleri verilebilir: “İnanç zor problemleri çözmemiştir; o sadece onları bir kenara 
itmiştir; (‘İman dağları hareket ettirir’ hakkındaki alaycı yorumları); ‘Din bir zamanlar başın efendisi olarak 
hükmeder; fakat onun krallığı, alanı şimdi midenin çukurunda sınırlandırılmıştır. ‘Hıristiyanları diğer korkunç 
insanlardan ayıran nedir? Daha dindarlık taslayan bir yüz ve ayrılmış saçlar’ (Thoughts on Death and 
Immortality’deki Epigramlar, Berkeley: University of California, 1980, s. 189, 191, 205); “Üç şey gibi olmak 
istemem: Yaşlı bir kocakarı, akademide bir piyasa yazarı ve son olarak da bir sofu” ( 216). “Günah dünyada 
Hıristiyanlıkla başlamıştır’ (Thoughts, s. 224). Barth da Feuerbach’ın vaftiz hakkındaki alaycı bazı 
değerlendirmelerini verir: “Tanrı’dan dünyaya ve insana, inançtan sevgiye, gökyüzünden yeryüzüne, İsa’dan 
kendimize, doğaüstünün dumanlı, belli belirsiz görüntülerinden gerçek hayata. “Aslında ben, kısır vaftiz suyunun 
yerine gerçek suyun verimliliğini koyuyorum”. Hıristiyanlığın Özü, s. 16. Gerçekten su, özbilincin sureti, insani 
gözün sureti, insanın doğal aynasıdır. Suda insan kendisini açık bir biçimde bütün mistik sargılardan temizler; 
kendisini onun aslındaki suya emanet eder; suda bütün doğaüstü illüzyonlar yok olur gider. Böylece de pagan astro-
teolojinin meşalesi iyonya doğa felsefesinin suyunda söndürülmüştür”. Das Wesen des Christentums., 29, 395. 
Bundan dolayı Feuerbach doktrinini alaycı bir şekilde ‘pnömatik hidroterapi’ olarak isimlendirir”. Hıristiyanlığın 
Özü, s. 16. Ondan sonra, suyun iyileştirici gücü Kant’ın anladığı gibi aklın eleştirel benliği anımsaması mıdır? Veya 
bu Hegel’in salt kavramdaki sonlu ve sonsuzun özdeşliğindeki bir içgörü müdür? Hayır, bunlardan hiçbiri değildir.” 
Barth, agm., s. xii.                                                          
337 John Louis, el-Medhal ile'l-Felsefe, çev. Enver Abdülmelik, Kahire: ed-Daru'l-Mısriyye'til-Kütüb, 1957, s. 187. 
Feuerbach kendine takılan idealist etiketini kabul eder. Ancak Feuerbach açısından bu sadece tarihsel geleceğe olan 
bir inanç ve geçmiş ile bugünün sınırları olarak görmeyi reddetmek anlamına gelir. Fakat buna karşın felsefi açıdan 
kendi yaklaşımının temel olarak pratik ve materyalist olduğundan ötürü Hegel felsefesi ile doğrudan karşıtlık 
içerisinde olduğunu ileri sürer. Hatta insanı doğadan kopartan idealizmden nefret ettiğini belirtir. Morris,  s. 38. 
Feuerbach’ın inançlı olduğunu neredeyse onun hakkında söz söyleyen herkes kabul etmektedir. Burada Barth’ı 
özellikle belirtmemiz gerekir. 
338 Nicholai Berdyaev, The Divine and the Human, çev. R. M. French, London: 1949, s. 32. Barth bu konuda 
Feuerbach için şunları söyler: “Eğer sorunu doğru olarak görmüş ve anlamışsam, zamanında olan veya olmayan 
teolojiyi dinlediğine ve uzun uzun düşündüğüne bakmaksızın Feuerbach’ın önemli ve insanın canını sıkan sorusunu 
ortaya çıkaran üç sebep vardır. Birincisi, Feuerbach’ın sorusu sadece Schleiermacher’in betimlediği modern teoloji 
değil, eski teolojinin mistisizmini de açıklar. Ayrıca şu da söylenebilir ki, Feuerbach’ın kuşkusunun şekli veya yansısı 
açıkça herhangi bir teolojideki mistik öğenin derinliğiyle orantılı olmasından daha fazla artmıştır.” Barth, agm., s. 
xxii. 
339 Feuerbach bütün insanlık tarihi boyunca dinsiz ve Tanrısız bir toplumla karşılaşılmamasını antropolojik bakış 
açısıyla izah etmeye çalışmıştır. 



87 

 

Tanrı’ya nispet etmesi üzerinde durması sadece Tanrı ile insan arasındaki uyumu ve 

mükemmelliği hedeflemektedir. Yani özgür bir ruha sahip doğal ve sosyal varlık olan 

insanı.340 Bu görüşü “Soyutlama ve Toplum” kitabında da görmekteyiz ki, Berdyaev 

burada Feuerbach’ın felsefesindeki varoluşçuluk yönüne vurgu yapmaktadır. Çünkü o, 

insandan hareketle yine insanın kendi yaşamına hâkim olan bir düşünce ortaya 

koymaktadır. Berdyaev, Feuerbach’ın düşünce yapısı için şöyle demektedir: “İnsana 

yönelmek Tanrı’ya yönelmektir, bu benim görüşüme göre en temel meseledir.”341 

Bunlar, Hıristiyanlığında kimsenin şüphe etmediği bir filozofun Feuerbach hakkındaki 

düşünceleridir.  

Aynı görüşü “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu” adlı 

kitabında Engels’te şöyle ifade etmektedir: “Feuerbach’ın din felsefesine ve etiğine 

geldiğimiz zaman onun hakiki idealizmi hemen ortaya çıkar. Feuerbach’ın istediği hiç 

de dini ortadan kaldırmak değil, onu mükemmelleştirmektir.”342 Yani Feuerbach dini 

yıkmayı istemez. Daha ziyade, dinin insanın yansıtılmış olan asılsız nesnelleştirmelerine 

bağımlılıktan kurtulması gerektiğini belirtir. Bunun için de dinin ortak bir insanlık için 

ifa edebileceği görevin ışığında yeniden değeri takdir edilmelidir. Feuerbach’a göre kişi 

Hıristiyanlık’ta dinin bütün hedefini görebileceğinden dolayı Hıristiyanlığın pozitif bir 

görüşüne sahiptir. Hıristiyanlık sadece kişi olarak Tanrı ideasına sahip değildir bilakis 

bu kişi tarihte gerçek olarak insani bir kişilikte inkarne olmuştur. Bundan dolayı 

Hıristiyanlık’ta kişi dininin gerçek etkisini görebilir: “Şimdiye kadar Hıristiyan dini 

haklı olarak mutlak din olarak tanımlanmıştır. Yani bizatihi kendisinde Tanrı insanın 

doğasından başka bir şey değildir, gerçek bir varlığa sahip olması hasebiyle, bilincin bir 

objesi olabilir, bu dinin hedefidir ve buna Hıristiyan dini Tanrı’nın bedene gelmesinde 

ulaşılır.”343 Tanrı sevgidir. Fakat bu tamamen gerçek gibidir ki sevgi Tanrı’dır. Yüklem 

                                                            
340 Berdyaev, s. 32. Berdyaev, “The Divine and the Human” adlı kitabında “Christianity” için şu açıklamada bulunur: 
“Feuerbach’ın yazmış olduğu “Christianity”de mistik kitapların üslubunu görürsün, bundan dolayı, bana göre 
“Feuerbach’ın yapısı dindar olarak kalmıştır, onun insanı ilahlaştırması, insan türünü ve toplumu ilahlaştırmasıdır, 
insan ferdini veya şahsiyeti ilahlaştırması değildir”. Berdyaev,  s. 32. Hatta Don Cupitt Feuerbach’ın 
“Christianity”nin Appendix (Ek) 4’te yer alan (Christianity, s. 285–287) açıklamalarından alıntı yaparak Luther’den 
ziyade geç dönem ortaçağ mistiklerine daha yakın olduğunu belirtir. Bk. Don Cupitt, Mysticism after Modernity, 
Miden; Blackwell, 2004, s. 104–105. 
341 Berdyaev, el-Uzlet ve'l-Müctema, çev. Fuad Kamil, en-Nahdatü'l-Mısriyye, Kahire, 1960, s. 30. 
342 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 46. 
343 Christianity, s. 145. 



88 

 

aynı zamanda öznedir.344 Sevgi uğruna teoloji antropolojiye indirgenmiştir. “Bu nedenle 

İsa, sevgi bilinci olarak, türün de bilinci olur. Hepimiz İsa’da biriz. İsa bizim 

özdeşliğimizin bilincidir. İnsanı insan olduğu için seven tür sevgisine ulaşan, evrensel 

sevgiye ulaşan biri, bu yüzden, Hıristiyan’dır, İsa’nın kendisidir.”345  Bundan da 

anlaşıldığı gibi Feuerbach, bir insanla diğeri arasındaki kalbe dayanan ilişkiden 

kaynaklanan bir dini savunmaktadır. Bu ilişki şu ana kadar gerçeğin yanılsamacı 

yansımalarında hakikatini ortaya koymaya çalışmıştır. Yani insani sıfatların tek bir 

Tanrı ve birçok Tanrılar düşüncesi şeklinde yanlış yansımasında gerçeği keşfetmeye 

çalışmıştır.346  

İkinci bölümde Feuerbach’ın din hakkındaki düşüncelerine değindiğimizde bu 

durum daha açık bir şekilde ortaya çıkacaktır. Fakat burada son olarak Non-realizm 

bağlamında Feuerbach’ın din felsefesine daha doğru ifadesiyle Feuerbach’ın non-realist 

olarak değerlendirilip değerlendirilemeyeceğine kısaca temas etmemiz gerekir.  

a. Non-Realizm Bağlamında Feuerbach 

Çağdaş din felsefesinde yaygın olarak eğer bir filozof dini inancın tahlilî bir 

açıklamasını yani o inancın gramerini berraklaştırmaya çalışan bir açıklama yapmak 

isterse, realizmden ya da non-realizmden birini seçmek zorunda olduğu varsayılmakta 

ve filozofun seçebileceği seçeneklerin bunlardan ibaret olduğu düşünülmektedir. 

Yaşayan din felsefecileri arasında haklı bir üne sahip olan Jonh Hick’te filozofları 

sınıflandırırken Feuerbach’ı non-realist din felsefeciler arasında sayar ve din dilinin 

modern batı non-realist yorumunun Feuerbach’la başladığını iddia eder.347 Fakat 

Hick’in karşısında Feuerbach’ın bir ateist olduğunu açık ifadelerle belirten felsefeciler 

vardır. Kavram olarak tarihi çok yenilerde dayanan non-realist kavramına biraz 
                                                            
344 Christianity, s. 263–64. değerlendirme için bk. Joseph C. Weber,  s. 27. 
345 Christianity, s. 269. 
346 Engels, s. 46. Yansıtma din görüşünün genel bir değerlendirmesi için bk. Robert H. Thouless, An Introductıon to 
the Psychology of Religion, 2. bs., London: Cambrıdge University Press, 1936, s. 263–266.   
347 Hick, s. 190. Hatta Brian R. Clack şöyle der: “Non-realist inanç, Tanrı ve ölümsüzlük konuları hakkındaki 
düşüncelerinde Feuerbach’ın hümanizmini yansıtır, Feuerbach, Tanrı’nın şeyleştirilmiş bir yansımasından oluşan bu 
beşeri sıfatların ıslah edilmesi gerektiğine hem de gelecekteki bir aşkın saha üzerine yoğunlaşmanın bu hayatta somut 
toplumsal bir taahhüde imkân sağlayabileceğine inanıyordu”. Brian R. Clack, An Introduction to Wittgenstein’s 
Philosophy of Religion, Edinburgh: Edinburgh University Press, 1999, s. 114. Non-realizm hakkında daha geniş bilgi 
için bk. Cupitt, The Sea of Faith, London: BBC Books, 1984. Feuerbach’ın non-realist olarak değerlendirilmesinin en 
önemli sebebi Tanrı’nın insani özlemlerin yansıtılmasının bir üretimi olarak değerlendirilmesidir. Yani Tanrı’nın 
durumu veya mevkii ‘nesnel’ değildir. Thiselton,  s. 100. 



89 

 

değinmemiz Feuerbach’ın bu kavram içerisine dâhil edilip edilemeyeceği konusunda 

bize fikir verecektir. 

Non-realist kelimesiyle kastedileni kısaca açıklamamız gerekirse; “Non-

realistler, Tanrı’yı insan varlığından bağımsız bir biçimde var olan bir şey olarak 

düşünmenin yanlış olduğunu savunurlar. İlaveten din dilinin gerçek anlamı olarak var 

olan belli bir varlık türünü tasvir etmek te değildir; o daha ziyade, bütün ahlaki ve tinsel 

değerlerimizin ideal birliğini ve bu değerlerin bizimle ilgili taleplerini bizlere sunmanın 

ya da göstermenin bir yoludur. Başka bir deyişle, bu türden bir non-realist Tanrı’ya 

iman ettiğini iddia ederse, bu, onun ayrı bir varlık alanında gerçekten varolan bir 

kendilik olarak Tanrı’yı geleneksel teistlerce tasvir edilen Tanrı türüne inandığı 

anlamına gelmez. Bunun yerine, onlar kendilerini belirli bir ahlaki ve tinsel değerler 

kümesiyle bağladıklarını ve din dilinin bu değerlerin temsilinin özellikle güçlü bir 

yolunu sağladığını anlatmak isterler. Bir non-realist olan Don Cupitt’in de söylediği gibi 

“Tanrı’dan söz etmek bizim amaçlarımız ve erişmemiz gereken ahlaki ve tinsel 

değerlerden söz etmektir”. Yani Cupitt dine bir yer açabilmek için “Dini dilini 

tanımlayıcı değil, davranışları yönlendiren ve sembolik bir anlamlandırıcı dil olarak 

görmek zorundayız”348 iddiasında bulunur ve “Bizim çok rafine ve seçkin bilimsel 

dünya manzaramız, ahlaki değerlerimizin, sanat ve dinimizin sadece insan yapımı 

olduğu ve hiçbir şekilde evrensel olarak onaylanmadıklarına dair bazı imalar taşıyor”349 

der.  

Non-realistler bugün A. J. Ayer, Paul Edwards ve Kai Neilson gibi bazı 

filozofların örnek olarak gösterildiği geleneksel ateizmle karıştırılmamalıdır. Buna 

karşılık, din dilinin non-realist yorumları, ‘din’ şemsiyesiyle çevrilmiş geniş bir ailenin 

parçasıdır. Onların ‘ateizm’i bir dini ateizm olarak ve onların ‘hümanizm’i bir dini 

hümanizm olarak tanımlanmalıdır ki, bu ateizm ve hümanizmde büyük geleneklerce 

beslenen dini semboller, mitler, hikâyeler ve ritüellerde derin anlam ve hayat için 

                                                            
348 Cupitt, The World to Come, Londra: 1982, s. xiv. 
349 Cupitt,  s. viii. 



90 

 

önemli öğütler bulunur.350 Özet olarak değindiğimiz bu hususu şimdi daha geniş olarak 

ele alalım: 

Tarihsel olarak non-realist kavramıyla Budist izge arasında ilgi kurulur. Batı 

dünyasında ise Ludwig Wittgenstein (1889–1951)351 bu kavramın oluşmasına kaynaklık 

edenlerden biri olarak değerlendirilir. Bilindiği gibi Wittgenstein epistemolojinin 

bilginin kaynaklarını aramasına rağmen bütün olarak öznesinin bir yanlışa dayandığını 

iddia etmiştir. İnsanlar bir kültür içinde yetişmiştir. Bu kültür içindeki kesin şeyler 

olduğu gibi kabullenilmiş ve onlardan şüphe etmek akla gelmemiştir. Bunun dini 

inancın durumuna uygulandığını iddia etmiştir. Çocuklar anne-babalarının hayat 

biçiminde yetişirler ve hayatın bu biçimini ifade eden dil öğretilir. Delillere ihtiyaç 

yoktur. Bu temel yaklaşım non-realizme neden olmuştur.352 Dini inanca böyle bir 

yaklaşım Wittgenstein’dan etkilenen Cuppitt, D. Z. Phillips353 veya Gareth Moore354 

gibi bazı Avrupalı din felsefecileri arasında da bulunur ki bu geleneksel yaklaşım iki 

problemle tanımlanır: 

1- Doğal teoloji tarafından tercih edilen Tanrı’nın varlığının argümanları başarılı 

değildir. Bunlar mevcut inananlar için inandırıcı olabilecek olan savunmasız 

faraziyelerdir fakat inanmayanlar için ikna edici değildir ve bundan dolayı bunlar var 

olan imanı desteklemeye yardım edebilecek, inancın temel biçimi değildir. Dahası, 

Tanrı’ya inanmak çoğu insan için argüman üzerine temellenmemiştir –daha ziyade 

inananlar doğdukları ve yetiştikleri bir kültüre katılırlar ve felsefi kanıtlar bu kültürler 

içinde konu dışıdır.  

2- Reformcu epistemoloji delilciliğe karşıdır. Reformcu epistemoloji vahye 

bağlıdır, kişinin içinde yetiştiği topluma bu kadar çok bağlı hakikati yerleştirme de 

başarılı değildir ve faraziyeler bu toplumda imal edilir. Yine de non-realistler reformcu 

epistemologları imana temel aramada bir yanlış olduğunu iddia etmede desteklerler. 

                                                            
350 Hick,  s. 190. 
351 Wittgenstein, On Certainty, London: Harper Collins, 1986. 
352 Non-realist olmasına rağmen Wittgenstein’ın inançlı olması büyük ölçüde tartışmalıdır ve Wittgenstein realizmi 
ve non-realizmi boş konuşma olmakla suçlamaktadır. Wittgenstein’ın yapmaya çalıştığı şey, realistin, non-realizmi 
benimsemesini sağlamak değildir. O daha ziyade, realistin belli bir istikamete, dini inançların anlamını bulduğu 
fiillerimize ve amellerimize bakmasını sağlamaya çalışmaktadır. 
353 D. Z. Phillips, Faith after Foundationalism, Londodn: Roudledge, 1988. 
354 G. Moore, Believing in God, Edinburg: T.&T. Clarcke, 1988. 



91 

 

Non-realistlerin yaklaşımını anlamak için ilkin iki hakikat teorisi arasındaki farkı 

açıklamak gerekir. Bunlardan ilki realizmin hakikat teorisidir ki, buna göre eğer nesnel 

durum tanımlayana uygun düşerse doğru bir ifadeyi içerir. Yani inançların doğru olması 

için vakıaların veya nesnelerin gerçekten varolmasını gerekli görürler. Bundan dolayı 

‘Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nin dekanı 55 yaşındadır” ifadesi eğer 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nin dekanı varsa ve bu dekan 55 yaşında ise 

doğrudur. İfadeyi doğru yapan şey onu tasvir eden nesnel duruma uygun düşmesidir. 

İfadeyi yanlış yapan şey uygun düşmede başarısız olmasıdır. Realistler çifte değer iddia 

ederler –bu eğer bir ifade ya doğrudur ya da yanlıştır demektir, doğru veya yanlış 

olduğu bilinemese bile. Örneğin; “Samanyolu galaksisindeki bir gezegende sarı 

kurbağalar vardır”, bu ifade doğru veya yanlış olması Samanyolu galaksisinde bir 

gezegenin olup olmamasına ve burada sarı kurbağaların yaşayıp yaşamamasına bağlıdır. 

Şu anda bu durumun doğru olup olmadığını bilmenin imkânı yoktur; fakat realist ya bu 

doğrudur ya da doğru değildir veya uygun olduğu iddia edilen ifadenin hali hazırdaki 

durumuna bağlı olarak yanlış olduğunu söyleyecektir. İnançlı dindarların çoğu realisttir. 

Onlar kendi iman iddialarının doğru olduğunu iddia ederler çünkü nesnel duruma uygun 

düşmesine bakarlar. Bundan dolayı Yahudi, Hıristiyan ve Müslümanlar genel olarak 

“Tanrı vardır” iddialarının doğru olduğunu iddia ederler çünkü bu iddia dünyayı yaratan 

ve muhafaza eden Tanrı’nın varlığına uygun düşer. Realistlere göre, non-realist tahliller 

inancın ve ateizmin özünü yakalamakta başarısızdır. Non-realistlerin günahının, inanma 

ile inanmanın neticelerini birleştirerek, realistin inanç kavramını gereksizleştirmek 

olduğu söylenir.355 Realiste göre, dini inancın non-realist tahlillerinin aslî niteliği 

indirgemeci olmasıdır.356 Tanrı’nın varolduğu inancıyla ilgili olarak doğrulamacılığın 

isteklerinin ortaya çıkardığı sözde zorlukların bir sonucu olarak bu tahlillere 

ulaşılmıştır. Pek çok non-realist bu görüşü kabul eder. Bunlar, realizmin bir zamanlar 

insanların imandan anladıkları şeyi tasvir ettiğini kabul etmeye hazırdır ama bugün 

böyle bir iman tasavvurunun sürdürülemeyeceğini iddia ederler. Bu bakımdan non-

                                                            
355 Problem şudur, eğer bir kişi realistse, “Senin iddianın doğru olduğunu nasıl biliyorsun?” diye soran bir kişinin 
meydan okuması karşısında savunmasızdır. Doğal teologlar “Bir dakika bekle biz bunun doğruluğunun nasıl 
kanıtlanabildiğini gösterebiliriz” şeklinde cevap verirler. Reformcu Epistemologlar “Biz delile ihtiyaç duymuyoruz, 
bizim iddialarımız doğrudur çünkü bizim iddialarımızın garantisi olan Tanrı’nın vahyini kabul etme lütfu bize 
verilmiştir” cevabını verecektir. Mesele inanmayan insanları ikna edecek bir durumda değildir. Non-realistler ise bir 
cevapları olduğunu iddia ederler.  
356 Non-realist dini inancın indirgemeci bir açıklamasını sunar. Dini kavramlar, din-harici tabirlerle izah edilip geçilir. 
Tanrı konusunda non-realizm geleneksel teizme hayli tartışmalı bir alternatif sunmaktadır. 



92 

 

realist ıslah taraftarlarıdır. Bunların tamamı imanın geri kalanını korumak ve 

canlandırmak uğruna bir zamanlar imanın tamamlayıcı parçası olduğunu kabul ettikleri 

bir şeyden vazgeçerler. Çağdaş din felsefesinde, realizmin Wittensteincı bir eleştirisi 

yapılmaktadır. Filozofların realizm ve non-realizm arasında bir seçim yapmasının 

zorunlu olduğu varsayımı dikkate alındığında, söz konusu eleştirinin bu çerçevede 

müzakere edildiğini görmek şaşırtıcı değildir. Eleştiriler muhkem bir şekilde non-realist 

cenahtadır.357 

Non-realistler hem Tanrı’nın varlığını kanıtlayan hem de Tanrı’nın muhtemel 

olarak var olduğunu gösteren bütün teşebbüsleri reddeder. Tanrı’ya iman etmek için 

sahip olunması gereken şey felsefi argümanlara bütünüyle bağlı olmadığı gibi bazı 

müstakil nesnel duruma uygun düşen din dilinin gösterdiklerine de bağlı değildir. 358 

Yani Tanrı’nın açıklanması aşkın bir gerçeklik olarak düşünülmez. Cupitt’in sözü bunu 

açıkça ifade etmektedir: “Tanrı kelimesini, ruhsal yaşamda karşı karşıya olduğumuz her 

şeyi ifade eden birleştirici ya da kapsayıcı bir sembol olarak kullanmalıyız.”359  

Non-realizm hakikat teorisine360 göre doğru bir ifadenin yaptığı şey uygun 

düşmek değil bilakis tutarlı olmaktır, eğer özel bir hayat biçimini gösteren diğer doğru 

ifadelerle tutarlı veya anlaşılırsa doğru bir ifadedir. Non-realistler iddia ederler ki, 

insanlar anne-babaları, okulları ve bağlandıkları dini kurumlar tarafından dini bir hayat 

biçiminin içinde yetiştirilirler. Hayatın bu biçimleri içinde kesin ifadeler 

sorgulanmaksızın doğru olarak kabul edilirler. Non-realistler için hakikat dilden 

bağımsız bazı nesnel durumlara uygun düşmesine bağlı değil, bunun yerine hakikat 

hayatın özel bir biçimindeki tutarlılığa bağlıdır. Diğer bir ifadeyle, hayatın özel dini bir 

biçiminde kesin şeyler onları ihata eden tarafından sıkıca tutulur. Onları doğru yapan 

şey bu kabul ediştir. Hakikat bağımsız araştırmayla temellendirilen bir şey değildir, 

bunun yerine hakikat kabul edilene dayanır. Bundan dolayı hakikat farklı müştereklerde 

doğru olabilen müşterek ve ayrı ve zıt şeylerde uyuşmaya bağlıdır. Bundan dolayı non-

                                                            
357 D. Z. Phillips, Wittgenstein and Religion, New York: St. Martins Press, 1993, s. 33–38, 40–45. 
358 Phillips iddia eder ki, eğer Tanrı’ya inancın rasyonelliği gösterilebilirse, o zaman “Tanrı’ya iman, inananların 
kabul ettikleri bir hipotez sorunu değildir”. D. Z. Phillips, Faith after Foundationalism, Londodn: Roudledge, 1988. 
s. 9–10. Phillips bundan dolayı ihtimalli yaklaşımın “dini inancın rasyonelliğini kurmak için aktüel olarak dini inancı 
çarpıtan bir metodu” savunduğunu iddia eder. 
359 Cupitt, Taking Leave of God, Londra: 1980, s. 97. 
360 Realizm ve non-realizme için bk. P. Vardy, What is Truth? London: Jonh Hunt Publishing, 2003. 



93 

 

realist reformist epistemologlara Tanrı’nın varlığı ve diğer merkezi dini iddiaların 

doğrulanmayı gerektirmediği konusunda mutabıktırlar. Onlar bu ifadelerin doğru 

olduğunu kabul edeceklerdir –fakat bunlar onları doğru yapan şeyin ne olduğu hakkında 

birbirinden ayrılacaklardır. Reformcu epistemologlar bu ifadelerin doğru olduğunu iddia 

edecekler çünkü bunlar nesne durumdaki bazı hallere uygun düşer. Hâlbuki non-

realistler uygunluğu bütünüyle reddedecekler ve yerine onların doğru olduğunu iddia 

edecekler çünkü onlar dinin müşterek ilgilerinde bulunanı doğru olarak kabul 

edeceklerdir.361  

Bu suretle İslam “Allahtan başka ilah yoktur; Hz. Muhammed onun elçisidir” 

dediğinde doğrudur, Katoliklik’te Tanrı üçlemesi doğrudur. Yahudilik’te İbrahim’in 

Yahudi milletinin babası olduğu ve Tanrı’nın Filistin topraklarını İbrahim’in neslinden 

gelenlere vaat ettiği doğrudur. Bu iddialar birbirleriyle bağdaşmaz değildir; zira hakikat 

hayatın her biçiminde içseldir.362  

Non-realist yaklaşımın büyük avantajları vardır ki, dindeki hakikat iddialarının 

doğrulanmaya ihtiyacı yoktur. Non-realizm kabul ettiği dini imanın ilkelerine geçici 

olarak tutunmaz, bu hem dini toplulukların zamanı aşan hakikat iddialarının nasıl 

geliştiğini açıklayabilir hem de belirler. Bu ayrıca bu kadar farklı dinlerin bu kadar 

farklı hakikat iddiasına sahip olduğunu da açıklar.363  

                                                            
361 Katolik teolog Gareth Moore’un belirttiği gibi “Dini hakikatler keşfedilmemiştir, onlar yapılmıştır” diğer bir 
deyişle insanlar kendi dillerinin onlara anlattığı hikâyeyi yaşar ve bunlar bir dini paylaşırlar, bu hikâye doğrudur. 
Mamafih onu doğru yapan şey hikâyeden bağımsız bazı nesnel durumlar değildir bilakis hikâyenin kendisidir. G. 
Moore, Believing in God, Edinburg: T.&T. Clarcke, 1988. 
362 Non-realistler iddia eder ki Tanrı gerçektir ve Tanrı vardır –fakat bunlar bununla yaratan ve varlığı muhafaza eden 
bu Tanrı yaratılmış evrenden ontolojik olarak bağımsız var olan Tanrı olarak isimlendirilen bir varlığın veya ruhun 
var olduğunu ifade etmezler, bunun yerine ortak inançlardaki ibadet edenlerin hayat formlarındaki Tanrı gerçektir ve 
vardır, ibadet edilen ve tayin eden Tanrı onların hayatlarının merkezindedir. İsa havarilerine iki veya üç taneniz onun 
adı için ne zaman bir araya gelirseniz ben orada hazır bulunacağım demişti ve Non-realist inanan için bu doğrudur. 
İnançlılar İsa’yla buluştuklarından ve konuştuklarından ona ibadet ettiklerinde İsa gerçektir ve İsa vardır. Fiilen 
‘Tanrı’ ve ‘İsa’ müminler cemaati tarafından yaratılmış ideadır ve imanın anlamını ve amacını verir. Esas nokta şudur 
ki, non-realistler için, Tanrı hakkındaki dil veya anlatım herhangi bir gerçekliğe veya nesnel durumun bizatihi 
kendisinden daha fazlasına işaret etmez, bu doğrudur çünkü bu müminler cemaati tarafından kabul edilmiş ve 
kullanılmıştır. 
363 Non-realistlere göre, orada tıpkı bir başka gezegen veya Tibet’te yaşadığı varsayılan korkunç kar adam gibi 
keşfedilecek bir şey olarak Tanrı’nın varolduğuna inananlar, mitolojik düşünmenin etkisi altında bulunmaktadırlar. 
Onlar, din dilinin hakiki anlamının en yüksek insani idealleri bize gösterip, onlara katılmamızı sağlamak olduğunu 
savunurlar. Bu, farklı dinlerin varlığa nasıl geldiğini açıklar: farklı dinler farklı kültürel değerlerin bir tecessümü 
olarak gelişmişlerdir, ama onların hepsi de, aynı türden faaliyetin bir parçasıdır”. Nigel Warburton, Felsefeye Giriş, 
çev. Ahmet Cevizci,  İstanbul: Paradigma Yayınları, 2000. s. 36–37. Non-realizm ve Cupitt için ayrıca bk. Recep 
Alpyağıl, Derrida’dan Caputo’ya Dekonstrüksiyon ve Din, İstanbul: İz Yayıncılık, 2007, s. 142–148.    



94 

 

Bu bağlamda Hick’in “Din dilinin modern batı non-realist yorumu Feuerbach’la 

başlar”, iddiasını yaniden ele alıp kısaca değerlendirelim. Hick, “The Interpretation of 

Religion” adlı eserinde Feuerbach’ın tarihsel başarısı, batı düşüncesinde kesin bir 

şekilde dini inancın objelerinin insani yansımalar olduğu şeklindeki yaygın anlayışı 

yerleştirmesidir: insanoğlu “Bilinçsizce ve gönülsüzce kendi imgelemine göre bir Tanrı 

yaratır”.364 Feuerbach’ın bu yaygın hipotezi ortaya koyuşu canlı ve unutulmayacak 

şekilde olmasına ve Batıdaki din araştırmalarının genel söyleminin bir parçası haline 

gelmiş olmasına rağmen, onun kullandığı kendine özgü argümanlar genellikle 

sağlamlıktan yoksundur ve içerdikleri mantıksal boşluklar Feuerbach’a ve çağdaşlarına 

çok açık gibi görünen ancak o zamandan bu yana mantıksal oluşlarının büyük kısmını 

kaybetmiş olan 19. Yüzyılın idealist düşüncesinin içinde mevcut olan pozisyonlarca 

doldurulmuştur.365 Bugün bunlar, F. H. Breadley’in yorumuyla “İçgüdüsel olarak 

inandığımız şeyler için sağlam olmayan sebepler bulma”366 olarak tanımladığı bir tür 

metafizik gibi yorumlanmaktadır. Hick bu noktada Feuerbach’ın 19. Yüzyıl 

argümanlarını bir kenara bırakmayı ve bunun yerine onun dinin anlaşılması için ciddi ve 

kaçınılmaz bir ihtimaliyeti hâlihazırda güçlü bir şekilde duran yansıtma din teorisini ele 

almayı tavsiye etmektedir.367 

Bir sonraki bölümde daha geniş olarak açıklayacağımız yansıtma din teorisine 

baktığımızda şunu görürürüz: Tanrı’nın ahlaki sıfatları – sevgi, adalet, merhamet vb.- 

bizim sezgisel olarak kabul ettiğimiz asli değer ve doğrudan bilgimizle iddia ettiğimiz 

niteliklerdir. Feuerbach’a göre dini varlıklar olarak biz bu niteliklere ibadet ederiz ilahi 

bir insanüstü (varlıkta) kuvveden fiile geçirilmiş olarak onları düşünürüz. Yani Tanrı 

bizim kendi doğamızın idealize edilmiş yansımasıdır. Marx, Freud ve onların 

                                                            
364 Christianity, s. 118. 
365 Örneğin, Feuerbach iddia etmiştir ki, insani şuur diğer hayvanların aksine sonsuzluğun bir farkındalığını içerir. (O 
belki de sonlu bireyler olarak bizim kendimizin varlık şuurunu sonsuzluk kavramının tersinin kullanarak zımnen 
anlayabilecğimizi kastetmiştir.) O, mantıksal bir boşluğu hesaba katmazsa bizim kendi insani doğamızın jenerik 
sonsuzluğunun şuurunu bu sonsuzluğun şuuru ile bir tutar. Çünkü ‘Sınırlı bir bilinç, bilinç değildir; bilinç sınırsızdır 
ve pek çok şeyi kapsar. Başka bir deyişle, bilinçli varlık, sınırsızlığın bilinci ile kendi sınırsızlığının 
bilincindedir’(Christianity, s. 2–3). Bu, Hegel’in sonlu ve sonsuz bilincin (insan zihni ve Mutlak Ruh) elisyonunun 
bir değişimidir. Fakat Feuerbach’ta bu bir tez olarak bir argüman bile değildir. Ancak, bu ona Tanrı ile bizim sonsuz 
doğamızı bir tutma imkânı vermiştir ki, biz o zaman muhayyiledeki sınırsız insanı gökyüzünde tasarlarız. 
Feuerbach’ın Erlangen’deki doktora tezini aklın sonsuzluğu, birliği ve müşterekliği üzerine yaptı ve insani doğanın 
sonsuz karakterinin bir kavramı olarak açıkladı ki, bunun kökleri de artık yok olmuş fakat sadece bizim entelektüel 
tarihin bir bölümü olarak kalmış 19. Y.Y. düşüncesinde vardır.  
366 Bk. F. H. Bradley, Appearance and Reality, 2. Baskı, New York: Macmillan, 1906. 
367 John Hick,  s. 191. 



95 

 

takipçilerinin ellerinde daha da geliştirildiği gibi, dinin yansıma olarak kabul edildiği bu 

telakki tamamıyla negatif ve yıkıcı olmuştur. Fakat Feuerbach, sadece aşkın 

gerçeklikler hakkında yanlış ifadelerde bulunduğu şeklindeki dindışı bir ateistin 

gerçekçi olarak yorumlanması için değil, fakat aynı zamanda din dilinin insan ruhu ve 

bizim beşeri imkânlarımız hakkında sahte/kılık değiştirmiş gibi görünse de doğru 

ifadelerde bulunduğu şeklindeki dindar ateistin non-realist olarak yorumlanması için 

temel atmıştır. Onun kendi tutumu hem negatif hem de pozitifti. O, Hıristiyanlığı ve 

tarihte tekâmül etmiş olan diğer dinleri sert bir şekilde eleştirdi. Çünkü bu 

geleneklerdeki sevgi, nihai değer, inanç – Feuerbach’ın kastettiğine göre teolojik inanç- 

tarafından kontrol altına alınmıştı.368  

Sonuç olarak diyebiliriz ki, Batı’da non-realist din felsefesi yaklaşımının 

temelinde Feuerbach’ı görmek mümkündür. Fakat inanç açısından Feuerbach kelimenin 

tam anlamıyla bir ateisttir. Bunlar birbirine ters durumlar değildir. Çünkü hem teist olup 

non-realist açıklamalar yapmak hem de atesit olup yine non-realist açıklamalar yapmak 

mümkündür. Bugün farklı kişilerin Feuerbach’ı da Hick’i de non-realistler arasında 

zikretmesinin temelinde bunun yattığını söyleyebiliriz.369 Hick’in Feuerbach’ı non-

realistler arasında zikretmesinin sebebi ise eserinde bir teori ya da daha doğru ifadesiyle 

din felsefesi alanındaki filozofların hemen hepsini belli gruplar altında 

sınıflandırmasından kaynaklanmaktadır. Zira non-realist tavıra baktığımızda genelde 

agnostik bir tavır içerdiği görülür. Fakat Feuerbach’ın tavrı teistik bakış açısından 

bakıldığında ateizmdir. Dolayısıyla Feuerbach’ı non-realistler arasında saysak bile onun 

non-realizmi ateizmdir. 

       

                                                            
368 Peter Vardy,  “Phılosophy of Religion”, s. 80–97, Edt. John. R. Hınneells, The Rutledge Companıon to Study of 
Religion, London: Routledge, s. 91–94. 
369 Keith E. Johnson, “John Hick’in Çoğulcu Hipotezi ve Çatışan Hakikat İddiaları Sorunu”, Dini Çoğulculuk: John 
Hick’in Düşünceleri Etrafında Tartışmalar, der ve çev. Ruhattin Yazoğlu ve Hüsnü Aydeniz, İz Yayınları, İstanbul, 
2006, s. 65. 



96 

 

II. BÖLÜM: FEUERBACH’IN DÜŞÜNCESİNDE DİN KAVRAMI 

 

 

 

 

 

1. Yansıtma Kuramı 
 

Batı düşüncesine baktığımızda özellikle dinin Aydınlanma sonrasında ciddi bir 

dönüşüm yaşadığı ve insan merkezli bir yaklaşımla açıklandığı görülmektedir. 

Dinamiklerinin birçoğunu Aydınlanmaya borçlu olan bu düşünce, insanın 

Tanrılaştırılması veya Tanrı’nın insanileştirilmesi arasında cerayan etmektedir. Dini 

geleneksel yapısından koparan bu tür yaklaşımlar arasında en önemlilerinden biri de 

Feuerbach’ın yaklaşımıdır.370 Feuerbach dini, yansıtma din teorisi olarak ifade 

edebileceğimiz bir teoriyle açıklamıştır.371 Bilindiği gibi, yansıtma teorileri dinin nihai 

bir varlığa varıncaya kadar genişletilen ya da söz konusu varlık üzerine yansıtılan beşeri 

bir ihtiyaçtan geliştiğini farz eder. Bu yüzden de, yansıtma hipotezlerinin bütün 

şekilleri, insanın Tanrı imajında yaratılmış olmasından daha çok, Tanrı’nın insan 

imajında yaratılmış olduğunu ileri sürerler.372 Yansıtma din teorileri, dini diğer 

disiplinlere indirgemeden daha fazlasını da yaparlar. Bu teoriler aslında nihai 

gerçekliğin durumunu değerlendirirler. Bu yüzden de yansıtma teorileri gerçekte dini 

inancın aşkın hiçbir nesnesinin olmadığı kabulüyle işe başlarlar. Bunun sonucu olarak 

da, dinin anlamına dair analizler, yalnızca beşeri ihtiyaçlara uygun olarak açıklanır.373 

                                                            
370 Mehmet Sait Reçber, “İslam, Din, Çağdaş Durum”, İslamiyât, Cilt. 9, Sayı: 1–2–3–4, 2006, s. 434–435. 
371 Kant başlangıçta yansıtma kavramını kullanmasına rağmen, Feuerbach apaçık bir şekilde anti-teist, materyalist 
(bazılarının belirttiğine göre non-realist) bir düşünce sistemi olarak bu yaklaşımı ilk kez formüle edendir ve bu da 
hem Marx’ın hem de Freud’un dinin kökenini anti-teist değerlendirmesine oldukça büyük ölçüde etkisi olmuştur. 
Thiselton,  s. 98. 
372 Cox, s. 85. 
373 Cox, s. 91. 



97 

 

Feuerbach “Christianity”de belirttiğine göre, “Din; içinde kendi görüşlerimizin 

ve duygularımızın bize yabancılaştığı, bizden ayrı birer varlık olduğu bir düştür”.374 

Yani din genelde insani bilincin sonsuzluğunu ve en yüce insani değerleri buranın 

ötesindeki bir varlığa yansıtır. Bu anlamda Feuerbach dini insanın kendisini 

cisimleştirmesi olarak görür.375 Bilindiği gibi, genelde dinde her şey Tanrı merkezli 

düşünülür ve ondan hareket edilerek açıklanır. Ancak Feuerbach bu anlayışı tersine 

çevirmiştir. Bir tür antropolojik felsefe kurmayı amaçlamış, insan için ilk objenin yine 

insanın kendisi olduğunu söylemiş ve antropolojiden hareketle de teolojiyi açıklamaya 

çalışmıştır.376 Feuerbach’a göre din kavramının gerçek içeriği antropolojiktir ve insanın 

doğasının dışa bir yansımasıdır.377 Feuerbach’ın ifadeleriyle belirtecek olursak: “Din 

insanın benlik bilgisine (self-knowledge) dair en eski dolaylı formudur. İnsan –dinin 

gizemidir bu- kendi varlığını nesnelleşme halinde yansıtır ve sonra tekrar yine 

kendisini, kendisinin bu şekilde bir özne haline getirilmiş bu yansıtılmış imajına bir 

nesne yapar.”378 Yani insanın özelliklerini ibadet edilen bir nesneye aktaran bir 

yansıtmayı içerir. Feuerbach bu konuda Teslis’i örnek olarak ele alır. Ona göre Teslis 

doktrini dini sebepten dolayı evlenmemiş keşiş ve papazların ‘müşterek hayata’ ihtiyaç 

hissetmesi ve karşılıklı sevgi içerisinde yaşayan Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’u ve aileyi 

tamamlayıcı olarak Tanrı Anasını bu ihtiyacı tatmin eden bir bütün olarak 

düşünmesinden doğmuştur.379 Feuerbach bu durumu şöyle açıklar: “Üç olan Tanrı 

Katolikliğin Tanrı’sıdır. Bu anlayış sadece keşiş ve rahibelerin münzevi hayatına bir 

antitez bağlamında derin, kalpten, zorunlu, gerçekliğin dini anlamına sahiptir. Tanrı, 

ister kesinlik ve bilinçlilik arz etsin isterse bilinçsizce olsun insanın ihtiyaçlarıyla ilgili 

bir istek duygusundan doğar.”380 Feuerbach Hıristiyan dininin insani aklın, insani 

iradenin ve insani sevginin sonsuz kapasitesinden Tanrı’nın üçlemesinin yansıtılması 

olduğunu ifade etmiştir.381 Dolayısıyla Feuerbach’a göre “Teslis insanın akıl, irade ve 

                                                            
374 Hıristiyanlığın Özü, s. 227.  
375 Christianity, s. 65. 
376 Henri de Lubac,  s. 7–15.  
377 E. L. Marscall, The Secularisation of Christianity: An Analysis and a Critique, London: A Libra Book, 1967, s. 
130 vd.  
378 Christianity, s. 13, 14, 29–30, 31. T. H. Grafton, ‘Religious Origins and Sociological Theory’, American 
Sociological Review (December, 1941), 10, s. 726–739. 
379 W. Montgomery Watt, Dinlerde Hakikat: Sosyolojik ve Psikolojik Bir Yaklaşım, çev. A. Vahap Taşkın, Ali Kuşat, 
İstanbul:  İz Yayıncılık, 2002, s. 172.  
380 Hıristiyanlığın Özü, s. 101. 
381 Thiselton,  s. 98. 



98 

 

sevgi yetilerinin sonsuzluğa bir yansıtılmasıdır. Sadece yansıtma geri alındığında insani 

sınırlılıklarımızın ve olanaklarımızın değerini takdir edebiliriz. Bu ifadede kişi ibadetin 

benimsenen nesnesinin insanlığın kendisi olduğunu keşfeder. Tabi ki, birey olarak 

insani varlık sınırlıdır ve mükemmel değildir. Fakat insanlığın geçmişten geleceğe 

bütünüyle uzayıp gitmesi sınırlı değildir, birey olarak insani varlığın eksiklikleriyle de 

nitelendirilemez; özetle, dini yansıma insanlığa doğru çevrilmelidir ve din ‘insanlığın 

dini’ olmalıdır”.382 Feuerbach pek çok yerde bu fikri yani “Din fikrinin menşei insandır” 

görüşünü belirtir. Dolayısıyla da modern çağda dini insan zihninden çıkan bir yansıma 

olarak görenlerin en önemlisidir. Bu sebepten dolayı Marx’ın, Nietzsche’nin, Freud’un, 

Emile Durkheim’in (1858–1917) ve Peter L. Berger’in bir anlamda haber vericisidir.383 

Bu durum yansıtma teorisini tarihte ilk ifade eden kişinin Feuerbach olduğu anlamına 

gelmez.384 Zira felsefe tarihine baktığımızda ilkçağda adı fazla duyulmayan buna karşın 

kendi adıyla anılan bir dini öğretiye sahip olan Euhemoros (M.Ö. 340–260) bu konuda 

önemli isimlerden biridir.385 Euhemoros mitolojideki Tanrıların yalnızca tanrılaştırılmış 

ölümlüler, yani büyük insanlar, kahramanlar, savaşçılar, krallar vb. olduğunu, insanların 

bu kişilere karşı besledikleri hayranlıkla karışık korku ve saygının kendi elleriyle kandi 

Tanrılarını yaratmalarına yol açtığını ileri sürmüştür.386 Hatta yüzyıllar sonra hem 

                                                            
382 W. L. Reese, “Ludwig Feuerbach maddesi”, Dictionary of Philosophy and Religion (Eastern and Western 
Thought), New Jersey: Humanities Press, 1998, s. 72. Dinin antropomorfizmi içerdiği görüşü yeni değildir. Pek çok 
araştırmacı hatta aralarında mutaassıp olanlar da vardır, dinin daima antropomorfizmle içerilmiş olduğunu kabul 
etmiş ve pek çok kez bu ikisinin ayrılmaz olduğunu söylemişlerdir. Bunun için özellikle bk. Frederick Feré, “In 
Praise of Antropomorphism” İnternational Journal for Philosophy of Religion, 1984, 16 (3): 203–212 Hatta bazı 
araştırmacı ve düşünürler daha radikal bir iddia olan şu görüşü ortaya atmıştır; din ilkin antropomorfizmdir. Bu iddia 
Spinoza’da ve Hume’da (en azından popüler dinle ilgili olarak, David Hume, The Natural History of Religion, edt. H. 
E. Root, Standfort: Standfort Uniıversity Press, 1957 ve daha sonrada burada incelediğimiz Feuerbach’ta, Freud, 
White, Lévi-Strauss ve Horton (Robin Horton, African Traditional Thought and Western Science’, 1967, Africa 
37:50–51, 155–187, Robin Horton, 1960, “A Definition of Religion and its Uses”, Journal of the Royal 
Antropological Institute, 90:201–226.) ve diğerleri arasında. Antropomorfizmin dinin temeli olduğu fikri bilimsel 
çevrelerde hâlâ ağırlığını devam ettirmektedir. Örneğin antropologlar genellikle antropomorfizmi, tartışılan konunun 
dışında ve fiilen dini düşünce ve harekette evrensel etkiyi veren tahrikten aciz olarak dinde görür. Böyle olmasının 
nedeni dinin egemen olan tariflerinde antropomorfizmin hâlâ önemli bir öge olmasıdır. Ayrıntılı bilgi için bk. Stewart 
Elliott Guthrie, “The Origin of an Illusion”, Antropology of Religion: a Handbook, edt. Stephan D. Glaizer, Westport: 
Praeger, 1997, s. 489.  
383 Ninnian Smart, Backgraund to the Long Search, London: British Broad Cesting Co., 1977, s. 154. Feuerbach 
Marx, Nietzsche ve Freud’un müjdecisidir. Maruz kaldığı eleştiri ve değiştirilmeye rağmen, onun din teorisi modern 
dünyanın büyük bir kısmına egemen olan dinin köken ve doğasının psikolojik, sosyolojik açıklanma modeli olarak 
kalmıştır. Bk. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin sonu, s. 46–60. 
384 Her ne kadar Thiselton, “Feuerbach Tanrı’yı insan zihninin bir yansıması olarak yorumlayan hareketi başlatan 
kişidir.” diye ifade etse de bu doğru değildir. Thiselton,  s. 98. 
385 Kees W. Bolle, “In Defense of Euhemerus”, In Myth and Law amaong the Indo-Europeans: Studies in Indo-
European Comparative Mythology, edt. Jean Puhvel, s. 19–38. Berkeley, 1970. 
386 Antropomorfizm denince akla gelen ilk filozof Ksonophanes’tir (M. Ö. 570–475). M. Ö. 6. yüzyılda Ksenophanes 
bu konudaki düşüncelerini şöyle ifade etmişti: 

Elleri olsaydı öküzlerin, atların ve aslanların 
Yahut resim ve iş yapabilselerdi elle insan gibi 



99 

 

Giambattista Vico387(1668–1744) hem de David Hume388(1711–1776) insanların 

bilinmeyen olayları veya şeyleri kendileri gibi olan diğer varlıklarla açıklama gibi 

evrensel bir eğilime sahip olduklarını iddia etmişlerdi.389 İlaveten Hobbes’un (1588–

1679) ateizmini de bunlara katabiliriz.390 Hatta Rotenstreich, Kant’ın 

“Prolomenaga”sında da yansıtma din teorisinin bulunabileceğini belirtir.391 Fakat 

burada belirttiğimiz filozoflardan hiçbirinde yansıtma din teorisinin ilkelerini tam olarak 

bulamayacağımız gibi Feuerbach burada saydıklarımızdan farklı olarak sistematik bir 

din eleştirisi için bu kavramı temel olarak kullanan ilk kişiydi.392 Ayrıca Tillich’in haklı 

                                                                                                                                                                              
Atlar atlara, öküzler öküzlere benzer 
Tanrı tasvirleri çizerler ve vücutlar yaparlardı 
Her biri kendinin şekli nasıl ise ona göre. 
Habeşler kendi Tanrılarının basık burunlu ve kara, 
Trakyalılar da gök gözlü ve kızıl saçlı olduklarını sanmakta. 

Yani Ksenophanes antropomorfizm’in dinlerin bir özelliği olduğunu görmüş ve kendi zamanında ifade edilen şekline 
karşı çıkmıştır. Bunu eleştrirken de Homeros ve Hesiodos’un insanlar arasında ne kadar ayıp ve kusur varsa hepsini 
Tanrılara yüklemiş olduklarını, Yunanlıların Tanrıların kendileri gibi doğmuş olduklarını ve onların kendilerinkine 
benzeyen elbiseleri, sesleri ve şekilleri olduğunu düşündüklerini söyleyen Ksenophones’e göre, insanların kendilerini 
merkeze almaları Tanrıları kendi imgelerine göre düşünmeleri, kendi imgelerini nesnelleştirmeleri kaçınılmaz olarak 
ilahi gerçekliğin tahrif edilmesiyle sonuçlanmıştır. Ksenophanes’in bu tespitinin gerisinde farklı toplum ve ya da 
halkların farklı Tanrı telakkilerine ve farklı Tanrı inançlarına sahip olduğu gözlemi bulunmaktadır. Ksenophanes’le 
Feuerbach’ın görüşlerinin kısa bir değerlendirilmesi için bk. Edward John Carnell, A Philosophy of the Christian 
Religion, Michigan: William B. Eardmans Publishing, 1952, s. 230 vd. Ksenophanes ve Feuerbach her ikisi de kendi 
dönemlerinde mevcut dine büyük darbe vurmuşlardır. Wilhelm Capelle, Sokrates’ten Önce Felsefe, C.1, çev. Oğuz 
Özügül, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 1994, s. 105. Yalnız burada şunu belirtmemiz gerekir; Ksonophanes dini 
reddetmedi, eski mitolojilerden daha iyi bir din olduğuna inandı. Şöyle diyordu: “Tek bir Tanrı var. Ne biçimi benzer 
ölümlülere ne de düşüncesi. Her şeyi görür, her şeyi düşünür ve her şeyi işitir. Kıpırdamadan, kıpırdatır her şeyi tinin 
düşüncesiyle”. Wilhelm Capelle, s. 107. ve G. S. Kirk, J. E. Raven, The Pre-Sokratic Philosophers, Cambridge, 
1962, s. 163–164. ve Ksonophanes dinin insana indirgenmesine karşı iken Feuerbach tam tersine dinin insana 
indirgenmesini savunmaktadır.  
387 Giambattista Vico, The New Science of Giambattista Vico, çev. Thomas Goddard Bergin ve Marx Harold Fisch, 
NewYork: Cornell University Press. Özellikle bk. Book One: Establishment of Principles. 
388 David Hume, Diologues Concerning Natural Religion, ed. Martin Bell, London: Penguin Books, 1990.  
389 Antropomorfizmin özellikleri dinseldir. Yani bir anlamda din ondan ayrılmazdır, Ksenophanes’ten Feuerbach’a, 
Horton’a kadar dindar olmayan kimseler ve Clement‘ten (Leonard George Prestige, God in Patrisric Thought, 
London: SPCK, 1952.) Aquinas’a (Frederick Feré, Theodicy and the Status of Animals’, American Philosophical 
Quarterly, 1980, 23: 23–34.) Buber’e kadar ( Martin Buber, ‘Religion and Reality’ In Eclipse of God, New York: 
Harper and Brothers, 1952.  
390 Hobbes’un ateizmi, sadece metafiziksel materyalizminden ve bilimciliğinden değil, fakat politik felsefesinden 
çıkar. Ona göre, dinin gerçek bir temeli yoktur, gerçekten varolan bir Tanrı’ya dayanmaz, din sadece insandaki 
korkuya dayanır. Feuerbach ve Marx’ın iki yüzyıl sonraki ateizmini ve dine dair psikolojik açıklamasını bir anlamda 
önceleyen filozof, dinin doğuşuyla yerine getirdiği işlevi tamamen psikolojik bir temel üzerinde ve insani terimlerle 
açıklarlar. Dinin doğaüstü ve tinsel bir temeli veya nedeni olmadığına göre,  onun nedenleri ve sonuçları bütünüyle 
insanda, insani olanda olmalıdır. Daha geniş bilgi için bk. Thomas Hobbes, Leviathan, çev. S. Lim, İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları, 1995, 2. bs., s. 82–85. 
391 Nathan Rotenstreich, “For and Against Emancipation: The Bruno Bauer Controversary”, Leo Baeck Institute Year 
Book IV, The Hague, 1959, s. 123. Kant’ın Tanrı anlayışı, Feuerbach’ın Tanrı’nın insan zihninin bir ürünü olduğu 
iddiasıyla eşitlenemese de, bu iki anlayış arasında kurulan benzerlik, Cupitt gibi düşünürlere bir ilham kaynağı 
olmuştur. Cupitt’e göre Kant ve Feuerbach’tan sonra Tanrı’nın insan düşüncesinden bağımsız varlığını esas alan 
teolojik bir realizmi savunmanın imkânı kalmamış, Tanrı tamamen insani gerçekliğin sınırları içinde ele alınması 
gereken insanın manevi-ahlaki değer ve idealini temsil eden bir varlık olmuştur. Değerlendirme için bk. M. Sait 
Reçber, “Realizm, Din ve Dünyevileşme”, İslamiyat, Cilt. 4, sayı: 3, 2001, s. 23–24. 
392 Harvey, FIR, s. 4. 



100 

 

olarak belirttiği gibi, gerek kendinden önce gerekse kendinden sonraki düşünürlere 

nazaran Feuerbach’ın yansıtma din teorisi çok daha şümullüydü.393 

Burada çok kısa olarak diğer çağdaş yansıtma teorilerinden Feuerbach’ın 

görüşünü ayıran hususlara değindiğimizde bu durum açık bir şekilde ortaya 

çıkacaktır.394 Öncelikle şunu belirtmemiz gerekir ki, diğer teori sahiplerinden 

Feuerbach’ı ayıran en önemli husus şudur: Feuerbach’ın dini araştırırken kullandığı bir 

metot vardır ve bu metoda yani Tanrı merkezli dini, insan merkezli dine çevirmeye 

‘transformative metot’395 veya psiko-genetik396 metot denir. Fakat Feuerbach’ın 

metodunu en geniş anlamıyla antropolojik metot olarak isimlendirebiliriz. Bundan 

hareketle Feuerbach’ın düşüncesine baktığımızda, Feuerbach bizim dikkatimizi dini 

kavramlardaki yansıtmanın unsurlarına çeker. O insanı kendine yabancılaşmış ve bu 

yüzden de böyle bir yansıtmayla kendini gerçekleştirmede zarara uğramış olarak görür. 

Diğer yansıtma din teorisine benzer görüşleri ileri sürenlerden gerek Freud gerek 

Durkheim dinin kaynağını, hem bireysel hem de sosyal ihtiyaçlardan ortaya çıkan insani 

bir yansıtmada bulma hususunda Feuerbach’ı takip ederler.397 Yani Freud, Feuerbach’ın 

                                                            
393 Tillich, A History of Christian Thought, s. 436. Feuerbach’ın yansıtma düşüncesi, birçok disiplindeki din 
çalışmasını etkiledi. Mesela, E. B. Taylor’un animizm teorisi, yalnızca evrimci teoriye değil fakat aynı zamanda, 
insanların rüya hayatlarının manevi varlıklarını tabiattaki bütün nesnelere yansıttıkları düşüncesine de 
dayandırılmıştır. Bk. Cox,  s. 85–87. 
394 Peter Berger şöyle der: “Yansıtma kavramı ilk defa Feuerbach tarafından geliştirilmiştir. Hem Marx hem de 
Nietzsche onu daha sonra kullandılar. Nietzsche tarafından yapılan alıntı ise Freud için önemli olmuştu”. Bk. Peter 
Berger, The Sacred Canopy, Elements of a Sociological Theory of Religion, New York: Anchor Press Doubleday, 
1969, s. 190 ve 198. 
395 George Armstrong Kelly, Politics&Religious Consciousness in America, New Brunswick; Transaction Publishers, 
2005, s. 194. Ayrıca bk. Darrow Schecter, Radical Theories, Paths beyond Marxism and Social Democracy, New 
York: Manchester University Press, 1994, s. 6. 
396 Hook, From Hegel to Marx; Studies in the Intellectual Development of Karl Marx, s. 247. Feuerbach’a göre Tanrı, 
insan ırkının bir üyesi olarak bizatihi kendisinin sahip olduğu imajıdır ve Christianity’deki ifadesiyle; “İnsan –dinin 
gizemidir bu- kendi varlığını nesnelleşme halinde yansıtır ve sonra tekrar yine kendisini, kendisinin bu şekilde bir 
özne haline getirilmiş bu yansıtılmış imajına bir nesne yapar...” Christianity, s. 29–30. Feuerbach bu cümlelerde dinin 
hem kaynağı hem de doğasının psikogenetik bir açıklamasını teklif eder. Dinin zemini aşkın realitede değildir, bilakis 
insanın bizatihi kendisinin müşahhas realitesindedir. Joseph C. Weber,  s. 25. 
397 Feuerbach yansımanın psikolojik mekanizmasını, insani varlıkların bizatihi kendiliklerinin mükemmelliklerine 
içsel bir yönelim olarak varsaymakla açıklar. Christianity’de şunları söyler: “Biz zamanımızın eksikliklerinin 
farkındayız çünkü mükemmelleşmiş bir insan doğasının bilinçsiz bir idealine sahibiz. Çünkü biz göz diktiğimizden 
daha azız, biz özümüzü alır ve onu Tanrı’ya yansıtırız. O zaman bizim sahip olmamız gereken mükemmelliklere 
Tanrı’nın sahip olduğunu söyleriz. Şimdi biz, sadece Tanrı mükemmel olduğundan dolayı hatalarımızı maruz 
görebiliriz, hâlbuki biz ölümlü olan ve mükemmel olmayan yaratıklarız. Lütufla bizi düzeltmesi, kemal hale getirmesi 
için Tanrı’ya yalvarırız ve böylece aktif olarak kendi kendimizi düzeltmek yerine pasif bir hale geliriz.” Bundan 
dolayı Feuerbach dinin bizi kendi gerçek benliğimize yabancılaştırmayı idame ettiğine inanır. Felsefenin görevi bizi 
dini illüzyonlardan kurtarıp insanlığın bizatihi kendisini eski haline getirmektir. Bundan dolayı Hegelci mutlağı bir 
uydurma, hayal olarak reddeder. Feuerbach böylece inanır ki din bizi kendi sahip olduğumuz hakikatlerden ayrılmış 
olarak tutar. Felsefenin görevi bizi dini illüzyondan kurtarmak, insanlığı bizatihi kendisine iade etmektir. Böylece o, 
belirttiğimiz gibi Hegel’in Mutlak’ını bir hayal olarak reddeder ve onu bizim yabancılaşmamızın bir devam 



101 

 

yansıtma teorisini dini tecrübeyi psikolojik olarak açıklamak için kullanmasına karşın398 

Durkheim, söz konusu düşünceyi sosyal bir bağlama uygular.399 Durkheim’in düşüncesi 

pek çok noktada Feuerbach’ın düşüncesine benzer.400 Ayrıca her ikisi de dinin düşünsel 

içeriğini insanın bir yansıtması gibi görmesine rağmen Durkheim daha ziyade 

sosyolojik boyutu ortaya koyar ve vurgular.401 Tanrı toplumun varsayılmasını ifade eder 

bu da insanın maneviyatını destekler fakat aynı zamanda onun üzerinde başka bir 

şeymiş gibi -Durkheim’in terimlerini kullanacak olursak, ‘harici ve zorlayıcı’ etkide 

bulunur.402 Feuerbach toplumsal olguya bu kadar değinmez. Zaten Feuerbach bir 

sosyolog değildi. Starcke’nin belirttiğine göre Feuerbach için sosyoloji ‘meçhul bir 

diyar’dı.403 Hatta bazı araştırmacıların değerlendirmesine göre Feuerbach gerçekte, 

insanileştirme sürecindeki sosyal yapıların ve kurumların rolüne karşı da önemli ölçüde 

kördü.404 Freudcu düşünce ise Tanrı’yı insanın bir yansıtması, bir baba imajı vb. olarak 

                                                                                                                                                                              
ettirilmesi olarak görür. Diagenes Allen, Phılosophy for Understanding Theology, Atlanta: John Knox Press, 1985, s. 
239–241.  
398 Fuerbach ve Freud inanma isteğinin tecrübeden elde edilen bir argümanla doğrulandığını bundan dolayı da dinin 
doğru olmayan bir fikrinin öyle olduğunun anlaşılmasını mümkün kılan pek çok faktörün olduğunu açıkça belirtirler. 
Peter Byrne, The Moral İnterpretation of Religion, Edinburg: Edinburg Üniversity Press, 1998, s. 166.     
399 Cox, s. 89. Freud, Bir Yanılsamanın Geleceği Bilim ve İman, çev. H. Z. Kars.  İstanbul: Kaynak Yayınları, 1995. 
Emile Durkheim, Dini Hayatın İlkel Biçimleri, çev. Fuat Aydın.  İstanbul: Ataç Yayınları, 2005. Yeager Hudson, The 
Philosophy of Religion, California: Mayfield Publishing Co. 1990, s. 136–137. 
400 W. S. F. Pickering, Durheim’s Sociology of Religion (Themes and Theories),  London: Routledge&Kegan Paul, 
1984, s. 258. Fakat Durkheim’e göre din Feuerbach’ın genelde ifade ettiği gibi bir yanılsama veya yapmacılık değil, 
kolektif normların ve değerlerin yansıtılmasından ibarettir. Zeki Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 124–125 ve 131. 
Özcan’a göre Durkheim’in eserleri dini fenomenin özünü tanıtmaktan çok yazarlarını ve yaşadığı dönemi anlamaya 
yarar. Değerlendirme içi bk. Özcan,   s. 123–131. 
401 Bir diğer sosyolog ve Feuerbach’ın kendi gelişimini üç aşamada anlatmasının bir bezerini insanlık tarihine 
uygulayan Auguste Comte’a (1798–1857) göre toplumları harekete geçiren insan düşüncesidir ve bu düşünce belli 
yasalara uymaktadır. Bu yasalar üç hal yasasıdır. Bu üç aşama sırasıyla teolojik, metafizik ve pozitif haldir. Teolojik 
aşamada insanlar çeşitli fenomenleri doğaüstü güçlere ya da Tanrı’ya izafe ederler; metafizik aşamada, insan 
düşüncesi, bütün olayların soyut güçlerin etkisiyle gerçekleştiğine inanır. Üçüncü aşamada ise insan kendine yönelen 
gerçek hakkında bilgi edinmeye çalışır. Bir anlamda sosyolojinin kurucusu sayılan Comte’un din alanın da teist 
olmayan bir insanlık dini ortaya koymaya çalıştığı görülmektedir. Auguste Comte, Pozitivizm İlmihali, çev. Peyami 
Erman, 2. Baskı, İstanbul: M. E. B. Yayınları, 1986, s. 313–333. Üç hal kanunu için bk. Auguste Comte, Pozitif 
Felsefe Dersleri, çev. Ümid Meriç, İ. E. F. Dergisi sayı: 19–20 (1964–66) ayrı basım, İstanbul, 1967, s. 217 vd. Yani 
Comte üçüncü evre olan pozitif dönemde dinsiz bir topluma geçişi öngörmemişti. Comte bir din kurmaya teşebbüs 
etmişti. İnsanlık Kilisesi ismini verdiği bu dinin doğaüstü bir gücü yoktu ama bir sosyal kontrol mekanizması olarak 
dinin gerekliliği faraziyesi üzerine temellendirilmişti. Bireylerin sosyalleştirilmesini ve topluma bağlılıklarını 
sağlayacak olan sosyal ritüeller Comte’un din doktrininin merkezinde yer almaktaydı. Hatta Comte, Pozitivist 
Cemiyet isimli bir dernek kurmuş ve İnsanlık Kilisesini oluşturan bir grup mürit edinmişti. Son kitaplarından birine 
yazdığı önsözde yer alan isminin altına ‘İnsanlık Kilisesinin Kurucusu’ diye yazmıştı. Jeffrey K. Hadden, 
“Sekülerizmden Dönüş”, Hz. Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor (21. Yüzyılda Dinin Geleceği), İstanbul: Ufuk 
Kitapları, 2002, s. 124–125. Karen Armstrong her iki düşünürün böyle düşünmesini Hıristiyanlığa bağlayarak şöyle 
der: Feuerbach veya Auguste Comte gibi, çok daha olumlu bir insanlık görüşü olan filozofların, geçmişte yaygın bir 
güven eksikliğine neden olmuş bu Tanrı’dan kurtulmak istemeleri şaşırtıcı değildir. Karen Armstrong, A Hıstory of 
God, New York: Ballantine Books, 1994, s. 355. Bu konudaki diğer bir görüşte şudur, “Pozitivizme düşen tarihsel 
görev yalnızca sorunları ortaya koymaktı, bu sorunların çözümü, tohumları Feuerbach’ın, Proudhon’un ve Mill’in 
düşüncelerinde bulunulabilecek olan antropolojik bir felsefesece yapılacaktı.” Walıckı,  s. 316. 
402 Grafton,  s. 726–739. 
403 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 53. 
404 Galloway,  s. 135. 



102 

 

yorumlar. Fakat Feuerbach çok daha kapsamlıdır. Bu yüzden Tillich, Feuerbach’ın 

yansıtma din teorisini açıklarken şöyle der; “Freud’un yansıtma teorisini henüz 

keşfeden herkese Feuerbach’a gitmelerini tavsiye ediyorum, gerçek bir yansıtma din 

teorisi onundu”.405 Freud’un takipçisi Erich Fromm’da Feuerbach’a ait aynı düşünceyi 

hemen hemen onun aynı kelimeleriyle ifade etmiştir; “İnsanın yabancılaşması sahip 

olduğu en değerli güçleri Tanrı’ya yansıtmasını içerir”.406  

Feuerbach dinin sadece ‘insan zihninin bir rüyası’407 olduğuna inanmıştı. Ona 

göre en kısa ifadesiyle din insani varlığın yabancılaşmasının bir ifadesidir: “Din insanın 

bizatihi kendisinden ayrılmasıdır”.408 Yani Feuerbach Tanrı’ya imanın kendine 

yabancılaşmaya neden olduğunu iddia etmiştir.409  Bundan dolayı değersiz bir 

illüzyondur ve insan dinini kaybetse aslında herhangi bir şeyi kaybetmemiştir.410  

a. Din ve Teoloji Ayrımı 

Buraya kadar kısmen değindiğimiz Feuerbach’ın din ve teoloji arasındaki 

ayrımını, ana hatlarıyla açıklamamız Feuerbach’ın din hakkındaki değerlendirmelerini 

daha iyi anlamamızı sağlayacaktır. Bu konuda genel olarak bakıldığında Feuerbach 

                                                            
405 Tillich, A History of Christian Thought, s. 436.  
406 Erich Fromm, Psychoanalysis and Religion, New York; Bantam Books, 1957, s. 49. Hans Moll, Identity and 
Sacred: A Sketch for a New Social-Scientific Theory of Religion, Oxford: Basil Blackwell, 1976, s. 35.  
407 Feuerbach Hıristiyanlığın bu rüyanın en yüksek biçimi olduğunu iddia eder. Christianity, s. 33.  
408 Christianity, s. 33. Yabancılaşma konsuna baktığımızda Feuerbach’a göre dinin trajedisi insanın nesnelleştirmeleri 
anlamamasıdır, nesnelliğin mutlaklığı insanın kendi sahip olduğu doğasının gerçek suretleri üzerine resmetmiştir. 
Gerçekliği illüzyona atfetmiştir. Kendi sahip olduğu müşahhas varlığından daha fazla Tanrı ideasına gerçekliği 
yüklemiştir. Bu insanın kendisini reel olarak görmesini engeller. Bu onun insanı insan olarak sevmesine mani olur. 
Bundan dolayı din yabancılaşmanın sebebidir. Bu insanı kendi özbilinçliliğine getirme fonksiyonuna hizmet etmesine 
rağmen, modern zamanlarda insanı kendi gerçek benine yabancılaştırır. Feuerbach bu kavramı öğrendiği Hegel’de 
yabancılaşma mutlak ruhun metafiziksel diyalektiğinin gerçekliğinde temellenmiştir. Feuerbach yabancılaşmayı 
insani bilincin türün bölümü olarak bizatihi kendisinin tamamen anlaşılması sürecine indirger. Bu tamamıyla insani 
bir süreçtir. Bilince geliş sürecinde insan kendisinden başka bir tarafa çevrilir ve sanki onlar bağımsız nesnelliğe 
sahipmiş gibi kendisinin nesnelleştirilmesiyle ilişkilendirilir. Joseph C. Weber, s. 26–27. Feuerbach yabancılaşma 
çözümlemesinde dini temel olarak almıştır. Lucien Seve, “Yabancılaşma Sorununun Çözümlenişi”, çev. Hakkı Uluç, 
De Yayınevi, Felsefe Dergisi, 87/3, Mayıs-İstanbul, s. 112. Ayrıca Feuerbach’da yabancılaşma sorunu ile dini bilinç 
sorunu birbiriyle kaynaşmış gibidir. Lucien Seve, agm, s. 109. “Tanrı insanın bizatihi kendisinden ayırdığı ve 
yabancılaştığı en gerçek subjektif özdür”. Christianity, s. 31. Bu Feuerbach’ın din üzerine olan çalışmasının ana 
temasıdır. Tanrı, insan ırkının bir üyesi olarak bizatihi kendisinin sahip olduğu imajıdır ve o bundan dolayı dışa, 
objektif bir alana yansıtır. Değerlendirme için bk. Eugen Schoenfeld, “İmages of God and Man: An Expolratory 
Study”, Review of Religion Reserch, C. 28, no. 3, (March, 1987) s. 224–235. 
409 Schoenfeld,  s. 224. 
410 W. Brede Kristensen, The Meaning of Religion, çev. John B. Carman, Matınus Nıjhoff, Netherlands: The Hague, 
1960, s. 246.  



103 

 

özellikle “Christianity”de din ve teoloji arasında bir ayrım yapar ve her ikisinin nasıl 

anlaşılması ve değerlendirilmesi gerektiğini ve ortaya çıkışlarını izah etmeye çalışır.411  

Feuerbach’ın din hakkındaki görüşlerini genel olarak maddeler halinde şöyle 

özetleyebiliriz: 

a) Din özbilinçlilik hareketinde insani tasavvurun bir yansıtmasıdır. 

b) Din dolaylı mümkün kılınır ve tasarlanmadan yapılan benliğin keşfidir. 

c) Din insani ilerlemenin zorunlu diyalektik bir gelişimidir. 

d) Tanrı kişinin farkında olamadan kendisinde görmüş olduğu en iyi şeydir. 

(Bu son maddeyi üçüncü bölümde genişçe açıklayacağız).  

Genel olarak dinin özelliklerinden hareketle teoloji ile aralarındaki farklara 

değinecek olursak, Feuerbach’a göre nasıl din, benliği tanımaya engel olmuşsa, teoloji 

de benliğin gelişmesini engellemiştir. Özellikle bu öğeden hareketle Feuerbach din 

fenomeninde bir değer bulurken, teolojide bulmaz. Dolayısıyla yapılması gereken dinin 

asıl olması gereken yere yerleştirilmesi ve teolojinin de ortadan kaldırılmasıdır. Bunun 

sonucunda insan benliğini tanıyacak ve onun gelişmesini engelleyen şeyleri de ortadan 

kaldırmış olacaktır. Barth Feuerbach’ın bu tutmuyla ilgili olarak şöyle der: “Geleneksel 

teolojik materyalin samimi olarak en yakınında ve bin kez yineleme riskinden 

korkmayan bir azimle o, pek çok şey değil sadece bir şey söylemek istedi. O sadece 

bunu söylemeyi de istemedi, bir çeşit peygamberce bir coşkuyla bunu söylemeye 

kendini mecbur hissetti: felsefi olarak yerleşmiş olan bütün teolojileri olumsuzlamak, 
                                                            
411 Wartofsky bu konuyu “Christianity”den hareketle şöyle değerlendirir: “Teolojide, çelişkileri ortaya çıkarmak 
sadece dini anlama yansıyan düşünceye dönüştürülmüştür. Birinci bölüm ‘dinin doğru veya antropolojik özüne işaret 
eder’, fakat ikinci bölüm ‘dinin yanlış veya teolojik özüne işaret eder’, bu iki bölümün tümünde başlıkların ibaresi 
‘...ın çelişkisi’ şeklindedir. Böylece, Feuerbach’ın nitelendirme biçimi Hegel’inkiyle aynıdır: Din mutlak varlığın 
bilincidir (Hegel) veya insan özünün veya doğasının bir diğeri olarak, ‘ona karşı olarak yerleştirilmesidir’ 
(Feuerbach). Feuerbach’a göre teolojinin sorunları olan şey dinin karakterinde içerilmektedir. Teoloji bundan dolayı 
illüzyonun sistemli hale gelişidir. Wartofsky, s. 212. Bu ilk dönem yazılarında çokça içerilir, “Christianity” bu 
temanın bir açıklaması ve geliştirilmesidir. Fakat aslında felsefe, ilk yazılarda çok olmakla beraber, 
“Christianity”deki mütalaalara açıkça pek girmez. Görünüşe göre, çalışmanın hedefi teolojinin yerine antropolojiyi 
geçirmektir, insani olan Tanrısal olarak ortaya çıkar. Felsefeyle ilişkisi dolaylıdır. Teoloji felsefi olarak, dini bilincin 
biçimi olarak rasyonelleştirilir. Bu demektir ki, o bir yansıma, sistematik bir girişimdir; o felsefenin normlarını 
biçimlendirir. Wartofsky,  s. 213. 



104 

 

fakat felsefe üzerinde temellenmiş teolojinin kendinden daha iyi olmayan bir antitez. 

Kişi belki de doğrudan bunun sadece teolojik olarak yerleştirilmiş bir antitez olduğunu 

söyleyebilir.”412 

Feuerbach’a göre din ve felsefenin Hegelci uzlaşımı, gerçekte felsefenin 

teolojiye dönüşmesidir ve teoloji ne felsefe ne de dindir.413 Teoloji hiçbir şekilde dine 

tercih edilebilir bile değildir.414 Din insanla ilgili çarpıtılmış doğruları içeren gerçek öz 

ya da içeriktir, oysa teoloji dinin yanlış özü ya da formudur ve insani yetilerin bile daha 

yoğun ve bilinçli bir yabancılaşmasını içerir.415  

Feuerbach dini insanın içsel doğasını objektif dışsal bir varlığın sunumu olarak 

tanımlar.416 Başka bir ifadeyle ‘dinin esası insanın dolaysız, istemsizce, bilinçsiz 

doğadan ayrı bir varlık olarak insanın doğasının açıklanışıdır’.417 Bunun dolaysız, 

istemsiz, bilinçsiz karakteri Feuerbach’ın dini, tecrübenin düşünce öncesi bir çeşidi 

olarak anladığını ifade eder ki, insan türü muhayyilesinde ‘içsel varlığı’ Tanrısal olarak 

kendinden ayrı bir diğerine yansıtır. Bu yansıtma pozitif bir öneme sahiptir, çünkü bu 

                                                            
412 Barth, agm., s. xi. Barth şöyle der: “Feuerbach ciddiyetle ve haklı olarak kendi görüşündeki ‘bir saçmalık, bir 
hükümsüzlük, bir illüzyon’ olan dini inkar eder”. Barth, agm., s. xii. 
413 Wartofsky bu konuda şöyle der: “İlk eserlerinde, Feuerbach felsefe ve din arasındaki kendi ayrımı dinin objesini 
soyut, özel, tarihsel, sonlu ve sınırlı olarak, felsefeyi de evrensel, mutlak, sonsuz olarak ele alır. Teoloji kabalığından 
bu dünyaperestliğinden şimdi ve buradakiyle ilişkisinden, Tanrısal ve ebedi ilişkisinin gizlilik örtüsüyle gizleyen 
ikiyüzlülüğünden dolayı reddedilmişti. Feuerbach onları doğalarına göre tartışmıştır, felsefe ve bilim Hıristiyan veya 
Yahudi veya islami olamaz. Feuerbach, Bayle’den etkilenerek felsefe alanında düşünce ve akla, din alanında duygu 
ve fanteziye karşı çıkmıştır. “Philosophy” ve “Christianity”de, dini inancın kendisinde ortaya çıkmayan çelişkiler 
noktasına işaret etmişti ki, istek, fantezi alanında, bütün bunlar mümkündür. Böylece duygularda gerçek çelişkiler 
yok, sadece düşünceye yansıyanda vardır.” Wartofsky,  s. 212. 
414 Eugena Kamenka, The Philosophy of Ludwig Feuerbach, London: Routledge & Keagan Paul, 1970, s. 78–80. 
Hatta K. Joel Feuerbach’ın durumunu şöyle vurgulamıştır, “O sadece düşünme sürecini bir yansıması olarak Tanrı’ya 
karşı çıkar, soyuta, objektife, buranın dışında ve buranın yukarısındaki yabancı Tanrı’ya; ayrıca öznel olarak Tanrı’nın 
tecrübe edilmesine karşıdır, Tanrı’nın insanın içinde hissedilmesine karşıdır, o hiçbir şikâyete sahip değildir.” 
Yüzyıllar sonra yeniden canlanan ateizmin iddiası ya da diğer bir ifadeyle suçlaması, dini fanatizmin ve taassubun 
sonucudur. Teistler Tanrı problemini anlamamıştır: Ateizm olarak belirtilen şey ‘negatif teolojiden’ başka bir şey 
değildir, ‘pozitif’ veya müspet teoloji temizlenmeye çağrıdır, çünkü Nicholas of Cusa’nın öğretisine göre, gerçek 
mistik teoloji her evet ve hayırın yukarısına yükselebilir…” Cornelio Fabro, God in Exile, Modern Atheism, ed. Arthur 
Gibson, Baltimore: Newman Press, 1968, s. 77. (K. Joel, Vortraege und Aufsaetze, Jena, 1924’den yorumlanarak 
alınmıştır). 
415 Felsefe, evrenin düşüncede yeni baştan sistematik bir inşasını ortaya koyma teşebbüsünde, teolojiyi taklit 
etmemelidir; felsefe daha ziyade eleştirel ve materyalist olmalıdır. Soyut ve tümel kavramlarıyla idealizm, dinin çok 
yakınında durur. Feuerbach da tıpkı empiristler gibi felsefenin başlangıcının sonlu, belirli ve aktüel olduğuna inanır. 
Geniş bilgi için bk. GFİ, s. 134–139. 
416 Christianity, s. 198. “Dini muhayyilede Tanrı’nın mülahazası ve yüceltilmesi türsel varlık, uzay, zaman ve 
bedenin sınırlarından özgür evrensel insan benliğinin mülahazası ve yüceltilmesinden başka bir şey değildir.” 
Christianity, s. 208. 
417 Christianity, s. 213. 



105 

 

‘gerçek anlamda insanın kendisinde nesnelleşmesidir’.418 Ayrıca, bu kendini 

nesnelleştirmenin dini anlamı istemli, düşünceli ve özgür bir özbilinçliliğin yani kendini 

bilmenin meydana çıkmasının zorunlu bir koşuludur ki, bu, çocukluğa ve dini 

geleneklerin popüler önyargılarına bağlanmaz, zira insanın sübjektifliğini bizzat 

kendisini Tanrılaşmış bir obje olarak yansıtması “Christianity”de asla açıkça 

yapılmamıştır. Feuerbach içeriği basitçe şöyle ifade eder ‘din özünde temel olarak... 

araçsız duyusal bilinçle ilişkilidir’.419  Daha özel olarak da, ‘onu duygunun sınırlarının 

ötesine yerleştirir’.420 

Feuerbach için teoloji gerçek ve ironik olarak şeytan işidir. Çünkü teoloji dini 

muhayyilede Tanrı ve insanın birliğini doğrudan doğruya ayırır. Dinde sayısal olarak 

ayrılsa da, bu gerçek bir ayrılık değildir, çünkü Tanrı gerçekte insani benliğin sayısal 

açılımından başka bir şey değildir.421 Fakat din bir teoloji olunca, aslında istemsizce ve 

zararsızca Tanrı’nın insandan ayrılması, kasti düşünülerek bulunmuş bir ayrılık olur ki, 

burada bağlı olan diğer hiçbir nesne bu bilinçli özdeşlikten (Tanrı ve insan) 

uzaklaştırılmaz.’422 Feuerbach burada ki, Tanrı’nın teolojik maddileşmesini dini 

muhayyilenin insanın tamamen gerçek doğasından ayrılmasının oluşturduğunu iddia 

eder. Zira dinin Tanrısı sadece insan benliğinin büyütülerek yansıtılmasıdır, bundan 

dolayı da teolojinin Tanrısı tanınmayacak ya da inanılmayacak derecede bulanık ve 

çarpıtılmış bir yansımadır. 

Burada Feuerbach uygun ayrımı kimlerin yapması gerektiğini de belirtir. Ona 

göre dini bilincin gerçek uzlaştırıcısı teologun zihnine gelmez bilakis bu din 

felsefecisinin zihnine gelir. Teolog yabancılaşmanın bir temsilcisidir. Çünkü o insanı 
                                                            
418 Christianity, s. 30. Ricour, Feuerbach’ın bu düşüncesinin sebebini açıklarken şunları belirtir: “İnsanın kendini 
aşkınlığa boşaltma hareketi, nesnelleştirip kullanımına almak üzerine bambaşka olanı ele geçirme hareketine göre 
ikincil kalıyor; insanın kendini bambaşka olana yansıtması, kendi bilinmezliğinin boşluğunu doldurabilmek için onu 
ele geçirmek amacıyladır.” Paul Ricour, Yoruma Dair, Freud ve Felsefe, çev. Necmiye Alpay, İstanbul: Metis 
Yayınları, 2006,  s. 451.   
419 Christianity, s. 216. 
420 Christianity, s. 216. 
421 Christianity, s. 197. 
422 Christianity, s. 197. Feuerbach burada şöyle der; “Din insanın kendi doğasıyla kurduğu bağdır; ancak bu doğa, 
onun bilmediği, başka, ayrı bir doğa olarak tanıtılmıştır insana; burada da durumun gerçek dışılığı, sırlandırılışı ve 
mantığa ve etiğe olan zıtlığı görülebilir. İnsan doğasının başka, ayrı bir doğa olarak anlaşılması, aslında istemsizce 
yapılmış, çocukça bir şeydir: Öyle ki bu anlayışta Tanrı ile insan, hem ayrı tutulup hem de özdeşleştirilir; ancak din yıllar 
geçtikçe gelişir ve bu süreç içinde, dinin kendi içinde din üzerinde bir yansıma oluştu, kutsal varlıkla insanın özdeşliği 
aydınlanmaya başladı; yani din bir teolojiye dönüştü ve böylece Tanrı’nın insandan ayrımı kasıtlı yapılmış bir ayrım 
oldu.” Christianity, s. 197. 



106 

 

bizatihi kendisinden ayırır, öyle ki, Tanrı ve insanı asli ve araçsız bilince çevirmenin 

imkânını imkânsız kılar. Fakat din felsefecisi Tanrı ve insanın bilinçsiz birliğini bilince 

getirerek dini uygun bir şekilde uzlaştırır. Din felsefecisi Tanrı’yı insana çevirir bu 

suretle insanı özbilincine yani kendini bilmeye getirir hâlbuki teolog insanı Tanrı’ya 

çevirir bu suretle insanı kendisinden ayırır.423 Bu da insanın değerinin düşürülmesi 

demektir. Feuerbach’ın kelimeleriyle söyleyecek olursak ‘insan ve kutsal varlığın 

özdeşliği teoloji ve din tarafından ne kadar inkâr edilirse, insanın değeri o kadar düşer’.424 

Şu açıktır ki, Feuerbach’ın dine sempatisi onun dinin ortaya çıkışının amaç ve 

tarzını anlamasıyla meydana gelir. Din kendini bilmenin yani özbilinçliliğin diyalektik 

gelişiminde ortaya çıkar. Yani, dinin değeri, nihai olarak, bizzat kendisinde bir son değil 

bilakis kendini bilmenin yani özbiliçliliğin ortaya çıkışının nihayetinin bir anlamı olarak 

anlaşılabilir. Ve onun gerçekliği imgelerinde ve uygulamalarının teolojik gelişiminde 

değil, bilinç probleminin felsefi analizinde kavranmalı ve ifade edilmelidir. Din bizatihi 

kendisine bir neden vermeye muktedir olmadığı gibi teoloji de dinin değer ve hakikatine 

bir neden vermeye muktedir değildir. Sadece felsefe bu görevi ikmal edebilir. Zira din 

nihai olarak sadece bilincin gelişiminin bir fonksiyonudur. Fakat Feuerbach açık olarak 

Batı kültür tarihinde dinle ilişkiyi kuranın felsefi hareket değil teolojik olduğuna inanır. 

Korku güdüsü, tam olma ve mükemmel olma isteği ve ebedi olma arzusu, sınıf 

adaletsizlikleri teolojik Hıristiyanlığın devam ettirme ve yükselmesinin sebepleri olarak 

görülmüştür. Fakat Feuerbach teolojik hareketin sebebi hakkında açık değilken, onun 

özü hakkında aşikâr ve kesindir. “Christianity”de bu hareketin özünü açıkça ortaya 

koymaya ve onu felsefi olanla aşmaya çalışır. Burada şunu belirtmek önemlidir ki, 

Feuerbach’ın her teolojik doktrine iki standart eleştirisi vardır. Birincisi o doktrinin 

‘aldatmacaların arkasına gizlenmiş’425 mantıksal çelişki üzerinde olduğunu göstermek ve 

ikincisi her teolojik doktrinin objesini maddileştirerek yani şeyleştirerek dini 

muhayyilenin gücü ve hakikatini değiştirdiğini yani Tanrı ve insan’ın doğal birliğini 

ayırdığını belirtmek. Bu manada “Christianity” kitabının tamamı bir yandan 

                                                            
423 Burada Delphi Tapınağındaki “Kendini Bil” sözüne değinmemiz faydalı olur. Bu sözün bir anlamı da “Kendini 
Tanrı Zannetme” idi. Michael Foucoult, Huck Gutman, Patrick H. Hutton, Kendini Bilmek, çev. Gül Çağalı Güven, 
İstanbul: Om Yayınları, 1999, s. 29.  
424 Christianity, s. 26. 
425 Christianity, s. 213. 



107 

 

muhayyilenin bir fonksiyonu olarak dinin gücü ve hakikatinin bir müdafaası diğer 

yandan hem mantıksal çelişkiyi hem de dinin yıkıcılığı olarak teolojinin bir eleştirisidir.  

Feuerbach Tanrı’nın kişiliğinin teolojik özelliği aynı zamanda insan bedeninin 

değer ve öneminin inkârı olduğunu iddia eder. Teolojik olarak, Tanrı ‘insanın kişisel 

doğası dünyayla olan bütün ilişkiyi kestiğini açıklar; doğaya olan tüm bağımlılığından 

kendini özgür kılandan’426 başka bir şey değildir. Çünkü teoloji doğa ve varlık yani 

kişilik arasındaki her asli ilişkiyi inkâr eder. O zaman teolojide Tanrı, bedensiz bir ego 

veya kişilik yani varlık olur. Bu bizim kişiliği yani varlığı anlamamızın temelini yalanlar, 

çünkü ‘kişilik belki, hatta kesinlikle bir doğal temel üzerinde bulunmalıdır.’427 Feuerbach 

burada doğanın realitesinden ayrı insan veya Tanrı’nın şahsiyetini düşünmenin zıtlığını 

ifade eder. Mamafih Tanrı, teolojik olarak cisimsiz bir şahsiyet olarak tasavvur edilir ve 

bu sadece çelişkili değil aynı zamanda doğanın değeri ve öneminin de inkârıdır. 

Feuerbach iddia eder ki, ‘insanlık özelliğinin Tanrı’nın temel niteliği olduğu 

düşünüldüğünde insan olmayan bir Tanrı’nın Tanrı olamayacağına inanıldığında insanlık 

en üstün ve en gerçek nitelik olur. İnsan olmanın gerçekliği doğanın gerçek dışı olmasına 

dayanır. Feuerbach bu teolojik hareketi bedenin öneminin inkârı olarak görür çünkü bu 

‘tüm koşullarından özgür olma, doğaüstü, cinsiyetsiz, mutlak olarak sübjektif bir 

hayat’428 olarak ölümsüzlük nosyonunu içerir. 

Bu fenomenlerin sosyal ve politik karakteri yer değiştirmiştir ve kişilik teolojik 

açıdan cisimleşemeyen bir fenomen olarak anlaşılır. Dini muhayyiledeki Tanrı ve 

insanın birliği üzerine teolojik saldırı ve bunun ölümsüz ve koşulsuz mutlak bir kişi 

olarak Tanrı’yı ihdas etmesi dini muhayyiledeki yaratıcı eylem kavramının yerini de 

değiştirir ki bu da Feuerbach’ın teolojiye getirdiği ikinci eleştiridir. Fakat bu eylemin 

biçimi şekli idrak edilemez yani sınırsızdır. Tanrı’nın bir yaratıcı, seven, iyi vs. olduğu 

söylenir, ama insani bir öz olduğu söylenmez ve burada teoloji maddileşen hiçliğin 

nihai teolojik gizemini yok eder. Feuerbach şöyle yazar; “Kutsal varlığın diğer tüm 

tanımlarında, ayrımı oluşturan ‘hiçlik’ kavramı gizlenmiştir; yaratılışta ise bu hiçlik 

                                                            
426 Christianity, s. 99. 
427 Christianity, s. 99–100. 
428 Christianity, s. 170. 



108 

 

açıklanmış, ortaya konmuştur; bu nedenle de teolojinin antropolojiden ayrıldığı noktayı 

oluşturur”.429 

Feuerbach’ın üçüncü eleştirisine gelince ona göre; teoloji sadece benliği ve 

insani eylemi tanımlamaz, aynı şekilde sosyal ilişkileri de tanımlar. Feuerbach’a göre 

Teslis doktrininde, teoloji sosyal ilişki anlamını ve önemini zayıflatmıştır, yani baba ve 

oğul arasındaki ilişkiyi. Yani, Baba ve oğlun birliği sadece özün birliği değil üç ayrı kişi 

de bir olarak varolan kişilerin birliğidir de. Feuerbach’a göre bu şekilde bir yorumla 

kilise Teslis doktrininde politeizme doğru bir eğilimden kendisini koruduğunu sanır. 

Fakat bu doktrindeki esas zorluk politeizm ve monoteizm arasındaki gerilimde 

bulunmaz, bilakis daha temel bir sorundadır, dini muhayyile ile teolojik yansıma 

arasındaki çekişmededir. Muhayyilede baba-oğul ilişkisi nicel olarak genişletilmiştir 

yani temel bir sosyal ilişki Tanrısal olarak tahayyül edilmiştir. Fakat burada bu ilişkinin 

nicel değişikliği yoktur. Zira muhayyilede baba ve oğul arasındaki birlik her ne kadar 

varoluşsal bir birlik değilse de özsel bir birliktir. İkisi varoluşsal bağımsızlıklarını 

devam ettirirler. Fakat teolojik iddia sadece özsel olarak değil varoluşsal olarak da 

birdir. Böylece de, insan sosyal boyutunda da tanınabilir olur. Feuerbach bunu şöyle 

ifade eder: “Teolojik mantığa göre kutsal varlıklar birer aldanıştır, imgesel 

gerçeklerdir”.430 Teslisteki varlıkların birliğinde ısrar etmekle, temel olarak dini 

inançtaki doktrinin sosyal karakteri yer değiştirir. 

Feuerbach’ın teolojiye dördüncü eleştirisi etiğin temelini zayıflatmasıdır. 

Teolojik olarak etikte temellendirilen en yüksek ahlaki değer Tanrı’ya itaattir ve bu 

doğanın bir çelişkisidir. Feuerbach’a göre itaatin ahlaki değeri bizatihi doğa için asli 

olan insani hayatın ahlaki boyutunun bir inkârıdır. Bu nedenle Feuerbach teolojiden 

ahlakiliği ayırmada endişelidir. Fakat ahlakiliği dinden ayırmada aynı derecede endişeli 

değildir, onun için dini muhayyilede doğanın ahlaki boyutunun nesnelleştirilmesini yani 

maddileştirilmesini görmek mümkündür. Bu Feuerbach tarafından 1. Samuel 2:30 

yorumunda güzelce anlatılmıştır. “Bana saygı gösterenlere saygı göstereceğim ve beni 

hor görenler küçük düşeceklerdir”. Feuerbach Kitab-ı Mukaddes’teki bu cümlenin ifade 

                                                            
429 Christianity, s. 221. 
430 Christianity, s. 232. 



109 

 

etmek istediği şeyin ‘ahlaki ilişkilerin aslında dini’431 bir özellik taşıdığıdır. Bütün 

ahlaki ilişkiler sevgi, saygı, evlilik432, servet, medeni hukuk veya yurttaşlık hakları, 

ailevi ilişkiler ve arkadaşlık nihai olarak tanınabilir olur, dini muhayyilede yeniden 

sunulduğunda bizatihi kendilerinde mutlak olarak sona erer. Burada sübjektifliğin 

ahlaki karakteri objektif bir realite olarak yeniden tanınabilir. Bundan dolayı Tanrı 

ahlaki tutumun dışsal bir doğrulanması değil bilakis insan sübjektifliğinin ahlaki 

karakterinin objektif bir ifadesidir. Fakat bu teologların açıkça inkar ettiği şeydir; 

örneğin o, açıkça 1 Samuel 2:30’da ifade edilen dini-ahlaki duyguyu inkar eder. Teolog 

der ki, “Mademki Tanrı bizi sever, bizde onu sevmeliyiz”. Bu takdirde dini duygunun 

nesnesi Tanrı özne yapılır ve özne olan insan, nesne yapılır. Şimdi zorunlu olarak 

dünyada seven varlığın durumu ‘Tanrı bizi sever’dir. Tanrı bizi sever o halde bizde onu 

sevmeliyiz. Hakiki dini bir duyguyla bu teolojik tahrif etiğin özsel otonomisini 

zayıflatmaktan başka bir şey yapmaz. Teoloji Tanrısal bir iradede ahlak kuralı ile 

temellendirilen bağımlı bir etik kurar ki, doğaya yabancıdır ve kuraldan hukuk 

olmaksızın faydalanır. Teolog için, kural akıl ve doğada değil ilahi bir iradede 

temellenir. Ayrıca, kişinin kurala dikkat etmesinin sebebi, onun rasyonel olması veya 

ahlak duygusunun dışında olması değil bilakis ödül vadi veya cezalandırılmaktan 

korkmaktır. Teolojik bir etik doğaya yabancı bir iradede temellenir ve kuralla ilişkili 

itaati yerleştirir.433 

Bu dört örnekte göstermeye çalışılan şey teolojik olarak varlıkların doğasını, 

yaratıcı eylemi, sosyal kural ve ahlakiliğin Tanrısal bir sujede temellendiğidir, 

Feuerbach’ın düşüncesindeki şekliyle Hıristiyanlık insanların birbirlerine ve doğaya 

yabancılaşmasıdır. Bunun Feuerbach’ın Hıristiyanlık hakkında düşündüklerine uygun 

olduğu görülür ve onun için bu, teolojiyi hatalı ve zararlı ve hatta tehlikeli olarak itham 

etmek için yeterlidir.434 Fakat burada Barth’ın sorduğu soruyu sormamız gerekir: “Niçin 

Hıristiyan teolojisi Feuerbach’tan daha önce ve daha iyi bir şekilde bu şeylerle meşgul 
                                                            
431 Christianity, s. 271. 
432 Feuerbach evlilik hakkında şöyle der: “Evlilik bizatihi kendisinde mükemelleştirilmiş Hıristiyanlık anlamında bir 
günah veya daha ziyade izin verilmiş ve uygun görülmüş bir zayıflıktır”. Bu Hıristiyanlık bakış açısıyla ele 
alındığında böyledir. Feuerbach içinse evlilik iki cinsin mükemmelleşmesidir. Bunlar arasındaki cinsel ilişki de 
gerçek toplumsallıktır. Aşk da bu toplumsallığı sağlayan şeydir. Feuerbach Kadın-erkek arasındaki cinsel ilişkiye 
oldukça önem verir ve bu noktadan bekâret yeminini oldukça sert bir şekilde eleştirir. Bunun insanın yaratılışına ters 
olduğunu belirtir. Değerlendirme için bk. Thouless,  s. 133. 
433 Feuerbach’ın ahlak ile ilgili görüşleri üçüncü bölümde açıklanacaktır. 
434 Elrod, s. 348-365. 



110 

 

olmamıştır?435 Barth buna bir cevap vermez ama Feuerbach’ın modern ve en son 

teologların büyük çoğunluğundan gerçekte daha dayanıklı ve daha sağlam olduğunu 

belirtir.  

Sonuç olarak, Feuerbach aslında, dine saldırmadı bilakis daha soyut olarak, 

rasyonel teolojiye saldırdı. Bu yüzden “Principles”ın rasyonel teolojinin, soyutun 

eleştirel bir çalışması olarak tasarlanmış olduğu görülür. Mademki, Feuerbach sadece 

soyutla, rasyonel teolojiyle ilgilidir, onun durumu negatif ve eleştiricidir. 

“Chıristianity”nin yedinci ve son bölümlerinde, antropolojik bakış açısını bütünüyle 

taşır ve burada o artık dinin en geniş görünüşüyle, soyut, rasyonel teolojide içerilmiş 

olduğunu belirtir. Dolayısıyla Feuerbach’ın genel olarak dine karşı durumuyla soyut 

rasyonel teolojiye karşı durumu aynı değildir.436 (Bu konunun genel olarak ele alınması 

değerlendirme kısmında verileceğinden şimdilik bu kadarla yetiniyoruz.) Şimdi ise 

Feuerbach’ın din düşüncesindeki merhalelere değinelim. 

2. Feuerbach’ın Din Düşüncesinde Merhaleler 

Feuerbach yazmış olduğu her eserde veya bunların yeni baskılarında din 

hakkındaki düşüncesini daha da geliştirmiş veya değiştirmiştir.437 Bu durum Feuerbach 

değerlendirmelerinde farklı yaklaşımların oluşmasına neden olmuştur. Genel olarak 

bakıldığında Feuerbach’ın dini düşüncesindeki gelişimini, dinin insani mahiyeti ile ilgili 

anlayışını ifade eden ve peşi sıra gelen dört merhaleye ayırmak mümkündür.438  

Feuerbach din ile ilgili ilk şumullü yaklaşımını “Christianity”de ortaya 

koymuştur. Orada Hıristiyanlık dini çerçevesinde din tasavvurunu sunmuştur, 

                                                            
435 Barth, agm., s. xxi-xxii (J. A. Dorner, Gesammelte Schriften, 1883, s. 16’dan alıntıyla). Tanrı gerçek hayatta, 
gerçek insandan çıkarılmış ve tam bu şekilde ve surette tamamen insani yapılmıştır. Bundan başka yani aynı sebeple, 
onun en yüksek insani idealizmine, Hıristiyan teolojinin ‘Tanrısına’ ve onun öteki dünya işlerine dalmasına 
uyandırılmış olan şüphe yeryüzünde tamamıyla gerçek olarak kalanın karşısında insani bir illüzyon olabilir. Bu iyice 
ve tamamen hatırlatıcı bir sesle gerçek bir Tanrı’nın bilgisi için zorunludur. 
436 Feuerbach, Principles of the Philosophy of the Future, çev. Manfred H. Vogel,  New York: The Library of Liberal 
Arts, 1966, s. lxxix. 
437 “Bu incelemenin temel meselesi veya en azından başlangıç noktası, dinin konusu olarak tabiattır. Bu konuya 
Christianity kitabında değinmemem gerekti. Çünkü Hıristiyanlığın özü tabiattaki Tanrı değil insandaki Tanrı’dır”. 
Religion, s. 1 (dipnottan). 
438 Fakat “Luther” adlı kitabı İngilizceye çeviren Malfin Cherno Feuerbach’ın dini düşünce merhalelerini iki 
merhaleye ayırmaktadır. Birincisi “Christianity”, ikincisi de “Religion”dır. “Luther” birincisini geliştirmek 
ikincisine hazırlık yapmak için kullanılmıştır. Cherno, Introduction to the Essence of Faith According to Luther, 
Harper&Row Publishers, NewYork, 1967.  



111 

 

arkasından “Luther” gelir ki, bu onun düşüncesinde ikinci merhaleye ifade eder.  Bu 

eser “Christianity” ile diğer iki kitabı “Religion” ve “Lectures” arasında bir geçiş 

dönemidir. Bu son iki kitap onun düşüncesinde üçüncü merhaleyi ifade etmektedir. 

Dördüncü ve son merhaleyi ise “Theogony” adlı kitabında görmekteyiz ki, Feuerbach’ın 

din anlayışından bahsedenler bu kitabı genelde atlamaktadırlar.439  

Ana hatlarıyla baktığımızda Feuerbach din hakkındaki düşüncesini birinci 

(Christianity) ve ikinci merhalede (Luther) bir yönden geliştirmiştir. Şöyle ki din, 

insanın birinci ve ikinci merhalede bağımlı oluşunu hissetmesinden, üçüncü merhalede 

(Religion ve Lectures) ise tabiata dayandığını hissetmesinden kaynaklanmaktadır. Yani 

“Christianity”de din, insanın bağımlı oluşunu hissetmesinden, “Religion”da ise tabiata 

dayandığını hissetmesinden kaynaklanmaktadır. Feuerbach’ın “Christianity” ile 

“Religion” ve “Lectures” arasındaki bu ayrımın en önemli sebebi, onun kurmayı 

planladığı ve ilkelerini yazdığı ‘yeni felsefe’sidir.440 “Christianity” onun yeni felsefi 

sistemini yeterince ifade etmiyordu. Zira “Geleceğin Felsefesinin İlkeleri”nde en fazla 

eleştirdiği Hegel’in soyutlaması onun ilk dönem eseri diyebileceğimiz bu eserde 

fazlasıyla bulunmaktaydı.441 Bu yeni felsefede özellikle doğa eleştirisi önem 

taşımaktaydı. “Christianity”de bu konuya neredeyse hiç değinilmemişti. Dolayısıyla 

yeni din felsefesi için Hegel’e bağlı kalan her şeyi çıkarıp atan yeni bir din teorisi 

formüle etmek gerekiyordu. “Religion” ve daha sonra “Lectures”ta “Christianity”den 

daha karmaşık bir şekilde dini ele aldı. Ayrıca “Christianity”, adından da anlaşılacağı 

gibi daha ziyade Hıristiyanlığın eleştirisiyle ilgili iken bu diğer saydıklarımız genel 

anlamda din ile ilgilidir. Bu eserlerde belirttiğimiz gibi din sadece bilince bağlı olarak 

açıklanmaz bilakis mutlak bağımlı olan doğayla benliğin bir karşı karşıya gelmesiyle 

açıklanır. Bundan dolayı “Christianity”de genelde Tanrılar bilincin nesnelleşmesidir 

                                                            
439 Bu eserin genelde görmemezlikten gelinmesinin sebebi, bu eserde bahsettiği konulardan diğer eserlerinde zaten 
bahsetmiş olması ve bu eserde bu konuların gereksiz ve uzun ayrıntılarına yer vermesinden dolayıdır.   
440 Böylece ‘yeni felsefe’nin ayrılış noktası dinin eleştirisidir. Fakat felsefenin eleştirisi onun (yeni felsefenin) 
hedefidir. Bu eleştiri bundan dolayı şimdi halinde ‘felsefenin sonunu’n geldiğini ileri sürer ve onun ‘yeni bir 
felsefeyle’ yerini değiştirir. Feuerbach’ın amacı felsefi bir devrimden başka bir şey değildir. Var olan kişisel şartlar –
biyografik, mizaca ait, üsluba ait- Feuerbach’ın felsefede bir devrim için programının özel karakterini açıklamaya 
yardım eder. Bunlar açık felsefi motiflere yakından dokunur. Wartofsky, s. 200–201. Yalnız burada şunu da 
belirtmek lazımdır ki,  Feuerbach her ne kadar kendi yaklaşımını yeni bir felsefe olarak değerlendiriyorsa da bunun 
anlamı yaşadığı dönemde Hegel veya Schling yani idealist veya Romantik akımlarının çok güçlü olmasıdır. Yoksa 
onun kabullendiği materyalizm felsefenin kendisi kadar eskidir. Morris, s. 38.  
441 Hatta Bakunin “Hegelci doktrin aracılığıyla Feuerbach’ın “Christianity” adlı eserinde ateizm vardı” der. Sam 
Dolgoff, Bakunin, çev. Cemal Atila, İstanbul: Kaos Yayınları, 1998, s. 13. 



112 

 

şeklinde, tek kutuplu bir teori göze çarparken bu eserlerde iki kutup etrafında dönen bir 

teori görülür: bir yanda doğa ve diğer yanda insani sübjektiflik. Yalnız sübjektif kutbun 

tanımlanması psikolojik faktörlerin (bağımlılık, muhayyile, endişe, sınırlılık, tutku vs.) 

çoğunda olduğu gibi bilinç sürecine çok fazla odaklanmaz.  

Konuyu biraz daha açacak olursak, Feuerbach “Lectures” adlı kitabında din 

konusunda daha da ayrıntıya inmiş, orada Hıristiyanlığa nispetle basit gördüğü diğer 

dinlerden bahsetmiştir. Ona göre Hıristiyanlık ve dini gelişimde üst merhaleyi ifade 

eden ruhani dinlerden (Geistesreligioness) önce bir zaman tabiat dinleri mevcuttur. Yani 

dinde de diyalektik bir süreç vardır. Dolayısıyla din birinci ve ikinci merhalede insani 

özelliklerden kaynaklandığına göre, dinin tabiat âlemindeki mevcut konular üzerinde de 

durması gerekir. Bu “Religion”da ilk paragraflarda açığa çıkmaktadır, Feuerbach 

burada şöyle demektedir; “İnsandan farklı olan, ondan bağımsız olan ve herhangi bir 

insani yapısı ve sıfatları olmayan bir şey gerçekte tabiattan başka bir şey değildir”.442 

Bunu “Lectures”da şöyle açıklar: “Christianity” kitabıma “İnsan bu kitaba başladığı 

gibi hiçbir şeye tabi değildir” diye itiraz ettiler, bu şekilde ben onların iddialarına göre 

benden önce insanları oyalayanlara uymuş oluyorum fakat bana göre insan için öncül 

şart olan varlık tabiattır” ve ekliyor “Bana göre tabiatın varlığı, öncesi olmayan ezeli bir 

varlıktır, o sıralamada değil zamandaki ilk varlıktır, ahlaki olarak değil fiziki olarak ilk 

varlıktır”.443 Bundan dolayı Feuerbach için tabiat dinin temel bir konusudur ve bütün 

dinler tarihi de bunu ispatlamaktadır. Hem “Christianity” hem “Lectures” ve hem de 

“Religion”, din eğitimi görenler için deyim yerindeyse hâkimlik yaptığından önemlidir. 

Burada kısa bir özetini sunduğumuz bu merhaleleri şimdi genişçe açıklamaya 

geçebiliriz. 

a. Birinci Merhale:  The Essence of Christianity (Hıristiyanlığın Özü) (1841) 

Feuerbach “Christianity” adlı eserini iki bölüme ayırmıştır. Kendi ifadesiyle 

birinci bölüm dinin gerçek özünü gösteren pozitif bir bölümken ikinci bölüm bütün 

teolojik iddiaları gözden düşüren, şüpheli hale getiren negatif bir bölümdür.444 

                                                            
442 Religion, s. 1.  
443 Religion, s. 2. 
444 Bu eser hâlâ bütün yansıma din teorilerinin öncüsü olarak görülür. 



113 

 

Dolayısıyla bu kitapta Feuerbach bölüm bölüm, ısrarlı bir biçimde kendi yeni inancını 

okuyucuya zerk eder ve bunu yaparken de kendi temel anlayışını bütün Hıristiyan 

dogmalarına uygular.445 Bundan dolayı da yukarda Feuerbach’ın din anlayışını 

gruplandırırken belirttiğimiz gibi, eğer herhangi bir metin şüpheci yorumcuların 

yazdıklarının en iyi örneği olarak değerlendirilecek olursa, bu muhakkak 

“Chıristianity” olmalıdır. Çünkü onun temel önermesi şudur; “Dinin insanüstü Tanrıları 

gerçekte insan doğasının sıfatlarının istençsiz yansımalarıdır” ve bu yansıma, büyük 

ölçüde Hegel’e borçlu olarak insani bilinç teorisiyle açıklanmıştır.446 Bundan başka, 

dinin birbirine benzemeyen en önemli şüpheci yorumcuları Marx, Freud ve Nietzsche 

de dinin sadece bir yansıma olduğunu iddia ederler. Feuerbach ise Hıristiyanlığın temel 

doktrinlerini ve sembollerini örneğin; kişisel Tanrı fikri, İnkarnasyon doktrini, Teslisin 

gizemi, Kelam fikri, kadere, mucizelere, ibadete ve hepsinden öte ölümsüzlüğe iman 

inancının hakikatinin ne olduğunu göstermeye çalışır.447 Nitekim “Chıristianity”nin 

içeriğini de şöyle tanımlamıştır: “Mademki, analizimi tarihsel kanıtlarla doğruladım, 

fikirlerime katılmayan okuyucuların ikna olacağını ve bu çalışmada, Hıristiyanlığın 

açıklamasının doğunun betimlemelerle dolu anlatımından uzak ve sade bir biçimde, 

doğru ve inançlı olarak yapıldığını istemeyerek de olsa kabul edeceğini umuyorum. Bu 

kitapta, Hıristiyanlık dininin ayrıntılı açıklamasından, deneyimsel ya da tarihi-felsefi bir 

analizinden, Hıristiyanlık bilmecesinin çözümünden ve gerçeklerden öte bir şey 

yoktur”.448 

“Chıristianity”de Feuerbach’ın yapmış olduğu önemli bir ayrım vardır ve bunu 

şöyle ifade eder: “Kutsal bilgiyle insan bilgisinin aynı olduğunu; teolojinin gizeminin 

antropoloji olduğunu; mutlak aklın sınırlı öznel akıl olduğunu gösterdik”.449 Dinin ise, 

öğelerinin insan olduğundan haberi yoktur; hatta tersine, din kendini insanın karşıtı 

olarak belirler, ya da en azından öğelerinin insan olduğunu kabul etmez. Tarihin dönüm 

                                                            
445 Küng, Christianity: Its Essence and History, s. 13. 
446 Burada şunu belirtmemiz gerekir ki hem Hegel ve hem de Feuerbach Fichte’nin bilinç çözümlemelerinden 
etkilenmiştir. Fakat Fichte Tanrı’yı insana indirgeyen düşüncelere karşıdır. Fichte Tanrı hakkında şöyle der: “Tanrı’yı 
kişi gibi tasarımlayan her dini görüşten nefret ederim ve bunu akıl sahibi bir varlığa yakışmayan bir şey gibi 
görürüm”.  
447 Harvey, FIR, s. 25. ayrıca bk. Ninnian Smart, The Religious Experience, ed. Helen Mcİnnis, 4. bs. New York: The 
Macmillian co. 1991, s. 538. 
448 Hıristiyanlığın Özü, s. 7–8. 
449 Bazı Feuerbach uzmanları burada ifade edilen teolojinin modern liberal teoloji olduğunu belirtmişlerdir. Modern 
liberal teoloji de antropolojiyi ifade eder. Geisler,  s. 243–246. 



114 

 

noktası da, bu nedenle Tanrı bilincinin tür bilincinden başka bir şey olmadığının, 

insanın kendini ancak bireyselliğin sınırlarının dışına taşıyabileceğinin ve kuralların, 

türünün temel şartlarının dışına taşıyamayacağının, insanın insan doğasının esaslarından 

başka düşünebileceği, düşleyebileceği, tasavvur edebileceği, hissedebileceği, inanacağı, 

isteyeceği, sevebileceği ve mutlak olarak algılayabileceği bir esas olmadığının açıkça 

ifade edilmesi ile oluşmuştur.450 Bundan dolayı Feuerbach için dinle olan ilişkimiz 

aslında tam olarak olumsuz değil, eleştirel bir ilişkidir; yaptığımız şey, sadece doğruyu 

yanlıştan ayırmaktır. Din, kendini bilmenin ilk biçimidir. Dinler kutsaldır, çünkü 

‘kendini bilme’ eyleminin en ilkel halidirler.451 Ancak Feuerbach’a göre dinde ön 

planda olan varlık –yani Tanrı- aslında ikincil bir varlıktır, çünkü o, insanın nesnel 

olarak algılanan doğasıdır; bu durumda dinde ikinci planda yer alan varlık –yani 

insanın- birinci sırayı alması gerekir. İnsana duyulan sevgi bir türev değil, gerçek sevgi 

olmalıdır. Eğer insan için, insan yapısı en üstün yapıysa, o zaman insanın insana 

duyduğu sevgi de, en üstün ve birincil kural olmalıdır. Homa homini deus est (İnsan 

insanın Tanrısıdır): Bu en önemli ilkedir: Bu dünyanın etrafında döndüğü eksendir”.452 

Bu cümle yani “İnsan insanın Tanrısıdır.” “Chıristianity”nin özeti gibidir. 

Dinin bu şekilde önemini belirttikten sonra Feuerbach “Tanrı değil ama asıl 

anlamında verildiği gibi, din hiçbir şey değildir ve hiçbir şeyde bir saçmalıktır.”453 der. 

Fakat burada din kelimesini Feuerbach yukarda da açıkladığımız gibi teoloji manasında 

kullanır ve açık bir şekilde teoloji ile din arasında bir ayrım yapar.454 Din onun için 

önemsiz bir fenomen, hiç olmasaydı daha iyi olacağını ve etkilerinin yalnızca insanın 

gelişimini geciktirmek olduğunu söyleyebileceğimiz şanssız bir boş inanç parçası 

değildi.455 Daha önce belirttiğimiz gibi Feuerbach teolojiyi reddeder, buna karşın dini 

antropolojiye indirgenmiş olarak kabul eder.456 Şöyle der, “Teolojinin gizemi 

                                                            
450 Din İsa’nın sahip olduğu kendi doğasının yani kendi türünün bilinçliliğiyle özdeştir. Tür konseptinde insan kendi 
özünün şuurundadır, bireyde olduğu gibi sınırlı ve eksik olarak değil, bilakis mükemmel tam ve sınırsızdır. Böylece 
insanın kendisi bir obje olur, fakat ilkin bu özdeşliği kavrayamaz. Kendi asli doğasını kendisinin dışında bir şey 
olarak görür. Onun insanlığının tam ve gerçek özünü anlama arzusu diğer bir şahsa veya benliğe ki bu türdür, bir 
ibadet ve bağlılık ilişkisine dönüşür. Galloway,  s. 137. 
451 Hatta Feuerbach’ın “Christianity” için seçtiği orijinal başlık yani kitabın adı “Kendini Bil” idi. 
452 Hıristiyanlığın Özü, s. 283–284. 
453 Chıristianity,  s. 3–4. 
454 Hıristiyanlığın Özü, s. 13. 
455 Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, s. 56. 
456 Peter C. Hodgson, “The Death of God and the Crisis in Christology”, The Journal of Religion, C. 46, No. 4, (Oct., 
1966), s. 452. 



115 

 

antropolojinin gizemiyle aynıdır, yani Tanrı’nın bilgisiyle insan bilgisi aynı şeydir”.457 

“Ancak antropolojiye bu kadar az önem vermek bir yana ben teolojiyi antropolojiye 

indirgerken, antropolojiyi de teoloji seviyesine çıkarıyorum”.458 Yani o dinin sonunun 

geldiğini iddia etmedi fakat Luther gibi yeni bir tanesinin lehine eskisine saldırdı.459 Bir 

anlamda binlerce yıldır insanların din adına ortaya koyduğu katı dogmaları eleştirerek 

bunların yaşamış olduğu çağdaki yeni düşüncelere uygun olarak değiştirilmesini 

savundu. Bunun yapılması çok zor değildi zira çokça önem verdiği bilinç ona göre bunu 

gerçekleştirecek bir yapıdaydı.  

   Feuerbach için dinsel bilinç, genelde insan bilincinin gelişiminin bütünleyici 

bir aşamasıydı ve dini de insan bilincinin gelişiminde asli olsa bile geçici bir aşama 

olarak görüyordu. Bu yüzden teolojinin yerine antropolojiyi geçirdiği söylenebilir.460 

Feuerbach’a göre bunu yapmak da gereklidir. Zira “İnsanın kendini dini, yani, gerçek 

anlamda nesnelleştirmesinin aslında yansımada ve spekülasyonlarda yaşanılanlardan 

ayrılması gerekir, biri keyfi diğeri ise gereklidir. Zaman içinde, teoloji din ile bir yerde 

çakışacaktır”.461 Kısaca, antropoloji kılık değiştirmiş teolojidir veya tersinden 

söyleyecek olursak, teoloji kılık değiştirmiş antropolojidir. Bu noktada şunu 

belirtmemiz gerekir ki, Feuerbach bu konuma, yani teolojinin yerine antropolojiyi 

geçirmeye yukarda da belirttiğimiz gibi Hegelci sistemin köktenci bir eleştirisi 

içerisinden ulaşmıştır. Dolayısıyla teolojinin terk edilmesi tarihsel Hegelciliğin terk 

edilmesini getirir. Çünkü Feuerbach’a göre “Hegelci felsefe teolojinin son sığınma yeri, 

son ussal desteğidir”462 ve “Hegelci felsefeden vazgeçmeyen biri teolojiden 

vazgeçemez. Çünkü doğanın, olgusallığın İdea tarafından konutlandığını bildiren 

Hegelci öğreti yalnızca doğanın Tanrı tarafından yaratılmış olduğunu bildiren teolojik 

öğretinin ussal anlatımıdır.”463 Yine de teolojinin üstesinden gelinmesi için 

                                                            
457 Hıristiyanlığın Özü, s. 229. 
458 Hıristiyanlığın Özü, s. 4. Yalnız burada şunu belirtmeliyiz ki antropoloji sözcüğünü Feuerbach bugünkü 
manasında veya kendinden önceki mesela Hegel’in kullandığı anlamda kullanmamıştır. “Benim antropoloji 
sözcüğünü, Hegel ya da başka bir filozofun anlayışıyla değil, çok daha yüksekte ve daha genel bir anlamda 
düşündüğüm ortada”. Hıristiyanlığın Özü, s. 4. 
459 Hook, From Hegel to Marx, s. 243. José Combin’in belirttiği gibi, Hıristiyan oluşun (Christendums) geleneksel 
dili hiç şüphesiz krizdedir. Fakat bu kriz dinin ölümü veya çöküşü suretinden çok uzaktadır. José Combin, Retrieving 
the Human, çev. Robert R. Barr, New York: Orbis Books, 1990, s. 214. 
460 Copleston,  s. 56. 
461 Hıristiyanlığın Özü, s. 56 (dipnottan). 
462 Copleston,  s. 57. (Feuerbach, Werke, II, s. 239’dan alıntıyla). 
463 Copleston,  s. 57. 



116 

 

Feuerbach’ın Hegelci kendine-yabancılaşma kavramından yararlanması gerekmiştir.464 

Hegel Mutlak Ruhun doğadaki kendine yabancılaşmasından kendine geri dönüşünden 

söz eder. İşte Feuerbach bu kavramın yerine insanın kendine geri dönüşü kavramını 

getirir ve bu ‘teolojinin antropolojiye dönüşümü ve bunun içinde çözülmesi’ anlamına 

gelir.465 Yani felsefi antropolojinin kendisi dindir. Çünkü dinin gerçekliğini, dinin 

ulaştığı en yüksek biçim içinde verir. “Dün din olan bugün din değildir ve bugün ateizm 

sayılan yarın din sayılır”466 diyerek Feuerbach adeta gelecek hakkında yani günümüz 

için büyük ölçüde doğru olan bir kehanette bulunur. Hatta Gallovey Feuerbach’ın bu 

ifadesi için şöyle der: “1841’de yapılmış olan dikkate değer peygamberi bir ifade.”467 

Zaten, Feuerbach’a göre de içinde bulunduğu çağ ve toplumda gerçek din ortadan 

kalkmış onun yerine teoloji ya da daha doğru bir deyişle Kilise geçmiştir. Hem de bu 

uzun bir zamandan beri böyledir: “Din ortadan kalkmıştır, en azından inanç, belki bu 

amaçsız, cahil topluma aşılanabilir diye Protestanlar arasında bile dinin yerine 

görüntüsü yani kiliseler geçmişti. Bu inanç bildiğimiz Hıristiyanlıktı, çünkü 

Hıristiyanlık binlerce yıl öncesinde olduğu gibi hâlâ ayakta duruyordu, ayrıca eskiden 

olduğu gibi, bu inancın görüntüdeki işaretleri daha çok ilgi çekiyordu. İnanç için artık 

geçerli olmayan bu durum, bir düşünce kadar gelip geçicidir, çünkü kendi içinde bile 

hiçbir kutsallığı kalmamıştır, ancak gerçekte kutsal gibi gösterilmeye çalışılmaktadır. 

Günümüz modern dünyasının inançları görüntüdedir, inandığını hayal ettiği şeye 

aslında inanmayan, kararsız, yüreksiz bir inançsızlık söz konusudur”.468 Bu 

                                                            
464 Feuerbach ile Sol-Hegelciler yabancılaşmayı, insanın hakiki özünün yitirilmesi, dolu dolu yaşamdan, özgürlükten 
ve doğasındaki gizil-güçlerin karşılanmasından yoksun bırakılması gibi gördüler. John Lewis, “Yabancılaşma”, çev. 
Yakup Şahan, Felsefe Dergisi, Mayıs, 1987/3, İstanbul, s. 76. 
465 Compleston,  s. 60 (Feuerbach, Werke, II, s. 245.’dan alıntıyla.) Metafiziksel yabancılaşma ve Kutsal, aşkın 
Tanrı’dan yabancılaşma yoktur. Daha ziyade, dinde insan gerçekte kendisine yabancılaşır. Joseph C. Weber,  s. 27. 
(Klaus Erich Bockmühl, Leiblickeit und Gessellschaft, Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 1961, s. 69–87’den 
alıntıyla). 
466 Copleston,  s. 60 (Feuerbach, Werke, VI, s. 40’dan alıntıyla).  
467 Galloway,  s. 138. 
468 Hıristiyanlığın Özü, s. 14–15. Durkheim de benzer tespitlerini şu şekilde belirtir: “Eğer tarihin bize öğrettiği tek 
bir şey varsa, o da dinin giderek sosyal hayatın daha az bir kısmını etkiler olduğudur. Hâlbuki başlangıçta din her 
şeye nüfuz etmiş, sosyal olanla dini olan birbirleriyle özdeşleşmişlerdi. Ama daha sonra yavaş yavaş politik, 
ekonomik ve bilimsel alanlar kendilerini dinden ayırdılar ve gittikçe dünyevi bir hal aldılar. Daha önce tüm insan 
ilişkilerinde var olan Tanrı, giderek bu ilişkilerden elini çekti, dünyayı insanoğluna ve onun şüphelerine bıraktı. Eğer 
Tanrı şimdi insana hükmediyorsa bile, bunu ancak yukarıdan ve uzaktan yapmaktadır. Artık Tanrı’nın insan 
üzerindeki hükmü eskiye göre daha az ve detaysızdır. Böylece insan kendisini daha özgür ve kendi kendini yöneten 
bir varlık olarak hissetmektedir. Kısacası, din sadece yaşam alanlarını kaybetmemiş, aynı zamanda kendisinden 
ayrışan dünyevi yaşam alanlarıyla da giderek daha fazla çatışır hale gelmiştir. Dinin bu ilerleyişi tarihin belirli bir 
anında ortaya çıkan bir olgu değildir. Bu gerileyişin evrelerini sosyal evrimin başlangıcından bu yana 
gözlemleyebiliriz. Emile Durkheim, The Division of Labor in Society, çev. George Simpson, 6. bs., New York: The 
Free Press, 1964, s. 169–170. Bu görüşten yani bir anlamda tabiatüstü alana yönelik inançların terk edileceğinden 
herkes emindi. Örneğin Comte, modernleşmeyle birlikte insanlığın teolojik dönemi aşacağından, Engels sosyalist 



117 

 

değerlendirmeler aynı dönemde Danimarka’da yaşayan Hegel karşıtı bir diğer 

düşünürün, Kierkegaard’ın düşüncelerini çağrıştırmaktadır. O da Hıristiyanlığın İsa’nın 

getirdiği Hıristiyanlık olmadığını, üzerine 1800 yıllık kültürün eklendiğini ve 

dolayısıyla özünü ve ruhunu kaybettiğini, yeniden o dini yaşamak için bu kültür 

batağının atılıp, dinin o ilk dönem inananlarının kabul ettiği haline getirilmesi 

gerektiğini ifade etmiştir. Bu noktada birleşmelerine rağmen Kierkegaard’ın 

Feuerbach’tan önemli bir farkı vardır, bu da Kierkegaard’ın hiçbir zaman dini insana 

indirgemek gibi dinin özünü değiştirecek bir düşünceye meyletmemesidir.469 Bu 

noktada Kierkegaard Feuerbach’ın Hegel’i kendi deyimiyle ayakları üzerine oturması 

çözümünün faydasız olduğunu zira sorunun Hegel’in bulunduğu yerden 

kaynaklandığını belirtmiştir. Bundan hareketlede Mutlak’ın insanın arzu ve ideallerinin 

bir yasıması olabileceğini ama bunun Tanrı anlamına gelmediğini belirterek “Tanrı 

mutlak değildir dolayısıyla sonuçta bu şekilde olamaz” demiştir.470 Genel olarak 

bakıldığında Kierkegaard’ın Hegel ve felsefe tenkidi, dinle ilgili bir hedefe varma 

gayretini taşır. Zira Kierkegaard’a göre Hegel, varoluşla düşünceyi aynı düzleme 

koyarak, imana yer bırakmamıştı.  

Chıristianity bağlamında burada şu temel sorunun sorulması gerekir: Dinin 

kaynağı nedir? Feuerbach bu soruya şöyle cevap verir: “Dinin çıkış noktası, insanla 

                                                                                                                                                                              
devrimin dini yok edeceğinden, Freud da en güçlü nevrotik illüzyon olan dinin, psikanalistin ellerinde ruhunu teslim 
edeceğinden emindi. Genel bir değerlendirme için bk. Ali Köse, “Sekülerleşme Teorileri Bağlamında Türkiye”, s. 
11–19, Haz. Ali Köse, Laik Ama Kutsal, İstanbul: Etkileşim Yayınları, 2006. Hatta Karel Dobbelaere, şöyle 
demektedir. “Bilimin bizim düşüncemizden her türlü antropomorfizmi başarıyla uzaklaştırması, ‘Tanrı’nın insan 
olarak’ düşünülmesi şeklindeki geleneksel tasavvuru, bir ‘hayat enerjisi’ne, bir ‘ruhsal güc’e inanmaya dönüştürmüş 
ve neticede kademeli olarak agnostisizme ve ateizme ulaşılmasını sağlamıştır ki, bu da dini pratiklerin uzun vadeli 
çüküşünü açıklamaktadır. Rodney Stark, Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme, s. 33–74. Haz. Ali Köse, Sekülerizm 
Sorgulanıyor (21. Yüzyılda Dinin Geleceği), s. 39, (L. Voyé ve Karel Dobbelaere, Roman Catjolicism: Universalism 
at Stake. Religions sans Frontieres? ed. R. Cipriani, Rome, 83–113’den alıntıyla). Sonuç olarak Rodney Stark ve 
William S. Bainbridge’ninde belirttiği gibi; “Aydınlanma’dan bu yana batılı entellektüellerin çoğu dinin yok olacağı 
öngörüsünde bulundular. Sosyoloji, antropoloji ve psikolojinin önderleri son derece emin bir şekilde kendi 
çocuklarının onlar olmazsa da torunlarının yeni bir dönemin doğuşunu göreceklerini, Freud’un deyişiyle ‘çocukluk 
illuzyonlarından kurtulacaklarını’ düşünüyorlardı.” Rodney Stark, William S. Bainbridge, The Future of Religion, 
Berkeley&Los Angeles: University of California Press, 1985, s. 1. Fakat gelinen dönemde böyle bir şey olmadığı 
aşikârdır. 
469 Sören Kierkegaard, The Sickness Unto Death, ed. Howard V. Hong, Edna H. Hong. New Jersey; Princeton 
University, 1992, s. 180. Hegel’i bir şarlatan olarak nitelendiren Kierkegaard, Hegel’in durumunu şöyle betimler; 
“Bir düşünür, devasa bir yapı, bir sistem, tüm varoluşu ve dünyanın tarihini v.s. kucaklayan evrensel bir sistem kurar; 
ama özel yaşamına baktığımızda, bu devasa gülünç kişinin çok şaşkın olduğunu keşfederiz. Hatta yüksek tonozlu 
büyük bir sarayda değil de yanındaki köpek kulübesi olan bir ambarda oturduğunu görürüz ve bu çelişkiyi ona 
göstermek için bir sözcük kullanılsın, hemen kızar. Çünkü sistemini bu yanlışlık yardımıyla tamladığına göre 
yanlışlığın içine yerleşmenin ona zararı dokunmaz.” Sören Kierkegaard, Ölümcül Hastalık; Umutsuzluk, 2. bs., çev. 
M. Mukadder Yakupoğlu, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, s. 53–54. 
470 Ninnian Smart, The Religious Experience of Mankind, New York: Collins, 1977, s. 662–664. 



118 

 

hayvan arasındaki o büyük farktır; hayvanların dini yoktur. İnsanla hayvanı ayıran en 

önemli fark ise bilinçtir. Yalnızca insanın iki kişiliği vardır: ben ve sen ve isterse başka 

birinin yerine kendini koyabilir, çünkü kendi türü, varoluş şekli onun düşünmesini 

sağlayacak konulardır”.471 Feuerbach’a göre insanın hayvandan farklı olan, kendine 

özgü varoluş şekli dinin temelini oluşturmakla kalmamış aynı zamanda onun asıl 

konusunu da belirlemiştir. İnsan türün bilincine sahip olmasında hayvanlardan ayrılır. 

Hayvanlar sadece dolaylı olarak çevreyi ve çevredeki soyut hususiyetlerin farkındadır. 

Feuerbach, dini insanın, bir hayvan olmamasının nedeni olarak gösterir ve yine din, 

insanilikle vahşilik arasındaki ayrım noktasıdır. Bu ifade dini bütün insanın, kendi 

içinde vahşiliği, kendi dışında ve üzerinde insaniliği taşıdığını söylemekle aynı şeydir. 

Dindar insanın, birtakım kötülüklerden uzak duruyor olması onun üzerinde, dışında var 

olduğu düşünülen bir Tanrı’dan dolayıdır. Bu durumda insanın insaniliğinin nedeni 

kendi dışında ve onun üzerindedir, insan olmayan bir varlığın tasarımındadır. Yani dinin 

temelleri insan ve vahşi hayvanlar arasındaki temel farklılıkta araştırılmalıdır, daha 

sonrası için dine sahip değildir. Bu farklılık insanın kendisinin bilincidir, bir birey 

olarak değil bilakis onun öz doğasında veya türle ilgili olarak böyledir.472 Kişiye 

insanlığının iki ayırıcı aktivitesiyle –din ve bilim- meşgul olma kapasitesini veren türün 

bilinçliliğidir. Feuerbach’ın tür üzerine bu kadar vurgu yapmasının sebebine gelince: 

Birinci olarak, Feuerbach hâlâ insan ve doğa felsefesine bir bilim temeli arıyordu. İkinci 

olarak, Feuerbach’ın zamanında biyolojik bilimler hâlâ Linneous’un473 tahakkümü 

altındaydı. Türler doğanın nihai olgularıydı. Kişi bunlar niçindi diye soramazdı. Kişi 

bunları sadece gözlemlerdi yani tetkik ederdi. Bunlar statik, sabit ve veriliydi. Bilimin 

hali hazırdaki bu sınırlılığı felsefi amacını yerine getirmesi için ciddi bir handikaptı. Bu 

konuda farklı bir açılım sunacak olan Darvin’in “Origin of Sapiens”i ise 1858’e kadar 

basılmadı. Dolayısıyla bu tarih Feuerbach’ın ana felsefi gayesine etkisi için çok geçti. 

                                                            
471 Hıristiyanlığın Özü, s. 21–22. Goldmann’ın da belirttiği gibi: “Hiçbir inancı olmadığı zaman insan ussal bir varlık 
olmaktan çıkacaktır, onu hayvandan ayırmak zor olacaktır. Bu en geniş anlamıyla dinin evrensel olarak insani bir şey 
olduğunu söyleyebiliriz.” Devamında da Kant’ın düşüncesinden hareketle “Geriye hangi din? diye sormak kalıyor. 
Modern insancılık, aşkın Tanrı’yla ilgili olumlu dinlerin yerine içkin bir dini, bir insan dinini, bir insan topluluğu 
dinini koymaya çalışmak”. Goldmann, Kant Felsefesine Giriş, s. 196.    
472 Patrick Masterson, Atheism and Alienation, Middlesex: Penguin, 1973, s. 70. 
473 Carolus Linnaeus (1707–1778), İsveç asıllı ünlü botanikçi ve doğa bilimci. 



119 

 

Yani Feuerbach Darvin’in düşüncelerini öğrenememiş fakat Darvin’in düşüncesinde yer 

alan pek çok şeyi ifade etmiştir.474 

Buna göre dinin temelleri de bilince dayanır. Feuerbach’a göre sadece insani 

varlık bilince sahiptir. Din, Tanrı’nın bilinci kisvesi altında, bilincin bir ifadesidir. “Bu 

objeyi uzun uzadıya düşünür, sonuçta da kişi kendisinden haberdar olur”.475 Fakat 

aslında bilinç nesnelleştirilmiştir. Yani dinin sırrı insandır. “Çünkü insan varlığını 

nesnelleştirir, sonra kendini bu nesnelleştirilmiş varlığın nesnesi; özneye dönüşmüş, 

insan olmuş biri haline getirir. Kendini bir nesne olarak, ancak başka bir nesnenin, 

başka bir varlığın nesnesi olarak düşünür”.476 Diğer bir deyişle, “Dinin yaşamsal öğeleri 

insanı kendine nesne yapan öğelerdir. Bundan dolayı insanı reddetmek dini 

reddetmektir. İnsanın nesnesinin insandan ayrı olması gerektiği görüşü dine özgü bir 

görüştür; ancak aynı zamanda, bu görüşe göre bu nesne insan özelliklerini 

taşımalıdır.”477 Bu nedenle, din insanı en iyi ifade eden kavramdır.478  

Burada açıkça belirttiği gibi Feuerbach dini, insanın bizzat kendisini 

maddeleştirmesi olarak görür. Ayrıca insanlar kendi sahip oldukları güçleri farkına 

vardıkça, bu insani düşünceleri evrenseller haline dönüştürmüşlerdir. Bu süreç insanı 

dininin yani kendisinin asli köklerinden ayırmıştır. Zira Hıristiyanlığın özü insanın terk 

edilemez değerine dair bir mesajdır. Gerçek din Tanrı’yı değil insanı öne sürer, zira 

Tanrı her şeyden önce kozmik değer için şeyleştirilmiş olan insandır.479 Sonuç olarak 

bir vecize haline gelen Feuerbach’ın şu sözü her şeyi özetlemektedir: Dinin başı da, 

ortası da, sonu da insandır.480 Ya da Lois Althusser’in ifadesiyle: “Feuerbach’ın küçük 

felsefi antropolojisine baktığımız zaman burada tarihin başlangıcı, nedeni ve ereği, 

insan özüdür”.481 Feuerbach devamla şunları söyler: “Din, içinde kendi görüşlerimizin 

ve duygularımızın bize yabancılaştığı, bizden ayrı birer varlık olduğu bir düştür. Dindar 

düşüncede öznellik ve nesnellik ayrımı yoktur, şüphe yoktur; onda kendi dışındaki 
                                                            
474 Batı dünyasında kilise ve bilimin çatışması için bk. Cafer Sadık Yaran, “İslamileşme ve Uyuşma”, Din ve Bilim: 
Çağdaş Batı ve İslam Düşüncesinden Seçme Felsefi Yazılar, Samsun: Sidre Yayınları, 1997, s. 62–79.  
475 Christianity, s. 5. 
476 Hıristiyanlığın Özü, s. 56. 
477 Hıristiyanlığın Özü,  s. 72. 
478 Hıristiyanlığın Özü,  s. 73. 
479 Christianity, s. 65.  
480 Hıristiyanlığın Özü, s. 207. Bu söz Hegel’in “tarihin başı da, ortası da, sonu da insandır” sözünü hatırlatmaktadır.  
481 Lois Althusser, John Lewis’e Cevap, çev. M. Ökmen, Ankara: V Yayınları, 1987, s. 77–78. 



120 

 

nesneleri değil kendi görüşlerini ondan ayrı birer varlık olarak görme yetisi vardır. 

Dindar düşünce için kuram aslında pratik anlamda bir inanç, bir bilinçtir; gerçektir. 

Gerçek ise, aklın bir ürününü bilincin bir ürününe dönüştüğü; kimsenin kendini bir suç 

işlemiş gibi hissetmeksizin eleştiremediği ya da saldıramadığı; insanların ister istemez 

inanması gerektiği bir kavramdır; gerçek fiziksel bir güçtür, mantığa başvurmasına 

gerek yoktur”482 diyen Feuerbach, içinde bulundukları durumun devamını sağlayanların 

Alman filozofları olduğunu belirtir: “Bizi mantıktan uzaklaştırıp kendi boş 

inançlarımızın kölesi yapabilmek için kafamıza dinsel bilinci yerleştirmeye çalışan siz, 

Almanya’nın dar görüşlü filozofları, fikirlerinizin diğer dinler kadar öznel, çeşitli fakat 

aynı doğrultuda olduğunu görmüyor musunuz? Olimpostaki Tanrılar da birer gerçek, 

kendilerini doğrulayan birer Tanrı değiller miydi?”483 Bu suçlamalar farklı şekide Marx 

tarafından özellikle “Alman İdeolojisi”nde devam ettirilecektir. 

Feuerbach’a göre dinin gelişiminde şöyle bir aşama görülür: “İnsan esas 

varlığını içinde aramadan önce onu, kendinden ayrı bir varlık olarak görür. Kendi 

varlığı, başka bir varlıkmış gibi onun düşüncesinin nesnesi haline gelir. Çocukluğunda 

insanın esas varlığı dindir; ancak çocuk bu esas varlığı yani dışında kalan bu insanı, bir 

çocuk olarak görür, bu insan onun için diğerleri gibi bir nesnedir. Bu nedenle, dinler şu 

yönde gelişim göstermiştir: önceleri nesnel olarak görülen bir din şimdilerde öznel 

olarak algılanmakta, örneğin, Tanrı olarak görülen ve tapılan şey bugün insan olarak 

görülmektedir. Sonradan oluşan bir dine göre, önceki bir din putperestliğe dönüşmüştür, 

insan, kendi varlığına tapmaktadır. İnsan kendini nesnelleştirmiştir ancak bu nesnenin 

kendisi olduğunu henüz anlayamamıştır, bu, sonradan çıkan dinlerde gerçekleşmiştir. 

Bu nedenle dindeki her gelişme insanın kendi bilgisinin derinliklerine inmesi anlamına 

gelir. Ancak her din, eski dinleri putperestlik olarak gösterirken, kendini bu konumdan 

ayrı tutar. Böyle olması gerekir, çünkü başka türlü bir din olamaz, eski dinlerin 

yanlışlarını bulmaya çalışır, tabii bunlara yanlış denilebilirse çünkü içeriği farklıdır, 

çünkü eski dinlerin yerini almıştır, dinin esaslarını oluşturan gerekli ve ölümsüz 

kuralların üzerinde tutulduğunu varsayar; içeriğinin insanüstü olduğunu düşünür. 

Ancak, dinin kendine saydam olmayan gizli doğası, dini, düşüncelerinin odak noktası 

                                                            
482 Hıristiyanlığın Özü,  s. 227. 
483 Hıristiyanlığın Özü,  s. 227. 



121 

 

yapan düşünür için saydamdır. Bizim görevimiz, kutsallık kavramının ve insanın 

antitezinin asılsız olduğunu göstermekti, yani insanın esas varlığı ile bireysel varlığı 

arasındaki karşıtlıktan ve Hıristiyanlığın içeriğinin insanı oluşturduğu gerçeğinden 

başka bir şey değildir”.484 Bu düşünce tarzını bugünkü ilahi dinlere uyguladığımızda 

Feuerbach’a bu noktada haksız dememiz mümkün değildir. Burada şunu unutmamalı ki, 

Feuerbach özel bir inancı ya da genel anlamda bir dini anlamak için, dini en temel 

basamaklarından, en ilkel hallerinden itibaren kavramak gerektiğini düşünür. Çünkü 

dinin yukarılara tırmanan bir gidişi yoktur, din bu şekilde anlaşılmaya çalışılmamalıdır, 

dini varlık veya varlıklar tüm süreç göz önünde bulundurularak çözülmelidir.485 

Feuerbach’ın bu şekilde düşünmesinin nedeni başta da belirttiğimiz üzere Hegel’in 

yaptığı gibi bir din tipolojisi yapmaya karşı olmasıdır. Fakat bu anlayışın Hegelci 

düşünceye sıkı sıkıya bağlı olduğu da kesindir. Hegelcilik dinin anlamını insanlığın 

yaşadığı tarihsel süreçlerde ve çeşitli uygarlıklarda keşfetmeye çalışır, bu amaçla dini 

sembolleri analiz eder, aynı şekilde insanların kendi kaderlerine ilişkin algılarını ifade 

etme biçimlerinin, dinin anlaşılmasında vazgeçilmez öge olduklarını kabul eder.486    

Feuerbach’ın “Christianity”de belirttiği, dinlerin en azından Hıristiyanlığın 

diğer bir özelliği de bir soyutlama olmasıdır. Ona göre ne kadar olumlu olsalar da tüm 

dinler soyutlamaya dayanır; ayrıldıkları tek nokta, soyutlanış biçimidir.487 Bundan 

dolayı yani, soyut esas ve nitelik anlayışına göre; bilinç, bilgi, irade ve sevgi yalnızca 

soyut felsefeye aittir. Ancak, din, insanın yaşantısında, kendini bilmenin Sen ve Ben’in 

birleşimi olarak varolduğu alanda, kendini bilmesidir.488 Feuerbach pek çok yerde dinin 

ve özelliklede Hıristiyanlığın dünyadan bir soyutlanma; bir iç eylem olduğunu ve bu 

yüzden de inançlı insanın dünyadan uzak, Tanrıda gizli, dünya zevklerinden yoksun bir 

                                                            
484 Hıristiyanlığın Özü, s. 36–37. 
485 Hıristiyanlığın Özü, s. 202–203. 
486 Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 16. 
487 Hıristiyanlığın Özü, s. 125. 
488 Barth bu konuyu değerlendirirken şöyle der: “Feuerbach bu birliği, Ben ve Sen arasındaki ilişkide onun kendi 
bilincine ve dünyaya gelmek olarak tasdik eder. Çünkü din onu anlamlı ya da anlamsız yapan bu birlik iddiası ile 
ilgilenir. Feuerbach’ın bu konu hakkındaki çalışmaları sadece insani doğruluk ve gerçek bir ağır başlıkla değil, aksine 
özellikle soyutlamayla varlıkları bir çeşit ideolojiye taşıyan akademik bir teolojidir, insanlar şehirlerinde ve 
köylerinde, küçük konaklarında ve fabrikalarında insanın gerçek hayatıyla ilişkileri yoktur, Feuerbach sanki 
Hıristiyani bir realizmle çalışır.” Barth, agm., s. xxiv. Feuerbach’ın pek çok yerde Ben-Sen ilişkisine değinmesinin ve 
dinin kökenini oluşturduğunu belirtmesinin en önemli nedeni Geothe’ninde dediği gibi “Dindarlık, insanları birbirine 
bağlar. Ama Tanrısızlık daha çok bağlar” sözünde gizlidir. 



122 

 

yaşam sürdüğünü belirtir.489 “Christianity”nin baş tarafında, alıntıladığımız şu uzun 

paragrafta bu konuya değinerek şöyle der: “Spekülasyon, dini kendi düşünceleriyle ve 

olduğundan çok daha iyi biçimde ifade eder. Dine, asıl anlamına bakmaksızın bir anlam 

yükler, kendi düşüncelerinden başka düşünceleri önemsemez. Ben, bunun tersine, dinin 

kendini ifade etmesini sağlıyorum, kendimi ise onun bir dinleyicisi, bir yorumcusu 

olarak görüyorum, teşvikçisi değil. İcat etmek değil, keşfetmek; ‘varlığı keşfetmek’ 

hedefime ulaşmak için, benim tek amacım oldu. Hıristiyanlığın şifresinin çözümüne 

ancak teoloji adı verilen çelişkiler ve düşler ağında ulaştım, bu dinin gerçek anlamını da 

yine ancak burada bulabildim; ama bunu yaparken kutsal şeylere karşı saygısızlık etmiş 

oldum. Eğer bu nedenle kitabım olumsuz, dinsiz, ateist bir çalışma olarak 

nitelendirilecekse, ateizmin –en azından bu çalışma için- dini sırlarını oluşturduğunu 

belirtmek isterim, çünkü dinin görüntüde olmasa da özünde sözlerle insana eziyet etmek 

yatar. Bu kendi amaçları ya da varsayımları arasında yoktur, ancak özünde doğrudan ve 

insan doğasının Tanrısallığından başka bir şeye inanmaz. Bu çalışmanın, ateist olarak 

nitelendirilmesinin yanında, hukuki suçlamalarla, tarihsel ve mantıksal olarak yanlış 

olduğunun kanıtlanmasını, tüm tezlerimin çürütülmesini istiyorum. Ancak Tanrıbilimsel 

yakınmalarla, spekülasyonun basmakalıp cümleleriyle ya da adlandıramadığım diğer 

gülünç çözümlerle değil; ‘neden’lerle, şimdiye kadar tam olarak açıklamasını 

yapmadığım ‘neden’lerle yapılsın bu.”490 

Feuerbach’a göre dinin soyutlamaya bağlı olmasından dolayı, onun yararlı etkisi, 

düşünsel bilincin kaydettiği genişlemeye bağlıdır. Feuerbach’ın ifadeleriyle belirtecek 

olursak “Dinde, insan açık havadadır; düşünsel bilinçte ise insan dar, sınırlı bir yerdedir. 

Din, temelde düşünsel bilinçle ilişki içindedir; din, düşüncenin sınırlarının dışında kalan 

yerdir. Soyutlanmış, bilgilendirilmiş insan ya da uluslar, dinin esaslarının anlamını 

korumaya çalışırlar; çünkü bu insanlar, dinin kaynağını oluşturan bu düşünce ile 

yaşamaktadırlar. Bir insanın görüş açısı ne kadar sınırlandırılırsa, tarih, doğa ve felsefe 

hakkında o kadar az bilgisi olur.491 Çünkü dinin dünyayla ilgili fiziksel bir görüşü 

yoktur; doğal açıklamalarla ilgilenmez; çünkü bu açıklamalar yalnızca bir kaynak 

biçiminde yapılabilir. Kaynak ise kuramsal, doğal-felsefi bir fikirdir. Bundan dolayı 
                                                            
489 Hıristiyanlığın Özü, s. 94. Özellikle bk. Christianity, Bölüm XVII, s. 170–180. 
490 Hıristiyanlığın Özü, s. 10–11. 
491 Hıristiyanlığın Özü,  s. 236. 



123 

 

Feuerbach’a göre, inançsız filozoflar kafalarını nesnelerin kaynakları ile meşgul 

etmişlerdi. Hıristiyanların dini bilinci ise bunu inançsız, dindışı ve yaratılışın pratik ve 

öznel fikrinden uzak buldular, bu da şu anlama geliyordu: Varlıkların doğal yollarla 

ortaya çıktığına inanmak, yani fiziksel bilime inanmak yasaklanmıştı. Dini bilinç, 

dünyayı Tanrı ile bağdaşlaştırır; her şeye Tanrı’dan ulaşır; çünkü hiçbir şey ona olduğu 

gibi, ya da bize göründüğü gibi görünmez. Her şey, kaynağını Tanrı’dan alır: bu inanç, 

dini bilinç için yeterlidir.492 Yani dini bilinç tarafından Tanrıları nitelendiren şey 

doğanın kavranışı ve doğaya bağımlılık duygusunun biçimlerini ifade eder. Bundan 

dolayı Tanrı her şeye gücü yeten, ezeli, kendi kendine yeten, her şeyi kapsayan, 

evrensel, sınırsız, sonsuz varlık doğanın kendisinden başka bir şey değildir ya da bu 

şekilde insana görünür; aynı şekilde bilinemez, gizemli, kavramın ötesinde, ilaveten 

bencil olmayan, insani iradeden bağımsız, insani istek ve ihtiyaçlarla hareket etmeyen 

vs.493  

Ayrıca Feuerbach’a göre, dinin temel hedefi genelde insanlığın mutluluğunu ve 

özelde ise benliğini koruma faraziyesidir. Bu, Feuerbach’ın girişimine egzistansiyalist 

bir tat veren benliğin sosyal doğası ve duygu üzerindeki vurgusuyla birlikte ‘mutluluk 

prensibi’dir. Feuerbach, tekrar tekrar dinin köklerinin ölüm öncesi korkuda, acıda ve 

mutluluk isteğinde ve diğeri tarafından doğrulanmasında olduğunu vurgular ve önemli 

Hıristiyan doktrinlerinin bu korkular ve bu isteklerden bahsettiğini ifade ederek: ‘bizim 

için ve bizim kurtuluşumuz için’ anlamında olduğunu; dinin esas istinat noktasının 

pratik ve sübjektif ve dinin sonunun insanın iyiliği, kurtuluşu, nihai mutluluğu olduğunu 

belirtir.494 

Feuerbach’ın burada özetlemeye çalıştığımız “Chıristianity” adlı eserinde 

böyle bir din yorumu yapmakla amaçladığı şeyin sadece insanların gözünü açmak 

olduğunu, bundan başka bir amacının olmadığını ve bunu yaparken de herhangi bir 

zorlama olamayacağını belirtmiştir: “Din insan aklının bir rüyasıdır. Ben dinin ve ayrıca 

spekülatif felsefenin ve Tanrıbilimin gözlerini açabilirim yada bakışlarını içten dışa 

                                                            
492 Hıristiyanlığın Özü, s. 239. 
493 Wartofsky,  s. 390.  
494 Christianity, s. 185. 



124 

 

doğru çevirebilirim, örneğin bir nesneyi hayal edilen nesneden gerçek dünyadaki 

nesneye dönüştürebilirim, ancak bundan daha fazlasını yapamam”.495 

Sonuç olarak “Christianity”de Feuerbach idealist geleneğin karşısındaki 

bilinçte, insani yabancılaşma problemini materyalist496 veya realist bir çözümü olarak 

isimlendirdiği şeyi teklif eder. O bize sadece etik ve pratik anlamda bir idealist 

olduğunu söyler ve hakikat, özgürlük, adalet ve sevgi gibi mutlak değerlerin zaferinin 

ve saltanatının önceden belirlenmiş nihai realitesine iştirak ettiğimize kesin bir şekilde 

inanır. Feuerbach’ın Hıristiyan inancının bu ve diğer özelliklerinin analizinin detayları 

üzerinde durmak gerekli değildir. Bütün analizlere yayılmış olan ana tema yeteri kadar 

açıktır, yani, din esasen bilincin yabancılaşmış bir formu, onun gerçek kaynağını ve 

objesinin –yani insanın mutlak doğasının- aslını arayıp bulmakla aşılması, ortadan 

kaldırılması gereken bir illüzyondur. Dinin antropolojiye indirgenmesi bu hakikati insan 

bilincinin ön sırasına getirerek insanı dini yabancılaşmadan kurtarır.497 Feuerbach bir tür 

olarak insanın değerini genel olarak felsefi bireyciliğin ve özelde dini bireyciliğin bir 

düzelticisi olarak teklif eder. Onun dinde ve özellikle Hıristiyan dinindeki iddiaları için 

her insan kendisinin asli mükemmelliklerini bizatihi kendisi tarafından bütünüyle kendi 

kişisel tasavvural ilişkisiyle türün bütün evrensel mükemmellikleriyle teçhiz edilen 

Tanrısal bir bireye vardığını farzeder. Tanrısal bir bireyle insan türünün 

mükemmelliğinin bu özdeşleşmesinden dolayı, tarihsel olarak insanlık aşkın bir 

illüzyona feda edilmiş ve birey kendisinin sadece tamamlanmanın gerçek bağlamında 

yabancılaşmıştır. Feuerbach’ın doktrini esas itibariyle gerçekte her insanın birey değil 

                                                            
495 Christianity, s. 4. 
496 Yalnız burada Feuerbach’ın materyalizmi hakkında bir hususu belirmek istiyoruz oda şudur: Feuerbach’ın 
materyalizmi Marx veya Engels’in kabul ettikleri materyalizmden farklıdır. Zira hem kendisinin hem de Engels’in 
belirttiği gibi Feuerbach materyalizme geriye doğru katılır ileriye doğru değil.  
497 Barth’ın konu hakkındaki değerlendirmesi şöyledir: “Bu bağlamda Feuerbach’ın dini antropolojileştirmesi açıkça 
bağımsızlaşma ve özgürlük savaşının bir öğesi olmuştur, devrimle engellenmiş olmasına rağmen bir devir açmıştır. 
Ne idealist felsefede yüceltilen burjuvazi ne de bu mücadelenin zorunluluğu ve en az adalette Hıristiyan Kilisesini 
kabul etmek; gerçekten, bu mücadelede bunların her ikisi de isteyerek veya istemeyerek tesirsiz bir rol oynar, aptalca 
karşıt kötü niyetlilik veya hainlik.” Barth, agm., s. xx. 



125 

 

bilakis bir türsel varlık olduğunu ifade eder.498 Kısaca Feuerbach’a göre din bir 

fantezidir, ‘kişinin ihtiyaç ve eksikliğini aşmak için başvurduğu bir teşebbüssüdür’.499 

“Christianity”deki Feuerbach’ın görüşlerini ana hatlarıyla gördükten sonra 

şimdi Feuerbach’ın görüşlerini anlattığı ikinci merhaleye yani esere geçebiliriz. 

b. İkinci Merhale: The Essence of Faith According to Luther: A supplement to 
the Essence of Christianity (Luther’e Göre İmanın Özü: Hıristiyanlığın Özü 
İçin Bir Ek) 
Bu merhale “Luther”500 (1844) adlı kitapta ortaya çıkar ve “Christianity”den 

“Religion”a geçişi temsil eder. Adından da anlaşılacağı gibi “The Essence of Faith 

According to Luther: A Supplement to the Essence of Christianity” (Luther’e Göre 

İmanın Özü: Hıristiyanlığın Özü İçin Bir Ek), “Christianity”nin bir eki sayılır ve bu 

anlamda “Chıristianity”nin temel görüşlerini daha tutarlı bir şekilde ortaya koyma 

girişimidir. Hatta Harvey’e göre Feuerbach’ın “Luther” kitabı “Christianity”nin 

soyutlamalarının yerlerinin değiştirilmiş ayrı bir yeniden basımı veya daha açıkçası 

baştaki hâkim temanın -tür ideasının nesnelleştirilmesi- yerine ikinci bir temayla –doğa 

ve ölümün sınırlılıklarından özgür olan bilinçli bireyin dürtüsüyle- değiştirilerek 

yeniden basılmasıdır.501  

Genel olarak bakıldığında da imanın özüyle ilgili bu eser Feuerbach’ın bize 

Luther’in sözlerinden bu genellemenin gerçeğini kaydedecek bir delil sunma 

                                                            
498 Genel bir değerlendirme için bk. Masterson,  s. 70–84. 
499 Kamenka,  s. 4. Christianity’nin genel bir değerlendirmesi için bk. Brian Morris, s. 40–42. İnsanın dine duyduğu 
itiyacın egzistansiyal bir açıdan değerlendirlimesi için bk. Cafer S. Yaran, “İnsanın Egzistansiyal İhtiyaçları ve Dinin 
Perenniyal Cevapları”, O.MÜ.İ.F. Dergisi, Samsun: 2001, Sayı: 12–13, s. 79–96. 
500 Burada şu soruyu sormak gerekir: Niçin Feuerbach önceleri dini sistematize eden ve bozan olarak nitelendirdiği 
Luther üzerine kitap yazmıştır? Bunun en önemli sebebi “Christianity” üzerine Lutherci teologların önemli eleştiriler 
yazmasıydı. Özellikle de Jullius Müller’in yazdığı eleştiri yaklaşık olarak yüz sayfaydı. Müller bu eleştiride 
Feuerbach’ın “Christianity”deki tezinin patristik, ortaçağ ve mistik-pietik kaynaklara dayandığını, Roma 
Katolikliğine çok güzel bir şekilde uygulanabileceğini, Luther’in Protestanlığına uygulanamayacağını belirtmiştir. 
Feuerbach bunun üzerine Müller’in yanlışını kanıtlamak için tezini daha da ileri götürmüştür. Roma Katolikliğine 
uygulanabilecek olan eleştirilerin Protestanlığa da aynen uygulanabileceğini göstermek istemiştir. Müller’in görüşleri 
için bk. Küng, DGE, s. 214. (Ildephonsus Müller, Ludwig Feuerbach’a mektubu, 11 Ekim 1867, K. Grün, Ludwig 
Feuerbach, C. II, s. 193–94’den alıntıyla). Feuerbach’ın Luther’le ilgilenmesinin bir diğer sebebi de, Protestanlığın 
ana tezinin teolojinin antropolojiye indirgenmesinin pratik bir kanıtı olmasıdır. Van A. Harvey, FIR, s. 150–151. 
Fakat John Glasse eserin Luther adını almasının politik bir sebebe dayandığını belirmiştir. Zira Almanya’da Luther 
bir halk kahramanı gibidir ve bu dönemde eserlere sansür uygulandığından ve Feuerbach da eserinin yasaklanmaması 
veya sansüre uğramaması için görüşlerini Luther adıyla yayınlamıştır. Fakat kanaatimizce bu yanlış bir 
değerlendirmedir. Bu görüş için bk. John Glasse, “Why did Feuerbach Concern himself with Luther?”, Revue 
internationale de philosophie, Sayı 101, 1972, s. 383.  
501 Harvey, FIR, s. 159.  



126 

 

girişimidir.502 Yani Feuerbach Luther’in ifadelerinde Tanrı’nın insani doğasıyla ilgili 

kendi fikrini destekleyebileceği delilleri bulmaya çalışır. Bu eser bir anlamda Feuerbach 

için önemli olan 1844 yılında özellikle üzerinde durduğu Luther yazılarının, 

Feuerbach’ın Luther’e karşı duymuş olduğu ilgisinin sonucunda oluşmuştur. Feuerbach 

Luther’i Hıristiyanlığın ilk insanı yani ilk Hıristiyan ve modern çağın kurucusu olarak 

anlar.503 Feuerbach, Luther’e olan hayranlığını gizlemez ve yakın arkadaşlarına şaka 

yollu olarak şöyle der: “Ben II. Lutherim”.504 O Luther’in düşüncesi ve kişisel 

realitesini ‘içgörüsüne doğru hareket eden insanın hem zaman ve hem de tarihsel seviye 

arasında ki dayanak noktası’ olarak düşünmüştür.505 Aslında Feuerbach’ın Luther’e 

başvurması Luther’i tanıtmaktan daha ziyade kendi düşüncesine taraftar ve delil olarak 

sunma girişimidir ve bunu kendi görüşleriyle tutarlı bir şekilde uyguladığını 

söyleyebiliriz. Feuerbach herhangi bir tarafsızlık göstermeksizin kendi amaçları için 

Luther’i kullanmıştır.  

Özellikle Luther’deki iki şey Feuerbach üzerinde güçlü etki yapmış gibi görünür. 

Birincisi, Luther hemen hemen bağımsız bir görünüş olarak iman ve ilahi yani Tanrısal 

hipotezlerin fonksiyonu konusunda özel bir yol kullanmıştır. Yani Luther’in şu 

düşünceleri: “İnanç düzeltilebilir, her şey düzeltilebilir. Bu sadece doğrulamayı 

sağlamaz aynı zamanda teselli de verir; bu sadece sevgiyi meydana çıkarmaz güzel 

çalışmaları da meydana çıkarır; bu ayrıca günah ve ölümü de aşar, insanı kutsar ve 

günahından arındırır. İman ve Tanrı birbirleriyle ilgilenir. Kalbin hakikati olarak bu 

hem Tanrı’yı hem de idolu yapar, bazen bu sadece ‘bizim içimizde’ olsa bile, ‘yaratıcı 

bir ilan’dan bahsedebilir. Her ne olursa olsun, bu aşırı yani mübalağalı görüş, yoruma 

ve doğrulanmaya muhtaçtır. Feuerbach’tan sonra, şimdi kişi artık Luther’in ifade ettiği 

bu şeyleri biraz dikkat etmeksizin tekrarlayamaz.”506  

Feuerbach’ın Luther’le olan ilişkisine değinen insanlardan biri olan Barth 

Feuerbach’ın Luther’i kullandığı konuların en önemlileri olarak şunları belirtir ve şöyle 

der: “İnkarnasyon doktrininin kullanılması ve onunla ilgili olandır. Zira Feuerbach bu 

                                                            
502 Feuerbach bu eserin pek çok yerinde bazen iki sayfayı bulan uzun Luther alıntılarıyla doldurmuştur.  
503 Lindeberg,  s. 107–118. (Rowidowicz, Ludwig Feuerbachs Philosophie: Urpsrung und Schicksal, Berlin 1931, s. 
161, 217’den alıntıyla). 
504 Lindeberg,  s. 109. (Rowidowicz, s.161–162, not 2’den alıntıyla). 
505 Jr. H. F. Reisz, “Feuerbach on the Essence of Religion”, The Journal of Religion, XLIX/2 (1969), s. 183. 
506 Barth, agm., s.  xxii. 



127 

 

Hıristiyan doktrinini kısa ve özlü bir şekilde yeniden formüle etmiştir: “Tanrı insan 

olmuştur, insan Tanrı olmuştur”, muhakkak bu kaba yorum her şeyden önce sadece 

imkânsız ve anlamsız değildir –özellikle Lutherci İsabilim ve Lutherci Aşayi Rabbani 

doktrini altında. Luther’in kendisi bizi Tanrı’yı gökyüzünde değil insanda, insan, insan 

İsa’da aramaya sevk etmiştir ve onun için Aşayi Rabbani yemeği Yüceltilmiş Birinin 

vücudunun göklere çıkartılmasıdır. Bu vurgular Ortodoks Lutherci ‘ifadelerle 

haberleşme’ doktriniyle onun yüce cinsinde billurlaştırılmıştır, ilahi görkemin 

yüklemlerin sanki ve nazari olarak gerçekten İsa’nın insaniliğine ait veya uygun 

olmasına göre coşkulu büyük halk kitlesi sevinçli bir şekilde Reformdan sınırsıza uygun 

olmayan sınırlı bir şeye dönmüşlerdir ve halen daha da dönmektedirler.507 Bütün bunlar 

açıkça yukarıyla aşağının, yeryüzüyle gökyüzünün, insanla Tanrı’nın bir yer 

değiştirmesinin ihtimaliyetini teklif eder –unutulan eskatolojik sınırın ihtimaliyetini. 

Gerçekten, Hegel (onun kendi itirafıyla) bu ihtimaliyeti çıkarları için kullanmada 

kendisini çok iyi bir Lutherci gibi göstermiştir.”508 Feuerbach ise Hegelden farklı olarak 

Luther’i daha farklı bir bağlamda kendi fikirlerini desteklemek için kullanmıştır. 

Genel olarak bakıldığında Feuerbach’ın dini anlaması Luther’in dinin daimi 

biçim değiştirmesi olarak anladığı şeydir. Bu konuyu değerlendiren fakat farklı 

sonuçlara ulaşan önemli iki Protestan teolog vardır. Bunlardan biri burada görüşlerine 

yer verdiğimiz Barth diğeri ise Paul Althaus. Althaus’un ilgisi Barth’ın Luther’in delile 

dayanmayan kanaatlerini, delillerle çürütmektir. Bunu yaparken Barth’ın ileri sürdüğü 

görüşleri Althus ele alarak eleştirmiştir. Şöyleki Althus’a göre: “Feuerbach konumunu 

desteklemek yani kanıtlamak için Luther’den alıntılarda hata etmiştir ve Barth’ın 

kaygısı temelsizdir. Luther’le Feuerbach arasında bağlantı kurmada gelişim çizgisi 

yoktur. Çünkü Luther “iman Tanrı’yı yaratır” dediği zaman o hemen şunu ekler “(Tanrı) 

kişide değil (İsa’da) bilakis bizde yaratır”.509 Fakat Althaus, Luther ve Feuerbach 

arasında bağı kurmada gelişim çizgisi olmadığını iddia etmesinde inandırıcı değildir, 

zira Heinrich Bornkamm’ın işaret ettiği gibi Feuerbach’ın durumu çağdaş klasik, 

                                                            
507 A. Hay ve Henry E. Jacobs, The Doctrinal Theology of the Evangelical Lutheran Church, Philadelphia, 1876, s. 
331–60, 334–36, 189–213. 
508 Barth, agm., s. xxiii. 
509 Paul Althaus, The Theology of Martin Luther, 1966, s. 147. 



128 

 

idealist-rasyonel Luther tasviri ve Luther’in ki Tanrısal hakikat. Sadece inancın kişisel 

fiilinde kavranabilir şeklindeki varoluşsal bakış açısına karşıt bir reaksiyondur.510 

Fakat biz Feuerbach’ın Luther yorumundan Luther’le ilgili eserine geçecek 

olursak şunu görürüz ki bu eserde “Christianity”de olduğu gibi Hıristiyanlığın teorisi 

kadar bir din teorisi bulunmaz. Buna rağmen Hıristiyanlığın değiştirilmiş bir yorumu 

olsa da “Christianity”deki din teorisinde bazı değişiklikler yapar. Şöyle ki, bu merhale 

ve bir önceki dinin insani kaynağını, Tanrı’nın sonuç itibariyle insanın içsel düşünce ve 

duygularını ifade ettiğini ve onun rüya ve ideallerinin bir ifadesi olduğunu yani dinin bir 

yabancılaşma olduğunu ortaya koyma çalışmasıdır. Bu eserde Feuerbach teolojinin 

insanileştirilmesinin zaten Protestanlıkta zımnen olduğunu iddia eder.511 Yani ona göre 

Protestanlığın işi dini insanileştirmektir. “Protestanlık artık Katoliklik gibi Tanrı’nın 

bizatihi kendisinde ne olduğuyla ilgili değildir, bilakis insan için ne olduğuyla ilgilidir; 

bundan dolayı artık o, Katoliklik’te olduğu gibi spekülatif veya tasavvural bir eğilim 

değildir. Artık o teoloji değildir; o esas itibariyle yani gerçekte İsabilimdir, yani dini 

antropolojidir”.512 Bir diğer açıdan Feuerbach’ın teolojiyi insanileştirmesi Protestanlığın 

tarihine bağlı yani Protestanlıkla ilgilidir çünkü Feuerbach din eleştirisinin prensiplerini 

Luther’den almıştır.513 Feuerbach, Luther’in imanı içsel veya varoluşsal anlamasından 

daha ileri gitmiştir. Bu bağlam Feuerbach’ın bir yandan soyut, rasyonel teolojiye 

saldırısını diğer yandan Luther’in İsabilimi üzerine vurgusunun sebebini izah 

etmektedir.514 Hatta eserde belirttiğine göre Feuerbach, Protestanlığın, Luther’in İsa’da 

ortaya çıkan Tanrı’nın insaniliğine vurgusundan dolayı Batı tarihindeki bunun ateist 

hümanizme doğru bir dönüş noktası olduğuna inanıyordu.515 

Feuerbach Luther’in şu iddiasını alıntılar: “Eğer Tanrı, bir bulutun üzerindeki 

bir çıkıntı gibi, gökyüzünde bütünüyle yalnız başına oturuyorsa, o Tanrı olamaz”. 

                                                            
510 Lindeberg,  s. 111. 
511 Ninnian Smart’ta bu konuda şöyle der: “Protestanlık Tanrı’nın anlamını insanın kurtuluşuna bağlı olarak gören 
süreci ilk başlatandı; 20. yy. emprisizm ve Deizm Tanrı’nın anlamını ahlaki alanda doğmuş olarak görüyordu –
insanın pratik ihtiyaçlarının alanı.” Smart, The Religious Experience of Mankind, s. 649. 
512 Principles, s. 5. 
513 Manfred H. Vogel, “İntroduction”, Principles of the Philosophy of the Future, s. xliv. Bk. Karl Lowith, From 
Hegel to Nietzsche, New York: Anchor Books, 1967, s. 337–338. 
514 Lindeberg,  s. 117. 
515 Van A. Harvey, “Ludwig Feuerbach”, The Encylopedia of Protestanism (edt. Hans J. Hillerbrand, New York: 
Routledge, 2004, C. 2, s. 747–750. 



129 

 

Bundan Tanrı’nın sadece bizim imanımızın bir nesnesi olduğu müddetçe var olduğu 

neticesini çıkarır.516  

Eserde Feuerbach’ın, ‘teoloji patolojiden başka bir şey değildir’ şeklindeki 

değerlendirmesi çok önemli bir değerlendirmedir ki, bu görüş Feuerbach’ı Freud’dan 

önce dinin bir nevroz olduğu görüşünü ifade eden kişi yapmaktadır.517 Buradan 

hareketle Feuerbach’ın dinin insani yorumunu ve onun psikolojide analiz temelli 

antropolojik yorumlarını açıklamak istediğimizde şunu görürüz ki, insan, insani 

sıfatlarını bir Tanrı suretinde somutlaştırdığında o, kendisi için gerçek doyumu inkâr 

etmiş ve bunun yerine hayali bir doyum içerisine dalmış olur. Çünkü sabit inançlar 

ruhsal bir güvenin oluşmasını sağlar. 518  

Ayrıca bu eserde Feuerbach’ın Hegelci benliğin farklılaşması paradigmasından 

ayrıldığı görülür ve dinin gerçek olarak mutluluk prensibi (insani mutluluk) üzerinde 

temellendiğini iddia eder ve Hıristiyan imanının özetini verir. Hatta Feuerbach şöyle 

der: “Din insana doğru yöneliyor, insanın mutluluğunu hedef ve gaye ediniyor”.519 

Kısaca eser Luther’in yorumladığı sonsuz bir varlık olana tutkunun bir açıklamasıdır. 

Feuebach bunu şöyle özetler; “Tanrı bütün kötülük ve maddenin baskısından özgür 

olma isteğidir; her şeyden önce ölümden kurtulmuş olmanın. O mutluluk içgüdüsünü 

tatmin etmektir, Tanrısal varlık, insani (veya daha ziyade Hıristiyan) arzuları ifade eden, 

temin eden ve nesnelleştirendir, mutluluk isteğinin odak noktasıdır”.520  

                                                            
516 M. J. İnwood, “Ludwig Feuerbach”, The Oxford Companion to Philosophy, edt. Ted Honderich, New York: 
Oxford Unıversıty Press, 1995, s. 275–277. Feuerbach Hıristiyanlığın hem teorik hem de pratik yönden bir çözülme 
içinde bulunduğunu iddia ediyordu. Pratik yönden, Luther’in inanan kişi için ‘Kendisi için ve kendinde olan’ 
Tanrı’nın yerine ‘Tanrı bizim içindir’in önemli olduğunu iddia etmekle teolojiyi antropolojiye indirgediğini, teorik 
yönden de Spekülatif teolojinin istemeyerek te olsa panteizmden Hegelciliğe doğru kayarak aynı sona ulaştığını ileri 
sürmüştür. Feuerbach idrakin zirvesi olarak bir yanda Luther’in dini devrimini diğer yanda Hegel’in felsefesini 
görmüştür. 
517 Hasan Hanefi, el-İğtirabu’d-Dini ‘inde Feuerbach, Alem’ul-Fikr’ul-Kuveytiyye, 1983, s. 43. Feuerbach 
“Christianity”nin ilk baskısının önsözünde teolojiyi psikolojik bir patoloji olarak nitelemişti. 
518 Feuerbach’ın böyle bir düşünceye yönelmesinin kökünde Plehanov’un da açıkladığı şu hususlar yer alır. “İlkel 
ırkların dini, henüz yeteri kadar araştırılmamıştır. Fakat bu konuda şu ana kadar bildiklerimiz, şu kısa Feuerbach 
formülünün mutlak doğruluğunu teyit ediyor: “İnsanı yapan din değil, dini yapan insandır”. Şurası apaçıktır ki, insan 
bütün kavimlerde uluhiyyetin tipini oluşturmuştur. Bu durum, insan toplumu ile onun hükümetini, neden dolayı 
gökyüzü toplumunun ve gökler saltanatının temsiline örneklik ettiğini açıklar. Bu hiç şüphesiz materyalistçe bir din 
anlayışıdır. Plehanov,  s. 56. 
519 Luther, s. 11.  
520 Luther, s. 112. 



130 

 

Diğer yandan Feuerbach’ın bizatihi kendisinde olan Tanrı hakkındaki 

spekülasyona saldırısı inancın benim için/bizim için görünüşü üzerine vurgulanarak 

yapılmıştır: “Öyleyse bizim dışımızda değildir, inancın objesinde değildir, bilakis 

bizdedir inancın bu objesinin amaç ve anlamında yatar. Bu İsa İsa değildir, fakat o senin 

için İsa’dır; o ölmemiştir veya acı çekmemiştir, fakat o senin için ölmüştür, senin için acı 

çekmiştir –ana nokta budur”.521 Yani bu merhalede “Din insana doğru yönelir, insanın 

mutluluğunu hedef ve gaye edinir.”522 

c. Üçüncü Merhale: The Essence of Religion ve Lectures on the Essence of 
Religion (Dinin Özü ve Dinin Özü üzerine Dersler) 

Feuerbach 1845 yılında yazdığı “Religion” adlı eserde aşağıda görüleceği gibi 

Christianity’de sunduğu duruşunu daha kısa bir şekilde yeniden ortaya koymaya çalışır. 

Zira Feuerbach kendisinin dinin yansıtma teorisi, dindar halkın ‘Tanrı olan bir diğer 

varlıkla’ irtibatlarında nasıl hissettiklerini yeteri derecede açıklamadığını düşünüyordu 

ve dinin dayandığı zemininin ve objesinin, üzerinde kendimizi mutlak olarak bağımsız 

hissettiğimiz şeyin doğa olduğunu ileri sürdüğü “Religion”ı yayınladı. Bu temel 

yaklaşımdan dolayı “Religion”da neredeyse din ile ilgili her konu doğa ile açıklanmıştır.  

Baştada belirttiğimiz gibi “Christianity” büyük bir çoşkuyla karşılanmasına 

rağmen eser artık Feuerbach’ın yeni felsefesinin ilkelerini yeterince ifade edemiyordu. 

Feuerbach ilk eserlerinde Hegel’in uyguladığı ve kendisinin son derece eleştirdiği 

soyutlamayı fazla kullandığının farkına vardı. Çünkü türlerin tümüyle mükemmel ve 

sınırsız olduğu iddiasıyla, aslında bir bütün olarak insanlığı ilahlaştırmıştı. Ayrıca 

Hegel’in felsefesinin doğa fikri üzerine temellendirilmiş olduğunu iddia etse bile, 

“Christianity”deki din analizinde güçlükle doğayı dini bilincin merkezi yaptığı 

söylenebilir. Doğayla ilişkiye önem vermesine rağmen, benliğin sonsuz olmayı 

arzulamasında aşkın olmayı istemesi gibi bir şey olduğunu büyük ölçüde tahlil etmişti. 

Bundan sonra, ihtiyaç duyulan şey, yeni felsefesinin prensiplerini hesaba katan ve 

Hegel’e bağlı kalan her şeyi çıkarıp atan bir din teorisinin yeniden formüle edilmesiydi. 

Luther üzerine olan kitabının yayınlanmasından sadece bir yıl sonra Feuerbach bu 

                                                            
521 Luther, s. 48. 
522 Luther, s. 11.  



131 

 

konuya geri döndü. Bunun için ortaya koyduğu eser “Religion” başlıklı küçük bir 

kitaptı. Bu küçük eser daha sonra 1848’de “Lectures” başlıklı otuz tane seri konferansın 

temellerini oluşturacaktır. İki kitap beraber ele alındığında,  “Chıristianity”de 

temellendirilmiş olandan çok daha kompleks, muhtelif nedenleri olan bir din teorisi 

ortaya çıkar. Ayrıca esasında bu eserler Hıristiyan dininin bir eleştirisi olan 

“Chıristianity”ye benzemez, Hıristiyanlıktan ziyade din ile ilgilidirler. Bu eserlere göre,  

din sadece öz bilinçliliğe bağlı olarak açıklanmaz, aksine mutlak bağımlı olan doğanın 

azami bir tepe noktasıyla muhtemelen benliğin bir karşı karşıya gelmesine bağlı olarak 

açıklanır. Eğer “Chıristianity”de okuyucular tek kutuplu Tanrılar bilincin 

nesnelleşmesidir şeklinde bir teori bulurlarsa, bu iki kitapta iki kutup etrafında dönen bir 

teori keşfedeceklerdir, şöyleki, bir yanda doğa ve diğer yanda insani sübjektiflik. 

Ancak, sübjektif olan kutbun tanımlanması psikolojik faktörlerin (insani bağımlılık ve 

doğayla büyülenme, tasavvur, endişe, insani sınırlılık ve sonuç olarak insani tutkunun 

bizatihi kendisi) çoğunda olduğu gibi öz bilinçlilik sürecine çok fazla odaklanmaz.523  

“Religion” ve “Lectures” kavramsal olarak oldukça yakın ilişki içinde olsa da 

biçim olarak tamamen farklıdır. “Religion” kısa bir özettir. Almanca baskısı uzunca 

düzenlenmiş yaklaşık olarak yedi yüz kelimedir. İngilizce çevirisi ise elli beş 

paragraftır. Birinci gruptaki (1–25) paragraflar yeni paradigmanın ana temasıyla yani 

“din doğadan bağımsız olarak duyguları kullanır”la ilgilidir. Feuerbach’ın ifadesiyle bu 

şöyledir: “Bütün dinlerin ve halkların tarihi bolca doğruladığı gibi doğa dinin ilk orijinal 

objesidir”.524 İkinci gruptaki paragraflar (26–40) doğada karşılaştırma yoluyla ruhsal 

varlıklara ve Tanrılara inanmaya sebep olmaktadır. Üçüncü gruptaki paragraflar (41–50) 

teizmin zorunlu olarak veya yanlışlıkla doğanın teolojik bir görünüşünü varsaydığını 

göstermeye çalışır. Sırasıyla son beş paragrafta ise “Christianity”deki benzer temalara 

işaret edilir: inayet kavramları, mucize ve ölümsüzlük isteği, bilindiği gibi bunların 

hepsi teizm için temeldir. 

“Religion” kitabı, “Principles” gibi deklaratif bir biçimde yazılmıştır yani 

argümanlardan hemen hiçbiri iddialara karşıt değildir. Feuerbach’ın felsefesinin genel 

                                                            
523 Harvey, FIR, s. 162. 
524 Religion, para. 2, s. 4.  



132 

 

bir değerlendirmesini yazan Wartofsky bu kitabı Feuerbach’ın çalışmalarının en iyi 

yazılmış, en az bilimsel ve popüler olarak anlaşılması için en kolay ulaşılabilir eseri 

şeklinde nitelendirmiştir.525 Bundan sonraki Feuerbach’ın diğer eserlerinden hiçbiri 

böyle değildi, eserin özet bir çevirisi hariç İngilizce’ye şu ana kadar tam çevirisi de 

yapılmamıştır.526 

Feuerbach’a göre, insani varlıklar mutluluk güdüsüyle idare edilir ve bu 

mutluluğun kavranması hem doğanın iyiliğine hem de bireyin saadeti için ortaya çıkan 

önem vermeyişin sınırlanmasına bağlıdır, özellikle de ölüm gerçeğinin. İnsani varlıklar 

her şeyden önce yaşamayı ve yaşama güdüsünün zorlamasıyla içgüdüsel olarak bu 

tutkuyu bunu bahşetme yeteneği olan, onları anlayan, onların şikâyetlerini dinleyen ve 

isteklerini ihsan eden bir varlığa dönüştürmeyi isterler. Kısaca din, mutluluk isteği ve 

doğa ve ölümün sınırlılığının karşıtlığından doğar.527 Bundan dolayı Feuerbach 

“Religion”ın hemen giriş cümlesinde incelemesinin amacını şöyle belirtir: “İnsanın 

doğaya dayanması dinin ilk ve son kaynağıdır. Bu incelemenin temel meselesi veya en 

azından başlangıç noktası, dinin konusu olarak doğadır. Bu konuya “Christianity” 

kitabında değinmemem gerekti. Çünkü Hıristiyanlığın özü doğadaki Tanrı değil 

insandaki Tanrı’dır”.528 İnsandan farklı olan ve ondan bağımsız kabul edilen veya 

“Christianity”de geçtiği gibi, Tanrı’ya nispetle aynı şey olan, insani bir yapısı ve insani 

özellikleri olmayan bu varlık, tabiattan başka bir şey değildir. Feuerbach bununla alakalı 

olarak şöyle der; “Bana göre tabiat insanın kendisinden ve kendi ürünlerinden ayırdığı 

varlıklara, şeylere ve konulara işaret eden genel bir kelimeden başka bir şey değildir. 

İnsan bunları doğa ismi altında idrak eder. Fakat o hiçbir şekilde gerçek eşyadan ayrı 

veya soyutlanmış genel bir varlık veya metafizik bir varlıktan oluşan bir şahıs 

değildir”.529 Feuerbach’a göre insandaki bağlılık hissi dinin kaynağıdır fakat bu 

bağlılığın konusu yani insanın kendisine bağlılığını hissettiği şey aslında doğadan başka 

bir şey değildir, doğa dinin ilk temel konusudur. Dinler ve toplumlar tarihi bunu yeteri 

                                                            
525 Wartofsky,  s. 388. 
526 Alexander Loos tarafından özetlenerek çevrildi, ilk baskısı New York’ta 1872’de yapıldı. Bugün İngilizce’de aynı 
çeviri kullanılmaktadır. 
527 Harvey, “Feuerbach, Ludwig”,  s. 747–750. 
528 Religion, para. 1, s. 1.  
529 Religion, para. 2, s. 1–2. 



133 

 

derecede ispatlar.530 Devamında Feuerbach dinin fıtri bir özellik taşımadığını belirterek 

şöyle der: “Dinin insana göre fıtri ve doğal olduğunu vurgulamak, dinin 

Tanrılaştırmayla uyum halinde olması söz konusuysa sahte bir vurgudur, fakat din, bu 

bağlılığı hissetmekten başka bir şey olarak görülmezse bu tamamen doğrudur ki, insan 

bu bilinciyle kendisinden farklı herhangi bir varlık olmaksızın varolmadığını ve 

varolamayacağını, varlığının kendinden kaynaklanmadığını nispeten kavrar. Biz bu 

şekilde anladığımızda din insan için gözün ışığa, ciğerlerin havaya, midenin yemeğe 

ihtiyacı gibi bir zorunluluk olur. Din insanın kendini kavrayışını ortaya çıkarmasıdır 

fakat buna ilaveten insan ışıksız, havasız, susuz, mekânsız, yemeksiz var olamayacak 

bir varlıktır, özetle o, doğaya bağlı bir varlıktır. Hayvan ve insandaki bu bağımlılık 

hayvansal alanda hareket ettirildiğinde bilinçsiz bir bağımlılıktır. Fakat kavrama ve 

düşünme derecesine çıktığında ve bunu düşünüp kabul ettiğinde din olur. Feuerbach 

adeta bunu kanıtlamak için şunları söyler; “Aynı şekilde yaşamın tamamı mevsimlerin 

değişimine bağlıdır, fakat insanoğlu bu değişikliği dramatik fiillerle ve sevinç 

hareketleriyle kutlar fakat mevsimlerin bu değişimini veya ayın şekillerini temsil eden 

bu kutlamalar insanoğlunun ilk ve en eski dinleridir aynı şekilde insani dinler onu kabul 

etmesinin gerçek şekilleridir”.531  

Feuerbach’a göre insanın ancak Tanrısal bir gözetimle ve Tanrılar, ruhlar, cin 

ve melekler gibi olağanüstü varlıkların aracılığıyla var olduğunu düşünüp kendisini 

hayvan seviyesinin üstüne çıkaran böyle bir düşünce tamamen hayali bir düşüncedir, 

dolayısıyla insan sadece kendinden kaynaklanmayan bir duruma gelmiştir. Bunun için 

başka varlıkların yardımına muhtaçtır. Fakat bu varlıklar hayal ürünü, tabiatüstü 

varlıklar değil, bilakis bunlar fiili bir tabiattır. Bunlar kendisinden üstte değil 

kendisinden aşağı varlıklardır. Çünkü bilinçli ve iradi fiillerinde insana yardım eden her 

şey genel olarak insani olarak isimlendirilir. Yüceden değil de aşağıdan gelen her türlü 

bağış açıktır ki yukardan gelmiyordur. Bu yardım eden varlıklar ve de insanı koruyan, 
                                                            
530 Religion, para. 2, s. 1–2. Stoyçev Feuerbach’ın bu sözünü değerlendirirken şöyle demektedir: “Feuerbach neden 
böyle bir yaklaşımı yeğledi? Bu bir rastlantı mı yoksa o da öylesine kendinden önce, daha Antikçağ’da doğaüstü 
düşüncesinin oluşmasında korkunun büyük payı olduğunu vurgulayanları mı izledi? Bizce, gerçek, yaratıcı bir 
biçimde ürettiği bir düşünce söz konusu. Nedir söz konusu olan? Feuerbach kendisinden önce korku duygusu 
kavramı yerine bağımlılık duygusu kavramını kullanıyor. Korkunun nedenini yani insanın dış yaşam koşullarının 
bağımlılığını çok iyi kavrıyor. Böylece bağımlılık duygusunu yalnızca doğaya değil, sonuçta insanın zayıflığını, 
aczini ve bağımlılığını belirleyen toplumsal gerçekliğe bağlama olanağı doğuyor”. Todor St. Stoyçev, “Ludwig 
Feuerbach’ın Ateizmi”, çev. Mehmet Yavuz, Felsefe Dergisi, De Yayınevi, 1988/3, s. 88–89. 
531 Religion, para. 3, s. 2. 



134 

 

kollayan cinler özellikle hayvanlardır. İnsan sadece bunlar vasıtasıyla kendini onlardan 

daha üstün konuma çıkarabilir. Ancak onların koruması ve yardımıyla da insani 

mükemmellik düşüncesini olgunlaştırabilir, işte böylece biz “Zend-Avensta” kitabında 

ve hatta birçok bölümünde “Vedenta” da şunu okuyoruz: “Bu âlem köpeğin zekâsı 

sayesinde yücelmiştir, çünkü o dünyayı korumasa hırsızlar ve kurtlar eldeki her şeye 

hâkim olacaktır.” İnsan için özellikle geçmiş medeniyetlerde hayvanların önemi, dini 

ibadeti tamamen meşrulaştırmaktadır.532 

Bu eserde ayrıca insanın yaratılışına değinilmekte, bunun ilahi bir yaratma 

eseri olmasından ziyade doğanın doğal bir gelişimi sonucu olduğu belirtilmektedir; 

“Hıristiyan hayatını tamamıyla putperest gibi yaşar fakat hayatı yüce bir şekilde 

yaşaması sebebiyle şükranlarını gökteki babaya sunarlar.”533 Feuerbach aynı sebepten 

dolayı Hıristiyanların putperesti putlara tapmakla nitelediğini oysa kendilerinin 

onlardan çok ta farklı olmadığını belirterek bu durumun kökeninde yatan sebebi şöyle 

açıklar; “Çünkü o ibadetini yaratılmışa yapmakta ve bütün menfaatlerin biricik gerçek 

sebebi olan ilk sebep’e çıkmamaktadır, fakat ilk insan olan Âdem’e varlığımı teslim 

edebilir miyim? Ona babam olarak saygı duyabilir miyim? Neden yaratılmış olanda 

durmuyorum? Ben yaratılmış değil miyim? Sınırlı ve ferdi olmada bana en yakın maddi 

sebepler en sonuncu sebep değil midir? Ben ona uzak değilim, çünkü ben sınırlı ve ferdi 

bir varlığım. Benim ferdiliğim ayrılığı ve tarifi kabul etmez çünkü o bendendir, benim 

varlığımdandır ve babamın ferdiliğine bağlıdır. Geriye doğru en sona döndüğümde 

varlığımın bütün izlerini kaybetmez miyim? Benim ilk sebebi aramak için yaptığım ve 

bu geriye doğru dönüşte mecburi olarak bir sınır yok mudur? Varlığımın başlangıcı 

mutlak ferdilik değil midir? Benim asaletim ve varlığa taşınmam bir diğer insanın ki 

gibi aynı yıl, aynı saat ve aynı karaktere sahip olarak diğer bir ifadeyle aynı tarihsel ve 

objektif koşulların etkisiyle gerçekleşmiş değil midir? Bunun için benim aslım veya 

özüm ferdi bakış açısıyla tamamen bana ait bir öz değil midir? Aynı şekilde hayatımda 

herhangi bir çelişme olmadan benim hayatım değil midir? Buna göre çocuk sevgim ve 

saygım Âdem’e kadar uzanmakta mıdır? Hayır, ben, dini saygım yönünden bu şeylerin 

                                                            
532 Religion, para. 3, s. 2. 
533 Religion, para. 6, s. 5. 



135 

 

bana en yakınında yani varlığımın sebebi olan anne ve babamda durmakla 

muhatabım”.534  

Görüldüğü gibi eserde maddeye ya da daha doğru ifadesiyle her şeyi doğaya 

bağlı kılma düşüncesi hâkimdir ve her şey bu eksende açıklanmaktadır. Hatta şöyle der: 

“Doğa dinin ilk ve temel konusu, fakat bu konu dinin ilk ve acil mevzusu olduğu sırada 

dahi ibadetin objesi de olabilir, bazı doğa dinlerinde olduğu gibi böyle olunca en basit 

anlamıyla doğa olarak belirginleşmez bizim onda gözlemlediğimiz anlam teoloji veya 

felsefe ve bilim açısından ifade ettiği anlamdır, beşeri olmayan cevheri açısından değil, 

kaldı ki, maddi bakış açısına göre, kutsal bir cevherdir, bununla beraber beşeri bir 

cevher olarak belirginleşir.”535 Böylece Feuerbach “Religion”dan (1845) “Lectures”a 

(1848–49) kadar kararlılıkla dinin duygusal temeli görüşünü geliştirmiştir. Hatta bazı 

Marksistler bundan Feuerbach’ın doğaüstüne inancın ana kaynağını duygularda ve ruhta 

gördüğü, inancın sosyal kökenini küçümsediği ve hiç söz etmediği sonucuna 

varmışlardır.536 “Religion”a kısaca değindikten sonra şimdi bu konuların ayrıntılı bir 

şekilde incelendiği deyim yerindeyse “Religion”ın şerhi olan “Lectures” adlı esere 

geçebiliriz.537 

Biçimdeki bazı bozukluklara rağmen “Lectures” bazı yönlerden “Religion”dan 

üstündür. Sadece Feuerbach’ın önemli gördüğü noktaları izah etmek için dinler 

tarihinden bolca örnekler vermesinden değil bilakis bu üstünlük çoğu zaman 

“Religion”da sadece üstünkörü ifade edilmiş önemli pek çok fikri ilerletmiş ve 

geliştirmiş olmasından dolayıdır. Konferanslar ilerlerken kişi aşağı yukarı, Feuerbach’ın 

konumunu dikkatlice düşündüğü ve geliştirdiğini tasavvur edebilir, zira Feuerbach 

konferansları verirken eksikliklerini görür ve belirsizlikleri açıklar. Örneğin, 
                                                            
534 Religion, para. 6, s. 5. 
535 Religion, para. 26, s. 26. 
536 Stoyçev,  s. 88. 
537 Erlangen Üniversitesi’nden kovulduktan sonra inzivaya çekilen Feuerbach, Heidelberg Üniversitesi öğrenci 
cemiyeti tarafından bir dizi konferans vermesi için davet edilir. Fakat üniversite yetkilileri bir öğrencinin Feuerbach’ı 
üniversiteye felsefe profesörü olarak atamasını isteyen dilekçeyi göz önünde bulundurmasından ve Bavyera Kültür 
Bakanlığının da reddetmesinden dolayı Feuerbach bu konferansları Üniversitede değil belediye meclisinin konferans 
salonunda verir. Konferanslar 1848 Aralık ayında başlar, her Perşembe, Cuma ve Cumartesi akşamı olan konferanslar 
1849 Mart ayına kadar sürer. Düşüncelerine bir temel olarak Religion adlı kitabını kullanır. Konferanslar anlatılmış 
gibi bir üslupta değildir fakat kişisel ara sözler ve aralara azda olsa savunmalar serpiştirilmiştir. Fakat buna karşın 
yine de “Religion”ın aksine “Lectures”, uzun ve konuşma diline daha uygun bir çalışmadır. Son konferansta 
dinleyicilerinden zamanın yetersizliğinden ve alışılmış türde konferans veren akademisyenlerden biri olmadığından 
dolayı kusura bakmamalarını istemiştir. 



136 

 

“Religion”da bağımlılık duygusunun dinin kaynağı olduğu iddiası kısa bir veya iki 

paragrafta anlatılmıştır. “Lectures”ta Feuerbach’ın bunun dini sübjektiflik hakkında 

söylemek istediği şeyi destekleyen çok sınırlı bir temel olduğunu farkına vardığı görülür 

ve sonuç olarak 4–10. bölümleri bu fikri geliştirmeye ve onun ‘egoizm’ olarak 

adlandırdığı şeyle ilişkisine ve mutluluk dürtüsüne ayırmıştır. Zaten Feuerbach’ta 

eserde dinin sübjektif kutbunun analizini teşkil eden temel üç kavram üzerinde özellikle 

durur; bağımlılık duygusu, egoizm ve mutluluk dürtüsü.  

Bunun için dini açıklarken Religion’da olduğu gibi doğa kavramını kullanır. 

Bundan dolayı “Lectures”da şöyle demektedir: “Tanrı soyut doğadır, doğa mecazi 

manasıyla değil, gerçek manasıyla duyularımızın ortaya çıkardığı hissedilebilir gerçek 

bir doğadır”. Bunu “Lectures”daki altıncı konferansta da görmekteyiz: “Doğanın 

duyular vasıtasıyla insanda oluşturduğu bütün oluşumları, dini ibadetin sebepleri olarak 

görmemiz mümkündür”.538 Fakat “Lectures”ta bunun yanında din ekseriyetle bağımlılık 

hissi üzerinde temellenmiştir, ancak tamamen dünya içi ve insan içi (doğaya bağlı 

olarak) bir hadisedir; aynı şekilde din tamamen anlaşılabilecek şekilde insani arzu ve 

ihtiyaçlar üzerine de temellenmiştir, en sonunda ise insanın her taraftan mutluluk için 

hareket etmesidir: “İnsanın ihtiyaç duyduğu şey –ister bu belirli ve böylece bilinçli veya 

isterse bilinçsiz bir ihtiyaç olsun- Tanrı’dır”539 veya daha pozitif olarak ifade edilecek 

olursak, “insan ihtiyaç duyduğu şeyi Tanrısı yapar”.540 Din böylece, esasen insanın 

kendini koruma içgüdüsünün, insan egoizminin bir üretimi demektir. 

Bu yeni modelde “Christianity”den farklı olarak yansıtma mekanizmasının 

olmadığı görülür. Bunun yerine “Lectures”ta görmüş olduğumuz şeyin tümü benliğin 

varlıkları veya doğanın bütününü korku ve tutkunun baskısı altındaki kişisel bir varlığa 

dönüştürmesidir. Aslında bizim sahip olduğumuz din tutkulu bir düşünmenin 

sonucudur. Ayrıca Feuerbach dikkatini on dokuzuncu konferansta sadece doğanın 

kişileştirilmesinin ‘teorik sebebine’, “Christianity”nin gündemindeki ilk madde olan 

yansıtma teorisini anımsadığımızda biraz geciktirdiği bir tartışmaya çevirir. 

                                                            
538 Lectures, s. 22. 
539 Christianity, s. 73. 
540 Küng, DGE, s. 209. (Feuerbach, Vorlesungen über das Wesen der Religion, Gessemmelte Werke içinde, C. VI, s. 
262’dan alıntıyla). 



137 

 

Özbilinçlilik teorisi her şeyin kaynağını ispat eder. “Lectures”ta Feuerbach nihayetinde 

çalışmanın bir değerlendirmesine fırsat bulduğunda, tasavvur veya fantezi meydana 

çıkar, aynı meleke duyguların ve hislerin bir vasıtası olarak “Christianity”de böyle 

büyük bir rol oynamıştı. Duygu ve histe temellenen tasavvur, gerçeklik ilkesinin 

referansı olmayan bir kelimeyi yaratan organ veya güçtür. Akılla denetlenmemiş ve 

doğadaki tesirli varlık ve güçler tarafından hareket ettirilmiş, tasavvur onları kavrar ki, 

bu tasavvur şudur; “Dinin teorik olarak sebebi veya kaynağı ve onun objesi, 

Tanrı’dır.”541  

“Lectures”ta tasavvur kavramının önemli bir rol oynamasına rağmen, bu 

“Christianity”de daha çok konu edilmiştir. Her iki eserde de, tasavvur kavramı daha 

büyük bir epistemolojik buz dağının parçası gibidir. Bir anlamda, altta kalan ve bilgi 

veren yazılar asla açıkça ifade edilmemiştir. Hegel’in “Phemenology”siyle derin yapısal 

paralelliklerinden dolayı, “Christianity”de bunun az veya çok şemasını yapmak 

mümkündür.542 Fakat bu “Lectures”ta yapılmak istendiği takdirde oldukça zor olacaktır, 

çünkü bu kitap onun Hegelci geçmişini reddetmesinden ve yeni felsefesini inşa 

etmesinden sonra yazılmıştır. Ayrıca, bu yeni epistemolojinin ilkeleri izlencesel skeçleri 

ve aforizmaları, tatmin etmeyen biçimlerde sunulmuştu.543 Yine de, önemli detayları 

muğlâk olsa bile, kişi Feuerbach’ın buzdağının dış görünüşü hakkındaki sanıların 

bilgisini edinebilir ve bu görünüş çağımızda teşebbüs edilen bazı düşüncelerle ilginç 

paralelliklere sahiptir, örneğin Ernest Casirer’in mitik düşüncenin doğasını tasvir etmesi 

gibi.544 Casirer’e göre kadim insanlığın tasavvuru veya fantezisi bu mevcut niteliklere 

bağlanır ve arzu ve isteğin baskısı altında doğa insanın muhayyilesine dönüşür.545 

Sübjektif olarak, tasavvur tarafından insani imgenin doğası üzerinde aşırı baskısı, 

görmüş olduğumuz gibi, bir yanda endişeyle, diğer yanda tutkuyla hareket ettirilmiştir. 
                                                            
541 Lectures, s. 178. 
542 Wartofsky böyle bir şema yapmaya çalışmıştır.   
543 Bu eserlerle Feuerbach, Batı ve özellikle Alman İdealizmini (ideaların önemlilerini), hatta Hegel’in ölümünden 
önce, “Thoughts”la eleştirmeye başlar. Genellikle onun eserleri özenerek ortaya koyduğu argümanlardan ziyade 
çeşitli aforizmaları ihtiva eder. Aynı sebepten dolayı Nietzsche’de pek çok eserinde aynı metodu takip etmiştir. 
Birinci bölümde kısaca açıkladığımız “İnsan yediği şeydir” böyle aforizmalardan biridir. Feuerbach’ın teolojiden 
felsefeye ve dolayısıyla Hegelci idealizmden hümanist materyalizme olan yolculuğunu yine birinci bölümde 
açıladığımız açık aforizmada şöyle özetler: ‘Tanrı benim ilk düşüncemdi, akıl ikinci, insanoğlu benim üçüncü ve son 
düşüncemdir’. Thiselton,  s. 100. 
544 Ernest Casirer, The Philosophy of Sembolic Forms, C. Iı, Mytic Thought, çev. Ralph Manheim, New Haven: Yale 
University Press, 1955. Ayrıca bk. Ernest Casirer, Essay on Man: An İntroduction to a Philosphy of Human Culture, 
Garden City, New York: Doubleday, 1944), bölüm 7. 
545 Casirer, Essay on Man, s. 102. 



138 

 

Evinde hissetmediği bir dünyaya fırlatılmıştır, Dasein “doğanın tekin olmayan varlığını 

bilinen ve rahat bir doğaya çevirmek”546 ister. Kalbin daima hareket etmesi ve 

çarpmasının hiç durmaması gibi bağlılık duygusu ve endişe tasavvur dürtüsünü yaratır: 

“Her adımda o çalışır, bazı zararlar başına gelebilir, bununla beraber her nesne 

ehemmiyetsizdir, yaralanma ve hatta ölüm korkutur. Bu endişe, belirsizlik duygusu, 

daima insana eşlik eden zarar korkusu dini tasavvurun köküdür; zira dindar insan her 

kötülüğü karşılaştığı kötü varlıklara veya ruhlara isnat eder, hayaletler ve hortlakların 

korkusu, en azından eğitimsiz insanlar ve halklarda dini tasavvurun özüdür.547 Bu 

konuda, Feuerbach adeta Freud’un yetmiş yıl sonra ortaya koyacağı argümanını haber 

verir.548 

Feuerbach eserde ayrıca tasavvurun tutku ve istek tarafından hareket 

ettirildiğini belirtir. Dini inanç esasında Tanrılar, genelde insani varlıkların ve özelde de 

dindar insanların iyiliğiyle ilgilendiğine güvendir. Bu sebeple muhayyileyi inancın 

bizatihi kendisiyle tanımlayan Feuerbach’ın düşüncesi, Luther’in yazılarıyla ispatlamış 

olduğunu düşündüğü bir tanımlamadır. Luther, inancın varlığı başlatmasının imkânsız 

olduğunu iddia eden Protestan Reformcusuydu ki, bu görünmeyeni görünebilir kılar. Bu 

inanç açıklanamayacak şeye inanır ve görülemeyecek şeylere bağlanır.549 Luther’in bu 

görüşünden hareketle Feuerbach bütün inanç eserlerinin tasavvurun eserleri olduğunu 

belirtir. Tasavvur, gerçeklik ilkesi tarafından kısıtlanmış olmamasına rağmen, yokluktan 

yaratılmaz (ex nihilo). Bu üzerinde çalışma yapmak için işlenmiş materyalleri gerektirir, 

bunlar doğadaki duyarlı varlıklar ve olaylar olsa bile, duyu izlenimleri veya hatta zihin 

soyutlamaları duyu tecrübesinden çıkarılmıştır. Gerçekte dinler arasındaki farklılıklar 

kısmen tasavvurun ürettiği ham materyallerdeki farklılıklardan dolayıdır. Ayrıca 

tasavvur tarihsel kişilikler tarafından tedarik edilebilir. Buda veya Mesih veya bunların 

gerçekten bizatihi kendilerini soyutlamaları gibi, ‘bütün’ veya hatta sadece ‘varlık’ 

                                                            
546 Casirer,  s. 104. 
547 Lectures, s. 196. 
548 Hem Feuerbach hem Freud hatta Marx ufak farklılıklarla Tanrı inancının salt zihinsel bir kabulden daha fazla bir 
şey olmadığını ve onu korku ve umutlarımızın yarattığını insan ruhunun derinliklerinde yatan ilahi adalete inanmaya 
olan eğiliminin ürünü olduğunu söylediler ve ayrıca böyle bir dünyada korku ve anlaşılamaz karışıklıktan dolayı 
Tanrı bir gün akan bütün gözyaşlarını durduracak, bütün yanlışları düzeltecek kurtarıcı bir baba figürü olarak 
üretilmişti.     
549 Lectures, s. 192. 



139 

 

kavramı gibi.550 Örneğin Feuerbach politeizm ile monoteizm arasındaki farklılığı, 

varlıkların çeşitliliğiyle büyülenmiş tasavvural varlığın bir sonucu olarak açıklamıştır, 

önceki ve sonraki durumda, dünyanın birliği ve uygunluğuyla “İnsan, kendi düşüncesi 

ve tasavvuruyla birleştirilmiş bir bütünü biçimlendirmiştir”551 demiştir.  

Feuerbach’a göre doğanın birliği ve insicamı gibi tasavvur için yakıt 

sağlayabilecek, muayyen verili bir soyutlamada farklı yollar vardır. Bunun için şöyle 

der: “Örneğin kişi monoteizmin iki tipini ayırt edebilir; Hıristiyanlığın karakteristiği 

olan metafiziksel ve Yahudi Kutsal Kitabı ve Kuran’ın karakteristiği olan pratik-şiirsel. 

Hem Yahudi kutsal kitabında hem de Kuran’da Tanrı’nın aktivitesi doğanın 

aktivitesinden ayırt edilemez öyle ki, kişinin yiyeceğini Tanrı’nın veya doğanın 

sağladığını söyleyip söylememesi farksızdır, yağmur yağdırır, yaratılmışlara görme 

gücü verir, ölümden yaşama geri dönmesini sağlar. Tanrı’nın işleri doğanın işleridir. 

Çünkü doğa her şeyde hazır ve nazırdır, Tanrı her yerde hazır ve nazırdır; doğa her şeye 

gücü yetendir, Tanrı her şeye gücü yetendir. Tanrı sadece doğayı imgelemle sübjektif 

bir varlık haline dönüştürmüştür; demek ki hiçlik imkânsız olduğu için tasavvur doğanın 

işlerini bir mutlak ve sınırsız bir varlığın işi gibi görür”.552 Bu noktada Feuerbach için 

din pratik bir öneme sahiptir. Din, doğayı insanın kontrol etmesini hedefler ve doğanın 

insanın mutluluk isteğine hizmet etmesini sağlamaya çalışır. Din bunu doğanın 

etkilerini eylem ve doğanın ürünlerini, doğanın verdiklerini yapmakla sağlamak 

istemektedir. “Bundan dolayı insanın doğaya bağımlılığı (Religion’da söylediğim gibi) 

aslında dinin nedeni ve başlangıcı, ama bu bağımlılıktan kurtulma, hem akılcı ve hem 

de akıl dışı anlamında, dinin son amacı. Ya da doğanın Tanrılığı belki dinin temeli ama 

insanın Tanrılığı dinin son amacı”.553 

“Lectures”ta yansıtma teorisinden daha az zarifliğe sahip olan fakat daha 

başarılı başka bir teoriyi görebiliriz. Bu, Hegelci paradigmanın daha problematik bazı 

yönlerini kaldırır ve dini bilinç hakkındaki çalışmada pek çok sebepsel güç için daha 

doğrudur. Bu dini aşırı determine edilmiş bir fenomen ve asıl kendi doğasının farkında 
                                                            
550 Lectures, s. 192. 
551 Lectures, s. 192. 
552 Lectures, s. 321. 
553 Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı”, s. 42. (Feuerbach, Aus den Heidelberger Vorlesungen über das Wesen der 
Religion, s. 120’den alıntıyla). 



140 

 

olan bilinç anlamında her şeyi açıklamaya teşebbüs etmeyen olarak görür. Feuerbach ilk 

eserinde (Christianity) doğayı dikkate almayarak büyük bir boşluk bırakmış olduğunu 

fark etmiş, bu eleştirmenleri tarafından ‘yanlış anlamalara’ neden olmuştur. Şöyle ki, bu 

eleştirmenler doğa üzerine, bağımsızlık duygusu üzerine temellenen bir teoriyle 

uyuşmayan insanın Tanrılaşması üzerine temellenen bir din teorisi olduğunu iddia 

etmişlerdir. Ayrıca sadece Hıristiyanlığın eleştirisiyle ilgilenmiştir, bu da onun görüş ve 

doktrininin tam bir açıklamasını vermeyi imkânsız kılmıştır. “Zorunlu olarak, Tanrı’nın 

diğer yarısını, Onun fiziki sıfatlarını, diğer eserde meşgul olduğumdan dikkate 

almadım”554 diye yazar.  

Tabii ki, bu diğer eser “Religion”dı. Zira ilk eserde (Christianity) onun formülü 

‘teoloji antropolojidir’555 şeklindeyken, sonrakinde (Religion) ‘teoloji antropoloji 

ilaveten psikolojidir’ şeklindedir. “Lectures”ta Feuerbach şöyle der: “Benim doktrinim 

veya görüşüm iki kelimeyle şöylece özetlenebilir: doğa ve insan. Benim düşüncemdeki 

insan önceden varsayılan varlıktır, insanın temeli veya sebebi olan varlıktır, o onun 

kökenine ve varlığına sahiptir, Tanrı –mistik, belirsiz, müphem bir kelime- değil, bilakis 

doğadır, açıkça hissi, kesin bir kelime ve şey. Ve varlık doğasından kişisel, bilinçli ve 

rasyonel bir insan haline gelir. Benim zihnimde, bilinçsiz doğa ebedidir, yaratılmamış 

varlık, ilk varlıktır –ilk, yani, zamanda, sıralamada değil, fiziki olarak, ahlaki olarak 

değil; insan bilinçliliğiyle benim için zamanda ikinci sıradadır, fakat sıralamada ilk”.556 

Fakat Feuerbach’ın hem “Christianity” hem de daha sonra “Religion” ve 

“Lectures”taki modeller arasındaki kesikliği azaltma teşebbüsü çokta ikna edici 

değildir. Örneğin yeni modelde Tanrı ideasını hâlâ “Christianity”de tanımlanan tarzda 

elde edildiğini, tür ideasının doğa üzerine yansıtıldığını kabul edebilir miyiz? Öyleyse, 
                                                            
554 Lectures, s. 19–20. 
555 Feuerbach Bu görüşü “Lectures”ta tekrarlamış ve Heidelberg konferanslarının üçüncüsünün başlangıcında 
öğretisini şöyle özetlemiştir: “Teoloji antropolojidir, yani Grekçe’de Theos, Almanca’da Gott diye isimlendirdiğimiz 
dinin objesi, insanın özünden başka bir şeyi ifade etmez”. Religion, s. 10. Fakat eğer biz bu ‘nothing but’ta din ve 
teolojinin değerinin düşürülmesini görürsek Feuerbach’ı yanlış yorumlarız: o kesin bir dille ve şevkle teoloji ve 
idealist felsefenin mukabili olarak insanın özünün onaylar. Tanrı’yı insanın özüne kattığında en yüksek itibarı yani 
saygıyı Tanrı’ya verir ki, bağışta bulunabilsin. İnsan yaşamayı ister fakat o, varlığında bağımlı, sınırlı, 
korkutulmuştur; o istekleri, arzuları ve en yüksek idealarından küçük bir kısmına da sahiptir. O sever ve korkar, 
arzular ve inkâr eder ve nefret eder. Değerli ve değersiz olan şeyleri bilir. İlkine sahip olmak ve ikincisinden 
kurtulmak için değersiz olan şeyleri arar. Bundan dolayı hayatı bir mücadele ve çekişmedir. Kişi Feuerbach’ın bütün 
bunları reddetmediğine dikkat etmeli; o hiçbir şekilde bunları basit olarak değerlendirmemiştir. Aksine o, onun için 
evet der ve onu över. Barth, agm., s. xv-xvi. 
556 Lectures, s. 21. 



141 

 

doğadan çıkarıldığı söylenen, ilkin ‘bilincin sınırsızlığından’ elde edilen Tanrı’nın soyut 

sıfatlarından bazıları nasıl açıklanıyor? Veya yine Tanrı’nın birliği kavramı sadece 

bilincin birliği kavramından çıkarılabilir mi veya bu ilkin doğanın birliğinin 

soyutlanmasına ulaşması zorunlu mudur? Ve ilk eserlerde türlerin mükemmelliğine 

kıyasla ortaya çıkan bireyin eksikliği anlamında yorumladığımız, hâlbuki daha sonraki 

eserlerde ortaya çıkan nedir? Ve son olarak, daha sonraki eserlerdeki benliğin 

farklılaşmasının ve nesnelleştirmenin Hegelci paradigmanın herhangi bir imasının veya 

kullanımının olmamasının yokluğunu nasıl izah edeceğiz? Bazı yorumcular 

Feuerbach’ın iki yansıma teorisi arasındaki farklılıkları ortadan kaldırma çabasını 

görünürdeki anlamda kabul etmiş gibidirler. Örneğin Copleston bu iki versiyonun 

kolayca şu şekilde uzlaştırılabileceğini iddia eder: “İnsan dışsal realiteyle bağımlılığının 

bilincindeki insana doğanın güçlerini ve özellikle doğal fenomenleri yücelterek başlar. 

Ama kişisel Tanrılar ya da Tanrı kavramına kendini-yansıtma olmaksızın yükselmez. 

Politeizmde insanı insandan ayırdeden nitelikler, her biri kendine özgü karakterler 

taşıyan insan biçimli Tanrıların birçokluğu biçiminde Tanrılaştırılır. Monoteizmde 

insanları birleştiren şey, yani insan olarak insanın özü, aşkın bir alana yansıtılan ve 

Tanrılaştırılan şeydir”.557 Örneğin iki teoride kavranan benliğin yabancılaşması 

anlamındaki önemli farklılıkları mukayese edelim. “Christianity”de dini yansıtma zaruri 

ve mükemmel bir insan doğasının gizil bir ideasının bilinçsiz bir nesnelleşmesi olarak 

açıklanmıştı. Tanrı’nın sıfatları sadece insan türünün zaruri yüklemlerini büyütmesidir; 

anlama, irade ve duygular. Aksine “Lectures”ta, kendini farklılaştırma hâlâ dinin 

kökenidir, fakat tamamen farklı bir şekilde kavranmıştır. Benlik, Ben-olmayandan 

kendisini farklılaştırdıktan sonra, doğanın bazı yönlerini kavrar –bazı nitelikler, varlık, 

soyutlama veya hatta bir bütün olarak doğa- ve onu canlandırır. Fakat kavranmış olan 

‘diğeri’ bir suje olarak değerlendirilir.558 

Kısaca, önceki ve sonraki eserlerde kişileştirme olarak görülen bazı 

devamlılıklar vardır, fakat mükemmel bir türün Hegelci donanımı yabancılaşma ve 

yeniden ele geçirme ortak kavramlarıyla beraber azalmıştır. Yansımanın meydana 

getirdiği iki kavram arasındaki farklılığı ortaya çıkaran son derece güçlü ve aydınlatıcı 

                                                            
557 Copleston, A. History of Philosophy, C. VIII, bölüm 2, Garden City, New York: Doubleday, 1963, s. 63. 
558 Harvey, FIR, s. 187–188. 



142 

 

ifade, ilgi çekecek derecede yeterlidir, metnin esas kısmında değil fakat beşinci 

konferansın ekinde açıklanmıştır. Feuerbach burada şöyle der; “Bu açıklayıcı cümleden 

sonra ortaya çıkmıştır ki dinin objesi sadece dışsalı değil bilakis kişinin sahip olduğu 

içsel ve bilinçsiz doğayı, bizim irademizden bağımsız fonksiyonları olan bir doğayı da 

içerir. Bu bizi en can alıcı olan noktaya götürür, dinin gerçek mevki ve kaynağına.559 

Dinin nihai sırrı bilinç ve bilinçsizlik, bir ve aynı bireyde isteyerek ve istemeyerek olan 

arasındaki ilişkidir. İnsan irade eder fakat bunu oldukça bilinçsiz bir şekilde yapar, çok 

sık bir şekilde iradesi olmayan varlıklara gıpta eder, o bilinçtir ancak bilinçsizce 

bilinçliliğe ulaşır. O yaşar ve şu ana kadar onun hayatının başlangıcı ve sonunun 

ötesinde güçsüzdür. O bir gelişim sürecinin sonucudur, ancak o bir kere var olur, bu ona 

yaratmanın tek bir fiili dolayısıyla varlığa gelmiş gibi görünür. O bir vücuda sahiptir, 

haz veya acının her tecrübesinde o ona kendisinin sahip olduğunu hisseder ve şu ana 

kadar o kendi evinde bir yabancıdır. Her acı haksız olan bir cezadır; mutlu anlarda o 

hayatın bir armağan olduğunu hissedecek, talep etmeyecektir. İnsan egosu veya 

bilinçliliğiyle dipsiz bir uçurumun kenarında durur ki, onun için yabancı gibi görünen 

ve şaşkınlık kelimelerinin kendisinde ifade edilen bir duyguyu ilham eder uçurum onun 

kendi bilinçsiz varlığıdır, örneğin: Ben neyim? Nereden geldim? Gidiş nereye? Ve bu 

duygu benden ayrı bir ‘Ben-olmaksızın’ ben bir hiçim zira benimle sıkı sıkıya ilişkilidir, 

aynı zamanda benim varlığım diğer bir şeydir, dini duygudur“.560 Yani din benliğe tesir 

eden güçler kümesinin açıklayıcı bir karşılığıdır. O retorik olarak, başka türlü nasıl 

olabilir? diye sorar, çünkü doğa “İnsan her şeydir... onun hayatının özü ve mesnedi 

doğrudan ve duyusal olarak tecrübelerdir”.561 Bundan dolayı korkunun, endişenin ve 

minnetin kaynağının doğa olması şaşırtıcı değildir, onun için insani varlıklar ona yani 

doğaya ibadet eder. Feuerbach şunu söyler, “Bugün bile ben doğa dininin motiflerini 

kendi içinde buluyorum. Bu motifler ki, eğer bunlara kültür, bilim ve felsefeyle 

                                                            
559 Feuerbach’a göre dinin fonksiyonu bir arzunun yerine getirilmesi, kişinin hayatında karşılaştığı olumsuzlukların 
üstesinden gelmenin bir yoludur. Din insani duyguların doğasını ya da diğer bir ifadeyle zayıflığını ifade eder 
560 Lectures, s. 310vd. Feuerbach “Lectures”ta şöyle yazar: “Dinin nihai gizi bilinç ve bilinçsizlik, bir ve aynı bireyde 
istek ve isteksizlik arasındaki ilişkidir. İnsan ister fakat bunu genellikle şuursuzca yapar. O yaşar ve fakat onun 
hayatının başlangıcı ve sonu üzerinde gücü yoktur. Bir bedene sahiptir ve fakat yine de kendi evinde yabancı gibidir; 
Mutlu anlarda hayatın bir hediye olduğunu hisseder. Mutsuz anlarda iradesine karşıt onun üzerine doğru bir ağırlığı 
çeker. Egosu ve bilinciyle insan dipsiz bir kuyunun kenarında durur ki, dipsiz kuyu kendi bilinçsiz varlığıdır, ona 
yabancı görünür ve ona bir duygu ilham eder, şunun gibi harika kelimelerde kendini ifade eder: Ben neyim? Nerden 
geldim? Son ne? Ve onun duygusu Ben benden ayrı bir Ben-olmaksızın hiçbir şeydir; aynı zamanda benim kendi 
varlığım dini duygudur”. Lectures, s. 310. 
561 Lectures, s. 91.  



143 

 

mukabele edilseydi bugün bile ben bir doğa tapıcısı olabilirdim”.562 Doğa ve kültür 

konusuna o kadar vurgu yapar ki, Feuerbach önceleri insani bilinçten elde ettiğini iddia 

ettiği ahlaki sıfatlardan bazılarının şimdi doğada kaynaklara sahip olduğunu söyler. 

Hatta adalet sıfatı insani varlıkların ahlaki doğalarının içindeki içgörülerinin dışında 

doğmaz fakat kötülük tecrübesi doğadaki bizden zuhur eder. Bir bütün olarak dünya 

kavramına ulaşamadığından politeist için kötülüğün oluşu iyiliğin yanında kötü varlıklar 

postülasına götürür. Fakat monoteist için, kötülüğün oluşumunu iyi bir Tanrı’nın 

gazabının bir ifadesi olarak yorumlanır. 

Kültür ögesine gelince de Feuerbach şunları söyler: “Nerede insan, insani 

olmayan, dini nedenlerden dolayı insaniyse, orada insan henüz gerçek insani bir varlık 

değildir. Kendi kendimden dolayı insani olanı yapıyorsam, insaniliği doğamın zorunlu 

belirlenimi, kendi özümün zorunlu sonucu olarak tanıyor ve uyguluyorsam sadece bu 

noktada insanım. Din, sadece kötünün görünüşünü ortadan kaldırıyor, nedenlerini değil. 

Din sadece cehaletin ve vahşetin ortaya çıkmasını engelliyor, ama bunların nedenlerini 

ortadan kaldırmıyor, din radikal bir tarzda iyileştirmiyor. Sadece insaniliğin edimlerinin 

insan doğasında bulunan nedenlerden üretildiği yerde, ilke ve tutarlılık, neden ve sonuç 

arasında bir uyum, kusursuzluk vardır. Ama bunu din değil kültür yapıyor ya da 

amaçlıyor. Din kültürün yerini almalı, din bunu beceremiyor ama kültür gerçekten dinin 

yerini dolduruyor, dini gereksiz kılıyor”.563 Bu bir anlamda kültürün dinden daha 

mükemmel olduğu bunun kökeninde de insanın kültür ürünü olduğu ya da diğer 

ifadesiyle dinin kültürün bir unsuru olduğundan kaynaklanır. Bunun bir diğer anlamı da 

dinin fıtri yani insanın doğuştan getirdiği bir özellik olmadığıdır. 

“Lectures” kitabını ‘mücmel düşünce veya insan dininin felsefi tarihi’ olarak 

tanımlayan564 Feuerbach görevini de açıkça şu şekilde formüle eder: “Benim 

yazılarımın amacı teologları antropologlara, Tanrısevenler’i (theophile) insansevenler’e 

(philanthropist), öteki dünya taliplerini bu dünyanın öğrencileri haline, gökyüzü ve 

yeryüzü monarşi ve aristokrasisinin dini ve politik hizmetkârlarını özgür olmaya, 
                                                            
562 Lectures, s. 90. 
563 Sinan Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ve Engels’in Eleştirisi”, s. 45. ( Feuerbach Antropologischer 
Materialismu, Ausgewahlte Schriften 2, Hrsg. Alfred Schmidt, içinde: Aus den Heidelberger Vorlesungen über das 
“Wesen der Religon”, s. 128’den alıntıyla). 
564 Lectures, s. 22. 



144 

 

yeryüzü halklarını kendi bilinçlerine döndürmektir.”565 Bu dönemi bir bütün olarak ele 

aldığımızda Feuerbach’ın yöntemi karşıt veya şüpheci bir yorum sağlamış gibidir. Sanki 

o, dini yorumun niçin böyle güçlü teselli ve avuntu verdiğini aynı zamanda niçin hem 

entelektüel olarak hem de varlıkla ilgili olarak savunulduğunu göstermek istemiştir. 

d. Dördüncü Merhale: Theogony according to the Sources of Classical, 
Hebrew and Christian Ancient Periods (Klasik Yahudi ve Hıristiyan 
Antikite Kaynaklarına Göre Teogoni) 

Bu Feuerbach’ın dini düşüncesinin son merhalesidir ki, burada genelde din ve 

ahlak ilişkisini ortaya koyar.566 Feuerbach, daha önceki merhalelerde olduğu gibi bu 

merhalede de dinin psikolojik temellerinden hareket ederek, dini gelişimin çeşitli 

yönlerini yorumlamaya daha uygun olarak gördüğü bir teori geliştirmiştir. Theogony 

kitabında misal olarak insanın üstün bir ideali ve başka varlıklara muhtaç olduğunu 

kavramasına işaret etmektedir ki, bu ikisi beraberce bir tür mutluluğa teşvik olmaktadır. 

Bu görüşe göre insan isteklerini elde edeceğini iddia etmiştir ve bu iddiayı doğru hale 

getirmek içinde insanlık Tanrılarına isteklerini tamamlayacak ve garantileyecek şeyler 

olarak bakmıştır. Feuerbach’a göre Tanrıların ortaya çıkışı tabiata ve insanlara olumsuz 

bir itimada dayanmaktan kaynaklanmamaktadır. Fakat asıl sebep insanlığın istek ve 

arzularının kâinatın yapısıyla uyuştuğu iddiası üzerine kaim olan olumlu bir sıçramadır. 

Bir anlamda Feuerbach, Tanrı mefhumunda insandaki ve tabiattaki unsurları görmeye 

çalışmıştır. İnsan tabiatın külli gücüyle çatıştığında onu yenmeyi istediğinden dolayı 

Tanrıların yani tabiatın eline düşmüştür.567  

                                                            
565 Hans Küng, Eternal Life? Life after Death as a Medical, Philosophical and Theological Problem, çev. Edward 
Quinn, London: SCM Press, 1984, s. 22–34. ( Feuerbach, Vorlesungen über das Wesen der Religion, Gesammelte 
Werke, C. VI, Berlin, 1967, s. 3–31’den alıntıyla). 
566 “Theogony” kitabı herhangi bir başarı elde edememiştir, kitap boyunca uzayan betimsel ve tanımsal anlatışlar 
okuyucuya bıkkınlık hissi verecek kadar çoktur. Feuerbach 1860’larda kaleme aldığı bir mektupta şöyle yazar: 
“Arkadaşlarımın ve düşmanlarımın geniş araştırmalardan kaynaklanan bu incelemeyi, görmezlikten gelmeye ittifak 
ettiklerini görmek dehşet verici bir şeydir. Bana göre bu kitap, kitaplarımın en basiti, en mükemmeli, en olgunudur, 
ben bu kitapta daha önceki kitaplarımda felsefi diyalektik tartışmalar şeklinde sunduğum şeyleri ayrı konular halinde 
yazdım”. Henri Arfun, Feuerbach, çev. İbrahim el-Aris, Beyrut: el-Müessesetü’l-Arabiyye, lid-Dirasat ven-Neşr, 
1981, s. 22. Feuerbach’ın bu şekilde düşünmesine rağmen birçok kimseye göre bu, daha da artacak bir düşüşün 
habercisi olmuştur. Eserin etki yapmamasının en önemli sebebi ise burada anlatılanların zaten diğer kitaplarında 
belirtilmiş olmasıdır. Ayrıca diğer eserlerin hacim olarak daha küçük olmaları okunmalarını kolaylaştırmıştır. Oysa 
bu eser hacim olarak büyük olduğundan hem yazıldığı dönemde hem de günümüzde dikkate alınmamıştır. 
567 Arfun, s. 21. Ayrıca H. Arfun’a göre Feuerbach “Christianity”nin insani yönü ile “Religion”ın doğaya dayalı oluşu 
arasında bir uyum oluşturmak için “Theogony” kitabını yayımlamıştır. Arfun, s. 21. 



145 

 

Ona göre, bizim tarafımızdan objektif olarak bakıldığında Tanrı genel 

kavramdır, sadece cennette kavranır ve bireyselleşir veya mutlağın, kutsalın gökyüzü 

hayatının özüdür, fakat şimdi bile bir ideal, mutlak sınırsız bir kişilikte tamamlanır. 

Tanrı özellikle insanın arzularını karşılayan bir varlıktır. Hatta Feuerbach son 

eserlerinden biri olan ve temel argümanı Tanrılar ‘bizim için’dir kavramı üzerine 

temellenen Theogony’de bu durumu şöyle açıklar: “Tanrılar insanoğlunun isteklerinin 

somutlaşmasıdır. Bilinçli varlıklar kendi mutluluklarını gerçekleştirme de kararlıdır. 

Fakat ihtiyaç ve tutkularının engellenebileceğinin farkındadırlar. Bundan dolayı, her 

istek bütün hayata yapışmış olan bir hiçlik duygusuyla beraber gider. Tanrılar iradenin 

birliğini ve başarma istidadını ifade eder. Bir Tanrı gerçekte istek ve onun 

gerçekleşmesi arasındaki farkı kaldırabilen bir varlıktır. Tanrılar insani bağımsız 

duygulardan veya doğayla karşı karşıya gelmekten çıkmaz fakat daha ziyade 

insanoğlunun arzularının maddileşmesidir. Bilinçli bir varlık olarak onun sahip 

olduğunu tamamlamaya eğilimlidir, kişi ister, ihtiyaç duyar ve arzular. Bundan dolayı 

bütün isteklere kaygı ve korku tarafından eşlik edilir, bütün insani aktivitelere bağlı olan 

hiçliğin yaygın bir anlamıdır. Bu hiçlik Tanrıları ortaya çıkaran düşünceyle, istekle 

ortadan kaldırılabilir. Tanrı iradenin birliğini ve muktedir olabilen varlığı temsil eder. 

Tanrı bu ayrımı ortadan kaldıran basit bir varlıktır. “Nerede istek yoksa orada Tanrı da 

yoktur”. 568 

Feuerbach’ a göre insan çocukluk rüyası alan dinden er ya da geç uyanacak, 

mutluluğu ve huzuru gökyüzünde değil yeryüzünde, Tanrıda değil bilimde, inanmada 

değil bilmede arayacaktır. Ve kendi benliğine, kendi varlığına dönecek ve iç dünyasının 

zenginliklerini keşfederek, kendisini gerçekleştirmenin yollarını arayacaktır.569 

Feuerbach, insanı dinsel araçlarla ortadan kaldırmaya çalıştığı ama ortadan kaldırmayı 

başaramadığı sayısız kötüyü, insan edimi olan kültürün, doğal araçların kullanımıyla 

ortadan kaldıracağını ya da etkilerini azaltacağını savunur. İnsan bu sayısız kötüyü dinle 

ortadan kaldırabileceğini düşünebildiği için Feuerbach, “Bu yüzden din, insanın 

çocuksu özüdür ya da dinde insan bir çocuktur”570 yargısına varacaktır. Ama çocuk, 

kendi eylemiyle, gücüyle isteklerini yerine getiremez, isteklerinin yerine getirilmesi için 
                                                            
568 Harvey, “Feuerbach, Ludwig”, s. 750.  
569  Sinan Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ile Engels’in Eleştirisi”, s. 42.     
570 Christianity, s. 37.   



146 

 

kendini bağımlı hissettiği varlıklara yönelir. Dinin kökleri, yeri ve gerçek anlamı 

insanlığın çocukluk dönemine aittir ama aynı zamanda çocukluk dönemi bilgisizlik, 

tecrübesizlik, eğitimsizlik ve kültürsüzlük dönemidir. İnsanın çocukluk dönemini artık 

geride kaldığı zamanlarda da yeni dinlerin oluştuğu düşüncesine karşı Feuerbach, bu 

dinlerin söylendiği gibi yeni dinler olmayıp, sadece eleştirel dinler olduğunu belirtir. Bu 

dinler daha önceki dönemlerdeki dinsel görüşleri reforme etmiştir, akılcılaştırmışlar ve 

insanın ulaştığı entelektüel aşamaya uygun hale getirmişlerdir. Feuerbach, öyleyse din 

sadece cehaletin, kıtlığın, çaresizliğin, kültürsüzlüğün gecesinde ortaya çıkıyor, diyerek 

durumu değerlendirmiştir. Feuerbach bu konuyu “Christianity”de şöyle açıklamıştır: 

“Ancak dinin, insanın kendini bilmesi olarak açıklanması, dindar bir insanın Tanrı 

bilincinin aslında kendini bilmesi anlamına geldiğini bilmesi demek değildir; çünkü dinin 

özel oluşunun nedeni, insanın böyle bir bilinçten yoksun oluşudur. Dolayısıyla, bu 

yanlış anlamayı düzeltmek için, dinin insanın birincil olarak, ancak dolaylı yoldan 

kendini bilmesi anlamına geldiği söylenebilir. Bu yüzden, din, insanlık tarihi boyunca, 

hep felsefeden önce gelmiştir. İnsan, esas varlığını içinde aramadan önce onu, kendinden 

ayrı bir varlık olarak görür. Kendi varlığı, başka bir varlıkmış gibi onun düşüncesinin 

nesnesi haline gelir. Çocukluğunda insanın esas varlığı dindir; ancak çocuk bu esas 

varlığı, yani dışında kalan bu insanı, bir çocuk olarak görür, bu insan onun için diğer-

leri gibi bir nesnedir. Bu nedenle, dinler şu yönde gelişim göstermiştir: Önceleri nesnel 

olarak görülen bir din şimdilerde öznel olarak algılanmakta, örneğin, Tanrı olarak görü-

len ve tapılan şey, bugün insan olarak görülmektedir. Sonradan oluşan bir dine göre, 

önceki bir din putperestliğe dönüşmüştür: İnsan, kendi varlığına tapmaktadır. İnsan 

kendini nesnelleştirmiştir ancak, bu nesnenin kendisi olduğunu henüz anlayamamıştır, bu, 

sonradan çıkan dinlerde gerçekleşmiştir. Bu nedenle, dindeki her gelişme, insanın kendi 

bilgisinin derinliklerine inmesi anlamına gelir. Ancak her din, eski dinleri putperestlik 

olarak gösterirken, kendini bu konumdan ayrı tutar. Böyle olması gerekir, çünkü diğer 

türlü bir din olamaz, eski dinlerin yanlışlarını bulmaya çalışır, tabii bunlara yanlış 

denilebilirse çünkü içeriği farklıdır; çünkü eski dinlerin yerini almıştır, dinin esaslarını 

oluşturan gerekli ve ölümsüz kuralların üzerinde tutulduğunu varsayar; içeriğinin 

insanüstü olduğunu düşünür. Ancak dinin kendine saydam olmayan gizli doğası, dini, 

düşüncelerinin odak noktası yapan düşünür için saydamdır. Bizim görevimiz, kutsallık 

kavramının ve insanın antitezinin asılsız olduğunu göstermektir, yani insanın esas varlığı 



147 

 

ile bireysel varlığı arasındaki karşıtlıktan ve Hıristiyanlığın içeriğinin insanı oluşturduğu 

gerçeğinden başka bir şey değildir. Din, en azından Hıristiyanlık dini, insanın kendisiyle 

daha doğrusu kendi esas varlığıyla olan ilişkisinin ifadesidir; ancak insan, esas varlığıyla 

başka bir varlıkmış gibi ilişki kurar. Kutsal varlık, insanın kendisinden başka bir şey 

değildir; başka bir deyişle, bireysel varlığın sınırlarından soyutlanmış veya gerçek, 

cismi ve kendisinin dışında bir varlık olarak nesnelleştirilmiş insandan başka bir şey 

değildir. Kutsal varlıkla ilgili tüm saptamalar, bu nedenle, insanın varlığıyla ilgili 

saptamalardır.”571 “Din insanlığı çocukluk durumuydu; fakat çocuk kendi doğasını –

insan- bizatihi kendi dışında görür; çocuklukta bir insan diğer insanların biçimi altında 

bizatihi kendisi için bir objedir”. Bundan dolayı “ilahi varlık insani varlıktan başka bir 

şey değildir veya daha ziyade, insanın tasfiye edilmesi, birey olan insanın sınırlarından 

özgür yani muaf, objektif olarak yapılmış –yani diğeri olarak, ayrı bir varlık olarak 

tasavvur edilir ve saygı gösterilir. Bundan dolayı, ilahi doğanın bütün sıfatları, insani 

doğanın sıfatlarıdır.”572 İşte bu anlamdaki ateizm de Feuerbach’a göre hümanizm 

olacak bu hümanizm de insanlığın yeni dini olacaktır.573 Bundan dolayı Thiselton’un da 

belirttiği gibi insanların Yeni İncil’i gerçek hümanizmdir: İnsanoğlunun sevgisidir: 

insanoğlunun azaltılmamış değeridir, sadece tek başına insanoğluna olan inanç ve 

güvendir” denilebilir.574  Feuerbach’ın din noktasındaki insanı merkeze alan 

görüşlerinden de şu sonuç çıkmaktadır: İnsanın ve insan çalışmasının nihai hedefi ancak 

insan, insanın yetkinleşmesi ve insanlık ülküsü olabilir. İnsan türü ve doğa Tanrı’nın 

yerini aldığı gibi, insanın, insanın oluşum süreci ve kültürün ilerlemesi dinin yerini, 

insan sevgisi de Tanrı sevgisinin yerini almalıdır.575 Feuerbach’a göre söyledikleri ve 

yazdıkları sonucunda dini bir ihtilal yapılmış ve Hıristiyanlıktan vazgeçilmiştir; ancak 

bundan sonra insan asıl nitelikleri itibariyle insan olabilir. Çünkü o bununla aslı 

olmayan bulutlardaki şatolardan vazgeçerek sadece dünyadaki gerçekle, realite ile 

uğraşmak durumuna gelmiştir. Feuerbach’ın ifadesiyle; “İtikadın yerini itikatsızlık, 

İncil’in yerini akıl, din ve kilisenin yerini politika, gökyüzünün (cennetin) yerini 

                                                            
571 Christianity, s. 36–39. 
572 Galloway,  s. 137. Christianity, s. 37. 
573 Küng, DGE, s. 203. 
574 Thiselton,  s. 100. 
575 Feuerbach: “Ben Tanrısız bir dindarım” derdi. Lectures, s. 36. 



148 

 

yeryüzü (bu dünya), duanın yerini çalışma, cehennemin yerini fakruzaruret, İsa’nın 

yerini insan almıştır.”576   

3. Dinlerin Sınıflandırılması 

Feuerbach her ne kadar eserlerinde Hegel’in yapmış olduğu gibi ciddi olarak 

dinlerin sınıflandırılmasına başvurmamışsa da, özellikle “Christianity”de Hıristiyan 

dininin dünya dinlerinden daha üstün olduğu iddiasını savunarak,577 Hıristiyanlığın 

Yahudilikle ilişkisine ve ilahi olan dinlerle pagan dinler arasındaki ayrıma değinmiştir. 

Yani ilkel tek Tanrıcılıktan başlayarak Yahudilik ve Hıristiyanlık gibi daha gelişmiş tek 

Tanrılı dinlere dek uzanan tarihsel bir ilerlemeyi tasvir etmiştir.578  

Feuerbach insanın tarih içerisinde ilerlediğine inanmaktadır. Bu ilerleme insanın 

Tanrı fikrinin de gelişmesine sebep olmuştur. Bu gelişme Hıristiyanlıkla mükemmele 

ulaşmıştır. “Christianity”de Feuerbach açıkça Hıristiyanlığı dinin zirvesi olarak görür. 

Hıristiyanlığın olgusal olarak dinler tarihinin sonunda yer aldığını belirtir579 ve 

Hıristiyanlığın diğer dinlerden üstün olması konusunda şöyle der; “Gerçekten de 

Hıristiyanlığın mutlak din olarak görülmesi gerekir. Çünkü dinin son isteğinin 

gerçekleşmesi, dini duyguların gizeminin çözümü sadece İsa’dadır”.580 Ya da diğer bir 

ifadeyle “Hıristiyanlık dinin zirvesidir, çünkü insani olan Tanrısal olanla birleşir. Biz 

insani olanın Tanrısallığını anlamak için bunu daha ileriye götürmeliyiz” 

düşüncesindedir. Bunun kökeninde yatan asıl sebep Feuerbach’ın genel din 

düşüncesindeki insanın Tanrılaştırılmasının bir şeklini (İsa’nın İnkarnasyonunu) 

Hıristiyanlık’ta bulmasıdır.581 Feuerbach şöyle der: “İlahi özne gerçek realitede insan 

oldukça, Tanrı ve insan arasında görünen farklılık daha büyüktür ki Tanrı her şey insan 

                                                            
576 GFİ, s. 56. 
577 Engels, Feuerbach’ın tetkik etmiş olduğu tek dinin Hıristiyanlık olduğunu belirtir.  Engels, Ludwig Feuerbach ve 
Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 51. 
578 West,  s. 68. 
579 Schaeffler,  s. 39.  
580 Christianity, s. 145.  
581 Feuerbach, GFİ’nde şöyle der: “Hıristiyanlık, tarihsel dogmatik gelişimi içinde, mutlak din olarak belirlenmekte 
ve bu maksatla Hıristiyanlığın sadece öteki dinlerle olan ayrımı öne çıkarılmaktadır; öte yandan müşterek olan, yani 
tüm dinlerin temelinde biricik mutlak olarak yatan dinin doğası göz ardı edilmektedir. Felsefede de durum aynıdır.” 
GFİ, s. 9. 



149 

 

hiçbir şeydir”.582 Bu onun Hıristiyanlığı bir dönem için bütün dinlerin en iyisi ve 

değerlisi olarak görmesinin sebebidir. İnkarnasyonda bu, Tanrı’nın gerçek insaniliğinin 

tam ve nihai ifadesine ulaşır. Bu bakımdan Hıristiyanlık nihai ve mutlak dindir. 

Böylelikle Hıristiyanlığa göre insan bizatihi kendisinde hiçbir iyiliğe ulaşamaz. O 

bizatihi kendisini mutlak olarak ifşa etmiştir. Feuerbach hakiki olarak Hıristiyan 

geleneğini sadece Paul’den Augustine583, Luther’e ardı ardına gelmeyi anlar. Bütün 

insanların pozitif yani olumlu başarılarını kendilerinde Tanrı’nın lütfünün bir hareketi 

olarak değerlendirir.584  

Ayrıca Feuerbach’a göre Hıristiyanlar diğer dinlere inananlardan görünüş 

itibariyle çok farklıdır. “Aradaki ayrım ise yalnızca iklim ya da doğal ısıya göre 

belirlenmiştir. Savaşçı insanlar kendi dini özelliklerini, doğal olarak, eylemleriyle, 

silahlarının gücüyle gösterecektir ancak din özünde her yerde aynıdır”.585 Yani din her 

toplumda farklılıkları da olsa bir şekilde vardır fakat içerik olarak hepsinde ortak olan 

bazı yönler mevcuttur. Bu konuyu şöyle değerlendirir; “Dinin kendine özgü bir içeriği 

yoktur. Roma’da korku ve endişe duyguları için tapınaklar inşa edilmişti. 

Hıristiyanlarda zihinsel durumlarını varlıklar ve varlıkların –bildikleri ve ya 

bilmedikleri – niteliklerini, bağımsız birer varlık olarak düşünürler.”586 Eğer dinin 

öğeleri her dinde aynıysa bu noktada bir çelişki olduğu düşünülebilir. Fakat Feuerbach 

dinlerin ortaya çıkışını yani kökenlerinden bahsederken hepsinin aynı sebeble ortaya 

çıktığını belirtmiştir. Dolayısıyla dinler hakkında söz söylerken hepsinde aynı ögelerin 

olduğunu söylemesi doğaldır.  Fakat yukarıda da bahsettiğimiz sebeplerden dolayı yine 

de Hıristiyanlık Feuerbach’ın düşüncesine göre diğer bütün dinlerden üstündür. 

Özellikle de kendisinin bir dönem mensup olduğu Protestanlık en üstün şeklidir. Ona 

göre içsel bir inanç tecrübesi ve bireyle Tanrı arasında kurulan doğrudan ilişki 

üzerindeki vurgusuyla Protestanlık, daha gelişmiş dinlerin adeta puta taparcasına Tanrı 

                                                            
582 Christianity, s. 25. 
583 Schaeffler, Augustine’nin din felsefesinin Feuerbach’a etki ettiğini belirtir.  s. 17. Augustine’nin din ve Tanrı 
hakkındaki görüşleri için bk. Zeki Özcan, Augustinus’ta Tanrı ve Yartama, Bursa: Alfa Yayınları. 
584 Galloway,  s. 138. 
585 Hıristiyanlığın Özü, s. 270. 
586 “Din dünyadaki tüm varlıkları kapsar; varolan herhangi bir şeyi düşünün, onun dinsel bir özelliği olduğunu 
göreceksiniz. İnsanın varlığında olmayan, onun kendi bilinci ve dünya bilinci içinde yer almayan hiçbir şey, dinin 
esasları arasında yer almaz.” Hıristiyanlığın Özü, s. 47. 



150 

 

diye taptıkları varlığın aslında insan olduğunun farkına varmalarına çok yaklaşır.587 

Yani Feuerbach bu noktada Hıristiyanlık mezhepleri arasında da ayrım yaparak kendi 

düşüncesine yakın ve eğitimini gördüğü Protestanlığa ayrı bir önem verir. Şöyle der;  

“Bu insanileştirmenin dinsel ya da pratik tarzı Protestancılıktı. İnsan olarak Tanrı, yani 

insani Tanrı İsa’dır, o sadece Protestanlığın Tanrısıdır. Protestanlık artık, Katoliklik 

gibi, kendinde Tanrı’nın kendisi olduğu ile değil, daha çok insanlar için ne olduğu 

ile ilgilenmektedir; bu yüzden onun, Katoliklik gibi, spekülatif ya da istiğraki 

(contemplative) eğilimleri yoktur; o artık teoloji değildir; özünde sadece İsabilimdir, 

yani dinsel antropolojidir”.588  

“Christianity”de belirttiğimiz gibi ciddi olarak dinleri sınıflandırmaya teşebbüs 

etmemesine rağmen, görüldüğü gibi Hıristiyanlığın doğa dinlerine üstün olduğu 

şeklindeki Hegelci iddiayı kabul eder ve Hıristiyanlığın mutlak din olarak 

değerlendirilebileceğini belirtir. Çünkü Feuerbach’a göre “sadece İsa’da dinin son 

arzusu anlaşılır, dini duygunun gizemi çözülür”.589 Fakat “Lectures”ta Feuerbach 

şaşırtıcı bir şekilde bir önceki görüşünün aksine doğa dinlerinin, Hıristiyanlığın da 

içinde bulunduğu diğer ruhani dinlerden üstün olduğunu iddia eder, çünkü bunlar en 

azından, ciddi olarak yeryüzü ve doğayla ilişki içindedir, hâlbuki Hıristiyanlık doğadan 

soyutlanır ve Tanrı ayrı, duyumsanamayan ruhsal bir varlık yapılır. Oysa kişi en 

azından doğaya yakınlık duyabilir, tasavvur üzerine yapmış olduğu duyumsal etkiler 

ibadet olarak değerlendirilebilir. Fakat Hıristiyanlıkta biz “Tanrı ve doğanın, Tanrı’nın 

sevgisinin ve insan sevgisinin nasıl zıt olduğunu, bir yanda Tanrı’nın ve diğer tarafta 

insan ve doğanın fiili safsata olmadıkça uzlaştırılamadığını görürüz. Yani 

Hıristiyanlıkta “Ya Tanrı, ya doğa”dır.590 Feuerbach böyle bir ayrımın olmaması 

gerektiği yani Tanrı ile doğa arasında bu şekilde kesin bir farklılıktan ziyade doğa 

içerisinde bir Tanrı’dan bahsedilmesi gerekirtiğine değinmiştir. 

                                                            
587 West,  s. 68. 
588 GFİ, s. 77. Feuerbach Katolik öğrentisinin çirkinlik diye nitelendirdiği bazı öğretileri kendisinde barındırdığını 
belirtir. Bu noktada tevazu örneğini ele alarak aktardığı tarihsel ve aktüel örneklerle, abartılmış tevazunun ne denli 
çirkin olabileceğini göstermeye çalışarak ilkel denilen insanların Katolikler ve Cizvitler’den daha temiz olduğunu 
savunur ve ekler: “Katolizm yüreğe kadar değil, gödem bağırsağına kadar işlemiştir.” Sinan Özbek, “Feuerbach’ta 
Mutluluk Ahlakı”, s. 40. (Ludwig Feuerbach, Antropologischer Materialismus, Ausgewahlte Schrieften II. Hrsg. 
Alfred Schmidt, Ullstein Verlag, 1985 Frankfurt s. 247’den alıntıyla)  
589 Christianity, s. 145. 
590 Lectures, s. 161. 



151 

 

Hıristiyanlık dinin nihai hedefine ulaşmada Yahudilikten daha yakın 

olduğundan, dini genelde insan türünün Tanrılaştırılmasından daha başka bir şey 

olmadığı şeklinde açıklamıştır. İnkarnasyon fikri, Tanrı’nın insan olması fikri, Tanrı’nın 

insan olarak kavranmasıyla aynı değerdedir. Hıristiyanlık, Yahudilikten üstündür, çünkü 

daha sonrasında insanın her eğilimi, fakat doğal olarak –hatta temizlik dürtüsü 

Yahudiler tarafından pozitif Tanrısal düzen olarak düşünülmüştür... Öte yandan 

Hıristiyanlık bütün bu dışsal şeylerde insanı bizatihi kendisine bağlı yapmıştır, yani, 

Yahudiliğin Tanrı’nın dışına yerleştirmiş olduğu şeyi insana yerleştirmiştir.”591 Gerçi 

Feuerbach dinsiz bir toplum düşünmesine karşın bununla beraber o Yahudiliği 

Hıristiyanlıkla ilkel dinler arasında bir arabulucu olarak tahlil eden evrimsel şemayı 

kabul eder. Hegel’de doğrudan etkilenmiş olan 19. yüzyılın diğer seküler düşünürlerin 

durumu da böyledir.592 Bu konuda Feuerbach’ın Yahudilik hakkındaki 

değerlendirmeleri önemlidir. Zira bunlar Feuerbach’ın ilk büyük ruhani dine bakış 

açısını ve diğerlerini değerlendirme ilkeleri açısından benzerlikler taşıyacaktır. 

Yahudilik konusunda uzman olan Rotenstreich’in görüşü şudur ki, Feuerbach, Moses 

Mendelsohn’un (1729–1786) Yahudilik kavramını kullanmaya ve bir Yahudilik 

eleştirisini onun nihai bir kavramı üzerinde temellendirmeye teşebbüs etmiştir.  

Mendelsohn Yahudiliği inançtan daha ziyade bir eylem ve pratik dini olarak 

tanımlamıştır. Feuerbach içinde Yahudilik bir hareket diniydi: fakat ‘hareket’ 

Mendelsohn’un sahip olduğundan daha geniş bir anlama sahiptir. Hareket dünyaya karşı 

kesin bir tutumu ifade eder. ‘Hareket’le açıklanan yani ifşa edilen temel insani eğilim 

‘pratiklik yani uygulanabilmedir’, diğer bir ifadeyle yararcı faydaların araştırılmasıdır. 

Bu anlamda Feuerbach’ın hareket kavramına yeni bir anlam verdiği söylenebilir.593 

Fakat Yahudi asıllı bir diğer araştırmacı olan Emil Fackenheim’in 

değerlendirmesi bu analizle uyuşmamaktadır. O bu problemin mümkün birkaç 

                                                            
591 Christianity, s. 50, 31–32. 
592 Howard Eiberg-Schwartz, The Savage in Judaism: an Anthropology of İsraelite Religion and Ancient Judaism, 
Bloomington: İndiana University Press, 1990, s. 65–66. 
593 Nathan Rotenstreich, “For and Against Emancipation: The Bruno Bauer Controversary”, Leo Baeck Institute Year 
Book IV içinde, The Hague, 1959, s. 5–6. Nathan Rotensttreich’ın işaret ettiği gibi, Feuerbach 19. yüzyılın ilk 
yarısındaki Yahudi halkının özel sosyal ve ekonomik durumunun ışığında Yahudilik görüşünü açıkladığını görürüz. 
Şöyle der: “Feuerbach veya Marx’ın zamanındaki Yahudiler tacirdi, onların hayat yolu ve mesuliyeti bundan dolayı 
Yahudi inancı arasındaki insani öz olarak yorumlandı”. Rotenstreich ve onun gibi diğerleri ise Feuerbach’ın 
Yahudilik kavramını Alman felsefesinin geç 18. Yüzyıl ve erken 19. Yüzyıl bağlamında veya hâlâ ilk düşüncenin 
etkisinin bir karşı koyuşu olarak anlamaya çalışmıştır. Arkush,  s. 213. 



152 

 

açıklamasından en faydalı olanının Feuerbach’ın Yahudilik tasavvurunu onun 

Hegelciliğinin dönüşümünün bir bölümü olarak anlaşılması gerektiğini ifade eder594 ve 

Sol-kanat Hegelciliğin Yahudilik tasavvuru büyük ölçüde spekülatif bir karakter 

taşıdığını belirtir.595  

Bu noktada Feuerbach’ın uzun uzun değindiği Yahudiliğin bencilik yani egoizm 

dini olması konusunu biraz açmamız onun her dinin özünde egoizmin bulunduğu 

düşüncesini daha iyi kavramamız ve daha sonraki dönemde talebesi Marx’ın 

düşüncelerini anlamamız açısından faydalı olacaktır.596 Ayrıca egoizm Feuerbach’ın 

özellikle Hıristiyanlık ve Yahudilik ve de diğer dinler arasındaki farklılık noktasını 

oluşturduğundan önemlidir.  

Feuerbach dinin asli fiili olarak belirttiği şeyi “saf olmayan, egoizmle 

lekelenmiş” olarak özetler.597 Bundan dolayı sadece Yahudilik değil bütün dinler 

egoizmde temellenmiştir ve ana hatlarıyla faydacı davranışı içerir.598 İnsanlar tabi ki 

ibadetlerini farklı Tanrılara yaparlar, fakat bu Tanrılar “sadece onların insanlara 

yaptıkları farklı faydalara göre, tatmin ettikleri veya karşıladıkları farklı insani dürtü ve 

ihtiyaçlara göre” farklıdır. Örneğin Grek Tanrısı Apollo: “İnsanın tıbbi, ahlaki 

hastalıklarının doktorudur, onun fiziksel hastalıklarının Asklepios’udur. Fakat onların 

kültlerinin zemini, onların ilahiliğinin prensibi, onları Tanrılar yapan şeydir, onların 

insanla ilişkileridir, onların faydası, onların iyiliği, bu insani egoizmdir, çünkü ilkin 

kendi kendini sevmeksizin ve ibadet etmeksizin nasıl benim için faydalı ve iyi olan şeyi 

sevebilirim?”599  

Feuerbach “Christianity”de şöyle yazar “Hıristiyan dini ulusal egoizmini atmış 

Yahudi dinidir.”600 Fakat bu Hıristiyanlar için olguyu değiştirmemiştir, Hıristiyan Tanrı 

                                                            
594 Emil Fackenheim, Encounters Between Judaism and Modern Philosophy, New York: 1973, s. 140. 
595 Fackenheim, s. 250. 
596 Bu dönemde Almanların Yahudilere karşı tavrı genellikle şu ifade ile betimlenebilir: “Yahudi Sorunu” (Die 
Judenfrage). Konu ile ilgili bk. Abraham Haim, “History”, Encylopedia Judaica, ed. Cecil Ruth, Jarusalem: Keter 
Publishing Hause, (t. y.), C. 8, s. 714. 
597 Christianity, s. 196. 
598 Zaten Feuerbach’ın “Christianity”deki dinin kişinin kendi benliğinin bir yansıması olması düşüncesi, bir anlamda 
kişinin superego/üstbilinç veya bu tip bir şeyi ifade eder. Millard J. Erickson, Christian Theology, 2. bs., Grand 
Rapids, Michigan: Baker Books, 2007, s. 219.  
599 Lectures, s. 52. 
600 Christianity, s. 120. 



153 

 

açıkça “bir egoizm objesidir”.601 Hıristiyanlığın, Yahudiliğin geliştirilmiş hali olduğunu 

belirterek şöyle der; “İsrail dini bilincin özel yazısının tarihi tanımıdır, burada bu bilinç, 

özel bir konu ile sınırlandırılmıştır. Dolayısıyla yapmamız gereken bu sınırları ortadan 

kaldırmaktır. Yahudilik aslında Hıristiyanlıktır; Hıristiyanlık ise ruhani Yahudiliktir. 

Hıristiyanlık, Yahudiliğin ulusal bencillikten soyutlanmış halidir ve aynı zamanda yeni 

bir dindir; çünkü her yenileme, her soyutlama  -özellikle önemsiz olanın bile bir önem 

kazandığı dini konularda- temelden bir değişiklik gerektirir. Yahudilere göre, İsrailliler 

insanla Tanrı arasındaki arabulucuydu; İsrailli Tanrıyla olan ilişkisinde, İsraillilik 

karakterine güvenmiştir; Tanrı, İsrail’in mutlak varlık, ulusal vicdan, evrensel yasa, 

siyasal sistemin odak noktası bilincidir. Hıristiyanlık, Yahudiliğin bencilliğini öznelliğe 

dönüştürmüş, dünyevi mutlulukları, İsraillilerin dinlerinin amacını, cennetteki 

mutluluğa olan özleme, yani Hıristiyanlığın amacına çevirmiştir.”602  

Feuerbach’ın bizzat kendisini över ve “ikiyüzlü, riyakâr teologlar felsefi 

hayalperestlerin, egoizm kelimesini dinin zemini ve özü olarak işaret edip yani 

belirleyerek” kullandıklarını belirterek bu durumu özellikle teologları eleştirme 

noktalarından biri olarak kullanır.603 Fakat bu egoizmden şikâyet ettiği anlamına 

gelmez. Onun için egoist olmak insanlar için doğal bir durumdur. Onun inkâr ettiği yani 

kabul etmediği şey Tanrıların bilgisiz, cahil bir egoizm tarafından üretilmiş olmasıdır, 

çünkü onlar gerçekten var değildir ve onlara iman insanoğlu için sadece zarar vericidir. 

Bu egoizmde temellenmiş olan ve Feuerbach’ın “Christianity”nin ilk bölümündeki ünlü 

tanımlamasında egoizm olarak Yahudiliği incelemesi, egoistik hareketlerin içeriği 

olarak bütün dinlerin bu karakteri taşıması ışığında incelenebileceğini belirtmesi 

önemlidir. O temel bir idea olarak pek çok kez şunu tekrarlar: İsrail’in Tanrısı “İsrail 

halkının kişileştirilmiş bencilliğinden başka bir şey değildir”. Feuerbach bu noktada 

Yahudi tarihini dikkate alarak tarihsel bir analizle bu olayı açıklar. Feuerbach’a göre, 

antik Yahudiler “istek ve onun kavranması, muhayyiledeki obje ile realitedeki obje 

arasında bir uçurum” olması olgusuyla bunalmıştı. Acıyı hafifletmek ve gerçeğin 

sınırlarından kurtulmak için onlar ‘gerçeği, en yüksek varlığı, bir objeyi sadece 

istemekle meydana getiren birinin’ var olmasını düşündü. Bu Tanrı doğanın bütününü 

                                                            
601 Christianity, s. 82, 235. 
602 Christianity, s. 147–148. 
603 Christianity, s. 49. 



154 

 

parmak uçlarında bulunduruyordu ve onun gidişatını düzenli olarak değiştiriyordu, 

Yahudiler bunun ‘İsrailin mutluluğu için’ olduğuna inandı.  Feuerbach Yahudilerin 

bugün ilkçağdakinden daha az inanmadığını iddia eder. Bundan dolayı denebilir ki 

‘onların prensibi, onların Tanrısı dünyadaki en pratik prensiptir- yani egoizm ve üstelik 

egoizm dinin biçimindedir”.604 Bu da Feuerbach’ın Yahudiliği egoizmde kökleşmiş bir 

din olarak karakterize ettiğinde bütünüyle açığa çıkan şeydir, o bunu Spinoza’nın genel 

din eleştirisinden elde ettiği kavramlara bağlı olarak analiz etmiştir. Feuerbach genel 

prensipleri Yahudilik dinine uygulamayı devam ettirir ve hocası Spinoza’da kendi 

döneminde öğrendiği bu prensipleri ve bütün diğer dinlerin –Hıristiyanlıkta dâhil- 

anlaşılmasında benzer bir tarzda uygulamıştı.605 Egoizm dışında Feuerbach’ın 

                                                            
604 Christianity, s. 113–114. 
605 Feuerbach’ın Spinoza’dan aldığı bu düşünceleri kısmen değiştirerek devam ettiren Marx’ın görüşlerine de kısaca 
değinecek olursak, Genç Marx Christianity’nin ilk baskısı 1841’de yapıldığında büyük bir coşkuyla onu selamlayan 
pek çok Alman entelektüel arasındaydı. 1842’nin başından itibaren onun temel sonuçlarını desteklemiş ve daha sonra 
Feuerbach’ı dinin felsefi bir eleştirisini formülleştirme görevini yapan insan olarak görmüştü. The Marx-Engels 
Reader, ed. Robert C. Tucker, New York: 1972,  s. 53. Marx açıkça Feuerbach’tan alıntı yaparak şöyle yazmıştır 
“Dine karşı eleştirinin temeli budur: insan dini yapar din insanı değil”. İnsanın dini imal etmesi bu dünyada onun 
gerçek acıları için bir cevaptır. Dinin acıyı durdurması gerçek değildir; o sadece asılsız mutluluk, Marx’ın ünlü 
sözünde olduğu gibi o ‘halkların afyonudur”. The Marx-Engels Reader, ed. Tucker, s. 54. Feuerbach’la pek çok 
konuda uyuşmasına rağmen Marx din kavramı hususunda kesin küçük fikir ayrılıklarını ifade eder. Mamafih Marx, 
Fuerbach’ın “dinin zemini olarak sevinç, minnettarlık, tazim, sevgi ve saygı, ululamanın pozitif duygular” olarak 
belirttiği şey üzerine vurgularından zımnen vazgeçmiştir. Jonh Plamenatz’ın gösterdiği gibi Marx’ın felsefesinde din 
zaman zaman mutlu bir dünyanın kabulü ve onda sevinçle yaşayan bir varlığı ifade eden bir ideal olmaktan tamamen 
yoksundur. John Plamenatz, Karl Marx’s Philosophy of Man, Oxford: 1975, s. 237. Diğer bir ifadeyle Marx 
Feuerbach’ın bizzat kendisinin Spinoza’dan başlıca olarak ayrıldığı şeyde Feuebach’ı takip etmeyi becerememiştir. 
Marx’a göre Yahudilerin gerçek Tanrısı ‘ödenek/kambiyo poliçesidir’. Onun ibadet ettiği Tanrı ‘sadece aldatıcı bir 
poliçe/tahvildir’ The Marx-Engels Reader, ed. Tucker, s. 50. Marx’ın Yahudilik hakkındaki düşüncelerini 
Feuerbach’la karşılaştırarak biraz daha açacak olursak, Tabiî ki burada pek çok araştırmacı Marx’ın Feuerbach gibi 
hatta daha fazla bir şekilde onun rolünü aldığını belirtmişlerdir. Onun temel ideası bu bağlamda açıkça filozofların 
etkisini yansıtan ‘egoizm’ teriminin kullanılmasıyla beraber “Yahudilik, Yahudilerin pratik ihtiyaçlarından meydana 
gelir” ifadesidir. Fakat bu Marx’ın sadece Feuerbach’ın iddiasını veya fikrini başka şekilde ifade etmesi demek 
değildir. Kavramsal ve terminolojik benzerlikleri olmasına rağmen belirtmeliyiz ki gördüğümüz gibi bu iki 
düşünürün görüşleri arasında oldukça belirgin farklılıklar vardır. Bunların en belirgini onların kendilerini ifade ediş 
tarzları arasındaki farklılıktır. Feuerbach’ın yazılarında Yahudilik hakkında onlara karşı olduğu şeklinde bir uslubun 
bulunmasına karşın Moshe Glicksoun’un gösterdiği gibi Marx’ta çok daha ileri seviyede‘derin agresif bir antipatinin’ 
üslubu vardır. Carlebach,  s. 292. Açıktır ki, bu yeni üslubun ifade ettiği şey başkadır, daha önemli bir değişmedir. 
Marx ‘egoizm’ terimini Feuerbach’ın yaptığından daha sınırlı ve daha kötüleyici ve küçümseyici bir anlamda 
kullanır. O bu kelimeyi Feuerbach’ın ‘kelimenin ortak anlamı’ olarak ifade ettiği şeyde kullanır. Spinoza ve Marx’ın 
ortaya koyduğu Yahudilik kavramları arasındaki ilişkiyi anlamak için, dikkatimizi, Feuerbach üzerine odaklamamız 
gerekir. Spinoza ve Marx gibi Feuerbach’ında Yahudiliğe bakışının küçük düşürücü yani kötüleyici olduğu gayet iyi 
bilinir. Fakat şimdiye kadar ki araştırmacılar onun belirleyici rolünün adı geçen iki düşünür arasında bir aracı olarak 
değerlendirme hatasına düşmüştür. Bu önemli bağın uzun süre fark edilmeksizin kalması şaşırtıcıdır. Feuerbach’ın 
Spinoza’ya bağlı olduğu husus son derece açıktır. Onun Marx’ın Yahudilik kavramı üzerindeki etkisi konusunda da 
hiç şüphe yoktur. Retenstreich ve Fackenheim gibi yazarlar Feuerbach’ın Yahudiliği ‘egoizm’ üzerine 
temellendirilmiş bir din olarak şaşırtıcı derecede kaba ve sempatik olmayan bir değerlendirmeye nasıl ulaştığını 
anlamaya çalışırlar. Onlar anlaşılmaz bir şekilde sebebi Feuerbach’ın sadece Yahudiliğin değil bilakis diğer bütün 
dinlerinde kaynağını insani egoizimmiş gibi bakması olduğunu belirtmişlerdir. O zaman sorun Feuerbach’ın 
Yahudilik görüşüne nasıl ulaştığıdır. Cevap açıktır: O Spinoza’dan esinlenmişti. Bk. Arkush,  s. 211–223. Marx’ın 
Yahudilik hakkındaki görüşleri için ayrıca bk. Shlomo Avineri, “Marx and Jewish Emancipation”, Journal of the 
History of Ideas, 25, (3), 1964, s. 445–450. Edward Andrew, “Marx and the Jews”, European Judaism, 3 (1), 1968, s. 
9–14. Eugena Kamenka, “The Baptism of Karl Marx”, Hibbert Journal, 56, 1958, s. 340–51.  



155 

 

Hıristiyanlık ve Yahudilik değerlendirmesinde ahlaki yön de önemli rol oynar.606 Fakat 

ahlak konusunu tezin üçüncü bölümünde aşıklayacağımızdan dolayı burada 

değinmiyoruz. 

Görüldüğü gibi Feuerbach Hıristiyanlıkla Yahudiliği karşılaştırır fakat 

İslamiyet üzerine “Lectures”ta bir yer hariç eserlerinde değinmez.607 İslam’a değindiği 

yerde de Feuerbach, Hıristiyanlığın sadece Yahudilik değil aynı zamanda İslam’dan da 

üstün olduğunu bunun sebebininde Tanrı algısında yattığını düşünür. Yahudi ve İslamî 

şekillerin monoteist Hıristiyanlıkta daha sonra onların kavramlarının doğruca doğanın 

algılaması üzerine temellenmesinin arasındaki temel farklılığı tartışır ve şöyle der; 

“Hıristiyan tasavvur, onun gözlerini kapatır, doğanın özünü kişileştirmeyi duyumdan 

bütünüyle ayırır ve orijinal olarak doğa olan şeyi soyut metafiziksel bir varlığa 

dönüştürür. Sonuç olarak, Yahweh ve Allah yanında canlı ve yaşayan bir şey vardır, 

hâlbuki Hıristiyanların Tanrısı ‘Tanrı’nın dışında onun doğadaki kökeninin bütün izleri 

ortadan kaldırılmış, soldurulmuş ve kurutulmuş’ bir Tanrıdır”.608 Yani farklılığın temeli 

Tanrı algısında yatar. “Müslüman ve Yahudilerin ilahı doğa tahayyülüyle birdir; 

Hıristiyan Tanrı, düşüncenin soyutlamalarının tahayyülüyle birdir. İkincisi evrensel 

sıfatların doğadan soyutlanmasının bir özeti olduğu söylenen ve kişisel bir öznesi 

yapılan metafiziksel bir Tanrıdır. Tanrı da kişisel bir ad verilmiş bizatihi kendi olan 

varlıktır.”609  

Bu görüşler göz önüne alındığında, Feuerbach monoteizmin politeizmden daha 

üstün olduğunu düşünür. Politeistik aşamada, halk sadece insanın Tanrılara ihtiyaç 

duymasının müşahhas objelerini yapmakla dolaylı olarak insanlığa ibadet eder. Fakat 

monoteizmde insan Tanrısal bir kişi biçiminde doğrudan ibadet eder. Bundan dolayı, 

Hıristiyanlık ve Yahudilik gelişimsel olarak diğer dini formlardan öncedir. Bu noktada 

                                                            
606 Bk. Ingraffia, s. 134–139.  
607 İslam’ı görmemezlikten gelmesinin belki de en önemli sebebi Feuerbach’ın Hıristiyanlığı sadece olgusal olarak 
değil ayrıca İsa’nın bedene gelmesinden dolayı dinler tarihinin sonunda görmesinden kaynaklanabilir. Schaeffler, s. 
39. 
608 Lectures, s. 321. 
609 Harvey, FIR, s. 184. Wahba, Feuerbach’ın dini ciddi bir şekilde incelediğini ama onun dinden kastının 
Hıristiyanlık olduğunu, İslam, Yahudilik ve Budizm’in onun felsefi spekülâsyonlarından bütünüyle uzak olduğunu 
belirtir. Wahba,   s. 180.  



156 

 

Feuerbach’ın din sınıflamasıyla Hegel’in din sınflamasının bir karşılaştırmasını yapacak 

olursak şematik olarak şöyle bir tablo çıkar: 

Hegel’e göre, dinin gelişimsel düzeni; 

 

a) Yahudilerin dini – insan ne özgürdür ne de bilinçli 

b) İsa’nın vukuu –yani insan bilinçledir. 

c) İlk dönem Hıristiyanların dini –toplum bilinçledir.610      

 

 Feuerbach’a göre, bu, şu şekilde olur: 

 

a) Yahudi etnosentrizmi düzenle köleleşmiştir. 

b) Hıristiyan bireyciliği –diğer dünya sevgisiyle sınırlandırılmıştır 

c) Toplum –Ben ve Sen’in birliği- özgürlük ve sınırsızlık.611  

Sonuç olarak Feuerbach’ın dinlerden hangisinin üstün olduğu görüşü açık 

değildir. Kitaplarından hareket ettiğimizde karşımıza ilk eserlerinde Hıristiyanlığın 

özellikle de Protestanlığın üstün olduğunu savunduğunu daha sonraki eserlerinde doğa 

dinleri olarak isimlendirdiği dinleri savunduğunu görmekteyiz. Fakat genel kabule göre 

Feuerbach özellikle monoteist dinleri bunların içinde de kendi düşüncesine ve kendi din 

anlayışını gerçekleştirmeye en yakın olan Hıristiyanlığı ve bu din içinde de yer alan 

Protestanlığı övmektedir. Bu, hali hazırda varolan dinler için böyledir. Oysa 

belirttiğimiz gibi yeni bir dini düşünce kurmaya çalışan Feuerbach için asıl üstün olan 

din bir sevgi dini olan hümanizm ya da diğer adıyla ‘insan dini’dir. Yalnız teistik bakış 

açısından Feuerbach’ın bu görüşü dinsiz bir toplum olarak değerlendirilir.  

4. Değerlendirme 

Feuerbach’ın genel olarak din düşüncesini vermeye çalıştığımız bu bölümde 

düşüncelerinin doğruluğu ve yanlışlığından ziyade içerik olarak neleri kapsadığını 

                                                            
610 Hegel’in dinleri sınıflandırması için bk. Mehmet Bayraktar, Din Felsefesine Giriş, Ankara: Fecr Yayınları, 1997, 
s. 44–49. 
611 Carlebach,  s. 110. 



157 

 

belirttik. Fakat Feuerbach’ın gerek kendi döneminde ve gerekse daha sonraki 

dönemlerde ve hatta günümüzde bu görüşlerinin mantıksal açıdan yanlış olduğu veya 

dini anlayışa tam olarak uymadığı veya öngörülerinin gerçekleşmediği şeklinde çeşitli 

eleştiriler getirilmiştir.  Dolayısıyla bu noktada elimizde bolca eleştiri olmasına rağmen 

biz biraz daha farklı bir değerlendirmeyle, katıldığımız görüşlere veya dini düşünce 

açısından mensup olduğumuz mirastan hareketle bazı önemli noktaların eleştirisine 

değinmeye çalışacağız. 

Düşünce tarihine baktığımızda eğer bir filozof dini düşünceye eleştiriler 

getiriyorsa bunun mantıksal bir sebebi veya düşünsel gelişim süreci içinde karşılaştığı 

bazı olayların, kişilerin, eserlerin bunun nedeni olduğu görülür. Feuerbach’ın bu 

anlamda böyle bir düşünceye meyletmesinde kendi çıkarımlarının ve 

değerlendirmelerinin olduğunu bundan dolayı herhangi bir düşünürün ateist bakış 

açısının mirasçısı olmaktan ziyade kendisinin sistemleştirdiği bir yaklaşım ortaya 

koyduğunu görmekteyiz. Fakat bu onun görüşlerinin bütünüyle orijinal ve eleştirilemez 

olduğu anlamına gelmez. Zira görüşlerini ortaya koyarken dayandığı bazı öngörüler ve 

bilimsel olarak kendi dönemi açısından belki güvenilir fakat günümüzdeki gelişmeler 

karşısında yanlış olduğu anlaşılan çıkarımları mevcutur. Şimdi bunlara kısaca temas 

edecek olursak şunları görürüz.  

Feuerbach’ın dine karşı çıkmasının en önemli sebebi dinin güzel ve üstün olan 

şeyleri Tanrı’ya vererek onu mükemmel bir hale getirirken zayıf ve değersiz olan 

şeyleri insana bırakarak insanın değerini düşürdüğü iddiasıdır. Yani din insanı olması 

gereken konumdan daha aşağı bir konuma düşürmekte bu da insanlığın zararına olan bir 

durum arz etmektedir. Burada şöyle bir soru sorulabilir: Din hakiki ve zorunlu olarak 

insani çabadaki güzel ve asil olan şeyi azaltır ve küçültür mü? Bunun insanı küçültmesi 

bir tarafa yükselteceği açıktır. Bu durum Zeki Özcan’ında belirttiği gibi; “Tanrı’ya iman 

çocuksu veya patolojik bir tutum olamaz. O insanın ayırt edici özelliği olarak 

görülmektedir (ki Feuerbach da dinin en önemli özelliğinin bu olduğunu belirtir) öyleki, 

genellikle din, insanın durumlarından herhangi birine indirgendiğinde, insanın değeri 

düşer veya sakat bir insan anlayışı ortaya çıkar. Dinden esinlenen her şeyi yeryüzünden 



158 

 

kaldırsaydık, medeniyetimizin en değerli hazineleri kaybolurdu.”612 Yani Feuerbach’ın 

iddia etmesiyle dinin insanlığın gelişme derecesini eksilttiği vakıaya tamamen uygun 

değildir. Feuerbach kolayca 19. Yüzyıl ve öncesinde dinin tarihsel olarak bozulmasına 

ve kötüye kullanılmasına işaret etse bile, cesaret, risk, sadakat ve diğerine bakış dinin 

otantikliğinin işaretidir.613 Burada görüldüğü gibi Feuerbach insanın tarih içinde doğru 

olan dinin doğasını bozduğunu iddia etmektedir. Bu bozulma Yahudilikte ve Hıris-

tiyanlıkta ortaya çıkmıştır. Onun bozulma dediği Tanrı’yı insandan başka gören her tür 

yaklaşımdır. Bütün çabası da insanı değersiz gören; Tanrı’yı yüceltme adına insanı 

küçümseyen teolojinin karşısında insanın önemini ve değerini teslim etmektir. Bunu 

yaparken Kilise teolojisinin dinin özünü bozduğunu, aslında dinin özünde insan olduğunu 

söylemektedir. Feuerbach Hıristiyanlığın özünü yine Hıristiyan teolojisinin sunduklarını 

esas alarak ortaya koymaktadır. Fakat bu noktada diğer dinlere de değinmektedir. 

Ayrıca bu noktada insanların açıklamakta en fazla zorlandığı konu, din madem 

bir yanılsama tarih boyunca bu kadar olumlu öğeleri nasıl kendinde barındırabiliyor? 

Zira Lucien Seve’nin de belirttiği gibi; Feuerbachçı ateizm de dâhil olmak üzere, 

Marxçılık öncesi ateizmi başarısızlığa uğratan büyük bilmece, dinin canlılığı ve onun 

görünüş biçimlerinin çokluğudur. Basit bir yanılsama, kendi özünde yalnızca olumsuz 

ise nasıl böyle tarihsel olumlu bir karakter ortaya koyabilir?614 Bu konuda Feuerbach’ın 

verdiği bir cevap yoktur. Fakat Feuerbach bazı açılardan da haklıdır, şüphesiz din, bütün 

inançlar, ümit ve sevgi yansıtmanın bir öğesini içerir. Ama bu dinin sadece bir yansıtma 

olduğunu kanıtlamaz. O diğer realiteyle de yani aşkın varlıkla da ilgili olabilmelidir.615 

Konuyu biraz daha açmak için burada şöyle bir soru sorabiliriz: Felsefî olarak 

temellendirilmiş ve psikolojik olarak geliştirilen yansıtma teorisi makul değil midir? 

Teologlar asla reddedemeyecekleri şeyi sıkça reddederler: yani, ‘bundan sonraya iman’ 

psikolojik olarak yorumlanabilmeli, psikolojik olarak anlaşılmalıdır. Bağlılık 

duygusunun varlığı inkâr edilemez, insanın arzu ve ihtiyacının pek çok türü özellikle de 

kendini koruma ve mutluluk içgüdüsü ebedi hayat inancında önemli bir rol oynar. Aynı 

zamanda kabul edilmeli ki, hayal ve hayal gücü her bilişsel akt’ta içerilmiştir ki, 

                                                            
612 Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 151–152. Özcan, dinin uygarlığa olumlu bir katkısı olmadığı iddiasının ancak 
uygarlık tarihine ideolojik bir bakışın ürünü olabileceğini belirtir. Özcan,  s. 159. 
613 Thiselton,  s. 101. 
614 Seve,  s. 117.   
615 Küng, Christianity: Its Essence and History, s. 12. 



159 

 

herbirini ve her şeyi sahip olduğum yöntemle biliyorum ve bundan dolayı bütün bilmeyi 

o an bir şey olarak bilgimin objesine yerleştiriyorum -yani, yansıtıyorum- bugün bilgi 

sosyolojisinin terimlerinde biz bilgi elde etmenin sürecindeki sosyo-kültürel faktörler ve 

ön koşulları hakkındaki her şeyden daha fazla bilgi edinmiş ve bunu bildirmişizdir.616 

Ancak ‘bundan sonrası’ ve ‘ebedi hayat’ın çok kompleks olan problemi hakkında 

söylenebilecek her şey bu çeşit bir psikolojik açıklamayla ifade edilebilir mi? Bu 

durumu “Biz onların ne varolduklarına ne de olmadıklarına karar vermeyiz” diye açıklar 

filozof Edward von Hartman ve devam eder: “Şu tamamen gerçektir ki, hiçlik sadece 

biz onu istediğimiz için vardır, fakat eğer biz onu istersek bir şeyin var olmaması da 

gerçek değildir. Fakat Feuerbach’ın din eleştirisinin tamamı ve ateizm delilinin tamamı 

bu argümana dayanır; yani, mantıksal bir yanılgıya”.617 Bu formel mantıkta bir 

argümandan daha fazla bir şeydir. Çünkü benim psikolojik olarak tecrübî dünyayı 

çıkarsam da, bu benim tecrübelerimin referans noktası olarak, benden bağımsız Tanrısal 

bir realitenin varlığına karşıt olarak hiçliğe uygulanamaz; bu solipsizm için hiçbir sebep 

kanıtlamaz ve ben Tanrı tecrübemi çıkarsayabilirim, fakat bunu benim bütün 

ihtiyaçlarımın ve arzularımın referans noktası olarak benden bağımsız Tanrısal bir 

realitenin varlığına karşıt olarak hiçbir şeye uygulayamam; bu ateizmin bir delili 

değildir. Bir anlamda, bir şey gerçek olarak kesinlikle benim psikolojik tecrübem için 

realiteye uygun düşebilir; gerçek bir Tanrı ve gerçek bir ebedi hayat -ortaya çıkışı ve 

varlığı- kesinlikle Tanrı ve ebedi bir hayat arzusuna uygun düşebilir. Kaçınılamaz sonuç 

şu ki, bu psikolojik bakış açısından, Feuerbach’ın dini ve buna bağlı olarak Tanrı’yı ve 

ebedi hayatı inkarı bir postulat olarak kalır. Bu anlamda da dini tecrübe analizi 

yüzeyseldir. Bu konuyu inceleyen Barth, Feuerbach’ın problemini ‘yüzeysel’ olarak 

tanımlayarak şöyle yazar “Feuerbach ‘çağının şekillendirdiği bir çocuk’, ‘ölümü 

bilmeyen’ ve ‘kötülüğü yanlış anlayan’ biriydi. Gerçekte, baştan ayağa kadar biz 

insanların kötü olduğunu bilen herkes ve öleceğini düşünen herkes insanın özünün 

Tanrı’nın özü olduğunu farz eden kişi en hayali olan şeylerin veya bütün illüzyonların 

                                                            
616 Karşılaştır P. L. Berger ve T. Luckmann, The Social Construction of Reality, New York, 1966. 
617 Küng, Eternal Life? Life After Death as a Medical, s. 33. (E. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik, 2. cilt, 
Leipzig, 1990, C. II, s. 444.) 



160 

 

farkına varır.”618 İlaveten onun ateizmi varlığın bir yansıtma olduğu zannından öte bir 

şey değildir. 

Feuerbach’ın din düşüncesi noktasında eleştirilebilecek bir diğer nokta ise onun 

dini tecrübenin çoğunu narsizmle izah etmesidir. Fakat bu noktada şunu belirtmemiz 

gerekir ki Feuerbach’ın tezi yanlış değildi, sadece fazla genişletilmişti. Pek çok din 

kendi Tanrı’sını insan suretinde yaptı, uysal ve zararsız olan bir Tanrı/tanrılar yarattı –

kişi bunları kullanabilir. Böyle bir Tanrı bunların istediği her şey olabilir, fakat böyle bir 

Tanrı sınırsız değildir, İncil’in müstakil Tanrı’sı değildir.619 

Burada sorulması gereken önemli bir soru var: Feuerbach’ın dinin insanın 

uydurduğu dediği bu kavramları insanlar bu kadar hararetle uzun süre ve başarılı bir 

şekilde savunup kendilerini -Feuerbach’a göre- nasıl karanlıkta bıraktılar?620 Feuerbach 

için eğer insan dini kaybederse, hiçbir şey kaybetmemiştir, zira dinde onun için gizli, 

anlaşılmaz yeni bir realite yoktur. Olağanüstü şekilde psikolojik olmayan ve bütün 

zamanlarla çelişen bu görüş, gerçekte psikolojik bir açıklamanın dikkate değer bir 

örneğidir. Peki, insanın arzusunu yerine getirilecek bir arzu olarak ifade etmeye götüren 

nedir? Veya daha fazla etkin bir şekilde yerleştirilerek, sadece kendi arzusunun bir 

yansıması ve böylece de kendi yarattığı bir Tanrı’ya bağlılık hissine nasıl gelebilir? 

Açıklanmamış bunun gibi bazı psikolojik muammalar var. Demek ki insanlar daima 

yaşama meydan okumak için şaka yollu bir şekilde sadece gerçek bir akıl yokluğuna 

işaret eden illüzyonlara daima ihtiyaç duyar.  Bunun bir illüzyon olduğuna kim karar 

verecek? Ve binlerce yıllık bir tecrübeyi veya dinin kaynağı hakkındaki bir teoriyi daha 

ilahi bir şekilde muhakeme eden yani düşünen kimdir?621 Karar verecek olan insan 

aklıysa o zaman binlerce yıllık insan aklının bu akıl karşısında yeri nedir? Haklı veya 

haksız olanı kim belirleyecek? Dolayısıyla Feuerbach’ın eleştirisinde temelde yer alan 

yanlış nokta şudur: Eğer din bir insan üretimiyse niçin onu insandan daha fazla bir şey 

olarak yargılıyoruz veya değerlendiririyoruz? Çünkü insan üretimiyse insanda kalmalı. 

Eleştiriler bir başka varlığa veya varlıklara taşınmamalı.  

                                                            
618 Barth, agm., s. xxvııı. 
619 Geisler,  s. 245. 
620 Schaeffler,  s. 14. 
621 Kristensen,  s. 426. 



161 

 

İkinci temel bir problem de Feuerbach’ın insani bilincin sonsuzluğu hakkındaki 

iddialarından kaynaklanır. Hans Küng bu konudaki düşüncesini şöyle belirtir, 

Feuerbach “İnsani varlığın gerçek bir sonsuzluğu veya insan türü ve onun güçleri 

sorunsuz olarak kabul edilemez” der ve bundan hareketle de özellikle diğer bağlamlarda 

sonsuzun realitenin kendisi olduğu sonucuna varır. Oysa Feuerbach hiçbir yerde insani 

güçlerin, sınırsız olacağını, böyle bir sonsuzluğun doğru olduğunu ispat etmemiştir.622 

Bu noktada Feuerbach’ın antropolojizmi ile çelişen bir durum vardır. Çünkü Feuerbach 

bilinç konusuna genişçe yer verir; hatta dini düşüncenin çıkış yeri olarak ifade eder: 

“Doğa, bilinçsizce, bilinçli olarak ürettiğimiz gibi görünen şeyleri üretir.”623 Daha önce 

ifade ettiğimiz gibi Antropolojizm insanı doğanın ürünü sayar. İnsanın toplumsal 

yapısını ve bilincini doğasal yapıya indirger. İnsanı bütün toplumsal ilişkilerden 

soyutlamakla zorunlu olarak idealizme yol açar. Nasıl elma, elma ağacının ürünü 

olduğu halde elma ağacı değilse bilinç de doğanın ürünü olduğu halde maddi doğa 

değildir. Feuerbach’ın bu noktada kendi düşüncesini desteklemek için yeri gelince 

materyalist bakış açısını, yeri gelince de idealist bakış açısını kullanması tutarlılığına 

zarar vermektedir. Dolayısıyla da Feuerbach’ın materyalizmi çelişkilidir. Çünkü 

Feuerbach hocası Hegel’den nefret etmesine rağmen, asla idealizm geleneğini 

aşamamıştır. Ne de Tanrı probleminin kusurunu temizlemiştir. Bazılarına göre o temel 

materyalizme inanır, bilinç üzerine yaptığı vurgu ziyadesiyle zayıftır. Engels, Feuerbach 

hakkında söylediği gibi ‘yarı yolda’ durmuştur, aşağıda kalan yarısı materyalist, 

yukarda ise idealisttir.  

Dini ve onunla alakalı olan görüşleri antropolojiye indirgemek de hatalı 

olacaktır. Zira dinde her antropolojik olandan kaçıp kurtulan ve başka hiçbir şeye 

indirgenemeyen öğeler vardır. İnsanla ilgili açıklamaların dinlerde bulunması 

kaçınılmaz bir zorunluluktur. Çünkü insan ve Tanrı’sı arasındaki ilişki evrensel bir 

olgudur. Hıristiyanlık açısından söyleyemesek de İslam açısından insanın anlayabileceği 

başka bir yol olmadığından bu tür özelliklerin bu şekilde açıklanması kaçınılmazdır. 

Yani olayın kökeninde bulunan sebep tamamen insanın yapısıyla yani anlama şekliyle 

ilişkili olup açıklamalar antropolojik bir mahiyet arz eder.   

                                                            
622 Küng, DGE., s. 206. 
623 Hıristiyanlığın Özü, s. 231. 



162 

 

Feuerbach ortaya sevgi dini şeklinde bir dini ideal ortaya atmıştır. Normalde 

bütün dinlerde az veya çok sevgi unsuru vardır. Özellikle mistik tecrübelere 

baktığımızda bu daha açık bir şekilde ortaya çıkar. Fakat Feuerbach’ın ileri sürdüğü ve 

herhangi dış bir otoriteye dayanmayan ve tamamıyla insana dayalı olan bu sevgi dini 

nasıl gerçekleştirilecektir. Zira Tanrısız insanlık, çok daha fazla insanlık dışı sonuçlara 

ve çağımızdaki terör olaylarına maruzdur –iki dünya savaşı, eski SSCB’deki esir kampı 

(Gulag), Nazilerin Musevi katliamı (Holacoust), atom bombası- Tanrısız insanlığın 

yolunun hayvanlaşma olduğunun açık bir kanıtlamasıdır.624 Yoksa Feuerbach’ın iddia 

ettiği gibi sevginin daha da arttığı bir dünyanın değil. Ayrıca gerek Feuerbach ve 

gerekse ondan önce ve sonra gelen pek çok kişi evrensel bir sevgiden bütün insanların 

birbirlerini sevmelerinden bahsetmektedir. Bu fikir oldukça ütopik bir fikirdir. Zira 

günümüze kadar böyle bir durumun oluştuğu görülmemiştir. İnsanın dini açıdan değil 

psikolojik açıdan ele alındığında bile böyle bir durumun yapısına ters olduğu açıktır. 

Fakat Thiselton’un ifadesiyle putperest veya sahtekâr dinin bir eleştirisi olarak 

Feuerbach’ın düşüncesi din felsefesine zorunlu eleştirel bir boyut katar veya daha doğru 

ifadesiyle böyle bir boyuta yol açar.  Dinin kökenlerini başka şekilde yani alternatif 

ayrıntılarıyla anlatmak bunları klasik teizmin ciddi olarak cevaplamasını ve 

incelemesini gerektirir.625 

                                                            
624 Küng, Credo, The Apostles’ Creed Explained for Today, s. 12. 
625 Thiselton,  s. 101. 



163 

 

III. BÖLÜM: FEUERBACH’IN DİN FELSEFESİNİN TEMEL 

PROBLEMLERİ 

 

 

 

 

 

Bu bölümde Feuerbach’ın din felsefesinin temel kavramları olan Tanrı, Vahiy, 

Mucize, Ahlak ve Eskatoloji kavramlarını incelenecektir. Bu kavramlardan Tanrı ve 

eskatoloji Feuerbach’ın düşüncesinde ayrı bir yere ve öneme sahip olduğundan diğer 

kavramlardan daha geniş olarak açıklanacaktır.    

1. Tanrı Sorunu 

Din felsefesinin başlangıcının hangi dönemde olduğu tartışmalı bir konudur. 

Fakat din felsefesinin ortaya çıkışıyla ilgili düşünceler ele alınırken kısmen alaycı 

kısmen de gerçek bir yaklaşımla bunun Ksenophanes’in Tanrı’nın/Tanrıların nasıl 

olması gerektiğini belirtmesiyle başladığı ifade edilmiştir. Bu bir anlamda merkezi 

konunun Tanrı olduğu anlamına da gelir. Tanrı’nın mahiyetinin ortaya konulmasına 

yönelik çalışmaların Yahudi-Hıristiyan geleneğinde de devam ettirildiği görülmektedir. 

Özellikle felsefe tarihinde Philo ve Kilise Babalarının zamanından 18. Yüzyıla kadar 

Tanrı kavramı tespit edilmeye çalışılmıştır. İlahi dinlere baktığımızda da her ne kadar 

teolojik sorunlar hakkında anlaşmazlık varsa da (İsa’nın ilah olması veya olmaması 

gibi) Yahudi, Hıristiyan ve Müslüman düşünürler arasında genel olarak Tanrı’nın ortak 

nitelikleri konusunda bir uyuşma vardır.626 Bundan dolayı Tanrı her şeye gücü yeten 

(Kadir) her şeyi bilen (Âlim) her türlü iyiliksever (Kerim)dir ve Tanrı varlık anlamında 

zamanın dışında ebedi ve değişmeyendir.  

                                                            
626 Genel olarak teizmin Tanrı anlayışı için bk. Cafer Sadık Yaran, Kötülük ve Teodise: Batı ve İslam Din 
Felsefesinde Kötülük Problemi ve Tesitik Çözümler, Ankara: Vadi Yayınları, 1997, s. 18–22.  



164 

 

Modern döneme ve özellikle batı dünyasına baktığımızda dini pek çok kavram 

ve düşünce değiştirilirken ne Protestan reformcular ve ne de Kant Tanrı kavramında 

değişme yapmamıştır.627 Kant dini inancın, epistemolojinin görünen sorunlarını 

değiştirmiş ama belirttiğimiz geleneksel Tanrı kavramına sıkı sıkıya tutunmuştur.628 

Dindar diyebileceğimiz düşünürler için durum böyleyken bazı düşünürler için böyle 

olmamıştır. Özellikle Spinoza, Hume, Voltaire, Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud 

ve bunun yanında Pozitivistler çeşitli şekillerde ve genellikle yukarıdaki Tanrı 

kavramına ve Tanrı inancına saldırmıştır. Bu saldırıda bazen Tanrı’nın mahiyetinde 

değişikler yapılmış bazen de Tanrı’nın olmadığı veya olmaması gerektiği belirtilerek 

konuya yaklaşılmıştır. Bu bölümde konumuz itibariyle bu düşünürlerden sadece 

Feuerbach’ın Tanrı anlayışının ana hatlarıyla özelliklerini vermeye çalışacağız. Yeri 

geldikçede diğer düşünürlerle karşılaştırmasını yapacağız. 

Genel olarak bakıldığında, Feuerbach düşüncesinde din, Tanrı, ölümsüzlük ve 

bunlarla ilgili olan şeyler aynı biçimde açıklanmış ve insanın kendisinde bulanan 

eksikliklerin veya ulaşmak istediği mükemmelliklerin bir yansıması olarak ifade 

edilmiş, özellikle din ve Tanrı düşüncesinin birbirine bağlı olan ve biri olmadan 

diğerinin olamayacağı açıkça belirtilmiştir.629 Bu konuda Feuerbach şöyle demiştir: 

“Tanrı’nın kişiliğinde insan açıkça kendisinin doğal üstünlüğünü, ölümsüzlüğünü, 

bağımsızlığını ve sınırsızlığını ilan eder.”630  

Feuerbach dindeki pek çok öğe gibi Tanrı’yı da bir gizem olarak görür ve 

kendisini de bu gizemin çözümleyicisi olarak tanımlar. Peki, gizem neydi? Bu en kısa 

ifadesiyle insanın özelliklerinin kendi dışındaki şeylere yansıtılmasıydı ya da yine 

                                                            
627 Kant her ne kadar Tanrı kavramında değişme yapmamışsa da Kant’ın da kabul ettiği gibi onun transendental 
felsefesinin terimlerinde Tanrı “kendi kendini yapan” bir Tanrı’dır. Feuerbach bu durumu daha ileri götürmüştür. 
Schaeffler,  s. 112. 
628 Feuerbach, Kantçı ve Hegelci felsefeleri teolojiyle paylaşılmış bela veya lanet olarak görür: “Bunlar sadece 
insandan ayırmış oldukları ilahi varlığı düşünce veya akılda çözmüşlerdir; aynı zamanda bunlar özü ziyadesiyle sert 
bir şekilde maddeden, duyusal tecrübeden, dünyadan, insandan ayırmışlardır.” GFİ, s. 20–33.  
629 Bu konuda Feuerbach şöyle der: “Din ancak eksiksiz bir Tanrı ile tamamlanabilir, din Tanrı’nın kendisinden 
Tanrı’nın insan şeklinden daha az bir şeyle tamamlanamaz. Din eğer Tanrı’dan vazgeçerse kendinden de vazgeçer; 
gerçek Tanrı’ya sahip oluşundan vazgeçerse, doğruluğunu da kaybeder”. Hıristiyanlığın Özü, s. 4. “Tanrı’nın, dinin 
ona yüklediklerinden ne eksiği ne de fazlası vardır. İnsan dine olan inancını kaybettiğinde, yani din sönük bir varlık 
olduğunda, Tanrı’da sönük bir varlık olacaktır”. Hıristiyanlığın Özü, s. 39. Tanrı’nın insan ürünü olduğuna dair 
değerlendirmeler için bk. Schaeffler,  s. 112. 
630 Hıristiyanlığın Özü,  s. 127.  



165 

 

Feuerbach’ın kendi ifadesiyle teolojinin gizemi antropoloji idi.631 Feuerbach’a göre 

geleneksel teizmde kendi dönemine kadar çözülemeyen bazı problemlerin örneğin 

Tanrı’nın varlığının kanıtları hatta varlığının kendisi, mucizeler, kötülük vb. bir gizem 

içerisindeydi. Feuerbach işte bu gizemleri kendi düşünce yapısına göre gördü ve 

kavramlar etrafında oluşturulan gizemi yine kendine göre ortadan kaldırdı. Bu noktada 

Kant’ın632 olduğu kadar Hegel’den de daha ileriye giden Feuerbach Berlin’de Master 

programındayken teolojideki bu öğeleri –kendi ifadesiyle kalıntıları- sezmiş ve çıkarıp 

atmaya başlamıştı. O görünüşün arkasındaki hakikat olarak uygulayabileceği dinin anti 

teolojik bir yorumunu hazırlamaya çalışmış, esasen dinde inanmaların ve ibadetlerin 

Tanrı’ya değil fakat Tanrısal ve en yüksek mükemmelliğin bizatihi kendisinde olan 

insan doğasına olduğunu ifade etmişti.633 Feuerbach’a göre ‘Tanrı’ kimdir veya nedir? 

Bunu kısaca şöyle formüle edebiliriz: “İnsan ve insan, Ben ve Sen’in birliği 

Tanrı’dır”.634 Feuerbach başka bir yerde bunu daha geniş bir şekilde tanımlar: “bütün 

realitelerin ve mükemmelliklerin ideal örneği yani özü olarak Tanrı, sınırlandırılmış 

bireyin faydası için tasarlanmış kısa bir hülasasından, insanlar arasında taksim edilmiş 

insan türünün özelliklerinin bir ideal örneği, dünya tarihinde devam etmekte olan 

türlerin öz gelişiminden başka bir şey değildir”.635 Yani Tanrı insani doğadır ve Tanrı’yı 

anlamak için de kişi insani bilinçteki düşüncenin kökenini anlamalıdır.636  

Bundan dolayı Feuerbach bizim Tanrı veya Tanrılar diye ibadet ettiğimiz şeyi 

‘arzu veya temenni varlıkları’ diye isimlendirmiştir.637 Bir anlamda insanın umudu, 

arzusu ve ihtiyaçları teogonik prensibi oluşturur.638 Feuerbach insanın kabul etmesine 

göre eğer bir varlığı Tanrı olarak adlandırmışsa bu onun Tanrı’sı haline geldiğini eğer 

                                                            
631 Hıristiyanlığın Özü, s. 12, 13, 14, 19, 116, 283. Hendrik Kraemer, “İnsan Tanrı’yı veya Tanrıları kendi hayalinde 
yaratır ve teoloji antropolojidir”, görüşünü derinlik psikolojisinin açıklaması olarak değerlendirir. Kraemer, Religion 
and the Christian Faith, London: Lulterworth, 1958, s. 56. 
632 Goldmann, Kant’ın ‘Güzellik Ülküsü’nü değerlendirirken şöyle der: “Feuerbach’ın ve Marx’ın daha sonra 
epistemoloji ve ahlak düzeyinde sağlayacağı ilerlemenin, aşkın olanı insanlaştırmanın ilk adımını böylece estetik 
düzeyde Kant atmış oldu. Çünkü insanın mutlak’a ulaşabildiği yerde Tanrı’ya yer yoktur artık. İnsancı düşünce için 
aşkın Tanrı gerçekte insanın yerini tutan bir şeydir yalnızca. Gökleri elde edemeyince, göklerden de geçemeyince, 
gökleri Tanrı’ya bırakmıştır insan. Kant’ın estetiğinden Feuerbach’ın ve Marx’ın insanbilimine kadar insancılık 
tarihinin en önemli evresi dünyanın kutsallaştırılması ve göklerin insanlaştırılması yolunda ileri bir adım olmuştur.”  
Goldmann, Kant Felsefesine Giriş, s. 195.   
633 Christianity, s. 133–134. 
634 GFİ, s. 137.  
635 Barth, agm., s. xvi. (Die Philosophie der Zukunft, s. 28.). 
636 Ninian Smart, The Phenomenon of Christianity, London: Collins, 1979, s. 143. 
637 Yeager Hudson, The Philosophy of Religion, California: Mayfield Publishing Co. 1990, s. 136–137. 
638 Kristensen,  s. 246. 



166 

 

şeytan olarak kabul etmişse bunun onun için bir şeytan haline geldiğini belirtir ve 

buradan hareketle inancın kaynağını ya da diğer bir ifadeyle inancın mahiyetini açıklar. 

Bunu yaparken de özellikle Luther’den alıntılar yapar: “İnanç, öznellik dileklerini 

doğal mantığın bağlarından kurtarır; doğanın ve mantığın reddettiklerini kabul eder ve 

bu şekilde, insanı mutlu eder, çünkü insanın en insani dileklerini gerçekleştirmiş olur. 

Gerçek inanç, şüphenin olmadığı yerde yok olur. Şüphe, kendimin dışına çıktığımda, 

kişiliğimin sınırlarını aştığımda, benden ayrı olan gerçekliği ve haklarımı kabul ettiğimde 

ancak ortaya çıkar. İnanç, kalpteki tüm iyiliklere güvenebilme gücüdür. Böyle bir inanç, 

Tanrı tarafından emredilmiştir, bu ilk emirde ifade edilmiştir: “Ben senin Efendin, 

Tanrınım... Yani ben senin tek Tanrın olacağım; sen başka bir Tanrı aramayacaksın… 

Kendine karşı nasıl bir tavır içindeysen, Tanrı da sana öyle bir tavır içine girer. Tanrı’nın 

nasıl olduğuna inanırsan, Tanrı öyle olur. “Bu nedenle, inandığımız şey gerçekleşir. Eğer 

onu Tanrımız olarak görürsek, o bizim şeytanımız olmaz. Ancak eğer onu Tanrımız 

olarak görmezsek, o zaman gerçekten de bizim Tanrımız olmaz. “İnançsızlıkla Tanrı’yı 

şeytan yaparız.” (Luther)639 Yani bir anlamda insanın övdüğü ve yücelttiği şey onun 

Tanrı’sıdır, reddettiği şeyde şeytani güçtür.640 Feuerbach Luther’in bu sözlerinden şu 

anlamı çıkarır: “Eğer Tanrı’ya inanırsam, bir Tanrım olur.”641 Yani Tanrı ve şeytan gibi 

düşünceler insanın onları kabul etmesine bağlı olarak inanan insanların zihninde oluşan 

şeylerdir. Mesela Tanrı olarak şetanı kabul edilirse şeytan Tanrı olur. Feuerbach 

Luther’den alıntılara devam eder, Luther, inancı, Tanrı’nın yaratıcısı olarak tanımlar ve 

şunu da ekler: “İnanç, kutsal sonsuz varlıktaki bir şeyi değil, içimizdeki varlığı yaratır.” 

Tanrı’nın başka bir varlık olduğu düşüncesi, yalnızca bir aldanıştır, bir imgelemdir. 

Tanrı’nın senin için varolduğunu düşünüyorsan, onun senin kendi varlığın olduğunu 

düşünüyorsun demektir. İnancın esası, insanın ne dilerse olacağı fikridir: Ölümlü 

olmayı diler, bu nedenle ölümlüdür; doğa ve mantık için imkânsız olanı 

gerçekleştirebilecek bir varlığın olmasını diler ve böyle bir varlık oluşuverir; kalbin 

istekleriyle uyuşan, sınırsız öznelliği; yani bozulmamış bir mutluluğu olan, bir dünya 

diler, hâlbuki tam bu isteklerin zıttı bir dünya zaten vardır; dolayısıyla bu dünya yok 

                                                            
639 Hıristiyanlığın Özü, s. 153. 
640 Kristensen, s. 246. 
641 Feuerbach, Luther’den alıntıyla: “Tanrı, üstün varlıktır; ancak Ona inanan herkes birer üstün varlıktır.” der.  
Hıristiyanlığın Özü, s. 153–154. 



167 

 

olmalıdır, -gerektiği için yok olan dünyanın mutlak öznelliği ise yani Tanrı kalmalıdır.”642 

Bu uzun alıntıdan anlaşılacağı gibi Feuerbach “insan insanın Tanrısıdır” sözünden 

hareketle Tanrı’yı insan nasıl olmasını dilerse o şekilde olacağı şeklinde görüşlerini 

açıklamaktadır.643 Dolayısıyla Tanrı bir anlamda bilincin ürünüdür. 

Feuerbach’a göre gerçek ateist, teorik olarak Tanrı’yı doğrulayan ve ondan sonra 

sanki Tanrı yokmuş gibi yaşayandır.  Bununla ilgili olarak “Christianity” ve 

“Lectures”ta şöyle der: “Tanrı’nın bilinemez olduğunu varsayarak insan, Tanrı’ya, onun 

bu dünyada var olmasını sağlayan varlığa karşı ilgisizliğinden duyduğu dini vicdan 

azabından kendini uzaklaştırır. Pratikte Tanrı’yı inkâr etse de, -çünkü aklı ve 

duyuları dünyaya kilitlenmiştir- teoride etmez. Varlığına saldırmaz, ona dokunamaz. 

Ancak bu varlık ona ne hükmeder ne de onu etkiler. Kutsal varlığın belirli ve olumlu 

sözlerini inkâr etmek, dini inkâr etmekten farksızdır ama dini bir varlığı olan bir 

şeyin, inkâr edildiği söylenemez; bu, hemen fark edilmeyen, sinsi bir ateizmdir.”644 

Hatta “Christianity”de ateizmin ya da daha doğru ifadesiyle kişinin ateist olarak 

nitelendirilmesinin kime veya neye göre yapılacağına da değinmiştir: “Gerçek bir ateist, 

yani bildiğimiz anlamda ateist, Kutsal varlığın sözlerinin -sevgi, bilgelik ve adalet gibi- 

bir hiç olduğunu düşünen birine göre ateisttir, bu sözlerin konusunun bir hiç olduğunu 

düşünene göre değil.”645 Feuerbach’ın amacı Tanrı’yı tamamen inkâr etmek, ortadan 

kaldırmak değildir,646 onun amacı onu olması gereken konumuna yerleştirmektir.647 

Zaten Feuerbach’ı eleştiren ateist düşünürler bu noktayı özellikle vurgulamışlardır. 

                                                            
642 “İnanç, kendini dünya, evren ya da gereklilik fikriyle sınırlandırmaz. İnanç için Tanrı’dan başka bir şey yoktur. 
İnancın doğduğu yerde, dünya batar. Hıristiyan isteklerine karşı antagonist yani düşmanca olan ‘dünyanın yok oluşu’ 
inancı, bu nedenle, Hıristiyanlığın en derinlerinden gelen bir fenomendir. Bu inanç, İncil için çok önemlidir, öyle ki bu 
inanç olmaksızın kutsal kitapla ilgili yazarlar anlaşılamazdı.”  Hıristiyanlığın Özü, s. 154. 
643 Sadece duyusal bir varlık olarak Ben (benim için) benim ve aynı şekilde (diğerleri için) sensin. GFİ, s. 119.  
644 Christianity, s. 15, Lectures, s. 116. 
645 Christianity, s. 21. 
646 Hıristiyanlığın Özü adlı eserinde Feuerbach şöyle der: “Asıl anlamında verildiği gibi, din hiçbir şey değildir ve 
hiçbir şeyde bir saçmalıktır; ancak ben asla Tanrı hiçbir şey değildir, Teslis hiçbir şey değildir ya da Tanrı’nın 
söyledikleri hiçbir şey değildir demedim. Ben yalnızca bunların, Tanrıbilimin illüzyonlarının gösterdiği şeyler 
olmadığını anlattım. Bunların yabancı değil, yerli gizemler değil, insan doğasının gizemleri olduğunu anlattım. Ancak 
antropolojiye bu kadar az önem vermek bir yana ben Tanrıbilimi antropolojiye indirgerken, antropolojiyi de 
Tanrıbilim seviyesine çıkarıyorum; tıpkı Hıristiyanlıktaki, Tanrı’yı insana indirgerken, insanı da Tanrı kadar 
yüceltmek gibi: gerçek olmasına karşın, bu insan-Tanrı, uzun bir sürecin ardından, insandan çok uzak, doğaüstü, 
hayal ürünü bir Tanrı oluyordu. Dolayısıyla benim antropoloji sözcüğünü, Hegel ya da başka bir filozofun anlayışıyla 
değil, çok daha yüksekte ve daha genel bir anlamda düşündüğüm ortada”. Hıristiyanlığın Özü, s. 3–4. Bu yüzden 
Berdyaev şöyle demektedir: “Feuerbach’ın insan Tanrı’ya üstün tabiatını nispet eder” düşüncesi Tanrı’yı inkâr etmeyi 
hedefleyen bir tartışma değildi, bilakis bundan tamamen farklı bir şey amaçlamaktadır. Berdyaev, The Divine and 
Human, London, Bles, 1948, s. 44.  
647 GFİ’de Feuerbach; “Yeniçağın önünde duran görev, Tanrı’nın gerçekleştirilmesi ve insanileştirilmesi, teolojinin 
antropolojiye dönüştürülmesi ve onun içinde eritilmesidir” der.  s. 77. 



168 

 

Çünkü Tanrı’nın varlığından vazgeçmek için, Tanrı’nın evrensel ihtiyaç olması fikrini 

çürütmeksizin, Tanrı’nın olan şeyi zorunlu olarak insani varlığa atfedildiğinde, Tanrı 

ortadan kalkmaz bilakis bu suretle daha da güçlendirilir ve dolayısıyla modern 

ateistlerin çoğunun ve bunların içinde yer alan Feuerbach’ın en önemli hatası budur.648 

Fakat buna rağmen Feuerbach monoteizmde her zaman bir tehlike olarak 

görülmüştür.649 Bu noktada Feuerbach’ın düşüncesine baktığımızda, o bize “Tanrı 

düşüncesinin bir psiko-genesisini sunmuştur”.650  

Feuerbach’ın Tanrı hakkındaki düşünceleri çeşitli eserlerinde mevcuttur. Bu 

eserlerde Tanrı hakkında birbirinden farklı değerlendirmeler olsa da ana hatlarıyla 

eleştiri ve değerlendirmeler aynıdır. Tanrı düşüncesinin ortaya çıkışında en önemli öge 

insanın sınırlı bir varlık olmasıdır.651 Feuerbach, insanların kendi sınırlı durumlarının 

farkında olduklarını, ancak her sıfatlarının sınırsız olmasını istediklerine inanır ve şöyle 

der; “İnsanlar, kendi noksanlıklarının farkındadırlar ancak, mükemmelliği arzularlar. 

Kendi sınırlı bilgilerini kabul ederler; ancak her şeyi bilmek isterler. Güçsüzlüğü 

yaşarlar; ancak her şeye gücü yeten biri olmayı isterler. Sevgide, barışta ve adalette 

başarısız olurlar; ancak bu idealleri gerçekleştirmeye çalışırlar”.652 Bu yüzden 

kendisinin sonlu oluşundan, mükemmel olmayışından, bilgilerinin sınırlı olmasından, 

güçsüz ve adil olmayışından dolayı insanlar, yarattıkları ve Tanrı diye isimlendirdikleri 

bir varlığa, söz konusu noksanlıkların ideal hallerini yansıtırlar.653 Tanrı sonsuz, 

                                                            
648 Combin, s. 213–214. Feuerbach’ın başlattığı bu düşünce sonraki ateistlerce Tanrı’nın tamamiyle inkârına 
dönüşmüş ve bunun kökeninde Feuerbach olduğu için de suçlamalar ona yöneltilmiştir. Dolayısıyla Bonhoeffer’in 
belirttiği gibi Feuerbach’ın iddiasına paralel olarak hayatın bütün alanlarından “Tanrı-Hipotezi” reddedilmiştir. 
Lindeberg,  s. 107. 
649 Karen Armstrong, A Hıstory of God, New York: Ballantine Books, 1994, s. 355. 
650 Masterson,  s. 83. 
651 Feuerbach, bütün Tanrıların negatif teorik nedenlerinin ya da koşullarının insanın cehaleti ve yeteneksizliği 
olduğunu savunmaktadır. Sadece bilinçsizlik, kişiliksizlik, Tanrı’ya olan inancı doğayla ve doğa bilimleriyle 
birleştirmek, bağlamak isteyebilir. Bir Tanrı’ya inanmak aynı zamanda Tanrı istencinin doğa zorunluluğu olduğunu 
kabul etmektir.  Örneğin suyun kendi doğası gereği değil, Tanrı öyle istediği, için ıslattığını kabul etmektir. 
“Lectures”da şöyle der: “Tanrı’ya inanıyorum demek, doğaya, doğa zorunluluklarına inanmıyorum demektir. Ya 
Tanrı inancından ya da fizik, astronomi, fizyolojiden vaz geçilecek”. Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ile 
Engels’in Eleştirisi”, s. 51. (Vorlesungen über das Wesen der Religion, s. 141’den alıntıyla). Tanrı doğanın tinidir, 
yani insan tini de doğanın kişileştirilmiş ifadesi, ya da insanın doğadan ayrılıp bağımsız bir varlık olarak düşündüğü, 
doğaya ilişkin tinsel tasarımıdır. ” Özbek, “Feuerbach’ın Din Anlayışı”, s. 50–51. 
652 Feuerbach’ın çağdaşlarından ve Feuerbach gibi Hegel karşıtlarından biri olan Kierkegaard olaya farklı yaklaşır. 
Bu noktada Kierkegaard kendi acı istihzalarını türün bu mükemmellik ideası üzerine boca eder ve istihzalar 
entelektüel eleştiri açısından kaliteli olmamasına rağmen, yine de pek çok çağdaş okuyucuyu bu olayı doğrulamış 
gibi görünmektedir, o, bu inançla türler Tanrısaldır, idealist felsefe o kadar aşağıya batmıştır ki, ayak takımı Tanrı-
insan olmuştur, diye yazar. Kierkegaard, Sickness Unto Death: A Christian Psychological Exposition for Upbulding 
and Awakening, s. 118. 
653 David McLellan, The Young Hegelians and Karl Marx, s. 88. 



169 

 

mükemmel, her şeyi bilen, her şeye gücü yeten, saf sevgi ve adaletin kralıdır. Ancak, bu 

nitelikler yani sonsuzluk, mükemmellik, bilgi, sevgi, güç ve adalet fikirleri nereden 

kaynaklanıyor? Feuerbach’a göre bunlar, insanlık içindeki, bu nitelikleri tam olarak 

gerçekleştirmeye yönelik arzudan kaynaklanan insani fikirlerdir. Ancak, insanlar bu 

nitelikleri tam olarak gerçekleştiremediklerinden, her şeyi ile mükemmel bir varlık icat 

ettiler ve bu temel insani nitelikleri bu varlığa yansıttılar. “Tanrı insan suretinde 

yaratıldı”654 ifadesiyle kastedilen şeyde budur. Yani kutsal kitaplarda belirtildiği gibi 

Tanrı insanı kendi suretinde yaratmamış, insan Tanrı’yı yücelterek kendi biçiminde 

tasavvur etmiştir. Feuerbach’a göre insan kendini incelese aslında Tanrı’yı idrak 

etmenin kendisini idrak etmekten başka bir şey olmadığını görecektir.655 Yani kişi ne ise 

Tanrısı da odur. Moltmann’ın belirttiği gibi bu, Tanrı’nın insanın tasarrufunda onto-

teoloik yansıtılmasının tersine çevilmesidir sadece. Bu değerlendirmeye göre ateizm, 

teizme karşı mücadelesinde, özellikle modern zamanlarda, teizmin tersine çevrilmiş bir 

biçiminden başka bir şey değildir. Teizm Tanrı’yı insanın tasarrufunda düşünürken, 

Feuerbach’ın ve Nietzsche’nin ateizmi “İnsanı Tanrı’nın tasarrufunda düşünür”. 

Ateizm, “Bütün eski teistik ilahi yüklemleri, insanın yeniden doğuşu amacına matuf 

olarak insana uygular. İnsanı kendi suretinde yaratan Tanrı değil, Tanrı’yı kendi 

suretinde yaratan insandır”.656  Feuerbach’ın böyle bir düşüncede olmasının kökeninde 

şu vardır: Feuerbach için bir varlığı bütün niteliklerinden soyutlamak ile o varlığın 

bizzat varlığını yadsımak biribirine eşdeğerdir ve Tanrı’nın mahiyetini betimleyen 

bütün olumlu nitelikleri yadsımada ateizmin gizli bir formudur.657 Bu süreç, Feuerbach 

tarafından Tanrı’nın insanlaştırılması ya da Tanrı’yı insani özelliklerle tanımlama olarak 

isimlendirilir.658 Feuerbach, bunun insanlığa gerçekten zarar verdiğini ve insanların 

                                                            
654 Kitab-ı Mukaddesteki betimlemesiyle: “Tanrı insanı kendi suretinde yarattı” Tekvin, 1:27. 
655 Christianity, s. 19. Burada şunu da belirtmeliyiz ki, Feuerbach Tanrı düşüncesi ve inancının kaynağı konusundaki 
iddialarını daha da ileriye götürerek bütün Tanrı inancının kaynağını kişinin kendisini onaylaması ve hayata karşı 
evet demesi anlamındaki bencillik duygusunda bulur. Ona göre insanın mutlu olmak adına gayret sarf etmesi bencil 
bir faaliyettir. İnsan kendi gücünü tatmin edemeyeceği aşırı bencilliğini doyuma ulaştırış ta yardımcı olabilecek bir 
Tanrı’yı kendisi için düşünür. Böylece Feuerbach insani bencilliğin dini ve Tanrı’yı var kılan ana unsurlardan biri 
olduğunu iddia eder. 
656 Jürgen Moltmann, The Crucified God, çev. R. A. Wilson ve John Bowden, New York: SCM Press, 1991, s. 251. 
Krıstensen bu konuda şöyle der: “İnsan Tanrıdan meydana çıkartılan hayatı vasıtasıyla var olur ve yaşar. Bu 
benzerliği ifade eder: Tanrı insan suretine göre tasavvur edilebilir, çünkü insan Tanrı’nın suretine göre yaratılmıştır. 
Athena-Nike(zafer Tanrıçası)’nin zafer kazanan gücü insanın kendi sahip olduklarından bildiği bir nitelikti, fakat 
onun sahip olduğu zafer Tanrısal bir özellikti. İnsanın Tanrıbiçimci (theomorfik) bir ideası Tanrı’nın insan biçimci 
(antropomorfik) bir ideası gibidir, insan Tanrı’nın suretinde yaratılmıştır veya tam tersi.” Krıstensen,  s. 253. 
657 Mehmet Sait Reçber, Tanrıyı Bilmenin İmkânı ve Mahiyeti, Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2004, s. 55, 145.  
658 Feuerbach, ‘Religion as a Projection (1854), s. 118. ed. A. Frazer, Issues in Religion: A Book of Readings, New 
York: Von Nostrand, 1975, s. 115–28. Bunun kökeninde özne, yüklem ayrımının doğru yapılmaması vardır. 



170 

 

kendi hakiki potansiyellerini gerçekleştirilmelerine engel olduğunu, herkesi kendi 

deruni benine ve böylece de kendine has iyi niteliklerine yabancılaştırdığını ileri 

sürer.659 Mükemmeli, kendileri dışında aramak yerine insanlar, kendi benliklerini ve 

kendi toplumlarını mükemmelleştirmeye çalışmalıdırlar. Bu tür bir yaklaşımdan dolayı 

çağdaş batıda toplum ve Tanrı’nın kavramsallaştırılmasında şaşırtıcı bir benzerlik 

vardır. Bu kavramsallaştırmanın temel özelliği dikatomi ve kutuplaşmadır. İnsan 

toplumlarının dikatomik yapıları, gemeninschaft (cemaat) ve gesellschaft’la (toplum) 

başlayarak, batı toplum bilimlerinde umumileşmiştir. Tanrıyla, Tanrılarla ya da 

doğaüstü güçlerle ilişkileri toplumun mevcut toplumsal ilişkilerine dayanarak yapılan 

insani modelleştirme çabaları buna paralellik arz eder. Böylelikle din içinde bulunduğu 

toplumsal ortamdan etkilenir. İnsanın kutsala karşı takındığı saygı tutumu ancak diğer 

toplumsal ilişkilerde bulunan türden saygının bir yoğunlaştırılması haline gelir. Bunu en 

iyi şekilde Feuerbach’ın “Tanrı kendisinden soyutlanmış insanın en yüksek 

öznelliğidir”660 sözü açıklar. Belirttiğimiz gibi Feuerbach’ın düşüncesine baktığımızda 

teoloji ve felsefenin konusunun Tanrı’nın doğası ile ilgili metafiziksel spekülasyondan 

ziyade, insani varlığı incelenmesi olduğunu görürüz. Fakat bunun anlamı özellikle 

Bonhoeffer’ın da belirttiği gibi burada arzulanan Tanrı’nın, çarmıhtaki Tanrı İsa Mesih 

olduğu anlamına gelmez.661  

Feuerbach’ın Tanrı’ya atfedilen şey gerçekte insanın sıfatlarının olması, 

insanın kendisinden ayrılmasını yani insanın kendisine yabancılaşmasını ifade eder.662 

Bu fikir özellikle “Chıristianity”de inceden inceye işlenmiştir. “Christianity”de 

Feuerbach Kutsal Kitap’ta anlatılan hikâyenin aksine şunu iddia eder: İnsan Tanrı’yı 
                                                                                                                                                                              
Feuerbach Tanrı kavramını sorgularken; yüklemin öznenin gerçekliği olduğunu belirtir. “Özne ve yüklem arasındaki 
ayrım tıpkı varoluş ve öz arasındaki ayrım gibidir. Yüklemin hayırlanması aynı zamanda öznenin hayırlanmasıdır. 
İnsana has olan özelliklerin, niteliklerin ortadan kaldırılması, insan özünün ortadan kaldırılmasıyla aynı şeydir. 
Günlük dilde de geleceği görme, bilgelik, mutlak iktidar gibi Tanrı’ya ait olan özellikler ifade bulmaktadır. İnsanın 
Tanrı’nın varlığını, kendi varlığından daha kesin bir şekilde bildiğini düşünmesi, Tanrı’nın niteliklerinin kesin 
bilgisinden kaynaklanır. İnsan gerçek olarak neyi düşünüyorsa, onu dolaysız hakikat olarak kabul eder. İnsan 
başlangıçta, eski zamanlarda varolanı hakikat olarak algılamıştır. Olmak ve varolmak, hakikat belirlemesinin ilk, 
temel kavramlarıdır. Ya da insan ilk başta, temelde hakikati varoluştan çıkarmıştır ama sonra varoluşu hakikate 
bağımlı kılmıştır. Bu yüzden “Tanrısal varlık, insani özden başka bir şey değildir ya da daha doğrusu insanın 
özüdür”. Hıristiyanlığın Özü, s. 37. 
659 Mol,  s. 147. 
660 Christianity, s. 30.  
661 Bonhoeffer, Meditating on the World, Cambridge, MA; Cowley, 1986, s. 45.   
662 Mol,  s. 147. Hatta bazı Feuerbach yorumcuları bu görüşten hareketle şunu söylerler, insanoğlu Tanrı olarak ibadet 
edilen şeyin gerçekte insan olduğunu keşfedebilecektir. Bu olduğu zaman, insanlık anlayacaktır ki, güvenilecek ve 
değer verilecek olan sadede insan türüdür. Kamenka, The Philosophy of Ludwig Feuerbach, s. 43. Eiberg-Schwartz,  
s. 65. 



171 

 

yarattı ve öyle ki Tanrı’nın sıfatlarına insan özünde sahipti. Feuerbach’a göre bu süreç 

insanın kendisine ve kendi varlığına yabancılaşmaya götürdü.663 Giriş kısmında da 

işaret ettiğimiz gibi bu kitap iki kısma ayrılır. Kitabın I. bölümünde Tanrı ideasının 

sadece tekil bir varlık olarak tasavvur edilen insan doğasının –akıl, irade ve sevgi-664 

soyut hale getirilmiş sıfatları olduğunu göstermeye çalışır.665 İnsani doğa bilinç 

hassasıyla ayırt edilir. Bilinç bir türün bir üyesi olarak bizatihi bir kişiyi tasavvur etme 

kapasitesidir, fakat bu türün sıfatları zorunlu mükemmellikler olarak görülür. İmgelem 

duyguların baskısı altında, bu mükemmellikleri kavrar ve bunlar ayrı Tanrısal bir varlık 

ideasında birleşir. İnsani varlıklar bu yansımanın etkisi altına girer, çünkü onlar diğer 

‘sen’ tarafından tanınmayı arzular ve doğanın sınırlarından ve özellikle de ölümden 

korkar. Tanrı ideası onlara hem tanınma tutkusunu hem de ölümün üstesinden gelmeyi 

sağlar.666 “Christianity”nin bu bölümünde Feuerbach özellikle “Tanrı’nın bütün 

iyiliklerin ve mükemmelliğin kaynağı olarak görüldüğü sürece insanoğlu eksik ve hasta 

olarak görülecektir” fikrini çeşitli şekillerde vurgular. Tanrı’nın çeşitli şekillerde tahlil 

edilmesini Feuerbach her durumda Tanrı’nın insani doğanın ihtiyacına veya bazı 

özelliklerine uygun düştüğünü gösterir. Eğer insan Tanrıda gönül hoşnutluğunu bulursa, 

kendisinin Tanrıda bulunması gerekir. Kısaca birinci bölümde Feuerbach gerçek veya 

dinin antropolojik özü olarak isimlendirdiği şeyi anlatır. Kavrayışın bir varlığı olarak 

ahlaki667 veya hukuki bir varlık olarak, aşk olarak v.d. gibi. “Christianity”nin II. 

                                                            
663 Schoenfeld,  s. 225. 
664 Feuerbach’a göre Hıristiyan ya da diğer ifadesiyle Hegelci Tanrı gerçekte insanın kendisinin özüdür, bireyden 
soyutlanmasıdır, bağımsız bir öz olarak tapınılan cisimleşmiş, nesnelleşmiş insandır. İnsan kendi sahip olmuş olduğu 
en yüksek duyguları, düşünceleri ve umutları Tanrı’ya atfeder. Böylece, her şeye kadir, merhametli ve sevgiye sahip 
olan bir Tanrı olur. Bunun gerçek anlamı olan şey mutlak kudret, merhamet ve sevginin Tanrısal olduğudur. İnwood,  
s. 275–277.  
665 Barth bu konuda şunları söyler: “O doğa ve insandan çıkarılan soyut bir varlık olan Tanrı’yı inkâr eder. Evetten 
hayıra giden bu Feuerbachçı yol Hıristiyanlık hakkındaki eserinin düzenlenmesinde açıkça değişir. Bu kitabın birinci 
kısmında o tamamen polemik olmayan bir tarzda ilahi ve insani öznenin bütün yüklemlerinin özdeşliği ifadesinde ve 
bu öznelerin kendilerinin özdeşliğinin de teolojinin gerçek anlamını gösterir.  Feuerbachçı olumsuzlamanın tutku ve 
gücü Feuerbachçı durumun temellerindedir.” Barth Feuerbach’ın zayıf olan ve onun asıl eleştirilmesi gereken yönün 
bu olduğunu belirtir. “Ona saldırmak isteyen herhangi biri onun kurtuluş doktrinine ve onun insanın doğasıyla 
Tanrı’nın doğasının özdeş olduğu şeklindeki pozitif doktrinine saldırmalı. Eğer o burada çürütülemezse, onun 
olumsuzlamalarının, anti-teolojisinin bütün eleştirisi tamamıyla iddiadan başka hiçbir şeye ulaşamayacağı için sonuç 
vermeyecektir”. Barth, agm., s. xv.          
666 Feuerbach şöyle der: “Teoloji uzun zaman önce antropolojiye dönüştü.” Hıristiyanlığın Özü, s. 283. 
“Protestanizmin kendisi ve özellikle Luther’den beri, empatik olarak insan için Tanrı olan şeyle, kendisinde Tanrı 
olan şeye ilginin yerini değiştirmiştir.” GFİ, s. 78. Onun gelişim yolu öyle bir yönde devam eder ki, insanı yavaş 
yavaş Tanrı’dan döndürüp bizzat kendisine göndermek. Bu şimdi herkesçe bilinen ama açıkça söylenmeyen bir sırdır. 
Teolojik formunda Hıristiyanlık “Yalnızca insanoğlunun aklından dolayı değil, aynı zamanda yaşamından dolayı da 
aslında çoktan yok olmuştur.” Hıristiyanlığın Özü, s. 207.  
667 Ahlaki mükemmel bir varlık olarak Tanrı, idealize edilmiş fikir, ahlaklılığın kişileştirilmiş kanunu, insanın ahlaki 
doğasını mutlak varlık yerine koyması veya sanmasıdır. Feuerbach’ın ifadeleleriyle söyleyecek olursak: “Bilginin 
Tanrı’ya yüklediği, dinde ve özellikle de Hıristiyanlıkta geçerli olan ve Tanrı’nın üstünlüğünü anlatan tüm özellikler, 



172 

 

bölümünde yanlışı veya dinin teolojik özünü tartışır, yani Tanrı’yı insanın karşısında 

ayrı bir varlığa sahip olarak gören görüşü. Bundan dolayı, sadece ahlak duygusuna zarar 

veren değil bilakis insandaki dini hisleri, hakikat duygusunu ve Aşayi Rabbani ayini 

gibi dini törenlere imanı zedeleyen hatta yıkan çeşitli yanlış inançlar ortaya çıktığını 

belirtir.668 Feuerbach kitabın birinci kısmını hakikatin dinde içerildiğine işaret 

ettiğinden dolayı pozitif, ikinci kısmı teolojinin kötü etkilerini gösterdiğinden dolayı 

negatif olarak addeder. Çünkü Feuerbach’ın Tanrı kavramı hem gayri şahsi yani 

metafiziksel hem de antropomorfik sıfatları içerdiğinden, Hıristiyanlığın çelişkilerle 

bozulmuş olduğu şeklindedir.669 Fakat Feuerbach’a göre en derin çelişki Hıristiyan 

erdemleri olarak belirtilen iman ve sevgi arasındadır, çünkü sevgi herkesi içine alırken 

iman inançlılarla inanmayanları böler ve ayırır.670  

“Christianity”deki genel olarak Tanrı kavramının bölümler arasında nasıl 

değerlendirildiğine bu şekilde kısaca değindikten sonra şimdi daha ayrıntılı olarak Tanrı 

kavramını açıklayabiliriz. Feuerbach’a göre “İnsanın mutlak varlık olarak tanımladığı 

şey Tanrı’dır”.671 Peki, bu mutlak varlık nedir? Genel olarak özellikleri nelerdir? Veya 

Feuerbach’ın ifadeleriyle: “Tanrı’nın kendiliğinden meydana gelmesi, mutlaklığıyla ne 

demek istiyoruz? Nesnel düzendeki her şeyden soyutlamayla mutlak bir başlangıca 
                                                                                                                                                                              
birer etik mükemmelliktir. Ancak etik açıdan mükemmel bir varlık olarak Tanrı, akla gelen bir fikirden, yerine 
getirilen bir etik kuralından, kutsal varlık olarak varsayılan etik insan doğasından başka bir şey değildir; insanın kendi 
doğasıdır, insanın kendi bilincidir, çünkü etik Tanrı kendisi gibi olan insanı ister: “Ben kutsal olduğum için sen de 
kutsalsın”, yoksa insan kutsal varlıktan nasıl ürperebilir, ondan önce kendini nasıl suçlayabilir, ya da kendi iç duy-
gularının ya da düşüncelerinin hâkimi olarak nasıl Tanrı’yı görebilir?” Hıristiyanlığın Özü, s. 75.  
668 Aşayi Rabbani Ayini? İnsani öznelliğin en yüksek kendi kendini tatmin etmesidir. “Gerçekte, Protestanlar bile 
Tanrı’yı duyusal bir zevkin objesi olarak onu kendine tabi kılarak dışsal bir varlığa çevirir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 
261. Vaftiz ve Aşayi Rabbani ayini. Burada Feuerbach’ın üstesinden gelmeye çalıştığı sorun insanın doğal 
fonksiyonlarının, fiziksel varlığının, zorunlu olarak doğaya bağlanmasının dini bilinçte başlamasıdır.” Wartofsky, s. 
263. 
669 Feuerbach’a göre, İnsan kendi doğasının öğelerini nesnellik üzerine yansıtır. Kendisinin bilinci bu 
nesnelleştirmeyle ilişkidedir. Bununla insan kendisiyle ve insan türüyle ilişkiye geçer. Böyle bir süreç dünya 
dinlerinde Tanrıların ve Tanrı’nın kaynağının sebebini de izah eder. Bütün mutlak sıfatlar Tanrı’ya hamledilir ki, 
bunlar gerçekte insani sıfatlardır. Christianity, s. 12–32. “Christianity”de Feuerbach hem Mutlak olarak Tanrı’nın 
metafiziksel ideasının hem de Kutsal Kitap ifşasında kişi olarak Tanrı ideasının bir analizini göstermiştir. Kişi olarak 
Tanrı ideası yani Tanrı insan mutlak kişide kendisinin en mükemmel yansımasına ulaşacağından dolayı bütün 
dinlerin uğraşısının sonudur. Antropomorfik dil aşkın Tanrı hakkında konuşmanın analojik bir yolu değildir bilakis 
gerçekte insanın kendisinin sahip olduğunu yansıtmasının açık bir ifadesidir. Analojik olarak ne zaman Tanrı 
hakkında konuştuğumuzu düşünürsek gerçekte analojik olarak insanı konuşuyoruzdur. Bu analiz o zaman Kutsal 
Kitaptaki ifşada içerilen temel ideaya tatbik edilir. İnsan kendi bireysel, ampirik varoluşuna tamamen 
bağlanamadığından ahlaki mükemmelliği için sahip olduğu bilincin istemleri bu yansıtmada gerçekleştirdiğinden 
dolayı insan Tanrı’yı ahlaki açıdan mükemmel olarak ve kutsal yargıç olarak tanımlar. Tanrı sevgi olarak idrak edilir 
çünkü insan bu münasebetle kendisini Tanrı imajından ayıran büyük uçurumun üstesinden gelir. Tanrı’nın insanı 
sevmesinin anlamı Tanrı’dan dolayı insanın kendisidir. Yani bu sevginin gerçek gizi insanın kendisidir. Ana tema 
şudur, gerçekte insanın yüklemleri olan bütün yüklemler insan tarafından ona verilmiştir. Joseph C. Weber,  s. 26. 
670 Bk. Hıristiyanlığın Özü, “İnanç ve Sevgi Arasındaki Çelişki” bölümü, s. 264–283. 
671 Hıristiyanlığın Özü, s. 27. 



173 

 

karşıt insani düşüncenin en önemli sonucu olan bu başka olan nedir?”672 Konunun daha 

iyi anlaşılması için bu eserden hareketle Tanrı tanımlamalarına baktığımızda şunu 

görürüz: 

Yukarda da belirttiğimiz gibi Feuerbach için Tanrı’nın ahlaki sıfatları sevgi, 

adalet, merhamet vb. bizim sezgisel olarak kabul ettiğimiz asli değer ve doğrudan 

bilgimizle iddia ettiğimiz niteliklerdir. Bundan dolayı da Feuerbach’a göre dini varlıklar 

olarak biz bu niteliklere ibadet ederiz, ilahi bir insanüstü varlıkta kuvveden fiile 

geçirilmiş olarak onları düşünürüz. Yani Tanrı bizim kendi doğamızın ideal haline 

getirilmiş yansımasıdır.673 Feuerbach’ın temel tezi şuydu; İnsani varlıklar Tanrı’ya 

imanda, onu kendilerinin insani doğasından iktibas ettikleri gibi, onu kendilerinin 

dışında, kendilerinden ayrı olan bir şey gibi görürler. Böylece onlar kendi doğalarını 

bağımsız bir form olarak, gökyüzündeymiş gibi yansıtırlar, bunu Tanrı diye 

isimlendirirler ve ona ibadet ederler. Kısaca Tanrı kavramı bir insani yansımadan başka 

bir şey değildir: İnsanın Tanrı’sı olan Mutlak doğa onun kendi doğasıdır. Bu yüzden 

onun ötesindeki objenin gücü, kendi doğasının gücüdür.674 “Birincil gerçek varlık olma, 

bir kutsallık özelliği değil; bu özelliğin kutsallığı ve Tanrısallığıdır”.675 Ancak “Sıradışı 

bir varlık olarak Tanrı, insanın dünyadan soyutlanmış kendi içinde özümsenmiş, tüm 

dünyevi bağlardan ve karışıklıklardan uzak dünyanın üzerinde dolanan ve kendinin 

gerçek bir nesnel varlık olduğunu varsayan insanın kendi doğasından başka bir şey 

değildir.”676 Veya “Tanrı, insanın tüm olumsuz öğelerden arınmış bilincidir.”677 Çünkü 

“İnsan ne kadar düşünürse, ne kadar çok şey bilirse, Tanrı bilinci de o kadar gelişir, bir 

insan ne kadar değerliyse, Tanrı’sı da o kadar değerlidir. Tanrı bilinci insanın kendi 

bilinci; Tanrı hakkında bildikleri insanın kendi hakkında bildikleridir.678 İnsanın kendi 

hakkında düşündükleri Tanrı hakkında düşündüklerine eştir ve bu iki durum aynıdır. 

                                                            
672 Barth, agm., s. xviii. 
673 Bu durumun en kısa ifadesi: “Tanrı insanın kendi şahsı üzerindeki yansımasıdır”. Reardon, Religion Thought in 
Nineteenth Century, s. 83.  
674 Feuerbach “Lectures”ta şöyle der: “Tanrı insanın muhayyiledeki mutluluğunu gerçekleştirmek için insanın 
çabalamasından başka bir şey değildir.” Lectures,  s. 31. 
675 Chıristianity, s. 21. 
676 Chıristianity, s. 66.  
677 Chıristianity, s. 98. 
678 Feuerbach bu noktada Tanrı kelimesini ele alarak onun insan kelimesiyle yer değiştirmesini şöyle diyerek belirtir: 
“Tanrı Kelimesi? Bu kelimenin ilahiliğidir. Gerçekte insan kelimesi (en azından doğru bir kelime olduğundan), 
insanın özü, onun açığa vurduğu beni de içerir.” Barth, agm., s. xviii.  



174 

 

İnsana göre Tanrı neyse o, insanın kendi ruhudur; kendi ruhu ve kalbi de onun 

Tanrı’sıdır. Tanrı, insanın iç doğasının dışa vurumu, kendini ifade edişidir.”679  

Feuerbach göre insanlar yani kullar kendi ideallerine ibadet ettiklerini 

bilmezler. ‘Çünkü’ der; “Din, en azından Hıristiyanlık dini, insanın kendisiyle daha 

doğrusu kendi esas varlığıyla yani sübjektif varlığıyla; olan ilişkisinin ifadesidir; ancak 

insan, esas varlığıyla başka bir varlıkmış gibi ilişki kurar. Kutsal varlık, insanın 

kendisinden başka bir şey değildir; başka bir deyişle, bireysel varlığın sınırlarından 

soyutlanmış veya gerçek, cismi ve kendisinin dışında bir varlık olarak nesnelleştirilmiş 

insandan başka bir şey değildir. Kutsal varlıkla ilgili tüm saptamalar, bu nedenle, 

insanın varlığıyla ilgili saptamalardır.”680 “Dinin öğelerinin insan olduğundan haberi 

yoktur; hatta tersine, din kendini insanın karşıtı olarak belirler, ya da en azından 

öğelerinin insan olduğunu kabul etmez. Tarihin dönüm noktası da, bu nedenle Tanrı 

bilincinin tür bilincinden başka bir şey olmadığının; insanın kendini ancak 

bireyselliğinin sınırlarının dışına taşıyabileceğinin ve kuralların, türünün temel 

şartlarının dışına taşıyamayacağının; insanın insan doğasının esaslarından başka 

düşünebileceği, düşleyebileceği, hissedebileceği, inanacağı, isteyeceği, sevebileceği ve 

mutlak olarak algılayabileceği bir esas olmadığının açıkça ifade edilmesiyle 

olmuştur.”681 

“Hıristiyanlığın açıklamasının doğunun betimlemelerle dolu anlatımından uzak 

ve doğru ve inançlı olan”682 şeklinde Tanrı inancını teklif eden Feuerbach’ın bu 

açıklamasındaki şey ifadenin yüzeyinde Tanrı, varlık olarak, yüzeyin altında ise İsa’nın 

kendi ahlaki ideallerinin ifadesi olarak tanıtlanmıştır. Tıpkı bir buz dağı gibi. Tanrı, 

ideal insanın, yani kutsal bir iddiayı bizim üzerimizde uygulayacak ve lütufkâr bir ilahi 

güç olarak bizi destekleyecek bir ilahi kudretin sahip olduğu enginlik üzerine 
                                                            
679 Chıristianity, s. 12–13. 
680 Hıristiyanlığın Özü, s. 37–38. 
681 Chıristianity, s. 270. Feuerbach “Chiristianity”de pek çok yerde, Tanrı’nın gerçekte var olmadığını bilakis insani 
bir yansıma olduğu ve sevgi ve Hıristiyan prensipleri birlik veya dayanışmanın Tanrı’nın sevgisinin dolaylı bir 
yansıma olarak gördüğü varlıktan ziyade insanın hemcinslerine doğrudan uygulanabileceği fikrini geliştirir. Dinde, 
inançlı kişi varlığı nesnelliğe yansıtır ve ondan sonra kendini kendisinden farklı bir varlık, bir nesnenin nesnesi yapar. 
Dini yönelim inançlı kişinin gerçek otonomluğundan, üstünlüğünden ve topluluğundan mahrum olması ve devretmesi 
gibi bir illüzyon ve hastalıktır, hatta en derin; en doğru duygu olan sevgi bile, dindarlığın anlamıyla sadece zahiri, 
aldatıcı olur, zira dini sevgi sadece Tanrı’nın hatırı için insana verilir, öyle ki bu sadece görünüşte insana, fakat 
gerçekte Tanrı’ya verilmiştir. Christianity, s. 44, 48. 
682 Christianity, s. xxxiii. 



175 

 

muhayyilede yansıtılan insan ruhunun imgesidir.683 Yani, dinin insanüstü Tanrıları 

gerçekte insan doğasının sıfatlarının istençsiz yansımalarıdır ve bu yansıma, sıra ile 

Hegel’e yoğun bir biçimde borçlu olarak insani bilinç teorisiyle açıklanmıştır. 

Feuerbach Hıristiyanlığın temel doktrinlerini ve sembollerini: Kişisel Tanrı fikri, 

İnkarnasyon doktrini, Üçlemenin gizemi, Kelam fikri, Kadere, mucizelere, ibadete ve 

hepsinden öte ölümsüzlüğe iman gibi konuları ele alarak teorisinin hakikatini 

göstermeye çalışmıştır.684 Bunlardan bazılarını ele aldığımızda Feuerbach’ın bunları 

kendi düşüncesine nasıl uydurduğunu daha iyi anlayacağız.  

“Lectures”da Feuerbach Tanrı’yı özelde insan tabiatının özelliklerinden 

genelde de insan türünün özelliklerinden,  insanın soyutlanmasının bir sonucu olarak 

düşünmektedir ki, bu da onu gerçek bir varlık yapmaktadır. Onun ifadesine göre 

insanoğlu en yüksek ideallerini mükemmellik sıfatlarını elde etmeye çalışmıştır, sınırlı 

insan yapısında bu özelliklerin tam olarak gerçekleşmemesine bakarak bu idealin 

somutlaşmasını isteyerek insan Tanrı’yı yaratır. Hâlbuki insana göre Tanrı’nın sureti 

olan bu sıfat ve idealler her ne kadar fertler olarak insandan uzak ve gerçekleşmemiş 

olsalar da bir bütün olarak insan türünde mevcuttur. Bütün insanlardan ya da insanlıktan 

ayrı ve uzak bir şey değildirler. Bu düşünceyi ilk yapıtı olan “Thoughts”da da 

bulmaktayız, orada Tanrı’nın insan türünün özelliklerinin yansıdığı bir ayna olduğu 

anlatılmıştır. Feuerbach şöyle diyor: “Tanrı ile ilgili herhangi bir düşüncen olmasa dahi 

sen onun sınırsız bir varlık, zaman ve mekânda sınırı olmayan bir varlık olduğunu, 

dolayısıyla Tanrı’yı zihni olarak düşünebilmemiz için bütün sınırlama ve kayıtları, bizi 

kuşatan ve sonlu eşyayı sınırlayan sınırları reddetmen gerektiğini bilmiyor 
                                                            
683 Hick,  s. 190. 
684 Harvey, FIR, s. 25. Harvey bunların hepsinin Tanrı inancıyla ilişkili olması konusunda şöyle der: “Feuerbach 
Hıristiyan inancının yorumunda bunların hepsini bir kapsül içine koyar: İlahi takdire iman kişinin kendi varlığının 
sınırsız değerine güveninin bir biçimidir; mucizeye iman, Tanrıların doğal zorunluluktan kurtarılması ve bir andaki 
isteklerimizin gerçekleşebileceğine güvendir; ölümsüzlüğe iman, Tanrıların bireyler olarak bizim yok olmamıza 
müsaade etmeyecekleri kesinliğidir ve hepsinden öte seven ve sevgili bir Tanrı’nın varlığına imandır. Harvey, s. 42. 
Wartofsky ise şöyle açıklar: “Duygu veya aşkın görünüşü altında Feuerbach acı çeken Tanrı’nın gizemi anlamında 
İsa’nın Hıristiyanlığın merkezi sembollerini analiz eder. Mucizeleri ve ibadeti, yeniden dirilişi ve ölümsüzlüğü 
olduğu kadar İnkarnasyonu da analiz eder. Düşünce-zihin-akıl dini bilinçte yabancılaşmış biçiminde görülür, 
yaratmanın veya ‘kozmogonik veya Tanrıdaki dünyayı yaratan prensibin’ görünüşü altında ve sonsuzluğun Tanrısal 
sıfatları ve varoluşun gerekliliği anlamında. Bütün varoluşun Tanrıdaki varoluşun ve özünün özdeşliğinin zorunlu 
zemini olarak Tanrı’nın metafiziksel kavramları –Takdir, Kader, Niyet- kısaca klasik ontolojik ve teleolojik 
formülasyonlar bu düşüncenin bir objesi olarak kişinin zihninin yansıması bağlamında ele alındığı görülür. İrade, dini 
ifade de Tanrı’nın muhtemel iyiliğinin ve Tanrısal hukuk ve ilahi bağışlanma arasındaki gerilim Tanrısal ahlak ve 
adalet kavramında vücut bulduğu görülür. İnsani bilincin tekliği, bu birliği onun bilmesinin ifadesidir, onun 
bilinçliliğinde sevginin veya duyarlılığın ve rasyonel hukukun birliği dolaylı olarak Üçleme kavramının 
‘fenomonolojik indirgemesidir’. Wartofsky, s. 263. 



176 

 

değilsindir.”685 Aynı düşünceyi şu ifadesinde de görmekteyiz; “Sonsuz varlık olan 

Tanrı’yı bir şahsiyet olarak kabul etmezseniz yani onda irade özgürlüğü başka bir şeyi 

göremezseniz Tanrı hakkında yüzeysel bir düşünceye sahip olursunuz, bu şahsi Tanrı 

maddi bir örnekten başka bir örnek değildir, insanlık özünü aksettirmektedir”.686  

“Christianity”de Feuerbach adeta bölüm bölüm, nihai anlamda tüketici fakat 

çok ısrarlı bir biçimde kendi yeni inancını okuyucuya zerk eder ve bunu yaparken de 

kendi temel anlayışını bütün Hıristiyan dogmalarına uygular. İnsan neredeyse hemen 

onların kendi açısından açıklamasını düşünüp çıkarır. Mesela, insanoğlu için Tanrı’nın 

aşkının sırrı nedir? İnsanoğlunun kendisi için olan aşkının sırrından başka bir şey 

değildir. Feuerbach’ın bu düşüncesine göre o, kesin olarak Hıristiyanlığın özünü 

herhangi bir dinin özü gibi anlamıştı ve aynı zamanda inanmıştı ki, din ve onunla 

beraber olan Hıristiyanlık, kendilerinin bilincinde olan insani varlıkların derecesini yok 

ediyordu.687 Çünkü insan kendisi için kendi özelliği taşıyan kendi suretinde bir Tanrı 

yaratmış ve kendisinin üstün bir tabiatı olarak yüce bir âleme onu koymuştur, bu 

tabiatın ona dönmesi gerekir, öyleyse Tanrı inancı insan zafiyeti ve muhtaçlığının bir 

sonucudur. Çünkü insan güçlü ve müstağni olsaydı Tanrı’ya ihtiyaç duymazdı. Bundan 

dolayı dinin gizemi antropolojidir. Ya da farklı bir ifadeyle söyleyecek olursak din 

uyanıkken sahip olunan bilincin düşüdür; düş dinin gizemini çözmenin anahtarıdır.688 

O, hem rüya hem de dinde, bizim sadece realite ve zorunluluğun basit aydınlığı yerine, 

muhayyile ve kaprisin ihtişamını teşhir etmedeki gerçek şeyleri gördüğümüze işaret 

eder.689  

Belirttiğimiz gibi insanın kendine ait özellikleri başka varlığa yansıtması ve 

dolayısıyla kendine yabancılaşması bu konunun temel noktasıdır.690 Bunun sonucundaki 

fiil kendine yabancılaşmadır; insanlar da inançları Tanrı’ya tamamen zıt olan niteliklere 

                                                            
685 Ahmed Abdüllhalim Atiyye, “Cevherü’d-Din inde Feuerbach”, Ludwig Feuerbach, Aslü’d-Din, çev. Ahmed 
Abdüllhalim Atiyye, Beyrut: Müessesetü’l Camiyye li’d-Diras, 1991, s. 20. (Feuerbach, La Mort et I'Immortalité, Au  
“Qu’est-ce Que la Religion”, Nouvelle Philosophie Allemande, trad. par. Hermann Ewerbeek, Paris 1850, s. 515’ten 
alıntıyla). 
686 Feuerbach,  s. 515.                                                                    
687 Küng, Christianity: Its Essence and History, s. 12–15. 
688 Christianity, s. 140.  
689 Christianity, s. xxxix. 
690 Feuerbach’ın insanı Tanrılaştırması insan türünü ve toplumu tanrılaştırmasıdır, insan ferdini veya şahsiyeti 
Tanrılaştırması değildir. Christianity, s. 136. 



177 

 

sahip olarak algılar. Doneler göstermiştir ki Feuerbach’ın iddiasının aksine, insanlar 

genelde hem insana hem de Tanrı’ya benzer nitelikleri verir. Bazı istisnalar vardır. 

İnsan egosentrik olarak görünse de Tanrı’ya benzemez ve tam olarak Tanrı gibi mutlak 

güçlü değildir. Fakat bazı bulgular Feuerbach’ın Tanrı yabancılaşmanın bir kaynağıdır 

iddiasını kuvvetli bir şekilde çürütür. Bunları son kısımda değerlendireceğimiz için 

burada değinmeyeceğiz.  

Hem Yahudi hem de Hıristiyan gelenekleri teolojik bir perspektiften Tanrı-insan 

ilişkisinin ikili bir görüntüsünü sunar. Görüntünün ilk kısmını bütünleyici olarak 

ikincisini ise yabancılaştırıcı veya uzaklaştırıcı olarak zikredebiliriz. Birinci görüş Tanrı 

ve insanın Tanrı’ya özel tek bir şeye bağlı ilişkilerine iştirak ettiğini içerir, daha sonra 

bütün insanları kendi suretinde yaratmıştır.691 Bu görüş ikinci görüşten daha popüler 

olabilir; felsefede bu Buber692 tarafından ileri sürülen Ben-Sen ilişkisinde ifade edilir. 

Yabancıyla ilişki ayrılığının Kutsal kitap geleneğinde kökleri mevcuttur. Ana tema şu 

görüştür ki, insan ve Tanrı daha yüksek bir derece veya mevki, ikinci derece yani daha 

alt mertebe ilişkisinde birleşir ve insan asla Tanrı olamaz veya Tanrı ne ise o olur. 

Tanrı-İnsan ilişkisinde bu son görüş Feuerbach tarafından inceden inceye incelenmiştir. 

“Christianity”de Feuerbach kutsal kitapta anlatılanın aksini ortaya koymaya çalıştı. 

Feuerbach’a göre bu süreç insanın kendisine ve kendi varlığına yabancılaşmaya 

götürdü.693 Ve insani sıfatları Tanrı’ya yansıtmak işlemi, dini yabancılaşma 

düşüncesiyle en geniş manasıyla kastedilendi. Feuerbach’a göre yansıtma teorileri dinin 

nihai bir varlığa varıncaya kadar genişletilen ya da söz konusu varlık üzerine yansıtılan 

insani bir ihtiyaçtan gelişir. Bu yüzden de, yansıtma hipotezlerinin bütün şekilleri, 

insanın Tanrı suretinde yaratılmış olmasından daha çok, Tanrı’nın insan suretinde 

yaratılmış olduğunu ileri sürerler.694 Dolayısıyla da dindar insan kendine yabancılaşmış 

                                                            
691 Yahudi ve Hıristiyan geleneğinde Tanrı ve insan arasındaki ilişki birbirine tamamıyla zıt iki farklı şekilde tasvir 
edilmiştir. Ortak görüş insan ve Tanrı’nın ortak bir sureti paylaştığıdır bu da Genesis hikâyesinde temellenmiştir. Bu 
görüşün bir sonucu şunu içerir ki insanlar tamamıyla Tanrı gibi olamasa da bu Tanrısal mükemmelliklere ulaşmaya 
çalışmakla yükümlüdür. Bu temanın aksine olarak İncil, Tanrı ve insanların derece olarak daha yukarıda olanın-
ikincil derecedekiyle ilişkisinin bir ayrımını vurgulayan ayrı bir görüşü de sağlar.  Bu görüş insanların Tanrı gibi 
olamayacağı ve çabalamamasının ahlaki bir öğüdünü içerir.  İncildeki hem İblis hem de Babil Kulesi hikâyesi bu 
görüşün örnekleridir. Bu görüşte insan ve Tanrı iki farklı varlıktır. İnsanlar sadece Tanrı’nın ürünü değil bilakis 
açıkça Tanrı’dan aşağı bir mertebededirler. Schoenfeld,  s. 234. 
692 Özellikle bk. Martin Buber, I and Thou, New York: Charles Scribner’s Son, 1958. 
693 Schoenfeld,  s. 224. 
694 Feuerbach’a göre: Dinin nihai realitesi aşkın Tanrı değildir, bilakis insanın kendisidir. Dinin kökeni, doğası, amacı 
insan türünün bir üyesi olarak insanın kendisinde bulunur. Joseph C. Weber,  s. 27. 



178 

 

insandır.695 O kendi doğasında ikmal edilmiş olan mükemmelliklerini yanlışlıkla 

Tanrı’ya atfetmiştir ve bu dış değer biçiminin aksine, kendisini sadece arizi ve kusurlu 

birey anlamında tanımlar.696 Zira dini yansıtma insani özelliklerin asılsız bir Tanrı’ya 

transferidir, Tanrı kavramı daha zengin olarak hazırlanmış, insan ise daha sefil ve aşağı 

bir duruma indirgenmiş ve fakirleştirilmiştir.697 İnsan, kendisinin Tanrı olmadığı, yani 

insanın Tanrı ile aynı şey olmadığı, antitezine uygun olarak, Tanrı’yı kendinden üstün 

tutar. Tanrı sonsuz, insan ise sonlu bir varlıktır; Tanrı mükemmeldir, insan değildir; 

Tanrı ölümsüzdür, insan geçicidir; Tanrı’nın her şeye gücü yetebilir, ancak insan zayıf 

bir varlıktır; Tanrı kutsaldır, insan ise günahkâr. Tanrı ve insan birer uç noktadır: Tanrı 

mutlak bir olumluluktur, tüm gerçekler onda saklıdır; insan ise mutlak bir 

olumsuzluktur, tüm inkârları içinde barındırır”.698 Bu anlamda özellikle Hıristiyanlıkta 

teoloji daima mistisizmde üstü örtülmüş olan antropolojinin bir şeklidir. Fakat teoloji 

tarafından teslim alınmış olan din sadece mistik terimlerde gerçek bağları ifade etmenin 

bir yolu değildir bu aynı zamanda insanı daha fakirde yapar. Zira o Tanrı’yı daha 

mükemmel olarak yaratır, buna mukabil olarak insanın kendiside daha az mükemmel 

olur; Tanrı’sını oluştururken çok zengin, kendisini oluştururken çok fakirdir.699 

Feuerbach “Christianity”de şöyle der: “Hayat daha anlamsız, Tanrı daha somuttur… 

Sadece fakir bir insan zengin bir Tanrı’ya sahiptir. İnsan Tanrı gibi güçlere sahip olan 

                                                            
695 Burada bir hususa işret etmemiz gerekir ki bu, Hıristiyanlıkta da yabancılaşma olgusunun olduğudur. Yalnız bu 
yabancılaşma Feuerbach’ın belirttiği şekilde değildir. Hıristiyanlar ‘yabancılaşma’ ve ‘yabancılaştırma’ terimlerini 
Âdem ile Havva’nın cennetden kovulmasından sonraki insanın durumunu tanımlamak için kullanmışlardır. Tillich 
bunu şöyle açıklar; “Bu ideanın derinliği temel olarak insanın olduğu veya olması gereken şeye değil insani varlık 
ideasında yatar. O kendi gerçek varlığına yabancılaşmıştır, temelde ait olduğu gerçek varlığından uzaklaşmıştır. 
İnsan; ona ait olduğu için kendi gerçek varlığına yabancı değildir. O buna göre hüküm verir fakat ona düşman olsa 
bile, tamamıyla ondan ayrılmaz. Paul Tillich, Systematic Theology, C. II, Chicago: University of Chicago Press, 
1957, s. 45. 
696 José Combin, Retrieving the Human (Christian Antropology), s. 213–214. 
697 Bu farklılığın yapısı yanlış açıklanmış ve ona fiili insan ile ondan farklı bir varlığın yani Tanrı’nın arasındaki fark 
olarak bakılmaya başlanmıştır, bunun yanında bu fark saygı duyulması gereken bir sır halini de almıştır buda insanı, 
başka bir varlığa nispet ettiği bu sıfatları elde etmeyi istemeye cesaret edemez bir hale getirmiştir. Fakat insan bu 
sıfatlardan taviz vermekle gerçekte kendi öz yapısını reddeder olmuştur. Bu durumu Fichte’nin lafızlarını kullanarak 
özetlemek gerekirse şöyle deriz: “İnsan kendisiyle çelişerek öz sıfatlarını terk etmiştir, bunu yapmakla da kendine 
nispetle öz olan şeyi bırakmıştır”  
698 Hıristiyanlığın Özü, s. 60. Feuerbach’ın tartışmasındaki ana tema insan ve Tanrı arasındaki diyalektik ilişkidir. 
Christianity, s. 33. Tanrı bütün güzel ve pozitif şeyleri, insanda bütün çirkin ve negatif şeyleri içerir olarak 
düşünülmüştür. Dindar insan bir Tanrı’ya ve bundan dolayı da hayatını bu Tanrı’ya bahşetme ihtiyacını duyar, bu sadece 
nitelikleri O’na bahşetmekle mümkündür. Christianity, s. 14. Feuerbach için bütün hakikatler insan bilincinin 
üretimleridir. Çünkü bilinç bizi kendini tanımaya yükseltir: “bu kendini tanıma insani bilincimizin özelliklerini 
güzelleştirir ve insanlardaki bu özellikler Tanrı’ya bağışlanır.” Christianity, s. 25. Feuerbach’a göre Tanrı-insan ilişkisi 
temel olarak Tanrı ve insanın yüklemleri arasındaki ilişkidir çünkü Tanrı’nın özelliklerinde insanın özellikleri 
yabancılaşmıştır. Fakat Tanrı’nın insani özelliklere haiz olması sonucunda insanlar kendilerini bu özelliklerden ayırır. Ne 
zaman bir kişi kendi özelliklerinden bir şeyi verirse kendini kendi özünden mahrum eder. Böylece kendini bilmek, 
kişinin Tanrı’yı bilmeye gelmesidir, onun için Tanrı insan doğasının hazinesidir. Schoenfeld,  s. 224–225. 
699 Vitezslav Gardavsky, God Is Not Yet Dead, çev. V. Menkes, Great Britain: Penguin Books, 1973, s. 165. 



179 

 

bir Tanrı olmak ister; çünkü bu güçlere sahip değildir, o bunları yapan bir Tanrı’yı 

hayalinde yaratır. Fakat gerçekçi insanlar, gerçek ihtiyaçları sağlayabilen bilimle 

teknolojiye yönelir.”700  

Feuerbach bu anlayışı yıkmak için Hegel’in –Feuerbach’ın deyimiyle aldatıcı- 

ruh felsefesinin yoluyla değil, bilakis insanı hakiki olarak özgürleştirecek ve onu kendi 

gerçek realitesiyle uyumlu hale getirecek bir tarzda bu yanlış antitezin halledilmesi 

gerektiğini düşünür ve Hegel’e saldırır. Feuerbach’a göre Hegel’in felsefi yaklaşımının 

temel zayıflığı insani yabancılaşmayı ortadan kaldırmaya çabalamasıdır ve insanın sarf 

etmesinde Tanrı’nın inayetinde sapma olmuş gibi görülebilen bir teoriden dolayı Tanrı 

ve insanın bir uzlaştırılmasına ulaşmasıdır. O, bu sebeple sadece onu çözenin görüntüsü 

altındaki yabancılaşmayı düzenlemiştir. Feuerbach bunu eleştirerek şöyle der: “O 

zaman, neden insan bilincini insandan ayırıp insandan ayrı, insana yalnızca nesne olan 

bir varlığın bilinci haline getiriyorsunuz? Tanrı’nın bilinci insanda, insanın varlığı da 

Tanrıdadır. Bu çelişkili bir ifadedir. Doğru ifade şu olmalıdır: İnsanın Tanrı hakkında 

bildikleri, aynı zamanda kendisi hakkında bildikleridir”.701 Hegel ve Feuerbach 

arasındaki bu faklı düşücelerin kökenine baktığımızda şunu görürürüz. Hegel dini 

Tanrının değersizleşmesi ve yabancılaşması olarak görüyordu. Feuerbach ise insanın 

kendi öz varlığına karşı yabancılaşması ve fakirleşmesi olarak. Yani Feuerbach’a göre 

insan, Hegel düşüncesinin aksine kendine yabancılaşmış Tanrı değildir; bilakis Tanrı 

kendine yabancılaşmış insandır. Hegel insan kendisini Tanrısında tanıyan varlıktır 

demişti. İnsandaki Tanrı bilgisi, Tanrı’dan zamanla öğrenilir. Böylece insanda kendi 

bilgisinden ayrı Tanrı’nın bilgisi yoktur. Buna binaen Feuerbach, batı natüralizmi, 

materyalizmi ve psikolojizminin702 etkisi altında Hegel’in tersine çevrilmesi gerektiğini 

söyledi.703 Tanrı, insanın kendi sonsuzluk şuurunun bir yansımasından başka bir şey 

değildir. Hegel’e göre Tanrı insanda ortaya çıkar, Feuerbach’a göre insan kendinde 

                                                            
700 Christianity, s. 73. “Hıristiyanlığın Tanrı’sı insanın kendisine yabancılaşmasının bir suretidir, insan soyut ve vucut 
bulmuş bir Tanrı olarak kendini görerek gerçek varlığını inkâr eder.” Wahba,   s. 181–182. 
701 Christianity, s. 33. Kısa bir değerlendirme için bk. Kenneth Scott Latourette, Christianity Through the Ages, New 
York: Harper&Row Publishing, 1965, s. 236–239. Burada Scott şöyle der: “Hegel’in felsefesi Tanrı’nın varlığının bir 
yansıması olan insanlık tarihi kavramı üzerine bina edilmişti. Feuerbach Hegel’i baş aşağı çevirdi, Tanrı’nın yerine 
insan türünün en asil karakterlerinin kozmik bir yansımasını teklif etti.”  
702 Psikolojizmde dini duygularla, korku, umut, bencillik, sosyal bağımlılık gibi duygular arasında fark yoktur, 
bunların hepsi aynı ilke ve yöntemle açıklanır. Özcan, İndirgemecilik ve Din,  s. 89. 
703 Feuerbach şöyle der: “Doğanın düşünce tarafından konulmuş olduğunu söyleyen Hegel doktrini, doğanın Tanrı 
tarafından gerçekliğin, maddenin soyut, maddi olmayan bir varlık tarafından yaratıldığını söyleyen teolojik öğretinin 
felsefe diline çevrilmiş biçiminden başka bir şey değildir”. Derleyen; Nejat Bozkurt, “Din ve Felsefe”, Felsefelogos, 
1998, sayı, 3, s. 7–19, s. 15 (Feuerbach, Toplu Eserler’den alıntıyla).  



180 

 

Tanrı’yı yaratır. Bunlar oldukça farklı iki görüştür. Feuerbach bu konuda “eğer bir 

yansıtma din teorisine sahipseniz tahayyüllerin bu sahne üzerine nasıl yansıdığını ve 

sonsuz bir şeyin nasıl sonuçlandığını açıklarsınız, yani kutsal, koşulsuz ve mutlak 

olanın”704 der. 

Yukarda da belirttiğimiz gibi Hegel’in ‘Tanrı’ ile ‘insan’ arasında veya 

‘sonsuz’ ile ‘sonlu’ arasında Feuerbach gibi mutlak bir birliktelik oluşturduğunu 

söyleyemeyiz. Hegelci metafizik felsefî antropolojiden farklı olmuştur, Hegel ‘Tanrıyla 

insanın ilişkisine’ dinin temel problemi olarak bakarken, Feuerbach’ta başka bir çaba 

görüyoruz, bu çaba mutlak ruhun insan ruhuna döndürülmesine dairdir ki, bunu 

yaparken mutlak ruhi bir hakikat olması yönünden sonsuzluk unsurunun devamlılığına 

özen gösterilmemiştir yani Hegel’in Tanrı düşüncesi Feuerbach’ın özellikle Tanrı ile 

ilgili düşüncesinden farklı olmuştur, onun dine bakışı teorik metafiziğe dayanan idealist 

bir bakıştır, sosyal antropolojiye dayanan materyalist bir teori değildir.705 Bundan dolayı 

Hegel’in “insan tabiatı Tanrı’nın tabiatından neredeyse farklı değildir” sözü 

Feuerbach’ın şu sözüyle tam olarak aynı değildir “insan Tanrı’dan bahsederken 

gerçekte ancak kendisinden bahsetmektedir”.706 Dolayısıyla Hegel, Feuerbach gibi 

Tanrısal bir antropolojiyi öne çıkarmaz çünkü onun inancına göre Tanrı insanlık 

tarihinde kendi için tecelli etmiş ise insanın bu tecellide ve bu bilinçte hiçbir tesiri 

yoktur. Hegel’in insanın Tanrı’dan bahsederken aslında kendisinden bahsettiğine 

inandığını ortaya koyduğu doğrudur, fakat o Feuerbach’ın yaptığı gibi dini antropoloji 

olarak görmez bilakis din; teorik, düşünsel metafiziktir”.707 Yani Feuerbach Hegel’in 

her şeyi içeren Tanrı’yı tekil bir realitede absorbe ettiğini görmüştü ve ona göre Tanrı 

ideası ve Mutlak’ın sübjektifliğini idrak etmede yeterince yüksek bir dereceye 

ulaşamadı. Hakikatte bunlar insani ideallerin ve tutkularının yansımalarıdır, Tanrı 

                                                            
704 Tillich, A History of Christian Thought, s. 435–437. 
705 Hegel’in Mutlak Ruh anlayışıyla Feuerbach’ın anlayışı arasındaki farklar için bk. Cox, A Guide to the 
Phemenology of Religion, New York: The Contınuum İnternational Group, 2006, s. 68–70. Feuerbach Hegel’in 
Mutlak Ruh veya Mutlak Zihin kavramını insanlık kavramıyla yer değiştirmiştir. Daha sonraki dönemde ise Marx 
bunu tarihin sosyo ekonomik güçleri kavramıyla değiştirecektir. 
706 İsmail, eş-Şaab ve't-Tarih, s. 147 ve Graudy, Fikru Hegel, s. 234, İbrahim, Hegel, s. 35. Feuerbach ile Hegel 
arasındaki farkı anlamak için Feuerbach’ın şu sözlerini dikkatli okumak gerekir: “İnanmak sadece ‘ bir Tanrı ve bir 
İsa vardır’ı ‘ben bir Tanrıyım ve İsayım’a çevirmektir. Sadece ‘bir Tanrı vardır’ veya ‘Tanrı Tanrıdır’a inanç ölmekte 
olan, değersiz ve boş bir inançtır. Sadece eğer Tanrı’nın benim (my) Tanrım olduğuna inanıyorsam inanıyorumdur. 
Fakat eğer Tanrı benimse (mine), o zaman bütün Tanrısal sahip olunan şeyler benim niteliğimdir; yani Tanrı’nın 
bütün sıfatları benim sıfatlarımdır. İnanmak Tanrı’yı bir insan ve insanı bir Tanrı yapmaktır”. Luther, s. 106.  
707 Graudy, Fikru Hegel,  s. 234 v.d.  



181 

 

kozmosa yansıtılmış insani idealdi. Dolayısıyla da insan bizatihi kendisine ibadet 

eder708 şeklinde düşünmekteydi. Bu düşüncenin oluşmasında da özellikle Protestanlık 

etkili olmuştur.709 Feuerbach pek çok yerde farklı şekillerde bu görüşü belirtmiştir. 

Burada bir başka konuya Feuerbach’ın Tanrı’nın bir yansıma düşüncesinin 

ürünü olduğu görüşünün neden bu kadar etkli olduğuna değinmemiz gerekir. Genel 

olarak baktığımızda Feuerbach Tanrı’nın insan bilincinin kendini yansıtmasından başka 

bir şey olmadığı hipotezini destekleyen bazı argümanlar ileri sürmüştür. Bunlar;  

1- İnsani kişilik argümanı: Akıl, irade ve sevgi özellikle ilki insani kişiliğin 

temel öğelerindendir: Akıl, irade ve sevgi her biri kendi gayesi için var olur. Zira 

“İstemek, sevmek, düşünmek en önemli güçleridir, insan olarak insanın mutlak 

doğasıdır ve onun varlığının da nedenleridir”710. Kendi gayesi için varolan her ne ise 

Tanrı’dır. Bundan dolayı hakiki doğasıyla, kişi Tanrı’dır. 

2- Anlamanın doğası argümanı: Kişi herhangi bir şeyi onun doğasına sahip 

olmaksızın anlayamaz, zira sadece hoşlandığını bildiği şeylerden hoşlanır. Zira 

“doğanın sınırı aynı zamanda anlamında sınırıdır.” Yani, o birini bilmek için alır. Fakat 

insanlar Tanrısal olanı anlar. Bundan dolayı, insanlık Tanrısal olmalıdır. Feuerbach’ın 

                                                            
708 Smart, The Religious Experience,  s. 538. 
709 Löwith bu konuda Hegel’den şu alıntıyı yapar: “Dinin gelişmesi insanın, Tanrı’nın kendine bahsettiği şeyin 
inkârına götürür, bu ‘ilahın insanlaştığını’ veya ‘Tanrı-İnsan’ veya ‘İnsanlaşmış ilah’ yani (Mesih’ten) bahseden 
Protestanlık’ta ortaya çıkmaktadır, o, bizzat Tanrı’nın özüyle ilgilenmemektedir, bilakis insana nispetle Tanrı’nın 
özüyle ilgilenmektedir. Bu sebeple onda Katoliklikte olan arzu yoktur. İlahiyatın ve Mesihliğin olmadığı Protestanlık 
artık insani bir din olmuştur.” Löwith, From Hegel to Nietzsche, s. 333. Wartofsky bu durumu biraz daha ayrıntılı bir 
şekilde ele alarak şöyle der: “Feuerbach ‘mutlak birlik bütün insanoğlundadır’ şeklinde konuşmasına rağmen bu 
‘insanların özü’ geleneksel olarak Tanrı’nın özünde ortak olduğu şeklinde tanımlanmıştır: “Basit, benzer, kendisinde 
farklılaşmıştır.” Ki bu akıl veya düşünmedir bütün bunlar geleneksel Tanrısal donanımlara –bir, evrensel, sonsuz- 
kesinlikle sahiptir ki Feuerbach’a göre terimlerde bu ‘sadece insanı’ aşkın kılar. Zira bunu tür olarak insanın özü 
olduğu şeklinde tanımlamada ısrar eder. Şöyle yazar: “insan sadece Ruh (Geist) olduğu sürece insandır: ve Ruh 
sadece düşündüğü sürece Ruhtur. Onun temeli, konusu ve aktivitesi birdir”( Ludwig Feuerbach Sammtliche Werke, 
ed. W. Bolin, F. Jodl, Hans-Martin Sass, IV, s. 339). Daha ötesi, “Düşünce böylece tür olarak insanın mutlak özüdür” 
(Feuerbach Sammtliche Werke, IV, 341). İnsanın Mutlak özü olarak anlaşılır ki onun “konusu ve aktivitesi birdir”, 
konusu tektir, özü ve varlığı birdir. Fakat bu klasik ve skolâstik gelenekteki teologların ve metafizikçilerin 
Tanrısından başka bir şey değildir. Doktora tezinde: İnsanın özü Tanrısaldır; varlık türü olarak insan Tanrı’dır. İnsan 
düşündüğü sürece varlık türüdür veya rasyonel bir varlıktır. Mükemmel rasyonellik mükemmel insanlıktır; fakat 
mükemmel insanlık böylece Tanrıyla özdeştir. Bu Tanrısal mükemmellik varlık türü olarak insanın özüdür, fakat 
birey olarak insanın değil. Çünkü düşünce insanı bireyselliğinin ötesine yükseltir ve onu bütün insan veya varlık türü 
meydana getirir, o düşünce insanı Tanrı yapar. Feuerbach bu düşünceleri Tezinde çizmez. Bunların hepsini tam 
olarak “Christianity”de çizer.” Wartofsky,  s. 43. 
710 Christianity, s. 3. 



182 

 

kelimeleriyle “doğanız ne kadar güçlüyse, bilinçliliğinizin de sınırı o kadar geniştir, o 

kadar Tanrısındır”711. 

3- Kişinin doğasının sınırları argümanı: Bir insani varlık kendisinin 

doğasından daha öteye gidemez; kişi benliğin dışındakine ulaşamaz. Fakat kişi sınırsızı 

hissedebilir yani şuurunda olabilir. Zira “her varlık kendisiyle ve kendi içinde 

sınırsızdır, içinde kendi Tanrısını taşır, bu da kendisinde tasavvur edilebilir en yüksek 

varlıktır.”712 Eğer böyle ise, o zaman insani varlıklar doğayla sınırsızdır. Sınırsızı 

kendinin sınırsızlığıyla hissedersin. 

4- Dinler tarihi argümanı: Feuerbach inanmıştı ki, Tanrı’ya sıfatlar tarihsel 

olarak verilmişti çünkü insandaki muhakemede yani usa vurmada bu sıfatların Tanrısal 

olduğu düşünülmüştü. Bunlar Tanrı’ya verildiğinden dolayı Tanrısal oldukları göz 

önüne alınmamıştı. Bu varlığın gerçeği olarak sonuç şu ki, bizim ilah ve Tanrı olarak 

isimlendirdiğimiz şey insani karakterlerin Tanrı’ya sıfat yapılmasından başka bir şey 

değildir. “Herhangi bir sujenin objesi sujenin kendi doğasının nesnel olarak ele 

alınmasından başka bir şey değildir diğer bir ifadeyle insan kendi nesnel benliğinden 

başka bir şey değildir. İnsanın düşünceleri ve tasarrufları onun Tanrısı gibidir.” Bundan 

dolayı “Tanrı bilinci insanın kendi bilincidir. Tanrı hakkında bildikleri insanın kendi 

hakkında bildikleridir, bu iki durum aynıdır.”713 

Yalnız bu noktada son olarak şunu belirtelim ki Feuerbach’ın din görüşünü 

açıklarken değindiğimiz gibi Tanrı anlayışı da her merhalede biraz değişikliğe 

uğramıştır. Hatta H. Arfun’a göre Feuerbach “Christianity”nin insani yönü ile 

Religion‘ın tabiata dayalı oluşu arasında bir uyum oluşturmak için “Teogony” kitabını 

yayımlamıştır. Feuerbach Tanrı mefhumunda insandaki ve tabiattaki unsurları görmeye 

çalışmıştır. İnsan tabiatın külli gücüyle çatıştığında onu yenmeyi istediğinden dolayı 

Tanrıların (yani tabiatın) eline düşmüştür.714 Feuerbach “Theogony”de insanlık 

Tanrılarına isteklerini tamamlayacak ve garantileyecek şeyler olarak bakmıştır. 

                                                            
711 Christianity, s. 8. 
712 Christianity, s. 7. 
713 Christianity, s. 12. 
714 Arfun,  s. 21. 



183 

 

Feuerbach’a göre Tanrıların ortaya çıkışı tabiata ve insanlara olumsuz bir itimada 

dayanmaktan kaynaklanmamaktadır.715 Fakat asıl sebep insanlığın istek ve arzularının 

kâinatın yapısıyla uyuştuğu iddiası üzerine kaim olan olumlu bir sıçramadır.716  

Sonuç olarak Feuerbach’ın Tanrı anlayışında meydana getirdiği etkiyi onun 

talebesi olarak nitelendirebileceğimiz Engels “Die Lage Englands” şöyle açıklamıştır: 

“Bugüne kadar sorun her zaman şu olmuştur: Tanrı nedir? Alman felsefesi sorunu 

çözmüştür: Tanrı insandır. İnsan yalnızca kendini bilmek, karşısındaki hayatın bütün 

koşullarını ölçmek, kendi varlığına göre yargılamak, dünyayı kendi doğasının 

gereksinmelerine göre gerçekten insani bir yolla düzenlemek zorundadır; o zaman 

çağımızın bilmecesini çözmüş olur. Artık varolmayan çok eski dinlerde, zaman ve 

uzayın ötesinde, dünyada içkin bulunan ya da onun karşısına konulmuş bir Tanrı 

aracılığıyla bulunacak değildir hakikat; daha yakındadır, insanın kendi bağrındadır. 

İnsanın kendi doğası, eninde sonunda insanın kendisinin belirsiz ve çarpıtılmış imgeleri 

olan olabilecek bütün Tanrıların aldatıcı doğasından çok daha fazla görkemli ve 

yücedir.”717 Burada Feuerbach’ın düşüncesinin merkezi olan yani böyle bir düşünceye 

sahip olmasının nedeni diye nitelendirebileceğimiz materyalist bakış açısını da 

görmekteyiz.    

a. Tanrı’nın Sıfatlarının Antropolojik Anlamı  

Feuerbach’ın eserlerini incelediğimizde Tanrı’nın sıfatlarının tahlilini yaptığını 

görürüz. Bu onun Tanrı’nın böyle sıfatlara sahip olduğuna inandığı anlamına gelmez bu 

daha ziyade Tanrı’ya inanan insanların genel olarak onu nasıl tanımladıklarından 

hareketle buna bir açıklama getirme çabasıdır. Yani o önce inanan insanların zihnindeki 
                                                            
715 “Theogony”de Feuerbach şöyle diyordu; Tanrılar insanoğlunun isteklerinin somutlaşmasıdır. Bilinçli varlıklar 
kendi mutluluklarını gerçekleştirme de kararlıdır. Fakat ihtiyaç ve tutkularının engellenebileceğinin farkındadırlar. 
Bundan dolayı, her istek bütün hayata yapışmış olan bir hiçlik duyusuyla beraber gider. Din, kişi bir istek ve onun 
gerçekleşmesi arasında pek çok bağ olan kavramı idrak ettiğinde doğar ve sınırlı ve noksan olmayan bir varlığın 
tasavvurudur. Tanrılar iradenin birliğini ve başarma istidadını ifade eder. Bir Tanrı gerçekte istek ve onun 
gerçekleşmesi arasındaki farkı kaldırabilen bir varlıktır. Nerede istek yoksa orada Tanrı da yoktur. Harvey, The 
Encyclopedia of Protestanism, C. 2, s. 747–750. 
716 “Pasif değil aktif olması gereken, kendini özgür kılmaktansa, kurtarılması ve özgür bırakılmış olması gereken 
birinin kurtuluşunu bir insana bağımlı kılması gereken, insan için sevgiden önce çabayı zorunlu kılması gereken, 
insanların hepsinde bulunan ‘kendi’ sevgisinin yerine Tanrı sevgisini getiren, insanın kendini görmesi için bir ayna ya 
da doğanın engin okyanuslarına bakmak yerine başka bir insanın parlayan gözlerine bakmasını sağlayan, kısacası 
kişiyi kendi duygularına göre hareket ettiren varlık hep bizi memnun eden duygularımızı ve dileklerimizi gerçeğe 
çeviren bir varlık olmalıdır”. Hıristiyanlığın Özü, s. 166.  
717 Bulgakov,  s. 90.  



184 

 

Tanrı’nın nasıl olduğunu ve oluştuğunu, devamında da bunun aslında neyi ifade ettiğini 

açıklar. Bu açıklamalarında tabi ki Feuebach’ın genel düşüncesi olan Tanrı’nın 

sıfatlarının aslında insanın ulaşmak istediği özelliklerin bir yansıması olduğu sonucu yer 

alır. Tekrardan kaçınmak için bu sıfatların hepsini değil önemlilerini burada vermekle 

yetineceğiz. Zira Feuerbach hemen hepsini aynı görüş ekseninde açıklamaktadır. 

Tanrı’nın en önemli sıfatlarından biri onun sınırsız ya da sonsuz olmasıdır. 

Hatta Feuerbach “Tanrı’nın şundan başka bir açıklaması yapılamaz” der: “Tanrı, saf, 

sınırsız, özgür bir duygudur”.718 “Sınırsız insan, Tanrı’dır; cennetteki insanlık, tüm 

dünyevi sınırlamalardan arındırılmış insanlıktan başka bir şey değildir. Tanrı’yı mutlak, 

sınırsız bir insan olduğunu anlatan İnsan-Tanrı’ya olan inançla özdeştir”.719 Yani Tanrı 

tüm sıfatlarında sınırsız olan bir varlıktır. Gücünde sınırsızdır, merhametinde sınırsızdır, 

güzellikte, zenginlikte kısaca tüm özelliklerinde sınırsız olan varlıktır. Feuerbach bu 

yüzden şöyle der: “Sevgi mi istiyorsunuz, inanç mı, doğruluk mu yoksa ölümsüzlük mü? 

Bunlar onda sınırsız miktarda vardır, güzellik mi istiyorsunuz? O en güzel varlıktır. 

Zenginliği mi arıyorsunuz? Tüm zenginlikler O’ndadır. Güç mü istiyorsunuz? O en 

güçlü olandır. Kalbiniz ne istiyorsa, O’nda istemediğiniz kadarını bulursunuz; O en 

iyi, tek iyi olan, yani Tanrı olan varlıktır.”720 Tanrı sadece sıfatlarında değil fiillerinde 

de sınırsızdır, “Onun eylemleri, mutlak varlık olarak evrensel ve sınırsızdır”721, “Yani 

her zaman vardır; her yerdedir, her şeyi bilir; yani yer ve zaman sınırlaması olmaksızın, 

tüm nesneleri, tüm insanları, tüm varlıkları bilir”722 diyerek Feuerbach bu noktayı 

açıklar. Bu özelliği insanın Tanrı’ya vermesinin en önemli sebeplerinden biri öteki dünya 

inancıyla ilgilidir. Zira sınırsız veya sonsuz olan bir Tanrı inancı ancak öteki dünya 

inancının temeli olabilir. Bunun için Tanrı açıklanırken onun bu özelliğine inanan insanlar 

tarafından özellikle ifade edilir. Feuerbach’ta bu sıfatın inananların zihninde nasıl yer 

aldığını açıklar. Tanrı’nın sıfatlarını farklı yerlerde bu şekilde yani inanan insanların 
                                                            
718 Hıristiyanlığı Özü, s. 33. Feuerbach’ın ifadesi şöyledir: “Tanrı sonsuz, sınırları olmayan özdür.” GFİ, s. 79. 
719 Hıristiyanlığın Özü, s. 196. 
720 Hıristiyanlığın Özü, s. 237. 
721 Hıristiyanlığın Özü, s. 238. Tanrı’nın sınırsız ya da sonsuzluğu konusu Tanrı ve insan arasında olan temel 
ayrımlardan biridir. Feuerbach’ın ifadeleriyle belirtecek olursak: “Tanrı’nın sonsuzluğu, dinde nitel bir sonsuzluktur; 
Tanrı, insanın sahip olduklarının tümüne sahiptir; ancak Tanrıdakiler sonsuz miktarlardadır. Tanrı, açıklanmış ve 
nesnelleştirilmiş bir imgelemdir”. Hıristiyanlığın Özü, s. 235. 
722 Hıristiyanlığın Özü, s. 235. Feuerbach Tanrı’nın yaratma sıfatının aynı niteliklere sahip olduğunu belirtir: “Tanrı 
insan gibi özelde bir şeyler üretmez, bilakis bütün şeyleri yaratır; onun eylemi mutlak olarak evrensel, sınırsızdır”. 
Christianity, s. 218. Fakat bu eylemin biçimi, şekli idrak edilemez çünkü sınırsızdır. Genel bir değerlendirme için bk. 
Elrod,  s. 352-353. 



185 

 

düşüncesinde yer aldığı haliyle açıklamasının sebebi bu sıfatın aslında insanın bir özlemi 

olduğu, kendisinde olmasını istediği fakat sahip olamadığı ve bu yüzden kendinden ayrı 

bir üst yapıda yer alan bir varlık düşüncesiyle bu arzusunu tatmin etmeye çalıştığını 

belirtir.  

Bu noktada Tanrı’nın önemli bir özelliği de onun yaratıcı olması yani yaratma 

sıfatıdır. Çünkü ancak Yaratan varlık Tanrı olabilir. Tektanrıcı dinlerin ortak noktasında 

putperestlere yönelik en önemli eleştiri tapınılan varlıkların yaratıcı özelliklerinin 

olmayışıdır. Yaratıcı özellikleri olmayan varlıkların Tanrı olamayacakları özellikle 

vurgulanmıştır. Feuerbach’a göre Tanrı’nın eylemi mutlaktır çünkü koşulsuzdur. Yani, 

herhangi bir şeye bağımlı değildir. Tanrı’nın eylemi evrenseldir, çünkü o uzay ve 

zaman tarafından sınırlı değildir. Feuerbach her şeyde olabilen bu eylemin anlamının ne 

olduğunu sorar ve cevabını şöyle verir. Bu eylemin nosyonu insan eylemine yabancıdır 

ki biz onu yaratma olarak adlandırırız. İnsan maddeden yaratır. “Tanrı hiçliğin dışında 

yapar; o yaratır –hiçliğin dışında yapmayı yaratır- bu ayrımdır”723 yani Tanrı yoktan var 

eder; yaratır, yoktan var etmek yaratmak demektir, iki varlık arasındaki ayrım da budur. 

İnsanın yaratma kavramındaki her şey sınırlandırılmıştır, Tanrı’ya göre inkâr edilmiştir. 

Feuerbach yaratma doktrininin özellikle önemli olduğuna inanır, çünkü bu Tanrı’nın 

doğa ve eyleminin bütün diğer teolojik tartışmalarında gizli olan ve müphem kalan 

fundamental bir ayrımı açığa vurduğuna inanır.724 Bu sıfatın üzerinde ayrıca 

durulmasının sebebi insanın gücünün sınırlı olması fikrini desteklediğinden dolayıdır.   

Tanrı’nın bir diğer özelliği de onun sevgi olmasıdır. Feuerbach bu konuda 

şöyle der; “Tanrı, sevgidir: Yani, duygu insanın Tanrısıdır”.725 Dinin bakış açısında en 

üstün fikir şudur: Tanrı sevmez, sevgi Tanrı’nın kendisidir; Tanrı yaşamaz, O 

yaşamdır; adil değildir ama adaletin kendisidir; insan değildir ama insanlıktır.726 Sevgi 

yüklemi bu sıfatların en önemlisidir ve İnkarnasyonu ifşa eden Hıristiyan doktrini gibi, 

bu sevgi o kadar büyüktür ki, Tanrı insanoğlunun iyiliği için kendi doğasından 
                                                            
723 Christianity, s. 221. 
724 Elrod, s. 348-365. 
725 Hıristiyanlığın Özü,  s. 148–149, 242. “Tanrı arzularımızı ve duyusal ihtiyaçlarımızı tatmin eden sevgidir; onun 
bizatihi kendisi kalbin realize edilmiş tutkusudur. O yüceltilmiş tutkudur. Tanrı, saf duygunun kendi objesi olan, 
sınırsız, insani duygunun özüdür.” Tanrı kalbin derinliklerinde yatan sözle anlatılamaz bir iç çekmedir”. Bu aforizma 
Hıristiyan mistisizminin en dikkate değer, en derin, ifadelerinden biridir”. Hıristiyanlığın Özü, s. 77. 
726 Hıristiyanlığın Özü, s. 178. 



186 

 

vazgeçmeyi ister. Feuerbach bunun anlamını Hıristiyanlıkta insanoğlunun bilinçsizce 

sevgi fikrinin Tanrı’dan daha önemli olduğunun ifade edilmesi olarak, sevginin Tanrısal 

olduğu şeklinde verir. Bunun anlamı Tanrı’nın mükemmel sevgiyle aşkın bir varlık 

olduğuna inanmak olduğu kadar, insanoğlunun kendi müşfik doğasına 

yabancılaşmasıdır da. 

Tanrı’nın diğer önemli sıfatları da şunlardır: adil, iyi,727 mutluluk728, 

ölümsüz olan, mükemmel varlık729 gibi. Bunları daha da arttırabiliriz fakat başta da 

belirttiğimiz gibi meselenin özü bu noktada değişmemektedir. Çünkü Feuerbach 

Tanrı’ya atfedilen bu sıfatların insanın kendisinde olmasını istediği sıfatları ifade 

ettiğini belirtir. Yoksa gerçekte böyle bir Tanrı’nın varlığına inandığını değil.730 Yani 

Feuerbach düşüncesine baktığımızda insan bir anlamda Tanrı’yı Tanrı yapmak için 

üstün sıfatları Tanrı’ya, düşük sıfatları da kendisine vermiştir.731 “Dünyayı 

yoksullaştırmak ile Tanrı’yı zenginleştirmek aynı şeydir. Yalnızca yoksul insanın 

zengin bir Tanrı’sı vardır”.732 Bunun anlamı Tanrı’yı ona izafe edilen sıfatların 

belirlediğidir. Zaten Feuerbach ta Tanrı’nın sadece ona atfedilen sıfatların birleştirilmiş 

bir şekli olduğunu belirtir.733 “Kendisine sıfatların atfedildiği varlığın sıfatlarından 

bağımsız objektif bir gerçekliği yoktur. Bu yüzden sıfatların inkârı bir anlamda o sıfatların 

atfedildiği varlığında inkârıdır”.734 Örneğin insanı insana ait niteliklerden 

soyutladığımızda geriye kalan nedir? Hiçbir şey. Tanrı’ya atfedilen sonsuz, mutlak adil, 

mutlak iyi, sevgi gibi ilahi sıfatlar Tanrısal varlığın özünü oluşturur. Bu sıfatları ondan 

aldığımızda ise geriye hiçbir şey kalmaz. Feuerbach’a göre biz Tanrı adına verdiğimiz 

                                                            
727 Hıristiyanlığın Özü, s. 198. Feuerbach bu sıfatı şöyle yorumlar: “Tanrı’nın iyilik kavramı insanın doğasından elde 
edilmiştir, fakat sadece bu varlıklardan ve faydalı, iyi ve insan için yararlı olan, hayatın, varlığın iyi bir şey, Tanrı’nın 
bir lütfu olduğu duygusunu ve bilincini ona veren doğadaki fenomenden soyutlanmıştır. Tanrı’nın iyiliği sadece 
doğanın faydalılığıdır, insanın tutkularının şiirle, muhayyileyle yüceltilmesi, aktif bir süreçte kişileştirilmesi ve 
dönüştürülmesidir”. Lectures, s. 11. 
728 Hıristiyanlığın Özü,  s. 197. 
729 Hıristiyanlığın Özü, s. 60. 
730 Feuerbach’a göre gerçek ateist Tanrı’nın varlığını inkâr eden değil, ona atfedilen niteliklerin gerçek-dışılığını iddia 
ve ispat edendir. John A. Mourant,  s. 29. Hatta Copleston şöyle demektedir: “Feuerbach’ın kendisi yazılarının ana 
temasının din ve teoloji olduğunu bildirdi. Ama bu bildirimle bir Tanrı’nın insan düşüncesi dışında nesnel varoluşuna 
inandığını söylemek istemiyordu.” Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, s. 56. 
731 Onun ilgisi “Tanrı’yı gerçek insan yapmaktır” GFİ, s. 82. “Sadece Tanrı’nın varlığının bilgisinin bir sonucu 
olarak, yani, bu varlık bir tarafta insanın öbür tarafta doğanın varlığından başka bir şey ifade etmeyen bilginin bir 
sonucudur. Barth, agm., s. xv. (Das Wesen der Religion, s. 14’den alıntıyla). 
732 Hıristiyanlığın Özü, s. 101. “Tanrı’nın zenginleşmesi için insanın yoksullaşması gerekir, yani Tanrı her şey, insan 
ise bir hiç olmalıdır.” Christianity, s. 51. İnsan Tanrı her şey olsun derken kendisi hiçbir şey olup çıkacaktır.  s. 26. 
733 Christianity, s. 19. 
734 Christianity, s. 19. 



187 

 

sıfatlarla Tanrı’yı nitelendirirken farkında olmadan Tanrı değil bu sıfatları yüceltiyor ve 

onları Tanrı konumuna oturtuyoruz. Yani biz, Tanrı’ya değil farkında olmadan insanın 

yüceltilmiş ve arındırılmış doğasının bu niteliklerine tapıyoruz. Bu anlamda da Tanrı 

mutlak akıl, irade ve sevgi değil, mutlak akıl, irade ve sevgi Tanrı’dır. Yani özne ile 

yüklem yer değiştirmektedir.735 Bunun bu şekle çevrilmesinin Feuerbach’a göre nedeni, 

insani niteliklerin bir kısım aşkın varlıklara yansıtılmasının insanlığın idealini 

gerçekleştirmesine engel olmasından kaynaklanmaktadır. Feuerbach’a göre gerekli olan 

şey, öznenin ve yüklemin tersine çevrilmesidir. Mesela ‘Tanrı, sevgidir’ demek yerine, 

‘Sevgi, Tanrı’dır’ demeliyiz. Tanrı, bu cümlenin öznesi değil, fakat yüklemi olmalıdır; o 

zaman insanlar, daha önce kendi içlerinde olduğunu kabul ettikleri en iyi niteliklerinin 

gelişmesine yardım edecektir.736 Bu nokta oldukça önemlidir. Çünkü burada Feuerbach 

Tanrı kavramından hareketle onun açıklanmasının doğru olmayacağını bilakis sıfatların 

ona izafe edilerek açıklamasının daha doğru olacağını söyler. Zira bilinenden 

bilinmeyene doğru gidilir. Bilinmeyenden bilinene doğru değil. Bu da Tanrı’yı insana 

indirgemenin diğer bir ifadesidir. Konuyu bira daha açacak olursak Feuerbach negatif 

din dilini faydasız olarak nitelendirir ve “İnsan dine olan inancını kaybettiğinde, yani 

din sönük bir varlık olduğunda, Tanrıda sönük bir varlık, niteliksiz bir varlık, 

olacaktır”737 der. Yani negatif din dili faydasız ve yetersizdir. Bu anlayışta sadece 

Tanrı’nın ne olmadığı bilinir. İnsan Tanrı’nın ne olduğunu bilmeden ne olmadığını 

bilemez. Zaten olumsuzlamalar istenilen kadar bilgi vermez. Örneğin: “Ali hayalet 

değildir”. Bu bir betimleme vermez. Yani negetif açıklamalar bu noktada değer olarak 

düşüktür. Feuerbach bu noktada durum değişmeli ve Tanrı’nın ne olduğunu 

söyleyebilmemiz gerektiğini savunur. Yani Feuerbach dinlerde düşünürlerin veya 

teologların antropomorfik bir dile düşmemek için başvurdukları bir yol olan negatif 

veya selbi sıfatlar şeklindeki Tanrı’yı açıklama durumuna sıcak bakmamaktadır. Bu 

                                                            
735 Küng, DGE, s. 203. Barth bu konuda şunları belirtir: “Eğer aynı biçim yoksa bu yorumların yapılışında daima aynı 
kural uygulanmıştır. “Tanrısallığın sıfatı değil, bilakis sıfatın Tanrısallığı veya Tanrılığı, gerçekten Tanrısal varlık 
ilktir. Sadece gerçek ateist için bu sıfatların anlamı hiçtir. Bu sıfatlar Tanrı fikrine bağlı değildir; daha ziyade tersine 
çevrilmesi doğrudur. Bir özne olarak Tanrı yüklemler ve sıfatlara rağmen sınırlandırılmış kavramdır, sınırlandırılan 
terimlerdir. Bundan dolayı, ilk varlığın sırası, Tanrı’nın sırası, gerçekte bu yüklemlere bağlıdır, özneye yani Tanrı’ya 
değil. Bir özne, bir varlık olarak algılayabildiğim sonsuz varlık nedir? Sadece bizzat kendimin bir niteliği, bir 
yüklemidir”. Hıristiyanlığın Özü, s. 46. 
736 Küng, DGE, s. 200–2. 
737 Christianity, s. 15. 



188 

 

gerçekten de dinlerin açıklamakta zorlandıkları ve içide bazı problemleri de barındıran 

bir konudur.738  

a. Hıristiyan Tanrı Anlayışının Sıfatları: İnkarnasyon/Bedene Gelme ve Teslis 

Tanrı’nın genel olarak bütün dinlerdeki belirttiğimiz sıfatlarının yanında 

Hıristiyanlıkta önemli bir yeri olan İnkarnasyon ve Teslis konusuna da girmemiz 

gerekmektedir. Zira bunlar Feuerbach’ın düşüncesini desteklemek için en fazla 

başvurduğu iki kavramdır. Hatta Feuerbach’ın eleştirilerinin Hıristiyanlık için geçerlidir 

diyenlerin de temel referans noktasıdır. Marx’ın da vurguladığı gibi: Feuerbach, 

“Tanrı’nın İnkarnasyon, teslis vb. Hıristiyan tasarımlarını, Tanrı’nın insan olarak ortaya 

çıkma gizemi, teslis gizemi, olarak tasarlanmıştır ve sonuçta da Feuerbach gerçek 

gizemlerin örtüsünü kaldırmıştır.”739 Marx bu açıklamasıyla konunun Feuerbach 

düşüncesi içindeki yerini belirtmiştir. Fakat bu düşüncenin şekillenmesinde 

Feuerbach’ın çağdaşlarından Strauss’un da etkisi vardır. Strauss’un İnkarnasyon 

doktrininin temelleri Hegel’in mitolojiden arındırma eleştirisine dayanır. Halk için tür 

ideasını İsa’nın sureti altında sunan Feuerbach’ın faraziyesinin de tam olarak böyle 

olduğunu söyleyebiliriz. Strauss, Hegel’e karşıt olarak ise şunu iddia eder; “İsabilimin 

bizim bir birey ve bir ideanın yerine yerleştirdiğimiz, İsa için kilisenin tayin ettiği 

yüklemin öznesidir. Bu insanlık iki doğanın birleşmesidir ve ölmesi tekrar 

yükselmesidir.”740 

Feuerbach’a göre İnkarnasyon Tanrı’yı İnsan olarak tasarlama, Bedene gelmenin 

sırrıdır ya da diğer bir ifadeyle İnkarnasyon, ‘insan-Tanrı’nın’ gizemidir.741 Feuerbach 

                                                            
738 Bu konuda bazı tartışmalar için bk. Turan Koç, Din Dili, s. 50, 64–73. Din dilinin Tanrıyla ilgili kısımlarının 
problematik olan yönleri için bk. Frederick Feré, Din Dilinin Anlamı, s. 195–218. 
739 Marx, Engels, Kutsal Aile, s. 82.  
740 Strauss, The Life of Jesus Critically Examined, s. 780. 
741 Wartofsky inkarnasyon hakkında Feuerbach’ın düşüncelerini anlatırken olayı şöyle tasvir eder: “Tanrı’nın 
inkarnasyonu öncelikle Tanrı’nın doğasının insani olmasını gerektirir, bu İnkarnasyonun imkânı için temel gibidir. 
Tanrı’nın insani doğasını inkâr sadece inkarnasyonun Tanrısal bir gizem gibi, sonluyla sonsuz arasındaki uyuşmazlık 
gibi görünmesini sağlar. Feuerbach Tanrı’nın inkarnasyonunu zaten doğadaki insanı Tanrı’nın insani bir formundan 
başka bir şey değildir ve inkarne olan Teslisteki ikinci kişi “Gerçekte dinde ki tek, gerçek, birinci şahıstır”, Tanrı 
kavramı insan olarak Tanrı’nın doğasını tüketir, duygunun bir objesi olduğu derecede Tanrı’dır. Öyleyse, 
inkarnasyonun gizeminin kaynağı nerdedir? Feuerbach der ki, bu anlayışın, aklın bir objesi olan (yani 
metafizikçilerin Tanrısı) Tanrıyla duygunun bir objesi olan (yani dindarların Tanrısı) Tanrı’nın birleşmesindendir. 
Birincisi, ‘evrensel, sınırsız, metafiziksel varlığın Tanrısıdır’, düşünme aktivitesinin doğasıyla fenomonolojik objenin 
meydana getirmesidir. Sanki bu muhayyileyle oluşturulan bir obje değildir (yani, duyusal ve kişisel bir imaj değildir). 



189 

 

bu konuda şöyle der: “İnkarnasyon, Tanrı’nın sahip olduğu insan yapısının ortaya 

çıkışından başka bir şey değildir. Tanrı, kendi iyiliği için insan olmamıştır; bunun sebebi, 

insanın gereksinimleri ve istekleridir. Tanrı merhameti nedeniyle insan olmamıştır: 

Dolayısıyla o, gerçek bir insan olmadan önce de kendi içinde zaten insandı. Ancak 

bedene gelmiş Tanrı, Tanrılaştırılmış insanın gözle görülür bir dışavurumudur. Tanrı 

insan olmadan önce, kendini insan olarak göstermeden önce, insan zaten Tanrı’nın 

içindeydi, zaten Tanrı’nın kendisiydi. Dine göre Tanrı, insanı kutsallaştırma amacıyla, 

kendini insanlaştırır. Feuerbach inanan herkesin İnkarnasyonun gizemini açığa 

vurduğunu, her bir inananın aslında Tanrı’nın bedene gelmiş bir hali olduğunu ifade 

eder. İnkarnasyonun Tanrı ve insan arasındaki benzerliğin bir ifadesi olduğunu 

belirtir”.742 Yani Feuerbach İnkarnasyonu Tanrı kelimesiyle insan kelimesini bir Tanrı-

İnsan yapmak için birleştirir.743 Feuerbach’a şu soru sorulduğunda, “Tanrı’nın 

İnkarnasyonunun sırrı nedir?”744 vereceği cevap şu olacaktır, “Cisimleşen Tanrı 

kutsallaşan insanın şimdiki manifestosudur”.745  

Feuerbach inkarnasyonun ayrıca insanın ölümsüzlük isteğinin bir ifadesi 

olduğunu da belirtir: “İsa’nın yeniden dirilişi? Ölümden sonra kişisel varlığını devam 

                                                                                                                                                                              
İnkarnasyon bilincin yani duyu bilincinin bir objesi olarak oluşturulmuştur. Bir olgu olarak o sadece bir obje gibi 
vardır, yani bilincin bir anlamı gibi ki, onun varlığı onun anlamıdır. Tanrı Kendi bireyselliğinin ve kişiliğinin duyusal 
yeniden bir sunumu biçiminde gösterilir. Wartofsky,  s. 288–289. 
742 Chıristianity, s. 78–84. Feuerbach “Luther” adlı eserinde Hıristiyan inancının kesinliğinin İnkarnasyon üzerine 
temellendiğini gördü çünkü burada Tanrı’nın insaniliği duyular için bir obje halini alır. Sadece duyumsal bir varlık 
kesin bir varlık olabilir. Burada şüphe için herhangi bir dayanak veya kaynak olmayabilir. Üstelik Tanrı’nın yeniden 
dirilişi bize olan sevgisini teyit eder çünkü bu olayda Tanrı bizim sonluluğumuzun bütün artlarını ifşa eder, 
özelliklede ölümün bir kenara bırakıldığını. Biz Tanrılar olacağız. Kısaca, inanmak Tanrı’yı bir insan, insanı bir Tanrı 
yapmaktır. Harvey, “Ludwig Feuerbach”, s. 747–750. 
743 Feuerbach bu Tanrı-İnsanı, insanlık ve onun yansıması olan Tanrı arasındaki bağın meydana gelmesi olarak görür. 
Biz Tanrı’nın bir sıfatı olarak insanlığı, insanın bir sıfatı olarak Tanrı’yı görmeye dönüştürmek suretiyle bu anlayışı 
bir parça daha ileri taşımalıyız. Bu tersine çevirme dindeki kendine yabancılaşmayı giderir. İnsan Tanrı’nın gerçekte 
kendi sahip olduğu idealize edilmiş özünün aşkın bir surete yansıtılması olduğunun farkına varır. Bu insanın 
kendisinde gördüğü gücü ve geleceğine inancını tekrar geri almasına izin verir. Copleston,  Nihilizm ve Materyalizm, 
s. 57 vd. 
744 Barth da aynı soruyu sorar ve şu cevabı verir: “Tanrı’nın inkarnasyonunun anlamı nedir? İlahi yani Tanrısal 
merhametin bir damlası, insani duygulara sahip bir varlığın (yani Hz. İsa’nın) dünyaya gelmesi ve bundan dolayı 
özünde insandır, insanın Tanrı olduğunun açıklamasıdır. (Hıristiyanlığın Özü, s. 82–83). Burada din benin-yansıması 
veya teoloji olan şeyin doğrulanmasıdır. O kabul etmeyecektir; Tanrı tamamen bir insani varlıktır. Peki İsa? “Türün 
bilincidir. Biz bütünüyle İsa’da bir olduğumuza inanırız. İsa bizim birliğimizin bilincidir. Bundan dolayı her kim 
insanın hatırı için insanı sever, her kim türün sevgisi için, türün doğasına uygun evrensel sevgi için zuhur ederse o bir 
Hıristiyan’dır; o İsa’nın kendisidir”. (Hıristiyanlığın Özü, s. 179). Barth, agm., s. xviii. 
745 Küng, Christianity: Its Essence and History,  s. 13. 



190 

 

ettirmesinin doğrudan bir kesinliği için insanın arzusunun gerçekleştirilmesidir”746 

diyerek bunu açıkça ifade eder. 

Feuerbach inkarnasyonun sadece Hıristiyanlıkta değil farklı şekillerde diğer 

dinlerde de olduğunu belirtir. Fakat arada olayın mahiyeti açısından büyük farklılıkların 

olduğunu da ifade eder. Şöyle der Feuerbach: “Jüpiter, kendini bir boğaya 

dönüştürmüştür; ancak bunun gibi dindışı bedene gelişler yalnızca birer imge ürünüdür. 

Paganizmde, Tanrı gerçekte bedene gelmiş halinden farklı değildir; Hıristiyanlıkta ise 

Tanrı, insan halinden farklı, insanüstü bir varlıktır”.747 Yalnız burada şunu da belirtmek 

lazım İnkarnasyon düşüncesi ateizme açılan bir pencereyi de beraberinde getirmiştir. 

Feuerbach dikkatli okuduğunda bu ateizmin Hıristiyan inancında, İnkarnasyon 

doktriniyle örtük olduğunu görülür.748 Zira her ne kadar anlaşılmaz bir biçimde de olsa, 

Tanrı kendisini insanlığın iyiliği için feda etmişti, ‘Sevgi Tanrı’ya galip gelmişti’. 

Böylece bu merkezi doktrini anlamak insani mutluluğun Tanrı’dan daha önemli 

olduğunu kabul etmektir. Feuerbach fark etmişti ki, bu tasavvur ateizmin doğuşudur, 

‘Tanrı sevgisinden dolayı kendisinden feragat etmiştir, öyleyse bizde sevgiden dolayı 

Tanrı’dan vazgeçmeliyiz.’749 Bu manada Feuerbach için din bir geri dönmedir. Dinlerin 

sınıflandırılması konusunda da belirttiğimiz gibi Hıristiyanlık bu özelliğinden dolayı en 

üstün dindir.750 Çünkü sonunda başladığımız ve asıl olmamız gereken yere dönmemizi 

sağlayacaktır. Bu anlamda Feuerbach’ın sevgi dini kavramı daha açık bir mahiyet 

kazanır.  

Teslis ya da diğer ifadesiyle üçleme kavramına gelecek olursak, öncelikle 

Feuerbach’ın teslisi reddettiği şeklinde gelen eleştirilere Feuerbach, kendisinin teslisi 

                                                            
746 Hıristiyanlığın Özü, s. 163. 
747 Chıristianity, s. 85. Feuerbach bir başka yerde ise diğer dinlerdeki bedene gelme ile ilgili olarak şöyle der: 
“Doğululara; örneğin Hindulara göre, bedene gelme olayları Hıristiyanlıktaki kadar önemli değildir; çünkü sık sık bu 
olayı yaşıyorlar ve bedene geliş de gittikçe önemini yitiriyor”. Chıristianity, s. 172. 
748 Bu tartışmalar için bk. Harvey, FİR, s. 101–120. 
749 Christianity, s. 53. 
750 Feuerbach Hıristiyanlığın rüya olarak tanımladığı dinin en yüksek biçimi olduğunu iddia etti. Çünkü 
Hıristiyanlığın sembolizmi ve dogmasının tamamı insan ırkının (mutlak) en yüksek insani niteliğinin sevgi olduğunu 
gösterir. Bu noktada Feuerbach için en önemli örnek, İnkarnasyon doktrinidir ki, İnkarnasyon doktrini bilinçsiz 
içgörünün ifadesidir. Feuerbach inkarnasyon doktrininin gerçek fakat içsel anlamının ateizm olduğunu iddia eder; 
yani “Tanrı kesin olarak kendini sevginin dışında inkâr eder, yani biz sevginin dışında Tanrı’yı inkâr ederiz.” 
Chıristianity, s. 53. Van A. Harvey, “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, Free İnquiry; Winter 1996/1997; 17, 
1, s. 46. 



191 

 

reddetmediğini sadece bunun insana ait bir gizem olduğunu belirterek cevap verir.751 

Feuerbach’a göre Teslisi betimlemek ve anlaşılmasını sağlamak için kullanılan imgeler; 

akıl, irade ve sevgidir.752 Yani insanın akıl, irade ve sevgi yetilerinin sonsuzluğa bir 

yansıtılmasıdır. Bunların Hıristiyanlıktaki karşılıkları ise, akıl; Baba, irade; Kutsal 

Ruh753 ve Sevgi ise oğuldur. İnsandaki teslis dediği aslında Agustinus’un Tanrı’nın 

görünümüne ilişkin Akıl, irade ve sevgi şeklindeki ayrımın aynısıdır. Burada 

Feuerbach insanı insan yapan üç şeyin Akıl, İrade ve Kalp olduğunu belirtmektedir. Akıl 

düşünce gücü, İrade eyleme gücü ve Sevgi sevme gücüdür. Bu Teslis İnsan denilen 

varlığı ortaya koyar. Hıristiyanlık buna Tanrı der.  

Feuerbach kendi düşünce çizgisine göre teslis anlayışında çelişkiler olduğunu 

ifade eder. Teslisteki çelişkileri belirtirken de şöyle der: “Teslis fikri, içinde politeizm ile 

monoteizmin, imgelemle mantığın, kurguyla gerçeğin çelişkisini barındırır. İmgelem 

teslise ve mantığa baba, oğul ve kutsal ruh üçlemesini verir.”754 Her ne kadar Hıristiyanlar 

buradaki üçün tek olduğunu belirtse de Feuerbach buna şöyle diyerek karşı çıkar: 

“Çoğulluğun doğruluğu, politeizmin doğruluğu bir kez daha doğrulanmış; monoteizm 

ise reddedilmiş oluyor. İnsanın gerçek olmasını istemek, bütünlüğün gerçek 

dışılığını; aynı şekilde bütünlüğün gerçek olmasını istemek de kişiliğin gerçekdışı 

oluşunu istemektir.”755 

Feuerbach Teslisi geleceğin felsefesi olarak isimlendirdiği kendi yeni 

felsefesinde756 insanların bir arada yaşamalarının gizemi olarak açıklar ve şöyle der: 

                                                            
751 Chıristianity, s. 13–14. Feuerbach’a göre Teslis doktrininde, teoloji sosyal ilişki anlamını ve önemini 
zayıflatmıştır, yani baba ve oğul arasındaki ilişkiyi. Şu doğrudur ki, biz daima Teslis tartışmalarında monoteizm ve 
politeizm arasında temel bir gerilim buluruz ve Hıristiyan kilisesi sadece özde değil bilakis varlıkta da bir olan 
teslisin bir olduğu iddiasıyla bu gerilimi çözmeye teşebbüs etmiştir. Yani, Baba ve oğulun birliği sadece özün birliği 
değil üç ayrı kişi de bir olarak varolan kişilerin birliğidir de. Bu şekilde, kilise bu doktrinde politeizme doğru bir 
eğilimden kendisini koruduğunu sanır. Fakat bu konudaki açıklamalar Feuerbach ve onun gibi pek çok kişi için ikna 
edici bir nitelikte değildir. John W. Elrod,  s. 354. 
752 Hıristiyanlığın Özü, s. 24. “İnanç, sevgi ve umut Hıristiyan teslisidir. Umut, gerçekleşmemiş ancak gerçekleşmesi 
gereken sözlerin, dileklerin gerçekleşmesi durumu ile bağlantılıdır; sevgi de bu söz ve dilekleri gerçekleştiren varlığa 
bağlıdır”. Hıristiyanlığın Özü, s. 153–155. 
753 Kutsal Ruh? O, onun kendisini dini duygusunun sureti, dini heyecanın, coşkunun temsilidir; dindeki dinin 
kişileştirilmesidir. Kutsal Ruh bundan dolayı mahlûkun iç çekişi, Tanrı mahlûkunun arzusudur. Hıristiyanlığın Özü, 
s. 95–96. 
754 Chıristianity, s. 252. 
755 Chıristianity, s. 254. 
756 Feuerbach yeni felsefesinin ana ilkesini şöyle belirtir: “Yeni felsefe, doğa da dâhil olmak üzere insanı, insanın 
temeli olarak, felsefenin tek, evrensel ve en yüce nesnesi haline, yani fizyoloji de dâhil olmak üzere antropolojiyi 
evrensel bir bilim haline getirir.” GFİ, s. 136. 



192 

 

“Teslis, mutlak felsefe ile dinin odak noktası, en büyük giziydi. Ama bu giz, 

“Christianity”de tarihsel ve felsefi yönden kanıtlandığı gibi, ortak yaşamın, toplumsal 

yaşamın gizidir; Senin Ben için zorunlu oluşunun gizidir; adı ister insan ya da Tanrı, 

ister Geist ya da Ben olsun hiçbir öz kendi başına hakiki, yetkin, mutlak bir öz değildir; 

hakikat ve yetkinlik sadece birbirine benzer özlerin bağında, birliğindedir. Bu yüzden 

felsefenin en yüce ve sonuncu ilkesi, insanın insanlarla birliğidir. Önemli tüm ilişkiler 

—değişik bilimlerin ilkeleri— bu birliğin değişik tür ve çeşitleridir”.757 Yani özetle Teslis 

sosyal varlık olan insanın özündeki sevginin gücünün bir yansımasıdır.758  

Sonuç olarak gerek yukarda zikrettiğimiz ve gerekse burada zikrettiklerimiz 

olsun Feuerbach İncilin Tanrısı olarak bir olan Tanrı’nın sıfatlarını reddeder. O aşkın bir 

ulûhiyet kavramını kabul etmez. Buna karşın, insandaki bir prensibi yüceltir hatta onu o 

kadar yüceltir ki, onu Tanrısı haline getirir. 

b. Tanrı’nın Varlığının Kanıtları Sorunu 

Feuerbach Tanrı’nın varlığı ile ilgili kanıtlara da değinmiştir. Hatta 

“Lectures”ın pek çok yerinde konu ile ilgili ifadeleri bulmak mümkündür. Öyle ki, bu 

konferanslarının birçoğu ‘Tanrı’nın varlığının delilleri’ olarak adlandırılan 

tartışmalardır ve genellikle David Hume’dan beri oldukça güçlü bir şekilde ifade edilen 

tartışmaları içerir.759 Zira Tanrı’nın varlığı veya yokluğu problemi ondokuzuncu yüzyıla 

ait değil bilakis onaltıncı ve onyedinci yüzyıla ait teizm ve ateizm arasındaki karşıtlığa 

bağlı olarak süregelen bir tartışmadır. “Lectures”a baktığımızda 11–20. bölümlerine 

yerleştirdiği bazı argümanlar mevcuttur ve bunlar ana hatlarıyla iki gruba ayrılır: 

                                                            
757 GFİ, s. 138. 
758 Copleston, A History of Philosophy: Fichte to Nietzsche, s. 298. 
759 J. Earman, Hume's Abject Failure: The Argument Against Miracles, Oxford, New York: Oxford University Press, 
2000. Tanrı’nın varlığının delillerine ateistlerin getirdiği itirazlar ve bunların değerlendirilmesi için bk. Norman L. 
Geisler, “Ateizm ve Bilim”, çev. Cafer Sadık Yaran, Din ve Bilim, haz. Cafer Sadık Yaran, Samsun: Sidre Yayınları, 
1997, s. 131–151.  



193 

 

a) Tanrı’nın varlığıyla ilgili geleneksel delilleri çürütmeler (bu çürütmelerin 

klasik ifadelendirilmesi Hume’un Dialogues’unda büyük ölçüde olduğu kabul edilir.) 760  

b) Argümanların sınıf kavramları statüleriyle ve bunların dil ile ilişkileriyle 

ilgisi olanlar. Bu ikinci kısımdakiler daha orijinal ve ilginçtir ve bunlar yarım yüzyıl 

sonraki Nietzsche ve pragmatizmin öngörülerini önceden haber verir gibidir. 

Feuerbach’ın özellikle Tanrı’nın varlığıyla alakalı olarak ilgilenmiş olduğu 

temel üç tane argüman vardır. Bu noktada o sıradan insanı en çok tatmin etmiş olanları 

ve dini inancın gizemi olan soyutlamaların maddileştirilmesi prensibini açıklayanları ele 

alarak değerlendirmiştir. Bunlar: a) ilk sebep argümanı b) doğadaki insicam ve düzenin 

akıllı bir dizayn ediciyi gerektirmesi argümanı ve c) bilinçsiz doğanın bilinçli zihin ve 

ruhlara neden olabilmesinin veya olmasının anlaşılamazlığı delili. Feuerbach bu 

argümanlar ve karşıt argümanlarına orijinal çok az şey eklemiştir yani Feuerbach’ın 11. 

ve 12. konferansındaki geleneksel argümanları tartışmasının büyük bölümü özellikle 

Hume’un ve Kant’ın761 konuyu ele alış tarzlarının bir karşılaştırmasıdır, bunları özetle 

belirtecek olursak; 

 İlk sebep argümanı ya da dünya kavramının ilk sebebi gerektirmesi argümanına 

gelince, Feuerbach, kendisinden önce Hume’un yaptığı gibi, bir etkinin bir sebebi 

gerektirdiği şeklinde dünyayı düşünmenin her hangi bir mesnedi olmadığını iddia 

                                                            
760 David Hume, Dialogues Concerning Natural Religion and the Posthumous Essays of the Immortality of Soul and 
of Suıcıde, edt. Rıchard H. Popkın, Indianapolis: Hackett Publıshıng Company, 1988, özellikle bk. s. 3–58. Hume 
eleştirilerinin genel bir değerlendirmesi için bk. J. C. A. Gaskin, Hume’s Phılosophy of Religion, 2. Bsk, London: 
Macmıllan Press, 1988, özellikle bk. s. 11–51. 
761 Feuerbach Hıristiyanlığın Özü’nde şöyle der: “Kant, Tanrı’nın varlığı ile ilgili kanıtlar üzerindeki eleştirilerinde 
Tanrı’nın mantıksal kanıtlarla açıklanamayacağını belirtmişti. Bu şekilde, Hegel tarafından haksız yere suçlandığını 
göstermiş oldu. Bu kanıtlara göre, Tanrı’nın varlığı fikri ampirik bir fikirdir; ancak a priori bir fikirden ‘ampirik 
varlık’ sonucuna ulaşamam. Kant’a yöneltilen suçlamanın dayandırıldığı tek gerçek temel, Kant’ın, aslında açıkça gö-
rülebilen bir şeyi olağanüstü bir şey olarak varsaymasıydı”. Hıristiyanlığın Özü, s. 222. Hatta Feuerbach GFİ’nde 
Kant’ın delilini şöyle eleştirir; “Bu bir şeydir’in kanıtı, onun sadece düşünülmüş bir şey olmadığı anlamına gelir. 
Ama bunun kanıtını düşünmenin kendisinden çıkarmak mümkün değildir. Şayet düşünmenin nesnelerinden birine 
varlığı katmak gerekirse, o zaman düşünme’ye de düşünme’den farklı bir şeyi katmak gerekir. Düşünme ile varlık 
arasındaki farkın gösterilmesi konusundaki ontolojik kanıtı eleştirmek üzere Kant’ın seçtiği, ama Hegel’in istihzayla 
karşıladığı, tasarımdaki yüz Taler ile gerçeklikteki yüz Taler arasındaki farka ilişkin örnek önemli ölçüde doğrudur. 
Çünkü Talerlerden biri sadece kafamdadır, öteki ise elimde; biri sadece benim için, öteki ise başkaları için de 
mevcuttur, onu hissetmek, görmek mümkündür; benim için ve başkaları için var olan şeyler, diğerleri ile üzerinde 
söz birliği ettiğimiz şeyler, yalnız bana değil, genele ait olan şeyler mevcuttur”. GFİ, s. 108. Kant’ın eleştirisinin 
genel bir eleştirisi için bk. Adnan Arslan,  s. 62-78. Ayrıca bk. Cafer S. Yaran, Günümüz Din Felsefesinde Tanrı 
İnancının Akliliği, Samsun: Etüt Yayınları, 2000, s. 75-120.  



194 

 

eder.762 Hume biz sadece, eğer geçmişte böyle bir ilişkinin pek çok örneğini 

gözlemlemişsek, belirli bir etkinin kesin bir sebebi gerektirdiğini iddia edebileceğimize 

işaret etmiştir. Örneğin bir saatin bir saatçiyi gerektirdiği sonucunu çıkarabiliriz, çünkü 

pek çok saatçi örneği gördük. Fakat bizim dünyanın bir yapıcısı olduğunu iddia etmek 

için hiçbir temelimiz mevcut değildir.763 Bu konuda Feuerbach kısaca Hume’un 

argümanını aktarır ve doğayı bir etki olarak görmenin saçma olduğu sonucunu çıkarır. 

Ve şunu iddia eder, “Doğanın başlangıcı ve sonu yoktur ve her şey hem sebep hem de 

sonuç bir birine bağımlıdır, etki ve tepki her taraftadır. Ayrıca, bir sonsuz sebep-sonuç 

dizisini yasaklayan hiçbir şey yoktur. Aklın böyle bir düşünceyi meşru olarak kabul 

etmemesini bazılarının iddia etmesine rağmen, böyle bir sonsuzluk serisi, hiçbir şekilde 

dünyanın müşahede edilmesiyle bilgi sahibi olan bir akılla uyuşmaz”.764 

Pragmatik argümanın orijinal olan yönü ilk sebep fikrinin kendisi “bizim 

varlığı kolaylaştırmak için’ tanzim ettiğimiz sadece uygun bir soyutlamadır, zihnin 

sonsuzluk dizisinin bir yerde durması için yaptığı veya mümkün kıldığı bir simgedir”765 

görüşüdür. O, düşünce ve dilin tam olarak doğasının ‘her yönden kısıtlama yapmamızı 

zorunlu kıldığı, sezgilerin yerine kavramların, objelerin yerine işaretlerin, somutun 

yerine soyutun, çoğunluğun yerine tek olanın ve buna göre pek çok farklı sebep yerine 

tek bir sebebin geçtiğini ileri sürer’, çünkü bu ilaveten sıkıcı isimlendirme ve bütün 

bunların izini takip ettirecektir.766 Feuerbach bundan dolayı şunları söyler: “İnsan bir 

icadı bir kişinin adına isnat eder, bir devletin kurulması, bir şehrin inşa edilmesi, bir 

milletin yükselişi, şahısları ve isimleri bilinmeyen pek çok kişi rol oynamış olmasına 

rağmen bu birlik Tanrı adına atfedilir. Tarihsel ve mitolojik insanların kahramanlarının 

ve Tanrıların antik isimlerinin çoğu sonradan şahıs isimleri olan kolektif isimlerdir. 

                                                            
762 Lectures, s.  11–12. 
763 Hume’un delile getirdiği eleştirilerin eleştirisi için bk. Mehmet Aydın, Din Felsefesi, 3. bs., Ankara: Selçuk 
Üniversitesi, 1992, s. 71–81. Necip Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, İstanbul: Ayışığı Kitapları, 1998, s. 
64–71. Adnan Arslan,  85–98. ve Aydın Topaloğlu, Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm Ya da Ateizm, 
İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001, s. 169–171. 
764 Lectures, s. 94. 
765 Lectures, s. 95. 
766 Lectures, s. 97. 



195 

 

Hatta Tanrı kelimesi bütün isimler gibi alelade bir isimdir, orijinal olmaya uygun bir 

isim değildir, fakat genel ve şümullü bir terimdir.”767   

İnsan zihninin nihayeti aramasının pragmatik ihtiyacının özellikle açık 

olduğunu iddia etmiştir ki, Kant’ın saf aklın postulaları olarak isimlendirdiği bu üç 

metafiziksel idea: kozmos, Tanrı ve Ruh kavramıdır. Dünyadaki türlü türlü varlıklardan 

bahsetmemiz, zihni ‘her şeyin komple determinasyonu’ postulasına yöneltir, her şey 

kavramı bütün şeylerin çeşididir.768 Feuerbach, Kant’ın yaptığı gibi, aklın böyle bir 

bütün postulaya ihtiyaç duyduğunu ve her şeyi bilen bir özneyi, bu bütün hakkındaki 

hakikati bilen Tanrı fikrini çağrışım yaptığını kabul eder. Fakat sonuç olamaz çünkü 

realitenin varoluşunun böyle bir postulası olması zihni entelektüel tartışmayı 

araştırmaya iter. Her kişinin aklının böyle bir kavrama ihtiyaç hissettiğini söyler. 769 

Feuerbach özellikle teleolojik argüman olarak isimlendirilen Tanrı’nın varlığı 

ile ilgili ikinci geleneksel argümanı çürütmekle ilgilenmişti. Feuerbach’a göre bu delil, 

Tanrı kavramının dışında, akıl ikna edici olmayan bir zeminde fikrini söyler, sadece 

kelimenin ihtimaliyetinden dolayı değil, bilakis her yerde öyle mükemmel bir derecede 

karşılaşılan düzen ve uyumun belirtilenden daha az olmasındandır. Bu argüman 

Feuerbach için özellikle önemlidir. Zira Feuerbach için her şeyden önce böyle argüman 

ve ifadelerin hepsinin en popüler olanı doğadaki düzenle ilgili olarak ortamda insanın 

hissettiği mucize duyusudur. İkincisi “Religion”da iddia ettiği gibi, teizm insani 

varlıklar sadece doğayı uyumlu bir bütün olarak kâfi derecede düşünmeyi 

geliştirdiklerinde ortaya çıkar. Yani Feuerbach teizmin,  sadece doğanın amaç ve gayesi 

açıkça görüldüğü düşünüldüğünde ortaya çıktığına inanır. Bununla bağlantılı olarak da 

Tanrı’yı doğayla tanımlamış ve doğanın o olduğunu ya da diğer ifadesiyle doğayı o 

olarak kabul etmiştir.770 Yukarıda da belirttiğimiz gibi Feuerbach’ın bu teleolojik 

argümana karşı çıkışları orijinal değil bilinen şeylerdir. Özellikle Hume’unkilere 

                                                            
767 Lectures, s. 95. Feuerbach bu konuda ilaveten şöyle der: “Aynı şekilde zihne pek çok sebebin yerine bir sebebi 
getiren aynı zorunluluk ‘dünyanın oluşumu ve muhafazasını Bir Varlık ve Bir İsimle’ açıklamaya sevk eden şeydir” 
Lectures, s. 98. 
768 Harvey, FİR, s. 200. Hatta Althusser şöyle der: “Feuerbach Kantçı kategorileri antropolojik bir felsefeye 
indirgemiştir”. Lois Althusser, John Lewis’e Cevap, çev. M. Ökmen, Ankara: V Yayınları, 1987, s. 78. 
769 Harvey, FİR,  s. 201. 
770 Burada şöyle bir sorun var gibi görünmektedir; Feuerbach “Christianity”de Tanrı’nın insani doğanın bir yansıması 
olduğunu söylerken burada doğanın kendisi olduğunu belirtmektedir. 



196 

 

benzerdirler. Burada bir noktaya değinmemiz gerekiyor ki, o da şudur, her ne kadar, 

Feuerbach Darvin’den önce yaşadı ve doğadaki varlıkların kendi kendilerine hayatta 

kalma durumlarının hayret verici adaptasyonlarını ileri süremedi ise de, doğa zorunlu 

olarak sebep ve sonuçların birbiriyle bağlantılı bir sistemidir diye iddia etmiştir.771 

Özetle, belirtildiği gibi, doğa şaşırtıcı derecede komplike davranış sistemlerinin her 

çeşididir –örneğin kuşların uçması- fakat bu süreç amaç veya planın sonucunu ifade 

etmez. Hatta Feuerbach şöyle der: “Eğer biz bir şeye hayret etmek istersek, 

yeryüzündeki varlığın tümüne hayret etmeliyiz ve teleolojik şaşkınlığımızı ve 

kanıtlarımızı yeryüzünün asli karakteristik özelliğine hasretmeliyiz.”772  

Feuerbach monoteizme inancı destekleyen üçüncü argümanı (bilinçsiz doğanın 

bilinçli zihin ve ruhlara neden olabilmesinin anlaşılamazlığı delili) idi ki, bu delili 

çürütmede sıkıntılıydı. Fakat ona göre ortak bir duyu sezgisi olduğu söylenebilen şey 

üzerine dayansa da, ruhun sebebi ruh olabilir, insan zihninin bilinçsiz doğadan ortaya 

çıkması mümkündür.773 Eğer sadece ruh ruhun sebebi olabiliyorsa, bundan dolayı insan 

ruhundaki dünya sadece ilahi bir ruhun köklerine sahip olabilenden ortaya çıkar. Bu 

argüman tasarım argümanıyla (the argument from desing) yakından ilişkilidir. 

                                                            
771 Lectures, s. 129. Plehanov şöyle der: “Modern natüralist çevrelerde ve özellikle Lamarkçılar arasında canlı madde 
teorisinin oldukça hızlı bir yayılış gösterdiğini de ilave etmek yerinde olur. Bu teoriye göre, genel olarak madde ve 
özel olarak organize madde bir miktar duyarlılık’a sahiptir. Bazı kimselerce materyalizm ile taban tabana zıt sayılan 
bu teori, gerçekte, doğru bir şekilde anlaşıldığı takdir de, Feuerbach’ın varlıkla düşüncenin, obje ile suje’nin birliği 
hakkındaki materyalist doktrinin, modern natüralist dile çevrilmiş şeklinden başka bir şey değildir. Spinoza’dan 
bahsetmesek bile, XVIII. Yüzyıl Fransız materyalistlerinden çoğunun ‘canlı madde’ teorisine mütemayil oldukları 
unutulmamalıdır”. Plehanov,  s. 43. 
772 Lectures, s. 129. 
773 Feuerbach üç ilahi dinin ana kaynaklarında yani ilahi kitaplarında doğayla Tanrı’nın özdeş olarak zikredildiğini 
belirtir. Çünkü Feuerbach’a göre, doğanın birliği ve insicamı gibi muhayyile için yakıt sağlayabilecek, muayyen 
verili bir soyutlamada farklı yollar vardır. Örneğin kişi monoteizmin iki tipini ayırt edebilir; Hıristiyanlığın 
karakteristiği olan metafiziksel ve Yahudi Kutsal Kitabı ve Kuran’ın karakteristiği olan pratik-şiirsel. Hem Yahudi 
kutsal kitabında hem de Kuran’da Tanrı’nın aktivitesi doğanın aktivitesinden ayırt edilemez yani bu, kişinin yiyeceği 
Tanrı’nın veya doğanın sağladığını söyleyip söylememesi farksızdır, yağmur yağdırır, yaratılmışlara görme gücü 
verir, ölümden yaşama geri dönmesini sağlar. “Tanrı’nın işleri doğanın işleridir. Çünkü doğa her şeyde hazır ve 
nazırdır, Tanrı her yerde hazır ve nazırdır; çünkü doğa her şeye gücü yetendir, Tanrı her şeye gücü yetendir. Tanrı 
sadece doğayı imgelemle sübjektif bir varlık haline dönüştürmüştür; demek ki hiçlik imkânsız olduğu için imgelem 
doğanın işlerini bir mutlak ve sınırsız bir varlığın işi gibi görür”. Lectures, s. 321. Yahudi ve İslami şekillerin 
monoteist Hıristiyanlıkta daha sonra onların kavramlarının doğruca doğanın algılaması üzerine temellenmesinin 
arasındaki temel farklılığı tartışır. “Aksine, Hıristiyan imgelem, onun gözlerini kapatır, doğanın özünü kişileştirmeyi 
duyumdan bütünüyle ayırır ve orijinal olarak doğa olan şeyi soyut metafiziksel bir varlığa dönüştürür. Sonuç olarak, 
Yahweh ve Allah yanında canlı ve yaşayan bir şey vardır, hâlbuki Hıristiyanların Tanrısı ‘Tanrı’nın dışında onun 
doğadaki kökeninin bütün izleri ortadan kaldırılmış, soldurulmuş ve kurutulmuş’ bir Tanrısıdır”. Lectures, s. 321. 
Burada görüldüğü gibi Feuerbach Yahudi ve Müslümanların Tanrı anlayışıyla Hıristiyanların Tanrı anlayışının farklı 
olduğunu belirtir: Müslüman ve Yahudilerin ilahı doğa tahayyülüyle birdir; Hıristiyan Tanrı, düşüncenin 
soyutlamalarının imgelemiyle birdir. İkincisi evrensel sıfatların doğadan soyutlanmasının bir özeti olduğu söylenen 
ve kişisel bir öznesi yapılan metafiziksel bir Tanrı. Tanrı kişisel bir ad verilmiş, kendi olan varlıktır. Harvey, FIR, s. 
184 vd. 



197 

 

Feuerbach’ın özellikle bunu seçip saldırmasının önemli ve güçlü kültürel ve entelektüel 

sebepleri vardır. Kültürel olarak söylenirse, ruhun tekliği faraziyesi hem Hıristiyanlık 

hem de Hegelci idealizmin altında yatan temel öncüldür ve bundan dolayı Hegel’e göre, 

Hıristiyanlık aynı hakikati betimsel formda ele alırken filozof hakikati kavramsal olarak 

ele alır. Üstelik o aynı ruhsal muhtevanın devletin ideal biçiminde bulunabileceğini 

iddia eder. Kısaca, Kilise ve devletin ahlakı karşılıklı olarak biri diğerini garanti altına 

almalıdır. Feuerbach bunun pratik olarak anlamı olan şeyi hem Hegelci felsefe hem de 

Hıristiyan ahlakında içerilen hiyerarşik değerlerin tümünü sadece onların ruhun 

üstünlüğü doktrinini doğrulanmasında bulunmadığını bilakis devlet politikasında vücut 

bulduğunu gördü. Hegel geçmiş medeniyetleri böyle bir yolla tasnif etmiş Alman 

kültürünü zirveye yerleştirmiş ve dünya dinlerini yine böyle bir yolla sınıflandırmış 

Hıristiyanlığı, mutlak ruh dini olarak diğer hepsinin üstünde tutmuştur. Üstelik olağan 

sayısız değerde ifade edilen zihin ve beden düalizmi ruhun ölümsüzlüğü doktrininde 

nihai son ifadesini bulmuştur. Fakat bütün bunlar Feuerbach’ın yeni felsefesine 

karşıydı. O düşünce ve varlığın özdeşliğini reddetti, bu üstü kapalı şeyleri zihin ve 

beden düalizmini kabul etmedi. Yeni felsefe Dasein’i gerçek, duyusal bir öz, kendi 

bütünlüğü içinde bedeni insani ego olarak kabul etti.774 Kısaca, bu Feuerbach için hem 

onun Hegelci formunda hem de onun kültürü tarafından belirlenmişi olan Hıristiyan 

inancının çekirdeğini oluşturan daha popüler formundaki bir argümanın altını oymada 

çok önemlidir. Bu, argümanı çürütmek içinde önemliydi. Sadece ruhun sebebi ruh 

olabilir. Çünkü bu sezginin bütün monoteizmlerin kalbi olduğuna inanmıştı. Belki de 

konferanslardan hiçbiri Feuerbach’ın natüralizmini onyedincisinden daha iyi temsil 

etmemiştir,775 çünkü o bu konferansında: 

                                                            
774 Principles, para. 36. Barth konuyu şöyle değerlendirmiştir: “Feuerbach varlığın ‘thatness (Dasein)’ ve ‘suchness 
(Sosein)’le ilgilenmiştir; görünürde ilgilenmemiştir ve insanın varlığı da aşikârdır; ne onun ruhsal varlığı ne de 
kendisindeki vücut olarak varlığı bilakis daha ziyade onların birliğinin her ikisinde de, insanın varlığı gibi gözüken 
bir birlik.” Barth,  agm., s. xxiv. 
775 Feuerbach’ın natüralizm görüşü, kendisinden etkilenen düşünürlerin çok olduğu Rusya’da yazılan “Filosofskie i 
obschesvenno-politicheski proizvedeniia petrashevtsev”de Natüralizm maddesi şöyle tanımlanmıştır: Natüralizm, 
geleneğin, vahyin ya da Tanrı’nın işe karışmasının yardımı olmaksızın, insanın, gerçek yaşamda, yalnızca 
düşünceyle, tüm doğal yeteneklerini birlikte ve özgürce geliştirerek, sürekli bir mutluluğa ulaşabileceği inancına 
dayanan bir bilimdir. Natüralizm insanın evriminin aşağı evrelerinde, pozitif dinlerde ortaya çıkan Tanrı öğretisini, 
Tanrıların işi olmaktan çok insanın bir yalanı olarak görür. İnsanın evriminin daha sonraki evrelerinde, bu bilim 
panteizmi ve materyalizmi içine sindirdikten sonra, Tanrılığı, insan anlayışının en yüksek düzeyde ve her şeyi 
kapsayıcı biçimde dile getirilmesi olarak görüp, ateistliğe geçer ve sonunda bir antropoteizme (insan-Tanrıcılığa) tek 
yüce varlığın, doğanın bir parçası olarak insanın kendisi olduğunu ileri süren bir bilime dönüşür. Rasyonel evrimin bu 
aşamasında naturalizm, Tanrı’nın varlığının kabul edilmesi yolunda pozitif dinlerde görülen evrensel olguyu, insanın 



198 

 

a) zihnin beyinden bağımsızlığına karşıt argümanlar ileri sürmüştür,  

b) çocukların kendilerini doğanın ürünleri olarak görmeleri için nasıl eğitilmeleri 

gerektiğiyle ilgili öğütler vermiştir,  

c) Schelling, F. Baader ve Jacob Böhme’nin panteizmini tartışmıştır. Bu 

düşünürlerden her biri Tanrı’yı zihinde tartmıştır, ilaveten bir maddeye, maddi bir 

bedene sahip olması gerektiğini düşünmüşlerdir. Feuerbach on yedinci konferansda 

Schellling ve F. Baader gibi bazı din felsefecilerini geleneksel teizmin klasik zihin-

beden düalizmini reddetmek istediklerini hatta Tanrı’yı mutlak ruh olarak görmekten 

vazgeçme noktasında olduklarını ifade etmiştir.776 Tıpkı günümüzdeki bazı süreç 

teologları yoktan yaratılış doktrinini ruh olarak Tanrı’nın maddi kozmosun sübjektif 

yönü olduğu görüşünden yana terk etmeleri gibi.  

Kısaca, ruh olarak Tanrı; insan vücutta durduğu gibi ruhta durur. Feuerbach bu 

doktrininin ateizm gibi, geleneksel teizmden daha rasyonel ‘kesin bir noktada’ kabul 

etmiştir, çünkü bu doğayla başlar ve ondan hâsıl olmasına izin verir. Yine de bu doktrin 

irrasyoneldir çünkü ‘bu teolojinin mistik karanlığındaki gelişimin doğal sürecini 

gizler’.777 Fakat gerçek irrasyonel öğeler içerebilir.778 Bu maddi varlığın sıfatlarıdır ve 

Tanrısal doğa için duygusallık, madde için ruhtur. Bundan öte kozmosun alanı Tanrı’nın 

vücudu olarak görülmüştür, bu inanç Tanrı’nın bizim maddi duyularımızın bir objesi 

olduğu sonucunu teslim etmektir. Belki de bu filozofların bazısı bunu kabul etmeyi 

istemiştir, fakat bir dereceye kadar yapabilmişlerdir.779 Feuerbach onların insani 

varlıkların gerçek tutkusu olan Tanrıları tamamıyla terk ettiklerini iddia eder ve bunu, 

panenteizm doktrininin gerçekte onayladığı şey Tanrı’nın doğadan soyutlanmış bir 

kavram olduğudur, şeklinde özetler. Bu demektir ki, Tanrı sadece ruh değil bilakis 

vücuttur da. Aynı şekilde gösterir ki “Tanrıdaki maddenin Tanrısallığı mistik bir baş 

aşağı çevrilmiş doktrindir ve gerçek, rasyonel doktrin, mistik doktrin ki ilkin onun 

                                                                                                                                                                              
kendi kişiliğini ve aklının evrensel yasalarını Tanrılaştırmasının ürünü olarak görür: İnsanlığın tarihsel evrimini 
yansıtan tüm dinleri, antropoteizme, bir başka deyişle, insanın her yönüyle kendini tanımasına ve doğanın yaşamsal 
önem taşıyan yasalarının bilincine ermesine varacak hazırlık adımları olarak değerlendirilir. Walıckı, s. 143. 
(Filosofskie i obschesvenno-politicheski proizvedeniia petrashevtsev, Moskova, 1953, s. 183-184’ten alıntıyla). 
776 Lectures, s. 156. 
777 Lectures, s. 156. 
778 Kristensen,  s. 252. 
779 Lectures, s. 158.  



199 

 

anlamında bulunur, ateist doktrin Tanrı olmaksızın zihin ve madde gibi şeyleri 

içerir”.780 Bu da varlık olan Tanrı’nın maddileşmesi demektir.  

Feuerbach ontolojik delile de değinir. Feuerbach “Christianity”de “Tanrı’nın 

varlığı ile ilgili çelişkiler” adlı kısımda bu konuyu genişçe anlatır ve şöyle der: 

“Tanrı’nın varlığının kanıtları dinin temel yapısına zıt bir biçimde açıklanmıştır. Zıtlardı 

ancak kanıt biçiminde kullanıldıklarında böyleydi bu. Din, insanın içyapısını nensel, dış 

bir varlık olarak gösterir. Kanıtlar da dinin haklı olduğunu göstermeye çalışır. En üstün ve 

üzerine başka varlığın tanınamayacağı varlık: Tanrı’dır. Bu ontolojik kanıt, dinin 

içyapısını anlatır. İnsan için en üstün olan, aklının duygularının sınırlarında olan varlık 

onun için Tanrı’dır; ancak bu üstün varlık var olmadığı sürece en üstün varlık olamaz; o 

zaman ondan varlık açısından daha üstün bir varlığı düşünürdük; üstün varlık fikri ise 

bu kurguyu engeller. Var olmamak bir yetersizliktir; var olmak ise bir mükemmellik bir 

mutluluktur. İnançlı ruhun Tanrı’nın varlığı kanıtında karşılaştığı en büyük çelişki şudur: 

Varlık ayrı düşünülür ve bu nedenle Tanrı’nın bir fikirden ibaret olduğu görüşü ortaya 

çıkar; bu kanıtın bir sonucu olarak da Tanrı’nın ideal olandan ayrı bir varlığa, insandan 

ayrı, düşünceden ayrı bir varlığa ait olduğu kanısı oluşur. Dolayısıyla, kanıt din ruhuyla 

uyuşmaz, çünkü dinin varacağı kesin sonuçları gösterir; bunu mantıksal yollarla yapar 

ve bu nedenle dinin birleştirdiklerini ayırmış olur; çünkü dine göre Tanrı, soyut bir dü-

şünce konusu değildir, o bir gerçekliktir; ancak her dinin Tanrı fikrinde gizli, bilinçli bir 

sonuç çıkarma eylemine girdiği, diğer dinlerle olan polemiğinde ortaya çıkmıştır.781 

Yani Feuerbach, Tanrı’nın varlığı için teolojinin kanıtları dini muhayyilede Tanrı ve 

insanın birliğini inkâr etmeye hizmet ettiği iddiasındadır. Çünkü bu kanıtlar doğadan 

ayrı ve ontolojik zorunluluk olarak Tanrı’nın varlığını kanıtlamanın amacıdır. 

Feuerbach varlığın doğrulanmasını inkâr etmede Kant’ı takip ederken, eleştirilerini dini 

muhayyile üzerine tasarlanan delillerin saldırısı üzerine yoğunlaştırır.782 Eleştirisinin 

temel noktası da Tanrı’nın ontolojik açıdan maddi dünyadan ayrı bir varlık olarak 

ortaya konulması ve bu varlığın yine de bir kişi olarak görülmesidir. Feuerbach bu 

                                                            
780 Lectures, s. 158. 
781 Hıristiyanlığın Özü, s. 220.   
782 Bu noktada Kant özellikle önemlidir. Kant’tan sonra Tanrı’nın varlığının ispat edilemeyeceği görüşü 
yaygınlaşmıştır. Hatta bazı araştırmacılara göre Feuerbach’ın 1840’larda başladığı kimilerince ikna edici din eleştirisi 
yani Tanrıların tamamıyla insani kurgular, insani ideaların yansımaları olduğu görüşü Kant’ın din hakkındaki 
düşüncelerinin bir tamamlanması olarak değerlendirilmiştir. Bk. Young,  s. 202.    



200 

 

noktada teolojiyi suçlayarak teolojinin doğa ve varlık veya kişilik arasındaki her asli 

ilişkiyi inkâr ettiğini belirtir.783 Feuerbach özellikle ilahi din mensuplarını suçlayarak 

şöyle der: “Siz, inançsızlar” Yahudiler de Hıristiyanlar da, “Tanrılarınızdan daha üstün 

bir şeyi algılayamazdınız çünkü siz günahkâr arzular denizinde boğulmuştunuz. Sizin 

Tanrınız kendi duyusal itkileriniz ve tutkularınızın bir sonucudur. Şöyle 

düşünürdünüz: “En mükemmel yaşam başkalarının itkileri üzerine ve sınırlamalardan 

uzak olanıdır; bu yaşam en mükemmel, en doğru yaşam olduğundan, onu Tanrınız yap-

tınız. Tanrınız sizin bedensel yapınızdı, cennetiniz ise yaşam koşulları nedeniyle 

sınırlandırılmak zorundaydı.” Ancak doğal olarak, hiçbir din, kendi ile ilgili böyle 

sonucu bilemezdi, çünkü en üstün olan sınırlarını da bilir, onun gereksinim gücü vardır, 

o bir düşünce değil, bir anlayıştır, bir gerçekliktir.784 

Kanıtlar konusunda Feuerbach’ın asıl dikkate alınması gereken Tanrı’nın 

varlığı ile ilgili olarak deliller ileri sürmenin gereksizliği görüşüdür. Zira Feuerbach 

Tanrısal olanın herhangi bir kanıta gerek duymaması gerektiğini belirtir. Ona göre: 

“Hakiki ve Tanrısal olan, hiçbir kanıta gerek duymayandır, doğrudan doğruya kendisi 

nedeniyle kesin olandır, doğrudan doğruya kendini kanıtlayan ve kendine bir yer işgal 

edendir, var oluşunun araçsız olumlanışını gerektirendir; yani kesin olan, kuşkuya yer 

bırakmayan, gün gibi aşikâr olandır. Ancak sadece duyusal olan gün gibi aşikârdır, 

sadece duyusallığın başladığı yerde tüm kuşkular ve anlaşmazlıklar son bulur”.785 

Feuerbach’a göre Tanrı’nın varlığının kanıtları, içte olanı dışarı çıkarmayı, 

içtekileri insandan ayırmayı amaçlamıştır. Aynı zamanda sonuçları da insanın doğasının 

farklı biçimlerde kendini doğrulamasından başka bir şey değildir. Varlığı kanıtlandığı 

için, Tanrı artık göreli değil, numenal bir varlıktır. Bizim için yalnızca bir varlık değil, 

inancımıza, duygularımıza ve yapımıza göre bizden ayrı, kendince bir varlıktır; ancak 
                                                            
783 Elrod,  s. 352. 
784 Hıristiyanlığın Özü, s. 220. Feuerbach’ın aksine pek çok filozof Tanrı inancının insanın doğasında bulunduğunu 
ve bunu doğuştan getirdiğini iddia etmiştir. Meselâ felsefe tarihi kitaplarından birinde de incelemiş olduğu Descartes 
insanın özünde mükemmel bir Tanrı fikrinin bulunduğunu ve doğuştan getirdiği bu fikrin insanın doğasına Tanrı 
tarafından yerleştirildiğini söylemişti. İnsanda yerleşik olan bu fikir ona göre Tanrı’nın var olduğuna dair en güzel bir 
işaret idi. Feuerbach ise insanda Tanrı inancının doğuştan geldiğini kabul etmemiş ve Tanrı kavramının insanın 
zihninde sonradan oluştuğunu ileri sürmüştü. Aydın Topaloğlu, Ateizm ve Eleştirisi, 4. bs., Ankara: D. İ. B. Yayınevi, 
2004, s. 135. 
785 GFİ, s. 123. Çağdaşı Kierkegaard’a göre de “İnancın kanıta gereksinimi yoktur, onu bir düşman olarak görür”. 
Kierkegaard, Concluding Unscientific Postcript, çev. David F. Swenson ve Walter Lowrie, Princeton: Princeton 
Unıversity Press, 1944, s. 485. 



201 

 

böyle bir varlık, duyusal bir varlıktan başka bir şey değildir; yani duyularımızla algı-

layabileceğimiz bir varlık olabilir. Çünkü araçsız bilginin gizi duyusallıktır.786 Duyusal 

varlık fikri aslında ‘bizim dışımızda’ anlayışı içinde vardır. Sofîstik bir teolojinin ‘dış’ 

sözcüğünü doğal bir anlayışla yorumlamak istemediği bir gerçektir; ancak eğer dışsallık 

yalnızca mecazi bir anlam taşıyorsa varlık da bu durumda olacaktır. Gerçek, duyusal 

varlık, benim zihinsel eylemlerime bağlı olmayan ancak istemeden de olsa etkilendiğim 

bir varlıktır. Tanrı’nın varlığı bu nedenle boşlukta olmalıdır; nitel, duyusal bir varlık 

olmalıdır; ancak Tanrı ne görülebilir ne duyulabilir ne de duyularla algılanabilir. Eğer 

ben onun için yoksam, o da benim için yoktur; eğer bir Tanrı olduğuna inanmazsam, 

benim için Tanrı varolamaz. Eğer benim dini eğilimlerim yoksa kendimi duyular 

dünyasına taşıyamamışsam, Tanrı’nın benim bilincimde yeri olamaz. Dolayısıyla, 

Tanrı düşünüldüğü, hissedildiği sürece vardır. Bu nedenle varlığı hem gerçek hem de 

gerçekdışı bir varlıktır; ruhsal varlık, yalnızca düşüncede, duygularda ve inançta olan 

bir varlıktır; ancak böyle bir varlık kendiyle çelişmektedir. Varlık, açık bir gerçekliktir. 

Bu çelişkinin kaçınılmaz sonu ise ateizmdir.787 Tanrı’nın varlığı ampirik bir varlıktır; 

ayırıcı özellikleri olmayan bir varlık; kendi içinde bir deneyim konusudur, gerçekte ise 

bir deneyim nesnesi değildir.788 Joseph C. Weber bunu Feuebach’ın görüşlerinden 

alıntıyla şöyle yorumlar: “Biz Tanrı’yı kendimiz için yarattık”. Bu ‘biz’ şimdi 

müşahhastır, ampirik olarak ‘biz’ ortak insanlığındır. Yani Hıristiyan dünyanın 

metafiziksel görünüşü ampirik antropolojide çözülmüştür.789 Bu yüzden der Feuerbach 

“Tanrı’yı inkâr ediyorum. Fakat bunun benim için anlamı insanın yadsınmasını inkâr 

ediyorumdur. Tanrı’nın varlığı veya yokluğu ile ilgili problem benim için insanın 

varlığı ve yokluğu ile ilgili bir problemden başka bir şey değildir”.790 Feuerbach özetle 

                                                            
786 GFİ, s. 123. 
787 Feuerbach bu konuda şöyle der: İsa ya da Tanrı, bir imgesel varlık değildir; imgelemde onun bulunabileceği 
yerlerin sınırları yoktur, herkes onu görebilir. Tanrı cennettedir, bu nedenle de her yerde bulunabilir; çünkü cennet 
imgelemin kendisidir. Yalnızca imgelem, bir varlığın duyusal olması ve olmaması çelişkisini çözebilir; ateizmden 
saklanabilen tek kavram imgelemdir. İmgelemde, varlığın duyusal etkileri vardır, varlık kendini bir güç olarak 
tanımlar; duyusal varlık esası ile imgelem, duyusal varlık fenomenini de bağdaştırmış olur. Ancak bunun tersine, dini 
imgelem ateşinin söndüğü, duyusal etki ve görüntülerin yok olduğu bir yerde varlığın bir ölüden farkı kalmaz, 
kendisiyle çelişen, düzelemeyecek biçimde ateizm yanlışına düşer.” Hıristiyanlığın Özü, s. 223–224. 
788 Hıristiyanlığın Özü, s. 222. 
789 Joseph C. Weber,  s. 28. 
790 Hook,  s. 222-223. Eğer kişi insani kültürdeki bu ideanın fiili varlığından Tanrı ideasının objektif geçerliliğini 
savunmaya çalışırsa, Feuerbach böyle bir görüşün hakikatinin insanın kendisinde olduğuna işaret ettiğini belirtir. O, 
bu görüşün kaynağının insanın kendisinde olmasının sebebini de izah eder. Feuerbach’a göre İdeanın mevcudiyeti ve 
Tanrı görüşü; Tanrı’nın aşkın gerçekliğini tesis etmek için uygun dayanak değildir. Böyle bir görüş noktası Tanrı’nın 
varlığı için geleneksel ontolojik argümandan daha zayıf olabilir. Batı kültüründeki Tanrı görüşünün mevcudiyeti ve 
dini tecrübenin kuvvetli kişisel mevcudiyeti Feuerbach’ın dini açıklamasına çok güzel bir şekilde uygundur. 



202 

 

insanların zihnindeki Tanrı’nın gerçekte varolmadığını bu anlamda ileri sürülen delillerin 

insanın kapasitesinin ötesinde olduğundan anlamlı olmadığını ve Tanrı inancının, insanın 

bilincinin bir ürünü olduğunu belirtir. 

Feuerbach mantığın Tanrı’nın varlığını anlamamız ve değerlendirmemiz için 

yeterli olmadığını belirterek şöyle der: “Mantık, kendisini bir duyusal nesne olarak 

gösterir. Düşünürken aynı anda benim dışımdaki, duyusal bir nesneyi anlatmam 

imkânsızdır. Tanrı’nın varlığının kanıtı mantığın sınırlarını aşar. Kendini yalnızca 

duyulara yönlendiren bir mantığa erişebilmeyi istemek bile saçmadır. Varlık, ampirik 

varlık, benim için yalnızca duyularla kanıtlandı; Tanrı’nın varlığı sorusunda, ima edilen 

varlık bir iç gerçekliğe, doğruluğa değil, biçimsel ve dış statüsündeki bir varlığın 

önemine sahiptir. Dolayısıyla, iç ve etik varsayımlar düşünüldüğünde, Tanrı’nın bir 

varlığı olup olmadığı inancının fikrinde, tam bir doğruluk yatmaktadır. Şu düşünce 

doğrudur: Tanrı vardır ve insanlara ilham kaynağı olmaktadır; ancak burada ‘-dır’, bir iç 

gerçeklik anlamına gelmektedir; burada varlık, bir ilham verme eylemidir. Bu varlık, 

yavan, ampirik bir doğru olduğunda, ilham da ortadan kalkmaktadır.”791 

Fakat burada kanıtlardan öte bir problem çıkar karşımıza o da Tanrı’nın bilinip 

bilinemeyeceği meselesidir. Hegel ve Feuerbach bu konuda bize dini bir perspektiften 

büyük ölçüde problematik olabilecek iki yol bıraktı. Bu düşünceye göre kesinlikle 

Tanrı’nın varolduğunu bilebiliriz, Tanrı olabilen şeyin bilgisi açık seçik söylenebilir. 

Hegel bunun içeriği gelişigüzel doldurulmaya açık bir davet olduğunu iddia eder, öyle 

ki, Dalai Lama veya hatta bir ineğin bile Tanrı olabileceğinin söylenebileceğini ifade 

edecek bir haldedir. Bundan dolayı o, Friedrich Heinrich Jakobi’yi (1743–1819) 

suçlamıştır,792 tezin bilinemezliğinin ‘sujenin Tanrısallaştırılmasının’ bu formunu 

                                                                                                                                                                              
Feuerbach’ın cevabı verilmiştir: “Duygularla algılanan Tanrısal varlık, gerçekte hiç bir şey değildir ancak 
kendinden keyif duyan ve kişinin mutluluk verici bir durumudur.” Christianity, s. 9.  Joseph C. Weber,  s. 28. 
791 Hıristiyanlığın Özü, s. 223. “Kutsal varlık fikrinden çıkardığımız sonuç, dinler tarihince de doğrulanmıştır. Eğer 
Tanrı’nın varlığı, akıllarda dinsel bir doğruluk olarak yer etmeseydi, dinin ve teolojinin tarihine damgasını vuran, 
iğrenç, duygusuz, kötü bir Tanrı fikri olmazdı. Tanrı’nın varlığı, bilinen, dış bir kavram olsa da aynı zamanda 
kutsal bir kavramdır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 224. 
792 Raymond Vancourt, “Hegel’in Din Felsefesi”, s. 25–106, Din felsefesi Yazıları I, Çev. Zeki Özcan, İstanbul: Alfa 
Yayınları, 2001, s. 58–63. 



203 

 

onunla birleştirmiştir.793 Feuerbach’ın bilinememezlik tezinin yorumu ise bir parça 

karanlıktır. O ahlaki yanılgının böyle bir felsefi yanıltmacanın altında yatabileceğine 

ihtimal verir. Tanrının bilinememezliği beyanı hem Tanrı’yı unutma ve hem de dini 

bilinçlerini kurtarma, zahmetini çekmeden sonuca ulaşmayı tabiri caizse her güzelliğin 

bir arada olmasını mümkün kılar.794 Feuerbach Tanrı’nın varlığı hakkında şöyle 

söylemiştir: “o, olumsuz bir varlıktır; varlığı olmayan ve kendisiyle çelişen bir varlıktır, 

etkileri açısından düşünüldüğünde, varolmayandan ayırt edilmesi olanaksız bir varlıktır. 

Tanrı’yı belirli sözlerle sınırlamaya karşı duyulan dinsel korku, Tanrı’yı her şeyiyle 

unutma, Onu aklından atma isteğinden başka bir şey değildir”.795 Onun diyalektiği 

basitçe teorik tasdik ve inkâr değildi. Feuerbach bu bağlamda teorik olumsuzlamayı, 

teorik iddiayı aldatıcı ve güçsüz kılan pratik bir inkârın faydasına tanımlar.796 

Bu noktada Feuerbach’ın insan da bulunan Tanrı düşüncesinin, kendisinde 

bulunan eksiklerin üstün bir varlığa yansıtma ihtiyacından, kendi korku ve umutlarını 

yansıttığı bir hayali varlıktan ibaret olduğunu ve bu anlayışın tarihi süreçte hem diğer 

dinlerin özellikle pagan dinlerin hem de Hıristiyanlıkta olduğu gibi özellikle Luther’in 

yaptığı reform ve Protestanlık gibi artık Hıristiyanlığın yeniden bir değişime uğraması 

Tanrı denilen varlığın aslında insanın kendisi olması gerektiği ve dolayısıyla 

antropomorfik bir anlayışla dinin yeniden düzenlenmesi gerektiği bunun için bize lazım 

olan en önemli şeyin Sen-Ben ilişkisi üzerinde temellenmiş olan sevgi ilkesi olduğunu 

belirtir. Zaten Feuerbach’a göre insanlık hızlı bir şekilde özellikle pratik hayatta ateizme 

doğru koşmaktadır. Topluma şöyle bir baktığımızda daha önceki devirlerle mukayese 

edilince dinin insanlarının hayatından neredeyse tamamıyla çıktığını müşahede 

edilebilceğini “Christianity”de açıkça belirtir.797   

                                                            
793 G. W. F. Hegel, Faith and Knowledge, çev. Walter Cerf ve H. S. Harris, Albany: Suny Press, 1997, s. 149, 97, 63, 
72. Hegel’s Lectures on the Philosophy of Religion, ed. Peter Hodgson Berkeley: University of California Press, 
1984, C. 1, s. 159–63, 260–68, 407–13. 
794 Feuerbach’a göre Tanrı bilinemez veya açıklanamaz. Öyle ki Tanrı’nın varlığı ‘ne onlara hükmeder ne de onu 
etkiler. Tanrı’yı belirli sözlerle sınırlamaya karşı duyulan dinsel korku Tanrı’yı her şeyiyle unutma, onu aklından 
atma isteğinden başka bir şey değildir” Christianity, s. 15. Martin Heidegger, God Without Being, çev. Thomas A. 
Carlson, Chicago: University of Chicago Press, 1991, s. 55. Merold Westphall, Overcoming Onto-Theology, New 
York: Fordham University Press, 2001, s. 23. 
795 Christianity, s. 15. 
796 Westphall, s. 230–31. 
797 Feuerbach’taki gerçek ateist, teorik olarak Tanrı’yı doğrulayan ve ondan sonra sanki Tanrı yokmuş gibi 
yaşayandır. Carter Lindeberg,  s. 116. Aslında bu durum yani dinin hayatın dışına atılması Aydınlanma döneminde 



204 

 

Buraya kadar anlattıklarımızdan anlaşılacağı gibi Feuerbach Tanrı’nın varlığın 

kanıtlarının Tanrı’yı kanıtlamak için yetersiz olduğunu bunun en önemli sebeblerinden 

birinin bu olayın mantığın sınırlarını aşan bir konu olması olduğunu belirtmiştir. Bundan 

dolayı da eğer duyularla bir varlığın var olduğu ortaya konabiliyorsa bunun kabul 

edilebileceğini aksi takdirde söylenen şeyin bir gerçekliğinin olamayacağı 

düşüncesindedir.       

2. Vahiy ve Logos Eleştirisi 

Feuerbach Christianity’de genel olarak din ve onunla alakalı düşüncelerinin 

birçoğunu açıklamıştır. Vahiy düşüncesi de bunlardan biridir. Fakat vahiy düşüncesinin 

mahiyeti açısından Hırisritiyanlıkla İslamiyet arasında önemli farklılıkların olduğunu 

belirtmemiz gerekir. Zira Hıristiyanlığa göre Tanrı İsa Mesih bedenleşerek yeryüzünde 

yaşadığı için onun her davranışı ve sözü bir vahiy olarak algılanır. Bunun sonucunda da 

Katolikler vahiy geleneğinin Kilise kurumlarında devam ettiğine inanırken Protestanlar 

bunu kabul etmezler. Feuerbach Christianity adlı kitabının birinci bölümünde Vahiy 

kavramını Hıristiyan inancındaki tanımlanan şekliyle açıklarken ikinci bölümde 

eleştirileriyle sunar.798 Bilindiği gibi vahyi mümkün hale getiren teistik bir Tanrı 

anlayışıdır. Bunun dışındaki herhangi bir Tanrı anlayışında vahiy fikrine yer bulmak 

mümkün değildir. Feuerbach teistik bir din olan Hıristiyanlıktaki vahiy anlayışını dinin 

diğer ögelerine yaptığı gibi kendi düşüncesi çerçevesinde ele alarak ya da daha doğru 

                                                                                                                                                                              
olmuştur. Lucien Goldmann, Aydınlanma Felsefesi, s. 77–92. Hıristiyanlığın Özü, s. 20. Hatta Feuerbach’la aynı 
dönemde yaşayan Max Müller şöyle diyordu: “Her gün, her hafta, her ay, en çok okunan gazeteler ve dergiler artık 
dinin devrinin geçtiğini, inancın bir sanrı veya çocukluk illeti olduğunu, Tanrıların nihayet bulunup tahrip 
edildiklerini bize söylemek için birbirleriyle yarış etmektedirler.” F. M. Müller, Lectures on the Origin and Growth of 
Religion, London: Longmans Green, 1878, s. 218. Fakat bugün baktığımızda bu öngörünün pek de doğru olmadığını 
görmekteyiz. Zira Batıda 1800 yılında bir dini kuruma aidiyet oranı sadece %12 iken, 1850’de %17’ye yükseldi ve bu 
oran yıllar boyu korundu ve 1990’da da aşağı yukarı aynı oran söz konusudur. Rodney Stark ve L. R. Innaccone, 
“Truth? A Reply to Bruce”, Journal for the Scientific Study of Religion, sayı: 34, s. 516–19. Rodney Stark, Toprağın 
Bol Olsun Sekülerleşme, s. 33–74. Hz. Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor (21. Yüzyılda Dinin Geleceği). 
798 Barth teolojinin vahyin gerçekliğiyle başlaması gerektiğini vurgular: “Biz verili vahyin herhangi bir gerçekliğinin 
hakikatini test etmek için vahyin ihtimaliyetini ilk olarak araştırmalıyız. Eğer teoloji vahyin gerçek olduğuyla 
başlamadıysa, bu salt olarak antropolojik bir boyuttan öteye taşınamaz. Vahyin ihtimaliyetinin ve vahyin mümkün bir 
kriterinin herhangi bir açıklaması, insanın sahip olduğu potansiyelin bir açıklaması olabilir. Vahiy bir şey olarak 
mümkündür, insan için içsel olarak anlaşılabilen bir şey olarak, o zaman sadece insani varoluşun ya da insan 
varlığının bazı boyutları için değerinin adıdır.” Barth zaman zaman Tanrı’nın İsa Mesih’te ifşasının asla a priori 
olarak yükselmediğini bilakis sadece a posteriori olduğu sonucuna işaret eder. “Biz onun hakkında sadece konuşuruz, 
test ederiz ve Tanrı’nın ifşası olarak onun gerçek ve hakiki temellerini tartışırız. Teolojinin nihai başlangıcının bu 
noktası arasında hareket etme yolu yoktur.” Barth, Anselm: Fides Quaerens Intellectum, çev. I. W. Robertson, 
Richmond, Va: John Knox Press, 1960, s. 27–28. J. C. Weber,  s. 30–31.  



205 

 

ifadesiyle değiştirerek bizlere sunar. Teolojiyi antropolojiye indirgemeye çalışan 

Feuerbach vahyi insan ürünü olarak değerlendirir ve bunu Tanrı fikriyle bağlantılı 

olarak ele alır. “Vahiy ile İlgili Çelişkiler” adlı bölümde Feuerbach şunları söyler: 

“Tanrı fikri temelinde, vahiy fikri ile bağlantılıdır. Tanrı’nın varlığının 

doğrulanması, Tanrı’nın varlığına dair bir kanıttır aslında. Onun kendini göstermesidir. 

Mantıksal kanıtlar tamamen özneldir; Tanrı’nın varlığıyla ilgili ortaya konulan tek nesnel 

kanıt ondan gelen vahiylerdir. Tanrı insanla konuşur; vahiyler Tanrı’nın sözleridir; Tanrı 

ruhu heyecanlandıran bir ses yollar insana ve bu seste Tanrı’nın gerçekten var olduğu bir 

kesinlik içerir. Sözler, yaşamın gerçekleridir. Vahiylere inanmak, dinsel nesnellemenin en 

son noktasıdır. Tanrı’nın varlığına kişisel inanç burada şüphe götürmeyen, dış ve tarihi 

bir gerçek haline gelir. Tanrı’nın varlığı kendi içinde, dış ve ampirik bir varlık olarak 

algılanır; ancak bu sadece bir algı, bir düşünce olduğu için şüphe götürür; öne sürülen 

diğer kanıtlar da tatmin edici bir kesinlik taşımaz. Gerçek bir varlığa dönüştürülen bu 

düşünsel varlık, bir vahiydir. Tanrı kendini göstermiştir; o zaman, kim onun varlığından 

şüphe edebilir? Tanrı’nın varlığının kesinliği vahiylerin taşıdığı kesinliktedir. Kendini 

göstermeden var olan bir Tanrı, yalnızca benim aklımda var olan bir Tanrı, yalnızca 

soyut, imgesel ve öznel bir Tanrı’dır. Fakat kendi eylemleri ile bana kendini gösteren 

bir Tanrı, gerçekten var olan, varlığını bana kanıtlayan, nesnel bir Tanrı’dır. Vahye olan 

inanç, kişinin inandığı, dilediği ve algıladığı şeyin gerçekleşmesine olan inancıdır”.799 

Nitekim bu konudaki genel kanıda şudur: Vahyin imkânının makul gerekçeleri ile 

Tanrı’nın varlığı lehindeki makul gerekçeler arasında çok yakın bir ilgi vardır. Çünkü her 

şeye gücü yeten ve mutlak anlamda iyi olan, âlemi yaratan ve ondaki düzeni devam 

ettiren Tanrı’nın varlığı lehindeki bir delil, aynı zamanda O’nun bazı şeyleri bildirmek 

için tarihe müdahale edebileceğinin delili olarak da düşünülebilir. Hatta denilebilir ki 

teistik bir Tanrı’nın var olduğu ne kadar mümkünse bu Tanrı’nın tarihe müdahale etmesi 

yani vahyetmesi de o kadar mümkündür.800 Bundan dolayı Feuerbach’a göre “Dindar 

düşünce, kendini pasifleştirirken Tanrı’yı aktif düşünür. Tanrı eylemdir; ancak onu bir 

eylem olarak tanımlayan, onun eylemlerini gerçek birer eylem kılan kendisi değil, 

insandır, yani öznedir. Ancak aynı zamanda, insan da Tanrı tarafından tanımlanmıştır; 

insan kendini pasif görür; Tanrı’dan varlığının belirli tanımlarını alır. Bu nedenle, 

                                                            
799 Hıristiyanlığın Özü, s. 226. 
800 Kılıç, s. 120. 



206 

 

vahiylerde insan kendini Tanrı’yı tanımlayan biri olarak tanımlar, yani vahiy aslında 

insanın kendini hem tanımlayan hem de tanımlanan varlık olarak tanımlamasıdır.”801 

Feuerbach’a göre Tanrı’nın gönderdiği vahiylere olan inanç, dinsel bilincin 

karakteristik aldatmacasını çok açık bir biçimde ifade eder. Bu inançla ilgili önerme de 

şöyledir: İnsan Tanrıyla ilgili hiçbir şey bilemez; onun bilgisi boş, dünyevi ve insana 

özgü bir bilgidir. Ancak Tanrı, insanüstü bir varlıktır; Tanrı’yı yalnızca kendisi 

bilebilir. Bu nedenle, Tanrıyla ilgili onun bize sunduğu bilgiler dışında bir bilgimiz 

yoktur. Tanrı’ya ait bilgi kutsal, insanüstü, doğaüstü bir bilgidir. Bu yüzden, ancak 

vahiyler sayesinde, Tanrı’yı bilebiliriz; çünkü bu vahiyler Tanrı’nın sözleridir; 

Tanrı’nın kendini açıklamasıdır. Dolayısıyla vahiy inancında, insan kendini bir inkâr 

eylemine dönüştürür, kendinin dışına çıkar; vahiyleri de insan bilgi ve düşüncesinin zıttı 

olarak görür; burada mantık sessiz kalmalıdır. Hâlbuki kutsal vahiyler insanlar tarafından 

tanımlanmıştır. Tanrı hayvanlar ya da meleklerle değil, insanla konuşur; dolayısıyla 

insan gibi konuşup insan gibi düşünür. İnsan, Tanrı için bir nesnedir, Tanrı kendini insana 

adamadan önce, insanı düşünür; eylemlerini insanın istek ve gereksinimlerine göre 

belirler. Tanrı’nın aslında özgür iradesi vardır, ancak bilgi konusunda o kadar özgür 

değildir; insana her istediğini gösteremez, yalnızca insana uygun olan, onun yapısına 

uyan bilgileri gönderebilir insana; eğer gönderdiği vahiyler insan dışında bir varlık için 

değilse, Tanrı ne göstermesi gerekiyorsa onu gösterir.802 Feuerbach burada Tanrı 

kanıtlamalarında belirtitiği gibi olayın mantıkla açıklanamayacağını belirtir. Üstelik 

vahyi tanımlayanın insan olmasına karşın böyledir. Bunu kökeninde de Feuerbach’a göre 

vahyin insan üretimi olmasına rağmen Tanrı’ya atfedilmesi yatar. Bundan dolayı da 

Tanrı’nın insanla ilgili düşündükleri insan fikriyle tanımlanmıştır. Tanrı kendini 

insanın yerine koyar ve kendini Tanrı’yı düşünen bu varlık olarak düşünür; kendisini 

kendi gücüyle değil, insanın düşünme gücüyle düşünür. Gönderdiği vahiylerde Tanrı’nın 

kendine değil insanın anlama gücüne göndermelerde bulunması gerekir. Tanrı’dan 

insana gelen aslında insana Tanrı’daki insandan gelmiştir, yani insanın ideal yapısından 

fenomen yapısına; türden bireye gelmiştir. Bu nedenle, vahiyle sözde insan mantığı ya 

da doğası arasında bir fark yoktur; vahiyler insanın kökenindeki kavramlarla eştir, 

                                                            
801 Hıristiyanlığın Özü, s. 228. 
802 Hıristiyanlığın Özü, s. 228 



207 

 

çünkü bu vahiyler, insan mantığı ve istekleriyle tanımlanmış bir Tanrı’dan yani 

doğrudan insan istek ve mantığından gelmektedir. Vahiylerle insan dolambaçlı bir 

yoldan yeniden kendine ulaşmak için kendi dışına çıkar. Burada dikkat çeken bir 

doğrulamadır: Teolojinin gizemi antropolojinin gizemiyle aynıdır, diğer bir ifadeyle 

Tanrı’nın bilgisiyle insan bilgisi aynı şeydir”.803 Yani Feuerbach vahiy anlayışını da 

genel düşüncesi olan dinin insan ürünü olduğu fikrine indirger. İnsanın bunun Tanrı’dan 

geldiğine inanması için bunu Tanrı’dan geliyormuş gibi ifade eder. Feuerbach’a göre, 

dinsel gelişim süreci, özellikle insanın Tanrı’ya yüklediği nitelikleri sürekli kendine 

mal etmesine dayanır. Başlangıçta, insan kendi varlığını kendi dışında bir varlık olarak 

düşünmez, kendini bir bütün olarak görür. İşte bu da, vahiy inancıyla açıklanır.804 

Feuerbach’ın düşüncesine göre, aslında, dini bilinç, geçmiş zamanı temel alarak 

vahiylerin insani niteliklerini kabul eder. İleriki çağların dini bilinci tepeden tırnağa insan 

olan ve böyle görünmekten çekinen bir Tanrıyla tatmin olmayacaktır. Bilinç bunları, 

Tanrı’nın o zamanki insanların bilgisine uygun olarak yarattığı, tamamen insani birer 

imge olarak görür. Ancak bu görüşü günümüzdeki vahiy anlayışıyla bağdaştırmaz, çünkü 

bu düşüncelere saplanıp kalmıştır. Hâlbuki her vahiy dünya üzerindeki insanlara insanın 

doğasını anlatmaktadır. Her vahiyde insanın gizli kalmış yönleri açığa çıkarılmıştır. 

İnsan, başka bir varlık tarafından yapılıyormuş gibi kendisi tarafından tanımlanmıştır. 

Tanrı’nın ellerinden kendi tanımlanmamış doğasının zaman ve şartlara bağlı olarak ona 

bir gereklilik olarak sunduklarını alır. Tanrı kendini, o kadar zaman içinde yalnızca bir 

kez, belirli, sınırlı sayıda kişiye göstermiştir; tüm zamanların ve tüm mekânların evrensel 

insanlarına değil. Belirli bir zamanda ve yerde gelen vahiylerin, sonraki zamanlara 

taşınabilmesi için zarar görmeden saklanması gerekir. Dolayısıyla, vahye inanmak, en 

azından bu çağ için, yazılı bir vahiye inanmaktır. Yazılı bir vahye inanmak, yalnızca 

kutsal yazıların tümünün doğru ve mutlak olduğuna inanıldığı zaman gerçek bir inançtır. 

İncil’in kutsal bir kitap olmadığına olan inanç fikri İncil’in yorumuyla bir araya 

getirilmiştir; kutsal saydığımız vahiyler dolaylı olarak da olsa reddedilmiştir. 

Bütünlük, şartsızlık, istisnalardan kurtuluş, kesinlik taşımak kutsallığın birer 

                                                            
803 Hıristiyanlığın Özü, s. 229.  
804 Hıristiyanlığın Özü, s. 58. Feuerbach bu konuda bir başka yerde şöyle demektedir: “İnsanın içinde kendini 
yabancı, anlaşılmaz bir varlık yaptığı temel belirleme ise, bireysellik fikri ya da -daha soyut bir ifadeyle- kişiliktir. 
Tanrı’nın varlığı fikri, kendini vahiy fikrinde gösterir; vahiy fikri de kişilik fikrinde. Tanrı kişisel bir varlıktır; bu ideal 
olanı gerçeğe, öznel olanı nesnele çeviren bir ifadedir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 242.  



208 

 

özelliğidir.805 Feuerbach bu noktada insani açıdan yanlış olan bazı ifadelerinden dolayı 

İncil’de emredilenlere karşı çıkar ve şöyle der: “Bana ayrımcılığın, eleştirinin 

gerekliliğini empoze etmeye çalışan bir kitap, benim için kutsal ya da hatasız bir 

kitap olamaz; adi bir kitap olup çıkar. Çünkü bu tip kitapların ayırıcı özelliği insanda 

kutsallığı toplaması yani bireyde evrensel ve sonsuz olanı birleştirmesidir. Ancak, 

içinde karamsarlıktan ya da kötülükten iz bulunmayan, geçici değil kalıcı bir şey olan, 

içindeki her şeyin sonsuz, doğru ve iyi olandan geldiği bir kitap doğrudur… Eski 

inançların İncil’deki sözleri ve harfleri yaymaya başladığı zamanki hali ne kadar da 

doğruydu. Sözcüğün düşünce bağlamında pek bir önemi yoktur; belirli bir düşünce 

sadece, belirli bir sözcükle sunulabilir. Başka bir söz, başka bir harf, başka bir 

duygudur. Böyle bir inancın batıl bir inanç olduğu doğrudur; ancak bu batıl inanç, 

sonuçlarından çekinmeyen, tek doğru ve açık inançtır.”806 Buradan da anlaşılacağı gibi 

Feuerbach çağımız da veya Hz. İsa’nın yeryüzünden ayrılmasından sonra vahye inanmayı 

yazılı vahye inanmak olarak düşünmektedir. 

Feuerbach İncil’de pek çok çelişkinin bulunduğunu fakat inananların bunu 

görmezlikten geldiklerini ve dolayısıyla kendilerini kandırdıklarını belirtir: “Belirli bir 

vahye inanmak batıl inançla olduğu kadar safsata anlayışı ile de bağdaştırılmalıdır. İncil, 

ölümlülükle, mantıkla, hatta çoğu zaman kendisiyle bile çelişir. Vahye inanan kişi, 

kendi kutsal vahiy fikriyle gerçek vahiy arasındaki çelişkiyi nasıl ortadan kaldırabilir? 

Yalnızca kendini kandırarak, en aptal hilelere, oyunlara başvurarak ve Hıristiyan aldat-

macası, Hıristiyanlık inancının bir parçasıdır, özellikle de İncil’in kutsal vahiylerden 

oluştuğu inancının. Doğru, mutlak doğru, nesnel bir biçimde İncil’de verilmiştir, öznel 

olarak ise inançta; çünkü Tanrı’nın söylediklerine ben yalnızca inanabilir, boyun 

eğebilir, kabul edebilirim. Bu durumda mantığa ve bilgiye hiçbir şey bırakılmamıştır. 

Bilgi kendi içinde, doğrudan ve doğruyla yanlış arasındaki ayrımdan uzaktır; kendi 

içinde bir ölçütü yoktur; vahiylerle gelen mantığa aykırı bile olsa doğrudur onun için. 

Kutsal vahiyde ne bulmuşsam ona inanmalıyım; hatta gereğinde bilgim de bunu 

savunmalı; bilgi vahyin bekçisidir; ayrım yapmaksızın kendisine empoze edilen her şeyi 

doğru olarak kabul etmelidir; ayırt etmek, şüphe etmek suçtur; ancak insan, zaman 

                                                            
805 Hıristiyanlığın Özü, s. 231. 
806 Hıristiyanlığın Özü, s. 231–232. 



209 

 

geçtikçe, vahiyden ayrı kaldıkça, bilgi de o kadar bağımsızlığa kavuşur; bilgi ve vahiy 

inancı arasındaki fark o kadar belirginleşir. İnançlı kişi de vahiyleri, kendiyle, doğruyla, 

bilgiyle bir çelişkiye girerek, kutsal ruha karşı bir günah işleyerek kanıtlayabilir.”807  

Feuerbach vahyin içeriği konusunda özellikle Hıristiyanlık ve Yahudilik 

konusunda ayrıma giderek Hıristiyanlığı daha özgür bırakıcı bir içeriğe sahip 

olduğundan dolayı kısmen övdüğü görülür. Feuerbach bu konuda şöyle der: “Sonraki 

çağlara ya da kültürel açıdan gelişmiş insanlara Tanrı tarafından gönderilen şey, önceki 

çağlara, ya da kültürel açıdan geri kalmış insanlara da gönderilmişti. İnsanın tüm 

istekleri, temiz olma isteği bile, doğal istekler oldukları halde, İsrailliler tarafından, 

Tanrı’nın kutsal birer emri olarak algılanmaktaydı. İnsanın kendini aşağılaması, feragat 

etmesi, dış kaynaklara ihtiyaç duymadan, kendini tatmin edebilme gücü var iken, kendi 

kendini inkâr etmesinden daha kötü bir durum olabilir mi? Hıristiyanlık ise içeriğine 

göre insanların isteklerini ve duygularını ayırır; yalnızca iyi duyguları, iyi düşünceleri 

Tanrı’nın vahiyleri olarak gösterir; yani Tanrı’nın duygu ve düşüncelerini; çünkü 

Tanrı’nın bildirdikleri Tanrı’nın kendisini ifade eder; bildirilen şeyin karakteri, onu 

bildiren varlığın karakterini ifade eder.”808 

Vahiy konusunda Feuerbach insanların bunları yaşanılan çağda ortaya 

koyduğunu bunların bazılarının akılla ve bilimsel düşünceyle çeliştiğini belirtmiştir. 

Vahyin tek olumlu yönünün insanlara bazı ahlaki davranışları kazandırması olduğunu 

fakat bunun da başka bir yanlış düşünceye yani bir şeyin iyi mi yoksa kötü mü olmasının 

belirleyicisinin Tanrı olarak ifade edilmesinin olduğunu belirtmiştir. Bir şeyin iyi veya 

kötü olmasının sebebinin Tanrı emrettiğinden dolayı mı öyle olduğu yoksa iyi 

olduğundan dolayı mı Tanrı’nın emrettiği konusunu tezimizin ahlak eleştirisi başlıklı 

kısmında anlatacağımızdan dolayı burada bu konunun tartışmasına girmiyoruz.  

Konunun bir diğer boyutu ise Kelam ya da diğer adıyla Logos olarak adlandırılan 

ve Tanrı’nın kelamı olarak nitelendirilen Hz. İsa’dır. Pek çok araştırmacının 

Feuerbach’ın dini antropolojiye indirgemesinin nedeninin İsa’nın Tanrı’nın bedene 

gelmiş hali olduğu anlayışının yattığını belirtmiştir. Fakat Feuerbach’ın böyle bir 

düşünceye sahip olmasının bu durumun ötesinde farklı sebebleri vardır ve böyle bir 

                                                            
807 Hıristiyanlığın Özü, s. 233. 
808 Hıristiyanlığın Özü, s. 58–59. 



210 

 

düşünce Feuerbach’ın yöneliminin belki bir yönünü oluşturur. Zira eserlerine 

baktığımızda İsa imgesine değil, doğrudan Tanrı imgesine bir saldırı vardır. Dolayısıyla 

böyle bir indirgemecilik bizi yanlışa götürür. Feuerbach bu konuyu ele alırken 

“Christianity”de açıkça şunu ifade etmiştir: “İsa, İncil’de anlatıldığı gibi mucizeler 

yaratan biri değildi. Ben ise, neler yaptığı ya da doğaüstücülükte nerede olduğunun dı-

şında, İsa’nın gerçekte kim olduğuyla ilgilenmiyorum; ben bu dinin bir Mesih’i 

olduğunu kabul ediyorum, ancak bu doğaüstü varlığın, doğaüstü bir aklın ürününden 

başka bir şey olmadığını anlatıyorum”.809 Buradan anlaşılacağı gibi Feuerbach Hz. İsa’yı 

Tanrı’nın bir peygamberi veya Tanrı’nın bedene gelmiş olan hali olarak 

düşünmemektedir. Fakat eserlerinde İsa imgesinin Hıristiyanlıkta nasıl nitelendirildiğine 

ve bunun yanlışlığına değinmiştir.810 İsa’yı ele alıken onu tür bilinci olarak nitelemekte ve 

bunu sevgi kavramıyla açıklamaktadır: “Sevgi dolu bir kalp, türün bir şey için atan 

kalbidir. Bu nedenle İsa, sevgi bilinci olarak, türün de bilinci olur. Hepimiz İsa’da biriz. 

İsa bizim özdeşliğimizin bilincidir. İnsanı insan olduğu için seven tür sevgisine ulaşan, 

evrensel sevgiye ulaşan biri, bu yüzden, Hıristiyan’dır, İsa’nın kendisidir; İsa’nın 

yaptığını yapmaktadır; İsa’yı İsa yapan şeyi yapmaktadır. Bu nedenle, tür bilincinin bir 

tür olarak, insanlık fikrinin bütün olarak ortaya çıktığı bir yerde İsa kaybolur.”811   

Kavramsal açıdan bakıldığında Feuerbach Logos kelimesini de Hz. İsa 

bağlamında ele almış ve logos’u şöyle tanımlamıştır: “Hıristiyanlık’ta Logos ilk mü-

kemmelliğine ulaşmıştır. Logos, dinin insanlaşmış esasıdır. Dolayısıyla, Tanrı’nın 

duygunun esası olarak yapılan tanımın doğruluğuna ancak Logos’ta ulaşır.”812 Feuerbach 

“Christianity”de teslisi genişçe açıklar ve bu konuya büyük önem verir. Logos 

                                                            
809 Hıristiyanlığın Özü, s. 17. Feuerbach, Hz. İsa’nın mucizeleri konusunda sadece onun yaptığı mucizeleri değil 
dünyaya gelmesi ile ilgili mucizeleri de eleştirir. Hıristiyanlığın Özü, s. 165.  
810 “İşte Tanrı, insan olmamış ve asla da olmayacak olan Tanrı. Ancak o benim için bir Tanrı değil. O benim için 
sefil bir İsa, o benim için apayrı bir Tanrı ve kutsal bir insan olmalı. İnsanlık dışı. Hayır, dostum; bana Tanrı’yı 
verdiğinde, insanlığı da vermelisin”. Hıristiyanlığın Özü, s. 72–73. 
811 Hıristiyanlığın Özü, s. 283. “İsa, tek başına insan-Tanrı’dır; o, Hıristiyanların gerçek Tanrı’sıdır, çok sık tekrar 
edilemeyen bir doğrudur. Tüm Hıristiyanlık Onda yoğunlaşmıştır, o, insan Tanrı’ya duyulan özlemi giderir; o, 
duyguların doğasıyla özdeş bir varlıktır; ancak imgelemin kalple arasındaki bağ kurulduğunda her şeye gücü yeter. 
İmgelemin özgürlüğü ve kalbin gereksinimleri arasındaki bu bağ, İsa’dır. Bütün her şey, İsa’ya bağlıdır; o dünyanın 
efendisidir, istediğini yapar; ancak doğanın üzerindeki bu sınırsız güç de kalbin gücüne bağlıdır”. Hıristiyanlığın Özü, 
s. 174–175.  

812 Hıristiyanlığın Özü, s. 170. “Bir baba olarak Tanrı ile bir çocuk olarak insan arasındaki bu karşılıklı bağımlılık 
yalnızca İsa’nın Tanrı’nın gerçek çocuğu, diğer insanların üvey evlat olduğu ayrımı yapılarak sarsılamaz. Çünkü 
bu ayrım yalnızca teolojik bir ayrımdır, yani hayali bir şeydir. Tanrı yalnızca insanlara babalık eder. Evlat olmanın 
bilinci yalnızca insanın yapısında vardır. Tanrı’nın çocuğu olan insan, kendi varlığının kutsallığının bilincinde olan 
insandır. Dahası, kabalık edilen tek oğul da, kendi varlığını çözmeye çalışan, kendinden gizlenen ve Tanrı’daki 
dünya da yaşayan, kutsal insandır. Logos, bu gizli insandır; insan logosun açığa çıkmış, ifade edilmiş halidir. Logos 
ise insanın yalnızca başlangıcıdır, logosla, ilgisi olan varlığın insanla da ilgisi vardır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 244. 



211 

 

düşüncesini açıkladığı bölümde de konuyu teslis bağlamında ele alır “Logos’un ve 

Kutsal İmge’nin Gizemi” başlıklı bölümde şöyle der: “Teslisin asıl önemi, ikinci 

insan fikrinde yoğunlaşmış olmasıdır. Hıristiyanların Teslise olan ilgisi aslında Tanrı’nın 

oğluna olan ilgidir.”813 Hatta bu yüzden Feuerbach’a göre Hıristiyan dininin özü 

gerçekte insani özdür, ama Hıristiyanların bilincinde bir başka, insani olmayan bir 

özdür. Bundan dolayı İsa’nın hem insan olması hem de olmaması gerekmektedir, İsa 

iki anlamlılık, belirsizliktir.814  

Feuerbach İsa’nın bedene gelmesi acı çekmesi vs. ile ilgili özelliklerinin 

açıklarken insana indirgenen Tanrı kavramını kullanır. Bedene gelme kavramını 

açıklarken şöyle der: Kutsal sevgi bilinci ya da Tanrı’yı insan olarak tasarlama (ikisi aynı 

şeydir), bedene gelmenin sırrıdır. Bedene gelme, Tanrı’nın sahip olduğu insan yapısının 

ortaya çıkışından başka bir şey değildir. Tanrı, kendi iyiliği için insan olmamıştır; bunun 

sebebi, insanın gereksinimleri ve istekleridir. Bedene gelmiş Tanrı, Tanrılaştırılmış 

insanın gözle görülür bir dışavurumudur; çünkü Tanrı’nın insana inmesi, insanın 

Tanrı’ya yücelmesinden daha önce olmalıdır. Tanrı insan olmadan önce, kendini in-

san olarak göstermeden önce, insan zaten Tanrı’nın içindeydi, Tanrı’nın kendisiydi. 

“Kutsal kitapta yer alan ve Tanrı’yı insan gibi anlatan ifadelerin benzeri bu tür betimle-

meler, çok güzel ve iç rahatlatan betimlemelerdir, örneğin Tanrı, bizimle bir arkadaş 

gibi konuşur, İsa’nın gelecekteki insanlığının gizeminin yararı için insanların kendi 

aralarında genelde yaptığı şeylere benzer olarak, insan gibi eğlenir, acı çeker.”815  Fakat 

Feuerbach Hıristiyanlıkta bedene gelmiş olarak nitelendirilen İsa’nın artık böyle bir 

nitelemeyle değil, olması gerektiği gibi yani insan olarak ele alınması gerektiğini ve 

gelecekte durumun böyle olacağını Geleceğin Felsefesinin İlkeleri’nde açıkça 

belirtmiştir. Feuerbach bu konuda şöyle der: “İtikatin yerini İtikatsızlık, İncil’in yerini 

akıl, din ve kilisenin yerini politika, gökyüzünün (cennetin) yerini yeryüzü (bu dünya), 

duanın yerini çalışma, cehennemin yerini fakruzaruret, İsa’nın yerini insan almıştır. 

                                                            
813 Hıristiyanlığın Özü, s. 101. 
814 GFİ, s. 65. 
815 Hıristiyanlığın Özü, s. 78–79. Feuerbach bedene gelme konusunu Hıritiyanlığın Özü’nde şöyle açıklar: “İsa, 
Tanrı’nın insan biçimindeki görüntüsüdür. Tanrı, bir dua konusu olarak, zaten insani bir varlıktır: çünkü insanın 
acılarını paylaşır ve insan dileklerini anlar; ancak yine de gerçek bir insan olarak dini bilincin bir konusu olmamıştır. 
Dolaysıyla dinin son dileği ancak İsa’da gerçekleşebilmiştir; çünkü esasta Tanrı neyse, İsa da insan şeklinde o 
olmuştur. Kendi içinde insandan başka bir şey olmayan Tanrı’nın aynı zamanda bir insan bedenine de girmesi gerekir; 
dinin amacı budur ve bunu da bedene gelme olayında elde etmiştir, bu olay aslında bir geçiş eylemi değildi, çünkü İsa 
yükselişinden sonra da kalben ve bedenen, insan olarak kalmıştır; yalnızca artık bedeni dünyevi bir beden değildir.” 
Hıristiyanlığın Özü, s. 171. 



212 

 

Artık gökyüzünde bir efendi ve yeryüzünde bir efendi diye ikiye ayrılmamış, 

bölünmemiş bir ruhla gerçekliğe sarılan insanlar, tezat içinde yaşayan insanlardan 

farklıdır. İnsan pratik olarak İsa’nın yerini almışsa, o zaman insanî öz de teorik olarak 

Tanrısal Özün yerini almalıdır”.816 Dolayısıyla Feuerbach göre “Yeniçağın önünde 

duran görev, Tanrı’nın gerçekleştirilmesi ve insanileştirilmesi, teolojinin antropolojiye 

dönüştürülmesi ve onun içinde eritilmesidir. Bu insanileştirmenin dinsel ya da pratik 

tarzı protestancılıktır. İnsan olarak Tanrı, yani insani Tanrı İsa’dır, o sadece 

protestancılığın Tanrısıdır. Protestancılık artık, Katolikçilik gibi, kendinde Tanrı’nın 

kendisi olduğu ile değil, daha çok insanlar için ne olduğu ile ilgilenmektedir; bu 

yüzden onun, Katolikçilik gibi, spekülatif ya da istiğraki (kontemplativ) eğilimleri 

yoktur; o artık teoloji değildir; özünde sadece İsabilimdir, yani dinsel 

antropolojidir.”817  

3. Mucize Eleştirisi 

Feuerbach’ın Tanrı’ya imanla beraber gördüğü ve değerlendirdiği bir kavramda 

mucize kavramıdır. Zira mucize denen şey Hıristiyan düşüncesine göre ister 

Peygamberlere ait olsun ister azizlere her iki halde de, Tanrı’nın varlığının bir işareti 

olarak değerlendirilir.818 Zira mucize bir nevi inanılan kutsal varlığın teyit edilmesi 

demektir. Çünkü mucizede iki yön vardır: birincisi mucizeyi gösteren peygamberin 

peygamberliğinin veya azizin azizliğinin delili ikincisi ise o peygamberi gönderen 

Tanrı’nın varlığının delili. Yani mucizeler bir yönüyle imanın temel esaslarından olan 

peygamberlikle diğer yönüyle de vahiyle alakalıdır. Her iki halde de mucize ilahi 

kaynaklı beşeri gücün üstünde bir olay olarak görülmektedir. Hem Tevrat ve hem de 

İncillerde anlatılan mucizeler bütün ilahi dinlerde olduğu gibi ilahi bir kabul edişle 

vahyi doğrulamaktadır. Hume “İnsan Zihni Üzerine Bir Araştırma” adlı eserinde bu 

konuda şunları söyler: “Mucizeler üzerine söylediğimiz bu düşünceler herhangi bir 

                                                            
816 GFİ, s. 56. 
817 GFİ, s. 77. 
818 İslam dinindeki mucize ve keramet ayrımı diğer dinlerde yer almaz. Bundan dolayı diğer dinlerde genellikle ilahi 
bir kuvvet tarafından ortaya konan harikulade olaylar yanında dini veya karizmatik bir şahsiyet tarafından sergilenen 
fevkalede hadiseler mucize kapsamında değerlendirilir. Yalnız, hangi dinde olursa olsun mucize bir hile veya 
illuzyondan farklı olarak ve bunların ötesinde bir iyiliğin ya da faydanın meydana gelmesine hizmet eder. İslam dini 
ve diğer dinlerdeki mucize anlayışındaki farklılıklar için bk. Salime Leyla Gürkan, “Mucize Maddesi”, s. 352–356, 
DİA ve Halil İbrahim Bulut, “Mucize Maddesi”, s. 350–352, DİA. 



213 

 

vahiy hakkındaki kanıtlar olarak sadece bunlar kabul edilebilir. Hıristiyan dininin 

sadece başlangıçta mucizelerle meşgul olmadığını, bugün bile mantıklı hiçbir insan 

tarafından mucizeler olmaksızın inanılamayacağı sonucunu çıkarabiliriz.”819 Bundan 

dolayı da Feuerbach diğer eserlerinde olduğu gibi özellikle “Christianity”de bu konuya 

özel bir önem vererek değinir. Çünkü Feuerbach’a göre dini inancın özü ilahi takdir ve 

mucizedir. Bundan dolayı da Feuerbach Hıristiyanlığın temel doktrinlerini ve 

sembollerini ve bunlar içerisinde mucizelerin hakikatinin ne olduğunu göstermeye 

çalışır.820 Bu yüzden mucize konusunu anlattığı bölüme “İnancın Gizemi-Mucizenin 

Gizemi” adını vermiştir.821 “Christianity”de olduğu gibi “Religion”da ve özelikle 

son beş paragrafında teizm için temel olan mucize kavramına değinmiştir. Diğer pek 

çok öğede olduğu gibi bu konuda da Feuerbach, Hegel’den etkilenmiştir.822 Fakat olayın 

nitelendirilmesinde çok farklı boyutlara ulaşmıştır. Yani Feuerbach mucizeleri inkâr 

ederken, Hegel mucizeleri inkâr etmemiş din alanında mucizeleri değersiz görmüştür.823 

Hatta Feuerbach’a göre geleneksel teizmde kendi dönemine kadar çözülemeyen bazı 

problemler örneğin Tanrı’nın varlığının kanıtları hatta varlığının kendisi, kötülük, 

mucizeler vd. bir gizem içerisindeydi. Feuerbach işte bu gizemleri kendi düşünce 

yapısına göre gördü ve kavramlar etrafında oluşturulan gizemi ortadan kaldırdı.  

Peki, mucize nedir? “Christianity”de mucizeyi “İzin verilmemiş veya 

engellenmiş fantezinin sihirli gücü kalbin bütün arzularını gerçekleştiren şey” olarak 

                                                            
819 Hume, İnsan Zihni Üzerine Bir Araştırma, çev. Serkan Öğdüm, Ankara: İlke Yayınları, 1998. s. 139, özellikle bk. 
s. 116–139. Fakat Hume dine ve özellikle geleneksel manada mucize anlayışına yönelik en ciddi rasyonalist tenkidi 
de yapan kişidir. Zira “İnsan Zihni Üzerine Bir Araştırma” adlı eserinde mucize bölümünü bitirirken şöyle 
demektedir: “Salt akıl onun doğruluğu konusunda bizi ikna etmek için yeterli değildir ve her kim inanç sayesinde ona 
razı olmaya yöneltilirse, o kimse kendi kişiliği içindeki zihnin tüm ilkelerini altüst eden ve ona alışkanlığa ve 
tecrübeye en karşıt olan şeye inanması için bir azim veren sürekli bir mucize hakkında bilinçlidir”. Hume, s. 139. 
Yalnız burada Katoliklik ile Protestanlığın mucize kavramına bakış açısı arasındaki farkı da belirtmemiz gerekir ki, 
genellikle Protestanlar Kitab-ı Mukaddes’te bahsedilen mucizevî olayların doğruluğunu kabul ederken, Katolikler 
mucizenin tüm kilise tarihi boyunca devam eden bir olgu olduğuna inanır.  
820 Harvey, FIR, s. 25.Ayrıca bk. Smart, The Religious Experience, s. 538. 
821 Hıristiyanlığın Özü, s. 153. 
822 Hegel “İsa’nın Hayatı” adlı kitabında İsa’nın hayatını akılcı ve bilimsel bir şekilde ve incilin onunla ilgili anlattığı 
mucizeleri gerçek dışı olarak ele almıştır, yani o, İsa’nın ilahi yönünü kabul etmemiştir. Daha sonra Strauss’ta yazdığı 
eserle sadece başlangıcı ve sonunu değil bilakis Mesih’in hem söylemleri hem de mucizeleriyle hayatının tümünden 
radikal olarak mitolojiyi çıkarmayı amaçlamıştı. Küng, DGE., s. 196–197. Bu konuda Schleiermacher’in de etkisi 
unutmamak gerekir. Zira Feuerbach Schleiermacher’le dini bilincin doğrudan ifadelerini duygunun açıklaması yani 
ifşası olduğunda ısrar eder. Daha sonraki bütün entelektüel refleks (teoloji) asıl safderunluğun bir aklileştirilmesi ve 
yanlışlanmasıdır. Saf din doğaya müdahale eden, güneşi durduran, düşmanları yenen ve inananları ölümden azat eden 
kişisel bir Tanrı’ya özlem duyar. Özetle, dini inancın özü ilahi takdir ve mucizedir ve sadece rastlantısal değildir. Bu 
olgunlaşmamış doğaüstücülük tarafından zor durumda bırakılan sadece teologlar imanın akılla uygunluğunu 
getirmekle bu antropomorfizmi elimine etmeye çalışmışlardır. Harvey, FIR, s. 72. 
823 Şahin,  s. 78–79. 



214 

 

tanımlanmıştır. Feuerbach bir başka yerde ise “Tanrı’nın vasıtasız fiili mucizedir.” der 

ve Mucizelere imanı da “Doğa ve dünyanın teorik ve objektif görünen şekli değildir; 

mucize pratik istekleri yerine getirir ve akıl için zorunlu olan kurallara terstir; 

mucizelerde insan doğayı hükmü altına alır, bizatihi kendisinde hükümsüz gibidir, bir 

realite olarak gördüğü kendi sahip olduğuna son verir; mucize ruhsal veya dini 

yararcılığın en mükemmel ifadesidir; mucizede her şey muhtaç insanın hizmetindedir.” 

şeklinde açıklamıştır.824 Feuerbach, “Biz mucizelere inanmayı severiz çünkü doğal 

yollardan ona ulaşmak için çaba harcamaksızın mucizeler vasıtasıyla biz doğrudan 

doğruya istediğimiz şeye ulaşırız.” der.  

Burada verilen tanımlar veya anlayış tarzları Hıristiyanlığın kabul etmiş olduğu 

tanımlar veya tarzlardır. Fakat gerçekte Feuerbach’a göre mucize, “gerçekleşmesi 

imkânsız dilektir; başka bir şey değildir”.825  Bundan dolayı da bizim Tanrılar diye 

ibadet ettiğimiz şeyi Feuerbach ‘arzu varlıkları’ diye isimlendirir. Bu, bir anlamda 

mucizelere insanların niçin inandığının da açıklamasıdır. Yani mucizelere inanmakla 

yorucu bir şekilde beklemeksizin isteklerin hemen gerçekleşmesi arzusu karşılığını 

bulmuş olur.826 Diğer bir ifadeyle mucizeye iman, Tanrıların doğal zorunluluktan 

kurtarılması ve bir andaki isteklerimizin gerçekleşebileceğine güvendir.827 Feuerbach 

dini tanımlarken de dinin, mutluluk isteği ve doğa ve ölümün sınırlılığının 

karşıtlığından doğduğunu ve sık sık dinle, ölümsüzlük ve mucizelere imanın 

birleştirilmesinin nedenininde bu olduğunu belirtir.828 “Lectures”ta bununla ilgili olarak 

                                                            
824 Christianity, s. 194. Değerlendirme için bk. Allan Arkush,  s. 211–223. 
825 Feuerbach’ın mucize hakkındaki görüşlerini ana hatlarıyla Hıristiyanlığın Özü’nde yer alan şu paragrafta 
bulabiliriz: “Mucize, Hıristiyanlığın önemli bir parçasını oluşturur. Peki, mucize nedir? Gerçekleşmesi imkânsız 
dilektir; başka bir şey değildir. Hz. İbrahim Tanrı’da neye inandı? Her şeyi yapabilen, her dileği gerçekleştirebilen bir 
varlığa inandı. “Efendimize herhangi bir şeyin zor gelmesi mümkün müdür?” Mucize açları doyurur; kör, sağır, sakat 
doğanları iyileştirir; insanı ölümcül hastalıklardan kurtarır. Böylece mucize, insan dileklerini gerçekleştirmiş olur, ancak 
ölümü ortadan kaldırmak gibi yalnızca içten geçirilen dilekler için bile olsa, mucizevî güce, mucizevî yardıma 
yalvaran kişilerin dilekleri doğaüstü, insan bilincinin sınırlarını aşan türden dileklerdir. Ancak mucize, insanın 
dileklerini doğa ve mantık kurallarına uygun olarak gerçekleştirmez; bu bakış açısında ise, mucize insanın dileklerini 
dileklerin yapısına uygun bir biçimde gerçekleştirir. Dilekler sınır, kural ya da zaman tanımaz; gecikmeden 
gerçekleştirilmek isterler. Mucize, dilek ne kadar sabırsızsa o kadar erken gerçekleşir. Mucizevî güç, insan dileklerini bir 
anda, tek seferde ve hiçbir engelle karşılaşmadan görür. Hastanın iyileşmesi bir mucize değildir; ancak aniden olanlar, 
bir emirle gerçekleşenler mucizedir; bu da mucizenin gizemidir. Ancak temelde, maddede doğal, duyuların yapısına 
uygun olarak ve yalnızca biçim ve süreçte doğaüstü, duyuüstü olan bir güç, imgelem gücünden başka bir şey değildir. 
Mucizevî güç aslında imgelem gücüdür.” Hıristiyanlığın Özü, s. 157. 
826 Geisler,  s. 245. 
827 Feuerbach’a göre mucizeye iman, “Tanrıların doğal zorunluluktan kurtarılması ve bir andaki isteklerimizin 
gerçekleşebileceğine güvendir.” Harvey, FİR, s. 42.  
828 Harvey, “Ludwig Feuerbach”, s. 747–750. Feuerbach’a göre “din gizli veya açık arzuların uslamlamasındaki 
duygu ve açıklamalarda kökleşmiştir. Bu arzular insanın dünyadaki güçsüzlüğünü, onun kurallarını bilmeyişini ve 
duygularıyla uyum içindeki olayları kontrol etme tutkusunu yansıtır. Bundan dolayı Feuerbach bütün dinlerin 



215 

 

şöyle der: “Mucizelere iman ölüm korkusu ve ölümsüzlük isteğiyle yakından ilişkilidir, 

Hıristiyanlığın da içinde olduğu pek çok din bunlarla yakından ilişkili olarak 

görülebilir”.829  

Mucizelere inanmakla Tanrı’ya inanmak bir olarak görülmüştür. Dolayısıyla 

Feuerbach’a göre “Tanrı’nın varlığına inanmak, özel bir varlığa, doğadan ve insandan 

ayrı bir varlığa inanmaktır, özel bir varlık ise yalnızca özel yollarla anlatılabilir. Bu 

nedenle, bu inanç, Tanrı’nın görüntülerine ve özel etkilerine mucizelere inanıldığı 

takdirde doğru ve yaşayan bir inanç olacaktır. Diğer taraftan, Tanrı’ya inanmak, dünyaya 

inanmakla bir tutulursa, Tanrı’ya olan inanç özelliğini yitirirse, dünya inancı insan 

inancının yerini alırsa, Tanrı’nın özel görüntü ve etkilerine olan inanç da yok olur. 

Burada mucizelere inanmak, aslında eski, tarihi ve kendi içinde ateist bir inançtır”.830 

Fakat Hıristiyanlardaki inanç Feuerbach’ın “Lectures”ta belirttiği gibi: “Bir 

Hıristiyan’ın doğaüstü isteklerinin garantisi sadece doğanın kendisinin doğaüstü bir 

varlığa bağlı olmasına inanmasında yattığında yerine getirebilecektir ve onun varlığı 

sadece bu varlığın iradesinin keyfi uygulamasına sahiptir”.831 Rasyonalist ve liberal 

teologların bunların önemini düşürme çabalarına rağmen Hıristiyan inancının 

merkezindeki imanda yer alır. Feuerbach’a göre, mucizelerin aslı sadece mükemmel 

olaylar olarak görülmemeli bilakis insanın umutlarını ve arzularını gerçekleştiren 

Tanrı’nın gücünün göstergeleri olarak ta görülmeli. Bu zorunlu olarak sıkıntılı 

zamanlarda meydana gelir ve kötü olarak görülen şeylerden bir kurtulmadır. Örneğin 

İsa’nın hastaları iyileştirme mucizesi sadece insani ihtiyaçları karşılamaz bilakis 

doğanın güçleri üzerindeki onun gücünü gösterir. Bir doktrin olan mucize ‘müşahhas 

yani kavranabilir örneklerde ifade edilen şeydir’.832  

Feuerbach mucize kavramına değinirken amacının tarihsel olarak anlatılan bazı 

olayların mucize olup olmadığını ifade etmek olmayıp sadece dinde buna gerek olup 

olmadığına işaret etmek olduğunu bu noktada diğer Hıristiyanlık eleştirmenlerinden 

ayrıldığını belirterek şöyle der: “Tarihsel eleştiride, örneğin Lutzelberger’de, İsa’nın 

                                                                                                                                                                              
kaçınılmaz sonucunun mucizelere inanmak olduğunu savunur. Bu felsefenin tahttan çekilmesi demektir.” Hook,  s. 
243. 
829 Lectures, s. 267. 
830 Hıristiyanlığın Özü, s. 220. 
831 Lectures, s. 234. 
832 Lectures, s. 238. 



216 

 

mucizeleriyle ilgili anlatılan öykülerin, sonunda insanların uydurduğu birer saçmalık 

oldukları ve çelişkilerden ibaret oldukları anlaşılmıştır; çünkü İsa, İncil’de anlatıldığı 

gibi mucizeler yaratan biri değildi. Ben herhangi bir mucizenin gerçekten olup 

olmayacağını araştırmıyorum, sadece mucizenin ne olduğunu gösteriyorum, İncil’de 

yaşanmış gibi anlatılan mucizelerden örnekler vererek, bazen soruları cevaplayarak, bir 

mucizenin olasılığını, gerçeklik payını ve buna gerek olup olmadığını anlatıyorum. 

Bunlar, benimle Hıristiyanlığa saldıran tarih eleştirmenleri arasındaki ayrımlardır.”833 

Feuerbach açık bir şekilde amacının tarihsel açıdan bazı şeyleri tahlil etmekten daha 

ziyade olayın arkasında yatan sebebleri ve bunların yansımalarını irdelemek olduğunu 

belirtmiştir. Bu anlamda Feuerbach mucize konusunda da Hz. İsa’nın yaptığı söylenen 

mucizeleri tek tek ele alarak incelemez daha ziyade buna niçin ihtiyaç duyuldu, hangi 

şartlar böyle bir şeyin olduğuna insanları ikna etti yani olayın arkasındaki psikolojik 

faktör neydi? bunu inceler. Buradan hareketle Feuerbach mucize olarak adlandırılan 

bazı olayları irdeler ki, bunlardan ilki yoktan yaratılma meselesidir. Feuerbach’a göre 

yoktan varoluş, Tanrı’nın iradesi olarak, mucizeyle zaman anlamında değil ancak sıra 

anlamında aynı gruba girer ya da bunun ilk mucize olduğu düşünülebilir; bu, diğer 

mucizelerin doğal bir sonuç olduğu ilkesidir.834 Bunun kanıtı olarak tarih gösterilebilir; 

tüm mucizeler, her şeye gücü yeten ve bu dünyayı yoktan var eden varlık ile ilintili olarak 

açıklanmış ve tanımlanmıştır.835 Zira Feuerbach dünyayı var edebilen biri, neden suyu 

şaraba çevirmesin, neden bir eşeği insan gibi konuşturmasın; neden kayadan su 

çıkarmasın? diyerek Tanrı’yı eğer yoktan varoluşu sağlayan varlık olarak kabul 

edersek diğer olayları daha rahat bir şekilde yaptığını kabul edebileceğimizi belirtir. 

Ancak, ileride de değineceğimiz gibi, mucize, yalnızca imgelemin bir ürünüdür ve 

dolayısıyla yoktan var etme Feuerbach’ın nitelemesiyle daha basit mucizeler ile aynı 

şekilde gerçekleşmiştir.836  

                                                            
833 Hıristiyanlığın Özü, s. 17–18. Feuerbach’a göre mucizelere inanmak primitif bir karakter taşır. Hıristiyanlığın Özü, 
s. 66. 
834 “Mucize bir creatio ex nihilo’dur. Suyu şaraba çeviren, yoktan şarap var etmiş olur, çünkü şarabın içindekiler 
suda bulunmaz; yoksa şarap üretimi bir mucize değil, doğal bir eylem olurdu. Tanrı’nın tek kanıtı, tek doğrulaması 
mucizedir. Dolayısıyla, Tanrı’nın, yoktan var etme fikriyle açıklaması aynıdır. Yoktan var etme ancak Tanrı ile 
bağlantılı olarak düşünüldüğünde anlaşılabilir; çünkü mucize, mucizeyi yaratan kişinin kendi iradesiyle her şeyi yaratan 
kişiyle aynı varlık, yani Tanrı olduğunu anlatır sadece”. Hıristiyanlığın Özü, s. 132. 
835 Yaradılışı da mucize statüsüne koyan Feuerbach şöyle der:  “Düşünürler sınıfı için, yaratılış mucizelerle aynı 
statüdedir, çünkü mucizeler dini düşünceye göre vardır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 215. 
836 Hıristiyanlığın Özü, s. 130. 



217 

 

Feuerbach yoktan var olma konusuna mucize bölümünde uzunca değinir. 

Bunun kökeninde başta belirttiğimiz gibi böyle bir kabullenişin Tanrı’nın varlığının 

kabülü anlamına gelmesi ve diğer mucize denen şeyleri kabul etmeyi daha da 

kolaylaştırması yatar. Feuerbach şöyle der: “Mucizeyle özdeş olan yoktan varoluş, 

Tanrıyla birdir; çünkü Tanrı fikri, mucize fikriyle birdir.”837 Ancak bu, Hıristiyanlığın 

Hıristiyan eğiliminden kaynaklanmaz. Hıristiyan Tanrı, zambakları giydiren, 

kuzgunları besleyen Tanrı’dan daha farklıdır. Doğal Tanrı yüzme bilmiyorsa, insanın 

suda boğulmasına izin verir, ancak Hıristiyan Tanrı, o insanı hiç bir zarar görmeden suyun 

üzerine çıkarır. Bundan dolayı Tanrı’ya inanmak, tüm varlıkları yöneten bir varlığa 

inanmaktır. Tanrı, doğa kurallarını yok eder; gereklilik sürecine müdahale eder; kısacası 

dünyayı yoktan var eden, aynı sınırsız, güçlü iradedir.838 Feuerbach’ın mucizeleri kabul 

etmemesinin en önemli sebeblerinden biri de doğa kanunlarına ters olmalarıdır. 

Aydınlanma dönemi sonrasında dağa bilimlerinde yaşanan gelişmeler doğa bilimlerinin 

değişmez kanunlardan oluştuğu ve bundan dolayı en üstün bilimler olduğu anlayışını 

yerleştirmiş ve Feuerbach ta mucizeleri bu değişmez kanunlarla çeliştiği için kabul 

etmemiştir. Hıristiyanlıktaki mucizelerden dolayı Feuerbach’a göre “Hıristiyanlıkla insan 

kendini doğanın evrenin bir parçası olarak görme yetisini kaybetmiştir”.839  

                                                            
837 Hıristiyanlığın Özü, s. 131. Feuerbach bu konuda da Yahudiliğe değinir ve mucizelerin asıl kaynağının Yahudi 
inancındaki yararcılık olduğunu belirtir: “Tanrı emretti ve dünya bu emre uyarak ortaya çıktı. ‘Yararlanma’, 
Yahudiliğin temel kuramıdır. Tanrı’ya inanmak, mucizelere inanmaktır; ancak mucizelere inanmak, doğanın keyfi bir 
eylemin sonucu olarak görüldüğünde gerçekleşebilir. Su kendini sağlam bir kütle gibi ikiye böler, toz bite, asa yılana, 
ırmaklar kana, kayalar su kaynaklarına dönüşür; aynı anda, gök hem karanlık hem de aydınlık olabilir, güneş bir anda 
ortadan kaybolabilir. Doğanın tüm bu çelişkileri İsrail’in mutluluğu için, kendini İsrail dışında hiçbir şeye adamayan, 
İsrailli insanların bencilliği olan Tanrı’nın emriyle gerçekleşir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 141–142. Feuerbach Yahudilikle 
Hıristiyanlığın bu konudaki farklılığına değinerek şöyle der: “Yahudi ulusal varlığının ihtiyaçlarını dünyanın kanunu 
yaparken, Hıristiyan insani isteklerini dünyanın mutlak gücü yapar. Bu Kitab-ı Mukaddes mucizeleri fonksiyonları 
tarafından tanımlanmıştır. Yeni Ahit mucizeleri insanların, her ne kadar Hıristiyan insanların iyiliği ile ilgili olsa da; 
Eski Ahit mucizeleri sadece ulusun amacının iyiliğine sahiptir. Aynı şekilde, Hıristiyanlık Yahudiliğin bencilliğini 
öznelliğe dönüştürmüş, dünyevi mutlulukları, İsraillilerin dinlerinin amacını cennetteki mutluluğa olan özleme 
çevirmiştir, yine de (Yahudilik) ‘saf egoizm’ olarak (Christianity, s. 121) tanımlanmıştır.” Carlebach,  s. 104–110. 
Yalnız bu noktada Feuerbach’ın görüşlerini etkileyen ve birinci bölümde açıkladığımız Yahudi asıllı önemli bir 
filozofun yani Spinoza’nın öneminden bahsetmek gerekir. Zira Spinoza aşkın bir Tanrı fikrini reddettiği için vahyin 
yanı sıra mucizeyi de imkân dışı kabul etmiştir. Tanrı ile tabiat arasında tam bir özdeşlik gören Spinoza’ya göre 
tabiatı aşan veya onunla çelişen bir mucize fikri kendisinin anladığı manada Tanrı kavramı ile de çelişir. Spinoza, 
Tractatus Theologico-Politicus, çev. S. Shirley, B. S. Gregory, Leiden: 1989, böl. II, kısım 6:16–17. İnsan aklını ve 
evrensel tabiat kurallarını bilginin temeli sayan Spinoza mucizeyi sadece imkanı değil işlevi aşısından da 
reddetmiştir. Buna göre Tanrı’nın varlığına ancak tabiat kanunlarının sağladığı kesinlikten hareketle ulaşmak 
mümkündür. Bu kanunları aşan veya ihlal eden mucize tabiatla ve dolayısıyla Tanrıyla ilgili bilgimizi şüphe konusun 
haline getirir. Spinoza, Tractatus Theologico-Politicus, böl. II, kısım 6: 11, 22–23, 25–30. 
838 Hıristiyanlığın Özü, s. 131. 
839 Hıristiyanlığın Özü, s. 161. 



218 

 

Feuerbach din, Tanrı kavramları gibi mucizenin de sadece insana has olduğunu 

belirtir ve şöyle der: “Hayvanların içgüdülerinin dışında başka bir koruyucu ruhları, bir 

Tanrıları yoktur. Gözlerini kaybeden bir kuş, koruyucu meleğini de kaybeder; eğer bir 

mucize olmazsa yok olacaktır. Ayrıca, bir kuzgunun İlyas peygambere yemek getirdiği 

ancak bir hayvanın başka bir hayvana böyle bir şey yapmadığını da yazar. “Tanrı, tüm 

insanların kurtarıcısıdır ama öncelikle inananların.”840 Yani bu kavramlar yalnızca 

insana özgüdür; insanın hayvandan ayrılmasını açıklamaya çalışır, insanı doğanın 

gücünün zorbalıklarından korumaya çalışır. Balinanın içindeki Yunus, aslan yuvasındaki 

Daniel, Tanrı’nın inanan insanları hayvanlardan nasıl ayırdığının birer örneğidir. Bu 

nedenle, eğer, hayvanların avlarını yakaladıkları ve yedikleri organlarında kendini açığa 

çıkaran, Hıristiyan doğacıların da takdir ettiği Tanrı, bir doğruluksa o zaman İncil’in 

Tanrı’sı, dinin Tanrı’sı bir yanlışlıktır. Hem doğaya hem de İncil’e inanmak ne kadar 

acı ve saçma bir ikiyüzlülüktür. Doğa nasıl İncil’le çelişebilir? Doğa Tanrı’sı bir aslana 

gücü ve gerektiğinde insana karşı kullanacak bile olsa, hayatını sürdürme, öldürme ve 

yeme organlarını vererek kendini gösterir; İncil’in Tanrı’sı ise kendini göstermek için 

insanı aslanın ağzından kurtarmayı seçer. Dinsel ya da doğal Tanrı’nın bu çelişkisidir.”841 

Görüldüğü gibi Feuerbach mucizenin sadece inananlar için geçerli olmasına karşı çıktığı 

gibi doğada olağan olan olayların Tanrı’nın müdahalesiyle değişmesinin Tanrı’nın gücü 

yanında benzer bir gücü de doğaya verdiğini belirtmiştir. Hatta bu konuda şöyle demiştir: 

“Doğanın gücüne olan inanç, mucizevî güce olan inançla özdeştir; mucizelere olan 

inanç ise, genel anlamdaki tüm inanç esaslarıyla özdeştir; inanç mucizeye inanmaktır; 

inanç ve mucize ayrılamaz. Mucize inancın dış görünüşü, inanç da mucizenin ruhudur; 

inanç aklın mucizesi, dış mucizelerde nesnelleşen duyguların mucizesidir. İnanç için hiç 

bir şey imkânsız değildir, mucize de inancın bu her şeye gücü yetebilirliğine etkinlik 

katar.842 Bu mucizeler sebebsiz sadece Tanrı istedi diye olmaz bunlar bir amaca hizmet 

                                                            
840 Feuerbach ilk bölümde belirttiğimiz Tanrı inancının insana has olduğu düşüncesinin mucizeler için de geçerli 
olduğunu ve Tanrı’nın herhangi bir havyan için mucize türünden bir şey yapmayacağını şöyle belirtir: “Dini Tanrı, 
kendini yalnızca mucizelerde açığa vurur; özellikle de dinin odak noktası olan bedene gelme mucizesinde. Hiçbir yerde, 
Tanrı’nın hayvanların iyiliği için hayvan olduğu -dinin gözünde böyle bir şey Tanrı’ya saygısızlık olurdu- ya da 
Tanrı’nın hayvanlar ya da bitkiler için bir mucize yarattığı yazmaz. Tersine meyve vermeyen bir incir ağacının, 
doğanın üzerindeki inancın gücünün bir örneğini insana göstermek için lanetlendiği; yine insanlara eziyet eden 
kötülerin insanlıktan çıkıp hayvana dönüştürüldüğünü yazar. Ayrıca, şöyle yazdığı da doğrudur: “Babanız 
düşürmeden, hiç bir serçe yere düşmez”; ancak bu serçelerin insanın kafasındaki saç telinden daha fazla değeri yoktur 
onun için”. Hıristiyanlığın Özü, s. 131–132. 
841 Hıristiyanlığın Özü, s. 132–133. 
842 Hıristiyanlığın Özü, s. 153. 



219 

 

etmek içindir ki Fuerbach buna değinir ve şöyle der: “Mucizevî güç, bir amaca 

yöneliktir. Lazarus’un ölümünün ardından, sevenlerinin onu yeniden görme istekleri 

mucizevî diriliş güdüsüydü; bu dileğin gerçekleşmesi; bir amaca ulaşmasıydı. Mucizenin 

“Tanrı’nın mükemmelliği sayesinde gerçekleşmesi, belki bu yolla oğlun da 

mükemmelleşeceği” düşüncesiyle gerçekleşmiştir. Anlamı ise şudur: “Ölüyü bile 

dirilten bir güç için, bir insan dileğini gerçekleştirmek imkânsız değildir. Dünya için 

ölüyü diriltmek imkânsızdır, ancak İsa Efendimiz için bu imkânsızlık bir yana, bir iş bile 

değildir. Bu İsa’nın dirilebileceğini ve dirilteceğini göstermiştir.”843  

Mantığa göre, mucize anlamsız, anlaşılmaz bir şeydir; tahtadan bir demir ya da 

çevresiz bir daire kadar anlamsız bir şey. Bir mucizenin olup olmayacağı tartışılmadan 

önce mucizenin yani anlaşılmaz olanın anlaşılabilir olduğu gösterilmelidir. Mucizenin 

anlaşılabilir olduğunu insana anlatan, mucizenin duyularla anlaşılabileceğini gösteren 

durumdur; dolayısıyla insan, mantığını bu çelişkiyi gizleyen maddesel imgelerle aldatır. 

Örneğin, suyun şaraba dönüşmesi mucizesi, suyun aslında şarap olduğundan başka bir 

şey anlatmaz; çünkü mucize yaratan kişi için iki madde arasında hiçbir fark yoktur; 

dönüşüm yalnızca iki çelişkili maddenin bir olmasının görünür şeklidir. Ancak dönüşüm, 

çelişkiyi gizler, çünkü değişimin doğal görüşü araya girer. Mucizevî gücün bu gizemli ve 

anlık eyleminde, su aniden ve anlaşılmaz bir biçimde şarap olmuştur; bu da şu demektir: 

Demir, tahtadır ya da tahta demirdir. Mucizevî eylem, bu nedenle, düşünsel bir olay de-

ğildir; çünkü düşüncenin ilkesini etkisiz kılar. Su da şarap da aslında birer duyusal 

nesnedir; ben önce suyu sonra şarabı görürüm; ancak suyu birden şaraba dönüştüren 

mucize, doğal değildir ancak mükemmel bir olaydır. Mucize, imgelemin bir 

parçasıdır, insanın öznel dileklerinin sınırsız tatmini olur.844 

 Mucize konusunda Feuerbach diğer pek çok konuda olduğu gibi Luther’e 

değinerek kendi görüşlerini destekleyecek alıntılar yapar: “İnanç, Luther’in de dediği 

                                                            
843 “Mucizenin olumlu ve esas önemi bu nedenle şudur: Mucizeler otantik öğretileri doğrular. Hangi öğreti? 
Tanrı’nın insanların kurtarıcısı olduğu, tüm sorunların çözümü yani insanın isteklerine uygun bir varlık olduğu ve bu 
nedenle de insani bir varlık olduğu öğretisi. İnsan-Tanrı’nın söyledikleri mucize tarafından kanıtlanır”. Hıristiyanlığın 
Özü, s. 157. 
844 “Bu tatmin duygusu, sınırlıdır, yani dinle, inançla bağlantılıdır: Aslında bahsedilen sınırlama, bir sınırlama değildir, 
çünkü Tanrı sınırsız, tatmin olmuş, hoşnut olunmuş tüm duygulardır”. Hıristiyanlığın Özü, s. 158. “Öznel eğilime 
uygun hareket etmek, mucizenin temel niteliğidir. Mucizenin aynı zamanda kötü bir izlenim bıraktığı da doğrudur, 
karşınızda hiçbir şeyin duramayacağı bir güç açığa çıkarır: İmgesel güç. Ancak, bu izlenim yalnızca geçici mucizeler 
için geçerlidir. Mucize iyidir, çünkü daha önce de söylediğim gibi insanların dileklerini çaba sarf etmeden, bunu kendine 
iş edinmeden gerçekleştirir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 157, 160. 



220 

 

gibi, psikolojik bir mucizeden, Tanrı’nın insanda geçirdiği doğaüstü değişimden başka 

bir şey değildir.”845 

Tanrı için doğal olan bir eylem bizim için bir mucizedir; dolayısıyla mucize, 

dinsel düşünceye özgü bir kavramdır. Din, her şeyi mucizelere dayanarak anlatır. 

Mucizelerin her zaman olmayacağı aslında açıktır, fakat mucizelerin her zaman olmadığı 

anlayışı, ampirik ve fiziksel bilimlerde düşünüldüğünde, dinin doğasına aykırıdır. 

Dinin başladığı yerde mucize de başlar. Mucizeler sadece yaşanan sıra dışı 

bunalımlarda gerçekleşir, yani duyguların coştuğu bir anda; dolayısıyla, sinirden 

kaynaklanan mucizeler de vardır, hiçbir mucize soğukkanlılıkla gerçekleşmez. İnsan 

her zaman eşit güçte ve istekle dua etmez. Yalnızca büyük bir içtenlikle, coşkuyla 

edilen dua, duanın doğasını açığa çıkarabilir. İnsan duayı kutsal bir güç olarak 

algıladığında, gerçekten dua eder. Aynı şey, mucizeler için de geçerlidir. Mucizelere 

inanıldığı zaman mucizeler nerede olursa olsun, gerçekleşir; mucizede insan doğayı 

kontrol altına alır; mucize ruhsal ve dini faydacılığın yapılabilecek en iyi 

açıklamasıdır; mucizede her şey, bir şeylere gereksinim duyan insanın emrindedir. 

Çünkü mucize yaratma gücü Tanrı’ya özgüdür.846  

Feuerbach yukarda ifade ettiğimiz Tanrı’nın varlığının delillerini mucize olarak 

kabul ettiği gibi insanların inanmasını da mucize olarak değerlendirir847 ve şöyle der: 

“Mucizenin amacı, mucizeleri yaratan varlığın gerçekte de varsayıldığı gibi olduğunu 

kanıtlamaktır. Mucizelere dayanan bir inanç, tek sağlam, garantili ve nesnel inançtır. 

İnsanlar ilk, mucizeler nedeniyle Hıristiyan oldular; mucizeler onların inancının sebebi 

oldu. Paul, Hıristiyanlara karşı nefret doluyken, bir mucize ile bir anda bambaşka bir 

                                                            
845 “Mucizelerin olduğuna ya da olabileceğine dair itirazın bir geçerliliği yoktur; hiç kimse bağımsız değildir, herkes 
doğaüstü fikir ve duygularla doludur; herkes aynı inançla, aynı umutla, aynı halusünasyonlarla ayakta kalmaktadır. 
İnsanların ortak ya da benzer rüyaları, hayalleri olmadığını bilmeyen var mıdır? Çoğu mucizenin kökeninde gerçekten 
de fiziksel ya da psikolojik fenomenler olabilir. Ancak, biz burada mucizenin yalnızca dinsel öneminden ve 
başlangıcından bahsediyoruz.” Hıristiyanlığın Özü, s. 161–162. Luther mucize çağının havarilerle birlikte sona 
erdiğini ilan etmiştir. 
846 Hıristiyanlığın Özü, s. 216–217. 
847 “Vaftiz, mucize fikri olmaksızın anlaşılamaz. Vaftizin kendisi bir mucizedir. Mucizeleri yaratan güç ve mucizevî 
güç, İsa’nın bir kanıtı olarak, Yahudileri ve Paganları Hıristiyan yapmıştır; bu güç ayrıca vaftizi yaratmış ve onu 
işlevlileştirmiştir. Hıristiyanlık mucizelerle başlamış ve mucizeler sayesinde bugüne kadar gelmiştir. Vaftizin 
mucizevî gücü inkâr edildiği takdirde, mucizelerin tamamının reddedilmesi gerekir. Mucizelerle oluşan bir inanç bana, 
benim yargı ve düşünce özgürlüğüme bağımlı değildir. Gözlerimin önünde gerçekleşen bir mucizeye keçi gibi inatçı 
değilsem, inanmam gerekir. Mucizeler beni, mucize yapan varlığın kutsallığına inandırır. Mucizeleri yaratan varlıkla 
bağlantılı olarak düşünüldüğünde, inanç, mucizenin causa efficiens’idir ancak mucizelerin seyircisi ile bağlantılı 
olarak düşünüldüğünde ise, mucize inancın causa efficiens’i olur.” Hıristiyanlığın Özü, s. 256. 



221 

 

kişiliğe bürünebilmişti. “İşte tüm mucizeleri geride bırakacak bir mucize, İsa kendi 

düşmanını kutsal bir varlığa dönüştürdü.”848 

Fakat Feuerbach’ın mucize kavramına bakış açısını değerlendirdiğimizde 

Feuerbach’ın Hıristiyan inancındaki mucize öğesinin değerini düşürmeye teşebbüs eden 

modern bir düşünür olduğunu söyleyebiliriz. Zira modern döneme baktığımızda bütün 

tecrübeyi maddi realiteden ibaret görüp gerçekliğin beş duyu organıyla tecrübe 

edilmeyen veya objektif olarak ıspatlanamayan bir yönünün bulunacağını reddeden bir 

yapıda olduğu görülür. Bu sebeble manevi realite birer yanılsamadan ibaret görülüp 

mucize adına ortaya konan fiiller hurafe kapsamında değerlendirilmiştir.849 Bilindiği 

gibi mucize kavramına en rasyonalist tepki Hume tarafından gerçekleştirilmiştir. Fakat 

Feuerbach’ta onu kendi düşünce yapısı içerisinde ele alarak insanların boş bir avuntusu 

olduğunu belirtmiştir.  

4. Ahlak Eleştirisi 

Feuerbach’ın ahlak anlayışına baktığımızda şekil bakımından daha ziyade realist 

bir karakter taşıdığı görülür. Çünkü hareket noktası insandır. Bu insan genel anlamda 

bir kavramdır, fert anlamında değil bundan dolayı da kadın-erkek ayrımı yoktur.850  

Feuerbach’ın ahlak hakkındaki görüşlerini değerlendirebilmemiz için öncelikle 

onun dini ahlak konusuna getirdiği eleştirileri bilmemiz gerekir. Bundan dolayı 

öncelikle bu eleştirileri ana hatlarıyla belirteceğiz.  

Feuerbach dini ahlak konusunu değerlendirirken bunu vahiy konusu içinde ele 

alarak yapar. Dolayısıyla bu noktada getirdiği eleştiriler hem vahiy için hem de dini 

ahlak için geçerlidir. Feuerbach İncil’deki emirleri ya da diğer adıyla vahyi, çocukların 

büyükleri tarafından yapmaları istenilen işleri nasıl yapacakları konusunda uyarılıyorsa 

insanı da vahiy konusunda aynı konumda görür ve bu noktada eleştirir. Fakat bu emirleri 

insanın ahlaki bazı nitelikleri kazanmasına yardım ettiğinden dolayı faydalı da görür. Bu 

anlamda onun vahye verdiği değer adeta Yunan mitolojisinde ahlaki değerleri insanların 

kazanması için anlatılan ve ayrı bir öneme sahip olan hikâyeler gibidir. Hatta bunlar 

                                                            
848 Hıristiyanlığın Özü, s. 256–257. 
849 Gürkan,  s. 355. 
850 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 52–53.  



222 

 

etkili olsun diye nasıl hikâye biçiminde ve şiirsel veya lirik tarzda anlatılmışsa vahiyde 

de böyle bir yöntem izlenmiştir.  Feuerbach bu durumu şöyle açıklar: “Vahiy, insan 

ırkının eğitimi olarak düşünülmüştür. İnsanın içinde, onu etik ve felsefi öğretiler 

göstermeye iten bir gereksinim vardır. Mitolojik şairlerin görüntüde insanları iyi ve 

bilgili yapmak gibi bir amacı vardı; bu şairler öykülemeyi anlatımın en uygun ve en güçlü 

biçimi olduğunu düşündüler. Aynı şey, bireyin ağzından çıkan vahiy için de geçerlidir. 

Bu bireyin bir amacı vardır ve bu amacı algılamasını sağlayan görüşler çerçevesinde 

yaşar. İnsan, imgelem sayesinde, kendi içyapısını düşünür, onu kendi dışında bir 

varlıkmış gibi gösterir. İnsanın, türün yapısı, bu nedenle Tanrı’dır.”851 

Feuerbach’ın etik konusunda vahyi eleştirdiği yön yapılması emredilen veya 

istenilen şeylerin iyi veya doğru olduğu için değil de Tanrı tarafından yapılması 

emredildiği için iyi ve doğru olmasıdır. Bu noktada Feuerbach Yahudilere emredilenlerle 

Hıristiyanlara emredilenlerin farklı olduğunu bunun asıl sebebinin yaşanılan çağlardaki 

farklılıktan kaynaklandığını fakat kendi bağlamlarında düşünüldüğünde doğru 

olabileceklerini, evrensel anlamda ise doğru olamayacaklarını belirtir. Fakat farklılık 

zamanın yanında bir de toplumsal farklılıktan da kaynaklanır. Bir anlamda insanların 

ihtiyaç duydukları şeyler onlara emredilir. Feuerbach bunu şöyle açıklar: “Vahiylere olan 

inancın yararlı etik etkileri görülebilir. Vahiyler aslında etik olma görüşünden türemeyen 

etik eylemler üretir. Aslında etik kurallar gözlemlenmiştir ancak bir dış kural koyucunun 

emirleri olarak, keyfi kurallar kategorisine yerleştirilerek içyapıdan koparılırlar. Yapılan 

şey, iyi veya doğru olduğu için değil, Tanrı tarafından yapılması emredildiği için 

yapılmaktadır. Gerçeğin nitelikleri önemsizdir; Tanrı neyi emrettiyse o doğrudur. Eğer 

bu emirler mantıkla, etikle uyuşuyorsa, iyidir. Yahudilerin dini kuralları, kendileri keyfi 

ve tesadüfî birer varlık oldukları halde vahiy yoluyla emredilmişti ve kutsaldı. 

Yahudiler Tanrılarından çalma emrini almışlardı; özel bir durum için bu ifade doğrudur. 

Vahiy inancı yalnızca etik duyu ve tatları yaralamakla kalmaz; insanın en kutsal 

duygularını zehirler, hatta yok eder, bu duygular doğruluk, doğruluğun algılanması 

duygularıdır.852 Dolayısıyla Feuerbach ahlaki kuralların tarihin belli bir döneminde 

                                                            
851 “Vahiylere inanmak çocukça bir eylemdir ve yalnızca çocuklar yaptığında olağan karşılanabilir. Ancak çocuk, bu 
durumun dışında tutulmuştur ve vahiylerin amacı da insanın isteyip de kendi başına yapamadığı şeyler için Tanrı’nın 
gönderdiği bir yardımdır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 230. 
852 “Hıristiyanlık’ta, etik kurallar Tanrı’nın birer emri olarak algılanır; etik dindarlığın kriterini belirler; ancak etiğin 
kendi içinde dini bir önemi yoktur. Bu yalnızca inanca aittir. Etiğin üzerinde Tanrı vardır, insandan ayrı bir varlık 
olarak, en iyinin onun için kural olduğu bir varlık olarak Tanrı vardır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 284. 



223 

 

yaşamış olan insanların keyfi uygulamalarına dayandırılması ve bunun Tanrı emri olarak 

insanların yapmasının istenmesinin yanlış olduğuna inanır. Zamanın değişmesiyle insan 

düşünce ve yaşam tarzında değişmeler meydana gelir bunun da onun uyması gereken 

kuralların sınırlarını belirleyeceğini ifade eder.853   

 

Feuerbach’ın ahlak konusunda etkilendiği insanlardan birinin Bayle olduğunu 

birinci bölümde belirtmiştik. Feuerbach, Bayle’nin o dönemdeki isimlendirmeyle hasta 

Avrupa’da ateist bir toplumun imkânını savunma hareketiyle adeta büyülenmiştir. 

Bayle’ye göre ateist olmak herhangi bir anlamda ahlaksız bir insan olmayı gerektirmez, 

belki de böyle bir kişinin hurafeperest bir Hıristiyan’dan Tanrı’ya daha yakın 

olabileceğini ileri sürmüştür.854 Böylece Bayle, sadece olgulara bağlı kalarak dini 

tamamıyla ahlakın lehine göreceleştirmiştir, o bunu doğuştan ve bu anlamda da açık 

evrensel olarak geçerli önermelerle dile getirilmeye müsait olarak görmüştür.855 Yani 

Bayle yalnızca din ve aklı değil aynı zamanda din ve ahlakı da birbirinden ayırmıştır. 

Başka bir deyişle, dinsel kanıların ve güdülerin ahlaksal bir yaşam sürdürmek için 

zorunlu olduklarını sanmanın büyük bir yanılgı olduğunu iddia eder. Dinsel-olmayan 

güdüler tıpkı dinsel güdüler kadar etkili, ya da giderek onlardan daha da güçlü 

olabilirler. Ve ölümsüzlüğe yani insanın bu dünyada yaptıklarını ahrette görecekleri ya 

da daha doğrusu Tanrı’ya inanmayan insanlardan oluşan ahlaklı bir toplumun 

bulunması bütünüyle olanaklı bir durumdur.856 Feuerbach bu noktada konuyu ele alarak 

dini ahlakın kendine göre en zayıf yönlerinden biri olan inancın insanın ahlak 

konusundaki belirleyiciliğini eleştirir. Feuerbach bu konuda şöyle der: “İnanç, en başta, 

inananların inançsızlardan önyargısız bir ayrımıydı. İnanan Tanrı’ya inandığı için 

inanırdı; inançsız kişi ise Tanrı’ya karşı olduğu için inanmaz; ancak Tanrı’ya karşı 

olan bu kişiler değersiz, ahlâksız insanlardır; çünkü Tanrı’ya karşı durmaktadırlar. 

İnanmak, iyilikle eş anlamlıdır; inanmamak ise kötülükle. İnanç dar görüşlüdür ve 

önyargılıdır; inanç, inançsızlığı etik düşünceyle bağdaştırır. Ona göre inançsız kişi 

kötülükten uzak Hıristiyanın düşmanıdır. Yeni Ahit’e göre: “En büyük kötülük, 

                                                            
853 “Tanrı’nın gönderdiği vahiyler, özel bir çağda gönderilmiştir”. Hıristiyanlığın Özü, s. 231. 
854 Bayle erdemli bir yaşam sürdürebilmek için hiçbir dinsel inanca gereksinim duymayan özerk ahlaki insan 
kavramına varmıştır. Copleston,  s. 19.  
855 Copleston,  s. 19–20. 
856 Copleston,  s. 20. 



224 

 

inançsızlıktır.” İnanç inananlara iyi yaklaşırken inançsızlara kötü yaklaşır. İnançta 

kötücül bir ilke vardır.”857 Dine göre Tanrı iyidir, insan kötü ve ahlaksızdır.858 Feuerbach 

bu anlayışı eleştirir. İnsanın doğuştan kötü olamayacağını ispata girişir.859 Kanatimizce 

Feuerbach’ın burada değindiği insanın özelde Hıristiyan genelde ise inançlı bir insan 

olmasının kişinin ahlaklı olmasını gerektirmediği konusunda haklıdır. Din sadece 

ahlakın ilkelerini belirler ve kişinin bunu yapması için bazı müeyyideler koyar ve 

bunlara uyulmadığı zaman dünyada kınama öteki dünyada da azap olduğunu belirtir. 

Fakat bu yine de insanın ahlaklı olmasını zorunlu hale getirmez. Bu düşüncenin 

kökeninde hümanist düşüncenin etkili olması yatar. Buna göre “insanlar dinlerine göre 

değer kazanmaz insan olmalarından dolayı değer kazanır fikri” ve bu noktada da ahlaki 

eylemleri insan olması sonuncunda oluşabileceği fikri etkili omuştur. Fakat bu 

düşüncede asıl önemli sebeb ise yeni keşfedilen yerlerin etkisidir. Şöyle ki, genel olarak 

Avrupadaki Hıristiyanlar Hıristiyan olmadan bir insanın insani ve ahlaki bir hayat 

yaşayamayacağınını düşünüyorlardı. Fakat yeni keşfedilen yerlerde Hıristiyan olmayan 

hatta pagan olan ama son derece ahlaki ilkelere bağlı insanlar vardı. Bunların varlığı bir 

anlamda insanların ahlaki kuralların kaynağını Hıristiyanlık veya herhangi bir dine bağlı 

olmadan da oluşturulabileceği fikrini daha cesurca savunmalarını sağlamıştır. 

Feuerbach’ın yaşadığı dönemde de artık dünyanın her tarafında yaşayan farklı 

inançlara sahip olan ve son derece ahlaklı hatta bazı pagan kabilelerin Hıristiyanlardan 

daha erdemli davranışlara sahip olduğu biliniyordu. Dolayısıyla Hıristiyan olmak ya 

da inançlı olmak ahlaklı olmak için yeterli değildi. Feuerbach son eserlerinden biri 

olan “Zur Etik: Der Eudäimonismus”da açıkça ilkel denilen insanların Katolikler ve 

Cizvitlerden daha temiz oduğunu savunur ve şöyle der: “Katolizm yüreğe kadar değil, 

gödem bağırsağına kadar işlemiştir.”860  Buradaki sorun şudur: insanın fena olanı, kötü 

ve fena olarak algılıyor olup olmadığıdır. Çünkü din ahlakı çevrelediği için bu durum 

insanlar tarafından doğru bir şekilde görülüp yorumlanamaz.861  

                                                            
857 Hıristiyanlığın Özü, s. 269. 
858 Hıristiyanlığın Özü, s. 53. 
859 Hıristiyanlığın Özü, s. 54. 
860 Özbek, Sinan, “Feuerbach’ta Mutluluk Ahlakı”, s. 40. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 247’den 
alıntıyla.) 
861 “Doğru, gerçek ve iyinin temeli her zaman için kutsallıktadır; kutsallığın niteliğindedir, insan etik konusunu ciddiye 
aldığı zaman, içinde de kutsal gücü taşıyor demektir. Eğer etiğin kendi içinde bir temeli yoksa etiğin kalıcılığına da 
gereksinim yok demektir; bu şekilde de etik, dinin temelsiz, keyfi kurallarınca sarılır” Hıristiyanlığın Özü, s. 286–287. 



225 

 

Fakat Feuerbach zamanında hem paganizm hem de ateizm tüm etik ilkelerin, 

tüm etik temel ve bağların reddi olarak kabul edilmektedir:  Eğer Tanrı yoksa iyiyle kötü, 

erdemle ahlâksızlık arasındaki tüm ayrımlar yok olacaktır.862 Bu nedenle ayrım 

yalnızca Tanrı’nın varlığıyla yapılabilir; erdemin gerçekliği kendi içinde değil, 

dışındadır. Böylece erdemin Tanrı’nın varlığı ile bağlantılı olduğu gerçeği de kendi iç 

önem ve değeri ile ilgili değildir. Tersine, Tanrı’nın gerekliliği inancı, erdemin tek 

başına bir hiç olduğu inancıdır aslında. İşte Feuerbach ahlak ve onun ilkelerinin dinden, 

Tanrı’dan bağımsız olarak oluşturulabileceğini insanın bu güce sahip olduğuna 

inanmaktadır. Tanrı’dan gelen bir ahlak değil, Tanrı istediği için yapılan bir ahlak değil, 

iyi olduğundan dolayı yapılan, yapılması gerektiğinden dolayı uygulanan bir ahlak.863 

Hatta adalet, iyilik ve bilgeliğin Tanrı olmasa da bir değer olduğunu söyleyen Feuerbach, 

Tanrı’yı inkâr etmenin bu değerleri inkâr etmek anlamına gelmediğini belirtir.864 

Feuerbach’ın bu noktada eleştirdiği bir diğer hususta inanç-ahlak ilişkisinde 

inancın Tanrı nezdinde ahlaktan daha önemli olmasıdır. Ahlakın değeri bu anlamda da 

oldukça düşüktür. “İnanç, iyi işler olmadan olmaz, Luther’e göre, bu işleri inançtan 

ayırmak, ateşten ısı ve ışığı ayırmak kadar imkânsızdır; ancak iyi işler yapmak, adalet 

niteliğine ait değildir, yani insanlar “yaptıkları işlerle değil, inançlarına göre yargılanır 

ve kurtarılırlar”. Tanrı için iyi işlerden daha çok inanç önemlidir, inanç kurtuluşun 

sebebidir, erdem değil; bu nedenle inancın maddesel bir önemi vardır, erdemin ise 

tesadüflere dayalı bir önemi vardır; yani inanç, dinsel anlamda önemlidir, etik anlamda 

değil.”865 Feuerbach bu şekilde inancın imandan üstün ve öncelikli olarak ele 

alınmasının dinin iyi olarak nitelendirdiği kavramı elde etmek için gerekli olduğunu 

belirtir ama bu din açısından böyledir. “İçsel karakteriyle çelişen inanç, etik tarafından 

sınırlandırılmıştır: İnanca kurallar koyan, sevginin gücüdür; çünkü etik karakter, inancın 

gerçekliğinin kriterini oluşturur; inancın gerçekliği, etiğin gerçekliğine bağlıdır. İnanç, 

aslında insanları mutlu eder; ancak şu da kesindir: İnanç insanlara etik kurallar aşılamaz. 

Eğer inanç, insanı iyileştirirse, sonuç olarak etik kurallar getirirse, bunun sebebi sadece 

etiğin karşı gelinemez gerçekliğine olan inançtır. İnanan kişide heyecan uyandıran şey 

                                                            
862 Bu söz “Tanrı yoksa her şey mübahtır” şeklindeki Dosteyevski’nin sözüne kaynaklık edecektir. 
863 Feuerbach bir insanın yetkin olabilmesi için diğer hususların yanında ahlak duygusuna da sahip olması gerektiğini 
belirtir: “Yetkin, hakiki insan, estetik ya da sanat, din ya da ahlak, felsefe ya da bilim duygusuna sahip kişidir 
yalnızca; genel olarak insan, insana özgü olanları kendinden dışlamayan kişidir.” GFİ, s. 136. 
864 Hıristiyanlığın Özü, s. 46. 
865 Hıristiyanlığın Özü, s. 277. 



226 

 

inanç değil, etiktir yalnızca; inancınız sizi ‘iyi’ yapmıyorsa, bir hiçtir. Sonsuz kurtuluş 

garantisi, günahların affedilmesi, yarar güdüsü, tüm cezalardan kurtarılma, insanı ‘iyi’ 

biri olmaya yönlendirir.”866 Yani, insan günahlarından ve suçluluk bilincinden bir tek 

inanç sayesinde kurtulabilir; ölümsüzlüğe olan inanca.  

  

Feuerbach bu konuda özellikle son derece önem verdiği bir ilke olan 

‘sevgi’nin sadece inanan insanlara has kılınmasını da eleştirir.867 Christianity’de bu 

konudan genişçe bahseden Feuerbach özetle şunları söyler: “İsa’ya inanmayan birini 

sevmek, İsa’ya karşı günah işlemektir, İsa’nın düşmanını sevmektir. İsa’nın ve Tann’nın 

sevmediğini, insan da sevmemelidir; onun sevgisi kutsal irade ile çelişen bir durum, 

dolayısıyla da bir günah olacaktır. Tanrı herkesi sever; ancak insanlar Hıristiyan 

olurlarsa. Hıristiyan olmak, Tanrı tarafından sevilmek demektir; Hıristiyan olmamak ise 

Tanrı tarafından nefret edilmek demektir. Bu yüzden Hıristiyanların, sadece 

Hıristiyanları sevmesi gerekir. İnanç, sevginin vaftizidir. Bir insanı insan olarak 

sevdiğiniz zaman, bu sevgi doğal bir sevgi olur. Hıristiyan sevgisi ise doğaüstü, kutsal 

sevgidir; bu nedenle, sadece Hıristiyan olan birine duyulabilir. “Düşmanmı sev” sözü, 

kişisel düşmanlardan bahseder, toplum düşmanlarından; Tanrı’nın, inancın 

düşmanlarından, inançsızlardan değil”.868 Feuerbach için bu şekilde sevginin 

kısıtlanması dinin veya dini ahlakın en eleştirilecek yönlerinden biridir. İnsanların 

biribirlerine karşı herhangi bir menfaat gözetmeden duyacakları sevgi asıl olandır. Bu 

konuda kişi veya kurumların sınırlamaları doğru değildir, bu insanın özüne aykırıdır. 

Tanrı’yı insana indirgeyen Feuerbach’a göre zaten “Tanrı’ya olan sevgi, insani bir 

                                                            
866 Hıristiyanlığın Özü, s. 278. 
867 Yaptığı iyi şeylerin sebebi ne sevgi, ne de onunla ilgili bir şeydir. O, yaptığı iyilikleri iyilik olsun diye ya da 
kendi yararına yapmaz, Tanrı için yapar. Günahlardan arınır, çünkü bu Tanrı’ya, kurtarıcısına iyi gelecektir. Bu 
nedenle iyi işler Tanrı’ya teşekkürün bir ifadesi olarak inancı izlemek zorundadır. Hıristiyanlığın Özü, s. 279. 
868 Hıristiyanlığın Özü, s. 270–271. “Kim İsa’nın öğretisini çiğner, ona uymazsa, onun Tanrı’sı yok demektir: Bu 
öğretiye uyan kişininse hem babası hem de oğlu olur. Eğer bu öğretiye uymayan biri size gelirse evinize almayın, 
hemen uzaklaştırın kendinizden: Çünkü o da Tanrı’yı kendinden uzaklaştırmıştır.” (John ix. 11.) Böylece sevginin 
temsilcisi konuşmaya başlar. Ancak duyduğu sevgi, sadece Hıristiyanlık’taki kardeşlik sevgisinde vardır. “Tanrı tüm 
insanlar ın kurtar ıc ıs ıd ır ,  özel l ikle de inananlar ın”.  (1.Tim. iv. 10. Özellikle “Herkese karşı iyi olalım, 
özellikle de inançlı olanlara.” (Gal. vi.10.) “Oğula inanan kişi ölümsüzleşir; inanmayan ise esas yaşamı değil, 
Tann’nm öfkesini bulacaktır.” (Luke ix.56 pasajı, John ii i  17) “Bana inananlara zarar verenlerin kafasına 
değirmen taşı düşsün ya da suda boğulsunlar daha iyi.” (Mark ix. 42; Mart xviii.6.) “İnanan ve vaftiz edilen kişi 
kurtarılacaktır; inanmayanlar ise lanetlenecektir.” (Mark xvi.l6.) İncil’de açıklanan inançla, sonraki zamanlarda 
açıklaması yapılan inanç arasındaki fark, tomurcukla çiçek arasındaki farkla aynıdır. İnancın gücünün hiç bir çelişki 
yaşamadığı, sevgi, insanlık ve adaletin gücüyle çatışmadığı yerde inanç, kine; kin de işkenceye yol açar. İnanç kendini 
etik kurallarının üzerine taşır. Hıristiyanlığın Özü, s. 276. 



227 

 

varlığa duyulan bir sevgi olduğu için, etik değil insani bir sevgidir.” 869 Engels’in 

nitelemesiyle Feuerbach için sevgi her zaman ve her yerde pratik hayatın bütün 

güçlüklerini yenmeğe yardım eden harikalar yaratıcı Tanrı’dır. Bir anlamda Feuerbach 

için aslolan insanların cins ve sosyal durum farkı gözetmeksizin birbirlerini 

sevmesidir.870 Dolayısıyla Feuerbach’a göre çocuğun, anne ya da babasıyla, kocanın 

eşiyle, kardeşiyle ya da arkadaşıyla olan ilişkisi, yani genel anlamda insan ilişkileri, 

kısacası tüm etik ilişkiler bizatihi dinsel ilişkilerdir. Yaşam bir bütün olarak özünde 

kutsal yapıyla bağlantılı ilişkilerden ibarettir.871  Fakat Feuerbach’ın insan insanın 

Tanrısıdır tezi ahlaki insanın özlemlerini yeterince dindirememiş ya da diğer ifadesiyle 

giderememiştir. “Bütün ahlaki ilişkiler aslında dinidir” diye yazan Feuerbach için sevgi 

doktrini ahlakiliğinin de temelidir.872  

Feuerbach “ahlaklı olmalısın veya erdemli olmalısın” şeklinde bir buyruğun 

ahmakça olduğunu belirtir. Çünkü bu yaklaşım morali sadece istence bağlayan, 

temelden bozucu, toplum zararına olan bir görüştür.873 Yani Feuerbach’a göre 

ahlakilik, bireyin kendi keyfi etkinliğine bağlı değildir, aksine metaya, doğaya ve 

bedene bağlıdır. Feuerbach ahlakın özel ve ulusal ekonomi alanına girdiğini belirtir. 

Feuerbach şöyle der: “Her nerede yaşam için gerekli olanlar bulunmuyorsa orada 

ahlaki gereklilikte bulunmaz. Yaşamın temeli aynı zamanda ahlakın da temelidir”.874 

Bunun için Feuerbach’a göre açlık ve sefalet yüzünden bedeninde bir cevher yoksa 

kafanda, ruhunda ve kalbinde de ahlak namına bir cevher yok demektir.875 Ne ahlak 

filozoflarının ‘iyi istenci’, ne kriminalistlerin muhakeme yeteneğinin insanı ahlaklı 

davranmaya sevk edeceği doğrultusundaki tezleri ve ne de lüks aristokratik mutluluk 

insanları suçtan tamamen uzak tutar ve şöyle der: “Ahlakın kapısını aralamak 

istiyorsanız, her şeyden önce onun önündeki maddi engelleri ortadan kaldırın”.876 Bir 

anlamda yoksulluğun olduğu yerde ahlak buyruğunun olmayacağını açıklar. Bu 

                                                            
869 “İnsanlık fikrinde, etik tanımlar yok olur; bunlar tesadüfî kavramlardır. Esas varlık ise öznedir, kutsal egodur. 
Tanrı’ya olan sevgi, insani bir varlığa duyulan bir sevgi olduğu için, etik değil insani bir sevgidir. Sayısız inançlı 
varlık, nefes yerine Efendimize duydukları sevgiyi solurlar; ancak bu sevgide herhangi bir etik düşünce söz konusu 
değildir”. Hıristiyanlığın Özü, s. 277. 
870 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 58. 
871 Chıristianty, s. 271. 
872 Wahba,   s. 182. 
873 Özbek, agm., s. 41. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 249’dan alıntıyla.) 
874 Özbek, agm., s. 41. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 249’dan alıntıyla.) 
875 Değerlendirme için bk. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 52, s. 55. 
876 Özbek, agm., s. 42. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 250’den alıntıyla.) 



228 

 

noktada Engels’in yaptığı eleştiri haklı gibidir. Engels Feuerbach’ın ahlakı herkese 

tatmin vasıtalarının ve objelerinin verilmiş olduğunu farzetmekte ve ona tatbiki 

imkânsız bazı güzel öğütler vermektedir. Bu imkânlara sahip olmayanlar için bu ahlak 

bir anlam ifade etmemektedir.877 Zira her insan hayatta aynı şartlara sahip değildir. 

Feuerbach ‘bir sarayda başka düşünülür bir sarayda başka düşünülür” demiştir ama bu 

konuya bir açıklık getirmemiştir ve Feuerbach’ın ahlak düşüncesi bir anlamda 

zenginler arasında uygulanabilecek bir hal almıştır. 

Feuerbach bir başına, kendi için yalnız düşünülmüş birey açısından, ahlakın 

gerçekte boş bir fiksiyon olduğunu belirtir: “Nerede Ben’den başka Sen yoksa başka 

insan yoksa orada ahlak da söz konusu değildir. Sadece toplumsal insan, insandır. Ben 

sadece Sen’den dolayı ve Sen’inle birlikte Ben’im”878 yani ahlak diğer insanlar 

arasında bir anlam ve değer ifade eder. Bu yüzden Feuerbach ahlaklı oluşu şu cümleyle 

açıklar: “Başkasının mutluluk ve mutsuzluğuna etkin katılım; mutluyla mutlu, 

mutsuzla mutsuz olmak –ama sadece her nerede mümkünse orada kendiliğinden de 

anlaşıcağı gibi, kötünün ortadan kaldırılmasını sağlamak- ahlak işte budur.”879 Bir 

anlamda ahlak düşüncesinde mutluluğun önemli bir yeri vardır. Feuerbach bu konuda 

şöyle der: “Bireyin kendi mutluluğu, her şeyden önce moralin amaç ve ereği değildir, 

ama onun temeli ve olmazsa olmazıdır.”880 Yani moral, insanı kendisi için 

düşündüklerini başkalarıyla olan ilişkisinde, bu başkaları içinde düşünmesidir. Yalnız 

mutluluk ahlakın temelini teşkil etmelidir anlayışı her türlü kayıttan uzak olduğu 

anlamına gelmez. Bunun iki tane sınırlayıcısı vardır. Birincisi fiillerimizin tabii 

neticesidir. İkincisi ise fiillerimizin sosyal neticeleridir. Yani nefsimiz hususunda akla 

dayanan iradi kayıtlama ve başkalarıyla münasebetlerimizde sevgi ahlakın temel 

kaidelerini teşkil etmektedir.881 

Sonuç olarak her ne kada Engels Feuerbach’ın ahlak analayışını ‘Feuerbach’ın 

ahlak felsefesi yakın öncellerinin yani Alman idealistlerinini doğrultusundadır. Özelikle 

                                                            
877 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 56. 
878 Özbek, agm., s. 42. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 251’den alıntıyla.)  
879 Özbek, agm., s. 43. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 257’den alıntıyla.)  
880 Özbek, agm., s. 42. (Feuerbach, Zur Etik: Der Eudäimonismus, s. 257’den alıntıyla.) Bu anlamda Feuerbach 
çileciliğe ve özellikle Katoliklikte yer alan bekâret yeminlerinin yanlış hatta bunun insan doğasına karşı işlenmiş bir 
suç olarak niteler. Hıristiyanlığın Özü, s. 190–193.  
881 Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 54. 



229 

 

Kant’ın temel görüşünün, kategorik imperativinin, içine sevgi katımış tekrarıdır”882 

derse de Feuerbach’ın ahlak felsefesinin öncellerininkinden en önemli farkı ahlak 

bakışının insana bakış içinde olmasıdır. Görüldüğü gibi Feuebach kendi döneminde etik 

problemlerin çözülmesine büyük önem vermiştir. Fakat bunun ateist bir bakış açısımdan 

yapıldığı ve sonuçlarının da buna göre oluşturulduğu açıktır. 

5. Eskatoloji Eleştirisi 

Feuerbach dinin ortaya çıkış sebeplerinden bir tanesinin de insanın sonsuzluk 

ihtiyacından doğduğuna inanır. Feuerbach’ın farklı argümanlarla geliştirdiği 

ölümsüzlük düşüncesi onun din ve Tanrı hakkındaki bazı fikirlerini desteklemek için 

kullandığı önemli hususlardan biridir. Bu konudaki fikirlerini doktora tezinden sonra 

yazdığı fakat yayınlanma açısından ise ilk kitabı ve akademik kariyerden kopmasına 

sebeb olan “Thoughts on Death and Immortality from Paper of a Thinker” (1830) adlı 

eseri kişisel ölümsüzlüğe bir saldırıyı ve Spinozacı doğada tekrar içerilme düşüncesinin 

bir taraftarlığını içerir. Yani bu eserde  kişisel ölümsüzlük kavramına karşı çıkan 

Feuerbach, insani niteliklerin doğada özümsendiği bir ölümsüzlük biçimini savunur. 

Hatta kitaba eklediği hicivsel şiir ve vecizelerden dolayı kendisinden nefret edilmesine 

de sebep olur.883 Ancak Feuerbach’ın bu kitabı herhangi bir anlamda ateistik değildir. O 

                                                            
882 Engels “Feuerbach’ın ahlak düşüncesinin Hegel’le mukayese edildiğinde kof olduğu ortaya çıkacaktır” diyerek 
eleştirmiştir. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 51. Engels ayrıca Feuerbach’ın ahlak 
anlayışının ve diğer görüşlerinin tesirsiz kalmasının sebebi olarak onun inzivaya çekilmesi bunun da onun tabiat ve 
insan unsuruna değinmesine rağmen bunları sadece bir kavram olarak kullanması ve tarihsel bağlarını göz ardı etmesi 
olduğunu belirtir.  Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 59. 
883 “Thoughts”un en hararetli bölümü teolojik-hicivsel sözlerin olduğu 80 sayfalık ek kısmıydı, örneğin bu bölümde 
şöyle bir ibare geçiyordu: “Kişinin işitebileceği en sefil gevezelik nedir? Bir ilahiyat adamının felsefe hakkında 
konuşmasıdır” Thoughts, s. 216. Örnek olması açısından burada yer alan şiirlerden seçilmiş bazı kıtaların çevirisini 
veriyoruz: 
 
(Ruh ve bedenin birliği hakkında) 

Ben parçalanamaz bir tabiatım, 
Bir Varlık, bir Ben, bir Bütün yalnız; 
Kendi Varlık’ımdan vazgeçmem; 
Onsuz olmaz hiçbir şey, buna muktedir 
Ayırıp parçalyamazsın insanı 
Keyfe göre ondan bir parça seçemezsin. 
 

(Ölümün kesinliği hakkında) 
Ölüm beyhude bir şaka değildir; 
Tabiat Karagöz oyunu oynamaz, 
O mühründe gerçek ölüm hükmü taşır. 
Varlık keni kendini kemirir, 
Ve yok oluşu (Hiçi) kendi içine alır. 



230 

 

doğrudan sadece kişisel bir Tanrı’nın kabulüne ve ölümsüzlüğe olan bencil bir inanca 

                                                                                                                                                                              
 

(Ölümden sonrası masalı) 
Gerçi eski efsane şöyle öğretir: 
Melekler gürühuna karışacakmışım; 
Lakin bu teologların çılgınlığıdır, 
Onlar ki her defasında bizi kandırdılar. 
Benim yalnız başıma hep aynı oluşum, 
Ölüm çığlıklarına karışır gider; 
Aynilik burada son bulur… 
 
Fakat Ben, Ego bir daha dirilmez. 
Ölüm hayat hikâyemi tamamlar, 
Hiç’te batıp giderim muhakkak, 
Yeni bir Ben doğmamalımıdır benden ancak. 
 

(Ölümsüzlük sadece bizim evlatlarımızla devam eder) 
Başka insanlığa daha iyi bir Ben, 
Ben’im Hiçe sıvışır onun önünden, 
Gerçek cennet budur ancak, 
Ölümden sonra yükseldiğim cennet. 
 
Onlara sürükler götürür beni, 
Onlar ki henüz yoklar ve yoktular:.. 
Sizin içinizde sevgili çocuklar, 
Siz ki bizim yerimize doğarsınız, 
Ve kendi hayatınızı soluklanırsınız 
Bizim soğuk ölü kabirlerimizden. 
 

(Ölüm en başından itibaren hayatta içseldir) 
Tıpkı içlerinde ekşi özsu bulunan 
Dopdolu limonlar misali; 
Aynen böyle kendi paketinde sanki 
Oturur kemiklerinin içinde ölüm. 
 

(Ölüm varlığın bilgisinin vasıtası gibidir) 
Dünyanın esasını ölüm çıkarır açığa, 
Ölümdür yalnız tabiatı aydınlatan. 
Varlık evvela ölümde açığa kavuşur, 
Bu yüzden ölümdedir varlık hepten. 
 

(Ölümle nasıl uyuşulur) 
   … O yüzden ciddiyetle tavsiye ederim sana, 

Her ne kadar eğlendirmese de seni; 
Diz çök ölümün önünde dua ile, 
Ölüm sıkıntısı her şeye muktedirdir. 
Bırak sarssın seni evvela ölüm 
Tir tir titretsin seni korkusu onun 
Sonra hayat huzuru ılık bir sıcaklık 
Misali dağılır iç organlarına kendiliğinden. 
Önce ölümle çözer, tertemiz edersin kendini 
Peşinden güzelleştirmeler gelir pekâlâ. 
 

Feuerbach kişisel ölümsüzlüğü isteyen kişilere hayırla anılmalarını sağlayacak şeyleri yapmalarını tavsiye etmektedir. 
Hayat mı arzu ediyorsun ölümden? 
Ah, o zaman gayret et buna hemen, 
Belki insanlık günün birinde  
Ne de olsa yâd eder seni sevgiyle. 

Thoughts. s. 138–159. Feuerbach’ın ölüm hakkındaki düşüncelerinin değerlendirilmesi için bk. Jacques Choron, 
Death and Western Thought, New York: Collier Books, 1973. s. 186–198. 



231 

 

karşıydı ve pozitif olarak zihnin ölümsüzlüğüne olan inancı ileri sürüyordu. Hatta 

ölümsüzlüğün boş bir rüya olduğunu belirtmişti.884 Yani Feuerbach burada geleneksel 

Hıristiyanlıktaki ruhun ölümsüzlüğü kavramını inkâr eden ve “eğer ölümden sonra 

hayat varsa, ölümden önce hayat olamaz”885 şeklinde bir iddiada bulunuyordu. Bir 

anlamda Feuerbach bu ilk kitabında sınırlılık, toplum, idealist bir felsefe anlamında 

ölümü kabul etmek için kendi dileğini ifade etmişti. Ona göre diğer insanlar gibi biz de 

sonsuz bir ruha ortağız ve bizim özümüz diğer özlere bağlıdır. Hatta Feuerbach bu 

düşünceyi insanın sahip olduğu gerçek hayattan vazgeçmesi olarak değerlendirir ve 

şöyle der: “Bu sürecin sonucunda, ölümde, bu sınırları kaldırmak için çalıştın ve ruh 

tarafından senin bütün hayatın tamamıyla ortadan kaldırıldı. Kendini bütünüyle ifade 

ettiğin ve kendini diğerlerine anlattığın son sözün ölümdür. Ölüm nihai iletişim 

hareketidir”.886 İçerdiği bu tür görüşlerden dolayı kimilerince Feuerbach daha sonra 

yazmış olduğu “Christianity” adlı eseriyle değil bu eserle Sol Hegelci söylemin 

başlatıcısı olarak kabul edilmiştir.887 

Feuerbach’ın ölüm sonrası görüşlerine geçmeden önce ölümü nasıl 

değerlendirdiğine işaret etmemiz konu hakkındaki görüşlerini daha açık bir şekilde 

anlamamızı sağlayacaktır.  

Ölümün korkunç bir şey olmadığını düşünen Feuerbach’a göre doğal ve normal 

olan, insanın yaşlandığında gelen ölümdür. Korkunç olan sadece başka insanların 

müdahaleleriyle, şiddetle oluşan yani doğal olmayan ölümlerdir. Feuerbach inanan 

insanların böyle bir ölümün ilahi bir günah sonucunda başlarına geldiğine inandıklarını 

belirtir.888 Şöyle der: “Ölümden korkma. Yurdunda, eş dost arasında sevgiyle anılarak 

kalırsın.”889 Fakat Feuerbach böyle bir durumun gerçekleşmesi için tevazunun yani 

insani bir eylemin gerektiğini alaycı bir ifadeyle şöyle belirtir: 

                                                            
884 Reese,  s. 172. 
885 Thoughts, s. 133.  
886 Thoughts, s. 121. “Eğer ruhum cennete aitse, bedenim neden dünyaya ait olsun? Ruh, bedene hayat verir ancak 
eğer ruh cennetteyse, bedenden vazgeçilmiş, beden ölmüş ve bu nedenle de dünyayla ruh arasındaki bağlantıyı 
sağlayan organ ortadan kalkmış demektir. Ölüm, ruhun bedenden ayrılması, bu günahkâr, bu maddesel bedenden 
ayrılması, cennete gitmesi demektir, eğer ölüm mutluluğun ve etik mükemmelliğin şartıysa, çile çekmek de etiğin 
bir kuralı olacaktır”.  Hıristiyanlığın Özü, s. 187. 
887 Thoughts’ı yayınladığında bu Feuerbach’ı Sol Hegelcilerin liderliğine yerleştirdi. Zira Sağ Hegelciler ölümsüzlüğü 
ve Tanrısal aşkınlığı kabul eden bir eğilimdeydiler.  
888 Choron,  s. 197–198. ( Saemmtliche Werke, III, s. 79-80’den alıntıyla). 
889 Choron,  s. 198. ( Saemmtliche Werke, X, s. 235’den alıntıyla). 



232 

 

 “Taşa bile tevazu göster.  

Eğer kişi duygularını tatmin ederek hayatını yaşarsa,  

Ölüm onun için aşk gibi tatlı bir hal alır.”890  

Peki, Feuerbach’ın ölüm ve sonrasına bu kadar önem vermesinin sebebi nedir? 

Feuerbach’ın yeni din ve felsefe anlayışını ortaya koyabilmesi için eskisini yıkması 

gerekiyordu. Bunun içinde dinlerin bir anlamda Tanrı’ya imandan sonra en çok önem 

verdikleri bir husus olan öteki dünya inancına saldırıyla bu düşüncesini 

gerçekleştirmeye başlamıştır.891 Hatta din hakkındaki pek çok olayın veya kavramın 

ölüm düşüncesiyle alakalı olduğunu düşünmüştür ve bu kavramları farklı eserlerinde 

kendi görüşü ekseninde açıklamıştır. Bunlar arasında en önemlisi olarak mucize 

kavramını sayabiliriz. Zira özü itibariyle olaya baktığımızda, mucizelere iman ölüm 

korkusu ve ölümsüzlük isteğiyle yakından ilişkilidir. Gördüğümüz gibi Feuerbach’a 

göre ölüm korkusu din için temel bir korkuyu meydana getirir ve bu korku öyle 

yanıltıcıdır ki, Tanrılara iman daha temel olan ölmeme isteğinin başlıca bir fonksiyonu 

olarak görülür. Her ne kadar teoride ölümsüzlük Tanrı’ya imanın bir sonucu ise de, 

pratikte ölümsüzlüğe iman Tanrı’ya iman için bir nedendir.892 Bu yüzden Feuerbach 

ölümsüzlük düşüncesini şu şekilde ele alır. “Ölümsüzlük öğretisi dinin son öğretisidir; 

son isteklerinin yazılı olduğu bir vasiyetnamedir adeta. Bu nedenle, burada şimdiye dek 

bastırdığı tüm isteklerini açıkça dile getirir. Eğer ben ölümsüz değilsem, Tanrı, Tanrı 

değildir; eğer ölümsüzlük diye bir şey yoksa Tanrı diye bir şey de yoktur. Eğer yeniden 

doğmayacaksak İsa da yeniden doğmayacak demektir, yani hepsi boştur. Tanrı benim 

gelecekteki varlığımın garantisidir; çünkü şu anki varlığımın, kurtuluşumun, güvenimin 

gerçekliği, garantisi de odur; dolayısıyla, ölümsüzlüğe ulaşmama, onu ayrı bir gerçeklik 

olarak kanıtlamama gerek yok, çünkü eğer Tanrım varsa ölümsüzümdür. Bu nedenle bu 

durum, Hıristiyan mistikleri için çok derindi; onlara göre ölümsüzlük fikri, Tanrı 

fikrinin içindeydi; Tanrı onların ölümsüz yaşamıydı.893 Feuerbach Hıristiyanlıktaki 

                                                            
890 Choron,  s. 198. ( Satyrisch-theologische Distichen, III, s. 130’dan alıntıyla). 
891 Feuerbach içinde bulunduğumuz çağda dinin insani içeriğinin ancak dinsel, uhrevi biçiminin terk edilmesi yoluyla 
korunabileceğini belirtir. Değerlendirme için bk. Herbert Marcuse, Us ve Devrim: Hegel ve Toplumsal Kuralın 
Doğuşu, çev. Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınları, 1989, s. 216. 
892 Lectures, s. 267. 
893 Hıristiyanlığın Özü, s. 195–207. 



233 

 

ölümsüzlük anlayışını bu şekilde yorumlayarak bu düşüncenin köklerinin nereye 

dayandığını ve nasıl fikri bir temelinin bulunduğunu göstermeye çalışır. Fakat Feuerbach 

konuyu açıklamada bazı anahtar kavramlara özellikle değinir. 

Feuerbach’ın ölüm ve sonrasıyla ilgili olarak ele aldığı önemli kavramlardan 

biri inkarnasyondur. Çünkü Feuerbach inkarnasyonun insanın ölümsüzlük isteğinin bir 

ifadesi olduğunu “İsa’nın yeniden dirilişi? Ölümden sonra kişisel varlığını devam 

ettirmesinin doğrudan bir kesinliği için insanın arzusunun gerçekleştirilmesidir”894 

diyerek bunu açıkça ifade eder. Marx, Feuerbach’ın düşüncelerini değerlendirirken 

özellikle bu konuyu ele alır ve konuyla ilgili olarak şöyle der: “Feuerbach, iyi bilindiği 

gibi, Tanrı’nın inkarnasyonu, Teslis, ölümsüzlük vb. Hıristiyan tasarımlarını, Tanrı’nın 

insan olarak ortaya çıkma gizemi, teslis gizemi, ölümsüzlük gizemi olarak 

tasarlanmıştır. Feuerbach gerçek gizemlerin örtüsünü kaldırmıştır.”895 Bu konuda 

Feuerbach’ın eserleri arasında yer alan bir çelişkiyi de belirtmemiz gerekir. Feuerbach 

konuyla iligili görüşlerini “Thought”, “Christianity” ve kısmen “Lectures”ta ifade 

etmiştir. Fakat “Lectures”ın “Chıristianity”ye zıt ilginç bazı farklılıkları vardır. 

Bunlardan en önemlisi de Feuerbach’ın Hıristiyan İnkarnasyon doktrinini ölümsüzlük 

isteğinin ışığında yorumlamasıdır. O, Hıristiyan Tanrı-insan doktrinini, dinin en temel 

motifleriyle beraber ele aldığını, Hıristiyan istek ve arzularını farklı bir şekilde 

sentezlediğini ve birleştirdiğini ileri sürer. Bu doktrin sadece insanın mutluluğu için 

Tanrı’nın var olduğu genel prensibini değil aynı zamanda spesifik olarak Hıristiyan 

isteği ölüyü diriltmek ve hepsinden öte bir Tanrı olmayı izah etmektir. Fakat 

Feuerbach’a göre Hıristiyanların iddia ettiği gibi sadece İsa ölümden sonraki hayatın 

teminatı olamaz bilakis ‘Tanrı insan olduğu kadar insanda Tanrı’dır ve özetle Tanrı’nın 

ölümsüzlük sıfatı, zorunlu bir sondan muafiyeti ve insanın da bir sıfatıdır’.896 Bu 

Tanrısal ve insani kimlik olmaksızın, Tanrı’nın varlığından insanın ölümsüzlüğünü ima 

eden gerçek temelleri çıkarmak zor olacaktır çünkü ölümden sonra hayat teorik olarak 

mümkün olabilir ama ilahi açıdan değil. Daha doğrusu, bu Tanrı ile insan arasındaki 

yakınlıktır, İsa Mesih’te örnekleşmiş olan yakınlık, bu bağlantıyı koruyan, Hıristiyanlar 

kendi kendilerine kendi ilahi köklerini yani ölümsüzlüklerini temin etmeye bu şekilde 

                                                            
894 Hıristiyanlığın Özü, s. 163. 
895 Marx, Engels, Kutsal Aile, 82. 
896 Lectures, s. 271. 



234 

 

muktedir olurlar. Kısaca Tanrısallığın ve ölümsüzlüğün birliği ve kişiliği ve bundan 

dolayı Tanrı ve insanın, dinin ve özelliklede Hıristiyan dininin esrarının çözümüdür. 

Kesin olarak doğa –ancak bir nesne ve insanın istek ve muhayyilesinin üretimi olarak 

doğa- dinin özüdür, öyleyse insan -bir özne ve insanın isteklerinin, muhayyilesinin ve 

soyutlamanın melekesi olarak insan- ruhsal dinin, Hıristiyan dininin özüdür.897 Bu 

yüzden Feuerbach şöyle der: “Gerçekte biz yeryüzünün yaratıklarıyız ve bizim 

varoluşumuzun bu durumlarını ortadan kaldırmaya çalışmak mümkün insani hayatı 

anlaşılabilir kılan şeyi reddetmektir. Ölümsüzlük ‘saçma, manasız bir istektir’”.898 

Yani, bizim fantezilerimize rağmen, bu bizim gerçekten gerçekleştiğini görmek 

istediğimiz bir istek olamaz. Ebediyen yaşadığımızda, ergeç ölmeyi isteyeceğiz çünkü 

ölüm insan hayatının ne olduğunu belirleyen şeydir.899 Bir anlamda bu hayatın ne 

olduğunu anlamak için ölümün gerekli olduğunu söylemektir.  

Feuerbach mesela bir çocuğun veya hayatının başındaki bir insanın ölümü gibi 

bu durumun sadece erken ve doğal olmayan ölümlere karşıt olduğunu ve bunun da 

insanı içten buna isyan ettirdiğini belirtir.900 Feuerbach bu noktada insanın ölümsüzlük 

isteğinin doğadan dolayı mümkün olmadığını belirtir. “İnsan isteklerinin gerçek engeli 

sadece doğadır. Bir melek gibi uçmak isteğinin engeli yerçekimidir, yalnız dini tefekkür 

                                                            
897 Lectures, s. 275. 
898 Lectures, s. 277. 
899 Feuerbach insan olmayı ölümsüz olma isteğinden uzak durmaya bağlamıştır. Şöyle der: “Eğer ben ölümsüz bir 
varlık olmayı, yeryüzündeki varlığımın zincirlerinden özgür olmayı istersem isteğimde ve muhayyilemde hâlâ bir 
insan mıyım? Hayır! Arzuya sahip olmayanın Tanrısı da yoktur. Grekler Tanrıların ölümsüzlüğü ve mutluluğu 
üzerinde niçin durdu? Çünkü onların hepsi ölümlü veya mutsuz olmayı istemedi. Religion, s. 33. Feuerbach 
“Religion”da bu konuda Grekler’le Hıristiyanlar arasında bir mukayese yapar ve şöyle der: “Grekler Tanrılarını 
sınırlandırmıştı, bunun anlamı şudur; onlar arzularını sınırlandırmıştı. Grekler ebedi olarak yaşamayı istemedi, onlar 
sadece yaşlanmamayı ve ölmemeyi istedi ve onlar sadece şimdi ölmemeyi istedi, sadece kendi zamanlarının en 
güzelinde değil sadece zorlu, acı verici ölümün değil; onlar cennette veya gökyüzünde korunmayı istemedi, sadece 
mutlu olmayı, sadece sıkıntılı ve acı olmadan yaşamayı istedi, onlar Hıristiyanların yaptığı gibi ah etmedi, çünkü 
onlar cinsel arzuların, uykunun, yemek yemenin ve içme isteğinin, Doğanın zorunluluğunun nesnesiydi. Onlar 
arzularına insani doğanın sınırları içerisinde razı oldular, onlar hiçliğin yaratıcıları değildi, onlar Tanrı’nın 
anlamlarının ve mutlu hayatı sadece muhayyileden değil, fakat maddi gerçek dünyadan elde etti, onlar Tanrı’nın 
cennetini bu yeryüzü üzerinde inşa etti.” Religion, para. 55. 
900 Feuerbach böyle erken ölümlere yabancı değildi. Daha önce belirttiğimiz gibi 1844 Ekim’inde kızı Mathilde’nin 
daha bebekken ölümüyle kendi ifadesiyle paramparça olmuştu, yani hakkında hiçbir şey yapamadığı ölümün çok 
şiddetli bir şekilde acısını çekmişti. Fakat “Hıristiyanlığın Özü”nde şöyle der: “İnançsız bir filozof, çocuğunun ölüm 
haberini aldığında şöyle haykırır: “Onun ölümlü olduğunu biliyordum.” İsa ise, bunun tersine yalnızca görülür 
tek ölüm olduğunu bildiği Lazarus’un ölümünde gözyaşı dökmüştür. Sokrates, elindeki zehir dolu bardağı 
sarsılmayacak bir ruh ile temizlerken, İsa “Mümkünse bu bardak benden geçip gitsin” der. Bu açıdan İsa, insan 
duygusallığının bir açığa vurumudur. Dinsizliğe karşıt ancak Stoacı ilkelere uygun olarak, kendi kendine 
yetebilme ve irade gücü ile Hıristiyan Tanrı bilinci, duyusallık ve etkilenebilirlik gerektirir.” Hıristiyanlığın Özü, s. 
89. Feuerbah’ın bu ifadeleri kızının ölümünden önce yazmış olması fikrini daha sonra değiştirdiği anlamına gelmez. 
Zira Feuerbach’ın burada ifade etmek istediği anlam şudur; inançsız bir insanın ister kendi yaşamı olsun isterse 
sevdiği bir başka insanın yaşamı olsun sona erdiğinde bunu doğal karşılar fakat inançlı bir insan isterse peygamber 
olsun, ölümün kendi ve sevdiklerinden uzak omasını ister yani durumu olağan karşılamaz.   



235 

 

ve duygulara adanmış bir hayat isteğinin engeli vücudumun ihtiyaçlarıdır; mutlu bir 

hayat isteğinin engeli duyusal dünyada cismani yani şehvani günahtan uzak durmaktır; 

ebedi yaşama isteğimin engeli ölüm, sonluluk ve ölümlülüğün gerekliliğidir.”901 

Feuerbach’ın ilk eserlerinde ölüm hakkındaki düşünceleri tür teorisiyle yakından 

alakalıdır, çünkü tür kavramı zorunlu olarak bireyin ölümüne bağlanmıştır. Fakat 

Lectures’ta ölüm fikri bireyin doğayla karşılaştırılmasıyla ilişkilidir. “Ölüm düşüncesi 

dini bir düşüncedir” diye yazar. Çünkü bunda ben faniliğimle karşı karşıyayım. Fakat şu 

açıktır ki, eğer ölüm olmasaydı dinde olmazdı.902 

Eserleri arasında konu ile ilgili diğer önemli bir farklılık da, “Thought”ta iman 

ve sevgi arasındaki içsel zıtlık üzerine odaklanırken daha sonra, ölümsüz olmak için, 

doğa ve ölümü aşma isteği üzerine odaklanmıştır ve bunu şöyle ifade etmiştir: “İnsanın 

doğasını, bu hayatın, bu gerçek duyusal dünyanın sınırlarını aşar ve Hıristiyanlar 

kendilerini doğanın bölümleri olarak kabul ve tasdik etmezler. Bilakis sadece doğaya 

aşkın farklı bir hayat yaşarlar. Onların tutkuları dünyaya ait olmayan, duyuüstü, 

doğaüstü tutkulardır. Dünyevi mutluluk uhrevi mutlulukla mukayese edilmez. Kısaca, 

Hıristiyan bu dünyayı sadece geçici olarak değil bilakis hastalık olarak görür.903 Bu 

ifadeler doğal olarak Feuerbach’tan yaklaşık otuz yıl sonraki, Nietzsche’nin 

Hıristiyanlığa saldırılarını hatırlatır. Nietzsche’ye göre iki bin yıllık batı kültürünü 

hazırlamanın özü –bilimi, sanatı, felsefesi, dini ve politik kurumları- görünen dünya 

sadece onun arkasında uzanan ‘gerçek bir dünyanın’ bazı bozuk, yanlış şekilde 

yansıtılan Platonik-Hıristiyan dünya görüşü üzerinde temellenmişti. Dahası, bu görünen 

dünya sadece gerçek dünyadan elde edilmemiş bilakis onun doğrulanması yine onda 

bulunmuştur. Sadece gerçek dünyadan dolayı görünür dünya herhangi bir öneme ve 

değere sahip değildir. Görünen dünyası onun kesinlikleri, suretleri ve haksızlıklarıyla 

tasdik etmeye gücü yetmez, Hıristiyan sadece gelecek dünyada kurtuluş sözünden 

dolayı bu dünyanın yük olduğunu kabul eder.904 Feuerbach’ta Hıristiyanların sadece 

öteki dünyada yaşam umuduyla yaşadıklarını ve bundan dolayı onları varolan dünyaya 

geri döndürmek gerektiğini iddia eder. Bu iman doğanın sınırlılıklarından özgür olma 

                                                            
901 Lectures, s. 233. 
902 Harvey, FIR, s. 215–16. 
903 Lectures, s. 231. 
904 Nietzsche’nin görüşleri için bk. Nietzsche, Thus Spake Zarathustra, A book for All and Name, çev. Walter 
Kaufmann, New York: Penguin, 1966, s. 13vd. 



236 

 

isteğindeki gibi hayatın ahlaki bir doğrulanması için o kadar da çok olmayan tutku 

üzerine temellendiğini ileri sürmüştür.905 

İlk bölümde de belirttiğimiz gibi Feuerbach’ın bu düşünceleri oldukça etkili 

olmuştur. Hatta non-realist inanç Tanrı ve ölümsüzlük konuları hakkındaki 

düşüncelerinde Feuerbach’ın hümanizmini yansıtır. Feuerbach, Tanrı’nın şeyleştirilmiş 

bir yansımasından oluşan bu insani sıfatların ıslah edilmesi gerektiğine hem de 

gelecekteki bir aşkın saha üzerine yoğunlaşmanın bu hayatta somut toplumsal bir 

taahhüde imkân sağlayabileceğini düşünmüştür. Bu düşünceleri Feuerbach Berlin’de 

Schleiermacher’in yanında eğitim görürken temellendirmeye başlamıştır. Hatta kendi 

nitelemesiyle bu dönemde ‘ölümün iğrenç noktasını görmüştür’.906 Fakat en önemli 

sebep belirttiğimiz görüşe ilaveten ve onun tamamlayıcısı olan ölümsüzlük 

düşüncesinin insanın Tanrı’ya inanmasını sağlaması ve bu inancın da insanın kendisinin 

zayıf bir varlık, Tanrı’yı da her şeye gücü yeten bir varlık olarak nitelendirmesidir.907 

Bu da ölümsüzlük düşüncesinin dinin ve Tanrı anlayışının kökeni olması demektir.908 

Feuerbach şöyle yazar, “İnsanın en dokunaklı ve acı verici duyguları, sonu isteyen, 

ölümü isteyen duygu veya şuurlu olmadır. Eğer insan ölmezse, eğer ebediyen yaşarsa, 

eğer ölüm gibi şeyler olmazsa, dinde olmaz. Lectures üzerindeki notlarımda söylediğim 

şudur, insanın mezarı sadece Tanrıların doğum yeridir.”909  

Bu düşüncenin temelinde de yansıma teorisi vardır. Birinci bölümde ifade 

ettiğimiz gibi Feuerbach yansımanın psikolojik mekanizmasını, insani varlıkların 

                                                            
905 Feuerbach’ın bu düşüncesinin Nietzsche’den farklı olan yönü budur. Nietzsche, Hıristiyanlığı başlangıcından 
günümüze hayattan iğrenme ve tiksintiyi süsleyip maskelemeyle sadece diğer dünyaya imanın arkasında saklamakla 
suçlamıştır. Nietzsche, The Birth of Tragedy and The Case of Wagner, çev. Walter Kaufmann, New York: Random 
House, 1957, s. 23. 
906 Thiselton, s. 98. 
907 Görünen o ki Feuerbach ve bu dönemde yaşayan diğer düşünürlerden bazıları Hıristiyanlık’la hesaplaşmaktadırlar. 
Bu düşünürler Tanrı’nın (İsa) trajik bir biçimde çarmıha gerildiği, insanların günah işlediğinde (Ortaçağ’da 
görüldüğü gibi) acımasızca ateşe atıldığı, ölümden sonra da cehennemle korkutulduğu bir kültürde yetişmişlerdir. 
Yıllar süren din savaşlarının ve kilise baskısının altında ezilen bir toplumun fikrî özgürlüğünü seslendirmişlerdir. 
Dolayısıyla düşünürleri kendi şartları içerisinde anlamak ve değerlendirmek gerekmektedir. 
908 Feuerbach dini tanımlarken de dinin, mutluluk isteği ve doğa ve ölümün sınırlılığının karşıtlığından doğduğunu ve 
sık sık dinle, ölümsüzlük ve mucizelere imanın birleştirilmesinin nedenininde bu olduğunu belirtir. Harvey, “Ludwig 
Feuerbach”, s. 747. 
909 Lectures, s. 33, 269. Feuerbach iddia etmiştir ki, insani varlıklar mutluluk güdüsüyle idare edilir ve bu mutluluğun 
kavranması hem doğanın iyiliğine hem de bireyin saadeti için ortaya çıkan kayıtsızlığın sınırlanmasına bağlıdır, 
özellikle de ölüm gerçeğinin insani varlıklar her şeyden önce yaşamayı ve yaşama güdüsünün zorlamasıyla içgüdüsel 
olarak bu tutkuyu bahşetme yeteneği olan, onları anlayan, onların şikâyetlerini dinleyen ve isteklerini ihsan eden bir 
varlığa dönüştürmeyi isterler. Değerlendirme için bk. Harvey, “Ludwig Feuerbach”, s. 749. 



237 

 

kendiliklerinin mükemmelliklerine içsel bir yönelim olarak varsaymakla açıklar. 

Feuerbach’a göre: “Biz zamanımızın eksikliklerinin farkındayız çünkü 

mükemmelleşmiş bir insan doğasının bilinçsiz bir idealine sahibiz. Çünkü biz göz 

diktiğimizden daha azız, biz kendi özümüzü alır ve onu Tanrı’ya yansıtırız. O zaman 

bizim sahip olmamız gereken mükemmelliklere Tanrı’nın sahip olduğunu söyleriz. 

Şimdi biz, sadece Tanrı mükemmel olduğundan dolayı hatalarımızı mazur görebiliriz, 

hâlbuki biz ölümlü olan ve mükemmel olmayan yaratıklarız. Lütufla bizi ikmal etmesi 

için Tanrı’ya yalvarırız ve böylece aktif olarak kendi kendimizi düzeltmek yerine pasif 

bir hale geliriz”.910 Hatta “Lectures”ta şöyle der: “Tanrı bütün kötülük ve maddenin 

baskısından özgür olma isteğidir; her şeyden önce ölümden kurtulmuş olmanın.”911 

Feuerbach Tanrıların güçsüzlük ve kaygıdan doğduğunu ve bu güçlerin ‘Ben-

olmayanı’ meydana getirdiğini düşünür. Mutlak olarak hayat ve ölüm bu güçlere 

bağlıdır, Bilinçli benlik doğanın ve ölümün sınırlarını sadece aşmayı arzulamaz bilakis 

sosyal bir yaratık olan varlık her şeyden önce tanınmak ister. Birey sonsuz ve seven bir 

yaratıcıdan önce varolur ki irade mucizevî bir şekilde doğa ve ölümü aşmaya 

muktedirdir. Feuerbach bireyin ölümsüzlük araştırmasının hastalıklı bir Eros olduğunu 

düşünür. Bireyin ölümsüzlük arzusu doğanın bütün uzamsal ve zamansal sınırlılıklarını 

ortadan kaldırır, bildiğimiz insanın hayatın yapısını tanımlar. Gerçekte biz yeryüzü 

yaratıklarıyız ve ölümsüzlük arzusu ‘saçma mübalağalı bir arzudur’.912 Tanrı, insanın 

varlığının sonsuz değerine olan inancıdır, yani insanın dış varlıkların gerçekliğinde inancı 

reddettiği bir inançtır. Bu nedenle Tanrı İnancı, insani ölümsüzlüğe olan inançla aynıdır; 

ikincisinde varlığın sonsuz değeri zamanla bağlantılı olarak ifade edilir.913 Burada din 

sadece doğaya bağlılık duygusunda temellenmiş bilakis ölüme karşı bir müdafaadır da. 

O bu durumu “Tanrı bütün kötülük ve maddenin baskısından özgür olma isteğidir; her 

şeyden önce ölümden kurtulmuş olmanın. O mutluluk içgüdüsünü tatmin etmektir, 

                                                            
910 Hıristiyanlığın Özü, s. 60. 
911 Luther, s. 112. “Ancak gelecek yaşamda karşımıza çıkacaklar, burada doğa tarafından sınırlandırılan insanın en 
son noktaya ulaşan mutluluğudur. Geleceğe olan inanç, bu nedenle, öznelliğin, doğanın sınırlarından kurtulmasına olan 
inançtır; kişiliğin sonsuzluğu ve sınırsızlığına olan inançtır: Sonuç olarak gelecek inancı, insanın kendine olan 
inancıdır ve cennet krallığına olan inanç, Tanrı’ya inanmakla aynıdır: İkisinin de içeriği aynıdır; Tanrı tüm doğal 
sınırlardan uzak, mutlak öznelliktir; o, bireyin olması gerektiği ve olacağı şeklidir: Dolayısıyla, Tanrı’ya inanmak, 
insanın sonsuzluğuna ve doğruluğuna inanmaktır; kutsal varlık, öznel insandır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 207. 
912 Harvey, “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, s. 45–46. 
913 Hıristiyanlığın Özü, s. 133. 



238 

 

Tanrısal varlık “İnsani (veya daha ziyade Hıristiyan) arzuları ifade eden ve 

nesnelleştirendir, mutluluk isteğinin odak noktasıdır”914 şeklinde özetler. 

Feuerbach ölümden sonra yaşam isteğinin değişik insani isteklerden doğduğunu 

düşünür ve bunun ilkinin de kişinin kendini koruma güdüsü olduğunu belirtir. 

“Christianity”de özetle şöyle der: İnsan hiç ölmemeyi ister. Bu istek, kendini koruma 

içgüdüsüyle özdeştir. Yaşayan her varlık kendini korumaya, hayatta kalmaya ve 

ölmemeye çalışır. Duygu ve düşünceler, yaşamın, özellikle de sosyal ve politik yaşamın 

gerekliliği bağlamında gelişir, bu olumsuz istek, bir hayat, hatta daha iyi bir hayat ve 

ölümden sonraki hayat isteğine dönüşür.”915 Duygular tarafından hükmedilen ve 

tasavvur tarafından karar verilen, kendini koruma içgüdüsel dürtüsü bireysel 

ölümsüzlük için Premeteusçu bir ihtiyaçtan başka bir şey değildir. Benliği doğaya ve 

türe bağlayan her şey ebedi hayat için bir engel gibi görünür; kısaca gelecek hayata 

iman öznelliğin doğanın sınırlarından kurtulmasıdır.916 Zaten Feuerbach’ın 

düşüncelerine baktığımızda şunu görürürüz. Hıristiyan manifestolarının Premetousçu 

sevgisinin bizatihi kendisi birbirine yakın iki formla ilişkilidir: (a) sebeplilik bağıyla 

sınırlandırılmamış olan ve bundan dolayı Hıristiyan arzularını gerçekleştirebilen, 

sınırlı olmayı kabul etmeyen özgür bir ‘doğanın efendisi’ olma isteği ve (b) 

ölümsüzlük isteği, zorunluluktan uzak kişisel bir varlık. Tabii ki sonra varolma isteği 

ancak ilkin varolmakla garanti altına alınabilir. Fakat Feuerbach’ın burada belirttiğimiz 

“Ölümsüzlük de insanın kendini koruma güdüsünden beslenir. İnsan ölümsüzlüğü bu 

yüzden ister.”168 görüşüyle ilgili olarak bu koruma güdüsü’nün kaynağı nedir? İnsan 

kendini korurken başkasını yoketmeyi seçemez mi? Bu koruma güdüsü başkasını 

yoketme gibi bir sapmaya dönüşemez mi? Bunu önleyecek mekanizma nedir? soruları 

cevapsızdır. 

Ölümden sonra yaşam isteğinin ikinci bir sebebi ise insanın sınırlılığından dolayı 

ölümden sonrasını bilememesi ve buna bir açıklama getirme arzusudur. Feuerbach bu 

                                                            
914 Luther, s. 112. 
915 Feuerbach sadece ölümsüzlük duygusunun kaynağını belirtmekle kalmaz aynı zamanda bunun doğru bir 
temelinin olmadığını da ifade eder: “Ölümsüzlüğün tüm kanıtları yetersizdir; mantık bile bunu yeterli kılamaz, kanıt 
bulamaz. Mantık, yalnızca genel kanıtlar sağlar, hiç kimsenin ölümsüz olduğunu söyleyemez; ancak insanın isteği, 
bunu bilmektir. Böyle bir kesinlik, kişisel güven ve pratik bir kanıt gerektirir. Bu kesinlik bana sadece ölmüş birinin 
mezarından çıkmış olduğu ama bu haliyle de insandan ayrı olmaması kanıtlandığında sağlanabilir. İsa’nın dirilişi, 
bu nedenle insanın ölümden sonraki yaşamının kesinliği için tuttuğu dileğin gerçekleşmesi anlamına gelir”. 
Hıristiyanlığın Özü, s. 162. 
916 Christianity, s. 184. 



239 

 

tür durumların bilinmesinin ancak hayali bir düşünce olduğunu belirtir ve şöyle der: 

“Her şeyi bilme ve mutlak mükemmellik tutkusu hayali tutkulardır. Konuyu dikkatlice 

düşünen hiç kimse her şeyi bilmek istemez, sadece ilgisini çeken şeyleri bilmek ister. 

Yani Feuerbach için yeryüzünün tatmin edilemez güzel şeyleri, doymak bilmez sınırsız 

mutluluk isteği hakkında konuşmak anlaşılır değildir.”917 İnsani arzular kişinin tarihi 

geçerliliğinde ve sosyal konumunda, sorumluluklarının ufkunu oluşturan, sırasıyla 

ailesi, şehri, ülkesinde kökleşmiştir. Çünkü Hıristiyanlar ulaşılabilir bu tutkulara uzun 

süre önem vermediği için, bunlar kolayca elde edilemez. Feuerbach Hıristiyanlığı 

yeryüzünde daha iyi bir hayata şümullü her güveni kemirdiğini düşünür. O ateizmin 

doğaya ve insanoğluna ondan alınan mevkiini geri vereceğine inanır, bu dünyanın 

doğrulanmasının sonucu olarak gelecek dünyayı olumsuzlar.  

Diğer sebebler ise Feuerbach’a göre, bundan ve buradan öteye iman, bir bütün 

olarak din gibi -psikolojik olarak söylenirse- insanın istidadına bağlı doğal bir duygu 

üzerine temellenmiştir. Daha açıkçası bütünüyle açıklanabilir insani istekler ve 

ihtiyaçlar üzerine temellenmiştir, özellikle de mutluluk içgüdüsü üzerine ki bu insanın 

kendini koruma içgüdüsünü bütünüyle ihata etmenin sonucudur, yani insan bencilliğinin 

son sığınağı. Aynı zamanda, o reel bir obje olarak varsayılan insanın hayali ve onun 

muhayyilesinin gücü bu güçler ve içgüdüleri, ihtiyaç ve istekler yönlendirilmiştir. Bu, 

Tanrı ve cenneti gerçek bir varlık gibi görür. Fakat Feuerbach’a göre açıktır ki, görünüş 

aldatıcıdır ve din bu görünüşü realite olarak ortaya koyar. Tanrı ideası ve ebedi hayat 

salt insani muhayyileden başka bir şey değildir, bizim yaratıcı fantezimizin bir 

ürünüdür. İnsanoğlu bu yansımanın etkisi altına girer, çünkü onlar diğer ‘sen’ tarafından 

tanınmayı arzular ve doğanın sınırlarından ve özellikle de ölümden korkar. Tanrı ideası 

onlara hem tanınma tutkusunu hem de ölümün üstesinden gelmeyi sağlar. İnsani 

varlıklar mutluluk güdüsüyle idare edilir ve bu mutluluğun kavranması hem doğanın 

iyiliğine hem de bireyin saadeti için ortaya çıkan önem vermeyişin sınırlanmasına 

bağlıdır, özellikle de ölüm olgusunun. İnsani varlıklar her şeyden önce yaşamayı ve 

yaşama güdüsünün zorlamasıyla içgüdüsel olarak bu tutkuyu bahşetme yeteneği olan, 

onları anlayan, onların şikâyetlerini dinleyen ve isteklerini ihsan eden bir varlığa 

dönüştürmeyi isterler. Kısaca din, mutluluk isteği ve doğa ve ölümün sınırlılığının 

                                                            
917 Lectures, s. 279. 



240 

 

karşıtlığından doğar. Sık sık dinle, ölümsüzlük ve mucizelere imanın birleştirilmesinin 

nedeni budur.918 Lectures’ta bununla ilgili olarak şöyle der: mucizelere iman ölüm 

korkusu ve ölümsüzlük isteğiyle yakından ilişkilidir, Hıristiyanlığın da içinde olduğu 

pek çok din bunlarla yakından ilişkili olarak görülebilir. Her ne kadar teoride 

ölümsüzlük Tanrı’ya imanın bir sonucu ise de, pratikte ölümsüzlülüğe iman Tanrı’ya 

imana götüren bir güdüdür.919 Yani, Feuerbach ölüm korkusunun din için temel bir 

korkuyu meydana getirdiğine inanır.   

“Christianity” adlı eserinin 19. bölümü bu konulardan bahseder. Feuerbach bu 

bölümü bir önceki bölüm olan bekârlık ve manastır hayatını özgürce seçmenin 

Hıristiyan anlamı üzerinden oluşturur.920 Feuerbach’a göre cennet, ölümsüz hayat, 

evlenmeyerek, gerçek bir zahit hayatıyla daha direkt bir yolla sağlanabilir.921 Çünkü 

cenneti kendisi doğaüstü olarak, mutlak sübjektif hayat olan bütün aile bağlarında özgür 

ve açıkça cinsiyetin olmadığı bir yer olarak görür. Bundan dolayı, Feuerbach’a göre 

cennet yaşamına iman veya kişisel ölümsüzlüğe iman aynı şeydir, tipik bir Hıristiyan 

öğretisidir, zira bu kişisel bir Tanrı’ya imanla birebir uyuşur. Fakat burada durum 

tersine çevrilmiştir: “Kişisel ölümsüzlüğe iman kişisel bir Tanrı’ya imanla mükemmel 

bir şekilde özdeştir; yani, gökyüzüne, kişinin ölümsüz hayatını ifade eder, Hıristiyanlar 

için bir obje olarak o Tanrı’yı da ifade eder, yani, mutlak, sınırsız kişiliği.”922 Bir 

                                                            
918 Harvey, “Ludwig Feuerbach”, s. 749. ve bk. Hook,  s. 243.  
919 Lectures, s. 267. 
920 “Cennette evlilik yoktur; cinsel sevginin ilkesi dünyevi şeklinden ayrılmıştır. Cennet yaşamı Hıristiyanlar için son-
suz, gerçek ve mükemmel olan yaşamdır. O zaman, cennete gidecek olan ben, neden gerçek hedefimde çözülecek bir bağı 
kurayım kendime? İlahi bir varlık olan ben, neden bu gerçeği burada, dünya da algılayamıyorum? Evlilik, bana çoktan 
yasaklandı; çünkü evlilik cennete alınmamıştı yani benim inancımın, umutlarımın ve yaşamımın temel noktasından ko-
vulmuştu. Dünyevi bir eş benim ilahi kalbimde nasıl bir yer edinebilir ki? Kalbimi insan ve Tanrı olarak ikiye nasıl ayı-
rabilirim?” Hıristiyanlığın Özü, s. 191. 
921 Cennete gitmek için ölümün gerçekleşmesi ve dünyanın sonunun gelmesi gerekir. Feuerbach dünyanın sonu için 
şunları söyler: “Bu inanç, İncil için çok önemlidir, öyle ki bu inanç olmaksızın kutsal kitapla ilgili yazarlar anlaşılamazdı. 
İçinde dünyanın yok oluşuna karşıt olmayan bazı bilgiler yer almaktadır. İncil’de gün ve saat belirtilmemiş olsa da 
dünyanın yakın zamanda yok olacağı önceden yazılmıştır; bu gerçeği ancak kör biri inkâr edebilir. Dolayısıyla,  inançlı 
Hıristiyanlar, neredeyse her zaman dünyanın sonunun çok yakın olduğuna inanmışlardır. Örneğin Luther hep şöyle der: 
“Son gün uzakta değildir.” Bu Hıristiyanlar için en azından içlerinde uzak ya da yakın olduğunu bilmeden hep o son 
gün özlemini taşımışlardır. İnancın esası, nesneler en ince ayrıntısına kadar incelendiğinde görülebileceği gibi, insanın 
ne dilerse olacağı fikridir: Ölümlü olmayı diler, bu nedenle ölümlüdür; doğa ve mantık için imkânsız olanı 
gerçekleştirebilecek bir varlığın olmasını diler ve böyle bir varlık oluşuverir; kalbin istekleriyle uyuşan, sınırsız 
öznelliği; yani bozulmamış bir mutluluğu olan, bir dünya diler, hâlbuki tam bu isteklerin zıttı bir dünya zaten vardır; 
dolayısıyla bu dünya yok olmalıdır, -gerektiği için yok olan dünyanın mutlak öznelliği ise yani Tanrı kalmalıdır.” 
Hıristiyanlığın Özü, s. 155–156.        
922 Chıristianty, s. 172. “Evlenmeden ve nefsin isteklerini yerine getirmeden yaşanan çile dolu bir yaşam, ölümsüz 
cennet yaşamına giden direkt yoldur; çünkü cennet türün şartlarından, doğaüstü, cinsiyetsiz, mutlak öznel bir yaşamın 
şartlarından özgür bırakılmış bir yaşamdır. İnsani ölümsüzlük, inancın temeli; cinsiyet ayrımının, bireyselliğin bir 
dış özelliği olduğu ve aslında kişinin cinsiyetsiz, bağımsız, eksiksiz, mutlak varlık olduğu inancına dayanır. Ancak 
cinsiyeti olmayan kişinin türü de yoktur; cinsiyet bireysellikle tür arasındaki bağdır; türü olmayan biri kendine 



241 

 

anlamda Tanrı ve cennet Feuerbach için özdeştir.923 Tanrı’yı kemale ermemiş cennet 

olarak ve gerçek cenneti de bütünüyle kemale ermiş Tanrı olarak tanımlar. “Şu anda, 

Tanrı Cennetin krallığıdır; gelecekte, cennet Tanrı’dır.”924 Ona göre, bizim tarafımızdan 

objektif olarak bakıldığında Tanrı genel kavramdır, sadece cennette kavranır ve 

bireyselleşir veya mutlağın, kutsalın gökyüzü hayatının özüdür, fakat şimdi bile bir 

ideal, mutlak sınırsız bir kişilikte tamamlanır. Tanrı özellikle insanın arzularını 

karşılayan bir varlıktır.925 Bu kişilerin tutkuları en azından doğal zorunluluklarca 

kısaltılmamıştır ve en içten tutku ölmeme isteği, devamlı yaşama isteğidir; bu gerçekten 

insanın en yüksek ve nihai tutkusudur, yaşamak ki, bütün arzuların arzusu tam olarak bu 

sebepten dolayı bütün lütufların özetidir.926 Bundan dolayı da “Cennet yaşamı, 

Hıristiyanlığın karakteristik bir öğretisidir. İnsani ölümsüzlüğü bir ilke olarak ilk bulanlar 

Hıristiyanlardı. Hıristiyanlar ruhla insan, türle birey arasındaki farkı ortadan 

kaldırmışlardı. Ancak tür ve bireyin birleştirilmesi en üstün ilkedir; Hıristiyanlığın 

Tanrısıdır.”927 

                                                                                                                                                                              
bağlıdır, bağımsız, kutsal, mutlak varlıktır. Dolayısıyla, ne zaman tür bilinçten ayrılırsa, o zaman cennet hayatı kesinlik 
kazanacaktır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 194–195. 
923 “Tanrı benim dileklerimi gerçekleştirir; bu, durumun bilinen bir kişiselleştirmesidir: Tanrı gerçekleştiricidir, ayni 
gerçekliktir. Ancak cennet de, dileklerime, isteklerime yeten bir varlıktır; bu nedenle cennetle Tanrı arasında bir 
fark yoktur.”  Hıristiyanlığın Özü, s. 198. “Böylece Tanrı’nın cennet olduğu, bu iki kavramın özdeş olduğu gösterildi. 
Aslında cennetin insanların gerçek Tanrı’sı olduğunu kanıtlamak daha kolay olurdu. İnsan, cennetini anladığında 
Tanrı’sını da anlayacaktı; ondaki cennet fikrinin içeriği Tanrı fikrinin içeriği olacaktı. Bu nedenle cennet, dinin en 
derinlerine açılan kapının anahtarıdır. Cennet ne kadar nesnel olarak Tanrı’nın açığa çıkan doğasıysa, dinin de öznel 
olarak en gizli kalmış düşünce ve varsayımlarıdır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 199. 
924 Chıristianty, s. 172. “İnsani ölümsüzlüğe olan inanç, ölümsüz yaşama olan inancı anlatan, Tanrı’yı anlatan, onun 
mutlak, sınırsız bir insan olduğunu anlatan İnsan-Tanrı’ya olan inançla özdeştir. Sınırsız insan, Tanrı’dır; 
cennetteki insanlık, tüm dünyevi sınırlamalardan arındırılmış insanlıktan başka bir şey değildir; tek fark, Tanrı 
ruhsallaştırılmış cennetken, cennetin maddeselleştirilmiş Tanrı olmasıdır. Tanrı, gizli cennettir; cennet ise açık 
Tanrı. Şu anda Tanrı cennetin krallığıdır; gelecekte ise cennet Tanrı olacaktır. Tanrı cennetin bir işareti, soyut varlı-
ğıdır. Tanrı, cennetlik, saf, özgür, esastır, mutluluktur. Bu nedenle Tanrı mutlak mutlu, cennet yaşamından başka 
bir şey değildir. Bu, mutlu bir yaşamın Tanrıyla birlik olunduğunda gerçekleşeceğine olan inanç anlatılırken açıkça 
belirtilmiştir. Burada Tanrı’dan farklı ve ayrıysak, orada ayrım ortadan kalkacaktır; burada insansan orada Tanrı 
olacağız; burada Tanrı bir monopolse, orada ortak mülk olacaktır; burada soyut bir bütünse orada yapısal bir çeşitlilik 
olacaktır. Bunun anlaşılmasını zorlaştıran tek şey, imgelemle ortaya çıkmıştır. Gerçekte Tanrı olarak algılanan 
mutlak yaşamla cennet olarak algılanan mutlak yaşam arasında bir fark yoktur. İnsanın ölümsüzlüğüne olan inanç, 
insanın kutsallığına olan inançtır; Tanrı’ya olan inanç ise tüm sınırlardan uzak ve sonuç olarak da ölümsüz olan 
insanlığa olan inançtır. Ölümsüz ruh ve Tanrı arasındaki ayrımlar ya sofistik ya da imgeseldir; cennettekilerin 
mutluluğu da sınırlardan arındırılmış insana bağlıdır.” Hıristiyanlığın Özü, s. 196–197. 

925 Harvey, “Ludwig Feuerbach”, s. 750.  
926 Lectures, s. 269. Feuerbach’ın bu konudaki görüşlerinden çıkan şudur ki, Tanrılığın anlam ve amacının 
ölümsüzlük düşüncesinin içinde olması, Feuerbach’ı ölümsüzlükle Tanrılığın aynı şey oluğu sonucuna vardırır. Önce 
bağımsız bir varlığa atfedilen Tanrılık, daha sonra ölümsüzlük olarak insanın bir özelliği olmaktadır. Tanrı, insanın 
mutluluk, mükemmellik, ölümsüzlük isteğinin gerçekleştirilmesidir, hakikatidir.   
927 Hıristiyanlığın Özü, s. 196. Hıristiyanlık, Yahudiliğin bencilliğini öznelliğe dönüştürmüş, dünyevi mutlulukları, 
İsraillilerin dinlerinin amacını, cennetteki mutluluğa olan özleme, yani Hıristiyanlığın amacına çevirmiştir. 
Hıristiyanlığın Özü, s. 148. 



242 

 

İnsanlar arasında en sağgörülü olanlar cennet ya da gelecekteki dünyayla ilgili 

kesin hiçbir şey söyleyemezler, bunların bilinemeyeceğini, yalnız düşünülebileceğini 

belirtirler. Burada cennetle ilgili tüm söylenenler, birer imgedir; bu imgelerle insanlar 

kendilerine geleceği, onlara yabancı bir doğayı, ancak varlığı kesin olan bir varlığı 

anlatırlar. Bu Tanrı için de geçerlidir. Tanrı’nın varlığı, söylenene göre kesindir; ne ol-

duğu, nasıl varolduğu ise bir sırdır. Ancak böyle konuşan biri çoktan kafasından 

gelecekteki dünyayı atmıştır; çünkü bu tip konularla fazla ilgilenmez. Çünkü bu sadece 

kalbindeki bir istektir; ancak gördüğüne inanır; kalbiyle doğruladığını kafasıyla inkâr 

eder; çünkü kendisini, onu gerçek ve nesnel bir insan yapan niteliklerden yoksun 

bırakması, gelecekteki yaşamı inkâr etmesi demektir. Gelecekteki yaşamın bir esrar 

olduğu öğretisi, bu nedenle, dini öğreti değildir; tersine hâlâ dinle bağlantısı olan ya 

da dinin arkasına gizlenen inançsızların uydurmalarıdır bunlar. Bu nedenle 

Hıristiyanlar için yalnızca kendi cennetleri, Hıristiyan nitelikleri taşıyan cennet bir 

kesinlik taşır; Muhammet’in ya da Yunanlılarm Elysium’ununki değil. 928  

Cehennem konusuna gelince: Cennet’i Tanrıyla özdeş gören Feuerbach cehennem’i 

sevgi unsuruyla uyuşmadığı için şiddetle tenkit eder: “sevgi sadece mantıkla uzlaşma 

içindedir, inançla değil; çünkü sevgi de mantık gibi özgür ve evrenseldir; inanç ise dar 

görüşlü ve sınırlıdır. Evrensel sevgi, sadece mantık kurallarının geçerli olduğu yerde 

olabilir; mantık da evrensel sevgi olmadan bir şey ifade etmez. Cehennemi yaratan da ne 

sevgi, ne de mantıktı, tersine bunu yapan inançtı. Sevgiye göre cehennem korkunç bir 

şeydir; mantığa göre ise bir saçmalık. Cehennemin bir inanç yanılgısı, bir yanlış inanç 

sonucu gündeme geleceği düşüncesi, bir hata olurdu. İnanç her yerde kendi gibidir; bu 

en azından olumlu dini inanç için, burada bahsedilen anlamdaki inanç için geçerlidir. 

İnanç cezalandırır, lanetler; tüm eylemler, inançla uyumludur; sevgiyle, insanlıkla ve 

mantıkla ise çelişmektedir.”929  

Feuerbach bu konuda şunu sorar: “Yaşamda, ölümde, benim için önemli olan 

nedir? Benim var olmam ya da olmamam kimsenin umurunda değil. Öldükten sonra 

                                                            
928 İnançlı kişi, bu dünyanın keyiflerini reddeder ancak bundaki tek amacı, cennetten alacağı keyiflere ulaşmaktır 
ya da bu keyifleri reddeder, çünkü zaten ilahi keyiflere ulaşmıştır; cennetteki güzellikler dünyadakilerle aynıdır, 
yalnızca cennettekiler. Dünyadakiler gibi sınırlı değildir. İmgelerle ya da simgelerle yaşamak dinin esasıdır. Din 
nesneyi imgeye feda eder. Gelecek yaşam, imgelemin aynasındaki şimdiki yaşamdır; din anlayışına göre, göz 
kamaştırıcı bu imge, dünyevi yaşamın doğru biçimidir. Gelecek yaşam şimdiki yaşamın süslenmiş, imgelem aracılığıyla 
anlaşılmış halidir. Hıristiyanlığın Özü, s. 195–207. 

929 Hıristiyanlığın Özü, s. 275.  



243 

 

artık ne acı duyarım, ne de bilincim yerindedir. Olmayış burada mutlak ilgisizlik ve 

duygusuzluk durumu diye tasarlanmakta, bağımsız hale getirilmektedir.”930  

Bir anlamda, bir şey gerçek olarak kesinlikle benim psikolojik tecrübem için 

realiteye uygun düşebilir; gerçek bir Tanrı ve gerçek bir ebedi hayat -ortaya çıkışı ve 

varlığı- kesinlikle Tanrı ve ebedi bir hayat arzusuna uygun düşebilir. Kaçınılamaz sonuç 

şu ki, psikolojik bu bakış açısından, Feuerbach’ın ebedi hayatı inkarı bir postulat olarak 

kalır. İlaveten onun ateizmi varlığın bir yansıma olduğu zannından öte bir şey değildir. 

Veya belki de Feuerbach’ın belirttiği gibi Hıristiyanlık ideal bir sahte ve fantastiktir 

fakat yakın tarihten acı verici bir şekilde öğrendiğimiz gibi bunu “bu dünyanın 

doğrulanmasının sonucu olarak gelecek dünyanın olumsuzlanması” takip etmemiştir. 

Bu bilgilerden hareketle şu sonuçları çıkarabiliriz: 

— Feuerbach’ın ebedi bir hayata inancın felsefik-psikolojik yorumu 

ebedi bir hayatın gerçekliği veya gerçek dışılığı hakkında herhangi bir 

karar vermeye izin vermez. Feuerbach’ın özellikle yansıtma teorisi 

üzerine temellenen Marx’ın afyon teorisi ve Freud’un illüzyon teorisi 

ebedi bir hayatın sadece insani bir yansıma olduğunu ispatlamada 

yetersizdir (kazanılmış haklara hizmet eden bir teselli, çocuksu bir 

illüzyon) bütün ‘merely’ ve ‘nothing but’ ifadeleri haklı olarak şüphe 

ifade ederler. 

— Onun kendi kısmı için ebedi bir hayatın ateistik inkârı yansıtılmış bir 

varlığın bütün şüphesinden ötede değildir. Bu inkâr aynı şekilde 

inancın bir tavrı üzerinde yaşar -örneğin- insan doğasında bir inanç, 

sosyalist toplumda rasyonel bilimdir- insani bir yansıtmanın bizatihi 

kendisi olup olmadığı sorunuyla yüzleşmelidir. 

— Ebedi bir hayatın bütün ateistik inkârına rağmen son mercide şüphe 

altında olmadığını ispatlamıştır, bu her anlamda ebedi bir hayata 

inancın kanıtlandığını ifade etmez. Bu tür bir inancın bu çeşidi 

bütünüyle kanıtlanabilir mi? Her iki durumda aynı derecede iyi veya 

aynı derecede geçersiz olarak kanıtlandığı görülür ve karşılıklı olarak 

                                                            
930 GFİ., s. 39. 



244 

 

biri diğerini geçersiz hale sokar. Böylece içinden çıkılmaz bir duruma 

düştüğümüz görülür: bizden ötedeki herhangi bir şeye nasıl ulaşırız.931 

Görüldüğü gibi Feuerbach ölümden sonra yaşam cennet ve cehennem konusuna yine 

insanı merkeze alarak ya da diğer bir ifadeyle insan bilincinin bir üretimim olarak ele 

almakta ve sevgi unsuruyla meseleyi kendi düncesi ekseninde açıklamaktadır. Bu 

noktada Feuerbach için ölümsüzlük düşüncesi insanın arzularının bir yansımasından 

başka bir şey değildir.  

6. Değerlendirme 

Feuerbach’ın ortaya koyduğu Tanrı düşüncesi ve bununla bağlantılı diğer 

konular kendi içinde ne kadar tutarlıdır? Şimdi bu konuyu değerlendirelim.  

Din hakkındaki düşüncelerini değerlendirdiğimiz ikinci kısımda belirttiğimiz 

gibi Batı’da Feuerbach’ın görüşlerine eleştiriler, yaşadığı dönemde fazlasıyla yapılmıştı. 

Günümüzde bu eleştiriler içinde bulunulan dönem de dikkate alınarak farklı şekillerde 

yapılmaktadır. Biz de burada önemli gördüğümüz bu eleştirileri ele alıp 

değerlendireceğiz. Bunu yaparken katılmadığımız veya Feuerbach’ın yanlış olarak ele 

alınıp değerlendirildiğini düşündüğümüz hususları da belirteceğiz. 

Öncelikle kendi kültür havzamızda olan eleştirilere bakacak olursak: 

Ülkemizde bu konuda söz söyleyen felsefecilerimiz Feuerbach’ın fikirlerinin özellikle 

Hıristiyan dünyası için büyük tehlike oluşturduğu İslam dünyası için aynı durumun söz 

konusu olmadığı görüşündedirler. Fakat bu, meseleye tek yönlü bakmak anlamına 

gelmektedir. 

                                                            
931 Küng, Eternal Life? Life After Death as a Medical, Philosophical and Theological Problem, s. 30–34. Bu konuda 
Feuerbach’ı eleştirenlerden biride Barth’tır. Şöyle yazar “Feuerbach çağının şekillendirdiği bir çocuk, ölümü 
bilmeyen ve kötülüğü yanlış anlayan biriydi. Gerçekte, baştan ayağa kadar biz insanların kötü olduğunu bilen herkes 
ve öleceğini düşünen herkes insanın özünün Tanrı’nın özü olduğunu farz eden, en hayali olan şeylerin veya bütün 
illüzyonların farkına varır.” Barth, agm., xxvııı. Feuerbach’ın çabucak teolojik terimlerin üstesinden gelmesi çok ta 
kolay değildi. Ebedi hayatın bu eleştirisi oldukça etkili bir şekilde sunulmuş, oldukça ikna edici bir şekilde formüle 
edilmiş, oldukça etraflı bir şekilde doğruluğu uygun delillerle kendine göre ispat edilmiştir. Bu anlamda teolog için 
sorun çok ciddidir: Feuerbach’ın ölümsüzlüğe inanç eleştirisi gerçekten kanıtlanmamış mıdır? Onun karşısına 
getirilebilecek argüman nedir? Ya da en basit ifadesiyle ebedi hayat gerçekte insanın psikolojik bir yanılsaması değil 
midir? İşte bu sorulara cevap verilmesi gerekir. 



245 

 

Örneğin Mehmet Aydın, Feuerbach’ın yansıtma teorisinin eski Yunan, Mısır 

ve hatta Hıristiyanlık (Protestanlık) gibi bazı dinler için geçerli olduğu kabul edilse bile, 

her din için geçerli olduğunun söylenemeyeceğini belirtir. Çünkü eğer Feuerbach’ın 

kastettiği manada insanın arzularının bir yansıması olarak Tanrı’nın ortaya çıktığını 

kabul edersek, tarihi gelişmelerle bunun çatıştığını göreceğimizi Aydın şöyle ifade 

etmektedir: “Örneğin M. S. 620 yıllarında yaşayan bir Arabın ideallerinin yansıması 

olan Tanrı anlayışıyla Kuran’ın Tanrı kavramı arasındaki ilişki bunu açıkça ortaya 

koymaktadır. Bu sıradan insanın en önemli idealleri çok çocuk sahibi olmak, bol servete 

sahip olmak, daha çok kadınla evlenmek vs. bu ve benzeri arzular olsa olsa bir Arap 

şeyhinin özelliklerini oluşturur. Yoksa İslam’ın Tanrı anlayışını değil”.932    

Aydın Topaloğlu ise “Ateizm ve Eleştirisi” adlı eserinde konuyu biraz daha 

açıyor özetle ifade edecek olursak: “Bilindiği gibi kilise, Tanrı’dan söz ederken O’nu 

baba, oğul ve kutsal ruh biçiminde ifade etmiş, İsa’yı da insanlaşmış yani bedenleşmiş 

bir Tanrı olarak dile getirmiştir. İşte bu noktada Feuerbach gibi Batı’da yetişen 

ateistlerin büyük bir kısmı Tanrı kavramı ile insan doğası arasında doğrudan bir ilişki 

kurmuş ve bu ilişkiyi çeşitli şekillerde yorumlayarak dinî inançları sarsmayı 

düşünmüşlerdir. Meselâ Feuerbach baba ve oğul gibi insan figürleriyle sembolize edilen 

Tanrı kavramını yine insanın yani Hıristiyanların kendilerinin ortaya çıkardığını iddia 

etmiştir. Bununla o İnkarnasyonu hedeflemiş ve onu yıkmaya çalışmıştır. Dolayısıyla 

onun eleştirileriyle Kilise öğretilerinin yıkılması belki kilise için hüzünlü olabilecektir. 

Ancak bu sonuç kilise dışındaki milyonlarca insanın içtenlikle bağlandığı ve her an 

onun yüceliğini düşündüğü yaratıcı Tanrı kavramına olumsuz bir durum getirme 

gücünde değildir. Yani Feuerbach’ın fikirleri Hıristiyan bir dünyada ateistler için 

anlamlı olabilir. Ancak aynı tenkitlerin dünyanın diğer bölgelerinde de benzeri etkiyi 

göstermesi zor olacaktır. Meselâ Feuerbach’a göre insan kendi niteliklerini Tanrı’ya 

atfederek bir anlamda kendi varlığını yüceltiyordu. Belki İsa’nın Tanrılaştırılmasında bu 

eleştirinin gerçeklik payı bulunabilirdi. Ancak İslâm dinine baktığımızda Tanrı’nın 

nitelikleriyle, insanın özellikleri arasında bir uçurum bulunmaktadır. İslâm’a göre insanî 
                                                            
932 Mehmet Aydın,  s. 215–217. Ayrıca bk.Topaloğlu, Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm Ya da Ateizm, s. 53–
54. Aydın Topaloğlu, Ateizm ve Eleştirisi, s. 134–139. Her ne kadar Max Scheler, Die İdee des ewigwn Friedens und 
der Pazifismus adlı eserinde “Muhammed’in Tanrısı vahşi çöl ortamında yaşayan bir şeyhin fanatizminden bir şeylere 
sahiptir” Der. Nejat Bozkurt, “Din ve Felsefe”, s. 17, (Max Scheler, Die İdee des ewigwn Friedens und der 
Pazifismus’dan alıntıyla) derse de bu onun İslam’ın Tanrı anlayışını bilmediğini gösterir. 



246 

 

olan her şey ilâhî olanın dışında kalmakta, ilâhî olan her şey de insanın çok uzağında 

bulunmaktadır. Başka dinlerde olduğu gibi yarı ilâhî olan bir kişiden söz edilemez. 

Nitekim Hz. Muhammed dahi herkes gibi bir insan olup, acı ve tatlı yönleriyle yaşamın 

içinde olduğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla İslâm dininde ne Tanrılaştırılmış varlıklar, 

ne günahsız azizler, ne ruhban sınıfı ve ne de kilise gibi Tanrısal kurumlar mevcuttur. 

İslâm dinine göre insan Tanrı’yı kendi biçiminde göremez. Çünkü insan biçiminde olan 

bir varlık Tanrı olamaz. Bir insan olarak o ne olduğunun farkındadır.933 Dolayısıyla 

Tanrı’nın insan düşüncesi tarafından ortaya konduğu biçimindeki bir itiraz İslâm dinini 

bağlamaz. Hıristiyanların Tanrı’yı tanımlarken O’nu baba ve oğul gibi terimlerle 

adlandırmaları Feuerbach’a böyle bir eleştiri imkânını tanımış olabilir. Ancak bu 

eleştiriler İslâm dini için bir anlam ifade etmemektedir. Doğadaki figürlere, sembollere, 

fetişlere tapınma ve bazı insanlarda kutsallık görme eğiliminin İslâm dininde şiddetli 

tepkiyle karşılaştığı aşikârdır. Nitekim bu tür eğilimlerin bazen inkârcılıkla eş anlamlı 

tutulması da böyle bir dinin yaşandığı toplumlarda antropolojik Tanrı anlayışının ortaya 

çıkamayacağını göstermektedir. Kaldı ki Hıristiyanların ortaya koymuş olduğu Tanrı 

imajı sadece ateistlerin değil Müslümanların ve Yahudilerin de tepkisini almaktadır. 

Dolayısıyla Batı dünyasında Hıristiyanlığın ve kilise öğretilerinin eleştirilmesi etraflıca 

incelenmeli bunlar başka kültürlere (meselâ İslâm dünyasına) taşınırken azamî derecede 

dikkatli olunmalıdır. Aksi takdirde kilisenin günahını onun gibi düşünmeyen bir başka 

sisteme çıkartmak haksızlık olacaktır.934  

Bu konuda bir diğer değerlendirme de Zeki Özcan’a aittir. Özcan olayı daha 

geniş bir bakış açısıyla ele almıştır. “İndirgemecilik ve Din” adlı eserinin ikinci 

bölümünü bir kısmını bu konuya ayıran Özcan, Feuerbach’ın hatalı olduğunu belirterek 

şöyle demektedir: “Feuerbach’ın dini, Tanrı kavramıyla daha doğrusu Hıristiyanlıkla 

özdeşleştirmektedir. Zaten bu konudaki kitabının adının “Hıristiyalığın Özü” olması 

bunu göstermektedir. Eğer o dini, Hıristiyanlıkla özdeşleştiriyorsa zorunlu olarak 

insanları da Hıristiyanlardan ibaret görmelidir. Onun sözünü ettiği insan ne Budist ne 

Şintoist ne Zerdüşt ne de antik pagandır. Sadece Hıristiyandır. Sonuç olarak 

Feuerbach’ın söylediklerini doğru kabul etsek bile sadece Hıristiyanlık için doğrudur. 
                                                            
933 İnsanın konumu için bk. Cafer Sadık Yaran, “Çağdaş Epistemolojik Dikatomiler ve ‘Sofyolojik’ Bir Epistemoloji 
Önerisi”, İ.Ü.İ.F. Dergisi, İstanbul, 2004, Sayı, 9, s. 30. 
934 Topaloğlu, Ateizm ve Eleştirisi, s. 136–138. 



247 

 

Tanrısız ya da monoteist olmayan dinleri açıklayamamaktadır. Çünkü Tanrısız bir dinde 

projeksiyonda olamaz.”935   

Buradaki eleştiriler büyük oranda doğrudur. Fakat şunu da unutmamak gerekir, 

Feuerbach ilk yazdığı eser olan “Christianity”de Hıristiyanlığın bir eleştirisini 

yapmıştır. Fakat bundan sonra yazdığı “Religion”, “Lectures” ve “Theogony”de sadece 

bir dinin değil bütün dinlerin eleştirisi vardır. Dikkatlice bakıldığında “Christianity”de 

Yahudilik ve pagan dinlerinin de eleştirisinin olduğu görülebilir.936 Ayrıca Garaudy 

yaptığı değerlendirmede antropomorfizm konusunda Feuerbach’ın düşüncesiyle İbn 

Rüşd’ün bazı fikirlerinin benzerliğine dikkat çekmektedir.937 Ve Yahudilik hakkında bu 

kadar konuşan Feuerbach’ın eğer İslam hakkında daha geniş bilgisi olsaydı bu konuda 

da söz söyleyeceği aşikârdır. Bunun yanında çağımızda Hasan Hanefi gibi bazı 

düşünürlerin Feuerbach’tan hareketle İslam Kelam İlmini antropolojiye indirgeme gibi 

                                                            
935 Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 104–105. 
936 Feuerbach’a göre, Yahudilerin Tanrısı egoizmdir: ‘egoizm uyumu arttırır, insanı kendine döndürür, ona yaşamla 
ilgili tutarlı bir ilke sunar; ancak bir yandan da onu kuramsal (teorik) açıdan dar görüşlü biri yapar. Çünkü benliğin 
iyiliğiyle alakası olmayan her şeye ilgisizdir (Christianity, s. 113). Yaratma kavramı Yahudi egoizminin sonucuydu. 
Dolayısıyla yoktan var etme kaynağını anlaşılamaz Yahudi bencilliğinin derinliğinde bulur (Christianity, s. 117). 
Yaratma tedrici olarak egoizmin doğrulanmasını sağlar. Bu anlamda egoizm Yahudilerin Tanrısı olur, onların 
egosunun bir hayali veya yansıması: “Tanrı, İsrail’in egosudur, bu ego kendisini amaç ve sonuç olarak görür, yani 
doğanın efendisi olarak” (Christianity, s. 119). Yahudilik ‘saf egoizm’ olarak (Christianity, s. 121) tanımlanmıştır. 
Yahudilik ulusaldır ve bundan dolayı politik bir topluluktur. Onların politik sistemi din şeklinde ifade edilmiştir ve 
böyle bir sistemin Tanrısı, en yüksek kavramı hukuktur, hukuk ‘mutlak, Tanrısal bir güç olarak hukuk bilincidir’ 
(Christianity, s. 121). Fakat Yahudi hukuku sadece eğer bu kötülüğü/günahları gören ve cezalandıran Tanrısal bir 
irade ile birleşirse güce sahiptir (Christianity, s. 208). Yahudi kendi hukukunu sübjektif bir değere sahip olarak 
görmez çünkü bunlar rastlantısal ve gelişigüzeldir; bunlar sadece tesadüfen akıl veya etik üzerine temellenmiştir; 
bunların gerçek gücü onların Tanrı’nın emirlerindeki varlığında yatar (Christianity, s. 209). Bundan dolayı o kendi 
hukukunun ahlaki zorunluluklarıyla gerçek ilişkiye sahip değildir, “İnsanın kendisine ahlaki değerleri veren 
kendisinden ayırması ve kendisinden ayrı bir yere yerleştirmesi gerekir” (Christianity, s. 208). Rasgele ve 
düşünmeden yapılmış bir tarzda hazırlandığından dolayı Feuerbachçı anlayışta pek çok zorluk vardır. Nitekim Yunus 
(peygamberin) kitabı Yahudiliğin Tanrı’nın sevgisi ideasını ulusal sınırların ötesine genişlettiğinin görülmesi gerçeği 
İsraillilerin dininin asli karakterine uygun değildir (Christianity, s. 119). Ayrıca Yahudilikte yer alan Egoizm 
Hıristiyanlığa da geçmiştir. Şöyle der Feuerbach: Birey ‘yaptığı iyilikleri iyilik olsun diye, ya da kendi yararına 
yapmaz, Tanrı için yapar’ bundan dolayı da Hıristiyanlıkta bir egoizm diniydi. Bu eleştirilerin toplu bir 
değerlendirilmesi için bk. Julius Carlebach,  s. 104–110. Ayrıca Bruno Bauer ve Marx da Yahudiliğin varlığını 
‘egoistik’ olmakla suçlar. Frederick Cople Jaher, A Scapegoat in the New Wilderness: The Origins and Rise of Antı-
Semitism in America, Cambridge: Harward Unıversity Press, 1994, s. 174. 
937 Garaudy’nin değerlendirmesi şöyledir: “İbn Rüşd, “Tehafüt et-Tehafüt” adlı kitabının daha ilk sayfalarından 
itibaren, Müslüman dininin, evrenin akla dayanarak derinlemesine incelenmesine çağrı teşkil ettiğini belirtmiştir. Din 
ve felsefe arasında, akıl ve hayal arasındaki gibi bir fark olduğunu açıklamıştır. İbn Rüşd’e göre, din pek gelişmemiş 
zihinler için sembol, imaj ve efsane yoluyla, felsefenin kavramlarla bulduğu ve ispat ettiği gerçekleri ifade eder. Din 
ve felsefe, konusu bakımından ayrılmaz, fakat gerçeği farklı seviyelerde ve farklı metotlarla açıklarlar. (...) Felsefe 
din ilişkileri hakkındaki bu görüş XIX. yüzyılda Hegel tarafından geliştirilecek ve ancak Feuerbach ve özellikle Marx 
ile yeni bir aşamaya ulaşılacaktır”. Roger Garaudy, Sosyalizm ve İslamiyet, Çev. Doğan Avcıoğlu, E. Tüfekçi, 
İstanbul: Yön Yayınları, 1965, s. 51. 



248 

 

bir girişimleri de mevcuttur.938 Bizim burada yapmamız gereken Feuerbach’ın 

eleştirilerinin Müslümanları ilgilendirmediğini söylemekten ziyade genel bir bakış 

açısıyla durumu değerlendirmektir. Ateist bir insanın batı dünyasında veya İslam 

dünyasında olmasının pek bir önemi veya daha doğru ifadesiyle farkı yoktur. Örneğin 

Feuerbach’ın düşüncesinden hareketle Tanrı’nın veya ölümsüzlük düşüncesinin insanın 

arzularının bir yansıması olduğunu söyleyen bir insana “Bu İslam’ın Tanrı veya 

ölümsüzlük anlayışında yok” diye cevap veremeyeceğimiz gibi olayı görmezden de 

gelemeyiz. Buna ilaveten daha önceki bölümlerde de belirttiğimiz gibi bazı 

araştırmacılar “Christianity” adlı eserde Hıristiyanlıktan kastın genel anlamda din 

olduğunu söylemişlerdir. Yani eleştirilen şey herhangi bir din değil, dinlerin tamamı ya 

da genel ifadesiyle din olarak adlandırılan her şeydir. Burada dinlerin ilahi kaynaklı 

olması veya olmaması önemli değildir. İster bu dinler bir Tanrı düşüncesine sahip olsun 

isterse Kofüçyüslük gibi bir Tanrı anlayışına sahip olmasın. Burada önemli olan dinin 

niçin ortaya çıktığına verilen cevaptır. Feuerbach’ın cevabı da açıktır: “Korkuların, 

arzuların, umutların, özlemlerin ve ideallerin bir yansıması” olması. Bunu da bütün din 

veya dini düşüncelere teşmil edebiliriz. Dolayısıyla Feuerbach’ın düşüncesinin daha 

geniş bir bakış açısıyla ele alınması gerekmektedir. Feuerbach’ın görüşlerini bu 

anlamda ele alıp eleştirdiğimizde şu durumla karşılaşırız. 

Feuerbach’ın ana hipotezini yeniden belirterek başlayacak olursak: “İnsanlar 

temelde kendilerinin olan özellikleri Tanrı’ya yansıtırlar ve insanları Tanrının karşısında 

özelliklere sahip olarak algılarlar.” Bunu kısaca şöyle tahlil edebiliriz: İnsanların 

Tanrı’nın özelliklerini tanımlamak için kullandıkları sıfatlar aslında insanı nitelemek için 

kullanılması gereken sıfatlardır. Bu hipotez Feuerbach’ın insanın kendine yabancılaşması 

görüşünün iki özelliğini yansıtır. İlki mahrum etme sürecidir yani kişinin pozitif 

özelliklerinin diğer bir şeye transfer hareketi. İkincisi yer değiştirmedir ve insanların 

kendilerini negatif kavramlarla yeniden kavramlaştırmalarını içerir. Kendine 

yabancılaşmanın iki özelliği zorunlu olarak tek bir realitede birleştirilir. Bunu da zorunlu 

olarak şu takip eder ki, insan Tanrı’ya kendi özelliklerini bahşettiğinde kendileri sırf bu 

nedenle insani doğanın negatif görüşüne sahip olacaktır. Yani bir anlamda Tanrı’yı Tanrı 
                                                            
938 Hasan Hanefi’nin konuyla ilgili görüşleri için bk. Hasan Hanefi, “Teoloji mi Antropoloji mi?” A.Ü.İ.F. Dergisi, 
çev. M. Sait Yazıcıoğlu, C. 23, 1978, s. 505–531. Değerlendirme için bk. Reçber, “Realizm, Din ve Dünyevileşme”, 
s. 28–30. 



249 

 

yapmak için iyi, önemli, üstün sıfatları ona düşük sıfatları kendimize verdik. Bunun 

anlamı kendimizi üstün sıfatlardan mahrum etmek ve bu sıfatları Tanrı dediğimiz bir 

varlığa atfetmektir. Burada şunu belirtmeliyiz ki Feuerbach’ın aksi görüşe sahip olanlar 

tarafından insanlar zayıf ve kendi kaderini kontrol edemeyenler olarak tanımlanmadı.939 

Çünkü dinlerin insan tanımı Feuerbach’ın düşündüğü kadar aciz bir insan anlayışı 

değildir.  

Feuerbach’ın ortaya koyduğu ve bu düşüncenin bir anlamda tersine çevrilmesi 

ise daha tartışmalı bir haldedir. Zira genel olarak baktığımızda Feuerbach bireyden 

ziyade türleri vurgulayarak, bireysel insanın aşkın-tür olarak değerini inkâr ederek, 

Tanrı’yı hesaba katmaksızın insanı yüceltmiştir. Eğer biri bunun sonuçlarıyla felsefi bir 

ideayı yargılayabilirse, kişinin şunu sorması gerekir: Böyle yüceltilen insan gerçek 

insan mıdır? Eğer o geçici bir anda ve mekânda olan varlık ise onun trajik ünüyle 

beraber, insanın kendisi olduğu iddia edilebilir mi? Düşünce tarihindeki bir sonraki 

adım ya da diğer bir ifadeyle Feuerbach’ın bir adım ilerisi egzistansiyalizmin katı 

ümitsizliği değil midir ve onun ideası da insan doğası olarak böyle bir şeyin olmadığı 

değil midir?940 Dolayısıyla bu tür bir kabul Feuerbach’ın dine yönelttiğinden daha 

büyük sorunları beraberinde getirir.  Ayrıca Feuerbach hiçbir zaman sonsuz bilinci 

kanıtlamadı. Yani Feuerbach ateizm için teklif etmiş olduğu delilleri ispatlanmış olarak 

kabul eder. O hiçbir zaman gerçekten insan bilincinin sonsuz olduğunu kanıtlamamıştır, 

bunu sadece iddia etmiştir. Tabi ki, eğer bizim bilincimiz gerçekten sonsuzsa, o zaman 

biz Tanrıyız. Fakat açıkça durum bu değildir, zira Tanrı değişmez ve sınırsız iken bizim 

bilincimiz değişir ve sınırlıdır.  

Bunun gibi Feuerbach asla kanıtlayamadığı, fakat sadece iddia ettiği, “Tanrı 

sadece insanın şuursuzca yaptığı yansıtmanın bir varsayımıdır, ötelere yansıtılmasıdır” 

görüşünü değerlendirdiğimizde de şunu görürüz. Bugün yeryüzünün özgür halkları 

olarak sayısız insan vardır, kendilerinin tamamıyla şuurundadırlar ve bunlar kendi 

özgürlüklerinin ve tarihin akışının bir temeli ve garantisi olarak Tanrı’ya 

inanmaktadırlar. Feuerbach’ın iddia ettiği gibi şuursuzca bir bağlılık içinde 

                                                            
939 Schoenfeld,  s. 229. 
940 Warning, s. iii-ix. 



250 

 

değildirler.941 Oysa Feuerbach’a göre insanların bilgisizliği, kültürel geri kalmışlığı, dini 

düşüncenin ortaya çıkması ve yaygınlaşması için en uygun unsurlardan biridir.942 Buna 

karşın mesela Feuerbach’ın çağdaşlarından biri olan Alexis de Tocqueville şöyle 

demiştir; “Maalesef, gerçekler teori ile hiçbir şekilde uyuşmamaktadır. Avrupa’da bazı 

kesimler vardır ki, onların inançsızlıkları sadece bilgisizliklerinden kaynaklanmaktadır; 

ama Amerika’da –ki bu ülke dünyanın en özgür ve aydınlanmış ülkelerinden biridir- 

insanlar dinin zahiri icaplarını şevkle yerine getirmektedirler.”943 Bugün ise inanmış 

olan insanlar bilgisizce bir inanmadan ziyade eskiye nazaran çok daha fazla bir 

bilgilenmeyle inanmaktadırlar.944  

Feuerbach’ın düşüncesindeki bir diğer yanlış faraziye de kişinin herhangi bir 

objeyi bilmek için o şeyin kendisi olmak zorunda olmasıdır. Fakat Feuerbach bu 

önermeyi de hiçbir zaman kanıtlamamıştır, zaten gerçek te bu değildir. Benzer benzeri 

bilebilir. Bilgi analojiyle olabilir. Örneğin; Biz bir ağacı bilmek için ağaç olmak 

zorunda değiliz, fakat sadece zihnimize onun benzerini yerleştiririz. Ayrıca, Tanrı’yı 

bilmek için Tanrı olmak zorunda değiliz. Benzerlik bilgi için yeterlidir; sujenin ve 

objenin ayniyeti gerekli değildir. 

Feuerbach’ın yansıtma din teorisine getirilebilecek diğer bir eleştiri ise, 

Feuerbach kendi görüşünün, kendi tasavvurunun bir yansıması olacağını göz önüne 

almamıştır. Feuerbach sadece Tanrı’nın olmadığını düşünmüştür. Belki Freud gibi 

Feuerbach da kendi suretindeki bir Tanrı görüşü yaratmakla meşgul olmuştur. Onun 

ateizmi -reddettiği teizm gibi- kendi arzularından ortaya çıkan bir illüzyon olabilir. 

                                                            
941 Küng, Credo, The Apostles’ Creed Explained for Today, s. 12.  
942 Stoyçev, s. 90. Burada şunu belirtmeliyiz ki, Feuerbach Fransız materyalistleri gibi tek yanlı bir biçimde dini 
doğuş nedenini bilgisizliğe indirgemiyor. Bu Feuerbach’a göre sağlıksız, gerçek dışı, hastalıklı bir fanteziye kapıları 
açan unsurlardan yalnızca biri. Bunun dünya hakkındaki nesnel bilgiye dayandığı ölçüde insan düşüncesine yararlı 
olacağı, canlılık getireceği görüşünü savunuyor. Stoyçev, s. 91.  
943 Alexis de Tocqueville, Democracy in America, edt. J. P. Mayer, çev. George Lawrence, New York: Anchor 
Books, Dobleday&Company Inc., 1969, s. 534-535 ve ayrıca bk.  s. 448–449, 542. Harvey Wheeler’in deyimiyle 
“Tanrı’yı öldüren bir dönem aynı zamanda Tanrı’yı doğuran bir dönem olacaktır” ki, çağımıza baktığımız da dinin 
ortadan kalkmasını değil dinden uzaklaştırılmaya çalışılan insanların farklı dini gruplara katıldığını görmekteyiz. 
Harvey Wheeler, ‘The Phenomenon of God’, The Center Magazine, Sayı, 4, s. 8. Fakat bu bazılarının belirttiği gibi 
ateizmin günümüzde etkisi ve gücünün zayıfladığı, yaygınlığının sona erdiği anlamına gelmez. Böyle yanlış 
diyebileceğimiz bir değerlendirme için bk. İbrahim Paçacı, “Ateizm Maddesi”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Fikret 
Karaman ve öte., Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları,  2006, s. 41-42. 
944 Bu noktada “Allah’tan hakkıyla ancak âlim kulları korkar”, “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur 
mu?”ve bunlara benzer pek çok Kur’an’dan ayetler ve peygamberimizin hadisleri dinin bilgisizlik üzerine 
değil asıl bilgi üzerine temellendiğinin veya temellenmesi gerektiğinin açık ifadeleridir. 



251 

 

Kendini yansıtma, ateizmle beraber daha iyisi olmasa da teizmi de açıklar. Yani, 

Norman L. Geisler’in olayı tersten açıklayan ifadesiyle “Belki de biz Babayı 

yaratmadık; belki de ateizm onu öldürdü.”945 

Tanrı’nın, insanın kendinde eksikliğini hissettiği özellikleri çaresizlik içinde 

atfettiği bir yansıtma olduğu görüşü şu şekilde de eleştirilebilir: “Gerek bir kişiye, gerek 

bir şeye gerekse Tanrı’ya yönelik olsun insanın tüm inançları, ümitleri ve sevgisi 

mutlaka bir yansıtma unsuru içerir. Ama bu, yansıtmanın muhatabı olan nesnenin var 

olmadığını göstermez. Tanrı’ya inanç çocuğun babası ile olan ilişkisinden etkilenmiş 

olabilir. Ama bu, Tanrı’nın olmadığı anlamına gelmez. Psikolojik açıdan Tanrı inancı 

her zaman bir yansıtmayı içerebilir veya bu inancın tamamıyla bir yansıtmadan ibaret 

olup olmadığı şüphesi her zaman söz konusu olabilir. Ama hâdise, mesela seven bir 

kimse söz konusu olunca da aynıdır: Her seven kişi sevgilisinin kendi zihnindeki 

imajını sevgilisine yansıtır. Peki, bu durum sevgilinin olmadığını veya onu sevenin onu 

gördüğü veya düşündüğü gibi olmadığını mı gösterir? Seven kişi kendi yansıtmalarıyla 

sevgilisini onu dışarıdan tarafsız bir gözle değerlendirmeye çalışan birisinden daha 

derin bir şekilde anlayamaz mı? Kısacası yansıtmanın var olması onun muhatabı olan 

nesnenin varlığı veya yokluğuna hükmedemez. Yani Tanrı inancının psikolojik olarak 

izah edilmesi gibi bir zorunluluk yoktur. Bunun tersi için de aynı durum söz konusudur. 

Yani Tanrı inancının bir yanılgı olduğunun psikolojik olarak izah edilmesi gibi de bir 

zorunluluk yoktur.946 

Buradaki asıl problem yani Feuerbach’ın düşüncesinin çıkış yeri, Freud’un 

teorilerinde de çevrelenmiş olan, hakikat ve realite konularında arzunun gerçekleşmesi, 

baskı altında tutulan kuvvetli bir arzunun gerçekleşmiş olduğunun sanılması 

durumudur. Şöyle ki, bir şeyi sadece arzulamak onu varlığa getirmez. Arzular hakikat 

iddiaları için ölçü değildir. Bizim sadece onun var olmasını arzulamamız ve umut 

etmemiz herhangi bir şeyin var olabilmesi için doğru olmaz. Gerçekte insani arzuların 

durumu Tanrı’nın ontolojik durumuyla şu veya bu şekilde ilgisizdir. Feuerbach 

Tanrıdaki ontolojik realiteye bağlanan özel ve kapsamlı nedenleri ya da temelleri 

                                                            
945 Geisler, s. 244. 
946 Küng, Freud and the Problem of God,  s. 77. 



252 

 

oluşturan arzuları veya Tanrı’nın yansımalarını bütünüyle göstermeye çalışır.947 Fakat 

yukarıda da belirttiğimiz gibi olaya tersinden bakacak olursak Feuerbach’ın arzusu 

kendisinden daha üstün ve yüce bir varlık olmasını arzulamaktı. Dolayısıyla belki de 

yanlış olan arzu buydu. Her ne kadar Barth ve Dietrich Bonhoeffer’in vurguladığı gibi 

insani arzulara uygun olan Tanrı Yahudi, Hıristiyan veya İslami kutsal metinlerdeki 

Tanrıyla büyük ölçüde uygun olsa da bu durumu değiştirmez. 

Burada Kuran’ın bakış açısını bir kenara bırakıp Feuerbach’ın bakış açısıyla 

olaya baktığımızda şöyle bir sorun çıkar karşımıza: Tanrı’nın sıfatları konusunda 

Feuerbach’ın bunları insani sıfatlar olarak görmesindeki en büyük sıkıntı insanın 

Tanrı’yı kendi kelime ve kavramlarıyla açıklamasıdır. Zira bu nitelendirme insana ait 

olunca bir anlamda Tanrı’nın fiilleri ve sıfatları da antropomorfik bir mahiyet 

kazanır.948 Yani sıfatlarına baktığımızda Tanrı’nın insana benzediğini görürüz. Bu 

Tanrı’nın bir eksikliğini göstermez zira onu hiç tanımasaydık Tanrı olduğunu nasıl 

bilecektik? Yani biz Tanrı’nın antropomorfik idealarının dini anlamını ruhsaldan daha 

ziyade bedensel sıfatlar ve kapasitelerle ilgili olarak Tanrı ve insan arasındaki benzerliği 

açıkça göstermesiyle daha iyi anlarız. Çünkü insanın sahip olduğu güçler Tanrı’yı ve 

onun niteliklerini tam olarak kavrayamaz. İnsan ve Tanrı arasındaki benzerlik bundan 

dolayı tamamıyla anlaşılamaz ve idrak edilemez dini bir olgudur. Hıristiyanlık’taki 

Tanrı’nın insani karakteri dini alana dayanır; bu rasyonel değildir. Bu Feuerbach’ın 

gözden kaçırdığı şeydir ve bu olgu üzerindeki onun negatif dini muhakemesi yani 

yargılaması başarısız olmuştur.949 Yaşayan din daima ‘suretler’ ve ‘sembollerde’ 

kendini ifade eder fakat suretler Tanrısal realite anlamında değildir. Konunun 

dışındakiler bunu metafor olarak isimlendirir, inananlar değil. Pek çok din olduğu gibi 

                                                            
947 Thiselton, s. 100. 
948 Hırıstiyanlığın Özü, s. 43, 50. Antroporfizmin değişik görünümleri bulunmaktadır. Kur'an’da da sınırlı bir 
antropomorfizmden söz edilir. İnsanın algısı kendi dünyasıyla sınırlı olduğundan dolayı insan Tanrı’yı ancak bir Kişi 
alarak algılayabilir. Ancak aşkın Tanrı tasarımı tanrıyı insandan başka görmeyi gerektirir. Başkadır ama ayrı değildir. 
Aşkın varlık tasarımı ile Kur’an kendisini katı bir antropomorfizmden soyutlar. Kur’an’da insanın balçık ve Tanrı’nın 
ruhundan yaratıldığı vurgulanır. Bu yönüyle insanın hem maddi hem de manevi/tanrısal bir yön taşıdığı söylenebilir. 
Kitabı Mukaddes’te “Tanrı’nın insanı kendi suretinde yarattığı” ifade edilmiştir. Bütün bunlar insandaki manevi 
Tanrısal yana vurgu yapan ifadelerdir. Tanrı olmak ile Tanrısallık arasındaki farkın altını çizmemiz gerekmektedir. İnsan 
Tanrı değil ama Tanrısal bir yan taşıyan varlıktır. İyi insan Tanrı’ya en çok benzeyen insandır. Bu benzerlik ahlaki açıdan; 
insanın özgürlük alanıyla alakalı bir durumdur. İnsanın Tanrı’ya benzeme çabası onu yüceltecek ve evrene olan 
bağımlılıktan kurtaracaktır. Bu yönüyle diğer varlıklardan daha üst bir dereceye gelmiş olacaktır. 

949 Yahudi filozoflardan Philo antropomorfik ideaları alegorik olarak yorumlar bu Platonik ve Stoacı bakış açısıyla 
uyuşur. Dini açıdan daha derinlenmesine incelense bu durum için de açıklayıcı bir özelliğe sahip olacak gibi 
görünmektedir. 



253 

 

dini formülasyonun yani dini sistemli bir şekilde ifade etmenin de pek çok yolu 

vardır.950 Dinin insani özellikler kullanılarak açıklanması da bu yollardan biridir. 

Bundan hareketle dinin insan ürünü olduğunu çıkarmak mantıksal ve dilsel açıdan 

sorunludur. Bu noktada antropomorfizmin tanımına baktığımızda bu husus daha iyi 

anlaşılacaktır. Zeki Özcan bu kelimeyi tanımlarken şöyle der: antropomorfizm insanın 

duygu, düşünce, tutku ve fiilerinden bazılarının başka bir varlığa, özellikle Tanrı’ya 

aktarılmasıdır ki, bu teolojik düşüncede kaçınılmaz bir tutumdur. Zaten eğer 

antropomorfizmi Tanrı hakkında meşru bir açıklama biçimi olarak görmeseydik, onunla 

ilgili hiçbir fikrimiz olamaz ve onu hiçbir zaman dile getiremezdik. Bir anlamda 

Tanrı’nın pek çok sıfatını ona antropomorfizm sayesinde yükleriz. Bu bizim onu anlama 

çabamızın bir sonucudur.951 Zira insani bir dil kullanmaksızın Tanrı hakkında konuşmak 

mümkün değildir.952 Bundan dolayı da Tanrı’nın bu şekilde ifade edilmesi onun sıfat 

açısından insani bir mahiyete sahip olduğu anlamına gelmez.  

  Özcan ayrıca Feuerbach’ın “İnsan insanın Tanrısıdır” formülünün çelişkili 

olduğunu belirterek şöyle der: “Çelişkilidir çünkü insanı insanla açıklarken Tanrı 

kavramına dayanmaktadır. Ancak bu Tanrı’nın fonksiyonu sadece açıklama ilkesi 

olmasıdır. Varlığın hayali diye nitelediği Tanrı’yı insanı anlamanın anahtarı yapmakla 

Feuerbach şu iki noktada yanlışa düşüyor gibi görünmektedir: 1. Varlığı olmayan 

Tanrı’nın fonksiyonu nasıl olabilir? 2. Gerçek bir insan hayali bir varlıkla nasıl 

açıklanabilir?”953 Özcan, eğer Feuerbach yeni bir Tanrı ortaya koymaya çalışsaydı bu 

değerlendirmesinin doğru olacağını, çünkü Feuerbach “İnsan insanın Tanrısıdır” 

sözüyle yeni bir Tanrı ortaya koymadığını, varolan Tanrı’yı ortadan kaldırıp yerine 

insana daha çok değer yükleyen bir anlayış tesis ettiğini bunun bir ileri aşamasının da 

Marx’ın yapmaya çalıştığı gibi dinin tamamen ortadan kaldırılması olduğunu belirtir.954 

Bu da bir anlamda Feuebach’ın yapmaya çalıştığı şeyin yine kendisi tarafından 

çürütülmesi demektir. 

                                                            
950 Kristensen, s. 249–250. 
951 Özcan, “Özel Sözlük, Antropomorfizm maddesi”, (Frédérick Ferré, Din Dilinin Anlamı: Modern Mantık ve İman, 
Çev. Zeki Özcan, Alfa Yayınları, Bursa, 1999, içinde) s. 220.   
952 Koç, Din Dili, s. 50.  
953 Özcan, İndirgemecilik ve Din, s. 102. 
954 Bulgakov, Hıristiyanlığın bütün insanların eşitliğini vazetmek ve her insana insan olduğundan dolayı saygı 
gösterdiği için tenkit edildiğini belirtir. Bulgakov,  s. 88. 



254 

 

Dinin ve onunla alakalı olan görüşlerin antropolojiye indirgemenin hatalı 

olacağını ifade etmemizi gerektirecek diğer bir sebep de dinde antropolojik olarak 

niteleyemeyen ve başka hiçbir şeye indirgenemeyen ögelerin olmasıdır. İnsanla ilgili 

açıklamaların dinlerde bulunması kaçınılmaz bir zorunluluktur. Zira insan ve Tanrısı 

arasındaki ilişki evrensel bir olgudur. Çok sayıda Tanrı veya ilahi varlık az ya da çok 

insanın görünüşüne benzer olarak sunulmuştur ve Tanrı ideasının dinî antropomorfik 

karakteri dikkate değerdir.955 Çünkü Tanrı’nın antropomorfik ideaları bütün dinlerde 

vardır. Fakat Hıristiyanlıkta bunlar insan Tanrı’nın benzerliğine inanmada şahit yani 

tanıktırlar, benzerlik sonsuzlukta değil sınırlı bir doğada gibidir.956 Ayrıca içeriğine 

bakıldığında ilkel dinlerdeki mitik ifadelerle ilahi dinlerdeki ifadeler birbirinden 

farklıdır. Bunlardan gerçek olmayan bir kısım miti dikkate almamamız gerekir. 

Homer/Homeros eserlerindeki veya İsis, Osiris v.s. gibi. Kutsal kitaplardaki Tanrı’nın 

konuşması, gelmesi yani fiilleri ve sıfatları yani insanî diyebileceğimiz nitelikler mesela 

Yahweh’yi veya Allah’ı insan yapmaz. Eğer biz miti anlamak istiyorsak o zaman 

yazarın idrakini dikkate almak zorundayız ve bizim onu yabancı rasyonalist bir ölçüye 

veya değere veya düzeye uygulamamız gerekir. Dindar insan Tanrısal mitik idealarını 

insani tecrübeler ve müşahedelerde kullanır veya tatbik eder. Bunu başka türlü yapma 

imkânı yoktur. Her Tanrı ideası mitik bir ideadır, bu Tanrısal özü insani bir modele göre 

sunar. Fakat o zaman Feuerbach’ın insanın herhangi bir insanüstü ürünü husule 

getirmesi tezindeki hata nedir? Antropomorfik Tanrı gerçekte bir insan değildir, her 

dindar insan bunu iddia edebilir ve bu sadece onun buradaki herhangi bir değeri 

açıklamasıdır veya bu değere tanıklığıdır. Bu olgunun açıklamasına sadece tarihsel 

verinin kesin ve açık bir müşahedenin yani gözlemin temelleri üzerinde erişilebilir. 

Sorun insani nitelikler hakkında düşündüğü miti tasvir eden veya hikâye eden dindar 

insan bunu Tanrısına nasıl izafe eder. Sorun modern zamandaki insanların nasıl olduğu 

değil, Antiklerin durumunun ne olduğudur. Antikler bu mitleri sadece insani bir öğe 

olarak anlatmamışlardır. Onlar evlilik, yeme-içme vs. gibi şeyleri sadece Tanrısal yani 

ilahi olarak değil insani olarak ta düşünmüşlerdir. Çünkü insanın anlayışı belli bir 

seviyeye kadardır. O seviyeden daha ilerisini tam anlamıyla anlayamaz. Bundan dolayı 

şu denilebilir ki, Tanrı’nın antropomorfik ideası Tanrısalı takdir etmek için veya hakkını 

                                                            
955 Kristensen, s. 246. 
956 Kristensen, s. 251.     



255 

 

vermek için hatalıdır ve yanlıştır.957 Yani Feuerbach’ın düşüncesi insanı Tanrı olarak 

gören pagan dinlerin eleştirisi için doğru olabilir ama ilahi dediğimiz ve insani 

özelliklerden tamamen azade diyebilceğimiz ilahi varlık anlayışı için yanlış veya en 

hafif tabiriyle yetersizdir.958 

Feuerbach’ın düşüncelerini değerlendirirken değinmemiz gereken bir hususta 

Feuerbach’ın Hegel düşüncesiyle olan irtibatıdır. Zira Feuerbach’ın düşüncesine bağlı 

olanların kullandıkları bir hususta Hegel düşüncesinde zaten Feuerbach’ın fikirlerinin 

bulunduğu değerlendirmesidir. Fakat Hegel’e göre Tanrı insanda ortaya çıkar, 

Feuerbach’a göre insan kendinde Tanrı’yı yaratır. 959  Bunlar oldukça farklı iki görüştür. 

Farz edelim ki Tanrı bizdeki baba tecrübesinin bir yansımasıdır; o, onun imajıdır. Fakat 

niçin bu imaj Tanrı’nın bizzat kendisi değildir? Bu imajın üzerinde yansımasını bulduğu 

sahne nedir? Feuerbach bugün birçok insandan daha iyi görmüştür ki, eğer bir yansıtma 

din teorisine sahipseniz tahayyüllerin bu sahne üzerine nasıl yansıdığını ve sonsuz bir 

şeyin yani kutsal, koşulsuz ve mutlak olanın nasıl sonuçlandığını açıklarsınız. Bu 

nereden geliyor? Tanrı baba mutlak değildir. Daha doğrusu kendi sonlu yapımızda 

kendi kendimize sahip olduğumuz hiçbir şey mutlak değildir.960 Burada eğer Tanrı’ya 

atfettiğimiz şeyler bizim sahip olduğumuz şeyler olsaydı bu doğru olabilirdi. Fakat 

belirttiğimiz gibi inançlı hiç kimse kendi nitelikleriyle Tanrı’nın niteliklerini bir 

görmez. 

Burada şöyle bir soru sorabiliriz: Bu felsefî olarak temellendirilmiş ve psikolojik 

olarak geliştirilen yansıtma teorisi makul değil midir? Yani, ‘bundan sonraya iman’ 

psikolojik olarak yorumlanabilir mi? Psikolojik olarak anlaşılmalı mı? Buna 

vereceğimiz cevap olumlu olmalı. Çünkü bağlılık duygusunun varlığı inkâr edilemez, 

insanın arzu ve ihtiyacının pek çok türü özellikle de kendini koruma ve mutluluk 

içgüdüsü ebedi hayat inancında önemli bir rol oynar. Aynı zamanda kabul edilmeli ki, 
                                                            
957 Kristensen, s. 247–248.  
958 Kristensen’in de belirttiği gibi, Feuerbach’ın iddia ettiği “İnsanın kendi Tanrısını yarattığı veya Tanrıların onların 
isteklerinin yansıması olduğu ve böylece hakikatte onun dengi veya onunla eşit olması doğru değildir. Gerçekte, yani 
onun kendi değer biçmesinde tamamıyla onlar olmadığı şeye denktir; onlar daha ziyade onun üstünlükleridir. 
Aşkınlık öğesi öz olarak buradadır ve bu diğer biçimlerinde olduğu kadar bütün dinlerin primitif formunda ortaya 
çıkar. Tanrı kendini objektif dünyada ifşa eder (ister maddi isterse ruhsal); o bizim karşıt ötemizde ve üzerimizde 
durur.” Kristensen, s. 181. 
959 “Tanrı, insanın sonsuzluk şuurunun bir yansımasından başka bir şey değildir”.  Hıristiyanlığın Özü, s. 22, 32. 
960 Tillich, A History of Christian Thought, s. 435–437. 



256 

 

hayal ve hayal gücü her bilişsel akt’ta içerilmiştir ki, her birini ve her şeyi sahip 

olduğum yöntemle biliyorum ve bundan dolayı bilmeyi o an bir şey olarak benim 

bilgimin objesine yerleştiriyorum -yani, yansıtıyorum- bugün bilgi sosyolojisinin 

terimlerinde biz bilgi elde etmenin sürecindeki sosyo-kültürel faktörler ve ön koşulları 

hakkındaki her şeyden daha fazla bilgi edinmiş ve bunu bildirmişizdir.961 Ancak 

‘bundan sonrası’ ve ‘ebedi hayat’ın çok kompleks olan yapısı hakkında söylenebilecek 

her şey bu çeşit bir psikolojik açıklamayla ifade edilebilir mi? İşte asıl sorun buradadır 

ve açıktır ki, bu durum sadece psikolojik faktörlerle açıklanamaz. 

Peki, insana inanmamanın sebebi nedir? Eğer insan insana (Tanrı’ya) inanmıyorsa 

bunun nedeni onun güçsüzlüğü eksikliği midir? Güçsüz ve eksik olan bir varlığın Tanrı 

tasarımı ne derece sağlıklıdır? Hangi insan Tanrı’yı üretmiştir? Şeytanı üreten de insansa 

biz nasıl anlayacağız Tanrı ve Şeytan arasındaki farkı? Bunu bize Kilise mi sunacak? 

Eğer Kilise sunacaksa -ki Feuerbach da zaman zaman Kilise teolojisinin de bir sapma 

olduğunu söylüyor- O zaman Feuerbach’ın kendi Tanrısından bahsetmemiz söz konusu 

olacaktır. Özel ve ona özgü bir Tanrı’dan. Onun sınırlarını belirlediği bir Tanrı’dan. 

Buradan da kişi kadar Tanrı vardır anlayışına varacağımız ortadadır. Bu noktada kişilerin 

menfaatleri sürekli çatışacağı için sadece Tanrıların çatışmalarından söz edeceğiz 

demektir. Bu noktada sevginin Tanrısından söz etmemiz güçleşecektir. Zira Tanrısız 

insanlık, çok daha fazla insanlık dışı sonuçlara ve çağımızdaki terör olaylarına sahiptir. 

İki dünya savaşı, eski SSCB’deki esir kampı (Gulag), Nazilerin Musevi katliamı 

(Holacoust), atom bombası vb. Tanrısız insanlığın yolunun hayvanlaşma olduğunun 

açık bir kanıtlamasıdır.962 İnsanın dini açıdan değil psikolojik açıdan ele alındığında bile 

böyle bir durumun yapısına ters olduğu açıktır. 

Bu konuda en fazla söz söyleyenlerden biri olan Barth bile Feuerbach’ın 

zamanının bir insanı olduğunu belirterek onun görüşlerinin ortaya çıkış zamanının, 

aydınlanmanın hemen akabinde olduğu bundan dolayı da o dönemin etkisiyle 

Feuerbach’ın dinin yeni bir şekil alması gerektiğini ifade ettiği fakat gerek Feuerbach ve 

gerekse dinin insanların hayatlarından tamamen çıkacağını ileri süren diğer insanlar gibi 

                                                            
961 Karşılaştır P. L. Berger ve T. Luckmann, The Social Construction of Reality, New York, 1966. 
962 Küng, Credo, The Apostles’ Creed Explained for Today, s. 12. 



257 

 

onun da yanıldığını belirtmektedir. Fakat Barth’ın belirttiği gibi Feuerbach eğer sadece 

zamanının bir çocuğu ise yansıtma din teorisi olarak ifade ettiğimiz ve bugün insanların 

ateizme yönelmelerinde hâlâ etkili olan bir görüşün varolmasını nasıl açıklayacağız? Bu 

tür “tehlike geçmiştir, bunlar bir dönemin moda fikirleriydi, modası bitti” demek olayın 

ne ciddiyetini azaltır ne de onu ortadan kaldırır.  

Sonuç olarak Feuerbach’ın ileri sürdüğü görüşler materyalist bir bakış açısıyla 

bakıldığında haklı çıkarılabilir. Ama kesin doğru olarak ileri sürülemez. Teistik bakış 

açısından da yanlış olduğu ileri sürülebilir. Ama tamamen ikna edici bir şekilde 

yanlışlığı ortaya konulamaz. Zira ilahi âlemi tam anlamıyla müşahade edemeyen insan 

aklı bu noktada yetersiz kalmaktadır. Bu dinin ve onunla alakalı olan şeylerin akıl dışı 

bir nitelik taşıdığı anlamına değil akıl üstü bir niteliğe sahip olduğu anlamına gelir.    

 

 



258 

 

SONUÇ 

 

 

 

 

 

On dokuzuncu yüzyılda anti-Hıristiyan ve anti-idealist alanın habercisi, 

Avrupa’nın en güçlü ateisti olarak kabul edilen Ludwig Feuerbach Batı düşüncesi 

tarihinde din eleştirmenlerinin en şumullülerinden biri olarak kabul edilir. Genel olarak 

baktığımızda şunu görürüz ki, Feuerbach din düşüncesini moda bir akım olarak ileri 

sürmedi. Bilakis görüşlerinde son derece samimiydi. Nietzsche gibi o da insanlığın bu 

psikolojik rahatlık için çok yüksek bir bedel ödediğine inanmıştır. Feuerbach din 

hakkında hem teorik hem de pratik olarak derin malumat sahibiydir. Zira Feuerbach 

eğitim hayatına ilahiyat eğitimiyle başlamış daha sonra Hegel’in etkisiyle felsefe 

alanına geçmiştir. Modern filozoflardan ilahiyat problemiyle ilgili olarak Feuerbach 

kadar kendini meşgul eden kimse yoktur. O bütün eserlerinde tek bir konuyu ele 

almıştır ki, o da dindir. Dine ilgisi onu modern filozofların birçoğundan daha üstün bir 

konuma yerleştirmiştir. İncil’le ve Kilise babalarıyla ve özellikle de Martin Luther’le 

ilgili kitaplarındaki bilgiler onun bu konudaki birikimini açıkça ortaya koyar. O kadar 

ki, Protestan teolog Barth Feuerbach’ın bu bilgisinden övgüyle bahseder. Onun ilk 

kitabı “Thouhts” gibi son kitabı “Theogonie”de din hakkındaydı. Öyle ki, çalışmalarının 

sadece bir teması olduğunu yazmıştır: “Din ve teoloji ve onunla ilgili olan her şey”. 

Hedefinin de şu olduğunu söylemiştir: “Dinin karanlık özünü aklın meşalesiyle 

aydınlatmak.” İronik olarak, Feuerbach’ın daha iyi bilinmemesinin sebeplerinden biri 

onun “Christianity” adlı eseriyle özdeşleştirilmesidir. Daha sonra din hakkında yazmış 

olduğu eserleri ya görmezlikten gelinmiş veya yanlışlıkla ilk kitabının az miktarda 

değiştirilmiş bir hali olarak değerlendirilmiştir.  



259 

 

Düşünsel gelişiminde Feuerbach’a etkisi olan pek çok kişi sayılabilirse de 

bunlardan Luther, Bayle, Spinoza, Hegel ve Schleiermacher’i özellikle belirtmemiz 

gerekir. Yalnız Feuerbach bu düşünürlerden hiçbirinin düşüncesinin talipçisi veya 

sözcüsü olmamış düşüncesini destekleyecek ilkeleri alarak kendi düşünce biçimini 

ortaya çıkarmıştır. Bu kişilerin belirttiğimiz gibi Feuerbach’ın düşüncesine etkisi 

büyüktür. Ve özellikle Luther’in bunlar arasında ayrı bir yeri vardır. Zira Feuerbach’ın 

düşüncesine baktığımızda o dine karşı yeni bir eleştirinin oluştrucusu olarak ele 

alınabilir ve onun dine karşı geliştirdiği bu tavırda özellikle Luther’in etkisi büyüktür. 

Luther’deki iki şey unsurun Feuerbach üzerinde güçlü bir etki yaptığı görülür. Birincisi, 

Luther’in iman ve ilahiyatla iligili ifadelerin fonksiyonu konusunda özel bir yol 

kullanmasıdır ki, bu en kısa olarak “inanç düzeltilebilir, her şey düzeltilebilir” şeklinde 

ifade edebileceğimiz görüştür. İkinci nokta daha önemlidir: bu inkarnasyon doktrininin 

kullanılmasıyla ilgilidir. Zira Feuerbach bu Hıristiyan doktrinini kısa ve özlü bir şekilde 

yeniden formüle etmiştir.  Bu Feuerbach’ın “Tanrı insan olmuştur, insan Tanrı 

olmuştur” şeklindeki görüşünün temelini oluştumuştur.  

Feuerbach’ın düşünce sisteminin şekillenmesinde ikinci önemli etki de 

Spinoza’ya aittir. Feuerbach’ın düşüncesinde Spinoza’nın etkisinin özellikle din, 

Yahudilik, panteizm, vahiy gibi temel konularda olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. 

Feuerbach’a göre Spinoza dinin ve teolojinin eleştiri ve açıklamasının birinci öğelerini 

sağlayan ve teolojiye pozitif bir karşıtlık teklif eden, din felsefesi için doğanın önemini 

açıklayan ilk düşünür olması açısından önemlidir. Fakat Feuerbach insan merkezli bir 

panteizm teklif ederek Spinoza’dan ayrılır.  

Feuerbach’ın özellikle ahlak görüşünü temellendirmede Bayle’nin büyük etkisi 

vardır. Bunun yanında Feuerbach adeta Bayle’nin başlattığı kuşkucu tavrı sonuna kadar 

götüren kişi olmuştur. 

Feuerbach’ın felsefeye geçmesinin temel nedeni ve ilk dönemlerinde şaşmaz 

takipçisi ve savunucusu olduğu hocası Hegel’in onun düşüncelerinin şekillenmesinde 

ayrı bir yeri ve önemi olmuştur. Ayrıca Feuerbach’ın dini eleştirisinin büyük bir 

kısmının kaynağını Hegel oluşturur. Feuerbach eğer felsefe alanında söyleyeceği 

sözlerin etkisi olacaksa bunun öncelikle etkisi güçlü bir şekilde devam eden Hegel’in 

düşüncelerinin eleştirilmesiyle olacağı düşünmüştü. Dolayısıyla hem Hegel’i eleştirmiş 

hem de bu eleştiriyi yaparken kendi düşüncelerini ifade etmiştir.    



260 

 

Feuerbach’ın düşüncesinde önemli etkiye sahip olan bir diğer düşünürde 

Schleiermacher’dir. Feuerbach’ın “Tanrı’nın bilinci, insanın kendi bilincinden başka bir 

şey değildir” iddiası Scheliermacher’in yazılarındaki ana temadır. Çünkü 

Schleiermacher “Din, bağımlılığımıza ilişkin mutlak bir duygudan ibarettir” demişti. 

Feuerbach’ın özellikle atropomorfik ifadeleri değerlendirmede Schleiermacher’den 

etkilendiği açıktır. 

Bu tür etkilenmelere rağmen Feuerbach’ın özellikle din ve dinle alakalı 

konulardaki fikirleri kendine özgü bir mahiyet taşır. Başta da belirttiğimiz gibi 

eserlerinin temel konusu dindir. Fakat Feuerbach dini ele alırken genellikle yansıtma 

din teorisi olarak ifede edebileceğimiz bir şekilde onu açıklar. Genel olarak 

baktığımızda da çağdaş dönemde yansıtma kavramının ilk defa Feuerbach tarafından 

geliştirildiğini görürüz. Hem Marx hem Nietzsche hem de Freud bu konuda 

Feuerbach’tan etkilenmişlerdir. Bir anlamda Feuerbach modern çağda dini insan 

zihninden çıkan bir yansıma olarak görenlerin önemli bir habercisidir.  

Feuerbach’ın başını çekmiş olduğu antropolojizm ya da insanbilimcilik görüşü, 

Hegel’e karşı yürütülen felsefede ortaya konan, insanı doğanın en üstün yaratımı, 

doğanın ayrılmaz bir parçası olarak ele alıp değerlendiren felsefi görüştür ki, salt 

maddeci ve biyolojik bir yaklaşımla insanı insan yapan özellikleri insanın doğal 

kökenine dönerek incelemeyi savunur. İnsanın gerçek bütün özelliklerini ve 

karakteristiklerini soyut ve ferdin özünde bulunan yani toplumdan ve sosyal tecrübeden 

tecrit edilmiş bir şey olarak görür. Antropolojizm aslında ferdî yani somut insanı 

yaratan ilişkilerin bütünlüğünden, sosyal gelişmenin objektif kanunlarından çok, soyut 

insanın felsefi incelenişini ön plana alır. Antropolojizmde insan doğanın en üstün ürünü 

olarak görülür ve insanın bütün yönleri ve nitelikleri onun doğal kökenleri ile açıklanır. 

Bu da aslında belirttiğimiz gibi insanın incelenişine biyolojik tarzda bir yaklaşımdan 

başka bir şey değildir. Antropolojizm felsefedeki pek çok eğilimin (Varoluşçuluk, 

Pragmatizm, Hayat Felsefesi), sosyoloji’deki birçok eğilimin (Antropoloji, Sosyal 

Darvincilik) ve psikoloji’deki eğilimlerin (Freudculuk) ayrılmaz bir parçasını teşkil 

eder. Antropomorfizmin dinin temeli olduğu fikri bilimsel çevrelerde hâlâ ağırlığını 

devam ettirmektedir.  



261 

 

Feuerbach’ın temel düşüncesi olan Tanrı’nın ve onunla alakalı olan diğer 

kavramların insanın arzularının, isteklerinin, korkularının, umutlarının kişinin 

kendinden öteye bir yansıtılması olduğu görüşü hem kendi döneminde hem de 

günümüzde hâlâ etkisini sürdüren bir görüş olarak savunulmaya devam edilmektedir. 

Feuerbach’a göre din kendi asli yüklemlerini farkına varmaya başlayan insanlığın 

kolektif rüyasıdır. Feuerbach Hıristiyanlığın bu rüyanın en yüksek biçimi olduğunu 

iddia eder. Çünkü onun sembolizmi ve dogmasının tamamı insanın en yüksek insani 

niteliğinin sevgi olduğunu gösterir. Örneğin, İnkarnasyon doktrini bilinçsiz içgörünün 

ifadesidir ki, Tanrının en büyük endişesi insanlığın mutluluğu içindir ve o kendi 

ulûhiyetinin onun menfaatine feda eder. Bundan dolayı Feuerbach inkarnasyon 

doktrininin içsel anlamının ateizm olduğunu iddia eder; “Tanrı kendini sevginin dışında 

inkâr eder, yani biz sevginin dışında Tanrıyı inkâr ederiz.” Tanrı ideası insan türünün 

sahip olduğu asli mükemmellikleri hakkında kendini bilmeye gelişinin yoludur. Tanrı 

ideası benliğin (Ben) diğerlerinden (Sen) farklılaştığında ortaya çıkar. Feuerbach 

genelde dinin özelde monoteizmin daha güçlü eleştirilerini yapmıştır, fakat temel olarak 

onun eleştirileri ve umutları “Lectures”ın şu cümlelerinde ifade edilmiştir: “Benim tek 

amacım... Tanrının dostlarını insanın dostlarına, inananları düşünürlere, ibadet 

taliplilerini iş taliplilerine, öteki dünya taliplerini bu dünyanın öğrencileri haline, ‘yarı 

hayvan, yarı insan’ olanları insanlara, bütün olan insanlara döndürmek”. Fakat 

Feuerbach’ın bu amacını tamamıyla tutarlı bir şekilde yaptığını söyleyemeyiz. 

Düşüncelerini ifade ettiği dönemden beri bunların farklı kişilerce eleştirilmesi de bunun 

hem bir işaretidir, hem de etkisinin büyüklüğünü göstermektedir. Fakat Nietzsche’nin 

öldürdüğü Tanrı gibi Feuerbach’ın müdahale ettiği ve yeni bir biçim vermeye çalıştığı 

din, insanın hayatından çıkan ve artık etkisi kalmayan bu kurumun yerine insanların 

kendisine yöneldiği ve önem verdiği sevgi, insanlık gibi kavramlarla yeniden imal 

edilmeye çalışılmasıdır. 

 

 

 

 



262 

 

KAYNAKÇA 

Feuerbach’ın  Eserleri 

L. Feuebach’ın toplu olarak eserlerinin üç ayrı basımı yapılmıştır.  

1. İlk baskısı Feuerbach tarafından yapılmıştır: Feuebach, L. Ludwig Feuerbach’s 

Sammtliche Werke, Leipzig: Otto Wigand, 1846–66. 

2. İkinci baskısı W. Bolin ve F. Jodl tarfından yapılmıştır: Feuebach, L. Ludwig 

Feuerbach Sammtliche Werke, ed. W. Bolin ve F. Jodl, Stuttgart, 1903–11, 10 cilt, yeni 

baskısı 1960–64; iki ilave ciltle, ed. Hans-Martin Sass, Stuttgart, 12 cilt, 1962–64 (bu 

baskının 11. cildi bibliyografyayla beraber basılmıştır). 

3. Üçüncü baskısı Werner Schuffenhauer tarafından yapılmıştır: Tarihsel-Eleştirel 

baskı: Ludwig Feuerbach Gessammelte Werke, ed. W. Schuffenhauer, Berlin: 

Akademie Verlag, 1967, 20 cilt. 

L. Feuebach’ın ayrı basımları yapılan eserleri şunlardır: 

          De infinitate, unitate atque communitate rationis, (On the İnfinity, Unity and 

universality of Reason) 1828. 

Gedanken über Tod und Unsterblichkeit 1830. (Thoughts on Death and 

Immortality, çev. James A. Massey. Berkeley: University of California Press, 1980.) 

Geschichte der neueren Philosophie von Bacon von Verulam bis Spinoza (The 

History of Contemporary Philosophy from Bacon to Spinoza) 1833.  

Abelard und Heloise, 1834.  

Geschichte der neueren Philosophie: Darstellung, Entwicklung und Kritik der 

Leibnizschen Philosophie (The History of Contemporary Philosophy, its Description, 

Development and Critique of Leibniz' Philosophy) 1837. 



263 

 

Pierre Bayle, nach seinen für die Geschichte der Philosophie und Menschheit 

interesantesten Momenten (Pierre Bayle according to his Most Interesting Elements for 

the History of Philosophy and Humanity) 1838. 

Über Philosophie und Christentum, in Beziehung auf den der Hegelschen 

Philosophie gemachten Vorwurf der Unchristlichkeit (On Philosophy and Christianity 

in Relation to the Objection of the Unchristianity of Hegel's Philosophy) 1839. 

Das Wesen des Christentums, 1841. (The Essence of Christianity, çev. George 

Eliot, New York: Harper & Row, 1957.)  

Vorläufige Thesen zur Reform der Philosophie (Tentative Theses for the 

Reformation of Philosophy) 1842. The Necessity of the Reform of Philosophy, Fiery 

Brook Selected of Feuerbach Anchor Books içinde, New York, 1972. 

Grundsätze der Philosophie der Zukunft 1843. (Principles of the Philosophy of 

the Future, çev. Manfred H. Vogel, introduction Thomas E. Wartenberg. Indianapolis: 

Hackett Publishing Company, 1986.) Geleceğin Felsefesinin İlkeleri. çev. Oğuz Özügül. 

İstanbul: Ara Yayınları. 1991. 

Das Wesen des Galubens im Sinne Luthers, 1844. (The Essence of Faith 

According to Luther, çev. Melvin Cherno. New York: Harper & Row, 1967.) 

Das Wesen der Religion, 1845. (The Essence of Religion, çev. Alexander Loos, 

New York, 2004.) 

Vorlesungen über das Wesen der Religion, 1851. (Lectures on the Essence of 

Religion, çev. Ralph Manheim. New York: Harper & Row, 1967.) 

 Theogonie nach den Quelle des klassischen, hebräischen und christlichen 

Altertums (Theogony according to the Sources of Classical, Hebrew and Christian 

Ancient Periods) 1857. 



264 

 

 Gottheit, Freiheit und Unsterblichkeit vom Standpunkte der Anthropologie 

(Divinity, Freedom and Immortality from the Anthropological Standpoint) 1866. 

Über Spiritualismus und Materialismus (Spiritualism and Materialism) 1866. 

Aus dem Nachlaß: Der Eudäimonismus, Moralphilosophie, Briefwechsel hrsg. 

von A. Kapp (The Posthumous Manuscripts: Eudaimonism, Moral Philosophy and 

Letters, ed. A. Kapp) 1879. 

 

 

Acton, H. B. The Illusıon of the Epoch. London ve Boston: Routledge Kegan Paul. 

1973. 

Akarsu, Bedia. Çağdaş Felsefe. 2. bs, İstanbul: İnkılâp Kitabevi. 1987.  

Akal, Cemal Bali. “Alman Düşüncesinde Spinoza”, s. 21–35. Yıldızhan Yayla’ya 

Armağan, İstanbul: Galatasaray Üniversitesi Yayınları, 2003.  

Allen, Diagenes. Phılosophy for Understanding Theology. Atlanta: John Knox Press. 

1985. 

Alpyağıl, Recep. Derridadan Caputoya Dekonstrüksiyon ve Din, İstanbul: İz Yaıncılık, 

2007.  

Althaus, Paul. The Theology of Martin Luther, 1966. 

Althusser, Lois. John Lewis’e Cevap. çev. M. Ökmen. Ankara: V Yayınları. 1987.  

Andrew, Edward. “Marx and the Jews”, European Judaism, 3 (1), 1968, s. 9–14. 

Arfun, Henri. Feuerbach. çev. İbrahim el-Aris. Beyrut: el-Müessesetü'l-Arabiyye, lid-

Dirasat ven-Neşr. 1981. 

Arıklı, Ercan. (Genel Yönetmen). Devrimler ve Kaşı Devrimler Tarihi Ansiklopedisi. 

çev. Ayşe Edirne ve öte... İstanbul: Gelişim Yayınları. 1975. 



265 

 

Arkush, Allan. “Judaism as Egoism: From Spinoza to Feuerbach to Marx”, Modern 

Judaism, Vol. 11, No: 2, (May, 1991), s. 211–223. 

Armstrong, Karen. A Hıstory of God. New York: Ballantine Books. 1994. 

Arslan, Adnan. Tanrının Varlığına dair Teleolojik Argümanlar (Ateist Din Felsefesi 

Eleştirisi). İstanbul: İsam Yayınları. 2006. 

Atiyye, Ahmed Abdüllhalim. “Cevherü’d-Din inde Feuerbach”,  s. 7–33. Ludwig 

Feuerbach, Aslü’d-Din, çev. Ahmed Abdüllhalim Atiyye, Beyrut: Müessesetü’l 

Camiyye li’d-Diras, 1991. 

Avineri, Shlomo. “Marx and Jewish Emancipation”, Journal of the History of Ideas, 25, 

(3), 1964, s. 445–450. 

Avis, Paul. “Divine Revelation in Modern Protestant Theology”, s. 18–54. Divine 

Revelation, ed. Paul Avis, Cambridge, 1997. 

Aydın, Mehmet. Din Felsefesi, 3. bs. Ankara: Selçuk Yayınları, 1992.  

Baillie, Jonh. The İdea of Revelation in Recent Thought. London: Oxford University 

Press, 1956. 

Barth, Karl. Protestant Theology in the Nineteenth Century, London:   S. C. M. Press, 

1972.  

----------. Theology and the Church. New York: Harper Torcbooks. 1962. (Karl Barth, 

Die Theologie und die Kirsche, München: Chr. Kaiser Verlag, 1928, s. 212–

239).  

----------. Church Dogmatics (A Selection). çev. ve ed. G. W. Bromıley. New York: 

Harper Torcbooks. 1961. 

----------. Theology and Church: Shorter Writings 1920–1928. çev. Loise Pettibone 

Smith, London: 1962.  

----------. Church Dogmatics. çev. Ian W. Robertson, Richmond, Va: John Knox Press. 

1960. 

----------. Anselm: Fides Quaerens Intellectum. çev. Ian W. Robertson, Richmond, Va: 

John Knox Press. 1960. 



266 

 

----------. ‘The Introduction to the Essence of Chiristianity’. Feuerbach, The Essence of 

Christianity, New York, London: Harper&Row Publishers, 1957.  

Bastide, Roger. Social Origins of Religion. çev. Mary Baker, Minneapolis; University 

of Minnesota Press, 2003. 

Baumer, Franklin L. Religion and the Rise of Skepticism. New York: Harcourt, Brace. 

1960.   

Bayraktar, Mehmet. Din Felsefesine Giriş, Ankara: Fecr Yayınları, 1997. 

Beiser, Frederick C. The Fate of Reason, (German Philosophy from Kant to Fichte). 

Cambridge: Harvard University Press. 1993.  

----------. German İdealism (The Struggle Against Subjectivism (1781–1801). 

Cambridge: Harvard University Press. 2002.  

Ben-Anıttay, Jacob. Siyasal Düşünceler Tarihi (Çağlar Boyunca Siyasal Düşüncenin 

Değişimi). çev. M. Ali Kılıçbay, Levent Köker, Ankara: Savaş Yayınları.1983. 

Berdyaev, Nicholai. The Russian Revelation. The University of Michigan Press. 1961. 

----------. The Divine and the Human. çev. R. M. French, London: 1949. 

----------. The Divine and Human. London: Bles. 1948. 

----------. el-Uzlet ve'l-Müctema. çev. Fuad Kamil, 1. bs. Kahire: en-Nahdatü’l-Mısriyye. 

1960. 

Berger, Peter. The Sacred Canopy, Elements of a Sociological Theory of Religion. New 

York; Anchor Press Doubleday. 1969. 

Berger, P. L., Luckmann, T. The Social Construction of Reality, New York: 1966. 

Berlin, İsaiah. Against the Current: Essays in the History of İdeas, Henry Hardy (edt.). 

New York: The Vıkıng Press. 1980. 

Bettis, Joseph Dabney (edt.). Phenomenology of Religion. London: SCM Press. 1969.   

Bloch, Ernst. Man on His Own. çev. E. B. Ashton. New York: Herder&Herder. 1970. 

Bloch, Oliver. Materyalizm. çev. Mine Küpçü. İstanbul: İletişim Yayınları. 1993. 



267 

 

Boguslavski, Karpşin, Rakitov. Diyalektik ve Tarihi Materyalizmin Alfabesi. Çev. V. 

Erdoğdu. Ankara: Sol Yayınları, 1977.  

Bolle, Kees W. “In Defense of Euhemerus”, In Myth and Law amaong the Indo-

Europeans: Studies in Indo-European Comparative Mythology, edt. Jean 

Puhvel, s. 19–38. Berkeley, 1970. 

Bonhoeffer. Meditating on the World. Cambridge: MA; Cowley. 1986.   

----------. The Coast of Discipleship. London: SCM. 1959. 

Bozkurt, Nejat. “Friedrich Nietzsche’nin Yaşamöyküsü”, s. 15–39, Friedrich Nietzsche, 

Tarih Üzerine, 3. bs., İstanbul: Say Yayınları, 1996. 

Bozkurt, Nejat ( Der.). “Din ve Felsefe”, Felsefelogos, 1998, Sayı, 3, s. 7–19.  

Brazill, William J. The Young Hegelians. New Haven: Yale University Press. 1970. 

Brian R. Clack. An Introduction to Wittgenstein’s Philosophy of Religion. Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 1999. 

Buber, Martin. ‘Religion and Reality’ In Eclipse of God. New York: Harper and Brothers. 1952. 

----------. I and Thou. New York: Charles Scribner’s Son. 1958. 

Buhr, M. vd. Aydınlanma Felsefesi. Der. Veysel Atayman. İstanbul: Yeni Hayat 

Yayınları. 2003. 

Bulgakov, Sergei. Karl Marx as a Religious Type: his Relation to the Religion of 

Anthropotheism of Ludwig Feuerbach. çev: Luba Barna, Belmont, Nordland 

Publishing Co. 1979. 

Bulut, Halil İbrahim. “Mucize Maddesi”, s. 350–352, DİA. 

Bultman, Rudolf. Tarih ve Eskatoloji (Sonsuzluğun Mevcudiyeti). çev. Emir Kuşçu. 

Ankara: Elis Yayınları. 2006. 

Bumin, Tülin. Tartışılan Modernlik: Descartes ve Spinoza. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.1996. 

Byrne, Peter. The Moral İnterpretation of Religion. Edinburg: Edinburg Üniversity 

Press. 1998.  



268 

 

Capelle, Wilhelm. Sokrates’ten Önce Felsefe. C. 1. çev. Oğuz Özügül. Kabalcı 

Yayınları. 1994. 

Carlebach, Julius. Karl Marx and the Radical Critique of Judaism. London: 

Routledge&Kegan Paul. 1978. 

Carnell, Edward John. A Philosophy of the Christian Religion. Michigan: William B. 

Eardmans Publishing. 1952.  

Carter, Lindeberg. “Luther and Feuerbach”, Sixteeeth Century Essays and Studies, Vol. 

1. (Jan., 1970), s. 116. 

Casirer, Ernest. The Philosophy of Sembolic Forms. Mytic Thought. çev. Ralph 

Manheim. New Haven: Yale University Press. 1955. 

----------. Essay on Man: An İntroduction to a Philosphy of Human Culture. Garden 

City, New York: Doubleday. 1944. 

Cevizci, Ahmet. Aydınlanma Felsefesi. Bursa: Ezgi Kitabevi. 2002. 

----------. Onyedinci Yüzyıl Felsefesi Tarihi. Bursa: Asa Yayınları. 2001. 

Cherhyshevsky, N. G. Selected Philosophical Esaays. Moscov. 1953. 

Cherno, Melvin. “Feuerbach’s “Man ıs what He Eats”, Journal of the History of İdeas, 

Vol. 24, No. 3 (Jul.-Sep., 1963). 

Cherno, Melvin. “Introductıon”, Feuerbach, The Essence of Faith According to Luther, 

çev. Melvin Cherno. New York: Harper & Row, 1967. s. 14. 

Chıdester, David. Christianity: A Global Hıstory. New York: Harper Collıns Publishers 

Inc., 2001. 

Christian, C. W. Makeers of the Modern Theological Mind: Friedrich Schleiermacher. 

ed. Bob E. Patterson. Texas: Word Boks. 1979.  

Choron, Jacques. Death and Western Thought, New York: Collier Boks, 1973. 

Clarkson, K., ve Hawkins, D. ‘Marx on Religion’, Scottish Journal of Theology, vol. 31 

(December 1978).   



269 

 

Cohen, Carl. Communism, Fascism and Democracy: the Theoretical Foundations. New 

York. 1962. 

Collins, J. God in Modern Philosophy. Chicago. 1959. 

Combin, José. Retrieving the Human (Christian Antropology). çev. Robert R. Barr. New 

York: Orbis Books. 1990. 

Comte, Auguste. Pozitivizm İlmihali. çev. Peyami Erman. 2. bs., İstanbul: M. E. B. 

1986.  

----------. Pozitif Felsefe Dersleri. çev. Ümid Meriç. İstanbul Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

sayı: 19–20 (1964–66) ayrı basım, İstanbul: 1967. 

Copleston, Frederick. Felsefe Tarihi. C. 6, Çağdaş Felsefe Bölüm I: Aydınlanma. Çev. 

Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınevi. 1989. 

----------. A History of Philosophy, C. VIII, bölüm 2, Garden City, New York: 

Doubleday, 1963 

Coşkun, Ali. ‘Toplumsal Düşünce Tarihinde Din Sorunu’, der. ve çev. Ali Coşkun, Din, 

Toplum ve Kültür (Din Sosyolojisi ve Antropolojisine Giriş),  İz Yayınları: 

İstanbul, 2005, s. 7–22. 

Cox, James L. Kutsalı İfade Etmek (Din Fenomonolojisine Giriş). çev. Fuat Aydın. 

İstanbul: İz Yayınları. 2004. 

----------. A Guide to the Phemenology of Religion. New York: TheContınuum 

İnternational Group. 2006. 

Crouter, Richard. “Introduction”, Schleiermacher, On Religion (Speech to its Cultered 

Despisers), ed. ve çev. Richard Crouter, Cambridge University Press, 1996. 

Cupitt, Don. The Sea of Faith. London: BBC Books. 1984. 

----------. Mysticism after Modernity. Miden: Blackwell. 2004. 

----------. Taking Leave of God, Londra: 1980. 

----------. The World to Come, Londra: 1982. 

Çiğdem, Ahmet. Aydınlanma Düşüncesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 1997. 



270 

 

Dillenberger, John. Contours of Faith: Changing Forms of Christian Thought. 

Nashville, Abingdon, 1969. 

Dolgoff, Sam. Bakunin. çev. Cemal Atila. İstanbul: Kaos Yayınları. 1998.  

Dupre, L. “Ludwig Feuerbach”, New Catholic Encyclopedia, (y. y.) The Catholic 

University of America, 1967, C. 5, s. 904–5. 

Durkheim, Emile. Dini Hayatın İlkel Biçimleri. çev. Fuat Aydın.  İstanbul: Ataç 

Yayınları. 2005. 

----------. The Division of Labor in Society. çev. George Simpson, 6. bs., New York: The 

Free Press. 1964. 

Earman, J. Hume's Abject Failure: The Argument Agalnsl Miracles. Oxford: Oxford 

University Press, 2000.  

Eiberg-Schwartz, Howard. The Savage in Judaism: an Anthropology of İsraelite 

Religion and Ancient Judaism. Bloomington: İndiana University Press. 1990. 

Elrod, John W. “Feuerbach and Kierkegaard on the Self”, The Journal of Religion, Vol. 

56, No.  4 (Oct., 1976), s. 348-349. 

Engels, Friedrich. Doğanın Diyalektiği. çev. Arif Gelen. Sol Yayınları: 1970. 

----------. Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, çev. C. Karakaya, 

İstanbul: Sosyal Yayınları. (t.y.). 

----------. Ludwig Feuerbach and Outcome of Classical German Philosophy. London: 

Martin Lawrence. 1934.  

Erickson, Millard J. Christian Theology, 2. bs., Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 

2007. 

Fabro, Cornelio. God in Exile, Modern Atheism. çev. ve ed. Arthur Gibson. Baltimore: 

Newman Press. 1968. 

Fackenheim, Emil. Encounters Between Judaism and Modern Philosophy. New York. 

1973. 

Fakre, Gabriel. The Doctrine of Revelation (A Narrative İnterpretation), Edinburg, 

Edinburg University Press, (t. y).   



271 

 

Ferré, Frederick. Din Dilinin Anlamı: Modern Mantık ve İman, Çev. Zeki Özcan, Alfa 

Yayınları, Bursa, 1999. 

----------. “In Praise of Antropomorphism” İnternational Journal for Philosophy of 

Religion, 1984, 16 (3): 203–212. 

----------. ‘Theodicy and the Status of Animals’, American Philosophical Quarterly, 

1980, 23: 23–34. 

Ferguson, Jonh. Religious of the World. Lutterworth. Guildford. 1978. 

Foucoult, Michael, Gutman, Huck, Hutton, Patrick H. Kendini Bilmek, çev. Gül Çağalı 

Güven, İstanbul: Om Yayınları, 1999. 

Frank, Erick. Philosophical Understanding and Religious Truth. c. 1. 1945. 

Freud, Sigmund. Bir Yanılsamanın Geleceği Bilim ve İman. çev. H. Zafer Kars.  

İstanbul: Kaynak Yayınları. 1995. 

Fries, Paul Roy. Religion and the Hope for a Truly Human Existence (An Inquiry into 

the Theology of F. D. E. Schleiermacher and A. A. Van Ruler with Questions for 

America). Iowa. (t. y.). 

Fromm, Erich. Psychoanalysis and Religion. New York; Bantam Books. 1957.  

----------. Kendini Savunan İnsan: Ahlak Felsefesinin Psikolojisi Üzerine Bir Araştırma. 

çev. Necla Arat. İstanbul: Say Yayınları. 1982. 

Galloway, A. D. “The Meaning of Feuerbach: The Hobhause Memorial Lecture”, 1974, 

The British Journal of Sociology, Vol. 25, no. 2 (Jun., 1974).  

Garaudy, Roger. Sosyalizm ve İslamiyet. Çev. Doğan Avcıoğlu, E. Tüfekçi. İstanbul: 

Yön Yayınları. 1965.  

----------. Marks İçin Anahtar. çev. A. Taner Kışlalı. Ankara: Bilgi Yayınları. 1975. 

----------. Fikru Hegel. çev. İlyas Markos. 2. bs., Beyrut: Darü’l- Hakikat. 1983.  

----------. Karl Marks. Çev. George Tarabişi. 2. bs., Beyrut: Daru’l Adab.  

Gardavsky, Vitezslav. God Is Not Yet Dead. çev. Vivienne Menkes. Great Britain: 

Penguin Books. 1973.  



272 

 

Gaskın, J. C. A. Hume’s Phılosophy of Religion. 2. bs., London: Macmıllan Press. 1988. 

Gavin, W. J. ve Blakeley, T. J. Russia and Amerıca: A Phılosophical Comparıson 

(Devolopment and Change of Outlook from 19th to the 20th Century). 

Dordrecht: D. Reıdel Publıshıng Company. 1976. 

Geisler, Norman L. Baker Encyclopedia of Christian Apologetics. Michigan: Baker 

Books. 2002.  

----------. “Ateizm ve Bilim”, çev. Cafer Sadık Yaran, Din ve Bilim, haz. Cafer Sadık 

Yaran, Samsun: Sidre Yayınları, 1997, s. 131–151. 

Gilson, Etienne. Ateizm Çıkmazı. çev. Veysel Uysal. İstanbul: İFAV Yayınları. 1991. 

Glasse, John. “Why did Feuerbach Concern himself with Luther?”, Revue 

internationale de philosophie, 26, 101, (1972), 364–385. 

Goldmann, Lucien. Aydınlanma Felsefesi. çev. Emre Arslan. Ankara: Doruk Yayınları. 

1999. 

----------. Kant Felsefesine Giriş. çev. Afşar Timuçin. İstanbul: Metis Yayınları. 1983.  

Gollwityer, Helmut. “Introduction”, s. 1–28, Karl Barth,  Church Dogmatics (A 

Selection), çev. ve ed. G. W. Bromıley, Harper Torcbooks, New York–1961. 

Grafton, T. H. ‘Religious Origins and Sociological Theory, American Sociological 

Review (December, 1941), 10; 726–739. 

Greisch, Jean. Wittgenstein’da Din Felsefesi, çev. Zeki Özcan, Bursa: Asa Yayınları, 

1999. 

Guthrie, Stewart Elliott. “The Origin of an Illusion”, s. 489–504. Antropology of 

Religion: a Handbook, edt. Stephan D. Glaizer, Westport: Praeger, 1997. 

Gutierrez, Gustavo. A Theology of Liberation; History, Politics and Salvation. çev. Inda 

and John Eagleson, London: SCM Press Ltd. 1981. 

Gürkan, Salime Leyla. “Mucize Maddesi”, s. 355, DİA. 

Hasan Fehmi. Feuerbach Temas Nazariyesi, İstanbul: Matbaa-i Amire, 1337. 



273 

 

Hadden,  Jeffrey K. “Sekülerizmden Dönüş”, s. 123–159. Hz. Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor (21. Yüzyılda Dinin Geleceği), İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002. 

Haim, Abraham. “History”, Encylopedia Judaica, ed. Cecil Ruth, Jarusalem, Keter 

Publishing Hause, (t. y.), c. 8, s. 569–781.   

Haight, Gordon, S. ( Ed.).  The George Eliot Letters. c. II. London ve New Haven, 

1954. 

Haight, Gordon S. George Eliot, A Biogaphy. Oxford. 1968. 

Hammond, Guyton B. Man in Estrangement: A Comprasion of the Thougth of Paul 

Tillich and Erich Fromm. Nashville: Nashville Vanderilt University Press. 1965.  

Hanefi, Hasan. el-İğtirabu’d-Dini ‘inde Feuerbach. Alem'ul-Fikr'ul-Kuveytiyye. 1983. 

----------. “Teoloji mi Antropoloji mi?” A. Ü. İ. F. Dergisi, çev. M. Sait Yazıcıoğlu, C. 

23, 1978, s. 505–531. 

Harvey, Van A. Feuerbach and the Interpretation of Religion. Cambridge: Cambridge 

University Press. 1995. 

----------. “The Re-Discovery of Ludwig Feuerbach”, Free İnquiry; Winter 1996/1997; 

17, 1, s. 45. 

----------. The Encyclopedia of Protestanism (edt. Hans J. Hillerbrand, New York: 

Routledge, 2004, cilt 2, “Feuerbach Maddesi”, s. 747–750. 

Hay, A., ve Jacobs, Henry E. The Doctrinal Theology of the Evangelical Lutheran 

Church. Philadelphia. 1876. 

Hegel, G. W. F. Faith and Knowledge. çev. Walter Cerf ve H. S. Harris, Albany: Suny 

Press. 1997. 

----------. Lectures on the Philosophy of Religion, çev. R. F. Brown, P. C. Hodgson, and 

J. M.Stewart, J. P. Fitzer ve H. S. Harris, ed. P. C. Hodgson. University of 

California Press, Berkeley, 1984. 

Heidegger, Martin. God Without Being. çev. Thomas A. Carlson. Chicago: University 

of Chicago Press. 1991. 



274 

 

Hick, Jonh. A İnterpretation of Religion: Human Responses to the Transcendent. 

London: The Macmillan Co. 1991. 

Hobbes, Thomas. Leviathan. 2. bs., çev. S. Lim. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 1995.  

Hodgson, Peter C. “The Death of God and the Crisis in Christology”, The Journal of 

Religion, Vol. 46, No. 4, (Oct., 1966), s. 446–462. 

Hohlenberg, J. Soren Kierkegaard. London: Routledge ve Kegan Paul. 1954. 

Hook, Sidney. From Hegel to Marx: Studies in the Intellectual Development of Karl 

Marx. New York: Humanities Press. 1950. 

----------. “The Atheism of Paul Tillich”,  Religious Experience and Truth, ed. Sidney 

Hook, New York: New York University Press, 1961. 

Horton, Robin. “A Definition of Religion and its Uses”, Journal of the Royal 

Antropological Institute, 1960,  90:201–226.) 

 Horton, Robin, Lévi-Strauss. African Traditional Thought and Western Science’, 

Africa, 1967, 37:50–51, 155–187. 

Hudson, Yeager. The Philosophy of Religion. California: Mayfield Publishing Co. 1990. 

Hume, David. İnsan Zihni Üzerine Bir Araştırma. çev. Serkan Öğdüm, Ankara: İlke 

Yayınları. 1998. 

----------. Dialogues Concerning Natural Religion and the Posthumous Essays of the 

Immortality of Soul and of Suıcıde, edt. Rıchard H. Popkın, Indianapolis: 

Hackett Publıdhıng Company, 1988.  

----------. Diologues Concerning Natural Religion. ed. Martin Bell, London: Penguin 

Books. 1990. 

----------. The Natural History of Religion, edt. H. E. Root, Standfort: Standfort 

University Press. 1957. 

Hühnerfeld, Paul. Heidegger (Bir Alman, Bir Filozof). çev. Doğan Özlem. İstanbul: 

Paradigma Yayınları. 2002. 

Hyppolite, John. Dirasatu fi Hegel ve Marks. çev. George Sıdki. Suriye, 1971.  



275 

 

İbrahim, Dr. Zekeriya. Hegel. Kahire: Mektebetü Mısır. 1970. 

İsmail, Dr. Nazili. eş-Şaab ve't-Tarih, Daru’l Maarif, Mısır.  

Ingraffia, Brian D. “Nietzsche ve Hıristiyanlık, Nietzsche’nin İstihzası: Aşkınlığın 

reddedilmesi”, s. 109–180. ed. Ahmet Demirhan, Nietzsche ve Din, İstanbul: 

Gelenek Yayınları, 2002. 

İnwood, M. J. Ludwig Feuerbach (1804–1872) maddesi, The Oxford Companion to 

Philosophy, edt. Ted Honderich, New York: Oxford Unıversıty Press, 1995, s. 

275–277. 

Jaher, Frederick Cople. A Scapegoat in the New Wilderness: The Origins and Rise of 

Antı-Semitism in America. Cambridge: Harward Unıversity Press. 1994. 

Jenkins, Lucien. Collected Poem of Geoerge Eliot, London: Skoob Books Publishing, 

1989. 

Johnson, Keith E. “John Hick’in Çoğulcu Hipotezi ve Çatışan Hakikat İddiaları 

Sorunu”, s. 47–77. Dini Çoğulculuk: John Hick’in Düşünceleri Etrafında 

Tartışmalar, der ve çev. Ruhattin Yzoğlu ve Hüsnü Aydeniz, İz Yayınları, 

İstanbul, 2006.  

Johnson, William A. The Search for Transcendence, A Theological Analysis of 

Nontheological Attempts to Define Transcendence. New York: Harper&Row 

Publishers. 1974. 

Kamenka, Eugena. The Phılosophy of Ludwig Feuerbah. New York: Routledge&Kegan 

Paul. 1970. 

----------. “Genç Hegelciler”, C. 1,  s. 291–294.  Blackwell’in Siyasal Düşünce 

Ansiklopedisi, Yayınlayan: David Miller, çev. Nevzat Kıraç, Bülent Peker, 

Ankara: Ümit Yayınları, 1994. 

 ----------. “The Baptism of Karl Marx”, Hibbert Journal, 56, 1958, s. 340–51, s. 69–72. 

Kelly, George Armstrong. Politics&Religious Consciousness in America. New 

Brunswick: Transaction Publishers. 2005. 



276 

 

Kılıç, Recep. Modern Batı düşüncesinde Vahiy. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları. 2002.  

Kierkegaard, Sören. Ölümcül Hastalık; Umutsuzluk. 2. bs., çev. M. Mukadder 

Yakupoğlu. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2001. 

----------. The Sickness Unto Death; A Chiristian Psychological Exposition for 

Upbulding and Awakening. ed. Howard V. Hong, Edna H. Hong. New Jersey: 

Princeton University. 1992.  

----------.  Concluding Unscientific Postcript. çev. David F. Swenson ve Walter Lowrie. 

Princeton: Princeton Unıversity Press, 1944. 

Kiernan, V. G. “Din Maddesi”, s. 143–146, Marksist Düşünce Sözlüğü, yayın 

yönetmeni Tom Bottomore, çev. Mete Tunçay, İstanbul: İletişim Yayınları, 3. 

bs., 2002. 

Kirk, G. S. ve Raven, J. E. The Pre-Sokratic Philosophers. Cambridge. 1962. 

Knox, Sir Thomas Malcolm. “Feuerbach Maddesi”, Cahmbers’s Encyclopedia, London: 

International Learning Systems Corporation Limited, 1968, C. 5, s. 611–612. 

Koç, Turan. Din Dili, Kayseri: Rey Yayıncılık, t.y. 

Köse, Ali. “Sekülerleşme Teorileri Bağlamında Türkiye”, s. 11–19, Haz. Ali Köse, Laik 

Ama Kutsal, İstanbul: Etkileşim Yayınları, 2006.  

Kraemer, Hendrik. Religion and the Christian Faith. London: Lulterworth. 1958. 

Kristensen, W. Brede. The Meaning of Religion, Lectures ın the Phenomenology of 

Religion. çev. John B. Carman, Matınus Nıjhoff, Netherlands: The Hague. 1960. 

Kroner, Richard. Between Faith and Thought. New York: Oxford University Press. 

1966. 

Kuusinen. Diyalektik Materyalizm. 2. bs., Çev. K. Sahir Sel. İstanbul: Sosyal Yayınları. 

(t. y.). 

Küng, Hans. Credo, The Apostles’ Creed Explained for Today. çev. Jonh Bowden. 

London: SCM Press. 1993. 



277 

 

----------. Christianity: Its Essence and History. çev. John Bowden, London: SCM Press. 

1995. 

----------. Does God Exıst? An Answer for Today.  İng. Çev. Edward Quinn. Garden 

City, New York: Doubleday, 1980. 

----------. Eternal Life? (Life after Death as a Medical, Philosophical and Theological 

Problem). çev. Edward Quinn, London: SCM Press. 1984. 

----------. Freud and God. çev. Edward Quinn. New Heaven: Yale University Press. 

1979. 

Lange, F. Albert. Materyalizmin Tarihi, C. 2. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: Sosyal 

Yayınları. 1998. 

Latourette, Kenneth Scott. Christianity Through the Ages. New York: Harper&Row 

Publishing. 1965.  

Lefebvre, Henri. Introductıon to Modernity, çev. John Moore, London: Verso, 1995. 

Lenin,  V. İ. Materyalizm ve Ampiriokritisizm. C. 2, çev. İ. Yarkın, İstanbul: İnter 

Yayınları. 1989. 

----------. Felsefe Defterleri. çev. Atilla Tokatlı. İstanbul: Sosyal Yayınları. 1976. 

----------. Din Üzerine. çev. Seçkin Cılızoğlu. Ankara: Ser Yayınları. 1975. 

Lewis, John. “Yabancılaşma”, çev. Yakup Şahan, s. 59–77. Felsefe Dergisi, Mayıs, 

1987/3, İstanbul. 

Loos, Alexander. Ludwig Feuerbach, (Aslü’d-din, Ludwig Feuerbach, çev. Ahmed 

Abdüllhalim Atiyye, Beyrut: Müessesetü’l-Camiiyye li’d-Diras, 1991. s. 36–39. 

Löwith, Karl. “Hegel Felsefesi”, (çev. Doğan Özlem), Felsefe Dergisi, 1990, Sayı:31, s. 

120–121. 

----------. From Hegel to Nietzsche, The Revolution ın Nineteenth-Century Thought. 

New York: Anchor Books. 1967. 

----------. From Hegel to Nietzsche. London: Constable. 1965. 



278 

 

Louis, John. el-Medhal ile'l-Felsefe. çev. Enver Abdülmelik. Kahire: ed-Daru’l-

Mısriyye’til-Kütüb. 1957. 

Lubac, Henri de. The Drama of Ateist Humanism: New York: Sheedand, 1949; London: 

Sheedand and Ward,1949.  

Maclntayre, Alasdair. Marxısm and Christianity. Notre Dame: University of Notre 

Dame. 1984. 

Marcuse, Herbert. Us ve Devrim: Hegel ve Toplumsal Kıralın Doğuşu, 1954’te Yazılan 

Ek ile, çev. Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınları, 1989. 

Martin, Kingsley. French Liberal Thought in the Eighteeth Century (A study of Political 

İdeas from Bayle to Condorcet), ed. J. P. Mayer, New York: Harper&Row 

Publishers, 1962. 

Marx, Karl, Engels, Friedrich. Felsefe İncelemeleri, Ankara: Sol Yayınlan, 1975. 

 ----------. Din Üzerine, çev. Kaya Güvenç, 2. bs., Ankara: Sol Yayınları, 1995. 

----------. Kutsal Aile, çev. Kenan Somer, 3. bs., Ankara: Sol Yayınları, 2003. 

----------. Alman İdeolojisi, çev.  Selahattin Hilav, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1968.  

Marx, Karl. 1844 Elyazmaları (Ekonomi Politik ve Felsefe), Çev. Kenan Somer, 

Ankara: Sol Yayınları, 1976. 

----------. Proudhon and European Socialism, J. Hampden Jackson, London: The 

English Universities Press, 1957. 

Mascall, E. L. The Secularisation of Christianity: An Analysis and a Critique. London: 

A Libra Book. 1967.  

Massey, James A. “ Introduction”, s. ix-xliii, Thoughts on Death and Immortality, çev. 

James A. Massey. Berkeley: University of California Press, 1980. 

 ----------. “The Hegelians, the Pietists, and the Nature of Religion”, The Journal of 

Religion, C. 58, No. 2, (Apr., 1978), s. 108-129. 

Masterson, Patrick. Atheism and Alientation, Middlesex: Penguin Books, 1973. 



279 

 

McBride, William. “Karl Marx, The Economic and Philosophical Manuscripts of 1844, 

Radical Critisizm and a Humanistic Vission”, s. 382–388. The Classics of 

Western Philosophy, A Readers’s Guide, edt. Jorge J. E. Gracia vd. 

Mclellan, David. Marx before Marxism, New York: Harper&Row Publishers, 1970. 

----------. Marxism and Religion: A Description and Assessment of the Marxist Critique 

of Christianity, London: Macmillan, 1987. 

----------. The Young Hegelians and Karl Marx, New York ve Washington, 1969. 

Meister Eckhart. Selected Writings, çev. Oliver Davies, London: Penguin Books, 1994.  

----------. Tanrı ve İnsan, çev. Sedat Umran, İstanbul: Ruh ve Madde Yayınları, 1990.  

----------. Ben, Meister Eckhart, Tanrı’nın Kendisinden Hiçbir Şeyi Saklamadığı Adam, 

Der. David O’Neal, çev. Aslı Özer, İstanbul: Klan Yayınları, 2003. 

Merkel, Francis R. “The Missionary Attitude of the Philosopher G. W. von Leibniz”, 

Christianity and Missions (1450–1800), edt. J. S. Cumins, Aldershot, Ashgate 

Publishing ltd. 1997. s. 291–302. 

Milbank, John. Theology&Socıal Theory: Beyond Secular Reason, 2. bs., Madlen: 

Blackwell Publishing, 2006.  

Moltmann, Jürgen. Theology of Hope: on the Ground and İmlications of a Christian 

Eschatology, London: SCM Press, 1967. 

----------. The Crucified God, çev. R. A. Wilson ve John Bowden, New York: SCM 

Press, 1991. 

----------. The Spirit of Life: A Universal Affirmation, London: SCM, 1992. 

Moll, Hans. Identity and Sacred: A Sketch for a New Social-Scientific Theory of 

Religion, Oxford: Basil Blackwell, 1976. 

Montesquieu. Kanunların Ruhu Üzerine II. 2. bs., Çev. Fehmi Baldaş, İstanbul: 

Toplumsal Dönüşüm Yayınları, 1998. 

Morris, Brian. Din Üzerine Antropolojik İncelemeler: Bir Giriş Metni, çev. Tayfun 

Atay, Ankara: İmge Kitabevi, 2004. 



280 

 

Mourant, John A. Readings in the Philosophy of Religion, New York: Thomas Y. 

Crowell Company, 1956. 

Mr. Des Maızeaux. “The Life of Pierre Bayle”, s. iii-cxviii, Pierre Bayle, Dictionaire 

Historique et Critique, Rev. Cor. Enl. Mr. Des Maızeaux, 2nd. Edition, London: 

J. J. ve P. Knapton vd. 1734. 

Muhammed, Ali Abdülmu’ti. Mukaddemat fi’l-Felsefe, Beyrut: Darü’n-Nahdati’l-

Arabiyye, 1985. 

Müller, F. M. Lectures on the Origin and Growth of Religion, London: Longmans Gren, 

1878. 

Nietzsche, Friedrich. The Gay Science (With a Prelude in German Rhymes and an 

Appendix of Songs), edt. Bernard Williams, çev. Josefine Nauckhoff, şiirleri çev. 

Adrıan Del Caro, Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

----------. The Will to Power, çev. Walter Kaufmann, R. J. Hollindgdale, New York: 

Vintage Books, 1968. 

----------. Thus Spake Zarathustra, A book for All and Name, çev. Walter Kaufmann, 

New York: Penguin, 1966. 

----------. The Birth of Tragedy and The Case of Wagner, açıklamalarla çeviren Walter 

Kaufmann, New York: Random House, 1957. 

Negri, Antonio. Yaban Kuraldışılık (Spinoza Metafiziğinin ve Siyasetinin İçyüzü), çev. 

Eylem Canaslan, İstanbul: Otonom Yayıncılık, 2005.  

Özbek, Sinan. “Feuerbach’ın Din Anlayışı ve Marx ile Engels’in Eleştirisi”, 

Felsefelogos, s. 41–52, sayı: 3, 1998/2, Bulut Yayınları.  

----------. “Feuerbach’ta Mutluluk Ahlakı”, Felsefelogos, s. 39–47, sayı: 1, 1998/2, 

Bulut Yayınları. 

Özcan, Zeki, Augustinus’ta Tanrı ve Yartama, Bursa: Alfa Yayınları, 1999. 

----------. İndirgemecilik ve Din, Bursa, 2001.  



281 

 

----------. “Özel Sözlük, Antropomorfizm maddesi”, (Frédérick Ferré, Din Dilinin 

Anlamı: Modern Mantık ve İman, Çev. Zeki Özcan, Bursa: Alfa Yayınları, 1999, 

içinde) s. 219–228.   

Paçacı, İbrahim. “Ateizm Maddesi”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Fikret Karaman ve öte. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006, s. 41–42.  

Pankeok, Anton. Lenin’in Filozofluğu: Lenizmin Felsefi Temeli Üzerine Eleştirel Bir 

İnceleme, Çev. S. Yücesoy, İstanbul: Metis Yayınları, 2002.  

Pannenberg, Wolfhart. Systematic Theology, vol. 1, çev. Geoffrey W. Bromiley, Grand 

Rapids: Eerdmans, 1991.  

Paris, Bernard J. “George Eliot’s Religion of Humanity”, ELH, Vol. 29, No. 4, (Dec., 

1962), s. 418-443.    

Pascal, R. İngilizce Çeviriyi Hazırlayanın Önsözü, s. 17–26. Karl Marx, Friedrich 

Engels, Alman İdeolojisi, çev. Selahattin Hilav, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1968.      

Paterson, R. W. K. The Nihilistic Egoist: Max Stirner, Oxford University Press, 1971. 

Pereira, N. G. The Thought and Teachings of N. G. Cherhyshevskii, The Hague, 1975. 

Pickering, W. S. F. Durheim’s Sociology of Religion (Themes and Theories),  London: 

Routledge&Kegan Paul, 1984.  

Plamenatz, John. Karl Marx’s Philosophy of Man, Oxford, 1975. 

Plehanov. Marksizmin Temel Sorunları, (çev. S. Hilav, E. Buri), 2. bs., İstanbul: Sosyal 

Yayınları, 1994. 

Prickett, Stephan. “Romanticısm”, The Encylopedia of Protestanism (edt. Hans J. 

Hillerbrand, New York: Routledge, 2004, cilt 3, s. 1620–1623.   

Prestige, Leonard George. God in Patrisric Thought, London: SPCK, 1952. 

Randall, F. B. N. G. Cherhyshevskii, New York: 1967. 

Reardon, B. M. G. Hegel’s Phılosophy of Religion, London: Macmillan, 1977.  

----------. Religion Thought in Nineteenth Century, Cambridge University Press, 1966. 



282 

 

----------. “Introduction”, s. 9–65, Liberal Protestantism, ed. Bernard M. G. Reardon, 

Stanford: Stanford University, 1968. 

Receb, Mahmud. el-İğtirab, Menşeetü’l-Maarifü’l İskenderiye, 1978. 

Reçber, Mehmet Sait. “Realizm, Din ve Dünyevileşme”, İslamiyat, C. 4, sayı: 3, 2001, 

19–33. 

----------. “İslam, Din, Çağdaş Durum”, İslamiyât, C. 9, sayı: 1–4, 2006, s. 423–438. 

----------. Tanrıyı Bilmenin İmkânı ve Mahiyeti, Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2004. 

Reese, W. L. “Ludwig Feuerbach maddesi”,  Dictionary of Philosophy and Religion 

(Eastern and Western Thought), New Jersey: Humanities Press, 1980, s. 172.  

Reisz, Jr. H. F. “Feuerbach on the Essence of Religion”, The Journal of Religion, 

XLIX/2, 1969, s. 180–188. 

Ricour, Paul. Freud and Philosophy: An Essay on Interpretation, çev. Denis Savage, 

New Haven: Yale University Press, 1970. 

----------. Yoruma Dair, Freud ve Felsefe, çev. Necmiye Alpay, İstanbul: Metis 

Yayınları, 2006. 

Rosenthal, M., Yudin, P. Materyalist Felsefe Sözlüğü, Bayle Maddesi, s. 52. “Spinoza 

Maddesi”, s. 459–460, çev. Enver Aytekin, Aziz Çalışlar, İstanbul: Sosyal 

Yayınları,1980.  

Rotenstreich, Nathan. “For and Against Emancipation: The Bruno Bauer 

Controversary”, Leo Baeck Institute Year Book IV içinde, The Hague, 1959. 

Rudas, L. ‘Praface’, 7–13, Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach and Outcome of 

Classical German Philosophy, London: Martin Lawrence, 1934. 

Rudolph, Kurt. Historical Fundamentals and the Study of Religion, New York: 

Macmillan Publishing Company, 1985. 

Sass, H. M. “Feuerbach Ludwig Andreas (1804–72),” Routledge Ecyclopedia of 

Philosophy: Descartes, Rene-Gender and Science. Ed. Edward Craig, London: 

Routledge, 1998, C. 3, s. 635–640. 



283 

 

Schoenfeld, Eugen. “İmages of God and Man: An Expolratory Study”, Review of 

Religion Reserch, vol. 28, no. 3, March, 1987, s. 229. 

Schröter, Gisela. “Ludwig Feuerbach’ın Düşüncesinde Tarih”, çev. Mehmet Yavuz, 

Felsefe Dergisi, 1988/3, De Yayınları, s. 96–102. 

Seve, Lucien. “Yabancılaşma Sorununun Çözümlenişi” (çev. Hakkı Uluç), Felsefe 

Dergisi, 1987, s. 99–118.   

Stoyçev, Todor St. “Ludwig Feuerbah’ın Ateizmi”, çev. Mehmet Yavuz, Felsefe 

Dergisi, De. Yayınevi, 1988/3, s. 87–95.   

 Şahan, Yakup. “Marx’ın Feuerbach Üstüne XI. Savı ve Yorumu”, Felsefe Dergisi, s. 

25–33, 88/2 Nisan, İstanbul, De Yayınları 

Schaeffler, Richard. Reason and the Questıon of God: An Introductıon to the 

Phılosophy of Religion, çev. Robert R. Barr ve Marlies Parent, New York: A 

Herder&Herder Book, The Crossroad Publishing Company, 1999. 

Schecter, Darrow. Radical Tehories, Paths beyond Marxism and Social Democracy, 

New York: Manchester University Press, 1994. 

Schleiermacher. On Religion (Speech to its Cultered Despisers, Çev. Richard Cronter, 

Cambridge, CambridgeUniversity Press, 1996.  

----------. The Christian Faith, (Naverville, III. Alec R. Allenson, Inc., 1948. 

Schwarzschild, Leopold. Marx’ın Yıkılışı, çev. Vecdi Bürün, İstanbul: Ötüken Yayınevi, 

1973. 

Seel, Gerhard ( Der.). Marx ve Beşeri Bilimler, Çev. B. Mehmet Şahin, İstanbul: Ütopya 

Yayınları, 2000. 

Selsam, Howard. Din, Bilim ve Felsefe, Çev. A. And, 2. bs., İstanbul: Sarmal Yayınları, 

1995.  

Smart, Ninnian. The Religious Experience of Mankind, New York: Collins, 1977. 

----------. The Religious Experience, ed. Helen Mcİnnis, 4. bs. New York: The 

Macmillian co. 1991.  

----------. The Phenomenon of Christianity, London: Collins, 1979. 



284 

 

----------. Backgraund to the Long Search, London: British Broad Cesting Co., 1977. 

Soykan, Ömer Naci. Schelling (Yaşamı Felsefesi Yapıtları), İstanbul: MVT Yayınları, 

2006. 

Spinoza, Benedict. Tractatus Theologico-Politicus, çev. S. Shirley, B. S. Gregory, 

Leiden: 1989. 

Stark, Rodney, Bainbridge, William S. The Future of Religion, Berkeley&Los Angeles: 

University of California Press, 1985. 

Stark, Rodney. Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme, s. 33–74. Hz. Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor (21. Yüzyılda Dinin Geleceği), İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002.    

Stark, Rodney, Innaccone, L. R. “Truth? A Reply to Bruce”, Journal for the Scientific 

Study of Religion, sayı: 34, s. 516–19.   

Stauth, Georg, Turner, Bryan S. Nietzsche’nin Dansı (Toplumsal Hayatta Hınç, 

Karışıklılık ve Direnç), çev. Mehmet Küçük, 2. bs., Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları, 2005. 

Stirner, Max. The Ego and İts Own: The Case of the Individual Against Authority, 

Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 

Strauss, D. F. The Life of Jesus Critically Examined, Çev., George Eliot, 2. ed. Peter C. 

Hodgson, Fortress Press, Philadelphia, 1972/ S. C. M. Press, London, 1973. 

Şahin, Naim. Hegel’in Tanrısı, Konya: Çizgi Kitabevi, 2001. 

Taubes, Jacob. “The Copernican Turn of Theology”, Religious Experience and Truth, 

ed. Sidney Hook, New York: New York University Press, 1961, s. 70–73. 

Taylan, Necip. Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, İstanbul: Ayışığı Kitapları, 1998.  

Thilly, Frank. Felsefe Tarihi, C. II, Çev. İbrahim Şener, İstanbul: Sistem Yayıncılık, 

1995. 

Thiselton, Anthony C. A Concise Encylopedia of the Phılosophy of Religion, Oxford: 

Baker Akademic, 2005.  

Thouless, Robert H. An Introductıon to the Psychology of Religion, 2. bs., London: 

Cambrıdge University Press, 1936. 



285 

 

Tillich, Paul. A History of Christian Thought, edt. Carl E. Braaten, New York: A 

Touchstone Book,1968. 

----------. Systematic Theology, Vol. I, Chicago: University of Chicago Press, 1951.  

----------. Systematic Theology, C. II, Chicago: University of Chicago Press, 1957. 

----------. What is Religion, çev. James Luther Adam, New York, 1973.  

----------. Perspevtives on 19th and 20th Century Protestant Theology, ed. Carl E. 

Braaten, New York, 1967. 

Tocqueville, Alexis de. Democracy in America, edt. J. P. Mayer, çev. George Lawrence, 

New York: Anchor Books, Dobleday&Company Inc.,1969. 

Topaloğlu, Aydın. Ateizm ve Eleştirisi, 4. bs., Ankara: D. İ. B. Yayınları, 2004. 

----------. Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm Ya da Ateizm, İstanbul: Kaknüs 

Yayınları, 2001. 

Treadgold, Donald W. “Introduction”, s. 11–33, Karl Marx as a Religious Type, Sergei 

Bulgakov, çev. Luba Barna, Belmont, Massachusetts: Norland Publishing 

Company, 1979.  

Tresmontant, C. “Gelişen Kozmolojide Ateizmin Meseleleri”, çev. Hayrani Altıntaş, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. XXVII, Ankara: 1986, s. 57. 

Troeltsch, Ernst. ‘Christianity Among World Religious’, ed. Baron von Hugel, 

Christian Thought, Its History and Application içinde, New York: Meridan 

Books, 1957.                       

Tucker, Robert C. (ed.),  The Marx-Engels Reader, New York: 1972. 

Uglow, Jennifer. George Eliot, London: Virago, 1987. 

Urban, Wilbur M. “A Critique of Professor Tillich’s Theory of the Religious Symbol”, 

Journal of Liberal Religion 2, Spring 1941, s. 34–36. 

Vancourt, Raymond. “Hegel’in Din Felsefesi”, s. 25–106, Din felsefesi Yazıları I, Çev. 

ve der. Zeki Özcan, İstanbul: Alfa Yayınları, 2001. 



286 

 

Vergote, Antoine. Din, İnanç ve İnançsızlık (Psikolojik İnceleme), çev. Veysel Uysal, 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1999. 

Vico, Giambattista. The New Science of Giambattista Vico, çev. Thomas Goddard 

Bergin ve Marx Harold Fisch, NewYork: Cornell University Press. 

Vogel, H. “The Introduction to the Principles of the Philosophy of the Future”, 

Feuerbach, Principles of the Philosophy of the Future, Opolis Babls Merrill, 

1966. 

Voyé, L., ve Dobbelaere, Karel. Roman Catjolicism: Universalism at Stake. Religions 

sans Frontieres?, ed. R. Cipriani, 83–113. 

Wach, Joachim. Understanding and Believing: Essays, edt. Joseph M. Kitagawa, 

Westport: Greenwood Press, 1975. 

----------. Types of Religious Experience Christian and Non-christian, 5. bs., Chicago: 

The University of Chicago.  

----------. Dinler Tarihi (Bilimsel bir Disiplin Olarak Kuruluşuna Teorik Bir Giriş), çev. 

Fuat Aydın, İstanbul: Ataç Yayınları, 2004. 

Wagner, Richard. My Life, New York: Dodd, Mead ve Co., 1911. 

Wahba,  Magdı. ‘George Elıot and Ludwig Feuerbach’, Cairo Studies in English, 1981, 

s. 175–196. 

Waring, E. Graham. Introduction, s. iii-ix, L. Feuerbach, The Essence of Christianity,  

New York: The Continuum Publishing Company, 1989. 

Walıckı, Andrzej. Rus Düşünce Tarihi (1760–1900) Aydınlanmadan Marksizme, çev. 

Alâeddin Şenel, Ankara: V Yayınları, 1987. 

Warburton, Nigel. Felsefeye Giriş, çev. Ahmet Cevizci,  İstanbul: Paradigma Yayınları, 

2000.  

Wartenberg, Thomas E. “Introduction, s. vii-xxix, Ludwig Feuerbach, Prıncıples of the 

Phılosophy of the Future, İndiana: Hackett Publishıng Company.   

Wartofsky, Max. Feuerbach, New York: Cambridge University Press, 1982.  



287 

 

Watt, W. Montgomery. Dinlerde Hakikat: Sosyolojik ve Psikolojik Bir Yaklaşım, çev. 

A. Vahap Taşkın, Ali Kuşat, İstanbul:  İz Yayıncılık, 2002. 

Weber, Joseph C. “Feuerbach, Barth, and Theological Methodology”, The Journal of 

Religion, Vol., 46, No. 1, Part 1. Jan., 1966. 

West, David. Kıta Avrupası Felsefesine Giriş, çev. Ahmet cevizci, İstanbul: Paradigma 

Yayınları, 1998. 

Westphall, Merold. Overcoming Onto-Theology: Toward A Postmodern Christian 

Faith, New York: Fordham University Press, 2001. 

Wheeler, Harvey. ‘The Phenomenon of God’, The Center Magazine, sayı, 4, s. 7–12. 

White, Hayden V. ‘Ludwig Andreas Feuerbach’, The Encyclopedia of Philosophy, c. 3, 

s. 190–192.  

Willey, Basil. “George Eliot: Hennell, Strauss, and Feuerbach”, NineteenthCentury 

Studies, New York: 1949. s. 227–236. 

 Williams, Robert. “Schleiermacher ve Feuerbach on the Intentionality of Religious 

Consciousness”, The Journal of Religion, Vol. 53, no. 4. Oct. 1973. 

Woehrlin, W. F. Cherhyshevski: The Man and the Journalist, Cambridge: Mass., 1971. 

Yaran, Cafer Sadık. “İslamileşme ve Uyuşma”, Din ve Bilim: Çağdaş Batı ve İslam 

Düşüncesinden Seçme Felsefi Yazılar, Samsun: Sidre Yayınları, 1997.  

----------. “Çağdaş Epistemolojik Dikatomiler ve ‘sofyolojik’ Bir Epistemoloji Önerisi”, 

İ. Ü. İ. F. Dergisi, İstanbul: 2004, Sayı, 9, s. 21–43.  

----------. Günümüz Din Felsefesinde Tanrı İnancının Akliliği, Samsun: Etüt Yayınları, 

2000. 

----------. “İnsanın Egzistansiyal İhtiyaçları ve Dinin Perenniyal Cevapları”, O. M. Ü. İ. 

F. Dergisi, Samsun: 2001, Sayı: 12–13, s. 79–96.  

----------. Kötülük ve Teodise: Batı ve İslam Din Felsefesinde Kötülük Problemi ve 

Tesitik Çözümler, Ankara: Vadi Yayınları, 1997. 

Young, Jullian. Nietzsche’s Philosophy of Religion, Cambridge: Cambridge University 

Press, 2006. 



288 

 

Yovel, Yimmiyahu. Spinoza and Other Heretics: The Adventures of Immanence, 

Princeton: Princeton University Press, 1989. 

 

 


