
T.C.
FIRAT ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEMEL İSLAMİ BİLİMLER ANBİLİM DALI
İSLÂM MEZHEPLERİ TARİHİ BİLİM DALI

MEHMET AKİF ERSOY’UN DİNİ VE SİYASİ
FİKİRLERİ

                                           YÜKSEK LİSANS TEZİ

DANIŞMAN: HAZIRLAYAN:
Yrd. Doç. Dr. Ahmet BAĞLIOĞLU                                      Hasan KAYA

ELAZIĞ–2009



T.C.
FIRAT ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEMEL İSLAMİ BİLİMLER ANBİLİM DALI
İSLÂM MEZHEPLERİ TARİHİ BİLİM DALI

MEHMET AKİF ERSOY’UN DİNİ VE SİYASİ
FİKİRLERİ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

Bu tez…/…/2008 tarihinde Temel İslâmi Bilimler Bölümü İslâm Mezhepler Tarihi Anabi lim
Dalında Yüksek Lisans Tezi olarak aşağıdaki jüri üyeleri tarafında oy birliği ile /oy çokluğu

ile kabul edilmiştir.

Başkan
Doç. Dr. İskender OYMAK

Danışman Üye
Yrd. Doç.Dr. Ahmet Bağlıoğlu Doç. Dr. Mehmet ATALAN

Tasdik olunur
…./…../2009

Bu tezin kabulü, Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun
……/……/……… tarih ve ……………………..sayılı kararıyla onaylanmıştır.



III

ÖZET

YÜKSEK LİSANS TEZİ

MEHMET AKİF ERSOY’UN DİNİ VE SİYASİ FİKİRLERİ

Hasan KAYA

FIRAT ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TEMEL İSLAMİ BİLİMLER ANBİLİM DALI

İSLÂM MEZHEPLERİ TARİHİ BİLİM DALI

2008, Sayfa: VII+144

Yaşadığı dönem göz önüne alındığında belki de İslam Dünyasının en sıkıntılı ve zor

dönemlerini yaşadığını söyleyebileceğimiz 19. ve 20. yüzyıla şahit olmuş bir karakterdir

Mehmet Akif. Gördüğü eğitim ve kendi çalışmaları göz önüne alındığında kendi döneminin

en bilgili ve dini ilimlere vukufiyeti pek fazla olmadığı görülecektir. Bununla birlikte onun

bulunduğu konum ve yaptıkları, onu, Cumhuriyet döneminin en tanınmış kişilerinden biri

kılmaktadır.

Akif’in kalemi ve şiiri sadece İslam için vardır diyebiliriz. Zira o Müslüma nların

içerisinde bulunduğu duruma kayıtsız kalmamış, bu durum karşısında derin bir üzüntü

duyarken aynı zamanda, Müslümanları bu hale getiren etkenler üzerinde kafa yormuştur.

Dinin Müslümanlar açısından ne anlama geldiği ve nasıl anlaşıldığı onun zihnini  meşgul eden

temel husustur. Bu durumu ortaya koyduktan sonra Akif, Müslümanların yaşadığı ve

algıladığı din ile gerçekte olması gereken dinin nasıl anlaşılması ve yaşanması gerektiği

konusunda bilgiler verir.

Bu din sadece vicdanlara hapsedilmiş, dünya i le hiçbir alakası olmayan bir din

değildir. Din hem dünya ve hem de ahiret içindir. Dolayısıyla din -dünya kesinlikle bir

birinden ayrılamaz. Bunun için din, insanların bu dünyada mutlu bir yaşam sürmelerinin,

güzel bir şekilde idare edilmelerinin en temel güvencesi ve şartlarından biri olduğundan doğru

bir şekilde anlaşılmalıdır.

Anahtar Kelimeler: Mehmet Akif, Selef, Akide, Cehalet, Ümmet -i merhume, Din,

Hurafe, Şeriat, Halife, Osmanlı.



IV

ABSTRACT

MASTER THESİS

MEHMET AKİF ERSOY’S RELİGİOUS AND POLİTİCAL  İDEAS

Hasan KAYA

UNIVERSİTY OF FIRAT

INSTİTUE OF SOCIAL SCIENCES

THE DEPERTMENT OF BASIC ISLAMIC SCIENCES

SCIENCE OF HISTORY OF ISLAMIC SECTS

2008, Page: VII+144

Mehmet Akif, when the period that he lived in considered, had been an eye -witness

character of perhaps the most troublesome and the hardest times of the Islamic World in the

19th and 20th centuries. When taking his education and his works into account, It has been

seen that he is not a person who is the most well -informed one and also he has n ot have a

comprehensive knowledge in religious sciences in his time. Besides this, the position he

stands and his doings make him one of the most famous persons in the Republican Period.

We can say that Akif’s pen and poetry only exist for Islam. Because h e wouldn’t be

uncorcerned fort he situation that muslims fell in, while he had a deep sorrow about this

condition at the same time he pondered about the problems which led muslims into this

situatinon. What is religion to be meant by muslims and how is it  understood by them is the

basic subject that busy his mind. After bringing up this matter, Akif gives some information

about the religion muslims live and perceive and the true religion how it must be understood

and lived by muslims.

This religion is not a religion only imrisoned into consciences and has not any

connection to the real world. Religion is both for this world and Hereafter. Consequently,

religion and the world cannot be absolutely separated from each other. Because of this,

religion is the basic guarantee and principle for the people who want to live happily and to be

governed nicely so, ıt must be understood and put into practive correctly.

Key Words: Mehmet Akif, Predecessor (Selef), Religious faith, Ignorance, Ummah of

the departed, Religion, Superstition, The Shari’a (Islamic Law), Caliphate, Otoman.



V

İÇİNDEKİLER

ÖZET................................ ................................ ................................ ................................ ..III

ABSTRACT ................................ ................................ ................................ ....................... IV

İÇİNDEKİLER ................................ ................................ ................................ ................... V

KISALTMALAR ................................ ................................ ................................ ............. VII

ÖNSÖZ................................ ................................ ................................ ............................ VIII

GİRİŞ ................................ ................................ ................................ ................................ ... 1

I. METOT ................................ ................................ ................................ .......................... 1

II. KAYNAKLAR................................ ................................ ................................ .............. 3

III. MEHMET AKİF’İN YAŞADIĞI DÖNEMİN PANORAMASI ................................ .... 6

I. BÖLÜM ................................ ................................ ................................ ............................ 8

MEHMET AKİF ERSOY’UN HAYATI VE ESERLERİ ................................ .................. 8

I.HAYATI ................................ ................................ ................................ ............................ 8

A. Ailesi Çocukluk Yılları Ve Eğitim Dönemi ................................ ................................ ... 8

B. Edebi Ve Fikri Altyapısı ................................ ................................ .............................. 14

C. Yayın Hayatı ................................ ................................ ................................ ............... 18

D. İstiklal Savaşı Ve Sonrası ................................ ................................ ............................ 31

E. İstiklal Marşının Yazılması ................................ ................................ .......................... 34

F. Mısır’a Gidişi ve Meal Çalışmları ................................ ................................ ................ 37

G. İstanbul’a Dönüşü ve Vefatı ................................ ................................ ........................ 45

II. MEHMET AKİF’İN ESERLERİ ................................ ................................ ................. 46

A.Manzum Eserlri ................................ ................................ ................................ ............ 46

1.Safahat ................................ ................................ ................................ ...................... 46

2.Safahat Dışında Kalmış Şiirler ................................ ................................ ................... 49

B. Mensur Yazıları ................................ ................................ ................................ ........... 49

1. Ayet Tefsirleri ................................ ................................ ................................ .......... 49

2. Vaazları ................................ ................................ ................................ .................... 49

3. Makaleler ................................ ................................ ................................ ................. 50

4. Tercümeler ................................ ................................ ................................ ............... 50

5.Mektuplar................................ ................................ ................................ .................. 52



VI

II. BÖLÜM................................ ................................ ................................ ......................... 53

MEHMET AKİF ERSOY’UN DİNİ FİKİRLERİ ................................ ............................ 53

I.İMAN ................................ ................................ ................................ ............................... 53

A. Allah ................................ ................................ ................................ ........................... 55

B. Peygamber................................ ................................ ................................ ................... 62

C. Ahiret ................................ ................................ ................................ .......................... 64

D.Kader ................................ ................................ ................................ ........................... 66

II.DİN VE ŞERİAT................................ ................................ ................................ ............ 78

A.Dinin Yanlış Anlaşılması ................................ ................................ .............................. 81

B.Dinin Yanlış Anlaşılmasında Etkili Olan Amiller ................................ ......................... 83

1. Taklit ve Cehalet ................................ ................................ ................................ ...... 83

2.Hurafe, Bidat ve Taassup ................................ ................................ ........................... 87

3.Yalan Hadisler................................ ................................ ................................ ........... 89

4.Yanlış İctihadlar ................................ ................................ ................................ ........ 91

5. Temel Kaynaklardan Kopuş ................................ ................................ ..................... 93

III.KUR’AN ................................ ................................ ................................ ....................... 95

IV.TASAVVUF ................................ ................................ ................................ .................. 98

III.BÖLÜM ................................ ................................ ................................ ...................... 105

MEHMET AKİF’İN DİN ve SİYASET BAĞLAMINDAKİ FİKİRLERİ .................... 105

I. DİN DEVLET ve YÖNETİM ................................ ................................ ....................... 105

II.  İTTİHAD-I İSLAM ................................ ................................ ................................ ... 115

III. MİLLLİYET VE KAVMİYET ................................ ................................ ................. 127

SONUÇ................................ ................................ ................................ ............................. 137

BİBLİYOGRAFYA ................................ ................................ ................................ ......... 139

ÖZGEÇMİŞ ................................ ................................ ................................ ..................... 144



VII

KISALTMALAR

Bkz                         : Bakınız

c.    : Cilt

DİA                        : Diyanet İslam Ansiklopedisi

Çev.                         : Çeviren

Haz.         :   Hazırlayan

Krş.                         : Karşılaştır

S.                             : Sayı

SM.                         : Sırat-ı Müstakim

SR.                          : Sebilürreşad

Yay.                        : Yayınları



VIII

ÖNSÖZ

Ölümünün 73. yıldönümünde andığımız eskimeyen insan… Cumhuriyet tarihinin

hakkında en çok yazı yazılan şahsiyetlerinden biri… Toplumun  sorunlarını tespit edip,

insanları bu hastalıklardan kurtarmak için çareler arayan ve şiirini bunun için kullanan bir

sanatkâr… Hayatını ideallerine adamış ve bu ideallerini fakr -u zarurete rağmen koruyan

realist bir duruş… Bu duruşundan taviz vermeyen ma ğrur bir eda… Muterizlerinin bile

hakkını teslim ettiği bir ahlak abidesi…  Veya bunların hepsi: Mehmet Akif Ersoy…

Mehmet Akif hakkında yapılan çalışmaların yoğunluğuna rağmen, halen birçok konu

aydınlanmayı beklemektedir. Karanlık olarak gördüğümüz nokta ların açığa çıkmasına katkıda

bulunabilme ümidiyle bu konuya yöneldik. Akif henüz hayattayken bile kendisi hakkında

birçok spekülasyon yapılmış ve hakkında bir çok haksız eleştiri ortaya konulmuştur. Tevfik

Fikret ile olan münakaşaları, Mısır’a gidişi, İst iklal Marşı ve hazırladığı Kur’an Meali ile ilgili

konularda ölümünü müteakip olarak da zaman zaman tartışmalar yaşanmış ve bunlardan

bazıları günümüze kadar devam etmiştir.

Çalışmamızda, Mehmet Akif Ersoy’un hayatı ile dini ve siyasi fikirlerini, çeşitli

kaynaklardan ele alarak incelemeye çalıştık. Öncelikli olarak Mehmet Akif’in kendisine ait

olup, Sırat-ı Müstakim ve Sebilürreşad mecmualarında yayımlanarak daha sonra derlenerek

kitaplaştırılan; makale, Tefsir, hutbe ve vaazlar ile şairin dostlarına yazdı ğı mektuplar ve son

olarak da Safahat, bizim müracaat ettiğimiz temel kaynaklar olmuştur. Bununla birlikte,

Özellikle Akif ile aynı dönemde yaşamış ve devrin gerçekliklerinden haberdar ve Onunla

diyalogu olan şahısların yazdığı eserleri, bu konu hakkında temel kaynak olarak değerlendirip

onların üzerinde yoğunlaştık.

Tezimizin Giriş bölümünde, izlediğimiz Metot hakkında bilgi verdikten sonra

kaynaklar hakkında genel bir değerlendirmede bulunup Akif’in yaşadığı çağın sosyal ve siyasi

koşulları hakkında genel bilgiler verdik. Birinci bölümde Mehmet Akif Ersoy’un Hayatını ele

alıp Onun, nazım ve nesir türünde ortaya koyduğu eserlerden bahsettik. İkinci bölümde

Akif’in din hakkında serdettiği fikirler üzerinde durduk. Son bölümde ise Mehmet Akif’in din

ve siyaset bağlamındaki mülahazalarını ele alıp incelemeye çalıştık.

Çalışmamız boyunca kaynaklarını ve yardımını esirgemeyen, bu konuyu çalışmama

vesile olan hocam Yrd. Doç. Dr. Ahmet BAĞLIOĞLU’na, eleştiri ve yönlendirmeleriyle

bana yardımcı olan Doç. Dr. Mehm et ATALAN’a, teşekkürü bir borç bilirim.

Hasan KAYA



GİRİŞ

I. METOT

Herhangi bir konu hakkında araştırma yapmaya karar verildikten sonra,

hedeflenen amaca ulaşmanın yolu, belirli bir yöntem ve metodolojiye bağlı kalarak

araştırmanın sürdürülmesinden geçer. 1 Hatta bilimsel bir çalışmada b u bir zorunluluk

halini alır. Bu zorunluluk çalışmanın orjinalliği ve varsa yeni bir iddiasının inandırıcılığı

noktasında ise kendisini iyice hissettirmektedir.

Takip ettiğimiz yöntem hakkında malumat vermeden önce Sosyal Bilimler

içerisinde bağımsız bir disiplin olarak yerini almış olan Mezhepler Tarihi alanında

yaptığımız bu çalışmada tez konumuzun, alanımız içerisindeki yerini belirlememiz

yerinde olacaktır. Çünkü bunu ortaya koymak, çalışmamızda izleyeceğimiz yöntemleri

belirlemede bize yardımcı olacak tır.

Tevhid-i Tedrisat Kanununu ile birlikte 1925 yılından itibaren İlahiyat

Fakültesin müfredatında yerini alıp okutulmaya başlanan Mezhepler Tarihi dersi,

İlahiyat Fakültelerinin eğitim - öğretime devam ettiği yıllardan günümüze kadar birçok

gelişme kaydederek ulaşmış ve 1991 yılında yapılan bir değişiklikle, Anabilim Dalı

hüviyetine kavuşmuştur. Yapılan bu değişiklik ile birlikte Mezhepler Tarihi Anabilim

Dalı altında, Klasik İslam Mezhepleri Tarihi ve Çağdaş İslam Akımları ismiyle iki bilim

dalı oluşturulmuştur. Günümüzde İlahiyat Fakültelerin ile Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi

Öğretmenliği bölümünde okutulmaya devam edilen Mezhepler Tarihi dersinin yanında,

Çağdaş İslam Akımları  dersi de bir dönem ve seçmeli olarak okutulmaktadır. Ayrıca

İlahiyat programında buna ilaveten Türkiyede Dini Akımlar dersi de seçmeli bir ders

olarak verilmektedir.2

Mehmet Akif Ersoy’un Dini ve Siyasi Fikirleri isimli çalışmamızda, Çağdaş

İslami Akımları açısından son derece ehemmiyet arz eden 19. ve 20. yüzyılda yaşamış

bir şahsiyet olan Mehmet Akif Ersoy’un  bu dönemdeki yerini belirmeye çalıştık. Bunu

ortaya koyarken de Mezhepler Tarihi’nde kullanılan bilimsel metotları kullanmaya

gayret ettik.

Mezhepler Tarihinde uygulanmış ve uygulanmakta olan birden fazla metodoloji

mevcuttur. Bunlar Sönmez Kutlu tarafından, Sosyal Pozitivist(İçtimaiyatçı) Yaklaşım,

Tarihsel-Sosyolojik Yaklaşım, Normatif - Teolojik Yaklaşım ve Zihniyet Çözümleyici

1 Ahmet Bağlıoğlu, İnanç Esasları Açısından Dürzîlik,  Ankara 2004, 11.
2 Sönmez Kutlu, Mezhepler Tarihine Giriş, İstanbul 2008, 147–149.



2

Psiko-Sosyal Yaklaşım şeklinde tasnif edilmiştir. 3 Bu yaklaşımlardan bir ekol veya

mezhep (sosyolojik manada grup)’e uygun olanları; ya da günümüzde mevcut olan bir

mezhep/cemaat’e uyarlanabilecek türden olanları mevcut olduğu gibi; sadece

geçmişteki bilgileri aktarmakla yetinen yöntemler de mevcuttur. Çalışma alanımızı

oluşturan Mehmet Akif Ersoy’u n geçmişte yaşamış bir birey olması hasebiyle

zikrettiğimiz bu yöntemleri çalışma alanımıza birebir uygulamak mümkün olmamıştır.

Tezimizin konusu olan Mehmet Akif’in hayatı’nı, öncelikli olarak ele almış

olmak, şahıslar üzerinde derinleşme prensibinin bir gereğiydi. Bu prensip çerçevesinde

Akif hakkında elimizde bulunan çelişkili verilerden hangisini kullanacağımıza karar

verirken kaynak kritiği yaparak eleştirel bakış açısı ile konuyu ele almaya gayret ettik.

Özellikle Akif’in Mısır’a gitme gerekçesi ve Ku r’an mealini teslim etmeme gerekçesini

bu yöntemle ortaya koymaya çalıştık.

Tarihte meydana gelen pek çok olayın bir kişi ya da onun yönlendirmesiyle

meydana geldiği hesaba katılırsa, kişiler üzerine yoğunlaşmanın, neden Mezhepler

Tarihi’nin vazgeçilmez metotlarından olduğu ortaya çıkmaktadır. 4 Ele aldığımız bu

şahıs bir milletin İstiklal Şairi olduğu için çalışmanın daha bir hassasiyetle sürdürülmesi

gerekmektedir.

İkinci ve Üçüncü bölümü teşkil eden Mehmet Akif’in fikirleri kısmında özellikle

Fikir-Hadise irtibatı5 çerçevesinde, değerlendirmelerde bulunduk. İttihad -ı İslam,

Hürriyet ve İstibdad ile Milliyet başlıkları altında, hangi dönem ve şartlarda bu

kavramların Akif’in zihin dünyasında nasıl bir yer işgal ettiğini bu prensibe sadık

kalarak izah etme yolunu tuttuk.

Çalışmamızda birinci elden kaynakları temel aldığımız için bunlar üzerinde

yoğunlaşarak metin tahlili yaptık. Safahat’tan faydalanırken şiir dilinin ne gibi

hususiyetleri taşıdığını gerekli yerlerde izah ettik. Özellikle Allah -İnsan ilişkisinin ön

plana çıktığı Kader konusunda şiir çözümlemeleri üzerinde durarak konuyu analiz ettik.

İnsan psikolojisinin verilerini de göz önünde bulundurarak nesir ve nazım eserler

arasında bir çelişki ortaya çıkması durumunda nesrin verilerinin tercih sebebi  olması

gerektiğini vurguladık.

3 Bu yaklaşımların kimlerce kullanıldığı ve uygulama sahası hakkında detaylı bilgi için bkz., Kutl u, Mezhepler
Tarihine Giriş, 149-167.
4 Bağlıoğlu, Dürzîlik, 15.
5 Bağlıoğlu, Fikir-Hadise irtibatının basamaklarını şöyle izah etmektedir; “Kaynakların ileri sürdüğü fikirleri ve
görüşleri, tek tek ele alıp doğruluklarını araştırmak, olayları İslam Mezhep leri Tarihi’nin, betimleyici metoduna
bağlı olarak tarafsız bir şekilde anlatmak, olaylar arasındaki, olumlu veya olumsuz ilişkilerin imkanını tartışmak,
son olarak da fikir ve hadiseleri çakıştırmak suretiyle olayı açıklığa kavuşturmaya çalışmak.” Bkz., Bağlıoğlu,
Dürzîlik, 15.



3

II. KAYNAKLAR

Ülkemizde kendisi hakkında, yüzü aşkın kitap, yüzlerce makale kaleme alınan

ve de on’un üzerinde akademik çalışmaya konu olan Mehmet Akif Ersoy, vefat

yıldönümü münasebetleriyle de anılmaya, hakkında konuşulm aya ve yazılmaya devam

edilmektedir. Tahrir hayatında böylesi bir konumu bulunan Akif’in geriye çok büyük

bir külliyat bıraktığı söylenemez. Birinci kaynak olarak kabul edilebilecek olan O’nun

Safahat’ı, dergilerde yayınlanmış makale ve şiirleri, kayıt alt ına alınmış vaaz ve

hutbeleri ile yazdığı mektuplardan müteşekkildir. Akif’in dostları ve tanıdıklarının

anıları ve izlenimleri ise bunlardan sonra gelen kaynak eserler olarak kabul edilebilir.

Mehmet Akif Ersoy’un şiirlerini teşkil eden Safahat, Yedi ayr ı kitaptan meydana

gelen tek cilt halinde 1943 yılında Ömer Rıza Doğrul tarafından hazırlanarak

basılmadan önce, Akif hayattayken münferit birer kitap olarak farklı tarihlerde

neşredilmiştir. 1972 yılına gelindiğinde ise Mehmet Akif’in Mısır’da bulunduğu e snada

kendisine mektuplar yazdığını bildiğimiz arkadaşlarından Mahir İz, –Akif’in kızı Feride

Hanım’ın isteği üzerine- Ertuğrul Düzdağ’ı Safahat’ın yeniden gözden geçirilmesi ile

görevlendirmiş ve Düzdağ, bu tarihten on beş yıl kadar sonra Safahat’ın karşı laştırmalı-

tenkidli basımının yapılmasını sağlamıştır. Bizim çalışmamızda kullandığımız Safahat 6

da bu çalışmaların bir ürünü olan ve Düzdağ’ın ifadesiyle “Safahat baskılarının en tamı

ve en doğrusu” olanıdır.

 2003’te İstanbul’da İnkılâp yayınevi tarafın dan baskısı yapılan bu Safahat’ın

Giriş kısmında; Akif’in hayatı, safahata dair çalışmalar, Akif’i tanıyanlardan yapılan

alıntılar ve onun hakkında yapılan çalışmaların genel bir değerlendirilmesi ile eserlerine

yer verilmiştir. Daha sonra ise Safahat’ın y edi kitabı farklı bölümler halinde verilmiştir.

Eserin “EK” kısmı ise Safahat dışında kalmış şiirlere ayrılmıştır. Düzdağ bu eserden

faydalanmayı kolaylaştırmak amacıyla sonuna bir de Rehber ve İndeks eklemiştir.

Safahat’ın yedi kitabı hakkında gerekli ol an açıklamayı çalışmamızın Birinci

bölümünde verdiğimizden burada, bunun üzerinde yeniden durmayacağız.

Mehmet Akif’in mensur yazılarına gelince bunları; makaleleri, vaaz ve hutbeleri,

tercümeleri ile mektupları oluşturmaktadır. Akif’in, Sırat -ı Müstakim ve

Sebilürreşad’da yayımlanan daha çok, Kur’an ayetlerinin tefsiri, edebiyat konuları ve

güncel meselelere yer verdiği makaleleri ile Hutbe, Vaaz, Mektup ve tercümeleri, çeşitli

6 M. Akif Ersoy, Safahat, Haz., M. Ertuğrul Düzdağ, İstanbul 2003.



4

vesilelerle müstakil birer eser olarak ya da Akif’e dair hazırlanmış çalışmala rın birer

bölümünü oluşturacak şekilde yayımlanmıştır.

Akif’in Edebiyat ve güncel meselelere dair kaleme aldığı yazıları, Abdülkerim

ve Nuran Abdülkadiroğlu, “Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri” adıyla derleyerek;

eserin başına Giriş ve sonuna da bir Lügatçe ekleyip 1987’de yayımlamışlardır. 7 Yine

aynı isimler, Akif’in Kur’an tefsirini yaptığı makaleler ile vaaz ve hutbelerini “Mehmed

Âkif’in Kur’an-ı Kerim’i Tefsiri Mev’ıza ve Hutbeleri” ismiyle bir araya getirmiş; esere

kısa bir Giriş yazıp sonuna da bir Lüg atçe ve İndeks ekleyerek 1992’de

yayımlamışlardır.8

Mehmet Akif’in damadı olan Ömer Rıza Doğrul, Akif’in makale, vaaz ve

hutbelerini toplamış; bununla birlikte Önsöz’de “Üstadın bu eserini toplarken onun

ruhunu taziz için ben de birkaç eserimi, fakat Kur’ andan mülhem olduğum birkaç eseri,

onun ruhuna ithaf etmeği vazife saydım. Sonunda kısmen müşterek sayılabilecek bu

eser vücut buldu” diyerekten kendi yorumlarına diğerlerinden (Akif’in ifadelerinden)

ayırt edilemeyecek bir şekilde yer vermiştir. Kimi yerl erde atlama ve sadeleştirmeler de

yapılmıştır. Bunun için bu çalışmadan faydalanılırken son derece dikkatli davranmak

gerekmekte ve bu konu hakkındaki diğer çalışmalarla karşılaştırmalı olarak kullanımına

özen göstermek gerekmektedir. Eser 1944 yılında bas ılmıştır.9

 Maruf Evren, bir önsözle “Hutbeler” adıyla hazırladığı eserde, Akif’in

hutbelerini kendince sadeleştirmiş, birçok ifadeyi hatalı olarak kullanmış ya da

sistematik bir şekilde yanlış olarak vermiştir. Kitap 1982 yılında basılmıştır. 10

Biz çalışmamızda Akif’in vaaz, hutbe, tefsir ve makalelerini, Sebilürreşad ile

Sırat-ı Müstakim’de yayımlanan metinlere sadık kalarak hazırlayan, Akif’in Mısırdaki

dostlarından Yozgatlı İhsan Hoca’nın talebesi olan İsmail Hakkı Şengüler’in külliyatını

esas aldık.11 Külliyatı kullanırken kimi yerlerde yukarıda zikrettiğimiz çalışmalarla

karşılaştırmalar yaptık. Örneğin Külliyatta yer almadığını tespit ettiğimiz iki makaleye

yer veren Abdülkadiroğlu Çifti’nin eserini kaynak göstererek, 12 konuyla ilgili bölümde

bunlardan istifade ettik. Akif’in arkadaşlarına ve ailesine yazdığı mektupları verirken

de, bunları derlemiş olan Şengüler’in eserini esas aldık. Ayrıca Safahat’ta, anlaşılması

7 Abdulkerim - Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri , Ankara 1987.
8 Abdulkerim - Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed Akif’in Kur’an-ı Kerim’i Tefsiri Mev’ıza ve Hutbeleri, Ankara
1992.
9 Ömer Rıza Doğrul, Kur’an’dan Ayetler , İstanbul 1944.
10 Evren, Maruf, Mehmet Akif Ersoy Hutbeler , İstanbul 1982.
11 İsmail Hakkı Şengüler, Açıklamalı Mehmed Akif Külliyatı, I-X, İstanbul 1990-1992.
12 Abdulkadiroğlu, Abdulkerim – Nuran, Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri , 208-221.



5

dilin hususiyetleri gereği zor olan şiirleri anlamada, kolaylık sağladığı için yine bu

külliyata müracaat ettiğimiz yerler oldu.

“Açıklamalı Mehmed Akif Külliyatı” On ciltten oluşmaktadır. İlk dört ciltte, M.

Ertuğrul Düzdağ’ın hazırlamış olduğu “Safahat” esas alınarak burada yer alan şiirlerin,

günümüz Türkçesi ile sadeleştirilerek nesir ş eklinde izahı yapılmıştır. Karşılıklı olarak

yer alan sayfaların ilkinde şiirin orijinal hali, karşısında ise günümüz Türkçesindeki

karşılığı yer almaktadır. Ayrıca şiirin orjinalinin yer aldığı sayfanın altında, o sayfada

geçen anlamı bilinemeyecek türden  Osmanlıca kelimelerin günümüz Türkçesindeki

karşılıkları verilmiştir. Açıklamaya ihtiyaç görülen yerler numaralandırılarak cilt

sonlarında, konuyla ilgili gerekli izahlar yapılmış bazı yerlerde de tarihi ve sosyolojik

bilgiler verilerek şiirin anlaşılması  kolaylaştırılmıştır.

Külliyatta yer alan Birinci ciltte Safahat’ın İlk kitabına yer verilirken; İkinci

ciltte Süleymaniye Kürsüsünde, Hakkın Sesleri ve Fatih Kürsüsünde kitapları yer

almakta; Üçüncü ciltte, Safahatın 5. ve 6. kitabını oluşturan Hatıralar ve Asım mevcut

olup; Dördüncü Cildi, Safahat’ın son kitabı olan Gölgeler ile Safahat dışında kalmış

şiirler oluşturmaktadır. Beşinci Ciltte Akif’in makalelerine yer verildikten sonra kitabın

son kısmına yaptığı tercümeler konulmuştur. Çoğunluğu Muhammed Ab duh, Ferit

Vecdi, Abdülaziz Çaviş ve Said Halim Paşa’dan yapılan tercümeler külliyatın altıncı,

yedinci ve sekizinci ciltlerini teşkil etmiştir. Dokuzuncu cilt, Akif’in tefsirleri, hutbe,

vaaz ve mektuplarından oluşmaktadır. Son cilt olan Onuncu Ciltte ise  İsmail Hakkı

Şengüler Akif’in Hayatı, ideali, fikir dünyası, karakteri ve sanatı hakkında malumat

vererek; çeşitli konularda yorum, analiz ve değerlendirmelerde bulunmuştur.

Çalışmamızda kullandığımız bu külliyatın bir bütün halinde basılmadığı, ciltlere

yazılan mukaddimelerden anlaşılmaktadır. Kitaplara herhangi bir basım tarihi de

konulmamış olup; külliyat ciltlerinin sistemsiz bir şekilde (cilt sırasına riayet

edilmeden) belirli aralıklarla basıldığı görülmektedir. Birinci cildin Giriş bölümündeki

açıklamalar dikkate alınırsa Külliyat’ı oluşturan ilk cilt önce basılmıştır. Bu birinci

cildin Girişi kısmının yazılma tarihi ise 31.07.1989 olarak belirtilmişse de, bu külliyatı

hazırlama sürecinin, Akif’in vefat yıldönümü olan 1986’dan itibaren 4 yıl kesintis iz

olarak devam ettikten sonra telifine başlandığı ifadelerinden, ilk cildin baskı tarihinin

1990 olduğu neticesi ortaya çıkmaktadır. Son cilt ise 1992 yılında yayımlanmıştır.



6

III. MEHMET AKİF’İN YAŞADIĞI DÖNEMİN PANORAMASI

18. ve 19. yüzyıla bakıldığında, bu dönemlerin sadece Osmanlı açısından değil

dünya tarihi açısından birçok sorunun yaşandığı dönem olduğu görülecektir. Büyük

devletlerin neredeyse tamamı tasfiye olmuş, bunların yerine ulus devletlerin kurulduğu

ve kanlı ihtilalleri yapıldığı yeni bir  dönem başlamıştır. Aslında sömürgecilik

anlayışının farklı bir versiyonu, güçlü olan devletler tarafından ortaya konularak;

kurulması önlenemeyen ulus -devletlerin yönetimine yapılan müdahaleler ile çeşitli

himaye yöntemleri geliştirilerek bunlardan faydal anma ve sömürme dönemi başlamıştır.

Bu dönemde en fazla zarar gören, savaş, baskı ve sömürüye maruz kalanlar da

Müslümanlar olmuşlardır. Çok geniş bir imparatorluk meydana getiren ve

Müslümanların hamiliği konumunu üstlenmiş olan Osmanlı Devleti de artık İ slam

coğrafyasındaki etkinliğini kaybetmekle birlikte kendi topraklarını bile koruyamaz bir

duruma gelmiştir.

18. yüzyıldan sonra, Batı Medeniyeti karşısında başka alanlarla birlikte özellikle

askeri alanda da zayıflayan Osmanlı Devleti’nin Küçük Kaynarca Anlaşması ile 1774’te

artık içişlerine müdahale ettirecek kadar zayıflaması, 1798’de Napoleon’un Mısır’ı

işgali ve süregelen Girit ayaklanmaları, İngilizlerin yoğun Müslüman nüfusu barındıran

Hindistan’ı 1852’de işgal etmesi, Afganistan’da politik kargaşal ar çıkararak nüfusu elde

etmesi ve Afrika’nın işgal edilmesi Müslümanlarda büyük bir travmaya neden

olmuştur.13

Bu yenilgiler neticesinde “yeniden istikrara kavuşmak, galip devletleri takip

etmekle mümkündür” fikri ağırlık kazandı ve öncelikle ordunun bat ı tarzında ıslah

edilmesi, daha sonra eğitim, siyasi rejim, devletin işleyişi, gündelik hayatın

düzenlenmesi gibi birçok alanda ıslah çalışmalarına başlandı. Netice itibariyle batıya

karşı büyük bir hayranlık ve bunun beslediği aşağılık duygusu Müslümanlar  arasında

hâkim olmaya başladı. Bunlara ek olarak batı dünyası oryantalizm ve misyonerlik

faaliyetleri ile Müslümanlara çok yönlü olarak, dini, ilmi ve fikri saldırılarda bulundu. 14

İslam âleminin, batı dünyası karşısındaki bu başarısızlıkları ve çaresizlik leri

onları, bu durumun nedenlerini ortaya koyma babında, bir iç hesaplaşmaya ve

özeleştiriye yöneltmiştir. Bu durumdan kurtulmak için çeşitli fikir akımları ortaya

çıkmıştır. Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük şeklinde kategorize edebileceğimiz bu

13 Fatma Bostan Ünsal, “Mehmet Akif Ersoy”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -İslamcılık C/IV, İstanbul
2004, 72
14 İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, I-III,  İstanbul 1997, 1/20.



7

akımların Batıya karşı tutumları ve değerlendirmeleri farklılık arz etmekle birlikte bazı

konular da da ortak payda da buluşulabilmekteydi.

Osmanlı ülkesinde ortaya çıkan İslamcılık hareketini, “bir kalkınma ve kurtuluş”

ideolojisi olarak Osmanlıcılık hareket inin devamı olarak, Milliyetçilik ve bir ölçüde

Türkçülük cereyanının öncesi şeklinde ele almak doğru olacaktır 15

Osmanlıcılık, düşüncesi siyasi bütünlüğü sağlamada başarısız kalınca, bunun

yerine Osmanlı içerisinde İttihad -ı İslam’ın veya İslamcılığın kuv vetli bir şekilde ortaya

çıktığı görülecektir. II. Meşrutiyet’in ilanından sonra İslamcılık akımının temsilcileri de

yayın faaliyetleriyle seslerini duyurmalarını sağladı. Sırat -ı Müstakim’de şiirlerini ve

yazılarını yayımlayan Akif, bu düşünce akımının Tü rkiye’deki en önemli

temsilcilerinden olmuştur. 16

İslamcılık, her şeyden önce İslam’ın saldırıya uğradığının düşünüldüğü bu gibi

durumlarda daha fazla hissedilen ve daha fazla şekillenen bir oluşum olmuştur. İslami

değerlerden uzaklaşmanın yaşandığı, toplum sal çöküntü ve ahlaksızlıkların baş

gösterdiği durumlarda, bunlara karşı itiraz söyleminin ifadesi olmuştur. 17

“Batı ilerledi, İslam dünyası geri kaldı.” formülasyonunun akabinde İslamcılar

bu problemin kaynağına inmeye çalışarak bunun nedenini sorguladılar . Gerilemeye

dinin engel olduğu fikrine karşı şu argümanları ileri sürdüler: Gerilemenin nedeni İslam

dini değil, tarihsel süreçte meydana gelen yerleşik kurumlar, tarihsel anlayışlar ve yanlış

uygulamalardır. Bu gerilikten kurtulmak için de temel kaynakla ra dönülerek, İçtihat

kapısı açılmalı ve Müslümanlara yeni bir direniş ruhu kazandırılmalıdır. 18

Özellikle Safahat’ın ikinci kitabıyla birlikte, Akif’in, İslamcı fikirleri kendisini

gösterir. Eserlerinde iki yönlü bir savaş veren Akif, bir yandan körü kör üne, ahlaki

değerlerden ödün verilerek yapılan batı taklitçiliğini yermekte; öte yandan ise din adına

uydurulan hurafelerle mücadele etmektedir.

15 Kara, Türkiye’de İslamcılık, 1/27.
16 Ünsal, “Mehmet Akif Ersoy”, 73.
17 Yasin Aktay, “Sunuş”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -İslamcılık C/IV, İstanbul 2004, 20.
18 Ali Bulaç, “İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -
İslamcılık C/IV, İstanbul 2004, 61.



8

I. BÖLÜM

MEHMET AKİF ERSOY’UN HAYATI VE ESERLERİ

I.HAYATI

A. Ailesi Çocukluk Yılları Ve Eğitim Dönemi

Mehmet Akif, Kosova ilinin İpek sancağı merkezine bağlı Suşisa köyünden

Nurettin Ağa’nın oğlu Mehmet Tahir Efendi’nin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. 19

Mehmet Tahir Efendi İpek’te doğmuş ve buradaki ilk tahsilinden sonra

İstanbul’a gelerek, burada Yozga tlı Hoca Mahmud Efendi’nin derslerine devam edip,

onun en değerli talebelerinden biri olarak icazetini alır ve Fatih Medresesi’nin müderrisi

olur.20  H. Basri Çantay, İbnu’l -Emin Mahmud Kemal’den naklen Akif’in babası

hakkında bizlere şunları aktarmaktadır:  “Salih, fazıl, vefi, sahi, âlicenap, mürüvvetkar,

müstakim, bir üstad-ı kâmil idi. Aslen Buhara’lı olan refikası da hüsnü ahlak sahibi

muhterem bir hanımdı.” 21

Akif ise şiirinde bir not düşerek babası hakkında şunları zikretmektedir: “Babam

Fatih müderrislerinden İpek’li Hoca Tahir Efendi merhumdur.” 22

Akif’in annesi ise Tokat’lı Hace Emine Şerife Hanım’dır. O’na Buhara’lı

denmesinin nedeni; Buhara’dan Anadolu’ya hicret eden Hacı Baba ismindeki bir

kişinin, Emine Şerife’nin anne tarafından dedesi olması ve  Emine Hanım’ın babasının

da Buhara’dan gelen bir tüccar olmasıdır. 23

Tahir Efendi, daha önce Tokat’ta Derviş Efendi ile evlenen, bir müddet

Amasya’da yaşadıktan sonra İsatanbul’a yerleşen ve burada iki erkek çocuğunun

ölümüne müteakip kocasını da kaybeden,  dul bir hanım olan Emine Şerife Hanım ile

evlenerek Emine Hanım’a Şirvanlı Derviş Efendi’den kalan Sarıgüzel’deki evde

19 Fevziye Abdullah Tansel, Mehmed Akif Hayatı ve Eserleri,  Ankara 1991, 4.
Daha geniş bilgi için bkz., Hasan Basri Çantay, Akifname, İstanbul 1966, 13. Mehmet Akif de Asım’da dedesiyle
ilgili olarak şunları zikreder:

- Hoca rahmetli yetişmişti, düşün hem nereden ?
Kimin oğluydu baban? Kimdi unuttun mu deden?
İpeğin köylüsü; ümmi,  yarı vahşi bir adam..
- Bari yamyam de! Ne mani’
- Evet ak yamyam!

Ömer Rıza Doğrul “ümmi, yarı vahşi bir adam” beyitine dayanarak bu “ümmi,  yarı vahşi kişinin” Tahir Efendiye
atfen, köyden kalkıp müderris olabilmek için ne kadar mücadeleci bir yapıya sahip olduğunu temellendirmeye
çalışmıştır. Ancak “yarı vahşi, ummi bir adam” tanımlamasını Akif’in, babası için değil de, dedesi için yapıldığı
açıkça anlaşılmaktadır. Konuyla ilgili olarak bkz, Tansel, Mehmed Akif, 4.
20 Tansel, Mehmed Akif, 4; Çantay, Akifname, 13.
21 Çantay, Akifname, 13.
22 M. Akif Ersoy, Safahat, III. Kitap (Hakkın Sesleri), Haz., M. Ertuğrul Düzdağ, İstanbul 2003, 181.
23 Çantay, Akifname, 14.



9

otururlar.24 Akif 1873 yılında İstanbul’un Sarıgüzel mahallesindeki bu evde

doğmuştur.25 Akif’in babası, Nakşî şeylerinden Feyzullah Efend i’nin müridi olup;

Akif’e, ebced hesabıyla doğduğu yılı (1290/1873) ifade eden - hicri 290 tarihini

gösteren26 - Rağif adını vermiş; ancak bu isim zamanla yerini, aile ve okul camiasında

Akif’e bırakmıştır.27

Mehmet Akif, baba tarafına ait soyunun Arnavutl uk’a dayandığını ise kendi

diliyle bize şöyle aktarmaktadır:

Üç beyinsiz kafanın derdine, üç milyon halk,

Bak nasıl doğranıyor? Kalk, baba, kabrinden kalk!

Diriler koşmadı imdadına, sen bari yetiş…

Arnavutluk yanıyor… Hem bu sefer pek müdhiş! 28

Şiirin devamı olan başka bir pasajda:

Baba! En sevgili annen, o senin öz vatanın

Olacak mıydı feda hırsına üç beş kaltabanın?

Dedemin sürdüğü, can çektiği toprak gitti…

Öyle bir gitti ki hem: Bir daha gelmez ebedi! 29

Ve aynı şiirin bir başka yerinde geçen şu mısra lar:

Bunu benden duyunuz, ben ki, evet, Arnavudum…

Başka bir şey diyemem… İşte perişan yurdum!... 30

Akif eğitim çağına gelmeye başlayınca, gönderilecek yer konusunda onun annesi

ile babasının fikir ayrılığına düştükleri görülür. Anne, Akif’in sarıklı olma sını ve

medresede okumasına taraftarken; Tahir Efendi, onun mektepte okumasını

arzulamaktadır. Neticede baba Tahir Efendi eşini ikna eder. 31

Akif 1878’de 4 yaşındayken Fatih’te Emir Buhari mahalle mektebine başlatıldı.

İki sene kadar bu okula devam eden A kif, 1879 yılı sonlarında Fatih ibtidaisine

24 Tansel, Mehmed Akif, 4.
25 Çantay, Akifname, 13.
26 Çantay, Akifname, 14.
27 Tansel, Mehmed Akif, 4-5. Rağif, isminin anlamıyla ilgili olarak bkz, Tansel, Mehmed Akif, 5. Ayrıca Rağif
isminin Akif’e nasıl dönüştüğü ile ilgili olarak bk z, Çantay, Akifname, 14.
28 M. Akif Ersoy, Safahat, III. Kitap (Hakkın Sesleri), 181.
29 M. Akif Ersoy, Safahat, III. Kitap (Hakkın Sesleri), 182.
30 M. Akif Ersoy, Safahat, III. Kitap (Hakkın Sesleri), 184.
31 Mehmet Nuri Yardım, “Mehmet Akif Ersoy’un Çocuklu k Yılları”, Eğitim Dergisi  Mehmet Akif Özel Sayısı ,
S. 73(Mart 2006), 20. Akif’in eğitiminin ilk yıllarında başlayan bu kavga, onun öğrenim hayatı süresince zaman
zaman artarak devam etmiş ve Akif, Rüştiye’yi bitirince de alevlenmiştir. Emine Şerife Hanım  oğlunun sarıklı,
mederesede okumasını isteyecek; Tahir Efendi ise “ - Hanım medersede okuyacağı şeyleri, oğluma, ben evimde
de öğretirim!” diyerek ikna edecek ve Akif’i Mülkiye İdadi’sine kaydedecekti. Bkz., Mithat Cemal Kuntay,
Mehmed Akif, İstanbul 1939, 181-182.



10

(ilkokul) geçti ve babası bu yıl kendisine Arapça öğretmeye başladı. 32 Akif öğrenim

hayatının bu evrelerini ise şöyle anlatmaktadır:

“İlk Tahsile, Fatih civarında Emir Buhari mahalle mektebinde ve dört 33 yaşında

başladım. Hocamı şahsen hatırlarım. Fakat ismini hatırlayamıyorum. Burada iki sene

kadar bulundum.

Fatih’te Muvakkithane’nin yanındaki iptidai mektebinde ilk tahsile devam ettim.

Bu, Maarif Nezareti’ne bağlı resmi bir mektepti. Birçok hocaları vardı. Hem bu

mektebe gidiyordum, hem de pederim bana yavaş yavaş Arapça okutuyordu. Bu

mektebe üç sene devam ettim. O zamanki programa göre ders gördük.” 34 Akif, Ortaokul

yılları hakkında da şunları anlatır:

“Rüştiye mektebim, Fatih’te Otlukçu yokuşunda bulunan Fatih M erkez

Rüdiye’sidir. Buradaki hocalarımdan hatırladıklarım, başmuallim Hoca Süleyman

Efendi, ikinci muallim Mustafa Efendi, üçüncü muallim Hafız Osman Efendi…

Bunlardan Süleyman Efendi Arnavut, Mustafa Efendi Anadolulu idi. Osman Efendi,

sarı sakallı bir zattı. Diğer hocalar seyyar idiler. Bu seyyar hocaların en mühimi son

sınıfta kendisinden Türkçe okuduğum, Hoca Kadri Efendi’dir.” 35

Tahir Efendi’nin eğitim ve ahlakla ilgili tutumu konusunda iki farklı rivayet

mevcut olup, Mithat Cemal’in konuyla ilgili açık lamaları şöyledir:

“Bu nahif adam çocuklarını bazen sükût ile bazen gözleriyle korkuturdu. Terbiye

meselesinde dayağı müeyyide olarak almamıştı; çocuklarını bir defa bile dövmedi.

Yalnız Tahir Efendi oğlan çocuğa karşı biraz sertti; çünkü oğlan çocuğu bira z fazla

haşarı ve Tahir Efendi, sokak kapısında her sabah tembih edecek:

— Dersine çalışmazsan bu kapıdan içeri giremezsin ha!

32 Ertuğrul Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  Ankara 1998, 5.

33 H. Basri Çantay Akif’in, bu okula başlama yaşını 5 olarak belirtmektedir. Akif’in kendisi hakkında verdiği bu
bilgilerin Çantay’ı nakzettiği açıktır.Çantay’ın konu hakkındaki ifadeleri içi n bkz., Çantay, Akifname, 14.
34 M. Ertuğrul Düzdağ, Mehmed Akif Hakkında Arştırmalar 1 , İstanbul 1989, 26.
35 Düzdağ, Arştırmalar1, 26. Akif Hoca Kadri Efendi hakkında ise şunları zikreder: Abdülhamid devrinin
hürriyetperver şahsiyetlerindendir. O devirde evvela Mısır’a kaçtı. Orada Kanun -i Esasi gazetesini çıkardı. Sonra
Paris’e gitti. Paris’te Harb-i Umumi ortalarına kadar yaşadı. İlmen ve ahlaken çok yüksek bir zat. Aslen
Herseklidir. İngiliz Kerim Efendi’den Hoca Tahsin Efendi’den okumuş. Arapçası, Acem cesi çok kuvvetlidir.
Fransızca da öğrenmişti. Paris’te ilerletmiştir. Bu zat lisan itibariyle üzerimde çok müessir oldu. O kadar yüksek
bir adamın alelade bir nasihati bile çok tesir yapar. Bkz., Düzdağ, Arştırmalar 1, 27. Tansel, Akifin bu şahiyetin
ismini unutmamasının gerekçesi olarak, Hoca Kadri Efendi’nin yaşadığı siyasi maceraları gösterir. Bkz., Tansel,
Mehmed Akif, 6.



11

Oğlan çocuk besbelli dersine çalışıyor ki, mektepten her dönüşünde bu kapıdan

içeri girebiliyor. Fakat girince de küçük bahçenin  tek ağacında bir kıyamettir kopuyor,

oğlan çocuk ağaca tırmanıyor, yedi kat göklerde.” 36

Tahir Efendi’nin, eğitim konusundaki tutumuyla ilgili olarak Çantay’ın verdiği

malumatlar ise daha da farklıdır:

“Tahir Efendi merhum asabi bir zattı. Çocuğunu behem ehal yetiştirmeye

azmetmişti. Onun için daha ilk tahsil hayatında oğluna karşı olan vaziyeti değişti. Onun

için daha ilk tahsil hayatında oğluna karşı sertleşti. Çünkü Tahir Efendi’nin terbiye

sisteminde müsamahanın, serbest ve programsız hareketin yeri ve  manası yoktu.

Fıtraten zeki, cevval ve müteharrik olan Mehmed Akif, çocukluğunu böyle sıkı terbiye

altında geçirdi. Zavallı ara sıra dayak da yerdi. Bu dayak faslı ölünceye kadar Akif’in

dilinde dolaşmıştır.37 Onun için kendisi “intizam içinde serbesti” ta raftarı olmuştur.” 38

Dayak konusunda bir birine muhalif bu iki açıklamadan; Tahir Efendi’nin

disiplinli bir şekilde davranıp, üzerine titreyerek Akif’in eğitimine çok önem verdiği ve

daha küçük yaşlarda onu, Akif yapacak temelleri atmış olduğu neticesi çı kmaktadır.

Tahir Efendi’nin, bu hassasiyetinin neticelerinin eğitimine nasıl yansıdığını, Akif şöyle

anlatmaktadır:

“Rüştiye tahsiline devam ederken, babamdan yine Arapça okurdum ve epeyce

ilerlemiştim. Seviyem mektep programından çok yüksekti. Babam okut urken o zamanın

usulünü ve kitaplarını takip ederdi.” 39 Hatta bu yıllarda, babası Akif’i gezdirirken bile

ona Arapça kaide ve kelimeleri öğretmektedir. 40

Fatih’in manevi atmosferinin, dönemin ve ailesinin Akif üzerindeki etkisini

Karakoç’tan dinliyoruz:

“Baba soyu Rumelili, ana soyu Buharalı, doğuş yeri Fatih. Yani tam bir doğu

İslamlığının, batı İslamlığının sentezi bir çocuk. Çağ, güç, çetin bir çağ, batış çağı. Anne

36 Kuntay, Mehmed Akif, 179–180.
37 Çantay, söyledeiklerini şu Akif’in şu manzumeleriyle temellendirir:

— Dayak “amentü”ye girdiyse , benim karnım tok.
Gül değil, kıl bile bitmez sopa altında!

— Hele!
— Öyle olsaydı, şu karşındaki yalçın kelle,
Fark olunmazdı Kızanlık’taki güllüklerden!
Bu dayak faslı da aç karnına bilmem nerden

Bkz, M. Akif Ersoy, Safahat, Asım, 320.
38 Çantay, Akifname, 14. Dücane Cündioğlu, bu pasajı ibn’ul Emin Mehmud Kemal’e atfederken, Çantay’ın
mezkur eserini kaynak göstermekte; ancak anılan eserdeki ifadeler Çantay’ın kendi ifadeleri olarak geçmekte ve
bu açıklamalarla ilgili olarak İbn’ul Emin’e herhangi bir atıf da yapılmamaktadır. Bkz, Dücane Cündioğlu, Bir
Kur’an Şairi Mehmed Akif Ersoy ve Kur’an Meali , İstanbul 2004, 20.
39 Düzdağ, Arştırmalar1, 27.
40 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 22.



12

çizgisi, duyarlığı, sağduyuyu, kendini bir ülküye adayışı, şairliği getirecek; baba çizgis i,

ataklığı, savaşkanlığı, yılmaz ve her vuruşmada daha çelikleşen bir savaş adamını, gözü

pekliği, korkmazlığı, ürkmezliği, dönmezliği, umutsuzluğu sürekli olarak düşmemeyi

getirecektir. Doğuş yeri ise, humuslu ve verimli bir topraktır ki, tabiatta nice s açılıp da

kaybolan, iyi tohumların bir gramını bile ihmal etmez, değerlendirir ve yemişlendirir.

Onu gökten bile kıskanmaz. Tam bir anne gibi büyütür, kucağında yetiştirir ve sonra

göğe doğru salıverir. O, daima toprağa bağlı ve toprağın ta derinliklerine işlemiş,

yapraklı ve çiçekli, dallı ve budaklı gövdesiyle göğü tutmuş bir ağaç gibi, Kur’an’da

güzel sözün benzetildiği o muhteşem ağaç gibidir artık.” 41

Oğlunun manevi terbiyesini ikmal etmek isteyen Tahir Efendi, oğlunu Fatih

Camisi’ne götürerek bu mane vi havayı teneffüs etmesini sağlamış ve Akif, yıllar sonra

bu güzel yılları unutamadığını şöyle ifade etmiştir:

Sekiz yaşında kadardım. Babam gelir. “Bu gece,

Sizinle camie gitsek çocuklar erkence.

Giderseniz gelin amma namazda uslu durun;

Meramınız yaramazlıksa işte ev, oturun!”

Deyip alırdı beraber benimle kardeşimi.

Namaza durdu mu, haliyle koy verir peşimi,

Dalar giderdi. Ben artık kalınca azade,

Ne âşıkane koşardım hasırlar üstünde!

Hayal otuz sene evvelki hali pişimden

Geçirdi, başladım artık yanımda görmeye ben:

Beyaz sarıklı, temiz, yaşça elli beş ancak;

Vücudu zinde, fakat saç, sakal ziyadece ak;

Mehib yüzlü bir âdem: Kılar edeble namaz;

Yanında bir küçücek kızcağızla pek yaramaz

Yeşil sarıklı bir oğlan ki, başta pü skül yok.

İmamesinde fesin bağlı sade bir boncuk!

Sarık hemen bozulur, sonra şöyle bir dolanır;

Biraz geçer, yine rayet misali dalgalanır!

Koşar koşar, duramaz; akıbet denir “âmin”

Namaz biter. O zaman kalkarak o pir -i güzin,

41 Sezai Karakoç, Mehmet Akif, İstanbul 1968, 9.



13

Alır çocukları, oğlan fener çeker önde.

Gelir düşer eve yorgun, dalar pek asude

Derin bir uykuya…42

Akif, bir yandan babasından medrese usulü Arapça öğreniyor ve babası da

onunla özel olarak ilgilenip, talim terbiyesi üzerinde ihtimamla durmakta; ayrıca ona

tam bir şark terbiyesi vermekteydi. Bu hususi eğitimin yanı sıra, Akif’in resmi eğitim

hayatı da devam etmekte ve O, Rüştiye’yi (Ortaokul) bitirdikten sonra, Mülkiye’ye

başlamasını şu cümlelerle anlatacaktır:

“Rüşdiyeyi bitirince pederim, mektep ve meslek seçimini b ana bıraktı. Ben de o

zamanlar parlak bir mektep olan Mülkiye’yi tercih ettim. O vakit rüşdiyeden mülkiyeye

talebe alınırdı. Fakat tem benim rüşdiyeden çıktığım sene mülkiye teşkilatı tatil olundu.

Beş senelik tahsil müddeti ikiye ayrıldı: Üç senelik idadi , iki senelik ali kısım…

Rüşdiyeden çıkınca işte bu teşkilata göre Mülkiye’nin idadi kısmına girdim. Üç sene

sonra şehadetname aldım, âli kısma geçtim.” 43

Akif, Mülkiye’nin âli kısmına başlarken, buraya devam edememesinin

gerekçesini istikbal endişesinden  kaynaklanacağını şöyle izah edecektir:

“Ali kısma geçtim ancak ben bu dördüncü sınıfa devam ederken, pederimin

vefatı, sonra yegâne mev’amız olan evimizin yanması üzerine zaruret içinde kalmıştım.

İki sene sebat edip Mülkiye’yi bitirmek kabildi. Lakin o aralık mezunlara ya hiç vazife

vermiyorlar yahut onları gayet cüz’i bir maaş ile istihdam ediyorlardı.” 44 Akif, Batar

Mektebi’ni 2 yılı gündüzlü, 2 yılı yatılı yatılı olmak üzere 4 yıllık yüksek tahsilinden

sonra 22 Aralık 1893’de Halkalı Baytar ve Ziraat Mektebi’nden mezun oldu. 45  Tansel,

Mithad Cemal’in eserinde yer alan Mehmed Akif’in Baytar Mektebi’ne ait notlarına

istinaden, onun bu okulu birincilikle bitirdiği sonucunu çıkartmaktadır. 46

42 M. Akif Ersoy, Safahat I, Kitap, 8-9.
43 Düzdağ, Araştırmalar 1, 29.
44 Düzdağ, Araştırmalar 1, 29. Tahir Efendi, Akif ile birlikte İbn’ul Emin’in de özel hocalığını yaptığından, yaz
aylarında Yakacık’taki İbn’ul Eminlerin yazlığına giderdi. Onun vefatının yaz mevsiminde Akif ve ailesi bu
yazlıktayken ikinci bir acı haber daha gelmişti ve Akiflerin Sarıgüzel’deki evleri yanmıştı. Akif, kendisi ve
ailesine bakabilmek için kısa bir yol bulmak zorunda olduğundan, uzun müzakereler sonucunda meslekine ve
meşrebine tamamen muhalif olan Halkalı Baytar Mektebi’ne girdi. Ayrıca İbn’ul Emin’in Akif ile ilgili
mütalaaları için bkz, Çantay, Akifname, 15-19.
45 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 23.
46 Tansel, Mehmed Akif, 7. Akif’in bu notları için bkz, Kuntay, Mehmed Akif, 176’dan sonraki 4 sayfa.  Bu
sayfalara numara verilmemiş ve bölüm sonda ek olarak neşredilmiştir. Ayrıca, Akif’in, Baytar Mektebi’ni
birincilikle bitirdiği ilgili kendi ifadeleri için bkz, Düzdağ, Araştırmalar 1, 30.



14

B. Edebi Ve Fikri Altyapısı

Akif, Baytar Mektebi’ni birincili kle bitirdikten sonra 14 Kanunl -i Evvel 1309

(1893) tarihinde 750 kuruş maaşla, Orman Maadin ve Ziraat Nezareti Beşinci Umur -i

Baytariyye ve Islah-ı Hayvanat Şubesi memurluğuna atanmıştır.  Çantay, Akif’in bu

memuriyetten sonra, müfettiş muavinliğine atand ığını ifade etmekle beraber, bu

memuriyet döneminin süresi hakkında herhangi bir malumat vermemektedir. 47 Akif,

memuriyet hayatına başlamakla ilgili olarak şunları anlatmaktadır:

“Mektepten çıkınca beni ve benden sonra gelen ikinciyi –ki Simon isminde bir

Ermeni gencidir– Ziraat Nezareti Umur-i Baytariye Şubesinde alıkoydular; yedi yüz elli

kuruşlu bir memuriyete tayin ettiler. Vazife merkezi, Nezaret olmakla beraber, üç dört

sene kadar Rumeli’de, Anadolu’da, Arabistan’da sari hayvan hastalıkları üzerinde ha yli

dolaştım.”48

Akif, Baytar Mektebi’ni bitirdikten sonra, 1894 yılında, Tophane -i Amire

Veznedarı Emin Bey’in kızı olan İsmet Hanım ile evlenmiştir. 49

Akif’in fikir dünyasının beslendiği kaynaklar incelendiğinde, ortaya çok geniş

bir saha çıkmaktadır. Bir  taraftan doğu kültürü ve edebiyatı, öte yandan batı edebiyatı

ve eserleri… Aslında Tahir Efendi, zamanında gereken alt yapıyı hazırlayarak, oğlunun

bu iki kaynatan da faydalanabilesi için gereken özeni göstermiş; onu medrese yerine,

mektebe yollamış ve klasik medrese eğitimini ona kendisi vererek, terbiyesiyle kendisi

ilgilenmiştir. Akif, batı kaynaklarına nüfuz edebilmek için Fransızcayı, doğu

kaynaklarından faydalanabilmek için de Arapça ve Farsçayı öğrenecektir.

Mehmet Akif, diğer taraftan da sosyal ha yattan kopmadan entelektüel olarak

tanımlanabilecek bir çevreye Şehzadebaşındaki çayhaneye gitmektedir. O dönemlere

şahit olması muhtemel olan Orhan Seyfi anlatıyor:

“Akif bu devirlerde Şehzadebaşında meşhur Hacı’nın çayhanesine devam

etmektedir. Burası alelade bir çayhane değildir, bir nevi edebi ve siyasi mahfeldir.

Bizzat çaycı Hacı nev-i şahsına mahsus bir adam. İstemediği adamı kapıdan dışarı

attırıyor. O zamanki gizli İttihad teşkilatının bu Hacı ile alakası var. İttihad ve

terakkinin meşhur Kara Kema l’i bu çayhanenin demirbaş müşterilerindendir. İlimle,

şiirle uğraşanlar da burada eksik değil. Burada Abdülhamit aleyhinde atılıp tutuluyordu.

Burada Namık Kemal’in, Ziya Paşanın, Hamid’in şiirleri okunuyordu. Burada nükteler

47 Çantay, Akifname, 20. Fevziye Abdullah Tansel ise Akif’in mek tebi bitirdikten sonraki ilk görevinin müfettiş
muavinliği olduğunu ifade etmektedir. Bkz., Tansel, Mehmed Akif, 13.
48 Düzdağ, Araştırmalar 1, 31-32.
49 Tansel, Mehmed Akif, 13.



15

fırlatılıyor, fıkralar, hikâyeler anlatılıyordu. Akif’in eserlerinde sık sık tesadüf edilen

fıkraların bir kaynağı da bu çayhanedir.” 50

Akif’in, klasik Arapça eğitimini babasından aldığına değinmiştik. Akif,

Rüştiye’ye devam ettiği yıllarda, Halis Efendi Hoca’dan Arapça okuyordu. 51  Baytar

mektebine devam ederken ve mezuniyetinde Akif, Arapçadan kopmayarak kendini bu

alanda geliştirmeye devam etmiştir. Sözen, Akif’in o yılları hakkında şunları

anlatmaktadır: “Mumaileyh bir taraftan da Tabhane Medresesi’nde İskeçeli Hafız İsa

Efendi’nin odasına devam ederken, hıfz -ı Kur’an’a ve Ulum-i Arabiyyeye tederrüsüne

çalışırdı. Hıfzı bir senede ikmal etti. Ulum -i Arabiyyede de tekmil-i nüsah ederek icazet

aldığını işittim.”52 Akif’in Rüştiye yıllarında Fatih Başimamı Arab Hoca’dan hafızlığa

çalıştığını biliyoruz.53 Ancak Akif’in bu hıfz ikmalini, Baytar Mektebinden mezun

olduktan sonraki döneme rastladığını yine kendisinden öğreniyoruz:

“Tahsil-i âliyi bitirdikten sonra hafız oldum. Fakat ondan evvel Kur’an’ı okuya

okuya gayet pişkin bir hale getirdi ğim için zaten hıfz ile aramda uzun bir mesafe yoktu.

Az bir müddet içinde Kur’an’ı ezberleyiverdim.” 54 Mısır’da Kur’an mealini yazmakla

geçirdiği zamanlarda Akif, Kur’an’la daha çok hemhal olarak artık demir hafız olmuş

ve hatim ile teravih kıldıracak bir seviyeye gelmiştir.55

Babasından Sarf ve Nahiv’i iyice öğrenen Akif, hafızlığıyla birlikte artık şerhli

edebi eserleri az bir yardımla veya herhangi bir yardım almadan okuyabilecek seviyeye

gelmiştir.56 Faydalanabileceği kişileri bulduğunda birçok sıkıntıyı da göze alarak,

onlardan Arapça okumaya çalışmıştır. Hicri Hoca Efendi ile Akif arasında geçen şu olay

Akif’in ilim uğruna katlandıklarını ortaya koymak açısından mühimdir:

“Enis Bey bir aralık sırasını getirerek, “Efendimiz Akif sizden okumak istiyor ne

buyurursunuz?” dedi.

— Benden okumak için birçok külfete katlanmak lazım. Evvela sabit bir yerim

yok. Şimdi buradayım ama akşama nereye konacağımı ben de bilmiyorum. Saniyen

ihtiyarlamışım; Kitaplarla çokluk uğraşamıyorum.

50 Orhan Seyfi, Mehmet Akif Hayatı ve Eserleri , İstanbul 1937, 8.
51 Tansel, Mehmed Akif, 8.
52 Çantay, Akifname, 20. Çantay’ın eserinde, Sabri Sözen’e ait olan ve benzer ifadelerin yer aldığı başka bir
bölümde ise bu hafızlık süresi altı ay olarak ifade edilmiştir. Bkz., Çantay, Akifname, 254.
53 Tansel, Mehmed Akif, 8.
54 Düzdağ, Araştırmalar 1, 30.
55 Eşref Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri ve Yetmiş Muharririn Yazıları, İstanbul 1960, 207.  Akif, oğluyla
birlikte teravih kılarken oğlunun dayanamayarak kaçtığını söyleyecek ve buna sabredebilecek dayanıklı
Müslüman talebini dillendirecektir. Bkz, Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 207–208.
56 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 26.



16

— Efendim, kitaba lüzum var mı? Siz başlı başına bir külliyat -ı ulumsunuz! Hiç

olmazsa haftada bir gün için bir mahal tahsis buyurun. Bendeniz oraya gelirim.

Alacağım ders, musahabenize münhasır kalsa yine kafi.

— O halde pek ala. Üsküdar’ın yukarı taraflarında Harmanlık derler bir meydan

vardır. O meydanın ortasındaki kahveye Cuma günleri gelir. Beni bulursun.” 57

Hicri Hoca sürekli olarak yer değiştirdiğinden Akif birkaç ay süren bu takipten

yorulacak ve “O günden sonra Hicri’den okuyamadım. Çünkü bu sefer beni bilmem

hangi paşanın yalısına davet ediyordu.” diyecekti. 58

 Akif Arapça tedrisinin peşini bırakmadığını “Daha sonraları Naim ve Şevket

beylerle senelerce okuduk: Mütekaabilen birbirimizden istifade ediyorduk. Fakat

içlerinde en zayıfı ben idim. Halis Efendi Hoca’dan da Fatih Cami i’nde “Muallakaat”

gibi bazı eserler okuduk. Hersekli Ali Fehmi Efendi’den allame İmam Müberrid’in

“Kitabu’l Kamil”ini okudum bitirdim.”59

Akif’in Farsça eğitimine gelince, O, Fatih Merkez Rüştiyesine devam ederken

Sa‘di’nin Gülistan adlı eseriyle bu işe ba şlamıştır.60 Ayrıca yaşça Akif’ten biraz büyük

olan İbn’ul Emin’in amcakızı Hatice Cemile de on -on iki yaşlarındaki Akif’e Gülistan

okutmuştur.61  Rüştiye’nin Farsça’sı ile yetinmeyen Akif, Fatih Camisinde ikindiden

sonraları Esad Dede’den Hafız Divanı, Güli stan ve Mesnevi gibi eserleri okuyordu. 62

Akif’ Batı Edebiyatı ile diyalogunu sağlayacak olan Fransızcayı Rüştiye’de ders

olarak görmeye başlamış ve daha sonra kendi gayretleri sonucunda Fransızcasını

ilerletmiştir.63 Akif’in Fransızca çalışmasına, Ispartalı  Hakkı’nın vesile olduğunu

Mithad Cemal’den öğreniyoruz. Akif, Muallim Naci tarzı gazeller yazıp Ispartalı’ya

okuyunca O, bunları beğenmeyerek, öncelikli olarak bir yabancı dil öğrenmesini ve

daha sonra dilediğini yapmasını ona sert bir dille söyler ve ilk in buna kızan Akif, daha

sonra 7 sene çalışarak en zor Fransız yazarlarını okuyabilecek seviyeye gelir. 64 Milli

57 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 30.
58 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 31.
59 Düzdağ, Araştırmalar 1, 33–34.
60 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 68. Akif bu eseri ezberle yecek kadar okuduklarını, her hikayeyi okuyup anlamını
söylediklerini ve dilbilgisi açısından ele aldıklarını ancak bu kıssalardan hiçbir keyif almadıklarını ifade
etmektedir. Tansel’in eserinde yer alan “Sa’di’yi mektepte veya hususi ders olarak okuduğu z amanlarda
anlayamamıştı. O zaman şarap kadehi rüzgârdan devrilince, “Allahım ben içtim, sen mi sarhoş oldun?” yollu
şiirlerini okuduğu Ömer Hayyamı beğeniyordu.” Tansel, Mehmed Akif, 17. Satırları Akif’i anlatan satırlar olarak
ifade edilmiştir; ancak Kuntay’ın eseri dikkatle incelendiğinde Ömer Hayyam beğenisinin Kuntay tarafından
ifade edildiği ve bu beğeninin Akif’e ait olmadığı görülecektir. Bkz., Kuntay, Mehmed Akif, 65.
61 Çantay, Akifname, 16.
62 Düzdağ, Araştırmalar 1, 27.
63 Düzdağ, Araştırmalar 1, 34.
64 Kuntay, Mehmed Akif, 14–15.



17

mücadele yıllarında Tan gazetesinin Fransızcasından, Kuvayı Milliye ile ilgili bir

bölümü Akif’in yanında tercüme etmeye çalışanların, bu konuda güçlük çektiklerini

gören Akif, gazeteyi alarak Fransızcasını hiç söylemeden Türkçe’ye çevirebilecektir. 65

Bu da onun Fransızcadaki kudretini göstermesi açısından önemlidir.

Akif, dil ile olan irtibatını hiçbir zaman kesmez, Sabri Sözen, Akif ile gerek okul

yıllarında ve gerekse okul sonrası yıllarda bir araya gelerek Lonlu Fransız (Kamil)’dan

Fransızca öğrendiğini aktarır. 66 Ayrıca Mithad Cemal, Akif ile birlikte, Sefiller,

Hernani, Ruy Blas, Jack, Sapho, Lourdes, Rome ve Paris’i Fransızcalarından

okumuşlardır.67

Lamartin ise Akif’in dünyasında ayrı bir yer tutmaktadır: ”Sad -i Şirazi hakkında

ne hürmet beslesem, İbni Farız’a ruhumda ne büyük bir incizap duyarsam, Feyz -i

Hindi’ye nasıl hayran olursam, Fuzuli’yi ne kadar seversem Lamartin’i de o kadar

severim.”68

Akif’in batı edebiyatıyla bu kadar hemhal olması sadece sözde kalmayacak ve

bu beğeni onun eserlerinde bir şekilde neşvünema bularak yerini alacaktır. Örneğin,

Akif çok beğendiği Daudet’ynin, Jack adlı romanına Safahat’ında yer verecektir. 69

Sa’di, Akif’in hayatında çok özel bir yer tutar. Acem’in en büyük şairi 70 olarak

gördüğü Sa’di’ye beğenisini Akif şu sözlerle ifade edecektir:

“Zannederim ki okuduğum Şark ve Garp muhalledatı içinde Sa’di’nin eserleri

kadar üzerimde hiç biri müessir olmamıştır.” 71

“Sa’di’nin küçük hikâyeleri beni saatlerce düşündürür… demek ki büyük

hikmetler söylemek için uzun vakalar yazmaya lüzum yok.” 72

“Sa’di-i Şirazi hakkında ne perestişkarane bir hürmet beslersem…” 73

O’nun Sa’di sevgisinin gerekçesine de şu sözleri cevap niteliğ indedir:

“Firdevsi… onun 60.000 beyitli kitabı Bostan’ın sekiz beyitli hikayesi kadar

insanlığa hizmet etmemiştir.” 74

65 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 150.
66 Çantay, Akifname, 20.
67 Kuntay, Mehmed Akif, 27–28. Akif “Quo Vadis” romanını okumuş, Rousseau’nun “Confessons” yapıtını da
dört defa okumuştu. Bkz, Kuntay, Mehmed Akif, 46, 102. O, ayrıca Fransız şairlerinden Hügo, Lamartin ve
klsiklerle çok uğraşmış ve Dode ile Zola’yı da fazlaca okumuştur. Bkz., Düzdağ, Araştırmalar 1, 34.
68 Kuntay, Mehmed Akif, 106.
69 Kuntay, Mehmed Akif, 28.
70 Kuntay, Mehmed Akif, 65.
71 Düzdağ, Araştırmalar 1, 33.
72 Kuntay, Mehmed Akif, 64–65.
73 Cündioğlu, Bir Kur’an Şairi, 70.
74 Kuntay, Mehmed Akif, 66.



18

İşte bu üç dilin birikiminden gereğince faydalanmasını bilen Akif, hem şark hem

de garp edebiyatına ve kültürüne nüfuz edecek ve kendi öz gün eserlerini ortaya

koyarken bu birikimlerden faydalanacaktır.

  Akif, fikri açıdan farklı düşünceye sahip olan, Serveti Fünun Camiasından da,

Nedim’in şiirlerini, Cenap Şabettin’in yazılarını beğeniyor; A. Nadir’in “Vasiyet”ine

hayran oluyor, Faik Ali’nin “Bir Münacaat”ını ise çok güzel buluyordu. 75

C. Yayın Hayatı

Mehmet Akif’in şiirle olan münasebeti, daha on on iki yaşlarındayken manalı

manasız şiirler söyleyerek başlamış ve hayatı boyunca devam etmiştir. 76 Akif’in edebi

ve fikri şahsiyetinin teşekkül etmek üzere olduğu bu dönemlerde, devrin edebi kimliğini

iki farklı cephenin meydana getirdiğini ve onun Naci etkisinde kalmasının gerekçesini

Tansel şöyle açıklamaktadır:

“Gerek Tanzimatçılardan henüz hayatta bulunanlar, gerek yeni yetişen nesil,

Türk Edebiyatı’nda yenilik yapabilmek için, Şark kültürü nüfuzundan

kurtulmaya, bunun üzere, Garp Edebiyatı’nın kıymetini takdirle beraber, Arap ve Acem

edebiyatı arasında da kendi nev’inde çok kıymetli olanlar bulunduğunu ileri sürerek,

bunlardan da tercümeler yapıyorlardı; yüzyıllar boyunca hemen bütün

müesseselerimizde tesiri görülen Doğu medeniyetini hiçe saymak, bu medeniyetten

faydalanmamak, mazimizle olan bağı gevşetmek bakımından zararlı olabilirdi.

İşte böyle bir devirde yaşayan, on dört -on beş yaşlarında iken şiirler yazan Akif,

yaşadığı çevre, gördüğü öğrenim ve dini terbiyeden dolayı, esasen Mülkiye’de iken

hocası da bulunan Naci tesirine yöneldi.” 77

Mülkiye yıllarında ise hocası bulunan Muallim Naci tesirinde kalan Akif

üzerindeki bu etki, yılla rca devam edecektir.78  Mithat Cemal ile Akif arasında geçen bir

diyalogda Akif’in ona verdiği: “Sen ona bakarsan ben de Naci’den çıktım” 79  cevabı, bu

etkiyi çok güzel bir şekilde resmetmektedir. O, çocukluğunda Naci’nin şiirlerini örnek

alarak, onları nesre çeviriyor, sonra bunları nazma çekiyor, imaleleri,  zihafları

kaldırmak için, Naci hangi kelimeleri baş tarafa, hangilerini ortaya veya sona

75 Kuntay, Mehmed Akif, 22–23.
76 Çantay, Akifname, 16. Ayrıca Akif’in ilk şiir yazma merakının Rüştiye yıllarında başladığı ile ilgili olarak
bkz., Düzdağ, Araştırmalar 1, 28.
77 Tansel, Mehmed Akif, 9.
78 Tansel, Mehmed Akif, 9. Akif’in Baytar Mektebi mezuniyetinden iki sene sonra 23 Mayıs 1905’te yazdığı
Hasbihal adlı şiirindeki birkaç beyitten yola çıkan Tansel, Naci etkisinin bu yıllarda halen devam etti ği neticesini
çıkartmakta; ayrıca onun, İstanbul Darülfünundaki ilk dersinde dersin sonuna kadar Naci’nin Tevhid’ini yazdırıp
bunun izahı ile uğraşması da Naci’ye olan bağlılığı olarak yorumlamaktadır Bkz, Tansel, Mehmed Akif, 10.
79 Kuntay, Mehmed Akif, 23.



19

koyuyorsa, bu nazım oyunlarına bakıyordu. 80 Naci’nin yeni tarz değil de gazel tarzlı

şiirlerini taklitle nazma baş layan Akif, bu gazelleri yayınlamayarak onları yırtıp

atmıştır.81

 Mülkiye sonrası Baytar mektebine başlayan Akif’in şiirle iştigalinin devam

ettiği, okul arkadaşı Sabri Sözen’in “Daha mektepte iken güzel yazılar yazar ve oldukça

güzel şiirler söylerdi” ifadesinden anlaşılmaktadır. 82 Navzad Ayas’ın kendisiyle yaptığı

mülakatta Akif, şiirle iştigalinin Baytar Mektebi’nin son iki senesinde arttığını ancak bu

dönemde yazdıklarını imha ettiğini söyleyecektir. 83

Mehmet Akif’e ait olup elimizde bulunan en eski şiir , Baytar Mektebinde

öğrenciyken yazdığı Terci-i Bend’in son kıtası olduğu anlaşılan Destur isimli

manzumesidir. 84

Akif’in kendisinin yayınladığı ilk manzumesi 14 Mart 1985 tarihli ise Kur’an’a

Hitab başlıklı ve “Orman ve Meadin ve Ziraat Nezaret -i Aliyyesi Hey’et-i

Fenniyesi’nden Mehmed Akif” imzalı şiiridir. 85

1895 yıllarında Servet-i Fünun Mecmua’sı en olgun devrini yaşamakla birlikte,

bunların Batıya aşırı temayülleri nedeniyle Akif, bu mecmuaya dâhil olmamış ve Halil

Edib’in müdürü bulunduğu Resimli Gazete’de neşriyata başlamıştır. 86  Akif, bu

mecmuaya 29 Kanunisani 1313 (10 Şubat 1896) tarihli ve 61. sayısından itibaren dâhil

80 Kuntay, Mehmed Akif, 23.
81 Tansel, Mehmed Akif, 9-10. Akif’in gençlik yıllarında yazdığı gazel tarzı şiirleri yırttığıyla ilgili olarak bkz.,
Kuntay, Mehmed Akif, 11. Akif’in gençlik yıllarında gazel şiirleriyle doldurulmuş bir çok defteri mevcut ol up,
bunlardan birinin kaybolmasından sonra kendisinin çok üzüldüğünü; ancak daha sonra yine gazeliyatla
doldurmuş olduğu bir çok defteri de kendisinin imha ettiği ile ilgili olarak ayrıca bkz, Edip, Mehmed Akif Hayatı
Eserleri, 251.
82 Çantay, Akifname, 20.
83 Düzdağ, Araştırmalar 1, 30.
84 Tansel, Mehmed Akif, 9. Destur başlıklı şiirin daha önce hiçbir yerde neşredilmediğini ifade eden Tansel bu
şiiri kendi kitabında yayınlamıştır.  Destur isimli şiir için bkz, Tansel, Mehmed Akif, 11.
85 Tansel, Mehmed Akif, 14. Bu manzume Mektep mecmuasında neşredilmiştir..Tansel, 18 Ekim 1984 tarihli
Mehmed Akif imzalı bir şiire rastladıklarını ancak bunun şairimize ait olup olmadığını bilemediklerini; Eşref
Edib’in bu şiirlerin, bir başka Akif’e ait olduğunu ifade ettiğini ; ayrıca 1902’de Musavver Terakki’de basılan bir
çok şiirin Mehmed Akif imzası taşıdığını, ancak üslub özelliklerinden yola çıkarak bunların şairimize ait
olmadığı sonucunu çıkartmaktadır. Bkz, Tansel, Mehmed Akif, 14.  Aslında Akif’in yayınladığı ilk şiir inde
kendisini “Orman ve Meadin ve Ziraat Nezaret -i Aliyyesi Hey’et-i Fenniyesi’nden Mehmed Akif” şeklinde
takdim etmesi kendisini diğer Mehmed Akiflerden ayırması açısından dikkate değerdir. Demek ki Akif de bu
isim karışıklığının meydana gelmemesi için b öylesi bir takdimle kendisini tanıtmıştır. Buradan da yola çıkarak o
yıllarda çıkan ve sadece Mehmed Akif imzalı şiirlerin şairimize ait olmadığı neticesi kuvvetlenmektedir.
86 Tansel, Mehmed Akif, 14–15. Çocukluk yıllarından Akif’i tanıyan İbn’ul Emin bu  gazetenin başmuharrirliğini
ilk zamanlar Samih Rıfat, daha sonra Halil Edib’in, daha sonraları ise kendisinin yaptığını ve gazeteyi Akif,
Halil Edib, Hüseyin Haşim, Ağlarca Zade Hakkı ile birlikte muntazam olarak çıkardıklarını ifade etmektedir.
Bkz., Çantay, Akifname. 17.



20

olmuştur.87 Mehmet Akif, Nevzad Ayas’a bu ilk şiirleri ve içeriği ile ilgili şu bilgileri

aktarmaktadır:

“İlk şiirlerim Resimli Gazete’de çıktı. Takriben 313, 314 rumi senelerinde. O

şiirler Safahat’ta yoktur. Bunlar kemiyet itibariyle Safahat’a muadildir. Mevzuları

muhteliftir. En çok ahlaki, dini, hikemi, pek az garami idiler.” 88

Akif, Resimli Gazete’den sonra Servet -i Fünun Mecmuası’na yazmaya

başlamıştır ve buraya yazmasına da Ahmed Naim’min önayak olduğunu Kuntay

aktarmaktadır:

“Servetifünun’a Akif’in yazı yazmasına da o, vesile oldu. Naim, Galata

Saray’ında, Tevfik Fikret ile mektep arkadaşıydı; bu vesile ile “Servetifünun”a

Arapçadan tercemeler yapıyordu; Akif’in de Acemceden tercemeler yapmasını istedi.” 89

Meşrutiyet ilan edilmeden önce Akif’in edebi şahsiyeti teşekkül etmiştir. 90 Hatta

Mehmet Akif istibdat döneminde, Hidiv Abbas Halim Paşa’nın çocuklarına hocalık

yapmak için Mısır’a gidip,  şiirlerini orada Safahat adıyla bastıracağını sevinçle Mithad

Cemal’e müjdeliyordu; ancak o dönem için Mısır’a gidemediğinden Akif’in bu arzusu,

gerçekleşmeyecekti.91

Mehmet Akif, istibdat yıllarında tanışacağı Eşref Edip’in öncülüğünü yaptığ ı

dergi kurma çalışmaları haberini alınca, fevkalade sevinerek, dergide yazacakları

konusunda Eşref Edip’e şunları söyler: “Her nüshasına bir şiir benden, büyük İslam

mütefekkir ve âlimi Muhammed Abduh, Muhammed Ferid Vecdi’nin kıymetli

eserlerinden de tercümeler yaparım, ilk nüshaya “Fatih Camii’ni koyarız” 92

Mehmet Akif dışında, dergide yazanların kimler olduğunu öğrenmek için, 16

sayfalık derginin ilk sayısının kadrosunda şu isimlerin yer aldığı görülecektir: Musa

Kazım, Mahmud Esad, İsmail Hakkı, Mardin izade Ebülula, Haydar Efendi; 93 ayıca ilk

sayıda ismi yer almayan Halim Sabit, Babanzade Ahmet Naim, Breket Zade İsmail

87 Tansel, Mehmed Akif, 16.
88 Düzdağ, Araştırmalar 1, 32-33. Düzdağ Akif’in bu gazeteye yazdığı tarihe not düşerek bunun 1898 -1899
yıllarına denk geldiğini ifade etmektedir. Ancak kanaatimizce Akif’in bu gazeteye yazmaya başladığı ve
Tansel’in belirttiği 1896 tarihi doğru olanıdır. Aradaki iki senelik farkın hicri ve rumi senelerin
karıştırılmasından meydana gelmiş olması kuvvetle muhtemeldir.
89 Naim “Bedayı’ul Arab”, Akif  ise “Bedayı’ul Acem” başlığı altında bu tercümeleri yapmaktaydı.  Bkz.,
Kuntay, a.g.e., 116. Akif’in bu mecmuaya dahil oluşu, 5 Teşrinievvel 1314 (17 Ekim 1898) tarihli 399. sayıdan
itibarendir. Akif’in buraya yaptığı tercümelerin bir kısmı, Şirazlı Hafız’dan olup  (Tansel, Mehmed Akif, 16) bir
çoğu Sa’di’nin Bostan adlı eserindendir. Bkz, Tansel Mehmed Akif, 18
90 Orhon, Mehmet Akif Hayatı ve Eserleri , 9.
91 Kuntay, Mehmed Akif, 37-38.
92 Caner Arabacı,  “Eşref Edib Fergan ve Sebilürreşad Üzerine”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -İslamcılık
C/IV, İstanbul 2004, 99. Ayrıca Eşref Edip’in Akif ile tanışması konusunda verdiği iki farklı bilgi için bkz.,
Arabacı, Eşref Edib ve Sebilürreşad , 99-100.
93 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 100.



21

Hakkı Bey, Tahirülmevlevi, Halim Sabit, 94 Abdürreşit İbarahim Efendi, Bursa Mebusu

Tahir Bey, Salih-el Şerif-el Tunusi, Ferit Bey, Ahmet A gayef, Yusuf Akçura, Ali Şeyh-

el Garip Efendi, Mithat Cemal Bey, Alaaddin Bey, Çerkes Şeyhi Halil Halid Bey,

Ethem Nejat Bey, Alim Can -el Derisi Efendi, Hasan Basri Efendi, Gıyasettin Hüsnü

Efendi, Ragıp Bey,95 gibi alim ve yazarlardan oluşmaktadır.

Eşref Edip’in ifadelerinden, Mehmet Akif’in başmuharrirliğinin,  Sırat-ı

Müstakim’in ilk sayılardan itibaren başlamış olduğu anlaşılmaktadır. 96 Ancak Akif’in

bu durumunun dergide belirtilmesi, 6 yıl sonraya 2 Eylül 1914 tarihine denk

gelmektedir.97 Ayrıca dikkat edilmesi gereken bir diğer husus da, Akif’in dergideki

ağırlığının, Ebülula’nın milletvekili olup ilmi kariyerini geliştirerek Profesörlüğe

yükselmiş olması hasebiyle dergiden ayrılmasından sonraki döneme; yani Eşref Edip’in

dergiyi kendisiyle beraber çıkara cağı döneme denk gelmiş olduğudur. 98 Arabacı,

Sebilürreşad’dın yazı kadrosunu açıklarken, Akif’in derginin başmuharriri olduğuna

değinmekte ancak Sırat-ı Müstakim dergisi hakkında malumat verirken Akif’in

başmuharrirliği hakkında herhangi bir açıklama yapma maktadır.99

Akif, asıl görevinin dışında, 4 Ekim 1906’da, Halkalı Ziraat Mektebi, 25

Ağustos 1907’de başlayarak Çiftçilik Makinist Mektebi kitabet muallimliğinde çalışmış,

11 Kasım 1908’de İstanbul Darülfünunu Edebiyat -ı Umumiye müdürlüğüne tayin

edilmiştir. Böylece Akif manevi şahsiyetinin gelişmesi için daha uygun bir yer bulmuş

oluyordu. 100

1908 Meşrutiyeti’nin ilanından sonra, Akif ve bir grup arkadaşı İttihad -ı

Terakki’ye girme kararı alınca, meşrutiyet öncesi cemiyete dâhil olan ve Akif’i şiirleri

yoluyla gıyaben tanıyan Fatin Hoca, kendileriyle temasa geçerek, onlara cemiyetin

amaçlarını anlatır. Sıra cemiyete girilirken yapılacak yemin konusuna gelince, daha

94 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri ,7.
95 Zeki Sarıhan, Mehmet Akif, İstanbul 1996. 24.
96 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri ,7.
97 Sarıhan, Mehmet Akif, 24.Bu son dipnotta yer alan yazarlar derginin 6. cilde başlarken 9 Mart 1911 tarihli yazı
kadrosunu belirtmektedir. Ancak bu yazı kadrosunun her ciltte aynı yoğunlukla devam ettiğini  söylemek hata
olur. Çünkü bunlardan Musa Kazım gibileri haftalık olarak yazıyor, bir seyyah olan Abdürreşit İbrahim,
Rusya’dan gelen Yusuf Akçura gibileri ise sadece İstanbul’da bulundukları süre veya belirli bir süre için bu
mecmuaya yazmışlardır.
98 Arabacı, Eşref Edib ve Sebilürreşad , 101. Derginin yayın imtiyazını üzerine alan bu iki arkadaşın yollarının
ayrılmasından sonra Eşref Edip, Mehmet Akif ve Prens Abbas Halim Paşa, bir araya gelerek derginin ismini
Sebilürreşad şeklinde değiştirdiler. Dergi Sırat-ı Müstakim’in devamı olduğunu vurgulamak için 1 –183 sayı
numarasının taşımaktadır. Bkz., Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 100.
99 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 103. Derginin başyazarlığını, 1925’te derginin kapatıldığı tarihe kadar,
Mehmet Akif yapmıştır. Sebilürreşad’ın yazı kadrosu için bkz., Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 103.
100 Tansel, Mehmed Akif, 28.



22

önce yapılan siyasi hasbihallere katılmayan Akif, birden bire söze karışarak “bila kayıdü

şart cemiyetin emirlerine itaat” kaydının kaldırılmasını şiddetle savunarak şöyle der:

— Ben cemiyetin yalnız emri marufuna biat ederim. Mutlak surette söz

veremem, yemin edemem.

Fatin Hoca Akif’in kararlılığını görünce durumu idare etme babında bu yemini

kabul etmek durumunda kalır; ancak bu konu cemiyet cenahında hayli dedikodu konusu

olunca, yemin şekli değiştirilmek durumunda kalınacaktır. 101

Akif cemiyete katılmakla beraber, onların siyasi faaliyetlerinde yer almamıştır.

Bu durumu Erişirgil, “Doğrusu Akif’ in İttihatçı oluşundan, yalnız cemiyetin ilmiye

kulübündeki “Arap edebiyatı” derslerini dinleyenler faydalandılar, o kadar.” 102

sözleriyle ifade etmektedir.

Erişirgil, Mehmet Akif’in, İttihadı Terakki ile yollarını neden ayırdığının, ona

olan küskünlüğünün gerekçesinin kesin olarak bilinemeyeceği kanaatindedir. 103 Ancak

Kuntay’ın ifadeleri böylesi temkinli bir yaklaşımdan son derece uzaktır ve o bu

küskünlüğün gerekçesini Naim’in etkisine bağlayacaktır:

“Politika işinde de Akif, Naim’in tesiri altında. 1908 Meş rutiyetinde “İttihad-ü

Terakki” Naim’i taşraya müfettiş gönderdi. Naim, cemiyetin taşradaki murahhaslarının

valilere tahakkümünü beğenmiyor, cebinde bir raporla İstanbul’a dönüyordu. İttihad -ü

Terakki’nin bu rapora aldırmayışına Naim’le Akif beraber şaştıl ar ve İttihad-ü

Terakki’ye beraber darıldılar.” 104

Birinci Safahat’ın birçoğunu 1908’den önce yazan Akif, derginin ilk sayısında

Fatih Cami’inden105 başlayarak “Safahat-ı Hayattan”106 ibaresi ile Safahat’ın ilk

kitabının kalan diğer şiirlerini de art arda Sıra t-ı Müstakim’de yayımlamaya

başlayacaktır.107 1908’de yirmi dokuz, 1909’da beş, 1910’da yedi şiirini Sırat -ı

101Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 326–327. Ayrıca bkz, Emin Erişirgil, İslamcı Bir Şairin Romanı , Haz,
Aykut Kazancıgil-Cem Alpar, Ankara 1986, 112–113.
102 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 114. Akif’in cemiyet ile ilişkisinden gördüğü bir fayda vardır. O da babasının
vefatı üzerine kendisi ve ailesiyle ilgilenen Tahir Efendi’nin talebesi olan Hoca Mustafa Efendi’nin, 31 Mart
olayından sonra Derviş Vahdeti’nin bir zamanlar komşusu olduğu gerekçesi ile tutuklanması ve Akif’in
İttihatçılar içerisinde sözü geçen Kara Kemal’e çatarak, hocayı hapisten çıkarttırmasıdır. Bkz, Kuntay, Mehmed
Akif, 76; Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 124–126.
103 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 123.
104 Kuntay, Mehmed Akif, 124.
105 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri,  7. Derginin ilk sayısında yer alan diğer yazı başlıkları için bkz, Arabacı,
“Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 100.
106 Sarıhan, Mehmet Akif, 25.
107 Sarıhan, Mehmet Akif, 25. Eşref Edip, Sırat-ı Müstakim’e çok aşırı bir rağbetin olduğunu Akif’in şiirinin
bulunduğu sayfanın defaatle basıldığını bundan sonra çıkan Tevhid -feryad adlı manzume için Akif’e her taraftan
tebrikler yağdığın, on bin, yirmi bin basılan ga zetenin tükendiğini ve gazete yetiştiremediklerini ifade
etmektedir. Bkz, Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 7.



23

Müstakim dergisinde yayınlayan Akif, bu şiirlerinden dört tanesi dışındaki

manzumelerini 1911’de Safahat adı altında topluca neşretmiştir. 108

Akif’in şiirleri bir taraftan dergide yayımlanırken, öte taraftan da Sırat -ı

Müstakim var olma mücadelesi veriyordu. Meşrutiyetin ilanı sorunların çözümünü

sağlayamamış, bir siyasi kaos ortamı meydana gelmişti. Bu bağlamda çıkan 31 Mart

ayaklanmasında Sırat- Müstakim yirmi beş gün çıkamamıştı. 109 İstibdat yönetimini

aratmayan İttihad ve Terakki’nin uygulamaları nedeniyle dergi, dönem dönem

kapatılmış iki sayısını -300.ve 301. sayılar- da Sebilünnecat adıyla çıkartmak

durumunda kalmıştır.110

Birinci Safahat’ta yer alan ş iirleri konuları açısından ele alan Tansel bunları,

ictimai, toplumsal ve konusunu kendi hayatından aldığı hikâyeler şeklinde kategorize

etmektedir.111 Bu şiirlerde göze çarpan unsurların başında, toplumsal sıkıntıların,

yoksulluğun, ezilmiş, yoksul, çaresiz  insanların ve onların yaşamlarının tasviriyle

birlikte ortaya konulan çözümler gelmektedir. Bunlar, hem Akif’in hem de başkent

İstanbul’un içinde bulunduğu sosyal gerçekliği ortaya koyması açısından

ehemmiyetlidir. 112

1908 yılında 29 şiiri yayımlanan Akif ’in, daha sonraki sene sadece 5 tane şiirinin

yayımlanması Meşrutiyet öncesi bir birikimin ifadesi olduğu kadar, bu seneden itibaren

onun nesre de yöneldiğini düşüncelerini ifade etme yolu olarak nesre ağırlık verdiğini

de bize anlatmaktadır. Bu durum, ayn ı zamanda Akif’in İslamcı kimliğinin ortaya

çıkmasının da ifadesi olmaktadır. Birinci Safahat’ta böylesi bir düşünce yapısı ön plana

çıkmazken, nesir alanında ortaya konulan tercüme ve yazıları, ikinci Safahat’a yani

Akif’in şiirinde de ifadesini bulacaktı r.

Akif’in 1908 sonrası nesir alnındaki yazılarını, telif ve tercüme makaleler,

mev’izalar ve Ayet tefsirleri olmak üzere üç grupta toplayan Tansel onun, edebi

makalelerinde Şark ve Garp edebiyatından bahsettiğini ifade etmektedir. 113

Akif’in dini makalelerinin çoğunu ise tercümeler oluşturmaktadır. Şeyh Şibli,

Ferid Vecdi ve Muhammed Abduh tercümelerin yapıldığı kişilerdir. Bu bağlamda Akif

108 Tansel, Mehmed Akif, 28; Sarıhan, Mehmet Akif, 31.
109 R. İhsan Eliaçık, Mehmed Akif Ersoy , İstanbul 2004, 18.
110 Derginin kapatıldığı, sansürle ndiği ve maddi sıkıntılardan dolayı neden çıkamadığı ve çıkamadığı tarihler için
bkz, Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 103–104.
111 Tansel, Mehmed Akif, 28. Ayrıca kategoriler ve şiir hikâyeleri ile gerçek hayattan alınan kahramanları
hakkında geniş bilgi edinmek için bkz, Tansel, Mehmed Akif, 29–42.
112 Sarıhan, Mehmet Akif, 25. Safahat’ta yer alan şiirlerin yayınlanmasına müteakip meydana gelen etkiler için
bkz, Sarıhan, Mehmet Akif, 32; Tansel, Mehmed Akif, 42–46.
113 Tansel, Mehmed Akif, 46–48.



24

en çok, Şeyh Şibli-i Numani’nin, Circi Zeydan’ın İslam Medeniyeti Tarihi ’nin yanlışları

üzerinde duran al-İntikad ‘ale’t-Temeddini’l-İslami li Circi Zeydan adlı eseri üzerinde

durmuştur.1908-1911 yılları arasında yine Arapça’dan  yaptığı tercümelerin önemli bir

bölümü de Ferid Vecdi’den olan Akif’in bu makaleleri dağınık olarak Sırat-ı

Müstakim’de yayımlanmıştır. Müslüman Kadını ise kitap halinde basılmıştır. Konusunu

ise, İslam kadınının da Garp kadını gibi sosyal hayatta yerini alması konusunda

Mısır’da geçen tartışmalar sırasında, kadının örtünmesine muhalif olan Kasım Bey’in

ileri sürdüğü fikirlere, Ferid Vecdi’nin ceva pları oluşturmaktadır.114

Akif, makalelerinin hepsinin altına kendi adını yazmamış ve bazılarında Sa’di

müstear adını kullanmıştır. 115 Ona ait dokümanlar taranırken buna da dikkat edilmesi

gerekmektedir.

Mehmet Akif 1909 yılında Muhammed Abduh’tan, iki eser ve  onlarca makale

tercüme etmiştir. Honoto (Hanotauxs)’nun Hücumuna Karşı Şeyh Muhammed

Abduh’un İslam’ı Müdafaası  adlı eseri önce Sırat-ı Müstakim’de yayımlanmış;

Abduh’un ölümüne müteakip, kitap halinde basılmıştır. Asr Suresi Tefsiri  de Sırat-ı

Müstakim’de tefrika edilmiş; ancak, kitap halinde basılmamıştır. Bu iki eser dışında,

Akif’in Abduh’tan çevirdiği otuz iki makale 1908 -1909’da Sırat-ı Müstakim’de -bazıları

Sa’di mahlası ile- yayımlanmıştır.116

Akif’in yaptığı bu tercümeleri, ilmi bir gayretin ifadesi  olarak tanımlamak büyük

bir hata olur. Çünkü bunları tercüme ederken Abduh, ve Ferid Vecdi bir bakıma kendi

düşüncelerine tercüman olmaktadır. Birinci Safahat’ta halkın problemlerini teşhis etmiş

ve bunlardan müteessir olmuş biri, kendi kaynaklarından bes lenerek sathi olmayan daha

kuşatıcı çözümleri ortaya koymanın gayretindedir artık.

1911 sonrası Akif, kendi felsefesinin sınırlarını belirleyerek sadece İstanbul ve

Türkiye üzerinde değil; gözlerini bütün Alem -i İslam üzerinde gezdirecektir. Bütün

Müslümanların ortak problemleri olan, geri kalmışlık ve büyük devletlere bağlılık

114 Tansel, Mehmed Akif, 48–49.
115 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 8.
116 Tansel, Mehmed Akif, 52–53. Tansel’in başlıklarını tespit ettiği makaleler şunlardır: Müslümanlıkta Esaslar,
Sa’y-ü Amelin Nazar-i İslam’daki Mevkii; Din ve İlim; İnsan; Din Nedir;  Müslümanlıkta Esaslar, Eski
Müslümanlar’ın İlme Hürmeti; Bugünkü Müslümanlar –yahut- Müslümanlık’a Müslümanlar’la İhtiyaç;
Müslümanlar’ın Ataleti ve Esbabı;  Ataletin İntac Ettiği Fenalıklar;  Atalet ve Mekatib-i Resmiye Talebesi; Atalet
Geçici Bir Hastalıktır; Araplar ’ın Fünunu ve Keşfiyatı; Kaza ve Kader;  Din Nekadar Müsait İmiş; Garp
Medeniyeti Nasıl Bulmuş;  Müslümanlık’ın Esbab-i İnhitatı ve Meskeneti;  Milletler Üzerinde Cari Olan Kavanin-
i İlahiye; Fezail ve Rezail; Emel ve Taleb -i Mecd; Şeref; Zikr-i Cemil, Mülkü Muhafaza Esbabı; Milletin Mazisi,
Hastalıkların Çaresi;  Hıristiyanlık ve Müslümanlık; Vahdet -i İslamiye; Vahdet ve Hâkimiyet; Cinsiyet ve
Diyanet-i İslamiye; Taassup; Laf Nekadara Çok, İş Nekadar Az.



25

üzerinde durmaktadır. Akif artık Cemaleddin Efgani 117 ile Muhammed Abduh’un 118

etkisindedir. 119

Cemaleddin Efgani Abdülhamit tarafından İstanbul’a çağrıldığında Mehmet

Akif, Baytar Mektebi’ni bitirerek Anadolu’nun çeşitli yerlerinde Baytar Müfettişliği

görevi ile dolaşmaktadır; ancak 1895’te İstanbul’a dönmüştür. Tansel, şairimizin,

İstanbul’da bulunan ve hususi derslerle, etrafına geniş bir dinleyici toplayan Efgani’nin,

konferanslarına kayıtsız kalmasının imkânsız olduğunu vurgulamaktadır. 120 Ancak,

kendisi bu görüşmenin varlığı konusunda herhangi bir kaynak gösteremediği gibi,

Akif’in Efgani’nin derslerine katıldığıyla ilgili herhangi bir kaynağa da rastlamadık.

Mehmet Akif, Sırat-ı Müstakim’in iki sayısında Efgani ile ilgili iki tane yazı

kaleme almıştır. Bunların birincisinde Efgani’yi, “İslam aleminin yetiştirdiği en önemli

kişiliklerden biri” şeklinde nitelendirerek, onun en büyük eserinin Muhammed Abduh

olduğunu ifade etmektedir.  Efgani’nin mülhid olduğu şeklindeki yanlış bir kanıya da

cevap vermektedir. İkinci yazısında ise, “Dinsiz değildi ama Vehhabi idi” iddiasını,

Müslümanlık için çalışan büyük insanların Vehhabi, Farmason, dinsiz, Babai şeklinde

yaftalandığını ve Vehhabilik suçlamasının Abduh için de yapıldığını ifade ederek

Efgani’yi savunmakta ve ona karşı saldırılara cevap vermektedir. 121

Asım’da, Efgani ile Abduh’un inkılâp ve eğitim konusundaki fikirlerini

özetledikten sonra Akif, Muhammed Abduh’un eğitimli insan yetiştirm e fikrine

katıldığını, elde silahla Babıâli baskınlarının çözüm olmayacağını ve eğitim yerinin

mümkünse Avrupa olması gerektiğini şu mısralar ile dile getirmektedir:

Kıssadan hisse çıkarsak mı, ne dersin Asım!

Anlıyorsun ya, zarar yok, daha iy’anlaş alı:

İnkılab istiyorum ben de, fakat Abduh gibi…

Yoksa, ellerde kör alet efeler tertibi,

Babıali’leri basmak, adam asmakla değil.

Çek bu işten bütün ihvanını, kendin de çekil,

Gezmeyin ortada, oğlum, sokulun bir sapaya,

117 59 yıllık bir ömrü büyük bir aksiyon içerisinde dolu d olu geçiren XIX. Yüzyılın fikir ve siyaset adamı,
Cemaleddin Efgani’nin yaşam mücadelesi ve aksiyonu için bkz., Hayreddin Karaman, “Efgani Cemaleddin”,
D.İ.A., İstanbul 1990.
118 Efgani’nin en çok etkilediği yenilik hareketinin öncülerinden Muhammed Abduh ’un yaşamı ve fikirleri için
bkz., M. Sait Özervarlı, “Muhammed Abduh”, D.İ.A., İstanbul 2005.
119 Sarıhan, Mehmet Akif, 38.
120 Tansel, Mehmed Akif, 51–52.
121 Sarıhan, Mehmet Akif, 38–39.



26

Varsa imkanı, yarın avdet edin Avrupa’ya.122

Akif’in, Efgani ve Abduh’tan ne derece etkilendiği, Akif’teki İslamcı fikirlerin

ne derece bu ekolden kaynaklandığı konusu daha geniş ve müstakil bir araştırmanın

konusu olmakla birlikte, Akif’in ortaya koyduğu fikirler, her zaman için  bir yerliliğini

korumuştur ve Akif düşüncelerini, içerisinde bulunduğu sosyal yaşantının gerçekliğine

uygun bir dil ile ifade etmiştir sonucunu çıkartabiliriz.

II. Safahat’ı teşkil eden Süleymaniye Kürsüsünde, 29 Aralık 1911 tarihinden

itibaren Sırat-ı Müstakim’in ilk sayfasında yayımlanmaya başlanmış ve Sebilürreşad’da

devam edilerek dokuz tefrika olarak bu burada yerini almış ve Ağustos 1912’de yayımı

bitmiş123 ve Sebilürreşad Kütüphanesi’nin ilk kitabı olarak, Ağustos -Eylül 1912’de

basılmıştır.124

Akif, Süleymaniye Kürsüsünde,  Asya ve Afrika’yı gezmiş olan seyyah ve

ömrünü İslam âleminin intibahına adayan, gezdiği yerlerde vaaz ve konferanslar yoluyla

bunu sağlama amacında olan Abdürreşid İbrahim’i konuşturur. 125 Akif, diğer İslam

ülkelerindeki problemleri de, Japonların örnek davranışlarını da İbrahim’e söyleterek bu

eserinde bütün İslam âleminin sorunlarını ifade etmiş ve İslam birliğine özellikle vurgu

yapmıştır. Tansel bu eserin analizini yaparken şu tespitlerde bulunur:

“Görülüyor ki, Mehmed Akif’in Süleymaniye Kürsüsü’nde ele aldığı ictimai ve

siyasi meseleler, yalnız memleketimize ait değildir; eserin belkemiğini, Pan -İslamizmin

gerçekleşmesi için başvurulması lüzumlu siyasi bir mesele teşkil ediyor: Bu, İslam

memleketleri arasında en kuvvetli bulunan T ürkiye’nin, bu idealin gerçekleşmesi için

ön ayak olmasıdır. Mehmed Akif’in bu eseri, İslam Birliği’nin siyasi esasını teşkil eden,

Garp medeniyet âlemine karşı, İslam ülkelerinin birleştirilmesi fikrini yaymak

maksadıyla yazılmıştır.” 126

Balkan Harbi’nin patlak vermesi Mehmed Akif’i derin bir üzüntüye sevk etmiş,

ancak O, bu durumu seyretmekle kalmamış; vaazları, şiirleri ve yurt dışı seyahatleri ile

İslam âleminin birliğini vurgulayan, tefrikayı men eden hitabeleriyle, manzumeleri de

Kuran-Hadis kaynaklı olarak ifade edecektir.

Akif’in ayet ve hadis tefsirleri yazmasına yönelmesinin temelinde, Abduh’un

formüle ettiği İslam Birliği ideolojisinin, gerçekleşmesi için yapılması gerekenlerden

122 M. Akif Ersoy, Safahat, VI. Kitap (Asım), 402.
123 Sarıhan, Mehmet Akif, 40.
124 Sarıhan, Mehmet Akif, 46.
125 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 359.
126 Tansel, Mehmed Akif, 61.



27

biri de dinin kaynağındaki orijinal şartlara dönmek yoluyla reform ve yenilik olduğu

fikrine dayandığını Tansel ifade etmektedir. 127  Ancak, Akif’in bu yönelimine, dönemin

gerçeği olan siyasi bunalımlar ve parçalanmaların çok büyük etkisi olduğu da hesaba

katılmalıdır.

 1909’lu yıllarda meydana gelen Zeydî ve Arnavut ayaklanma ları; 1911- 19912

yıllarında devam eden Türk -İtalyan savaşı sonunda elden çıkan Libya ve Bingazi;

1912’de başlayan Balkan Savaşlarında, Sırplar Bulgarlar ve Yunanlılar ile savaşan

Osmanlının balkanlardaki mağlubiyetleri, 1913’de meydana gelen İkinci Balkan  Harbi;

öte yandan içerideki Babıâli baskınları ve İttihatçıların yönetimi ele geçirmek için

uyguladıkları kanlı ve şiddetli programlar 128 v.b ihtilaf, buhran ve bunalımların da

Akif’in Kur’an ve hadis kaynaklı birlik çağrılarının meydana gelmesinde çok büyü k bir

etkiye sahip oldukları unutulmamalıdır.

Balkan Harbi’nin bu felaketli günlerinde ve 1913 yılının ilk aylarında Akif,

İstanbul’un üç büyük camisi olan Beyazıd, Fatih ve Süleymaniye camilerinde

vaazlarıyla halkı uyarmaya çalıştı. Bu vaazların metinler i Sebilürreşad’da

yayımlanmıştır.129

Bu feryatlarını nazmen ifade eden Akif’in bu eseri, Safahat’ın üçüncü kitabı olan

Hakkın Sesleri ismiyle Sebilürreşad Kütüphanesi tarafından yayımladı.130 Bundan daha

önce ise 1913 Ocak’ında Sebilürreşad’da yayımlanmaya b aşlanan eserin son tefrikası, 5

Haziran 1913 tarihini taşımaktadır. 131

Mehmed Akif’in yazı hayatı böyle devam ederken, Baytarlık Dairesi müdür

yardımcısıyken 11 Mayıs 1913’te, aynı dairenin müdürü olan Abdullah Bey’in haksız

yere vazifesinden azlolunması ne deniyle, -kendisini pek sevmediği, cimri bir adam olan

Abdullah Bey’in yerine, kendisinin de tayin edilmesi muhtemelken - vazifesinden istifa

ederek ayrıldı.132 Akif karakteri gereği, adilane olmayan bu karara verdiği tepkiyi, istifa

ederek kınıyor ve yanlış buluyordu. Neşriyat hayatında İttihad ve Terakki’nin ve

kavmiyetçi fikirlerin aleyhinde neşriyatta bulunan Akif’in fakültede ders vermesi

127 Tansel, Mehmed Akif, 62.
128 Sarıhan, Mehmet Akif, 53.
129 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  42.
130 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  47.
131 Tansel, Mehmed Akif, 64. Tansel, Eşref Edib’in, kendi eserinde yer alan Hakkın Sesleri’ndeki şiirlerin
sonundaki tarihlerin, yazıldıkları zamanı gösterdiklerini belirttiğini; ancak, Sebilürreşad’dı inceleyince bu
tarihlerin, bu mecmuadaki basım tarihleri olduğunun anlaşıldığını if ade etmektedir.
132 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  44.



28

particiler tarafından istenmemiş, bu sefer de düşüncelerinden dolayı 1913 yılı sonunda

Darülfünun’daki görevinden isti fa etmek durumunda kalmıştır 133.

Safahat’ın IV. kitabını meydana getiren Fatih Kürsüsü’de , Sebilürreşad

mecmuasında 10 Temmuz 1913 – 23 Temmuz 1914 tarihleri arasında tefrika edilmiştir.

Tertip bakımından II. Safahat’a benzemektedir. 134 Sebilürreşad Kütüphanesi Neşriyatı

tarafından 1914 Ağustos ayı başlarında da ayrıca neşredilmiş olup, aynı yıl eserin ikinci

ve üçüncü baskıları yapılmıştır. 135

Mehmed Akif, ilk Mısır seyahatine 1914 136 yılı Ocak ayının üçüncü günü

hareket ederek, İstanbul -Beyrut-el-Uksur-Kahire-Medine-Şam-İstanbul güzergâhını

kullanmıştır.137 Kahire’de “Eşşaap” gazetesine uğrayan Akif, Sebilürreşad’da yazıları

çıkan Ömer Rıza ile görüştü, bu Ömer Rıza’nın kendisi ile olan ilk görüşmesidir.

Buradan Kahire’nin altı yüz kilometre kuzeyinde yer alan El -Uksur’u ziyaret ederek

Kahire’ye döndü. Mısır’dan sonra Medine’ye de giden Akif, Mekke’yi göremeden

İstanbul’a dönmüştür.138 Akif’in, Mısır’daki intiba ve düşüncelerini işleyen 28 Ocak

1914 tarihli “El-Uksur’da” şiiri, bir yıl sonra 11 Şubat 1915’te neşredil miştir.139

Harbi Umumi’de Harbiye Nezareti bünyesinde bulunan Teşkilatı Mahsusa140, bir

heyet ile birlikte Akif’i de Berlin’e gönderdi. 141  1914 yılı sonunda görevli olarak

Almanya’ya giden Akif, burada üç ay kaldıktan sonra 1915 Mart ayının ilk yarısında

İstanbul’a döndü.142 Heyetin görevi, Almanya’da İtilaf devletlerinden esir olarak alınan

Müslümanlara hitap etmektir. Almanlar bu esirleri diğer Avrupalı esirlerden ayırarak

bunlara özel kamplar yapmışlardı. Her milletin, birbirine yakın olmakla birlikte ayrı ayrı

133 M. Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  46. Teslimiyetçiliği kabul edemeyen Akif,  İttihatçıların muhalifi olan
Hürriyet ve İtilaf Partisi ’nin iktidar olmasıyla da parti taassubuna maruz kalarak, Darülhilafe medr eselerinde
verdiği edebiyat dersinin hocalığından çıkartılmaya çalışılmıştır.
134 Tansel, Mehmed Akif, 68.
135 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  53.
136 Tansel, eserinde Eşeref Edip kaynaklı olarak Akif’in bu seyahati 1913 yılı başlarında gerçekleştirdini ifade
etmekte; ancak, gerek Erişirgil’in ifadeleri (Eişirgil, Mehmet Akif İslamcı Bir Şairin Romanı , 227.) gerekse
Mehmed Akif ve Safahat’a yıllarını veren Düzdağ bu seyahatin 1914’te yapıldığı konusunda aynı fikri
paylaşmaktadırlar. Aslında eserin altında yer alan 28 Ocak 1914 tarihi seyahatin bu yılda yapıldığını ortaya
koymaktadır. Kanaatimizce bu yanlış anlama, Edib’in verdiği tarihin miladi takvime çevrilmesinden
kaynaklanmakta ve Tansel’in şiirin yazılma tarihi olan 28 Ocak 1914 tarihini, şiirin yayımlanma tari hi olarak
algılaması da bu hatanın yapılmasını kolaylaştırmıştır. Ayrıca bkz., Eliaçık, Mehmed Akif Ersoy  , 19.
137 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  49.
138 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 224–232. Akif’in bu seyahatinin finansmanını Abbas Halim Paşa’nın karşıladığın ı
vurgulayan Erişirgil, Akif’in, Veda Haccı’nı yazabilmek için Mekke ve Medine’ye gitmek düşüncesi ile bu
sayahati yapmak istediğini ifade eder. Ayrıca, Akif’in Abbas Halim Paşa’nın yardımlarını kabul etmesini,
kendisine karşı son derece mütevazı olmasında n kaynaklandığını ve Akif’te “asalete fazla değer verme” gibi bir
zaafın olduğuna değinmektedir.
139 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  50.
140 Osmanlı’nın, askeri haber alma, propaganda ve casusluk teşkilatı. Bkz, Eliaçık, Mehmed Akif Ersoy , 20.
141 Kuntay, Mehmed Akif, 198.
142 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  50.



29

kampları vardı. Almanlar müttefikleri olan Türkiye’ye bir cemile olmak üzere esirlere

özel ihtimam gösteriyorlardı. Onlara mahsus camiler yapmış ve mektepler açmışlar;

imamlar, hafızlar, muallimler getirmişlerdi. 143

Mehmed Akif, 18 Mart 1915’te bitirdiği Berlin Hatıraları şiirinde, Almanya ile

ülkemizi karşılaştırarak, şimendiferlerimizi, kahvehanelerimizi, sokak ve otellerimizi

tasvir ettikten sonra, buların Almanya’daki durumundan bizi haberdar eder. Sonuçta

Almanya’nın şehirleşme anlamındaki üstünlüğü ve  memleketimizin bu alandaki geri

kalmışlığına vurgu yapar. 144 Berlin Hatıraları  8 Nisan 1915’ten itibaren Sebilürreşad’da

yayımlanmaya başlanmıştır. 145

 Berlin Seyahati sonrası Akif’in “Teşkilatı Mahsusa”nın isteği üzerine yaptığı bir

seyahat daha vardır. Bu defa da Arap isyanlarının önlenmesi için Tunuslu Salih Bey ile

birlikte bölgeye gideceklerdi. Mekke Emiri Hüseyin, İngilizlerle işbirliği yaparak isyan

edince bu isyanların diğer Arap aşiretlerine sıçraması tehlikesi baş göstermişti. İmam

Yahya ve Necid Şeyhi İbn-i Rüşd Osmanlı’ya bağlı olduklarını açıklamışlardı. Necid

Şeyhi’nin İstanbul’da bulunan temsilcisinin Enver Paşa ile arası iyi olduğundan,

kendisine gelerek, İbn-i Rüşd’e bölgenin ve durumun hassasiyetlerini anlatacak bir

heyetin gönderilmesinin iy i olacağını söylemişti. Berlin’den döneli iki ay geçmesine

karşın Akif, bu teklifi kabul edip Tunuslu Salih Bey ile birlikte Riyad’a giderek, burada

İbn-i Rüşd ile görüştükten sonra, bu hassasiyetleri diğer aşiret  reislerine de anlatmak

için Necid’den Medine’ye gitmişlerdir.146  Akif, Medine’de peygamber efendimizin

kabrini ikinci defa ziyaret etme imkânı buldu. Necid Çöllerinden Medine’ye  şiirini bu

ziyaretten aldığı ilham ile yazdı; ancak şiirin dergide yayımlanması 4 Temmuz 1918’de

mümkün olabilmiştir. Şi ir, Bu tarihten üç ay kadar önce, derginin kapalı olduğu

dönemde çıkan “Hatıralar”ın ikinci baskısına konulmuştur. Akif,  seyahat dönüşünde

Şam ve Beyrut’a uğrayarak 1915 Ekim ayı başında İstanbul’a gelmiştir. 147

Akif, Aliye’de bulunurken, şer’i mahkemeleri n Bab-ı Meşihat’ten ayrılmasıyla,

Meşihat’e bağlı Dar’ül-Hikmet’ül-İslamiye Cemiyeti teşekkül etmişti. Akif, İstanbul’a

143 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 82; Kuntay, Mehmed Akif, 198-199.
144 Tansel, Mehmed Akif, 76.
145 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  59.
146 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 259–260. Ayrıca bkz. Edib,  Mehmed Akif Hayatı Eserleri, 110.
147 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  69–70. Mehmed Akif’in, İttihad ve Terakki’nin düşüncesini ve idare şeklini
beğenmemesine karşın, Necid ve Berlin resmi ziyaretlerini gerçekleştirmesini Düzdağ, onun hükümet ile devleti
birbirinden ayrı görebilen vatanseverliğinin gereğine bağlamaktadır. Bkz, Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  69.



30

döndüğünde, haberi olmadan tayin edildiği bu cemiyetin başkâtipliği görevine

başladı.148

Akif’in Başmuharrirliğini yaptığı Sebilüreşad çeşitli yıldırma politikaları ile

mücadele etmek durumunda kalıyordu. Hükümet dergiye kâğıt yardımını kestiği için

1914’te on beş gün, 1915’te beş ay yayımlanamaz. 1916’da bir süre dergi eski Sırat-ı

Müstakim kapaklarının içine yeni sayıların kapağını basarak çıkar.149 11 Mayıs 1916

sonrası, sekiz sayfaya inen ve aralıklarla çıkabilen Sebilürreşad’ın yayını, haftada bir

çıkar hale geldiği sırada, 26 Ekim 1916 tarihli 360. sayısında tamamen kesilerek, 4

Temmuz 1918’e kadar yirmi ay boyunca hiç yayınlanmadı . Tekrar çıktığında bu

kesintinin nedenini açıklamayan Sebilürreşad, hükümet tarafından kapatılmıştı. 150

Hükümet tarafından Sebilürreşad’a çeşitli zorluklar çıkartılmasına karşın 1914 –

1918 yıllarında Akif, Hükümetin verdiği resmi vazifeleri kabul edip seyahatlerde

bulunurken; öte yandan da yazmaktan kopmuyor ve bu dönemde bir yandan Hatıralar’ı

oluşturacak manzumeler yazıyor; öte yandan da İslam Birliği’ni, İslam medeniyetini

müdafaa yolunda makaleler neşretmeye gayret ediyordu. Bunlar, Abdülaziz Çaviş’ ten

çevirdiği Kavmiyyet ve Din-i İslam ve Medeniyyet, Hilafet -i İslamiye, Müslüman Askeri,

Alem-i İslam’ın Hastalıkları ve Çareleri, Müslümanlık’ta Kadının Hukuku ile Said

Halim Paşa’nın Fransızca kaleme aldığı İslamlaşmak adlı eserinin tercümeleridir. 151

Safahat’ın beşinci kitabı olan Hatıralar, 1917 yılında Sebilürreşad

çıkmadığından Necm-i İstiklal matbaasından kitap şeklinde neşredildi. Bu birinci

baskıda Necid Çöllerinden Medine’ye manzumesi bulunmuyordu. Berlin Hatıraları’nın

son bölümleri ise dergi kapalı olduğundan, burada çıkmadan kitaba girmişti. 1918

yılının Nisan ayında, aynı matbaa tarafından Hatıralar’ın ikinci baskısı yapıldı. Necid

Çöllerinden Medine’ye şiiri bu ikinci baskıya konulmuştur. 152

148 Tansel, Mehmed Akif, 85. Akif, 1918 Temmuz ayında Şerif Hüseyin’nin yerine Mekke Emir’i tayin olunan,
Ancak Mekke’ye gidemeyen ve Lübnan’da Aliye’de bulunan Şerif Ali Haydar P aşa’nın daveti üzerine İzmirli
İsmail Hakkı Bey ile birlikte Aliye’ye giderek burada bir ay kadar Paşa’nın misafiri olarak kaldılar. Darülhikme
bu esnada kurulmuştur. Bkz., Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  77-78. Aliye seyahati için ayrıca bkz., Kuntay, a.g.e.,
200-2001. Erişirgil, bu Lübnan ziyaretinin, Necid seyahati dönüşünde gerçekleştiğini ifade etmekle birlikte
(Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 260.) yine kendi ifadelerinde yer alan, Darülhikme’deki görevine tayin olunuşu
haberini Lübnan seyahati dönüşü aldığı şeklindeki malumatlar, bu seyahatin Necid Seyahatinden üç sene kadar
sonra yapıldığını doğrulayıcı ifadeler olarak değerlendirilebilir. Çünkü Darülhike’nin kuruluşu 12 Ağustos 1918
tarihine tekabül etmektedir. Bkz, Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  78–79.
149 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 104. Düzdağ, derginin neşrinin, 25 Kasım 1915 tarihli 352. sayısından
sonra 11 Mayıs 1916’ya kadar 6 ay durduğunu ve derginin bunu, 353. sayısında, kâğıt kıtlığı ve parasızlıkla izah
ettiğini ifade etmektedir. Bkz., Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  70.
150 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  70.
151 Tansel, Mehmed Akif, 85–86.
152 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  69–70.



31

Akiflerin Sarıgüzel’deki evleri ikince defa, 31 M ayıs 1918’de çıkan Cibali -Fatih

yangınında yandı ve 1918–1919 kışını Heybeliada’da geçiren aile, yazın Çengelköy’üne

taşındılar. Akif, Milli Mücadele’ye katılmak için harekete geçtiğinde burada

oturuyordu.153

D. İstiklal Savaşı Ve Sonrası

Balkan savaşlarından sonra patlak veren I. Dünya Savaşı sonrası ülkenin siyasi

ve sosyal panaromasını ortaya koymaya çalışırsak, durumun pek de iç açıcı olmadığını

söylememiz yerinde olacaktır. Birçok cephede savaşmak durumunda kalan Osmanlı

ordusu, buralarda büyük başarıl ar elde etmiş olmasına karşın, savaşa beraber katıldığı

İttifak Devletleri mağlup olunca, kendisi de mağlup sayılarak, 30 Ekim 1918’de

Mondros Mütarekesi ile silahları bırakarak resmen yenilgiyi kabul etti. Ateşkes sonrası

anlaşma metninde böylesi bir madd e olmamasına rağmen İtilaf Devletleri 55 parça gemi

ile İstanbul Boğazı’na geldi. Buna müteakip Fransızlar Dörtyol, Adana ve Mersin’i;

İtalyanlar Antalya ve Konya’ya kadar olan bölgeyi; İngilizler Urfa, Maraş ve Antep’i;

Yunanlılar da Trakya’dan Hadımköy’e  kadar olan sahayı işgal edip, 15 Mayıs 1919’da

İzmir’e asker çıkardılar. Bu beklenmedik ve haksız işgaller karşısında İstanbul başta

olmak üzere çeşitli protesto mitingleri düzenlendi ve Anadolu’nun çeşitli vilayetlerinde

Müdafa-i Hukuk cemiyetleri kuruld u. İzmir’in işgali üzerine başta Sulatanahmet

Meydanı olmak üzere İstanbul’un çeşitli yerlerinde gerçekleştirilen protesto mitingleri

işgale karşı isyan ve milli birlik fikrinin teşekkülü yolunda atılmış ilk adımlar olarak

değerlendirilebilir. 16 Mart 1920 ’de İtilaf Devletleri’nin donanmalarıyla İstanbul’u

fiilen işgal etmeleri üzerine, Mustafa Kemal’in 19 Mayıs 1919’da Samsun’a çıkmasıyla

fiilen başlayan Milli Mücadele hareketine kayıtsız kalmayan vatansever aydınlar da

küçük gruplar halinde Anadolu’ya geç meye başlar. Bu dönemde Anadolu’ya geçerek

Milli Mücadele’ye fiilen destek veren aydınlar arasında;  Halide Edip, Dr. Abdülhak

Adnan, Ruşen Eşref, Mehmet Akif, Hamdullah Suphi, Yunus Nadi ve Hüseyin Kazım

gibileri vardı.154

Mehmet Akif ve arkadaşlarının işg al karşısındaki tutumları açık ve nettir. Onlar,

değil bir yabancı ülkenin kanatları altına sığınarak manda ve himayeyi isteyip, İngiliz

Muhipleri, Wilson Prensipleri Cemiyeti kurmayı; “vatanın harim -i ismetine” saldıran

153 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  76.
154 Abdullah Uçman, “Mehmet Akif ve Milli Mücadele”, Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy , İstanbul
1986, 12-13. Arabacı, Mine Erol Kaynaklı olarak, bu isimlerden Halide Edip Adıvar, Yunus Nadi ve bunların
dışında birkaç tane daha isim zikrederek, bahsi geçen kişilerin manda savunucuları olduğunu ifade etmektedir.
Bkz. Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad”, 104.



32

güçleri, “tek dişi kalmış canavar” olarak görürler. İşgal, zulüm, saldırı, karşısında boyun

eğmenin tam tersine, bileyen ve bilenen bir direniş ruhuna sahiptirler. 155

İzmir’in işgali üzerine ümitsizliği iyice artan Akif, Ayvalık ve Karesi

(Balıkesir)’de Milli Mücadele’nin başladığını duyunca , bu hareketin mutlaka

büyüyeceğini ve bütün memlekete yayılacağın inanıyordu. Bir gün Eşref Edip’e

heyecanlı bir şekilde gelerek, “Haydi hazırlan gidiyoruz” dedi ve nereye gidileceğini

anlamayan Edib’e “Harekâtı milliyenin başladığı cepheye artık burada d uramıyorum.”

diyerek Balıkesir’e gitti. Buradaki mücadeleyi tek cümle ifade etti: “Zafer yolu bu

yoldur.”156

Akif’in gelişi ve öğleden sonra hutbe irad edeceği şehirde tellallar ile davullu bir

şekilde ilan edildi. Akif, 23 Ocak 1920 Cuma günü namazdan son ra Zağnos Paşa

Camisi’nde, halka vaaz ederek onları mücadeleye ve savaşanlara yardım etmeye davet

etti. Eşref Edip tarafından not edilen konuşmanın metni, Balıkesir’de çıkan İzmir’e

Doğru Gazetesinin 1 Şubat tarihli nüshasında ve daha sonra 12 Şubat tarihl i

Sebilürreşad’da neşredildi.157

 Eşref Ediple, buradan İstanbul’a dönüldüğü zaman Meclis -i Mebusan, “Misakı

Milli”yi hazırlamış ve yeni gelen kabine de İtilaf devletlerinden barış dilenmekteydi.

Balıkesir seyahati sonrası Akif’e karşı İngilizlerin ve hükü metin şiddetli bir tazyikatının

başladığını, ifade eden Edip, Balıkesir’e gidip Milli hareket hakkında vaaz verdiği için

onun Darü’l-Hikme’den çıkartıldığını aktarmaktadır. 158 Düzdağ ise, Akif’in izin

almadan görevinden ayrıldığı için 3 Mayıs 1920’de buradak i görevinden azl edildiğini

ifade ederken, onun “Balıkesir’e gidip, halkı Milli Mücadele’ye teşvik eden konuşma

yaptığı için, bunu tasvip etmeyen hükümet tarafından azl olunduğu” şeklindeki rivayetin

doğru olmadığını ve aksine Akif’in Balıkesir’de bulunduğ u sırada azalığa da tayini

çıktığını belirterek159 Eşref Edip’in naklettiklerinin yanlışlığına gönderme yapmaktadır.

Milli Mücadele’nin Anadolu’ya yayılmasıyla birlikte Sebilürreşad ekibi artık

İstanbul’da duramaz. Bir gün, Eşref Edib, Akif ile beraber der gide konuşurken ilk

155 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 104.
156 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 128–129.
157 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  86.
158 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 130.
159Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  80. Tansel ise Akif’in görevinden azl gerekçesi olarak milli kuvvetlere
katılmasını göstermektedir. Bkz., Tansel, Mehmed Akif, 91. Uçman, Darülhikme konusunda dikkate değer bir
çalışma hazırladığını söylediği, Sadık Albayrak yoluyla Darülhikme’ye ait karar defterinden bu azille ilgili
olarak şunları aktarır: “Me’zuniyet-i resmiyye taleb etmeksizin terk -i me’muriyetle tagayyüb eden
Darülhikmeti’l-İslamiyye azasından Dar-ı mezkur baş katibi Mehmet Akif Bey’in azli 13 Şaban 1338/3 Mayıs
1336 tarihinde irade-i seniyye-i Hazret-i Şehriyari’ye iktiran eylemişt ir.” Bkz. Uçman, “Akif ve Milli
Mücadele”, 18.



33

mecliste mebus olan Ali Şükrü gelir. “Hazırlanın gidiyoruz” der. Zira Ankara’dan

Sebilürreşad çağrılmaktadır. Ali Şükrü; “Paşa sizi istiyor. Sebilürreşad’ın Ankara’da

intişarı, milli hareketin manevi cephesini kuvvetlendirecektir” der. Bunu üzerine Ali

Şükrü ile Mehmet Akif’in, Üsküdar’dan İngiliz hatlarını yararak geçmesi, ardından

Eşref Edib’in İstanbul’daki işleri yoluna koyarak Karadeniz yoluyla İnebolu’ya çıkması

kararlaştırılır. Artık İstanbul’da “yapılacak iş” kalmamıştır. Anadolu ’da daha faydalı

olunacaktır. Akif ile Ali Şükrü, birkaç gün sonra yola çıkarak, sapa yollardan İngiliz

hatlarını geçip Ankara’ya ulaşırlar. 160 Akif, Birinci Büyük Millet Meclisi’nin açılışının

ertesi günü, 24 Nisan Cumartesi günü Ankara’ya varmış ve burada 30 Nisan Cuma

günü Hacı Bayram Camisi’nde vaaz vermiştir. 161

Mehmed Akif, Burdur’dan milletvekili seçilen Miralay İsmail’in istifası

üzerine, onun yerine, Meclis Başkanı Mustafa Kemal’in isteği üzerine Burdur

Milletvekili seçilmiştir. 5 Haziran 1920’de Aki f Bey’in Burdur’dan mebus seçildiğine

dair mazbatası gelmiş ve Meclis tarafından kabul edilmiştir. Akif, Ankara’ya geldikten

sonra halkı irşad etmek ve Milli Mücadele’ye katılımı arttırmak amacıyla birçok yere

gitmiştir.162

Akif, Kastamonu’ya gelmeden önce K onya’da isyan emarelerinin görünmesi

üzerine buraya gelerek, çeşitli teşebbüslerde bulunmuş 163 daha sonra Kastamonu’ya

ulaşmıştır. Eşref Edip kendisinden daha önce Kastamonu’ya ulaşmış ve burada çıkan

Açıksöz Gazetesi Akif’in geldiğini haber yaparak halka il etmişti. Kastamonu’da

Nasrallah Camisi’nde Akif, Sevr’in öldürücü maddelerini herkes’in anlayabileceği bir

tarzda anlatarak, vatanın geçirdiği tehlikeleri gözler önüne koydu ve tefrikayı yerin

dibine sokarak birliğe davet etti. Düşmanların Sevr ile yapmak istedikleri zulüm ve

imha planını bütün açıklığıyla ortaya koydu. 164 Akif’in irad ettiği hutbelerin tesiri

köylere ve kazalara kadar aksetti. Bu hutbelerin halk üzerindeki muazzam tesirini gören

hükümet, kazalardaki halkın irşadını da talep edince Akif, Kast amonu’nun kazalarını da

dolaşarak burada da halkı, Sevr Anlaşmasının öldürücü maddeleri konusunda uyardı. 165

Eşref Edib’in kayda aldığı bu cami vaazı, Sebilüreşad’ın 464. sayısına alınıp Kastamonu

matbaasında günlerce çalışılarak on binlerce basılıp dağıtılı r. İkinci baskısının da

tükenmesi sonucu üçüncü baskısı yapılarak dağıtılır. Dergi, Anadolu’nun büyük

160 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 107.
161 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  89–90.
162 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  91.
163 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 142.
164 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 140,143.
165 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 146.



34

camilerinde, toplantı yerlerinde okunur. El -Cezire kumandanı olan Nihat Paşa, aynı

sayıyı Diyarbakır matbaasında çoğaltarak bütün cepheye dağıtır. Elazığ,  Diyarbakır,

Bitlis, Van vilayetleri ile çevredeki illere gönderilir. Dergi, Kastamonu’da üç sayı -464,

4645, 466– çıktıktan sonra, başyazarı olan Akif ile birlikte Ankara’ya taşınır. 166

Edib ve Akif Ankara’ya gelince Taceddin Dergâhı’na inerler. Dergâh şey hi,

Akif’e gösterdiği hürmete binaen bu dergâhı kendisine tahsis etti. 167

Eskişehir bozgunu sonrası, derginin daha güvenilir bir yere taşınması

kararlaştırılarak Sebilürreşad Kayseri’ye taşınır ve 460. sayı burada çıkar. Sakarya

Meydan Muharebesi’nden olum lu haberler gelince dergi yeniden Ankara’ya taşınır. 168

Akif, Ankara’da Taceddin dergâhında kalmaya devam ediyor, dostları kendisini

burada ziyaret ediyor, şiirlerini burada yazıyor ve Meclis’e buradan gidiyordu.

E. İstiklal Marşının Yazılması

Milli Mücadelenin devam ettiği yıllarda, dönemin Erkan -ı Harbiye-i Umumiye

vekili İsmet İnönü 1920 yılı sonsunda Maarif Vekili Dr. Rıza Nur’u ziyaret ederek,

“milli heyecanı koruyacak, milli azim ve imanı besleyecek, zinde tutacak, Fransızların

Marsailles marşına benzer  bir marş yazılmasını ordu adına teşvik eder. Bunun üzerine,

bir yarışma açılacağı Maarif Vekâleti aracılığıyla mekteplere, matbuat aracılığıyla da

Türk şairlerine duyurulur. İlanda, 1920’de edebi heyetçe, gönderilen eserlerin arasından

bir seçme yapılacağı ve marş olarak seçilen parçanın yazarına 500 lira, besteyi yapan

kişiye de 1000 lira mükâfat verileceği bildirilir. Yarışmaya katılan 724 eserden hiçbirisi

bu mücadelenin ruhunu ifade edebilecek değerde bulunamaz. 169

Yarışma duyurulduğu zaman verilecek 5 00 lira mükafat nedeniyle Akif buna

yanaşmayarak, kendisinden bu yarışmaya katılmasını isteyen  Hasan Basri Çantay’a

“Ben ne müsabakaya girerim ne de caize alırım!...” cevabını vermişti. Bir gün, dönemin

yeni Maarif Vekili Hamdullah Suphi Bey, mecliste Çan tay ile görüşerek, kendilerine

500’den fazla marş geldiğini; ancak, bunlardan hiç birisini beğenmediğini ve bu konuda

Akif’i ikna etmesini söyler. Çantay da Akif’in müsabaka şeklini ve ikramiyeyi kabul

etmediğinden yarışmaya katılmadığını ve buna bir çare bulunması halinde, onu ikna

edebileceğini söyler. Hamdullah Bey, bu konuda Akif’in arzusuna uyacaklarını

166 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 109–110.
167 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 152.
168 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  112–113.
169 Uçman, “Akif ve Milli Mücadele”, 27



35

söyleyerek bir tezkire hazırlar ve bunu Akif’e kendisinin vermesini ister. Tezkirede

durum şöyle izah edilmiştir: 170

“Pek aziz ve muhterem efendim,

İstiklal Marşı için açılan müsabakaya iştirak buyurmamalarındaki sebebin izalesi

için pek çok tedbirler vardır. Zati üstadanelerinin şiiri vücuda getirmeleri maksadın

husulü için son çare olarak kalmıştır. Asil endişeniz icab ettiği ne varsa hepsini yaparız.

Memleketi bu müessir telkin ve tehyic vasıtasından mahrum bırakmamanızı reca ve bu

vesile ile en derin hürmet ve muhabbetimi arz ve tekrar eylerim efendim

  5 Şubat 1337

Umurı Maarif Vekili

Hamdullah Subhi

Çantay, yarışma şartlarının değiştirilebileceğ ini ve verilecek ikramiyenin de

alınarak bir hayır kurumuna verilmesi yoluyla Akif’i bu konuda ikna eder. 171 Bunun

üzerine Akif, iki gün içerisinde İstiklal marşını yazarak hazır hale getirmiştir. 172 Artık

İstiklal Marşı yazılmıştır.

Marş, 7 Şubat 1921’de 725 . parça olarak Maarif Vekâleti’ne teslim edilir.

Akif’in şiiriyle birlikte üç eser orduya gönderilerek, asker üzerinde en fazla etkiye sahip

olan eserin tespiti ve mütalaanın gönderilmesi istendiğinde, en çok Akif’in eserinin

beğenildiği ifade edilecek ve bunun üzerine 26 Şubat 1921’de Maarif Vekâleti

tarafından meclise gönderilen “İstiklal Marşı” teklifi o gün gündeme alınır ve ilk

toplantıda şiirin tab’ ve tevziine karar verilir. 1 Mart 1921 tarihli ikinci toplantı

döneminde, marş Hamdullah Subhi Bey tara fından okunur. Büyük bir coşkunluk ve

heyecan içinde dinlenen marş, sürekli alkışlarla kesilir. Marşın resmen kabulü meclisin

12 Mart 1922 tarihli toplantısının öğleden sonraki oturumunda ele alınır ve şiir, çok

büyük bir çoğunluk tarafından Türk İstiklal Marşı olarak kabul edilir. 173

“Kahraman Ordumuza” ithaf edilen marş, Meclise gelmeden önce 17 Şubat’ta

Sebilürreşad’ın baş sayfasında,  yayınlanmıştır. 174

170 Çantay, Akifname, 62.
171 Uçman, bir rivayete dayanarak Çantay'ın, Akif’i inciteceği gerekçesiyle mektubu ona vermekten çekindiğini
ifade etmektedir. Bkz., Uçman, “Akif ve Milli Mücadele”, 28.
172 İstiklal Marşı’nın yazılması konusunda Çantay’ın Akif’i nasıl ikna ettiği ile ilgili olarak bkz., Çantay,
Akifname, 63.
173 Bkz., Uçman, “Akif ve Milli Mücadele”, 28. İstiklal Marşı için müzakereler başlarken, Akif sıkılarak
salondan dışarı çıkmış ve İstiklal Marşı için verilen 500 lirayı da almayarak onu, yoksul kadın ve çocuklara örgü
işlerini öğretmek için açılan “Darülmesai”ye tahsis etmiştir. Bkz., Çantay, Akifname, 73.
174 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri,  156.



36

Akif’in, milletvekilliği dönemlerinde bu görevden dolayı aldığı para onu rahatsız

etmekteydi. Onu çok daha fazla rahatsız eden ve nefret ettiren; milletvekillerinin bir

kısmında ortaya çıkan ihtiraslar, politika cambazlığı arzuları ve dedikodu sevgisidir. 175

1923 yılı Mart’ında Trabzon Mebusu, Bahriye Kurmay Binbaşı Ali Şükrü

Bey’in ortada kayboluşu Birinci Me clis’in tarihinde önemli bir dönüm noktasına

sahiptir. Kayboluşuna müteakip birkaç gün sonra boğulmuş olarak cesedi bulunan Ali

Şükrü Bey, mecliste “İkinci Grup” olarak anılan muhalif mebusların da lideri ve

sözcüsü konumundaydı. Daha sonra bu cinayetin, m uhafız bölüğünün başında bulunan

Topal Osman Ağa’nın öldürmüş olduğu ortaya çıkmıştır. Kendisi Akif’in yakın dostu

olduğundan Akif bu olaya çok üzülmüş ve Akif’in oğlu Emin’in ifadelerine göre, bu

olaydan sonra da meclisten soğumuştur. 176

Bu olaydan önce, Erzurum milletvekili Gözübüyükzade Ziya Hoca, mecliste

küçük düşürülmüş ve Balıkesir vekili Hasan Basri Bey ile Abdulgaffar Hoca meclisten

ayrılmış ve son olarak meydana gelen Ali Şükrü Bey’in ölümü de Akif’in meclise

istifasını vermesinde büyük rol oynamı ştır. Bu istifa sonrasında Akif Mayıs ayı

itibariyle İstanbul’a dönmüştür. 177 Mehmed Akif, 1923 Mayıs ayı başında geldiği

İstanbul’da Beylerbeyi’ndeki geniş bir eve yerleşir. Sebilürreşad da Ankara’daki son

sayını 22 Nisan’da çıkarttıktan sonra, İstanbul’ a dönerek 16 Mayıs tarihli 528. sayısını

burada çıkartmıştır. 1923 yılı sayılarında Akif’in, Abdülaziz Çaviş’ten çevirdiği üç yazı

dizisi olan; Müslümanlık Fikir ve Hayata Neleri Bahşetti?, Müslümanlık’ta Kadının

Hukuku ve Anglikan Kilisesine Cevap,  Sebilürreşad’da çıktı. Yirmi sekiz sayı devam

eden bu sonuncu tercümenin tefrikası 1924’te son bulmuş ve kitap olarak da

basılmıştır.178

Akif, 1919–1924 yılları arasında en büyük eseri olan, Safahat’ın Beşinci kitabını

teşkil eden Asım’daki manzumelerini yazmıştı r.179 Mehmed Akif bu eseri 18 Eylül

175 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 355.
176 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  119. Fatin Hoca ile Akif arasında geçen bir diyalog da Akif’in
milletvekilliğinden çekileceği konusunda ipuçlarını taşımaktadır: “Zafer -i Milli’den sonra bir gün kendisine
rastladım:

—Artık siyaset adamı oldun, siyasetten ayrılmak biraz gücüne gider galiba, dedim. Hemen Şeyh
Abduh’un istiazesini okudu.

(…)
Allah’a sığınırım: Şu siyasett en, siyaset sözünden, siyaset manasından, siyaset sözünün ağızdan çıkan her
harfinden, siyaset namına, içten geçen her hayalden, siyasetin anıldığı her yerden, siyasetten bahseden, yahut
siyaseti öğrenen, yahut siyasetle aklını bozan, yahut siyasetle akıll aşan herkesten, siyaset kelimesinin kökünden
ve o kökten çıkan iştikakların hepsinden Allah’a sığınırım…” Sarıhan, Mehmet Akif, 195-196.
177 Ünsal, “Mehmet Akif Ersoy”, 86.
178 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  120.
179 Tansel, Mehmed Akif, 108.



37

1919’dan itibaren neşretmeye başlamış, ancak eserin meydana geldiği manzumelerin

büyük kısmı dergide neşredilmeden 1924’te yapılan eserin ilk baskısında yer almıştır. 180

F. Mısır’a Gidişi ve Meal Çalışmları

Akif, 1923 yılı Ekim ayında Mısır’a gitti ve baharda yurda döndü. Fir’avun ile

Yüzyüze’yi 1923’de Hilvan’da iken yayınlamıştır. 1924 –1925 kışının yine Mısır’da

geçiren Akif, konusunu İslam tarihinden alan Vahdet adlı manzum hikâyesini burada

yazmıştır.181

4 Mart 1925’te çıkan Takrir-i Sükûn Kanunu’ndan bir gün sonra yaptığı

toplantıda hükümet beş gazete ve üç dergiyi kapatır. Şeyh Sait isyanının çıkmasında

olumsuz yayın ve telkininden dolayı Sebilürreşad da kapatılmıştır. 182 Şeyh Said isyanı

gerekçesi ile muhalefet partisi de kapatılmış, gazeteciler tevkif edilerek, idam dahil

bütün cezaları verebilen, kararlarının temyizi olmayan ve derhal infaz etme hakkına

sahip bulunan “İstiklal Mahkemeleri”ne sevk olunmuşlardı. Sebilürreşad’ın sahibi olan

Eşref Edip de isyana teşvik, suçlamasıyla, Ankara (daha sonra Diyarbakır ve Elazığ)

İstiklal Mahkemesi’ne gönderilmiş ve muhakeme edilmişti. 183

1925 Haziran’ı başında, kışı geçirmek üzere Abbas Halim Paşa’nın davetlisi

olarak gittiği Mısır’dan Türkiye’ye dönmüştür. 184 1925 yılı sonrası Türkiye’den ayrılan

Akif, on yılı aşkın bir süre boyunca yurttan ayrı olarak Mısır’da yaşayacak ve

ölümünden birkaç ay önce hasta haliyle memleketine dönebilecekti. Onun Mısır’a gidiş

nedeni, spekülasyon konusu yapılarak yıllarca tartışılmaya devam edecektir. Cün dioğlu,

Akif’in Mısır’a gidiş nedeni konusunda ortaya atılan fikirleri şöyle kategorize

etmektedir:185

“Kur’an’ı tercüme etmek üzere Diyanet Reisliği ile resmi mukavele yapmış biri

niçin bu vazifeyi yerine getirmek için Mısır’ı seçti?” diye soruluyor ve “ink ılâplardan

rahatsız olduğuna ve şapka giymemek için ülkesini terk ettiğine” dair dedikoduların

doğru olup olmadıkları merak ediliyor.

1) Bu dedikodulara inananların olduğu kesin. Mesela Hasan Ali Yücel bunlardan

biridir.

180 Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy, 81.
181 Tansel, Mehmed Akif, 106.
182 Arabacı, “Eşref Edib ve Sebilürreşad” , 116.
183 Ertuğrul Düzdağ, Mehmed Akif Mısır Hayatı ve Kur’an Meali , İstanbul 2003, 7.
184 Düzdağ, Akif  Mısır Hayatı, 7.
185 Dücane Cündioğlu, Akif’e Dair, İstanbul 2005, 12-14.



38

“İstiklal Mücadelesinden sonra Mehm ed Akif, cemiyette gördüğü değişmelere

inanmadı ve inanmadığı için de uymadı. Beş -altı sene memleketten uzak yaşamasının

sebebi de budur.”

2) Agah Sırrı Levend de benzer bir yorum yapar ve şairimizin, “sosyal

inkılapları kavrayacak bir ufuktan yoksun olduğ unu” söyler.

“İstiklal savaşına feragatli ve sadık bir vatanperver olarak katılan Akif,

mücadelenin ilk safhalarında önemli bir yer alacak, ilk Millet Meclisi’nde mebus

sıfatıyla bulunacak kadar bu büyük hareketi takip etmiştir. Ancak birbirini takip eden

sosyal inkılâplar, onun âleminin üstünden aşacak kadar ileri ve ona uzak idi. Bu his,

yabancı diyarların elemine katlanmayı göze alacak kadar ona kuvvetli geldi.”

3) Şükufe Nihal’e bunda şaşılacak bir şey yoktur. Akif, zaten “hurafelere

takılmış bir adam”dır.

“Akif’in Türk inkılâbına tek bir hizmeti yoktur. O, bilakis, bizim kanımız

pahasına yarattığımız inkılâbın eserlerini beğenmeyerek bu toprakları bırakıp gitmiştir.

Başından, yine bizim malımız olmadığı söylenen fesi çıkarıp yerine başka bir çuha

parçası geçirmeyi bir din, bir ahlak meselesi yaparak yurdunu, milletini bırakan,

hurafelere takılmış bir adam.”

4)  Bu yorumların yanı sıra eldeki tanıklıklar, gerçeğin başka türlü olduğunu

gösteriyor. Neyzen Tevfik’in kardeşi Şefik Kolaylı, bir cumartesi günü  Prof. Fazıl

Yegül ile beraber oldukları bir sırada Akif’in veda ziyaretine geldiğini, kararından

vazgeçmesi için ısrar ettiklerinde Akif’in büyük bir hüzün ve teessür içinde şöyle

dediğini aktarır:

“Arkamda polis hafiyesi gezdiriyorlar. Ben, vatanını satm ış ve memlekete ihanet

etmiş adamlar gibi muamele görmeye tahammül edemiyorum ve işte bundan dolayı

gidiyorum.”186

186 31 Aralık 1950’de Ankara Halkevi salonunda yapılan toplantıda konuşan, Akif’in yakın arkadaşlarından
Neyzen Tevfik’in kardeşi, veteriner, Bakteriyolojihane’nin kurucusu ve ilk müdürü, Milli Mücadele’de Akif ile
beraber kalan Şefik Kolaylı, Pendik Bakteriy olojihanesi müdürüyken Akif, Prof. Fazlı Yegül ile kendisine
gelerek Mısır’a gideceğini söylemiştir. Onu ikna etmeye çalışırken Akif’in gitme nedeni olarak yukarıdaki
ifadeleri sarf ettiğini bu toplantıda açıklamıştır. Bu satırları yorumlayan Düzdağ, Akif’ in 1925 sonunda ülkeyi
terk etmekten başka çaresinin kalmadığını, kendisine maaş bağlamayarak, iş vermeyerek ve nihayetinde peşine
polis takarak Mehmet Akif’in yurdu terk etmesinin temin edildiğini vurgulamaktadır. Ayrıca Akif’in buradan
gitmekle doğru bir tercihte bulunduğunu ifade etmektedir. Bkz, Düzdağ,  Akif’in Mısır Hayatı , 14–18. Buna
yakın tarazdaki ifadelerin bir başka sahibi de Mehmed Doğan’dır:  “ 1923 sonrasında Mehmed Akif için “deniz
tükenmştir”… Hayatının önceki dönemi doğrultusunda ne yazsa n e yapsa suç teşkil edecektir… Sebilürreşad’ın
yayımına Takrir-i Sükun Kanunu ile son verilmiştir.  Mehmet Akif gibi bir şahsiyet için ülke yaşanılır olmaktan
çıkmıştır. Şair ve düşünür kimliği ile üleknin insanlarına hizmet etmesi artık mümkün değildir… Şu  iddia belki
aşırı bulunabilir: Mehmed Akif o yıllarda Türkiye’de kalsa ve hiçbir şey yapmayıp köşesinde otursaydı bile
hayatı garanti edilemezdi!” Bkz., D. Mehmed Doğan, Camideki Şair Mehmed Akif , İstanbul 1989, 68.



39

5) Osman Yüksel Serdengeçti’nin 31 Aralık 1967 tarihli Yeni İstanbul

Gazetesi’nde –Hasan Basri Çantay’dan naklen - verdiği şu bilgiler ise, Akif ’in Mısır’a

gitme sebebinin daha derinlerde olduğunu göstermektedir:

“Çanakkale zaferinin yıldönümüdür… Bir tören yapılıyor… Çanakkale şehitleri

anılacak… Zamanın meşhur zabidi şairi kürsüye geliyor: “Maalesef” diyor; “Çanakkale

şehitleri için güzel, şehit lerimizin şanına layık bir Türk Şairi tarafından şiir yazılamadı.

Çanakkale destanını yazan maalesef Türk değildir. Çaresiz Türk olmayan bir adamın

şiirini okuyacağız” yavesini savuruyor, istemeye isteme Akif’in şiirini okuyor. (…)

Merhum bu hadiseyi duyar . Çok, pek çok müteessir oluyor; o kadar ki koskoca adam bir

çocuk gibi ağlıyor. Çanakkale şehitlerinden onu ayırmak, “Sen Türk değilsin” demek…

Tahkir etmek… Akif’in en hassas yerine en hassas teline dokunmak… Bu hareket ve

hakaret, zamanın zamane şairi, devlet şairi, resmi şair tarafından yapılmış… Tam o

sırada da gençliğin kısm-ı azamını hamamda geçirmiş bir yazar, CHP’nin resmi

gazetesinde bir başmakale yazmış… Akif’e, “Hadi git artık, sen kumda oyna!” demiş…

Akif bunu da okuyor… ve artık Türkiye’de dur amıyor.”

Cündioğlu, bütün bunları aktardıktan sonra son olarak Akif’in, Mısır’a gitme

nedeninin 1929’da yazdığı şiirin 187  dikkatlice incelenmesinden sonra ortaya çıkacağını

ifade etmekte ve Serdengeçti’nin konu hakkında ifade ettiklerine sessizce

katılmaktadır.188

Mehmed Akif’in Mısır’daki yaşantısı konusundaki malumatları Mısır’a gidip

kendisini ziyaret eden Eşref Edib’den aktarıyoruz:

187 Cündioğlu’nun, Bir Ariza adlı şiirden aldığı bölümler şöyledir:
Hilvanlıların hepsinin ihlasın, ilkin,
Bir bir sayıver. Bitti mi defter, de ki:

“Lakin,
Mevzun düşürür saçmayı bir saçma adam var,
Manzum sayılar gibi manzume sayıklar!
Zannım, mütekaid şuaradan olacak ki:
Hiçbir yenilik yok, herifin her şeyi eski.
Hala ne sakaldan geçebilmiş, ne bıyıktan;
Asarı da memnun görünür köhne kılıktan.
Hicri, kameri ayları ezber sayar amma,
Yirminci asır zihnine sığmaz ne muamma!
Ma’mure-i dünyayı dolaştıysa da, yer yer,
Son son, “Hadi sen, kumda biraz oyna!” demişler.”

Şiir için bkz., M. Akif Ersoy, Safahat, VI. Kitap,453.
188 Mehmet Akif Ersoy’un ülkeden ayrılmasını, burada iş bulamaması ve çektiği maddi sıkıntılara hamledenler
de vardır. Bunlardan birisi olan Ekiz’in yorumu  için bkz., Osman Nuri Ekiz, Mehmet Akif Ersoy , İstanbul 1985,
20. Akif’in Türkiye’de iş bulamayıp Mısır’dan hocalık teklifi alması gibi şahsi nedenler ile ülkeden ayrıldığını
Kaplan da ifade etmektedir. Bkz., Mehmet Kaplan, “Atatürk Milliyetçiliği açısınd an Mehmet Akif Ersoy”,
Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy , İstanbul 1986, 1-2.



40

Akif, Mısır’a gittiğinde iki sene kadar Abbas Halim Paşa’nın misafiri oldu ve

paşanın Halvan’daki büyük sarayının karşısın daki küçük köşk kendisine tahsis edildi.

Sonra ailesini de Mısır’a götürünce burada ayrı bir ev kiralayarak yine Halvan’da

kalmaya devam etti. Burada münzevi diyebileceğimiz bir hayat yaşayan Akif, Haftada

iki gün Kahire’ye inerek Darülfünundaki dersini ok utur, dersten çıkar çıkmaz hemen

trene atlayıp Halvan’a dönerdi. Bazen Prens Halim Bey’in dairesine uğrar, İmameddin

Bey’i ziyaret eder, bazen Ezher’e gider, orada pek sevdiği Yozgatlı İhsan Efendi’nin

odasında oturur, Türk talebeleri ile çay içer, sohbet eder, geç kalmış gibi hemen koşa

koşa Halvan’a dönerdi. Kışın Abbas Halim Paşa Halvan’a gelince daima onunla

görüşür, Kahire’de Prens Halim Bey’i ziyaret eder, onların sohbetinden büyük zevk

alırdı. Fakat yaz gelince artık görüşecek kimse kalmıyor, büsbütü n inzivagahına

çekiliyordu. Bu inziva hayatı ve Kur’an’la meşguliyeti neticesinde ibadet hususunda

tekâmülleşmiş, teravihleri de hatim ile kıldıracak kadar hıfzını kemale erdirmişti. 189

Mehmet Akif, Mısır’da bulunduğu süre içerisinde pek kimse ile görüşmemi ştir.

Hatta Kahire Üniversitesi hocalarından Abdülvehhab Azam, onun varlığından Mısır’a

hicretinden dört yıl sonra, İstanbul’a gelerek öğrenmiştir. Akif, bu zatın kendisini arayıp

bulması neticesinde, 1929 yılı Aralık ayından itibaren, Mısır Üniversitesi’n de Türkçe

öğretmeni olarak çalışmaya başlamıştır. 190

Mısır’da bulunduğu sürece ülkesinde, tasvip etmediği, yanlış bulduğu birçok

uygulama olmasına karşın o bu konu hakkında hiç konuşmamış ve hiçbir tenkitte

bulunmamıştır. Bütün kederini içine atardı. Uzun yı llar ayrı kaldığı vatanında nice

yolsuz işler yapıldığını bildiği halde ne matbuatta tenkit yollu bir yazısı çıkmış, ne de

gelip gidenlere bir şikâyette bulunmuştur. 191

Akif Mısır’da geçirdiği yıllarda daha fazla kendi iç dünyasına yönelmiş ve

Tasavvufi eserleri okumaya da ağırlık vermiştir. Kur’an tercümesini yaparken

yorulduğu vakitlerde Mevlana’nın mesnevisini ve Ankaravi’nin bu eserle ilgili şerhini

okurdu. Ayrıca Akif’in okuduğu bir diğer mutasavvıf kendisi ile çağdaş olan

Muhammed İkbal’dir. Özellikle o nun Peyam-ı Meşrık’ını sıklıkla okuyacak ve

dostlarıyla müzakere edecektir. 192

Akif’in Mısırda iken iki yere seyahati olduğunu biliyoruz. 1935 Temmuz ayında

Mısır’da hastalanmaya başlayınca hava değişikliği zarureti görülür ve Cebeli Lübnan’a

189 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 206–208.
190 Düzdağ, Akif  Mısır Hayatı, 42.
191 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 202.
192 Daha geniş bilgi için bkz., Cündoğlu, Kur’an Şairi, 75-79.



41

gitmeye karar verir. Kudüs’ü geçerek Beyrut’a ulaşan Akif’e Abdullah Bey eşlik

etmektedir. Burada doktora görünen Akif’e yüksek bir yerde istirahat etmesi önerilir. 2

Ağustos 1935 tarihli mektubunda Akif Antakya’ya geçeceğini, burada sürekli olarak

kendisini ısıtma tuttuğunu ve sabahları sırılsıklam, terli bir vaziyette uyandığını anlatır.

Akif, 24 Ağustos 1935 tarihli mektubunda da Antakya’da olduğunu ve kendisinde

“malarya” tespit edildiğini; kendisine iğne yapıldığını, Karaciğeri’nin perhizle

eskisinden iyi halde olduğunu ve tedavisine olmazsa Halvan’da devam edeceğini

yazar.193

Akif artık rahatsızlanmıştır Abbas Halim Paşa’nın ölmesiyle iyice buralardan

soğuyan Akif memleket hasretiyle yanarken görüştüğü arkadaşlarına “Korkuyorum,

buralarda öleceğim de memleketimi görem eyeceğim.”194

Akif, 1925’te on bir yıl süreyle kalacağı Mısır’a gitmeden önce, Diyanet İşleri

Başklanlığı bir Kur’an-ı Kerim meal ve tefsiri  yazdırılması ve Sahih-i Buhari Muhtasarı

Tecrid-i Sarih’in Türkçe’ye çevrilmesi meselesini ele almış bulunuyordu. 1 925

Şubatı’nda TBMM’de Diyanet İşleri Riyaseti bütçesi görüşülürken mebusların verdiği

60 imzalı kanun teklifi ile Kur’an’ın tercüme ve tefsirinin yapılması kararı alınmıştı.

Tecrid, Ahmed Naim’e; tefsir, Elmalılı Hamdi’ye verilmişti. Meal’in ise Akif tarafından

yapılması isteniyor, ancak o böylesine ağır bir mesuliyetin sorumluluğunu almak

istemiyordu. 1925 baharında Mısır’dan İstanbul’a döndüğünde en yakın dostları onu bu

konuda ikna etmeye çalışmışlardır. 195

TBMM kararı verdikten sonra Diyanet Riyaset’i Ak if’e müracaat eder, ancak

Akif bunu yapamayacağını söyleyerek teklifi reddeder. Bu işi takip eden de Diyanet

Riyaseti danışma heyetinden Aksekili Ahmed Hamdi Efendi’dir. Defaatle Akif ile

görüşen ve ricada bulunan Aksekili’nin çabaları sonuç vermez. Akif :  “Ahmed Naim’e

müracaat ediniz, o bunu benden daha iyi yapar” cevabını verir. İşin peşini bırakmayan

Aksekili Akif’i ikna etmek için İstanbul’a gelmişti. Kendisi Akif’i ikna edemeyince bu

defa onun arkadaşlarıyla görüşerek bu işi neticelendirmek ister. Eşr ef Edip ve

arkadaşları da görüşmeden sonuç alamamışlardır. Daha sonra Akif’in çok sevdiği dostu

Ahmed Naim ile görüşen Aksekili, Naim Bey’in tavsiyesi ile Elmalılı Hamdi Efendi ile

bir istişarede bulunur. Elmalılı’nın tefsiri yapması ve meal için de Akif i le görüşme

kararı alındıktan sonra, Hamdi Bey’in evine davet edilen Akif’le uzun bir görüşme

193 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 266-268.
194 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 268.
195 Düzdağ, Akif  Mısır Hayatı, 163.



42

gerçekleştirilir. Mehmed Akif, tercümenin mümkün olmadığını ve bunu

yapamayacağını ısrarla belirttikten sonra Hamdi Efendi, “Hakkıyle tercemenin mümkün

olmadığı tabiidir, ancak bu bir meal olacaktır. Mademki bu işi herhalde bizim

yapmamız arzu ediliyor, bu hususta ısrar olunuyor, artık kabul zaruridir. Ancak biz de

mümkün olanı yaparız. Siz kabul etmezseniz ben de kabul etmem.” Bu diyalogu aktaran

Edip, bu mütalaa sonucunda Akif’in, düşünmeye başladığını, “Meal” kelimesinin onu

bu işi yapma konusunda yumuşattığını ifade etmektedir. 196

Akif’in tercümeye neden yanaşmadığı konusunda Ömer Rıza ile Çantay, şiirden

ve yazmaktan uzaklaşmamak ve bunlara daha çok zaman ayırabi lmek için teklifi kabul

etmediği şeklinde birbirine yakın gerekçeler öne sürerler. 197 Eşref Edip ise, Türkçe ile

Arapça’yı mükemmel bir şekilde bilen, Arap edebiyatında büyük ihtisas sahibi, Arapça

kelimelere karşılık bulmada ve ahengi korumadaki kudreti mal um, anlaşılması en zor en

problemli beyitleri kolayca tercüme edebilen Akif’in bu işi kabul etmemedeki ısrarını şu

cümlelerle izah etmektedir:

“Kur’an hiçbir şeye benzemez. Onun içinde öyle kelimeler var ki tam Türkçe

karşılığı yok. Öyle ayetler var ki mu htelif manalara şamil, Kur’an’ı anlayış hususunda

muhtelif mezhepler var. Binaenaleyh Akif’e göre Kur’an’ı aslındaki şümul ile

Türkçe’ye çevirmek imkânsızdı. Bunun aksini hiçbir Müslüman iddia edemez ve

yapamazdı. Olsa olsa terceme yapmak mümkündü.” 198 İfadelerinden de anlaşıldığı gibi

Edip, Akif’in “meal” için mukavemet gösterdiğini ve mesele tercüme olunca

yumuşadığını ifade etmektedir. Ruhi Nuri Sağdıç, bu konuda Akif’in çekingenliğine bir

anlam veremediği kendisine söylediğinde; Akif’ten Edip’inkine benze r gerekçeler

aktardıktan sonra Akif’in asıl korkusunu aktarır:

“Tefsirsiz ve izahsız tercümeyi eline geçirenlerden bazı mızrak kafalı cüretkârlar

türeyecek; “Kur’an’ın manasını –Arapça bilmediğimiz için - anlamıyorduk amma işte

tercümesi meydanda. Bizim de akıl ve idrakimiz, bizim de yeter derece kiyaset ve

siyasete vukufiyetimiz var” diyerek pis papuçlarıyla mindere, minbere çıkacaklar ve

oradan vaaz edecekler, hutbeler (nutuklar) iradına yeltenecekler, İslam’daki hakiki

mana ve maksadı kavramadan irşad yer ine ifsada kalkışacaklar. Öyle küstahların önüne

ne ile ve nasıl geçilir?”199

196 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 187-190.
197 Cündoğlu, Kur’an Şairi, 114.
198 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 190.
199 Cündoğlu, Kur’an Şairi, 117.



43

Neticede Akif, teklifi kabul etmişti. Diyanet İşleri Başkanlığı ile yapılan

mukavele gereği Kur’an’nın tercüme ve tefsiri için 6.000 lirası Akif’e, 6.000 lirası da

Elmalılı’ya verilmek üzere 12.000 lira telif ücreti belirlenmiş ve her ikisine de 1.000’er

lira avans verilmiştir.200

Akif Mısır’da yıllarca meal ile uğraştı. Bu arada tefsiri yazmakla uğraşan

Elmalılı yazdığı her cüzü Ankara Diyanet Riyaseti’ne gönderiyordu. Akif ise tama men

bitirmedikçe teslim etmek istemiyordu. Çünkü ilerledikçe tercümede bazı değişiklikler

oluyor, bazı kelimelere ve edatlara daha güzel karşılık aklına geliyordu. İş uzadıkça

Diyanet Riyaseti bir ana evvel tercümeyi alıp neşretmek istiyordu. Akif ise tama m

oluncaya kadar onu gönderemeyeceğini bildirdi. 201 Ankara ise bu işin peşini bırakmaya

niyetli görünmüyordu. 1928’de Kabil Elçiliği görevine giden Hikmet Bayur, Mısır’da

Akif’in adresini sormak için uğradığı elçilikte Elçi Mehmed Ali Şevki, kendisi adına

Akif’ten, bitirmiş olduğunu duyduğu tercümeyi rica etmesini ister. Ancak bu girişim

sonuçsuz kalacak ve Akif, Elmalılı’nın tefsiri neşredilmemişken meali veremeyeceği

cevabını verecektir.202

1932’de Mehmed Akif’in Fuad Şemsi’yi vekil tayin etmesi üzerine ken disi ile

Diyanet Riyaseti arasındaki Meal mukavelesi feshedildi. Daha önce Akif’in aldığı bin

lira avans vardı. Bunu Sebilürreşad’ın çıkması için Eşref Edib’e vermiş ve para

harcanmıştı. Tekrar iadesi gerekince de, Elmalılı Hamdi tefsir için aldığını Akif’ in

yerine yatırmıştır.203

1932’de Mısır’a gidip Akif’i ziyaret eden Eşref Edip, tercümeyi baştanbaşa

okuyarak kullanılan dilin sadeliği ve ayetler arasındaki uyumun azametine dikkat

çekmiştir. Bu arada çoğu yerinde çıkıntıların, tashihlerin olduğunu Akif’in tercümeyi

tebyiz etmekle meşgul olduğunu ifade etmiştir. Edip, İstanbul’a dönmeden artık

tercümenin tamamlandığını ve onu beraberinde götürmek istediğini Akif’e söylemiş,

ancak o, ısrarlara rağmen çalışmasının henüz tamamlanmadığını ve tamam olduğuna

kanaat getirdiği zaman onu neşredeceğini söylemiş ve bu girişim de sonuçsuz

kalmıştır.204

İstanbul’a döndükten sonra da 1936 yaz mevsiminde Hakkı Tarık Us, hasta olan

Akif’i ziyaret etmiş ve kapıdan çıkarken Mithat Cemal ile karşılaşmışlardır. Us buraya

200 Cündoğlu, Kur’an Şairi, 118.
201 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 192.
202 Tansel, Mehmed Akif, 100–101.
203 Düzdağ, Akif  Mısır Hayatı, 204-205.
204 Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 195–197.



44

gelme nedeni soran Cemal’e, Atatürk’ten izin aldıktan sonra buraya geldiğini ve

tercümeyi götürmesi durumunda Atatürk’ün bundan memnun kalacağını; ancak, Akif’in

tercümeyi Mısır’da bıraktığını söylemiştir. 205 Dolayısıyla bu girişim sonucunda da

meale ulaşılamamıştır.

Türkiye’ye dönmeden önce Akif, tercümeyi Ali İhsan Efendi’ye bırakmış, “Ben

sağ olur da gelirsem, noksanlarını ikmal eder, ondan sonra basarız. Şayet ölür de

gelmezsem bunu yakarsın” diye vasiyet etmiştir. Tercümenin üzerinde Akif’in bu kadar

hassasiyetle durmasının nedeni ve ölümüne müteakip yakılmasını istemesini,

ibadetlerde bir inkılâp yaparak, namazlarda Kur’an’ın Türkçe tercümesinin okunması

şeklindeki cereyanların baş göstermesine bağlayan Eşref Edib, Akif’in bu durumu

sezmesi üzerine gösterdiği tep kiyi bize aktarmaktadır:

“Meğer ben Rabbime karşı ne büyük hata işliyormuşum! Ne büyük isyanda

bulunuyor muşum!... Ben dinime hizmet için, Kur’an’a hizmet için bu ağır işi üzerime

almıştım. Kur’an kalkacak benim tercemem onun yerine kaim olacak, kıyamete  kadar

Müslümanlar bana lanet edecek!... Bu, nasıl olur? Akif, sen bu oyuna, bu farmason

dolabına nasıl alet olursun?... 206

Hakkı Tarık Us, tercüme için bu girişimi yetersiz görmüş ve durumu Ömer

Rıza’ya anlatarak aracı olmasını istemiş, Ömer Rıza da bu işi n Akif’in arkadaşının kızı

olan Süheyla Hanım tarafından yapılabileceğini söylemiş, o da Süheyla Hanım’ın eşiyle

bağlantıya geçerek Ömer Rıza, Akif’in kızı Feride, Süheyla Hanım ve Hayrettin

Karan’nın Akif’e, tercüme bahsini açmaları konusunda anlaşmışlard ır. Bunlar ertesi

günü Akif ile tercüme konusunu görüşürken Atatürk adına kendisiyle görüştüklerini ve

Atatürk’ün, “Eğer para az geldiyse biraz fazlalaştıralım, mesela 10.000 liraya çıkaralım”

dediğini kendisine ilettiler. Bu teklife canı sıkılan Akif yata ğından doğrularak: “Bu fakir

adama 4000 lira bile fazla… İyi olursam getirtir, üzerinde daha meşgul olurum. Belki o

zaman basılabilir.” demiş ve bu görüşmeden de bir netice alınamamıştır. 207

İkinci Dünya Savaşı’nda Milli Eğitim Bakanı Hasan Ali Yücel, bir g ezisi

esnasında Mısır’a uğrayarak Akif’in çeviriyi teslim ettiği İhsan Efendi’yi bulmuş, İhsan

Efendi, Akif’in vasiyeti üzerine çeviriyi yaktıklarını söylemiştir. 208

205 Akif ile Us arasında geçen  konuşmalar ve görüşme hakkında daha geniş bilgi edinmek için bkz., Kuntay,
Mehmed Akif, 230-233.
206 Daha geniş bilgi için bkz., Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 199.
207 Erişirgil, İslamcı Bir Şair, 391–393.
208 Sarıhan, Mehmet Akif, 215.



45

Tercümenin İhsan Efendi tarafından yakıldığına yıllarca inanılmaya çalışılsa da

onun bunu yakmaya kıyamadığı düşüncesiyle, resmi merciler tarafından Akif’in

ölümünden sonra bile İhsan Efendi sıkıştırılacak; ancak, bir netice almak bir yana

kendisi konu hakkında konuşmaya bile yanaşmayacaktır. Tercümenin ise Yozgatlı İhsan

Efendi tarafından değil, onun vasiyeti üzerine ölümünden sonra yakıldığı artık kesinlik

kazanmıştır.209

G. İstanbul’a Dönüşü ve Vefatı

Mehmet Akif ailesi ile birlikte 1936 Haziran ayında İskenderiye’den yola

çıkarak, İstanbul’a 19 Haziran’da ulaşır. Kendisini karşılamaya gelen ler arasında kızı

Emine, Prenses Emine Hanım’ın gönderdiği bir hanım, Fuat Şemsi ve Mithat Cemal

vardır. Onu otomobile bindirerek prenseslerin evine götürürler. Burada kısa bir süre

kaldıktan sonra Sağlık Yurdu’na yatırılır. Kendisini, tanınmış doktorlar m uayene ederler

ve önce kanser daha sonra da Siroz teşhisi konulur. Akif, adeta bir canlı cenazedir, bir

deri bir kemik kalmıştır. 210

Akif, Nişantaşı Sıhhat Yurdu’nda bir ay kadar kaldıktan sonra, iyileşmesi

mümkün olmadığından, ölüme bırakılmış olduğunu sezm e ihtimali de göz önünde

bulundurularak Dr. Fuad Şemsi’nin tavsiyesi üzerine, buradan çıkarılarak Mısır

Apartmanı’na yerleştirildi. Burada bir süre kaldıktan sonra, daha Mısır’da iken

hayatının son günlerini geçirmeyi kararlaştırdığı, Prens Halim Bey’in Al emdağı’ndaki

Baltacı Çiftliğine gitti. İstanbul’a ancak karnında biriken suyu aldırmak, için üç dört

haftada bir iniyordu. Mısır’dan döndükten sonra, hastalıklı ve sıkıntılı günlerin geçirdiği

altı ay kadar memleketinde yaşayabildi. 26 Aralık 1936 Pazartes i gecesinden sonra artık

o hayata olmayacaktı.211

Defnedileceği günün manzarasını Kuntay çiziyor: 212

Cenaze Bayezidden kalkacak. Oraya gittim. Kimse yok; bir cenazenin geleceği

belli değil.

Çok sonra birkaç kişi göründü. Biraz sonra çıplak bir tabut geldi. “B ir fıkara

cenazesi olmalı.” Dedim. O anda Emin Efendi lokantasının sahibi Mahir Usta, elinde bir

209 İsmail Hakkı Şengüler bu konu ile ilgili hatıralarını yayınlamakta ve meali, son şeyhülislam Mustafa
Sabri’nin oğlu İbrahim Sabri Bey, İhsan Efendi’nin oğlu Ekmeleddin, sonradan tokat milletvekili olacak Osman
Sanaç ve Ali İhsan Sanaç ile birlikte Mısır’da yaktıklarını k esin olarak ifade etmektedir. Türkiye’de 27 Mayıs
İhtilali’nin olması ve tamda o sıralarda Türkçe Kur’an, Türkçe İbadet  konularının gündeme gelip basına
yansıması sonucunda, İhsan Hoca’nın vasiyeti acilen yerine getirilmiş ve tercüme yakılarak imha edilmiş tir.
Daha geniş bilgi için bkz., Cündoğlu, Kur’an Şairi, 118; Düzdağ, Akif  Mısır Hayatı, 20
210 Sarıhan, Mehmet Akif, 215–216.
211 Tansel, Mehmed Akif, 144–145.
212 Kuntay, Mehmed Akif, 174.



46

bayrakla cenazeye koştu. Sebebini anlamadım. Yine o anda yüzlerce genç peyda oldu.

Üniversitenin büyük sancağına çıplak tabutu sardılar. Ellerimi yüzüme kapadı m

cenazeyi tanımıştım.

Al sancakla siyah Kâbe örtüsüne sarılan tabut, Üniversite gençlerinin bir

ürperme manzarası alan elleri üstünde gidiyordu. Cenazenin arkasında yekpare bir

karaltı yürüyordu; bunda bir damla “teşkilat” yoktu; bunlar, bir işaretin, bir  teşekkülün

topladığı insanlar değildi; kendi kendine gelenlerin saflarıydı; sırf cenazeye gelmiştiler

ve bu, şahidi olmayan güzel dostluktu. Cenaze arabası, tekerleklerinde, beygirlerinde

şuurlaşan bir durgunlukla arkadan, uzaktan geliyordu.

II. MEHMET AKİF’İN ESERLERİ

A.Manzum Eserlri

1.Safahat

a) Safahat Birinci Kitap

 İçinde 44 Manzume bulunduran eserin çoğu Meşrutiyet öncesi yazılmış olup,

hepsi 1908’den sonra Sırat -ı Müstakim’de neşredilmiştir. Toplam 3.000 dize kadardır.

Bazı şiirlerde kullanılan dil eskidir. Konularını toplumun acı çeken kesimlerinden ,

hürriyet, istibdat gibi siyasi olaylardan şairin Tanrı’ya karşı duygularından ve bu

dünyaya karşı ödevlerden alır.

Birinci basımı, İstanbul’da Sırat -ı Müstakim Matbaasında 1911 yılında

yapılmıştır, 272 sayfadır.

İkinci basımını Eşref Edip  yapmıştır. Basım yeri ve tarihi belli değildir. 216

sayfadır.

Üçüncü basımı İstanbul’da Amedi Matbaası’nda 1928’de yapılmıştır. 192

sayfadır. Asar-ı İlmiyye Kütüphanesi yayınıdır.

Bundan sonraki basımları diğer ciltlerle birlikte yapılmıştır.

b) Safahat İkinci Kitap: Süleymaniye Kürsüsünde

İki kişinin söyleşilerini içeren bir başlangıçla Seyyah Abdürreşid İbrahim’in

konuşturulduğu uzun bir bölümden oluşmaktadır. 1000 dizeden oluşan manzumeler,

Sırat-ı Müstakim ve onun devamı olan Sebilürreşad’da 9 parça  halinde 11 Ocak 1911 ile

29 Ağustos 1912 tarihleri arasında yayımlanmıştır. Akif’in İslamcılığının siyasi yanını

yansıtan ilk metindir. Dil gayet yalındır.

 Birinci basımı Sebilürreşad Kütüphanesi’nin birinci kitabı olarak

İstanbul’da Ağustos-Eylül 1914’te yapılmıştır. 161 sayfadır.

İkinci basımını, İstanbul’da 1918’de yapılmıştır. 61 sayfadır.



47

Birinci basımı 1928’de İstanbul’da Gündoğdu Matbaası’nda yapılmıştır. 55

sayfadır. Dergideki neşri birinci basım kabul edilerek, kitap halindeki basımları 2’den

itibaren numaralandırılmaya başlanmıştır.

c) Safahat Üç: Hakkın Sesleri

Toplumsal felaketler karşısında insanları uyarmak için Akif’in, Kur’an

hükümlerine hadislere sarılışını göstermektedir. Toplam 500 dize tutan 10 parça

manzumedir. Her birinin baş ta rafında ayet ya da hadisin Arapça yazıyla aslı ve bunun

Türkçe’si yazılıdır. Manzumelerde Akif, particilik yapanlara, umutsuzluğa kapılanlara,

milliyetçilere ve dinsizlere çatmaktadır.

Birinci basımı İstanbul’da Mayıs -Haziran 1913 Sebilürreşad

Kütüphanesi’nin yedinci kitabı olarak, Selanik Matbaası’nda yapılmıştır. 64 sayfadır.

İkinci basımını Mart-Nisan 1918’de yapılmıştır. 48 sayfadır.

Üçüncü basımı İstanbul’da Gündoğdu Matbaası’nada, 1928’de yapılmıştır.

38 sayfadır.

Bundan sonraki basımları diğer  ciltlerle birlikte yapılmıştır.

d) Safahat Dördüncü Kitap: Fatih Kürsüsünde

Yazılış biçimi ikinci kitaba benzer. İki arkadaşın Fatih yolundaki konuşmalarını

içeren bir bölüm ile Fatih Camii Kürsüsü’ndeki vaizin konuşması olarak verilen uzunca

metni içerir. 1.800 dizedir. Önce, 10 Temmuz 1913 ile 23 Temmuz 1913 tarihleri

arasında, 28 parça halinde Sebilürreşad’da yayımlanmıştır. Toplumsal ve siyasal bir

yergidir. Tembellik, gerilik ve Avrupa taklitçileri hedef alınmıştır. Milliyetçiliğe karşı

ümmet birliği savunulmuştur.

Birinci basımı İstanbul’da Temmuz -Ağustos 1914’te Sebilürreşad

Kütüphanesi’nin 23. kitabı olarak Tevsi -i Tıbaat Matbaası’nda yapılmıştır. 102 sayfadır.

Aynı sene bir baskı daha yaptığı kayıtlıdır.

Üçüncü basımının tarihi bilinmemektedir

Dördüncü basımı, 1924’te Amedi Matbaası’nda yapılmıştır. Sebilürreşad

Kütüphanesi yayınıdır, 88 sayfadır.

 Bundan sonraki basımları diğer ciltlerle birlikte yapılmıştır.

e) Safahat Beşinci Kitap: Hatıralar

1913–1918 yılları arasında yazılmış on manzumeyi b arındırır. Bunların altısı

Kur’an ve hadislere dayanılarak yazılmıştır. Tümü 1.600 dizedir. Şiirlerde toplumsal

felaketler karşısında Allah’a yakarılmakta, İslamiyet’i anlamadığı ve geri kaldığı için



48

halk; İslam’ı bir yana attığı için Batıcı aydınlar suçla nmakta, Akif’in gezdiği yerlerdeki

izlenimleri anlatılmaktadır.

Birinci basımı 1917’de Nemci İstiklal Matbaası’da yapılmıştır. 78 sayfadır.

İkinci basımını İstanbul’da Mart 1918’de Nemci İstiklal Matbaası’da yapılmıştır.

87 sayfadır.

Üçüncü basımı İstanbul’da Gündoğdu Matbaası’nda yapılmıştır. 87 sayfadır.

Kitabın sonraki basımları diğer ciltlerle birlikte yapılmıştır.

f) Safahat Altıncı Kitap: Asım

2500 dizelik tek parçadan meydana gelmektedir. Sebilürreşad’ın 18 Eylül 1919

tarihli nüshasından yayımına ba şlanmış 4 Aralık 1919’a kadar on parça, 1920 sonunda

üç parça 12 Ağustos 1922’de bir parça, 24 Temmuz ve 21 Ağustos 1924’te de birer

parçası yayımlanmış; ancak tümü dergide yayınlanmadan kitap haline getirilmiştir.

Savaş vurguncuları, köylülerin durumu, ge çmişe bakış anlayışı, eğitim -öğretim,

medrese, Türkçülük, Batıcılık, gençlik gibi birçok konu üzerinde durulmakla birlikte,

Akif’in devrim görüşünü temel alır. Hocazade (Akif) ile Köse İmam arasındaki

karşılıklı konuşmalar biçiminde geliştirilmiştir. Dili yalın ve akıcıdır.

Birinci basımı İstanbul’da Sebilürreşad Kütüphanesi yayını olarak Amedi

Matbaası’nda 1924’te yapılmıştır. 132 sayfadır.

İkinci basımını İstanbul’da Gündoğdu Matbaası’nda 1928’de yapılmıştır. 139

sayfadır.

Bundan sonraki basımları, di ğer ciltlerle birlikte yapılmıştır.

g) Safahat Yedinci Kitap: Gölgeler

Akif’in 1918–1933 yılları arasında yayımlanmış manzumelerini içermektedir.

Bunların toplamı, bir kısmı kıta olmak üzere 41’dir. 1918 –1922 yılları arasında

yazılanlar, Sebilürreşad, Açı ksöz, Hâkimiyeti Milliye, Öğüt, Tevhidi Efkar gibi yayın

organlarında, birkaçı da 1925’te kapandığı tarihe kadar Sebilürreşad’da yayımlanmıştır.

Diğerleri kitabın ilk basımında yer almıştır.  Mazumelerin üçü ayet yorumu olarak

kaleme alınmıştır. Yazıldıkla rı dönemin Akif üzerindeki etkilerini yansıtmaktadırlar. 213

İlk basımı 1933’te Mısır’da Matbaat -üş Şebab’da yapılmıştır. 95 sayfadır. İkinci

ve daha sonraki basımları, Safahat’ın toplu basımında yer alacaktır.

Toplu olarak Latin harfleri ile Safahat’ın ilk baskısı 1943 yılı sonlarına doğru

yapılmıştır. Bu baskıyı merhum Mehmet Akif’in damadı Ömer Rıza Doğrul

213 Safahat’ın yedi kitabı hakkında verdiğimiz bilgiler Zeki Sarıhan’d an alınmıştır: Sarıhan, Mehmet Akif, 245–
247.



49

hazırlamıştır. Bu tarihten itibaren Safahat’ın birçok baskısı yapılmıştır. Ertuğrul

Düzdağ’ın ise tenkitli olarak yayınladığı birçok baskı ve Safaha t çalışması mevcuttur.

2.Safahat Dışında Kalmış Şiirler

Akif’in 1908 öncesinde yazdığı ve safahat’ına almadığı şiirlerden Resimli

Gazete’de yayınlananların çoğu Fazıl Gökçek tarafından Yedi İklim dergisinde

yayımlanmıştır. (no. 72–73, Mart-Nisan 1997)

1908 sonrasında Akif’in tamamını Sırat -ı Müstakim ve Sebilürreşad’da neşr

ettiği ve Safahat’a almadığı manzumeleri 700 mısra tutan 17 şiirden ibarettir ve

bunlardan en uzun olanı 248 mısralık olan “Hersekli Arif Hikmet” şiiridir. İstiklal Marşı

da bunların arasındadır.

Bu dönemde yazılıp, Sırat -ı Müstakim ve Sebilürreşad’ın dışındaki dergi ve

gazetelerde basılan veya yazılıp da defterlerde kalan ( Tebrik, İkinci Ariza, Şark’ın

Yegane Dahi-i San’atine…gibi) manzumeler de henüz tam olarak tespit edilmiş

değildir.

Akif’in Gölgeler’i çıkardığı 1933 sonrasında çok fazla bir şey yazmadığını

biliyoruz. Ancak 1935’te herhangi bir vesile ile veya bazı resimlere yazdığı birkaç kıtası

bilinmektedir. Bu son üç yıl içinde daha başka dostlarına yazdığı daha başka şiir ve

kıtaların bulunması ihtimali kuvvetlidir.

B. Mensur Yazıları

1. Ayet Tefsirleri

Mehmet Akif’in tefsir yazılarının tamamı elli yedi tanedir. Bunlardan on sekizi

Safahatt’a yer alan manzum eserlerdir. Elli üç tanesi ayet ve dört tanesi hadis üzerine

yazılmıştır. Yazılar genellikle derginin birinci sayfasında bulunmaktadır. Çoğunun

uzunluğu bir sayfadan azdır. Üzerlerinde “Tefsiri Şerif” veya Hadisi Şerif” klişesi

bulunmaktadır.

Yazılar bilinen tefsir usulü üzerine yazılmış değillerdir. Akif, memleketin ve

halkın günkü meselelerine hitap eden bir ayet veya hadisi mevzu alarak, okuyuculara

onlarla yol göstermeye çalışmıştır. Dolayısıyla bu yazılar, tefsir ilmi bakımından değil,

zamanın meselelerine bakış açısından mülhemdir.

İlk tefsir Sebilürreşad’ın 8 Mart 191 2 tarihli 183. sayısında çıkmıştır.

2. Vaazları

Mehmet Akif’in bir tanesi kitap içinde neşredilmiş dokuz vaazı vardır.

Bunlardan birincisi, “Mevaiz -i Diniyye” kitabında yayınlanmadan önce İttihat ve

Terakki Cemiyeti Şehzadebaşı Kulübü’nde yapılmış ve Sıra t-ı Müstakim’de çıkmış bir



50

konuşmasıdır. Kalan sekiz vaazın üçü, Balkan Harbi esnasında İstanbul’un üç büyük

camisinde (Beyazıd, Fatih, Süleymaniye); birisi 1920 başında Balıkesir Zağnos Paşa

Camisi’nde; dört tanesi ise, birisi Narsallah Camisi’nde olmak ü zere, Kastamonu ile

kazalarında ve havalisinde verilen vaazlardır.

Bu sekiz vaazın Sebilürreşad’da çıkan metinleri, Mehmet Akif konuşurken Eşref

Edip tarafından kaydedilmiştir. Bu vaazların Akif tarafından görülüp, tashih edildikten

sonra neşredildikleri kuvvetle tahmin olunur.

3. Makaleler

Çeşitli cemiyet, edebiyat ve fikir meseleleri üzerine, makale, sohbet ve hatıra

şeklinde kaleme alınmış elli yazıdan ibarettir. Bunların on yedisi “Hasbihal”, on biri

“Edebiyat Bahisleri”, dördü “Eski Hatıralar”, ikisi  “Letaif-i Arabdan” genel başlıkları

altında –bazen ikinci bir başlık daha taşıyarak - yayınlanmıştır. On beşinin ise ayrı

başlıkları vardır.

Mehmet Akif’in düşünceleri, bilgisi, kültürü ve irfanı, çok samimi bir dil ile

kaleme aldığı bu yazılarına görül ebilir.

4. Tercümeler

1908’den önce Mehmet Akif’in yaptığını bildiğimiz tercümeler, “Resimli

Gazete”de tefrika edilmiş olan “Uranie” adlı eser ile “Servet -i Fünun”da yayınlanan üç

makalesinde, Fars edebiyatından yaptığı tercümelerdir. 1895 yılında “Ma’arif ”

mecmuasında “Sa’di” imzasıyla tefrika edilmiş olan ve Akif’e ait olduğu tahmin edilen

“Mebahis-i İlm-i Servet” yazılarının da tercüme olması ihtimali vardır.

Mehmet Akif, bu dönemde hepsi Sırat -ı Müstakim ve Sebilürreşad’da

yayınlanmış ve 268 tefrika dev am etmiş olan 55 ayrı tercüme yapmıştır. Bunlardan

birkaçında Sa’di Mahlasını kullanmıştır. Tercümeler altı yazardan yapılmıştır. Bunların

ilk beşi Arapça, sonuncusu ise Fransızca olarak yazmıştır. Yapılan tercümelerin çeşit ve

tefrika sayısı bakımından da ğılışı şöyledir: Ferid Vecdi, yedi tercüme, 77 tefrika:

Muhammed Abduh, 27 tercüme 44 tefrika; A. Refik, 1 tercüme, üç tefrika; Ş.Şibli, 1

tercüme, 10 tefrika; A. Çaviş, 13 tercüme, 122 tefrika; S. Halim Paşa, 2 tercüme, 12

tefrika… Tespit edilen bu sayıla rda, tercümeler üzerinde yapılacak etraflı bir çalışma

neticesinde, bazı değişiklikler olabilir.

Ferid Vecdi: Akif, tercümelerine Sırat -ı Müstakim’in 10 Eylül 1908 tarihli 3.

sayısında Ferid Vecdi’nin 17 tefrika devam eden “Müslüman Kadını” eseri ile

başlamıştır. Bu yazardan yedi tercümesi vardır. Dördü birer yazılık olan bu tercümelerin



51

diğerleri: “Hadika-i Fikriye” (önce 4 ayrı yazı, sonra 21 tefrika) ve “Müslümanlık’la

Medeniyet”tir (31 tefrika).

Muhammed Abduh: Mehmet Akif’in Abduh’tan ilk tercümesi 2 7 Ekim 1908

tarihli 10.sayıda çıkan “Müslümanlık’ta Esaslar”dır. Akif, Abduh’tan 27 tercüme

yapmıştır. Bunların 23’ü tek makale halindedir. Uzun olan ikisi “Hanoto ile Şeyh

Muhammed Aduh’un Münakaşası” (12 tefrika) ve “Asr Sure -i Celilesinin Tefsiri”dir (5

tefrika). İki tercüme ise ikişer tefrika sürmüştür.

Abduh’tan yapılan bütün tercümeler, 1 –3. ciltlerdedir (1908–1911). Bu

yazılardan altı tanesi 1913’ten sonraki sayılarda kısmen veya aynen, tekrar

yayınlanmıştır.

Azm-zade Refik: Mehmet Akif’in bu zattan  “Müslümanlık’ta Ferdin

Hâkimiyetiyle Cemiyetin Hâkimiyeti” adını taşıyan bir tercümesi vardır. Yazı üç sayı

devam etmiştir: c.4, no. 82–824.

Şeyh Şibli en-Nu’mani: Bu zattan “Medniyet -i İslamiyye Tarihi’nin Hatıraları”

adıyla yapılmış ve on sayı devam ede n bir tercüme vardır: c.8, no. 187 –209.

Abdülaziz Çaviş: Akif’in kendisinden en fazla tercüme yaptığı yazardır. İlk

tercüme, 15 Nisan 1915 tarihli 335. sayıda çıkmıştır: “Kavmiyet ve Din”. Bu zattan

yapılan tercümeler uzun yazılar olup, 122 sayı devam etmi ştir. Bunların en uzunları 55

tefrikalık “Esrar-ı Kur’an” (tamamı 122 tefrika olan tercümenin son 55 yazılık bölümü

Akif’e aittir), 28 tefrikalık “Anglikan Kilisesine Cevap” ve 11 tefrikalık “Alem -i İslam

Hastalıkları ve Çareleri” tercümeleridir.

Said Halim Paşa: Mehmet Akif, Said Halim Paşa’dan iki eser tercüme etmiştir:

“İslamlaşmak” (c.15, no. 378 –381, 4 tefrika) ve “İslam’da Teşkilat -ı Siyasiyye” (c.19,

no. 493–501, 8 tefrika).

Hasan Basri Çantay hatıralarında Mehmet Akif’in, Samih Rıfat’la birlikte,

Maarif Vekâleti Adına “Divanu Lügati’t Türk”ü Türkçe’ye çevirdiklerini, tercümenin

Vakalet’e teslim edildiğini, yazmaktadır.

Akif’in tercümelerinden kitap olarak basılmış olanlar ise şunlardır:

1. “Müslüman Kadını”, İstanbul, Ahmed Saki Bey Matbaası, 1325,  165 sayfa,

Sırat-ı Müstakim Kütüphanesi, adet: 5.

2. “Hanoto ile Şeyh Muhammed Aduh’un Münakaşası”, İstanbul, Tevsi -i Tıba’at

Marbaası, 1331, 80 sayfa, Sebilürreşad Kütüphanesi, adet: 8.

3. “İslamlaşmak”, İstanbul, Hukuk Matbaası, 1337, 32 sayfa, Sebil ürreşad

Kütüphanesi Neşriyatı.



52

4.  “İçkinin Hayat-ı Beşerde Açtığı Rahneler”, Ankara, Ali Şükrü Matbaası,

1339–1341, 68 sayfa, TBMM Hükümeti Umur -i Şer’iyye ve Evkaf Vekaleti Tedkikat

ve Te’lifat-ı İslamiyye Neşriyatından, adet: 4.

“Anglikan Kilisesine Cevap”, İstanbul Evkaf-ı İslamiyye Matbaası, 1339-1341,

290 sayfa, TBMM Hükümeti Umur -i Şer’iyye ve Evkaf Vekaleti Tedkikat ve Te’lifat -ı

İslamiyye Neşriyatından, adet: 9.

5.Mektuplar

Halen elli kadar mektubu yayınlanmış bulunan Mehmet Akif’in dostlarına çok

sayıda mektup yazdığı anlaşılmaktadır. Bu sebeple dağınık halde, bazı kimselerin

bilhassa eski dostlarının varislerinin elinde, birkaç yüz mektubun bulunduğunu tahmin

etmekteyiz. Bunların toplanarak yayınlanması, şairimizin düşünceleri, hayatı ve yakın

tarihimiz bakımından faydalı olacaktır. 214

214 Safahat’ın dışında kalan eserler ile Akif’in mensur yazıları bölümlerini Ertuğrul Düzdağ’ın Mehmed Âkif
Ersoy adlı eserinden naklettik: Bkz., Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  147-153.



53

II. BÖLÜM

MEHMET AKİF ERSOY’UN DİNİ FİKİRLERİ

I.İMAN

İman, e-m-n kökünde if’âl kalıbında bir mastar olup sözlükte, bir kişiyi söylediği

sözde tasdik etmek, doğrulamak, söylediğini kabullenme k, gönül huzuru ile

benimsemek, karşısında güven vermek, şüpheye yer vermeyecek şekilde kesin olarak

içten ve yürekten inanmak anlamına gelir. Terim olarak iman, Allah tarafından

gönderildiğinden şüphe olmayan hususlarda Hz. Peygamberi tasdik etmek, O’nun haber

verdiği şeyleri tereddüt etmeden kabul edip, bunların doğruluğuna ve gerçekliğine

gönülden inanmak demektir. 215

Akif, terminolojik olarak bir iman tarifi 216 yapmamış olsa da “İmandır o cevher

ki İlâhî ne büyüktür… /İmansız olan paslı yürek sinede yüktür! ”217 dizelerinde imanın

yürek/kalbe nispeti bize, İmanı kalbin tasdikinden ibaret gören Maturidi’nin

tanımlamasını hatırlatmaktadır. 218

Akif, taklidi ve tahkiki iman ayrımından hareketle imanın artıp eksilebileceğini

ortaya koyan şu açıklamalarda bulunur.

“Çünkü erbab-ı aklın imanıyla senin, benim imanım bir mi ya? Sen, ben

babamızdan gördük; yani hazır dine konduk. Ukalâ ise böyle değil; kafalarında her gün

binlerce kıyamet kopuyor. Şüpheler zavallıların bünyan -ı imanına muttasıl hücum

ediyor. Uğraşıyor, birisini deviriyor biri daha peyda oluyor. Onu da yıkıyor üçüncüsü

çıkıyor. Hâsılı biçarenin ömrü mücahede ile geçiyor. Tabiidir ki ferda -yı kıyamette

onun, Allah indindeki, peygamberimiz indindeki mevkii, senden, benden çok yüksek

olacak. Hiç benim imanım ile  Gazzali’nin imanı bir olur mu? Elbette olmaz. Ben hazıra

konmuşum. O hazret ise, ömrünü mücahede ile geçirmiş.” 219

215 Burada aktardığımız tanım Eh l-i Sünnet mütekellimlerince yapılmış olanıdır. Farklı tanımlamalar için bkz.,
Saim Kılavuz, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, İstanbul 2007, 35-46.
216 Vakkasoğlu, içerisinde iman tarifinin de yer aldığı uzun birkaç pasaj naklederek, Akif’in ima n konusundaki
kanaatini ortaya koymaya çalışmış; ancak alıntıladığı bu bölümler için herhangi bir dipnot göstermemiştir.
(Vehbi Vakkasoğlu, İslam Şairi Mehmet Akif, İstanbul 1976, 145–146.) Biz Akif’in eserlerinde bu tür ifadelere
rastlamadık; ancak, Vakka soğlu’nun aktardığı iman tanımlamasının benzerini veren İmamoğlu, Akif’in bu
tanımlamayı Abduh’a dayandırarak verdiğini ifade eder. Abduh Asr suresinin tefsiri bağlamında bunları dile
getirmiş; Akif de bunun tercümesini yapmıştır. Dolayısıyla ifadeler Abdu h’a aittir. Krş.,  Vahit İmamoğlu, Bir
İman ve Aksiyon Adamı Mehmet Akif , İstanbul 1997, 96-97.
217 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 18.
218 Sönmez Kutlu, “Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle İmam Mâturîdî”, İmam Mâturîdî ve Maturidilik, Haz.,
Sönmez Kutlu, Ankara 2003; Bekir Topaloğlu, “Ebû Mansûr El -Mâtürîdî’nin Kelami Görüşleri, İmam Mâturîdî
ve Maturidilik, 198.
219 Şengüler, Külliyat, c. 9, 229.



54

Yukarıdaki paragraftan da anlaşılacağı üzere, imanın artıp azalabileceği

konusunda Akif, Eş’ari akideyle örtüşen kanaatlere sahiptir. Maturid i akidesinde ise,

imanda eşitlik vardır ve imanın artıp eksilmesi söz konusu değildir. 220

İman’nın amel ile ilişkisine gelince Akif, “sağlam îman” sahibi olan bireylerin

bu imanının bir neticesi olaraktan, hakiki manada iman etmiş birkaç kişinin dünyaya

meydan okuyabileceğini şöyle nazmederek

“- İşte gördün ya, Hocam, millet için lâzım olan,

Hoca Mandal’daki îman gibi sağlam îman.

Titretirsin yine dünyâyı, emin ol tir tir;

Hele sen Şark’a o îmanda beş on sîne getir.” 221

Akif, tahkiki imana sahip bir müminin n eler yapabileceğini bahsederken aynı

zamanda imanın amel ile ilişkisine de vurgu yapmış oluyor. Çünkü aksiyona

dönüşmeyen bir imanın dünyayı titretmesinden bahsedilemez. Dolayısıyla Akif’in din

anlayışında, vicdanlara hapsedilmiş, uygulama imkânı olmayan b ir imana asla yer

yoktur. Böylesi bir anlayış onun şiddetli eleştirilerine muhatap olmaktadır:

“İhtimal abdestler, gusüller, namazlar, oruçlar, haclar, zekâtlar, teavünler,

sa’yler, mücahedeler sana ağır geliyor, sana güç geliyor da ‘Keşke din sırf vicdani  bir

akideden ibaret olsaydı, hiç böyle bir takım teklifler bulunmasaydı!’ diyorsun. Acaba bu

emirlerin zımmındaki menfaatleri düşünüyor musun? Acaba kendi sıhhatini, kendi

hayatını, kendi safvet -i vicdanını, kendi rahatını, kendi huzurunu, hülasa kendi

insanlığını ve dolayısıyla bütün cemaatin saadetini, selametini temin için bu ilahi

teklifleri yerine getirmekten mustağni kalabilecek misin? İyice bilmelisin ki senin insan

olman için, insanca ölüp gitmen için hakiki Müslüman olmandan başka çare yoktu.” 222

Hakiki Müslümanlığın yolu ise ilahi emirlere imandan sonra, onlara gereği gibi

sarılmakla ve ancak, onları uygulama sahasına koymakla mümkün olabilir. İnanılan

hususlar uygulama sahasına konulmadığı vakit, insanların başına imansızlıktan dolayı

gelen olumsuzlukların tamamı –isyanlar, fitneler, sapkınlıklar, ayrılıklar, bozgunculuk,

cehalet vb- o toplumu kuşatacaktır. 223

Doğan da şairin iman-amel birliği konusundaki hassasiyetini şu cümlelerle ifade

eder: “Mehmed Akif, Müslümanlıkta iman/amel bütünlüğünün de ğerini ve gerekliliğini

220 Ethem Ruhi Fığlalı, Çağımızda İtikadî İslam Mezhepleri, İstanbul 1999, 89.
221 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 377.
222 Şengüler, Külliyat, c. 9, 328–329.
223 Şengüler, Külliyat, c. 9, 118.



55

çok iyi bilmektedir. İnanan, iman eden kimsenin bunu hayatına geçirmesi, fiil haline

getirmesi gereklidir.”224

Netice itibariyle Akif’in, imanın bir sonucu olaraktan amellerin gerekliliği

üzerinde durmakla ve imanın yerini belirlemede  kalbe vurgu yapmakla, Maturidi’nin

İman tanımlamasına yaklaştığı; İmanın artıp eksilebileceği konusunda ise Eş’ari akideyi

benimsemediği anlaşılmaktadır.

A. Allah

Allah inancı, İslam inanç esasları arasında ilk sırayı almaktadır. Allah

tasavvurunun, diğer inanç esaslarını da içerisinde barındırdığı ve onların muhtevasını da

etkilediği göz önünde bulundurulursa Allah’a imanın, diğeri inanç esasları arasındaki bu

konumu daha iyi bir şekilde değerlendirilebilecektir. Fiziki bir konuma sahip olan

insanın Allah’ı tanımlama gayretleri de sürekli olarak eksik kalmıştır. Çünkü bu gayret,

yaratılanın yaratıcısını, noksan olanın mutlak ve mükemmel olanı tanımlama gayretidir.

Akif, Allah’ı tanımlamaya çalışırken bazen tamamen aşkın bir Allah

tasavvuruna yer verir. Hatta Allah’ın azamet ve celaletinden bahsederken onun yarattığı

âleme ait olan varlıkların bile gerektiği gibi kavranamadığını ifade ederek inansın bu

konudaki acizliğine dikkatleri şöyle çeker:

“Ey nûr-i ulûhiyyetinin zılli avâlim,

Zıllin bile esrâr-ı zuhûrun gibi muzlim!

Kürsî-i celâlin –ki semâlarla zeminler

Bir nokta kadar sahn-i muhîtinde tutar yer-

İdrâkin eder gâye-i ümîdini haybet…

Yâ Rab, o ne dehşettir, İlâhî, o ne heybet!

Pervâzına yetmez gibi pehnâ -yı avâlim,

Gâhi seni bulsam diye, âvâre hayâlim,

Bir şevk ile lâhûta yükseleyim der.

Lâkin nasıl olsun o mi’râca muzaffer?” 225

Metafizik bir alanı tanımlayabilmenin mümkün olmadığının bilincinde olan

Akif’in, Allah’ı tanımlamaya çalışırken kullanmaya çalıştığı tenzih dili, neticede  teşbihe

karışmaktadır. Kendisi de bunu yaparken teşbihe düştüğü için Allah’tan af dileyerek, bu

durumu kendi acizliğine verir ve yeniden tenzih dilini kullanmaya başlar:

“Hükmün ki tahakküm edemez seyrine bir şey;

224 Doğan, Mehmed Akif, 50.
225 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 15.



56

Bir anda bu pâyansız olan cevvi eder tayy.

Bir an, diyerek elemişim bilmeyerek, bak!

Takyîd zamanla seni ay Fâtır -ı Mutlak!

Bâkîyi beşer her ne kadar etse de tenzîh,

Fâniyyeti îcâbı, eder kendine teşbîh!

Itlâka nasıl yol bulabilsin ki tefekkür?

Eşbâhı görür eyler iken rûhu tasavv ur!”226

 Allah hakkında düşünülenler ya da ona atfedilen şeyler insanların hayatı ve

dünyayı nasıl anlamlandırdıklarıyla da ilintilidir. Mehmed Akif, Kur’an’ın da sıkça

kullandığı, tabiattaki düzene dikkatleri çekerek buradan onun yaratıcısına ulaşma,

yöntemine yer verir ve Allah-Âlem ilişkisi bağlamında şunları nazmeder:

“Tutun da ‘zerre’lerinden, çıkın ‘sehâbiyye’

Denen yığın yığın eşbâh-i âsümânîye;

Hülâsa, âlem-i imkânı devredin; o zaman

Şühûda bağlı bir îmanla hükmeder vicdan:

Ki hilkatin ne kadar şekli varsa: Ulvîsi,

Kesîfi, müdriki, uzvîsi, gayr -ı uzvîsi,

Kemâl-i şevk ile mahkûmu aynı kànûnun…

Bütün şu’ûn-i avâlim tecelliyâtı onun.” 227

Akif, Yüce Allah’ın yarattıkları üzerinde ayetlerinin bulunduğunu ve bütün

varlıkların yaratılışı ile kendi türüne özgü niteliklerini, bu ezeli yaratıcıdan aldığını şu

mısralarla ifade eder:

“Kulak verin de neler söylüyor bakın idrâk:

Bu, lücce lücce tekâsüf, bu sa’y -i dehşet-nâk,

Belîğ sa’yidir ummân-ı kudretin, ezelî;

Hurûş-i feyz-i ezel her kutayresinde celî.

Mükevvenâtı ezelden halâs edip ebede

Sürükleyen; onun hayret-i fezâ hüviyette

Tekallübât ile bir müntehâya doğru süren;

Hem istikàmeti dâim o müntehâya veren,

İrâde hep ezelî sa’yidir, bakılsa, onun;

Kimin? O kudret-i mahzın, o sırr-ı meknûnun!

226 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 16.
227 M. Akif Ersoy, Safahat, IV. Kitap, Haz., M. Ertuğrul Düzdağ, İstanbul 2003, 215.



57

Ne dinlenir, ne âtıl kalır, velev bir an,

Şu’ûn-i hilkati teksîf edip yaratmaktan.” 228

Bu mısralarında, kâinatın sürekli oluşum halinde olmasının nedeni olarak Allah’ı

gösteren Akif, daha sonraki dizelerinde tek başına maddenin bir gücünü n kabullenilmesi

halinde dahi; bunun da gücünün kaynağını yüce Allah’tan alması hasebiyle, yine mutlak

güç veren ve yaratanın Allah olacağı sonucuna ulaşır:

“Tasavvur eyleyelim şimdi başka bir kudret,

Ki hep kuvâyı doğurmuş, esâsı madde… Evet

Nedir bu? Başka değil, aynı cilvenin işidir:

Bütün ezeldeki sa’yin tekâsüf etmişidir.

Şu madde yok mu ki almakta birçok eşkâli,

Onun da varmadadır sa’ye asl -ı seyyâli.

Neden mi? Çünkü bütün kudretin tekâsüfüdür.

Zaman da sa’ye çıkar: Çünkü hep onunla yürür.

Mekân da sa’ye varır: Sa’yi sıfra indiririz,

Mekân tasavvur edilemez, muhâl olur hayyiz.” 229

Fatih camisindeki vaazında Akif, Rahman suresinin 29. ayetini tefsir ederken,

Allah’ın sürekli olarak yaratma halinde oluşunu, kâinatın mükemmel bir düzen

içerisinde işlemesi ve kesintisiz olarak yüce Allah tarafından yenilenmesi şeklinde

değerlendirir:

“Allahu Zülcelal her an bu kainata hayat veriyor; her an bir şe’n, bir hadise

vücuda getiriyor. Hallak-ı Azimüşşan kısa lakin bizim tahayyül edemeyeceğimiz kadar

kısa bir an için faaliyeti bıraksa bütün mevcudat alt üst olur. […] Cenab -ı Hak alemi

yalnız bir kere yoktan var etmedi. Onun halkı daimidir. Evet, Allahu Zülcelal’in iki

muhtelif tecellisi var ki biri mevcudatı yok etmekte; diğeri ise var etmekte. A ncak bu iki

tecelli-i Subhani arasındaki zaman mesafesi bizim aklımızla ölçülmeyecek kadar kısa da

onun için ne oluyor, ne bitiyor, farkında olmuyoruz.” 230

Akif’in hutbe ve vaazları ile Tefsirini yaptığı ayetler incelendiğinde, Allah ile

ilgili olarak üzerinde en çok durduğu kavramın Sünnetullah olduğu görülecektir. O, bu

terimi şöyle tanımlar:

228 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 216.
229 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 216–217.
230 Şengüler, Külliyat, c. 9, 201.



58

“Kitabullah’daki sünnet Resulullah’ın sünneti değildir… Kur’an’ın sünneti ise

Cenab-ı Hakk’ın ezeli ve ebedi olan kanunu demektir. Evet, Allahu Zü’lcelâl’in bu

âlem-i hilkatte cari birçok kanunları var. Cemadatta, nebatatta, hayvanatta, yıldızlarda,

aylarda, güneşlerde, dağlarda, denizlerde, yerlerde, göklerde elhasıl bizim bildiğimiz,

bilmediğimiz ne kadar mahlûkat varsa bunların hepsinde ayrı ayrı kanunları caridir.” 231

Örneğin, “Âlem, feza dediğimiz şu ucu bucağı olmayan boşluk içinde dönüp

duruyor; Allah-u Zülcelal’in ezelde çizmiş olduğu hatt -ı hareketi takib ediyor. Hiçbir

zerre kendi seyrinden, faaliyetinden geri durmuyor.” 232 Yaratılmış olan varlıkların

tamamı için geçerli olan bu ilahi kanunlardan, insanlar için geçerli olanlarına gelince

Akif, bunları Müslümanlar açısında şöyle değerlendirir:

“Evet, milletlerde cari olan kanunun mahiyetini biz Müslümanlar doğrudan

doğruya Cenab-ı Hak’dan öğreniyoruz: Ümmet -i İslamiye’nin dünyada, ukbada

felahını, necatını, saadetini, refahını, samanını temin eden evamir -i ilahiye yok mu, işte

onların her biri Allah’ın bir sünneti yani bir kanunudur.” 233

Allah’ın koyduğu bu kanunlar, insanlar tarafından yapılan ve ihtiyaca binaen

sürekli olarak yenilenen kanunlarla kıyaslandığında; Sünneetullah’ın değişmediği ve

kesinlikle değişmeyeceğini Akif defaatle vurgular:

 “Bu kanunlar va’z-ı ilahi olduğu için insanların tertip ettikleri kanunlar gibi

ömürsüz değildir. Ta ezelde meşiyet -i ilahiye muktezasınca ibda olunan bu hükümlerin,

bu ahkamın, bu kavaninin hiçbir maddesi, hatta hiçbir kelimesi, hiçbir noktası

değişmez. Bunun böyle olduğunu Kitabullah da bize sarahaten bildiriyor.” 234

“Cenab-ı Hak’kın bir takım kavanini, kavanin -i ezeliyesi vardır. Evet, o

kanunlar, hem ezelidir, hem ebedidir. Hiç de değişmez.” 235

“Hayatı mücadele içinde geçenler için mevud olmadık nimet; manasız bir

tevekkül ile atıl yaşayanların ise mahkûm olamayacağı zillet yoktur. Fatır -ı Hâkim’in

kavanini ebedidir, asla değişm ez. Allah o kanunların hiçbirinin, hiçbir noktasını hiçbir

müminin keyfi hatta bütün Müslümanların hatır -ı şerifi için tadil edemez.” 236

Akif’in Sünnetullah kavramı üzerinde neden bu kadar durduğunu ve bu konuyu

niçin işlediğini anlayabilmek için dönemin so syal ve siyasi yapısını ve Akif’in

misyonunu göz önünde bulundurmak yerinde olacaktır. O, hutbe ve vaazlarıyla savaştan

231 Şengüler, Külliyat, c. 9, 274.
232 Şengüler, Külliyat, c. 9, 200.
233 Şengüler, Külliyat, c. 9, 274–275.
234 Şengüler, Külliyat, c. 9, 274–275.
235 Şengüler, Külliyat, c. 9, 182.
236 Şengüler, Külliyat, c. 9, 57.



59

savaşa sürüklenmiş bir topluluğa hitap etmektedir. Bütün gayreti, insanlara,

özgürlüklerini sağlamaları için yeni bir ruh vermek ve onla rı dinç ve dinamik tutmaktır.

Bunu yapabilmek için de o, Allah’ın tabiattaki kanunlarından yola çıkarak insanoğlu

için geçerli olan kanunlar üzerinde durur ve bu yolla onları uyandırmaya, diri tutmaya

çalışır. Mademki bu kanunlar herkes için geçerlidir ve hiç kimse için değiştirilmiyor; O

halde bu kanunlara uymayı çoktan bırakmış olan Müslümanlar/şark dünyası bunların

gereğini yapmakla istediği ve arzuladığı konuma gelebilecektir.

Akif, sünnetullah kavramı üzerinde dururken, Allah’ın Kudret ve Adalet

sıfatlarını bir biriyle muhalif bir şekilde ele almaz. O’na göre, Allah’ın kudreti onun

Adaleti ve koyduğu kanunlarla kendini göstermektedir.

“… Vakıa Cenab-ı Hak ‘Malikü’l Mülküm’ diyor; bu âlemde istediği gibi

tasarruf eder; dilediğinden alır, dilediğine veri r; istediğini i’zaz eyler, istediğini tezlil

eder. Bunda şüphe yok. Fakat hiçbir kavim gösterilemez ki kendisi, zillete, esarete,

mahkûmiyete, istihkak kesbetmeden inkıraza gitmiş olsun; hiçbir millet görülemez ki

mülküne sahip olmak istidadını gaib etmede n vatan elinden çıkmış bulunsun.” 237

Yüce Allah’ın bu tasarrufu onun adaleti ile gerçekleşir. Milletlerin tarih

sahnesinden silinerek hükümranlıklarının son bulması, onların kendi elerliye

yaptıklarının bir sonucudur. Onların, Allah’ın belirlemiş olduğu fıtr at kurallarına aykırı

olarak davranmalarının bir neticesidir. Akif’in bu konuda dayandığı ayetler Ahzab

62.238 ayet ile Nahl 36.239 ayetleridir.240 Akif, bu prensibin en güzel şekilde üzerinde

somutlaştığı toplum olarak, dönemin Müslümanlarını gösterir:

“Uzaklara gitmeye gerek yok! İşte efradı üç yüz elli milyona varan ümmet -i

İslamiye gözümüzün önünde duruyor. Küçük bir cemaat iken harikalar gösteren, cihana

hakim olan bu ümmet, şu kesretiyle beraber, şimdi cihanın mahkumu bulunuyor!... [...]

Biz bu felaketlerin, bu hüsranların esbabını hep kendimizde aramalı; hep kendi

nefsimizi muhasebe altına almalıyız.” 241

Akif, bazı yerlerde Allah’ın kudretinden bahsederken adeta Cebri bir dille

konuya girer. Hakkın Sesleri’nde bu duruma örnek olarak verebiliriz:

“İlâhî, emrinin âvâre bir mahkûmudur âlem;

Meşiyyet sende, her şey sende… Hiçbir şey değil âdem!

237 Şengüler, Külliyat, c. 9, 181- 182.
238 Kur’an-ı Kerim Meali, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2006. “Allah’ın önceden geçenler
hakkındaki kanunu budur. Allah’ın kanununda asla bir değişiklik bulamazsın.”
239 “… Yeryüzünde gezin de görün, inkâr edenlerin sonu nasıl olmuştur!”
240 Şengüler, Külliyat, c. 9, 76–77,182.
241 Şengüler, Külliyat, c. 9, 77.



60

Fakat, hâlâ vücûd isbât eder, kendince, hey sersem!

[…]

İlâhî, <<Mâlike’l- mülk’üm>> diyorsun… Doğru, âmennâ.

Hakîkî bir tasarruf var mıdır insân için? Aslâ!

Eğer almışsa bir millet, edip bir mülkü istîlâ;

Eğer vermişse bir millet bütün bir mülkü bî -pervâ;

Alan sensin, veren sensin, senin hükmündedir dünyâ.

İlâhî, en asîl akvâmı alçaltırsın istersen;

Dilersen en zelîl eşhâsa izzetler verirsin sen!

Bu haybetler, bu hüsranlar bütün senden, bütün senden!” 242

Ancak onun bu ifadeleri kullanma nedenini irdelediğimizde bu terennümlerin,

İslam dünyasının içinde bulunduğu olumsuz durumun onun ruhundaki izdüşümleri

olduğunu görürüz. Dolayısıyla Akif, burada duy gusallaşmaktadır. Şiirinin devamında

bunu görmemiz mümkündür:

“Tecellî etmedin bir kerre, Allâh’ım, cemâlinle!

Şu üç yüz elli milyon rûhu öldürdün celâlinle!

Oturmuş eğlenirken senin –hâşâ- zevâlinle,

Nedir ilhâdı ihmâlin o sâmit infiâlinle?

Nedir İslâm’ı tenkîlin bu müsta’cel nekâlinle?” 243

Şiirin son bölümünde ise bu mısraların, duygusal bir veche ile yazıldığını Şair’in

kendisi itiraf etmektedir. Mevcut olumsuz durumun müsebbibinin Allah olmadığı,

insanoğlunun kendisinin yaptıklarının bir netices i olduğu ve durumun Allah’ın fıtrat

kanunlarıyla ilgili olduğu vurgulanmaktadır:

“Sus ey dîvâne! Durmaz kâinâtın seyr -i mu’tâdı.

Ne sandın? Fıtratın ahkâmı hiç dinler mi feryâdı?

Bugün, sen kendi kendinden ümîd et ancak imdâdı;

Evet, sen kendi ikdâmınla kaldır git de bîdâdı.

Cihan kànûn-i sa’yin, bak, nasıl bir hisle münkàdı!

Ne yaptın? <<Leyse li’l -insâni illâ mâ-se’â>> vardı!..”244

242 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 175–176.
243 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 177.
244 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 177.



61

Enfal Suresi 25. ayetin tefsirini konu alan makalesinde de Akif, insanların

yaptıkları yüzünden başlarına gelen mu sibetlerden hareketle, Allah’ın bu dünyadaki

adaletinin ifadesi olan kanunları üzerinde yuğunlaşır:

“Ne yapalım, kanun-i ilahi böyle: kurunun yanında yaş da yanıyor. Beş on

kişinin uyandırdığı fitne yangını binlerce, yüzbinlerce, milyonlarca, hanümanın kül ünü

havaya savurmaktan geri kalmıyor. […] Pekâlâ! Böyle bir, iki, beş, on, yirmi, elli,

yüz… Hatta bin hatta birkaç bin suçlunun ceza -yı amelini geride kalan milyonlarca

bigünaha çektirmek adalet -i ilahiyeye sığar mı? Bu suali ukde -i hatır etmek bile

haramdır. Çünkü Hallak-ı Hâkim bu alem-i hilkat için, hiçbir zaman değişmeyecek bir

takım kanunlar vaz etmiş; o kanunların mahiyetini, ebediyetini, lisan -ı şeriatle bütün

mükellef olan insanlara bildirmiş; hem onların bizim hayatımıza, bizim selametimize

taalluk eden kısmını iyice anlayabilmemiz için gayet basit, gayet vazıh bir surette tertib

eylemiş; sonra, yine bizim selametimiz nezd -i rahmanisinde pek matlub olduğu için

‘Sakın bu kanunların gösterdiği yoldan ayrılmayınız, zira mahvolursunuz.’ İhtarını

daima tekrarda bulunmuş… Artık biz kalkar da Allah’ın evamirine kulak vermez;

Allah’ın gösterdiği yolu tutmaz; bilakis şirzime -i fesadın bile bile arkasına düşersek;

adalet-i ilahiye için bizi te’bid etmemek kabil olur mu?” 245

Akif’in üzerinde durduğu bir diğer h usus da “Allah korkusu”dur. Ahlaki bir

toplumun var olabilmesi için yüreklerinde Allah korkusu taşımaları gerektiğini belirten

Akif, aynı zamanda felsefi bir problem olan, Ahlak’ın kaynağı sorusuna da cevap

vermiş oluyor.

“Ne irfandır veren ahlâka yüksek lik, ne vicdandır;

Fazîlet hissi insanlarda Allah korkusundandır.

Yüreklerde çekilmiş farz edilsin havfı Yezdân’ın…

Ne irfânın kalır te’siri kat’iyyen, ne vicdânın.” 246

Allah korkusunu yüreklerinde taşıyan toplumun bütün dünyaya hakim

olabileceğini; ancak bundan mahrum olan milletlerin ise kölelikten ve zilletten

kurtulamayacağını dile getirmektedir.

“O cem’iyyet ki vicdânında hâkim havf -ı Yezdân’dır;

Bütün dünyâya sâhiptir, bütün akvâma sultandır.

Fakat, efrâdı Allah korkusundan bî -haber millet,

Çeker, milletlerin menfûru, kıbtîler kadar zillet;

245 Şengüler, Külliyat, c. 9, 138–139.
246 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 267.



62

Me’âlî meyli hiç kalmaz, şehâmet büsbütün kalkar;

Ne hâkimlik tanır artık, ne mahkûm olmaktan korkar.” 247

Akif’in son dönemde yazdığı şiirlerine baktığımızda ise yüreklerden taşan

bir Allah sevgisi ile karşılaşırız. Bu konu hakkında gerekli olan açıklamaları Tasavvuf

başlığı altında yapacağımız için burada, Safahat’tan bir bölüm nakletmekle yetineceğiz.

“Ömürler geçti, son yoksun, gel ey bir tânecik Ma’bûd,

Gel ey bir tânecik gâib, gel ey bir tâ necik mevcûd!

[…]

Ne âfâk isterim sensiz, ne enfüs, tamtakır hepsi!

Senin mecnûnunum, bir sensin ancak taptığım Leylâ;

Ezelden sunduğun şehlâ-nîgâhın mestiyim hâlâ!

Gel ey sâkî-i bâkî, gel, Elest’in yâdı şâd olsun:” 248

Mehmet Akif’in Allah tasavvu runda, kainatın mutlak ve tek var edeni olarak

Allah vardır. Dönemin pozitivist -materyalist iddialarından biri olan, maddenin kendi

başına yaratıcı olduğu düşüncesine, maddenin gücünü kabul etmekle birlikte ona bu

gücü verenin Allah olduğu analizi ile ceva p veren Akif, Sünnetullah kavramıyla bütün

insanlar için geçerli olan kanunlardan bahsederek, Müslüman toplumu uyarmaya ve

uyandırmaya çalışmıştır. Hiçbir toplumun yok olmayı hak etmeden tarih sahnesinden

silinmeyeceği, onun başvurduğu temel argümanlardan birini oluşturur.

Sünnetullah kavramının izahında Allah’ın adaletine vurgu yapmış olması,

Akif’in bu konuda Mutezile akidesiyle örtüşen bir düşünceye sahip olduğu gösterse

de;249 Allah’ın kudretini de göz önünde bulundurarak Allah’ın adaleti ile kudretini

terkip etme çabaları O’nun bu konuda İbn Teymiyye’nin izinde olduğunun

göstergesidir.250 Allah hakkında şairin kullandığı Cebri ifadeler ise duygusal ifadelerden

öteye geçmemektedir. Son olarak, Allah inancı ve korkusunun toplumları yücelten en

büyük etken olduğu üzerinde duran Mehmet Akif’in, hayatının sonlarında, mistik yönü

ağır basan ve Allah sevgisini önceleyen şiirleri nazmettiği ortaya çıkmaktadır.

B. Peygamber

Allah ile kul arasındaki iletişimi sağlayan peygamberlerin misyonuna dikkatleri

çeken Akif, dünya ve ahiret mutluluğu için onlara imanın gerekliliğine dikkatleri çeker.

247 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 268.
248 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 444.
249 Mutezile’nin İlahi Adaleti; Sünniler’in/Hadis Ehli ise Allah’ın Kudret’i ve İrade’sini vurguladıkları ile ilgili
olarak bkz., Fazlur Rahman, İslam, Çev., Mehmet Dağ-Mehmet Aydın, Ankara 2004, 166.
250 İbn Teymiye’nin terkip çabaları hakkında geniş bilgi için bkz., Fazlur Rahman, İslam, 172-179.



63

“Peygamberler, Allahu Zül’celâl tarafından insanlara hem dünyada, hem ukbâda

mus’ûdiyetlerini kâfil olacak birer şeriat tebliğ ediyorlar. Bu âlem -i hilkatte cari olan

kavanin-i ilahiyeyi kendilerine bildiriyorlar. ‘İşte bu kanunların muktezasına tevfik -i

hareket ederseniz dünyada bir hayat -ı tayyibe ile yaşar; ukbada ise naîm -i ebedîye

mahzar olursunuz. Yok, Allah’ın evamirini dilnlemezseniz, her iki dünyada belanızı

bulursunuz.’ diyorlar. […]

Milletler bu ilahi tebliğatı dinledikçe, fıtratın ezeli, ebedi kanunlarına itaatten

ayrılmadıkça; maddi, manevi, her türlü feyzi, her türlü terakkiyi elde ediyorlar. Bilakis,

o tebliğatın sıdkına, semaviyetine inanmayacak, o kanunların kat’i yyetinden, istisna

kabul eylemeyeceğinden zuhûl edecek bir hale gelince esfelü’s -sâfilin-i hüsrana doğru

inip gidiyorlar.”251

Hz. Muhammed’in kendi toplumu içerisindeki konumuna dikkatleri çeken Akif,

peygamberlik öncesinde de onun korunduğunu şu cümlelerle  izah eder:

“Aleyhisselatü vesselam Efendimiz daha çocukluğunda iken muvahhid idi,

ahlakın en temizine malik idi; hiçbir saneme tapmadı, hiçbir fenalık yapmadı. O

derecede ki: kavmi arasında doğruluğun timsali tanınır, herkestarafından ‘el -Emin’ diye

anılırdı. Şirkten yahut nefse mağlubiyetten ileri gelecek dalal onun zat -ı keriminden

dünyalar kadar uzak durur, civar -ı tahirine yaklaşmaktan korkardı. Meb’ûs olduğu

milletçe şahsı muhterem görülsün de sözü dinlensin, gösterdiği yola gidilsin diye

Cenab-ı Hak onu daha çocukluğunda iken şirk, ahlaksızlık gibi iki lekeden tenzih etmiş

idi.”252

Akif, Hz. Muhammed’in kendisine, peygamberlik verilmeden önce Müşrikler

içerisinde yaşıyor olması ve onların inançlarındaki yanlışlıklarının farkına varıp, aslında

tevhit dinlerinden olan Hristiyanlık ve Yahudilik gibi dinleri benimsememesini onun

ümmiliğine bağlayarak onun korunmuşluğunu tarihi ve akli delillerle de ispat etmeye

çalışır.253

Hz Muhammed ’min böylesi bir karekter ve ahlaka sahip olması, aynı zamanda

bize, inanmayanların inanmama gerekçelerinin peygamberin şahsı ile alakalı bir husus

olmadığını da göstermektedir. Onlar peygamberin getirdiği dini hükümlere karşı tavır

251 Şengüler, Külliyat, c. 9, 117–118.
252 Şengüler, Külliyat, c. 9, 24–25. Peygamberin korunmuşluğu konusunda Akif’in aşırı yorumlara iltifat
etmediğini, İnşirah Suresi’ni tefsir ederken görebiliriz. Surede geçen, şerh, kelimesini açmak, genişletmek
şeklinde tercüme eden Akif, göğsün biyolojik fonksiyonlarına dikkatleri çekerek geniş gö ğsün kalp ile ciğerin
işleyişini kolaylaştırdığından bahseder. Ayrıca Surenin müteakip ayetinde geçen “vizr” kelimesi ile göğsün
açılmasını irtibatlandırarak vizrin maddi değil manevi yük olduğunu ve ruha verdiği eziyet, gerçek yükten daha
fazla olduğundan bu şekilde tasvir edildiğini anlatır. Bkz, Şengüler,  Külliyat, c. 9, 34–35.
253 Şengüler, Külliyat, c. 9, 25.



64

almışlardır. Bu buğzun neticesinde de mağlup oldular. Buna karşılık Hz. Muhammed

arkasında ebediyen var olacak bir şeriat, kendisinin yolundan yürüyen bir ümmet

bırakmıştır.254

Safahat’ta ise Hz. Peygamber şu mısralarla anlatılıyor:

“Derken, büyümüş, kırkına gelmişti ki öksüz,

Başlarda gezen kanlı ayaklar suya erdi!

Bir nefhada insanlığı kurtardı o  ma’sûm,

Bir hamlede kayserleri, kisrâları serdi!

Aczin ki, ezilmekti bütün hakkı, dirildi;

Zulmün ki, zevâl aklına gelmezdi, geberdi!

Âlemlere, rahmetti, evet, Şer’ -i mübîni,

Şehbâlini adl isteyenin yurduna gerdi.

Dünyâ neye sâhipse,  onun vergisidir hep;

Medyûn ona cem’iyyeti, medyûn ona ferdi.

Medyûndur o ma’sûma bütün bir beşeriyyet…

Yâ Rab, bizi mahşerde bu ikrâr ile haşret.” 255

Akif, Peygamberlerin tarihteki misyonlarına dikkatleri çekerken, hepsinin

Allah’ın yeryüzünde geçerli olan kanunlarını insanlara ilettiklerinden bahseder. Hz.

Muhammed’in korunmuşluğu ve ümmiliği üzerine yaptığı açıklamalar ise, O’nun

çağrısının ilahi kaynaklı olduğunu ıspatlamak üzerine kurulmuştur. Akif’in, Hristiyanlık

ve Yahudililik’in müntesiplerinin olduğ u bir çoğrafayada, peygamberin çocukluğundan

beri muvahhid olduğunu ortaya koyma gayretleri de Batılı

araştırmacıların/oryantalislerin Hz. Peygamber hakkındaki iddialarına cevap olarak

değerlendirilebilir. Akif’in, peygamberin korunmuşluğu konusunu abartma dığını,

İnşirah suresindeki göğüs genişliği(inşirah) ve yük(vizr) kelimelerini tefsir ederken 256

bunları, maddi değil manevi anlamlar yükleyerek tefsirinden anlayabiliyoruz.

C. Ahiret

Ahiret hayatının mahiyeti ve niteliği ile pek ilgilenmeyen Akif, daha çok  dünya

hayatının diğer âlemle ilişkisi üzerinde durur ve bu açıdan dünya hayatına büyük bir

önem atfeder. Dünya hayatının geçiciliğinden hareketle onun değersiz olduğu neticesine

ulaşan anlayışa şiddetle karşı çıkar:

254 Şengüler, Külliyat, c. 9, 49–50.
255 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 455.
256 Şengüler, Külliyat, c. 9, 34.



65

“Sen ey sersem ki <<üç günlük hayatın ömrü yok>> der de,

Sanırsın umduğun âmâdedir ferdâ -yı mahşerde;”257

Akif’in bu tepkisinin nedenine baktığımızda, insanların Ahiret hayatına vurgu

yaparak dünya hayatında onu kazanmak için çaba sarfetmemeleri, dünyada da

tembelliğe ve sefalete sürüklenmeleri  olduğu görmekteyiz;

“Neden geçsin sefâletlerle, haybetlerle, ezmânın?

Neden azmin süreksiz, yok mudur Allah’a îmânın?

Çalış, dünyâda insan ol, elindeyken henüz dünyâ;

Öbür dünyada insanlık değilmiş yağma, gördün ya!

Dilinden âhiret hiç düşmüyor ey müsl üman, lâkin,

Onun hakkında âtıl bir heves mahsûlü idrâkin!” 258

Akif, dünya hayatının varlığı ve burada insanlar için yaratılan varlıklardan

hareketle ahiret hayatının da zorunlu olarak var olacağı çıkarımında bulunur.

“Şu fânî zindegâniyle hayât -ı câvidânînin,

Telâkî-gâhıdır makber denen son menzil -i ârâm.

Hayat ölmekle bitmiş olsa bir şey anlaşılmazdı,

Evet, bir ömr-i sânî var: Değil hilkat abes mâdâm.” 259

Akife göre, Dünya hayatının yüce Allah tarafından yaratılmış olması, aynı

zamanda onun değerli olduğu nun da bir göstergesidir. Çünkü insanların, burada

yaptıklarına karşılık olarak Ahiret yurdundaki konumları belli olacaktır.

“Eğer maksûdu ancak âhiret olsaydı Yezdân’ın;

Ne hikmet vardı ibdâında hiç yoktan bu dünyânın?

<<Ezel>>den ayrılan rûhun nişîme n-gâh-ı bâkîsi

<<Ebed>>ken, yolda eşbâhın niçin olsun mülâkîsi?

<<Elest>>in arkasından gelmesin Cennet, Cehennem de,

Neden ervâha tekrar imtihân olsun bu âlemde?

Demek: Dünyâ değil pek öyle istihfâfa şâyetse:

Demek: Bir feyz-i bâkî var, bu fânî ömre vâbeste!

Diyorlar: <<Kâinâtın aslı yoktur, çünkü fânîdir.>>

Evet, fânîdir amma, bir nazardan câvidânîdir.

Süreksizmiş hayat… Olsun! Müebbed zevki, hüsrânı;

257 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 271.
258 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 272.
259 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 117.



66

Onun bir sermediyyettir bu haysiyyetle her ânı.” 260

Akif, insanları dünyevileşme tehlikesi karşında da uyararak Ahiret hayatı için

hazırlık yapmaya yönlendirir:

“Sen ey gâfil beşer, âlemde bir te’mîn -i istikbal

Edeydim, der çekersin ihtiyârî bir yığın âlâm.

Eğer üç günlük istikbâl için ferdâyı anmazsan,

Hederdir, korkarım, dünyâda imrâr ettiğin eyyâ m.

Hakîkî bahtiyâr ancak o âdemdir ki, dünyâdan

Giderken mâmelek nâmıyle terk eyler büyük bir nâm.” 261

Süleymaniye Kürsüsü’ndeki vaazında Va’d ve Vaîd konusuna da değinen

Akif’in, bu konuda Ehl-i Sünnet âlimleriyle hemfikir olduğunu görmekteyiz.

“Allah’ın va’di, va’di lutfu hiç hulf kabul etmez. Vaîdi yani va’d -i kahrı böyle

değil; dilerse, belki afveder, fakat va’dini her halde îfâ buyurur.” 262

Mehmet Akif, Ahiret hayatının nasıllığı üzerinde pek durmaz. 263 Dünya

hayatının bir sonucu olması açısından Ahiret’i  ele alır. Çünkü insanların, Dünya

hayatında yaptıklarının karşılığı olarak ahretteki konumları belli olacaktır. Bundan

dolayı dünyadan el etek çekip, dünyevi hiçbir şeyle ilgilenmemek, Akif’e göre

tembellik ve miskinliğin bir göstergesidir. Akif’in çalışm ak üzerinde uzun uzadıya

durması da bu anlayışın toplum tarafından kabul edilmesinden kaynaklanmaktadır.

Müslümanların ekonomik anlamdaki geri kalmışlıklarının temelinde de bu yanlış

anlayışlar yatmaktadır. Akif’in mücadelesi, insanları bu yanlış anlamalar dan

uzaklaştırmaktır. Bundan, Akif’in ahireti önemsemediği anlamı çıkmaz.  Örneğin,

dünyada güçlü olmak için her yolu mübah görenlere –eksik tartmak gibi- karşı; Akif’in,

Ahiret azabını hatırlatan “Yoksa ahiret hayatından bunlar büsbütün mü mahrum?” 264

uyarısı bunun bir göstergesidir.

D.Kader

İnsanlığın üzerinde en çok kafa yorduğu konulardan biri olan Hürriyet

Problemidir. İlahiyat konuları alanında da yerini almış ve İslam akaidinde ise Kader

başlığıyla ilintili bir konu olan hürriyet, Allah -insan iradesi bağlamında ele alınmıştır.

260 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 271–272.
261 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 117.
262 Şengüler, Külliyat, c. 9, 225.
263 Kevser Suresi tefsirinde Akif, Kevser’i “çokluğun gayesine varan şey” diye tefsir etmiştir. İbn  Abbas’a
Kevser’in, cennetteki nehir olup olmadığını soran Sahabilere; “O nehir de Cenab -ı Hakkın Peygamberimize
verdiği çoğun içindedir.” Şeklindeki cevabını aktaran Akif, Kevser’i sadece Ahiret bağlamında izah eden
yorumlara iltifat etmediğini ortaya koy muştur. Bkz., Şengüler,  Külliyat, c. 9, 48-49.
264 Şengüler, Külliyat, c. 9, 45.



67

Tevhid ilkesinin üzerine oturtulduğu temel olan Allah’ın, İnsan ile irtibatlı olarak ele

alınması açısından da önemini koruyan Kader’in nasıl anlaşılması gerektiği hususu,

İslam düşünce tarihindeki farklılaşmalar, mezhepler, düşü nce ekolleri ve fikir

akımlarının oluşmasında da büyük bir etkiye sahip olmuştur. Toplumun içerisinde

bulunduğu sosyal ve siyasi ortamın da tesiriyle Kader konusu, farklı dönemlerde ve

şartlarda değişik şekillerde algılanmış ve izah edilmiştir.

Mehmet Akif Ersoy’un kaderle ilgili mülahazalarını ele alırken Onu, Dünya

tarihi ve özellikle de İslam dünyası için kritik bir dönem olan 19 ve 20. yy’ın kendine

özgü bu şartlarından bağımsız bir şekilde değerlendirmek hatalı olacaktır. Bu dönemde,

İslam entelijansiyası yoğun bir şekilde özeleştiri yapma yoluna giderekten dini kavram

ve terminolojiyi sorgulayarak bunları yeniden yorumlama ve üretme yoluna gitmiştir.

 Bu içe dönük sorgulamayı yapanlardan biri olan Akif’in, Müslümanların,

içerisinde bulundukları sıkın tılı durumun izahını Kader ile yapan anlayışa,

Müslümanların ihtişam döneminden hareketle şöyle itiraz ettiğini görüyoruz:

“O ihtişâmı elinden niçin bıraktın da,

Bugün yatıp duruyorsun ayaklar altında?

<<Kadermiş!>> Öyle mi? Hâşâ bu söz değil doğru;” 265

Akif’in itiraz noktasını, insanların başarısızlıklarını örtmek ve sorumluluktan

kaçmak için sığındıkları kader nazariyesi oluşturmaktadır. Burada insan iradesi tasfiye

edilerek oluşturulan Kader akidesi, yanlış bir anlamanın ürünü olduğundan Şair’in,

“Mükellefiyeti Allâh’a eyliyor tevcîh!” 266 dizesinde ifade ettiği gibi Allah tasavvuru da

problemli bir hal alarak karşımıza çıkmaktadır. Zira sorumluluktan kaçan insanoğlu bu

mevcut kötü durumun müsebbibi olarak da Allah’ı görmüş olmaktadır. Ancak, insanın

bunun sorumluluğundan kurtulamayacağını Akif, insan iradesi ve Allah’ın kullarına

zulmetmeyeceği argümanı ile şöyle dile getiriyordu:

“Belânı istedin, Allah verdi… Doğrusu bu.

Taleb nasılsa, tabî’î, netîce öyle çıkar,

Meşiyyetin sana zulmetmek ihtimâli mi v ar?”267

Akif, Fatih Kürsüsünde’denin başka bir bölümünde böylesi bir kader inancını,

“zavallı avam” nitelemesiyle tanımladığı halk tabakasının fikriyatı olarak zikreder.

“Yıkılsa arş-ı hükûmet, tıkılsa kabre vatan,

265 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 229.
266 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 230.
267 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 229.



68

Vazîfesinde değil: Çünkü <<hepsi Allah ’tan!>>

Ne hükmü var ki esasen yalancı dünyânın?

Ölürse, yan gelecek Cennet’inde Mevlâ’nın.” 268

Akif’in eleştirerek karşı çıktığı kader anlayışının İslam mezhepleri tarihindeki

kökenlerine baktığımızda, Cebriye ekolünün Kader telakkisi karşımıza çıkacaktı r.

Cebriye, iradi manada insana herhangi bir kudreti atfetmeyi uygun bulmadığından,

İslam kaynaklarında geçen iradî kudretin insan için kullanımını bir mecazdan ibaret

görüp; her şeyin yapıp edeni olarak Allah’ı görür ve sonuç itibariyle de insanın herhang i

bir sorumluluğunun olmadığı neticesine varır. 269

Cebri kader nazariyesine şiddetle karşı çıktığını gördüğümüz Şair’in, bazı

dizelerine bakıldığında; insanın iradesini önemsemediği ve hatta her şeyin yüce bir güç

olan Allah tarafından belirlendiği ve insan ın bu gündelik yaşama hiçbir şekilde etkide

bulunamadığı manalarına gelebilecek ifadelere yer verdiği görülür.

“İlâhî, emrinin âvâre bir mahkûmudur âlem;

Meşiyyet sende, her şey sende… Hiçbir şey değil âdem!

Fakat, hâlâ vücûd isbât eder, kendince, hey sersem!”270

Dizeleri ve bundan sonra gelen,

“İlâhî, <<Mâlike’l-mülk’üm>> diyorsun… Doğru, âmennâ.

Hakîkî bir tasarruf var mıdır insân için? Aslâ!

Eğer almışsa bir millet, edip bir mülkü istîlâ;

Eğer vermişse bir millet bütün bir mülkü bî -pervâ;

Alan sensin, veren sensin, senin hükmündedir dünyâ.” 271

 Mısraları ve bunları takip eden,

“İlâhî, en asîl akvâmı alçaltırsın istersen;

Dilersen en zelîl eşhâsa izzetler verirsin sen!

Bu haybetler, bu hüsranlar bütün senden, bütün senden!” 272

Bu ve buna benzer dizelerin yer aldığı Hakkın Sesleri’nde Akif, Âl-i İmrân

suresinin 26. Ayetini273 tefsir mahiyetinde bu dizeleri yazmıştır. 9 Ocak 1913 tarihli bu

268 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 249.
269 Bekir Topaloğlu, Kelam İlmi Giriş, İstanbul 2004, 286; Mehmet S. Aydın, Din Felsefesi, İzmir 2001, 165-
166.
270 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 175.
271 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 175.
272 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 176.
273 “Ya Muhammed, de ki: “Ey mülkün sahibi olan Allah’ım, sen mülkü dile diğine verirsin; sen mülkü
dilediğinin elinden alırsın; sen dilediğini azîz edersin; sen dilediğini zelîl edersin; hayır yalnız senin elindedir;
sen, hiç şüphe yok ki her şeye kadirsin.”



69

şiirin, yazılma zamanını göz önüne alarak konuyu ele aldığımızda, Uluslaşma

hareketlerinin tetiklediği Balkan Sava şı’nda, Osmanlı’nın dağılmaya yüz tuttuğunu ve

İslam dünyasının koruyucusu ve birleştiricisi olan imparatorluğun parçalanmışlığının

verdiği ızdırap ve elemin bir ürünü olaraktan, bu kelimelerin Akif’in kalemiyle nazma

büründüğünü görürüz.274 Kaldı ki şiirin son bölümünde Akif, burada duygusallaştığını

ve daha önce söylediklerinin hatalı olduğunu “Sus ey dîvâne! Durmaz kâinâtın seyr -i

mu’tadı.”275 mısrasıyla itiraf etmekte ve mevcut olumsuz durumun sorumluluğunun

insanlarda olduğunu haykırmaktadır. Şair’in burad a kullandığı “Sus ey dîvâne” ifadesi,

daha önce yazdıklarının mantıklı ve tutarlı bir anlayışın ürünü olmaktan ziyade;

psikolojik olarak duygusallığının zirveye çıktığı bir haleti ruhiye ile kaleme alındığını

ortaya koymaktadır zaten. 276 Burada metot olarak şu hususu belirtmenin de doğru

olacağı kanaatindeyiz. Şöyle ki; şiir ile nesir, üslup açısından ele alınıp

karşılaştırıldığında ikisi arasında büyük farklılıkların olacağı aşikârdır. Şiirde duygu dili

daha çok ön plana çıkarken, nesirde ise akıl dili ön pl andadır. Dolayısıyla Akif’in Kader

konusundaki fikirlerini ele alırken nesir olarak kaleme aldıkları ve Halka hitapta yaptığı

açıklamaları şiirle karşılaştırırken, tenakuz gibi görünen bir durumun ortaya çıkması

durumunda nesri şiire göre öncelemek daha do ğru bir yöntem olacaktır. 277

Bu noktadan hareketle konuyu ele aldığımızda Mehmet Akif’in, Beyazıt

Kürsüsü’ndeki vaazında Al -i İmran suresi 26. ayetin tefsirini, insan hürriyeti ve

sorumluluğu bağlamında, şu şekilde yaptığını göreceğiz: “Vakıa Cenab -ı Hak “Malikü’l

mülküm” diyor; bu âlemde istediği gibi tasarruf eder; dilediğinden alır, dilediğine verir;

274 Safahat’ın beşinci kitabı olan Hatıralar’da geçen “Ey âlem -i İslâm’ı ezen, inleten Allah!” şeklindeki v.b
ifadeleri de bu muvacehede değerlendirmek doğru olacaktır. Burada da Balkan Harbi sonrası başlayan Cihan
Harbi’inin olumsuz atmosferi Şair’i böyle söyletmektedir. Bu söylemi, Peygamber  döneminde, çekilen
eziyetlere dayanamayan Müslümanların, insanların gücünü aşan bir çaresizliğin ifadesi olaraktan, Allah’ın
yardımı ne zaman gelecek!,  terennümüyle dile getirdikleri; Allah’tan yardım bekleyen ve  psikolojik destek
isteyen durumlarına benzetmek yanlış olmasa gerek. Şii rin devamında gelen “Artık bize göster ki o ferdâyı:
Bunaldık!” ifadesi, Şiirin bütünü göz önüne alınarak değerlendirildiğinde bu yorumumuzu haklı çıkartmaktadır.
Şiirin tamamı için bkz., Ersoy, Safahat, V. Kitap, 263-264. Tevhîd yâhud Feryâd adlı şiirde d e Cebri kader
akidesi ile örtüşen ifadelere yer veren Şair, bu durumun farkındadır. Akif bu şiirde, “Cebrî değilim… Olsam
İlâhî ne suçum var?” derken hem Cebri düşüncede olmadığını vurguluyor hem de bu dizeden önceki mısraların,
çaresizliğin verdiği elemden kaynaklı bir feryat olduğuna işaret ediyor. Şiirin tamamını değerlendirmek için
bkz.,  Ersoy, Safahat, I. Kitap, 15-19.
275 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 177.
276 Akif fikir dünyasını ortaya koymaya çalışan araştırmacıların Kader konusunu ele alırken,  Cebri b ir şekilde
anlaşılmaya müsait olan ifadeleri hiç gündeme getirmemiş olmaları parçacı bir anlama problemi olarak karşımıza
çıkmakta ve dolayısıyla bu bakış açısı, Akif’i bütüncül bir şekilde anlamaya engel olmaktadır. Kader ve
Tevekkül konusu için bkz., R. İhsan Eliaçık, Çağa İz Bırakan Müslüman Önderler Mehmed Akif Ersoy,  İstanbul
2004, 47-56.
277 Akif’in nazmı ve nesri bu bağlamda değerlendirilmediğinden olacak ki Kader konusunda O’nun, ömrünün
sonuna kadar sistematik bir kader anlayışı ortaya koyamadığı ve  Cebrilik ile Mutezile arasında gidip geldiği
şeklinde izahatlar yapılmıştır. Bkz., Meliha Macit, Akifin Gelenksel İslam Anlayışını Eleştirisi , Yayınlanmamış
Yük. Lis. Tez., Ankara 2006,  17-26.



70

istediğini i’zaz eyler, istediğini tezlil eder. Bunda şüphe yok. Fakat hiçbir kavim

gösterilemez ki kendisi, zillete, esarete, mahkûmiyete istihkak kesbet meden inkıraza

gitmiş olsun; hiçbir millet görülemez ki mülküne sahip olmak istidadını gaip etmeden

vatan elinden çıkmış bulunsun.” 278

Akif’in Sebilürreşad’daki bir makalesinde, tevekkülün tembellik ile

bağdaşmadığı; azim ile birlikte anılması ve açıklanması  gerektiğini ifade ettikten sonra

sözü kader ve kaza konusuna getirerek yaptığı Muhammed Abduh referanslı şu izahat;

kendisinin Cebri kader akidesi hakkındaki düşüncesini ortaya koyması açısından son

derece önem arz etmektedir:

“Şeyh Muhammed Abduh’un dedi ği gibi kaza ve kader akidesi Cebrîlik

şenaatinden tecerrüd ederse azim, cür’et, istihkar -ı hayat, şecaat gibi secâyâ -yı fâzılanın

kâffesi bu akidenin etrafında pervane gibi dönmeye başlar” 279

Safahat’ta yer alan Cebri ifadeler Cerrahoğlu’nun 280 da dikkatini çekmiş olacak

ki Akif hakkında:  “… şair, olayları İslam fatalizmi 281 açısından görmeye alışkındı.” 282

ifadesini kullanmış; ancak, hemen ardından şu değerlendirmeyi yapma gereği

duymuştur: “Lakin, şunu da kaydedelim: Bu fatalizm, cennet kapılarını açan beyaz

tırpanlı iskeletin kucağına gülerek atılmak ve Allahın va’dettiği zaferi mukadder

bilmektir. Gümüş ayaklı filleri ve yakut kakmalı silahlarıyla muhteşem iran ordularını

çil yavrusu gibi dağıtan yırtık burnuslu Arap akıncısını hatırlayacağız.” 283

278 Şengüler, Külliyat, c., 9, 181-183.
279 Şengüler, Külliyat, c. 9, 171. Cerrahoğlu, Akif ile Abuh’un bütün doktrin meselelerinde birbirlerinden hiç
ayrılmadığını ifade ederek kaza ve kader konusu örnekleminden hareketle uzun bir pasaj nakleder. Burada, Akif
öncelikle kaza ve kader konusunun iman esaslarından biri o lduğunu söylemekle işe başlar ve Batı’nın bu
konudaki düşüncesinin vehimlere dayandığını belirtir. Bu bağlamda Akif Batı’nın, - Müslümanların her türlü
olumsuz duruma, yoksulluğa ve sefalete Kader akidesi gereği rıza gösterdikleri şeklindeki - fikriyatına karşı
çıkararak kaza ve kadere imanın Cebriye’nin görüşü ile aynı anlama gelmeyeceğini vurgular. Bu reddiyeden
sonra da kaza ve kaderin nasıl anlaşılması gerektiği ile ilgili olarak uzun bir bölüm aktarır. Ancak bu bölüme
gerek Şengüler’in, gerek Abdulkadir oğlu’nun gerekse de Doğrul’un, Akif’in makale ve hutbe ile vaazlarını
derledikleri eserlerinde rastlamadığımız için buraya alıntılamadık. Akif’e nispet edilen açıklama ve
Cerrahoğlu’nun yorumlaı ile ilgili olarak bkz., A. Cerrahoğlu, Bir İslâm Reformatörü Mehmet Akif, İstanbul
1964, 12-15.
280 Çalışmasında kullandığı farklı dil ile dikkatimizi çeken A. Cerrahoğlu’nun “hayatını Türkiye'de Sol'un ve
Sosyalizm'in tarihini araştırmaya adamış, ömrünü Marksizm'in en güçlü muhaliflerine, hatta bazı yandaşlarına —
hem de 1930-40lı yıllarda— eleştiriler yazmakla” geçirmiş ve yüz’ü aşkın müstear isim kullanan Kerim SADİ
olduğunu Cündioğlu’ndan öğreniyoruz. Bkz., Dücane Cündioğlu, “Bir adam düşününüz ki…” Yeni Şafak, 2
Temmuz 2006 Pazar; http://makale.turkcebilgi.com/kose -yazisi-89678-ducane-cundioglu-bir-adam-dusununuz-
ki.html
281 “Bütün insan eylemlerinin hatta bütün olup bitenlerin önceden belirlenmiş olduğunu do layısıyla da bu
olayların gelişim çizgisini değiştirmeye yönelik bütün girişimlerin, bütün çabaların boşuna olduğunu söyleyen
öğreti. Bir dünya görüşü olarak yazgıcılık kadere, alınyazısına boyun eğme tutumudur; insanının önceden
belirlenmiş olduğundan kaderini, yazılmış yazısını değiştirmeyeceğine inanmasıdır. Bkz., Abdülbaki Güçlü,
Erkan Uzun, Serkan Uzun, Ümit Hüsrev Yolsal, Felsefe Sözlüğü, Ankara 2003, 1591.
282 Cerrahoğlu, İslam Reformatörü,  2.
283 Cerrahoğlu, İslam Reformatörü,  2–3.

http://makale.turkcebilgi.com/kose-yazisi-89678-ducane-cundioglu-bir-adam-dusununuz-


71

Dolayısıyla Cerrahoğlu burada, Akif’e nispet edilebilecek Cebri

anlayış/fatalizmi,  Allah’ın Müslümanlara kesin bir va’di olduğuna inanmak şeklinde

değerlendirmektedir. Netice itibariyle kendisi Akif’in, çöküş ve yıkılış devirlerinin

ayakları köstekleyen pasif kadercil iğini reddettiğini284 söyleyerek insan iradesi ve

sorumluluğunu merkeze aldığını ifade ediyordu.

 Kaldı ki Akif, Al-i İmran/26’nın tefsirini yaptığı aynı şiirinin sonunda “fıtratın

ahkâmı” dediği Sünnetullah, yani tabiatta var olan Allahın değişmez kanunlar ı var

olduğunu ve bunun neticesinde de insanların çalıştıklarının ve yaptıklarının karşılığını

gördüklerini şu mısralarla ifade etmektedir:

“Ne sandın? Fıtratın ahkâmı hiç dinler mi feryâdı?

Bugün sen kendi kendinden et ancak imdâdı;

Evet, sen kendi ikdâmınla kaldır git de bîdâdı.

Cihan kànûn-i sa’yin, bak, nasıl bir hisle münkàdı!

Ne yaptın? <<Leyse li’l -insâni illâ mâ-se’â>> vardı!..”285

Tevhîd Yâhud Feyâd adlı şiirde  geçen şu ifadeler ise;

“Ey nâmütenâhî sana nisbet ile mahdûd,

Mahsûr-i muhît-i kaderindir ne ki mevcûd” 286

 Akif’in, Kaderi; Allah’ın kudreti ve ilmi sonucunda ortaya koyduğu ve kâinatın

uymak zorunda olduğu kanunlar (Sünnetullah) bağlamında izah ettiğini ortaya

koymaktadır.   Sünnetullah konusuna Allah başlığı altında detaylı olarak yer verdiğimiz

için burada sadece Kader ile ilişkili olarak bu konu üzerinde duracağız.

Akif, İslam İlahiyatında Kader konusuyla irtibatlı olarak ele alınan Rızık

bahsini de Sünnetullah bağlamında ortaya koymaya çalışır. Rızkın ezelde taksim edilip

insan emeği ve gayretinin bunda hiçbir etkisinin olmayacağı iddiasına karşılık olarak

çeşitli gerekçeler öne sürerek insanın kendi çabasını merkeze alan açıklamalarda

bulunur:

“Şu var ki bizim ne ilm-i İlâhî’nin künhünü tedkike cüretimiz, ne de âlem -i

gaybı tahkike kudretimiz yoktur. Onun için bilfarz benim şu sa’yimin ilm -i sabık-ı

İlâhî’den dolayı pâmâl-i hırman olacağını nereden bilirim! O halde bir sû -i tefehhüm

neticesi olarak beni çalışmaktan men edecek minhac -ı sedâddan çevirecek bu gibi

efkara neden kapılayım? Hayır hayır! Tedkik olunursa ıyanen görülür ki diyanet -i

284 Cerrahoğlu, İslam Reformatörü, 3.
285 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 177.  Son dizede Necm Suresi 39. ayete vurgu yapılmıştır: “İnsan için kendi
sa’yinden (çalışmasından, emeğinden) başka bir şey yok.”
286 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 16.



72

beyza-yı İslâmiye hayatın meşhud ve mahsus olan bir takım kavânîn -i sâbitesini teşri

etmemiştir. Rızkın Cenab-ı Hak tarafından insanlar arasında sa’y ile mütenasib olmak

üzere taksim edilmiş bulunması; kimin emeği çok ise nasibi de çok; kimin emeği az ise

nasibi de o nisbette az olması mukarrerat -ı İslâmiyedendir. İşte size bir düstûr -u hizmet

ki dünya denilen heycâ-ı maişette herkesin iktiham edeceği şedaid nisbetinde nâil -i

meram olacağına itminan hâsıl ederek çalışması için bundan büyük saik olamaz:

‘Cenab-ı Hak kuluna himmeti ve hırs -u talebi nisbetinde verir.’ Hadis.” 287

İnsanın rızkının insanın istek ve çalışmasına bağlı olarak şekilleneceğini öne

süren Akif yine referans olarak Allah’ı n koyduğu kanunları (Sünnetullah) verir:

“İslamiyet ahkâm-ı celîlesine ittiba edenlere bülend bir sada ile nida ederek diyor ki:

‘Hayatın sabit, lâyetegayyer bir kavaidi, muayyen bir takım kavanini vardır. O kavanine

muhalefette bulunanlar ferman -ı İlâhi’ye karşı gelmiş olurlar; muktezasınca hereket

edenler ise ihraz-ı emel ederler. Rızk ile kesb de o kavânîn -i kesbin en başlıcalarından

biri de erkenden işe başlayarak takat müsait olduğu kadar çalışmaktır ‘Çalışan bulur.

Her müctehidin bir nasibi vardır. Sa bah uykusu mâni-i rızıktır.’ Hadis.”288

Akif, geçmiş milletlerin hükümranlıklarının son bulması ve kavimlerin helakını,

Allahın koyduğu kanunların bir neticesi şeklinde değerlendiriyordu. İnsanların bu

kanunlara uygun davranmaları gerektiğini, aksi halde hiç kimse için değişmeyecek olan

bu ilkeler gereği milletlerin güçlerini yitirip, hâkim konumdayken mahkûm duruma

düşebileceklerinden bahsediyordu. Bu bağlamda onun sarfettiği şu cümleler Kaderle

ilgili fikriyatı hakkında da bize malzeme sunmaktadır:

“Geziniz dünyayı; arza, semaya bakınız; muhtelif kıt’alardaki harabeleri

görünüz; sizden evvel geçmiş milletlerin tarihini okuyunuz. Göreceksiniz ki hepsi aynı

esbab, aynı şerâit tahtında mahv olmuşlardır. Çünki aynı esbab, aynı netayici tevlîd

eder.”289

Aynı sebebin aynı neticeyi doğurduğu fikrinin, felsefedeki ifadesi determinizm 290

olup, İslam düşünce tarihinde Kindi, Farabi ve Mutezili alimlerin bu prensibi Kader

287 Abdulkerim, Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri,  Ankara 1987, 212.
288 Abdulkerim, Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri,  Ankara 1987, 213.
289 Şengüler, Külliyat, 182–183.
290 Determinizm (Belirlenimcilik): “Ayrım gözetmeksizin dünyadaki tüm olayların daha önce gerçek leşmiş
başka olayların sonucu olduğunu, söz konusu bu olayların zorlamasıyla yeni olayların oluştuğunu savunan görüş.
Olaylar arasında nedensellik ilişkisi olduğunu savunana belirlenimcilikte gelecekte ortaya çıkacak olaylar,
geçmişte ortaya çıkmış olaylar ın kesinliği ve değiştirilemezliği oranında kesin ve de değiştirilemez olaylardır.
Daha geniş bilgi için bkz., Abdülbaki Güçlü, Erkan Uzun, Serkan Uzun, Ümit Hüsrev Yolsal, Felsefe Sözlüğü,
Ankara 2003. Mutezili alimlerin Nedensellik hakkındaki kanaatleri ve bu ilkeyi açıklamada ortaya koydukları
farklı çözümlemeler için bkz., Muhammed Ammara, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu,  Çev., Vahdettin
İnce, İstanbul 1998, 191-208.



73

konusu bağlamında ele alıp farklı şekillerde de olsa benimsedikleri görülmektedir. 291

Bilindiği üzre akılcılığı ile ön plana çıkmış olan Mutezile Mezhebi Kader konusunda,

Cebriye’nin tam karşısında yer alır ve insanın kendi fiilerinin yaratıcısı olduğu; Allah’ın

buna herhangi bir müdahalesinin olmadığı düşüncesindedir. 292

Mehmet Akif’in, “aynı esbab, aynı netayici tevlîd eder.” derken, felsefi bir

çözümleme yaparak olayın teorik boyutunu ortaya koymak gibi bir kaygı ve amacı

yoktur. O pratikte insanlara/Müslümanlara faydalı olacak, onları tembellikten ve

miskinlikten kurtaracak açıklamalar yapmak ihtiyacınd an dolayı, nedensellikten

bahsederek onların ümitlerini yeşertmeye ve onlara adeta taze kan aşılamaya çalışır.

Akif’in bütün çabası bu yöndedir. Fatih Kürsüsünde’de yer alan şu ifadelerde, onun bu

kaygısını rahatlıkla görebiliyoruz:

“Kader ferâiz-i îmâna dâhil… Âmennâ…

Fakat yok onda senin sapmış olduğun ma’nâ.

Kader: Şerâiti mevcûd olup da meydanda,

Zuhûra gelmesidir mümkinâtın a’ayânda.” 293

Bu dörtlükteki son iki dize Akif’in katı bir determinist olmadığını da ortaya

koymaktadır. Buradaki mümkinat;294 meydana gelme ihtimalinin, meydana gelmeme

ihtimaline denk olması diye tanımlayabileceğimiz bir terim olduğundan, Akif’in, olaylar

arasında zorunlu bir sebep-sonuç ilişkisinin varlığını benimsemediğini de söyleyebiliriz.

Eliaçık ise yukarıdaki dizeler den hareketle, Akif’in bu ifadelerinin tipik bir Mutezile

kelamını çağrıştırdığını söylemekte; ancak, Safahat’ta yer alan ve Cebri bir kader

nazariyesini çağrıştıran ifadeleri görmezlikten gelmekte, bunları hiç gündeme

getirmemektedir.295 Kaldı ki Akif aynı şiirin devamında Kader konusunun; ilahi bir sır

olduğu, insanların üzerinde kafa yorarak çözemeyeceği, üzerinde düşünülmesinin

peygamber tarafından yasaklandığı, şeklindeki ehlisünnet kader akidesiyle 296 paralellik

arz eden fikirlerini, şu mısralarla dile ge tirmektedir:

“Kader nedir, sana düşmez o sırrı istiknâh;

Senin vazîfen itâ’at ne emrederse İlâh.

O, sokmak istediğin, şekle girmesiyle kader;

291 M. Saim Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî,  İstanbul 1997, 232–233, 238, 242.
292 Daha geniş bilgi için bkz., Muhammed Ammara, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu,  Çev., Vahdettin
İnce, İstanbul 1998, 109-153.
293 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 231.
294 Mümkin ifadesinin tanımıyla ilgili daha geniş bilgi için bkz., Topaloğlu, Kelam İlmi Giriş, 68-69.
295 Eliaçık, Mehmed Akif Ersoy, 49.
296 İslam alimlerinin ekseriyeti ve Ehli Sünnet bu konudaki fikri için bkz., Bekir Topaloğlu, Kelam İlmi Giriş,
İstanbul 2004, 292.



74

Bütün evâmiri Şer’in olur bir anda heder!

Neden ya, Hazret-i Hakk’ın Resûl-i Muhterem’i,

Bu bahsi men’ ediyor mü’minîne boş yere mi?” 297

Bu genel değerlendirme sonrası Akif, Sahabenin Kader konusunu cebri bir bakış

açısıyla ele almadığını şu örnekle ortaya koyar: Hz. Ömer döneminde Suriye’nin fethi

sırasında Veba hastalığının olduğu bir bölgeye girilip giri lmemesi konusu, ashap

arasındaki ihtilafa sebep olmuş ve yapılan istişareler sonucunda Hz. Ömer o bölgeye

girmeme kararı alarak geri çekilmiş, bu durum ordu komutanı olan Ebu Ubeyde’nin,

Allah’ın kaderinden mi kaçıyorsunuz  yollu itirazına neden olunca Hz. Ömer’in buna

cevabı:

“Demez mi, Hazret-i Fârûk döndü: <<Doğru, dedi,

Şu var ki bir kaderu’llâhtan kaçarken biz,

Koşup öbür kaderu’llâha gitmedeyiz.

Zemîni otlu da etrâfı taşlı bir derenin

İçinde olsa deven, yâ Ebâ Ubeyde, senin;

Tutup da onları yalçın bayırda sektirsen,

Düşün: Kaderle değildir şu yaptığın da nedir?>> 298

Şeklinde olur. Hz. Ömer’in bu cevabına Abdurrahman ibn Avf’ın Peygamberden

rivayet ettiği veba hadisi* de eklenince sahabenin bu konudaki ortak kanaati Akif’in

ifadelerine şöyle yansır:

“Muhâcirîn-i Kureyş’in, kibâr-ı Ashâb’ın,

Kader denince ne anlardı hepsi, anladın a!...

Şerîat’in koca bir rüknü: İbn-i Hattâb’ın;

Utanmadan yine kalkışma Hakk’a bühtâna.” 299

Akif’in Kader ile ilintili olarak ele aldığı bir diğer husus olan tevekkü l konusunu

ele alış şekline baktığımızda, İslam dinine yönelik olarak seküler bağlamda yöneltilen

eleştirilere cevap mahiyetinde onun, savunma psikolojisinin de etkisiyle bir anlayış

geliştirdiğini görürüz. Zira İslam dünyasının bilim ve teknoloji alanında  Batı ile kıyas

edilemeyecek düzeyde olduğu gerçeği gözler önündeydi. Dini bir terminoloji olan

Tevekkül’ün, Dünyevi bir husus olan “geri kalmışlıkla” kurulan bu olumsuz ilişkisi,

zorunlu olarak İslam aydınlarını bu konuda fikir beyan etmeye yöneltmiştir. Akif de bu

297 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 231.
298 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 231–232.
* Veba olan yere girmeyin; veba olan yerde iseniz çıkmayın. Hadis -i şerif: Buhari, Tıb 30.
299 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 232.



75

yanlış anlamaya karşı olan tepkisini “Tevekkülü bir nakîse, daha doğrusu bir rezîle

addederek bugünkü Müslümanları onunla itham etmek kadar sersemlik olamaz.” 300

sözleriyle dile getiriyordu.

Dışarıdan dine karşı yapılan “tevekkül” merkez li saldırılara/eleştirilere tepkisini

böyle dile getiren Akif, bu anlama probleminin kaynağının içeride olduğunu ve bu

durumun arıziliğini Safahat’ında şöyle dile getiriyordu:

“Tevekkülün, hele, ma’nâsı hiç de öyle değil.

Yazık ki: Beyni örümcekli bir y ığın câhil,

Nihâyet oynayarak dîne en rezil oyunu,

Getirdiler, ne yapıp yaptılar, bu hâle onu!” 301

“Beyni örümcekli bir yığın câhil” yüzünden yanlış bir şekilde oluşturulan

tevekkül anlayışı nedeniyle İslam dini, kendisine nefret dolu gözlerle bakılan din ,

haline gelmiştir.

“Yazık ki: Çehre-i memsûha döndü çehre-i din;

Bugün kuşatmada İslâm’ı bir nazar: Nefrin.” 302

Bu anlayışın yerleşmesine neden olanları “alçak” olarak gören Akif, yine Fatih

Kürsüsünde’de bunun dine sonradan sokulan hurafelerden olduğunu  ve dine olan

zararını şu dizeleriyle ifade eder:

“<<Çalış!>> dedikçe Şerîat, çalışmadın, durdun,

Onun hesâbına birçok hurâfe uydurdun!

Sonunda bir de <<tevekkül>> sokuşturup araya,

Zavallı dîni çevirdin onunla maskaraya!” 303

Ataletin Müslümanlarda yayg ınlaşmasının gerekçesinin Tevekkül ile izahına

itiraz eden Akif, Müslümanların üç kıtada verdikleri mücadeleyi ve İslamiyetin o

döneme kadar ihtişamını korumasını örnek göstererek dinde böylesi bir tevekkül

anlayışa yer olmadığını şöyle ifade eder:

“<<Allâh’a dayandım!>> diye sen çıkma yataktan…

Ma’nâ-yı tevekkül bu mudur? Hey gidi nâdan!

Ecdâdını, zannetme, asırlarca uyurdu;

Nerden bulacaktın o zaman eldeki yurdu?

Üç kıt’ada, yer yer kanayan izleri şâhid:

300 Şengüler, Külliyat, c. 9, 170.
301 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 233.
302 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 233.
303 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 229.



76

Dinlenmedi bir gün o büyük nesl -i mücâhid.

Âlemde <<tevekkül>> demek olsaydı <<atâlet>>,

Mîrâs-ı diyanetle yaşar mıydı bu millet?

Çoktan kürenin meş’al-i tevhîdi sönerdi;

Kur’an duramaz, nezd-i İlâhî’ye dönerdi.”304

Teolojik açıdan da konuya yaklaşan Akif, böylesi bir tevekkül tasavvurunun

“Şirk” ile aynı manaya geldiğini ve bu durumun Tevhid dinini bozan Hristiyan ve

Yahudiler’in yaptıklarından daha kötü bir şey olduğunu şöyle temellendirir:

“Hudâ’yı kendine kul yaptı, kendi oldu Hudâ;

Utanmadan da tevekkül diyor bu cür’ete… Ha?

Yehûd Üzeyr’e, Nasârâ Mesîh’e ibnu’l-lâh

Demekle unsur-i tevhîd olur giderse tebâh;

Senin bu kopkoyu şirkin sığar mı îmâna?

Tevekkül öyle tahakküm demek mi Yezdân’a?” 305

Dinde hiçbir yeri olmayan ataletin Tevekkül ile irtibatlandırılmasına karşın

Akif, ataletin zıttı olan azimi tevekkülle birlikte zikrederek bu ikisinden;

“Müslümanlığın iki azim rüknü” diye bahseder. Azim ile tevekkülü, birbirini

tamamlayan, biri olmadan diğerinin eksik ve yetersiz kaldığı iki husus olarak gören 306

Akif, onları şöyle tanımlar:

“Azim ne demektir; azim bir işi başa çıkarabilmek için ona canla başla

sarılmaya karar vermek demektir. Tevekkül ise o işin husûlü için mümkün olan esbabın

hepsini tedarik ettikten sonra Cenab -ı Hakk’a bel bağlamak; O’nun tevfikini

esirgemeyeceğine yürekten inanmak de mektir.”307 Tevekkül ile azim ilişkisi/birliği

Safahat’taki ifadesini ise şöyle bulur:

“Demek ki: Azme sarılmak gerek mebâdîde;

Yanında bir de tevekkül o azmi te’yîde.

Hülâsa azm ile me’mûr olursa Peygamber;

Senin hesâbına artık düşün de bul ne düşer !

Şerîat’in ikidir en muazzam erkânı;

304 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 424. Müslümanların çok kısa bir sürede geniş bir coğrafyaya, azim ve tevekkül ile
hakim olduklarıyla ilgili olarak bkz., Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 233. Ayrıca bu yanlış anlamaya ilişkin olarak
Akif’in Sa’di’den aktardığı hi kaye ve Hz. Ömer’in tevekkülü nasıl anladığı ile ilgili olarak bkz., Ersoy, Safahat,
IV. Kitap, 234-235.
305 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 230.
306 Şengüler, Külliyat, c. 9, 170.
307 Şengüler, Külliyat, c. 9, 346.



77

Kimin ki öyle müzebzeb değildir îmânı;

Ayırmaz onları, bir addedip tevessül eder…

Açıkça söyleyelim: Azm eder, tevekkül eder.” 308

İslam dininin ilk muhatapları olan ashaptan Hz. Ömer’in tevekkülü nasıl

anladığını şöyle örneklendirir Akif;

“Ömer tevekkülü elbet bilirdi bizden iyi…

Ne yaptı <<Biz mütevekkilleriz>> diyen kümeyi?

Dağıttı, kamçıya kuvvet, <<Gidin, ekin!>> diyerek.

Demek: Tevekkül eden, önce mutlaka ekecek:

Demek: Tevekküle pek sığmıyormuş, anladın  a.

Sinek düşer gibi düşmek şunun bunun kabına.” 309

Yaşadığı dönem Müslümanlıklarının atalet hastalığına tutulduklarını ve

mücadele ruhunu yitirdiklerini gören Akif, onları adeta silkeleyip kendilerine getirme,

onlara taze bir kan verme derdindedir. Bu amaç la Tevekkül konusu üzerinde oldukça

yoğun bir şekilde duran Akif, İranlı Sadi’den naklettiği anlamlı bir hikâye ile konuyu

işlemeye devam eder. Bir köylünün açlıktan ölmek üzere olan tilkinin, bir Aslanın

avının atıklarıyla beslenip hayatta kaldığına şahit  olması üzerine, Allah’ın merhametini

gerekçe göstererek kendisinin de çalışmasına gerek kalmadan, rızkının yaratıcı

tarafından ayağına geleceğine inanması üzerine bir mağaraya çekilip günlerce

bekledikten sonra ölmek üzereyken şöyle bir sesle silkinip ken dine gelmesi üzerine

kurgulanmıştır:

“<<Dolaş da yırtıcı arslan kesil behey miskin!

Niçin yatıp, kötürüm tilki olmak istersin?

Elin kolun tutuyorken çalış, kazanmaya bak,

Ki artığınla geçinsin senin de bir yatalak.>>” 310

Tevekkül; insanın sebepler daires inde yapabileceklerini yaptıktan sonra,

tedbirin bittiği yerde başlar. Böylesi bir anlayış neticesinde kişi, Allah’ın desteğini

aldığına inandığı için yaptığı işte sebat ederek çalışır ve çalışmaktan hiçbir vakit

vazgeçmez.311

Akif’in fikriyatını anlamak/a nlatmak üzere kaleme alınan eserlerde onun

bütüncül bir anlayıştan uzak bir şeklide değerlendirildiğini görmekteyiz. Bu bakış açısı

308 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 234.
309 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 236.
310 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 235–236.
311 Şengüler, Külliyat, c. 9, 347.



78

O’nun Kaderle ilgili mülahazalarında da kendini göstermiş; Akif’in hayatı boyunca bu

konu üzerinde kafa yorup kesin bir sonu ca ulaşamadığı ve bu süreçte Cebri görüş ile

Mutezili görüş arasında gel -gitler yaşadığı, sadece Mutezilenin akılcı yorumunu

benimsediği şeklinde farklı izahatlar yapılmıştır.

 Akif’in Safahatta kullandığı Cebri ifadelerin hangi bağlamda kullanıldığı ve

nasıl anlaşılması gerektiğini yukarıda izah etmiştik. O’nun sürekli olarak insan iradesi

ve sorumluluğuna yaptığı vurguyu da dönemin sosyal ve siyasal olayları bağlamında

izah etmek daha doğrudur. Şayet Akif’te Mutezililik aranacaksa, O’nun bu yönünde

aranmalıdır. Mutezile, İslam tarihindeki baskıcı yönetimlerin uyguladıkları istibdatın

Allah’ın kaderi olduğu yollu iddialara şiddetle itiraz etmiş ve bu tür yönetimlerin

karşısında yer almıştır. Bu boyutuyla onların oluşturduğu Kader akidesin pratik

hayattaki tezahürü olaraktan kendilerine aksiyoner bir yön kattığı söylenebilir. 312

 Akif de bu yönüyle bütün hayatı boyunca, insanları tembelliğe itecek, insan

iradesine önem vermeyen bir anlayışla mücadele etmiş; insanları dünya hayatına karşı

teslimiyetçi bir düşünceden vazgeçirerek azme sarılmaları için çaba sarf etmiş;

dolayısıyla Kader’in teorik yönünden ziyade pratikteki akisleri üzerinde durmuştur.

Netice itibariyle Akif’in Kaderle ilgili ifadelerinde Cebri akideyle örtüşebilecek

manalar varsa da bunları, kend i bağlamlarında ele aldığımızda O’nun böylesi pasif bir

kader anlayışını benimsemediği; Toplumsal problemler ve siyasal olayların çözümü

noktasında ise O’nda, insan iradesine vurgu yapan Mutezili bir söylemin ön plana

çıktığını söyleyebiliriz. Ancak kuşatı cı bir değerlendirme yapıldığında onda baskın

olarak ortaya çıkan akidenin Ehl -i Sünnet’inkine daha yakın olduğunu söylemek

gerekecektir.

II.DİN VE ŞERİAT

Şeriat veya şer’; “suya ileten patika ya da yol; başka bir deyişle, ‘hayatın da

kaynağına giden yol’ demektir. Şera’a fiili ise kelime olarak suya giden açık yolu

çizmek ya da işaretlemek anlamına gelir.” Dini bir terim olarak ise; “insan hayatını

yöneten dini değerler” anlamına gelir. 313

Mehmet Akif’e göre, Allah her peygamberi, insanları dünya ve ahirett e

kurtaracak bir şeriatı tebliğ etmek amacıyla göndermiştir. Bu peygamberlerin sonuncusu

312 İnsanın özgürlüğü ve kader inancının  Sosyal, siyasal olayların izahına  nasıl aksettiği hakkında bkz.,
Muhammed Ammara, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu, İstanbul 1998, 209-280.
313 Fazlur Rahman, İslam, 161. Şeriat’ın islam düşünce tarihinde geçirdiği dönemler ve bu süreçte şeraite
yüklenen anlamlar için bkz., Fazlur Rahman, İslam, 162-180.



79

olan Hz. Muhammed’in şeriatı ise ebediyen varlığını koruyacaktır. Bu yönüyle bu son

şeriat diğerlerinden ayrılmaktadır. 314

Her bir peygamberin farklı şeriatlarla gönderi ldiği konusunda Maturidi 315 gibi

düşünen Akif, kapsam olarak Şeriat’ın içerisine inanç konularını almakla birlikte hem

Maturidi’den hem de Eş’ari’den 316 ayrılmaya başlar.  Akif’in şeriata yüklediği mana;

iman, ahlak, ibadet ve insan ilişkilerinin tamamını içer isinde barındıran ve

Müslümanların yapmaları gereken her şeyi kapsayan bir boyutla karşımıza çıkar.

Aşağıdaki paragrafta bunu rahatlıkla görebiliriz:

“… sizler Müslümanlığı bir iki farzı, o da yarım yamalak olmak suretiyle, eda

etmekten ibaret zannediyordu nuz. Zaten bütün dünya yüzündeki Müslümanların

felaketine en başlı bir sebep varsa o da Şeriat -ı Garra-yı Muhammediye’nin bir küll

olduğunu yani bir çok evamir ve ahkamdan müteşekkil bulunduğunu, binaenaleyh

Müslüman namı altında yaşayan adamın  “Ben Müslü man’ım” diyebilmesi için İslam’ın

ne kadar şartları varsa, farzları varsa hepsini birden eda etmesi lazım geleceğini hiç

hatırlarına getirmemeleridir.” 317

Burada, “Şeriat-ı Garra-yı Muhammediye” (Hz. Muhammed’in nurlu, parlak

şeriatı) ile ifadesini bulan  İslamiyetin kendisidir. Aynı paragrafın devamında Akif, bir

bütün (küll) olan bu şeriat’ın, sadece ibadetlerden ibaret olmadığını; ibadetin yanında

sosyal hayat üzerinde belirleyici bir etkisi olan ahlaki ilkelerden sevgi, yardımlaşma ve

birlik ruhunun canlı tutulması gerektiğini; insanların inanç dünyasına zarar veren

bidatlerden ve göreneklerden vazgeçilmesinin, bu bütünlük açısından ne derece

ehemmiyetli olduğu üzerinde etraflıca durur. 318

Akif,  inanç konusunu teşkil eden kader 319 ile inanç ve pratiği içene alan azim ve

tevekkülü320 Şeriat’ın uyulması gereken emri diye izah etmiş; kavmiyetçiliği 321 de

Müslüman birliğine zarar verecek bir düşünce ve pratik olması hasebiyle Şeriat’a aykırı

314 Şengüler, Külliyat, c. 9, 49–50.
315 Krş., Sönmez Kutlu, “Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle İmam Mâturîdî”, 40.
316 Krş., Fazlur Rahman, İslam, 167.
317 Şengüler, Külliyat, c. 9, 325–326.
318 Bkz., Şengüler, Külliyat, c. 9, 326-327.
319 “<<Kader>> senin dediğin yolda Şer’a bühtandır;”   (Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 231.) Ayrıca bkz., Ersoy,
Safahat, IV. Kitap, 231; 232.
320 “Şerîat’in ikidir en muazzam erkânı;/ Kimin ki öyle müzebzeb değildir îmânı;/ Ayırmaz onları, bir addedip
tevessül eder…/ Açıkça söyleyelim: Azm eder, tevekkül eder.” (Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 234.) Ayrıca bkz.,
Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 229.
321 “<<Arnavutluk>>  ne demek? Var mı Şerîat’te yeri?/Küfr olur, başka değil, kavmini sürmek ileri.” (Ersoy,
Safahat, III. Kitap, 183.)



80

olarak değerlendirmiştir. Bu kavramların şeriat bağlamında izah edilmiş ol ması da

Akif’in Şeriat’ın kapsamını ne kadar geniş tuttuğunun göstergesidir.

Şeriat’ın Müslümanlar ve Müslüman olmayanlar tarafından nasıl algılandığının

da üzerinde duran Akif, günümüz insanlarının da zihninde itici ve ürkütücü bir yeri olan

bu terimin, böylesi yanlış bir algıya sebebiyet vermesinin nedenleri üzerinde de

durmuştur. Akif, Köse İmam şiirinde çok evliliği şeriatın emri olarak gören avamdan bir

kişinin, Şeriat’ın bu konudaki hükmünü bilmediğini ortaya koyarken 322 aynı zamanda,

Müslüman olmayan batılılara ve de Müslüman değerlerden uzak bulunan ve Şeriat’ı

tanımayan Batıcılara, onu tanıtma kaygısı da taşımaktadır.

Bu kavramın yanlış anlaşılmasının bir diğer nedeni de yönetimi elinde

bulunduranların kendi konumlarını kaybetmemek için değişime, Şer iatı gerekçe

göstererek karşı çıkmalarından kaynaklanmaktadır. Hal böyle olunca bu kavram

insanlar tarafından tahakküm unsuru ve baskıyı meşrulaştırıcı bir araç olarak görülüyor

ve yanlış anlaşılıyordu. SM’deki bir makalesinde Akif, yaşadığı iki olaydan ha reketle

bu yanlış anlaşılmada hükümetin etkisi üzerinde durmaktadır. 323 Bu iki olayı, Akif’in

Şeriat’ı “dini pratik yaşam” olarak görmediği ve böyle görenleri de, Şeriat’ı

anlamadıkları gerekçesiyle eleştirdiğine kanıt olarak sunanlar da olmuştur. 324  Ancak

gerek bu iki örnekte, gerekse daha öncesinde yaptığımız alıntılarda görüleceği üzere

Akif’in eleştirisi; Şeriat’ın kapsamına ve sınırlarına değildir. Yanlış anlaşılan kapsam

değil; kapsamın ve içeriğin bilinmemesi veya yanlış bilinmesi ile ilgilidir.

Şeriat’ın akla aykırı olduğu iddiası da aslında Şeriat’ın bilinmemesinden

kaynaklanmaktadır. Aşağıdaki paragraf bu ikisinin farklı şeyler olmadığı düşüncesinin

ifadesidir:

 “Zaten akıl ile şeriat başka başka şeyler değil ki… İşte bizim şeriatımız akıl

şeriatıdır. Dinimiz akıl dinidir. Biz ise aklın hükmünü bile ta’til ettik. Hayrımıza bir

teklif vaki olsa, bakarız: Şeriata muvafık mı, muhalif mi? Neûzubillah: Bu hal şeriata ne

büyük bühtandır? Şeriat’ın içerisinde makul olmayan ne var? Şeriat yalnız Ahiret içi n

mi? Öyle olsaydı, Allah Müslümanları hiç dünyaya göndermez; “elestü birabbiküm”

imtihanını atlatanları doğrudan doğruya cennete geçirirdi! Zaten en birinci felaketimiz

322  Ersoy, Safahat, I. Kitap, 112–113.

323 Şengüler, Külliyat, c. 5, 123-127.
324 Bkz., Macit, Akifin Gelenksel İslam Anlayışını Eleştirisi , 2.



81

burada başlıyor: Din ile dünyayı bir birinden ayırmışız. Hâlbuki bunlar başka başka

şeyler değil…”325

Hakiki manada müslüman olabilmenin gereğine ve dindeki bütünlüğe Akif’in

verdiği önemi “… dinin bir küll olduğunu ve bu küllü dağıtıp iki üç cüz’üne sarılmakla

Müslüman olamayacağımızı kafalarımıza iyice yerleştirmeliyiz.” 326 Cümlesi en güzel

şekilde özetlemektedir.

Din ve şeriatı bir birinden pek ayırmayan Akif’in bu konudaki kanaati bir

sonraki başlıkta ele alındığından, Dinin/Şeriatın yanlış anlaşılması üzerinde burada

fazlaca durmayacağız. Biz yanlış anlaşılmadan bahsederken, Şeriat’ın hü kümlerinin

cehalet, bidat, gelenek v.b nedenlerden dolayı bilinmiyor ya da yanlış anlaşılıyor olması

üzerinde duracağız.

Netice itibariyle, Akif’in her peygambere ayrı bir şeriat verildiği konusunda

Maturidi gibi düşündüğünü, bununla birlikte Şeriatın kap samına hukuk’un dışında,

inanç ve ahlak konularını alması hasebiyle de Ehl -i Sünnet(Maturidi ve Eşari)’ten

ayrıldığı ve kendisinden önce bu kapsamı tasavvuf, felsefe ve kelamla genişleterek akıl

ile şeriat’ın birbirine zıt olamayacağını ifade eden İbn Teym iye327 çizgisine yaklaştığını

görmekteyiz.

A.Dinin Yanlış Anlaşılması

19. yy başlarında dünyada büyük bir etki bırakan Pozitivist -Materyalis bir

anlayışın ürünü olarak ortaya çıkan, dinin ilerlemeye engel olduğu anlayışı, bu

dönemlerde yönünü İslam dünyasın a çevirmiş; bilimsel, siyasal, ekonomik ve sosyal

alanda oldukça kötü bir durumda bulunan Müslüman alemi de bu eleştirilere muhatap

olmuştur. Cemaleddin Efgani ve Namık Kemal’in bu düşünceyi dillendiren Renan’a

karşı yazdıkları ve adeta birer savunma hüviy etini taşıyan bu makaleler aynı zamanda

bu iddianın İslam toplumunca ne kadar ciddiye alındığının da birer göstergesidir.

Mehmet Akif’in dini fikirlerini ele aldığımız bu çalışmamızda neden böylesi bir

başlığa ihtiyaç duyduğumuzun cevabı da böylelikle ver ilmiş olmaktadır. Zira Akif de

Müslümanların gerileme sebeplerini irdelerken din konusuna değinmektedir. O da dinin,

ilerlemeye engel olup olmadığı problemiyle ilgilenerek bu konuda fikir beyan etmiştir.

325 Şengüler, Külliyat, c. 9, 228-230.
326 Şengüler, Külliyat, c. 9, 327.
327 İbn Teymiye’nin Şeriat algısı için bkz., Fazlur Rahman, İslam, 171-179.



82

Dinin yanlış anlaşılması konusunda Akif, eleştiri ok larını öncelikle aydın

geçinen tabakaya çevirmektedir. Çünkü bu zümre de fikriyatıyla, Pozitivist -Materyalist

anlayışın değirmenine su taşımakta, dini anlamamakta ve dine cephe almaktadır.

“Mütefekkirleriniz dîni de hiç anlamamış;

Rûh-i İslam’ı telâkkîleri gâyet yanlış.

Sanıyorlar ki: Terakkîye tahammül edemez;

Asrın âsâr-ı kemâliyle tekâmül edemez.” 328

Akif, dinin ilerlemeye engel olup olmadığı sorusuna yanıt ararken “Reel İslam”

ve “Yaşanan İslam”  ayrımından hareketle konuyu ele alır. Günümüz Müsl ümanlarının

geri kaldığı doğrudur. Ancak, gerçek İslam dini ile yaşananlar arasında büyük

uçurumlar meydana gelmiştir. Müslümanlar, günlük yaşantılarında dinin asıl

ilkelerinden uzaklaşarak farklı bir yaşam biçimi ortaya koymuşlardır. Süleymâniye

Kürsüsünde şair bu konuya şöyle temas eder:

“Müslüman unsuru gâyet müdennî, doğru,

Şu kadar var ki değildir bu, onun mahzûru.

<<Müslümanlık>> denilen rûh -i ilâhî, arasak,

<<Müslümânız>> diyen insan yığınından ne uzak!” 329

Âsım’da da bu konuya dikkatleri şöyl e çeker:

“Müslümanlık bu değil, biz yolumuzdan saptık,

Tapacak bir putumuz yoktu, özendik, yaptık!” 330

“Ah o din nerde, o azmin, o sebâtın dîni;

O yerin gökten inen dîni, hayâtın dîni?

Bu nasıl dar, ne kadar basmakalıp bir görenek?

Müslümanlık mı dedin?... Tövbeler olsun, ne demek!

Nasıl İslâm ile birleştiririz kendimizi?” 331

Akif’in, bu makasın ne kadar çok açıldığını ortaya koyan, yani hakiki

Müslümanlık ile yaşanan Müslümanlık arasındaki uçurumun derinliğini daha iyi gözler

önüne seren, şu dizeleri dikkat çekicidir:

“Müslümanlık nerde! Bizden geçmiş insanlık bile…

Âlem aldatmaksa maksad, aldanan yok nâfile!

Kaç hakîkî Müslüman gördümse: Hep makberdedir;

328 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 169.
329 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 169.
330 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 369.
331 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 370.



83

Müslümanlık, bilmeme amma, gâlibâ göklerdedir!” 332

Aydınların dine karşı tutumları ort adayken; halk, “ruhuna fatiha çekilecek ölü

bir millet” iken, acaba din uleması ne yapmaktaydı? Akif’in eleştiri okları bu defa da

yönünü buraya çevirmektedir. Çünkü ulema büyük bir sorumsuzluk örneği sergileyerek,

mevcut durumu kabullenmiş ve dini de  ken di hatalarını örtecek kılıf olarak

kullanıyorlardı.

“Gelelim dîne: Ne mümkün çalışıp kurtarmak?

Bede’ed-dînu garîben*… sözü elbet çıkacak.>> 333

Akif, toplumu çok iyi incelemiş ve onların geri kalma nedenleri üzerinde fazlaca

kafa yormuştur. Toplumun bu h ale gelmesinde gerçekten de dinin etkisinin olup

olmadığı üzerinde düşünürken yaptığı gözlem, değerlendirme ve analizler sonucunda

toplumun, günlük hayatta dine ilişkin olarak kullandığı ifadeler ve din anlayışından

hareketle onların, dinî birçok kavramı v e esasları yanlış anladıkları neticesine ulaşmıştır.

Aşağıda başlıklar halinde bunları teker teker ele alıp, bunların gerçek anlamlarını ve

muhtevalarını Akif’in penceresinden aydınlatmaya çalışacağız.

B.Dinin Yanlış Anlaşılmasında Etkili Olan Amiller

1. Taklit ve Cehalet

Dinin yanlış anlaşılmasındaki etkenlerin en başta geleni cehalettir. Çünkü dinden

ve dünyadan bihaber olanlar, dinin kaynaklarına yönelerek dinlerini öğrenmek yerine,

kendilerine miras kalan göreneği, kendilerine din adına sunulan birçok  hurafe ve bidatı,

din olarak kabul etmiş olmaktadırlar. Yani din adına devraldıkları; ancak din ile ilgisi

olmayan birçok şeyi, din, şeklinde telakki etmeleri onların cehaletlerinden

kaynaklanmaktadır. Bu anlayışın bir neticesi olarak da terakki düşüncesi  ortadan

kalkmıştır.

Akif, İnsanların günlük yaşamlarına son derece hâkim olan cehalet

faktörünün dine ne şekilde zarar verdiğini, ikinci defa evlenmeyi isteyen ve bunu sünnet

olarak gören, altmışlı yaşlarda bir kişiye Köse İmam’ı konuşturarak şöyle ceva p

veriyor:

“- Dinle, be hey dîvâne:

Öyle sünnet denemez, her zaman, evlenmek için;

332 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 269.
*  “İslam, garib olarak başladı; yine başladığı gibi garib olacak” mealindeki hadis -i şerife işaret ediliyor:
Müslim, Îman, 232. Bu bilgi Düzd ağ’ın hazırladığı Safahat’ta yer almaktadır. Bkz., Ersoy, Safahat, II. Kitap,
147. 1. dipnot. Burada ulema kendi sorumsuzluğunu peygamberimiz’den aktardıkları bir hadise dayandırmaya
çalışmıştır.
333 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 147.



84

Vakt olur, sünneti geç, vâcib olur erkek için;

Vakt olur, sünnet olur…

- Söylediğim çıktı, tamam!

- Vakt olur, bir de bakarsın ki, olur böyle: Haram.

- Kimseden dinlememiştim bu senin fetvâyı…

Ne tuhaf!”334

Altmışlı yaşlardaki bu insanın, çok evlilik hakkındaki bu açıklamayı

duyduktan sonra böylesi bir fetvayı daha önce hiç işitmediğini dile getirmesi, cehaletin

dini nasıl bir hale soktuğunu güzel bir şekilde ortaya  koymaktadır.

Akif, Çin örneğinden hareketle, cehaletten kaynaklanan ve din kisvesine

bürünmüş olan göreneği eleştirerek bu anlayışın terakki düşüncesinin oluşmasını

engellediğini, İslam ümmetinin tamamına teşmil ederek nakletmektedir:

“ Çin’de, Mançurya’da din bir görenek, başka değil.

Müslüman unsuru gâyet geri, gâyet câhil.

Acabâ meyl-i teâlî ne demek onlarca?

<<Böyle gördük dedemizden>> sesi milyonlarca

Kafadan aynı tehevvürle bakarsın, çıkıyor!

Arş-ı âmâli bu ses tâ temelinden yıkıyor.

Görenek hem yalnız Çin’de mi salgın; nerde!

Hep musâb âlem-i İslâm o devâsız derde.”335

Avam olan halk tabakasının dini, atalarından gördükleri şekliyle görenek

şeklinde kabullenerek uygulamalarının arka planında savunma psikolojisine dayalı, içe

kapanma ve var olanı, yeni olana karşı koruma düşüncesinin olduğu fark edilecektir:

“Ne garibdir ki: şarkta, garbda, şimalde, cenubda hâsılı dünyanın her tarafında,

milletin avam kısmı ‘Atalarımızdan böyle gördük velvele -i itirazını her niday-ı irşada

karşı en müdhiş, en müstahkem bir mevki gibi yükseltip dururken…” 336

Bu savunmaya karşı aydın tabakası da, göreneğin tamamından vazgeçerek,

atalarından miras kalan güzel şeyleri de terk ederek tamamıyla bir değişim arzusunu

ortaya koymaktadırlar.

334 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 329.
335 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 152.
336 Şengüler, Külliyat, c. 9, 122.



85

“… mütefekkir olması icab eden ha vas tabakası atalarından gördüğü iyi şeyleri

de mutlaka atmak, hüviyet -i milliyelerini tepeden tırnağa kadar değiştirmek

sevdasında!”337

Aydın tabakanın, istediği değişim ve dönüşüm düşüncesi de aslında taklit ürünü

olan bir düşüncedir. Zira değişim neye ve kime göre yapılacaktır? Sorusuna cevap

aradığımızda; Batı, cevabını almış olacağız. Dolaysıyla burada da apaçık bir Batı

mukallitliği göze çarpmaktadır. Bu farklı versiyonlu taklit düşüncelerine alternatif

olabilecek, Akif’in önerisine ve ikazına kulak ver elim şimdi:

“Yeniyi iyiliğinden, hususiyle lüzumundan dolayı almak; eskiyi de fenalığı sabit

olduğu için atmak kimsenin aklına, daha doğrusu işine gelmiyor!

Dini taklid, dünyası taklid, âdâtı taklid, kıyafeti taklid, selamı taklid, kelamı

taklid, hulasa her şeyi taklid olan bir milletin efradı insan taklidi demektir ki, kabil

değil, hakiki bir hey’et-i ictimaiye vücuda getiremez; binaenaleyh yaşayamaz.” 338

  Akif, Cehaletin zararlarına dikkatleri çekerken, İslam ümmetinin geri kalma

nedeni ve düşmanlarımızın bize üstün gelme gerekçesi olarak da cehaleti zikreder.

Bundan dolayı İslam’ın adını lekeleyerek Müslümanların başına “kapkara kabus” gibi

çöken bu “gerçek düşman” dan bir an önce kurtulmak gerekmektedir.

“Eyvâh! Bu zilletlere sensin yine illet…

Ey derd-i cehâlet, sana düşmekle bu millet,

Bir hâle getirdin ki: Ne din kaldı, ne nâmus!

Ey sîne-i İslâm’a çöken kapkara kâbûs,

Ey hasm-ı hakîkî, seni öldürmeli evvel:

Sensin bize düşmanları üstün çıkaran el!

Ey millet, uyan! Cehline kurban gidiyorsun!

İslâm’ı da <<batsın>> diye tutmuş, yediyorsun!

Allah’tan utan! Bâri bırak dîni elinden…

Gir leş gibi topraklara kendin, gireceksen!

Lâkin, ne demek bizleri Allâh ile iskât?

Allah’tan utanmak da olur ilm ile… Heyhât!” 339

Avam tabaka olan halkın, cahil olmuş olması belki de anlaşılabilir veya mazur

görülebilir bir durumdur. Buna karşılık halkı bilgilendirmekle görevli, fetva makamı

337 Şengüler, Külliyat, c. 9, 122.
338 Şengüler, Külliyat, c. 9, 122.
339 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 190.



86

olan ulema sınıfının cehli affedilebilir bir durum değildir. Bundan dolayıdır ki Akif,

Osmanlı eğitim sistemindeki çarpıklıkları ortaya koyarken, bu gruba “bayağıdan aşağı

turşu” yakıştırmasını yapıyor:

“Hele ilmiye bayâğdan da aşağ bir turşu!

Bâb-ı Fetvâ denilen dâire ümmî koğuşu.

Anne karnından icazetlidir, ecdâda çeker;

Yürüsün, bir de sarık, al sana kàdîasker!” 340

Ulemanın, yeterli bir bilgi birikimine sahip olmaması, pratikte ve Ahiret’te

hiçbir faydası olmayacak işlerle meşgul olmaları Akif’in çok büyük tepkilerin e muhatap

olmaktadır. Bunları “beyinsiz” ve memleket için zararlı kimseler olarak görmektedir:

“Ne Hudâ’dan sıkılırlar, ne de Peygamber’den.

Bu ilimsiz hocalardan, bu beyinsizlerden

Çekecek memleketin hâli ne olmaz, düşünün!

Sayısız medrese var gerçi Buhârâ’da bugün…

Okunandan ne haber? On para etmez fenler,

Ne bu dünyâda soran var, ne de ukbâda geçer!” 341

Hakkın Sesleri’nde, “Hiç bilenlerle, bilmeyenler bir olur mu?” 342 ayetinden

hareketle ilginç bir benzetme yapan Akif, Cehaleti hayvanlara has bi r özellik olarak

tavsif ederek Cahilliği hayvan olmakla eş tutuyor:

“Olmaz ya… Tabî’î… Biri insan, biri hayvan!

Öyleyse, <<cehâlet>> denilen yüz karasından,

Kurtulmaya azmetmeli baştan başa millet.” 343

Akif, halkın din konusundaki bilinçsizliğini; din i, görenek olarak

algılamalarına ve atalarından gördükleri şekliyle uygulamalarına bağlamaktadır.

Osmanlı eğitim sistemini de beşik ulemalığı örneğinden hareketle, cahil kişileri, âlim

olarak öne sürdüğü için; aydın geçinenlerin de kendi kültürüne karşı ca hil

oldukları/yabancılaştıkları ve batıyı kayıtsız bir şekilde taklit etmeyi önerdikleri için

eleştirmektedir. Cehalet Müslümanların, dinlerini öğrenmelerinin önünde bir engel

olarak durmakta; cehaletin neticesi olan taklit ise dinin yanlış anlaşılmasına s ebebiyet

vermektedir.

340 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 146.
341 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 152.
342 Zümer suresi (39), 9.
343 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 189.



87

2.Hurafe, Bidat ve Taassup

Dinin yanlış anlaşılmasındaki bir diğer etken olan bidatlerin, dini bir hüviyete

bürünmesinde de cehalet kaynaklı bir taklit anlayışı vardır. Akif, bidat ve hurafenin dine

olan zararlarını şöyle izah eder:

“Emir-i dîni taklid ile Kaim bilmenin seyyiesidir ki batından batına birer ikişer

bid’at, üçer beşer hurafe miras ola ola bugün akaidimiz, tâatımız, muamelatımız adeta

hurafat mecmuası, bid’at yığını haline gelmiş! Dinin şekli sahihine kolay kolay tahattu r

bile edemiyoruz!”344

“Erbab-ı insaf Kur’an’ı, Hadis’i tedkik ediyor. Bu günkü Müslümanların

Müslümanlıkla alakasını gayet gevşek buluyor. Vakıa öyle: Müslümanlık namına bizde

birkaç şiar-ı din kalmış. Alt tarafı bilerek, bilmeyerek kabul olunmuş bir yığın

bid’at!.”345

Fatih Kürsüsünde ise Akif, cehaletten kaynaklanan hurafelerin dine verdiği

zararları şöyle nazm etmiştir:

“Bakın ne hâle getirmiş cehlimiz dîni:

Hurâfeler bürümüş en temiz menâbi’ni.

Değil hakàikı Şer’in, bugün, bedîhiyyât

Bilâ-münâkaşa ikrâr olunmuyor… Heyhât!” 346

Bir zamanlar, gök cisimlerinin incelendiği rasathanesiyle dünyaca kabul görmüş

bir merkez olan Semerkant’ta, üstelik Astronomik ve kozmik bir durum olan Ay

tutulması olayı bile şeytanla irtibatlandırılarak din ile hiçbir alakası olma yan hurafeler

üretilmiştir:

“O rasad-hâne-i dünyâ, O Semerkand bile;

Öyle dalmış ki hurâfâta o mâsîsiyle:

Ay tutulmuş, <<Kovalım şeytanı kalkın!>> diyerek,

Dümbelek çalmada binlerce kadın, kız, erkek!” 347

İnsanları yarınından umutsuz ve tembel bir hale s okan yeis halini de Akif dine

sonradan sokulmuş bir hurafe olarak görmektedir:

“Ye’si tedrîc ile zerk etmiş edenler dîne…

O ne mel’un aşı, hiç benzemiyor, hiç birine!

Dikkat et: 1000 senesinden beri, a’sâbı harâb,

344 Şengüler, Külliyat, c. 9, 121.
345 Şengüler, Külliyat, c. 9, 204.
346 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 236.
347 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 151.



88

Yatıyor koskoca bir âlem-i îman, bîtab.

Pıhtı hâlinde yürekler, cevelânsız kanlar;

Çevirip yastığı tekrar uyuyor kalkanlar!

Gözünün gördüğü yok beynine çarpan güneşi!..” 348

Bidatler toplum nazarında, dinin en büyük rükünlerinden biri şeklinde kabul

görmüş olduğu için bunları ortadan kaldırmak , avama göre, dinin kendisini ortadan

kaldırmaya yönelik bir hareket olarak algılanacağından halk, buna karşı çok aşırı bir

direnç göstererek karşı duracaktır. 349

Ulemaya gelince, cehaletleri ve taassuplarından dolayı insanların faydasına

olabilecek değişimlere karşı bidat silahıyla karşı durmaktadırlar:

“Ya ta’assubları? Hiç sorma, nasıl maskaraca?

O, uzun hırkasının yenleri yerlerde, hoca,

Hem bakarsın eşi yok dîne teaddîsinde,

Hem ne söylersen olur dîni hemen rencîde!

Milletin hayrı için her ne düşün sen: Bid’at;

Şer’i tağyîr ile, terzîl ise –hâşâ- sünnet!”350

Akif’in bidat fikri hakkında, izaha muhtaç olan bir nokta vardır ki; Akif’in

kaldırılmasını istediği bidatler bidat -ı seyyie olarak isimlendirilen kötü bidatlerdir.

Dolayısıyla bidat konusunda Akif ’in bidat-ı hasene ve bidat-ı seyyie ayrımlarını

yaptığını söylememiz mümkündür. Zira Akif’in kendisi, dine zarar veren ve

kaldırılması mevzu bahis olan bidatlerden bahsederken  “bidat -ı seyyie”351 ifadesini

kullanmaktadır. “Bidat-ı hasene” ifadesine ise farklı bağlamda dahi yer vermiş olması

bu analizimizi kuvvetlendirmektedir. 352 Ayrıca dine girmiş bir yığın bidatin varlığından

bahsettikten sonra Akif’in, bir örnekten hareketle yaptığı açıklamalar da bu kanaatimizi

destekler mahiyettedir.

“… Hani biraz evvel ‘Salâten tüncînâ’ okuduk. Bunların aslı yok mu? Tesiri yok

mu?

Hay hay var. Fakat düşünmeliyiz. Dua nedir? Dua Allah’a rücudur. Yani

evamir-i ilahiyeye, Cenab-ı Hakk’ın gerek Kur’anıyla gerek peygamberinin lisanıyla,

sünnetiyle tebliğ ettiği evamir -i ilahiyeyi inkıyad etmemek yüzünden mutazarrır olan

348 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 370.
349 Şengüler, Külliyat, c. 9, 122.
350 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 151.
351 Şengüler, Külliyat, c. 9, 122.
352 Şengüler, Külliyat, c. 5, 150.



89

insanlar tekrar Allah’a rücu ederse, Allah’ın gösterdiği yolu tutarsa dua makbul olur.

Başka türlü kabulüne imkân yok.” 353

Akif’in verdiği bu örneklemden hareketle şunu söyleyebiliriz: Bidat -ı hasene

konusunda da dikkat edilmesi gereken bir husus vardır: Bu bidatler, kesinlikle dini bir

rüknün yerini almamalı ve aynı zamanda da bu dini rüknün daha güzel edası ve ifası

için birer vesile olmalıdır.

Akif’in bidat konusuna pragmatik açıdan baktığını söylemek de mümk ündür.

Yani Müslümanların maneviyatına ve dünyalarına hiçbir faydası olmayan, dinin aslında

da olmadığı halde, yapılan şeyler fayda getirmediği için terk edilmelidir. Akif bu hususu

bir örnekle şöyle izah eder:

 “ İbadetlerimiz hemen hemen birer bidat şekl ine girmiş! Selâtin camilerinde

Cuma namazı bir saate yakın sürüyor ki mahfilde tilavet olunan Kur’an -ı Kerim ile asıl

namazdan başkası için geçirilen zamanlar hederdir!

… yarısı Arapça, yarısı Acemce gidip, lakin bir edâ -yı mahsûs ile okunan, arada

müezzinlerin tardiyeleriyle fasıladar olan; cami hademesi tarafından tevşih ism -i

latifiyle yad olunan mülemma -yı menûr da kimin icadı? Allah aşkına söyleyiniz bu

uzun tekerleme cemaatin canını sıkmaktan, uykusunu getirmekten başka neye yarar.

Anlarım: Ağzı düzgün hafızlar mahfile çıkarak kemâl -i tertil ile Kur’an okurlar;

zamanı gelip sünnet kılındıktan sonra hatip manidar bir hutbe irad eder. Aradaki

bidatlerin hazfinden kazanılacak zaman da bu suretle mev’izeye kalmış olur.” 354

Netice itibariyle Akif, dinin ye rini almış olan ve Müslümanların akidesine

ciddi manada zarar veren bidatlerin karşısında yer almış; aynı zamanda bu bidatlerin

ortaya çıkmasındaki etkenleri de analiz ederek hem ulemayı hem de avam tabakasını

bundan sorumlu tutmuştur. Bunların yerine, (bi dat-ı seyyie) insanlara faydalı olabilen

ve imanın yerleşmesi ile amellerin yapılmasına vesile olan bidatleri, - bunları “bid’at-ı

hasene” kapsamında değerlendirdiği kuvvetle muhtemeldir - olumlayan ifadelere yer

vermiştir.

3.Yalan Hadisler

Hz. Peygamber adına uydurulan yalan hadislerin varlığı da dinin doğru bir

şekilde anlaşılmasına engel etkenlerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Akif, yalan

hadis rivayetinin; toplumu yanlış yola yönlendirmesi, dine hurafeler katması, Kur’an’ı

353 Şengüler, Külliyat, c. 9, 204-205.
354 Şengüler, Külliyat, c. 5, 73.



90

ayaklar altına alması  ve Şeriat’ı kirletmesi bakımından büyük bir tehlike olarak

görmektedir:

“Kolay mı ümmeti ıdlâl edip sefîl etmek?

Kolay mı dîni hurâfât içinde inletmek?

Niçin Kitâb-ı İlâhî’yi pâyimâl ettin?

Niçin Şerîat’i murdar elinle kirlettin?

Çıkıp tepinmeye yok muydu başka bir sâha?

Nedir salladığın çifte, Kâ’betullâh’a?

Herif! Şu millet-i ma’sûmeden ne isterdin,

Ki doğru yol diye tuttun, dalâli gösterdin!>>” 355

Üstelik yalan hadis aktarılırken bunun iyi niyetle ve sevap amacıyla –ibadetlere

rağbeti arttırmak için– yapılmış olduğunun dile getirilmesi Akif’i adeta çileden

çıkartmaktadır:

“Yıkıp Şerîat’i, bambaşka bir binâ kurduk;

Nebî’ye atf ile binlerce herze uydurduk!

O hâli buldu ki cür’et: <<Yecûzu fi’t -tergîb…>>*

Karâr-ı ezeli fetvâ kesildi!.. . Hem ne garîb,

Hadîsi vaz’ ediyorken sevâb uman bile var!” 356

Böylesi bir gerekçeyle yalan hadis rivayetinde bulunanlara karşı,

Peygamber’in bir hadisinden hareketle, bu davranışın Ahiret hayatında karşılık bulacağı

cezaya şöyle vurgu yapıyor Akif:

“Cihânı titretiyorken nidâ-yı <<Men kezebe…>>**

İşitmiyor mu, nedir, bir bakın şu bî -edebe:

Lisân-ı pâk-i Nebî’den yalanlar uyduruyor;

Sıkılmadan da <<sevâb işledim>> deyip duruyor!

Düşünmedin mi girerken Şerîat’in kanına?

Cinâyetin kalacak zanneder  misin yanına?

Sevâb ümîd ediyor ha! Deyin ki nâmerde:

<<Sevabı sen göreceksin huzûr -i mahşerde!

Tepende gezdirecek ra’d-ı intikàmını Hak,

355 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 237.
* İbâdete teşvik maksadıyla olursa hadîs uydurmak câiz dir, mânâsına!
356 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 236.
** << Kim benim ağzımdan bile bile bir hadîs uydurursa varacağı yer cehennemdir>> meâlindeki hadîs -i şerîf.
[Buhârî, İlim 38.]



91

Ki yıldırımları beyninde kaynayıp duracak.

Yakandan inmeyecek dest -i kahrı hüsrânın…

Nasıl inler ki, önünden kaçıp da nîrânın,

Civâr-ı nur-i nübüvvette mültecâ bulsan;

Bu türlü kurtuluş imkânı yok ya… Kurtulsan;

Şu izdihâmın elinden –ki belki bir milyar

Nüfûs-i hâsiredir- kaçmak ihtimali mi var?

Bugün fesâdına kurban olan zavallıların

Vebâli boynuna yüklenmesin mi, yoksa, yarın?” 357

Mehmet Akif’in dinin yanlış anlaşılmasının önündeki engellerden biri olarak

hadis türlerinden sadece yalan hadisler üzerine yoğunlaşmış olması aynı zamanda; onun

diğer hadis çeşitlerine sırt çevirmediği şeklinde de yoruml anabilir. İbadeti teşvik

maksadı ile Hz. Peygamber’e yapılan isnatlara Akif’in, başka bir hadisi kaynak

göstererek itiraz etmesi de bu kanaatimizi desteklemektedir. Ayrıca peygamber

sözlerinin referans olarak gösterilmesi ve sahih din anlayışı noktasında s ahabe

dönemine yapılan vurgular da aynı bağlamda değerlendirilebilir.

4.Yanlış İctihadlar

İctihad kelimesi sözlükte, zor bir işi gerçekleştirmek ve problemli olan bir

konuyu çözüme kavuşturmak için çok gayret göstermek ve çalışmak anlamlarına

gelirken; Fıkıh usulü terimi olarak ise “fakihin, ser’î -amelî hükümleri tafsîlî

delillerinden çıkarabilmek için olanca gücünü ortaya koymasıdır. Müctehid de şer’î

delillerden amelî hükümleri çıkarabilme melekesine sahip olan kişidir.” 358

İslam dininin everensellik ilke sinin işlevselliğini sağlayan İctihad kapısı,

Abbasiler döneminde siyasi gerekçelerle kapatılmıştı. 359 Müslümanların geri kaldıkları

Batılılar tarafından yüksek sesle dillendirilmeye ve buna gerekçe olarak İslam dini

gösterilmeye başlandıktan sonra; 19 ve 20 . yy’ın İslam mütefekkirleri buna; İslam’ın

tarih içerisinde, insanlar tarafından mevcut duruma getirildiği, argümanıyla karşılık

vermişler ve çözüm noktasında da İctihad kapısının açık olduğunu, çeşitli delillerle

ortaya koymaya çalışmışlardır.

357 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 236–237.
358 Zekiyüddîn ŞA’BÂN, İslâm Hukuk İlminin Esasları (Usûlü’l Fıkh), Çev, İbrahim Kâfi DÖNMEZ, Diyanet
Vakfı Yay., Ankara 2001, 437.
359 Ali Bulaç, “İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -
İslamcılık C/IV, İstanbul 2004, 57.



92

Dönemin islam aydınlarından Mehmet Akif’in, İctihad kapısının kapalı olup

olmadığı sorusuna yanıtı çok nettir;

“Kıyâm-ı haşre kadar ictihâd eder <<ulemâ>>.

Evet, şerâiti mevcûd olunca insanda;

Ne kaldı men’ edecek ictihâdı, meydanda?

İle’l-ebed yetişir müctehid bu ümmetten;

Şu var ki: Çıkmalı ferdây-ı nûra zulmetten."360 şeklindedir.

  Yani ictihadın yapılabilmesi bir şarta bağlanmıştır ki; bunu yapabilecek

donanım ve anlayışa sahip ulemadan bahsedilmektedir. Bu tür özelliklere sahip

olmayanlar için ictihad kapısın ın açılması söz konusu değildir. O kapıyı kırmakla da

içeri girilemez. Zira, Kapı kilitlidir ve önemli olan da o kapıyı açacak olan ilim ve irfan

anahtarına sahip olabilmektir. 361

İctihad yapabilecek kişilerin gerekli olan şartları kendilerinde bulundurmalar ı

gerektiğine değinen Akif, bu şartları şöyle sıralar:

“Kitâb’ı, Sünnet’i, İcmâ’ı sağlam anlayacak;

Hilâf’ı yoklayacak, ihtiyâcı kollayacak.

Ne ictihâdı yapar, yoksa, bir alay –zimmî

Kadar nasîbe-i fıkhîsi olmayan ümmî?

[…]

Ya ictihâda nasıl kalkıyor bu sersemler?

O ictihâda ki dünya kadar ulûm ister!” 362

Bu şartları taşımadıkları halde ictihaha kalkışanları “zıptıkçı” olarak

vasıflandıran Akif, bu tiplerin ictihada kalkışmalarını, dinin geleceği için büyük bir

tehlike olarak görmektedir.

“Şu pis bataklığı bir kere mahvedin, kurutun.

Kolay değil bu da, lâkin, büyük vukùf ister;

Düşünce yoksulu, zıpçıktı müctehidler eğer,

Dalarlarsa o rezîl ictihâda bermu’tâd;

Olur zavallının âtîsi büsbütün berbâd!” 363

360 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 239.
361 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 239.
362 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 239-240. Fıkıh Usulü’nde Mutlak İctihat’ın şartları için bkz., Şa’bân, İslâm Hukuk
İlminin Esasları, 438-441.
363 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 238.



93

Sonuç olarak; belirli şartları taşıdıktan s onra ulemanın, kıyamet gününe kadar

içtihad yapabileceğini ifade eden Akif; öte taraftan “İle’l -ebed yetişir müctehid bu

ümmetten; /Şu var ki: Çıkmalı ferdây -ı nûra zulmetten.” şartını da koyaraktan, dönemin

kaos ortamında ictihad yapılması işine pek de sı cak bakmadığını ifade etmiş olmaktadır.

İçtihad için, aydınlığa çıkılacak günlerin uygun zemin olacağını ifade eden şair; ayrıca

cahiller ve art niyetliler için o kapının sonuna kadar kapalı kalacağını da ifade

etmektedir.

5. Temel Kaynaklardan Kopuş

İslam aydınlarının ortaya koyduğu, Müslümanların dinin temel kaynaklarından

uzaklaşmış oldukları fikrinin arka planında, İslam dini ilerlemeye engeldir,  tezi yer

almaktadır. Zira İslam mütefekkirleri, Pozitivist-materyalist felsefenin bir ürünü olan bu

teze cevap bağlamında, reddiye mahiyetindeki bu formülasyonu kullanarak, hem iyi bir

savunma yolu bulmuşlar; hem de bu yolla özeleştiri yapma imkânına kavuşmuşlardır.

Akif, dinin ilerlemeye engel olduğu tezine, İslamiyet ve Hıristiyanlık ayrımından

hareketle cevap verir:

“Bir takımları diyorlar ki: Bir zaman dinler iş görebilirlerdi: Mesela Nasraniyet,

bundan bin, iki bin sene evvel insaniyet için belki müfid olabilirdi; fakat artık bugün

muzırdır. Sizin Müslümanlığınız da böyle. Bundan bin üç yüz sene evvel iş e

yarayabilirdi; fakat bugün mâni -i terakkîdir…

Buna cevap çok: Evet, sizin Nasratiyetiniz hakikaten mâni -i terakkîdir. Nitekim

siz Hıristiyanlığa veda etmeden terakki edemediniz. Biz ise aksine: Müslümanlığa veda

ettikten sonra tedennîye başladık. Git gi de bugünkü hale geldik.”364

Dinin temel kaynakları ve Şeriat’ın istinbat yolları olan Kitap, Sünnet ve

İcma’nın işlevsiz hale getirildiğinden dert yanan Akif, temel kaynaklardan kopuşu şu

mısralarıyla ifade etmektedir:

“Kitâb’ı, Sünnet’i, İcmâ’ı kaldırıp at tık;

Havâssı maskara yaptık, avâmı aldattık.

Yıkıp Şerîat’i, bambaşka bir binâ kurduk;” 365

Aşağıda yer alan ifadeler, Müslümanların dinin asli kaynaklarından ne kadar

uzaklaşıp dini yanlış anladıklarını güzel bir şekilde ortaya koymaktadır:

“ Hulefâ-yı Râşidîn’in siretleri, meslekleri az çok cümlenizin malumudur.

Yazıklar olsun bizlere ki dinin ruhunu, Aleyhisselatü vesselam Efendimizin ahlâk -ı

364 Şengüler, Külliyat, c. 9, 213-214.
365 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 236.



94

hümayûnunu, Sahabe-i Kiramın mesleğini, siyasetini külliyen untumuşuz. Hiçbir kere

olsun hatırımıza getirmiyoruz. ”366

“Kanaatı, tevekkülü, sabrı… hepsini yanlış anladık. Sîret -i Resûlü, sîret-i Ashbı

gözetmez olduk.”367

 Akif dinin, temel kaynaklardan koparak yanlış bir şekilde anlaşıldığını, bu

anlayışın değiştirilip dinin yeniden temel kaynaklarından öğrenilmesi gerek tiğini şu

cümlelerle ifade eder:

“- Evvela şeriatın esaslarını tedkik etmeli, sonra şeriatın doğrudan doğruya

Peygamber’den telakki eden eslâfın harekâtını nazar -ı itibare almalısınız…”368

“Lübb-i şeriatı Kitabullah’tan, Siyret -i Resulü hadisten alamayacak sak

Kitabullah ile, Sünnet-i Resul ile amil olan hakiki Müslümanları pîşva ittihaz

edelim.”369

Din, temel kaynaklarından öğrenilip bu şekilde uygulandığında aynı

zamanda Müslümanlar bu dünyada da mutlu olacaklar ve esaretten kurtularak

ilerlemenin önündeki engelleri aşmış olacaklardır. İlk devir Müslümanlarına

bakıldığında bunu nasıl başardıkları görülebilecektir.

“Demek: İslâm’ın ancak nâmı kalmış Müslümanlarda;

Bu yüzdenmiş, demek, hüsrân -ı millî son zamanlarda.

Eğer çiğnenmemek isterseler seylâb -ı eyyâma;

Rücû’ etsinler artık Müslümanlar Sadr -ı İslâm’a.

O devrin yâd-ı nûrânûru bî-pâyan şehâmettir;

Mefâhir onların târîhidir; ümmet o ümmettir.” 370

“Müslümanlık” denilince anlaşılması gereken şey “dinin şekl -i sahihi, devr-i

ashabdaki şekli” olmalıd ır. “Dinin şekl-i sâhîhine rücû”nun yolu da ancak ilim ve

marifet ile mümkün olabilir. 371

Akif’in kanaatine göre, Müslümanların Kur’an, Hadis ve ilk dönem (sahabe)

uygulamalarını terk ederek, hurafeler içinde kalması, onların geri kalmalarına da neden

olmuştur. Müslümanların İslamı, bu kaynaklardan öğrenmeleri dinin doğru

anlaşılmasını sağlayacak ve Müslümanları dünya hayatında da üstün duruma

366 Şengüler, Külliyat, c. 9, 331.
367 Şengüler, Külliyat, c. 9, 218.
368 Şengüler, Külliyat, c. 5, 125.
369 Şengüler, Külliyat, c. 5, 162–163.
370 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 276; Şengüler,  Külliyat, c. 9, 323.
371 Şengüler, Külliyat, c. 9, 213.



95

getirecektir. Çünkü Müslümanların en güçlü oldukları dönem bu ilk dönem olmuştur. O

halde Kur’an ve Sünnet’e dönüş zorunludur.

III.KUR’AN

Kur’an, Akif’in hayatında merkezi bir konuma sahiptir. O, Dünyaya gözlerini

açtığı andan itibaren Kur’an’ın bütün canlılığıyla hayata aksettiği bir yuvada gözlerini

açmıştır. Kuntay bu ortamı Kuranlı Ev372 ifadesiyle tasvir etmektedir.  İlk eğitimini

babasından alan Akif, daha sonraları hafızlık yapmıştır. Mısır’da tercüme işi ile hemhal

olduğu zamanlarda ise demir hafız olduğunu ve Ramazan’da teravih namazını hatim ile

kıldırdığını kendisi söylemektedir. 373

Ancak Akif’in Kur’an anlayışın ı, yukarıdaki bilgilerden hareketle ortaya

koymak mümkün değildir. Zira o Kur’an’ı, yalnızca kuru ifadelerden müteşekkil bir

metin olarak görmüyordu. Kur’an okumanın da bir amacı ve yöntemi olmalıydı. Her

Müslüman kendi ilmi, yeteneği ve kapasitesi nispeti nce Kur’an’dan bir şeyler

anlayabilirdi. O halde Kur’an her bir ayeti düşünülerek okunmalıydı. Böylesi bir Kur’an

okuma anlayışından uzaklaşıldığı içindir ki Müslümanlar bugün perişan bir

vaziyettedirler.374

Müslümanların Kur’an algısı ve okumaları üzerinde  duran Akif, Kur’an lafzının

anlaşılmadan, sadece ezbere okunmasını şu ifadelerle eleştirmektedir:

“İbret olmaz bize, her gün okuruz ezber de!

Yoksa, bir maksad aranmaz mı bu âyetlerde?

Lâfzı muhkem yalınız, anlaşılan, Kur’ân’ın:

Çünkü kaydında değil hiçbirimiz ma’nânın:

Ya açar Nazm-ı Celîl’in, bakarız yaprağına ;

Yâhud üfler geçeriz bir ölünün toprağına.

İnmemiştir hele Kur’ân, bunu hakkıyla bilin,

Ne mezarlıkta okunmak, ne de fal bakmak için!” 375

Müslümanların Kur’an’la kurmuş oldukları b u olumsuz ilişki Kur’an’ı hayattan

çıkartmış ve dışlamıştır. Bu okumada bir amaç sapması meydana gelmiştir. Akif’in

anlayışında insanımız Kur’an’dan uzaklaşmış ve onu farklı amaçlar için kullanmıştır.

Bu tür durumlar ise kesinlikle Kur’an’ın ruhunu uygun d eğildir:

372 Kuntay, Mehmed Akif, 179.
373 Edib, Mehmed Akif, 207.
374 Şengüler, Külliyat, c. 9, 304.
375 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 153.



96

“ Herkesçe malum olan bu hakaiki tekrardan maksadımız okumakla,

üflemekle hastalık müdavatına kalkışmak zannedildiği gibi dindarane bir usul

olmadığını, bizim dinimize asla böyle bir şey sığmayacağını söylemektir.

Kur’an-ı Kerim hastalara, ölülere okumak için nazil olmamıştır. Kur’an’daki

şifa, cehelenin anladığı gibi değildir.” 376

İslam dininin bütün çağlara ve zamanlara cevap verebilecek evrensel bir din

olduğuna, dolayısıyla Müslümanların Kur’an’a yükledikleri bu misyonların Kur’an’ı

işlevsizleştirdiğine dikkatleri çeken Akif, Kur’an’ı merkeze alan doğru bir okumayla

İslam’ın kıyamet gününe kadar evrenselliğini koruyarak insanların ihtiyaçlarına cevap

verebileceği üzerinde ısrarla durarak güzel bir misalle konuyu din -dünya ve din-bilim

ilişkisiyle şöyle izah eder:

“… Kitabullah’ın ve Ehâdis -i Resulullah’ın içinde her devirde yaşayacak

insanların ihtiyacını temine kafi hakayık var. Yalnız o hakikatler ilimle meydana çıkar.

Kur’an Ayetullah değil mi? Arz, sema da birer Ayetullah’dır. Bizim gibi a kvam-ı

ibtidâiye  topraktan sade ekin alır; biraz daha gayret ederse su çıkarır. Akvam -ı

mütemeddine ise maden çıkarır. Biz sudan yalnız değirmen yapıyoruz. Onlar elektrik

istihsal ediyor. Biz buluttan yağmur topluyoruz; onlar yıldırım bile avlıyor. […]

Maddiyat böyle olduğu gibi maneviyat da böyle. Müterakki milletler nasıl bu âlem -i

hilkatte bizden çok, hem kıyas kabul etmeyecek kadar çok müstefid oluyorlarsa, alim

bir cemaat-ı islâmiye de Kitabullah’dan, Ehâdis -i Nebeviye’den şimdiki cahil

Müslümanlara nisbetle nâmütenâhî hakayık çıkarabilir.  Yoksa vaktiyle icabı kadar

tefsir yazılmış, elverir diyemeyeceğiz. Eslâf çalışmışlar, Allah kendilerinden razı olsun,

bir çok âsâr meydana getirmişler, fakat dememişler ki: Bu âsârımız ilâ yevmi’l -kıyam

size elverir. Siz artık çalışmayın da yanlız bizim kitapları okuyunuz.” 377

Aşağıdaki dizeler, Akif’in Kur’an anlayışını ortaya koymak açısından

üzerinde durulan ve spekülasyon konusu yapılan ifadelerdir.

“Doğrudan doğruya Kur’an’dan alıp ilhâmı,

Asrın idrâkine söyletmeliyiz İslâm’ı.”378

Özellikle Türkiye’de ulus -devlet anlayışının hâkim kılınmaya çalışıldığı

dönemlerde, Akif’in devrimleri anlamadığı, mürtecilikle belirli kesimlerce itham

edilmesine karşılık olarak Akif sevenleri yukarıdaki dizeleri de örnek gösterer ekten

376 Şengüler, Külliyat, c. 5, 162.
377 Şengüler, Külliyat, c. 9, 235-236.
378 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 378.



97

Onun entelektüel ve modern yönüne dikkatleri çekmek istemişler; diğer taraftan ise bazı

araştırmacılar bu ifadeleri Akif’in derin çelişkisine çarpıcı bir örnek şeklinde

sunmuşlardır.379

Akif’in yukarıdaki dizeleri kullandığı bağlama baktığımızda; Osma nlı eğitim

sisteminin çökmüşlüğü, yeni âlim yetiştirememesi, yenilerin eskilerin eserlerine şerh

yazmak dışında bir şey ortaya koyamamaları, ortada bir çok problem varken bu

problemlere Kur’an kaynaklı çözüm üretebilecek usul âlimi olmayışı ve nihayetinde

İslam dininin her asra hitabını ön plana çıkaran “Ölüler dinî değil, sen de bilirsin ki bu

din, Diri doğmuş, duracak dipdiri, durdukça zemin”, dizelerine yer verdiğini görürüz.

Bu da bize, Akif’in Kur’an’ı her dönem ve zamanın ihtiyaçlarına cevap verebilec ek,

kendisine başvurulacak en temel kaynak olarak gördüğünü ortaya koymaktadır. Sırat -ı

Müstakim dergisinde, Akif’in tefsir makaleleri yayımlanmaya başlanmadan kaleme

alınan ve Akif’e ait oluşu kuvvetle muhtemel olan bir yazıda değinilen hususlar, O’nun

Kur’an’ı yaşanılan çağla buluşturma gayretlerinin de habercisi olmaktadır aynı

zamanda:

“Makalelerde mümkün mertebe ulum -u Arabiyenin nazariyatından sarf -ı nazar

ile netaic-i ameliye üzerinde i’mâl -i fikir edilecektir. Hangi vesait -i ilmiye ile olursa

olsun ibtida Nazm-ı Celîl’den anlaşılan meânî -i münîfe yazılarak ibâre ve işaretinin

delâlet ve iktizasının irşadat -ı beliganesine istinaden zaman ve zeminin icâbâtına göre

ahvâl-i umûmiye-i islâmiye hakkında fikir ve mütaalalar yürütülecektir.” 380

379 Özdenören bu ifadeler hakkında şu yorumları yapmaktadır: “İlhamı Kuran’dan almak güzel, buna hepimizin
aklı eriyor. Fakat ilhamı Kuran’dan aldıktan sonra İslam’ı asrın idrakine söyletmek belirleyiciliği İslâm’dan
uzaklaştırmak demektir. ‘Asrın idraki’ söylemi soyut bi r şey değildir. Asrın idraki denilen şey; o asra damgasını
vuran insanların görüşleridir.” Bu yorum sonrası Özdenören 19. ve 20. yüzyıla damgasını vuran Batılı şahsiyetler
olan Hegel, Marx, Darwin ve Nietzsche gibi şahsiyetleri örnek olarak gösterir. Daha geniş bilgi için bkz.,  Rasim
Özdenören, “Müslüman Bir Düşünür Olarak Mehmet Akif’in Çelişkileri”, Karakter Abidesi ve Bir Çığlık Olarak
Mehmet Akif Özel Sayısı (Özel Sayı:15; HECE Aylık Edebiyat Degisi,Yıl 12, Sayı 133, Ocak 2008), Ankara
2008, 74-75. Bu iki dize ile ilgili olarak daha farklı bir yorumu ise Eliaçık şöyle yapmaktadır: “Merhum Akif’in
“Doğrudan doğruya Kur’an’dan alarak ilhamı, asrın idrakine söyletmeliyiz İslâm’ı” sözleri güye “modernist”
eğilimler içerdiği için eleştirildi yıllarca. Böylec e Akif’in bu yönü “veto edilerek Sünni Ortodoksluğu tehdit eden
Efgani-Abduh modernistliğinin önü tıkanmış oluyordu.! Halbuki Akif’in bir belağat harikası olan bu sözleri
ayakta alkışlanacak sözlerdir. Bence Akif bu satırlarda âdeta bir yeni bin yılda İsla m projesi önermektedir. Akif
burada “çağın diliyle konuşmalıyız” diyor. İslam’ı modern çağa beğendirmek için eğip bükmek değil, modern
çağı anlamak ve ona onun diliyle cevap vermekten bahsediyor. Anladığım kadarıyla Akif’in derdi “çağa tepki”
değil “çağı anlama”dır. “Asrın idraki” dediği şey bu çağda insanlığın geldiği noktayı iyi kavrama, dünya
sorunlarının neler olduğunu derinlemesine analiz etme, tıpkı yedinci yüzyıldaki dünyayı arkasına takan büyük
sıçrayış gibi yeniden sıçrama yapmaktır. Bunu sağlayaca k tek şey “çağı” ve “dini” çok iyi bilmekten
geçmektedir. Çağı bilen dini bilmiyor, dini bilen de çağdan habersiz. İşte bu açık, din “doğrudan doğruya
Kur’an’dan ilham alınarak” öğrenildiği ve “çağın diliyle konuşulduğu” zaman giderilmiş olacaktır.” Bkz.,
Eliaçık, Mehmed Akif Ersoy, 58-59.
380 Şengüler, Külliyat, c. 9, 12.



98

“Ortada Kur’an-ı Kerim artık anlaşılmış hâşâ daha bilinecek bir yeri kalmamış

gibi bir zehab-ı batıl türemiştir. Bir mantık kitabı ile senelerce uğraşıldığı halde talebe -i

ulumun Celâleyn malumatı kadar olsun tefsirden bihaber oluşu şüphesiz pek büyük bir

kusurdur.”381

Kur’an’ı hayatın merkezine taşımayı bu kadar hırsla isteyen Akif’in başladığı

Kur’an tercümesini neden yayımlamadığı, onun imha edilmesini neden vasiyet ettiğine

de burada değinmek yerinde olacaktır. Kur’an’ın ölülere okunmak ve fal bakmak için

indirilmediğini; anlaşılmak için indirildiğini haykırmayı hayatı boyunca kendisine

vazife bilen Şair, acaba neden insanımızdan bu eserini esirgemişti?

1925’te TBMM Diyanet Riyaseti bütçesini görüşürken Kur’an Meali yazılması

kararlaştırılmış ve görev için Akif uygu n görülmüştü; ancak, O bu işi yapmak

istemiyordu. Dostları ve tanıdıklarının ısrarları –özellikle Diyanet’in danışma

heyetinden Ahmet Hamdi Aksekili’nin bu konuda büyük gayretleri olmuştur – üzerine

Akif bunu kabul etmişti. 382 Uzun yıllar bu tercüme işi ile m eşgul olduktan sonra Akif,

yaptığı tercümeyi, çeşitli gerekçeler öne sürerekten vermekten vazgeçmiştir. Eşref Edip,

Akif’in, tercümenin Türkçe ibadet amacıyla kullanılacağı endişesini taşıdığı için böylesi

bir karar aldığını söylemektedir. 383

Akif’in gerek vaaz, hutbeleri, gerek makaleleri ve gerekse şiirlerine

baktığımızda mutlaka bunların Kur’an ile bir şekilde irtibatlı olduğu görülecektir. Hatta

Safahat’ın üçüncü bölümü olan Hakkın Sesleri’nin tamamı -bir şiiri hariç- ayet tefsirleri

mahiyetinde kaleme alınmış ve bu ayetlerin dönemin siyasal ve toplumsal olaylarla

irtibatı yapılmıştır. Cumhuriyet dönemimde ise büyük emekler vererek hazırlamaya

çalıştığı Kur’an mealini bazı çekincelerinden dolayı teslim etmemiş ve vasiyeti gereği

bu meal çalışması imha edi lmiştir.  Bütün yaşamı göz önünde alındığında Akif için

Kur’an,  hayatın kaynağı ve rehberidir demek yanlış olmayacaktır.

IV.TASAVVUF

Tasavvuf, İslam dininin temel kaynakları olan Kur’an ve Hadislerin insanın

deruni yapısına ve mistik yönüne işaret eden, dünyanın geçiciliğine vurgu yapan, kalbi

381 Şengüler, Külliyat, c. 9, 12.
382 Daha geniş bilgi için bkz., Düzdağ,  Akif  Mısır Hayatı , 163; Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 187-190.
Eşeref Edip, “Akif’e göre Kur’an’ı aslındaki şümul ile Türkçe’ye çevirmek imkansızdı.” Diyerekten yapılacak
olan bir çalışmanın meal olacağı ve Kur’an’ın yerini alamayacağı konusunda Akif’in ikna edildikten sonra onun
bu teklifi kabul ettiğini söyler.
383 Eşref Edib, Mehmed Akif,  200-202. Bu konuya çalışmamızın giriş bölümünde detaylı olarak yer verdiğimiz
için bu kadarlık bir malumatı aktarmayı yeterli görüyoruz.



99

esas kabul eden kaidelerin, farklı yorumlarını içerisinde barındıran düşünce ve ahlak

sistemi olarak tarif edilebilir. 384

Mehmet Akif’in vefatına yakın bir zamanda Nevzad Ayas’a verdiği bir

röportajda anne babası hakkında söyledikleri, Onun yetiştiği ortamın manevi hava

açısından bu tanımlamada ifadesini bulan Tasavvuf’a çok da uzak olmadığını ortaya

koymaktadır.

“Annem çok âbid ve zâhid bir hanımdı. Babam da öyle. Her ikisinin de dini

salabetleri vardı. İbadetin vecd ini, zevkini, heyecanını tatmışlardı. Pederim Hacı

Feyzullah Efendi  merhumun müritlerindendi. Nakşi şeyhlerinden olan Feyzullah Efendi

o zaman hayatta idi. Annemin tarikate intisabı yoktu. Babam bana tasavvuf telkininde

bulunmamıştır.”385

İlk eğitimini babasından alan Akif, Tasavvuf konusunda Babası tarafından her

herhangi bir şekilde yönlendirilmemekle birlikte kendisinin ilk gençlik yılları

diyebileceğimiz Rüştiye yıllarında özel olarak Esad Dede’den Sadi’nin Gülistanı’nı,

Mevlana’nın Mesnevi’sini okuduğu b ilgisine sahibiz.386 Ancak bu eserler okunurken

maksat Farsça öğrenimi olup, Akif’in bunlardan Tasavvufi hikmetler çıkarmak gibi bir

düşüncesinin olmadığını söylemek yerinde olacaktır. Bununla birlikte Akif’in Tasavvuf

kültüründen uzak bir ortamda yetişmediğ ini de söylememiz gerekir. Ancak Akif,

yozlaşmış bir Tasavvuf anlayışına hiçbir zaman teveccüh göstermemiştir. Aşağıdaki

mısralar, tasavvuf kisvesi altında yapılanlara karşı O’nun tepkisini ortaya koyması

açısından oldukça dikkat çekicidir:

“Koca millet! Edebiyâtı ya oğlan, ya karı…

Nefs-i emmâre hizâsında henüz duyguları!

Sonra tenkîde giriş: Hepsi tasavvufla dolu:

Var mı sôfiyyede bilmem ki ibâhiyye kolu?

İçilir, türlü şenâ’atler olur, bî -pervâ;

<<Hâfız’ın ortada dîvân-ı kitâbü’l-fetvâ!”387

Akif’in buradaki tepkisi,  şiirden de anlaşılacağı üzere Tasavvuf’un

kendisine değildir. Aslında Akif burada ironi yapmakta, tasavvufa ait terimlerden biri

olan “nefs-i emmâre”yi kullanaraktan onların tutarsızlıklarını da ortaya koymakta,

384 Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatler Tarihi, İstanbul 1985, 18. Tasavvuf için yapılan farklı tanımlamalar için
bkz., Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul 2004, 36-42.
385 M. Ertuğrul Düzdağ, Mehmed Akif Hakkında Araştırmalar 1, İstanbul 1989, 28.
386 Düzdağ, Araştırmalar 1, 27.
387 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 152.



100

Tasavvuf’ta aslında ibahiyye (her şeyi mübah gören mezhep anlamında)  akımı

olmadığı halde bu tür fikirleri benimseyenleri iğnelemekte ve Tasavvuf’ta bunlara yer

olmadığını ifade etmektedir. 388 Din perdesi altında Tasavvuf adıyla Divan Edebiyatı’na

girip burada başlı başına bir  yeri işgal eden bu tür olumsuzluklara Akif’in tepkisi,

Safahat’ın altıncı kitabı olan Asım’daki ifadesini ise şöyle bulacaktır:

“Edebiyyâta edebsizliği onlar soktu,

Yoksa din perdesi altında bu isyan yoktu:

Sürdüler Türk’e <<tasavvuf>> diye olgun şı rayı;

Muttasıl şimdi <<hakîkat>> kusuyor Sıdkı Dayı!

Bu cihan boş, yalnız bir rakı hak, bir de şarab;

Kıble: Tezgâh başı, meyhâneci oğlan: Mihrab.” 389

Dinin açık emirlerine uymayan bir anlayışın ürünü olan bu tür sapmalara

karşı Akif’in eleştirileri, hayatının sonuna kadar devam etmiş; Şeriat hükümlerine aykırı

bir anlayış ve yaşam felsefesi ise onun inanç dünyası tarafından hep veto edilmiştir. 12

Mayıs 1935 tarihli Prenses Emine Abbas Halim’e yazılan mektuba bakıldığında Akif’in,

bu tutumunun ömrünün son yıllarına kadar devam ettiğini söyleyebiliriz.

“… Vakıa “istek şarttır!” diye evamirin semtine yanaşmayan: sonra “istek

haktır!” diye menahi namına irtikap etmedik bir maskaralık bırakmayan Bektaşileri hiç

sevmem. Bununla beraber, hakkı söylemek lazı msa, vakit vakit Bektaşilerin içinden,

hatta öbür tarikat saliklerini geride bırakacak kadar, ahkam -ı şeri’atle mukayyed

adamlar çıkmıyor değil. Lakin maalesef pek nadir…” 390

Yukarıda aktardıklarımızdan, Akif’in Tasavvuf’i yorumların tamamına karşı

tavır almadığı neticesi hâsıl olmaktadır. Akif, herhangi bir konu hakkında malumat

sahibi olmadan taassup yolunu tutmaya da karşıdır. Onun bu tavrını Tasavvuf

konusunda gösterdiğini de rahatlıkla söyleyebiliriz. Yüzünü sadece Batı’ya çevirmiş ve

Doğu’nun bütün değerlerine sırt çevirmiş aydın tiplemesinin Tasavvuf hakkındaki

önyargılı yaklaşımına karşın Akif şöyle itiraz eder:

388 Aslında M. Akif’in gençlik dönemlerinde yazdığı Terkib-i Bend, Gazel, Destur gibi şiirlerinde de
kendisinin eleştiri konusu yaptığı edebiyatta kadın(mecazi aşk)  ve şarap(Tasavvuftaki ilahi şarap manasında)
imgelerine yer vermiştir. Bkz., Şengüler, Külliyat, C.,4, 232-261. Ama bunların yazıldığı dönemde Akif’in
Divan Edebiyatı etkisinde ve özgün edebi kimliğinin henüz oluşmamış olduğu gözden uzak tutulmamalıdır.
Ayrıca Akif bunları Safahat’ına da almamıştır. Gençlik dönemlerinde yazdığı buna benzer Gazel türü birçok
şiirini kaybettiği için önceleri üzüntü duyan Akif, daha sonra bu tür şiirlerinin bulunduğu defteri kendisi imha
etmiştir. Bkz., Edip,  Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 251.
389 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 323.
390 Mithat Cemal Kuntay, Mehmed Akif, İstanbul 1939, 264.



101

“Binlerce mütefekkir dimağı ömürlerce işgal eden mesâil -i gâmıza böyle

“vahdet-i vücûd” terkibiyle hülasa edilince işin içinden çıkılmış mı ol uyor? Rica ederim

siz tasavvufa dair bir eser okudunuz mu?” 391

 “Pekala! Tasavvuf’un panteizme pek benzediğini, hatta onun aynı olduğunu

kabul edelim. Acaba panteizm mesleğinin ihtiva ettiği mesail içinde hiç hakikate

yaklaşmış olan yok mudur? Onu tedkik e ttiniz mi?”392

Akif burada, Tasavvuf’un Vahdet -i Vücud ve Panteizme indirgenmiş

olmasından rahatsızlık duymakta; bu tür mistik yorumlarla uğraşan, bunlara kafa

yoranların düşüncelerinin tek bir kalıba sokularak anlamaya çalışılmasının yanışlığı

üzerinde durmakta ve son olarak bu yorumlardan doğruya yaklaşmış olanların varlığına

da işaret etmektedir. Buna rağmen Eliaçık, Akif’in tasavvufi şiirlerinin varlığını

kabullenmekle birlikte, O’nun hayatı boyunca vahdet -i vücudcu anlayışa muhalif

kaldığını ifade etmektedir.393 Mithat Cemal ise Akif’in geç dönemde kaleme aldığı

tasavvuf içerikli şiirlerinde “his mistisizmi” yerine “fikir mistisizmi”ni benimsediği

yorumunu yapmaktadır.394

Akif’in bu mistik tecrübesini şiirlerinden hareketle anlamaya çalışanların bunun

mahiyeti hakkındaki kanaatleri farklılık arz etse de Akif’in içe dönük mistik yönünün

tam anlamıyla Mısır’da ortaya çıktığına kimse itiraz etmeyecektir. 395 Akif’in Hilvan’dan

391 Şengüler, Külliyat, c. 5, 180.
392 Şengüler, Külliyat, c. 5, 180. Buna benzer bir başka tartışmayı Akif bizatihi yaşamıştır:

“… İki kişi oturmuş konuşuyorduk. Bahis Mesnevi’ye intikal etti. Ben Hazret -i Mevlana’nın en gâmız,

en mücerred mesaili mahsusat dairesine indirgemekteki kudretine hayran olduğumu; o k itab-ı muazzamın

mutlaka baştan başa okunması lazım geleceğini ileri sürünce arkadaşım dedi ki:

-     Hazret-i Mevlana Hint Felsefesinin nakilidir.

- Mesnevi’yi okudunuz mu?

- Hayır.

- Hint felsefesi nedir, onu biliyor musunuz?

- Hayır.

- O halde böyle bir iddiaya  ne cüretle kıyam ediyorsunuz?

Öyle işittim.” Bkz., Şengüler, Külliyat, c. 5, 182.
393 Eliaçık, Mehmed Akif, 56.
394 Kuntay, Mehmed Akif, 263. Akif’in tasavvufa dair düşünceleri hakkında fikir beyan edenlerin kanaatlerini
Mehmet Demirci özetlemiştir. Bkz., M ehmed Demirci, Yahya Kemal ve Mehmed Akif’te Tasavvuf, İzmir 1993,
72-76.
395 Gerçi Topçu, Akif’in yaşamını Tasavvuf tecrübesindeki üç merhale olan Terk, Vecd ve Huzur dönemlerine
ayırmakta ve Mısır öncesi yaşamını Terk ve Vecd dönemleri olarak görmektedir.  Akifname’ye yazdığı
mukaddimede topçu bu dönemlerin başlama ve bitiş zamanı hakkında da bilgiler vermektedir. Krş., Çantay,
Akifname, İstanbul 1966, 7-9.



102

Fuad Şemsi’ye gönderdiği 6 Nisan 1925 tarihli mektupta dışa dönüklükten içbene

yöneldiğini kendisi dile getirmektedir:

“Sana en son şiirimi gönderdim. Bilmem nasıl bulacaksın? Kişi düştüğü yerden

kalkar derler. Fa’ilatün, fa’ilatün derdine uğradığım hengam -ı tufuliyyetimde meczûb

idim; şimdi gördüğün vechile yine meczûbane vadilere rücû ediy orum. Mahalle

Kahve’sini yazan herifle, Bu Hicrân’ı nazm eden herifin aynı herif olduğu güç anlaşılır,

değil mi?”396

Akif, Mısır’a yerleştikten sonra 1927’ de Mahir İz’e gönderdiği bir mektupta

kendisinin daha önce de okuduğu, Muhammed İkbal’in  Peyâm -ı Meşrık’ını ve

Mutasavvuf şairlerimizden Osman Şems’in bir şiirini ister. 397 Bu dönemde Mısır’daki

komşusu olan Abdülvehhap Azam ile birlikte İkbal’in  Peyâm -ı Meşrık, Esrarı Hodi ve

Rumuzi Bihodi adlı eserlerini okumuştur. 398 Aşağıdaki pasajlar Akif’in İkbal beğen isini

ortaya koyması açısından önem taşımaktadır:

“Evvelki hafta bana Hind’li şair - i İslamı Muhammed İkbal’in iki manzum

eserini gönderdiler. Ben bu şair’in ufak bir risalesini Ankara’da görmüş ve sahibini de

kendime benzetmiştim. Şarkta yetişen urefa -yı sofiyenin bütün eş’arını okuduktan başka

Almanya’ya giderek garp felsefesini adamakıllı hazmeden İkbal hakikat yaman şair.” 399

“Nezdimdeki iki eserin biri (Peyamı Meşrik) dir. Çok güzel kıtalarıyla gazelleri

var. Gazellerin bir ikisi bana sarhoş gibi nara at tırdı.”400

Akif aynı zamanda büyük tasavvuf şairi Yunus Emre’nin de şiirlerini “vecd

içinde” ve “mest olarak” dinlerdi. 401

Ünlü mutasavvıflardan Yunus ve Mevlana’yı çeşitli yönleriyle beğenen; kendi

çağdaşı olan İkbal hakkında da böylesine güzel ifadelere ye r veren Akif’in

Safahat’ındaki son kitabı olan Gölgeler, Allah özlemi ve aşkı ile yoğrulmuştur. Gece

şiirinde geçen şu dizeler bu özlemin ifadesidir:

“Ömürler geçti, sen yoksun, gel ey bir tânecik Ma’bûd,

Gel ey bir tânecik gâib, gel ey bir tânecik mev cûd!

Ya sıyrılsın şu vahdet-gâhı vahşet-zar eden hicran,

Ya bir nefhanla serpilsin bu hâsir kalbe itmînan.

Hayır, îmanla, itmînanla dinmez rûhumun ye’si:

396 Şengüler, Külliyat, c. 9, 363.
397 Şengüler, Külliyat, c. 9, 417.
398 Edib, Mehmed Akif, 238.
399 Şengüler, Külliyat, c. 9, 536.
400 Edib, Mehmed Akif, 240.
401 Edib, Mehmed Akif, 320,321.



103

Ne âfâk isterim sensiz, ne enfüs, tamtakır hepsi!

Senin mecnûnunum, bir sensin ancak taptığı m Leylâ;”402

Allah’ı arzulayan bu ümitli haykırışlar Hicran şiirinde artık ibadetlerin de önüne

geçmiş bir şekilde karşımıza çıkar:

“Nedir ma’nası , Ma’bûd olmadıktan sonra, mihrâbın,

Rükû’un, haşyetin, vecdin, bütün bîçâre esbâbın?” 403

Akif burada; ibadetler, Allah korkusu ve arzusunun Allah’a götüren birer sebep

olduğunu ifade etmekte; ancak fayda vermeyecek olan bu sebeplerin ötesindeki amaç

olan Allah’ı ulaşmayı arzulamaktadır. Topçu bu iki dizeden hareketle Akif’in, artık

cemaat dini ve ibadetlerden zevk  almadığını, Yunus’un tecrübe ettiği vuslatı aradığını

ifade etmektedir.404 Secde şiirinde geçen aşağıdaki ifadeler ise Akif’in Allah’a

ulaşmadaki ihtirasını ve bunun verdiği ızdırabın nasıl dayanılmaz bir hal aldığını ortaya

koymaktadır:

“Bütün dünyâ serilmiş sunduğun vahdet şarâbından;

Ben’im mest olmayan meczûbun, Allah’ım, benim meydan!

Bırak, hâsir kalan seyrinde mi’râcım devâm etsin;

Rükû’um yerde titrerken, huşû’um Arş’ı titretsin!

İlâhî! Serserî bir damlanım, yetmez mi hüsrânım?

Bırak, taşsın da coştursun şu vahdet-zârı îmânım.”405

Gece, Hicran ve Secde şiirlerindeki bu mistik temadan hareketle Akif’in Vahdet -

i Vücud’u benimsediği Akif Araştırmacılarından olan Nevzad Ayas, Fevziye Abdullah

Tansel, Nurettin Topçu, Mehmet Doğan ve daha birçok kişinin  ortak kanaatini

oluşturur.406 Bu konuda farklı düşünen Eliaçık’ın, Akif’te Vahdet -i Vücud olmadığı ile

ilgili iddiasına ve Kuntay’ın bu şiirleri “fikir mistisizmi”nin ürünü olarak

değerlendirmesine ise yukarıda değinmiştik. Netice itibariyle Akif’in, hayatı  boyunca

Şeriat’ın açık emirlerine muhalefet içinde olan bir mistik anlayışa karşı olduğunu;

402 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 444.
403 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 446.
404 Nurettin Topçu, Mehmet Akif, İstanbul 1970.
405 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 448.
406 Tansel, Mehmed Akif, 129; D. Mehmed Doğan, Camideki Şair Mehmed Akif , İstanbul 1989, 30; Topçu,
Mehmet Akif, 69; Demirci, Yahya Kemal ve Mehmed Akif’te Tasavvuf, 72-73. Nurettin Topçu Akifname’ye
yazdığı mukaddimede, (Kitabın basım yılı 1966) Akif’in Gece ve Secde şiirle rinin Vahdet-i Vücud’a delil teşkil
ettiğini ifade ederken;  (Çantay, Akifname, 8) 1970’te Akif’e dair yazdığı eserinde ise O’nun ,Vahdet -i Vucud
mertebesinde olmasa da Vahdet -i Şuhud derecesinde olduğunu ifade ederekten Tasavvuf’a ait bu terimler
hakkında şu tanımlamaları yapar: “Vahdet -i Şuhut, ruhun cezbe hallerinde Allah’la birleşmesine şahit olarak
kendini inkar etmesi ve ulûhiyyette dile gelmesi demektir. Her şeyin Allah’tan ibaret oluşunu sistemle kabul
eden görüşe ise Vahdet-i Vücût denir. Vahdet-i Şuhut, ruhun Allah’la bir olduğunu iddia etmez. Ancak cezbe
anlarında bu hali yaşar. Kendine gelince Allah’dan başka olduğunu bilir.” Bkz., Topçu, Mehmet Akif, 69-70.



104

bununla birlikte ömrünün Mısır’da geçen son dönemlerinde Allah ile bütünleşmek

arzusunu açıkça dile getirdiğini ve kendine has bir mistik tecrübe yaşadığını

söylememiz gerekecektir.



105

III.BÖLÜM

MEHMET AKİF’İN DİN ve SİYASET BAĞLAMINDAKİ FİKİRLERİ

I. DİN DEVLET ve YÖNETİM

Mehmet Akif’te adeta bir hayat felsefesi haline gelmiş olan ittihad (birlik)

düşüncesi onun fikri temellerinin üze rine oturtulduğu esas yapı ve sürekli olarak

beslendiği bir kaynak vazifesi görür. Dünya -Ahiret, Din-Dünya, Din-Şeriat ve

nihayetinde Din ile Devlet arasındaki ilişkinin Akif’teki ifadesi İttihaddır. Yani bunların

birbirinden kesinlikle ayrılmaması gerekme ktedir.

Din ile Dünyanın birbirlerinden ayrılmaması gerektiği fikri Akif’e göre tarihi,

doğru bir şekilde okuyan herkesin ulaşması gereken zorunlu bir sonuçtu. Çünkü

“Millet-i İslamiye şeriatı safvet -i asliyesiyle muhafaza ettikçe hem dini, hem dünyası

ma’mur imiş; o safveti öyle bir sürü bid’atle bulandırınca hüsrandan hüsrana

düşmüş”tü. Dolayısıyla pratik olarak yapılması gereken şey, dini temel kaynaklarından

öğrenip yaşamaktır. Hal böyle olunca dünya huzuru ve mutluluğu da sağlanmış

olacaktı.407

Akif’in yaşadığı dönemin hususiyetleri göz önünde bulundurulunca, ondaki

İttihad düşüncesin arka planını da görmek mümkün olmaktadır. Osmanlı’nın, Batı’ya

göre geri kalmışlığını kabulü ile başlayan Batılılaşma hareketleri neticesinde, hayat

adeta ikiye bölünmüştü. Bir taraftan yüzyıllarca süregelen bir geleneğin taraftarları; öte

yanda geleneğin karşısında ve ondan kopuk, temelleri Batı’da olan yenilik ve değişim

taraftarları. Bu ikiliğin imparatorluğun kurumlarındaki tezahürü ise bu ikiliğin resmi

boyutunu gözler önüne sermektedir. Eğitim alanındaki mektep -medrese ikiliği bu

duruma en bariz örneği oluşturmaktadır. Bu bölünmüşlüğe karşı Akif’in tepkisi şöyle

olacaktır:

“- Zavallı milleti vahdet-cüdâ eden <<ikilik>>

Sırıtmıyor mu? O pis dişleriyle karşında?

Nasıl tükürmesin insan şu hale baksın da?” 408

Seküler merkezli bir değişimi öngören Batılılaşma akımının etkisiyle

yapılmaya çalışılan dini dünyadan ayırmak ve dini dünyadan soyutlayarak

aktifsizleştirme çabaları da ters tepmişti:

“Yıkılmamış, ne kadar yıkmak istesek, îman;

Ayırmak istemişiz sonra dîni dünyâdan.

407 Şengüler, Külliyat, c. 9, 121.
408 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 212.



106

Ayırmışız, ederek Şer’i muttasıl ihmâl;

Asıl ikincisi olmuş, şu var ki, berzede -hâl!”409

Ve Akif’in kanaatine göre mantıklı düşünebilen, idrak sahibi her insan; din ile

dünyanın baş ile vücut gibi birbirini tamamladığını ve bunları birbirlerinden ayırmanın

her iki tarafa da felaket getireceği neticesine ulaşabilirdi. 410

Dünya hayatında, insanların yönetim ve denetim işlerinin yürütüldüğü somut bir

kurum olan devletin ve onun idaresini elinde bul unduran bireylerin kendi keyfi

uygulamalarını ve baskıcı tutumlarını devam ettirmek adına dini kullanmalarına Akif

karşı çıkar. Osmanlı hükümeti için O’nun sarfettiği şu sözler bunu güzel bir şekilde

ortaya koymaktadır:

“- Hükümeti bir tarafa bırakın, ona dair söz söylemek zaiddir, Çünkü olanca

maskaralığı ile meydanda! Lakin şeriatın mani -i terakki olmasına hiç aklım yatmaz.

Mösyö, siz işin iç yüzünü bilmiyorsunuz! Başımızdaki hükümetin Allah belasını versin!

İstibdadını idame için terakkiyat -ı fikriye, medeniye namına vuku bulacak harekatı

lisan-ı din ile men etmek istiyor, görüyorsunuz ki ne güzel muvafık oluyor!” 411

Bu durum, hem dinin asıl mecrasından çıkmasına hem de terakkiye engel bir

hale sokulmasına neden olmuştur:

“Zavallı şeriat! Kimlerin elinde, h em ne gibi işlere alet olduğunu biliyor musun?

Allah aşkına olsun biz daha ne zamana kadar şeriatı üzerimize çökmüş bir umacı

tahayyül edeceğiz? Dünyanın en kalabalık bir caddesinin ortasında bir ölü yatmış, gelip

geçen dirilerin hayatı üzerinde adeta tasa rruf ediyor! Yahu şu mezarı kaldıralım desek

derhal kıyametler kopuyor, şeriatın müsaadesi yoktur ne yapıyorsun? Deniliyor.

Demek bizim o mülevves hükûmet -i sabıkamız Müslümanlığı şekl -i aslîsinden o

kadar çıkarmış ki hala sîmâ -yı hakîkîsini tanıyamıyoruz ; hala bir emr-i hayra teşebbüs

edeceğimiz zaman sakın şeriat buna mani olmasın, demek istiyoruz.” 412

Böylece yarı teokratik bir görünüm arz eden Osmanlı yönetim sisteminde,

insanlığın faydasına olabilecek olumlu gelişmelerin önü din engeliyle tıkanmış olu yordu

şüphesiz. Ancak bu engeli, yönetimi ellerinde bulunduranlar kendileri koymuşlardı.

Yoksa dinin bunda bir etkisi  yoktu. Problem; din -devlet ilişkilerinin yanlış bir zemin

üzerine oturtulmuş olmasından kaynaklanıyordu.

409 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 212.
410 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 212. Ayrıca bkz, Şengüler,  Külliyat, c. 9, 229-231.
411 Şengüler, Külliyat, c. 5, 124.
412 Şengüler, Külliyat, c. 5, 126.



107

Mehmet Akif’in din-devlet ilişkisi konusunda Osmanlı hükümetine yönelttiği

eleştirinin farklı bir versiyonu, ulus -devlet projesini hayata koymaya çalışan cumhuriyet

Türkiyesinde karşımıza çıkar. Cumhuriyet’in devrimci kadrosu ise, din ile doğrudan ya

da dolaylı bir şekilde ilintili olan  kurum ve uygulamaları Batılılaşmaya engel olduğu

gerekçesi ile, günlük hayattan soyutlayan bir politika izlemiştir. Medreselerin

kapatılması ve Harf inkılabı gibi devrimleri bu bağlamda değerlendirebiliriz. Mehmet

Akif’in kendisine verilen tercümeyi, hükü metin bu konuda yetkili kılınan mercilerine

teslim etmeyişi ve bu konuda Eşref Edip’in aktardığı gerekçeler 413 Akif’in yeni kurulan

devletin din-devlet politikalarını olumsuzladığının da bir göstergesidir aynı zamanda.

Netice itibariyle; Mehmet Akif’in yaş adığı iki farklı tecrübe olan Osmanlı (son

dönemi) ve Türkiye (ilk dönemi)’nin din ile kurdukları ilişki onu tatmin etmemiş, aynı

zamanda onun sözlü ve fiili eleştirilerine muhatap olmuştur. Çünkü her iki hükümet de

(Osmanlı’nın duraklama öncesi dönemi ile  Cumhuriyet’in kuruluşuna zemin hazırlayan

birinci meclisi hariç tutmak gerekir) dini merkeze almamış; bunun yerine (dine uygun

olsun veya olmasın) kendi fikirleri ve çıkarlarına uygun hale getirmeye çalıştıkları bir

din anlayışını uygulama sahsına koymaya  çalışmışlardır.

Devlet idaresinin keyfiyeti ile ilgili detaylar ve yönetim biçimi, İslam dininin

temel kaynakları olan Kur’an’da ve aynı zamanda bir devlet başkanı da olan Hz.

Peygamberin uygulamalarıyla sınırlandırılmış değildir. Kur’an -ı Kerim’de bu konuda

belirlenen genel esaslara 414 bakıldığında işlerin danışılarak (Şura) yapılması, yöneticinin

adaletli oluşu, emanetlerin ehline verilmesi ve Müslüman olan yöneticiye itaat gibi

genel bir çerçeve çizildiği görülecektir. 415

Devletin yönetim biçimi konuların a pek değinmeyen Akif’in, tek kişinin

yönetimine dayalı Monarşik bir idare biçimine karşı olduğuna, “Bir şahsa esîr olmayı

bir koskoca millet, / Mekrinle mi yâ Rab sanıyor kendine devlet?” 416 dizeleri örnek

olarak gösterilebilirse de O daha ziyade, millete rağmen, tek kişinin ya da birkaç kişinin

keyfi politikalarını eleştirmektedir. Yani Akif’e göre asıl problem, bir ya da birkaç

413 Daha geniş bilgi için bkz., Edib, Mehmed Akif Hayatı Eserleri , 199. Kur’an meali , konusuna Giriş

bölümünde detaylı olarak yer verildiği için burada yeniden üzerinde durulmamıştır. Bkz., “Akif’in Mısır’a Gidişi

ve Meal Çalışmaları” başlığı.
414 Kur’an-ı Kerim’de konu ile ilgili ayetler için ayrıca bkz., Şura, 38; Al -i İmran, 159; Nisa, 58-59.
415 Mehmed Said Hatipoğlu, Hilafetin Kureyşiliği İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik,  Ankara 2005, 37-38. İbn
Haldun Hilafet makamına gelecek kişide; İim, adalet, kifayet (ehliyet, yeterlilik) ve duyular ile organların sağlam
olması şartlarının yeterli olduğunu i fade eder. Bkz., İbn-i Haldûn, Mukaddime, Çev., Halil Kendir, Ankara 2004,
I-II, I/273.
416 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 17.



108

kişinin devleti yönetmesinden ziyade, bunların yönetimde izledikleri keyfi ve hatalı

politikaların, halka olumsuz bir şekilde yans ımasıdır.417 Devleti idare edenlerin, devlet

yönetimi için -Kur’an’ın da genel prensip olarak ifade ettiği - gerekli ehliyeti

taşımadıkları ve adalet prensibine uygun davranmadıkları gerekçesiyle eleştiri konusu

edildiklerini aşağıdaki mısralar güzel bir şeki lde ortaya koymaktadır:

“Saltanat nâmına, din nâmına bin maskaralık…

Ne felâket, ne rezâletti o devrin hâli!

Başta bir kukla, bütün milletin istikbâli,

İki üç kuklacının keyfine mahkûm olmuş:

Bir siyâset ki didiklerdi, emînim, Karakuş!” 418

Hakkın Sesleri’nde  “Üç beyinsiz kafanın derdine, üç milyon halk, / Bak nasıl

doğranıyor? Kalk, baba, kabrinden kalk!” 419 sözleriyle dillendirilen durum, yine aynı

bağlamda değerlendirilmelidir. Hükümeti idare eden liyakatsiz birkaç kişinin keyfi

uygulamasının zararlarını halk çekmekte ve Akif bu duruma sitem etmektedir. 420

Asım’da zalim bir hükümdara karşı adaleti emreden bir kişinin durumu şöyle dile

getirilir:

“Bir adam dursa da bir zâlim imâmın yüzüne,

Adli emretse, bu zâlim de onun hak sözüne,

İnkıyâd eyleyecek yerde tutup kıysa ona,

O mücâhid yazılır ta şühedânın başına.” 421

Şiirin devamında, bu düşüncesini Hz. Muhammed’den rivayet edilen, zalim bir

kişiye adaleti hatırlatmanın en büyük cihad olacağı manasındaki hadise dayandıran

Akif, daha sonra Hz. Ali ve  Hz. Ömer’in hak ve adalet vurgulu ifadelerine dikkatleri

çekmektedir. Akif, zalim idareciye karşı nasıl bir tavır takınılacağını belirlemekle, bu

417 İlk İslam sosyologu olarak nitelendirilebilen İbn Haldun, tebaasına kaldıramayacak sorumlulukları
yüklememenin kötü bir yönetimin neti cesi olduğunu ve böylesi bir idarenin uygulamalarının da halkı helak
olmaya götüreceğini söyler. Özellikle çok zeki olan idarecilerin böylesi şeylere giriştiği yorumunda bulunur.
Bkz. İbn-i Haldun, Mukaddime, I/268.
418 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 146.
419 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 181. İstibdâd isimili şiirde geçen şu mısralar da aynı bakış açısının ürünüdür: “Otuz
milyon ahâlî, üç şakînin böyle mahkûmu / Olup çeksin hükûmet nâmına bir bâr -ı meş’ûmu!” Bkz., Ersoy,
Safahat, I. Kitap, 73.
420 Akif’in yönetim biçimi olarak Osmanlı’da uygulanan şekliyle Monarşi (Buna dini monarşi demek daha doğru
olur kanaatimizce. Çünkü Osmanlı idarecileri dini prensiplere uymak zorundadırlar. Bu noktada onların dini
hükümlerle sınırlandırıldıklarını ve keyfi davranamayacaklarını s öylemek gerekir.)’ye karşı olmadığına en güzel
kanıt; yine aynı imparatorluğun sultanları olan Yıldırım Beyazit ve II. Murat’tan övünç duyarak bahsetmesi ve
onları örnek idareciler olarak sunmasıdır. Bkz. Ersoy, Safahat, III. Kitap, 182. İstibdâd isimli şi irde de Akif,
birkaç yöneticinin hesapsız işlerinin yükünün halkın omuzlarına yüklendiğini ifade ederken de bu idarecileri
“eşkıya” olarak nitelemekte ve bir kişinin yönetimde söz sahibi olduğu Osmanlı’nın önceki dönemlerinden ise
gururla bahsetmektedir. Bkz., Ersoy, Safahat, I. Kitap, 73-74.
421 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 379.



109

konuda zaman içerisinde oluşan geleneksel anlayıştan kendisini soyutlamakta; öte

yandan Hz. Muhammed, Ali ve Ömer’den yaptığı alıntılarla da geleneksel anlayışa

eleştiri mahiyetinde bu konudaki Peygamber ve ashab ifadelerine dikkatleri

çekmektedir. Öte taraftan zalim yöneticiye karşı yapılacak sözlü uyarının, kaba kuvvet

ile yönetimi değiştirmek şekline dönüşmeme si gerektiği konusunda son derece dikkatli

davranmaktadır. Asım’a yapılan şu nasihatler bu hassasiyetin ürünüdür:

“Bir cemâ’at ki erenler işi yumrukla görür,

Kafa bitmiş demek artık, çekiver kuyruğunu!

Kuvvetin hakkı mıdır enselemek bulduğunu?” 422

Gücü elinde bulunduranların kendi istediklerini gerçekleştireceği bir anlayışa

karşı çıkarken; Akif, bunun yerine herkes için geçerli olan adaletli bir sistemin tesisi

için kanunların güçlü ve işler hale gelmesi noktasında çalışılması gerektiğini ifade eder:

Bize, Âsım, ne şunun yumruğu lâzım, ne bunun;

Birinin pençesi ister yalınız kànûnun.” 423

Akif’in İttihat terakki hükümeti öncesi yönetimi tek başına elinde bulunduran II.

Abdülhamit hakkında yaptığı eleştirileri de biz temelde aynı gerekçeye; yani keyfi

yönetime bağlıyoruz. Asım’da, Köse İmam’ın ağzıyla kendisine “Yıldız’daki

baykuş”424 yakıştırması yapılan Sultan Abdülhamit’e karşı Akif’in bu dolaylı

yakıştırmasının nedenini anlamak için, haksızlığa tahammülü olmayan bir hoca profili

ile karakterize edilen Oflu Mandal Hoca’nın anlattıklarına bakalım:

“Çoktan beridir vardı benim bir derdim:

Gideyim, zâlimi îkàz edeyim, isterdim.

O, bizim câmi uzaktır, gelemez, mâni’ ne?

Giderim ben, diyerek, vardım onun câmi’ine.

Kafes ardında hanımlar gibi sakl ıydı Hamid,

Koca Şevketli! Hakîkat bunu etmezdim ümid.

Belki kırk bin askerle sarılmış Yıldız;

O silâhşörler, o al fesli herifler sayısısz.

Neye mâl olmada seyret, herifin bir namazı:

Sâde altmış bin adam kaldı namazsız en azı!

422 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 396. Akif’ten önce, Yeni Osmanlılar’dan Ali Suavi, “emri bil maruf nehyi anil
münker” prensibinden hareket ederek işi, zalim olan halifenin halline kadar i ler götürür ve bunu da şeri
delillendirme yoluyla ortaya koymaya çalışır. Bkz., Türköne, İslamcılığın Doğuşu,  111-113.
423 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 396.
424 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 361.



110

Hele tebzîri aşan masrafı, dersen, sorma.” 425

 Şiirin devamında Abdülhamit Han’ın bu durumu, onun korkaklığına yorulur ve

bu korkunun yersiz bir şekilde oluşmadığı; bir suçun neticesinde meydana geldiği

yorumunda bulunulur. Akif Abdülhamit Han’ın otuz üç yıl süresince yapt ıklarını

değerlendirdiği İstibdâd adlı şiirinde bu kötü yönetimin yaptıkları yanlışlara (İstibdâd’a)

şöyle dikkatleri çekmektedir:

“Hamiyyet gamz eden bir pâk alın her kimde gördümse,

<<Bu bir cânî!>> dedin sürdün, ya mahkûm eyledin hapse.

Müvekkel eyleyip câsûsu her vicdâna, her hisse,

Düşürdün milletin en kahraman evlâdını ye’se…

Ne mel’unsun ki rahmetler okuttun rûh -i İblîs’e!”426

Mithat Cemal, Akif’in Abdülhamit’ten iğrendiğini ve bu iğrenmenin sadece

manen değil, maddeten de olduğunu ifade ett ikten sonra Akif’in Abdülhamit’in suratını

gördüğü için, midesinin bulandığı ve renginin attığı ile ilgili bir anektod nakleder. 427 Bu

ifadelerden Akif’in Abdülhamit’in şahsına karşı bir tepkisellik geliştirdiği hatta bunun

düşmanlık seviyesinde olduğu anlaş ılmaktadır.

Osmanlı’nın son dönemi ve Cumhuriyet’in ilk yılları ile ilgili araştırmalarıyla

son dönemde dikkatleri üzerine çeken Mustafa Armağan ise yaptığı değerlendirmelerde

Akif’in bu tavrının, Abdülhamit’in şahsına karşı olduğunu; prensipler çerçevesin de

oluşmadığını ifade ederekten bu konuda Kuntay’a katılıyor görünmektedir. 428 Ancak,

yukarıdaki dizelerde şahsa değil, yönetimin baskıcı yapısına karşı bir duruş  vardır.

Şiir’e bir padişahın-Abdülhamid, Abdülmecid v.b. değil - adı verilmemiş; bunun yerine

yapılan kötü fiil ve uygulamaya isim olan İstibdad adı tercih edilmiştir. Asım’da geçen

şu mısralarda da eleştiri konusu edilen şey yine İstibdad’dır.

“Ne yaman şeydi unuttun mu o istibdâdı?

Hep fecâyi’di, hayâtın hele hiç yoktu tadı.

Milletin benzi sararmış, işitilmezdi refâh;

Her nefes dört elifin sırtına binmiş bir “âh!”

425 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 375-376.
426 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 74. İstibdâd isimli bu şiirin devamında Şair’in bizatihi şahid olduğu bir tutuklama
olayından hareketle, yönetimin zalim ve baskıcı yüzü gözler önüne serilir.
427 Kuntay, Mehmed Akif, 242-243.
428 Armağan “Mehmed Akif’in Abdülhamid Aleytarlığı” başlığı altınd a kısa bir değerlendirmede bulunduktan
sonra “Bediüzzaman Said Nursi ve Abdülhamid” başlığına geçer.Bu başlık altında Bediüzzaman’ın prensipte
Abdülhamid’e karşı olduğundan bahsederken Akif’e de göndermelerde bulunarak Akif’in olayı şahsileştirdiğini
ifade eder. Mustafa Armağan, Abdülhamid’in Kurtlarla Dansı,  İstanbul 2008, 298-299, 300, 3008.



111

O ne günler…”429

Şiire İstibdad adının verilmiş olması, Akif’in şahsı değil; fiili merkeze aldığını

ortaya koymaktadır. Abdülhamid Han’a yapılan eleştirileri de bu bağlamda

değerlendirmenin daha doğru olacağı kanaatindeyiz. Yani Sultan Abdülhamit bu

istibdadı uyguladığı için eleştiri konusu edilmiştir.

Şiir’den fikirsel anlamda bir çıkarımda bulunurken şiirde geçen ifadelerin iyice

tedkik edilmesi gerekmektedir. Akif, şiirinde bazen muarızlarına ait iddialara yer verir

ve daha sonra bunlara cevap verir; bazen de farklı tipolojiler oluşturarak bunların

konuya yaklaşımlarını analiz eder. Şiir’in fikirsel tahlillerinde bunlara özellikle dikkat

etmek, metodolojik hatalara düşülmesin e engel olacaktır. Asım’da da Akif, önce Köse

İmam’ın gözüyle bir Abdülhamit portresi çizer; daha sonra  babası Hoca Tahir

Efendi’nin Abdülhamit portresini resmeder. Bize göre, ilkin çizilen portre Akif’in ilk

dönem fikirlerini yansıtmaktadır. Son olarak ç izilen portrede ise Abdülhamit; “muallim,

rahmetli” sıfatlarıyla nitelendirilmekte bu da Akif’in Abdülhamid hakkındaki

fikirlerinin değiştiğini ifade etmektedir.

Şimdi, Akif’in Asım’da konuşturduğu Köse İmam’ın Abdülhamit Han’a

yakıştırdığı “Yıldızdaki Baykuş” benzetmesine karşın; şiirde akil adam olarak tasvir

edilen Akif’in babasının çizdiği Abdülhamit portresine bakalım:

“Giden semerciyi, derler, bulur muyuz şimdi?

Ya böyle kalfa değil, basbayağı muallimdi.

Nasıl da kadrini vaktiyle bilemedik, tu haf iş:

Semer değilmiş o rahmetlininki devletmiş!” 430

On ciltlik Açıklamalı Mehmed Akif Külliyatı’nı  hazırlayan İsmail Hakkı

Şengüler de ilgili bölümü açılarken, Sultan Abdülhamid’in günün şartları gereği

dahiyane bir politika izlediğini ve aydın kesimden  bir çok kimsenin ise gayet samimi

duygularla hürriyet talebinde bulunduklarını; ancak, bunların devletin iç dünyasından

bihaber olduğunu; nihayetinde padişahın ileri görüşlülüğünün bir ürünü olan bu

politikada ısrar etmesi sonucu, aydınlar tarafından bir çok tepki ile karşılaştığını ifade

eder. Akif’i de, devletin içinde meydana gelen olaylardan habersiz; ancak, bir o kadar

da samimi duygularla hürriyet talebinde bulunan zümreye dahil eder. Ancak; “Devlet

429 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 359-360.
430 Ersoy, Safahat, VI. Kitap, 361.



112

idaresi İttihatçıların eline geçtikten sonra gelen felâketler Akif’i son derece sarsmış ve

Sultan Abdülhamid hakkındaki hicivlerinden dolayı pişmanlık duymuştur.” 431

Şengüler, Akif’in Mısır’da tanışıp kendisine büyük güven ve saygı duyduğu

dostlarından Yozgatlı Mehmet İhsan Efendi’den, Akif’in bu konudaki pi şmanlığını

ifade eden şu bilgiye yer verir:

“Ölmez de iyileşirsem şu, şu konuları nazma döküp işleyeceğim. Bir de

hatıralarımı yazmak istiyorum. Hatıratımda Sultan Abdülhamid’e karşı itizar ve

itiraflarım olacak. Cumhuriyet döneminin bazı yanlışlıklarını d a dile getirmek lazım.”432

Mehmed Akif’in yönetim konusunda merkeze aldığı iki idare tarzı mevcuttur.

Bunlar’dan biri baskıcı ve keyfi yönetimi tanımlamak için kullanılan İstibdad; bir diğeri

ise bunun zıttı olan Hürriyet’tir. Meşrutiyetin ilanı öncesi, İsti bdad ile devletin idare

edildiği dönemdir. Akif’in Safahat’ında yer verdiği bu dönemin olumsuzluklarına, basın

ve yayın yasağını da eklemek gerekecektir.  Edib’in “istibdadın koyu devri”

nitelemesinde bulunduğu bu dönemde basın hürriyetini düşünmek bile su ç teşkil

etmekteydi. Meşrutiyet ilan edildiğinde ise Akif’in başyazarlığını yapacağı Sırat -ı

Müstakim dergisi çıkarılmıştı. 433 Bütün bunları bir arada düşününce aynı zamanda bir

aydın olan Akif’in Abdülhamid özelinde İstibdad’a karşı takındığı eleştirel  tav rı

anlamak mümkün oluyor. Basın ve yayın yasağının kalkması, Meşrutiyet’in ilanı ile

mümkün olduğundan Akif, Meşrutiyet’i Hürriyet olarak tanımlamakta ve yeni bir

dönemin habercisi olarak görmektedir.

“Değil kâbûsun artık, devr -i devlet intibâhındır.

Gel ey nâzende hürriyet ki canlar ferş -i râhındır.”434

 Yani Akif’in yönetim konusuna, halka fayda sağlayacak temel hak ve

özgürlüklerin güvence altında alınması ve kısıtlanmaması noktasında yaklaştığını

söylemek daha isabetli bir değerlendirme olacağı kanaatin deyiz. Şair’in hürriyet talebi

de bu gerekçeye dayanmaktadır. Böylesi bir hürriyetin getirecekleri konusunda ise Akif

oldukça ümit var görünmektedir:

 “Geçti mâzî denen o devr-i melâl,

431 Şengüler, Külliyat, c. 3, 512-513.
432 Şengüler 1958 yılında Mısır’da Yozgatlı İhsan Efendi’d en bizatihi bunları dinlediğini ifade eder. Bkz.,
Şengüler, Külliyat, c. 3, 513.
433 Edib, Mehmed Akif, 6-7. Sultan Abdülhamid döneminde uygulanan bu politikalar, bir aydın kimliği olan
Akif’in İstibdad’a ve onun müsebbibi olarak gördüğü Abdülhamid’e karşı o lumsuz bir tavır takınmasına neden
olmuştur.
434 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 74. İstibdad isimli şiirden hemen sonra gelen şiire Hürriyet isminin verilmesi de
Akif’in Meşrutiyet’i Hürriyet olarak algıladığını göstermektedir. Çünkü şiirde Meşrutiyet’in ilanın y arattığı
sevinç resmedilmektedir.



113

Haydi feth et: Senindir istikbâl.” 435

Ancak geçen süre, Hürriyet fikrin in toplumda kök salması ve meyvelerini

verebilmesi için bir hazırlık evresi geçirilmesi gerektiğini ortaya koyuyordu. Akif de

Hürriyet şiirinden bir süre sonra kaleme aldığı Köse İmam’da dikkatleri bu noktaya

çekerek, bu dönemin ancak ahlaki değerlerle yoğ rulmuş bir eğitim anlayışı ile

aşılabileceğini şöyle ifade ediyordu:

“Bu cehâlet yürümez; asra bakın: Asr -ı ulûm!

Başlasın terbiyeniz, âilelerden oğlum.

Sâde hürriyet i’lân ile bir şey çıkmaz;

Fikr-i hürriyeti hazm ettiriniz halka biraz.” 436

Sırat-ı Müstakim’deki bir makalesinde de Akif, yine aynı konuya parmak

basmakta ve “Meşrutiyetten, hürriyetten yalnız ötekine berikine ağız dolusu sövmek

suretiyle mütelezziz olmamalıyız; yapılması elzem olduğu halde yapılamayan şeyleri

yaptırıncaya kadar uğraşmal ıyız.”437 Diyerek, Hürriyet’ten olumlu anlamdaki

beklentisinin devam ettiğini ifade etmektedir.

Akif’in, Hürriyet’in halk üzerindeki tesir ve tezahürlerini nazmettiği -Köse

İmam’dan yaklaşık olarak iki yıl sonra yayımladığı - Süleymaniye Kürsüsünde’de

çizdiği manzara hiç de iç açıcı değildir: Çocukların hürriyet zevkini yaşayabilmeleri için

okuldan azat edilmeleri ve kendi hallerine bırakılmaları; kör çıbanın bıçak altında

patlaması gibi, her kesimden insanın daha önce gizlediklerini bir bir ortaya dökmesi;

şairlerin bir birine sövmesi, gazetelerin insanlar arasına ayrılık tohumları ekmesi, dine

nispet edilen olumsuzlukların alkışlanması v.s bunların tamamı Hürriyet adına

yapılmaktadır.438 Dolayısıyla, Hürriyeti hazmetmek ve benimsemek Akif’in öngördüğü

sürede gerçekleşmemiştir. Bunun için birkaç on yılın geçmesi gerekecektir. Akif, bu

manzarayı gördükten sonra, daha önce ifade ettiği, hürriyet fikrinin zamanla

hazmedileceği düşüncesinden de artık umudunu kesmiş görünmektedir:

“Şüphesiz yıktı o hülyâları meşhûd âtım…

Ama ben kendimi bir müddet için aldattım:

Galeyandır… Galeyan geldi mi kalmaz mantık…

435 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 80.
436 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 115. Akif’in, meşrutiyetin ilanında umduğunu bulamadığını görmekteyiz. Çünkü,
daha önce padişahın ismi kullanılarak yapılan çirkinlikler bu defa da Hürriyet ve özgürlük adına yapılmakta;
Üstelik; din hakkında söylenen her şeye, irticadır suçlamasıyla karşı çıkılmaktadır. Bkz., Ersoy, Safahat, I.
Kitap, 114-115.
437 Şengüler, Külliyat, c. 5, 74-75.
438 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 160-161.



114

Su bulunmazsa durulmaz… Hele sabret azıcık…

İyi, lâkin ne kadar beklemiş olsan, işler,

Eskisinden daha berbâd, iyileşmek ne gezer!” 439

Safahat dışında kalmış Aralık 1921 tarihli  bir başka şiirinde ise Akif, yaşadığı

bu hayal kırıklığını ilginç benzetmelerle şöyle nazmeder:

“Müebbed bir hayât ummuş da içmiştin… Fakat seyret:

Nasıl zehr oldu birden diktiğin sahbâ -yı hürriyet!

[…]

Bu istikbâli rü’yâmızda görseydik, inanmazdık!

<<Sabah olmuş>> dedik, sezmekle bir âvâre aydınlık.

Ne haybettir: Değilmiş fecr -i kâzibler kadar sâdık!

Cahîmi bin hatar kat kat yığılmış, gel de yırtıp çık!” 440

Akif hayattayken, kendisi hakkında yazılan tek eserin müellifi v e aynı zamanda

da O’nun dostlarından olan Süleyman Nazif, şairin hürriyetten bekledikleri ve

sonrasında yaşadığı psikolojik durumu hakkında şu ifadelere yer verir:

“İstibdad’ın bitmeyen karanlığı içinde inleyerek beklediği hürriyet güneşi,

Şair’in beklediği günü değil, korktuğu günü getirdi. Ve bu hayal kırıklığı karşısında o

kadar keder ve azaba düçar oldu ki, vicdanından çıkan şikayet ve dargınlık seslerinin

hedefi, insanlığın âmâl mektubuna sığmamaya başladı.” 441

Konuyu İstibdad ve Hürriyet noktasında ele  alacak olursak; İttihat ve Terakki’in

idareyi ele aldıktan bir süre sonra, dine karşı takındıkları olumsuz tavırları; Akif’in

başyazarlığını yaptığı Sebilürreşad’a sansür uygulanması ve derginin belirli aralıklarla

iki yıl kadar kapalı kalması İstibdad’ın  devam ettiğinin açık bir göstergesidir. 442 Milli

mücadele döneminde, zor şartlar altında dergi faaliyetlerine devam ederek kurtuluş

savaşına büyük katkıda bulunmuş; bununla birlikte 1925 Takrir -i Sükun kanunuyla

439 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 161. Akif’in dostlarından Süleyman Nazif, yönetimin değişmesinden sonra da
istibdadın daha kötü bir şekilde devam ettiğini şu cümleleriyle ifade eder: “Arnavutluk’ta gürleyen toplar, o
istibdadı kaldırarak yerine aynı mayadan yapılmış aç, hem insafsız, he m tarihten başka her şeyden korkan bir
istibdadı oturttu.” Bkz., Nazif, Mehmed Akif, 23.
440 Ersoy, Safahat, Ek-Safahat Dışında Kalmış Şiirler, 520. Asım’da, Köse İmam’ın ağzından “bu değil
beklediğim hürriyet.” (Safahat, VI. Kitap, 365) dizeleriyle bu konu daki kanaatini yineleyen Akif; Gölgeler’de
idealize ettiği Hürriyet’e kavuşmadığını tekrar eder. Bkz., Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 419. Vakkasoğlu Akif’in
idealize ettiği Hürriyet hakkında şunları söyler: “Ancak unutulmamalıdır ki, Akif’in istediği hürriye t, İslami esas
ve düsturlarla sınırlandırılmış, insana yakışır hürriyettir. Şeytan ve nefis esareti olan bir hürriyet anlayışını, asla
tasvip etmez. Çünkü, bu, hürriyet değil hayvanlıktır. Başıboşluk hürriyet değildir. Vurgunda, soygunda, adam
öldürmede, hak ve hukuku tar u mar etmede kullanılan serbestlikler, Onun nezdinde hürriyet değildir.”  Bkz.,
Vakkasoğlu, İslam Şairi, 106.
441 Nazif, Mehmed Akif, 73.
442 İttihad ve Terakki döneminde Sebîlürreşad’ın kapatıldığı ve sansürlendiği dönemler ve gerekçeleri hakk ında
bkz., Arabacı, Eşref Edib ve Sebilürreşad , 103-104.



115

yayın hayatına uzun bir ara vermiş; ancak, bu ndan 23 yıl kadar sonra (Mayıs 1948) yeni

harflerle yayın hayatına geri dönebilmiştir. Cumhuriyet döneminde derginin kapatıldığı

bu uzun süreyi; basın yayın yasağı bağlamında Akif’in önceki kanaati de göz önünde

bulundurulduğunda, İstibdad olarak nitelendi rilecektir.

Mehmed Akif’in devlet yönetimi konusunda siyaset bilimi açısından yeni ve

orijinal sayılabilecek bir öneride bulunmadığı, 443 olaya daha çok Kur’an’ın çizdiği

sınırlar ve ilk dönem uygulamalarını merkeze alarak yaklaştığı; bununla birlikte temel

hakların kısıtlandığı ve baskıcı yönetimi ifade eden İstibdad’ın her türlüsüne karşı

çıkarak, adalet prensibinin işlediği, kişilerin değil, kanunların gücünün işlerlik kazanmış

olduğu bir idare tarzının taraftarı olduğu neticesi hasıl olmaktadır.

II.  İTTİHAD-I İSLAM

Müslümanların birleşmesi ve ortak hareket alanı oluşturması anlamına

gelebilecek İttihad-ı İslam(Panislamizm) düşüncesi, Yeni Osmanlılar ile başlayıp, geniş

bir coğrafyayı etkileyen, Batı’nın  emperyalist gücüne karşı durabilecek alternatif bir

kuvvet olarak, Müslüman toplumların tek çatı altında birleşmesini öngören dini

referansları ağır basan siyasi bir proje şeklinde tanımlanabilir. 444

Birleşmenin pratikteki imkanı  konusunda yapılan eleştiriler her dönemde var

olsa da; bu birleşmenin ne şeki lde olacağı sorusuna Müslüman aydınların verdikleri

cevaplar farklılık da arzetse, İttihad düşüncesi, 19. yy. sonlarından itibaren İslam

dünyasının yeniden eski gücüne kavuşması ve  Dünya siyasetinde söz sahibi olabilmesi

için -popülerliğini kimi dönemlerde kaybetse de- etkililiğini günümüze kadar sürdüren

bir proje olarak kalmasını bilmiştir.

Kur’an-ı Kerim ve Hadisler açısından “İttihad” fikrine bakıldığında;

Müslümanlara sosyal dayanışmayı, birlikteliği ve ortak hareket etmeyi tavsiye ve bazen

de emreden birçok(hatta fazlasıyla) dini referansın mevcut olduğu görülecektir. Geriye

ise, bunun siyasi alana taşınarak, siyaset ideolojisi açısından ifadesi kalmaktadır.

Döneminin islam entelektüellerinden sayılan Mehmet Akif’in hareket noktasını da Ayet

443 Mehmed Akif’ten daha önce yaşamış olan Yeni Osmanlılar, Batı’nın ortaya attığı problemlere çözüm bulma
noktasında, demokrasi yerine “meşveret”; meclis yerine “şura”; modern kamuoyu yerine “ehl -i hall-ü akd” gibi
kavramları İslami gelenek içerisinden devşirerek kullanmışlardır. Türköne’nin ilk İslamcılar, olarak tanımladığı
Yeni Osmanlılar (Namık Kemal, Ali Suavi ve Ziya Paşa v.d)’da tezahür eden, özellikle yönetim ile ilgili
konulardaki kavaram arayışına  Mehmet Akif’te rastlamıyoruz. Yeni Osmanlılar’ın yeni kavram ve kuramlar
bulma çabası ile ilgili daha detaylı bilgi için bkz., Türköne, İslamcılığın Doğuşu,  92-113.
444 Türköne İttihad-ı İslam fikrinin ilk ortaya çıkışını dönemin gazetelerinden de ör nekler göstererek 19. yy’ın
son çeyreğine kadar geriye götürür ve İttihad -ı İslam fikrinin Efgani’den önce Yeni Osmanlılarda var olduğu
tezini ıspat etmeye çalışır. Detaylı bilgi için aynı bkz., Mümtaz’er Türköne, Siyasal İdeoloji olarak İslamcılığın
Doğuşu, Ankara 2008, 29-34,173-213.



116

ve Hadisler oluşturmaktadır.  Onun tefsirini yaptığı ayetlere baktığımız vakit, bunların

neredeyse tamamının Müslümanların birleşmesiyle ilintili olarak yorumlandığını

görürüz. Hz. Muhammed’in hadislerinden de özellikle, birlik ve beraberlikten,

Müslümanların bir birleriyle olan ilişkilerinin niteliğinden bahsedenler üzerinde

durulduğu görülecektir.445 Dünya Müslümanlarını bir birinden sorumlu hale getirecek

olan bu İttihad düşüncesinin dini bir gereklilik ve zorunluluk olduğunu Akif, şöyle ifade

etmektedir:

“Bir adam ki Müslümanların derdiyle dertlenmez; onların imdadına koşmaz; o

adam hiçbir vakit Müslüman olamaz. Müslümanlık yalnız lafz ile değildir. Sorarım:

Şarktaki Müslüman garptakinin imdadına koştu mu? Şimaldeki Müslüman cenuptaki

din kardeşinin halinden müteessir oldu mu? Lâ vallahi, olmadı. Öyle ise âlem -i İslâm

felaket üstüne felaket göreceğine, birinden kurtulur kurtulmaz başkasına uğrayacağına

şüphe etmesin.”446

Safahat’ın beşinci kitabı olan Hatıralar’da ise Akif, İman ile ittihad arasındaki

zorunlu ilişkiyi şu mısralarla ifade eder:

“O îmandan velev pek az nasîb olsaydı millette,

Şu üç yüz elli milyon halkı görmezdin bu zillette!

O îman ittihâd isterdi bizden, vahdet isterdi…

Nasıl <<bünyân-ı mersûs>> olmamız lâzımsa gösterdi.

Peki! Bizler ne yaptık? Kol kol olduk, târumâr olduk…” 447

Akif, islam dinin temel farzlarından birisi olan Hac ibadetini yapmak için bir

araya gelen Müslümanlar arasındaki ilişkilerin geliştirilmesi açısından, Hac ibadetinin

önemi ve işlevselliğini şöyle ortaya koyar:

“Be mübarek adam! Bunların yerine iki üç adam akıllı arkadaş götürsen de

Müslümanlar arasında bir tearüf, bir ittihad husulüne çalışsan olmaz mı?

Arapça, Acemce, Rusça, Tatarca konferanslar vermek, hutbeler irad etmek;

Mağrib-i Aksâ’dan gelen Arabı Hint’te n, Çin’den, Sibirya’dan, Afgan’dan, buradan

giden hüccac ile tanıştırmak; umumun musab olduğu ictimai hastalıkları ortaya koyarak

buna el birliğiyle çare aramak ihmal olunacak bir iş midir?” 448

445 Ömer Rıza Doğrul, Kur’an’dan Ayetler, İstanbul 1944; Abdulkerim - Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed
Akif’in Kur’an-ı Kerim’i Tefsiri Mev’ıza ve Hutbeleri, Ankara 1992; Şengüler, Külliyat, c. 9.
446 Şengüler, Külliyat, c. 9, 226.
447 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 275.
448 Şengüler, Külliyat, c. 5, 75-76. İttihad-ı İslam islam propagandası için Hacc’ın işlevsel özelliğine Yeni
Osmanlılar da vurgu yapmışlardır. 23 Nisan 1872 tarihli Basiret gazetesinde bu konu ile ilgili olarak aralarında
Hacc’ın da olduğu birçok öneri sunulmuştur. Bkz., Türköne, İslamcılığın Doğuşu, 193. Esad Efendi’nin İttihad-ı



117

İslam’ın bir diğer şartı olan namazın cemaatle kılınmasındaki a ses gayeyi de

Akif yine Vahdet(birlik) birlik bağlamında izah eder: “[…] ikindide şu camide

toplandık; aynı kubbenin altında, aynı imamın arkasında namaz kıldık, fakat camiden

çıkınca yine birbirimize bigane oluyoruz. Acaba bu namazlardan Halık’ın maksadı ne

idi? Bize birbirimizi tanıtmak; Müslümanlardan bir cemaat, bir cemiyet meydana

getirmek. Çünkü din cemaatle kaimdir. Cemaatsiz din yaşamaz. Dinsiz cemaat belki

yaşar. İslam’ın cemaate olan ihtiyacı cemaatin İslam’a olan ihtiyacından ziyadedir.

Aleyhisselatü vesselam Efendimiz öyle buyuruyor. Dinin bütün ahkamındaki ruh:

cemaate, vahdete sevk etmektir” 449

Fatih Kürsüsünde’de, Akif’in cemaatle namazı tasvir ederken yaşadığı

duygular ve edindiği izlenimleri İttihadın gücü bağlamında izah ettiğini görmekteyiz .

Bu güce bir de Allah’a yakarış ve O’nu yüceltme ilave edilince bu durum, Şair’in

ifadelerine şöyle yansımaktadır:

“Bu herc ü merc-i ubûdiyyetin tevâlîsi;

Sukùtu cebhelerin, sonradan teâlîsi,

Namazda hem beni gözyaşlarıyle ağlattı;

Ki dinlemezseniz elbette mahvolur millet:

Sizin felâketiniz: Târumâr olan <<vahdet>>.

Eğer yürekleriniz aynı hisle çarparsa;

Eğer o his giti tek, bir de gâyeniz varsa;

Düşer düşer yine kalkarsınız, emîn olunuz…

Demek ki birliği te’mîn edince kurtuluruz.” 450

Akif dinin emrettiği ibadetlerin tamamının birliği sağlayıcı sosyal boyutunu;

“Azıcık dikkat olunursa görülür ki: Şeriat -ı Mutahharanın hemen bütün ahkâmı

uhuvvet, vahdet esasını tahkim eylemektedir. Namazlar, haclar, zekatlar, şehadetler,

oruçlar, aynı kıbleye  teveccühler hep Müslümanları bir birine bağlayacak

vasıtalardır”451 ifadeleriyle özetler.

Cemaatten uzaklaşmayı, Allah’tan uzaklaşmakla eşdeğer gören Akif, İslam’a

karşı oluşan menfi düşüncelerin bir tarafa bırakılarak; devrin şartlarının bir gereği

İslam isimli kitabında da Hac ibetinin bu fonksiyonu üzerinde duruluyor. Bkz., Türköne, İslamcılığın Doğuşu,
208.
449 Şengüler, Külliyat, c. 9, 189.
450 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 247.
451 Şengüler, Külliyat, c. 9, 80.



118

olaraktan, batıya karşı oluşturulabilecek birliğin sadece Müslüman unsurlarla sınırlı

kalmayabileceği ihtimaline de kapı aralayacak şu ifadelere yer veriyor:

“Yaşanmaz böyle tek tek, devr -i hâzır: Devr-i cem’iyyet.

Gebermek istemezsen, yoksa izmihlâl için niy yet,

<< Şu vahdet târumâr olsun!>> deyip saldırma İslâm’a,

Uzaklaşsan da îmandan, cemâ’atten uzaklaşma.” 452

  Şiirin bağlamından bu çağrının, Batıyı kayıtsız şartsız taklit yolunu benimseyen

aynı yurdun insanına yapıldığı sonucu çıkarılıyorsa da Aki f’in Nasrallah Kürsü’ndeki

vaazlarının birinde, devrin şartları icabı; Batı’ya (Avrupa) karşı, Rusya ile birleşilmesi

gerektiğini ifade etmesi, Doğu’nun bütün unsurlarıyla Batı (Avrupa)’ya karşı

birleşebileceği tarzındaki yorumumuzu haklı çıkartmaktadır.

Bolşevikliğin Avrupa’yı tehdit ettiği bir dönemde Akif, Sosyalizmin ve

Bolşevikliğin Müslümanlar açısından bir tehdit oluşturmadığını, Çünkü Sosyalizmin

kurtuluş olarak sunduğu esasların İslam dininde en mükemmel haliyle zaten var

olduğunu, dolayısıyla Rusya üzerinden meydana gelen tehdit algısının anlamsız

olduğunu, bununla birlikte onlarla, Batı’ya karşı bir ittifak kurulabileceğinden bahseder.

Böylesi bir birleşmenin İslam alemi için muhtemel faydalarını ise şöyle açıklar:

“… şimdiye kadar şimalden, cenu ptan, şarktan, garptan, mahsuriyet içinde kalan

Müslüman milletlere de böyle bir ittifakın vereceği faideler inkar olunamaz. Henüz silah

tedarik edememiş olanları silahlanacaklar, arkalarından emin olarak önlerindeki

düşmanı denize dökmeye asırlardan beri gaib ettikleri istiklali ele geçirmeye muvaffak

olacaklar.”453

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı üzere Akif, Rusya ile muhtemel bir ittifaka

pragmatik açıdan yaklaşmakta ve bu birleşmedeki amacı; Müslümanların düşman

güçlerinin baskısından kurtuluşu ve öz gürleşmesi olarak ifade etmektedir.

Müslümanların kendi aralarında oluşturmaları gereken ittihad  sözkonusu olunca ise

Akif, bunun dini boyutuna özellikle dikkatleri çekmekte ve ayrıca böylesi bir

sınırlamaya da gitmemektedir.

Müslümanlar arasındaki İtti had’ın gerekliliği sadece Kur’an ve Hadis’lerin

kaynaklığı ile ortaya konmaya çalışılmaz. Akif’in zihin dünyasındaki köşe taşlarından

birini oluşturan Sünnetullah, yani Allah’ın tabiatta ve insanlar arasında koyduğu

452 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 413-414.
453 Şengüler, Külliyat, c. 9, 294.  Bolşeviklerle olası bir ittifak hakkında daha geniş bilgi için bkz., Şengüler,
Külliyat, c. 9, 292-294.



119

değişmez kurallar da bu birliğin gerekli  olduğunu ortaya koymaktadır. “Demek,

milletlerin hayatı, bekası, istiklali, mahkumiyetten selameti için aralarında vahdet

hükümferma olması lüzumu bir kanun -ı ilahi imiş!”454 diyen Mehmet Akif tam olarak

da bundan bahsetmektedir.

Akif, Müslüman unsurların güçlerini birleştirmesini, mantıklı düşünmenin

bir neticesi olarak da görür:

“Madem ki tek başına sarfolunan mesâînin kıymeti yoktur, biz de aramızda

vahdeti temin ederek topluca çalışmaya koyulmalıyız. Cemaatsiz yaşamaya, cemaatten

ayrılmaya gelmez, cemaat-i îslâmiyenin kesâfet peydâ etmesi için çalışmalıyız.” 455

Safahat’ın Dördüncü kitabındaki şu mısralar da Müslüman Birliğinin

olumlu yönlerini ve aksi bir durumda meydana gelebilecek olumsuzlukları, güzel bir

şekilde ifade etmektedir:

“Sizin felâketiniz: Târumâr olan <<vahdet>>.

Eğer yürekleriniz aynı hisle çarparsa;

Eğer o his gibi tek, bir de gâyeniz varsa;

Düşer düşer yine kalkarsınız, emîn olunuz…

Demek ki birliği te’min edince kurtuluruz.” 456

İslam dünyasının bir araya gelmesi hem seküler açı dan onların faydasına

olacak; hem de ilahi bir emre itaatin neticesi olaraktan Ahiret gününde bunun karşılığı

görülecektir. Yani İttihadın,Müslümanlar için hem dünyada hem de ahirette faydalı

neticeleri olacaktır.457 Bunun tersi bir durumda yani, vahdetin sa ğlanamaması halinde

ise Müslümanlar dünyalarını kurtaramadıkları gibi ahiretlerini de kurtarmış

olamayacaklardır. O halde öncelikli olarak bu dayanışma ve İttihadın gerçekleştirilmesi

gerekmektedir. Bundan sonrası Allah’ın yardımıyla halledilecektir. 458

Peki, bu ittihad nasıl  sağlanacaktır, bunu gerçekleştirebilecek siyasi bir güç

var mıdır? Akif, bu görevi yerine getirebilecek iki potansiyel üzerinde durur; ancak,

bunlardan biri olan İran bunu yapamayacak bir hale getirilmiştir. Dolayısıyla geriye

Osmanlı kalmaktadır.459 Beyazıt Kürsüsündeki bir vaazında, Vaiz cemaate seslenirken

Osmanlı Hükümet ve Saltanat’ının bu gücünden bahsetmektedir:

454 Şengüler, Külliyat, c. 9, 276.
455 Şengüler, Külliyat, c. 9, 244. Ayrıca bkz., Şengüler, Külliyat, c. 9, 243.
456 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 247.
457 Şengüler, Külliyat, c. 9, 249,
458 Şengüler, Külliyat, c. 9, 269-270.
459 Şengüler, Külliyat, c. 9, 286.



120

“Ey cemaat-ı Müslimin! Artık gözünüzü açınız, aklınızı başınıza toplayınız; zira

taht-ı saltanat gıcırdıyor! Böyle gide rsek –el iyazu billah- o da devrilecek. Eğer

Rusyadaki Müslümanlar henüz dinlerini muhafaza ediyorlarsa; eğer Fransızların taht -ı

idaresindeki dindaşlarımız hala tanassur etmemişlerse; eğer İngiltere, Hintli

kardeşlerimize şimdilik ses çıkarmıyorsa… İyi bi liniz ki hep çürük, çarık yine bu

hükümet sayesindedir. Maazallah bu giderse hepsinin gittiği gündür. Biz bu saltanatı

muhafaza edemiyorsak düşünmeliyiz ki bizim yüzümüzden o biçareler de mahv

olacaklar. Onların bütün nazarları bütün ümitleri buraya matuf idi. Hep bizden bir hayır

bekliyorlardı.”460

Sebilürreşad’daki bir makalesinde Akif, “Hükümet -i İslamiye” şeklinde

tanımladığı Osmanlı’yı, İslam birliğini sağlayan bir unsur olarak gördüğünü şöyle dile

getirir: “Eğer yaşamak istiyorsak bu ruhu öldürmeyelim. Yani vahdet-i İslâmiyeyi

tarumar edecek hareketler şöyle dursun, tahriklerden bile Allah’a sığınalım. Şu son

hükûmet-i İslâmiye ağyâra karşı yekpare bir kitle, mersus bir bünyan halinde kaldıkça,

bütün dünya bir araya gelse devrilmek değil kımıldanmaz bile !”461

Akif’in bir İngiliz’in ağzından nazm ettiği aşağıdaki dizeler de, İngiltere’nin

şahsında Batı’nın, Osmanlı’nın İslam dünyasındaki konumunu nasıl değerlendirdiğini

ortaya koyması açısından ehemmiyet arz eder.

“<<Bilirsiniz ki: Mısır, kâinât -ı İslâm’ın

<<O sıska gövdesi üstünde âdeta kafası;

<<Diyâr-ı Hind ise, göğsünde kalb-i hassâsı;

<<Sizinkiler de kımıldanmak isteyen koludur.

<<Ki boş bırakmaya gelmez, ne olsa korkuludur!

<<Biz İngilizler olup hâli önceden müdrik;

<<O beyne pençeyi takt ık, o göğse yerleştik:

<<O halde bir kolu kalmış ki bizce çullanacak,

<<Yolundadır işimiz bağladık mı kıskıvrak! ” 462

Akif, Süleymaniye Kürsüsündeki vaazında, Osmanlı’nın Müslüman milletler ve

İslam dini için böylesine önemli bir konumda bulunmasına gere kçe olarak, Hilafet463

kurumunu göstermektedir:

460 Şengüler, Külliyat, c. 9, 188.
461 Şengüler, Külliyat, c. 9, 146.
462 Ersoy, Safahat, V. Kitap, 303.
463 Hilafet’in önem kazanması, İttihad -ı İslam düşüncesinin neşvünema bulmasıyla Osmanlı’nın şahsında
gerçekleşmiş bir olaydır. Hilafet, İslam dünyasının büyük bir hızla güç lü ülkelerin sömürgesi haline gelmeye



121

“İslamın son penahı bu hükümettir; dinin son yurdu burasıdır. Ah, ya Rabbi sen

o günleri gösterme, bu da giderse Müslümanlığın hali ne olur? O zaman ne namaz kalır,

ne cami; ne namus kalır, ne aile; ne Hac kal ır, ne Beytullah!.. Vallahi hepsini çiğnerler,

yıkarlar… Vallahi yıkarlar… Yüzlerce milyon İslamı taht -ı esaretlerinde tutan o

hükümetler şimdilik hep bu hükümetten biliyorlar: diyorlar ki: (Müslümanların

meydanda bir hükümetleri var. Şayed dinlerine, Kabe lerine hücuma kalkışırsak hepsi

onun etrafında toplanırlar, neticesi bizim için hoş gelmez.) Hilafeti de verdikten sonra

görürsünüz: şiar-ı dinden bir şey bırakırlar mı? O zaman haddine düşsün de Hind, Mısır

Müslümanları, Rus mülümanları yahut Fas, Cezayir  Müslümanları “İslam” kelimsini

ağızlarına alabilsinler: O anda dillerini koparırlar.” 464

Burada dikkat etmemiz gereken bir diğer husus da Akif’in, Hilafet’e biçtiği

değerin kaynağını direkt bir şekilde ilahi alana hamletmemesidir. Birebir dine ilişkin

olan ibadetlerin, rahatça yerine getirilebilmesi ve engellenmemesinin teminatı Hilafet

olmaktadır. Akif’in Kastamonu’daki vaazlarının birinde, Osmanlı sultanından “Halîfe -i

Müslimîn”465 diye bahsetmesi de bu düşüncenin bir ürünü olsa gerek.

Akif, o dönem için Avrupa’nın en güçlü ülkesi olan İngiltere’nin, Osmanlı’nın

diğer ülkeler üzerindeki nüfüzunu kullanmasından duyduğu endişeyi dile getirerek,

Batı’nın şahsında İngiltere’nin, Hilafetin birleştiriciliğinin farkında olması hasebiyle,

Osmanlı Saltanatı’na büyük bir önem atfettiğini ve bu gücün önüne geçmek isteyeceğini

ifade eder:

“Ey cemaat-i müslimin! İngiliz’in asıl düşmanlığı bizedir. Çünkü biz asırlardan

beri hilafeti elimizde tutuyoruz. Asırlardan beri alem -i İslam’ın başında olarak ehl -i

salîble çarpışıyoruz. Dünyanın bütün Müslümanları selametlerini, necatlarını yıllardan

beri müştak oldukları istiklallerini bizden bekliyorlar. Yüzlerce milyon Müslüman’a

nispetle bizim bir avuç mesabesinde olan halkımızın ne ehemmiyeti vardır? Demeyiniz,

iyi biliniz ki bu bir avuç halkın bütün alem-i İslam’da pek büyük mevkii, pek büyük

itibarı vardır. Bütün Müslümanlar bilirler ki maazallah Saltanat -ı Osmaniye’nin,

Hilafet-i İslamiye’nin devrilmesi bütün cihan -ı imanı sarsacaktır. Bütün Müslüman

yurtlarını en müthiş zelzelelere tutulmuş gibi hüsrana uğratacaktır. Mütarekeyi müteakip

başlamasıyla birlikte, zor durumda kalan müslümanların Osmanlı’dan yardım talebinde bulunmalarından sonra
önem kazanmaya başlamış ve sömürgeci ülkeler için büyük bir tehlike halini almış tır. Bkz., Türköne,
İslamcılığın Doğuşu, 150.
464 Şengüler, Külliyat, c. 9, 231-232.
465 “İstanbul’un İngilizlerin elinde, Halîfe -i Müslimînin küffarın esareti altında bulunduğunu, biçare İstanbul
halkının sefaletin, zulmün, tahakkümün dayanılamayacak eşkali altında inim inim inlediğini büt ün dünya biliyor
da bizler bilmiyoruz.” Bkz., Külliyat, c. 9, 332.



122

Mısır’da, Hind’de hatta dün elimizde iken bugün işgal altında bulunan Irak’da,

Suriye’de zuhur eden ihtilaller, isyanlar, kıyamlar gösteriyor ki biz Osmanlı

Müslümanları öyle alem-i İslam’ın ve dolayısıyla düşmanlarımızın lakayt kalabileceği

bir küme değiliz.”466

Safahat’tın dördüncü kitabında da Akif, islam aleminin ve dinin koruyucusu

olarak gördüğü Osmanlı hükümetinin bu gücünün kaynağı ve sorumluluğunun gerekçesi

olarak Hilafet’i, görmektedir :

“Zavallı Âlem-i İslâm eğer sâlibe henüz

Sarılmıyorsa, kolundan çeken: Hilâfetiniz.

Hilâfet olmasa: Dünyâ tanassur eyleyecek…

O halde, şimdi bizim hakkımız değil ölmek.” 467

Akif, Hilafetin, Müslüman unsurları nasıl  birleştirdiğini tarihi referansl arla

ortaya koymaya çalışırken; 19. yy’da Osmanlı’nın dağılmasında çok büyük etkiye sahip

olan Milliyetçi hareketleri engelleyen bir etken olarak da Hilafet vurgusu yapar:

“… Boşnak İslavlığını, Arnavut Latinliğini, Pomak Bulgarlığını… elhasıl her

kavim kendi kavmiyetini bir tarafa atarak Hilafet -i Müslimin etrafında toplanmış,

Kelimetullah’ı i’lâ için canını, kanını, bütün varını güle güle, koşa koşa feda etmişti.” 468

Kavmiyet fikriyle ortaya çıkan Arnavut, Arap, Türk ve Kürt ileri gelenlerine

Akif’in kavmiyetin zararları hakkında yaptığı öneriler, Hilafet ve Osmanlı Saltanatı

şemsiyesi altında yaşamanın imkanını ve bu unsurların farklılıklarını nasıl

koruyabilecekleri hakkında da bize ışık tutmaktadır:

“Kavmiyet cereyanı en medeni, en müterakki cemiyetleri birbirine düşürür.

Bizim gibi anasır-ı mürekkebesi bilaistisna cahil bulunan bir cemaati tarumar eder.

Geliniz, bu cereyanı körüklemeyiniz. Mensup olduğunuz kavimlere hizmet etmek

istiyorsanız bunun yolu başka olmak icap eder. Evet hepimiz biliyoruz ki anâ sır-ı

İslâmiye’nin kâffesi irşada, ikaza muhtaçtır. Bunlardan mesela Arapları irşad vazifesini

Arap ukalâsına bırakırız. Çünkü irşadına çalışacağı unsurun lisanını, âdâtını, mizacını,

ruhunu diğer anâsırın ukalâsından iyi bildiği için muvaffakiyeti nisbetl e son derece

kolay olur. Türk’ün, Arnavud’un, Kürd’ün husûl -i intibahı için de aynı usule riayet

ederiz.

466 Şengüler, Külliyat, c. 9, 286-287.
467 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 245-246.
468 Şengüler, Külliyat, c. 9, 277.



123

O halde bu anasırın bütün ileri gelenleri merkez -i hilâfette aynı çatı altında

birleşirler, hatt-ı hareketlerini tayin ederek müttehiden işe başlarlar . Aradaki râbıta-i

İslamiyeyi teyid etmek şartıyla mensub oldukları akvamı okutmak, yazdırmak, ilim ve

irfan sahibi etmek, servet, sanat, ticaret hususunda terakki ettirmek için geceli gündüzlü

uğraşırlar. Sonunda bu müteferrik cüzlerin hey’et -i mecmûasından bir küll-i müterakkî

husule gelir ki Hilâfet-i İslâmiye ve Saltanat-ı Osmaniye’nin baka-yı azametine

ebediyen hadim olur, durur.” 469

Müslümanlar için bu kadar ehemmiyet arz eden bir kurum olan Hilafet’in

misyonsuz kalması veya işlevsizleştirilip ortadan  kaldırılması halinde ise karşımıza

çıkan tabloyu Akif  şöyle nazmeder:

“Reîs-i âilenin intihârı: Çılgınlık!

Hilâfet’in, o henüz pâyidâr olan arşın

Sukùtu müdhiş olur… Düşmesin aman, yapışın!” 470

Bütün dünya Müslümanlarını kapsayacak olan İttihad’ın ge rçekleşmesi,

Kurtuluş Savaşı yıllarında olanaksızlaşınca Akif, pragmatik olarak konuyu ele almış ve

geriye kalan Müslümanların bu şuuru kazanması için çabalamıştır. Müslümanların bir

birlerine karşı kayıtsız ve alakasız davranmalarından çokça müteessir ola n Akif, Hz.

Peygamber’in, islam cemaatinin her bireyi ile özel olarak ilgilenmesi ve varsa

sıkıntılarını gidermesinden hareketle, birliktelik şuurunun oluşması için ilk islam

cemaatinin uygulamalarına vurgu yapmıştır. O yıllarda Kastamonu’nun kazalarında

yaptığı vaazlarının birinde Vaiz, Anadolu insanına şöyle seslenmektedir:

“[…] Fahr-ı Âlem Efendimiz ümmetiyle bu kadar meşgul iken, her birine karşı

bu derecelerde alakadar iken bizler bugün bunun büsbütün aksine olarak

yekdiğerimizden külliyen ayrı, külliy en bihaber, birbirimize karşı büsbütün yabancı

bulunuyoruz. Avrupalılar olmasa dünyanın nerelerinde ne kadar Müslüman olduğunu da

bilemeyeceğiz. Dünya’nın başka taraflarını bırakalım. Konyalı Ankaralıdan, Ankaralı

Kastamonuludan, Kastamonulu Sivaslıdan, Si vaslı Erzurumludan, Erzurumlu

Diyarbekirliden acaba hiç haberdar mı? Yahud haberdar olmak lüzumunu bir kere olsun

duymuş mu?”471

1920 yılında yapılan bu vaazda, Akif’in İttihad -ı İslam için büyük umutlar

beslemeye devam ettiği anlaşılmaktadır. Anadolu insan ının şahsında Türkiye

469 Şengüler, Külliyat, c. 5, 292-293.
470 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 246. Hilfet’ in kaldırılmasından yaklaşık on yıl kadar önce yazdığı bu şiirde Akif,
Hilafet’in koruyucusu olarak gördüğü milletin kendi isteği ile Hilafet’i lağvedeceğinden bihaberdir.
471 Şengüler, Külliyat, c. 9, 331-332.



124

topraklarında gerçekleşecek bu ittihad’ın ileride bütün islam alemini de bünyesine dahil

edeceği düşüncesi, Akif’e ümit vermektedir. Yani Mehmet Akif’in İstiklal Savaşı’nı,

İttihad-ı İslam için bir basamak olarak gördüğünü; bu basamağ ın temeli oluşturan ve

diğer unsurları taşıyabilecek bir güce sahip olduğunu belirtmemiz gerekmektedir.

Akif’in aynı dönemde yine Kastamonuda’ki vaazında bir Hintli yazardan naklettikleri,

bu yorumumuzu haklı çıkartmaktadır:

“Dünyada istiklaline sahip bi r hükümet-i İslamiye var ki o da sizsiniz. Aman

aranızdaki vahdeti sarsacak en ufak bir harekete bile meydan vermeyiniz. Sonra bütün

Müslümanların akıbeti pek vahim olur.” 472

Vaaz’ın devamında Akif, bu Hintli muharririn söylediklerini onayladıktan

sonra Müslüman unsurların esaretten birlikte kurtulacaklarına dair beslediği umudu,

“Hamdolsun bugün Müslümanlık aleminde büyük bir intibah başladı. Artık dünyanın

her tarafındaki din kardeşlerimizle bir çok yerlerde birleşiyoruz, dertleşiyoruz. El

birliğiyle kıyam ederek asırlardan beri Müslümanlığı kuşatmış olan esaret zincirlerini

kırmak çarelerini düşünebiliriz.” 473 cümleleriyle ifade eder.

Ancak, İttihad-ı İslam idealine gönül vermiş ve bu uğurda nice uğraşlar vermiş

olan Akif, hedefine ulaşamamış; ideali reel dünyada karşılığını bulamamıştır. Akif,

1922 Nisan’ında kaleme aldığı Leyla isimli şiirinde bu idealinin gerçekleşmesinin ne

kadar zor olduğunu anlamış biri olaraktan İttihad -ı İslam’ı ulaşılması ve kavuşulması

artık imkansız olan Leyla’ya benzetmekte ve k endisi bir Mecnun olup, bunun çilesini

çekerekten ona kavuşma ümidiyle yaşamaya razı olmuş görünmektedir:

“Hayır! Şârk’ın, o hodgâm olmayan Mecnûn -i nâ-kâmın,

Bütün dünyâda bir Leylâ’sı var: Âtisi İslâm’ın.,

Nasıldır mâsivâ, bilmez; onun fânîsidir an cak;

Bugün, yâdıyla müstağrak, yarın, yatın yâdında müstağrak!

Gel ey Leylâ, gel ey candan yakın cânan, uzaklaşma!

Senin derdinle canlardan geçen Mecnun’la uğraşma!” 474

Burada sorulması gereken başka bir soru karşımıza çıkmaktadır: 1920 ile 1922

yılları arasında geçen iki yılda, acaba Akif’i bu konuda ümitsizliğe sevk eden gelişme

neydi? Henüz Kurtuluş Savaşı bile son bulmamış ve devrimler yapılmamışken Akif,

İttihad-ı İslam’ın gerçekleşemeyeceğini nasıl anlamıştı? Sakarya Savaşı sonrasında

472 Şengüler, Külliyat, c. 9, 337.
473 Şengüler, Külliyat, c. 9, 337.
474 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 432.



125

Akif’in, Said Halim Paşa’nın, İslamda Teşkilatı Siyasiye, adlı eserini tercüme etmesini,

ve bunu Sebilürreşad’da bir yazı dizisi olarak tefrika etmesinin 475 gerekçesi hakkında

Düzdağ’ın ifadeleri, sorularımızın cevabını bulmada bize ışık tutacaktır:

 “Mehmed Akif’in bu yazıları yayınlamasının sebebi, o sırada Ankara’da, savaş

sona yaklaşırken, kurulacak olan rejim hakkında münakaşaların yapılıyor olmasıydı.

Akif Bey, bu eseri yayınlayarak İslamiyet’in devlet idaresi için koyduğu esasları

göstermek istemiştir.”476 Kurulacak olan Cumhuriyet’e sunulan yol işaretleri olarak da

değerlendirilebilecek bu  çalışmanın ilk akisleri belki de Akif’in bu konuda umudunu

yitirmesine neden olmuştur. Ayrıca Akif’in Ankara’da, mebus olması hasebiyle bu

tartışmaları bizatihi müşahade ettiği ve Ankara’nın nabzını iyi tuttuğunu da gözden ırak

etmemek gerekmektedir.

Leyla şiirinin yazılamasından sonraki bir dönem olan 12 Ocak 1924 tarihli

Vahdet477 şiirinde ise Akif, Şark adı altında dünya Müslümanlarına seslenir ve onların

parçalanmışlıklarını, başlangıçtaki vahdet şiarından uzaklaşmışlıklarını resmettikten

sonra “Târîhine mev’ûd-i ezelken “ebediyet” mısrasıyla Allah’ın Müslümanları ebede

kadar yaşatacağı vaadiyle, ileride bir gün mutlaka bu İttihad idealinin gerçekleşeceğini

ima eder. Yani, kendisi de mevcut şartlarda (Müslüman unsurları bir araya getireceğini

düşündüğü Osmanlı’nın en son kalıntılarında Cumhuriyet Türkiyesi’nin kurulması ve

yaptığı devrimlerle Doğu ve İslam ile bağlarını koparma çalışmaları sonrasında) İttihad-

ı İslam’ın gerçekleşmekten ne kadar uzak bir proje olduğunun farkına varmış; ancak,

kıyamet öncesinde onun mutlaka gerçekleşeceğine olan imanını da ifade etmiştir.

19. yy.’ın son çeyreğinden itibaren Müslümanların gündemini işgal eden İttihad-

ı İslam, Akif’in zihin dünyasında Cumhuriyet öncesi dönemde bir ütopya ve fantezi

olarak yer almaz. Mevcut siyasal ve sosyal durumun farkında olan Akif reel dünyanın

gerçekliklerinden haberdar biri olaraktan, İttihad projesinin önündeki engelleri görmüş

ve bunlara karşı büyük bir mücade le vermiştir. Bundan dolayıdır ki, Süleyman Nazif:

“İslam birliğini bozacak veya zayıf düşürecek her hareketin Mehmed Âkif, amansız ve

iman dolu gerçek bir düşmanıdır.” 478 demektedir.

Mehmet Akif’e göre, Müslümanların dörtte üçünü oluşturan büyük bir kısmın ın

birbirlerinin durumundan bihaber olmaları, sorumsuzlukları ve bana ne lazımcılıkları;

geriye kalan dörtte birin oluşturduğu azınlığın ise kendi problemlerine yönelip bunlara

475 Edib, Mehmet Akif, 184.
476 Ertuğrul Düzdağ, Mehmed Âkif Ersoy,  Ankara 1998, 115-116.
477 Vahdet şiirinin tamamı için bkz.,Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 442.
478 Süleyman Nazif, Mehmed Akif, İstanbul 1924, 10.



126

çözüm bulmakla meşgul olmak yerine başkalarının eksiklikleri ile uğraşmaları

Müslüman cemaatinin/birliğinin oluşmasına engel olan unsurlardan biridir. 479

Akif’in İttihad-ı İslam’a engel olarak gördüğü ve üzerinde yoğunlaştığı en

önemli etkeni ise, ayrılıkçı düşünce ve hareketler oluşturmaktadır. Bu ayrılıkçı

düşünceler somut olarak, fı rkacılık (particilik) ve kavmiyet (ırkçılık) şeklinde tezahür

etmektedirler. Dönemin partilerinin iktidar mücadelesi içine girip toplumun

problemleriyle uğraşmak, onları bir araya getirmek yerine kendi iktidarlarını

güçlendirme ve otorite/baskı kurma çabal arı Akif’i böyle söyletmektedir. 1918’de

kaleme alınan Hâlâ mı Boğuşmak?  isimli manzume geçmiş partilerin bu genel

durumunu güzel bir şekilde yansıtmaktadır:

“Vahdetten eser yok bir avuç halkın içinde!

Post üstüne hem kavgaların hepsi nihâyet;

Hâlâ mı boğuşmak? Bu ne gaflet, ne rezâlet!

<<Hürriyet aldık!>> dediler, gaybe inandık;

<<Eyvâh, bu bâzîçede bizler yine yandık!>>

Cem’iyyete bir fırka dedik, tefrika çıktı;

Sapasağlam iken milletin erkânını yıktı.” 480

Osmanlı’da fırkacılık şeklinde taza hür eden iktidar mücadelesi, diğer Müslüman

ülkelerin hükümetlerinde daha farklı şekillerde tezahür etmiş ve bu durum Müslüman

birliğinin parçalanması ve bozulmasına neden olmuştur. Bu parçalanmanın içeriden

gerçekleştirildiğini ve kaynağının ise dışarda o lduğunu Akif şöyle izah eder:

“Atalarımızın ‘Kale içinden alınır.’ sözü kadar büyük bir söz söylenmemiştir.

Evet, dünyada bu kadar sağlam, bu kadar şaşmaz bir düstur yoktur. İslam tarihini şöyle

bir gözümüzden geçirecek olursak cenupta, şarkta, şimalde, ga rpta yetişen ne kadar

Müslüman hükümetleri varsa hepsinin tefrika yüzünden aralarında hadis olan fitneler,

fesatlar, nifaklar, şikaklar, yüzünden istiklallerine veda ettiklerini, başka milletlerin

esaretleri altına girdiklerini görürüz. Emeviler, Abbasiler , Fatımiler, Endülüslüler,

Gazneliler, Moğollar, Selçukiler, Mağribiler, İraniler, Faslılar, Tunuslular,

Cezayirliler… hep bu ayrılık gayrılık hislerine kapıldıkları için saltanatlarını gaip

ettiler.”481

479 Şengüler, Külliyat, c. 9, 150-151.
480 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 419-420.
481 Şengüler, Külliyat, c. 9, 276.



127

Akif’in İttihad-ı İslam’a engel olarak gördüğü diğe r ayrılıkçı hareket türü

olan ırkçılık, onun hayatı boyunca mücadelesini verdiği ve eleştirdiği bir düşünce

biçimidir. Bu konuya ayrı bir başlık olan Milliyet ve Kavmiyet başlığı altında detaylı

olarak yer verileceği için, Şair’in Müslüman birliğine engel bir unsur olarak ele aldığı

bu fikir akımı hakkında,  aşağıdaki mısraları aktarmayı yeterli görüyoruz.

“Sen! Ben! desin efrâd, aradan vahdeti kaldır;

Milletler için işte kıyâmet o zamandır.

Mâzilere in, mahşer-i edvâr-ı bütün gez:

Kánûn-i İlâhî, göreceksin ki değişmez.”482

Sonuç olarak şunu söylemek yerinde olacaktır: Müslümanların birleşmesi

fikriyatı, Mehmed Akif’i fazlasıyla meşgul etmiş ve O, Osmanlı’nın tarihi tecrübesini

de göz önünde bulundurarak, Osmanlı’nın mirasını doğru bir şekilde değerl endirmekle

bunun gerçekleştirilebileceğine inanmış ve bu idealinin gerçekleşmesi için mücadelesini

de  vermiştir. Ayrılıkçı hareketler, şahsi menfaatler ve iktidar hırsının neden olduğu

iktidar kavgaları onun bu konuda en çok eleştirdiği ve tepki gösterdiğ i olaylar olmuştur.

Ancak Cumhuriyetin kurucu kadrosu tarafından ulus -devlet projesinin, temel belirleyici

unsur olarak kabul görmesiyle başlayan süreç, Akif’in bu idealine adeta darbe indirmiş

ve bu proje sadece düşünsel planda kalmıştır. Bundan sonrası i se Akif için artık bir

hayal kırıklığı olmuştur.

III. MİLLLİYET VE KAVMİYET

Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat’ta “1.din, mezhep. 2. Bir dinde veya

mezhepte bulunanların topu. 3. sınıf, topluluk. 4. makule, kategori.” 483 diye çevrilen

millet kelimesi hakkında Lugat-ı Nâcî’de; “1. Din ve şerîat: Bizce din ve millet birdir. 2.

Bir dinde bulunan gürûh. Millet -i İslâmiye. (Bir memlekete doğan yahud tavattun eden

ve aynı hükümetin iradesi tahtında yaşayan efradın heyet -i mecmuası) demek olan

Nation mukâbilinde isti’mal etmemek evlâdır. Ona mukâbil (kavm, ümmet) kelimeleri

kullanılmalıdır.” İfadelerine yer verilmiş; Türkçe Sözlük’te ise “1. Çoğunlukla aynı

topraklar üzerinde yaşayan, aralarında dil, duygu, ülkü, gelenek ve görenek birliği olan

insan topluluğu, ulus. 2. Benzer özellikleri olan topluluk. 3. Bir yerde bulunana

kimselerin bütünü, herkes.” karşılıkları kullanılmıştır. 484

482 Ersoy, Safahat, VII. Kitap, 418. Ayrıca bkz., Şengüler,  Külliyat, c. 9, 253.
483 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Yayına haz., Aydın Sami,  Ankara 2005, 648.
484 Ahmet Dursun, Safahat’ın Sistematik Sözlüğü,  bas. yük. lis. tez., Edirne 1999, 263.



128

 Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat’ta, Kavm kelimesini karşılamak

için, , “insan topluluğu”; kavmî ve kavmiyye kelimeleri için ise , “kavme ait, kavimle

ilgili” ifadelerine yer verilmiştir. 485 Türkçe Sözlük’te ise kavmiyyet kelimesine; “1. Bir

kavmin kendine özgü nitelikleri. 2. Bir kimsenin bağlı olduğu kavme göre durumu. 3.

Kavme bağlılık.” anlamları yüklenmiştir. 486

Gerek kavm ve kavmiyyet, gerekse millet ve milliyet kelimeleri sosyolojik,

etnolojik ve antropolojik açıdan, farklı kişiler tarafından değişik şekillerde tanımlanmış

olduğu ve bu tanımlamalar bizim çalışmamızın sınırlarının fazlasıyla aştığı için biz bu

konuda sözü, bu konuya hasredilmiş çalışmalara bırakaraktan, 487 Mehmet Akif’in

eserlerini merkeze alarak mevzuya açıklık getirmeye çalışacağız.

Ayrılıkçı harekelerin  ortaya çıkmasıyla birlikte, (günümüzde, milleyetçi

hareketler, kullanımı yaygın bir hal almıştır) Osmanlı aydınl arınca karşılığı bulunmaya

ve kullanılmaya çalışılan nation (nasyon) kelimesi etrafında başlayan tartışmalar,

günümüze kadar süre gelmiştir. 488 Bu kelimeyi karşılamak için günümüzde yaygın

olarak Millet kelimesi kullanılmakla birlikte millet kelimesine günüm üze kadar birçok

anlam yüklenmiştir. Akif’in de millet kelimesini kullanımında meydana gelen

farklılıklar; zamana ve hadiselere göre şekillenmiştir.

Bir kısmı Meşrutiyet öncesinde nazmedilen 1. Safahat’ta millet kelimesin geçtiği

ilk şiir Tavhîd Yâhud Feryâd şiiridir; “Bir şahsa esîr olmayı bir koskoca millet, /

Mekrinle mi yâ Rab sanıyor kendine devlet?” 489 mısralarında devleti oluşturan halk,

topluluk anlamında kullanılmıştır. 1. Safahat’ta  halk, topluluk anlamındaki 490 bu

kullanımların yanı sıra; doğu/şark  dünyasında yaşayanları491 ifade etmede kullanılmış;

İstibdad şiirinde de Osmanlının kurucu unsurundan bahsederken (“O birkaç hayme

halkından cihangîrâne bir devlet/ Çıkarmış, bir zaman dünyâyı lerzân eylemiş millet;”)

millet kelimesi kullanılmış, akabinde de “Mefâhir bekleyen âbâdan evlâdı hacîl ettin; /

Ne âlî kavm idik; hayfâ ki sen geldin sefîl ettin;” dizeleriyle de genel manada

485 Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, 497.
486 Dursun, Safahat’ın Sistematik Sözlüğü , 208.
487 Örneğin Gezin, eserinde topluluk isimlerinin (millet, kavm, ümmet v.d) semantük tahlililini yaparken bir çok
tanımlamalar üzerinde durmuş ve bu konudaki tartışmalara da değinmiştir. Bkz., Ali Galip Gezin, Tefsirde
Semantik Metod ve Kur’ân’da “Kavm” Kelimesinin Semantik An alizi, İstanbul 2002, 173-325.
488 Nation kelimesine karşılık bulmaya çalışan Yeni Osmanlılar kelimeye; kavim, ümmet ve millet karşılıkları
verirken tartışmayı başlatmış oluyorlardı. Bkz., Türköne, İslamcılığın Doğuşu, 227-231.
489 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 17.
490 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 37,55 126.
491 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 101.



129

Osmanlı’yı ( Devletin kurucu unsuru olarak Türkler de anlaşılabilir)  ifade etmede kavm

kelimesini kullanmış ve Osmanlının önc eki dönemlerinden övünçle bahsetmiştir. 492

Milliyet ve Kavmiyyet ifadelerini 1. Safahatt’a hiç kullanmayan Akif, 2.

Safahat’ta bu iki kavramı kullanmaya başlamıştır. Kavmiyyet İslam’ı yıkacak bir ayrılık

hissi olarak ifade edilmiş ve İslam dinin diğer bütün kavimleri(müntesip olunan soy, ırk,

unsur) tek bir milliyet altında tuttuğu şöyle nazmedilmiştir.

“Müslümanlık sizi gâyet sıkı, gâyet sağlam,

Bağlamak lâzım iken, anlamadım, anlayamam,

Ayrılık hissi nasıl girdi sizin beyninize?

Fikr-i kavmiyyeti şeytan mı sokan zihninize?

Birbirinden müteferrik bu kadar akvâmı,

Aynı milliyetin altında tutan İslâm’ı,

Temelinden yıkacak zelzele kavmiyyettir.

Bunu bir lâhza unutmak ebedî haybettir. ” 493

Şiirin devamında Akif, Arnavutluk ve Araplık düşüncesi ile  Osmanlı’dan

ayrılmış olanları örnek gösterdikten sonra, Türkçülük akımının da aynı şekilde zararlı

olacağını şu mısralarla nazmeder:

“Arnavutlukla, Araplıkla bu millet yürümez.

Son siyâset ise Türklük, o siyâset yürümez.

Sizi bir âile efrâdı yaratmış Yaradan;

Kaldırın ayrılık esbâbını artık aradan.” 494

Türkçülük fikir akımının, siyasi bir veche kazanması üzerine, Akif’te din

merkezli millet söyleminin ön plana çıktığını görüyoruz. Bu dönemden önce milleti,

devleti oluşturan unsurlar, ortak tarih şuu runa sahip olan topluluk anlamında kullanan

şair, bu gelişmelerle birlikte; millet eşittir din formülasyonunu kullanmaya başlamış,

kavm kelimesini de övünç duymak manasında 2. Safahatta hiç kullanmamıştır.   1911 -

1912’de SR’daki makalelerinde millet kelime sinin bu anlamda kullanımı belirgin bir

şekilde karşımıza çıkmaktadır.

“Ey cemaat-ı Müslimin, siz ne Arapsıznız, ne Türksüznüz, ne Lazsınız, ne de

Çerkezsiniz! Siz ancak bir milletin efradısınız ki o millet -i muazzama da İslamdır.

492 Ersoy, Safahat, I. Kitap, 71.
493 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 161-162.
494 Ersoy, Safahat, II. Kitap, 162



130

Müslümanlığa veda etmedi kçe kavmiyet davasında bulunamazsınız.” 495 diyen Akif,

nasyonal anlamda Avrupa’da hızlı bir şekilde yayılmış olan ve çok uluslu bir yapı olan

Osmanlı’yı da tehdit eden milliyetçilik/nasyonalizm hareketlerine karşı, dini merkeze

alarak onun etrafında birleşme yi esas alan bir kanaat ve hareketin taraftarlığını

yapmaktadır.496

Akif ve Müslüman birliğini savunan diğer aydınların buluşma noktası olan

SM/SR dergisinin çıktığı ilk yıllarda, kadrosunda, daha sonra Türkçülük akımının

temsilciliğini üstlenecek olan Yusu f Akçura ve Ahmet Ağaoğlu gibi isimlere yer verdiği

görülmektedir. Bu dönemde özellikle Rusya’daki Türklere dair yazılar kaleme alan bu

isimlerin derginin diğer kadrosu tarafından destek de görmektedir. Ancak Trablusgarp,

Balkan Savaşları ve neticede Arnav utluk’un İmparatorluk’tan  ayrılması v.b gelişmeler,

Müslüman birliğini Osmanlı şemsiyesi altında sağlanabileceğini düşünen Akif gibilerini

büyük bir endişeye sevk etmiştir. Akif’in kavmiyyet (Türkçülük, Arapçılık v.b)

tehlikesine dikkatleri çeken ifadeler inin 1911-1912 yıllarından sonraya tekabül

etmesinin nedeni de bu endişedir. 497

Safahat’ın üçüncü kitabını teşkil eden Hakkın Seslerin’de Akif, millet kelimesini

İslamiyet karşılığında kullanmakta ve Hz. Muhammed’in İslam çağrısını yaptığı 25 yıl

gibi kısa bir sürede, meydana gelen gelişmeleri milliyet kapsamında değerlendirerek

şöyle nazmetmiştir:

“Bir zamanlar biz de millet, hem de nasıl milletmişiz:

Gelmişiz dünyâya milliyet nedir öğretmişiz!

Kapkaranlıkken bütün âfâkı insâniyetin,

495 Şengüler, Külliyat, c. 9, 146.
496 1912 yılında Akif, SR’da yazmış olduğu ma kalelerinin bir çoğunda aynı temayı işlemiştir. Müslümanların
tamamının bir millet olduğu ve Paygamber’in kavmiyetçiliği yasakladığı ile ilgili bir paragraf şöyledir: “Ey
Cemaat-ı müslimin, bilmiş olunuz ki Müslümanlıkta kavmiyet yoktur. Resul -i Ekrem Sallalahu aleyhi vesellem
Efendimiz Hazretleri: ‘Kavmiyyet gayreti güdenler bizden değildir.’ buyurmuştur. Şayet kimimiz Araplığına,
kimimiz Arnavutluğuna, kimimiz Türklüğüne, kimimiz Kürtlüğüne sarılacak, sizi rabıtaların en metini ile
birleştirmiş olan din kardeşliğini bir tarafa bırakacak iseniz, neuzubillah, hepimiz için hüsran -ı mübin
muhakkaktır.” (Şengüler,  Külliyat, c. 9, 81-82.) Aynı yıla ait başka bir makalesinde Akif, Müslümanların
birliğini bozan kavmiyet, ırk, cinsiyet v.b davalarının, dış mihrakla r tarafından üretildiğini belirttikten sonra “Ey
cemaat-ı müslimin, Allah için olsun geliniz, bu tefrikalara, bu kavmiyet, bu lisan, bu bilmem ne gürültülerine
nihayet veriniz.( Şengüler, Külliyat, c. 9, 140.) çağrısında bulunmaktadır. 1912 yılında yayınla nmış bir diğer
makalesinde ise Akif, farklı unsurları aynı milliyet altında toplayan rabıtanın Müslümanlık olduğunu ve
Osmanlılar için bundan başka bir çıkar yolun olmadığını ifade ettikten sonra şu uyarılarda bulunur: “Ey Cemaat -ı
müslimin, aklınızı başınıza alınız; gayret-i kamiyeyi bir tarafa bırakınız. Rabita -i dini biraz daha ihmal edecek
olursanız. İyi biliniz ki tarumar olur gidersiniz. Hem o perişanlıktan sonra bir daha dünyada cemiyet yüzü
göreceğiniz olmadığı gibi ferda -yı kıyamette de huzur-u Rabbü’l-âlemine çıkacak yüzünüz kalmayacaktır.”
(Şengüler, Külliyat, c. 9, 134-135.)
497 Gökhan Çetinsaya, “İslamcılıktaki Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -İslamcılık C/IV,
İstanbul 2004, 421-422.



131

Nûr olup fışkırmışız tâ sînesinden insâniyyetin,

[…]

Yirmi beş yıl yirmi beş bin yıl kadar feyyâz imiş!

Bak ne ânî tekâmül! Bak ki: Hâlâ mündehiş” 498

Akif, Meşrutiyet’in ilanı sonrasında hız kazanarak güçlenen Türkçülük fikir

akımını da kavmiyetçilik olarak gören ve bunun İslam birliğine zarar verdiğini

düşündüğünden bu konuda muhatap olarak gördüğü Ziya Gökalp’e, SR aracılığıyla bu

tür meselelerin gazeteler yerine; toplantılarda ilmi bir heyet tarafından konuşulup

tartışılması teklifinin  götürülmesini sağlamış; ancak bu teklif cevapsız kalmıştır. 499

Balkan savaşının çıkma sebebi de olan, ulusa dayalı bağımsız devletlerin

kurulması şeklinde tezahür eden milliyetçilik (Akif’e göre kavmiyetçilik) fikrine Akif,

1913 Haziran’ında  neşretmiş olduğu Hakkın Sesleri’nde, İslamın kendisin in bir millet

olduğundan hareketle karşı çıkışını sürdürmektedir. Akif’in memleketi olan

Arnavutluk’un Osmanlı’dan ayrıldığı bir dönemde O’nun, bu konuda kullandığı dili

daha da sertleştirerek kavmiyetçiliği küfür olarak tanımladığını görmekteyiz. Sonraki

mısralarda da Hz. Peygamber referansıyla bu görüşünü temellendirmektedir:

“Hani, milliyetin İslâm idi… Kavmiyyet ne!

Sarılıp sımsıkı dursaydın a milliyetine.

<<Arnavutluk>>  ne demek? Var mı Şerîat’te yeri?

Küfr olur, başka değil, kavmini sürmek il eri.

Arabın Türke; Lâzın Çerkese, yâhud Kürde;

Acemin Çinliye rüchânı mı varmış? Nerde!

Müslümanlık’ta <<anâsır>> mı olurmuş? Ne gezer!

Fikr-i kavmiyyeti tel’în ediyor Peygamber.

En büyük düşmanıdır ruh-i Nebî tefrikanın;

Adı batsın onu İslâm’a sokan kaltabanın!”500

Akif, 1913 yılına tekabül eden ki bir vaazında, islamiyette  ırkçılığa yer

olmadığını, bu defa Beyazıd Kürsüsü’nden haykırıyordu:

“Filhakîka ırkı, lisanı, muhiti, âdâtı, elhasıl her şeyi yekdiğerine mübayin olan

bu kadar akvâmı Müslümanlık kardeş yapmıştı; kavmiyeti, cinsiyeti aradan kaldırmıştı.

Fakat son zamanlarda biz Müslümanlar bu hakîkatten gâfil olduk. Aramıza nâmütenâhî

498 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 191.
499 Edib, Mehmed Akif, 124.
500 Ersoy, Safahat, III. Kitap, 183-184.



132

esbâb-ı tefrika girdi. Bırakalım memalik -i ecnebiyedeki Müslümanları; Osmanlı

memleketinde bu kadar akvam var ; Öyle ya Arnavut, Kürt, Çerkez, Boşnak, Arab, Türk,

Laz… Elhâsıl daha bir çok kavmiyetler mevcut. […] Pek a’lâ! Hepsinin beynindeki

rabıta nedir? Rabita-i diyanet! Şimdiye kadar bu rabıta sayesinde kardeş gibi yaşadık.

Türk Türklüğünün ne olduğunu bilmiyo rdu; Arnavut kavmiyetinden dem vurmuyordu.

Zaten Müslümanlıkta kavmiyet yoktur.” 501

Akif’in, İslam birliğini engelleyecek olan her türlü oluşumun karşısında yer

aldığından bir önceki başlık altında bahsetmiştik. Kavmiyetçilik ve particilik de onun

kanaatine göre birliğe zarar verip; onu bozacak türden düşüncelerdir. 1913 -1914

yıllarında SR’da yayımlanan Fatih Kürsüsünde’de bu düşüncesini şöyle şiirleştirmiştir:

“O halde vahdete hâil ne varsa çiğneyiniz…

Bu ayrılık da neden bir değil mi her şeyiniz?

Ne fırka herzesi lâzım, ne derd-i kavmiyyet;

Bizim diyânete sığmaz sekiz, dokuz millet!” 502

 Kurtuluş savaşı yıllarında bir çok yer dolaşarak birebir halkı mücadeleye ve

birlikte hareket etmeye çağıran Akif, 1920’de Zağanos Paşa Camisi’ndeki vaazında

kavmiyetçilik tehlikesine şöyle dikkatleri çekiyordu:

“Binaenaleyh Müslümanlar aralarında ayrılığı gayrılığı mûcip olacak en ufak

hadiselerden, dargınlığı intac edecek en hafif hareketlerden, sözlerden kat’iyyen

çekinmelidir. Fırkacılık, kavmiyetçilik…. Bunlar ar tık susmalı. El birliğiyle bugün

vatanı müdafaa etmeli. Asla me’yus olmamalı. Emin olmalıyız ki canla başla çalışırsak,

aradaki esbab-ı tefrikayı kaldıracak olursak vatan -ı İslâmı kurtarırız. İnşallah bundan

sonra âlem-i İslâm hakkındaki tecellî -i celâl cemâle inkılâb edecektir.”503

Vaazının devamında ise ırkçılık cereyanının kaynağını dışarısı olarak

gösteriyor ve bunu da Osmanlıyı parçalamak için kullanılan bir yöntem olarak

değerlendiriyordu: “… İhtilalden çıktık ihtilale girdik; müşkülattan çıktık müşkül ata

düştük! Çünkü ecnebiler böyle istiyor, memleketlerimizi elimizden almak için

programları bu.”504

İstiklal Savaşı, gerek İslam Birliğini savunanlar, gerek Türk Birliğini savunanlar

gerekse Batı ile birleşmek/benzeşmek fikrinde olanların ortaklaşa gerçekle ştirdikleri bir

501 İsmail Hakkı Şengüler, Açıklamalı Mehmed Akif Külli yatı, İstanbul 1990-1992, I-X ,c. 9, 184-185.
502 Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 247. Fatih Kürsüsünde’de  kavmiyet iddiasının zararlarına dikkat çekilen  bir başka
bölüm için bkz., Ersoy, Safahat, IV. Kitap, 257.
503 Şengüler, Külliyat, c. 9, 253.
504 İsmail Hakkı Şengüler, Açıklamalı Mehmed Akif Külliyatı , Hikmet Neşriyat, İstanbul  1989, c. 9, 186.



133

mücadele olmuştur.  Mehmet Akif’in kurtuluş savaşında gösterdiği çabaları “İslam

vatanı”nı korumaya yöneliktir. Akif’in yönünü bütün dünya Müslümanlarından sadece

Anadolu’da yaşayanlara çevirdiği Kurtuluş savaşında yaptığı aşağıdaki vaazdan  iyice

anlaşılmaktadır:

“Avrupalılar olmasa dünyanın nerelerinde ne kadar Müslüman olduğunu da

bilemeyeceğiz. Dünya’nın başka taraflarını bırakalım. Konyalı Ankaralıdan, Ankaralı

Kastamonuludan, Kastamonulu Sivaslıdan, Sivaslı Erzurumludan, Erzurumlu

Diyarbekirliden acaba hiç haberdar mı? Yahud haberdar olmak lüzumunu bir kere olsun

duymuş mu?”505

Diğer Müslüman unsurlarla birleşmenin pratik imkanının kalmadığının

bilincinde bulunan Akif, memleketi kurtuluşu için yaptığı vaazlarda elde kalan son

yurdun kurtarılması için kavmiyet, particilik ve kişisel çıkarların bir tarafa bırakılması

ve bunların kesinlikle gündeme getirilmemesi gerektiğinden bahsederken asıl amacın

dinin ve vatanın savunması olduğunu halka şöyle anlatıyordu:

“Ey cemaat-ı Müslimin! Memleketler imizi kurtarmak için devam eden

mücâhedâtınızda bir noktaya son derece dikkat etmelisiniz. Bu hareketlerin, bu

himmetlerin sırf müdafaa -i din ve vatan gayesine müteveccih olduğu yâr u ağyâr

nazarında tamamıyla anlaşılmalıdır. Fırkacılık, menfaatçilik, kavm iyetçilik gibi

hislerden külliyen müberra olduğuna  yakındakilere, uzaktakilere tamamıyla kanaat

gelmelidir. Bu kanaati zerre kadar sarsacak bir harekete, bir söze kimse tarafından

meydan verilmemelidir. Hususi emeller, hususi ictihadlar yine hususi olarak

sahiplerinin kafasında, kalbinde kalmalıdır. Çünkü gaye birdir. Efrad tarafından

müşterek gayeye karşı gösterilecek ufacık bir inhiraf son derece muhtaç olduğumuz

vahdeti temelinden sarsmaya kafidir. Onun için bundan son derecede sakınmalıdır.” 506

Birinci TBMM’de 22 Şubat 1922 yılında yapılan bir konuşmanın TBMM Zabıt

Ceridesi’ne düşen kayıtları, Akif’in bu dönemdeki kavmiyyet ve milliyet fikri hakkında,

bize önemli bilgiler vermektedir. Kürsüde konuşan Hamdullah Subhi’nin, belirli bir

inancı olan herkese dindarane bir saygı duyduğunu ifade ettikten sonra, örnek olarak

kendisi ile Mehmet Akif’in “birbirine mütenakız görünen yollarda senelerce”

çarpıştıklarını ve Mehmet Akif’in “milliyetperverliğin daima aleyhinde enfes şiirler”

yazdığını ifade etmesi üzerine Akif’in; “Ben kavmiyet aleyhinde bir adamım, milliyet

aleyhinde değil?” cevabını verdiği görülmekte ve bunun üzerine Hamdullah Subhi’nin

505 Şengüler, Külliyat, c. 9, 331-332.
506 İsmail Hakkı Şengüler, Açıklamalı Mehmed Akif Küll iyatı, Hikmet Neşriyat, İstanbul 1989, c. 9, 254.



134

de, Akif’in bu kullanımını doğruladığı görülmektedir. 507 Dolayısıyla Akif’in, ayrılık

sebebi olarak gördüğü kavmiyet fikr ine karşı olduğunu bununla birlikte millet fikrini

kabul ettiği görülmektedir.

 Aslında, siyasi bir veche kazanmadığı ve milletin birliğini bozmaya yönelik bir

tehdit  oluşturmadığı dönemlerde bu düşünce(kavmiyetçilik) ile Akif’in kavgalı

olmadığını rahatlıkla söyleyebiliriz. Yani Akif, kavim gerçeğini kabul etmekle birlikte,

kendi dili ve kültürüne hizmeti amaç edinmiş bir kavmiyetçiliğin o soya mensup

insanlara zarar vermek, yerine faydasının olabileceğini 1920 yılındaki bir vaazında

şöyle dile getirmektedir.

 “Bu alemde hayr-ı mahz olmadığı gibi şerr -i mahz da yoktur, derler. Ne olurdu,

kavmiyet denilen o melun cereyan derhal siyasi bir şekil almasaydı; yahut madem ki

aldı, yurtlarıyla, ocaklarıyla, risaleleriyle, gazeteleriyle, konferanslarıyla, nutukla rıyla

anasır-ı İslâmiyeyi birbirine düşürürken aynı vesaitle biraz da parçaladığı kitlelerin

lisanına, irfanına hizmet edeydi de bugün o büyük şerrin bari şu kadarcık bir hayrını

gördük diyebileydik!”508

Kavmiyetçilik konusunda Mehmet Akif’in gösterdiği tepk ilerin, toplumu bir

arada tutmak gibi sosyal bir boyutu olmakla birlikte, bu konudaki hassasiyetlerini

Akif’ten yıllar önce dile getirmiş olan Babanzade Ahmet Naim’in, Akif üzerindeki

tesirine bağlamak gibi psikolojik bir yönü de mevcuttur. Kuntay, Akif’i n, kendinden

hem ahlaken hem de ilmen iyi olan Ahmet Naim’i görünce ona yenildiğini

söylemektedir.509 Ahmet Naim’in   Meşrutiyet’in ilanı ile birlikte kurulan ve Arap

İttihad Kulubü ismini tercih eden bu kulübün kurucularına yaptığı ikaz ve eleştiriler,

Akif’in bu konuda getirdiği eleştirilere öncülük ettiğinden; 510 olayı biraz da, Naim’in

Akif üzerinde tesiri olarak görüyoruz.

Akif’in milliyetçiliği meselesine gelince, O’nun milliyet kavramını İslam dini ile

bağlantılı bir üslupla kullandığı, yukarıdaki izahat lardan rahatlıkla anlaşılmaktadır.

Ancak, O’nun kullandığı, millet ve kavim ifadelerinin tamamını, İslam dini bağlamında

ele aldığını söylemek oldukça zordur. İstiklal Marşı’na kullandığı “ırkım” kelimesini

Türk ırkı olarak anlayanlar ve Çanakkale Destanı şiirlerinde Akif’in yücelttiği orduyu

“Türk ordusu” veya “Mehmetçik” şeklinde anlayanlar O’nda Türkçü bir yön

507 Ertuğrul Düzdağ, Yakın Tarihimizde İslam ve Irkçılık Meselesi, İstanbul 2006, 163-164.
508 Şengüler, Külliyat, c. 5, 292.
509 Kuntay, Mehmed Akif, 126-127.
510 Ahmet Naim’in, kavmiyetçilik konusunda 1908 yılında başlayan uyarıları ve 1914’te kaleme aldığı İslam’da
Da’va-yı Kavmiyyet adlı çalışması için bkz., Düzdağ, Yakın Tarihimizde İslam ve Irkçılık Meselesi,  15-86.



135

atfetmektedirler.511 Bir kısım yazarlar da bu noktadan hareketle, Akif’in fikirlerinde bir

evrilme olmaya başladığı kannatini ileri sürmüşlerdir. 512 Bununla birlikte Akif’in, bu

ifadelerden bir kısmını, bütün Müslümanları kapsayacak manada kullandığını 513 dile

getirenler var olmakla birlikte; “ırkım”  ve “milletim” kelimeleriyle İslam ve

Müslümanların tamamını kastettiğini söyleyenler de olmuştur. 514

Akif’in milliyetçilik konusundaki düşünceleri hakkında yapılan yorumlar, başlı

başına bir çalışmayı gerektirecek kadar muhtelif ve boldur. Ancak herkesin zihnindeki

Milliyetçilik tanımı doğrultusunda Akif’i bir yerlere oturtma gayretinde olduğuna dikkat

edilirse ihtilafın kaynağına inilmiş olur. Bunun bilincinde olan bir çok yazar öncelikle

kendilerince bir milliyetçilik tanımı yapmışlar ve buna göre Akif’i değerlendirmişlerdir.

Nurettin Topçu, Hasan Basri Çantay ve Mehmet Doğan gibilerini bu kapsamda

değerlendirebiliriz.515

Netice itibariyle Akif’in nation(nasyon) anlamdaki milliyetçiliği, kavmiyetçilik

olarak gördüğü ve buna karşı çıktığı, merkezinde islam dininin olduğu, taklitçilikten

uzak, irfan temeli üzerinde yükselen bir milliyetçilik anlayışını benimsediğ ini

söyleyebiliriz. Bu anlamıyla milliyetçilik, Safahat’ın tamamında mevcuttur. Safahat’ta

bir iki defa kullanılan kavramlardan hareketle bunları bir düşüncenin inşa edicisi olarak

görmek pek makul görülmemekle birlikte; Safahat’ta geçen “ırk”, “Türk”, “mi llet”

kelimelerinin her yerde İslam ve Müslümanlar için sarfedildiğini söylemek de

Safahat’ın iyi anlaşılmadığına delalet edebilir ancak.

Akif’in milliyetçilik anlayışının hülasası olacak “Bence iki şey mukaddestir:

Din, dil… Din, bütün kutsi duyguları, d üşünceleri insana telkin eder. Bu duyguların,

511 Ahmet Kabaklı, Mehmet Akif, İstanbul 1972, 68; Mehmet Kapla n, “Atatürk Milliyetçiliği Açısından Mehmet
Akif Ersoy”, Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy,  İstanbul 1986, 1-10;
512 Beşir Ayvazoğlu, 1924 Bir Fotoğrafın Uzun Hikayesi,  İstanbul 2007, 135-136; Fazıl Gökçek, “Mehmet
Akif’te Millet Kavramı”, Eğitim Mehmet Akif Özel Sayısı,  (yıl 7, sayı73/Mart) Ankara 2006, 69 -73.
513 Düzdağ Türklerin islam dinine hizmet etmeleri hasebiyle Akif tarafından övüldüğünü dile getirmekte
(Düzdağ, Yakın Tarihimizde İslam ve Irkçılık Meselesi, 158.); “Niye Türkün canı yangın, niye mi llet geridir.”
Dizesinde kullanıldığı şekliyle “Türk” kelimesinin bütün Müslümanları kucakladığını söyleyerek kullanılan
ifadelerin bağlamına göre değerlendirmelerde bulunduğunu ortaya koymaktadır. (Düzdağ, Yakın Tarihimizde
İslam ve Irkçılık Meselesi, 158.) “Millet” ve “Milli” kelimelerinin tahlilini yapan Doğan şu izahatlara yer verir:
“Millet’ ve ‘Milli’ kelimeleri, sonradan yaygınlaşan ve günümüzde daha çok kullanılan ‘nasyon’, ‘nasyonal’
manaları dışında, ‘dini topluluk’ ve ‘dini’ manalarıyla bilinmekte  ve kullanılmaktadır. Yani ‘İslâm Milleti’nden
bahsedilmekte. ‘milletimiz’ denildiğinde ‘Müslüman toplum’ anlaşılabilmektedir.” (Doğan, Mehmed Akif, 42.)
Akif’in İslami ölçüler dışındaki ırkçılık ve milliyetçilik görüşlerine karşı olduğunu belirten Vakkasoğlu, onun
kullandığı birkaç ırk kelimesine de yanlış anlamlar verilmesi sonucunda, O’nu Türkçü veya Irkçı gösterme
gayretlerinden bahsetmekle birlikte bu kelimelerin hangi anlamlarda kullanıldığı hakkında bir izahat da yapmaz .
(Vakkasoğlu, İslam Şairi, 86.)
514 Sarıhan İstiklal Marşı’nda geçen “ırkım” ve “milletim” kelimelerinin Safahat’taki farklı kullanımlarını göz
ardı ederekten bunlardan “İslam” ve “Müslümanlar”ın kastedildiğini ifade etmektedir. (Sarıhan, Mehmet Akif,
229.)
515 Topçu, Mehmet Akif, 51-52; Çantay, Akifname, 224; Doğan, Mehmed Akif, 42.



136

düşüncelerin mümkün olduğu kadar vasıta -i tebliği olan dildir.”516 sözleriyle konuyu

noktalayalım.

516 Akif’in mısır dönüşünde vefat etmeden önce Nevzad Ayas’la yaptığı röportaj içn bkz., Düzdağ, Mehmed Akif
Hakkında Araştırmalar 1, 34.



137

SONUÇ

Hayatı boyunca büyük mücadeleler vermiş, ideali uğruna, hayatın bir çok sıkıntı

ve cefasına katlanmış Akif’i doğru bir şekilde anlayabilmek ve onu popülist

anlayışlardan  uzak bir bakış açısıyla değerlendirmek, kendisini olduğu gibi anlamaya

çalışmak sanırız ki merhumun bizden bekleyebileceği en büyük şey olmalı.

Yaşadığı dönemde İslamcı fikirlerin Türkiye’deki savunucusu olmuş,

İttihad-ı İslam fikrini şiirlerinde dile getirmiş, bununla birlikte içinde yaşadığı toplumun

gerçekliğine de gözlerini kapamayarak, onlara faydalı olabilmek için var gücüyle

çalışmıştır. İstiklal Savaşı boyunca  milleti harekete geçirmek için, Anadolu’nun bir çok

ilini dolaşarak hutbeler ve vaazlarla Kurtuluş Savaşı’na en güzel desteği sağlamış ve

yazdığı İstiklal Marşı ile milletin gönlünde taht kurmuştur.

Mehmet Akif Ersoy’un hayat mücadelesini gözden geçirdi ğimizde, kendi

değerlerinden, inançlarından ve ideallerinden hayatın bütün acılarına ve problemlerine

rağmen üstün karakteri sayesinde vazgeçmediğini göreceğiz. Kendi şiirini ve sanatını

inandığı değerleri anlatma ve ifade etme aracı olarak en mükemmel şe kli ile kullanmış,

bu sayede ölümüne müteakip, yüzyıla yakın bir zaman diliminin geçmesine karşın ismi

halen hafızalarda tazeliğini gün gibi korumaktadır.

Müslümanların batı ile yüzleştiği bir dönemde kendi şahsında bu yüzleşmeyi

yapmış olan Akif, islam t oplumunun problemlerini analiz ederek ortaya koymuş,

kendince bunların giderilmesi için teklifler sunmuştur. Tarihi islam ile reel islam

arasında yaptığı ayrımla, islam dininin hem Müslümanlarca hem de batılılarca yanlış

bilindiğini ortaya koyaraktan, reel  islamı öğrenmek için ilk dönem Müslüman

uygulamalarını  ve Kur’an’ı referans olarak vermiştir. İnsanların Allah tasavvurlarının

problemli olduğu ve bununda yanlış bir kader anlayışından kaynaklandığı üzerinde

duran Akif, insanların hayata ve dünyaya bakış ını direkt etkileyen kaderin nasıl

analşılması gerektiği üzerinde özellikle kafa yormuştur. Ayrıca ictihad kapısının açık

olduğunu belirtmekle islamın dinamik yönünün kıyamete kadar devam edeceğini

belirtmiştir.

Yönetim konusunda özgürlükçü ve hürriyetten  yana tavır takınan Akif, Adalet

ve ehliyet sahibi kişilerin yönetimi ellerinde bulundurulması taraftarı olmuş; İstibdadın

her türlüsüne karşı çıkmıştır. İslam birliğini sağlayan bir unsur olarak Hilafet’in

Müslümanlar açısından önemi üzerinde duran Akif, Osmanlı’nın bu birleştirici gücüne

dikkatleri çekerek Osmanlı’yı parçalayacak her türlü oluşumun karşısında yer almıştır.



138

Akif hakkında yapılan çalışmaların bir çoğunda asıl Akif’i görmek

imkansızlaşmakta, tali yada cüzi Akif ön plana çıkartılmaktadır. Bu nun nedeni de, onun

eserlerinin gereği gibi tedkik edilmeden, hayatının dönemin sosyal gerçeklikleri ışığında

değerlendirilmemesi ve var olan Akif’ten ziyade görülmek istenen Akif portreleri ortaya

çıkartılması gayretleridir. Hayatının son günlerinde kendi siyle mülakata gelen Nevzad

Ayas’a söylediği “Yazılarımdaki esaslarda bir değişiklik olmamıştır” sözü onun

hayatını değerlendirirken bu esasları doğru tespit edebilmenin önemi ortaya

çıkmaktadır. Biz çalışmamızda Akif’e ait bütün eserleri tarayarak, onun d ini ve siyasi

fikirlerinin seyrini takip edip, parçacı anlamalardan özellikle uzak durduk ve onun

zihniyetini inşa eden temel unsurları ortaya çıkarmaya gayret gösterdik.



139

BİBLİYOGRAFYA

Abdulkadiroğlu, Abdulkerim - Nuran Abdulkadiroğlu, Mehmed Akif’in Kur’an-ı Kerim’i

Tefsiri Mev’ıza ve Hutbeleri, Ankara 1992.

………….., Mehmed Akif Ersoy’un Makaleleri , Ankara 1987.

Ammara, Muhammed, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu,  Çev., Vahdettin İnce,

İstanbul 1998.

Arıbaş, Sebahattin, Mehmet Akif’in Eğitim Üzerine Düşünceleri,  İstanbul 1992.

Armağan, Mustafa, Abdülhamid’in Kurtlarla Dansı,  İstanbul 2008.

Avcı Nazmi, Milli Şairimiz Mehmet Akif Ersoy’da Eğitim Düşüncesi,  Erzurum 2000,

Bas. yük. lis. tez.

Aydın, Hatice, Mehmet Akif Ersoy’un Şiirler inde Edebi Sanatlar, İstanbul 2002, Bas.

yük. lis. tez.

Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, İzmir 2001.

Ayvazoğlu, Beşir, 1924 Bir Fotoğrafın Uzun Hikayesi,  İstanbul 2007.

Bağlıoğlu, Ahmet, İnanç Esasları Açısından Dürzîlik,  Ankara 2004.

Bolayır, Fethi, Mehmet Akif Ersoy, Ankara 1986.

Celal, şefik, “Akif Milli Olamaz!”, Bütün Cepheleriyle Mehmet Akif,  Hilmi Yücebaş,

İstanbul 1958, İçinde.

Celkan, Hikmet, “ İttihad-ı İslam ve Mehmet Akif”, Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif

Ersoy, İstanbul 1986.

Cemal, Mithat, Mehmet Akif, İstanbul 1939.

Cerrahoğlu,A., Bir İslam Reformatörü Mehmet Akif , İstanbul 1964.

Cündioğlu, Dücane, Bir Kur’an Şairi Mehmet Akif ve Kur’an Meali,  İstanbul 2000.

Çantay, Hasan Basri, Akifname, İstanbul 1966.

Çay, Turan, Mehmet Akif’in Eğitim Anlay ışı, Erzurum 2003, Bas. yük. lis. tez.

Çetinsaya, Gökhan, “İslamcılıktaki Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce -

İslamcılık C/IV, İstanbul 2004, 420-468.

Çil, Adalet Ergenekon,  Mehmet Akif Ersoy ve İstiklal Marşı , İstanbul 1989.

Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Yayına haz., Aydın Sami,

Ankara 2005.

Doğan, Mehmet, Camideki Şair Mehmed Akif , İstanbul 1989.

Doğrul, Ömer Rıza, Kur’an’dan Ayetler,  İstanbul 1944.

Demirci, Mehmet, Yahya Kemal ve Mehmet Akifte Tasavvuf,  İzmir 1993.

Dursun, Ahmet, Safahat’ın Sistematik Sözlüğü, Edirne 1999, Bas. yük. lis. tez.



140

Düzdağ, Ertuğrul, Mehmed Akif Mısır Hayatı ve Kur’an Meali,  İstanbul 2003.

……….……….., Mehmed Akif Hakkında Araştırmalar1,  İstanbul 1989.

……….……….., Mehmed Akif Hakkında Araş tırmalar 2, İstanbul 1989.

…………………., Mehmed Âkif Ersoy,  Ankara 1998.

…………………..,  Yakın Tarihimizde İslam ve Irkçılık Meselesi, İstanbul 2006 .

Düzgün, Salim, Mehmet Akif Tarihi Sosyal Ve Eğitimci Kişiliği,  Ankara 2002, Bas. yük.

lis. tez.

Edib, Eşref, Mehmed Akif Hayatı Eserleri ve Yetmiş Muharririn Yazıları , İstanbul 1960.

Ekiz, Osman Nuri, Mehmet Akif Ersoy, İstanbul 1985.

Eliaçık, R. İhsan, Çağa İz Bırakan Müslüman Önderler, İstanbul 2004.

Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul 2004.

Erdem, Hüsameddin, “Mehmet Akifte Tefekkür”, Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif

Ersoy’a Armağan, Konya 1986.

Erdoğan, Mustafa, “Safahat’ın Temalarından Biri: İslami Modernleşme Görüşü”,

Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy’u Anma Kitabı,  Ankara 1986.

Erişirgil, M. Emin, Mehmet Akif İslamcı Bir Şairin Romanı,  Ankara 1956.

Ersoy, Mehmed Akif, Safahat, Haz., M. Ertuğrul Düzdağ, İstanbul 2003.

Ertan, Veli, Mehmet Akif Hayatı Eserleri ve Tesirleri , İstanbul 1990.

Eski, Mustafa, Milli mücadelede Mehmet Akif Kastamonud a, Ankara 1983.

Evren, Maruf, Mehmet Akif Ersoy Hutbeler , İstanbul 1982.

Fazlur Rahman, İslam, Çev., Mehmet Dağ-Mehmet Aydın, Ankara 2004.

Fığlalı, Ethem Ruhi, Çağımızda İtikadî İslam Mezhepleri, İstanbul 1999.

Filizok, Rıza, “Mehmet Akif’in Batı Medeniy etine Bakış Tarzı”, Ölümünün 50. Yılında

Mehmet Akif Ersoy,  İstanbul 1986.

Gezin, Ali Galip Tefsirde Semantik Metod ve Kur’ân’da “Kavm” Kelimesinin Semantik

Analizi, İstanbul 2002.

Gökçek, Fazıl, Mehmet Akif Ersoy’un Şiiri Üzerine Bir İnceleme,  İzmir 1995, Bas. Dok.

Tez.

……………. “Mehmet Akif’te Millet Kavramı”, Eğitim Mehmet Akif Özel Sayısı,  (yıl 7,

sayı 73/Mart) Ankara 2006, 69 -73.

Güçlü, Abdülbaki, Erkan Uzun, Serkan Uzun, Ümit Hüsrev Yolsal, Felsefe Sözlüğü,

Ankara 2003.

Güngör, Erol, “Dindar Aydının Dünkü Meseleleri”, Mehmet Akif Sempozyumu,  İstanbul

1976.



141

Hatipoğlu, Mehmed Said Hilafetin Kureyşiliği İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik,  Ankara

2005.

İbn-i Haldûn, Mukaddime, Çev., Halil Kendir, Ankara 2004, I -II.

İmamoğlu, Vahit, Bir İman ve Aksiyon Adamı Mehmet Akif, İstanbul 1997.

İsmail, Hekimoğlu, Mehmed Akif’e Göre Dün Bugün ve Yarın , İstanbul 1997.

Kabaklı, Ahmet, Mehmet Akif, İstanbul 1987.

Kaplan Mehmet, “Atatürk Milliyetçiliği Açısından Mehmet Akif Ersoy”, Ölümünün 50.

Yılında Mehmet Akif Ersoy, İstanbul 1986.

Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatler Tarihi, İstanbul 1985.

Karahan, Abdulkadir, “Mehmed Akif’in İslam Birliği İdeali ve İstiklal Savaşında

Mehmed Akif”, Mehmet Akif Sempozyumu,  İstanbul 1976.

Karakoç, Sezai, Mehmet Akif, İstanbul 1986.

Kılavuz, Saim, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, İstanbul 2007.

Kılıç, Ahmet Faruk, Mehmet Akif Ersoy’un Din ve Toplum Anlayışı, İstanbul 1995, Bas.

yük. lis. tez.

Kır, İbrahim, Mehmet Akif Ersoy’un Görüşlerinin Sosyolojik Analizi, Elazığ 1988, Bas.

yük. lis. tez.

Korap, Ali Rıza, “M. Akif Hakkında Şukufe Nihal’e Cevap”, Bütün Cepheleriyle

Mehmet Akif, Hilmi Yücebaş, İstanbul 1958, İçinde.

Kutay, M. Cemal, Necid Çöllerinde Mehmet Akif,  İstanbul 1992.

Kutlu,  Sönmez, “Bilinen ve Bilinmeyen Yön leriyle İmam Mâturîdî”, İmam Mâturîdî ve

Maturidilik, Haz., Sönmez Kutlu, Ankara 2003.

………………., Mezhepler Tarihine Giriş, İstanbul 2008.

Kuntay, M. Cemal, “Akif’in Sanatkar Tarafı Hakkında Bazı Notlar”, Mehmet Akif Ersoy

Yaşamı Sanatı Yapıtları , İsmail Yerguz, İstanbul 1997, İçinde.

Müstecablıoğlu, Esat Adil, Mehmet Akif Ferdi ve İctimai Karakteri Vatanperverliği

Milliyetçiliği Şairliği,  İstanbul 1937.

Nazif, Süleyman, Mehmed Akif, İstanbul 1972.

Nirun, Nihat, “Sosyoloji Açısından Mehmed Akif Ersoy”, Mehmet Akif Sempozyumu,

İstanbul 1976.

Okay, Orhan, Bir Karakter Heykelinin Anatomisi, Ankara 1989.

…………….., “Tarih-i Kadim Münkaşaları Dışında Tevfik Fikret ve Mehmet Akif”,

Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy, İstanbul 1986.

Öksüz, Refik, Safahat’ta Ahlaki Unsurlar, Ankara 1999, Bas. yük. lis. tez.



142

Özdenören, Rasim, “Müslüman Bir Düşünür Olarak Mehmet Akif’in Çelişkileri”,

Karakter Abidesi ve Bir Çığlık Olarak Mehmet Akif Özel Sayısı, (Özel Sayı:15;

HECE Aylık Edebiyat Degisi,Yıl 12, Sayı 133, Ocak 200 8), Ankara 2008, 70-77.

Özer, Ali, “Mehmet Akif’in Eğitim Görüşleri”, Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif

Ersoy, İstanbul 1986.

Özturan, Atilla, “Mehmed Akif ve Şahsiyeti”, Ölümünün 30. Yıldönümünde Mehmed

Akif, Konya 1966

Öztürkmen, Neriman Malkoç, Mehmet Akif ve Dünyası, Ankara 1990.

Sabuncu, Recep, Mehmet Akif’in Hayatı ve Bir Eğitimci Olarak Din Eğitimi Hakkındaki

Fikirleri, Bursa 1996, Bas. yük. lis. tez.

Sarıhan, Zeki, Mehmet Akif, İstanbul 1996.

Seyfi , Orhan, Mehmet Akif Hayatı ve Eseleri,  İstanbul 1937.

Şa’bân, Zekiyüddîn, İslâm Hukuk İlminin Esasları (Usûlü’l Fıkh), Çev, İbrahim Kâfi

Dönmez, Ankara 2001.

Şahsuvaroğlu, Lütfü, Mehmet Akif Ersoy , Ankara 2002.

Şengüler, İsmail Hakkı, Açıklamalı Mehmed Akif Külliyatı, I-X, İstanbul 1990-1992.

Tansel, Fevziye Abdullah, Mehmed Akif Hayatı ve Eserleri,  Ankara 1991.

Tarlan, Ali Nihad - Nurettin Topçu, Mehmed Akif Ölümünün 20. yıldönümü,  İstanbul

1957

Timur, M. Zeynel, “Akif’in Milliyetçiliği”, Ölümünün 30. Yıldönümünde Mehmed Akif,

Konya 1966

Timurtaş, F. Kadri, Ölümünün 25. Yıl Dönümünde Mehmet Akif ve Cemiyetimiz , İstanbul

1962.

Topaloğlu, Bekir, Kelam İlmi Giriş, İstanbul 2004.

Topçu, Nurettin, Mehmet Akif, İsatanbul 1970.

………….., “Mehmed Akif  Sanatı ve İdealizmi”, Mehmed Akif  Vefatının 25. İstiklal

Marşının Kabulünün 40. Yıldönümü , İstanbul 1961.

Toprak, Süleyman, “Akifin İmanı” , Ölümünün 50. Yılında Mehmet Akif Ersoy’a

Armağan, Konya 1986.

Türköne, Mümtaz’er, Siyasal İdeoloji olarak İslamcılığın Doğuşu, Ankara 2008.

Tüylü, Abdullah, Mehmet Akif Ersoy’un Şiirlerinde Sosyal Meseleler,  Bas.Yük. Lis.Tez.,

Ankara 1986,

Vakkasoğlu, Vehbi, İslam Şairi Mehmet Akif, İstanbul1976.

Yaşar, Selahaddin, Mehmed Akif Hayatı Sanatı Fikirleri, İstanbul 1985.



143

Yetiş, Kazım, Mehmet Akif’in Sanat Edebiyat ve Fikir Dünyasından Çizgiler,  Ankara

1992.

http://makale.turkcebilgi.com/kose -yazisi-89678-ducane-cundioglu-bir-adam-

dusununuz-ki.html

http://makale.turkcebilgi.com/kose-yazisi-89678-ducane-cundioglu-bir-adam-


144

ÖZGEÇMİŞ
Eylül 1984’te Elazığ’ın Palu İlçesinde doğdu. İlköğrenimini Elazığ’da

tamamladıktan sonra, Ortaokul ve Lise’yi de Elazığ İmam Hatip Lisesi’nde okuyarak

2001 yılında Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne başladı. 2005 yılında buradan

mezun olduktan sonra aynı yıl, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Temel

İslami Bilimler Anabilim Dalı, İslam Mezhepler Tarihi Bilim dalında Yüksek lisansa

başladı. 2007 senesinde başladığı öğretmenlik mesleğini, halen Batman İmam Hatip

Lisesi’nde sürdürmektedir.


