
T.C. 
ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 
 
 
 
 
 
 

AHMET HAMDİ TANPINAR’IN HİKÂYELERİNE  
YAPISALCI BİR YAKLAŞIM 

 
 
 
 
 

TEZ HAZIRLAYAN 
Tanzer AFAT 

 
 
 
 

TEZİ YÖNETEN 
Prof. Dr. Hülya ARGUNŞAH 

 
 
 
 
 
 
 
 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 
TÜRK EDEBİYATI BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EYLÜL 2005 
KAYSERİ 





ÖN SÖZ 
 

Yapısalcılık gerek kullanım alanı gerekse kullanım sıklığı açısından özellikle son 

yıllarda artık eski gücünü kaybetmeye başlamış bir teoridir. Teorinin Türkiye’deki 

önemli temsilcilerinden olan Prof. Dr. Tahsin YÜCEL’in de özellikle üzerinde durduğu 

gibi Türkiye’de bu alanda çalışma yapmak isteyen araştırmacıların en büyük sorunları 

kaynak yetersizliği ve teorinin uygulandığı örnek çalışmaların neredeyse yok denecek 

kadar az olmasıdır. Yapısalcılık hakkında çalışma yapan ve çalışmalarını bir edebi eser 

üzerinde uygulayan Türk araştırmacıların azlığı, bu alanda yapılmış Türkçe çalışmaların 

da sayı bakımından oldukça yetersiz kalmasına neden olmuştur.  

 

Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Hikâyelerine Yapısalcı Bir Yaklaşım başlıklı yüksek lisans 

tezimizde yapmak istediğimiz aslında bu eksikliğin ortadan kaldırılmasına bir parça 

olsun katkıda bulunmak olmuştur. Fakat bunun ayrıca Tanpınar gibi çok zengin bir 

kurgu dünyanın içinden okuyucusuna seslenen bir yazarın hikâyeleri üzerine olması 

bizim için bir şanstır. Bu sebeple çalışmamızın sadece Yapısalcı teorinin uygulandığı 

yeni bir örnek olarak değil aynı zamanda Tanpınar’ı daha iyi anlamayı sağlayacak 

adımlardan biri olması bizi onurlandıracaktır. 

 

Bu çalışma sırasında karşılaştığımız en büyük güçlükler yukarıda bahsettiğimiz gibi 

gerek Yapısalcılık hakkında yapılmış çalışmaların gerekse Yapısalcılığı edebî esere 

uygulayan çalışmaların azlığı olmuştur. İşte bu noktada Prof. Dr. Tahsin YÜCEL’le 

yaptığımız görüşme ve yazdıklarımız üzerinde yaptığı değerlendirmeler çalışmamızın 

hangi eserlerden faydalanarak hangi yönde ilerlemesi gerektiği konusundaki 

kararsızlığımızı büyük ölçüde ortadan kaldırmıştır. Yoğun çalışmaları sırasında vakit 

ayırdığı ve destek olduğu için kendisine teşekkürler ederim.  

 

Bilimsel bir çalışma ortaya çıkartmak hiç şüphesiz ki oldukça zorlu bir yolda yürümek 

demektir. Ancak yola çıktığım ilk günden beri yürüdüğüm bu yol bana gerçekte olduğu 

kadar zorlu ve sıkıntılı gelmedi. Yardıma ihtiyacımın olduğu her anda aşamadığım her 

engelde hocamın bana uzanan elini gördüm ve ondan aldığım destekle çalışmaya devam 

edebildim. Sadece bu çalışmanın hazırlanması sırasında karşılaştığım güçlüklerde bana 



büyük yardımları olduğu için değil, yaşam hakkında bana öğrettikleri için de Sayın 

Hocam Prof. Dr. Hülya ARGUNŞAH’a minnettarım.  

 

 

Tanzer AFAT 



 

ÖZET 
 

Edebiyat araştırmalarının ve edebiyat araştırmacılarının amacı edebi eseri anlamaktır. 

Bu amacın gerçekleşebilmesi için pek çok teori ve yöntem ortaya çıkarılmıştır. Bütün 

teoriler edebi esere değişik bir açıdan bakıp ilk bakışta fark edilmeyen unsurları ve 

bağıntıları göstererek eseri daha iyi anlamaya yardımcı olmaktadır. 

 

Yapısalcılık da eseri anlamaya çalışan yaklaşım yollarından biridir. Yapısalcı yaklaşım, 

eseri kendi içinde bir bütün kabul eder ve eserle ilişkisinin saptanması kesin olarak 

mümkün olmayan dış kaynaklı unsurların eserin açıklanmasında kullanılmasına karşı 

çıkar. Bu yaklaşım metodu, bilimsel araştırmanın gerektirdiği ilkelere (kanıtlanabilirlik, 

objektiflik vs.) uygun bir biçimde edebi eseri incelemeye imkân verir.  

 

Bu tezde teori olarak yapısalcı yaklaşımın seçilmesinin sebebi, Tanpınar’ın 

hikâyelerinin dil dünyasından çok, kurgu dünyasına yönelik bir çalışmanın, bu konuda 

yapılmış diğer çalışmalardan hem farklı hem de daha açıklayıcı olacağı düşüncesidir. 

 

Hikâyeler anlatıcı, kişiler, mekân ve zaman başlıkları altında incelenmiştir. Bütün 

hikâyeler, aynı başlıklar altında ve yapısalcı yaklaşımla, ancak her hikâyenin kendine 

özgü bağıntılarının olduğu göz ardı edilmeden incelenmiştir. Bu noktada yapılmaya 

çalışılan en önemli tespit, hikâyenin dış yapısı (görünen, cümlelerle ifade edilen) ile 

içyapısı (anlam yönü, ana fikri vs.) arasındaki ilişkilerin ortaya konmasıdır. Burada 

önemli olan Tanpınar’ın hikâyelerinde hangi unsurları, kaç defa, nerede kullandığı gibi 

sorulara yanıt vermekten ziyade hikâyelerinde kullandığı unsurları, hikâyelerinin ana 

fikriyle nasıl ilişkilendirdiğidir. İç ve dış yapı arasındaki ilişkiyi nasıl kurduğunu 

anlamak onun hikâyelerini anlamak için oldukça gereklidir. Sonuçta yazarın hikâyelerin 

yapısalcı bir yaklaşımla okumak bu eserlerin zenginliğini ve sağlam yapısını daha açık 

ve anlaşılır bir şekilde ortaya koymuştur. 

 

Anahtar Kelimeler: Ahmet Hamdi Tanpınar, Yapısalcılık, Göstergebilim, Hikâye. 

 



ABSTRACT 
 

This thesis' main goal is to analyse Ahmet Hamdi Tanpınar's Stories with a structuralist 

view. First of all The thesis analyses the structuralist view and it's methods to achieve 

it's goal. Semiotic approach is the chosen method because of the this paper aims to 

analysefiction world of his  Tanpınar's  Stories, that makes this Thesis different and a 

more explanatory. 

 

Stories are analysed in four different titles; teller, characters, space and time. The same 

method is not used used for all stories because of all the stories have a unique structure. 

Instead of using the same method as an template for each story, different ones used to 

point distinguishing features of the stories because each story has as it s has an own 

undivided and different structure.  

 
Most important determination in this point is introducing the relation between the 

story's external structure (visible, written by sentences) and internal structure (theme, 

main idea). It s less important to answer the questions like: which components does he 

use, how many times, how, than the question: "how does he combine the components 

with the main idea". To understand how he establish the relation between the external 

and internal structure is very important to understand his stories.  

 
We can explain the view of the structuralist approach which we use to analyse the 

stories like this: Structuralism doesn’t concern to explain the all of the story It concern 

the connections. It eases to understand the story by exposing the connections. At time of 

searching Tanpınar's Stories Many information exposes about his life, personality, other 

works of art, life style of his age. But this dates aren't used because they aren't 

compatible with structuralist approach's principles. By the vision of this approaches, this 

these tries to give the connection that ll lead us to understand to Tanpınar's stories more 

than explaining the his stories.  

 
Key Words: Ahmet Hamdi Tanpınar, Structuralist, Semiotic, Story. 
 



İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY .......................................................................................................... i 

ÖN SÖZ............................................................................................................................ ii 

ÖZET............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT..................................................................................................................... v 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

1. YAZ YAĞMURU...................................................................................................... 22 

1.1. Anlatıcı ............................................................................................................ 23 

1.2. Kişiler.............................................................................................................. 30 

1.3. Zaman.............................................................................................................. 37 

1.4. Mekân.............................................................................................................. 45 

 

2. TESLİM ..................................................................................................................... 49 

2.1. Anlatıcı ............................................................................................................ 49 

2.2. Kişiler.............................................................................................................. 54 

2.3. Zaman.............................................................................................................. 63 

2.4. Mekân.............................................................................................................. 66 

 

3. ACIBADEM’DEKİ KÖŞK ...................................................................................... 69 

3.1. Anlatıcı ............................................................................................................ 69 

3.2. Kişiler.............................................................................................................. 74 

3.3. Zaman.............................................................................................................. 79  

3.4. Mekân.............................................................................................................. 83 

 

4. RÜYALAR................................................................................................................. 86 

4.1. Anlatıcı ............................................................................................................ 86 

4.2. Kişiler.............................................................................................................. 88 

4.3. Zaman.............................................................................................................. 93  

4.4. Mekân.............................................................................................................. 96 

 



5. ADEMLE HAVVA ................................................................................................... 98 

5.1. Anlatıcı ............................................................................................................ 98 

5.2. Kişiler............................................................................................................ 100 

5.3. Zaman............................................................................................................ 104  

5.4. Mekân............................................................................................................ 106 

 

6. BİR TREN YOLCULUĞU .................................................................................... 108 

6.1. Anlatıcı .......................................................................................................... 108 

6.2. Kişiler............................................................................................................ 111 

6.3. Zaman............................................................................................................ 116  

6.4. Mekân............................................................................................................ 118 

 

7. YAZ GECESİ .......................................................................................................... 121 

7.1. Anlatıcı .......................................................................................................... 121 

7.2. Kişiler............................................................................................................ 124 

7.3. Zaman............................................................................................................ 129 

7.4. Mekân............................................................................................................ 133 

 

8. ABDULLAH EFENDİNİN RÜYALARI .............................................................. 136 

8.1. Anlatıcı .......................................................................................................... 136 

8.2. Kişiler............................................................................................................ 141 

8.3. Zaman............................................................................................................ 151  
8.4. Mekân............................................................................................................ 154 

 

9. GEÇMİŞ ZAMAN ELBİSELERİ ......................................................................... 158 

9.1. Anlatıcı .......................................................................................................... 158 

9.2. Kişiler............................................................................................................ 162 

9.3. Zaman............................................................................................................ 170  

9.4. Mekân............................................................................................................ 173 

 



10. BİR YOL................................................................................................................ 175 

10.1. Anlatıcı ........................................................................................................ 175 

10.2. Kişiler.......................................................................................................... 178 

10.3. Zaman.......................................................................................................... 183  

10.4. Mekân.......................................................................................................... 185 

 

11. ERZURUMLU TAHSİN ...................................................................................... 188 

11.1. Anlatıcı ........................................................................................................ 188 

11.2. Kişiler.......................................................................................................... 192 

11.3. Zaman ......................................................................................................... 198 

11.4. Mekân.......................................................................................................... 201 

 

12. EVİN SAHİBİ........................................................................................................ 204 

12.1. Anlatıcı ........................................................................................................ 204 

12.2. Kişiler.......................................................................................................... 209 

12.3. Zaman ......................................................................................................... 217 

12.4. Mekân.......................................................................................................... 219 

 

13. FAL......................................................................................................................... 221 

13.1. Anlatıcı ........................................................................................................ 221 

13.2. Kişiler.......................................................................................................... 224 

13.3. Zaman ......................................................................................................... 226 

13.4. Mekân.......................................................................................................... 228 

 

SONUÇ......................................................................................................................... 229 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 238 

ÖZGEÇMİŞ 



GİRİŞ 

 

Bu tezin amacı yapısalcı ve semiyotik yaklaşımların ışığında, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın 

hikâyelerini incelemek ve yorumlamaktır. Bu amaca ulaşabilmek için yapısalcı 

yaklaşımın kullandığı inceleme tekniklerinden faydalanarak Tanpınar’ın hikâyeleri 

incelenmiştir. Tanpınar’ın hikâyelerinin dil dünyasından çok kurgu dünyasına yönelik 

bir çalışmanın, bu konuda yapılmış diğer çalışmalardan hem farklı hem de daha 

açıklayıcı olacağı düşüncesiyle semiyotik (göstergebilim) yöntem seçilmiştir. 

Tanpınar’ın sembollere dayanan şiirsel, eksiltili ve yoğun üslubu bu seçimi adeta gerekli 

kılmıştır. 

 

Hikâyeler anlatıcı, kişiler, mekân ve zaman başlıkları altında incelenmiştir. Ancak her 

hikâyenin kendine özgü bir yapısı olduğu göz önünde bulundurularak hepsi için aynı 

inceleme metodu kullanılmamıştır. Burada yapılmaya çalışılan her hikâyeyi kendi içinde 

bir bütün kabul etmek ve bu bütünü oluşturan bağıntıları tespit etmektir. Elbette ki bütün 

hikâyelerde kullandığımız inceleme metotları da ( karşıtlık tabloları, ritim tabloları vs.) 

bulunmaktadır. Bu metotlar hikâyenin kurgu yapısıyla ilgili çözmemiz gereken ilişkileri 

gösteren ve hemen hemen bütün edebi eserlere uygulanabilecek inceleme metotlarıdır. 

Hikâyenin nasıl kurgulandığı, olayların dizimi, gerçekliğin nasıl yansıtıldığı tasvir ve 

anlatımların kimin tarafından nasıl yapıldığı, anlatanın nereden ve nasıl anlattığı, geriye 

dönüşlerin niçin, nasıl ve kim tarafından gerçekleştirildiği gibi sorulara bu metotlar 

sayesinde yanıtlar verilmeye çalışılmıştır. 

 

Hikâyelerin kurgusal özelliklerini tespit etmeye yarayan bu inceleme metotlarının 

dışında her hikâyenin kendine mahsus özelliklerinin olduğu da kabul edilerek onu 

diğerlerinden ayıran ya da diğerlerine benzeten bağıntılar da ortaya çıkarılmaya 

çalışılmıştır. Bu noktada hikâyenin dış yapısı (görünen, cümlelerle ifade edilen) ile 

içyapısı (anlam yönü, ana fikri vs.) arasındaki ilişkilere de dikkat edilmeye çalışılmıştır. 

Örneğin, anlatıcının mekân ve kişi tasvirlerini dıştan içe doğru yapması yani önce 

fiziksel özelliklerin sonra da iç dünyanın verilmesi ya da bir tabiat tasvirinde önce 

kapsayan unsurların sonra da kapsanan unsurların okuyucuya aktarılması gibi daha çok 

dış yapıyla ilgili unsurların hikâyenin vermek istediği insanın kendisi dışındaki güçlü ve 

derin unsurların etkisinde olduğu ve yaşam iradesinin elinde bulunmadığı gibi mesajlarla 



ilişkisi üzerinde durulmuştur. Burada önemli olan Tanpınar’ın hikâyelerinde hangi 

unsurları, kaç defa, nerede kullandığı vs. gibi sorulara yanıt vermekten ziyade 

Tanpınar’ın hikâyelerinde kullandığı unsurları, hikâyelerinin ana fikriyle nasıl 

ilişkilendirdiğidir. İç ve dış yapı arasındaki ilişkiyi nasıl kurduğunu anlamak onun 

hikâyelerini anlamak için gereklidir. 

 

Hikâyeler üzerine yapılan bu çalışmalar esnasında Tanpınar’ın hayatına ve dönemin 

yapısına ait unsurlar da tespit edilmiştir. Ancak bu unsurların hikâyeyi açıklamak için 

kullanılması, yapısalcı yaklaşımın ilkelerine ters düştüğü için hikâyeler açıklanırken bu 

unsurlardan ve bu unsurların hikâyelerle olan ilişkilerinden faydalanılmamıştır. 

Yapısalcı yaklaşım, eseri kendi kendisine yeterli görür. Bunun için hikâyelerin 

incelenmesi ve açıklanması hususunda hikâyelerin dışındaki kaynaklardan faydalanmak 

yapısalcılığın ilkelerine ters düşmektedir. Tahsin Yücel’in: “Bir yapıt, kendi öğeleri 

arasında kurulan bağıntılarla tanımlanır.” sözü bu tezde yapılmış veya yapılmamış 

incelemelerin gerekçesini ortaya koyar niteliktedir.  

 

Yukarıda da belirtildiği gibi bütün hikâyelerde kullanılan ortak inceleme metotlarından 

faydalanılmasının yanında her hikâyenin kendisine mahsus özelliklerini, bağıntılarını, 

yazarın hikâyeye özgü kullandığı unsurları göstermek için bazı hikâyelerde diğerlerinde 

kullanmadığımız inceleme yöntemleri ve bakış açıları kullanılmıştır. 

                 

Yapısalcılık hemen hemen bütün bilimlere uygulanabilen oldukça kapsamlı bilimsel bir 

yaklaşımdır. Bu tezde çok geniş kapsamlı bu yaklaşımı Tanpınar’ın hikâyelerine 

uygulayarak hikâyelerin daha önce fark edilmeyen özelliklerini ve bu özellikler 

arasındaki bağıntıları göstermek hedeflenmiştir. Burada yapısalcılığın sınırlarından da 

bahsetmek gerekir. Öncelikle Yapısalcılık eserin bütününü açıklama kaygısı taşımaz. 

Yapısalcılığın peşinde olduğu bağıntılardır. Eseri açıklamak değil, eserde bulunan 

bağıntıları ortaya çıkararak onu anlamayı kolaylaştırmaktır. 

 

İşte bu çerçeve içinde düşünüldüğünde bu tez, Tanpınar’ın hikâyelerini açıklamaktan 

çok, onun hikâyelerini anlamamızı sağlayan bağıntıları vermeyi amaçlamaktadır. 



YAPISALCILIK VE GÖSTERGEBİLİM 

 

Her bilimsel araştırmanın, incelemenin bir konusu ve bir metodu vardır. Bu 

incelemenin konusu Ahmet Hamdi Tanpınar’ın hikâyeleridir. Hikâyeleri incelemek için 

kullanılan metot ise ‘Yapısalcılık’ teorisinin bir kuramı olan ‘Göstergebilim’dir. Hem 

konuyu hem de teoriyi seçiş nedenlerimizi tezin önsözünde ve genelinde izah etmeye 

çalıştığımız için bu bölümde nedenlerden çok Yapısalcılığın ve Göstergebilimin ne 

olduğunu anlatıp kısa bir tarihçe vereceğiz. Göstergebilimin esere bakış açısını ise bir 

sonraki bölümde ‘teori’, ‘zaman’, ‘mekân’ ve ‘şahıs’ başlıkları adı altında anlatmaya 

çalışacağız. 

 

CI. Levi–Strauss: “Bilimde kesin doğrular olamaz. Bilgin gerçek yanıtlar sağlayan kişi 

değil, gerçek sorular soran kişidir.”1 der. Biz de bu doğrultuda hareket ederek tezimize 

sorular sorarak başlayacağız.  

 

Yapısalcılık nedir? Tahsin Yücel, Yapısalcılık için oldukça kısa, açık bir tanımlama 

yapar: “Yapısalcılık bir ‘açıklama’ değil, bir ‘açıklama yöntemi’dir.”2 Bu açıklama 

yöntemini diğerlerinden farklı kılan bazı özellikleri vardır. Bunlardan en önemlilerini 

şöyle sıralayabiliriz: 

 

1- Öncelikle Yapısalcılık, inceleme konusunu daha düzgün bir ifade ile inceleme 

nesnesini ‘kendi başına ve kendi kendisi için’ yeterli sayar.  

 

2- Ele aldığı ‘nesne’nin, kendi içinde yer alan ögelerinin birbirleriyle olan ilişkilerinden 

oluşmuş bir ‘dizge’ olduğunu kabul eder.  

 

3- Yukarıdaki maddelerin bir sonucu olarak ‘nesne’nin artsüremlilik içinde değil de 

eşsüremlilik içinde incelenmesi gerektiğini varsayar. Çünkü ‘nesne’ kendinden önce var 

olan veya kendi zamanında bulunan diğer nesnelerden, etkilerden ayrı bir oluşumdur, 

yapıdır. 

 

                                                 
1  Levi-Strauss, Claude, Le Cru etle cuit, Plan, Paris, 1964, s.15. 
2 Yücel, Tahsin, Yapısalcılık, YKY, İstanbul, 1999, s.141. 



Bu özellikler yıllarca tartışılmış ve aksi görüşler de ortaya atılmıştır. Özellikle 

konumuz, dolayısıyla ‘nesne’miz olan ‘edebi eser’i açıklamak için eserin dışında kalan 

birçok dış unsurdan (yazar, devir...) faydalanılması gerektiğini düşünen ve eserin ancak 

bunlar vasıtayla ‘tam olarak’ açıklanabileceğini düşünen teoriler de vardır. Ancak, “… 

yapısalcıların ‘her şeyi açıklamak’ gibi bir savları olmamıştır hiçbir zaman.”3 

Dolayısıyla Yapısalcılar, eseri açıklamak değil, ‘gerçek sorular’ sorarak eserin yapısını 

ortaya çıkarmaya çalışmışlardır. Yapısalcılık, dil çalışmalarından doğmuş bir teoridir. 

Bunun için de onun ilk inceleme alanının dilsel bir sanat, yani edebiyat olması gayet 

doğal bir sonuçtur.  

 

Yapısalcılığın öncüsünü aradığımızda karşımıza iki isim çıkar. Bunlardan birincisi 

Amerikalı felsefeci, mantıkçı ve matematikçi Charles Sanders Peirce, ikincisi ise 

İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure’dür. Bu iki isim, birbirine çok yakın tarihlerde 

fakat her ikisi de diğerinden habersiz bir şekilde bu alanda çalışmalar yapmıştır. Onların 

açtığı bu alanda daha sonraları birçok bilim adamı çalışmalar yapmış ve böylece 

Yapısalcılık özellikle 1960 ve 1970’li yıllarda çok geniş bir alana yayılmıştır. Fakat bu 

hızlı yayılma beraberinde bazı olumsuzlukları da getirmiştir. Birçok ülkede ve çevrede 

birçok bilim adamı tarafından kullanılan Yapısalcılık, kullanıldığı ülkelere, çevrelere ve 

hatta kişilere göre farklılıklar göstermiştir. Bu sebeple farklı ilkeler, farklı önvarsayımlar 

sonucunda karşımıza birden fazla Yapısalcılık çıkar. İşte bu farklılaşmayı burada üç 

grup halinde göstereceğiz. Bunlar Amerikan Okulu, Avrupa Göstergebilimi ve Rus 

Biçimciliğidir. 

 

AMERİKAN OKULU 

 

Bu grubun öncüsü, Yapısalcılığın da öncülerinden olan Ch. S. Peirce’dir. Peirce, 

Göstergebilimin bağımsız bir bilim dalı haline gelmesini sağlamıştır. “Tüm evren, 

yalnızca göstergelerden oluşmamış olsa bile, göstergelerle dolup taşar.” Sözü, onun 

göstergebilime verdiği önemi ortaya koyar niteliktedir.  

 

Peirce, bütün bilgi nesnelerini göstergebilimin konusu olarak değerlendirmiş ve bu 

kurama ‘semiotic’ adını vermiştir. Ancak onun bu savı, Göstergebilim alanını başa 
                                                 
3 age., s.142. 



çıkılmaz bir şekilde genişletmiş bu da kuramın ayırıcı özelliklerini silmiştir. Ayrıca doğa 

bilimleriyle insan bilimlerinin aynı şeymiş gibi gözükmesi hatasına neden olmuştur.  

 

Ch. S. Peirce’e göre Göstergebilim (semiotic) bütün bilimlerin faydalanacağı genel 

bir kuramdır. Peirce, bu kuramı üç dala ayırır: Dilbilgisi, Mantık, Sözbilim (retorik). 

Peirce, göstergenin kendisinden çok algılanması ve değerlendirilmesiyle ilgilenir. 

 

Amerikalı Charles William Morris de 1930’lu yıllarda bu alanda çalışma yapmış 

isimlerdendir. O, Peirce’in araştırmalarına ve davranışçılık kuramına dayanarak genel 

bir göstergebilim kuramı oluşturmaya çalışır. Ancak Morris’in kuramı kesin 

hükümlerden oldukça uzaktır. Ayrıca bilineni yinelemekten başka bir şey de yapmaz.  

 

Bu iki önemli ismin ardından Thomas A. Sebeok gelir; ancak o da diğerlerini 

aşamaz.  

 

AVRUPA GÖSTERGEBİLİMİ 

 

Bu grubun öncüsü ise Ferdinand de Saussure’dür. Saussure, diğer dilbilimcilerden 

farklı olarak dili eşsüremli bir şekilde inceler. Saussure: “Dil, kavramlar belirten bir 

göstergeler dizgesidir.”4 der. “Doğal dillerin dilbilimin konusu olduğunu söyleyen 

Saussure, doğal dillerin dışındaki gösterge dizgelerinin işleyişini araştıracak bir başka 

bilim dalının kurulmasını öngörür ve bu bilim dalını da Fransızca semiologie 

(Göstergebilim) terimiyle adlandırır.”5 

 

Saussure, göstergelerin insan yaşamında bir sistem oluşturduğunu bundan dolayı 

yakın zamanda bütün insan bilimlerini içine alacak genel bir gösterge biliminin 

kurulacağını söyler ve bu bilime yukarıda belirtildiği gibi ‘semiologie’ adını verir.  

 

Saussure’den sonra gelen isimler arasında Eric Buyssens’in önemli bir yeri vardır. 

O, Saussure’ün takipçisidir ve onun dilbilimine getirdiği temel kavramların hemen 

hepsini Göstergebilime aktarır. Buyssens gibi Danimarkalı Louis Hjelmslev de 
                                                 
4 Güzelşen, Rıfat, XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları I-II, YKY, İstanbul, 1998, 
s.120. 
5 age., s.121. 



Saussure’ün izinden yürümüş ve onun ortaya attığı dilbilimsel ilkeleri geliştirmiştir. 

Hjelmslev aynı zamanda Kopenhag Dilbilim Çevresi’nin kurucuları arasında yer alır.  

 

Ünlü Fransız yazar Roland Barthes’ın da Göstergebilimin gelişmesinde büyük 

katkısı vardır. Barthes, Göstergebilimi dilbiliminin bir kolu olarak görür ve onun 

çözümleyim araçları olarak dil/söz, izge/bildiri, gösterilen/gösteren, dizim/dizi, 

düzanlam/yananlam gibi karşıtlıkları kullanır. Bunlar arasından düzanlam/yananlam 

karşıtlığını diğerlerinden daha önemli bulur.  

 

Alman felsefecisi Ernst Cassirer, Polonyalı felsefeci Roman İngarden ve Fransız 

insanbilimcisi Claude  Levi- Strauss da Göstergebilimin ilerleyip gelişmesine katkıda 

bulunmuş önemli isimlerdendir. “Peirce göstergebilimin mantık kökenli olmasına karşın, 

Avrupa göstergebilimi öncelikle dilbilim kökenlidir. ”6 

 

RUS BİÇİMCİLİĞİ 

 

Rusya’da Yapısalcılık ile ilgili çalışmalar 1915–1930 yılları arasında, Leningrad ve 

Moskova’da yaşayan yaklaşık on kadar bilim adamının, Moskova Dilbilim Çevresi ve 

Şiirsel Dil Araştırmaları Derneği adı altında toplanması ve bu alanda yayın vermeleriyle 

başlar. Başlangıçta küçümsenen bu çalışmalar çok kısa bir sürede ilgi görmeye başlar. 

Rus biçimciliğinin önemli isimleri şunlardır: Yapısalcığın öncülü için nasıl Ch.S.Peirce 

ve F. De Saussure aklımıza gelen ilk isimler oluyorsa çağdaş anlamdaki göstergebilimin 

öncüsü de Algirdas Julien Greimas’ tır. 

 

Greimas’ın tasarladığı Göstergebilim, bilimsellikten uzaklaşmadan, insan  bilimleri 

için yeni bakış açıları getirmeye çalışır. Greimas, anlamlama ve anlamlı nesneleri 

çözümleme üzerine çalışmalar yapmıştır. Greimas için Göstergebilimin temel konusu 

anlamdır. 

 

Vladimir Propp, yapısalcılığın ve çözümleme tekniklerinin gelişmesine büyük 

katkılarda bulunmuştur. Özellikle ‘Masalın Biçimbilimi’ adlı eseri göstergebilimin 

gelişim evresinde önemli bir yere sahip olmuştur. Bu çalışmasında masalları inceleyen 
                                                 
6 Yücel, s.94. 



Propp, bütün masallarda geçerli olabilecek otuz bir ‘işlev’ ve yedi eylem alanı yani ‘rol’ 

bulur. “Anlatıların eklemlenimlerine ilişkin yapısal araştırmaların kökeninde hep Propp’ 

un ilk adımını buluruz.”7 

 

Sklovskij, “Anlatımsal biçimlerin ana örnekçelerini ortaya çıkarmaya çalışır.”8 

Yaptığı çalışmaları özetlediği şu sözü oldukça önemlidir: “Bu çalışmalar, hiçbir zaman 

edebiyat yapıtlarının bir anatomisi değildir, tersine, yalnızca bir ameliyat tutanağıdır.”9 

Tomaşevskij ise, eserin oluşum süreci üstünde durmuştur. J. Tinianov, Propp’ un “işlev” 

terimini geliştirmiş ve onun türlerini, düzeylerini saptamaya çalışmıştır. Biçimlerin ve 

işlevlerin birer dizge oluşturduğunu ve bu dizgelerin, bütünün bir yönünü yansıttığını, bu 

yönlerin de birbirleriyle ilişkili olduğunu söyler.  M. Baktin ve B. Eikenbaum da biçem 

sorunu üstünde duran, bu alanda eser vermiş isimlerdir.  

 

Yukarıda anılan isimlerin dışında, Sklovskij’in bahsettiği anatomiyi gerçekleştiren 

Çek formalistleri de bu alanda çalışma yapmış önemli gruplardandır. Çek yapısalcılığı 

için, göstergenin işlevselliği ön plandadır. Çünkü onlara göre her gösterge belli bir işleve 

sahiptir. “Çek yapısalcılığı, yapı teorisinde iki belirli öğeyle çalışır; bunlar gösteren 

(sistem, işlev) ve göstergeler (elemanlar) dir.”10 

 

Rus formalistleri, Saussure’ün dilbilimde yaptığı çalışmalarını ve savlarını 

edebiyata taşımışlardır. Onlar, edebiyatı yazarın hayatı, ruh hali ya da bulunduğu çevre 

ile açıklamak yerine, edebiyatı edebiyat yapıtı, biçimin sağladığı bir formel 

organizasyon olarak anlamışlardır. Bundan dolayı, Rus formalistlerinin çalışmaları, 

özellikle metin çözümlemelerine dayanmıştır. 

 

Bu bölüme kadar Yapısalcılığın dolayısıyla da Göstergebilimin doğuşu ve önemli 

isimleri hakkında genel bir bilgi vermeye çalışıldı. Bu bölümde son olarak 

Göstergebilimin geniş bir tanımı verilecektir. Bu tanım, aynı zamanda bu çalışmada 

yapılmaya çalışacakları özetler niteliktedir.   

 

                                                 
7 age., s.100. 
8 age., s.100. 
9 Strohmaier, Eckard, Theorie des strukturalismus, Bonn, 1977, s.13. 
10 age., s.25. 



Göstergebilimin tanımı bu alanda birçok eser vermiş Mehmet Rifat Güzelşen’in 

kitabından alınmıştır: “Bildirişim amacı taşısın, taşımasın her anlamlı bütün, çeşitli 

birimlerden oluşan bir dizgedir. Gerçekleşme düzlemleri değişik olan bu dizgelerin 

birimleri de genelde, gösterge olarak adlandırılır. Yine çok genel olarak belirtecek 

olursak, anlamlı bütünleri, bir başka deyişle gösterge dizgelerini betimlemek, 

göstergelerin birbirleriyle kurdukları bağıntıları saptamak, anlamların eklemlenerek 

oluşma biçimlerini bulmak, göstergeleri ve gösterge dizgelerini sınıflandırmak ya da 

insanla insan, insanla doğa arasındaki etkileşimi açıklamak, bu amaçla da bilimkuramsal 

(metodolojik) ve betimsel (deskriptif) açıdan tümü kapsayıcı, tutarlı ve yalın bir kuram 

oluşturmak gibi birbirinden farklı birçok araştırma Türkçede göstergebilim diye 

adlandırılan bir bilim dalına girer.”11 

 

TEORİ 

 

Edebi eser karmaşık bir yapılar bütünüdür. Bu bütünün parçalarını çözümlemek, eserin 

içinde barındırdığı yapıları, bu yapıların birbirleriyle olan bağıntılarını bulmak ve 

bunların hepsini, eseri bir bütün olarak kabul edip eserden başka bir kaynağa 

yönelmeden ortaya çıkarmaksa Yapısalcılığın amacıdır. 

 

Edebiyat araştırmacılarının görevi edebi eserin en iyi şekilde anlaşılmasını sağlamaktır. 

Bu görevi yerine getirmek için birçok araştırıcı birbirinden farklı bir takım yöntemler 

kullanırlar. Yapısalcılık bu yöntemlerden biridir. Yapısalcılığı yöntem olarak seçişimizin 

birçok nedeni var. Fakat bunlardan en önemlileri, bu yöntemin doğrudan eserin 

kendisine yönelmesi ve olabildiğince objektif olmasıdır.  

 

Yapısalcılık, eseri oluşturan yapıları tek tek çözümleme ve bu yapılar arasında bağıntılar 

kurma esasına dayanır. Burada aklımıza, “Eser çözümlenmeden anlaşılamaz mı?” sorusu 

gelebilir. Edebi eser ‘karmaşık’ yapılar bütünüdür. Eseri anlayabilmek için öncelikle bu 

karmaşıklığı ortadan kaldırmak gerekir. Bunun için ise onu ana yapılarına bölmek diğer 

bir ifade ile çözümlemek gerekir. Bu çözümleme işlemi ‘anlatıcı’, ‘zaman’, ‘mekân’, 

‘şahıs’ başlıkları altında yapılacaktır.  

                                                 
11 Güzelşen, s.111. 



Eseri oluşturan ana yapıları çözümlemek onu anlamak değildir. Bu ana yapıların, kendi 

içlerinde bağıntılar kurarak birleştirilmesi gerekir. Yani, eserin içinde karışık bir halde 

bulunan yapıları ana başlıklar altında birleştirilecek ve bu yapılar arasındaki bağıntılar 

tespit edilecektir. Umberto Eco’nun “...Unutma ki yazar, yapıtında sana yapıtını 

yorumlayabilmen için belli ipuçları vermektedir... O, bilinçle yapıtındaki her noktayı, 

birbiriyle kesişen her göndermeyi hesaplamıştır. Ve metnin bu doğrultuda alımlanmasını 

istemektedir. Bu cümlelerinden de anlaşılabileceği gibi yazar, eserinde vermek 

istediklerini açıkça ortaya koymaz, ipuçları verir. Bu ipuçları, eseri oluşturan ana yapılar 

arasındaki bağıntılardır. İşte bizim öncelikli amacımız bu bağıntıları tespit etmektir. 

Yazarın gayesi sadece sanat yapmak olsa ve eserindeki hiçbir şeyi bilinçli bir şekilde 

kullanmasa bile biz, eseri anlamak için yine sadece ona başvurmalıyız. Çünkü edebi eser 

ancak kendi içindir ve kendi kendine yeterlidir.  

 

Her şeyden önce Yapısalcılık bir ‘açıklama’ değil, bir ‘açıklama yöntemi’dir.12  
Yapısalcılığın başlıca hedefi eserdir. O, eserin dışında kalan etkenleri kabul etmez. 

Eserin kendi kendine yeterli olduğunu varsayar. Yapısalcılığın bakış açılarından biri 

olan Göstergebilim, edebi eserin “kurgusunu ve/ya da anlamsal evrenini ortaya 

çıkarmaya çalışır.”13  Mehmet Rifat’ın şu sözleri Göstergebilimin amacını anlatması 

açısından önemlidir: “Göstergebilim, anlamları değil, anlamın eklemlenerek üretiliş 

biçimini araştırır, anlam üretiminin süreçlerini ortaya çıkarmaya çalışır. Bu nedenle, 

içeriğin biçimine yönelik içkin ve yapısal bir kuramdır.”14
  

 

Yazarın, eserini oluşturmak için başladığı düşünsel faaliyetten eserin basılışına kadar 

devam eden sürece ‘üretici süreç’ adı verilir. Yazar, bu süreç içinde eserini oluştururken 

anlamın üretilmesini değişik düzeylerde gerçekleştirir. O, eserine şekil verirken önce 

basit ve soyut yapıları eserine yerleştirir. Daha sonra eserde karmaşık ve somut yapılar 

oluşmaya başlar. Bir eserdeki gösterge dizgeleri incelediğinde bunların üç yapıdan 

oluştuklarını görülür: A-Anlatısal Yapılar B-Söylemsel Yapılar C-Betiksel Yapılar. 

Bunlardan ilk ikisi üretici sürecin içinde doğrudan doğruya yer alır. Betiksel göstergeler 

ise üretici süreci herhangi bir aşamada durduran göstergelerdir. 
 
                                                 
12 Yücel, s.129.  
13 age., s. 142. 
14 Güzelşen, s.101–111. 



A. ANLATISAL YAPILAR: 

 

1. Derin Yapı; 

Üretim sürecinin en soyut düzeyidir. Buradaki yapılar anlamın en küçük yapılarıdır. 

Bunlar eserin yüzeyinde herhangi bir dil dizgesi ile belirginleşmemiştir. Yani gücüldür. 

 

a. Temel Sözdizim: 

Eserin üzerine kurulduğu karşıtlıklar ve çelişkilerden oluşur. Eserdeki dizimsel 

düzenlemelerin anlaşılmasını ve nasıl işlediğini açıklar. İki alt bileşkeden oluşur: 

 

Sınıflandırıcı (İlişkisel) Bileşke: Bu alt bileşke, çelişkilerin ve karşıtlıkların 

bulunmasıyla başlar daha sonra bunlar arasındaki ilişkiler incelenir. Hangileri arasında 

bağlantı var sorgulanır.  

 

İşlemsel Bileşke: Yukarıdaki işlemden sonra yani sözdizimsel ilişkilerin hangi ögeler 

arasında gerçekleştiğini bulduktan sonra, bağıntıların türleri iki mantıksal dönüşüm 

işlemiyle belirlenir. Değilleme/İçerme. Bu dönüşümleri Göstergebilimsel dörtgenle 

gösterebiliriz.  

 

 

Değilleme 

a1 
Varlık

a2 
Yokluk

İçerme 

1a  
Var olmama

2a  
Yok olmama 

Karşıtlık 



b. Temel Anlam: 

Temel sözdizim gibi soyut niteliktedir. Yazarın eserde vermek istediği ana düşünce, 

yazarın dünya görüşü şeklinde de ifade edilebilir. Temel anlam eserde gücül olarak 

belirir. Yani okuyucu tarafından yorumlama suretiyle anlaşılır, herhangi bir dil 

dizgesiyle şekillenmez.  

 

2. Yüzeysel Yapı: 

Derin düzeyde yer alan gücül değerlerin edimleşmeye başladığı yani ortaya çıktığı, bir 

dil dizgesiyle eserde şekillendiği düzeydir. 

 

a. Anlatısal Sözdizim: 

Temel sözdizimde birbirine karşıt veya birbiriyle çelişen kelimeler, öğeler arasındaki 

ilişkiler söz konusuyken, burada kelime grupları ve cümleler arasındaki ilişkiler söz 

konusudur. Derin düzeyde bahsettiğimiz gücül yapılar burada öznelerle bağlantı kurarak 

gücüllükten kurtulmuşlardır. Bu bölümde yapılması gereken ilk iş, eyleyenlerin 

(özne/nesne; gönderen/gönderilen) yer aldığı ve en yalın sözdizimsel yapı diye 

tanımlayabileceğimiz temel sözceleri saptamaktır. 

 

Temel sözce en az iki eyleyen arasındaki ilişkiden doğar ve ikiye ayrılır: 

          Durum sözcesi: Özne/Nesne arasındaki ilişkiye denir. Özne ya nesneden ayrıdır 

ya da onunla birliktedir.  

 

Edim Sözcesi: Bir durum sözcesini bir başka durum sözcesine dönüştüren edimin yani 

eylemin oluşturduğu sözcedir. Durum sözcesi, temel sözdizimdeki ilişkilerin yeni bir 

değişimini simgelerken ayrılık ya da birliktelik edim sözcesi temel sözdizimdeki 

işlemlerin bir üst aşamasıdır. Temel sözdizimde işlemler ilişkileri nasıl dönüştürüyorsa, 

edim sözceleri de durum sözcelerini yönetir, etiketler, onları bir başka durum sözcesine 

dönüştürür. Bir edim sözcesinin bir durum sözcesini etkileyip onu yeni bir durum 

sözcesine dönüştürmesi sürecini, Göstergebilim, ‘anlatı izlencesi’ olarak adlandırır. 

Burada yapılması gereken birinci iş, bütün durum sözcelerini saptamak, sonra da bu 

sözcelerin dönüşümlerini izlemektedir. Bir durum sözcesinin bir başka durum sözcesine 

dönüşmesiyle küçük bir anlatı izlencesi oluşur. 

 



b. Anlatısal Anlam: 

Temel anlamdaki değerlerin bir eyleyen ile birleşerek gücüllükten kurtulmasıdır. Burada 

temel anlamdaki bazı değerlerin anlatısal sözdizim ile gerçekleşemeyerek gücül olarak 

temel anlamda kalmaları da söz konusu olabilir. 

 

B. SÖYLEMSEL YAPILAR: 

Söylemsel yapılar, anlatısal yapıların diziselden dizimsele geçişiyle oluşur. 

 

1. Söylemsel Sözdizim (söylemselleşme): Bu bileşkede anlatı yapılarının sözceleme 

işleminden geçirilerek bir söylem durumuna geldiği görülür. Üç alt bileşkeden oluşur. 

 

a. Kişileşme: Bu aşamada eyleyenler bir işlev olmaktan çıkıp bir kahraman olur, bir 

kişilik kazanır. Adları, dış görünümleri, ruhsal durumları, işleri, toplumsal durumlar vb. 

ile söyleme derinlik, inandırıcılık ve gerçeklik boyutu katarlar. 

 

b. Zamanlaşma: Kişileşme gibi anlamsal ve sözdizimsel bileşkelerin kendisinde 

toplandığı söylemsel bir bileşkedir. Temel sözdizimde yer alan, dönüşümleri oluşturan 

anlatı, izlencelerin mantıksal bir biçimde (önce/sonra) zincirlenmesini olanaklı kılar. 

Gün, hafta, ay, mevsim adları, tarihler aracılığıyla belirginleşir. 

 

c. Uzamsallaşma (Mekânlaştırma): Anlatısal sözdizimdeki anlatı izlencelerinin ve 

bunların zincirlemelerinin uzamsal çerçevesini belirler. Söylemsel yapılarda kişileşen 

eyleyenler uzam ile iki tür ilişki içerisindedir. Birincisi uzam konusundaki bilgileri 

(bilmek, görmek, sezmek, ayrımsamak anlamak vb. fiillerle gerçekleşir.) ikincisi uzam 

içindeki devinimleri (koşmak, yürümek, oturmak vb. fiilleri anlatabilir.) 

 

Uzam kavramı, üzerinde çalışılan metinlere göre ulamlara ayrılır;  burası/orası; 

çevreleyen/çevrelenen; açık/kapalı; alt/üst vb. uzam konusundaki bilgi, konuşan özneye 

göre yakınlık/uzaklık sorunsalını da getirir. 

 

 



2. Söylemsel Anlam: 

Bu düzey iki basamaktan oluşur: izlekselleşme ve betimselleşme. Öznenin, nesnesiyle 

olan ilişkisi bir anlatı izlencesi oluşturur. Bu izlence sonunda ortaya çıkan izlek, soyut 

bir kavramdır. Bu soyut kavram dil dizgeleriyle eserin yüzeyinde belirginleşebilir. 

 

Temel anlamda oluşmaya başlayan gücül anlamlar, anlatısal anlam düzleminde bir değer 

nesnesi ile birleşerek gerçekleşirler. Bir diğer nesnesinde gerçekleşen anlamlar 

yinelemelerle birbirleriyle mantıksal bağlar kurarak izlekselleşirler. En son aşamada ise 

izlekler sözcüklerde biçimini bulan betilerle (figürlerle) anlatılırlar.15  
 

C. BETİKSEL YAPILAR: 

Anlatı veya söylem boyutundaki sözdizimsel ve anlamsal bileşkeler görüntü, el kol 

devinimleri, doğal dil, biçimsel dil vb. ile belirginleşmeye başlayabilir. Böylece betik 

özelliği taşıma, betikselleşme görülür. Betiksel yapı ya da betikselleşme terimlerini 

herhangi bir düzeyin belirginleşmeye başlayıp bir örgü halini aldığı durum karşılığında 

kullanıyoruz. 

 

ÜRETİCİ SÜREÇ 

 SÖZDİZİMSEL BİLEŞKE ANLAMSAL BİLEŞKE 

DERİN DÜZEY TEMEL SÖZDİZİM TEMEL ANLAM 
ANLATISAL 

YAPILAR YÜZEYSEL 

DÜZEY 

ANLATISAL 

SÖZDİZİM 
ANLATISAL ANLAM 

SÖYLEMSEL 

YAPILAR 

SÖYLEMSEL SÖZDİZİM 

(SÖYLEMSELLEŞME) 

   A.  Kişileşme 

   B.  Zaman 

   C.  Mekân 

SÖYLEMSEL ANLAM 

  A.  İzlekselleşme 

  B.  Betiselleşme 

 

 

 

                                                 
15 Kıran, Zeynel- Kıran, Ayşe, Yazınsal Okuma Biçimleri, Seçkin Yay., Ankara, 2000, s.19. 



GÖSTERGEBİLİMSEL DÖRTGEN 

 

Göstergebilimsel dörtgeni açıklamadan önce ‘gösteren’ ve ‘gösterilen’ kavramlarını izah 

etmek gerekir. 

 

Göstereni, anlamın algılama düzeyinde belirlemesi sağlayan öğeler ya da öğe 

toplulukları oluşturur. Gösterileni ise, gösterenin kapsadığı ve ortaya çıkmalarını 

sağladığı anlam ya da anlamlar. Bu iki öge karşılıklı bağıntı içindedir. Her zaman 

gösterenin vardığı bir gösterilen, gösterilenin varlığı bir gösteren içerir. Fakat buna 

rağmen anlam kendisini ortaya çıkaran, gösterenin türüne ya da niteliğine bağlı değildir. 

Anlam, kendisini ortaya çıkaran gösterge ile özdeşleşmemiştir, ondan önce var olmuştur. 

 

Anlamlayımın temel yapısı olarak da niteleyebileceğimiz temel örgenlenim, mantıksal-

anlambilimsel kökenli üç tür bağıntıyla temellendirilen bir örnekçe oluşturur: 

Göstergebilimsel dörtgen   

 

a 1                                                                a 2             : Karşıtlık 

                : İçerim ya da 

                             Bütünleyim 

           

a 2                 a 1  

 

a1-a2:Karşıtlar ekseni 

     

a2 - a1  :Alt –Karşıtlıklar ekseni 

a1  -  a1  ile a2 – a2 : Çelişkinler ekseni  

a1  - a2 ile a2  - a1  :  Bütünleyiciler ekseni 

 

             Yaşam                                      Ölüm 

 

 

 

             Gençlik                                       Yaşlılık 



Bir eser tek bir göstergebilimsel dörtgenle değil, birbirinden türeyen ve birbirini 

bütünleyen bir dizi göstergebilimsel dörtgenle çözümlenir. Dörtgeni oluşturan terimler 

mutlaka aynı sözcük grubundan olmalıdır: İsim, sıfat, fiil, adıl... 

 

Bir anlam ekseni oluşturabilmek için kullanılan terimlerin aynı anlam alanından 

olmalarına dikkat edilmelidir. Yani kullanılan terimler arasında anlamsal ilişki olmalıdır. 

Ve bununla beraber göstergebilimsel dörtgen oluştururken belli bir bakış açısı 

benimsenmelidir. (Kahramanın bakış açısı olabilir, uzamsal dönüşüm açısı olabilir.)  

 

ANLATICI 

 

 Bir eserdeki olayları anlatan, varlıkları betimleyen, okuyucuya kurgu hakkında bilgi 

veren kurmaca kişiye ‘anlatıcı’ denir. 

 

ANLATICI TİPLERİ 

 

1. Dışöyküsel Anlatıcı: 

Bu anlatıcı, olayların akışına müdahale etmez ve olayların kahramanı olmaz. Bir 

gözlemci olarak olayları anlatır. Her zaman ve her yerdedir. Eserdeki kahramanların 

bütün geçmişlerini ve özel hayatlarını hatta düşüncelerini bile bilir. 

 

2. İçöyküsel Anlatıcı: 

Anlatıcı, olayların içinde yer alır. Ancak başkahraman değildir. Olaylara  karışır, 

kahramanları etkiler ama  onun öncelikle görevi olayları ve kahramanları anlatmaktır. 

 

3. Benöyküsel Anlatıcı: 

Anlatıcı aynı zamanda başkahramandır. Tüm olaylar onun bakış açısından anlatılır. 

Çalışmanın “Anlatıcı” bölümünde yapılacak çalışmalardan biri de öyküleme esnasında 

anlatıcının aktardığı oluntuları (epizot) tespit edip bu oluntularda kullanılan ve onları 

zenginleştiren anlatım özeliklerini (betimleme, portre, söyleşim, düşünce) tespit 

etmektir. Bu yolla anlatıcının eseri kurgularken kullandığı anlatım özelliklerini bulmuş 

oluruz ve böylece anlatı şemasını da çıkartabiliriz. 

 



Bu bölümde yer alacak diğer bir çalışma ise anlatı içinde yer alan öykülemeleri tespit 

etmek ve bu öykülemelerin kimler tarafından yapıldığını, ne şartlarda oluştuğunu, 

öykülemeleri dinleyenlerin kim veya kimler olduğunu bulmaktır. Bilindiği gibi anlatı, 

öyküleme ve öykünün bileşimden oluşur. Bu durumda parçalardan bütün hakkında bilgi 

edinmek için öncelikle anlatıyı oluşturan parçaları çözümlemeliyiz. Burada anlatıyı bir 

bütün halinde ele almak neredeyse imkânsızdır. Anlatı hakkındaki sağlıklı hükümler 

ancak sağlıklı yapılacak bir çözümlemenin ardından kurulacak bağıntılarla verilebilir. 

 

Eserdeki anlatı düzeylerini (anlatı, öyküleme, öykü) bulmanın yanında ‘kapsayan’ı yani 

diğer bütün olayları içine alan anlatıyı tespit etmek gerekir. Bu tespitin yanında 

‘kapsayan’ ve ‘kapsanan’ anlatılarda yer alan zaman, mekân ve kişiler de bulunmalıdır. 

Bütün bunlar yapılırken görülecektir ki ‘kapsayan’ anlatı süresince anlatıcının yaptıkları 

ve söyledikleri arasında zaman ve mekân bakımından öyle çok farklılık yokken, 

‘kapsanan’ anlatılara geçilir geçilmez farklılıklar belirginlik kazanmaya başlar. 

 

KİŞİ 

 

Kahraman, öykünün tutarlılığını sağlayan temel unsurdur. Bir başka deyişle, anlatının 

lokomotifidir.16  
 

İşte yazar, anlatı için bu kadar önemli olan bu anlatı unsurunu, olabildiğince gerçekçi 

kılmaya çalışır. Bunun için de kahramanına bireyin, gerçek yaşamında sahip olduğu 

özellikleri verir. Bu özellikleri birkaç başlık altında toplayabiliriz: 

 

1. Ad: Kahramanın adı kimi zaman bir sembol işlevi görüp, onunla örtüşebilir. Bu 

simgesel kullanımla ad kişiyi özetler 

2. Yaş 

3. Kahramanın fiziksel özellikleri  

4.  Kahramanın dili 

5. Beceriye ilişkin özellikler 

 

                                                 
16 Kıran, s.133. 



Yazar, kahramanın tanımlamasını yani kahraman hakkındaki bilgileri portre halinde bir 

anda da verebilir, tüm eserin içine yayarak parça parça da verebilir. Burada iki farklı 

tanımlamadan bahsedebiliriz; 

 

a. Doğrudan Tanımlama: Yazar, kahramanı kendisi tanıtır ve onun hakkında 

yorumlarını okuyucuya iletir. 

 

b. Dolaylı Tanımlama: Okuyucu, kahramanı kendisi tanımaya çalışır. Burada 

kahramanın tavırları, yaşam biçimi yazar tarafından verilir, ancak yorumlamak 

okuyucuya aittir. 

 

Bu bölümde A.J.Greimas’ın “Eyleyenler Örnekçesi” de kullanılmaya çalışılacaktır. Bu 

örnekçeyi açıklamadan önce ‘eyleyen’ kavramının ne olduğu hakkında bilgi vermek 

gerekir. “Eyleyenler genellikle insan, ama bazı anlatılarda da soyut kavramlardır: 

Toplum, zenginlik, şeref, namus vb. Eyleyen, karmaşık kişiliğiyle karşımıza çıkan bir 

kişi olmayıp, bulunduğu durum, çevresindekilerle ilişkileri açısından özellik kazanan 

kişidir.” 

 

 “A.J.Greimas, kişiyi ne olduğuyla değil de ne yaptığıyla değerlendirir. Bu model altı 

eyleyensel sınıfı kendi aralarında ikişer ikişer birleştirir”17
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
17 age., s. 148. 

Gönderici Alıcı

İsteyim Ekseni 

Engelleyici ÖzneYardımcı

Güç Ekseni

Nesne

İletişim Ekseni



Yine bu bölümde kişilerin içinde bulundukları ortamlar, onların beden yapıları, 

hareketleri ve tutumları ile ilgili bilgiler düzenlenecek daha sonra da bu bilgiler 

karşıtlıklar tablosu halinde ortaya konulacaktır. Böylece eseri oluşturan yapı unsurları 

hakkında ayrıntılı bilgi edinme imkânı olacaktır. 

 

ZAMAN 

 

Yazar, eserini oluştururken olayların sıralanışını bilinçli olarak bozabilir. Burada maksat, 

okuru eserin içine daha fazla çekebilmektir. Okur, eserin sayfalarında ilerlerken 

olayların bozulmuş olan sıralanışını kendi zihninde bir düzene sokar. 

 

Zamanı bilinçli olarak bozmanın dışında eserin içinde yer alan olaylar arasında bazı 

zaman kopukluklarının oluşu da, bazı olayların atlanışı da gayet normal bir durumdur. 

Çünkü yazar eserinde her ayrıntıyı, her olayı anlatmak zorunda değildir. Zaten böyle bir 

durum mümkün de değildir. Yazar anlatacağı olayda eserin kurgusuna katkıda 

bulunacak kısımları anlatır, gerisini okuyucunun zihninin tamamlamasını ister. Hatta 

bazı günümüz eserlerinde bu tarz yapılar yani bilinçli olarak atlanan zamanlar sıkça 

görülmektedir. 

 

Edebi eser, hayatın tamamını vermek gayretinde değildir. O, sadece hayatın bir parçasını 

okuyucuya iletir. Aslında o parça bile tam olarak iletilemez. Bu hem imkânsızdır, hem 

de gereksizdir. 

 

Edebi eser “zaman” açısından incelendiğinde onda iki tür zamanın varlığını görülür: 

Bunlardan birincisi anlatıcının öyküyü anlatış zamanı, diğeri ise anlatıcının anlattığı 

öykünün oluş zamanıdır.  Birincisine ‘öyküleme zamanı’ ikincisine ise ‘öykü zamanı’ 

adı verilir. 

 

Öykü zamanı ile öyküleme zamanı arasındaki ilişkiler incelendiğinde bu ilişkilerin üç 

farklı grupta toplanabilir. Bunlar: sıra, süre ve sıklıktır. 

 

1. Sıra: Bu bölümde yapılacak incelemelerin en önemlisi öykü düzeyinde yer alan 

olayların sıralanışı ile öyküleme düzeyindeki olayların sıralanışı arasındaki farklılıkları 



tespit etmektir. Öyküdeki olayların sıralanışı ile öykülemedeki olayların sıralanışı 

arasında iki tür ilişki vardır.  Bunlardan birincisi öyküdeki olayların sıralanışı ile 

öykülemedekilerin aynı sırayı takip etmesi yani ‘süredizimsel sıra’, diğeri ise 

öykülemedeki olayların sıralanışı ile öyküdekilerin farklı olduğu, geriye ve ileriye 

sapımı içeren sıradır. 

 

Yukarıda da belirtildiği gibi öykülemenin süredizimsel sırası iki tür bozulmaya maruz 

kalabilir: 

 

a. Geriye Sapım: Anlatıcı olayların süredizimsel sıralanışını değiştirir ve geriye 

dönüşler yapar. Geri sapımın en önemli işlevleri öyküleme başlamadan önce öykü 

düzeyinde yer alan olayları okuyucuya vermek ve bu geri dönüşler sayesinde okuyucuya 

anlatılan öykünün, kahramanların, gerçek oldukları, daha önceden yaşadıkları izlenimini 

vermektir. 

 

b. İleriye Sapım: Burada anlatıcı, öykülemeye geleceğe dair bazı varsayımlar, 

tahminler, beklentiler ekler. 

 

Anlatıcı, süredizimsel sıradan sapmak için dört değişik yol izleyebilir. 

 

Artsüremsel Öyküleme: Öykü düzeyindeki olaylar sona erdikten sonra yapılan 

öykülemedir. Öykü zamanı ile öyküleme zamanı arasında anlatıcı tarafından belirtilmiş 

veya belirtilmemiş bir zaman ( bir hafta, bir yıl vs...) vardır. 

 

Önsüremsel Öyküleme: Anlatıcının, öykülemesinde daha gerekleşmemiş olaylara yer 

verdiği öykülemedir. Bu tarz anlatımlarda kahramanın gelecek için hayalleri, planları 

anlatılabileceği gibi anlatıcının gelecek için tasarıları da yer alabilir. 

 

Eşsüremsel Öyküleme: Burada öykü zamanı ve öyküleme zamanı çakışır. 

 

Katılımsal Öyküleme: Anlatıcı, yaşadığı olayı anında aktarır. Mektup tarzı romanlar ve 

günlükler bu öykülemeye örnek olarak gösterilebilir. 

 



2. Süre: Anlatıcı, anlattığı olayları mutlaka bir dönüşüme uğratarak anlatır. Bu bölümde 

ilgilenilecek dönüşümler sadece zamansal dönüşümlerdir. Anlatıcı, bu zamansal 

dönüşümleri dört değişik yolla yapar: duraklama, sahne, özetleme ve eksilti. 

 

a. Duraklama: Bu tarz anlatımda anlatıcı, olayların akışını keser. Bu anlatımın hâkim 

olduğu bölümlerde ya anlatıcının yorumlarına ya da betimleme (tasvir)lerine rastlanılır. 

Öykünün durduğu ancak öykülemenin devam ettiği anlatımlardır. 

 

b. Sahne: Öykü zamanı ile öyküleme zamanının çakıştığını gösterir. Eserde yer alan 

kişilerin birbirleriyle olan diyaloglarının yer aldığı anlatım tarzıdır. Anlatının en ayrıntılı 

bölümünü oluşturur. 

 

c. Özetleme: Bu anlatım tarzı, anlatıya hız kazandırır. Anlatıcı, eserde geçen bir olayı 

veya bir konuşmayı özetleyerek öyküleme süresini öykü süresinden daha kısa tutmaya 

çalışır. 

 

d. Eksilti: Bu anlatım tarzında ise anlatıcı bazı olayları ve konuşmaları atlar, yani eserde 

bunlara yer vermez.  

 

Öykü zamanında süreyi, saatler günler, aylar ve yıllarla ölçebiliriz. Bu süredizimsel 

süredir. Öyküleme zamanındaki süreyi ise satırlarla veya sayfalarla ölçebiliriz. 

 

3. Sıklık: Anlatıcı, öyküde geçen bir olayı öyküleme düzeyinde bir veya birkaç kez 

anlatabilir. Üç tür sıklık vardır: 

 

Tekil Anlatı: Öyküde bir kez olan bir olayın bir kez anlatılmasıdır.  

Yinelemeli Anlatı: Öyküde birçok kez olan bir olayın bir kez anlatılmasıdır. 

Çok Kez Yinelemeli Anlatı: Öyküde bir kez olan bir olayın birçok kez anlatılmasıdır. 

 

 



MEKÂN 

 

Bir eseri incelerken dikkat edilmesi gereken önemli unsurlardan biri de ‘mekân’dır. 

Çünkü mekân eserin bütününde yer alır ve eseri oluşturan diğer unsurlarla yakından 

ilişkilidir. Zaten anlam da bu ilişkilerden doğar. 

 

İncelemenin bu bölümünde, sadece eserde kullanılan mekânları vermekle 

yetinilmeyecek, bu mekânların diğer unsurlarla olan ilişkileri de tespit edilmeye 

çalışılacaktır. Öncelikle eserde kullanılan mekânlar ve bu mekânların türleri tespit 

edilecektir. Örneğin eserde kullanılmış olan mekânlar açık mekânlar mı, yoksa kapalı 

mekânlar mı? Olaylar daha çok kapsayan mekânlarda mı, yoksa kapsanan mekânlarda 

mı gerçekleşiyor? Kahramanlar önemli kararları nasıl yerlerde veriyor? Onların ruh 

halleri ve davranışları ile mekânlar arasında bir ilişki var mı? Mekânlar, kahraman, 

engelleyici, gönderici gibi işlevler üstlenebilirler. Eserdeki mekânlar bu işlevlerden 

birini ya da bir kaçını üstlenmiş mi? gibi sorular çalışmanın bu bölümünde cevabı 

aranılacak bazı soru örnekleridir.  

 

 “Kişilerin yer değiştirmeleri, bakış açıları uzamı oluşturarak bir anlam kazanır. 

Kahraman, hep belli bir zamanda ve belli bir uzamda bulunur. Bu üç öğeden biri 

değişirse diğerleri de değişir. Yazar, çoğunlukla kişilerinin nerede olduğunu belirterek 

dış dünya gerçekliğini kâğıt üzerinde canlandırmaya çalışır.” 18
 

 

 “Anlatı, bize farklı uzamlar arasındaki bakışım ya da karşıtlık ilişkileri, kapalılık, 

açıklık, yalnızlık ya da bir arada olma gibi, anlam açısından oldukça zengin olan uzamın 

yapısını vermeye çalışır. Bu uzamların nasıl nitelendirildiği, bir kişiden diğerine 

geçilirken uzamın nasıl bir anlam kazandığı incelenebilir.”19
 

 

Bütün bu sorular bize uzamın (mekân) eser içerisindeki yerini tespit etmemizi 

sağlar. Uzamın diğer unsurlarla olan ilişkileri eserin ana yapısı içerisinde önemli yer 

tutar. 

 

                                                 
18 Kıran, s.229. 
19 age., s. 230. 



1. YAZ YAĞMURU 
 

Hikâyenin başkahramanı Sabri bir yazardır. 1944 yılında yağmurlu bir yaz sabahı 

evinin bahçesindeki ağacın altında yağmurdan ıslamış genç bir kadına rastlar. Sabri, 

üstünü kurutması için onu evine davet eder. Aralarına bir yakınlaşma olur. Yağmur 

dindikten sonra Fatma ayrılır ve birkaç gün sonra tekrar Sabri’nin evine gelir bu sefer 

evin dışında bir gün geçirirler ve Fatma Sabri’ye hayatını anlatır. Sabri bir yandan 

karısını bir yandan yeni tanıştığı Fatma’yı bir yandan da kendi iç dünyasıyla ilgili 

sorunları düşünmektedir. Sabri, Fatma’dan çok etkilenir ancak ikisi de evlidir ve bu 

ilişki başarısızlıkla sonuçlanır. Bir daha görüşmemek üzere ayrılırlar.20   

                                                 
20 Emirgan’da Akşam Saati adlı hikâye Tanpınar’ın kitaplaşmamış iki hikâyesinden biridir. Eser 
dikkatli bir incelemeye bile gerek duyulmadan kişilerin isimleri ve onların anlatılan hayatları, bu kişilerin 
olaylar ve durumlar karşısında ortaya koydukları fikirleri, hikâyenin hayat hakkında vermeye çalıştığı 
mesajları ile Yaz Yağmuru hikâyesiyle birebir denilebilecek kadar benzerlik taşıdığını görülmektedir. 
Emirgan’da Akşam Saati adlı hikâyesinde,  Yaz Yağmuru hikâyesinde olduğu gibi başkişi, Sabri 
adında bir yazardır. Hikâye yine Sabri’nin tatil nedeniyle karısından ayrı yaşadığı bir dönemde bahçede 
karşılaştığı bir kadınla olan ilişkisini anlatır. İki hikâyenin ortak taraflarından biri de yukarıda belirtildiği 
gibi kişilerin olaylar ve durumlar karşısındaki tepkileri veya sözleridir. Örneğin eve ikinci defa gelen 
kadının kapıyı açan Sabri’ye söylediği sözler ve Sabri’nin aklından geçenler birbirine oldukça benzerdir: 
“Hem insanı davet edersiniz, ısrar edersiniz… Kadının sabah güneşinde parlayan saçlarına, beyaz keten 
içinde çok çekici görünen iyi yanmış kollarına, boynuna hayranlıkla bakıyordu.” (s.36) Yaz Yağmuru 
hikâyesinden alınan bu parça Emirgan’da Akşam Saati’nden aldığımız bu parçayla neredeyse birebir 
aynıdır: “Hem insanı davet edersiniz, hem de öğlelere kadar uyursunuz… İki gün evvelki kadın ayakta, 
beyaz, ince kumaştan elbisesinin içinde çıplak kolları ve boynu ile gülümsüyordu. Sabah güneşinde yanık 
teni, gözlerinin içi, kumral saçları ayrı ayrı madenler gibi parlıyordu.” (s. 350) 
İki hikâyenin ortak yanları sadece aynı olayları ve aynı kişileri benzer sözlerle anlatması değildir. İki 
hikâye vermeye çalıştığı fikirler açısından da birbirine benzemektedir. Örneğin her iki hikâyede de Sabri 
ve kadın geçmişleriyle birlikte yaşayan kişilerdir. Yaz Yağmuru hikâyesinde: “O bütün hayatını 
beraberinde taşıyanlardandı. Her attığı adım kafasında behemehal uzak ve yakın birtakım cevaplar 
bulurdu.” (s. 53) Sabri’nin geçmişiyle birlikte yaşadığını belirten bu cümle Emirgan’da Akşam Saati 
hikâyesindeki Sabri’nin şu sözleriyle düşünce bakımından birebir aynıdır: “Kaç türlü zamanı birden 
buluyorum. Kendi çocukluğumu, gençliğimi, babamın ömrünü, bütün geçmişi…” (s. 341) Her iki 
hikâyede de zaman bir bütün olarak düşünülmüştür. Daha doğrusu insan hem kendi geçmişini hem de 
başkalarına ait geçmişi bünyesinde bir bütün olarak barındırabilen ve yaşadığı ânı geçmişin perdesinden 
seyreden bir varlık olarak düşünülmüştür: “Bizim ‘Birden’ dediğimiz şey belki iki ayrı zamandır. Son 
derecede kısa oldukları için biz onları birbirinden ayıramıyoruz, tek bir zaman sayıyoruz. Yahut da üst 
üste şahsiyetlerin ayrı ayrı zamanlarıdır. Birinci şıkta bütün değişiklik iki haddin arasında geçtiği için bir 
nevi ritim teşkil eder. Beyaz, siyah. Siyah beyaz. Tıpkı nabzım gibi. İkincisinde ise insanı, sefertası gibi 
bir şey kabul etmek lazım. Bence doğrusu da budur.” (s.  336)  Geçmişin yaşanılan ânı bölmesi ve bu 
nedenle kendi gibi olamama durumu sadece Sabri için geçerli bir durum değildir. Kadın da geçmişiyle 
birlikte yaşayan ve bu durumun yarattığı bölünmüşlük nedeniyle ruhsal bunalımlar geçiren bir kişidir: 
“Gece oldu mu, kendimi eski odamda ve teyzem olarak düşünüyordum. Hem kendi yatağımda hem orada 
idim ve bilhassa orada idim.” (s. 68) Gerek Sabri’nin gerekse kadının sözleri aynı zamanda iki hikâyenin 
de zamana bakışını özetler niteliktedir.  
Başkişilerin zamana bakış açılarının iki hikâyede de aynı olduğu gösterildikten sonra, aynı durumun iki 
hikâyenin de önemli unsurlarından olan mekân için de geçerli olduğunu söyleyebiliriz. İki hikâyede de 
mekân, içinde yaşanılan zamanı bünyesinde barındıran ve bu yönüyle de insana benzer bir özellik taşıyan 
güçlü bir hatırlatıcıdır. İki hikâyede de mekân, geçmişle yüklü olduğu için Sabri’nin ve kadının birbirine 
yakınlaşmasına hissi bir engel olarak karşımıza çıkar. Geçmişin ikisi için de bölünmüşlüğe neden olan ve 



1.1. ANLATICI 

 

Hikâye, sınırlı hâkim anlatıcı tarafından okuyucuya aktarılmıştır. Anlatıcının sınırlı 

olmasının sebebi hikâyenin diğer kişisi olarak görülen kadın hakkındaki bilgilerinin 

sınırlı oluşudur. Anlatıcı da okuyucu ile birlikte kadını, kadın kendini anlattıkça tanır.   

 

Hâkim anlatıcı olarak nitelendirişimizin sebebi ise anlatıcının, hikâye boyunca varlığını 

sürdürüp kişileri ve olayları okuyucuya aktarmasıdır.     

  

Ayrıca anlatıcı dışöyküsel anlatıcıdır. Çünkü anlatıcı bütün olayların dışındadır, onların 

hiç birinde rol almaz. Bununla beraber okuyucu, kadının öykülemeleri hariç hikâyenin 

tamamını ondan öğrenir.              

 

            Anlatıcılar Dinleyiciler 

Dışöyküsel İçöyküsel Dışöyküsel İçöyküsel 

         A 

 

 

 

       K 

       S 

       A        K 

       S 

           A: Anlatıcı             K: Kadın    S: Sabri 

                                                                                                                                               
kendileri olmalarına engel olan bir unsur olduğu düşünülürse geçmişi hatırlatıcı bir unsur olan mekânın 
onlar üzerindeki etkisi daha iyi anlaşılır: “Bahçe kapısının mandalını elini aralıktan sokarak çevirirken 
arkadaşının bayağı rahatladığını hissetti… Sanki ev üçüncü bir şahıstı ve ondan kurtuldukları için 
birbirlerine daha yakındılar.” (s. 39) Yaz Yağmuru hikâyesinden yapılan bu alıntı ile Emirgan’da 
Akşam Saati hikâyesindeki bu sözler, aynı fikri anlatan benzer sözlerdir: “Sabri ikisinin de olmayan bu 
evin genç kadının üzerinde bir üçüncü şahıs tesiri yaptığını, onu hüviyetini yabancı denebilecek şeylerin 
içine attığını sanmıştı.” (s. 352) 
Her iki hikâyedeki paralel noktalar bunlarla da sınırlı kalmaz. Yaz Yağmuru ve Emirgan’da Akşam Saati 
hikayeleri anlatıcının konumu ve hikâyeyi sunuşu bakımından da ayniyet gösterir. İki hikâye de dış 
öyküsel anlatıcı tarafından anlatılmıştır. İki hikayenin de anlatıcısı Sabri’nin iç dünyasına ve tüm hayatına 
hakimdir; ancak kadın hakkındaki bilgileri sınırlıdır. Bu yüzden iki hikayenin anlatıcısı da sınırlı hâkim 
anlatıcıdır.  
İki hikâyenin de aynı kişileri, aynı mekânları ve aynı olayları hemen hemen aynı ifadelerle anlatmış 
olmasıyla beraber bizim bu tezde üzerinde durduğumuz anlatıcının hikâyedeki konumu ve işlevi, mekânın 
kişiler üzerindeki etkileri ve anlatılış biçimi, kişilerin zamana bakışı ve zamanla olan ilişkilerinin de aynı 
oluşu Emirgan’da Akşam Saati hikâyesi üzerinde yaptığımız çalışmanın Yaz Yağmuru hikâyesi için 
yaptığımız çalışmadan aldığımız sonuçları vermesine neden olmuştur.  
Emirgan’da Akşam Saati’nin Tampınar’ın basılmamış bir hikâyesi oluşu, bu hikâyenin Yaz Yağmuru 
hikâyesinin tamamlanmamış hali olması ve iki hikâyenin incelemelerinin sonucunda elde edilen bilgilerin 
aynı oluşu nedeniyle bu inceleme teze eklenmemiştir.  
 



Anlatıcı, hem dışöyküsel anlatıcıdır (olayları ve Sabri’nin iç dünyasını anlatır) hem de 

dışöyküsel dinleyicidir (kadının öykülemelerini önceden bilmez, kadın anlattıkça 

öğrenir). 

 

Anlatıcı, hikâyenin iki önemli kişisi (Sabri, kadın) hakkındaki bilgileri parça parça 

vermiştir. Bu nedenle okuyucu, Sabri ve kadını hikâyeyi okudukça tanıyabilmiştir. Bu 

durum hikâyenin derin yapısında verilen mesajlara da paraleldir. Dikkat edilirse kadın 

da Sabri de hayatı parça parça yaşamaktadırlar. Geçmişleri, yaşadıkları anı sürekli 

bölmektedir. Kişilerin hayatı parça parça yaşamalarıyla ilgili ayrıntılı inceleme “zaman” 

başlığı altında verildiği için burada ayrıntılı örneklere yer verilmedi. İşte anlatıcı, derin 

yapıda vurguladığı kökleri geçmişte olan hayatı bir bütün halinde ve bir defada vermek 

yerine geçmişle anı art arda ve parçalar halinde vermeyi seçmiştir. Bu durum yani 

geçmiş ve anın bir arada verilişi hikâyeyi zenginleştiren bir özellik olmuştur. Bununla 

birlikte hikâyede bir eylemden, olaydan ziyade düşünceler ön plandadır. Anlatıcının, 

kişilerinin hayatlarıyla düşünceleri arasındaki ilişkiyi teker teker işlemesi kişileri daha 

iyi ifade edebilmeyi sağlar. Eğer bu hikâyede bir olay anlatılıyor olsaydı, anlatıcı; 

kişilerin özelliklerini, karakterlerini hikâyenin başında verir ve asıl anlatmak istediğine 

yani olaya dikkati çekmeye çalışırdı. 

 

Hikâyenin anlatısal yapısı hakkında ise şunlar söylenebilir: Hikâyenin derin yapısında 

gücül olarak bulunan yani cümlelere dökülmemiş çelişkilerin ve karşıtlıkların yanında 

anlatıcının özellikle üstünde durduğu ve yüzeysel yapıda edimleştirdiği yani cümlelere 

döktüğü, somutlaştırdığı çelişkiler ve karşıtlıklar vardır. 

 

Yüzeysel yapıdaki gücül şu çelişkiyi örnek olarak verebiliriz: “Sabri bütün itirazlarına 

rağmen bu ayrılıştan memnun olduğunu kadını arabaya bindirip yolladığı zaman 

anladı.” ( s. 32) 21Anlatıcı, Sabri’nin kadının varlığından duyduğu rahatsızlığa rağmen 

kalmasını isteyişini (Bu aslında bir duygu, Sabri bunu söylemiyor; ancak hareketleri, 

konuşmaları bunu gösteriyor.) edimleştiriyor yani derin yapıdaki düşünceleri yüzeysel 

yapıya taşıyor, cümlelerle somutlaştırıyor. 

                                                 
21  Tanpınar, Ahmet Hamdi, Hikâyeler, Dergâh, İstanbul, 1999  
(Hikâyelerle ilgili alıntıların tamamı bu kitaptan yapılmıştır.) 



Burada dikkati çeken önemli nokta Sabri’nin yaşadığı çelişkilerin ya anlatıcı tarafından 

edimleştirilmesi ya da Karagöz ve Hacivat’ın bu edimleştirme görevini üstlenmesidir. 

Sabri’nin içine düştüğü çelişkileri, anlatıcı ve Karagöz-Hacivat okuyucuya aktarmıştır.  

 

Sabri’nin çelişkilerini aktaran Karagöz ve Hacivat’ın da aslında birbirine zıt iki karakter 

olduğu düşünülürse Sabri’nin çelişkilerinin hikâyede adeta somutlaştırıldığını 

söyleyebiliriz: “Öyle değil mi ya bir nevcivan kendi misillü bir nevcivan ile buluşunca. 

Fakat Hacivat bu işe razı değildi. Olur mu hiç bu iş Karagöz’üm, diyordu. Beri yanda 

bir zevce-i penah iki sabi-i masum ve bi-günah beklerken.” (s. 41)  

 

Karagöz ve Hacivat’ın Sabri’nin çelişkilerinde taraf olduğunu yukarıdaki örnekten 

anlayabiliriz. Ancak burada bir basım hatası mı yoksa anlatıcının yaptığı bir hata mı 

olduğunu tespit edemediğimiz bir hata bulunmaktadır. Yukarıdaki örnekte Karagöz’ün, 

Sabri ve kadının bir arada oluşunu desteklediğini görüyoruz. Karagöz adeta bu ilişkinin 

devamından yana. Ancak başka bir sayfada bunun tam aksini savunuyor: “Hiç olur mu 

böyle iş Hacivat’ım. İki masum çocukla kadıncağız elin memleketinde… Hacivat daha 

müsamahalıydı: Niçin olmasın bir nevcivan kendi misillü nevcivanla.” (s. 52) Bu bir 

hata mı yoksa Karagöz ve Hacivat da kendi içlerinde çelişki mi yaşıyorlar, bunu tespit 

etmeye yarayacak bir bilgi hikâyede bulunmamaktadır. Ancak burada okuyucunun 

zihnine çelişki ve vicdan muhasebesi yerleştirilmeye çalışıldığı söylenebilir. 

 

Sabri’nin çelişkileri ve Karagöz-Hacivat’ın birbirleriyle olan çelişkileri dışında kadının 

yaşadığı çelişkiler de önemlidir. Kadının ilk gelişinde kocasıyla ilgili söylediklerini 

ikinci gelişinde yalanlaması kadının en önemli çelişkisidir. Bu durum Sabri’nin kafasını 

hayli karıştırmıştır: “Bu kadar yalan! Diye içinden tekrarladı. Sonra birdenbire asıl bu 

sefer yalan söylemesi ihtimalini düşündü. Pekâlâ, daha evvel söylediği doğru 

olabilirdi.” (s.40) Kadınla ilgili diğer bir çelişki de sigara içişiyle ilgilidir: “Sabri sigara 

paketini uzattı. Geçen sefer hiç içmemişti. Diye düşündü.” (s.37) Görüldüğü gibi 

kadınla ilgili verilen çelişkiler onun hayatını etkileyen önemli durumlar değildir. Bu 

yüzden de kadın, bu çelişkili durumdan hiç de rahatsız değildir. Onun bir hayal 

olduğunu düşünürsek ondaki bu çelişkili durumları anlatıcının bir karakter yaratma 

çabası olarak görebiliriz. Dolayısıyla kadındaki çelişkiler hikâyenin gerçekliğini artıran 

bir unsur olarak görülebilir. 



Bununla beraber anlatıcı, Sabri’nin evlilik hakkındaki düşüncelerini sıkça dile getirir: 

“Sonra her evlenmedeki o korkunç şey kendi başına olmak isteği vardı.” (s. 31) 

Sabri’nin evliliğe karşı olan olumsuz bakışını anlatan bu cümlenin dışında hikâye içinde 

evlilikle ilgili pek çok olumsuz ayrıntı vardır. Ayşe Hanımın kızları, kadının teyzesi ve 

evlenmiş evlenecek ne kadar çift varsa hepsinin olumsuz bir sonu olmuştur. Hatta 

evlilik ve ölüm arasında bir bağıntı bile kurulmuştur. Kişiler başlığı altında bu konu 

ayrıntılı bir şekilde verileceği için burada sadece genel bir bilgi verilmiştir. 

 

Evlilik Sabri için seçilmiş bir kısıtlamadır; fakat evlilik gibi onu sınırlandıran, 

özgürlüğünü kısıtlayan başka şeyler de vardır. Geçmişi, Sabri’nin anı yaşamasının en 

büyük engelidir: “O bütün hayatını beraberinde taşıyanlardandı. Her attığı adım 

kafasında behemehal uzak ve yakın birtakım cevaplar bulurdu.” ( s. 53) Geçmiş 

Sabri’nin, kendi hayatı üzerindeki iradesini ortadan kaldırır. Sabri’nin kendisi olmasına 

engel olur. Benzer durumlar kadın için de geçerlidir. Kadın da evlidir; ancak mutlu 

değildir: “Evliyim ama kocama karşı mesul değilim.” ( s. 19) der. 

 

Hikâyede Sabri’nin ailesinden uzakta kaldığı yani mesuliyetinin azaldığı, özgürlüğünün 

arttığı günler anlatılmıştır. Benzer bir durum kadın için de geçerlidir. Kadın kocasından 

ayrı yaşamaktadır. Ancak yine de geçmişleri onların özgür olmalarını, hayatlarını 

istedikleri gibi yaşamalarına engel olur. 

 

Sabri’nin yaşadığı çelişkilerden biri de Seher ve kadın arasındaki durumunun yarattığı 

çelişkidir. Bu durum onun hayatını olumsuz yönde etkilemiştir. 

 

Anlatının yapısıyla ilgili olarak değinilmesi gereken bir diğer husus da hikâyede gücül 

olarak bulunan temel anlamla edimleşmiş olarak hikâyede görülen anlatısal anlamdır. 

Temel anlam hikâyenin ana fikridir. Soyut yapıdadır. Anlatısal anlam ise bu ana fikrin 

cümlelere dökülmüş yani somutlaşmış halidir. 

 

Hikâyede Sabri’nin şahsında, insanın özgür olamayacağı anlatılmıştır. Hayatındaki pek 

çok unsur, insanın hayatı üzerindeki iradesini elinden alır. Kimisi evlilik gibi bir seçim 

sonucu hayatına girer. Sabri, kadınla birlikteyken evli bir adam olduğunu düşünür. Bu 



da onun kadınla olan ilişkisini dilediği gibi yaşamasına engel olur. Tıpkı an’ yaşamasına 

engel olan diğer unsurlar gibi bu çelişki de Sabri’yi rahatsız eder. 

     

  Hikâye, bilinmezlik unsurları ve olağan dışılıklarla başlamıştır. Kadın hikâyenin 

başında bir bilinmezlik unsuru olarak karşımıza çıkar. Kadının ilk sözleri bilinmezlik 

unsurlarını da beraberinde taşır. Bunlar “sarmaşık ve gece”dir. Bilinmezlik unsurları 

okuyucuyu hikâyeye çekmek için daha hikâyenin başında kullanılmıştır.  Karagöz ve 

Hacivat’ın Sabri’nin çocukluğunda geçirdiği bir hastalıktan kaynaklanan hayaller 

olduğunu söyleyen yazar, okuyucuyu hikâyenin başında, olağan dışılıkla karşılar. 

Sabri’nin hiç tanımadığı bir insanı bahçesinde görünce gösterdiği tavır da olağandışıdır. 

Sabri’nin tanımadığı bir insanı evine alışı ve ona alıştığını hissetmesi de olağan dışı bir 

durum sayılabilir. 

 

 Kadının hareketlerinin tamamına yakınının geçmişle ilişkilendirilmesi ve geçmişe 

bağlanması hikâyede üzerinde durulan bir durumun (geçmişin kişilerin hayatı üzerinde 

etkili olması) yansıması olarak kabul edilebilir. Hikâye dikkatli bir şekilde 

incelendiğinde kadının yaptığı öykülemelerin eksik olduğu görülür. Kadın bir 

öykülemeden bir diğerine geçer ve olayları parça parça anlatır. Bu anlatımın, yukarıda 

belirtildiği gibi,  hikâyenin vermek istediği mesajla yakından ilişkisi vardır. Kişiler 

zamanı geçmişin baskısı altında yaşamaktadır. Hem kadın hem de Sabri bu olumsuz 

durumu yaşamaktadır. Hikâyedeki kişiler geçmişle anı birbirine geçmiş bir şekilde 

parça parça yaşamaktadır. Hayatları bütünlükten yoksundur. İşte bu durumla ilişkili 

olarak düşünceleri de anlatımları da sıklıkla bölünür ve olaylar da okuyucuya da parça 

parça anlatılır. 

 

Yazar daha hikâyenin başında erken anlatımla adeta hikâyenin özetini verir: “İşte 

Sabri’yi aylarca düşündüren, hayatını altüst eden acayip ve kısa dostluk bu tesadüfle 

başladı.” (s.11)  Gerçekten de kadın ve Sabri arasındaki dostluk acayiptir ve kısa 

sürecektir. Ancak bu erken anlatımdaki ‘tesadüf’ kelimesi dikkat çekicidir. Hikâyenin 

ilerleyen bölümlerinde de bu kelime karşımıza çıkar. Sabri’nin hayatına tesadüfler yön 

verir. Çünkü o, iradesizdir (Aynı durumun kadın için de geçerli olduğunu 

söyleyebiliriz). 

 



Dikkati çeken önemli bir nokta da anlatıcının, kahramanların her konuşmasından, 

öykülemesinden sonra ortaya çıkması ve konuşmasıdır. Bu konuşmalarda anlatıcı Sabri 

ve kadının hareketlerini tasvir eder. Hikâyede tasvirler kadın üzerinde yoğunlaşmıştır ve 

Sabri’nin geçmişi ile ilgili bilgi verir, onun iç dünyasını okuyucuya sunar: “Sabri bir 

lahza berrak bir pınarda yıkandığını sandı.” (s.10) Sabri kendini anlatmaz. Okuyucu, 

Sabri’yi anlatıcının anlattığı kadarıyla, yorumlarıyla tanır: “Karısı gittiğinden beri 

hayatı bir çeşit yalnızlık mektebi olmuştu ve yalnızlık hiç de bu şeklinde dinlendirici bir 

şey değildi.” (s10) Ancak Kadının iç dünyası hakkında bilgi vermeyen anlatıcı onun 

öykülemelerini de olduğu gibi aktarır, müdahale etmez sadece dış görünüşüyle ve 

hareketleriyle ilgili bilgi vermekle yetinir. Bu da anlatıcıyı ‘sınırlı hâkim anlatıcı’ 

sınıfına sokar. 

 

 Hikâyedeki önemli noktalardan biri de kişilerin konuşmalarının ve tasvirlerinin 

verildiği yerlerdir. Kadın yokken Sabri neredeyse hiç konuşmaz onun bedensel 

hareketlerini ve düşüncelerini bize anlatıcı aktarır. Kadının olmadığı bu zaman 

diliminde Karagöz ve Hacivat’ın da ortaya çıkmayışı kadın ve Karagöz-Hacivat 

arasında bir paralellik olduğunu gösterir. Çünkü Karagöz-Hacivat Sabri’nin iç 

dünyasının bir yansımasıdır. Bu yolla Sabri’nin çelişkileri okuyucuya ulaşır. Bu 

durumda çelişkileri başlatan yani cihazları harekete geçiren kadındır.  

 

ERKEN ANLATIMLAR 

 

Anlatıcı, hikâyenin bazı bölümlerinde söylediği birkaç kelime ya da cümleyle 

okuyucuya hikâyenin gidişatı ya da sonu hakkında ipucu verir. 

 

Hikâyenin adı başlı başına bir erken anlatımdır. Anlatıcı, okuyucunun zihninde, 

birdenbire gerçekleşen, çevresini etkileyen; ancak kalıcı olmayan bir varlığı yani kadını 

‘yaz yağmuru’ tamlamasıyla oluşturmuştur. Bu iki unsur yani kadın ve yaz yağmuru 

hikâye içinde zamanla özdeşleşmiştir. Bilinen bir unsurun (yaz yağmuru) 

özelliklerinden faydalanılarak bilinmeyen bir unsur olan kadın aydınlatılmaya 

çalışılmıştır. 

 



Daha hikâyenin başında söylenen şu sözler neredeyse bütün bir hikâye ve hikâyenin 

sonucu hakkında okuyucuya önemli bilgiler verir: “İşte Sabri’yi aylarca düşündüren, 

hayatını alt üst eden acayip ve kısa dostluk bu tesadüfle başladı.” (s.11.) Okuyucu, bu 

cümle sayesinde kadının gelişiyle Sabri’nin hayatında birtakım olumsuz durumların 

ortaya çıkacağını, hikâyede olağan dışı şeylerle karşılaşacağını ve bu ilişkinin bir 

dostluktan ileri gitmeyeceğini, kısa süreceğini öğrenmiş olur. Burada kullanılan 

‘tesadüf’ kelimesi ise hayli önemlidir. Okuyucu, bu kelimenin sık sık kullanılış 

gayesinin Sabri’nin iradesizliğini vurgulamak, pekiştirmek olduğunu daha sonra fark 

edecektir. 

Ancak hikâye çok dikkatli bir şekilde incelenirse fark edilebilecek ayrıntılardan biri de 

bu şekilde erken anlatım yoluyla verilmiştir: “Bir insandan ziyade bu gecenin bir 

köşesinde bu güzel yaz gecesinden kalmış bir rüya olabilirdi.” (s.11) Sabri kadını sık sık 

bir kuklaya benzetir bu da bir çeşit erken anlatımdır. Kadını Sabri’nin hayal gücü 

yönetir: “Gözlerinin çok tatlı, derin bakışı olmasaydı küçük bir kukla denebilirdi.” 

(s.10.) “Otomat hareketleriyle insanı derhal saran bir kukla...” (s.18) 

 

Kadın eve ilk gelişinde Sabri’yle birlikte dışarıyı seyrederler. Anlatıcı şu cümlelerle 

kadının birazdan gideceğini okuyucuya hissettirir: “Vapurun siyah küpeştesi bu dağınık 

ışıkların altında sessiz bir yolculuk davetiydi.” (s.28) 

 



1.2. KİŞİLER 

 

Hikâyede etkin olarak rol alan kişi sayısı azdır: Sabri, Kadın, Karagöz ve Hacivat. 

Bunun nedeni anlatıcının bir hareketi, eylemi ya da olayı değil de insanların iç 

dünyasını anlatmak gayesinde oluşudur. Ancak hikâyede adı geçen, hayatları anlatılan 

kişiler da vardır. Bunlar öykü zamanında yaşamış kişiler, öyküleme zamanında yaşadığı 

halde o anda başka bir yerde olanlar (Hacce  Seher ve kadının kocası) ya da öyküleme 

zamanında eve gelen ancak etkin bir rol almayan kişilerdir (Ayşe Hanım). 

 

Eserde adı geçen diğer kişiler: Süleyman Bey (Hacce’nin babası), Fatma (Kadının 

teyzesi), Fahri Bey (Kadının büyükbabası), kadının büyükannesi, büyükannesinin eski 

nişanlısı, kadının babası, Hacce’nin eski nişanlısı,  kalfa, Ayşe Hanımın kızları, 

Sabri’nin çocukları, bezirgân,  yangında yardım eden hapisten yeni çıkmış olan adam, 

başı kesilen köle, evin bodrumundaki yaşlı kadın hayaleti, hizmetçi kız. 

 

Yukarıda adı geçen kişilerin hemen hepsinin bir hikâyesi vardır ve bu hikâyelerin bir 

kısmını anlatıcı, geriye kalan büyük bir bölümünü de kadın anlatmıştır. Kadının 

anlattığı hikâyelerde iki özellik görürüz: Birincisi olaylarda rol alan isimlerin birer 

kişilik haline gelebilmesi için anlatılmış hikâyeler; ikincisi ise kadının hayatına etkisi 

olan kişilerin hikâyeleri. 

 

Birincisine örnek olarak bir süre yanlarında çalışan hizmetçi kızın hayatıyla ilgili 

yapılan öykülemeyi gösterilebilir. İkincisi ise başı kesilen kölenin anlatıldığı öyküleme 

olabilir. Çünkü bu hikâye onu etkilemiş ve bir davranışa sürüklemiştir: “ Ben geceleri 

yatağımda hep bu hikâyeyi hatırladığım için, dizlerimi kucaklayarak uyurdum” (s.62) 

 

Dikkati çeken önemli bir nokta da bu sayılan isimlerin doğrudan bir işlevinin 

olmamasıdır. Onlar geçmişleriyle kadını etkilerler. Yoksa mesela teyzesinin kadın 

üstünde hiçbir yaptırımı olmamıştır zaten olamazdı. Çünkü kadın doğmadan önce 

ölmüştür. Kadın üstünde etkili olan kişiler değil kişilerin hayatı ‘geçmişi’dir. 

 

Kişileri dikkatle incelediğimizde pek çoğunun ortak özellikler taşıdığını görürüz. 

Bunları paralellikler yan başlığı altında gösterilecektir: 



PARALELLİKLER 

 

Kadın-Teyzesi: Kadın tıpkı teyzesi gibi davranıyor: “Fakat genç kadında onun asıl 

hoşuna giden şey kesik kesik adeta hatırlamalarla konuşmasıydı.” (s.18) Kalfa 

teyzesinin hareketlerini ona öğretir: “Öyle değil! Başka şey düşünür gibi bakacaksın!” 

(s.66) 

 

Kadın huylarına kadar teyzesinden almıştır: “Bu her beğendiği şeyi sırtına geçirmek 

huyu da onunmuş.” (s.13) 

 

Kadın-Sabri: Kadın ve Sabri arasındaki benzerlikler şunlardır: Kadın da Sabri de 

iradesizdir. Fakat kadını yağmur iradesizleştirirken Sabri için bu durum hayatının 

tamamını kapsayacak şekilde geniştir: “ Küçüklüğümden beri yaz yağmurunu severim. 

Nedense birdenbire iradesizleşir, hep bahçede ıslanayım diye dolaşırdım.” (s.15) Şu 

cümleler Sabri’nin iradesizliğini çok iyi anlatır: “Hakikaten hiç iradesi yoktu. Hayatına 

bütün müdahalesi kendi kendisini göz hapsine almaktan ileriye gitmiyordu.” (s.77) 

     

Sabri de kadın da benliğinde ikilik yaşar: “...hem küçük bir kız hem o (Teyzesi) idim ve 

bu başkası her lahza hayatıma müdahale ediyor.” (s.67)  “Çocukluğundan beri onun 

Karagöz ve Hacivat’la konuşmak âdetiydi. Uzun süren bir hastalık boyunca onlarla öyle 

haşır neşir olmuştu ki aradan otuz sene geçtiği halde yine benliğinin ayrılmaz parçaları 

gibiydiler.” (s.59) “Asıl hastalık bende. Kafamda. İçimdeki ikilikte.” (s.58) 

     

İkisi de parça parça yaşıyor ve ikisi için de geçmiş ve yaşanılan zaman bir: “...kadının 

her konuşmayı yarıda bıraktığını, bütün gün adeta bir yığın şeyi gizlediğini yahut kesik 

kesik hatırlamalarla bir şeyden öbürüne atladığını düşünüyor ve kendisini biraz temize 

çıkarıyordu.” (s.35) “Her düşünce, her duygu daima bir yığın benzeri, zıddı, daha ilerisi 

ve gerisi ile geldiği için daima parça parça yaşardı. Bu yüzden şahsiyeti bir yığın birden 

dökülen tek bir impermeçet mumuna benzerdi. Ve çok defa da eritildiği kabın dibine 

yapışıp kalırdı.” (s.48) 

     

“Biz de takvim dışı yaşardık. Her şey bizim için müsavi idi.” (s.17) Anlatıcının şu 

sözleri Sabri için de her şeyin eşit olduğunu gösterir. Çünkü o da geçmişini yanında 



taşıyarak geçmişini ve yaşadığı anı aynı seviyeye getirmiştir: “O bütün hayatını 

beraberinde taşıyanlardandı. Her attığı adım kafasında behemehal uzak ve yakın 

birtakım cevaplar bulurdu.” (s.53) 

     

Kadın da Sabri de sinir hastası. Sabri için anlatıcı şöyle der: “Vaktiyle karısıyla birlikte 

gittikleri psikiyatri doktorunun onlara sorduğu suali hatırladı: Çocuğunuz var mı?” 

(s.19) Kadın için de aynı durum geçerli: “Doktorlar bana hep çocuk tavsiye ederler de... 

Yani sinir doktorları.” (s.19) 

 

Kadının Bağlarbaşı’ndaki uzak akrabaları-Kadının ailesi: “Etraflarındaki hiçbir 

şeyi unutamıyorlar... Hepsini hatırlıyorlar ve birbirlerine hatırlatıyorlar.” (s.16) 

“Doğrusunu isterseniz bunlar bana büsbütün yabancı da gelmedi. Bizim ev de eskiden 

böyle idi.” (s.16) 

 

Kadın-Karagöz ve Hacivat: Kadın da Karagöz ve Hacivat gibi Sabri’nin zihni hayatını 

paylaşıyor: “Doktor Moro’nun meşhur hayvanları gibi bu iki acayip dost gelenekten 

gelen benliklerinden çıkmışlar, onun bütün zihni hayatını paylaşıyorlar, onun gibi 

yaşıyorlardı.” (s.12) Kadının da aynı özellikleri taşıdığını anlatıcının şu sözlerinden 

çıkartabiliriz: “Bununla beraber zihnine ve hayatına iyice yerleşmişti.” 

 

Eserdeki kadınlar arasında da ilginç benzerlikler vardır. 

 

Hacce Seher-Kadının Teyzesi-Kadının Büyükannesi-Ayşe Hanım ve kızları, 

Hizmetçi kız: Kadın da dâhil eserdeki kadınların hepsi ya mutsuz bir evlilik yapmış ya 

da nişanlılarından ayrılmıştır. 

 

Hacce Seher, nişanlısından ayrılmıştır: “Sabri, ona aynanın kendilerine nikâh hediyesi 

olarak verildiğini ve karısının eski nişanlısından geldiği için üstünde münakaşa 

ettirmediğini...” (s.13) 

Kadının Teyzesi (Fatma) nişanlanacağı hafta ölmüştür: “Bir gece kayıkhaneden kayığı 

çıkararak gitmiş, üç gün sonra ölüsünü getirmişlerdi. Hâlbuki o hafta nikâhı olacakmış.” 

(s.65) 

 



Kadının Büyükannesi de nişanlanacağı adamın öldürülmesi nedeniyle o adamın 

arkadaşı ile evlenmiştir: “Fakat tam nikâh olacağı günlerde delikanlıyı Beşiktaş’ta 

kayığına binerken öldürmüşlerdi.” (s.61) 

     

Burada dikkati çeken kayık dolayısıyla da deniz ile evlenme arasındaki ilişkidir. 

Kadının teyzesi de kadının büyükannesi de evlilik öncesi benzer bir durumla karşı 

karşıya kalmıştır. Kayık denizle ilişkili olduğu için biz bu iki unsuru kahramanların 

mutluluğu (evlenme) için bir engel olarak düşünebiliriz. 

     

Ayşe Hanım ve kızları da mutsuz. Biri zaten ölmüştür: “Sabri bu sevincin arkasından 

ölen kızını hatırlayacağını biliyordu. Bütün semt halkının bu kızın güzelliğini hâlâ 

unutamadıklarını bilirdi. Belki büyüğünün o kadar hoyrat, acemice dişi olmasına, 

hayatını durup dururken berbat etmesine bir sebep de bu kızın güzelliğiydi.” (s.26) 

”Sabri ona Ayşe Hanımı anlattı. Kocası bir başka kadını sevdiği için boşanmıştı. 

Arkasından büyük kızı bir şoförle kaçmış, sonra küçük kızı hastalanarak ölmüş, daha 

sonra da büyüğün Adana’da bir barda çalıştığını öğrenmişlerdi. Nihayet hastalanarak 

gelmişti.” (s.28) Görüldüğü gibi nasıl teyzesinin hayatı kadını olumsuz yönde 

etkilemişse Ayşe Hanımın ve kızlarının hayatı da birbiriyle ilişkili olarak bozulmuştur. 

     

Hizmetçi kız bile evlendikten sonra birçok şeye razı olmak zorunda 

kalmıştır:“Evlendikten sonra o kadar çok şeye razı oldu ki.” (s.44) 

    

Mekân başlığında yaptığımız değişenler ve değişmeyenler tablosunda eylemleri 

değişmeyenler bölümüne almıştık. Yukarıda gösterdiğimiz bütün bu paralellikler bize 

bu yargının doğruluğunu kanıtlar.  

     

Yazar, hikâyenin içine bu paralellikleri bilinçli olarak yerleştirmiştir. Dikkat edilirse 

kişilerin hayatına ‘ikilik’ hâkimdir. Zamanda ikilik vardır: Geçmişleriyle yaşadıkları anı 

karıştırırlar. Mekânda ikilik vardır: Kendilerini aynı anda birden fazla yerdeymiş gibi 

hissederler. İşte bu ‘ikilik’ sayesinde yani kişilerine bu ikiliği yaşatarak yazar bir şeyi 

vurgular: Birlik. Yani kişiler ve zaman değişir ancak eyleyenler ve eylemler değişmez. 

Bu, yazarın, her şeyi bir bütün halinde kavramaya çalışmasının bir sonucudur. Kişilerin 

yaşadığı ikilikler aslında birliği vurgular. Geçmiş ve yaşadıkları zaman yoktur. Tek bir 



zaman vardır. Bu bize zamanda birlik ilkesini gösterir. Bunun için öyküleme zamanında 

yaşanılan mekân ile öykü zamanında yaşanılan mekân arasında ve yaşanılan olaylarda 

büyük farklılıklar yoktur. Çünkü yazar mekânda da birlik istemiştir. Bütün 

gösterdiğimiz paralellikler de bunu kanıtlar. 

     

Kişiler bölümünde üzerinde durulacak değerlendirmelerden biri de kişiler ve düzeyler 

arasındaki ilişkileri belirlemek olacaktır. 

     

Kadın da Sabri de hem kendi hayatlarını hem de başkalarınınkini anlatmıştır. Kendi 

hayatlarını anlatırken içöyküsel anlatıcı, hiçbir rol almadıkları başkalarının hayatlarını 

anlatırken ise dışöyküsel anlatıcı konumunda yer alırlar. Birbirleriyle ortak bir geçmişe 

sahip olmadıkları için de bir öyküleme yaparken diğeri dışöyküsel dinleyici olur. 

     

Anlatıcının okuyucuya aktardığı Sabri ve kadın ilişkisini düşünürsek bu noktada hem 

Sabri hem de kadın “kişi” olarak karşımıza çıkar. Aynı durum anlatıcının olayların 

akışını kestiği, tasvir yaptığı ya da kişiler hakkında bilgi verdiği anlatı zamanında da söz 

konusudur. Burada da Sabri ve kadın ‘kişi’ konumundadır.  

 

     



 

         Kişiler 

 

Düzeyler 

Sabri  Kadın 

 

Kadının 

Öykülemeleri 

Dışöyküsel 

Dinleyici 

 Dışöyküsel  

Anlatıcı 

İçöyküsel Anlatıcı 

 

Sabri’nin 

Öykülemeleri 

Dışöyküsel  

Anlatıcı 

İçöyküsel Anlatıcı

 Dışöyküsel Dinleyici  

Öykü 

 Kişi  Kişi 

 

Anlatı 

 Kişi  Kişi 

 

 

Kişiler üzerinde etkili olan unsurlar vardır. Bunları eyleyensel örnekçede göstereceğiz: 

 

    EYLEYENSEL ÖRNEKÇE 

 
Hikâyenin başlıca kişileri kadın ve Sabri’dir. İkisinin de birçok ortak özelliği vardır. 

Ancak bizim burada ilgileneceğimiz asıl özellikleri ikisinin de iradesiz oluşudur. Kadını 

bazı unsurlar iradesizleştirirken bu özellik Sabri’nin yapısında bulunmaktadır. Kişiler 

iradesiz olduğundan dolayı hikâye boyunca durumlarını değiştirecek herhangi bir 

eylemde bulunmazlar. Özellikle Sabri’nin iradesizliği üstünde durulan ve yazar 

tarafından çokça söylenen bir durumdur. Hatta hikâyenin son cümleleri bile bu konu 

üstünedir: “Hakikaten hiç iradesi yoktu. Hayatına bütün müdahalesi kendi kendini göz 

hapsine almaktan ileriye gitmiyordu.” (s.77) 

 

Kişiler üstünde etkili olan ve onları bir eyleme ya da hatırlamalara sürükleyen, hikâye 

boyunca karşımıza çıkan birkaç unsur vardır. Bunlar: Yağmur, ev, bahçe, ağaç, rüzgâr, 

içki, yelpaze, elbise, sarmaşık... Bu unsurlar kadını geçmişe götüren onu hatırlamalara 

sevk eden eyleyenlerdir. 

     



Sabri’yi geçmişine götüren ya da onun hatırlamalarına sebep olan unsurlar ise: deniz ve 

mutluluk hissidir. 

     

Kadını geçmişe götüren eyleyenlerin tamamı somut birer varlık iken, Sabri’yi geçmişe 

götüren eyleyenler hislerdir. Sabri geçmişte yaşadığı duyguları tekrar yaşayınca geçmişi 

gözünde canlanır. Bahçe ve deniz ise Sabri’ye kadını hatırlatır. Ancak deniz ve bahçe 

unsurlarında Sabri, Seher-kadın ikiliğini yaşar. 

      

Kişiler üzerinde etkili olan unsurları yani eyleyenleri ve eyleyenlerle kişilerin ilişkilerini 

şu tabloyla özetleyebiliriz: 





1.3. ZAMAN 

 

Kişilerin tamamı zamana aynı bakış açısıyla yaklaşır. Hikâyede, zaman, kişilerin benlik 

problemi yaşamalarının temel kaynağıdır. Kişiler geçmişlerini sürekli hatırlayarak 

yaşadıkları anda bölünmelere neden olurlar. Bu da eserin bütününe hâkim olan “ikilik” 

problemini doğurur. Yaşanılan zaman ve geçmiş. Onlar için ikisi arasında bir fark 

yoktur: “Biz de takvim dışı yaşardık. Her şey bizim için müsavi idi.” (s.17) Geçmişin, 

kişilerin yaşadıkları anı sürekli bölmesi, parça parça yaşamalarına neden oluyor:”her 

düşünce, her duygu daima bir yığın, benzeri, zıddı, daha ilerisi ve gerisi ile geldiği için 

daima parça parça yaşardı.” (s.48) Anlatıcının Sabri için söylediği bu sözler aslında 

hikâyenin diğer kişileri için de geçerlidir. Kadının geceyi geçirdiği akrabaları da aynı 

şekilde yaşıyor: “Hepsini hatırlıyorlar ve birbirlerine hatırlatıyorlar. Biri öbürünü 

tamamlıyor, tamamlarken bir başkasını hatırlıyor.” Kadın da sürekli hatırlıyor ve bu 

hatırlayışlar onun da hayatını, parçalar halinde yaşamasına neden oluyor: “...genç 

kadında onun asıl hoşuna giden şey kesik kesik adeta hatırlamalarla konuşmasıydı.” 

(s.18) Kadınla ortak bir yanı olan hatırlamalar Sabri’yi kadına yaklaştırıyor. 

 

Kişiler geçmişleriyle birlikte yaşamaktan hoşnut değil daha önce de söylediğimiz gibi 

geçmişleri onların yaşadıkları anı parçalara ayırıyor, tıpkı benliklerini ayırdığı gibi: 

“Yaşadığım anı severim. Günü gününe yaşamak, en güzeli bu değil mi? Birbiri 

arkasından gelen şeylerle.” (s.19) 

 

Sabri de kadın gibi parça parça yaşıyor: “O bütün hayatını beraberinde taşıyanlardandı. 

Her attığı adım kafasında behemehal uzak ve yakın birtakım cevaplar bulurdu.” (s.53) 

Hem kadın hem de Sabri geçmişlerini beraberinde taşıyor. Bu yükün altında nasıl 

ezildiklerini kadının geçmişini hatırladıktan sonra anlatıcı tarafından yapılan tasvirde 

görülebilir: “İki eli şakağında durmadan hatırlıyordu. Adeta olduğu yerde ufalmış 

gibiydi.” (s.70) 

 

Hikâyede art süremsel öyküleme  yöntemi kullanılmıştır yani öykülemeler olaylar 

bittikten sonra yapılmıştır. 

 

 



                                                                                                     Öyküleme Zamanı 

                          

 

              

                                                                                     Şimdi 

 Olayların                               Olayların                                               Öykü Zamanı   

 Başlangıcı                        Bitişi 

 

 

Öyküleme zamanı, kadının başından geçenleri anlattığı zamandır. Öykü zamanı ise 

kadının başından geçenlerin zamanıdır. Burada dikkati çeken en önemli özellik kadının 

öykülemeye olayların bitişinden başlamasıdır. Yani kadın ilk olarak olayların sona 

ermesini sağlayan yangından bahsetmiştir. Gerçi burada tam bir öyküleme 

gerçekleşmese de kadın anlatmaya tersten başlamıştır diyebiliriz. Bu da okuyucu da 

merak uyandırmıştır. 

 

Öyküleme zamanı ile öykü zamanı arasındaki süre tam olarak belirtilmemiştir. Kadının 

yaşı ile ilgili belirli bir rakam verilseydi aşağı yukarı olayların zamanı tahmin 

edilebilirdi ancak anlatıcı burada da belirsizliği seçmiştir: “Yirmi yedi yirmi sekiz 

yaşlarında olması lazım... Fakat on sekizinde de olabilir...” (s.17) Bu belirsizliğin sebebi 

hikâyenin geneline hâkim olan ‘rüya halini’ bozmamak isteği olmalıdır. 

 

Öyküleme zamanındaki sapmaların tümü geriye doğrudur. Çünkü kişiler için önemli 

olan, onların hayatlarına yön veren, geçmiştir. 

 

Öykülemelerin ritmine gelince: Öykülemelerde kısa cümleler seçilmiş. Bu da 

öykülemelere akıcılık sağlamıştır. Öykülemelerde görülen geçmiş zaman (-dı,-di,-tı,-ti) 

kullanılmasının nedeni de kadının olaylara tanıklık etmiş olmasıdır. 

 

Aşağıdaki öyküleme ritmi kadının hikâyenin sonuna doğru yaptığı öykülemeye aittir. 

Bu öyküleme hikâyenin en önemli olaylarından biri olan ‘yangın’a aittir. 

 

 



 

              

                                              Öyküleme Zamanı 

K
es

in
ti 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 D
ur

ak
la

m
a 

    
   

   
   

 D
ur

ak
la

m
a 

K
es

in
ti 

 Sa
hn

e 

    
   

   
   

 D
ur

ak
la

m
a 

 Ek
si

lti
 

 Sa
hn

e 

 K
es

in
ti 

                               Öykü Zamanı 

 

    Özetlemeler kadının yangında yaşadıklarını anlattığı bölümlerdir. Kadın olayın 

tümünü vermek yerine önemli anlarını vererek özet yapar. Bu bölümlerde anlatının 

süresi ki paragraflarla ya da satırlarla ölçülür, öykünün süresinden kısadır. Kadın 

yangının olduğu geceyi dokuz paragrafla anlatmıştır. Özetleme yöntemi sayesinde 

öyküleme hızlı yapılmıştır. 

 

    Duraklama, anlatıcının yani kadının olayların akışını durdurup yorum ya da tasvir 

yaptığı bölümdür. 

 

    Sahne ise, öyküleme zamanı ile öykü zamanının çakıştığını gösterir. Kişiler 

arasındaki söyleşimin olduğu bölümdür. 

 

    Kesintiler, dışöyküsel anlatıcının hem öyküleme zamanını hem de öykü zamanını 

bölerek kişileri tasvir ettiği ya da onlar hakkındaki görüşlerini belirttiği bölümdür. 

 

    Eksilti, anlatılmak istenen olay için bazı bölümlerin hızlandırılması, geçiştirilmesi söz 

konusudur. Zaman içindeki sıçramalara burada eksilti anlatımı denilmiştir. 

 

    Görüldüğü gibi altı defa özetleme kullanılırken üç defa duraklama iki kere de sahne 

kullanılmıştır. Bu da bize öykülemelerin özetleme tekniği kullanılarak hızlandırıldığını 

kanıtlar. 

    Anlatıcı hikâyenin bir yerinde öyküleme zamanını vermiştir: “Bu mübarek 1944 

yazında...” (s.59) Görüldüğü gibi bu tarihi de ancak hikâyenin sonuna doğru vermiştir. 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 

Ö
ze

tle
m

e 



Bu noktaya kadar olayların oluş zamanını okuyucu ancak dolaylı yollardan tahmin 

edebilir: “Vapur kalabalık halk biçareydi. Yarım seferberliğin verdiği bezginlik herkesin 

yüzünde okunuyordu.” (s.31) Bu ve bunun gibi cümleler okuyucuya hikâyenin zamanı 

hakkında bilgi verir. Bununla birlikte hikâye bir yaz sabahı başlayıp bir yaz gecesi biter. 

 

    Hikâyenin bütünü göz önüne alındığında öyküleme zamanı yani kadının başından 

geçenleri anlattığı Sabri’yle bahçede tanışmalarından ayrılışına kadar geçen zaman, 

öykü zamanından yani kadının anlattığı olayların toplam süresinden kısadır. Kadın 

öyküleme zamanında hem kendi geçmişini hem de ailesinin geçmişini anlatmıştır. Bu 

da yıllar süren bir zaman dilimini birkaç gün içinde anlatmaktır. 

 

DÖNÜŞÜMLER 

 

Hikâye baştan sona incelendiğinde, içinde birçok dönüşümü barındırdığı görülür. Ancak 

bu dönüşümlerin büyük bir çoğunluğu kişilerin bilinçsizce gerçekleştirdiği 

dönüşümlerdir. Zaten kişiler iradesiz olduğundan hikâyeye yön veren önemli olayların 

tamamı ‘tesadüf’le ortaya çıkmış, gerçekleşmiştir. 

 

Bu hikâyedeki en önemli dönüşüm Sabri’nin ‘küçük ve kapalı estet hayatıyla’ ilgili 

düşünmeye ve kendini birey olarak görmeye başlamasıdır. Anlatıcı, Sabri’deki bu 

değişikliği onun yazmaya çalıştığı eserin kahramanlarına olan bakışındaki değişiklikle 

göstermeye çalışır: “Çoktan beri beklediği şey olmuş, bütün insanları sadece birer isim 

gibi görmekten kurtulmuştu. Şimdi onlar kendisinde yaşamağa başlamışlardı.” (s.32) 

Burada çok önemli bir ayrıntı dikkati çeker. Kadından sonra yazdığı eserdeki kişileri 

birer isim olmaktan kurtulan Sabri bu sefer de onların kendisinde yaşamağa başlaması 

sorunuyla karşılaşır. Buna sorun diyoruz çünkü bu ‘ikilik’ demektir. Sabri, bütün hikâye 

boyunca ikilikten kaynaklanan bir bunalımı yaşar. 

 

Aslında anlatıcı daha hikâyenin en başında bize Sabri’nin zihninde bir “ikilik” 

olduğunun sinyalini verir: “Uzun süren bir hastalık boyunca onlarla (Karagöz ve 

Hacivat) öyle haşır neşir olmuştu ki aradan otuz sene geçtiği halde yine benliğinin 

ayrılmaz parçaları gibiydiler.” (s.9) İşte bu sözler bize Sabri’nin çocukluğundan beri bu 

ikiliği yaşadığını gösterir. Peki, kadının yaptığı dönüşüm nedir? Zaten Sabri’nin 



zihninde bir ‘ikilik’ varsa kadının buradaki işlevi nedir? Bu soruların cevabı anlatıcı 

tarafından verilir: “Acayip bir kadındı bu. İnsanın içinde çok başka cihazları harekete 

geçiriyordu.” (s.53) Yani kadın, Sabri’nin içinde zaten var olan bir birikimi, bir 

mekânizmayı harekete geçiriyor. Cihaz Sabri’nin zihninde zaten var. 

 

Nasıl ki yazmayı düşündüğü eserin kişileri ‘kendisinde yaşamağa başladılar’ ise 

Karagöz ve Hacivat için de aynı şey geçerlidir: “Doktor Moro’nun meşhur hayvanları 

gibi bu iki acayip dost gelenekten gelen benliklerinden çıkmışlar, onun bütün zihni 

hayatını paylaşıyorlar, onun gibi yaşıyorlardı.” (s.12) 

 

Hikâyenin en önemli dönüşümü Sabri’nin kendi hakkında düşünmeye başlaması yani 

‘cihazların harekete geçmesi’dir. Bu cihazları harekete geçiren ise kadındır. Burada 

önemli bir ayrıntı dikkati çeker. Hikâyenin içinde kurulmuş olan paralellikler fark 

edilmeden ortaya çıkmayan önemli ayrıntı, kadının da Karagöz ve Hacivat gibi bir hayal 

oluşudur. Hikâye ilerledikçe görülür ki kadınla Sabri ve Karagöz-Hacivat ikilisi 

arasında büyük bir benzerlik (paralellik) var. Sabri: “Asıl hastalık bende. Kafamda. 

İçimdeki ikilikte.” (s.58) diyor. Biz aynı durumu kadında da görüyoruz: “Hem küçük bir 

kız hem o (Teyzesi) idim ve bu başkası her lahza hayatıma müdahale ediyor, beni 

içimden değiştiriyor.” (s.67) “Hem kendi yatağımda, hem orada idim ve bilhassa orada 

idim.” (s.68) Kadın da Sabri de sinir hastası. Sabri: Vaktiyle karısıyla birlikte gittikleri 

psikiyatri doktorunun onlara sorduğu suali hatırladı: “Çocuğunuz var mı?”. Kadın da 

sinir hastası: “Doktorlar bana hem çocuk tavsiye ederler de... Yani sinir doktorları.” 

(s.19) Paralellikler bu kadarla da bitmez kadın da Karagöz ve Hacivat gibi Sabri’nin 

zihnine yerleşiyor ve Sabri o yanında değilken bile hayalini görüyor. Anlatıcı bu 

durumu şöyle özetlemiştir: “Bununla beraber zihnine ve hayatına iyice yerleşmişti.” 

(s.33) 

 

İlerideki bölümde eserin içinde bulunan paralel noktalar gösterilirken ‘Kadın’ ‘Sabri’ ve 

‘Karagöz-Hacivat’ arasındaki benzerlikler daha ayrıntılı bir şekilde gösterilecektir. 

Eserdeki diğer dönüşümlerin çoğu kadının Sabri üzerindeki etkilerinden kaynaklanır. 

Kadın üzerindeki dönüşümler okuyucuyu şaşırtmak, dikkatini hikâye üstüne çekmek 

için yapılmış küçük dönüşümlerdir. Zaten Sabri bu dönüşümlerin bir kısmını işaret 

etmiştir. Anlatıcı, okuyucunun kafasına takılacak, hikâyenin inandırıcılığını tehlikeye 



düşürecek soruları Sabri’ye sordurur ve cevap verir. Böylece hikâyenin gerçekliği 

tehlikeye girmemiş olur. Şimdi hikâyedeki dönüşümlere bir göz atalım. 

Kadın, yağmurla beraber gelir ve yağmurun bitişiyle yani dönüşüm neticesinde evden 

ayrılır: “Yağmur dindi artık!” (s.28)  “Zihni hep kadının son söylediklerindeydi. 

Yağmur bitti artık!” (s.29) “Bir vaziyet bitmişti, fırtına yüzünden bu eve tıkılmışlardı. 

Şimdi o bitmişti.” (s.29) Kadın, yağmur yüzünden iradesizleştiğini söylemişti. 

Yağmurun bitişi kadının iradesinin yerine gelmesini sağladı. Bu da evden ayrılması 

sonucunu doğurdu. Yağmurda ıslanan kadın Sabri’nin karısının elbisesini giymişti 

yağmur bitince: “Döndüğü zaman kadının sırtında kendi elbiseleri vardı.” (s.29) Bu 

durum kadını kendi benliğine dönüşü olarak yorumlanabilir.     

Kadının eve ilk gelişiyle, Sabri’nin yaşadığı dönüşümleri ve kadındaki değişiklikleri 

göstermeye çalıştık. Şimdi bir tablo vasıtasıyla kadının eve ilk gelişindeki Sabri’nin 

tavırları, hareketleri ve ikinci gelişindeki hareketleri arasındaki farkları yani 

dönüşümleri göstermeye çalışacağız: 

    

Kadının İlk Gelişi Kadının İkinci Gelişi 
Sabri: “Gitse uzaklaşsa o zaman onu daha 
iyi düşüneceğim onunla daha iyi 
anlaşacağım.” (s.28)  
(1) 

“Sabri İstanbul’a kadar onunla beraber 
olmayı teklif etti. Fakat o yalnız kalmak 
istiyordu. (s.75)  
(A) 

“Sabri’nin içi birdenbire ferahladı. 
Gidecekti. Bu latif işkence, bu gayri tabilik 
bitiyordu.” (s.29)  
(2) 

“Bu gece ya kalmalıydınız; yahut ben de 
sizinle gelmeliydim.” dedi. (s.76) 
                                                                   
(B) 

“Kendi evinde kendisinin yatacağı yatakta 
uyuması ona çok sihrli bir şey 
görünüyordu.” 
(s.28)                                                          
(3) 

“Ya burada kalırsa ve yarın sabah Ayşe 
Hanım onu burada görürse.” (s.58)            
                                                                   
(C) 

“Sabri bütün itirazlarına rağmen bu 
ayrılıştan memnun olduğunu kadını 
arabaya bindirip...” (s.32)  
(4) 

“Biraz sonra vapur kendi zamanıyla ve 
kendi  
ışıkları içerisinde geldi.” (s.76)                     
                                                                   
(D) 

Sabri, kadın geldikten sonra sadece düşünce bakımından değişmez hareketleri de 

değişir. Anlatıcı, Sabri’deki bu değişimler üstünde oldukça durur. Ondaki değişimleri 

iradesizliğine bağlar. Sabri’deki  dönüşümleri şu cümleler gösterir: “Yarın muhakkak 

onun gibi konuşmaya çalışacağım ve etrafa maskara olacağım. Ve bir lahza kendini 

boynunu bükerek, menüet figürleri yaparak konuşur gördü.” (s.27) “Tıpkı onun gibi 



gülümsüyordu ve onun gibi boynunu hafifçe bükmüştü. Bunun farkına varınca kendine 

kızdı. Hakikaten hiç iradesi yoktu.” (s.77) 

 

Sabri’nin, hayatına hiç müdahalesi yoktur adeta. O, en basit bir şey için bile karar 

vermekten acizdir: “Nasıl isterseniz. Yalnız benden karar beklemeyin!” (s.45) Böyle 

olunca da hayatıyla ilgili önemli değişiklikler ancak ‘tesadüf’ler yoluyla yani yine onun 

istemi dışında, iradesi dışında gerçekleşir. Yazar, hikâyeyi kurarken onun bu özelliğini 

atlamamış ve tesadüf kelimesini özellikle kullanıp birkaç yerde tekrar etmiştir: “İkinci 

haftanın başında küçük ve manasız bir tesadüf onun küçük ve kapalı estet hayatıyla çok 

iyi uyuşan bu rahat duygulara başka bir mecra verdi.” (s.33)  “İşte Sabri’yi aylarca 

düşündüren, hayatını alt üst eden acayip ve kısa dostluk bu tesadüfle başladı.” (s.31)  

“Şüphesiz ki, güzel bir tesadüftü bu.” (s.32) 

     

Sabri,  yapısı itibariyle iradesizken kadının böyle bir durumu yoktur. Ancak o da 

yağmur yağdığında iradesini kaybeder: “Çocukluğumdan beri yaz yağmurunu severim. 

Nedense birden bire iradesizleşir, hep iyice ıslanayım diye dolaşırdım.” (s.15)  

Kadındaki diğer değişimler okuyucuyu hikâyeye çekmek için özellikle yapılmış 

izlenimini verir. Zaten yazar da bunu fark etmiş olmalı ki kadının ve hikâyenin bu 

konudaki diğer gariplik ve belirsizliklerdeki gerçekliği tehlikeye düşmesin diye 

okuyucunun aklına takılacak soruları Sabri’ye sordurur ancak mantıklı cevaplar yerine: 

“Onda her şey çok tabii idi. Hatta yalan bile.” (s.44)  türünden cevaplarla durumu 

geçiştirir. Mesela kadın ilk gelişinde hiç sigara içmemiştir ancak ikinci gelişinde sigara 

ister: “Geçen sefer hiç içmemişti diye düşündü. En ufak şey bile bu kadında bir bilmece 

oluyordu.” (s.37)  Burada önemli olan kadının sigara içişi değil Sabri’nin, kadını bir 

kalıba sokma çabasıdır. Sabri, onu ne kadar tanımaya çalışırsa çalışsın kadın farklı bir 

şey yaparak onun tanımlama, anlama gayretlerini boşa çıkarır. Bu durum da Sabri’yi 

rahatsız eder: “Çoktan beri beklediği şey olmuş, bütün bu insanları sadece birer isim 

gibi görmekten kurtulmuştu. Şimdi onlar kendisinde yaşamağa başlamışlardı. O 

Mevlevi Mehmet Paşalar, Murtaza Paşalar, Aziz Efendiler, Defterdarzadeler, Bektaş 

Ağalar, Katırcıoğulları, İpşirler hepsi canlı varlıklardı. Hepsini anlıyor, haşin örflerini, 

mütevekkil imanlarını tanıyordu.” (s.33) Bu cümleler gösterir ki Sabri “sadece satıhta 

yaşayan insandır.” (s.34) Çevresindekileri tanımak ve anlamak gayretindedir ama 

başaramaz. Kadını anlayamamasının en önemli sebebi de ondaki dönüşümlerdir. 



Kadının bir çocuk bir kadın oluşu onun zihnini bulandırır: “Çayı çocuk gibi sevine 

sevine içiyordu.” (s.15) “Yine sade kadın ve işve olmuştu.” (s.40) 

     

Kadını değiştiren, onun üstünde etkili olan diğer unsur da ‘ev’dir: “Bahçe kapısının 

mandalını elini aralıktan sokarak çevirirken arkadaşının (kadının) rahatladığını hissetti... 

Sanki ev üçüncü bir şahıstı ve ondan kurtuldukları için birbirlerine daha yakındılar.” 

(s.39)  “Evin içinde bir nevi alışkanlığın perdesine bürünerek kendisinden uzak duran 

kadın şimdi ona sokuluyor, kadınlığının bütün silahlarını birbiri arkasından tecrübe 

ediyordu. Fakat acaba böyle miydi?” (s.39) Kadının geçmişe, eskiye büyük bir bağlılığı 

vardır. Dikkat edilirse onunla ilgili hiçbir şey yeni değildir: “Eski zaman işi ve güzel bir 

yelpaze.” (s.13)  “Eski huyumdur.” (s.12)  Gördüğü eski şeyler onu çeker: “ Biz de 

takvim dışı yaşardık. Her şey bizim için müsavi idi.” (s.17)  Kadının, geçmişiyle birlikte 

yaşaması, geçmişini yanında taşıması Sabri’de de bulunan özelliklerdir: “O bütün 

hayatını beraberinde taşıyanlardandı.” (s.53) 

     

Geçmişi, kadının kendisi olmasını engeller: “Hem küçük bir kız hem de o idim ve bu 

başkası her lahza hayatıma müdahale ediyor beni içimden değiştiriyor, idare ediyordu.” 

(s.67) Onun için ev, sarmaşık ya da eski olan bir şey önemlidir. Bunlar ona geçmişini 

hatırlatır. Bu da kendisi olmasına engel olur. Yani bir varlık problemi ortaya çıkar. 

Kadının aslında var olmadığını düşünüldüğünde bu problemi Sabri’nin yaşadığını kabul 

edilebilir. “Onyedinci asra ait bir roman hayalini gevişleyip duruyordu.” (s.12) Sabri bu 

romana kendini öyle kaptırmıştır ki sonunda kendisi olmaktan uzaklaşıp kendi 

benliğinde başkalarını yaşamaya başlamıştır. Bu hikâye bir yazarın çilesini anlatır. 



1.4. MEKÂN 

   

Hikâyenin temelinde bulunan ikilik mekânda da etkilidir. Öncelikle hikâye bir mekân 

açılımıyla başlar: “Kapıdan girip de...” (s.9) Mekân açılımının ne kadar önemli 

olduğunu hikâyeyi okudukça fark ederiz. Anlatıcı kişilerin mekân değiştirmelerine 

oldukça önem verir. Çünkü bu eserde mekânın insan üzerindeki etkisi üstünde çokça 

durulmuştur. Kişiler ev, bahçe ve dışarısı arasında gidip gelirler. Ev ve bahçe geçmişi 

hatırlatıcı birer unsurdur. Kişilerde benlik sorununa yol açtığı için olumsuzdur. Kişiler 

evin içinde yoğun bir hareket içinde değildir. Ancak dışarı çıktıklarında yoruluncaya 

kadar gezerler. Dışarı çıkmak kişileri rahatlatır ve onları birbirlerine yaklaştırır. 

     

    ev       kt    dışarısı           içeri      kt      dışarısı 

 yabancı        samimi        olumsuz            olumlu 

 

Mekân olarak seçilen yalının en önemli özelliği eski oluşudur. Yalının eski oluşu kadını 

kendine çeker; ancak içinde olumsuz duygular uyandırır. Kadın dışarı çıktığında da 

“Yemeği Yeniköy’de eski bir yalının alt katında açılmış bir lokantada yediler. Kadın 

bahçenin haraplığını sevmiş, sonra da salon yapılan taşlığın loşluğu hoşuna gitmişti.” 

(s.49) Çocukluğunu geçirdiği yalının bir benzerini görünce oraya girmekten kendini 

alıkoyamamıştır. 

 

Sabri’nin, ya da kadının eski evinin diğer bir özelliği de içinin birçok eski eşyayla dolu 

oluşudur. Bu eşyaların her birinin bir hikâyesi vardır. Onlar teker teker hatırlatıcı unsur 

olarak görev yapar adeta. Eski eşyalar, insanları ve olayları hatırlatır ailesine ve tabi 

sonuçta da ona. Eski eşyalara önem verme ve onlar vasıtasıyla geçmişi hatırlama kadına 

mahsus bir durum değildir. Kadının bütün ailesi hatta hikâyenin en başında bahsettiği 

uzak akrabaları bile eskiyle birlikte yani geçmişleriyle birlikte yaşarlar: “Etraflarındaki 

hiçbir şeyi unutmuyorlar.” “Öyle ki, kendi hayatları yok artık.” (s.16) Kadının evindeki 

her şey eski: “Bizim evde her şey eskiydi. Möbleler, perdeler, kafesler, hepsinin ayrı 

hikâyesi, korkunç veya gülünç tarihi vardı. Bir sandık açıldı mı bir yığın isim, rütbe ve 

vaka sıralanırdı... Odaların kapıları da öyleydi.” (s.60–61) Ev ve evin içindeki eşyaların 

bir tarihinin oluşu önemlidir. Hikâyedeki kişiler tarihleriyle birlikte yaşarlar. Ondan 

beslenirler bunu kadın sözleri çok iyi izah eder: “Hani akşamla ağırlaşan sular vardır. 



Her şeyi içine ala ala. Bütün gün, başkalarının yaşadığı şeylerle zengin, işte öyle 

olurdum” (s.17) 

 

 

     

 

 

 

 

 

Hikâyenin başında geçen bu sözler kadının ‘su’ya yüklediği anlamları üstü kapalı da 

olsa gösterir. Kadınla ‘su’ arasındaki bu paralellik birkaç unsur daha vardır. Örneğin 

ağaca sarmaşık sarmak: “Bu cins ağaçlara daima bir sarmaşık sararlar da... yani adettir. 

Acaba kurudu mu? Belki de o gece yanmıştır. Yahut kestiler.” (s.10) Sarmaşık kendi 

başına ayakta duramaz bir şeye bağlanarak yaşar, ağaçla büyür, zenginleşir. Tıpkı 

geçmişiyle zenginleşen, yaşayan kadın gibi. Ev de bu özellikleri taşıyan diğer önemli 

bir unsurdur. Evin ve içindeki eşyaların bir tarihi yani geçmişi vardır. Ev de bu tarihle 

zengindir. Unutmayalım ki Sabri de tarihi bir roman yazıyordu ve geçmişte yaşamış o 

insanları anlamaya, tanımaya çalışıyordu. Anlatıcının başta işaret ettiği Karagöz ve 

Hacivat bile bir tarafıyla geçmişle, gelenekle ilişkili. Ancak geçmiş ya da gelenek, 

kadının tabiriyle tarih, kişilerin bir birey olarak yaşamalarını engelliyor. Onların 

benliklerinde bölünmüşlüğe ‘ikilik’ sebep oluyor. Ev kadının Sabri’yle yakınlaşmasına 

da engel oluyor: “Sanki ev üçüncü bir şahıstı ondan kurtuldukları için birbirlerine daha 

yakındılar.” (s.39) “Evin içinde bir nevi alışkanlığın perdesine bürünerek kendisinden 

uzak duran kadın...” (s.39) Burada anlatıcının “alışkanlığın perdesi” diyerek kastettiği 

şey evin tarihidir. 

 

Bütün olumsuzluklarına rağmen kadın evden uzak duramaz hatta evden ayrılıp bütün 

gün gezdikleri günün akşamı eve döndüğünde rahatlar bile: “Bahçe kapısını geçer 

geçmez adeta rahatladığını gördü.” (s.57) Çünkü tarihi olmadan, geçmişi olmadan 

yaşayamaz. 

     

Kapsanan Kapsayan 

Ev Dışarısı 

Kuru Yağmur, fırtına 

Esenlikli Esenliksiz 



Hikâyenin başlangıcındaki mekânın işlevi de çok önemlidir. Aslında ev olumsuz 

özellikler taşır fakat hikâyenin başlangıcında kişileri birbirine yaklaştıran bir unsur 

olarak karşımıza çıkar. 

 

Kadın ve Sabri’nin tanışma sebebi yaz yağmuru olmuştur: “Bir vaziyet bitmişti, fırtına 

yüzünden bu eve tıkılmışlardı. Şimdi o bitmişti.” (s.29) Dışarıdaki esenliksiz durum 

kişileri birbirine yakınlaştırır. Burada mekân tasvirlerini anlatıcı yapar. Anlatıcının 

bakışı uzaktan yakına doğrudur. Yani tasvirler kapsayandan kapsanana doğru gelir. 

Çünkü kapsayanın durumu kapsananı etkilemiştir. 

 

Kadın ev yandıktan sonra babasıyla yakınlaştığını söylüyor: “Babamla evimiz yandıktan 

sonra dost olduk. O zamana kadar, kocaman evde birbirimizi kaybetmiş gibiydik! Zaten 

babamın o evi hiç sevmediğini yandıktan sonra anladım.” (s.51) “Evimiz yandıktan 

sonra uzun bir zaman çiftlikte kaldık.” (s.51) Bu sözler bize şöyle bir karşıtlık tablosu 

oluşturma olanağı veriyor: 

     

    Burası (Ev)        kt        Başka bir yer (Çiftlik) 

    Soğukluk                      Samimilik, yakınlık 

 

Kadının ‘ev’ ile olan ilişkisini A.J.Greimas’ın Eyleyenler Örnekçesi ile izah edersek 

şöyle bir tablo çıkıyor karşımıza. 

 

       -----                  Birey olma                     Kadın 

        (G)                      (N)                               (A) 

 

 

    Yangın                  Kadın                              Ev 

       (Y)  (Ö)    (E) 

 

(G): Gönderici    (A):Alıcı     (Y):Yardımcı 

(N):Nesne          (Ö):Özne   (E):Engelleyici 



(G)      (N)     (A)  : İletişim Ekseni 

(Y)       (Ö)     (E)   : Güç Ekseni 

(Ö)       (N)                : İsteyim Ekseni 

 

Bu örnekçede dikkatimizi çeken önemli nokta göndericinin olmayışıdır. Bu da özerk bir 

öznenin olduğunu gösterir. 

 

Bu bölümün son tablosu da değişim tablosudur: 

 

Değişenler Değişmeyenler 

Kişilar 

Zaman 

Eylemler 

Mekân 

İşlevler 

Eyleyenler (Bahçe, 

Ağaçlar, yağmur, 

adetler) 

 

Görüldüğü gibi ‘mekân’ değişenler bölümünde ancak burada mekânla kastedilen 

‘ev’dir. Bahçe ise değişmeyenler bölümünde yer alır. Hikâye dikkatlice okunduğunda 

şunu anlaşılır ki: Ev yıkılır ve yerine aynı bahçede yenisi yapılır. Yani kişiler, insanlar, 

zaman değişir ancak geçmiş, tarih silinmez. Bahçe, işte bu tarihi/geçmişi sembolize 

eder. Bahçe, kişiler üstünde de etkilidir. Kişiler, bahçenin etkisiyle geçmişlerini, daha da 

doğrusu bir ‘rüya’yı yaşarlar. Her şey silinir, yanar, yok olur ama tarih değişmez. O, 

kalıcıdır ve diğer unsurlara yön verir. 

 

 



2. TESLİM 
 

Emin Bey ve beraberindeki politikacılar bir kasabada yaptıkları toplantıdan 

dönmektedirler. Emin Bey ve beraberindeki kafile, kasabanın tren istasyonun yanında 

bulunan kahveye otururlar; ancak trenin gelmesine daha çok vakit olduğu için Emin Bey 

tren yolunda yürümeye bir yandan da düşünmeye başlar. O; taşrayı taşra da onu 

anlayamamıştır. Emin Bey, ideallerinin gerçeklerden çok uzak olduğunun farkına 

varmıştır ve bu durumun verdiği sıkıntıyla yürürken tren yolunun kenarındaki evlerden 

birinde oturan eski okul arkadaşı Süleyman’a rastlar. Emin Bey  “neslinin deste başısı” 

olarak tarif ettiği Süleyman’ın her şeyini bırakıp bu kasabaya meczup babasının yanına 

yerleştiğini ve köy eşrafından Cebbar Zade’nin onu bu tür bir değişimden korumak için 

babasından uzak tutmaya çalıştığını öğrenince taşrayı değiştirmek için düşündüğü bütün 

fikirlerinden vazgeçer. İstasyona geri dönen Emin Bey, Cebbar Zade’nin oğlunu taşraya 

döndürmesi için istediği yardımı kabul ettiğini söyler ve taşra hakkında değişen 

fikirlerini Cebbar Zade’ye açıklar ve ondan aldığı cevapla şaşırır. 

 

2.1. ANLATICI 

 

Hikâyeyi anlatan; kişileri, mekânı okuyucuya veren sınırlı hâkim anlatıcıdır. Anlatıcı 

Emin Beyin hayatını hatta düşüncelerini bilir; ancak Süleyman’ı, Emin Beyin tanıdığı 

kadar tanır. Onun geçmişi hakkındaki bilgisi Emin Beyin bilgisine eş değerdir. Emin 

Beyin iç dünyasına, çatışmalarına hâkim olmasına karşın Süleyman’ın iç dünyası 

hakkında bilgisi yoktur. Bu da anlatıcıyı sınırlı hâkim anlatıcı yapmıştır. 

 

Hikâyeyi aktaran, hikâyenin içinde bir role sahip değildir bu yüzden onu dışöyküsel 

anlatıcı olarak da niteleyebiliriz. 

 

Hikâyede Süleyman’ın dışında kimsenin, Emin Bey de dâhil, geçmişi anlatılmamıştır. 

Süleyman, okul yıllarından sonra yaşadıklarını Emin Beye anlatırken hem Emin Bey 

hem de dışöyküsel anlatıcı dinleyici konumunda yer alır. 



 

Anlatıcılar Dinleyiciler 

Dışöyküsel İçöyküsel Dışöyküsel İçöyküsel 

A 

A 

S 

S.A. 

A E 

 

A: Anlatıcı     S: Süleyman 

S.A. : Süleyman’ın analığı  E: Emin Bey 

 

Anlatıcı, Emin Beyin geçmişini anlatmak yerine çıktığı yolculuktaki bir buçuk saatlik 

zaman dilimini anlatmayı tercih eder. Bunun sebebi ise bu zaman dilimi içinde Emin 

Beyin değişmiş olmasıdır.  

 

Anlatıcı, hikâyenin başkişisi olan Emin Beyin düşüncelerini okuyucuya dolaylı aktarım 

yoluyla anlatır. Ancak Emin Beyin konuşmaları doğrudan aktarılmıştır. Hikâye boyunca 

dolaylı aktarımın hâkim oluşu okuyucunun, anlatıcının varlığını sürekli hissetmesine 

neden olmuştur. Fakat anlatıcı, hikâyeye hiçbir şekilde müdahale etmemiş ve gerek 

kişiler gerekse olaylar hakkında yorum yapmamıştır. Bu nedenle, anlatıcı, olayları 

tarafsız bir şekilde anlatmıştır diyebiliriz. Anlatıcının, olaylara müdahale etmemesi ya 

da yorum yapmamasının nedeni hikâyede bir çatışmanın oluşudur. Eğer hikâyede 

taraflardan biri hakkında olumlu ya da olumsuz bir yorum yapsaydı bu, anlatıcıyı taraflı 

kılardı. 

 

Burada, anlatıcının, neden sınırlı hâkim anlatıcı olarak karşımıza çıktığını da izah 

edebiliriz. Hâkim anlatıcı, bütün olayları ayrıntısıyla bilir. Kişilerin tamamının iç 

dünyasına hâkimdir. Ancak hâkim anlatıcı okuyucudan uzaktır, inandırıcılığı sınırlıdır. 

Genellikle masallarda rastlanılır bu tür anlatıcıya. Ben öyküsel anlatıcının verebileceği, 

bu hikâyedeki gibi insanlar arasındaki çatışmaları ve ilişkileri anlatmakta yetersiz kalır. 

Sınırlı hâkim anlatıcı genellikle olaylara bir kişinin penceresinden bakar, diğer kişilerin 

düşüncelerini ancak söyleşimlerle verebilir. Anlatıcı, seçtiği kişi dışındakileri okuyucu 

kadar tanır, okuyucuyla beraber karşılaşır onlarla. Dolayısıyla bu anlatıcı tipi hem daha 

inandırıcı hem de bu tarz hikâyeler için daha uygundur. 



Hikâyede; anlatıcı, uzun söyleşimler ya da uzun tasvirler sunmaz okuyucuya. Bunun 

sebebi zaten bir eylem, bir hareketten ziyade bir düşünüşü yani düşünceyi vermek 

istemesinden dolayı hikâyenin yapı olarak durgun oluşudur. Anlatıcı; hikâyeyi uzun 

tasvir, düşünüş ve söyleşimlerden koruyup okuyucuyu sıkmamayı amaçlamıştır. Bunun 

için hikâye içinde bu üçünün dağılışı oldukça orantılı olmuştur. Gerçi Emin Beyin 

düşüncelerinin verildiği kısım oldukça durağandır ancak anlatıcı burada Emin Beyi 

kendi kendine konuşturarak bu durağanlıktan sıyrılmaya çalışmıştır: “Bu an herkesin 

kendi menfaatlerinin bahçesini son defa sulayacağı andır, diye kendi kendisine 

tekrarladı.” (s.79) “ Şu an bakan biri varsa muhakkak beni benim gördüğüm gibi görür, 

diyordu.” (s. 80) 

 

Anlatıcı, hikâyeye bir zaman sınırlandırması ile başlar. Ardından: “Bütün kafile, 

istasyonun arkasında…”(s.78) sözleriyle devam eder. Burada bakış dışarıdan içeriye 

doğrudur. Önce kafilenin konumu ve çevre verilmiş ondan sonra Emin Beyin iç 

dünyasına geçilmiştir. Hikâyenin başlangıcında önce etkili olan yani etkileyen çevre, 

sonra da etkilenen yani Emin Bey anlatılmıştır. Hikâyenin sonunda ise bunun tam tersi 

bir durum söz konusudur. Emin Beyin iç dünyasından çıkılır ve trenin yaklaştığı 

anlatılır zaten burada da hikâye biter: “Emin onun, birbiri ardınca patlayan tüfek 

seslerini dinlerken yüzünde beliren tebessümü bütün ömrünce unutamayacağını 

anlıyordu. Tren ağır hırıltılarla yaklaşıyordu.” (s. 94) 

 

Anlatıcı, hikâyede vurgulamak istediği bazı kelimeleri sıkça kullanır. Bu kelimeler 

hikâyenin anahtarlarıdır diyebiliriz. Okuyucu bu kelimeler etrafında düşünerek 

anlatıcının vermek istediği mesajı alır.  Bu kelimeleri şöyle sıralayabiliriz: maske, 

yabancı, politika, mizaç, köklü, değişim, toprak, fark. Bunlar, anlatıcının, okuyucunun 

dikkatini çekmek için hikâyede sıkça kullandığı kelimelerdir. Anlatıcı bu kelimeleri sık 

sık kullanarak bu kelimelerin ilettiği fikri okuyucuya adeta telkin yoluyla vermeyi 

amaçlamıştır. Böylece hikâyeyi durdurup mesajını iletmek zorunda kalmamıştır. 

 

Anlatıcı, Emin Beyin yaşadığı ‘yabancılık’ duygusunun üstünde durur. Zaten hikâyenin 

başlıca meselesi de budur. Anlatıcı anlatıyı zenginleştirmek ve yabancılık konusunu 

okuyucunun zihninde somutlaştırabilmek için çeşitli benzetmelerden faydalanır: 

“Aralarında bu hayvan gibi (hindi) yabancıyım.” (s. 80) 



Emin Beyin hayatını değiştiren ve onun teslim olmasına neden olan kişi Süleyman’dır. 

Burada dikkat edilmesi gereken nokta anlatıcının Süleyman hakkındaki bilgilerinin 

Emin Bey ile ilişkili oluşudur. Yani anlatıcı Süleyman’ı, Emin Beyin tanıdığı kadar 

tanır. Onun bildiklerinden fazlasına yani iç dünyasına hâkim değildir. 

 

Bu önemli karşılaşma anlatıcı tarafından bir ‘tesadüf’ olarak nitelendirilir. Ancak, 

anlatıcının: “Yolculuğunun şüphesiz en sevindirici tarafı bu tesadüftü.” (s. 85) olumlu 

bir olay olarak anlattığı bu tesadüf Emin Beyin teslimiyetine neden olacaktır. 

  

Anlatıcı, Süleyman’ın geçmişi hakkındaki bilgiyi okuyucuya kendisi verir. Bu durum da 

varlığının hikâyede önemli bir işleve sahip olmasına neden olur. Süleyman’ın Emin 

Beyin değişmesine neden olduğu düşünülürse anlatıcının hikâyede ne kadar önemli bir 

değişikliğe neden olduğu anlaşılır. Bu noktada anlatıcının bakış açısının hikâyeye 

yansıdığı da söylenmelidir. Anlatıcı, okuyucunun hikâyeye ve kişilere bakışını 

yönlendirmiştir. Ancak bu durum hikâyenin bütünüyle oldukça uyumludur çünkü bu 

hikâye, zaten anlatıcının objektif yaklaşımlar sergilemeye çalıştığı bir hikâye değildir. 

Anlatıcı gayet samimi bir şekilde Emin Beyin teslim oluşunu anlatmaya çalışmaktadır. 

Anlatıcı Süleyman’ın geçmişinden övgüyle bahseder: “Çünkü Süleyman neslinin deste 

başısı olmak için yaratılmış insanlardandı.” (s. 85) Bu sözler sayesinde anlatıcı, 

Süleyman’ın öykü zamanında içinde bulunduğu durumu okuyucuya daha etkili 

anlatabilmiştir. Anlatıcı, burada zıtlıklardan yararlanarak Süleyman’ın içinde bulunduğu 

durumu kullanmış, anlatımı daha etkili kılmış ve okuyucunun ona acımasını sağlamıştır. 

   

Emin Beyin yaşadığı en önemli çatışma köy-kent çatışmasıdır. Bu çatışma onun köy 

insanlarıyla anlaşamaması, ilişki kuramamasından kaynaklanır. Onlarla ilişki 

kuramayışının sebebi açık bir şekilde söylenmiştir: “Bu, daha ziyade bir mizaç ve 

yetişme, hatta kabiliyet ve düşünce meselesiydi. O bu, âlemin dışındaydı.” (s. 84) Emin 

Bey, Süleyman’ın kız kardeşlerinin isimlerini öğrenince şunları düşünür: “Emin Bey 

içinden: ‘Ayten… Aysel...’ diye tekrarladı. Bütün bu inkılâplar, zahmetler, ümitler, 

sonunda birkaç yeni erkek veya kadın isminin değişmesine yaramıştı. Tıpkı meşrutiyet 

senelerinde olduğu gibi...” (s. 89) Emin Bey köyün yeniliklere kapalı olduğunu düşünür. 

  



Yeniliklerin ve değişimin satıhta (sadece isimlerde) kaldığını düşünen Emin Bey 

çocuklardan birinin “Bir caz havasını ıslıkla” (s. 89) çalmasını “Bu biraz daha esaslı!” 

(s. 89) diyerek çocuğun bu davranışını daha gerçekçi bulduğunu söylüyor. Kızlarının 

isimlerini aileleri veriyor, yani bu yenilik ve değişim kendi seçimleri değil. Ancak 

çocuğun ıslıkla caz havası çalışı, tamamen kendi seçimi olduğu için Emin Beye daha 

esaslı bir değişim olarak gözükür. 

 

Emin Beyin değişme sebebi olan Süleyman’dır. Ancak Emin Beyin taşra ile olan içsel 

mücadelesine son vermesini sağlayan yani teslim olmasına neden olan yalnızca 

Süleyman değildir: “Şimdi, bütün bu macerada, onu asıl düşündüren Süleyman’dan 

ziyade analığıydı. Kadının yüzündeki sükûneti, ne de o derin merhameti 

unutamayacaktı.” (s. 92) Süleyman’ın analığı da Emin Beyin değişmesinde etkili 

olmuştur; hatta Emin Beye Süleyman’ı kaybetmenin verdiği üzüntüyü bile 

hafifletmiştir: “Bire karşı bir, doğrusu istenirse pek kayıplı değilim!” (s. 92) 

 Dikkat edilirse, Süleyman’ın analığının Emin Bey üzerindeki tesiri kolayca fark 

edilebilir. Bunun için Emin Beyin yukarıdaki alıntıda yer alan sükûnet kelimesi anahtar 

olacaktır. Emin Bey, Cebbarzade’ye cevap verirken Süleyman’ın analığı gibi sakindir. 

İçindeki mücadele sona ermiştir, teslim olmuştur çünkü: “Emin sükûnetle cevap verdi:”         

(s. 93) işte bu teslim oluştan sonra Emin Beydeki dönüşümler okuyucuya şu sözlerle 

hissettirilir: “Fakat Emin bu güzelliğe deminki gibi rahatça eğilemedi.” (s. 92) 

 
 
ERKEN ANLATIMLAR 
 

Hikâyenin adı, sıkça kullanılan bir erken anlatım metodudur. Anlatıcı, bu sayede 

okuyucuya hikâyenin sonu hakkında bilgi vermiştir. Bu; değişimin, düzene ayak 

uydurup, kabullenişin yani teslim oluşun hikâyesidir. 

Hikâyenin başındaki şu sözler: “Kendisini bir düğümün başında çok mühim hakikatlerin 

kenetlendiği bir noktada sanıyor, tarassut mevkiinden ayrılmak istemiyordu.”    (s. 79) 

hikâyenin sonunda çözülecek olan düğümün varlığını haber verir. 



2.2. KİŞİLER 

 

Hikâye sınırlı bir kişi kadrosuna sahiptir. Bunun nedeni anlatıcının bir hareket, bir 

eylemden çok, bir fikri okuyucuya iletmek istemesidir. 

 

Anlatıcı; okuyucuya toprağın bir politika, bir düzen meselesi olduğunu, taşralıların 

da bu politikanın hem bir parçası hem de sürdürücüsü olduklarını ve ne kadar isteseler 

de bundan ayrılamayacaklarını, kopamayacaklarını anlatmaya çalışır. Bu düşünceleri 

hikâyeden alıntılarla örnekleyebiliriz: “Politika topraktı, pazardı.” (s. 80) “Burada ise 

herkes bütün ömrü boyunca, hiç şaşmadan, belki doğumundan evvel hazırlanmış bir 

programa göre yaşıyordu. Bu program babadan oğula kalıyor, erkek evlat vazgeçse 

kadın tarafı tutuyordu.” (s. 81)  

 

Anlatıcı hikâyede vermek istediği bu fikirleri, kişilerine semboller yükleyerek ortaya 

koyar. Emin Bey, bir kentli olarak karşımıza çıkarken Cebbarzade tipik bir taşralıdır. 

Dönüştürücü öğe olarak nitelendirebileceğimiz Süleyman ise bir muhacirdir. 

 

Hikâyenin başkişisi olarak gösterebileceğimiz Emin Bey, çıktığı bir yolculuk sırasında 

taşrada bir kasabada bir buçuk saat bulunmak zorunda kalır. Zorunda kalır diyoruz 

çünkü Emin Bey taşrada bulunmaktan rahatsızdır. Bu durumdan rahatsız olduğunu ve 

bunun sebeplerini şu sözlerle açıklar: “Hiçbir fikrini dinletemediği insanlar arasında 

kendisini lüzumsuz ve hatta yabancı bulmağa başlamıştı.” (s. 79) “Aralarında bu hayvan 

gibi garip, gülünç ve yabancıyım.” (s. 80). Bu cümlelerden de anlayabileceğimiz gibi 

Emin Bey’in taşradan rahatsızlık duyuşunun iki sebebi vardır: Kendisini taşraya ait 

hissetmemesi yani yabancılık duyması ve kendisini taşrada lüzumsuz hissetmesi. 

 

Emin Bey, kendisini taşranın dışında görür: “O bu, âlemin dışındaydı” (s. 84) Bunu da 

yaradılışla açıklamaya çalışır: “…Bu insanların kendisinden ve kendisine 

benzeyenlerden çok başka türlü bir yaradılışta olduğunu… hissetmişti.” (s. 81) “Bu, 

şüphesiz, yalnız yabancılık, yerlilik meselesi değildi. Arkadaşlarının çoğu da kendisi 

gibi yabancıydı. Bu daha ziyade bir mizaç ve yetişme, hatta kabiliyet ve düşünce 

meselesiydi.” (s. 84) kendisini yabancı hissetmesinin nedeni budur. Emin Bey, bu 



âlemin dışında yetişmiştir. Bunun için de taşrayı anlayamaz: “Benim taşrayı anlamam 

imkânsız. Hatta layıkıyla görmem bile imkânsız.” (s. 80) 

 

Emin Bey’in taşradan rahatsızlık duyuşunun ikinci sebebine yani kendisini lüzumsuz 

hissedişine gelince şunlar söylenebilir: Taşralılar bir program, politika içinde hareket 

eder bu bir “hayat makinesi” dir. Bir cihazdır. Burada anlatıcı, cihaz ya da makine 

diyerek taşranın daha doğrusu taşra hayatının kendi içinde bir bütün olduğunu ve bir 

program, düzen içerisinde devam ettiğini, çalıştığını anlatmak istemiştir. İşte Emin Bey 

bu makinenin, cihazın yani bu düzenin bir parçası olmak istememektedir. Hikâyenin 

başında anlatıcının yaptığı şu tasvir bu çerçevede düşünüldüğünde oldukça anlamlıdır: 

“Güneş büyük, beyaz, iyi cilalı muşambalar gibi her şeyi sarıyor, sanki çok uzak 

zamanlar için mumyalıyordu. Belki de onun elinden kurtulmak, bu terkibe sonuna kadar 

gömülmemek için acele acele yürüdü.” (s. 84) Emin Beyi adeta kaçıran ve onu taşrada 

nefes alamaz hale getiren, politikanın içinde yer aldığında artık birey olarak bir 

değerinin olmayacağını bilmesidir. Şu sözler de bunu kanıtlar: “Bu rakamın içinde bir 

eksik, bir fazla, ehemmiyeti olmadığını biliyorum.”(s. 91)   

 

Hikâyede, sözü doğrudan söylemek yerine benzetmeler ve tasvirlerle anlatmak yolu 

seçilmiştir. Emin Beyin, hindiyi tasvir ederken bir noktanın üstünde durduğu kendisini 

istasyonda gördüğü bir hindiye benzetmesi hayli ilginçtir: “Aralarında bu hayvan gibi 

garip, gülünç ve yabancıyım.” (s. 80) Emin Bey ve hindi arasındaki paralellik yalnızca 

bu üç kelimeyle sınırlı değildir aslında. Dikkat edilirse Emin Beyin, hindiyi tasvir 

ederken bir noktanın üstünde durduğu fark edilir: “…büyükçe bir sepetin içinden 

boynunu uzatmış… Sonra yine başını havaya kaldırdı.” (s. 79)  “…içinde hep deminki 

hindinin imkânsız yüksekliklere doğru uzatmaya çalıştığı başını, zorlukla nefes alışını 

hatırlıyordu.” (s. 80)  Hindi nasıl nefes almak, rahatlamak ve bulunduğu durumdan 

kurtulmak için başını kaldırıyorsa Emin Bey de benliğini kaybetme endişesi ve 

yabancılık hissiyle yürürken kambur durduğunu fark eder ve kamburunu düzelttiğinde 

rahatlar: “Bunu düşününce belinin kamburu biraz düzeldi. ‘Kendi kendim olmağa 

başlıyorum.’dedi.” (s. 83) Bütün bunlar bize şu karşıtlığı getirir: 



 

Hikâyedeki bir diğer önemli benzetme ise Emin Bey tarafından yapılan taşralıların 

topraktan, politikadan kopamayacaklarını anlatan şu benzetmedir: “Bazen içlerinde 

birisi bu mahşerde yaşamak imkânsızlığını duyuyor, o zaman sele katılmış bir ağaç 

kütüğü gibi yerinden fırlıyor, İstanbul’a, Ankara’ya, başka bir yere gidiyor, hayatını 

başka şartlarla deniyordu. Fakat kök topraktaki hayatına, kendi hayatına devam 

ediyordu. Öyle ki, yirmi yıl evvel içinden atmış olduğunu bir gün çağırıyor ve o çağırır 

çağırmaz öbürü koşup geliyordu.” (s. 82)  Bu benzetme, hikâyenin başkişisi Emin Beyin 

değişme sebebi olan Süleyman’ın hayatının özetidir adeta. 

 

 “Süleyman Manastır muhacirlerindendi. Babasını hicrette kaybetmişti.” (s. 86) 

doğduğu topraklardan göç nedeniyle ayrılan Süleyman, kökünü yani babasını bulduktan 

sonra taşraya (toprağa) geri döner. Emin Bey, Süleyman’ı okul yıllarından tanır ve onu 

kendisine örnek alır: “Süleyman neslinin deste başısı olmak için yaradılmış 

insanlardandı.” (s. 85) Kendisine örnek aldığı Süleyman’ın toprağa geri dönüşü, Emin 

Beye politika yani toprak karşısındaki güçsüzlüğünü gösterir ve onun değişmesine 

neden olur.  

 

Hikâyenin başında Emin Beyin, taşrayla içsel olarak bir mücadeleye girdiğini görürüz. 

Bu mücadele içerisinde Emin Bey çareyi taşranın değişmesinde bulur. Ancak kendisini 

onlara dinletememiştir bile: “Sözlerini dinleselerdi, kasaba beş on yıl içinde değişebilir, 

başka bir âlem olurdu.” (s. 80) O, bu düşüncelerle ve ümitsizlik içinde yürürken 

Süleyman’a rastlamıştır. Ama “Süleyman eski Süleyman değildi. O babaya, kardeşe 

karışmıştı.” (s. 87) Bu değişim Emin Beyi de değiştirir. Amacına ulaşamamıştır. Taşrayı 

değiştirmek istemiştir ancak kendi değişmiştir: “ Değiştim, dedi, ben artık değiştim. 

Teslim oluyorum.” (s. 93) Bu teslim oluş taşrayı ve taşralıları sembolize eden 

Cebbarzadeyi memnun etmez: “Sonra biz doğruyu nasıl buluruz? Şimdiye kadar sizlerin 

sayesinde, iyi kötü yolumuzu seçtik. Aramızda fark kalmazsa ne yaparız.” (s.94) 

 
Diklik 

 
Kendi olmak 

 
kt 
 

 
Kamburluk
 
Yabancılık



Cebbarzade; şehirde yaşayanların şehirde, taşralıların da taşrada kalmalarını böylece de 

düzenin bozulmamasını ister. Süleyman’ın babasını bulmasına da bu yüzden engel 

olmaya çalışmıştır: “Ah o Cebbarzade … hep o yaptı bu işi!” (s. 90) Süleyman, babasını 

bulur bulmaz bulunduğu yerden ayrılır: “Şehirdeki evden çıktım.” (s. 90) Sadece kendi 

düzenini değil babasınınkini de değiştirir. Analığı da bu durumdan rahatsızlığını Emin 

Beye açıkça söyler: “Bizi yerimizden söktü.” (s. 90) 

 

Hikâyenin sonuna doğru Cebbarzade’nin bir oğlu olduğunu ve oğlunun şehirde bir 

kadınla evleneceğini öğreniriz. Cebbarzade, Süleyman ve Emin Beye gösterdiği 

tepkinin tam tersini gösterir burada. Oğlunun toprağa geri dönmesini oğlu üstünde etkisi 

olan Emin Beyden ister. Bu davranış aslında diğer yaptıklarına çok ters değildir. 

Hikâyenin başındaki şu sözleri hatırlarsak Cebbarzade’nin bu davranışını anlayabiliriz: 

“Burada ise herkes bütün ömrü boyunca, hiç şaşmadan, belki doğumundan evvel 

hazırlanmış bir programa göre yaşıyordu. Bu program babadan oğula kalıyor… bunun 

için doğum, ölüm, evlenme her şey burada politika idi.” (s. 81) Cebbarzade politikanın 

ve hayat makinesinin işlemeye devam etmesini istediği için Emin Beyden istemeyerek 

de olsa yardım ister: “Onun elinde olmayı bir türlü affedemiyordu.” (s. 92)  

 

Hikâyenin başkişisi Emin Beyin değişimine neden olduğu için dönüştürücü öğe olarak 

niteleyebileceğimiz Süleyman’ın hayatı anlatıcı tarafından tezatlarla şekillendirilmiştir. 

Babasını bulmadan önceki Süleyman ile babasını yani kökünü bulduktan sonraki 

Süleyman arasında büyük fark vardır. Bunu bir önce-sonra karşıtlığı ile anlatabiliriz: 

 

Önce Sonra 

Şehir Taşra 

Okuyor, eser hazırlıyor. Samanlığı tamir ediyor 

Evli ve çocuğu var. 
Babasının çocukları ve 

analığı var. 

Esenlikli Esenliksiz(Sürekli hasta) 

 

Emin Bey de Süleyman’ın içinde bulunduğu bu olumsuz durumu şu sözlerle anlatır: 

“Çünkü Süleyman neslinin deste başısı olmak için yaratılmış insanlardandı. Şimdi onu 



bu acayip yerde, bu sefil ve pejmürde kıyafetle görünce şaşkınlığından donakalmıştı.” 

(s. 85) 

 

Yukarıdaki tablodan da anlaşılabileceği gibi Süleyman, babasını bulduktan sonra kendi 

için değil de babası yani kökleri için yaşamaya devam etmiştir. 

 

Biraz da taşralıları ve taşralıların hayatlarını inceleyelim. Taşralı, hayatını bir politika 

yani düzen içinde yürütüyor ve bu düzene herkes ve her şey uyuyor: “Kendisi de eşeği 

de bu beklemeye bu düzene alışıktı.” (s. 83) 

 

Hikâyenin başında anlatıcı, Emin Beyin gözünden etraftaki taşralıların tasvirini yapar: 

“Uykusuzluk, içki mahmurluğu batan yüzlerde sert, ince, sanki tutkaldan bir maskeye 

benziyordu.”(s.78) Bu cümlede dikkatimizi çeken “maske” kelimesine hikâyenin birkaç 

farklı yerinde daha rastlarız: “Yorgunluktan ve mahmurluktan maskelerini aralaya 

aralaya bir pandomimada imiş gibi…” (s. 79) “Bu şifreyi çözemezseniz, iyi 

maskelenmiş kuvvetler gibi yaşayan…” (s.81) Anlatıcı, hikâyede, taşralıların 

kendilerine ait kapalı bir dünyalarının olduğunu vurgular. Emin Bey, bu dünyanın 

dışındadır, bu dünyaya yabancıdır. Emin Bey, onların birbirleriyle anlaşmak için 

kullandıkları bedensel hareketleri ve sözleri anlayamaz. Hareketlerini “Bir yığın mizaç 

tiryakiliği” ne (s. 81) sözlerini de “ancak bilenlerin çözebileceği şifrelere” (s. 81) 

benzetir. Onları anlayamadığı için kendilerini maskelerin ardında gizlediklerini düşünür. 

Ancak onu asıl sıkan, bu maskelerin ardını görse, şifreleri çözse bile yine de taşrayı 

anlayamayacak oluşudur. Bu durumu ve nedenini şu cümleler açık bir şekilde anlatır: 

“Fakat çözdüğünüz zaman da fazla bir şey öğrenmiş olmazdınız. Çünkü bu kaynayışın 

altındaki büyük cihaz, onu sevk ve idare eden ihtiraslar, davalar sizin yabancısı 

olduğunuz şeylerdi.” (s. 81) 

 

Hikâyenin iki önemli kişisi Emin Bey ve Süleyman değişime uğramıştır. Emin Beyi 

değiştiren Süleyman, Süleyman’ı değiştiren ise politika yani toprak olmuştur. 

Süleyman’ın toprağa dönüşü politikanın gereğidir. Dolayısıyla politika değişimin asıl 

sebebidir. 

Ancak, değişimin asıl sebebi olarak gösterdiğimiz politikanın kendisi değişime 

kapalıdır. Bunu anlatıcı, Emin Beye şu sözlerle söyletir: “Bütün bu inkılâplar, 



 
 
Taşrayı Değiştirmek 
               (N) 

 
 
   Emin Bey, Kent 
           (A) 

Emin Bey 
       (Ö) 

Politika 
     (E) (Y) 

Kent, (Şehir) 
     (G) 

zahmetler, ümitler, sonunda birkaç yeni erkek veya kadın isminin değişmesine 

yaramıştı. Tıpkı Meşrutiyet senelerinde olduğu gibi…” (s. 89) politikanın değişime 

kapalı olduğunu gören Emin Bey bu konuda oldukça ümitsizdir: “Ya rabbim ne gülünç 

şeydi bu, muvaffak olmak için ne kadar çok şeyin değişmesi lazımdı bu işte.” (s. 83) 

Bütün zahmetlerin sonundaki değişimin satıhta kalması sadece birkaç ismin değişmesi 

Emin Beye yeterli gelmez. Ama yapabileceği bir şey de yoktur. Çaresiz, teslim olur. 

Bu bölümde yapacağımız incelemelerden biri de Eyleyensel Örnekçedir. Hikâyenin üç 

önemli kişisini (Emin Bey, Süleyman, Cebbarzade) daha iyi anlayabilmek için şu 

örnekçeler faydalı olacaktır: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Emin Bey, amacını daha hikâyenin başlarında söylemiştir: “Sözlerini dinleselerdi, 

kasaba beş on yıl içinde değişebilir, başka bir âlem olurdu. Fakat bunun imkânı yoktu.” 

(s. 80) “Hepiniz benim gibi olur ve düşünürseniz beni dinleyebilirsiniz! ... Ne kadar çok 

şeyin değişmesi lazımdı bu işte.” (s. 83) Emin Bey, taşrayı değiştirme kararını kendisi 

almış gibidir. Ancak onun hikâyede kenti ve kentlileri sembolize ettiği unutulmamalıdır. 

Bu nedenle Emin Beyi harekete geçiren güç olarak kenti gösteriyoruz. Bunu hikâyenin 

içinden şu alıntılarla da destekleyebiliriz: “Daha ilk günlerde bu insanların kendisinden 

ve kendisine benzeyenlerden çok…” (s. 81) “Bütün bu inkılâplar, zahmetler, ümitler, 

sonunda birkaç yeni erkek veya kadın isminin değişmesine yaramıştı. Tıpkı Meşrutiyet 

senelerinde olduğu gibi...” (s. 89) Bu cümlelerin ortak yanı Emin Beyin tekil 

konuşmamasıdır. Hep, kendisi ve kendisi gibilerden bahsetmektedir. Yani burada bir 

topluluk söz konusudur. Emin Beyi, taşrayı değiştirme amacına yönlendiren de bu 

topluluktur, kenttir. Kent ve taşra adeta mücadele halindedir. Kent, taşrayı değiştirmek, 

taşra da düzenini korumak peşindedir. Hikâyede şahıslar arasındaki çatışma aslında bu 

çatışmanın sembolleştirilmiş hâlidir. 



 

 Süleyman için yapacağımız örnekçe ise şöyle olacaktır: 

 

 Yaptığımız iki eyleyensel örnekçenin de yardımcı öğe içermemesi dikkat 

edilmesi gereken bir ayrıntıdır. Burada şunu söyleyebiliriz ki gönderici aynı zamanda 

içsel bir yardımcıdır. 

 

 Hikâyenin değişime uğramayan başkişisi Cebbarzade’dir. O, taşrayı ve taşralıları 

sembolize eder:  

 

Politika 
   (G) 

Düzenini Devam Ettirmek
(N) 

Politika 
   (A) 

Cebbarzade 
      (Ö) 

Kent 
 (E) 

Politika, Taşralılar 
         (Y) 

G: Gönderici  N: Nesne   A: Alıcı 
Y: Yardımcı  Ö: Özne   E: Engelleyici 

Politika 
    (G) 

Babasını Bulmak 
(Köklerin Bulmak) 
 (N) 

Süleyman, Politika
     (A) 

Süleyman  
     (Ö) 

Cebbarzade 
Bütün Eşraf 
     (E) 

      (Y) 



Bu bölümde yapacağımız çalışmalardan bir de eyleyenleri ve eyleyenlerin kişiler 

üstündeki işlevlerini belirlemek olacaktır.  

 

Son olarak da hikâyenin temel karşıtlığı olan taşralı-kentli karşıtlığını vermeye 

çalışacağız: 

 

Taşralı Kentli 

Düzenli, programlı, köklü Günlük, satıhta yaşayan 

Uyanık Dalgın 

İhtiraslı, mücadeleci İçine gömülmüş 

Yaşadıkları yeri ve kendilerin tanıyan Yarım öğrenilmiş fikirleri olan 

Beklemeye alışık Ele Avuca sığmaz 

 

Hikâye, Emin Beyin yani kentin teslim oluşu ile son bulur. Ancak bu, taşralıların 

istediği bir son değildir. Bunu, Cebbarzade’nin son sözü net bir şekilde gösterir: “Sonra 

biz doğruyu nasıl buluruz? Şimdiye kadar sizlerin, sayesinde, iyi kötü yolumuzu seçtik. 

Aramızda fark kalmazsa ne yaparız.” (s. 94) 

 

Eyleyenler Kişiler İşlevler 

Maske 

Hayat Makinesi (Cihaz) 

Anlaşılmazlık 

Yabancılık 

Süleyman Değişim, Teslimiyet 

Süleyman’ın analığı 

Emin Bey 

Sükûnet, Merhamet 

Süleyman’ın Babası Süleyman Toprağa, taşraya dönüş 

İnkılâplar (Kent) Ayten, Aysel (Yeni nesil) 
İsimlerinin değişmesi 

(Yüzeysel bir değişim) 

Politika (Toprak) Emin Bey Teslimiyet 

Politika (Toprak) Süleyman Teslimiyet 

Politika (Toprak) Cebbarzade Program, düzen 

 

 

 

 



2.3. ZAMAN 
 
 
Hikâye bir zaman sınırlandırmasıyla başlar: “Trene daha bir buçuk saat vardı.” (s. 78) 

İşte öykü zamanı bu bir buçuk saattir. Hikâye, bu zaman dilimi içinde Emin Beyin 

yaşadıklarını, düşüncelerini ve en önemlisi de dönüşümlerini kapsar. 

 

Anlatıcı, Emin Beyin hayatından çok kısa bir bölümü hikâye olarak anlatmayı seçmiştir. 

Bu zaman diliminin seçiliş nedeni ise Emin Beyin hayat görüşünün bu bir buçuk saat 

içerisinde değişmiş olmasıdır. 

 

 Emin Beyin hayat görüşünün değişmesini sağlayan Süleyman’la karşılaşması 

hikâyenin en önemli olayıdır. Aşağıdaki tablo bu karşılaşmanın ritmini verir: 

 

D S D S Ö S D S Ö S D S Ö D S D S S →

D S D S D S D Ö D S D S Ö S      

D: Duraklama    S: Sahne    Ö: Özetleme 

  

Dikkat edilirse duraklama ve sahnelerin bu bölümde ağırlıklı olduğu görülür. 

Duraklamalar anlatıcının, Emin Beyin düşüncelerini verdiği, tasvir yaptığı bölümlerken; 

sahneler Emin Bey ve Süleyman’ın konuşmalarının toplandığı bölümlerdir. Özetlemeler 

ise anlatıcının Süleyman’ın hayatını, Emin Beyin ağzından dolaylı olarak aktardığı ya 

da Süleyman’ın ağzından doğrudan aktardığı bölümlerdir. 

 

Anlatıcı, tarafsız olmayı seçtiği için kişiler hakkında yorum yapmamıştı bu durum da 

hikâyede kesintilerin bulunmasını engellemiştir. 

 

Duraklamaların ve sahnelerin çok oluşunun sebebi Emin Beyin, Süleyman’ın okuldan 

sonraki hayatını çözümlemesi ve tahlil etmesidir. Özetlemelerde Süleyman’ın geçmişi 

verilerek bulunduğu durum daha da olumsuz gösterilmek istenmiştir. Zaten Emin Bey, 

Süleyman’ı orada görünce şaşırır: “Sen burada, bu halde?” (s. 85) 

 

Zaman başlığı altında yapılması gereken incelemelerden en önemlisi de önce, sonra 

karşıtlığıdır. Bu karşıtlıkta kullanacağımız dönüm noktası ise Emin Beyi değiştiren 



Süleyman’la karşılaşmasıdır. Emin Bey okul yıllarında Süleyman’ı kendine örnek alır: 

“Fakat Süleyman başkaydı Süleyman bütün bir âlemdi. Neler öğrenmişti ondan? Hangi 

gerçeklerinin başına getirmemişti onu?” (s. 92) Ama artık Süleyman değişmiştir: “Artık 

eski Süleyman değil !” (s. 91) Bu değişim Emin Beyin değişiminin başlangıcı olmuştur. 

 

Süleyman’la karşılaştıktan sonra köprüden ikinci defa geçişinde anlatıcı Emin Beydeki 

değişiklikleri okuyucuya hissettirmeye başlar: “Köprüden geçerken tekrar eğildi, 

bataklığı seyretmek istedi.. Fakat Emin bu güzelliğe deminki gibi rahatça eğilemedi. O 

şimdi daha ziyade sazların, küçük adacıkların etrafındaki sinekleri görüyordu.” (s. 92) 

Tabiata bakıştaki bu değişiklik aslında fikri değişimin bir yansımasıdır. Çünkü bir sayfa 

sonra Emin Bey şu sözleri söylemiştir: “Değiştim, dedi, ben artık değiştim. Teslim 

oluyorum.” (s. 93) 

 

Hikâyenin başında Emin Bey taşrayı değiştirmek istiyordu: “Hepiniz benim gibi olur ve 

düşünürseniz beni dinleyebilirsiniz.” (s. 83) Ancak Süleyman’ın değişimi onun teslim 

olmasına neden olur. 

  

Süleyman’ın dışında başka dönüştürücü öğeler de vardır. Bunların en önemlisi 

“yolculuk”tur. Yolculuk, Emin Beyin görüşlerini değiştirmiştir: “O zamana kadar 

politikayı büyük merkezlere mahsus, büyük meselelerin etrafında ve her şeyden evvel 

bir fikir davası addederdi. Fakat bu kısa yolculuk ona asıl politikanın... Bakımsız eşraf 

konaklarının, mağazaların, dükkânları, ardiyelerin malı olduğunun anlatmıştı. Politika 

topraktı, pazardı.”  (s. 80) 

 

Anlatıcı, olayların başlangıcı sayabileceğimiz yolculuğa çıkıştan itibaren anlatmak 

yerine yolculuğun sonuna bir buçuk saat kala öykülemeye başlar. Çünkü önemli olan 

değişim ve değişimin gerçekleştiği zaman dilimidir. Bunun öncesi de okuyucunun 

alması gereken zorunlu bilgiler olduğu için öykülemelerle verilmiştir. 



 

 

 

Hikâye içinde geriye dönüşler vasıtası ile gerek Emin Beyin gerekse Süleyman’ın 

geçmişleri hakkında bilgiler okuyucuya verilir. Bu geriye dönüşler oldukça sınırlıdır. 

Bunun sebebi kişilerin geçmişlerinin yaşadıkları zamana etkisini anlatmaktan ziyade 

yaşadıkları zaman ile geçmişleri arasındaki farkları ve değişimleri göstermek ve 

durumlarını daha etkili bir biçimde ortaya koymaktadır. 

 

 Hikâyede zamanla ilgili dikkati çeken önemli bir özellik de anlatıcının öykü 

zamanındaki yavaşlamalarla Emin Beyin hareketlerini paralel bir şekilde yürütmesidir. 

Bu yavaşlamalar Emin Bey düşünürken gerçekleşir: “Bu düşüncelerle yavaş yavaş 

yürüyordu.” (s. 83) “Ne yapacağını, ne düşüneceğini bilmeyen Emin yavaş yavaş 

geldiği yoldan geriye döndü.” (s. 91) Anlatıcının, olayları anlattığı öykü zamanı, 

düşüncelerin verilişinden dolayı yavaşlar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Şimdi 

 
Öyküleme 
Zamanı 
 

Öykü 
Zamanı

Olayların 
Başlangıcı 
(Yolculuğun 
Başlangıcı) 

Trene bir 
Buçuk saat 
kala 
(Hikâyenin 
Başlangıcı)

Hikâyenin 
Sonu 



2.4. MEKÂN 

 

Hikâyede, taşra ve kent arasındaki farklar üzerinde oldukça geniş bir şekilde durulur. 

Bir kentli olan Emin Beyin taşrada duyduğu yabancılık hissi ve politika karşısındaki 

güçsüzlüğü ve onunla başarısız oluşu hikâyenin önemli noktalarıdır. Bütün bunlar 

mekânla doğrudan ilişkili olaylardır. İşte bu bölümde bu ilişkiler incelenecektir. 

 

Hikâye, istasyonda başlar ve istasyonda son bulur. Öykü zamanının çoğu da Emin Bey 

tren yolunda yavaş yavaş yürürken geçer. Dolayısıyla istasyon ve tren yolu hikâyedeki 

öncelikli mekânlardır. Hikâyenin taşra ve kent çatışmasına dayandığını düşünürsek 

istasyon ve tren yolunun taşrayı kente bağlayan bir köprü olduğunu söyleyebiliriz. Emin 

Bey, taşrayı değiştirmek isteyen kentlidir: “Sözlerini dinleselerdi, kasaba beş on yıl 

içinde değişebilir, başka bir âlem olurdu.” (s. 80) aynı zamanda kentlilerin ve kent 

yaşamının sembolüdür. O ve onun gibilerin taşraya ulaşmak için kullandıkları ve 

kullanacakları yol ise tren yoludur. İstasyondur.  

 

Dolayısıyla bu ikisi değişimin anahtarıdır. Bu değişimi aslında ilk cümlelerden 

anlayabiliriz: “Bütün kafile, istasyonun arkasında büfe vazifesini gören bakkal 

kulübesinin hemen eşiğinde alçak iskemlelere oturmuşlardır…” (s. 78) 

 

Büfe, kent hayatında karşımıza çıkan, kent hayatının parçası bir mekândır. Bakkal ise 

daha çok küçük yerleşim birimlerinde, hikâyeye göre düşünürsek, taşrada 

karşılaşabileceğimiz bir mekândır. “Büfe vazifesi gören bakkal” bu, çok ince bir 

mesajdır aslında. Bakkalın değişmesi söz konusudur. Artık, bir kent mekânı olan büfe 

işlevini görmektedir. Yani kentin büfesine karşılık burada da büfe vazifesini gören 

bakkal vardır. Ancak her ne kadar farklı bir işlev üstlense de hâlâ bakkaldır. Yani 

değişim sınırlıdır. Bakkal oluşu değişmemiştir, taşra hayatının bir parçasıdır, taşra 

hayatına aittir; fakat içinde sınırlı da olsa kentten, kent yaşamından bir parça vardır; 

çünkü büfe vazifesini görmektedir. 

 

İstasyonla ilgili bu ayrıntıdan sonra tren yoluna da değinmekte fayda vardır. Daha önce 

de belirtildiği gibi tren yolu taşralılar ve kendisi gibiler (kentliler) arasındaki farkı bu 

yol üstünde düşünür. Farkı düşünebileceği yegâne yer de burasıdır zaten. Yolun bir 



ucunda kent ve kent yaşamı diğer ucunda ise taşra ve taşra hayatı. Bu yol bu iki farklı 

hayatı bağlar; ancak tren yolunun başka bir işlevi daha vardır: tabiat ve insan arasında 

bir sınır olmak: “Erken gelmiş baharla açılmış kır çiçekleri, çimen, büyük deve 

dikenleri, her renkte kelebek insansız hayatı yapıyorlardı. Tren yolunun sağ tarafı onlara 

aitti … sol tarafta evlerin dizisi vardı.”    (s. 84) 

 

İstasyon ve tren yolundan sonra bir diğer önemli nokta ise “köprü”dür. Emin Bey 

köprüden ilk geçişinde tam ortada durur: “Tam ortada, köprünün korkuluğuna dayandı, 

aşağıdaki bataklığa baktı.” (s. 83) Emin Bey burada bir çeşit erken anlatımla 

değişeceğini okuyucuya sezdirir: “Bütün manzara, parça parça, sebepsiz ürperişlerle 

suda hafif hafif sallanıyor, renk ve perde değiştiriyorlardı.” (s. 83) 

 

Köprü; hikâyede, geçişi ve değişimi sembolize eder. Emin Bey, Süleyman’a rastladıktan 

sonra da köprüden geçer ve yine durup düşünür: “Fakat Emin bu güzelliğe deminki gibi 

rahatça eğilmedi. O şimdi, daha ziyade sazların, küçük adacıkların etrafındaki sinekleri 

görüyordu.” (s. 92) Bu cümleler Emin Beydeki değişimi okuyucuya iyice gösterir. Artık 

hiçbir ümidi kalmamıştır. Yukarıdaki cümleleri de bu ümitsizliği anlatır. 

 

Hikâyedeki önemli noktalardan biri de politika-toprak ilişkisidir. Taşralıların bütün 

hayatı, daha doğrusu yaşayış biçimleri politikadır: “Bunun için doğum, ölüm, evlenme 

her şey burada politika idi.” (s. 81) Anlatıcı; Emin Beye, bu cümlelerden daha önce 

politikanın ne olduğunu söylemiştir: “Politika topraktır, pazardı.” (s. 80) Bütün bunlar 

bize taşra hayatının etrafında kurulduğu düzeni ve değeri anlatır. Onların hayatı ve 

hayat tarzları toprağa bağlıdır. Taşra hayatına yani cihaza yön veren politikanın toprak 

ve pazar oluşu da aslında oldukça açıktır. Geçimlerini topraktan sağladıkları için 

taşralıların hayatı toprağa bağlıdır: “...büyük pirinç tarlaları, su zamanı gelmeden çok 

evvel kiralanıyor ve bütün bunların olabilmesi için, akisleri kasabanın dışına taşmayan 

küçük, olduğu yerde kalan mahalli krizler hazırlanıyor... Hülâsa bütün bu hayat 

makinesi harekete getiriliyordu.” (s. 82) Taşralı, hayatını sürdürebilmek için toprağa 

gereksinim duyar. İşte bu noktada toprak da ona yön verir. Taşralının, hayatını devam 

ettirebilmesi için toprağın getirdiği politikaya yani düzene uyması gerekir. 



Değişim, hikâyede önemli bir yer tutar. Emin Bey ve Süleyman değişimi yaşayan 

kişilerdir. Onların değişimi yaşamalarının dışında ortak bir paydaları daha vardır ki o da 

ikisinin de değişiminin mekân değişikliği ile başlamasıdır. 

 

Anlatıcı, mekânın (toprak) taşralılar üzerindeki etkisini söylemişti. Emin Bey ve 

Süleyman üstündeki etkisini de hikâyeyi inceleyerek bulmaya çalışacağız. 

 

Emin Bey, taşra yolculuğundan sonra değişir. Süleyman da babasını bulduktan sonra 

şehirdeki evinden çıkar: “Şehirdeki evden çıktım.” (s. 90) ve taşraya yerleşir ve 

böylelikle taşra hayatını benimsemiş olur. Dolayısıyla, taşralılara düzen getiren toprak, 

Emin Bey ve Süleyman’ı değiştirmiş ve düzenlerini bozmuştur. 

  

 

 

 

  



3. ACIBADEM’DEKİ KÖŞK 
 

Sani Bey emekli bir çarkçıbaşıdır. Akrabadan zengin bir hanımla evlenmiştir ve 

Acıbadem’deki köşkte oldukça rahat bir şekilde yaşamaktadır. Sani Bey; bilimsel 

çalışmalara düşkün, araştırmacı bir kişiliğe sahiptir. Vaktinin büyük bir çoğunluğunu, 

köşkteki atölyesinde sözde bilimsel çalışmalarına ayırmaktadır. Bu bilimsel çalışmalar 

arasında evdeki diğer odalara açılan dolaplar ve merdivenler, gusulhaneye eklediği 

vazifesinden başka her şeyi yapan bir ısıtma sistemi ve son olarak da dört tekerlekli bir 

bisiklet vardır. Verdiği bütün maddi zararları bir kenara bırakırsak Sani Bey en büyük 

zararı kendisine vermiştir. Kendi icadı olan ısıtma sistemi onun feci bir şekilde ölümüne 

neden olmuştur. Ancak o yine de yaptığı işin doğruluğuna olan iman derecesindeki 

güveni neticesinde yüzünde mutlu ifadeyle ölmüştür. 

 

3.1. ANLATICI 

 

Acıbadem’deki Köşk hikâyesindeki anlatıcı tipi ‘benöyküsel anlatıcı’dır. Anlatıcı, 

hayatını etkileyen büyük dayısını ve onunla ilişkili olarak hayatına giren diğer unsurları 

anlatmıştır. Anlatımda, önce anlatılacak unsurların fiziksel yapısı ya da dış görünüşleri 

verilmiş daha sonra da kişilikleri ve içyapısı hakkında bilgi verme yolu seçilmiştir. Yani 

dıştan içe doğru bir bakış söz konusudur. Bu bakış, okuyuculara kişileri zihinlerinde 

canlandırma kolaylığı sağlar. Örneğin; hikâyenin iki önemli unsuru olan Sani Bey ve 

ev, yukarıda belirttiğimiz gibi önce fiziksel yapısı sonra da içyapısı verilerek 

anlatılmıştır: “Sani Bey orta boylu, ben tanıdığım zaman kır sakallı, geniş, atletik 

vücutlu, mavi gözlü bir adamdı.’’ (s. 95) Çerçeve çizildikten sonra ayrıntılar hikâyenin 

içyapısını doldurmaya başlıyor. Yani okuyucu Sani Beyin fiziksel özelliklerini daha 

hikâyenin başında öğreniyor; ancak kişiliğini hikâyenin tamamını okuduktan sonra 

kavrayabiliyor. Anlatıcı, okuyucuya sadece fiziksel özellikleri ve kişilikleri vermekle 

yetinmez. Olaylar ve kişiler hakkında sorular sorarak, okuyucuyu hikâye hakkında 

düşündürüp böylece onu hikâyenin içine çekmeyi amaçlar. Bu soruların, hikâyenin 

başlangıç aşamasında (3. safha) yoğunlaşması yukarıdaki söylenilenleri kanıtlar 

niteliktedir. Amaç okuyucuyu hikâyeye çekmektir. Soruların hiçbirinin cevabı 

verilmemiştir. Bu ise hem hikâyedeki gerilimi son ana kadar canlı tutmuştur hem de 



okuyucunun cevapsız soruları kendi düşüncelerine göre kurgulaması imkânını 

sağlamıştır. 

 

Anlatıcının özellikleri incelendiğinde dikkati çeken diğer önemli nokta da onun 

hikâyenin içine yerleştirdiği yorumlardır. Bu yorumların tamamına yakını öykü 

zamanından sonra yapılmıştır. Özellikle Sani Bey için söylediği şu sözler hikâyenin 

üstüne kurulduğu fikri ortaya koyar: “...hülasa herkese benzemek ve herkesle beraber az 

çok çıldırmamak meziyetlerinden  -ki hayatta muvaffakiyetin en büyük şartlarından olsa 

gerekir- mahrumsam, bunun tek mesulü şüphesiz annemin dayısı veya onun icadı olan 

bu şaheser gusülhanedir.’’ (s. 100) 

 

Bu cümlelerden şunlar çıkarılabilir: Öncelikle anlatıcı öyküleme zamanındaki 

durumundan annesinin dayısını veya onun icadı olan gusülhaneyi sorumlu tutmaktadır. 

Dolayısıyla bu hikâye, anlatıcının hayatını etkileyen unsurlar üzerine kurulmuştur. 

Anlatıcı, çocukluğunu tahlil eder.  Bunu ise içinde bulunduğu ruh halini açıklamak için 

yapar: “Eğer dostlarım beni ciddi bulmuyorlarsa, olur olmaz gülmemi ayıplıyorlarsa... 

Bunun tek mesulü şüphesiz annemin dayısı veya onun icadı olan bu şaheser 

gusülhanedir.’’ (s. 100) Bu sözler de yukarıdaki yargıyı doğrulamaktadır. 

 

Anlatıcı, hayatta muvaffak olmanın iki önemli şartının bulunduğunu düşünür: “Herkese 

benzemek ve herkesle beraber az çok çıldırmamak.’’ Bu meziyetlerden mahrum oluşuna 

da annesinin dayısı veya gusülhanenin sebep olduğunu düşünmektedir. Anlatıcının, 

burada gerçek mesulü yani Sani Beyi doğrudan itham etmeye yanaşmaması dolaylı 

yolları kullanması ilginç bir noktadır. Zaten hikâyenin içinde de buna benzer bir durum 

hakimdir. Sani Bey yaptığı hiçbir olumsuz davranıştan dolayı suçlanmaz. Bu da onun 

hatalarının devamına neden olur. Aslında bu yolla yani yaptığı yanlışlara olağanüstü 

tahammül gösterilerek Sani Beyin yanlışlarının okuyucunun gözüne daha çok göze 

çarpması sağlanmış ve dönemin erkek kimliği okuyucuya biraz da abartılı bir örnekle 

verilmeye çalışılmıştır.  

 

Anlatıcının, Sani Beyi tek mesul olarak göstermekten çekinmesinin sebebi: ‘dünyanın 

en iyi insan’ı olarak gördüğü Sani Beyin bütün olumsuzluklarına karşın, çevresindeki 

bütün insanlardan daha mesut olmayı başarmış olmasıdır. Sani bey başarısızdır ve bu 



başarısızlıkları anlatıcıyı derinden etkilemiştir; ama Sani Bey mesut yaşamış ve mesut 

ölmüştür. Bu yönü, anlatıcının onu olumsuz görmesine engeldir: “Sani Bey gördüğüm 

insanlar içinde mesut olmak çaresini bilen tek adamdı ve dehasına imanı içinde bütün 

beyhude çalışmalarına, ev halkını kuru tahtaya indiren israflarına, budalalıklarına 

rağmen çok mesut öldü.’’ (s. 108) Bu adeta gizli bir mesajdır: Hayatta başarılı olmak 

önemlidir; ancak mesut olmak daha önemlidir. 

 

Bu bölümde yapacağımız diğer bir çalışma da anlatıcının yaptığı erken anlatımlardır: 

 

ERKEN ANLATIMLAR 
 

Acıbadem’deki Köşk hikâyesinde, erken anlatımlar yoluyla hem okuyucunun dikkati 

hikâyede gerçekleşecek olaya çekilerek bir çeşit hazırlık evresi oluşturulmuş hem de bu 

küçük ipuçları sayesinde daha sonra anlatılacakların merak edilmesi sağlanmıştır. 

Acıbadem’deki Köşk hikâyesinde dikkati çeken erken anlatımların en önemlileri 

kişilerin isimleriyle yapılan erken anlatımlardır. 

 

Hikâyenin başkişinin adı önemli bir erken anlatım olarak gösterilebilir. Sani, ikinci 

demektir, Sani Beyin icatları aslında daha önce icat edilmiştir, bunlar bir yenilik 

değildir. Anlatıcıya göre Sani Bey bu icatların ikinci kâşifidir: “Filhakika dayım at 

arabasının, Mezopotamya’da oturanların bundan 6000 sene evvel bildikleri bu mühim 

icadın ikinci kâşifidir.’’ (s. 105) 

 

Sani Beyin araba atının ismi de erken anlatım sayılabilir. Derviş ismi, bu atın 

hikâyedeki karakterini tamamen yansıtır: “Büyük dayımın bu tek araba atı, attan insana 

doğru olan tekâmülünün yarı yolunda –yani bir at uzviyeti içinde mahsup insan 

psikolojisiyle- kaldığı için çok muzdaripti. İnsan sohbetine bayılır, insandan ayrı 

kaldıkça mahzunlaşırdı. Evin bütün işleri onun yanında görülürdü’’ (s. 96) 

 

Hikâyenin ilk sayfasındaki şu sözler de, okuyucuyu hikâyeye hazırlar ve ilerleyen 

sayfalarda anlatılacak gariplikleri okuyucuya sezdirir: “Dışarıdan yaşıtı olan ikinci 

Hamid devri köşklerinden hiç fark edilmeyen bu zarif köşke adım atar atmaz garabetler 

birbiri peşinde sıralanırdı.’’ (s. 95) Yaşıtlarından farklı olan sadece köşk değildir. Sani 



Bey, Sani Beyin karısı ve Derviş de çevresindekilerden farklıdır. Zaten anlatıcı da 

gariplik değil de bu kelimenin çoğulu olan garabetleri kullanarak erken anlatım yoluyla 

okuyucuya hikâyenin devamında olacakları sezdirmiştir. 

 

DÖNÜŞÜMLER 

 

 Hikâye, başta da söylediğimiz gibi benöyküsel anlatıcı tarafından anlatılmıştır. 

Anlatıcı hikâyede nasıl değiştiğini ve kendisini değiştiren unsurları anlatmıştır. 

 

Acıbadem’deki Köşk hikâyesi, dönüşüme uğramış bir (anlatıcı) tarafından dönüştürücü 

unsurların (Sani Bey, ev, gusülhane) ve dönüşümün anlatıldığı bir hikâyedir. 

 

Ev, gusülhane ve Sani Bey. Bu üçü anlatıcıyı değiştiren dönüştürücü öğelerdir. 

Anlatıcıyı asıl etkileyenin Sani Bey olduğu ortadadır. Diğer dönüştürücüler Sani Beyin 

icadıdır. Dolayısıyla; anlatıcı ve Sani Bey ilişkisi (bağıntı) hikâyenin temel ilişkisidir. 

Bu ilişkiyi şu eyleyensel örnekçeyle şema haline getirebiliriz: 



 

dostlar (toplum)         hayatta muvaffakiyet    anlatıcı, toplum 

         (G)          (çıldırmamak, herkese benzemek)             (A) 

                                                           (N) 

 

 

 

Sani Beyin karısı        anlatıcı          Sani Bey, ev,  

          (Y)            (Ö)          gusülhane, at 

                                                                                                        arabası 

                                                                                                                 (E) 

 

Anlatıcı, açık bir şekilde söylemese de onu hayatta başarılı olma isteğine yönelten 

‘dostlarım’ diyerek bahsettiği insanlardır; yani çevresidir, toplumdur. Sani Beyin karısı, 

yardımcı unsurdur; ancak o da doğrudan etkilemez. Sani Beyin gusülhanesinin yanına 

yaptırdığı ocak, anlatıcıyı etkiler ve ona şu sözleri söyletir: “yengem gusülhanenin 

acayip huyunu aklıselimi ile tashih etmiştir.’’ (s. 104) 



3.2. KİŞİLER 

 

Hikâyenin kişi kadrosu oldukça sınırlıdır. Anlatıcı, bu sayede asıl anlatmak 

istediği yani Sani Bey üzerinde yoğunlaşabilmiştir. Düşüncelerin eylemlerden ön planda 

tutulduğu hikâyede, kişi kadrosunun bu denli sınırlı tutulması hikâyenin aktarılışını 

kolaylaştırır. Bu sayede hem okuyucunun dikkati dağıtılmamış olur hem de verilmek 

istenen mesaj daha kolay verilmiş olur. Bununla birlikte hikâyede Sani Bey ve Derviş 

dışındaki kişilerin adeta dekor olarak kullanıldığını söyleyebiliriz. Anlatıcının diğer 

kişiler hakkında ayrıntılı bilgi vermeyişi bu fikri kanıtlayan bir gösterge olarak da kabul 

edilebilir. 

 

 Hikâyedeki kişiler anlatıcı tarafından ‘ev halkı’ ve ‘evden olmayanlar’ şeklinde ikiye 

ayrılmıştır. Anlatıcı, evden olmayanlar üstünde hemen hemen hiç durmaz, onları ev 

halkının garipliklerini okuyucuya daha kolay gösterebilmek ve ev halkının  evden 

olmayanlardan farklarının gösterebilmek için kullanır. Örneğin; anlatıcının söylediği şu 

sözler evden olanlarla olmayanlar arasındaki farklılıklara işaret eder: “Eğer dostlarım 

beni ciddi bulmuyorlarsa, olur olmaza gülmemi ayıplıyorlarsa, yahut kendilerini o kadar 

heyecanlandıran, büyük ümitlere kaptıran işlerde soğuk durduğumdan şikâyet 

ediyorlarsa, hülasa herkese benzemek ve herkesle beraber az çok çıldırmamak 

meziyetlerinden -ki hayatta muvaffakiyetin en büyük şartlarında olsa gerektir- 

mahrumsam, bunun tek mesulü şüphesiz annemin dayısı veya onun icadı olan bu 

şaheser gusülhanedir.” (s. 99–100) 

 

Anlatıcı, ev halkından iki kişinin özelliklerinden bahsetmiştir. Bunlar: Sani Bey ve Sani 

Beyin atı Derviş’tir. Diğer kişiler bir iki cümleyle geçiştirilmiştir ki onları da şöyle 

sıralayabiliriz: Sani Beyin karısı, Kerim Ağa, Aşçı, Raci, anlatıcının annesi ve babası 

(Hayri Bey). 

 

Anlatıcının annesi ve babası yerine Sani Bey ve Derviş’i anlatmasının iki sebebi vardır: 

Birincisi her ikisinin de çevrelerinden farklı olmaları; ikincisi ise anlatıcının hayatında 

büyük etkilerinin olmasıdır. Ancak ikinci sebebin yani anlatıcının hayatını 

etkileyişlerinin temelinde de yine Sani Bey ve Derviş’in farklı oluşları vardır. Sani Bey 

ve Derviş’in, anlatıcı üzerindeki etkilerini “Anlatıcı’’ başlığı altında izah edilmiştir. 



Sani Bey, hikâyenin en önemli kişisidir. Bütün hikâye onun etrafında gelişir ve 

ölümünün anlatılmasıyla da son bulur. 

 

Anlatıcı, ilk önce Sani Beyin fiziksel özelliklerini okuyucuya verir: “Sani Bey orta 

boylu, ben tanıdığım zaman kır sakallı, geniş, atletik vücutlu, mavi gözlü bir adamdı.’’ 

(s. 95) Daha sonra da hikâyenin içinde,  kişilik özelliklerini parça parça ortaya koyar. 

Kişilik özellikleri hikâyenin içine sindirilmiş olmasına rağmen fiziksel özellikler bir 

bütün olarak daha hikâyenin başlangıcında okuyucuya sunulmuştur. Bunun sebebi ise 

anlatıcının asıl vermek istediği ve gerek kendisi gerekse hikâyesi için önemli olan 

kısmın Sani Beyin karakter özellikleri olmasıdır. 

 

Dikkat edilirse anlatıcı, aynı bakış açısını (dıştan içe) ev için de kullanmıştır. Bu da bize 

ikisi arasında paralellik kurma imkânı verir. 

 

Sani Bey, çevresindeki herkesten ve yaşıtlarından farklı bir yapıya sahip garip bir 

insandır. Anlatıcının kır sakallı tasvirinden yola çıkarak Sani Beyin orta yaşın üstünde 

olduğunu düşünebiliriz. Ancak o, çocuksu bir karaktere sahiptir. Hatta anlatıcı: “Sevgili 

dayıcığım, beraber oynasak olmaz mı?’’ (s. 99) demekten kendisini zor alır. Bu çocuksu 

karaktere rağmen evdeki herkes ondan çok korkar: “Çünkü dayımın bütün ev halkını 

titreten o korkunç hiddetlerinden birini coşturabildim.’’ (s.99) 

 

Zıtlıklar ve tezatlar, Sani Beyin hem kişiliğine hem de sahip olduklarına hâkimdir. O, 

evin kapılarının kilitlenmesine özen gösterir; ama yangın merdiveninin penceresini 

daima açık bırakır. Hırsızdan ve sokaktan gelebilecek her şeyden çekindiği halde 

mutfak kapısının gece gündüz açık kalmasına göz yumar. 

 

Dikkat edilirse Sani Beyin sahip olduğu her varlık diğerlerinden farklıdır, gariptir. 

Hikâyedeki diğer önemli kişi Derviş de kendi cinsinden yani diğer atlardan oldukça 

farklıdır: “Büyük dayımın bu tek araba atı, attan insana doğru olan tekâmülünün yarı 

yolunda -yani bir at uzviyeti içinde mahpus insan psikolojisiyle- kaldığı için çok 

muzdaripti.’’ (s. 96) 

 



Sani Beyin karısı da çok farklı bir kişiliğe sahiptir: “ ...dünyanın en iyi insanları olan bu 

karı koca -akrabasından zengin bir kızla evlenmişti- ...o zaman İstanbul’un en garip, en 

güldürücü ve bilhassa bir çocuk için en eğlenceli hayatını kurmuşlardı.’’ (s. 95) Dikkat 

edilirse karısının da Sani Beyin bazı özelliklerini taşıdığı görülür: “Onun da inşaat 

merakı olduğu için yanı başında bir ocak yaptırmıştı.’’ (s. 104)  

 

Hikâyede, Sani Beyin karısı üzerinde durulmayışının sebebini daha önce söylemiştik. 

Anlatıcı Derviş’i de Sani Beye kıyasla oldukça az anlatmıştır. Bunun sebebi evdeki 

herkes ve her şey üzerinde etkili olan asıl kişinin Sani Bey oluşudur. 

 

Bu bölümde, bir Eyleyenler örnekçisi hazırlarsak hikâyedeki kişileri ve diğer unsurları 

etkileyen eylemleri rahatça görebiliriz: 

 

EYLEYENLER KİŞİLER İŞLEVLER 

Sani Bey 

gusülhane 
anlatıcı 

ciddiyetsizlik, soğukluk, 

farklılık, çılgınlık. 

gusülhane ev ahalisi 

gülmek, İstanbul evlerinin 

kasvetli havasının 

kayboluşu. 

anlatıcı korku, zihni tecessüs 
Ev 

evden olmayanlar güçlük 

 

Eyleyenler örnekçesine baktığımızda açıkça görürüz ki temel eyleyen Sani Beydir. 

Gusülhanenin ve evin mimarı odur çünkü. Sani Beyden etkilenenlerin başında da 

anlatıcı gelir. Anlatıcı, bu hikâyede hayatına büyük tesiri olan dayısını anlatmıştır. 

 

Anlatıcı olarak incelendiğinde onun, olayların gidişatına herhangi bir etkisinin olmadığı, 

küçük bir çocuk olmasının da etkisiyle sadece olaylara tanıklık ettiği ve kişilerden, 

olaylardan etkilendiği söyletebilir. Tabii ki, tanıklık ettiği bu hayattan (Sami Beyin 

hayatı) kendisine ders çıkardığı da burada belirtilmelidir. 

Anlatıcının oluşuyla ilgili söylenebilecek en önemli nokta onun kendi hayatını safhalara 

ayırışıyla ilgilidir. Anlatıcı, zihnî hayatını üç safhaya ayırmıştır: 

 



1. Safha: Hikâyenin başlangıç kısmında verilmiştir. Bu safhanın zamanı hakkında 

verilen bilgide belirgin bir tarih yoktur. ‘İkinci Hamid’ devri olduğu söylenir o kadar. 

Bu safha anlatıcının çocukluk yıllarını kapsar. Anlatıcı bu yılları şöyle anlatır: “...çocuk 

muhayyilemi bir sarhoşluk gibi saran ilk korku ürpertilerini, o her şeyin kendiliğinden 

bir masal olduğu anları tartıştım.’’ (s. 96) Bu safha için önemli noktalardan biri de 

anlatıcının kurduğu hikâyelerdir: “...kendimi sonu bu aynalardan birinin içinde 

kaybolmağa benzeyen hülyalara bırakırdım.’’ (s. 96) Hayaller, anlatıcıyı bulunduğu 

ortamdan, bulunduğu yerden uzaklaştırır. Anlatıcı, hayal kurarak ya kaybolduğunu ya 

da masallar âleminde olduğunu düşünür. Her iki durumda da anlatıcı, bulunduğu 

mekândan ve zamandan kendisini soyutlamıştır. Bu hayal dünyasının kapısını ise 

aynalar açar: “...aynalara bakarak kendime masallar uydururdum. “... aynalardan birinin 

içinde kaybolmağa benzer hülyalar...’’ (s. 96) Burada şunu söylenebilir ki: Aynalar, 

anlatıcı için, başka bir âleme yani hayal âlemine açılan birer kapıdır. 

 

Bu bölüm oldukça kısa tutulmuştur. Bunun sebebi ise anlatıcının evi ve içindekileri 

tanıyışının diğer safhalarda gerçekleşmesidir. 

 

2. Safha: Bu safha, birinci safhaya göre daha uzundur. Ancak hikâyenin çoğunluğunu 

3. safha kaplar. Buradaki uzunluk ölçümüz, sayfa ya da paragraf sayısıdır. Bu safhayı 

incelerken karşımıza çıkan ilk önemli nokta anlatıcının verdiği tarihtir: 1907–1908. Bir 

önceki safhada hikâyenin İkinci Hamid devrinde geçtiğini öğrenen okuyucu, bu safhada 

aldığı tarihlerle öykü zamanının çizgilerini zihninde biraz daha belirginleştirmiş olur. 

Bu safha diğerine göre daha açıktır. Anlatıcı, bu safhada, okuyucunun karşısına daha 

çok bilgiyle çıkar. Bunun nedenini de okuyucuya artık yaşının ilerlemesiyle açıklar: 

“Yaşım biraz ilerleyip de müphem ürpermelerin yerine bilmek ve anlamak zevkini ister 

istemez duyduğum zaman, bu evin hayatımdaki rolü de beraberce değişti.’’ (s. 96) Bu 

safhada gördüğümüz önemli bir nokta da anlatıcının zihni hayatını üç safhaya ayırırken 

evi kullanmasıdır. Yani anlatıcı, bu safhaları, ev ile olan ilişkisine göre belirlemiştir: 

“İşte her düşüncenin esası olan, niçin, neden ve nasıl? Gibi suallerle ben bu evde ve 

onunla karşılaştım. Bu yüzdendir ki düşüncem hiçbir zaman metafizik problemlerde 

gecikmedi.’’ (s. 97) “Görülüyor ki bende zihni tecessüsün mekânizması sadece bu evin 

etrafında işliyordu.’’ (s. 97) Evin, kişiler üstünde olan etkisi “mekân’’ başlığında 



değerlendirileceği için burada anlatıcının, bu safhaları eve göre belirlediğini söylemekle 

yetiniyoruz. 

 

Bu safhayla ilgili söylenebilecek son nokta, anlatıcının ‘bilmek ve anlamak zevkini’ 

tatmasıyla ilgili bir sonuç olarak ortaya çıkan bir dizi sorudur. Soruların tamamı ev ile 

ilgilidir. Ev, anlatıcının hem hayal dünyasını geliştirmiş (1. safha) hem de zihni 

hayatının işleyişini düzenlemiştir (2. safha). 

 

3. Safha: İlk iki safhayı yaklaşık beş sayfada anlatan anlatıcı, üçüncü safhayı dokuz 

sayfada anlatmıştır. İlk iki safhada ev ve evin gariplikleri anlatılırken bu safhada Sani 

Bey ve onun icatları (gusülhane ve at arabası) anlatılmıştır. Anlatıcının bu safhayı daha 

ayrıntılı ve uzun tutmasının sebebi; Sani Beyin ve onun icadı olan gusülhanenin 

anlatıcının hayatı üzerindeki büyük etkisidir. Anlatıcı, hayatta başarılı olmanın iki şartı 

olduğunu düşünür: “...herkese benzemek ve herkesle beraber az çok çıldırmamak...’’ (s. 

100) işte bu iki meziyetten mahrum olduğunu düşünen anlatıcı, bunun mesulü olarak 

Sami Beyi ve gusülhaneyi görür. Hikâyede de kendisini derinden etkileyen bu unsurları 

anlatır. Burada, anlatıcının, gerek Sani Bey gerek onun icatları gerekse hayat hakkındaki 

yorumlarıyla da karşılaşılır. 

 

Anlatıcı, ilk safhayla ilgili çoğunlukla hislerini aktarmışken, ikinci safhayla ilgiliyse 

daha çok bilmek ve anlamak isteğini aktarmıştır. Üçüncü safhada ise artık anlatıcı her 

şeyin farkına varmıştır. Bu farkında oluşla birlikte hayatı ve çevresindekileri 

yorumlamış, hikâyenin içindeki yerini almıştır. Asıl aktarılmak istenen de bu üçüncü 

safhadır. Anlatıcı, bu amacı için hikâyeyi bir dekor olarak kullanmıştır. 



3.3. ZAMAN 

 

Hikâyenin zamanıyla ilgili öncelikle şu söylenebilir: Anlatıcı, olayları öykü 

zamanındaki sırasıyla anlatmıştır. Anlatılanlar, parça parça hatırlatmalar şeklinde 

değildir. Bir bütün halinde ve çocukluktan Sani Beyin ölümüne kadar uzanır. 

 

Anlatıcı, öykü zamanıyla ilgili ilk ipucunu şu cümlelerle verir: “Dışarıdan yaşıtı olan 

ikinci Hamid devri...’’ (s. 95) Oldukça geniş bir zaman dilimini içine alan bu ilk 

ipucunu anlatıcı bilinçli olarak seçmiştir. Kesin bir tarihin olmayışı, anlatıcının 

hikâyenin başlarında sağlamak istediği belirsiz ortamın oluşumuna katkıda bulunur. 

Belirsizlik, okuyucuyu çekmek ve merak uyandırmak için kullanılmıştır. Anlattığı 

tarihlerde çocuk olması ve birçok şeyi hatırlayamayacak oluşu da yukarıda anlattığımız 

belirsizliğin mantıklı bir sebebi olarak gösterilmiştir. Böylece hikâyede uzun bir zaman 

dilimine dağılması muhtemel unsurlar arasında seçim yapılmış ve gereksiz uzatmanın 

önüne geçilmiştir.  

 

Anlatıcı, yaşının biraz daha ilerlediği zaman dilimini anlatmaya başladığında da ilk 

tarihleri verir: “1907–1908’’ (s. 96) Anlatıcının verdiği ikinci tarih: “1911 senelerinde 

idi.’’ (s. 105) dir. Bu iki tarihin dışında, tarih bildiren bir ifade yoktur. Bu tarihlerin 

veriliş sebebi ise anlatıcının hayatındaki değişimlerin, bu tarihlere denk gelmesidir. 

Birinci tarih için anlatıcı şu sözleri söyler: “...bilmek ve anlamak zevkini ister istemez 

duyduğum zaman, bu evin hayatımdaki rolü de beraberce değişti.’’ (s. 96) İkinci tarih 

ise; Sani Beyin at arabasını yani en büyük keşfini yaptığı yıllara denk gelir. Ancak iki 

tarih de yaklaşıktır. Anlatıcı, böylece zamanda belirsizliği sağlamıştır. 

 

Bu bölümde üzerinde duracağımız bir diğer özellik de anlatıcı başlığı altında belirtilen 

zaman sıçramalarıdır. Anlatıcı, anlatımın sıralanışını bozup, daha sonra anlatacağı bir 

olay ya da hakkında ileriye yönelik bilgi verdikten sonra anlatıma kaldığı yerden devam 

etmiştir. Bu durumun sebepleri ve örnekleri anlatıcı başlığında belirtilmişti. Buna göre 

hikâyenin zaman şeması da şöyle olacaktır: 



 

                     ÖYKÜLEME Z. 

 

 

 

 

Anlatıcının      Gusülhane        At        Sani Beyin 
Çocukluğu        Arabası          Ölümü 
 

  

Buna göre, gusülhanenin yapılışı, at arabasının yapılışına göre öykü zamanında daha 

öncedir. Ancak anlatıcı öyküleme zamanına olayları aktarırken at arabasından, daha 

önce bahseder. Aynı durum Sani Beyin ölümü için de geçerlidir. Öykü zamanında at 

arabasının yapılışı Sani Beyin ölümünden öncedir. Ama öyküleme zamanına 

aktarılırken Sani Beyin ölümünden bahsedildikten sonra at arabasının yapılışı anlatılır. 

 

Hikâyenin ritmini incelediğimizde, anlatıcının hikâyeye kesintiyle başladığı görülür. 

Anlatıcı, asıl önem verdiği kısımları bir an önce anlatmak ve okuyucuya gereksiz bilgi 

vermemek için çocukluğu ile ilgili kısımları hızlandırarak anlatmıştır. Hikâyenin bu 

şekilde başlayışı okuyucuyu sıkmaz ve onu hikâyeye çeker. Anlatıcı, bu bölümde 

çocukluğu ve ev hakkındaki görüşlerini ortaya koyar. Ayrıca hikâyenin sonuna kadar 

cevaplanmayacak sorular sorarak okuyucuyu meraklandırır. 

 

Kesintiden sonra duraklama bölümü gelir. Bu bölümde evin gariplikleri üstünde 

durulmuştur. Kesinti bölümünde; anlatıcı, dayısı ve gusülhane hakkındaki görüşlerini 

söylemiştir. Bu iki unsurun kendisini nasıl etkilediğini de bu bölümde anlatmıştır. 

Özetleme bölümünde ise gusülhane hakkında kısa bilgiler verilmiştir. Kesinti Sani 

Beyin yazdığı risale hakkında hem bilgi verilmiş hem de okuyucuya anlatıcının 

yorumları aktarılmıştır. Duraklama; gusülhane ayrıntılı bir biçimde anlatılmıştır. 

          

Kesinti; anlatıcı gusülhane hakkında yorumlarını, görüşlerini vermiştir. Eksilti; anlatıcı, 

dayısının öldüğü zamana sıçramıştır. Duraklama; anlatıcı, at arabasının ortaya çıkışını 

ayrıntılı bir biçimde ve tarih vererek anlatmıştır. 

 

ÖYKÜ Z. 



Sahne; kişilerin söyleşimlerinin yer aldığı tek bölümdür. Hikâyenin sonuna doğru ortaya 

çıkmıştır. 

 

Kesinti; anlatıcının, Sani Bey ve hayat hakkındaki görüşlerini söylediği, hikâyenin ana 

fikrinin gizlendiği bölümdür. 

 

                        ÖYKÜLEME Z. 

K
es

in
ti 

D
ur

ak
la

m
a 

K
es

in
ti 

Ö
ze

tle
m

e 

K
es

in
ti 

D
ur

ak
la

m
a 

K
es

in
ti 

Ek
si

lti
 

D
ur

ak
la

m
a 

Sa
hn

e 

K
es

in
ti 

                                ÖYKÜ Z. 

 

Anlatının ritmiyle ilgili hazırlanan bu şema da şöyle açıklanabilir: Dikkat edilirse 

‘kesinti’ en sık karşımıza çıkan ritmik unsurdur. Bu da anlatıcının sıkça hikâyeyi 

bölerek görüşlerini ve hikâyenin içindeki varlığını okuyucuya hissettirmek istediğini 

göstermektedir. Amaç, bir hikâye anlatmaktan ziyade, hayat hakkındaki görüşlerini 

anlatmaktır. Anlatıcı, bunun için bu kadar sıklıkla karşımıza çıkar. 

 

Duraklamalarda ise sıklıktan çok dikkatimizi çeken duraklama anında anlatılanlar olur. 

Üç duraklama yapılmış; ilkinde ev, ikincisinde gusülhane, üçüncüsünde ise at arabası 

ayrıntılı bir biçimde anlatılmıştır. Dikkat edilirse hikâyenin en önemli olan Sani Bey bir 

duraklama sebebi olmamıştır. Bunun nedeni, anlatıcının, onu hikâyeyi durdurarak 

anlatmak yerine hikâyenin akışı içinde hikâyeye sindirerek anlatmayı seçmesidir. 

Anlatıcı, Sani Beyi yaşadığı mekânla birlikte anlatmıştır: “Aklıselim insanın en tabii 

malikânesidir.’’ (s. 104) 

 

Anlatıcı, olayları aktarırken öykü zamanındaki sıralanışı esas alır. Ancak iki noktada 

anlatıcı, zaman sıçraması diyeceğimiz bir yöntemle daha sonra anlatacakları hakkında 

bilgi verir: Birincisinde anlatıcı, gusülhaneyi anlatmadan önce at arabasından yani en 

son anlatacağı unsurdan bahseder: “Çünkü dayım hakiki icat dehasıyla doğmuştu ve 

onun çalışkan hayatı hakikaten şimdiye kadar kimseye nasip olmayan büyük, emsalsiz 

bir keşifle taşlanmıştır. Fakat bu keşiften en sonunda bahsedeceğim, şimdi gusülhaneyi 



anlatayım.’’ (s. 99) İkincisinde ise; en son anlatacağı olaydan yani dayısının ölümünden 

bahseder: “Üçüncüsünde ise heyhat, zavallı dayımızın yarı cansız cesedini oradan 

çıkardık.’’ (s. 105) Zamanından önce yapılan bu iki anlatımın anlatıcının hayatını 

etkileyen hikâyenin önemli noktaları oluşu bize bunun bir tesadüf olmadığını 

düşündürür. Gerçekten de anlatıcı okuyucuda merak uyandırmak ve onu hikâyeye 

çekmek için bu yolu izlemiştir. Aslında hikâyenin başlangıcında da buna benzer bir 

durum söz konusudur. Anlatıcı: “Acıbademdeki köşkün hayatımın her safhasında açık 

bir tesiri vardır. (s. 95) demiş; ancak hemen bu tesirden bahsetmek yerine dayısını ve 

Derviş’i anlatmış böylece yukarıda belirtilen amacına ulaşmıştır. 



3.4. MEKÂN 

 

Mekân, bu hikâyenin ana fikrini kaplayan en büyük göstergedir. Mekân, içinde yaşayan 

insanların kişiliklerini yansıtacak şekilde verilmiş böylece de somutlaştırma tekniğiyle 

kişilikleri okuyucunun zihninde daha açık bir şekilde canlandırılmıştır. Bunun yanında 

yaşanılan mekânın, kişilikler üstünde ne kadar etkili olduğu da bu hikâyede anlatılmaya 

çalışılanlar arasındadır. 

 

Bu hükümleri, hikâyenin içinden parçalarla desteklemek gerekir: Anlatıcı, ev 

hakkındaki sorularını sıraladıktan sonra şu sözleri söyler: “Bunlar sadece bir takım 

küçük merakların ilavesi değildi. Evin mimarisine bile geçmişti.’’ (s. 97) Hikâyenin 

henüz başlangıcında söylenen bu söz bize anlatıcının, mekânla onun içinde yaşayan 

insanlar arasında nasıl bir ilişki kurduğunu gösterir niteliktedir. “Aklıselim insanın en 

tabii malikânesidir.’’ (s. 104) Bu cümle de aynı doğrultuda düşünülebilir ve yukarıdaki 

hükümlerin doğruluğunu kanıtlar. 

 

Hikâyenin adının ve ilk cümlesinin mekânla ilgili oluşu anlatıcının mekâna verdiği 

önemin göstergesidir. “Acıbademdeki köşkün hayatımın her safhasında açık bir tesiri 

vardır... Benim de düşünce tarzıma, mizacıma tesir etmiş.’’ (s. 95) İşte bu cümlelerle 

başlayan hikâyede, anlatıcı, hem mekânın kendi üstündeki etkisini hem de Sani Beyin 

kişiliğinin köşke yansıyışını ayrıntılı bir şekilde anlatmıştır. 

 

Anlatıcı ve hikâye için oldukça önemli bir yere sahip olan bu köşkün yapısıyla ilgili 

şunlar söylenebilir: Dışarıdan bakıldığında köşk, diğer köşklerden farksızdır; ancak 

içine girildiğinde hiç de öyle olmadığı anlaşılır: “Dışarıdan yaşıtı olan ikinci Hamid 

devri köşklerinden hiç fark edilmeyen bu zarif köşke adım atar atmaz garabetler birbiri 

peşinde sıralanırdı.’’ (s. 95) Anlatıcının garabetler yani gariplikler kelimesiyle 

özetlediği bu farklılıkların tamamı köşkün sahibi Sani Beyden kaynaklanmaktadır. Sani 

Beyin kişiliği köşkün mimarisine yansımıştır: “Evin mimarisine bile geçmişti.’’ (s. 97) 

Köşkü, yaşıtı diğer köşklerden farklı kılmıştır. Burada şu söylenebilir: Sani Beyin 

kişiliği nasıl pek çok tezat taşıyorsa, bu köşk de pek çok tezat ya da hikâyedeki adıyla 

gariplik taşımaktadır. Köşk, Sani Beyin kişiliğinin yansımasıdır. “O zaman anladım ki 

bu evin serbest dolaşılan yerleri, şimdiki tabiriyle memnu mıntıkaları, bir bilmeceye 



benzeyen kapı ve kilitleri, girip çıkmak için rahatsız edici güçlükleri ve heyhat hâlâ akıl 

erdiremediğim bir tezatla, bu güçlükleri karşılayan bir yığın da kolaylıkları vardı.’’ (s. 

97) Anlatıcı, köşkün yapısına hâkim olan tezatları bu sözlerin devamında ayrıntılı bir 

biçimde yazmıştır. Evdeki tezatları karşıtlık tablosu ile gösterebiliriz: 

 

PARLAKLIK KOYULUK GÜÇLÜKLER KOLAYLIKLAR 

Kapılar kilitli 
Yangın penceresi 

açık 

Kilit ve sürgüler 
Anahtarları 

uymuyor 

Kafes içindeki 

merdiven ve kapılar 

Dolapların içindeki 

merdivenler 

Bol aynalı, yaldızlı 

ve kordonlu odalar. 

Süslü, yaldız zırhlı, 

tahtası fevkalade 

cilalı. 

Ağır, koyu 

perdeler. Büyük 

ağır gölgeli. 

Memnu mıntıkalar 
Serbest dolaşılan 

yerler 

 

Mekân başlığında üzerinde durulacak bir diğer nokta da Evin herkese memnu 

mıntıkaları...dır. Acıbadem’deki köşkte iki memnu mıntıka yani yasak bölge vardır. 

Bunlardan birincisi Sani Beyin çalışma atölyesi, diğeri ise henüz tamamlanmamış olan 

gusülhanedir. Sani Beye göre “...işleyen insan kafasının üç büyük gayesi vardı: icat, 

ıslah, tadil.’’ (s. 101) İşte Sani Beyin kişiliğinin yansıması olarak düşündüğümüz bu 

evin içindeki memnu mıntıkalar bu üç gayenin somutlaşmış halidir. Yani anlatıcı, nasıl 

Sani Beyin kişiliğini eve yansıtarak okuyucunun gözünde bir nevi canlandırmayı 

başarmışsa burada da bu üç gayeyi atölye ve gusülhaneye yansıtarak soyut durumların 

somutlaşmasını sağlamıştır. Bu mıntıkaların yasak oluşu ise, anlatıcının bu noktalara 

dikkat çekmek isteyişiyle açıklanabilir. 

 

Atölye, arabanın ıslah ve tadil edildiği mekândır. Bu özellikleri taşır. Gusülhane ise 

tamamen bir icat olduğu için icat gayesinin özelliklerini taşıyan bir mekândır. Dikkat 

edilirse anlatıcı da, at arabasını gusülhaneden daha büyük bir keşif olarak sunar: “Büyük 

dayımın bu gusülhaneden başka, daha büyük, daha geniş, adeta onun çalışkan ömrünü 

taçlandıran bir keşif veya icadı olduğunu yukarıda söylemiştim.’’ (s 105) Ancak 

gusülhaneye ayrılan sayfaların çokluğu hem anlatıcının hem de ev halkının 



gusülhaneden etkilendiğini gösterir. Tam bir icat olmayan aslında ıslah ve tadil özelliği 

taşıyan at arabasının etkilerinden çok daha fazladır. 

 

Gusülhanenin, anlatıcıyı etkileyişi hakkında da şunlar söylenebilir: Gusülhaneden 

sadece anlatıcı etkilenmemiştir. Evdeki diğer da gusülhaneden etkilenirler. Mesela Sani 

Bey, gusülhanenin işleyişini anlatırken hepsi gülmeye başlarlar. Anlatıcı, hayatta 

muvaffak olmak için öngördüğü herkesle beraber çıldırmamak meziyetini bu anda 

kaybetmiştir: “Sonra dayım bu mükemmel icadın işleyiş tarzını anlatırken nasıl 

gülmüştüm? Hepimiz ne kadar gülmüştük? ... Ve güldük, sarsıla sarsıla güldük... 

Aradan kırk seneye yakın bir zaman geçtiği halde şu satırları yazarken gene aynı çılgın 

kahkahanın içimde kabardığını hissediyorum.’’ (s. 100) 

 

Gusülhanenin en önemli özelliği Sani Beyin kişilik özelliklerini yansıtıyor oluşudur: 

“Büyük dayım kendi icadı olan bu gusülhaneye çok karışık mekânik zevkiyle beraber 

fantezist ruhunu da geçirdiği için...’’ (s. 103) Bunun içindir ki, anlatıcı, hayatta başarısız 

oluşunun tek bir sebebe bağlar; ancak iki unsur verir: “...bunun tek mesulü şüphesiz 

annemin dayısı veya onun icadı olan bu şaheser gusülhanedir.’’ (s. 100) Dikkat edilirse 

ve bağlacı yerine veya bağlacı kullanılmıştır. Çünkü bu iki unsur benzer özellikleri 

taşımaktadır. Eğer “ve’’ demiş olsaydı bu unsurlar birbirini tamamlayan unsurlar haline 

gelirlerdi. 

Kapsayan-kapsanan tablosu: 

 

KAPSAYAN KAPSANAN 

Dışarısı İçerisi 

Esenliksiz Esenlikli 

Normal Farklı 

Kasvetli Neşeli 

 

 Köşkün esenlikli, dışarısının esenliksiz olarak gösteriliş sebebi Sani Beyin dışarıdan 

gelecek tehlikelerden korkmasıdır. Köşk, yaşıtı diğer köşklerden farklıdır. Gusülhanenin 

yapılışı köşke diğerlerinde olmayan bir vasıf kazandırır. Diğerleri kasvetliyken köşkte 

herkes güler. 

 



4. RÜYALAR 
 

Cemil ve ailesi bir nisan ayında sayfiyeye taşınırlar. Cemil bir yazardır ve burada 

komşusu Şakir Bey ve onun sevgilisi Semra’nın kulaktan dolma bilgilere sahip olduğu 

hikâyesini yazmaya başlamıştır. Hikâye zamanla Cemil’i o kadar içine çeker ki karışık 

rüyalar görmeye başlar. Rüyalarında beyazlar içinde genç bir kadın hayali görmeye 

başlar. Ancak zaman geçtikçe hem rüyaların şekli hem de sıklığı değişir ve Cemil 

gündüz uyanıkken de hayaller görmeye başlar. Artık rüyalar onun ikinci hayatı olmaya 

başlamış ve gittiği doktor da onu içinde bulunduğu durumdan kurtaramamıştır. Bir gün 

sıkıntılarından kurtulmak için İstanbul’a gider ve dönüş vapurunda rastladığı eski bir 

tanıdığı ona gördüğü rüyalara sebep olan olaylar hakkında bilgi verir. 

 

4.1. ANLATICI 

 

Hikâye, dışöyküsel sınırlı hâkim anlatıcı tarafından anlatılmıştır. Anlatıcı, Cemil’in 

bütün gündelik yaşantısına ve içsel hayatına hâkimdir. Anlatıcı, anlattıkları hakkında 

herhangi bir yorum yapmaz. Olayları ve kişileri olduğu gibi aktarır. Kişisel görüşlerine 

yer vermez. Okuyucu, anlatıcıyla en çok Cemil’in içsel ya da fiziksel durumunu 

anlatmak için yaptığı tasvirlerde karşılaşır. Anlatıcının hikâyede tasvire bu kadar önem 

vermesi; okuyucunun olayları ve kişileri zihninde daha iyi canlandırabilmesini 

sağlamakla birlikte hikâyenin gerçekliğini de artırır. Olağan dışı olayların anlatıldığı bir 

hikâyeye gerçeklik ve inandırıcılık katılmaya çalışılmıştır. 

 

Hikâyede, dışöyküsel sınırlı hâkim anlatıcı dışında bir anlatıcı daha vardır. Bu 

anlatıcının kimliği hakkında ayrıntılı bilgi verilmez. Ancak bu içöyküsel anlatıcı, 

hikâyedeki eksik parçayı yerine koyar ve böylece, hikâyenin tamamlanabilmesini 

sağlar. Bu anlatıcı, Cemil’in eski bir tanıdığıdır. Cemil’in rüyalarında gördüğü kızın 

kim olduğunu olayları bilmeden söyler. Bu anlatıcı, adeta tek bir şey için 

görevlendirilmiştir: Hikâyeyi bitirmek. Zaten ona hikâyenin başka bir yerinde de 

rastlanamaz. Bu anlatıcı, birdenbire ortaya çıkmış ve şaşırtıcı bir şekilde hikâyenin 

kilidini çözmüştür. 

 



Anlatıcı; hikâyeye, Cemil’in çocukluğundan ya da gençliğinden başlamaz. O, Cemil’in 

hayatının dönüm noktası olan değişimlerin başladığı zamandan itibaren anlatmaya 

başlar: “İlk önce değişikliğin farkına varmadı.’’ (s. 109) Anlatıcı, hem hikâyedeki 

olayları hem de başkişisi Cemil’in kişiliğini ve geçmişini bir anda ve toplu biçimde 

vermekten kaçınır. O, bütün bunları hikâyenin bütününe yaymayı tercih eder ki bu da 

hikâyedeki gerilimi artırarak okuyucuyu meraklandırır. Okuyucu; ancak çok dikkatli bir 

okuma sonucunda hikâyeyi tam olarak anlayabilir. Aksi takdirde kaçırılan bir ipucu 

hikâyenin anlaşılmamasına neden olur. 

 

Anlatıcı, önce ipuçlarını parçalar halinde okuyucuya verir sonra da onları birleştirecek 

bilgileri vererek ipuçlarını birleştirme görevini okuyucuya bırakır. Örneğin; hikâyenin 

başlangıcında, komşusu Şakir Beyin başına gelen olayları ayrıntısına inmeden anlatır 

(Çünkü Cemil Bey de tam olarak bilmez). Burada anlatıcı sadece Cemil’in bildiklerini 

okuyucuya aktarır; çünkü o, sınırlı hâkim anlatıcıdır. Yani Cemil’in bildiklerinden 

fazlasını bilmez. Hikâyenin sonuna doğru içöyküsel anlatıcı tarafından hikâyenin 

oluşum sebebi olan bu temel olay hakkındaki eksik bilgiler tamamlanır. Hem Cemil 

hem de anlatıcı olayların gerçekleşme nedenini aynı anda öğrenmiş olur. 

 

Anlatıcı, kişileri verirken dışarıdan içeriye doğru bir bakış açısı izlemiştir. Örneğin 

başkişi Cemil’in değişiklikten nasıl etkilendiğini anlatırken onu önce dışarıdan tasvir 

eder: “Cansız ve neşesizdi. Bütün gün ya bir köşede oturuyor yahut dalgın dolaşıyordu.” 

(s. 109) Sonra da iç dünyasını vermeye başlar: “Sevilen bir memleketi, bir daha 

görülmeyecek şeyleri terk ediyormuş gibi esefle yatağından kalkıyor ve gününü bir sıla 

düşünür gibi geceyi ve rüyalarını düşünerek geçiriyordu.’’ (s. 109) Anlatıcının, 

Cemil’in iç dünyasını anlatışı benzetmeler yoluyla olmuştur. 

 



4.2. KİŞİLER 

 

Hikâye, sınırlı bir kadrosuna sahiptir. Bunun sebebi; anlatıcının pek çok kişiyi 

kapsayan bir hareketten ziyade, bir kişinin başına gelen, psikolojik kaynaklı olayları 

anlatmak istemesidir.  

 

Kadrosunu şöyle sıralayabiliriz: Cemil, Cemil’in karısı, Cemil’in çocukları, Cemil’in 

eski bir tanıdığı, Şakir Bey, Sema, Şakir Beyin karısı, Doktor, Cemil’in rüyasında 

gördüğü küçük kız. 

 

Hikâyedeki kişilerin tamamı pasiftir. Hiçbiri kendi hayatlarına hâkim değildir. 

Anlatıcının, özellikle üstünde durduğu kişinin, yani başkişinin dışındaki tam olarak 

tanıyamayız. Onlar hakkında verilen bilgi yetersizdir. Hikâyenin Cemil’dir. Hikâye 

onun üstünde kurgulanmıştır. Ancak Cemil, yaptıklarından dolayı değil de başına 

gelenlerden dolayı anlatılan bir. 

 

Anlatıcının Cemil’i anlatmasının sebebi, onun hayatında meydana gelen 

değişikliklerdir. Zaten Cemil’in çocukluğunun veya gençliğinin anlatılmayışının sebebi 

de budur. Önemli olan, değişimden sonra başına gelenlerdir. Anlatıcı; kısa bir geri 

dönüşle, (o da okuyucunun olayı kavraması içindir) Cemil’in yazmaya başladığı yeni 

hikâyesinin ortaya çıkışını anlatır. “Bu hemen şahidi oldukları bir vak’a idi.’’ (s. 113) 

cümlesiyle başlayan bu cümleden itibaren geri dönüş yoluyla okuyucuya bilgi verilir. 

 

Hikâyede Cemil’in anlatılmış olmasının sebebini onun hayatındaki değişikliklerdir. O 

zaman bu değişikliklerin kaynağı, yani Cemil’in gördüğü rüyaları incelemek, hikâyenin 

anlatılmasını sağlayacaktır. 

 

Hikâyeyi ilk okuduğumuzda rüyaların birbirinden bağımsız olduğunu ve bir anlam 

taşımadıklarını düşündük. Zaten anlatıcı da hikâyenin başında bu yönde bir söz 

söylemişti: “Uyanınca bir türlü birbirine bağlayamadığı birtakım şeyleri hatırlıyordu.’’ 

(s. 110) Ancak daha sonra yaptığımız okumalarda anlatıcının bu yönlendirmesinin 

yanlış olduğunu ve rüyaların olaylarla ilişkili olduğunu gördük. Aşağıdaki tabloda 



rüyaların içerikleri ve hikâyedeki olaylar arasındaki ilişkiler gösterilmiştir. Rüyaların 

sıralanışı ve olayların sıralanışı arasındaki ilişkiler ise zaman başlığı altında verilmiştir. 

 

 RÜYA GERÇEK 

1.
R

Ü
Y

A
 

Küçük bir masa üzeride cam bir 

kavanoz içinde kırmızı balıklar 

yüzüyordu. (s. 112) 

Balık kavanozunu tanıyordu. O iki kapı 

uzaktaki komşularının evindeydi.  

(s. 117) 

5.
 R

Ü
Y

A
 

Deniz dümdüz, tenha ve renk içinde 

idi. Fakat birdenbire denizin yüzü, 

belki, hatta şüphesiz pencereye kadar 

sandalla, mavna ve pazar kayığı ile 

doldu. Biraz sonra bu mavnalardan 

birisinin hem kaptanı, hem kendisi idi. 

Cemil, kendisini bu mavnaların 

arasında ve aynı zamanda o büyük 

evde buldu. (s. 112) 

Küçük bir güneş kayığına benziyordu 

(karısı)... Suya başını batırır batırmaz 

Cemil’de ihsasların şekli değişti. Sanki 

rüzgârların içinde, onların 

vuzuhsuzluğunda idi... Plaj dolmuştu. 

Deminki tenhalık, basit plan ve renk 

sadeliği yoktu artık. (s. 114–115) 

6.
 R

Ü
Y

A
 

Doktora gittiğinin üçüncü akşamı 

kendisini başka bir memlekette gördü. 

Küçük bir kız çocuğuyla oynuyordu. 

Son derece mesuttu. (s. 112) 

Birkaç küçük çocuk bir tarafta 

oynuyorlardı. (s. 115) 

7.
 R

Ü
Y

A
 

Açık pencereden karanlık ve rüzgâr 

giriyordu... Fakat tam önüne geldiği 

zaman pencere yüzüne karşı 

kapanmıştı... Cemil, rüyasında 

hakikaten fezanın bütün soğuk 

rüzgârları belkemiğinden esiyormuş 

gibi titriyordu. (s. 120–121) 

Açık pencereden ince bir rüzgâr bütün 

semt bahçelerinin kokusunu odasına 

taşıyordu. (s. 122) 

 

Yukarıdaki karşılaştırma gösterir ki Cemil, rüya ve gerçeği birbiri ardına yaşar. İkisi o 

kadar birbiri ardına gelir ve birbirine benzer ki artık okuyucu da Cemil de onları 

karıştırır hale gelir. Cemil’in: “İki hayatım var. Birincisi kadar ikincisine de bağlıyım!’’ 

(s. 116) sözleriyle bahsettiği ikinci hayatı rüyalardır: “Uyku hayatın yarısı olduktan 

sonra...’’ (s. 116) 



Cemil’in hayatındaki bu bölünmüşlüğün yanında ikinci bir bölünmüşlük daha 

dikkatimizi çeker: rüyalardaki bölünmüşlük: “Çünkü bu iki cins rüya birbirinden adeta 

farklıydı. Birincisine bir nevi sır, içinden gelen bir duygu refakat ederdi; rüyadan ayrı 

bir şey... Ötekiler ise kendi gelişmeleriyle uykumuzun şekline göre gece hayatımızı 

yapan şeylerdi.’’ (s. 110) Bu iki rüya türüne ait özellikler ilerleyen sayfalarda karşımıza 

çıkar. Biz ikinci türden başlayarak bunları inceliyoruz: “Bu bir bakıma herkesin 

rüyasına benziyordu. Hiçbir hareketini hiçbir parçasını hatırlamadığı kaotik bir âlemde, 

şekiller, çehreler, manalar birbirine karışıyor...’’ (s. 111) “Böylece karışık hayalleriyle 

alelade bir rüya olmuştu.’’ (s. 112) İkinci tür rüyalar, karışık yani açık olmayan 

rüyalardır. Cemil, bu rüyalardan uyanınca hiçbir şey hatırlamaz. Birinci tür rüyalar ise 

sayı bakımından fazladır. Ayrıca bu rüyalar açıktır. İkinci tür gibi karışık değildirler: 

“...o kadar vazıhtı ki...’’ (s. 110) “Hayal o kadar sarih, ani idi ki...’’ (s. 118) Açık, 

anlatıcının tabiriyle ‘vazıh’ rüyalar okuyucuya ve Cemil’e kadını getiren rüyalardır. Bu 

rüyalar, hayal ile iç içedir: “...rüyadan ayrı bir şey...’’  

 

Cemil uyuduğu zaman kadınla ilgili rüyalar görür. Uyanık olduğu zamanlarda ise 

kadının hayalini görür. Ancak o, bu ikinci durumu kabul etmek istemez. Çünkü bu 

durum onun delirdiğini kabul etmesi demektir ki Cemil de bunun farkındadır: 

“Deliriyorum galiba kendi yalanımı hakikat diye alıyorum.’’ (s. 117) der. Cemil, 

gördüğü hayallerin hepsinde bundan dolayı uyuduğunu düşünmektedir. Çünkü aksi 

taktirde gördükleri rüya değil hayal hatta halüsinasyon, kendisi de bir deli olacaktır: 

“Yazık ki... Beyaz entarili hakikaten görmüştü. Yahut da, hareket içinde uyudum...’’ (s. 

115) “Asıl garibi çay içerken ve bu musiki arasında uyumuş olmasıydı. Şüphesiz çok 

kısa bir an için... Fakat uyumuştu. Aksi takdirde bu hayal bu kadar rüya havasıyla 

kendine gelemezdi.’’ (s. 118) “Asıl korkuncu son derecede rüyayı bir dekor içinde 

imkânsız denecek kadar reel şeylerle karşılaşmışım hissinin bende kalması...’’ (s. 119) 

 

Cemil’in rüyalarla olan ilişkisinde söylememiz gereken önemli noktalardan biri de 

rüyaların, onun hayatına bir mânâ ve derinlik katmış olmasıdır: “İkinci günü deliksiz bir 

uykudan arkasında hasret çektiği, kendisini düşündürecek hiçbir hayal bırakmadan 

uyandığı zaman içini bomboş adeta kendisini ufalmış ve fakirleşmiş buldu.’’ (s. 119) 

“Fakat Cemil daha o günlerde, rüya görmeden uyanmasına hayret etti, hatta biraz da 

üzüldü. Çünkü bu rüyalarda velev bir lahza olsun... Hiç tatmadığı şekilde mânâlı 



yaşıyordu.’’ (s. 111) Bu zenginleşmenin sebebi Cemil’in rüyalar vasıtasıyla başka 

birinin hayatını yüklenmesidir. Cemil hem kendisidir hem de Sema: “Kimin günahını 

yükleniyorum. Bu azap niçin sanki?’’ (s. 116) Cemil’in kişiliğine ve rüyalarına ikilik, 

bölünmüşlük hâkimdir; Bu bölünmüşlük, kendi hayatının arasından başkasının hayatını, 

kadının hayatını yaşamasından kaynaklanmaktadır. 

 

Rüyalarda gördükleri, büsbütün kendisinden ayrı, kendisiyle ilişkisi olmayan şeyler 

değildir. Bunu şu cümleler çok güzel izah eder: “Çünkü her şey, deniz, kadının çehresi, 

dalgaların sesi, hıçkırıklar, etrafına onlarla beraber dökülen köpükler, hepsinde 

kendisinden dökülen bir şey vardı. Tabii rüyada olduğu gibi hepsini kendisinin 

arasından kendi içinden ve o inanılmaz çehreyle görmüştü.’’ (s. 118) 

 

Hikâyedeki bir diğer kişi ise Sema’dır daha doğrusu Sema’nın hayalidir. Sema’nın 

adını, Cemil’in rüyalarına giriş nedeninin ve niçin azap çektiğini hikâyenin sonundaki 

şu parçadan öğreniyoruz: “Bir de ruh bulmuşlar. Sema adında bir kız intihar etmiş. Hem 

de yeni... İki aydır çağırıyoruz, her şeyi söylüyor, ne sorduksa ama hepsini... Fakat bir 

türlü intiharının sebebini söylemiyor... Ne kadar sıkıştırırsak nafile...’’ (s. 125) 

 

Sema’yla ilgili önemli bir ayrıntı da Cemil’in rüyalarında onun yüzünü görememiş 

oluşudur: “Kadını, kocasını çok iyi tanıyordu. Fakat kızı görmemişlerdi. Hemen hemen 

hiç gören olmamıştı.’’ (s. 113) Cemil’in; rüyalarını ‘’kendi arasından, kendi içinden’’ 

gördüğünü hatırlarsak, gerçek hayatta görmediği bir kadının hayalini gördüğünden, 

yüzünü görmemesi oldukça doğal bir durumdur. 

 

Kadın nasıl Cemil’i rüyaya, hayal âlemine çağırıyorsa; medyum da onu gerçek dünyaya 

çağırmıştır. Ancak, bu bilgiler hikâyenin tamamı okunduğunda öğrenilebiliyor. 

 



Eyleyenler Örnekçesi. 

EYLEYENLER KİŞİLER İŞLEVLER 

Cemil Sema’nın hayali 
Deniz 

Sema Ölüm 

Musiki (Dalgalı bir deniz 

hissini veren emsalsiz 

armoniler) 

Cemil Sema’nın hayali 

Rüyalar 

Cemil’in evi (sayfiye) 
Cemil 

Sema’nın hayali 

Sema’yla ilgili bilgi 

 

Eyleyensel örnekçe:  

                 Aşk hikâyesi yazmak  Cemil, Karısı 

     (G)                 (N)           (A) 

 

 

Karısı               Cemil       Rüyalar 

  (Y)        (Ö)          (E) 

 

Cemil, anlatıcının bilmediği bir nedenle: “Cemil bu vakıayı bilmem neden istemişti.’’ 

(s. 113) komşusu Şakir Beyle Sema adındaki bir genç kızın aşkının hikâyesini yazmak 

ister. İlk zamanlar gayet iyi bir şekilde çalışabilen Cemil, gördüğü rüyaların etkisiyle 

çalışamaz hale gelir: “İlkönce değişikliğin farkına varamadı. Sadece çalışmak 

istemiyordu... Sonra yavaş yavaş yorgun ve isteksiz kalktığını, sabaha kadar karışık 

rüyalar gördüğünü ve bunların kendisini yorduğunu anladı.’’ (s. 109) Bu nedenle 

rüyalar engelleyici unsurdur. Bir müddet sonra Cemil yazamamanın verdiği sıkıtıyla 

hikâyeden vazgeçmek ister ancak karısı devam etmesini istediği için hikâyeye devam 

eder: “Aşk hikâyelerinden bıktım. Daha geniş bir şey yazarım. Fakat kitabı bitirmesini 

karısı istiyordu.’’ (s. 113) Böylece karısı, Cemil’e nesnesini elde edebilmesi için 

yardımcı vazifesini üstlenmiştir. 

 

Hikâyede, bir yazarın yazma çilesi anlatılmıştır. Cemil, seçtiği konuya o kadar 

yoğunlaşmıştır ki sonunda hikâye kahramanlarını birer hayalet olarak karşısında 

görmeye başlamıştır. 



4.3. ZAMAN 

 

Hem öykü zamanına hem de öyküleme zamanına bölünmüşlük hâkimdir. Cemil’in iki 

hayatı vardır: gerçek hayatı ve rüyadaki hayatı. Bu ikisi birbirini bölerek devam ederler. 

Ancak gerçek hayatına rüyaları yön vermektedir. Bu yüzden biz, öncelikle Cemil’in 

rüyalarını zaman açısından inceleyeceğiz. 

 

Hikâyenin bütünü dikkatli bir şekilde incelenmeden hikâyedeki zamanı ve zaman ile 

ilgili ayrıntıları görmek mümkün değildir. 

 

Bu bölümde, rüyaları kapsayan zaman diliminden başlayarak kapsanan zaman 

dilimlerine geçeceğiz. 

 

Cemil’in rüyaları görmeye başladığı zaman dilimi öykü zamanından iki ay öncesine 

dayanır: “İki ay içinde rüyaya dair epeyce şey okuyan Cemil...’’ (s. 112) Cemil’in 

yaklaşık iki ay önce garip rüyalar görmeye başlamasının sebebini hikâyenin sonunda 

anlayabiliyoruz: “Bir de ruh bulmuşlar. Selma adında bir kız intihar etmiş. Hem de 

yeni... İki aydır çağırıyoruz, her şeyi söylüyor, ne sorduksa hepsini...’’ (s. 125) Cemil’in 

bir tanıdığına ait bu sözler rüyaların başlangıç zamanı ile ruh çağırma seanslarının 

başlangıç zamanının nasıl çakıştığını gösteriyor. Bu seanslardan dolayı azap çeken 

Selma’nın ruhu, Cemil’in rüyalarına girmeye başlamıştır. Yine de paragrafta 

yakaladığımız ikinci önemli ayrıntı da bize Cemil’in, rüyaları neden her gece değil de 

aralıklı olarak gördüğünü cevaplar: “Bir hafta kadar hiçbir rüya görmedi.’’ (s. 111) “İşin 

garibi o gece başka hiç bir rüya görmüyordu. Ertesi gece ve daha ertesi gece de böyle 

geçti.’’ (s. 119) Cemil, her gece rüya görmez. Bunun nedeni rüyaların ortaya çıkış 

sebebinde saklıdır. Çünkü ruh çağırma seansları haftada bir yapılmaktadır: “Benim 

müdür muavini sizin o taraflarda oturuyor. Haftada bir defa onlarda toplanıyoruz.’’     

(s. 125) 

 

Kapsanan zaman dilimleri, yani rüyaların zamanıyla ilgili önemli notlar ise şöyle 

sıralanabilir: 

 



Dikkatimizi çeken ilk özellik, rüyalardan bir kısmının gerçek hayattaki olayların benzeri 

olup gerçek hayattaki olaylardan önce ortaya çıkmalarıdır. Başlığı altında yaptığımız 

rüya-gerçek karşıtlığı tablosuna dikkatlice bakılırsa (s. 9) rüyaların bir benzerinin 

gerçek hayatta da meydana geldiği görülür. Ancak birinci rüya ile ilgili söyleyeceğimiz 

şey biraz daha kapsamlıdır. Bunun için de anlatıcının şu sözlerini olduğu gibi alacağız: 

“Bütün bu rüyaları daha ziyade yatma saatiyle iki, iki buçuk arasında görüyordu. Vakıa, 

bazen sabaha karşı aynı cinsten rüyalarla uğraştığı oluyordu. Fakat bu sonuncularda 

olan bir şey değil eskiden olmuş bir şey görüyor gibiydi. Filhakika gecenin baş tarafında 

gördüklerinin hepsinde bir nevi hareket vardı. Buna mukabil öbürleri tıpkı filmlerdeki 

gibi geriye dönüştü.’’ (s. 123)  

 

1. CİNS RÜYA 2. CİNS RÜYA 
Olan bir şeyi 
görüyor 

Olmuş bir şeyi 
görüyor 

Hareket var Geriye dönüş var 

 

Gecenin başında 
görüyor 

Gecenin sonuna 
doğru görüyor 

 

RÜYANIN 
ZAMANI (s. 111) 

On iki sularında tam 
uykuya başladığı 
anda 

O gece ikinci bir 
rüya gördü 

RÜYANIN 
ZAMANI (s. 112) 

RÜYANIN 
İÇERİĞİ (s. 111) 

Geniş, sonsuz, 
nispet fikrinden 
mahrum bir 
çalkantı... 

Cemil, kendisini bu 
mavnaların arasında 
o büyük evde buldu 

RÜYANIN 
İÇERİĞİ (s. 112) 

RÜYANIN 
ZAMANI (s. 121) 

“Eniştesinin ve öbür 
doktorun 
tembihlerini 
dinleyerek erken 
yattı.” 

Ertesi gece sabaha 
karşı bir başka rüya 
daha gördü 

RÜYANIN 
ZAMANI (s. 120) 

RÜYANIN 
İÇERİĞİ (s. 122) 

“...bazen kükürt, 
bazen safran, bazen 
fosfor parıltılarıyla 
aydınlanan 
bulanıklığında bir 
takım şekiller 
seçmeye 
çalışıyordu.” 

Açık pencereden 
karanlık ve rüzgâr 
giriyordu... Fakat 
tam önüne geldiği 
zaman pencere 
yüzüne karşı 
kapanmıştı 

RÜYANIN 
İÇERİĞİ  
(s. 120 –121) 

 

Burada bir diğer önemli nokta ise rüyaların; kadının hayatını, geçmişten gelip yakın 

zamana doğru devam eden bir sırayla vermiş olmasıdır: “Asıl şaşırtıcı olan taraf bir 

tefrika romanı gibi bir rüyanın yavaş yavaş adeta adım adım açılmasıydı.’’ (s. 123) 



Sema 
intihar 
ediyor 

Cemil 
sayfiyeye 
taşınıyor 
(Rüyalar 
başlıyor) 

Rüzgârın 
nizamı 
değişiyor 

Cemil 
tanıdığıyla 
karşılaşıyor 

Temmuz Haziran Nisan 
3 sene

Sema’nın 
Şakir 
Beyle 
tanışması 

Cemil’in gördüğü ilk rüyalar Sema’nın geçmişi ile ilgiliyken son rüyaları, onun ruhunun 

yaşadığı olayları haber veren rüyalardır. 

 

Önce-sonra karşıtlığı da bu hikâyeyi aydınlatmakta kullanacağımız yöntemlerden 

biridir: 

 

ÖNCE SONRA 

İlk önce çalışma çok iyi gitmişti 

(s. 113) 

İlk önce değişikliğin farkına varmadı. 

Sadece çalışmak istemiyordu. (s. 109) 

Evinde çalışıyordu 

Belki rahat çalışırım! diye Cemil 

vaktinden evvel sayfiyeye çıkmıştı.  

(s. 113) 

Doktor: “Telkin ve biraz da yorgunluk. 

Çalışmayı kesin! Başka şeyler düşünün! 

Kendinizi bazen yorun.’’  

(s. 119) 

Doktor: “Bunun sebeplerini korkarım ki, 

kendin de bulamayacaksın!’’  

(s. 123) 

Rüyalarda Sema’nın geçmişiyle ilgili 

şeyleri görüyor. 

Rüyalarında Sema’nın ruhunun çektiği 

azaptan haberdar oluyor. 

Önceleri rüya göremediğine üzülüyor. 
“Artık yatmaktan korkuyorum.’’  

(s. 118) 

 

Hikâyenin zaman çizelgesi de şöyle olacaktır: 

 

                     ÖYKÜLEME Z. 

 

 

 

 

  ÖYKÜ Z. 

 

 

 



4.4. MEKÂN 

 

Mekân, hikâyenin Cemil’i, etkileyen önemli eyleyenlerden biridir. Ve aslında diğer 

eyleyenlerin (rüyalar) ortaya çıkış sebebi olarak düşünüldüğünde mekân, temel eyleyen 

olarak sayılabilir. 

 

Hikâyenin önemli eyleyenlerinden olan rüyalar, Cemil’in bulunduğu yerden ayrılıp 

başka bir yere taşınmasıyla ortaya çıkmıştır: “Bu sayfiye evine taşındıkları ilk günlerde, 

nisanın başında...’’ (s. 110) sayfiye evine taşınma ve rüyalar arasındaki paralellik dikkat 

çekici boyuttadır. Yukarıda da söylediğimiz gibi rüyaların başlangıç zamanı ile 

Cemil’in sayfiyeye taşınış zamanı çakışır. Ancak bu ikisinin zaman bakımından 

çakışmasını bizim için önemli kılan ayrıntı sayfiye yani yazlık ile deniz, su ilişkisidir. 

Anlatıcı, rüyalarla deniz arasındaki ilişkiyi daha hikâyenin başında okuyucuya verir 

hem de bu sözleri Cemil’e söyletir. Cemil, gördüğü rüyaları çalkantılı bir denize 

benzettiğini söyler: “Geniş, çalkantılı bir deniz gibi birbirinden hız alan hareketlerle, 

devam eden bir şey...’’ (s. 110) 

 

Su, deniz ve balık kavanozu Cemil’in içindeki mekanizmalar için adeta tetikleyici bir 

özellik taşır. Deniz, Cemil’i rüyalara sevk eder: “Suya başını batırır batırmaz Cemil’de 

ihsasların şekli değişti. Sanki rüyalarının içinde, onların vuzuhsuzluğunda idi.’’ (s. 114) 

Su ve rüya ilişkisini bu cümleler tam olarak kanıtlamıştır; ancak bu kadarı bizim için 

yeterli değildir. Anlatıcı, bu ilişki sonucunda nereye varır? Rüyaların Cemil’e kattığı 

şeyler bu sorunun cevabıdır. Biz bu cevabı daha ilk sayfada oldukça açık bir şekilde 

buluruz: “Sadece uyur uyumaz kendi zamanından çıktığını, başka birisinin dünyasına 

girdiğini biliyordu.’’ (s. 109) 

 

Rüyalar Cemil’in hayatını zenginleştirir ve onun hayatına anlam katar. Cemil rüya 

görmediğinde kendini mutsuz hissetmeye başlar: “İkinci günü deliksiz bir uykudan 

arkasından hasret çektiği, kendisini düşündürecek hiçbir hayal bırakmadan uyandığı 

zaman içini bomboş adeta kendisini ufalmış ve fakirleşmiş buldu.’’ (s. 119) 

söylediklerimizi bu şemayla da anlatabiliriz: 



Sayfiyeye       Denize           Rüyaların                 Hayatın zenginleşmesi 

  geçiş       yaklaşma           başlaması         mânâ kazanması 

 

 

Deniz(su)-Rüya ilişkisinden bahsettik. Şimdi de bu unsurların hikâyede ne kadar 

kullanıldıklarını göstermeye çalışacağız: “Küçük bir masa üzerinde cam bir kavanoz 

içinde kırmızı balıklar yüzüyordu.’’ (s. 110) “Deniz dümdüz, tenha ve renk içinde idi.’’ 

(s. 112) Cemil, sadece rüyasında deniz görmüyor. Gerçek hayatta da suyla yakından 

ilişkisi var: “Denize girdi, yüzdü, kürek çekti, yürüyüşler yaptı.’’ (s 112) “El ele denize 

girdiler.’’ (s. 114) Suyla temas görüldüğü gibi rüyaların ortaya çıkışında önemli bir 

sebeptir. Cemil’in suyla ilişkisi hikâyenin sonuna kadar devam etmiştir (tabii ki rüyalar 

da): “Dalgaların üstünde beyaz bir hayalet korku dolu gözlerle...’’ (s. 125) 

 

Denizin kendisi de sesi de Cemil üzerinde etkilidir: “...parçanın birinci kısmında insana 

dalgalı bir deniz hissi veren emsalsiz armoniler arasında birdenbire rüyasındaki kadını 

gördü.’’ (s. 118) “Debussy’nin bir parçasıydı bu... Denizin dalga gürültüleri arasında 

kadın sesleri, beyaz, sadece dua ve ağlayış, büyük yelkenler gibi yırtıldı.’’ (s. 117) 

Rüyalarda dikkati çeken unsurlar ise şunlardır: masa, pencere, bahçe ve oda unsurları 

kadına aittir. Hem kendi hayatına hem de Sema’nın hayatına ait unsurlar, Cemil’in 

hayatında bölünmüşlüğe sebep olur: “hem bu yatakta yatıyor hem de odanın biricik 

penceresinden ...” (s. 110) 

Yukarıdaki dört unsur kadına (Sema) ait olduğunu söyledik: “Onun için bu odanın o 

genç kadının odası olduğuna ve bu çığlığın onun çığlığı olduğuna emindi.’’ (s. 121) 

Gördüğü rüyalar nedeniyle Cemil, hayatının her aşamasında ikilik yaşamaktadır. 

Mekânda, zamanda ve kişiliğindeki ikilik onu bir yandan zenginleştirirken bir yandan 

da rüyalar olmadan yapamaz hâle gelmiştir. 

Mekân başlığı altında söylenmesi gereken diğer bir önemli nokta da anlatıcının gerçek 

mekân isimlerini kullanmasıdır: “Nihayet çıktı, Kozyatağı’na gitti. Oradan 

İçerenköyü’ne uzandı… İçerenköyü’nden Kadıköy’e indi. Oradan İstanbul’a geçti. 

Taksim’de Şişli’de birtakım dostlarına uğradı.” (s. 124) bu isimlerin kullanılışı elbette 

ki bilinçli bir tercihtir. Bu tercih, hikâyenin gerçekliğini arttıran bir unsur olarak 

düşünülebilir. 



5. ADEMLE HAVVA 
 

Adem, zamanını cennette meleklerle birlikte Rab’a hamd ve tesbihle geçirmektedir. 

Rab’ı gördüğü bir rüyanın ardından kendi vücudundan bir parça olarak yaratılan 

Havva’yı yanı başında bulur. Adem, önce Havva’nın ne olduğunu anlamaya çalışır, 

ardından onun kendisi üzerinde doğurduğu hisleri anlamaya çalışır. Bununla birlikte 

etrafındaki değişime dikkat eder. Çevresindeki varlıkların Havva geldikten sonra 

kendisinden ayrılmaya başladığını görür ve bunun devamında Rab tarafından Âdem 

Serendip’e Havva ise Yemen’de bir kuyu başına gönderilir. 

 

5.1. ANLATICI 

 

Anlatıcı, dışöyküsel hâkim anlatıcıdır. Anlatıcının bilgisi olacakları da içerir. Hikâyenin 

sonuna doğru anlatılan bir bölümden faydalanarak yapılan şu benzetme anlatıcının, 

hâkim anlatıcı olduğunu gösterir: “Daha sonra, Serendip’te o kadar yorgunluktan sonra 

ilk rast geldiği, kaynaktan nasıl içmişse şimdi de Havva’ya öyle doyamadan 

bakıyordu.’’ (s. 129) 

 

Anlatıcı, bu hikâyede Âdem, Havva ve yaratılışı anlatmaktadır. Hikâyenin ilk cümleleri, 

bir mekân tasviridir. Anlatıcı, çevreden merkeze doğru yönelmiş ve Âdem’den 

bahsetmeye başlamıştır: “Büyük hurma yapraklarının, acayip bambuların, tepesi nemli 

duran okaliptüslerin, akşam güneşi meyveli narların, incirlerin, ağır akışlı berrak suların 

arasında kendisini, hala eskisi gibi sanmak istiyordu.’’ (s. 126) Anlatıcının bu şekilde 

yani çevreden merkeze doğru gidişine birçok yerde rastlanılabilir. 

 

Anlatıcı; Âdem’in geçmişinden bahsetmek yerine, kendisi, Âdem ve dolayısıyla da 

hikâye için önemli olan kısımdan hikâyeyi başlatmıştır. Bu değişimlerin başladığı 

kısımdır. Bu durum, hikâyeye daha başlangıçta bir hareket getirir ve gerilim katar. 

Anlatıcı, yaptığı uzun tasvirlerin ve hareketten yoksun bir konu anlatışının, okuyucunun 

hikâyeden uzaklaşmasına neden olacağını düşünmüş olacak ki hikâyenin başlangıç 

bölümünde, gerilimi arttırıcı bazı yöntemler kullanmıştır. Bunlardan birincisi; yukarıda 

bahsedildiği gibi ‘değişim’ anından hikâyeye başlamış olmasıdır. İkincisi ise; Âdem’in, 



sorular soruşudur: “Acaba nedir?’’ Anlatıcı, bu soruyu ilk üç sayfa içinde altı defa 

sormuştur. Merak, okuyucuyu hikâyeye çeken önemli gerilim unsurlarından biridir. 

Anlatıcı da bunu kullanmıştır. Üçüncü yöntem ise; anlatıcının “sıcak, yumuşak şey’’; 

anlatmadan önce, onun Âdem üzerindeki etkilerini vermiş, sonra bu etkilerin ortaya 

çıkmasına sebep olan varlığı yani Havva’yı anlatmıştır. 

 

Hikâyenin tamamına yakınında anlatıcı konuşmuştur. Söyleşimler oldukça azdır. Bu 

durumun sebebi, kadrosunun az olması ve konunun söyleşimlere uygun olmamasıdır. 

Ayrıca anlatıcı, kullandığı söyleşimlerde kendi varlığını hissettirmiştir.  Bunu da 

söyleşim içindeki kişileri tasvir ederek başarmıştır: “Âdem, utanmasını unutarak onlara 

sordu: 

 

— N’oldu, bu nedir? 

Birisi yanlarından geçerken hırsla ona bağırdı: 

— Kader uykusundan uyandı 

Bir başkası hasetle güldü: 

— Toprağın çocukları mesut olun! Artık sizin devriniz başlıyor.’’ (s. 131)  

 

Söyleşimlerin ortasına serpiştirilmiş bu tasvirler, hikâyeye tiyatro havası katıyor. 

Böylelikle çevre tasvirlerinin dışında hareket tasvirlerini de alarak, durağanlıktan 

eyleme geçişlerde hikâyeyi, olayları ve zihninde açık bir şekilde canlandırabilmiştir. 

Bunların yanında anlatıcı bütün aktarmaları doğrudan yapmıştır. Doğrudan 

aktarmalarda bütün hikâyenin bir anlatıcı tarafından aktarılmasının neden olduğu 

inandırıcılığın azalması gibi bir olumsuzluğu ortadan kaldırmıştır. Bu gerçekliğini 

güçlendirici bir kavram olmuştur. 

 



5.2. KİŞİLER 

 

Hikâyenin kişi kadrosu oldukça kısıtlıdır. Hikâyede üstünde en çok durulan ve değişimi 

verilen kişi, Âdem’dir. Âdem, hikâyenin baş kişisidir. Onun dışındaki kişiler Rab, 

Havva ve meleklerdir. 

 

Hikâye, Âdem’in hayatını değiştiği noktadan başlar. Âdem’in hayatı, gördüğü rüyadan 

sonra değişmeye başlar; ancak onun hayatını değiştiren, rüyasında gördüğü varlık, 

Havva’dır. Havva,  Âdem’in hayatını değiştiren dönüştürücü ögedir.  Bu sebeple 

Hava’nın Âdem üstündeki etkilerini belirlemek yapılması gereken ilk iştir. 

 

Âdem rüyasında gördüğü varlığı, uyanınca da arkasında hisseder. Bilmediği bu varlık 

onu korkutmuştur. Âdem, ilk defa korkuyu hisseder: “İlk defa bakmaktan, görmekten 

korkuyordu. İlk defa içinde bir telaş vardı.’’ (s. 126) Havva’nın, Âdem üstündeki ilk 

etkisi korku olmuştur. Âdem Havva’yı gördükten sonra ise korku, yerini başka 

duygulara bırakmıştır. Âdem, Havva’yı gördüğünde onun hakkında düşünmek ya da 

onu uzun uzun seyretmek yerine dikkatini kendi eline yoğunlaştırır: “Kendi içinden yanı 

başına geçen, avucunun içinde hapsolan parmaklarının arasında ezilen bu aydınlık 

tenden ziyade kendi elini seyrediyordu.’’ (s. 127) Havva’nın ortaya çıkışı Âdem’in 

kendi varlığının farkına varmasını sağlamıştır. Âdem’deki bir diğer değişiklik Havva’ya 

duyduğu yakınlıktır: “Hiçbir yıldıza, hiçbir meleğe bu kadar yakınlık duymamıştı.’’ (s. 

127) Havva’ya yakınlık duymasının dışında buradaki diğer önemli nokta bu yakınlığın 

bir uzaklaşmayı beraberinde getiriyor oluşudur: “İçinde Rabdan ayrı, onun iradelerini 

kabule hazır, fakat ondan uzak, bu küçük ve canlı aydınlık parçasının etrafında yeni bir 

âlem kurulmuştu. Sanki Kadim Nizam’dan kopmuştu.’’ (s. 127) 

 

Havva’nın ortaya çıkışı yalnızca Âdem’de bir takım değişikliklere sebep olmamış, 

melekler de onun varlığından etkilenmişlerdir: “Hayretten hepsi Rabbi tesbih ve tahmid 

etmeyi unutmuşlar.’’ (s. 128) Meleklerin Rabbi tesbih ve tahmid etmeyi unutması ile 

Âdem’in utanmayı unutması arasında bir ilişki vardır. “Âdem, utanmasını unutarak 

onlara sordu:’’ (s. 131) Çünkü Havva’nın gelişi yeni bir âlemi de beraberinde getirir. 

Böylece, eski âleme ait değerler yavaş yavaş unutulmuştur. 



Âdem’in yukarıdaki meleklerle söyleşimi gösterir ki Havva’ya yakınlaşma sadece 

Rab’dan uzaklaşmayı değil Âdem’in çevresindeki bütün varlıklardan uzaklaşmasına 

neden olur: “Şimdiden sonra bizden ayrısın... Yalnızsın, diye cevap verdiler.’’ (s. 129) 

 

Yukarıda dönüştürücü ögenin yani Havva’nın ortaya çıkışıyla meydana gelen 

dönüşümleri gösterdik. Ancak, Havva, bunlardan hiçbirini kendi iradesiyle meydana 

getirmez. Yani dönüşümlerin tamamı dönüştürücü ögenin iradesi dışında meydana gelir. 

Dönüştürücü öge, bir mekânizmayı ateşleyen tetik gibidir. Ortaya çıkan her şey aslında 

eskiden de vardır. Havva onların ortaya çıkmasını ya da farkına varılmasını sağlar. 

 

Gerçekten de Âdem, Havva’yla karşılaşıp ona dokunduğunda elinin ve vücudunun 

farkına varır. Eli veya vücudu Havva’dan önce de vardır. O, burada sadece kendi 

varlığının farkına varmıştır. Meleklerin, Havva için söyledikleri şu sözler hayli 

önemlidir: “yalnızlığının aynası...’’ (s. 128) Havva melekler tarafından bir aynaya 

benzetilmiştir. Gerçekte de öyledir. Havva; Âdem’in kendi varlığının farkına varmasını 

sağlayan, Âdem’den bir parça olan küçük, sıcak, parlak bir aynadır. 

 

Havva’yla birlikte ortaya çıkan her şey önceden de vardı, demiştik. Buna hikâyenin 

içinden bir örnek daha vermek gerekirse sayfa 131’den itibaren anlatılmaya başlanan 

“kader’’ iyi bir örnek olacaktır. Kader, Havva’nın ortaya çıkışından sonra hikâyedeki 

yerini almıştır. Ancak bu, Havva’nın ortaya çıkışından önce var olmadığı anlamında 

değildir. Anlatıcının kader hakkındaki şu sözleri de kaderin önceden beri var olduğunu 

gösterir: “O, Rabbin tasavvuru olan bu ebedi şevkler diyarının biricik sırrı ve masalı 

idi.’’ (s 132) 

 

Dönüştürücü ögenin yani Havva’nın özelliklerine gelince: öncelikle, anlatıcının, 

Havva’yı anlatırken yaptığı tasvirlere dikkat edilmelidir: “...kendi böğründen çıkan bu 

sıcak, yumuşak varlığı...’’ (s. 127) “Yüzü, büyük ve ezeli Tavus’un içinde yıkandığı 

mücevher tas kadar güzeldi.’’ (s. 129) “Havva’nın göğsünde her şey unutuluyordu. Bu 

yumuşak ve kokulu yastıkta her azap dinebilirdi. Her acı burada serinleyebilirdi.’’ (s. 

130) Özellikle kullanılan birkaç kelime ise dikkat çekicidir: Sıcak, yumuşak, parlak. Bu 

unsurlar Kadim Nizam’a aittir. Âdem, Kadim Nizam’ı kaybedince Havva’daki bu 

özellikler onu avutur. Ayrıca anlatıcı bu kelimeleri hikâye içinde sık sık kullanarak 



okuyucunun duyularına da hitap etmeye çalışmıştır. Bu hikâyenin gerçekliğini, 

inanılırlığını arttıran bir durumdur. 

 

Havva’nın, Âdem’in hayatında yol açtığı değişiklikler ve kazanımlar aslında Âdem’in 

kaybettikleridir. Bu hüküm hikâye içinde anlatıcı tarafından da verilmiştir: “Ve Havva 

ona kaybettiklerinin karşılığı olarak bütün vücudunu hediye ediyor...’’ (s. 130) Bunları 

bir tablo halinde gösterebiliriz. 

 

KAYBETTİKLERİ KAZANDIKLARI 

Rabba yakınlık Havva’ya yakınlık 

Meleklerle birliktelik Havva’yla birliktelik 

Kadim Nizam Yeni bir âlem 

Ezeli Tavus’un içinde yıkandığı mücevher tas Havva’nın Yüzü 

Değişmez şevkler bahçesi Toprak (Yeryüzü) 

Rabbin Yüzü Rabbin sesi 

 

Âdem’in Havva için söylediği şu söz bize hikâyenin temelinde yer alan önemli bir 

ayrıntıyı gösterecektir: “Yüzü, büyük ve ezeli Tavus’un içinde yıkandığı tas kadar 

güzeldi.’’ (s. 129) Âdem Havva’nın yüzünü büyük ve ezeli Tavus’un içinde yıkandığı 

mücevher tas kadar güzel bulmuştur. Âdem’in hayatında artık “mücevher tas’’ yerine 

Havva’nın yüzü vardır. Havva’nın yüzü, mücevher tas kadar güzeldir. Güzelliği, 

mücevher tasın güzelliğine yakındır. Ancak aynı derecede güzel değildir. Havva bir 

melek değildir: “Hayır bu bir melek değildi.’’ (s. 127) Bir yıldız da değildir: 

“Yıldızlardan biri de olamazdı. Onların köpüğüyle yıkanmış, onların parıltılarını 

almıştı. Fakat kendisi yıldız değildi.’’ (s. 127) dikkat edilirse anlatıcı Havva’nın 

özelliklerini verirken onun bir yıldız olmadığı hususunun üstünde özellikle durmuştur. 

Havva’nın özellikleri Âdem’in ondan daha önce gördüğü diğer varlıkların özelliklerine 

benzemektedir; ancak benzerlik ayniyet değildir. Âdem’in kaybettikleri Havva’nın 

getirdiklerinden daha çoktur ve kıymetlidir. Âdem, bunu anlar ancak yapabileceği bir 

şey yoktur. O da çareyi Havva’ya sığınmakta bulur: “Sakla beni... Sakla beni...’’(s. 131) 

Havva’nın getirdikleri Âdem’i sadece avutur. Bunu anlatıcı da özellikle belirtir: “...onu 

en kuytu gecesinde avutmaya çalışıyordu.’’ (s. 131) 

 



Havva’dan sonra ortaya çıkan kader de Âdem’in kaybettiği Kadim Nizam’ın yerine 

yeryüzünü getirir. Burada da dikkatimizi Kadim Nizam’ın sahip olduğu özelliklere karşı 

yeryüzünün sahip oldukları çeker. Birbirine benzer özelliklermiş gibi görünse de Kadim 

Nizam daha üstün özelliklere sahiptir ve Âdem onu kaybetmiştir. 

 

Eyleyensel örnekçe: 

 

Rab    Havva    İnsanoğlu 

(G)        (N)        (A) 

 

 

 

Kader    Âdem       Rab 

(E)       (Ö)        (Y) 

 



5.3. ZAMAN 

 

“Adem ile Hava” hikâyesinde zamanla ilgili unsurların kullanılmadığını, Kadim 

Nizam’ın gece, gündüz ya da mevsimler gibi zaman unsurlarına sahip olmadığını 

görürüz. Buradaki tek zaman unsuru önce ve sonra işaretlendirmeleridir. Hikâye bir 

değişimi anlattığı için zaman unsuru olarak önce ve sonraların kullanılması 

kaçınılmazdır. Değişimden öncesi (Havva’dan önce) ve değişimden sonrası hakkında 

yapılabilecek önce-sonra karşıtlığı diğer bölümlerde hazırlanan tablolara benzerlik 

gösterir. Bunun nedeni değişimin tek bir unsurdan değil de birçok unsuru kapsayan bir 

şekilde ortaya çıkmasıdır: 

 

ÖNCE SONRA 

Rabba yakınlık Havva’ya yakınlık 

Meleklerle birliktelik Havva’yla birliktelik 

Kadim Nizam Yeni bir Âlem 

Ezeli Tavusun içinde yıkandığı mücevher tas Güneş, ay, yıldızlar 

Değişmez şevkler bahçesi Toprak (yeryüzü) 

Rabbin yüzü Rabbin sesi 

Ölümsüzlük Ölüm 

Aydınlık, parlaklık Karanlık, gece 

Meleklerin en üstünü İnsan 

Meleklerin çağı Toprağın çocuklarının devri 

 

Yukarıdaki tabloda önce-sonra karşıtlığı Havva’nın ortaya çıkışına göre 

belirlenmiştir. Önce, Âdem’in önceki hayatı; sonra ise ondan sonraki, onunla birlikte 

geçen hayatıdır. 

 

Daha önce de söylediğimiz gibi Kadim Nizam’da zaman kavramı belirgin değildir. 

Ancak, yeni âlemde gece gündüz gibi unsurlar yer almaktadır: “...bir gece saatinde 

kendilerini yeryüzünde buldular.’’ (s. 135) 

 



Öykü zamanı belirgin değildir. Bu bir yaradılış hikâyesi olduğu için tarih verme gereği 

duyulmamıştır. Öyküleme zamanı hakkında da hikâye içinde bir ipucuna rastlayamayız. 

Bunlar hikâyeye mistik bir hava katar. 

 

Hikâyenin ritmine bakıldığında hikâyenin kesintiyle başladığı görülür. Anlatıcı, 

Âdem’in geçmişini doğrudan anlatmak yerine hikâyenin içinde parça parça vermeyi 

tercih etmiştir. 



5.4. MEKÂN 

 

Hikâye, iki mekân açılımı içerir. Bunlardan birincisi; Âdem’in Kadim, dediği mitolojik 

âlemdir. Önce bu âlemin özelliklerini inceleyelim. Burada dikkati çeken ilk özellik 

Kadim Nizam’ın ve içinde yer alan varlıkların ebedi ya da ezeli oluşlarıdır: “...ezeli 

Tavus’un içinde yüzdüğü mücevher...’’ (s. 120) “Değişmez şevkler bahçesi...’’ (s. 131) 

“Ebediyetin neşesini teganni eden kuşlar...’’ (s. 131) Bu önemli özelliğin yanında 

Kadim Nizam’a aydınlığın, parıltının hâkim olduğunu da belirtmeliyiz: “Tekrar 

aydınlığın kaynağına...’’ (s. 128) “Her tarafta görünmez avizeler yandı.’’ (s. 128) 

 

Kadim Nizam ve içindekiler Âdem’in kaybettiklerindendir. Âdem, kaybettiği bu nizama 

karşılık yeni bir nizam, yeni bir âlem kazanmıştır. Bu, hikâyenin ikinci mekân 

açılımıdır. Birincisi ve ikincisi arasında büyük paralellikler ve farklılıklar vardır. Âdem, 

kaybettiği Kadim Nizam’ın yerine geçen yeni nizamı ‘kader’in içinde görünce üzülür: 

“Onlar geçtikçe Âdem’in alnı üzüntüden kırışıyor, acayip bir korku içini sarıyordu.’’   

(s. 133) Aslında Kadim Nizam’la yeni âlem birbirine benzemektedir: “Aden bahçesinin, 

büyük bir şeyin ilk kaynağı ve aynı ebediyet remizlerinden, mücevher parıltı 

çiçeklerinden, acayip ve rüzgârsız ağaçlardan başka remizler, başka türlü çiçekler, başka 

türlü ağaçlar gördüler.’’ (s. 132) Her iki âlemde de çiçekler, ağaçlar ve remizler 

bulunmaktadır; ancak bu ortak paydaya rağmen farklılıklar, yeni âlemin eskisinden 

değer bakımından aşağıda oluşu Âdem’i üzmüştür. Ortak paydalar için de şunlar 

söylenebilir: Yukarıda da belirttiğimiz gibi benzerlik ayniyet değildir. Âdem, edebi ve 

ezeli âlemi kaybetmiş, kaderin ‘mahpusu’ olmuştur. 

 

Bu yeni âlem ve ona ulaşırken geçtikleri yol Kadim Nizam’ın tersine karanlıktır: 

‘’...yıldızların yer yer parçaladığı karanlıklar içinden inmeğe başladı.’’ (s. 134) ‘’...bir 

gece saatinde kendilerini yeryüzünde buldular.’’ (s. 135) 

 

Kader’in ‘’karanlıklar içinden inmeğe’’ başlaması bize yeryüzünün konum olarak 

Kadim Nizam’dan aşağıda olduğunu gösterir. Bu da bize şöyle bir tablo hazırlama 

olanağı sunar: 



 

KADİM NİZAM YENİ ÂLEM 

Yukarı Aşağı 

Aydınlık Karanlık 

Ezeli Tavus Güneş, Ay, Yıldız 

Aden bahçeleri İnsan sesine susamış toprak 

 

Hikâyede bulduğumuz diğer bir bağıntı ise su ve suyla ilgili unsurların birbiriyle ve 

hikâyeyle olan bağıntısıdır. Hikâye Âdem’in su başında yatarken gördüğü rüyayla 

başlar: “...ağır nakışlı berrak suların arasında kendisini...’’ (s. 126) Havva, yıldızların 

köpüğüyle yıkanmıştı: “Onların köpüğüyle yıkanmış, onların parıltılarını almıştı.’’      

(s. 127) Nurun ilk aksi,  tasavvuru zorlayan ilk damlası olan ezeli Tavus, bir mücevher 

tasta yıkanmaktadır: “Tekrar Büyük Tavus, içinde yüzdüğü mücevher tasta 

kımıldandı.’’ (s. 128) Âdem ve Havva’yı Kadim Nizam’dan alıp yeryüzüne götüren 

kader de siyah bir gemi şeklindedir: “Ve böylece siyah yuvarlak bir gemi gibi yerinden 

kımıldadı...’’ (s. 134) Hikâyenin sonunda Âdem Serendip’te bir kaynaktan su içerken 

Havva onu bir kuyunun başında beklemektedir. Bütün bunlar birer rastlantı değildir. 

Elbet aydınlık ve su hikâyenin bütününü saran temel unsurlardır. 

 

Bu bölüme eklenebilecek bir ayrıntı da şudur: Âdem yeryüzüne geldiğinde “Serendip’te 

bir dağ tepesi’’ ne düşer; Havva ise “Yemen’de bir kuyu başı’’na. Bu bize Âdem’in 

Havva’ya göre daha yukarıda olduğunu düşündürür. Âdem meleklerin en üstünüdür. 

Havva ise sadece ondan bir parçadır. Ayrıca Âdem’den yaratılmış ya da ilk önce o 

farkına vardığı için varlığından söz edilmeye başlanmış olması da önemlidir ve belki de 

bunun için ondan daha aşağı bir noktaya düşmüştür. Bu sorunun cevabını hikâyede yer 

almaz. 



6. BİR TREN YOLCULUĞU 
 

Hikâye başkahramanı, cumhuriyet devri aydınıdır ve doğudan batıya doğru trenle 

yolculuk yapmaktadır. Tren Fevzipaşa İstasyonu’nda yolcu almak için durduğunda 

başkahraman, İkinci Dünya Savaşı sonrası Türk halkının içinde bulunduğu olumsuz 

şartları ve bu durumun sebepleri hakkındaki düşünceleriyle birlikte okuyucuya anlatır. 

Sadece halk değil toplumun bütün kesimleri güç şartlar altında yaşamını sürdürmeye 

çalışmaktadır. Başkahraman, trene binen sanatçıların da yaşam mücadelesi içinde 

bulunuşlarını acıklı bir şekilde anlatır. Yaşlı aktörün anlattığı Zehra’nın hayat hikâyesi 

ise hikâyenin mevzusuna derinlik katan bir kısa hikâye özelliği taşır. 

 

6.1. ANLATICI 

 

Hikâye, içöyküsel anlatıcı tarafından anlatılmıştır. Ancak, hikâyenin içinde tek 

anlatıcı yoktur. Bir başka içöyküsel anlatıcı, hikâyenin üstüne kurulduğu Zeynep’in, 

hayatını anlatır. İkinci içöyküsel anlatıcı (ihtiyar aktör), hem olayların bütününü 

okuyucuya aktaran birinci içöyküsel anlatıcıyı hem de okuyucuyu Zeynep’in hayatı 

hakkında bilgilendirir. Böylece eksikliğin giderilmesini sağlamış olur. İhtiyar aktörün 

hikâye içindeki en önemli işlevi budur. Böylece birinci içöyküsel anlatıcının sınırlı 

hâkim anlatıcı konumunda olduğunu da anlamış oluruz. Çünkü o, Zeynep hakkındaki 

bilgilere sahip değildir. Ancak hikâyenin geri kalanını ondan öğreniriz. 

 

Anlatıcı, hikâyeye çevre tasviriyle başlıyor. Çevreden yavaş yavaş merkeze yönelen bu 

tasvirler sayesinde anlatıcı, bir tablo çizer gibi önce manzarayı çizmiş sonra da 

kahramanlarını bu manzaranın içine yerleştirmiştir. Anlatıcının bakış açısı, kapsayandan 

kapsanana doğrudur. 

 

Hikâyenin henüz başlangıcındaki tasvirler bir söyleşimle kesilir ve anlatıcı olaylar 

hakkında bilgi vermeye başlar. Söyleşimler, doğrudan aktarma yoluyla aktarılmıştır. Bu, 

hikâyenin inandırıcılığını ve kişilerin gerçekliğini arttırıcı bir özelliktir. 

 



Anlatıcı hikâyeye başlarken bu söyleşimlerin içine hemen okuyucuyu meraklandıracak 

bir unsur yerleştirir: “Küçük bir muameleleri varmış... Ölen kız vardı ya...” (s. 137) işte 

bu cümleler okuyucuyu hikâyeye çeker. Çünkü hikâyenin sonunda tam olarak bir olay 

hakkında bilgi verilmiştir. 

 

Daha olaylar anlatılmamıştır; ancak olayların sonunda ortaya çıkan durumdan yani kızın 

ölümünden bahsedilmiştir. Bu da okuyucunun neden, niçin gibi soruları sormasına, 

kızın kimliğini merak etmesine neden olacaktır ki bu soruların cevaplarını öğrenmek 

için hikâyeyi okuması gerekecektir. İşte anlatıcı, kızın ölümünü bir merak unsuru olarak 

böyle kullanmıştır. 

 

Anlatıcı, kişilerini sadece tasvir etmekle yetinmez. Onlar hakkında yorumlar da yapar. 

Yani anlatıcı objektif bir anlatıcı değildir: “...sanatkârca giyinmenin ve yaşamanın ihmal 

ve gevşekliğini, kaderle mücadelesinde muvaffak olamamış aydın adamın gururunu 

muhafazaya çalışıyordu.’’ (s. 137) Görüldüğü gibi tasvirler bile anlatıcının bakış 

açısıyla yapılmıştır. Anlatıcı, kişilere karşı duygularını da belirtmekten çekinmez: “İçim 

ihtiyar artiste hınçla dolu gözlerimi kapadım.’’ (s. 146) Bu cümleler de anlatıcının 

sübjektifliğine dair yargımızı kanıtlar. 

 

Anlatıcı, hikâyeyi dört bölümde vermiştir. Birinci bölüm; hikâyenin başlangıcından 

trenin hareketine kadar olan bölümdür. Tasvirler ağırlıktadır. Artistler ve çevre tasvir 

edilmiştir. İkinci bölüm; anlatıcının hareket eden trenden sonra trenin içine yönelen 

gözlemlerinin yer aldığı bölümdür. Artistleri daha yakından gören anlatıcı, onlarla ilgili 

tasvirlerine devam eder. Üçüncü bölüm, anlatıcının, ihtiyar aktörle konuştuğu 

bölümdür. Söyleşimler hâkimdir. Anlatıcı, söyleşimlerin arasında ihtiyar aktörün 

hareketlerini tasvir ederek okuyucunun, hikâyeyi zihninde canlandırabilmesini 

sağlamaya çalışır. Birinci bölümde merak unsuru olarak kullanılan ve hikâyenin 

başındaki gerilimi sağlayan Zeynep’in ölümü hakkındaki bilgiler bu bölümde ihtiyar 

aktörden alınır. Bu bölümde bazı yer isimlerinin eksik yazıldığını görürüz: “P...’deki 

küçük salaşın...’’ (s. 140). “Z...’de, yakın köylerden...” (s. 141). “P...’deki salaşta...” (s. 

142). Yer isimlerinin bu şekilde eksik yazılışı, okuyucuya, gerçek bir hikâye 

anlatılıyormuş da anlatıcı bazı sebeplerden dolayı bunları yazmaktan çekiniyormuş 

hissini vermektendir. Dördüncü bölümün özelliği ise şudur: Anlatıcı; nasıl ilk 



bölümlerde çevreden merkeze, kapsayandan kapsanana doğru ilerlemişse, bu bölümde 

de bunun tam tersini yapmıştır. Anlatıcının aydınlatıcı bakışı içeriden dışarıya doğru 

yönelmiştir ve bu yöneliş adeta bir kameranın bir noktaya sabitlenip filmin sonunun 

geldiğini işaret etmesi gibidir. Anlatıcı, hikâyeyi çevre tasviriyle bitirir. Bu, aslında bir 

insanın kaybının zamanı durdurmadığını, zamanın akmaya devam ettiğini göstermek 

için kullanılan bir metottur. Bu kapsayanın içinde kapsananın yerinin ne kadar küçük ve 

etkisiz olduğunu göstermek için kurulmuş bir tezattır. 

 

Yukarıda da söylediğimiz gibi anlatıcı, dışarıdan içeriye doğru bir bakışa sahiptir. Bu 

durum kişiler için de geçerlidir: “Erkenden biri, tam yağmurun altında, iki eli 

pardösüsünün cebinde, yalnız başının arka tarafında kalmış tıraşsız saçları, ihtiyar ve 

biçare çehresiyle ayakta duruyordu.” (s. 137) Ancak bu durumun bir istisnası vardır: 

Zeynep. Anlatıcı, Zeynep’i daha önce görmüştür. Onu anlatmaya başladığında 

diğerlerinden farklı bir yol izler: “...ilk defa seyrettiğim bu kız belki en istidatlılarıydı. 

Güzel bir İstanbul şivesi vardı. İstediği zaman bir nevi eda takınabiliyor, yine istediği 

zaman çok şehir çocuğu olabildiği için hoşa giden bir kolaylıkla oynuyordu; fakat asıl 

dikkat edilecek tarafı zaman zaman rolünün içinde uyanmaları, etrafına garip denecek 

bakınmalarıydı.” (s. 140) 

 

Görüldüğü gibi anlatıcı; Zeynep’in fiziksel özelliklerini anlatmak yerine, onun 

şivesinden ve rolünün içinde uyanışlarından bahsetmiştir. Zeynep’i diğerlerinden ayıran 

ve onu başarılı kılan özellikler de bunlardır. Özellikle de sahnedeyken rolünün içinde 

uyanması Zeynep’i sahnede daha etkili kılar. Bunu ihtiyar aktörün şu sözleri de 

doğrular: “Hâlbuki bu korkusu güzeldi, sahne birdenbire canlanırdı.” (s. 146) 

 



6.2. KİŞİLER 

 

Kişi kadrosu, bu hacimde bir hikâye için geniş sayılabilir: Anlatıcı, Zeynep, Zeynep’in 

kocası, Zeynep’in evleneceği adam, ihtiyar aktör, artist kadınlar, orta yaşlı memur, iki 

tüccar, Jandarma çavuşu, Ali, Mehmet (Zeynep’in abisi), Zeynep’in üvey annesi... 

 

Hikâye kişilerinin arasında pek de dikkat çekmeyecek bir bağıntı vardır. Kişilerin 

neredeyse tamamı, sanki bir tiyatro içindeki rollerini oynuyor gibidir. Hiç kimse kendisi 

gibi değildir. Örneğin; orta yaşlı memur. Onun çabasıyla artist kadınlardan birinin 

kızına bir yer bulunur. Anlatıcı, bu durumu şöyle izah eder: “Sanki karşılıklı vaziyetler 

tek başlarına bir tasnif yapıyor, ilerleyen yaş, dökülmüş saç, ihtiyarlamış vücut, başka 

türlü sevmeği, daha alçak gönüllü, daha az titiz olmayı kendiliğinden kabul ettiriyordu.” 

(s. 139) Bu sözler gerçekten de oldukça önemlidir. Kişilerin, hikâye içindeki en önemli 

bağıntıları bu cümlelerde saklıdır.  

 

Yukarıdaki cümlelerde orta yaşlı memura ait bazı vasıflar ve ardından da o vasıfların 

gereği olan rol ortaya konulmuştur. Yani içinde bulunduğu durum onu böyle 

davranmaya yöneltmiştir. Bu yargı, kişilerin iradelerini varsaymaz. Benzer özellikler 

diğer kişiler için de geçerlidir. Artistlerden biri olan genç kızın, tüccarlara karşı tavırları 

da bu doğrultuda değerlendirilebilir: “...kendi repertuarından ziyade seyrettiği filmlerin 

hatırında kalan büyük flört sahnelerindeki kadınları taklide çalışıyor.” (s. 141)  

 

Genç kız da kendisi gibi değildir. Orta yaşlı memur gibi o da rolünün gereğini 

yapmaktadır. Bu durum diğer artistlerin tamamında vardır: “...tıpkı sahnede imişler gibi, 

fakat sahnenin imkânlarından mahrum oldukları için hüznü daha belli tebessümlerde...” 

(s. 138) Artistlerin iki hayatı vardır: gerçek hayatları ve sahne hayatları. Ancak bu iki 

hayat birbirinden tamamen ayrı değildir. Gerçek hayatları sahne hayatlarından, sahne 

hayatları da gerçek hayatlarından etkilenişini örnekleyebilir niteliktedir. Sahne 

hayatlarının da etkilendiğini şu sözlerde görebiliriz. İhtiyar aktörün Zeynep hakkında 

söylediği ve Zeynep’in tiyatroya nasıl girdiğini anlatan: “Çoğu gibi, evlendikten sonra. 

Küçük evlendirmişler.” (s. 143) bu cümleler sahne hayatlarının gerçek hayatlarından 

etkilenişini göstermekle kalmaz. Bu etkilenmenin sebeplerini de ortaya koyar. Dikkat 

edilirse, anlatıcının bakışının, hep bayan artistlerin üstünde olduğu görülür. Tasvir 



edilen ve anlatılıp, anlaşılmaya çalışılanlar hep onlardır. Erkek artistlerin üzerinde pek 

durulmamıştır. İhtiyar aktör de sadece bir içöyküsel anlatıcı olarak kullanılmıştır. Bu 

hikâyenin, sosyal hayatı tenkidi olarak da yorumlanabilir. “Küçük evlendirmişler” 

“Evde dayak, silah çekmeler...” “Üvey annenin elinde kaldığı için, çok hırpalanmış.” 

gibi cümleler bize, anlatıcının; aile ve sosyal hayat hakkındaki görüşlerini üstü kapalı 

olsa da iletir. Zeynep; üvey anne baskısıyla hırpalanmış, koca dayağından bunalmış bir 

kadındır. Gerçek hayatı tiyatroya aksettirdikleri sayesinde fark edilir. Ancak bu fark 

ediliş ona mutluluk getirmez. 

 

Zeynep’in tiyatroyu seçmesinin sebebi de çocukluğuyla ilgilidir aslında: “Gidecek, 

kendisini gösterecek, muvaffak olacak, biçare geçmiş çocukluğunun hıncını almak için, 

meşhur ve zengin olarak İstanbul’a dönecek...” (s. 143) Tiyatroya başlama sebebi, 

tiyatroda başarılı olmasının nedenleri, hayatındaki bölünmüşlük, hepsi geçmişiyle 

(çocukluğuyla) ilgilidir. Anlatıcı, nedenlerin tamamını kişilerin çocukluklarına 

dayandırmıştır. Burada ‘kişiler’ dememizin nedeni Zeynep’in, aslında, aynı durumda 

olan birçok kadını temsil eden bir sembol oluşudur: “Çoğu gibi...” (s. 143) şeklindeki 

genel ifadeler bu yargıyı kanıtlar. 

 

Zeynep’in hayatıyla ilgili söylememiz gereken bir diğer önemli nokta da evlendiği ve 

evlenmek üzere olduğu adamın özellikleriyle ilgili küçük bir ayrıntıdır: Zeynep’in iki 

kocası da zengindir: “Kocası o semtte bir kunduracıymış. İyi kazanıyormuş.” (s. 143) 

“...yakın köylerden birinden zengince bir adamın hoşuna gitmişti.” (s. 141) Bu durum 

bir tesadüf olmaktan çok uzaktır. Zeynep, “çocukluğunun hıncını almak için, meşhur ve 

zengin” olmak istemektedir: “Hâlbuki Zeynep’in ihtirasları var.” (s. 14). Ancak mesele 

bu kadar da basit değildir. Zeynep, sadece zengin olmak isteğiyle zengin kocalar seçmiş 

değildir çünkü. Zeynep, evleneceği ya da evlendiği bu iki adamı da kendisi seçmemiştir: 

“Küçük evlendirmişler.” “Adam evlenmek teklif etti.” Bu önemli noktayı şöyle izah 

edebiliriz: Zeynep’in çocukluğu, oldukça sıkıntılı geçmiştir. Çocukluğu, ilerleyen 

yaşlarında hayatını etkiler. Aldığı kararlar: “O da rahat ederim diye kabul etti.” (s. 141) 

kendi iradesinin yansıması gibi görünse de aslında çocukluğunun etkisiyle hareket 

etmektedir. Yani tam anlamıyla bir irade ve bu iradenin aldığı kararlar mevcut değildir. 

Zeynep, anlatıcının başka bir kişi için söylediği gibi: “...hülasa bu tesadüfü tam 

manasıyla tadıyordu.’’ (s. 140) tesadüflerin ona sunduğu hayatı yaşamıştır. Ölümü de 



bir kaza neticesinde olur “yalnız arabacı, o da bir tesadüfle...” (s. 141) kurtulurken 

Zeynep ölür. 

 

Anlatıcının, Zeynep’i anlatırken özellikle üstünde durduğu bir diğer nokta da aslında bu 

iradesizlikle ilişkilidir: raks şeytanı. Anlatıcı, bu tamlamayı birkaç yerde kullanır: 

“Zeynep’te raks şeytanı vardı; bu bacaklarımıza yerleşen bir şeytandır. Oradan vücudun 

öbür taraflarını idare eder. İki düzgün bacak ona, imkân olarak yetişir.” (s. 142) 

Görüldüğü gibi Zeynep’in güzel dans edişi bile iradesinin dışında gelişen bir durumdur. 

Bu iradesizlik, hikâyenin diğer kişilerinde de görülür. Zeynep’in ilk kocası: “Her akşam 

içer, içtikçe susar, değişir, sonunda bir vesvese ifriti olurdu.” (s. 143) yeni kocası da 

Zeynep gibi irade dışında hareketlerde bulunur. Tek bir farkla Zeynep geçmişinin 

etkisindeyken kocası içkinin etkisi altındadır. 

 

Kişileri etkileyen ve onların hayatlarına yön veren eyleyenleri eyleyenler örnekçesinde 

gösterebiliriz 

 

KİŞİLER EYLEYENLER İŞLEVLER 

Yüksek perdede insan sesi Korkunç başka bir âleme 
gidiş 

Üvey annesi ve çocukluğu Hayatında bölünmüşlük, 
korku Zeynep 

Raks şeytanı Vücudun öbür taraflarını 
idare 

Zeynep’in kocası İçki Değişim, vesvese ifriti 
Arabacı İçki Kaza 

İhtiyar Memur İlerleyen yaş, ihtiyarlamış 
vücut, dökülmüş saç 

Başka türlü sevmek daha 
alçak gönüllü daha az titiz 
olma 

Genç kız Seyrettiği filmler Seyrettiği filmlerdeki 
kadınlar gibi davranma 

İhtiyar aktör Sanatkarlık Ön dişlerinin sökülmesini 
isteme 

Uzun boylu kadın Parlak çizmeler, iyi sıkılmış 
bel 

Jandarma çavuşu ile 
birliktelik 

 

Eyleyenler hemen hemen bütün kişileri sarmış durumdadır. Bütün kişiler bir eyleyenin 

etkisindedir. Onlar, hayatlarına tam anlamıyla hâkim değildirler. Hayatlarının akışı, 

kendi iradelerinin dışındaki eyleyenlerden etkilenir. 



 
(G) 

Biçare geçmiş çocukluğunun 
hıncını almak 

(N) 
Zeynep 

(A) 

Tiyatro 
(Y) 

Zeynep 
(Ö) 

Kocası, kaza
(E) 

Hikâyenin en önemli kişisi Zeynep için, bir eyleyensel örnekçe yapmamız gerekirse 

şunları yazabiliriz: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zeynep çocukluğunda yaşadığı sıkıntıların acısını çıkarmak ister. Bunun için zengin 

meşhur olmayı tek çare olarak görür. Tiyatro, onun ihtiraslarını elde edebilmek için 

kullandığı bir araç durumundadır. Ancak, amacına ulaşamamıştır. Kocası ve ölümüne 

neden olan kaza onun amaçlarına ulaşmasına engel olur. 

 

Bu başlık altında düşündüğümüzde dikkatimizi çeken diğer bir nokta da anlatıcının 

özellikle üstünde durduğu bütün kişilerin bayan oluşudur. Ayrıntılı şekilde tasvir 

edilenler, karşılaştırmalarla maruz kalanlar ya da hayatı anlatılanlar hep bayandır. Bu 

durum; anlatıcının vermek istediği mesajlarla, eleştirilerle de ilişkilidir. Anlatıcı; 

Zeynep ve artistlerin şahsında, toplum içerisinde ve sanatta kadının yerini sorgulamış. 

Kadınlarla ilgili sorunlara göndermede bulunmuş (küçük evlendirmişler), ailenin 

insanlar üzerindeki etkileri ve aile sorunlarına değinmiş (üvey anne elinde kaldığı için, 

çok hırpalanmış) son olarak ta hayatla ilgili düşüncelerini okuyucuya aktarmıştır: 

“Şartların arasına, mühim anlarda, kendi tecrübenizi olduğu gibi nakledin, en başka 

türlü hayatı doldurmuş olursunuz.” (s. 144) 

 

Anlatıcı, artistleri, halktan ayrı bir yere koyar. İçinde bulundukları durumu olabildiğince 

kötü göstermeye çalışır. Hatta halktan farklı olduklarını özellikle vurgulayarak 

düştükleri kötü durumu kullanıp okuyucunun onlara acımasını sağlamak istemiştir. 

Bunun için de köylü kadınlarla artist kadınları karşılaştırmıştır: “Üçünde de yürük 

kadınlarını debdebeli sükûnetinden eser yoktu. Telaşlı ve yorgundular. Hallerinden bu 

rutubetli havada ölesiye üşüdükleri anlaşılıyordu.” (s. 138) Artistler, bulundukları 



mekâna ait değildir. Onlar “çok hususi bir talihle” gezmektedirler. Anlatıcı onları (halk) 

tan farklı göstermiş ama bir taraftan da bulundukları olumsuz durumu daha da 

belirginleştirebilmek için onları halkla kıyaslamaya girişmiştir. Yörük kadınlarıyla artist 

kadınlar arasında yapılan kısa kıyas cümlesi bunu örnekler: “Üçünde de yürük 

kadınlarının debdebeli sükûnetinden eser yoktur.” (s. 138) 

 

Anlatıcı, artistlerle halkı yan yana vermiş böylece okuyucunun artistlere acımasını 

sağlamıştır. Artistler, istasyondaki pek çok inanın bulunduğu yerden daha iyi 

durumdadır. Ancak “aydın” sınıfında oluşları onların istasyonda farklı bir yerde 

olmalarını gerektirir. “Çok parlak bir şey”in “harabe” haline gelmesi onların durumunu 

acınır kılar. Çünkü bu artistler çok parlak bir şeyin (sanat) harabesinde değişen bir hayat 

sürmektedirler. 

 

Anlatıcının, artistleri daha açık bir şekilde verebilmek için okuyucunun kıyas 

yapabileceği, karşılaştırabileceği halkla yan yana verdiğini söylemiştik. Halkla artistler 

arasında anlatıcının hikâyede verdiği farklılıkları şöyle gösterebiliriz:  

 

HALK ARTİSTLER 

Kalabalık (yığın) Üç kadın, iki adam 

Debdebeli sükûnet  Telaşlı, yorgun 

Üçüncü mevki 
Birinci ve ikinci sınıf yolcuların 

bulunduğu salon 

 

Trenin içindeki halk ile dışındakiler arasında ilişki vardır: “...trenin 

pencerelerinden eş dost arayan, yiyecek sepeti uzatan bir yığın halk daha vardı. Hepsi iç 

içe idiler.” (s. 136) Ancak artistlerin böyle bir durumu yani içinde bulundukları mekânla 

ve bir çevreyle ilişkileri yoktur. Tren hareket ederken “Hemen hepsi, son bir defa 

pencereden bir şey unutup unutmadıklarını anlamak için terk ettikleri yere baktılar. 

Hayır, hiçbir şey kalmamıştı.” (s. 139) Onlar,  bu mekâna ait değildirler. Bunun için de 

en ufak bir eşyalarını bile orada bırakmak istemezler.  

 



Zeynep’in 
doğumu 

Kocası 

Fevzipaşa istasyonuna 
yaklaşıldığında  
(gündüz) 

Çocukluğu 
(üvey annesi) 

Tiyatro 
Hayatı

Ölümü 

Adana’ya 
yaklaşıldığında 
(gece) 

6.3. ZAMAN 

 

Hikâye zaman açısından incelendiğinde kesin bir öyküleme yada öykü zamanının 

olmadığı görülecektir. Anlatıcı, mekâna kattığı belirsizliği zamana da katarak hikâyeyi 

masalımsı bir havaya sokmuştur. 

 

                                                                                                    ÖYKÜLEME ZAMANI 

 

 

 

                                                                                                       ÖYKÜ ZAMANI  

 

 

 

Hikâye bir gün boyunca sürer (öyküleme zamanı) bunun dışındaki diğer zaman unsuru 

Zeynep’in ihtiyar aktörün kumpanyasına katılışıdır. Öyküleme zamanının başlangıcı ile 

Zeynep’in ihtiyar aktörün kumpanyasına katılışı atasında dört sene vardır:  “dört sene 

evvel bir gece. Ona rastladım.” (s. 144) 

 

Bu bölümde hazırlayacağımız şemalardan biri de anlatının yani hikâyenin ritmini 

gösteren şemadır: 

 

                                                                                                     ÖYKÜLEME ZAMANI 

 

 

 

 

                         ÖYKÜ ZAMANI 

 

Görüldüğü gibi hikâye kesinti ile başlamış ve yine kesinti ile son bulmuştur. Hikâyenin 

içinde de kesintiler sıkça kullanılmıştır. Bu bölümlerde anlatıcı, kişiler hakkında veya 

hayat hakkında görüş bildirmiş, kişilerini veya onların içinde yer aldıkları çevreyi 

öyküleme zamanını durdurarak anlatıp, tasvir etmiştir. Kesintilerin bu kadar sık 

K
es

in
ti 

D
ur

ak
la

m
a 

Ek
si

lti
 

D
ur

ak
la

m
a 

Ek
si

lti
 

K
es

in
ti 

Sa
hn

e 
Ö

ze
tle

m
e 

Sa
hn

e 
Ö

ze
tle

m
e 

K
es

in
ti 

Sa
hn

e 
Ö

ze
tle

m
e 

K
es

in
ti 

Sa
hn

e 
Ö

ze
tle

m
e 

K
es

in
ti 

Ö
ze

tle
m

e 
D

ur
ak

la
m

a 
Sa

hn
e 

Ö
ze

tle
m

e 
K

es
in

ti 



karşımıza çıkışının nedeni ise anlatıcının, bir hikâye anlatmaktan çok, hikâyenin içinde 

fikir ve görüşlerini anlatmak istemesidir. Özetleme ve eksiltinin (özellikle özetleme) bu 

kadar sıklıkla kullanılışının sebebi de budur. Yani eğer anlatıcının maksadı Zeynep’in 

hayat hikâyesini vermek olsaydı bu sefer özetleme ve eksiltilerin yerini duraklamalar ve 

ayrıntılı şekilde anlatışlar alacaktır. 



6.4. MEKÂN 

 

Hikâye çevre tasviriyle başlar. Bu tasvirin en önemli özelliği içerdiği yağmur 

unsurudur. Anlatıcı, bu unsuru parça parça da olsa hikâyenin sonuna kadar kullanmıştır. 

Yağmur, hikâyede oluşturulmaya çalışılan esenliksiz ortamı destekler. Anlatıcı, daha ilk 

cümlelerde bu esenliksiz ortamı yağmur vasıtasıyla okuyucuya sezdirir: “Trende sadece 

can sıkıntısı olan yağmur burada gerçek bir sefaletti.” (s. 136) Hikâyede, mekân baştan 

sona kadar yağmur (su) unsuru ile kuşatılmıştır. Hikâyenin ilk cümlelerinin ve son 

cümlelerinin bu unsura ayrılmış olması onun hikâye içindeki önemiyle alakalıdır: “Hava 

yağmurluydu. Tren ara sıra şiddetli sağanakların arasından geçiyor...” (s. 136) “Yerde, 

istasyonun dağınık ışıklarının uzun ve titrek akislerle doldurduğu büyük su birikintileri 

vardı.” (s. 147) Yağmur (su) hikâyenin belirsiz ve esenliksiz mekânının oluşumunda 

etkilidir. 

 

Karşımıza çıkan ilk mekân “Fevzipaşa istasyonu”dur ve yağmur burada da devam eder. 

Artistlerin bulunduğu yeri ve artistleri anlatan anlatıcı, onları da yağmurla birlikte verir: 

“Kapının yanında, hemen hemen yağmur altında üzüntülü ve sabırsız bekliyorlardı.” (s. 

137) Hikâyenin başlangıcındaki çevre tasviri ve artistlerin tasviri arka planda da kalsa 

yağmur unsurunu mutlaka içerir. İhtiyar aktörün, Zeynep’in hikâyesini bitirmesine 

yakın bir tasvir daha çıkar karşımıza, çıkar ve tabii ki yağmur da: “Bu yağmurlu 

yolculukta...” (s. 144) ihtiyar aktörün Zeynep’in hikâyesini tamamlayışı ile hikâyenin 

tamamlanışı arasında bir sayfalık bir bölüm vardır. Bu bölümün sonu yani hikâyenin 

son cümleleri de tabiat tasviridir. Ve bu tasvirin içinde de yağmur unsuru yer alır: 

“Büyük okaliptüsler, yağmurlu ve karanlık gecenin...” (s. 147) 

 

Oluşturulmaya çalışılan esenliksiz ortamı yağmurun dışında bazı unsurlar da destekler. 

Örneğin Fevzipaşa istasyonu ile karşımıza çıkan ve trenin içinde varlıklarını devam 

ettiren ‘’kalabalık’’, bu esenliksiz ortamın oluşturulmasında önemli rol oynar: “...bir 

yığın halk daha vardı. Hepsi iç içe idiler. Üçüncü mevki vagonlar, kapılarına kadar dolu 

idi. Behemehal gitmek isteyen yolcular pencereden içeriye girmeye çalışıyorlardı.” (s. 

137) 

 



Anlatıcı, kişilerin içinde bulunduğu olumsuz durumu daha belirgin hale getirebilmek 

veya belki de kişilerini okuyucuya acındırmak için mekânı olabildiğince olumsuz hale 

getirmiştir: “Belediyenin yanındaki salaşımsı kahvede...” (s. 137)  

 

Hikâyenin başında, mekânla ilgili gördüğümüz bir diğer önemli ayrıntı ise anlatıcının, 

içinde bulunduğu mekân olan “tren”dir. Hikâyenin bütünü incelendiğinde anlatılan 

konunun içinde hareket bulunmadığını, okuyucuyu içine çekecek gerilimlerin, 

şaşırtmacaların bulunmadığını görürüz. BU, hikâye için bir eksiklik sayılabilir. En 

azından anlatıcı bu şekilde düşünmüş olmalı ki gerilimi arttırmak, hikâyeyi çekici 

kılmak ve okuyucuyu meraklandırmak için bazı yöntemler kullanmıştır. Bunları “anlatı” 

başlığında vermiştik. Burada bahsedeceğimiz unsur ise “tren”dir. Anlatıcı tren 

vasıtasıyla hikâyeye hareket katmış, en azından mekânda ve içöyküsel anlatıcıyı değişik 

ortamlara taşıyabilmiştir. Bu da hikâyeyi zenginleştirmiş ve hikâyeye boyut katmıştır. 

 

Anlatıcının, mekâna yüklediği diğer bir özellik ise isimlerinin ilk harfinden sonra üç 

nokta konulmuş mekânlardır: “P...deki küçük salaşın...” (s. 140) “Z...de, yakın 

köylerden...” (s. 141) Bu iki mekânın dışındaki bütün mekânların isimleri tam olarak 

yazılmışken bunların eksik yazılması aslında anlatıcının, diğer başlıklar altında da 

belirttiğimiz gibi, hikâyeye yaymak istediği belirsizlik havasıyla ilgilidir. Bunun dışında 

anlatıcı bu yolla hikâyeye gerçeklik ve inandırıcılık katmıştır. 

 

Anlatıcının Zeynep’i gördüğü, seyrettiği köy ve Zeynep’in ikinci defa evleneceği 

adamın köyüdür bu köyler. Anlatıcı, bu isimlerin dışındaki mekân isimlerini vererek 

(bunları özellikle gerçek mekânlardan “Adana” seçmiştir.) eksik yazdığı isimlerde 

köylerin de gerçek olduğu ve bu olayın yaşandığı, bunun için de isimlerinin gizli 

tutulduğu mesajını gizliden gizliye vermiştir. 

 

Anlatıcı, artistleri, acınır halde anlatmıştır. Ancak hususi bir talihle gezişlerini, halktan 

ayrı oluşlarını da özellikle vurgular. Mekân açısından düşündüğümüzde karşımıza 

terenin bölümlenişi çıkmaktadır. Halk: “üçüncü mevki vagonlar”da yolculuk yaparken, 

artistler, birinci ve ikinci sınıf yolcuların bulunduğu bir salonda yolculuk yapmışlardır. 

Mekân başlığı altında söyleyebileceğimiz son nokta ise anlatıcının, ihtiyar aktöre 

yönelttiği sorularla ilgilidir. Anlatıcının Zeynep’in hayatıyla ilgili ihtiyar aktöre 



yönelttiği ilk soru “Nereliydi?” (s. 142) olmuştur. Bu bir tesadüf değildir.  İhtiyar aktör 

de Zeynep’in doğduğu yeri ayrıntılı bir şekilde anlatmıştır: “İstanbullu, Hekimoğlu Ali 

Paşa Camiinin yanı başında bir evde doğmuş.” (s. 142) Anlatıcı, Zeynep’in doğduğu 

mekânla niçin bu kadar ayrıntılı bilgiler vermeyi düşünmüştür? Anlatıcının Zeynep 

hakkında ilk sözleri sorumuzun cevabıdır: “Güzel bir İstanbul şivesi vardı.” (s. 140) 

Anlatıcı, mekân ve insan arasında kuvvetli bir ilişki olduğunu düşünmüş ve bunun için 

de ayrıntılı bilgiler vermiştir. Zeynep’i fark edilir kılan özelliklerinin başında İstanbul 

şivesi gelmiştir. Böylece mekân ve insan ilişkisi çok belirgin olmasa da vurgulanmıştır. 



7. YAZ GECESİ 
 

Başkahraman, otuz beş sene evvel tanıdığı hastanın odasında bir gece geçirecektir. 

Yanında aynı mahallede büyümüş ve hastayı tanıyan Zeynep ve Zehra adlarında iki 

kardeş vardır. Kardeşler, gece boyunca hastayla ilgili bildiklerini ve düşüncelerini 

anlatırlar. Otuz beş yıl öncesinde mahallede geçen ve hastayla ilişkisi olan olumsuz 

olayları başkahramana anlatırlar; oysa başkahraman hastanın evinin karşısında hastanın 

sesini dinleyerek büyümüştür ve gençliğinde de hastanın kızına âşık olmuş fakat 

kavuşamamıştır. 

 

7.1. ANLATICI 

 

Anlatıcı hikâyeye gerilim unsurlarını art arda kullanarak başlıyor. Birinci gerilim unsuru 

okuyucu tarafından kim olduğu bilinmeyen hasta. Anlatıcı, onunla ilgili unsurları ve 

onu (kısmen) veriyor; ancak okuyucu hastayı hikâyenin sonuna kadar tam olarak 

tanıyamıyor. Bilinmezlik bir gerilim unsuru olarak kullanılmıştır. İkinci gerilim unsuru 

ise kadınlardır. Anlatıcı; kadınların kimliğiyle ilgili bilgileri, hikâyenin başında sunmak 

yerine ilerleyen safhalara saklamıştır. Bu durum da merak unsuru oluşu nedeniyle 

gerilimi arttırır. Bir diğer önemli gerilim unsuru –ki hikâyenin temel gerilim unsur 

budur- içöyküsel anlatıcı olan adamın geçmişidir. Dışöyküsel anlatıcı bu gerilimi 

hikâyenin son sayfasına kadar sıcak tutmak istemiştir. Bunu, geçmişiyle ilgili bilgileri 

son sayfaya saklayarak ve gizlenen bazı şeyler olduğunu bu ve buna benzer cümlelerle 

okuyucuya sezdirerek yapar: “Niçin onlara karşıki evde oturduğumu, bu odada 

yatamayacağımı söylemedim. O zaman her şeyi söylemek lazımdı.’’ “Evet, hepsini 

anlatsam rahat edeceğim. Fakat o zaman daha başka şeyler de anlatmak lazım gelecek. 

Hayatının sırrı meydana çıkacaktı.’’  

 

Anlatıcının hayatı (geçmişi) bir gerilim unsuru olduğu gibi bu hayatın anlatılış biçimi de 

başlı başına bir gerilim unsuru sayılabilir. İçöyküsel anlatıcı olarak kabul ettiğimiz 

misafirin hayatı sondan yani öyküleme ve öykü zamanının çakışmasından başlayıp otuz 

beş yıl öncesine bir anda gitmiştir. Burada ilk anlatılanlar öykü zamanının sırasına 

uygundur. Ancak anlatılanlar öyküleme zamanının araya girişiyle sık sık kesilir bazen 



de anlatıcı (...) ile anlatmak istemediği noktaları atlayarak okuyucuyu meraklandırır ve 

önemli noktaları sona saklar. 

 

Hikâyede dört anlatıcı vardır: Birincisi; diğer üçünün hayatını ve iç dünyasını bilen 

dışöyküsel yani öykü içinde rol almayan hâkim anlatıcıdır. İkincisi; hikâyenin başkişisu 

olan misafirdir (içöyküsel anlatıcı). Üçüncüsü misafirin dostu olan Zehra’dır. 

Dördüncüsü Zehra’nın ablası Zeynep’tir. İkinci, üçüncü ve dördüncü anlatıcılar 

içöyküseldir ve bilgileri sınırlıdır. Dışöyküsel anlatıcı diğer üç anlatıcının bilgilerine ve 

düşüncelerine sahiptir. Ancak tarafsız olduğu için onlar hakkında yorum yapmaz. 

 

Dışöyküsel anlatıcı 

Misafirin 

hayatı 

Zeynep’in 

hayatı 

Zehra’nın 

hayatı 

 

 

Birinci anlatıcı: Dışöyküsel hâkim anlatıcıdır. Kişilerle ilgili her şeyi bilmektedir. 

Ancak hikâyenin içinde bir role sahip değildir. Hikâyede asıl anlatılmak istenenler sona 

saklanmıştır. Dışöyküsel hâkim anlatıcı, kişilerin hareketlerini ve çevreyi tasvir etmiş ve 

bu tasvirleri söyleşimlerin arasına koyarak kişilerin içinde bulundukları hayal 

dünyasının akışını ve anlatımını bilinçli bir şekilde kesintiye uğratmıştır. Bu durum tam 

da “misafirin’’ anlattığı gibidir: “Kuyu gibi bir şey... Bir kere takıldın mı derine, daha 

derinlere gideceksin... Bununla beraber dinleyeceğim. Şimdi, o, biraz sonra ben üste 

çıkacağız. Böylece boğulana kadar...’’ (s. 149) ve dışöyküsel anlatıcının bu tür bir 

anlatım tekniği sayesinde geçmiş ve içinde yaşanılan zaman birbirini alt üst eder şekilde 

art arda sıralanmıştır. Kişileri hareketleri ile verir: ‘’Genç kadın yatağa bir kere daha 

baktı. Sonra etrafını süzdü. Oturacak bir yer arıyordu. Nihayet, en rahatı burası olacak! 

Der gibi bir omuz hareketi yaptı.’’ (s. 148) Onları ayrıntılı bir şekilde tasvir etmez; 

çünkü amaç kişileri ya da kişilerin hayatlarını anlatmak değildir. Anlatıcı hikâyenin pek 

çok yerinde yaşamın devamlılığını ve değişmezliğini vurgulamaya çalışmıştır. Bunun 

için kişilerin fiziksel özellikleri ya da değişen ayrıntılar yerine kişilerin ortak özellikleri 

ki bunlar zamanla değişmeyen süreklilik gösteren unsurlardır, mekânın değişmeyen 

unsurları üzerinde (saat) durulmuştur. 

 



Anlatıcı, kişilerinin söyleşimlerini doğrudan aktarma yoluyla vermiş böylelikle de 

inandırıcılığı arttırmıştır. Kişilerin düşünceleri ve hareketleri üstüne yorum yapmaması 

da onun tarafsız bir anlatıcı olarak karşımıza çıkmak istediğini göstermiştir. 

 

İkinci anlatıcı (misafir): Hikâye onun etrafında devam eder. Okuyucuya hayatının 

sırrını açıklamasıyla hikâye sona erer. Zeynep ve Zehra’yı tasvir eder; ancak onların 

düşünceleri dışöyküsel anlatıcı tarafından verilmiştir. Misafir, onların sadece fiziksel 

özelliklerini verir.  

 

Üçüncü ve dördüncü anlatıcı (Zehra ve Zeynep): Onlar misafirin fiziksel durumunu 

ve özelliklerini verip misafirin geçmişinin ortaya çıkmasını sağlarlar. Bunların yanında 

kendi hayatlarıyla ilgili anlattıkları hikâyenin vermek istediği mesajla yani hayatın 

devamlılığı ve değişmezliği üzerine olan görüşlerle ilişkilidir. 



7.2. KİŞİLER 

 

Hikâyenin kişi kadrosu oldukça sınırlıdır. Misafir, Zehra, Zeynep, hasta, hastanın karısı, 

hastanın karısı, hastanın evlâtlığı, hastanın çocuğu hikâyenin kişileridir. 

 

Kişilerin sebep olduğu özelliklerin incelenmesi hikâyenin anlaşılabilmesi için oldukça 

gereklidir. 

 

Hikâyenin başkişisi ‘misafir’dir. Anlatıcı, hikâyede misafirin adını hiç söylememiştir. 

Bu, yaratılmak istenen belirsiz ortamı destekler niteliktedir. Okuyucu, misafirle ilgili 

bilgileri ancak hikâyenin tamamını okuduktan sonra öğrenebilir. Bu bilgilerin bir kısmı 

hikâyenin içine parça parça yerleştirilmiştir. Geri kalan önemli kısmı da hikâyenin 

sonunda verilmiştir. Okuyucu, hikâyeyi dikkatli bir şekilde takip etmeden anlatılanları 

birleştiremez. Kişilerin isimlerini öğrenmek (Zeynep, Zehra), kimin ne zaman 

konuştuğunu, düşündüğünü anlayabilmek dikkatli bir okumayı gerektirir. Bu da 

okuyucuyu hikâyeye çeker. Onun hikâyeye yoğunlaşması gereğini doğurur. 

 

Kişilerle ilgili bir diğer önemli nokta gerek başkişinin gerekse Zeynep ve Zehra’nın 

öyküleme zamanında yaşamayan kişilerden etkilenmiş olmalarıdır. Hasta, hastanın 

karısı ve çocuğu otuz beş yıl öncesinde kalmıştır. Ancak hikâyenin başkişisini ve diğer 

kişilerini etkileyen konumdadırlar. 

 

Öyküleme zamanı içinde yaşayan kişileri eyleyenlerden etkilenişlerine göre ikiye 

ayırabiliriz: 1. Misafir ve Zehra 2. Zeynep. Bölümleyişte kişilerin eyleyenlerden 

etkileniş derecelerini göz önünde bulundurduk. Dikkat edilirse hem misafir hem de 

kardeşler geçmişleriyle birlikte yaşamaktadır. Ancak kardeşlerle misafir arasında 

belirgin bir fark vardır.  Bu da hayatın devam edişidir. Misafir; hasta ve hastanın 

karısından, hastanın çocuğundan ya da kardeşlerden daha çok etkilenmiştir. Bunu 

Zehra’nın söylediği şu sözlerden anlayabiliyoruz: “Bizde hayat devam ediyor... 

Ablamın dört, benim üç çocuğum var.’’ (s. 153) Gerçekten de bu sözler hikâyenin kilit 

noktasını oluşturabilecek mahiyettedir. 

 



Hasta, evlâtlığı ve çocuğu misafirin hayatını derinden etkilemiştir. Misafir, çocukluğu 

ve ilerleyen hayatı boyunca hasta ve onun çevresindekilerden etkilenmiştir: “Bu 

küçükkendi. Büyüyünce büsbütün başka oldu. Bu ev başka türlü hayatıma girdi.’’ (s. 

156) Hasta, misafirin hayatını derinden etkilemiş ve onun kendi hayatını yaşamasını 

engellemiştir. Yani onu hayatın dışında bırakmıştır. Bunu misafirin evlenmesine dolaylı 

yoldan engel olarak yapmıştır. Zehra’nın şu sözleri bu durumu açıklar: “Bekâr insan 

hayatın dışında kalıyor!’’ (s. 154) Misafir, hastanın evlâtlığıyla olan ilişkisinden sonra 

hiçbir kadınla ilişki kuramamıştır: “Ve ben bir daha, bir daha hiçbir kadınla.’’ (s. 157) 

Bu durum onu hayatın dışında bırakmıştır. Aslında hayatın dışında kalışının sebebi tam 

olarak evlilik de değildir. Bunun sebebi evliliğin getirdiği ‘çocuk’ unsurudur. Biz bu 

düşünceyi Zehra’nın: “Bizde hayat devam ediyor... Ablamın dört, benim üç çocuğum 

var.’’ (s. 153) sözlerinden çıkartıyoruz. Zehra hayatın devam edişinin göstergesi olarak 

çocuklarını görmüştür. Bu, hikâyenin en önemli yargılarından biridir. Misafir, hastanın 

evlatlığından sonra hiçbir kadınla birlikte olmadığını söylemişti. Bu durum sonucunda 

çocuğu da olmamıştır. Yani hayatının kendisi öldükten sonra da devam etmesi anlamına 

gelen ‘çocuk’ tan yoksundur: ‘’Hayat kendisinde bitiyor. Birdenbire bir insan, devam 

edecek, etmesi lazım gelen bir şey kendisinde bitiyor.’’ (s. 153) Hayatın devam edişi, 

sürekliliği hikâyenin en önemli problemidir. Bu mesaj gizli bir şekilde okuyucuya 

iletilmiştir. Dikkat edilirse hastanın yaşamının sembolü haline getirilen ve kuruduğunda 

hastanın öleceği düşünülen ceviz ağacının altında yine hastanın çocuğu vardır: ‘’Bütün 

mahalleli onu yaşatan bu ceviz ağacıdır, o dikti. Kuruyana kadar yaşayacak diyorlardı... 

Altında da evlâtlığından olan çocuğu var! Diyorlardı!’’ (s. 153) Ceviz ağacı, görüldüğü 

gibi hastanın hayatıyla özdeşleştirilmiştir. Yaşamın sürekliliğine dair olan bir unsur olan 

‘çocuk’la birlikte verilişi ise elbette ki bir tesadüf değildir. 

 

Hikâyede, üzerinde durulan iki temel unsur vardır: Birincisi hayatın sürekliliği; ikincisi 

ise hayatın içinde yer alan varlıkların değişmezliğidir. Değişmezlik ve süreklilik 

hikâyenin temel unsurlarıdır. Bu unsurlar hikâyenin kurgusu ile de vurgulanmıştır. 

Kişilerin ayırt edici özelliklerinin verilmeyişi ya da aşağıdaki örneklerde gösterilen 

değişmezlik unsuru ve toprak arasında kurulan dolaylı fakat belirgin ilişki gibi pek çok 

paralel nokta, bu unsurların kurguyla vurgulanışının kanıtıdır.  

 



Dışöyküsel anlatıcı ya da kişiler tarafından söylenen şu sözler yukarıdaki yargıyı 

kanıtlamak açısından oldukça önemlidir: “Ne tuhaftı bu, her şey daima kendisi kalıyor 

ve daima bir başka şeye benziyordu.’’ (s. 149) “Garip bir şekilde kaya balıklarına 

benziyordu. Her şey birbirine benziyor.’’ (s. 151) Değişmezlik ve süreklilik bu iki unsur 

hikâyenin genelini oldukça etkilemiştir. Kişilerin hiçbirinin ayırt edici özellikleri 

ayrıntılı bir biçimde verilmemiştir. Çünkü bu iki unsur bütün varlıkları birbirinin 

devamı kılmıştır. Bu durum kişileri içinde bulundukları zamandan ve mekândan koparır 

ve yaşadıkları anın altında, yani yaşadıkları zamanın dışında, düşünmeye sevk eder: 

“Onlar da yavaş yavaş misafirleri gibi yaşadıkları anın altında, derinlerde düşünmeğe 

başlamışlardı. Ve bu çok derinlerdeki düşünceler toprak altındaki kökler gibi 

birbirlerine benziyor, bu benzerlikle birbirlerine karışıyorlardı.’’(s. 151) Hastanın 

çocuğunun da toprak altına gömüldüğü düşünülürse. Bu cümleler bize yaşamın 

sürekliliğini ve değişmezliğinin toprakla ilişkili olarak verilmek istendiğini ve bu da 

fikrin kurguyla nasıl desteklendiğini gösterir. Kişilerin hayat hakkındaki düşünceleri 

toprak altındaki köklerin birbirlerine benzerliği gibi benzerdir. Değişmezlik unsuru 

görüldüğü gibi toprakla ilişkilendirilmiştir. Çocuğun da toprak altına gömüldüğü 

hatırlanırsa bu iki önemli unsurun toprakta, toprağın altında birleştirildiği ve bu ilişkinin 

de tesadüfî olmadığı düşünülebilir. 

 

Kişileri, bu derin düşüncelerden koparan unsurlar vardır. Bunlar; evin eski 

sahiplerinden kalma saatinin çıkardığı sesler, marşandiz treninin etrafı sarsışı, rüzgârın 

esmesi, çocukların yaktıkları otların kokusu... Dış dünyaya ait bu unsurlar kişilerin 

duygularına yöneliktir. Ses, korku veya hissetme yoluyla kişiler derin düşüncelerden 

sıyrılıp yaşadıkları ana dönerler. 

 

Öyküleme zamanında yer alan kişilerin tamamının zaman ve mekân sınırlamalarından 

bağımsız olduğu söylenebilir. Misafir, bir anda geçmişine dönüp aynı duyguları 

yaşayabilmektedir: “Vücudu baştan aşağı otuz beş sene evvel taşlıkta, kuyunun başında, 

ne olduğunu layıkıyla bilmeden tattığı hazzın ürpertileri içinde idi.’’ (s. 154) Aynı 

şeyler Zehra ve Zeynep için de geçerlidir: “Zihninden Boğazdaki asıl evine gitti. 

Çocukların odasına girdi. Küçüğün üstünü örttü.’’ (s. 154) görüldüğü gibi zaman ve 

mekânı derin düşünceler vasıtasıyla aşabilmektedir. Bu da hikâyenin temel unsurları 

olan değişmezlik ve süreklilik ile paralel bir özelliktir. 



Eyleyensel örnekçe: 

 

Kişiler başlığı altında yapılması gereken önemli çalışmalardan biri de eyleyensel 

örnekçedir. Ancak şu belirtilmelidir ki hikâyede yer alan hiçbir eyleyen kişilerden 

herhangi biri üzerinde bilinçli bir şekilde etkiye sahip değildir. Eyleyenler kişilerin 

hayatını derinden etkilemiştir; ancak bu etkileyiş dolaylı yollardan olmuştur. Ve 

eyleyenler bu durumdan haberdar değildir. Örneğin kadınlar misafiri çocukluğunun en 

garip tarafına götürdüğünü bilmezler. Hasta ve evlatlığı misafirin bu durumundan 

habersizdir. 

 

      Misafir, toplum       Hayatın devam etmesi    Misafir, toplum 

               (G)                   (çocuk)              (A) 

                       (N) 

 

 

Hasta, hastanın çocuğu      Misafir     Hastanın evlatlığı 

                 (E)           (Ö)        (Y) 

 

Görüldüğü gibi misafir hem gönderici hem de  alıcı olarak karşımıza çıkmaktadır. Fakat 

misafirin, hayatın devam etmesi anlamına gelen çocuktan yoksun oluşu hem misafiri 

hem de toplumu ilgilendiren bir durumdur. Bu durum toplumun bireylere yüklediği bazı 

bilinçaltı değerlerin sonucudur. Bu değerlerin dini boyutu da vardır. Dikkat edilirse 

hastanın evlatlığından çocuğunun oluşu ve bu çocuğunun ceviz ağacının altında 

gömülüşü gibi olaylar toplum (mahalleli) tarafından ‘günah’ olarak değerlendirilmiştir: 

“-Felç... Mahalleli ‘günahını ödüyor...’ diyormuş.’’ (s. 155) Çocuğun ceviz ağacının 

altına gömülüşü bilgisi müezzinden öğrenilmiştir: “Evin yanı başındaki küçük mescide 

sabah ezanını okuyan müezzin, ceviz ağacının dibini kazdıklarını görmüştü.’’ (s. 154) 

 

Eyleyensel örnekçeyle ilgili yaptığımız bu açıklamaları yine küçük bir dikkat ile 

sonlandıracağız: Hikâyenin öznesi ‘misafir’dir. Yani bulunduğu yerde kalıcı olmayan 

bir insandır. Misafirin, hikâyede üstünde durulan asıl özelliğinin bekâr oluşu ve 

dolayısıyla da hayatın devamlılığını sağlayamamış oluşu, kalıcı olmayışı düşünülürse 

anlatıcının onun gerçek adı yerine ‘misafir’ kelimesini seçmesinin tesadüf olmadığı 



düşünülebilir. Misafir, hayatta kalıcı olmayı başaramamış “devam etmesi lazım gelen 

bir şey’’in yani hayatın kendisinde bitmesine mani olamayan bir insandır. 

            

Hikâyenin eyleyenler örnekçesi ise şöyle olacaktır: 

 

EYLEYENLER KİŞİLER İŞLEVLER 

Hasta 

Hastanın çocuğu 
Misafir 

Korku, evlatlık olan 

kadından ayrılma 

Hastanın evlatlığı Misafir 
Hiçbir kadınla birlikte 

olamama 

Zeynep, Zehra Misafir 
Otuz beş yıl öncesine geri 

dönüş 

Ev 

Oda 
Misafir 

Otuz beş yıl öncesine geri 

dönüş 

Saat 

Tren 

Rüzgar 

Misafir, Zeynep, Zehra 
Öyküleme zamanına geri 

dönüş 

Çocuk Misafir, Zeynep, Zehra Hayatın devam etmesi 

 



7.3. ZAMAN 

 

Hikâyenin zamanı, vermek istediği “süreklilik” mesajı ile ilişkilidir. Dışöyküsel 

anlatıcının zaman hakkında söylediği şu sözler ise anahtar olacaktır: “Bu kadar bölünen, 

ufak ufak ayrılan bir şey hiç kimsenin olabilir miydi?’’ (s. 151) Burada zaman kavramı 

içinde verilmek istenen aslında ‘hayat’tır. Bunu anlatıcının şu sözlerinden kolayca 

anlamak mümkündür: “Bu çeyrek saatlerin sesiydi. Sonra zaman kendi kuru taktakını 

aldı. Sanki ömrümüz çok kuru bir şeydi de küçük bir satırla onu doğruyordu.’’ (s. 149) 

Anlatıcı hayatın tek bir kişiye ait olmayacağını düşünür. Yani insan, kendi hayatına bile 

tek başına sahip değildir. Toprak altındaki köklerin birleşmesi gibi hayatlar da 

birbirlerine benzerlikleriyle birleşir. Bu durum da hikâyedeki değişmezlik unsurunun bir 

çeşit göstergesidir. Kişilerin hayatlarındaki ortak noktalar onları bir araya getiren birer 

bağdır.  

 

Misafir, Zeynep ve Zehra: Üçünün ortak noktası hastadır.Bu ortak nokta onları bir araya 

getirir. Üçü de ayrı bir hayata sahiptir ancak bu ortak nokta onları birleştirir: “ Onlar da 

yavaş yavaş misafirleri gibi yaşadıkları anın altında, derinlerde düşünmeğe 

başlamışlardı. Ve bu çok derinlerdeki düşünceler toprak altındaki kökler gibi 

birbirlerine benziyor, bu benzerlikle birbirlerine karışıyorlardı.’’ (s. 152) Dikkat edilirse 

hasta, onları kendi iç dünyalarından apayrı bir yere sevk etmez tam tersine onları kendi 

içlerinde derinleşmeye, derin düşüncelere sevk eder: “Otuz beş sene evvelki hastanın 

başında bekliyoruz. Onun için kendi ömrümüze dalıyoruz!’’ (s. 154) 

 

Bu düşünceler üçünü de aynı zamana götürür: “Bu da anlatıyordu ki, hakikaten hastanın 

başında idiler.’’ (s. 154) 

 



Aşağıdaki şema bu durumu daha iyi izah etmemize yardımcı olacaktır: 

 

Misafirin hayatı      Zeynep’in hayatı       Zehra’nın hayatı 

 
Hastayla                  Hastayla   Hastayla 
ilişkili        ilişkili   ilişkili 
kısım                   kısım               kısım 
 
           

           ÖYKÜ 

                                               35 yıl        ZAMANI 
              öncesi 
  

Dolayısıyla hiç kimsenin bütünüyle kendisine ait olan bir hayatı yoktur. Herkes, küçük 

parçalara ayrılmış hayatını başkalarıyla paylaşır. Bu paylaşım irade dışıdır. Misafirin 

sözleri, bu yargıyı kanıtlar niteliktedir: “Kuyu gibi bir şey... Bir kere takıldın mı derine 

daha derinlere gideceksin...’’ (s. 149) 

 

Hikâyenin zaman şeması: 

 

                               ÖYKÜLEME ZAMANI 

 

 

 

                            ÖYKÜ  

                            ZAMANI 

Misafirin Hastanın Hastanın Hastanın Zeynep Misafirin  
Çocukluğu evlatlığıyla evlatlığını ölüşü  ve   eve gelişi 
  İlişkisi  son görüşü   Zehra’nın 

hastanın evine 
        taşınması  
                        

6 ay            8 sene                               35 sene 
 

Bu şemada dikkati çeken şey anlatıcının hikâyeye sondan başlaması yani doğrudan 

hastadan bahsetmesidir. Önce hastadan bahsedilmiş sonra da hastanın kim olduğu, 

misafirin hayatındaki yeri vs. bilgiler verilmeye başlanmıştır. Bu da hikâyenin 

gerilimini arttıran bir özelliktir. Kişinin, hastanın kim olduğunu ve diğer bilgileri 



edinebilmesi için hikâyeyi tamamen okuması gerekir. Anlatıcı, okuyucuyu 

meraklandırarak onu hikâyeye çekmeyi amaçlamıştır. Bu durum sadece hikâyenin 

başında görülen bir özellik de değildir. Anlatıcı, sık sık daha sonra anlatacağı olaylardan 

ya da kişilerden bahseder. Örneğin misafirin hastanın evlatlığıyla olan ilişkisi s. 154’ten 

itibaren anlatılmaya başlanmıştır. Ancak s. 149’da: “Birdenbire hastayı hatırladı. 

Hastayı ve başı ucundaki iki kadını.’’ Daha önce bahsedilmemiş iki kadın bir anda 

hikâyeye girmiştir. Anlatıcı bu iki kadının kim olduğunu söylemiş ancak onlarla ilgili 

cümlesini tam olarak tamamlamayarak okuyucuya bu iki kadının daha sonra anlatılacağı 

mesajını vermiştir: “Öbürü genç, güzel ve galiba yarı deli...’’ (s. 151) Tamamlanmamış 

cümleler sıkça karşımıza çıkar. Anlatıcı bu cümlelerin vermesi gereken bilgileri 

hikâyenin bir yerinde mutlaka tamamlar; tabii ki bu şekilde bir anlatım okuyucuyu 

meraklandırır, hikâyeyi daha dikkatli okuyarak parça parça verilen bilgileri 

birleştirmeye sevk eder. Bu da onu hikâyeye yakınlaştırır, hikâyenin içine çeker. 

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili ise şöyle bir tablo ortaya çıkar: 

 

ÖYKÜLEME ZAMANI 

Ek
si

lti
 

Ö
ze

tle
m

e 

D
ur

ak
la

m
a 

Sa
hn

e 

K
es

in
ti 

Ö
ze

tle
m

e 

Sa
hn

e 

K
es

in
ti 

D
ur

ak
la

m
a 

K
es

in
ti 

Ö
ze

tle
m

e 

Sa
hn

e 

Ö
ze

tle
m

e 

K
es

in
ti 

Sa
hn

e 

Ö
ze

tle
m

e 

ke
si

nt
i 

                            ÖYKÜ ZAMANI 

 

Görüldüğü gibi hikâyede duraklamalar oldukça az kullanılmıştır. Anlatıcının, kişilerin 

içinde bulunduğu mekânı ya da kişilerin kendisini ayrıntılı tasvirlerle anlatmaması bu 

durumu doğurmuştur. Ayrıntılı tasvirlere yer verilmeyişinin sebebi ise hikâyenin temel 

unsurlarıyla yani değişmezlik ve süreklilikle ilişkilidir: “Ne tuhaftı bu, her şey daima 

kendisi kalıyor ve daima başka şeye benziyordu..’’ (s. 149) böyle bir düşünceyle hareket 

edildiğinde elbetteki varlıkların ayrıntılı tasvirleri yapılamazdı. 

 

Hikâye içindeki kesinti sayısının fazla oluşu da gerek dışöyküsel anlatıcının gerekse 

içöyküsel anlatıcıların sık sık kendi iç dünyalarına dalması ve bunların anlatılmasıyla 

ilgilidir. Önemli olan bu dünyaların verilmesi olduğu için kesintiler sıkça kullanılmıştır. 



Kesintiler kişilerin daha önce parça parça öğrendiklerini hatırlamalarını da destekler: 

“Zehra parça parça öğrendiği şeyleri hatırlıyordu:’’ (s. 153) Ayrıca misafirin söylediği: 

“Bir kere takıldın mı derine, daha derinlere gideceksin... Bununla beraber dinleyeceğim. 

Şimdi, o, biraz sonra ben üste çıkacağız.’’ (s. 149) şeklindeki sözleriyle de ilişkilidir. 

 

Bu bölümdeki önemli ayrıntılardan biri de kişileri kendi geçmişlerine, hayatlarına 

dalmalarıyla ilişkilidir. Kişilerin geçmişi yani öykü zaman, toprak altı ya da suyun 

altıyla ilişkilendirilmiştir: ‘’Bir kere takıldın mı derine, daha derinlere gideceksin... 

Böylece boğulana kadar...’’ (s. 149) ‘’Belki de bu suali yukarıya, toprağın üstüne, 

herkesin dünyasına çıkmak için sormuştu. Bütün gece böyle olmuştu. Hep bir suyun 

altıdan yukarı çıkar gibi konuşmuştu.’’ (s. 152) “Otuz beş sene evvelki hastanın başında 

bekliyoruz. Onun için kendi ömrümüze dalıyoruz.’’       (s. 154) Bütün bunlar bize 

aşağıdaki şemayı oluşturma imkânı verir: 

 

         Aşağı                    Yukarı 
       (Toprağın, suyun altı)       (Toprağın, suyun üstü) 
             kt 
 Öykü zamanı         Öyküleme zamanı 
 

Zehra’nın anlattığı hikâye de bu bağlamda düşünülebilir. Zehra’nın kaynanası ve 

kayınpederi ölüm haberlerinin ardından geriye doğru giderler ve ölen kişiyle ilgili 

bildiklerini paylaşırlar: “Her gün bir ölünün, bir hastanın arkasından geri doğru 

gidiyoruz.’’ (s. 151) Ölüm de toprak altına girmeyle ilişkili olarak düşünüldüğünde 

yukarıdaki şemanın doğru olduğu kanıtlanmış olur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7.4. MEKÂN 
 

Mekân, hikâyenin ilk cümlelerinde karşımıza çıkıp bütün hikâye boyunca varlığını 

hissettiren, kişileri etkileyen önemli eyleyenlerden biridir: “Hasta bu odada yatıyordu. 

Sekiz sene bu odada yattı. Sekiz sene boyunca onun sesini bu odadan dinledik. Ve 

duvarlara bu çok eski ıstırabın tortusu hala orada imiş gibi vehimle, korku ile baktı.” (s. 

148)  

 

Hastanın odası ve evi yani hastaya ait unsurlar hem misafiri hem de iki kardeşi (Zeynep-

Zehra) otuz beş yıl öncesine götürür. Yalnız bir farkla: misafir hasta yaşarken onun 

evinin karşısındaki evde büyümüştür. Ve hastayla onun yakınlarını tanımıştır. Zehra ve 

Zeynep ise hasta öldükten sonra onun evine taşınmıştır. Dolayısıyla hasta ve yakınlarını 

tanımıştır. Zeynep ve Zehra ise hasta öldükten sonra onun evine taşınmıştır. Dolayısıyla 

hasta ve yakınlarını tanımamışlardır. Onlar mahalleliden duydukları kadarıyla olayları 

bilmektedirler. Misafir ile kardeşler arasındaki bu fark kardeşlerin geriye dönüşlerinin 

misafirinki kadar etkili olmayışının sebebidir. Misafir, duvardaki çok eski ıstırabı yoğun 

bir şekilde hisseder ve geriye dönüşlerinde ya haz duyar ya da sıkılıp terler; ama 

kardeşler bu tür tepkiler göstermez ve durgunlaşırlar: “Otuz beş sene evvelki hastanın 

başında bekliyoruz.” (s. 154)  

 

Kişiler ve mekân ilişkisi içerisinde, kişiler başlığında değindiğimiz; ancak tam olarak 

açıklamadığımız kişilerin mekânı düşünce ya da hayal gücüyle aşmasıdır. Misafir ve 

Zehra neredeyse tamamen mekândan bağımsız yaşamaktadır. Ancak ikisinin 

bağımsızlık durumu arasında büyük bir farklılık vardır: Zehra’nın içinde bulunduğu 

mekânı düşünsel bir faaliyetle terk etmesi söz konusuyken; misafir, içinde bulunduğu 

mekânın tetiklediği birtakım duygular sayesinde geriye, çocukluğuna geri dönüp o 

zaman hissettiklerini tekrar hissedebilmektedir. Zehra’nın mekânı zihninde terk edişleri 

misafirinki kadar yoğun ve etkili değildir; çünkü Zehra otuz beş sene evvel o evde 

yaşamamıştır. Bunlarla birlikte diyebiliriz ki Zehra’nın zamanı ve mekânı aştığı 

durumlarda ulaştığı nokta eş zamanlı da olabilmektedir: “ Zihninden Boğaz’daki evine 

gitti. Çocukların odasına girdi. Küçüğün üstünü örttü.” (s. 154) Misafirin zamanı ve 

mekânı aştığı durumlarda ise hep geriye yöneliş vardır. Ve çoğunlukla hastanın 

evindedir.  



Zehra’nın eş zamanlı olarak farklı mekâna gitmesi başka bir özellik taşır ki o da ulaştığı 

mekânda bir eylem gerçekleştirmesidir. Misafirin ise böyle bir şansı yoktur.  

 

Zehra, Boğaz’daki evine ‘zihin yoluyla’ gitmiştir. Yani bir düşünsel faaliyet sonucu 

gerçekleşmiştir. Benzer durumları başka cümlelerde de görebiliyoruz: “Zihninden 

lavaboya kendi eliyle astığı temiz havluları, musluğa koyduğu defne sabununu 

hatırladı.” (s. 152) Misafir ise düşünsel bir faaliyetten ziyade kesik kesik hatırlamalarla 

geçmişe gitmiştir. “Bu gece, bu odada nasıl yatacağım. Birdenbire hastayı hatırladı. 

Hastayı ve başucundaki iki kadını. Zihninden hesapladı. Tam otuz beş sene oluyordu.” 

(s. 149) misafirin geriye dönüşlerinde irade yoktur. Ayni istem dışı gerçekleşir. Bütün 

bunların dışında Zehra ve misafir arasında mekân bakımından düşünüldüğünde bir 

paralellik ortaya çıkar ki o da misafirin de Zehra’nın da bulundukları bu mekânda yani 

hastanın evinde kalıcı olmayışlarıdır: “…tekrar Boğaz’daki asıl evini…” (s. 156) 

Misafir zaten bir gece için ordadır. Zehra’nın da asıl evi Boğaz’dadır. Dolayısıyla o da 

bulunduğu bu mekânda bir nevi misafirdir. Bütün bu anlattıklarımızı şu tabloyla 

gösterebiliriz: 

 

 Misafir Zehra 

sürekli geriye 

doğru 

eş zamanlı 

veya geriye 

doğru 

kesik kesik 

hatırlamalarla 

geriye 

zihinsel faaliyet 

sonucunda 

geriye veya eş 

zamanlı geçiş 

irade dışı isteyerek  

hastanın evi 

veya kendi evi 

hastanın evi 

veya 

Boğaz’daki evi 

eylemde 

bulunamıyor  

eylemde 

bulunabiliyor 

 



Bu başlık altında incelenmesi gereken pek çok unsur, kişilerle olan yoğun ilişkilerinden 

dolayı kişiler başlığı altında değerlendirildiği için burada bir defa daha 

bahsedilmemiştir. 



8. ABDULLAH EFENDİNİN 
RÜYALARI 

 

 

İçine kapalı, utangaç bir kişiliğe sahip Abdullah Efendi; dört arkadaşı ile birlikte bir 

meyhaneye gider. Alkolün etkisiyle sosyal kimliğinden kurtulur ve kendi bilinçaltına 

doğru bir yolculuğa çıkar. Diğer taraftan da arkadaşları onu kadınlarla ilişkiye 

girebileceği evlere götürürler. Abdullah Efendi, gerek bu evlerde gerekse yol boyunca iç 

dünyasındaki sırları keşfetmeye, keşfettikçe de farkına vardığı gerçeklerden korkmaya 

başlar. Ancak o en azından bu gece için geri dönüşü olmayan bir yola girmiştir ve bu 

tecrübeyi yaşamak zorunda kalmıştır. 

 

8.1. ANLATICI 

 

Hikâye, sınırlı hakim dışöyküsel anlatıcı tarafından aktarılmıştır. Anlatıcının 

bilgisi A. Efendinin hayatı ve iç dünyasını kapsar; ancak diğer kişilerin iç dünyasıyla 

ilgili bir bilgiye sahip değildir. Bunun için sadece A. Efendinin iç dünyasını, 

duygularını, düşüncelerini vermekle yetinir. Diğer kişilerin hikâyeye katılımını ise 

onların fiziksel özelliklerini vererek sağlar.  

 

Anlatıcı, hikâyenin içindeki bir kişi değildir yani dış öyküsel anlatıcıdır. Hikâyeyi 

aktarırken kişilerin içinde bulunduğu durumu, mekânı ya da olayları okuyucuya daha 

canlı sunabilmek için birkaç yol izler. Bunları benzetmelerden faydalanma, zıtlıklardan 

faydalanma ve tekrarlardır. Bunlara anlatıcının düşüncelerini de katabiliriz: “Bir sisten 

sıyrılan tek bir ağaç gibi…”(s.  168)  “…damarlarını bir nevi karışık köklü Tuba ağacı 

gibi görüyorlardı.” (s.  206) “Birdenbire bu karanlığı arkasında bıraktığı geniş ve 

aydınlık hayatın hatıralarıyla doldurmak istediği.” (s. 202) “Bu taş kadar katı karanlık 

her hayali siliniyordu.” (s. 202) “Hiç bir tılsım onu yumuşatamazdı.” (s. 203) “Sanki 

zaman volkanından fışkırmış küllerin kapladığı bir diyarda idi; sanki süreklilik 

dediğimiz, yıldızlardan örülmüş zincir birdenbire kopmuş, kuyruğunu yeyip kendi 

kendinden doğan büyük ve ebedi yılan, ayaklarının ucuna cansız ve upuzun yıkılmıştı.” 

(s. 202) Görüldüğü üzere süreklilik gibi soyut kavramlar somut varlıklarla bir arada 



bazen benzetmelere maruz kalarak verilmiştir. Böylece, okuyucunun bu soyut hikâyeyi 

kafasında daha rahat canlandırması ve hikâyeden kopmaması sağlanmıştır.  

 

Özellikle ‘talih’, ‘gece’ ve ‘tesadüf’ kelimelerinin sık sık tekrarlanışı okuyucuyu 

şartlandırmıştır. Anlatılan bütün olağanüstü kişilerin ve olayların tabii ve gerçek olarak 

görülmesi amaçlanmıştır. Bu, hikâyenin inandırıcılığı açısından gerekli bir durumdur: 

“Ne tuhaf geceydi bu.....” (s. 177) “..... fakat o bu geceyi öğrenmişti, ondan her şey 

beklenebilirdi.” (s.182) “Bu gece bilinmez bir talihin mahkumuydu.” (s. 194) “Talih’i 

küçük bir vodvil muharririydi.” (s. 190) “Yahut hangi talih Abdullah Efendinin....” (s. 

197) “Bir tesadüf, bir talih onu bu gece alelade fanilerin yaşadığı zamanın hudutları 

dışına çıkarmıştı...” (s. 198) 

 

Anlatıcıyla ilgili bir diğer özellik A.Efendi veya olaylarla ilgili yaptığı yorumlardır. 

Anlatıcı, sadece aktarmakla kalmaz bunun yanında yorum da yapar. Kendi ölümüyle 

ilgili konuşma hazırlayan A. Efendinin yazdıklarıyla ilgili söyledikleri bunu örnekler: 

“Hararetle son cümleleri hazırladı. Topyekün bakılacak olursa nutuk hoşa gidecek 

şekilde idi.” (s. 191) Bu durum, aslında dışöyküsel olan anlatıcıyı hikâyenin içine katar. 

Yani hikâyede tarafsız bir anlatıcıdan söz edilemez. Anlatıcının bu şekilde taraflı oluşu, 

kendi görüşlerini vermesi ilk önce olumsuz gibi görünse de A. Efendi’yi anlatırken çoğu 

zaman daha sıcak bir ifadeyi seçmesi örneğin ona Abdullah demesi hikâyeye samimilik, 

sıcaklık katmıştır: “Abdullah bu rolü farkına varmadan sonuna kadar böylece 

oynasaydı.... “(s. 190). “Bu humma içinde kahramanımız yaşadığı gecenin...” (s. 182) 

Bu kadar olumsuz durumların, varlıkların ve mekânların anlatıldığı hikâyenin, böyle 

sıcak bir anlatıma ihtiyacı olduğu da bir gerçektir.  

 

Anlatıcı bu samimiyeti sadece A. Efendi ile sınırlamaz, okuyucu hikâyeye yaklaştırmak 

gayesiyle okuyucuya soru sorar ve konuşur: “Bilmem farkına varıyor musunuz? 

“Hepimizin seyrederken gördüğümüz..... işte zavallı  Abdullah’ın hayatı....” (s. 190)  

 

Hikâyenin anlatılış özelliklerini incelediğimizde anlatıcının hikâye içindeki dengeleri 

nasıl kurduğunu da anlayabiliriz.  

 



Hikâye konusu itibariyle durağandır. Hareket ve eylemden çok hayallerin düşüncelerin 

ve psikolojik tahlillerin yer alışı doğal olarak hikâyeyi durağanlaştırmıştır. Anlatıcı da 

anlatış biçimiyle konuya uymuş ve konu-biçim dengesini sağlamıştır. Diğer bölümlerde 

de belirttiğimiz gibi hareket bildiren kelimeler yani fiillerin yanında özellikle duraklama 

bölümlerinde sıkça kullanılan isim ve isim soylu sözcüklerin (edat, zamir....) yüklem 

oluşu konunun durağanlığına biçimin ayak uydurmasını sağlayan önemli 

ayrıntılardandır. Bunlarla beraber A.Efendinin, bir yerden başka bir yere giderken 

yaptığı eylemler, düşünceler özetlenerek geçilmiştir. Yani özellikle hareketleri değil de 

düşünceleri ve hayalleri anlatılmıştır. “....huzuru ve aşkı, taşıyacak olan narin mahluku 

tahayyül ederek arkadaşlarını takip etti.” (s. 179) A. Efendinin birinci evden çıkıp ikinci 

eve girinceye kadar yaşadıkları bu kelimelerle özetlenmiştir. Anlatıcı, A. Efendinin 

eylemlerini anlatmayarak da hikâyeyi durağanlaştırmıştır.  

 

Hikâyenin bu kadar durağanlaşması, ağırlaşması elbette ki okuyucu açısından olumsuz, 

okumayı güçleştiren bir durum olacaktır. Ancak anlatıcı, yukarıda söylediğimiz dengeyi 

kurarak buna engel olmuştur. Özellikle tasvirlerin yapıldığı ve A.Efendinin iç dünyasına 

ait ayrıntıların verildiği noktalarda anlatıcının imdadına fiilimsiler yetişir: “Bu baş ve 

omuz üzerinde duruşu hep aynı idi. Sade bazı kısımlar gerilemiş, bazıları ilerlemiş, alın 

arkaya doğru kaçarak ve bunun hafif yassılaşarak hayvani şekle daha yaklaşmışlardı. 

Bütün bu başları taşıyan boyunlarda acayip bir kalınlaşma, kendi kendisini, görülmemiş 

bir şekilde hodbin ve tatmini gaye edinmiş bir idrak vardı.” (s. 196). Tasvirlerin 

ağırlaştırdığı bölümlerde kullanılan fiilimsiler, yapıları icabı hikâyeye hareket katmıştır. 

Bununla beraber tasvir edilen varlıkların olağanüstülüğü, okuyucunun dikkatini ve 

ilgisini çekmesi dolayısıyla da durağanlığın etkisini azaltması açısından önemli bir 

denge unsurudur.  

 

Olağanüstü varlıklardan bahsetmişken şunlar da söylenmelidir: Bu unsurlar hikâyeye 

çekicilik ve hareketlilik katmıştır. Ve bununla beraber A. Efendinin sürekli olarak 

dolaştırılması (kaçması) her gittiği yerde olağanüstü varlıklarla karşılaşması 

okuyucunun olacakları önceden sezmesine neden olur ki bu hikâye için olumsuz bir 

durumdur. Anlatıcı burada iki yol izler: Birincisi; okuyucunun düşünebileceklerini, 

kafasında oluşabilecek şüphe ve soru işaretlerini A. Efendi’ye yansıtmak ve bu noktada 

A. Efendi ile okuyucu arasında paralel bir düşünce yapısı meydana getirmektir. Yani 



okuyucunun şüphelerini A. Efendinin şüpheleri olarak yansıtmaktır. A. Efendi de sizin 

gibi düşündü ve gözlerine inanamadı ama bu gerçekti, demek anlatıcının izlediği birinci 

yoldur: “Abdullah, gördüğünden ziyade göreceği şeylerin korkusu içinde bir köşeye 

büzülmüş, ne yapması gerekeceğini düşünürken hakikaten korktuğu başına geldi. 

Filhakika duvardaki resim birdenbire canlanmış, yeni evli karı koca delice bir raksa 

başlamışlardı. Abdullah ilk önce buna inanmak istemedi, elleriyle gözlerini oğuşturarak 

tekrar bakıyor, ‘artık bu kadarı olmaz....’ diye söyleniyordu. Fakat yazık ki gözleri onu 

aldatmamıştı. Gördüğü sadece hakikatti.” (s. 182–183) 

 

İkincisi ise bütün bu olan bitenleri, bu olumsuzlukları ve olağanüstülükleri ‘gece’ nin 

üstüne atmak olmuştur: “Ah, ne kötü geceydi, ne uğursuz tesadüflerin gecesiydi bu! bir 

kere ondan sıyrılabilseydi!...” (s. 185) 

 

Anlatıcı, yukarıda da söylediğimiz gibi okuyucunun A.Efendiyle ilgili 

düşünebileceklerini de hesaba katmıştır: “Şüphesiz ki hakikatte bu gördüklerinin 

hiçbirisi vaki değil; bütün bunları can sıkıntısından kendisi icat etmişti.” (s. 171) Yani 

anlatıcı daha hikâyenin başlarında bütün bu anlatılanların A. Efendinin can sıkıntısından 

ibaret olabileceği mesajını vermiş ve bununla da kalmayarak bu fikri destekleyecek şu 

cümleleri söylemiştir: “Uzun müddet bu düşüncelerle kendisini yordu, sonra etrafında 

gördüğü şeylerin hakikatte var olup olmadıklarını bir daha tetkik için yine o tarafa baktı: 

deminki çiftlerin ikisi de yoktu.” (s. 171) İşte bu cümleler anlatılanların hayal mahsulü 

olduğunu kesin bir dille hem de daha hikâyenin başında belirtmiştir. Bu safhadan sonra 

okuyucu anlatılanların gerçek mi yoksa hayal mi olduklarını anlama çabasına 

girmeyecektir. Çünkü her şeyin hayal mahsülü olduğu söylenmiştir. Peki bu niçin 

yapılmıştır ve okuyucunun hangi çaba içerisinde olması beklenmektedir ki bu gerçekler 

böyle açık bir şekilde ifade edilmiştir? Cevabı hikâyenin bütününü okunduktan sonra 

çıkarılabileceği gibi şu cümlelerin de tek başına yeterli olabilecektir:  

 

“Birdenbire bütün bu gördüğü şeylerin sadece kendi kafasının mahsülleri olması 

ihtimalini düşündü. Bu kadar çirkin ve galiz bir dünya ancak bozulmuş bir düşüncede 

idrak edilebilirdi. Ya bizzat kendi düşüncesinin, sakat ve zalim bir fikri sabitin mahsulü 

ise... Bir an için, bu korkunç kalabalığı, bu çıldırtıcı tesadüfleri ve onların mantık dışı 



sürüsünü kendi kafasında bütün ömrünce taşımış olmayı düşündü. Bu ihtimal, 

hepsinden müthişti” (s. 199).  

 

Anlatıcının bu hikâyede yapmak istediği okuyucunun neyin gerçek neyin hayal 

olduğunu bulmasını sağlamak değildir. Onun için onu bu çabadan daha hikâyenin 

başında uzaklaştırmıştır. Maksadı; kendini arayan bir insanın hayatta bulacağı şeyler 

insanın hayata, dış dünyaya bakışını vermektir.  

 

Hikâyede bu kadar çok olağanüstü varlık oluşunun bir diğer önemli noktası ise 

başlangıçta okuyucuyu şaşırtmak, etkilemek için kullanılmış bu unsurların daha sonra 

gerçek amacını bulması ve anlatıcının da ‘bu uğursuz gecede her şey mümkün’ 

telkinleriyle okuyucunun en olağanüstü varlıkları, durumları bile kabul etmeye 

hazırlamak amacıdır. Anlatıcı, okuyucunun hayata bakışını değiştirerek onun, retlerini 

ve kabullerini yeniden gözden geçirmesini sağlamayı istemiştir. 

 

Anlatıcı, hikâyeyi sekiz bölümde anlatmıştır. Birinci bölümün sonunda belirtildiği gibi: 

“... Abdullah Efendi, garip, hikâyesi güç bir serencama daldı.” (s. 164) Hikâyenin 

bölümlenişinde A. Efendinin başından geçen olaylar (serencam) esas alınmıştır. Buna 

göre bu bölümleniş, şöyle olmuştur: 

 

1. Bölüm: Giriş ve A. Efendinin tanıtılması  

2. Bölüm: Lokantadaki olağanüstü olaylar, A. Efendi’nin geçmişi hakkında bilgiler, 

kendini hayale aktarması 

3. Bölüm: 1.ev 

4. Bölüm: 2. ev 

5. Bölüm: Asıl benliğinin yangında ölmesi 

6. Yollarda gördüğü hayaller 

7. Bölüm: Rakam hastalığının yeniden ortaya çıkması ve akıl muvazenesi 

8. Bölüm: 3.ev 

 



8.2. KİŞİLER 
 

Abdullah Efendi’nin Rüyaları adlı hikâye için bu başlık altında yapacağımız 

incelemeler, hikâyenin yapısı hakkında bilgi edinmek için diğer bölümlere göre daha 

kapsamlı ve açıklayıcı olacaktır. Bunun sebebi; kişilerin hikâye içindeki yeridir. 

Anlatıcı; mekân ya da zaman ile ilgili anlatımlar yerine kişilerin, özellikle de başkişi 

Abdullah Efendinin iç dünyasını vermeye çalışmıştır. Bu da hikâyenin ağırlık noktasını 

kişiler olmasını sağlamıştır. 

 

Hikâyedeki kişileri şöyle sıralayabiliriz: Abdullah Efendi, dört arkadaşı, Abdullah 

Efendinin sevdiği kadın, lokantadaki kadın ve erkekler, Zembilin içindeki ihtiyar, 

Abdullah Efendinin gittiği evlerdeki kadınlar, bebek, yeni evli karı koca, hasta çocuk.  

 

Abdullah Efendi dışındaki kişilerin fiziksel özellikleri verilmişken onun fiziksel 

özellikleri yerine iç dünyası verilmiştir. Bunun dışında göze ilk çarpan özellik, Abdullah 

Efendinin dışındaki hiçbir kişinin isminin verilmeyişidir.  

 

Hikâyenin başkişisi Abdullah Efendi, elbette ki bu incelemede öncelik kazanacaktır:  

 

Abdullah Efendinin nasıl verildiğini ve taşıdığı özelliklerin neler olduğunu çözümlemek 

için hikâyenin kurgusu içinde dağılmış bir halde bulunan birbiriyle bağıntılı parçaların 

toplanması gerekir. Bu da Abdullah Efendinin hayatına ait bilgilerin hikâyede bulunarak 

öyküleme zamanında sırasına konularak yapılabilir. 

 

Burada öncelikli olarak verilmesi gereken bilgi Abdullah Efendinin ‘aşk’ hakkındaki 

görüşüdür. A. Efendi; aşkı, bir çeşit yeniden doğma, yenilenme olarak görmektedir. 

Hayatın olumsuzlukları karşısında oldukça yıpranan A. Efendi: “Çok, pek çok şeyler, 

harpler, yangınlar, her cins ölüm, korkunç ve şifasız ıztıraplar; hepsini görmüştü.” (s. 

171) Bütün bu yaşadıklarını aşkla unutmayı düşünmüştür: “... bütün bu tesadüfleri 

unutmak lazımdı. Unutmak, bu ancak aşkla mümkündü: ömrün büyük ve serin pınarı, 

her tecrübeden bizi daha genç, daha diri, dünyaya henüz gelmiş gibi dinç ve rahat 

çıkaran oydu.” (s. 179) Yukarıdaki cümlelerden de anlaşıldığı gibi hayatının merkezine 

aşkı yerleştiren A. Efendi, yavaş yavaş realiteden kopmaya başlamıştır: “Abdullah 



büyük bir mistikti. Allahsız bir mistik. Aşk bu mistikliğin gayesi olmuştu. Fakat 

Abdullah, aşkı o kadar idealleştirmişti ki, realitedeki manzarasına artık tahammül 

edemiyordu...” (s. 191) Bütün bunlar A. Efendinin sevgilisinin hayalini gördüğü geceye 

kadar devam eder. Bu gecenin özelliği ise; A. Efendideki değişmelerin 

yoğunlaşmasıdır: “Ertesi sabah... fakat dünyamıza yarı yabancı, onun kanun ve 

zaruretlerini, kafasına üst üste yığılmış aydınlık tabakalarının arasından ancak uzak bir 

hatıra şeklinde sezen bir Abdullah Efendi çıktı.” (s. 167) Bu cümleler A. Efendinin o 

geceden sonra etrafına yabancılaştığını düşündürebilir ancak hikâyenin bütünü dikkate 

alındığında A. Efendi zaten hayatı boyunca etrafına yabancı bir insan olarak yaşamış 

olduğu görülür. “O, başka bir yıldızda doğmuş kadar bu toprağın hesaplarına, 

zaruretlerine yabancı idi.” (s. 190) Yani yabancılaşma o gecenin bir sonucu değildir. 

Peki o gecenin A. Efendiye getirdiği nedir, sorusu hemen akla gelecektir. Cevabı, hiçbir 

şeydir. Hikâyenin içinde yer alan pek çok şey gibi o gece de bir semboldür ve A. 

Efendinin hayatına yeni bir şey eklemez sadece A. Efendinin içinde var olan bazı 

mekânizmaları harekete geçirir: “İşte o geceden beri kendisinde çok derin bir yerde 

saklı, esrarlı bir zembereğin harekete geçtiğini duydu. Kainat karşısında artık aynı adam 

değildi. Her şey onda sanki daha derine, daha esaslıya doğru gidiyor ve bu yüzden 

günlük manzara ve çehreler kendisi için zaman zaman değişiyordu.” (s. 167) Bu 

cümleler yukarıdaki yargının doğruluğunu kanıtlamakla birlikte hikâyenin 

çözümlenmesi için gerekli üç önemli kelimeyi de içerir: derin, esaslı, değişim. O gece 

A. Efendinin içinde harekete geçen mekânizmalar, zaten kendi iç dünyasında yaşayan: 

“Daha ziyade kendi içinde yaşamağa alışmış olan Abdullah Efendiye ...” (s. 161)         

A. Efendiyi kendi içinde daha da derinleşmeye sevk eder. Bu da A. Efendi için olumsuz 

bir durumu ortaya çıkarır. A. Efendinin o geceye kadar devam eden iç dünyası ile 

gerçek dünya arasındaki perde ortadan kalkar: “Bütün etrafıyla kendi arasında imkânsız 

denebilecek derecede kuvvetli bir münasibet teşekkül etmişti. Sanki ara yerden bir yığın 

perde mânia kalkmıştı.” (s. 174) Bu durum A. Efendinin saadetinin bozuluşu anlamına 

gelmektedir. Çünkü gerçek dünya ile hayal dünyasını ayıran perdenin ortadan kalkışı A. 

Efendiyi, adeta tiksindiği ‘gerçek’lerle baş başa bırakır: “... bir sisten sıyrılan tek bir 

ağaç gibi, bu zihnin bulanıklığına, mevcut olan her şey tek başına aksediyordu. 

Hayatının bütünlüğünü ve basitliğini kaybetmişti.” (s. 168) Perdenin ortadan kalkışı 

beraberinde kaosu da getirir bu da A. Efendi için bir felâket demektir: “En korkuncu 

bütün bu şeylerin karmakarışık, nizamsız, alt alta, üst üste, olmalarıydı.” (s. 194) 



Bu noktada cevaplanması gereken bir diğer soru perdenin ortadan kalkış sebebidir. Ne 

olmuştur da A. Efendinin iç dünyası ile gerçek dünyayı birbirinden ayıran perde ortadan 

kalkmıştır? Bu soru ve cevabı hikâyenin kilit noktasıdır. Şimdi, baştan alarak 

düşündüğümüzde söylememiz gereken bazı önemli noktalar karşımıza çıkar.  

 

Öncelikle A. Efendi, kişilik bölünmesi yaşayan bir insandır: “... içlerinde, tıpkı alt katta 

geçen bütün şeyleri merakla takip eden bir üst kat kiracısı gibi köşesinde gizli, 

mütecessis, gayri memnun ve zalim ikinci bir şahsın mevcudiyetini...” (s. 162) Önceki 

sayfalarda da söylenildiği gibi bir kadına aşık olur. Ve bu aşkı o kadar idealleştirir ki 

gerçek dünyadan iyice kopar ve ümitsiz bir şekilde bir türlü görünmeyen sevgiliyi 

odasına kapanarak bekler: “Evet, odasında yapayalnız, bir türlü görünmeyen bir 

sevgiliyi beklerken...” (s. 166) Mekân, başlığı altında kaydedilecek bir nokta burada 

kullanılmalıdır ki ‘ev’ ya da ‘oda’ A. Efendinin benliğini temsil eder. Yani A. Efendi 

kendi iç dünyasına kapanmış sevgiliyi beklemektedir ki: “... ve bir yıldız kasırgası 

içinde odasına tavandan girmesine (sevgili) hiç de hayret etmedi. Zaten, bu güzel ve asil 

mahlukun kendisiyle aynı hamurdan yoğrulmuş olmasına hiçbir zaman inanamamış, 

onun çok yüksek, büsbütün başka ve erişilmez bir âlemden gelmiş bir mevcut olmasına 

daima ihtimal vermişti.” (s. 167) Sevgili yani dış dünyaya ait bir unsur (mevcut) onun iç 

dünyasına (odasına) tavandan girmiştir. A. Efendi, dış dünya ile ilişkilerini koparmış 

ona yarı yabancı bir insandır: “... fakat dünyamıza yarı yabancı ...” (s. 167) 

 

İşte A. Efendinin iç dünyasıyla, hayal bile olsa, dış dünyadan gelen bu unsurun (sevgili) 

teması A. Efendiyi dış dünyadan ayıran perdenin kalkmasına neden olmuştur: “Bütün 

etrafıyla kendi arasında imkânsız denebilecek derecede kuvvetli bir münasibet teşekkül 

etmişti. Sanki ara yerden bir yığın perde, mânia kalkmıştı.” (s. 174) Bu durum A. Efendi 

için oldukça olumsuzdur. O, yarı yabancı olduğu dış dünyaya ati unsurlardan adeta 

tiksinmektedir: “Abdullah, mavera ile arasında hiç de temenni etmediği bir şekilde 

kuvvetli ve derin bir münasebetin başladığını hissetmişti.” (s. 166) “O, istikrah yılanının 

topuğundan ölesiye ısırdığı adamdı.” (s. 191)  

 

A. Efendinin gerçek dünyadan bu kadar tiksinişinin sebebi, içindeki süreklilik yani 

sonsuzluk duygusudur: “Büyüğe ve istisnaiye karşı duyduğu aşk onun zahiren çok sakin 

görünen hayatını zehirlerdi.” (s. 190) 



A. Efendinin gerçek dünyadan bu kadar nefret edişini içindeki büyüklük ve sonsuzluk 

arzusuna bağlayabiliriz. A. Efendiye göre kendi talihi ruhundan daha küçüktür: “... bu 

küçük talih büyük bir ruha eklenmişti...” (s. 190) A. Efendi büyüklük arzusuyla yaşayan 

bir insandır: “Büyüğe ve istisnaiye karşı duyduğu aşk onun zahiren çok sakin görünen 

hayatını zehirlerdi.” (s. 190) Bu aşkın ona zarar vermesinin sebebi ise A. Efendinin 

büyüklük arzusunu tatmin edememiş yani hayatının içini dolduramamış bir insan 

oluşudur: “... bu hayatta insanları alâkadar edecek büyük fevkalade vakalar, muazzam 

zaferler, neticesi nesillere yadigar kalacak tecrübeler yoktur.” (s. 190) Büyüklük 

duygusunu tatmin edemeyiş kendinden sonra gelecek nesillere sahip olamayış (yalnız) 

yani hayatın içini dolduramayış onu boşluğa iter: “Onda, daha ziyade büyük ve 

alemşümul bir varlığın istirahatine benzeyen, hatta daha iyisi, insana büyük ve 

alemşümul bir boşluk duygusunu veren bir hal vardı.” (s. 201) 

 

İşte A. Efendi istediği gibi yaşayamadığı bu dünyadan kaçar. O, yaşama zevkini kendi 

iç dünyasında bulur. Gerçeklerden uzak yalanlar ve hayallerle dolu iç dünyası onu 

mutlu eder: “O, doğrusu istenirse, bütün ömrünce bundan korkmuş, bir gün insanlar ve 

eşya ile münasebetlerinin, ihsasların sathi planından çok daha derin ve çok başka bir 

seviyeye çıkmasından, kainatı saran ve ona güzelliğini veren büyük sırrın, ortasından 

kesilmiş bir meyva gibi birdenbire bütün çıplaklığıyla apaçık görünmesinden, korkunç 

manzarasıyla onda her nevi yaşama zevkini bir anda, tıpkı bir nefeste söndürülen bir 

mum gibi söndürmesinden korkmuştu.” (s. 166) 

 

Daha önce de söylenildiği gibi A. Efendi değişen varlıklardan hoşlanmaz bunun için 

insanlardan kaçar ve bunun için eşyaları güvenilir bulur: “Eşyanın sükuneti, değişmez 

manzarası onun için hayatta bir teselli ve zevk kaynağı idi. Bir insan, en yakınımız bile, 

çarçabuk değişebilirdi. Fakat eşya, dalgın ve daüssılalı uykularında hep aynı kalırlardı.” 

(s. 172) Abdullah Efendinin, eşyaya bu kadar güvenmesinin nedeni değişmezliğidir. Bu 

da süreklilik duygusuyla ilişkilidir.  

 

Eşya, A. Efendiye teselli verip yaşama zevki sunarken aynalar onu huzursuz etmektedir. 

Bunun nedeni ise A. Efendinin gerçeklerden duyduğu tiksintidir: “... bu aynaların 

birdenbire bu kadar çıplak ve zalim hakikati birbiri ardınca ortaya atmasına tahammül 

edemiyordu.” (s. 204) 



Dış dünyadan tiksinen A. Efendiyi gerçeklerden koruyan iç dünyası ile dış dünya 

arasındaki perde kalkmış ve A. Efendi kendini bir belirsizlik, kargaşa ve değişim içinde 

bulmuştur. Bir boşluğa düşer. Çünkü o hayatının içini doldurmamıştır. Bu noktada A. 

Efendi, içine düştüğü boşluktan kurtulmak ve bir yerlere tutunmak ister. Tutunacağı her 

ne olursa olsun sabit, değişmez, güvenilir ya da kesin olmalıdır. İşte bu noktada 

karşımıza çocukluğundan beri var olan bir hastalığı karşımıza çıkar: Rakam hastalığı. A. 

Efendide bu hastalık çocukluğundan beri vardır: “Abdullah’ta ta çocukluğundan beri bu 

rakam hastalığı vardı.” (s. 172) Daha önce de belirttiğimiz bazı unsurlar gibi ‘rakam 

hastalığı’ da o geceden sonra ortaya çıkmış bir hastalık değildir daha önce de vardır. 

Rakam hastalığının ne ifade ettiğine gelince: Dış dünyaya ‘yarı’ yabancı bir halde olan 

A. Efendi tam anlamıyla kendisini dış dünyada ya da iç dünyasında bulamaz. Ancak iç 

dünyasına kapandığı zamanlar mesuttur. Uyandığında yani dış dünyayla ilişki kurmaya 

başladığında boşluğa düşer. Çünkü hayatının içi boştur bu durum karşısında A. Efendi 

değişmez, sabit unsurlara tutunmaya çalışır. İşte rakam hastalığı bu çabaların bir 

gereğidir: “... ben yine iki kere ikinin dört ettiği dünyada kendimi bulsam.” (s. 199) “1 

onun çok iyi bir rakamıydı, evvela tekti ve sonra vahdetin ve vahdaniyetin rakamıydı.” 

(s. 172) “... akıl muvazenesinin yerinde olup olmadığını anlamak için kendisine biricik 

çare görünen bu kesir meselesinin muhakkak çözülmesi lazımdı.” (s. 200) “Tam bir 

rakam olmak, tam bir rakam. Ah, ne saadet yarabbi!” (s. 200) 

 

Hayatı ve benliği bölünmüş bir insan için tutunabileceği ender unsurlardandır. 

Matematik ve rakamlar çünkü bu ikisi de tıpkı eşyalar gibi değişmezlik ilkesinin en 

somut örnekleridir.  

 

Bütün bunlarla beraber A. Efendinin benliğindeki bölünmüşlüğü de burada tam olarak 

açıklanmalıdır: “Hakikatte Abdullah Efendi, ömürlerinin sonuna kadar kendileri 

olmaktan kurtulamayan, nefislerini bir an bile unutamayan, etrafındaki havaya 

kendilerini en fazla bıraktıkları zamanda bile, içlerinde, tıpkı alt katta geçen bütün 

şeyleri merakla takip eden bir üst kat kiracısı gibi köşesinde gizli, mütecessis, gayri 

memnun ve zalim ikinci bir şahsın mevcudiyetini, onun zehirli tebessümünü, inkar ve 

istihfaftan hoşlanan gururunu ve her an için ruhunu insafsız bir muhasebeye davet 

edişini duyan insanlardan biriydi. Ah bu ikinci Abdullah Efendi, bu üst kat sakini... 

Hayır, o kiracı değil, evin asıl sahibi, efendisi, hükümranıydı.” (s. 162) 



Yukarıdaki cümlelerden anlaşıldığı gibi A. Efendinin kişiliğinin bölünmesi sonucunda 

ortaya iki Abdullah Efendi çıkmıştır. Birincisi üst kat sakini diyerek nitelendirdiği 

ikincisini daima göz hapsinde tutan evin yani benliğinin asıl sahibidir. İkincisi ise daima 

kontrol altında tutulandır: “Evet, ikinci iki kendisiydi.” (s. 193) Bunun yanında birinci 

A. Efendi, A. Efendinin iradesini temsil eder ve ikincisini denetim altında tutar.  

 

A. Efendi, hayatını sürdürürken sık sık yaşadığı zamanın dışına çıkar ve sathi planda 

yaşadığı dünyayı, gerçekleri daha esaslı, daha derin görmeye başlar; ancak bu derinlik 

ve gerçeklik daha önceden de söylediğimiz gibi rahatsız edicidir. İşte bu olumsuz 

durumdan A. Efendiyi kurtaran ise üst kat kiracısı olarak nitelendirdiği birinci A. Efendi 

yani iradesidir: “Abdullah’ın felaketi, rolünü yaparken sık sık uyanmasında, etrafındaki 

şeniyetle en zalim ve müstehzi mânâsında temasa gelmesindeydi. Onun içindir ki bütün 

hayatı yarım kalmış jestlerden ibaret kaldı. O bütün ömrünce büyülü bir eşiğin önünde 

adımlarını tecrübe etti, fakat bir taraf onu bu eşiği atlamaktan, ileriye geçmekten 

menetti.” (s. 191) Sık sık yaşadığı uyanışlar A. Efendinin hayatını bölmüş ve 

bölünmüşlük A. Efendi için bir felaket olmuştur. Bu felaketi takip eden ikinci büyük 

olumsuzluk (facia) ise A. Efendinin uyanışlardan sonra gördüğü gerçeklerden (şeniyet) 

tiksinmesi (istikrah) olmuştur: “O istikrah yılanının topuğundan ölesiye ısırdığı adamdı. 

İşte bu hayatının ikinci faciası ...” (s. 191) 

 

A. Efendinin arkadaşlarıyla eğlenmeye gittiği gece, hikâyedeki önemli ayrıntıları ve 

yukarıdaki yargıları için gerekli delilleri içerir.  

 

A. Efendi ve dört arkadaşı bir lokantada eğlenip içki içmektedirler: “Beş arkadaştılar. 

Beşinin de neşesi son haddine varmıştı. Ne buluyorlarsa içiyorlar, gülüp 

konuşuyorlardı.” (s. 161) Ancak bu gecenin diğerlerinden bir farkı vardı. O da içkinin 

tesiriyle A. Efendinin iradesinin zayıflamaya başlamasıydı yani birinci A. Efendinin 

ikincisi üzerindeki denetiminin, baskısının gittikçe azalmasıydı: “... lokantaya gelirken 

beraberinde taşıdığı ruh haletinden ayrılmış olmanın hazzı içinde konuşuyor, 

eğleniyor...” (s. 162) “Bu akşamın fevkaladeliği, bu kibirli ev sahibinin belirsiz bir 

şekilde sızmağa başlamasından, hüvviyetindeki sert tarafı kaybetmiş, yumuşamış hissini 

vermesindeydi.” (s. 163) 



Ancak birinci A. Efendiden yani iradesinden kurtulması ikincisi için hiç de iyi olmaz. 

Her zaman onu O ‘büyülü eşik’ten döndüren birinci A. Efendi olmayınca ikincisi eşiği 

geçer ve “Tekrar önünde açılan o büyük boşluğa ...” (s. 194) düşer. Artık A. Efendi bu 

geceyi yaşamaya mecburdur: “Bir tesadüf, bir talih onu bu gece alelade fanilerin 

yaşadığı zamanın hudutları dışına çıkarmıştı; başka türlü bir zamanı yaşıyordu; buna 

itiraz etmek güçtü.” (s. 198) 

 

İradesinin kaybolmasıyla ikinci A. Efendi birincisinden ayrılır: “Henüz yeni görmeğe 

başladığı ikinci varlığı ile ...” (s. 174) 

 

Ancak bu ayrılış, kurtuluş yeterli olmamıştır. İkizleşen hüviyeti içerisinde gerçek olanı 

birincisidir. Onun sarhoş olmasıyla serbest kalan ikincisiyle; yani bir anlamda da hayal 

olanı, çünkü öteki asil yani gerçek, düşünmek isteyen A. Efendi kendini bu hayale 

nakleder: “... bu üç adam ileride dikilen ve her hareketini taklit eden gölge ile, ve onun 

içinde düşünmek istedi: Fakat bu epeyce güçtü; bir hayali bir galatı şuur ve idrak sahibi 

yapmak demekti.” (s. 175) Bütün bu olayların sonunda A. Efendi kendisini kaybeder: 

“Bana gelince kaybettiğim şeyi, yani kendimi hiçbir zaman sevmedim.” (s. 192) 

 

Hikâyede A. Efendinin dışında da kişiler vardır. Ancak bu kişiler ya hayaldir ya da 

olayların ortaya çıkışında ve sonuçlanışında etkin role sahip değildir. Aslında burada 

dikkat çeken husus A. Efendi dahil hiçbir kişinin olayların ortaya çıkışında herhangi bir 

etkiye sahip olmamasıdır. Yani kişiler pasiftir, edilgendir. Bu durum hikâyede özellikle 

de vurgulanmıştır. Anlatıcının kullandığı ‘tesadüf’ ve ‘talih’ kelimeleri bu durumu 

yansıtan kelimelerdir ki hikâye içinde bu kelimelere oldukça sık rastlanılmaktadır: “Bir 

tesadüf, bir talih onu bu gece alelâde fanilerin yaşadığı zamanın hudutları dışına 

çıkarmıştı; başka türlü bir zamanı yaşıyordu; buna itiraz etmek güçtü.” “Hep de bu işler 

bana tesadüf eder.” (s. 171) “... olduğu yerde gecenin tesadüflerinin birbirini 

kovalamasını bekliyordu.” (s. 173) 

 

A. Efendi dışındaki kişiler incelendiğinde aralarındaki paralellikleri kolayca 

görülmektedir. Öncelikle kişilerin büyük çoğunluğu kadındır ve hasta çocuğun 

dışındaki erkek kişilerin tamamı kadınlarla ilişkili olarak verilir: A. Efendinin sevdiği 

kadın, lokantadaki çiftler, dört arkadaş (A. Efendiyi kadınlara götürüyorlar), A. 



Efendinin gittiği evlerdeki kadınlar, resimdeki yeni evli karı koca, zembilin içindeki 

ihtiyar (birlikte olduğu kadınları anlatıyor), bebek... Tamamına yakını A. Efendinin 

hayali olan bu kişilerin biri hariç hepsinin kadınlarla ilişkili olmasının sebebi nedir? Şu 

cümlelerdedir: “Artık insan denen şey kaybolmuş, yerini birbirine kenetlenmiş, birbirine 

geçmiş mütesaviyen sarhoş uzuvların sar’ası almıştı.” (s. 197) “Bu bir büyü gecesinin, 

hayvani insiyakı doludizgin serbest bırakan, eşyayı arzunun cehenneminde birleştiren 

bir gecenin sesiydi ve bu ses dalga dalga kıpkızıl bir şerit gibi uzanıyor, alev halkaları 

içine tesadüf ettiği her şeyi ölesiye hapsediyordu.” (s. 198) A. Efendi, sarhoş olduktan 

sonra ikizleşen hüvviyetinde birinci A. Efendiden yani iradesinden kurtulmuştu. Yani 

bir anlamda ikinci A. Efendi serbest kalmıştı. İşte bu serbest kalan taraf A. Efendinin 

içgüdüleridir. Birinci A. Efendi nasıl iradeyi ve aklı temsil ediyorsa ikinci A. Efendi de 

içgüdüleri temsil eder. İkinci A. Efendinin gördüğü hayallerin hep kadınlarla ilişkili 

olmasının sebebi şudur: Kişilerin tamamının kadınlarla ilişkili oluşunun da cevabı olan 

bu durum aynı zamanda hikâyedeki vahşetin de ortaya çıkış sebebidir. Çünkü 

yukarıdaki cümlelerde de söylenildiği gibi ‘hayvani insiyak’ serbest kalmıştır: “Karşı 

evlerden birinin en üst katındaki pencerelerinden biri açılmış, çıplak, kan içinde bir 

kadın vücudunu üç erkek sokağa fırlatıyordu.” (s. 195) 

 

Yukarıda da söylenildiği gibi kadınlarla ilişkisi olmayan tek kişi ‘hasta çocuk’tur. Önce 

burada, dikkati çekecek bir durum söz konusu değilmiş gibi gelebilir. Yani, bu bir 

istisnadır, deyip geçilebilir. Ancak, hasta çocuğun ilişkili olduğu unsurun özellikleri 

hikâyeyi bir bütün olarak alıp düşünüldüğünde, karşımıza çok derin bir bağıntı çıkar. 

Şöyle izah edelim: A. Efendi, yaşama zevkini kaybetmiş bir insandır ve büyük bir 

huzursuzluk içindedir. Kadınlarla ilişki içerisinde bulunuşunun sebebi budur: “Bütün 

uzviyeti ancak bir kadının huzuruyla tamamlanacak bir eksiklik içinde kavruluyordu.” 

(s. 179) Hasta çocuk kadınlarla ilişkili olmayan tek kişidir. Bu kişiyle ilişkili olarak 

verilen unsur ise ‘su’dur: “Hiç, suyuma dokundunuz da ...”    (s. 206) Buradaki önemli 

ayrıntı ise ‘kadın’ nasıl A. Efendi için ‘sükûnet’, ‘huzur’ ifade ediyorsa “su”yun da aynı 

özelliğe sahip olmasıdır: “Ayaklarının ucunda bütün bir semt kademe kademe dizilmiş 

evlerle denize doğru iniyordu. Bu, küçük, avuç içi kadar dar bir deniz parçasıydı ve 

kapanık, yarı sisli gece saatinde nereden geldiği bilinmeyen donuk parıltısıyla denizden 

ziyade mâyi halinde bir madenle doldurulmuş bir havuzu, birkaç mavna ve gemi 



direğinin arasından, tabii bir parmaklık arkasından seyrediliyormuş hissini veren 

büyükçe bir havuzu andırıyordu.  

 

“Abdullah Efendi gecenin sükûneti içinde bu manzarayı doya doya seyretti. Yavaş 

yavaş o da sükûnet bulmuştu.” (s. 192) Yukarıdaki cümlelerden de anlaşıldığı gibi hasta 

çocuk hariç bütün kişilerin kadınlarla ilişkisi vardır. Ancak hasta çocuğun da tıpkı 

kadınlar gibi, A. Efendi için huzuru ve sükûneti temsil eden başka bir unsurla, ‘su’yla 

ilişkisi vardır.  

 

Tabii ki kişiler arasındaki paralellikler bu kadarla sınırlı değildir. Bir diğer paralel nokta 

ise kişilerin tek rakamlarla ilişkili olarak verilişidir. A. Efendiyi anlatırken tek 

rakamların onun için öneminden bahsetmiştik. Diğer kişiler için böyle bir durum söz 

konusu değildir; ama bu kişilerin tek rakamlarla birlikte ya da ilişkili olarak verilişi 

ilginç bir ayrıntı olarak karşımıza çıkar: “Ve tek dişli ihtiyar ...” (s. 178) “Başka bir 

zamanda bu takma göğüslü kadın ...” (s. 182) “Tek göğsü yok.” “... bir kadın vücudunu 

üç erkek sokağa fırlatıyordu.” (s. 195) “Beş arkadaştılar.” (s. 161) Aslında tek 

rakamlarla ilgili paralel noktalar sadece kişiler bölümünde yer almaz. Bu ayrıntılar da 

ilgili bölümlerde gösterilecektir.  

 

Kişilerle ilgili diğer bir önemli paralellik ise kişilerin parlak cisimlerle birlikte 

verilmesidir. A. Efendinin sevgilisi: “... sevdiği kadın bu yıldızlara basarak, onlara 

tutunarak, onların ışığıyla sarınarak odasına girdi.” (s. 167) Hasta çocuk: “Yandan ne 

renkler yapıyor, nasıl parlıyor, şuradan bak bir Zuhal akşamı gibi...” (s. 207) 



Eyleyensel Örnekçe: 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu bölümün içinde bu incelemeyle ilgili yeterince bilgi olduğundan tekrara 

düşmemek için örnekçeleri açıklamaya gerek duymuyoruz.  

 

A. Efendinin Rüyaları Hikâyenin Eyleyenler Örnekçesi de şöyledir:  

 

Kişiler başlığı altında yapacağımız son incelemeyse pek çok kişinin paralel 

noktası olan ‘gırtlak’ ya da ‘boyun’ dur. Anlatıcı, aşağıda da belirtileceği üzere, bazı 

kişilerde, özellikle bu kelimeyi vurgulayarak kullanmıştır: “Arzu ve heyecanın şişirdiği 

boyun bir nabız kadar muntazam atıyordu.” (s. 169) “Boynunu zaman zaman şişiren 

nefesinde ...” (s. 164) “... mintanının yakasından gırtlak kemiği fırlıyordu.” (s. 181) 

“Sağ eli ikide bir boğazına doğru... kaybolmak isteyen gırtlak kemiğini...” “Susamıştı. 

Bütün gırtlağı yanıyordu.” (s. 185) “Bütün bu başları taşıyan boyunlarda acayip bir 

kalınlaşma, kendi kendisini, görülmemiş bir şekilde hodbin ve tatmini gaye edinmiş bir 

idrak vardı.” (s. 196) “... laternacı kıyafetli adamın gırtlağıyla keskin bir ağız kavgasına 

girişiyordu.” (s. 197) “Bütün boğazı ve vücudu yanıyordu.” (s. 205) Hikâye, ayrıntılı bir 

şekilde incelendiğinde boğaz ve gırtlak kelimelerine daha da rastlamak mümkündür. Bu 

kelimelerin bu kadar sıklıkla kullanılışının sebebi nedir? Bu sorunun cevabı 

“bölünmüşlük”tür. A. Efendi, hatırlanılacağı gibi üzere iki tanedir. Birincisi; irade ve 

aklı temsil ederken ikincisi ise hayvani insiyakı yani içgüdüleri ve duyguları temsil 

etmektedir. Aynı mantıkla hareket edilirse ‘boyun’ ve ‘gırtlak’ da akıl ile duyguları yani 

--- 
(G) 

eşya, tek rakamlar,  
kadın, su, güneş,  

yalan, kaçış 
(Y) 

talih, gece, gerçekler
(E) 

huzur 
(N) 

Abdullah Efendi 
(A) 

Abdullah Efendi 
(Ö) 



kalp ile aklı birleştiren bir noktada yer almaktadır. Bu ikisi arasındaki ilişkiyi sağlar. 

Bunun için bu kelimelere önem verilmiştir.  

 



8.3. ZAMAN 

 

Hikâye, bir gece içinde A. Efendinin başından geçen olaylar, anlatılır. Öykü zamanı 

yani olayların meydana geldiği zaman ile öyküleme zamanı yani olayların anlatıldığı 

zaman birbirine çok yakın seyretmektedir. Bu da okuyucuya olayların çok yakın bir 

zamanda gerçekleştiği izlenimini verir. Hayallerle dolu bir hikâyenin, inandırıcılık 

açısından düşünüldüğünde, bu şekilde yazılmış olması önemlidir. Anlatıcı; yakınlığı 

sağlamak için, kullandığı fiileri şimdiki zamanın hikâyesinde vermiştir: dinleniyorlardı, 

istiyordu sahibi yapıyordu, gülüyorlardı, değişiyordu… A. Efendinin geçmişiyle ilgili 

verilen bilgilerde ise dikkat çeken nokta, kullanılan fiillerin çoğunlukla öğrenilen 

geçmiş zamanın hikâyesinde çekimlenmiş olmasıdır: hissetmişti, gelip çatmıştı, 

mıhlanıp kalmıştı… Hikâye bu açıdan incelendiğinde tasvirlerin yoğunlaştığı, öykü 

zamanın yavaşladığı bölümlerin ortak özelliği; ek fiil almış isim ve isim soylu 

sözcüklerin yoğunluğu görülür. Sayfa 172 ile 173 arasındaki bölüm bunu 

örneklerindendir: vaki değildi, yoktu, elde kalan birdi, rakamıydı, vardı, kırk yedi idi… 

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili özellikleri incelediğimizde; bu uzun hikâyede, bir gecenin 

birkaç saatlik bir dilimini anlattığını görürüz. Dolayısıyla anlatıcının, çoğunlukla 

duraklama ve kesintilerle hikâyenin ritminin belirlediği söylenebilir. Ritim tablosu:  

 
 

Hikâye oldukça uzun olduğu için ritmi belirlerken bazı kısımları atlamayı uygun 

gördük. Bu kısımlarda da anlatımın ritmi aynı şekilde devam etmektedir. Görüldüğü 

gibi öyküleme zamanı ve öykü zamanının birbirine yaklaştığı kısımlar yani sahneler 

hikâyenin sonuna doğru oldukça sıklaşmıştır. Bu durum, hikâyenin sona yaklaştığını 

gösteren bir işarettir.  

 



A. Efendinin hayatındaki bölünmüşlük adeta hikâyenin yapısına da geçmiştir. 

Anlatıcının, yorumlarını ve A. Efendinin içinde bulunduğu durumla ilgili bilgileri 

verdiği, hem öyküleme hem de öykü zamanının durduğu kesintilerin, bu kadar yoğun 

olması, bize hikâyede, eylemlerden ya da hareketlerden çok düşüncelerin ön planda 

tutulduğunu gösterir. Çünkü bu kesintilerde anlatıcının A. Efendi hakkındaki fikirleri ve 

A. Efendinin iç dünyası hakkındaki bilgileri yer almaktadır.  

 

Duraklamalar da hikâyenin ritmi içerisinde önemli bir yere sahiptir. Kesintilerden 

dolayı hikâyenin atmosferinden uzaklaşan okuyucu, duraklamalarda oluşturulan ilginç 

mekânlar ve kişilerin etkisiyle hikâyenin içine çekilir.  

 

Özetleme tekniği bu hikâyede nadir kullanılmış bir tekniktir. Bu da hikâyede 

sürekli geriye dönüşlerinin yaşanmadığını gösterir. Özetlemeler, A. Efendinin geçmişte 

yaşadığı olayların (özellikle sevgilisiyle ilgili olan) hayatına nasıl etki ettiğini göstermek 

amacıyla kullanılmıştır.  

 

“Abdullah Efendinin Rüyaları” hikâyesinin zaman çizelgesi:  

 

 

 
 

Görüldüğü gibi anlatıcının anlattığı bütün olaylar ‘gece’ meydana gelmiştir. A. 

Efendinin geçmeşiyle ilgili bilgiler oldukça sınırlıdır. Onun hayatındaki iki önemli 

geceyle ilgili bilgi yeterli bulunmuştur. Birici gecede bir ölü ikinci gecede ise sevgilisini 

hayali bulunmaktadır.  



 

A. Efendi, hayatı boyunca pek çok olumsuzlukla karşılaşmıştır. Bunlar kişilar 

başlığı altında gösterilmiştir. Yaşadığı bütün olumsuzluklara rağmen A. Efendiye göre 

geçmiş yani hatıralar olumludur. Bunu hatırayla birlikte kullanılan ‘parlaklık’ ve 

‘aydınlık’ simgelerinden anlayabiliriz: “…her ne olursa olsun biraz ışık gelse, tanıdığım 

bir şeyler görsem…” (s. 302) A. Efendinin geçmişini hatıralarını sembolize eden 

odalarla birlikte kullanılan aydınlanma sözcüğü de yukarıdaki fikrimizi kanıtlar 

niteliktedir: “…beraberinde taşıdığı zannını doğuran bir aydınlık sayesinde bu odaları 

iyice görebiliyordu.” (s.  203) Birdenbire bu karanlığı arkasında bıraktığı geniş ve 

aydınlık hayatın hatıralarıyla doldurmak için istedi.” (s.  202)  

 

Hikâyede yer olan bu ve bu doğrultudaki diğer cümlelere dayanarak aşağıdaki 

önce sonra karşıtlığı yapabiliriz.  

 

Önce Sonra 

aydınlık karanlık 

sükûnet karışıklık 

huzur huzursuzluk 

tanıdık  yabancı 

 

Hikâyedeki en önemli dönüşüm A. Efendinin asıl hüviyetini kaybetmiş olmasıdır. 

Bu durumu da şöyle gösterilebilir:  

 

Önce Sonra 

A  U  V A  n   V 

 

 

  

A: Abdullah Efendi 

V: Asıl hüvviyeti 

U: Birleşim, birliktelik 

n: Ayrı 



8.4. MEKÂN 
 

Mekân, başkişi Abdullah Efendinin iç dünyasını yansıtan bir sembol olarak 

kullanılmıştır. Hikâyenin temel taşlarından biri olan ‘ev’ sembolü A. Efendinin 

benliğini temsil etmektedir. Nasıl A. Efendinin benliği bir bölünmüşlük içerisindeyse ev 

de bölünmüşlüğü yansıtır bir şekildedir: iki katlıdır. Hikâye içerisinde birbirinden farklı 

birkaç ev vardır ve bu evlerin tamamı bölünmüşlüğü yansıtır bir şekildedir yani iki 

katlıdır.  

 

A. Efendinin benliği ve ev arasındaki ilişkiyi gösteren aşağıdaki cümleler hayli 

önemlidir: “Hakikatte Abdullah Efendi, ömürlerinin sonuna kadar kendileri olmaktan 

kurtulamayan, nefislerini bir an bile unutamayan, etrafındaki havaya kendilerini en fazla 

bıraktıkları zamanda bile, içlerinde, tıpkı alt katta geçen bütün şeyleri merakla takip 

eden bir üst kat kiracısı gibi köşesinde gizli, mütecessis, gayri memnun ve zalim ikinci 

bir şahsın mevcudiyetini, onun zehirli tebessümünü, inkâr ve istihfaftan hoşlanan 

gururunu ve her an için ruhu insafsız bir muhasebeye davet edişini duyan insanlardan 

biriydi. Ah bu ikinci Abdullah Efendi, bu üst kat sakini... Hayır, o kiracı değil, evin asıl 

sahibi, efendisi, hükümranıydı.” (s. 162) “Bu kadar garip bir şekilde girdiği bu evde 

sanki kendisine yabancı hiçbir şey yoktu. Eşya, duvar, pencere, her şeyi tanıyordu. 

Hepsi hayatından bir parça idiler...” (s. 203) 

 

Yukarıdaki cümlelerden de anlaşıldığı gibi A. Efendinin benliği ev sembolüyle 

anlatılmıştır. Burada evin üst katında oturan A. Efendi iradeyi, aklı sembolize eder 

(süper iego), alt katta oturan A. Efendi ise duyguları ve hayvani insiyakı (iç güdüleri 

iego) temsil eder. Hikâyedeki bütün evlerin iki katlı oluşu, başta verilen bu 

sembolizasyonun devam ettirilişidir: “ilk gittikleri evde... Abdullah Efendiyi küçük bir 

odaya soktu ve kendisi tahta merdivenleri gıcırdata gıcırdata aşağıya indi.” (s. 176) 

“İkinci ev... Odanın kapısına kadar gitmek, onu açmak, o dar ve tahta merdiveni inmek, 

tekrar o tulumbalı taşlıktan geçmek...” (s. 180–184) “Karşı evlerden birinin üst 

katındaki pencerelerinden ...” (s. 195) Son ev: “... ürpertici bir cam şakırtısı içinde geniş 

bir pencereden aşağıya fırlattı.” (s. 207) Başlangıçta, A. Efendinin arkadaşlarıyla 

birlikte oturduğu lokanta sayılmazsa ki burası bir lokanta olduğu için sayılmamalıdır 

zaten, A. Efendi hikâyenin sonuna kadar toplam üç ev dolaşmıştır. Üç eve girmiş, 



çıkmıştır. Bu rakamın da tek oluşu önemli bir ayrıntıdır. A. Efendinin rakam hastalığı 

düşünüldüğünde hikâyenin içindeki bağıntıların ne denli derin ve sağlam olduğu 

görülür.  

 

A. Efendinin benliğiyle ev arasındaki ilişki şu karşıtlıkla verilebilir: 

 

Yukarı                    Aşağı 

       Akıl, irade          Duygu, iç güdü     

      (isüper ego)                  (iego) 

 

Bu karşıtlıkla birlikte değinmemiz gereken bir diğer özellik de ‘yukarı’da meydana 

gelen olaylar ve kişilerin bazılarının ‘yukarı’da oluşlarıyla ilgilidir. Örneğin; A. 

Efendinin, hayatının biricik macerası olan, sevgilisinin hayaliyle karşılaşması: “... bu 

güzel mahlukun, böyle uçan bir çatıdan ve bir yıldız kasırgası içinde odasına tavandan 

girmesine hiç de hayret etmedi.” (s. 167) İlk gittiği evde karşılaştığı ihtiyar: “... sefil 

duvarda tavana yakın asılmış bir zembilin içinden kendisine...” (s. 177) İkinci evdeki 

resim: “Filhakika duvardaki resim birdenbire canlanmış; yeni evli karı koca delice bir 

raksa başlamışlardı.” (s. 183) Üçüncü eve girmeden önce meydanda dolaşırken 

gördükleri: “Karşı evlerden birinin en üst katındaki pencerelerinden bir açılmış, çıplak, 

kan içinde bir kadın vücudunu üç erkek sokağa fırlatıyordu.” (s. 195) Görüldüğü gibi A. 

Efendinin hayal ettiği varlıkların önemli bir kısmı ‘yukarı’yla ilişkilidir. Peki ya geri 

kalanı? Geri kalan kısmıyla ilgili şu paralellik karşımıza çıkar: Hayvani ve vahşi 

yaratıklarda aşağı doğru bir ‘tortulanma’, ‘çöküş’ söz konusudur. “Fakat değişikliklerin 

en şaşırtıcısı, uzviyetin belden aşağı çöküşündeydi; bu bir nevi tortulanmağa 

benziyordu.” (s. 196) “Şüphesiz ki onlar insanî şekilden büsbütün çıkmışlardı.” (s. 196) 

Bu bilgiler de aşağıdaki tablonun hazırlanması imkanını verir:  

 

Yukarı Aşağı 

Güzel ve asil mahluk (sevgilisi) Sarhoş uzuvlar 

Erişilmez bir alemden gelmiş bir mevcut İnsani şekilden büsbütün çıkmışlar 

Bir türlü görünmeyen bir sevgili Zalim ve çılgınca bir mahşer (kalabalık) 

Aydınlık yıldız parıltıları  Cehennemi bir alev kıpkızıl bir şerit 

 

k t 



Yukarıdaki tabloda kullandığımız renk ve parıltılar da hayli önemlidir. Hikâyenin 

genelinde koyu renkler hâkimdir. Kızıl bunların içinde en sık kullanılanlarındandır:     

“... adeta kan renginde ...” (s. 195) “... cehennemi bir alevin aydınlattığı ...” “... kıpkızıl 

bir şerit gibi ...” (s. 198) Geceyle birlikte gelen karanlık ve kızıl renkler olumsuzken 

gündüz ve aydınlık A. Efendi için olumludur. Esenlikli bir ortamı vaad eder: “Ah, ne 

kötü geceydi, ne uğursuz tesadüflerin gecesiydi bu! Bir kere ondan sıyrılabilseydi!... 

‘Güneş, Yarabbim güneş!’ diye bağırdı.” (s. 185) “Birdenbire bu karanlığı arkasında 

bıraktığı geniş ve aydınlık hayatın hatıralarıyla doldurmak istedi.” (s. 203) “Fakat 

nafile. Bu taş kadar katı karanlık her hayali siliyordu. Onun hüküm sürdüğü yerde bir 

şey hatırlamak, bir şeye bağlanmak imkânsızdı.” (s. 203) 

 

Mekânı kaplayan bu renklerle birlikte gelişen bir diğer husus da ‘değişim’ ve ‘kargaşa’ 

ile ilgilidir: “Bütün bu kalabalık, değişmiş, hüvviyetini kaybetmiş vücutların doymaz 

iştahlarıyla birbirleriyle birleşiyor, birbirlerine kenetleniyor...” (s. 196) Görüldüğü gibi 

karanlıkla birlikte ortaya çıkanlar A. Efendi için hayli esenliksizken; aydınlık A. 

Efendiye huzur veriyor: “... alnının ortasında kendisine ruh selametini, sükunetini iade 

eden tek bir buseyi parlak ve yakıcı bir yıldız gibi taşıyordu.” (s. 167) Bütün bu bilgiler 

ışığında şunları söyleyebiliriz: A. Efendi için gece esenliksizdir, karışıktır ve 

değişkendir. Gece, onu hatıralarından uzak tutar. A. Efendinin hatıralarına 

bağlanmasına engel olur. Oysa A. Efendi için boşluk bir felâkettir.  

 

Bu bilgileri, şu tabloyla özetleyebiliriz:  

 

Gece  Gündüz  

Karanlık, Kızıl  Aydınlık, Parlak 

Değişken  Sabit 

Esenliksiz  Esenlikli 

Kargaşa, Kaos Sükunet 

Gerçek  Hayal 

Günlük değişen çehreler  Hatıralar 

Kalabalık  Vahdet  

Yabancı   Tanıdık   

 





9. GEÇMİŞ ZAMAN ELBİSELERİ 
 
Yazarın adını vermediği başkahraman, çalışmadığı bir perşembe gününü okuyarak ve 

müzik dinleyerek odasında geçirmek niyetindedir. Bir yandan da gece yarısından sonra 

buluşacağı Keti adındaki kadını düşünmektedir. Ancak akşamüstü bir arkadaşına rastlar. 

Arkadaşı onu Ankara’nın Keçiören mevkiinde bir bağ eğlencesine götürür ve orada 

bırakır. Ev sahibi yemekten sonra herkesi kumar oynamaya davet eder o da biraz da 

mecbur kalarak oyuna katılır ancak vakit ilerledikçe Keti’yle olan randevusuna 

yetişemeyeceğini düşünür ve bütün parasını masada bırakarak evden ayrılır. Karanlıkta 

yolunu şaşırır ve bir kaza geçirir. Uyandığında kendini eski zaman eşyalarıyla döşenmiş 

bir salonda bulur. Ve yine aynı evde eski zaman elbiselerini giymiş genç bir kadınla 

karşılaşır. Genç ve güzel kadın ona babası tarafından bu evde yaşamak zorunda 

bırakıldığını, eski elbiseler giymeye mecbur bırakılıp kimseyle konuşturulmadığını 

anlatır. Başkahraman genç kadına âşık olur. İçeri babasının girmesiyle odadan ayrılır ve 

babası da onun ruhsal bir hastalığa yakalandığını söyleyerek başkahramanı kandırır. 

Ertesi gün uyanan kahraman kendisini boşaltılmış bir odada bulur. Babası kızını alarak 

kaçmıştır. Başkahraman babasına kanıp kıza inanmadığı için kendisini suçlamaya 

başkalar. Bir yıl sonra baba kızı Bursa’da görür fakat bir türlü onlara ulaşamaz, aşık 

olduğu kadına kavuşamaz. 

 

9.1. ANLATICI 
 

Hikâye benöyküsel anlatıcı tarafından aktarılmıştır. Anlatıcı, tam olarak tarihini 

vermediği bir perşembe günü ve gecesi başından geçen olayları anlatmıştır.  

 

Hikâye bu başlık altında incelendiğinde, ortaya iki önemli özellik çıkar: gerilim ve 

gerçeklik. Anlatıcı, bir hikâye için gerçekten çok önemli olan bu iki özelliği hikâyeye 

titiz bir şekilde yerleştirir.  

 

Gerilimle ilgili bulgular şöyle sıralanabilir: Burada dikkatimizi çeken, anlatıcının daha 

ilk sayfada söylediği şu sözlerle, başına gelecek olumsuz olayları, sezdirmenin de 

ötesinde adeta açıkça okuyucuya söylemesidir: “Tabiatimi ve biraz da talihimi bildiğim 

için bu uzak birleşme saatine kadar kendimi bilhassa her zaman başıma gelen 



münasebetsiz tesadüflerden korumak istiyordum.” (s. 209) “Şüphesiz ki çoktandır 

görmediğim genç bir arkadaşım birdenbire gelip beni Keçiören’de bir bağ eğlencesine 

götürmeye kalkmasaydı bütün bu düşündüklerim olacaktı.” (s. 211) Anlatıcı, Keti’yle o 

akşam buluşmak üzere sözleştiklerini; ancak başına gelenlerden dolayı 

buluşamadıklarını söyleyerek önemli bir gerilim unsuru olan ‘hikâyenin sonu’nu 

okuyucuya söylemiştir. Bunun nedeni anlatıcının, okuyucunun zihnini buluşmanın 

gerçekleşip gerçekleşmeyeceği sorularından kurtarıp hikâyeyi başka bir gerilim unsuru 

üzerine kurmak istemesidir. Yani anlatıcı, Keti’yle buluşup bulaşamadığını değil de o 

gece yaşadıklarını anlatmak istediği için, hikâyede verilmek istenenleri arka planda 

bırakması ihtimal dahilinde olan önemli gerilim unsurunu yani hikâyenin sonunu 

ortadan kaldırarak, hikâyenin gerilimini o gece yaşanan olaylar üstüne çekmiştir.  

 

Bu yöntem sadece hikâyenin başında uygulanmış değildir. Anlatıcı, hikâye içinde sık 

sık olayların sonunun nasıl bittiğine dair ipuçları vererek gerilimi olayların üstüne 

çekmiştir: “Oyunda ilk önce şansım iyi gitti. Bu benim için daima fena alâmettir. 

Başlangıçta kazandığım oyunlardan hep zararlı çıkmışımdır.” (s. 213) “Heyhat, bu 

gecenin azabı henüz bitmemiş; tesadüflerin ihanetinden daha kurtulamamıştım.”(s. 218) 

“İşte tam bu esnada geçirdiğim bir kaza, rahatsız edici bir rüyaya çok benzeyen bu 

gecenin talihini değiştirdi.” (s. 218)  

 

Yukarıdaki gerilim unsurlarından sonra anlatıcının hikâyenin gerilimini dengede 

tutabilmek için başvurduğu bazı yöntemlerden de burada bahsetmeliyiz. Anlatıcı, 

hikâyede belirli bir tempoda hareket eder. Hikâye bir otel odasında başlar; durağan, 

tasvirlere dayanan bir anlatım söz konusudur. Bunu odadan çıkışla birlikte bir hareket 

(arkadaşıyla eve gidişi) takip eder. Hareketlerde kısa fiil cümleleri göze çarpar. Bir eve 

gelinir, yemek yenir masa başında oturan kişi yine durağan bir atmosfer içindedir. Bunu 

masadan kalkış ve tabii ki hareket takip eder. Kaza gerçekleşir ve başkişi kendini başka 

bir evde bulur. Hikâye yine durağanlaşır. Kadının ortaya çıkışıyla hareketlenir; ancak 

olayların yatışması ve başkişinin uyuması hikâyeyi yine durağanlaştırır. Son olarak 

başkişinin uyanması ve kadını aramaya koyulması hikâyedeki son gelişmelerdir. 

Görüldüğü gibi anlatıcı, durağanlık ile hareketliliği art arda kullanarak hikâyenin ritmini 

dengelemiştir. Okuyucuyu hikâyeye çeken önemli bir özelliktir bu durum.  

 



Anlatıcının kaza anına kadar kullandığı bir gerilim unsuru ise reel zamana ait 

kelimelerdir. Keti ile saat iki buçukta buluşacak olan anlatıcı sürekli saatine bakarak 

okuyucuya yönelik bir hareket içinde olmuştur (on ikiye yirmi vardı, saat biri yirmi 

geçe vs...) şeklindeki geri sayım kaza anına kadar sürmüş ve önemli gerilim 

unsurlarından biri olmuştur.  

 

Bu bölümde üstünde durulması gereken önemli unsur ise ‘gerçeklik’ tir. Anlatıcı, doğal 

olarak, hikâyesine okuyucuyu inandırmak çabasındadır. Bunu da kullandığı bazı 

yöntemlerle gerçekleştirmiştir:  

 

Bunlardan birincisi her zaman yaptığı şeylerden ya da her zaman başına gelen 

olaylardan bahsetmesidir: “... bu cinsten tatil günleri benim hayatımda pek çoktur.”     

(s. 209) “Böyle anlarında, dar tül elbisesi içinde...” (s.210) “Böyle akşamlarda güneş, 

hiç mizansen yapmadan...” (s. 211) “Başlangıçta kazandığım oyunlardan hep zararlı 

çıkmışımdır.” (s. 213) Anlatıcı; bu yolla başına gelenleri, dolayısıyla hikâyeyi, 

okuyucuya kanıksatma peşindedir. Kazaya kadar süren bu tarz cümleler okuyucuya 

olayların gidişatını kabullendirir. Asıl anlatılmak istenen, kazadan sonraki olaylardır. İlk 

on sayfa, sonraki onyedi – onsekiz sayfalık kısmın gerçekliğini sağlamak için atılmış bir 

temel gibidir. İlk sayfalarda sıkça özetleme tekniğine başvurulmuşken son onyedi –

onsekiz sayfada duraklamaların daha sık yer almasının sebebi budur. Anlatıcı; sıkça 

yaşadığı olayların gerçekliği arkasından olağanüstü olayları hikâyeye taşır.  

 

Bir diğer gerçeklik sağlama çabası ise kullanılan gerçek mekân isimleridir: Tabarin, 

Etlik, Keçiören, Ankara, İstanbul, Bursa, Yeşilcami, Yıldırım, Çekirge vs... ve 

bunlardan daha sık kullanılmış olan, bir gerilim unsuru olarak da bahsettiğimiz, reel 

zamana ait kelimelerdir: on ikiye yirmi vardı, saat biri yirmi geçe, saat bir buçukta, beş 

on dakika, gece saat iki buçukta vs... 

 

Gerçeklikle ilgili söyleyebileceğimiz diğer bir unsur ise ‘mazeret’lerdir. Anlatıcı, başına 

gelen olaylardan mesul tuttuğu gece, talih ve tesadüfleri sürekli olarak suçlamış ve 

gecenin, talihin ve tesadüflerin hayatı üstündeki etkisini daha hikâyenin başında 

kanıksatmaya çalıştığı okuyucunun karşısına, olağanüstülüklerin mazereti olarak bu 

unsurlarla birlikte çıkmıştır: “Şüphesiz başka şartlar altında bir gecede böyle bir şeyle 



karşılaşsaydım, hayretten çıldırabilirdim. Fakat o gece, beni uykumdan o kadar ani 

şekilde ve o kadar sarih bir bekleyişle çağıran o acayip ruh haleti içinde şaşırmaktan çok 

uzaktım.” (s. 222) 

 

Anlatıcının okuyucuyla konuşması, ona sorular sorması hikâyenin 

sıcaklığını, çekiciliğini arttıran özelliklerdendir: “Burada 

arkadaşımdan bahsetmeyeceğim.”(s. 211) “Burada bir münasebetsiz 

olduğu kadar talihsiz olan gecenin rüyalarını anlatmağa bilmem lüzum 

var mı?” (s. 219) Bu özelliğin dışında, söyleşimlerinin ve tasvirlerinin 

arasında söz alan anlatıcı; onların hareketlerini ve mekânın 

özelliklerini, en önemlisi de kendi iç dünyasına ait bilgileri ayrıntılı bir 

şekilde anlatarak okuyucunun, hikâyeyi kafasında daha iyi 

canlandırmasını sağlamış bu da elbette ki okuyucuyu hikâyeye çeken 

önemli ayrıntılardan biri olmuştur.  



9.2. KİŞİLER 
 

Kişilerle ilgili özellikleri incelediğimizde gözümüze ilk çarpan, Keti hariç hiçbir 

kişinin adının verilmemiş olmasıdır. Keti hariç bütün anlatıcı kişiler dahil, isimleri 

verilmeden çoğunlukla fiziksel özellikleriyle okuyucuya tanıtılmıştır: “Merhametli genç 

kız yine karşımda idi.” (s. 216) “... esmer, kırpık bıyıklı delikanlının...” (s. 217) “Bu 

orta boylu, kumral, adeta çocuk denecek kadar genç yaşta bir kadın; daha iyisi bir 

kızdı.” (s. 222) “Bu siyah elbiseler giymiş, ortadan biraz yaşlı ve uzun boylu, tıknazca 

bir adamdı, saçları bembeyazdı...” (s. 228)  

 

İsimlerin verilmeyişiyle ilgili öncelikle şunları söyleyebiliriz: Anlatıcı, hayatını 

tesadüflerin ve talihin idare ettiğini düşünen iradesiz bir insandır. Başına gelen her 

şeyden bu ikisini suçlu görür. Kendisinin ve çevresindeki insanların hayat ve olaylar 

üzerindeki etkisinin çok sınırlı olduğunu düşünür. Gerek kendisini gerekse çevresindeki 

insanları, hayattaki rolleri çok küçük birer kişi olarak gören anlatıcı, onların isimlerini 

vermeyi gereksiz bulur: “Burada arkadaşımdan bahsetmeyeceğim. O zamanki 

Ankara’nın bu çok tanınan delikanlısının bu hikâyedeki rolü böyle bir teşebbüsü 

lüzumsuz kılacak kadar azdır. O sadece bu geceyi idare eden tesadüflerin emrinde idi.” 

(s. 211) Bu düşünceyi, sadece anlatıcıya ait bir özellik olarak göremeyiz, eski zaman 

elbiselerini giyen kadın da benzer bir düşünceyle hareket eder ve adını söylemez: 

“Adımdan size ne, dedi. Ayşe, Zeynep, Fatma... Bana istediğiniz adı verebilirsiniz.”    

(s. 224)  

 

Keti dışındaki kişilerin isimlerinin verilmeme nedenini açıklamaya çalıştık. O zaman 

Keti’nin isminin verilme nedeni nedir? Bunun cevabını yine iradeyle açıklayabiliriz. 

Keti; hikâyede, iradesine sahip tek kişidir. Etkilenen değil etkileyen konumundadır: “Ve 

Keti, yaradılışın kendisine cömertçe verdiği bu dört unsurla her duruşunu, her manasız 

hareketini emsalsiz bir güzellik yapmasını biliyordu.” (s. 210) “... her istediği zaman 

bizim âlemimize uzak, kendi durgun havasında adeta tek başına yaşayan bir âbide 

yapabilirdi.” (s. 210)  

 

Yukarıda da belirtildiği gibi Keti, iradesiyle hareket eden hikâyedeki tek kişidir. 

Anlatıcı da dahil kişilerin iradesizlikleri açık bir şekilde ifade edilmiştir: “Çünkü benim 



hayatımda, bütün iradesizlerde olduğu gibi tesadüflerin korkunç bir rolü vardır.” (s. 

209) “O, sadece bu geceyi idare eden tesadüflerin emrinde idi.” (s. 211) “Fakat sonra bu 

kadının, talihini bir kerede kabul eden insanlardan olduğunu anladım.” (s. 233) 

Görüldüğü gibi iradesizlik, hikâye kişilerinin tamamını sarar; ancak kişilerin, iradelerini 

kaybetmelerine sebep olan şeyin ne olduğu hikâyede doğrudan ya da dolaylı yollarla 

söylenmemiştir. Buna rağmen kişiler arasındaki paralelliklerden yola çıkarak bu konu 

aydınlatılabilir. Hikâye içinde, çok belirgin olarak verilen bu paralellikleri şöyle 

sıralayabiliriz: tesadüf, talih, tabiat ve hastalık. Bu dört unsur, başkişi ve hikâyenin 

önemli diğer kişileri anlatılırken özellikle vurgulanmıştır. Öncelikle bu unsurlar 

hikâyede gösterilmelidir: “Tabiatimi ve biraz da talihimi bildiğim için bu uzak birleşme 

saatine kadar kendimi bilhassa her zaman başıma gelen münasebetsiz tesadüflerden 

korumak istiyordum.” (s. 209) “Tabii ilk önce reddettim, hastalığımı söyledim.” (s. 211) 

“... beş senedir onu bu buhranlar zaman zaman yoklar, sonra geçer, sakinleşir.” (s. 230) 

“Evvelce babam, öyle değildi, sonra birdenbire hastalandı, böyle oldu.” (s. 224) 

Görüldüğü gibi kişilerin iradelerini kaybetmelerine neden olan, bu dört unsurdur. 

Yaratılış ve hastalık iç kaynaklı sebeplerken, tesadüf ve talih onları etkileyen, 

iradelerinin kaybolmasına neden olan dış kaynaklı sebeplerdir.  

 

Yaratılış ve hastalık, biraz önce de söylediğimiz gibi iç kaynaklı sebeplerdir. Bununla 

birlikte bu unsurları taşıyan kişilerin taşıdıkları özellikler diğer kişilere da geçer: “... 

çocuk şüphesiz onlar gibi değil, fakat bilir misiniz babamın tabiatı yavaş yavaş ona da 

geçti gibi. O da konuşmaktan az hoşlanıyor.” (s. 223)  

 

Talih ve tesadüfün kişileri üzerindeki olumsuz etkilerine değindikten sonra talihle 

ilişkili bir ayrıntıdan söz etmekte fayda görüyoruz. Hikâye; başkişinin, arkadaşının 

arabasına binmesiyle hareketlilik kazanır. Arkadaşının götürdüğü evden çıkan başkişi, 

bir arabanın önüne atılacakken bir kaza geçirir ve hikâyenin mecrası değişir. Son olarak 

da, başkişi kazadan sonra götürüldüğü evde gördüğü genç kızı bir arabanın içinde görür. 

Hikâyedeki bütün dönüm noktalarında araba vardır. Bu durumu şu cümlenin ışığında 

düşünürsek araba sembolünü daha iyi anlayabiliriz: “Kendimi yalnız sanıyor ve talihin 

arabasında doludizgin gidiyorum.” (s. 212) Başkişiye ait bu cümle talih ve araba 

arasındaki ilişkiyi göstermesi açısından önemlidir. Daha önceden de söylediğimiz gibi 

iradesiz başkişiyle araba arasındaki ilişki hayata ve olaylara yön vermeyle ilgilidir. 



Başkişi, arabanın içindeyken de dışındayken de arabaya yön veren kişi konumunda 

değildir. Araba onun iradesi dışında hareket eder ve yön değiştirir.  

 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi, kendi hikâyesini anlatan başkişi ‘hasta’dır. Ancak 

hastalığının ne olduğu hikâyede verilen bilgiler arasında değildir. Okuyucu verilen bazı 

bilgileri yorumlayarak hastalığı hakkında bir fikir yürütebilir. Başkişi ve ihtiyar adamın 

karısı arasında paralel bir noktadır hastalık: “Tabii ilk önce reddettim, hastalığımı 

söyledim...” (s. 211) İhtiyar adam karısı olduğunu iddia ettiği kadın için yukarıda 

başkişinin kendisi için kullandığı kelimeyi kullanır ‘hasta’ : “... siz hiç hasta görmediniz 

mi?” (s. 230) Başkişi, hastalığının ne olduğunu söylememiştir; ama ihtiyar adam 

karısının hastalığını anlayabilmemiz için gerekli bilgiyi verir: “... beş senedir onu 

buhranlar zaman zaman yoklar, sonra geçer, sakinleşir.” (s. 230) “Onu bu gece bir 

fikrisabitin esiri olarak gördünüz...” (s. 232) Hastalığın ne olduğuyla ilgili en açık 

ifadeler yine başkişiden gelir: “Halbuki şimdi karşımdaki adam onun bir deli, hiç 

olmazsa bir fikrisabitin zaman zaman kurbanı olan bir zavallı olduğunu söylüyordu.” (s. 

231) Bu ifadeler bize ‘hastalık’ kelimesinin içeriği hakkında önemli bilgiler verir. Hem 

kadın hem de başkişi akıl hastasıdır. Aynı kelimelerin kullanılmasından ortaya 

çıkarttığımız bu sonucu elbette ki hikâyenin içinden delillerle kanıtlamamız gerekir. 

Oyun masasında başkişiye izleyen kırpık bıyıklı delikanlının kız kardeşinin söylediği 

imalı sözler: “Zaten onun ne olduğu oyunundan belliydi... Biraz evvel masa başında 

yakaladığım acayip bakışın mânâsı anlaşılıyordu.” (s. 216) Ve kızın bakışlarını fark 

eden başkişinin söylediği şu sözler: “şüphesiz ki beni bir deli yahut tamamiyle düşmüş 

bir adam, bir sefil sanıyordu.” (s. 214) “... gecenin dikkate değer tarafını bulmuş, 

kafasının kuyusuna gömülmüş zavallı bir otomatın trajedisini fark etmişti.” (s. 214) 

Bütün bunlar için başkişinin, kadın gibi, bir akıl hastası olduğunu gösteren önemli 

deliller olmuştur.  

 

Baş hastalığını, hikâyenin içinden delillerle bu şekilde açıkladıktan sonra onun ve diğer 

kişilerin hayatlarıyla ve kişilikleriyle ilgili verilen ipuçlarını birleştirmek hikâyeyi 

anlamamıza yardım edecektir.  

 

Hikâyenin henüz ilk sayfasında başkişi tarafından söylenen şu söz aslında onun 

hayatıyla ilgili verilmiş önemli bir ipucudur: “Böyle günlerde, esas hızını tembellikten 



alan dünya işlerini anlamak hırsı, bana birbiri ardınca beş, altı memleket havadisini 

birden okuturdu.” (s. 209) Başkişinin dış dünyayla ilişkisi sınırlıdır. O, dünya işlerini 

anlayamayan ve kendisini iç dünyasına kapatmış hasta bir insandır: “Yattığım yerden 

Ankara kalesinin sert profilinde günün ve saatin değişen manzaralarını seyrede ede ve 

üst üste içilen iki paket cigara ile sekiz on kahve arasında geçen bu cinsten tatil günleri 

benim hayatımda pek çoktur.” (s. 209) İç dünyasına böylesine kapanıp, dış dünyayla 

ilişkilerini adeta kopma derecesine getiren başkişi; hareketlerine ve kararlarına kendi 

içinde bulunan bir mekânizmaya göre yön vermektedir. Örneğin masa başındayken 

sürekli kazanmasının sebebini şöyle açıklar: “Kafama bilmem nasıl takılmış olan çok 

kesirli bir rakamı kendime bir nevi uğur yapmıştım. Artırmaları derhal ona veya iki 

misline çıkartıyor, kazandığım parayı bir makine süratiyle hesaplıyor, ona olan nisbetini 

buluyor, kesirlerini tamamlamak üzere büyük bir hüzün ve dikkatle bir tarafa 

ayırıyordum.” (s. 213) Başkişi; bu durumun, yani iç dünyasında kurulmuş bir 

mekânizmaya göre hareket ettiğinin farkındadır. Bu farkında oluş beraberinde üzüntüyü 

de getirir ki bunu da yukarıdaki cümlede ve bu sözlerin devamında bulabiliriz: “... 

kafasının kuyusuna gömülmüş zavallı bir otomatın trajedisini fark etmişti.” (s. 214)  

 

Trajik bir hayata sahip olan başkişinin ‘saadet’ hissini tattığı zamanlar da vardı. Ancak 

bu zamanların ortaya çıkması yani başkişinin mutlu olabilmesi bazı unsurlara bağlıdır. 

Bu unsurlardan en önemlisi kadındır. Ancak başkişinin, sevdiği ve yanlarında olmaktan 

mutlu olduğu iki kadına (Keti ve ihtiyar adamın karısı) olağanüstü özellikler yüklemesi 

önemli bir ayrıntıdır: “Ve istiyordum ki bu gece, o kollarımın arasında yine bu uzak ve 

yabancı tanrı sırrıyla yaşasın.” (s. 210) “Fakat bu, canlı bir mahlukun yürümesinden 

ziyade zaman mefhumundan habersiz bir varlığın sadece mekânı kat etmesiydi...” (s. 

229) 

 

İki kadın da başkişi için saadet demektir. Ancak bunun dışında bir diğer husus daha 

vardır ki hikâyenin en önemli noktasını oluşturur: İki kadın da ‘geçmiş’le doğrudan 

ilişkilidir. Açıklamaya başkişinin Keti için söylediği şu sözlerle başlayabiliriz: “... 

unutulmuş fakat irsiyetin kim bilir nasıl esrarlı bir kanunuyla korkusu ve büyüsü hâlâ 

içimizde en kuvvetli insiyak halinde yaşayan bir ilk cetler dininin yabancı, hoyrat ve 

çok dişi tanrısı olurdu.” (s. 210) Başkişiyi rahatlatan, ona mutluluk veren Keti’nin; 

içgüdülere hitap eden görüntüsünün geçmişten geldiğini düşünmesi önemlidir. Başkişiyi 



mutluluk veren özellikler Keti’ye ait değildir. Bunlar, başkişiye irsiyetle atalarından 

geçmiş içgüdülerdir. Onun, Keti’de gördüğü ve sevdiği hal ise bu güdülerin Keti’nin 

vücudunda şekil bulmasıdır: “Fakat o kirpiklerinin ve dudaklarının küçük bir oyunuyla 

bu sevimli oyuncaktan her istediği zaman bizim âlemimize uzak, kendi durgun 

havasında adeta tek başına yaşayan bir abide yapabilirdi.” (s. 210)  

 

Benzer bir durum ihtiyarın karısı için de geçerlidir. Başkişi onunla da olmaktan 

mutluluk duyar. Onu da idealleştirir: “Ne güzel ve ne tuhaf bir konuşması vardı. O 

konuşurken dinleyenle kendi arasında bütün manialar kalkıyordu. Bu konuşma değil, 

yüksek bir âlemde bir nevi visal lezzetiyle devam eden bir anlaşma idi.” (s. 224) 

Bununla birlikte asıl önemli husus kadının da ‘geçmiş’le ilişkili olmasıdır: “Doğrusunu 

isterseniz yavaş yavaş ben de kendimi onlardan biri gibi, hiç olmazsa babamın 

uydurduğu bir masalın kızı gibi görmeye başladım, ve içime sonuna kadar, böyle tek 

başıma, bir başkasının gördüğü bir rüya olarak kalmanın korkusu çökmeğe başladı.”   

(s. 226)  

 

İki kadın da geçmişle doğrudan ilişkilidir ve bu ilişkileri başkişinin onları sevmesine, 

güzel bulmasına neden olur: “... ilk cetler dininin yabancı, hoyrat ve çok dişi tanrısı 

olurdu. Ben onu asıl bu zamanlarında beğenir ve severdim.” (s. 210) “... bu garip 

bununla beraber kendisine o kadar çok yakışan kıyafetle geziyordu.” (s. 222) Ancak 

arada tek bir fark vardır. Keti, çıplaklığı ile içgüdülere ve oradan geçmişe uzanırken 

ihtiyar adamın karısı bunu giydiği eski zaman elbiselerle yapmıştır.  

 

Her iki kadın kişi da parlaklık ve ışıkla doğrudan ilişkilidir. Anlatıcı, onları tasvir 

ederken bu unsuru mutlaka vurgulamıştır: “Ve onun her türlü yıldız parıltısından 

yapılmış acayip bir sanem gibi yatağımın içinde ...” (s. 210) “... bütün benliğimi şimşek 

altında kalmış bir ağaç gibi sade aydınlık, sade parıltı olarak gördüğüm anda, fakat aynı 

ihtimamı ve dikkatle yavaşça odanın kapısı açıldı ve içeriye genç kadın girdi.” (s. 222) 

 

Kadın kişiler arasındaki paralellikler ve farklılıklar gösterildikten sonra burada ihtiyar 

adamın karısı ile başkişi arasındaki paralelliklere de değinmek gerekir. Önceki 

sayfalarda da değindiğimiz gibi ikisi de hastadır ve ikisi de dış dünyadan uzak bir hayat 

sürmektedir. Bütün bunlar hikâye bir defa okunduktan sonra elde edilebilecek 



bilgilerdir. Bu noktada önemli olan ise şudur: Kadın da başkişi de kendi iç dünyalarında 

yaşayan iki hastadır. İkisi de zaman zaman kendi hayalleriyle doldurdukları ikinci bir 

dünyaya, hayal dünyasına sığınmaktadır. Sığınmaktadırlar çünkü ikisi de bulundukları 

ortamdan yani dış dünyadan memnun değildir. Bu, onları hayal dünyalarına iten bir güç 

olmuştur: “Kim bilir belki de biçare, bilmeden bununla hayatını güzelleştirmiş oluyor 

yahut kendisine ikinci bir hayat yapmış, oraya herkesin gözü önünde kaçıyor. Yani 

bizim hülyalarımızda yaptığımızı yüksek sesle düşünüyor.” (s. 230) İhtiyar adamın, 

karısı hakkında söylediği bu sözler yukarıdaki düşüncelerimizi doğrular niteliktedir. 

Başkişi ve kadın arasındaki bu paralelliği diğer alıntılarla da pekiştirebiliriz: “Sanki 

kafamın içinde tek bir noktaya çekilmiş ve orada, küçük, karanlık çukurun içinden 

antenlerini uzatan bir böcek gibi zaman zaman ellerimi uzatıyor ve yakalayabildiğim 

avla geri dönüyordum.” (s. 214) “... beş senedir onu bu buhranlar zaman zaman yoklar, 

sonra geçer, sakinleşir.” (s. 230)  

 

Kadın unsuru başkişiyi rahatlatan, ona huzur veren unsurlardan yalnızca biridir. 

Parlaklık, su ve ses de başkişi üzerinde aynı etkiye sahip unsurlardır. “Tanımadığım bir 

otel odasında onun çıplak vücudu aydınlığın ve gençliğin biricik pınarı gibi 

parıldayacak... Ve ben bütün geceyi bu pınarın başında, ondan içtikçe artan bir susuzluk 

içinde geçireceğim.” (s. 211) “... birdenbire uzak ve o zamana kadar hiç duymadığım bir 

musiki dalgası, huzursuz uykumun beni içine kapattığı karanlık yeraltı zindanına 

sızmağa başladı. Yekpare, rutubetli duvarlar yavaş yavaş aydınlandılar, gerildiler, 

etrafındaki kalabalık sesin ve ışığın sıcak çağlanında karışık şekillerini kaybettiler ve 

sert maskeler yumuşayarak eşyanın her zamanki alışık yüzlerini aldılar. Sonra yavaş 

yavaş musiki uzaklaştı ve ben ifadesi güç ruh haleti içinde uyandım.” (s. 220)  

 

“Bununla beraber sesinde tarifi kabil olmayan bir nüfuz kabiliyeti vardı. O söyledikçe 

ben yavaş yavaş sinirlerimin gevşediğini, tatlı bir rehavetin etrafımı ılık bir su gibi 

aldığını ve yavaş yavaş bütün iradem ve şuurumla etrafımda kabaran bu suya gömülüp 

kaybolduğumu duyuyordum.” (s. 232) 



Eyleyenler Tablosu:  

 

Kişiler Eyleyenler İşlevler  
Su 

Kadın 

Ses 

Işık 

İradesi zayıflıyor, 

Huzur buluyor. 

Karanlık 

Başkişi  

Uyku 

Huzursuzluk,  

Rahatsızlık 

İhtiyar Durgunluk, hareketsizlik İhtiyarın  

Karısı Hastalık Hayaller görme  

Başkişi Hastalık 
Geçmişe yöneliş, 

Hayaller görme  

 

 

Hikâyenin Karşıtlık Tablosu: 

 

   ışık  yumuşak                alışık        yekpare          uyanıklık 

karanlık       sert                  yabancı         karışık             uyku  

 

 

Bütün bu karşıtlıklar hikâyenin yapısında önemli yere sahiptir. Anlatıcı, hikâyeyi bu 

karşıtlıklar üzerine kurmuştur. Burada uyku ve uyanıklık karşıtlığı, yanlış görünebilir. 

Başkişi sığındığı ikinci dünyada, yani hayallerinde huzur buluyor  oysa ‘uyku’ 

karşıtlığın alt tarafında, diye düşünenlere; başkişinin ve ihtiyar adamın karısının 

gördüğü hayalleri uyurken değil de uyanıkken günlük hayatın içinde gördükleri şu 

cümlelerle kalsın: “İlk kayıplarını onu masanın üzerine çıkarmak için muhayyilemin 

yaptığı gayretler arasında oldu.” (s. 215) Başkişinin; bu sözleri oyun masasında, yani 

herkesin ortasında, Keti’nin hayalini masanın üstüne çıkarmaya çalıştığını anlatır. 

k k k k t t t t 



Eyleyensel Örnekçe:  

 

 

 

 

 

 

 

 

Göndericinin ‘irsiyet’ olması dışında izaha gerek olan bir husus yoktur: “... irsiyetin kim 

bilir nasıl esrarlı bir kanunuyla korkusu ve büyüsü hâlâ içimizde en kuvvetli insiyak 

halinde yaşayan bir ilk cetler dininin yabancı, hoyrat ve çok dişi tanrısı olurdu.” (s. 210) 

İrsiyetin kanunuyla, başkişinin içinde bir içgüdü olarak bulunan ilk cetlerden kalma bir 

dinin tanrısı olan, Keti’dir. Yani onun, başkişinin içgüdülerini uyandırmasının 

temelinde irsiyet vardır. başkişinin Keti’yi nesne olarak görmesinin, elde etmek 

istemesinin, temelinde içgüdüler vardır. Ancak içgüdünün, başkişinin içinde yer alması 

irsiyetin kanunları neticesindedir.  

 

İrsiyet 
(G) 

---  
(Y) 

Talih, Tesadüf, Kaza
(E) 

Keti (saadet, huzur)
(N) 

Başkişi 
(A) 

Başkişi 
(Ö) 



9.3. ZAMAN 
 

Hikâye, başkişinin bir perşembe gecesi yaşadıklarını ve sonrasında gelişen olayları 

anlatır. Başkişi; gerek perşembe günü gerekse sonrasında kadını ararken hep ‘gece’yle 

doğrudan ilişkilidir. Olaylar hep gece meydana gelir. Gündüz yapılanlar kısaca 

geçilirken gece yaşanılanlar ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır.  

 

Bununla birlikte özellikle bu geceden yani perşembe gecesi ve bu gecede başına gelen 

olaylardan bahsetmesinin nedeni perşembe gecesinin başkişilerin hayatında bir dönüm 

noktası oluşudur. O, bu geceden sonra hayatındaki pek çok şeyi değiştirmek zorunda 

kalmıştır: “Hayatımı yeni baştan ve yeni şartlar içinde tanzim etmeğe mecbur oldum.” 

(s. 234)  

 

Hikâyenin zaman çizelgesi şöyledir:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kazaya kadar hikâyeyi taşıyan ve gerilim yaratan Keti’ye ulaşma çabası kazadan sonra 

yerini ihtiyarın karısını arama ve ona ulaşma çabasına bırakır. Ancak başkişi ikisine de 

ulaşamaz. Böylece hikâyenin başında Keti’ye ulaşma şansı bulunan; ancak talihinin ve 

iradesinin engellemesi nedeniyle başarısız olan başkişi ihtiyarın karısına da ulaşamaz. 

Hikâyeyi sonunu vermeyerek yani bir belirsiz bir kesintiyle, sonuçlandırmadan bitirir.  

ÖYKÜLEME ZAMANI 

Perşembe 
günü sabahı 

Perşembe 
akşamı 

Bağevi  Kaza İhtiyarın  
evi ve 
olaylar 

Ertesi  
sabah    

Ankara’ya 
dönüş  

Bursa 
seyahatinin 

3. günü 
ÖYKÜ Z. 



Hikâyenin ritmi de şu tabloyla gösterilebilir:  

 

 
 

Duraklamaların tamamına yakını perşembe gecesi gerçekleşen olayları anlatmakta 

kullanılmıştır. Dikkati çeken bir diğer husus ise duraklamaların, baş kaldığı otelde ya da 

gittiği evlerin içinde yapılmış olmasıdır. Özetlemeler ise bu mekânların dışında 

gerçekleşir. Başkişi, bu mekânların dışında geçen öykü zamanını ya eksiltiyle ya da 

özetlemeyle vermiştir. Bunun sebebi elbette ki bu mekânlarda geçen olayların öncelikli 

ve önemli oluşudur.  

 

Ayrıca, söyleşimlerin sıkça kullanılmadığını da söyleyebiliriz. Söyleşimler, kazadan 

sonra sıklaşmıştır. Bunun sebepleri olarak kazanın ardından Keti’yi elde etme amacının 

ortadan kalkması sonucunda hikâyenin harekete ihtiyacının oluşu ve ihtiyarın karısının 

okuyucuya tanıtılması gerekliliği gösterilebilir. Gerçekten de kazadan sonra duraksayan 

hikâye söyleşimlerle hareketlendirilmiştir. Bu yolla aynı zamanda hem başkişi hem de 

okuyucu kadın hakkında bilgi sahibi olmuştur. Burada hikâye içinde yer alan bütün 

söyleşimlerin başkişinin arkadaşının ya da ihtiyarın evinde geçtiği de belirtilmesi 

gereken bir durumdur. Özetlemelerle geçiştirilen açık mekânlarda herhangi bir söyleşim 

gerçekleşmemiştir.  

 

Ancak başkişi sabah uyandığında bu eşyaların hepsinin odadan alındığını görür ve 

şunları söyler: “Bir masal dekoru içinde uyuyup, bir mezbelede uyanan eski hikâye 

kahramanlarının şaşkınlığı ile...” (s. 233)  

 

Hikâyedeki eski eşyalarla kadının giydiği elbiselerin ‘eski zaman elbiseleri’ oluşu 

arasında büyük bir paralellik vardır. Eski eşyalar anlatıcıya tanıdık gelmektedir: “... 



üstünde ... ninelerimizin gelin oldukları zaman giydikleri cinsten bir eski zaman elbisesi 

giymişti.” (s. 222) Yukarıdaki karşıtlık tablosu düşünüldüğünde, üst kattan gelen 

kadının tanıdık yani eski bir elbise taşıması, karşıtlığı doğrulayan ve hikâyenin yapısıyla 

örtüşen bir durumdur.  

 

Odanın tasvirinde ilgi dikkat çeken diğer bir özellik ise tasvire yukarıdan ve en dıştaki 

unsurdan başlanılmasıdır. Odayı aydınlatan gaz lambası ve eşyaların pek çoğu 

duvardadır.  



9.4. MEKÂN 
 

Hem başkişi hem de ihtiyarın karısı iki hayata sahiptir. Dış dünyadaki hallerinden 

memnun olmayan bu insanlar kendilerine “ikinci bir hayat” oluşturmuşlardır. Bu hayat; 

yaşanılan anı güzelleştiren, değiştiren bir hayattır. Bu sebeple mekân başlığında bu iki 

hayatla mekân arasındaki ilişki üzerinde durulacaktır:  

 

Öncelikle şunu söylemeliyiz ki bu ikinci hayat, uykuyla uyanıklık arasındadır: “... 

kendisine ikinci bir hayat yapmış, oraya herkesin gözü önünde kaçıyor.” (s. 230) Ve iki 

kişinin da içdünyasını olumlu şekilde etkiler. Bu etkilenişi ve iki hayatla mekân 

arasındaki ilişkiyi gösteren şu cümleler hayli önemlidir: “Ayaklarımın altında bir sarnıç 

kapağı vardı ve ben kapağın hem üstünde ve hem altında olduğumu biliyordum. Evet, 

sarnıçta mahpustum ve aynı zamanda sarnıcın üstünde bekliyordum.” (s. 220) 

Başkişinin bölünmüş içdünyasını sembolize eden ‘sarnıcın üstü’ ve ‘sarnıcın altı’ 

hikâye içinde başka kelimeler şeklinde karşımıza çıkmıştır ‘kafasının kuyusuna 

gömülmüş...’ ‘karanlık yer altı zindanı’. ‘Sarnıcın altı’ndaki başkişinin birinci hayatıdır. 

“Sarnıcın üstü”ndeki ise ikinci hayatıdır. Birinci hayat; karanlık, bulanık, yabancı, sert 

ve sessizdir. İkinci hayat ise; aydınlık, yekpare, tanıdık, yumuşak ve kalabalık bir sesin 

hakim olduğu bir hayattır. Başkişiyi rahatlatan Keti’nin hayalinin hep bir parıltı, ışıkla 

birlikte geldiği ve ikinci hayata ait olan bir unsur olduğu unutulmamalıdır. Başkişinin şu 

sözleri de bu bölümle ilgilidir: “Ben seni bekliyordum, senin için uykunun bulanık 

hayaller dolu ülkesinden geldim ve belki yarın senin yüzünden şuurun aydınlık güneşine 

veda edeceğim.” (s. 222)  

 

İkinci hayat görüldüğü gibi aydınlıkla doğrudan ilişkilidir. Zaten başkişiyi rahatlatan; 

onun, yanında olmaktan mutluluk duyduğu iki kadının da ‘yukarı’ ile ilişkili olduğu 

düşünülürse ikinci hayatın yani ‘sarnıcın üstü’nün başkişiyi rahatlatan hayat olduğu 

kesinleşir.  

 

Yukarıda belirtildiği gibi iki kadın da ‘yukarı’ ile doğrudan ilişkilidir. Keti, yıldızların 

parıltısını taşır. Başkişi onu hep ‘yukarı’yla ilişkilendirir: “Ve onun her türlü yıldız 

parıltısından yapılmış acayip bir sanem gibi...” (s. 210) “... yaz gecesinin yıldızları 

altında, bana onların vaadedici gözleriyle baktığını zannettiğim Keti’ye ...”  (s. 217) “ilk 



kayıpların onu masanın üzerine çıkarmak için muhayyilemin yaptığı gayretler arasında 

oldu.” (s. 215) İhtiyarın karısı da yukarıdan inerek başkişinin odasına gelmiştir: “Dikkat 

etmediniz mi, merdiveni ne kadar yavaş indim...” (s. 223) Bu veriler ışığında aşağıdaki 

karşıtlık tablosu hazırlanabilir:  

 

 

yukarı         yumuşak        aydınlık          tanıdık          musiki              açık              sıcak  

aşağı             sert              karanlık          yabancı          sessiz             karışık        rutubetli  

 

 

Mekânın önemli özelliklerinden biri de eski ve doğuya mahsus eşyalara döşenmiş 

oluşudur: “Bu geniş oda baştan aşağıya eski şark eşyasıyla döşenmişti. Sedir alçaktı ve 

bazı şark vilayetlerinde bir vakitler dokunan ve bugün pek nadir tesadüf edilen eski 

sırmalı kumaşlarla örtülüydü. Bir iki rahle, duvardaki küçük rafta iki üç eski gümüş 

eşya, mütevazı görünüşleriyle dekoru tamamlıyorlardı.” (s. 221) 

 

k k k k t t t  t t t k k  



10. BİR YOL 
 

Uzun zamandır trenle aynı yolda gittiğini söyleyen başkahraman, trendeki diğer 

yolculara pencereden gösterdiği bir dağ eteğinde kaybolan yolun kendisi için ne ifade 

ettiğini, bu yolu bulana kadar yaşadığı içsel mücadeleyi ve yolun kendisine neler 

kattığını anlatır. 

 

10.1. ANLATICI 

 

Bir Yol; benöyküsel anlatıcının, hayat hakkındaki görüşlerini ve iç dünyasındaki 

değişimleri anlattığı psikolojik bir hikâyedir.  

 

Hikâyede; benöyküsel anlatıcı dışında hayatıyla ilgili bilgi verilen, görüşlerinden 

bahsedilen başka bir kişi yoktur. Burada, dikkatimizi çeken önemli bir nokta vardır: 

Anlatıcı, ne kendi adını ne de diğer kişilerden birinin adını söylemiştir. Üstelik kendi 

fiziksel özellikleri hakkında bilgi sahibi olmamıza yarayacak bir ipucu da vermemiştir.  

Verilmek istenen mesaj şudur: Bu yaşananlar sonucunda ortaya çıkan düşünceler 

herhangi birine ait olabilir. Anlatıcının maksadı, duygulardan ve hayat hakkındaki 

görüşlerden yola çıkarak genele ulaşmaktır. Bunun için anlatıcı sık sık okuyucuya 

sorular sorup onunla konuşmaya çalışır. Bu şekilde okuyucunun duyguları ve 

düşünceleri harekete geçirilmeye çalışılır. Okuyucunun hayat hakkındaki görüşlerini 

değiştirmek, en azından bu konu üzerine düşünmesini sağlamak hikâyenin amacıdır: 

“Yüz buruşukluğunun, göz altındaki bir kıvrımın ... Birer işaret olduğunu hiç 

düşündünüz mü?” (s. 243) Bu gibi cümleler doğrudan okuyucuya yöneliktir ve yukarıda 

belirttiğimiz amaç doğrultusundadır.  

 

Anlatıcı, kişilerin (tabii ki kendisi hariç) iç dünyalarıyla ilgili ayrıntılı bilgi vermemiştir. 

Burada dikkati çeken nokta anlatıcı, kişilerin hareketleri ve özellikle yüzleriyle ilgili 

ayrıntılı tasvirler yaparak okuyucunun bu insanları (özellikle de tavla oynayan adam) 

zihninde canlandırabilmesini sağlamaktır. Bu canlandırma isteği sadece hikâyenin 

okuyucuya daha yakınlaştırılması amacından kaynaklanmaz. Dikkat edilirse anlatıcı bu 

tasvirlerden önce doğrudan okuyucuya yönelik sözler söyler: “Hayat dediğimiz o girift 

oyunun, aktörlerini bu kadar kuvvetle benimseyeceğini, onların her hal ve tavrına kendi 



akışının damgasını bu kadar kuvvetle vuracağını hiç düşünmemiştim.” (s. 243) Bu, 

aşağıdaki tasvirlerden onların hayatlarına ve iç dünyalarına ait bilgiler çıkartmak 

mümkündür, anlamına gelir: “Yüz buruşukluğunun, göz altındaki herhangi bir 

çizginin... bütün bir ömrü en ince, en karışık, en nüfuz edilmez taraflarından anlatacak 

birer emare, birer işaret olduğunu hiç düşündünüz mü?” (s. 243) Tasvirlerden önceki bu 

cümleler de gösterir ki anlatıcı; okuyucunun, kişilerin tasvirlerini dikkatli bir şekilde 

inceleyerek bu tasvirlerden onların hayatları hakkında ipuçları bulmalarını istemektedir. 

Böylelikle hem okuyucu hikâye hakkında düşünmeye sevk edilmiş yani hikâye içine 

çekilmiş hem hikâye okuyucunun muhayyilesinin zenginliğine göre boyut kazanmış, 

zenginleşmiştir.  

 

Okuyucuyla samimi bir ilişki kurmaya ve anlatılanların ‘doğal’, herkesin başına 

gelebilecek olaylar olduğunu hissettirmeye yarayan: “Bilmem sizde de böyle midir ...” 

(s. 238) Şeklindeki samimi sözlerin yanında anlatıcı, kendisiyle aynı düşüncelere sahip 

insanların sözlerini aktarma yoluyla hikâyede anlatılanların inandırıcılığını artırma 

amacındadır: “Bir muharririn dediği gibi, falan yerde en kesif şiddetinde olan bir acı iki 

yüz kilometre daha ötede ve başka insanlar içinde biraz daha hafif ve daha kâbil-i 

tahammül oluyor.” (s. 238)  

 

Anlatıcı; önce yolun hayatındaki öneminden bahsetmiş sonra da niçin önemli olduğunu, 

başına gelenleri anlatmıştır. Yani sondan başa doğru ilerlemeyi seçmiştir. Bu sayede 

okuyucunun, yolun anlatıcı için neden bu kadar önemli olduğunu merak etmesi 

sağlanmıştır. Hikâyenin önemli gerilim noktalarından birincisi budur.  

 

İkinci gerilim noktası ise zaman zaman kendini bulduğunu söylediği bölümdür. Bu 

durum bazı olayların sonucunda ortaya çıkmıştır. Yani bir sonuçtur. Bu sonucun 

nedenleri hemen anlatılmaya başlanmıştır. Ancak önce sonucun verilişi okuyucunun, 

‘kendini bulma’sının nedenlerini merak etmesini sağlamıştır.  

 

Bu başlık altında değineceğimiz son nokta ise hikâyenin başındaki şu 

cümleyle alâkalıdır: “Birdenbire ayağa kalktı ve eliyle trenin 

penceresinden işaret ederek”.(s. 237) Burada, benöyküsel anlatıcının 



hikâyeye başlaması için bir başkası adeta ona söz vermiştir. Ancak bu 

durumda anlatıcının, başından geçenleri bu kişiye anlatması 

gereklidir. Hikâyenin geri kalanında bu kişiden bir daha 

bahsedilmemiştir. Anlatıcı, hikâyesini doğrudan doğruya okuyucuya 

anlatmıştır. Hikâyenin başındaki bu durum anlatıcıya hikâyeye 

başlama kolaylığı sağlamıştır. Fakat hikâyenin bütünü 

düşünüldüğünde ‘anlatıcı uyumsuzluğu’ yaşandığı rahatça görülebilir. 

Anlatıcı sözü başka birinden almıştır ve bu kişi bir daha hikâyede 

konuşmamıştır. Anlatıcı  bu kişiye yönelik değil de hikâyesini 

doğrudan okuyucuya yönelik anlatmayı seçmiştir. Burada beklenilen 

ya bu kişiyle anlatıcı arasında bir diyalog şeklinde hikâyenin geçmesi 

ya da bu kişinin hikâyeye hiç girmemesi ve benöyküsel anlatıcının 

doğrudan hikâyeye başlamasıdır.  



10.2. KİŞİLER 
 

Hikâyenin kişi kadrosu oldukça sınırlıdır. Bu durumun nedeni olarak hikâyenin bir 

hareketi, macerayı değil de duyguları ve düşünceleri anlatan psikolojik bir hikâye 

olması gösterilebilir.  

 

Kişilerden hiçbirinin adı verilmemiştir. Bununla beraber kişiler her yerde 

rastlanılabilecek sıradan insanlardır. Anlatıcı, diğer kişileri anlatırken onların bu 

özelliklerini özellikle belirtir: “... her gün sokakta, dairede, lokantada rastladığımız 

insanlardan biri.” (s. 243) “Tam karşımda ayak ayak üstünde oturan bir başkası ...”      

(s. 244) “Bir başkası konuşurken ...” (s. 244) Anlatıcı; herhangi bir insanın hayatını 

veya fiziksel özelliklerini vermek değil de hayatla ilgili bazı düşüncelerini anlatmak 

niyetindedir. Bunun için kişilerin isimleri verilmemiştir ve yine aynı nedenle anlatıcı, 

kendi dahil, kişileri tasvir ederken onların sıradan insanlar oldukları mevzuunun üstünde 

özellikle durmuştur. Bütün bunlar, yaşanılanların herkesin başına gelebilecek olaylar 

olduğu mesajını vermek içindir.  

 

Benöyküsel anlatıcının adı hikâyede yer almadığı için incelemenin geri kalanında 

kendisinde ‘Anlatıcı’ diye bahsedeceğiz. 

 

A’nın hayatı, kendi ifadesine göre dışarıdan bakanlar için ‘kıskançlık hissi’ verecek 

kadar iyidir. Ancak o, hayatından memnun değildir. Bu durumun nedeni olarak kendi 

hayatını yaşamadığı düşüncesini veren A’nın söylediği şu sözler hikâye için önemlidir: 

“... hayatım kendi çizilmiş yolunda düzgün ve rahat gidiyor. Bununla beraber ondan 

memnun değilim. İçimde kendi hayatımı yaşamadığım kanaati var.” (s. 240) Hayatının 

kendi çizilmiş yolunda ilerlememesi, aslında sorun çok açık bir şekilde ifade edilmiştir. 

A, hayatını yönlendirememekten, hayatı üzerinde bir iradeye sahip olmamaktan 

muzdariptir. Memnuniyetsizliğin sebebi budur.  

 

Bu memnuniyetsizlik devamında kaçışı getirir. A, her şeyden kaçmak ister. O kadar ki 

kendi benliği bile A’ya ağır gelmiştir: “Herhangi bir kalabalıkta kendimden başka 

herkes olmaya razıyım. Ah, bir elbise değişir gibi hüviyetini değiştirebilmek, 

lalettayinin içinde kaybolmak, bir avuç kum içinde bir kum tanesi olmak ve böyle 



olduğunu dahi bilmemek. Ne bileyim, bir maske, bir numara, bir sicil varakası, bir 

manivela, bir çark, bir düğme, her şey olmak, yalnız ...” (s. 240) A’nın içinde 

bulunduğu buhranı aşması için varlığının bütün izlerinden sıyrılması gerekmektedir.  

 

Bütün bu buhranların sebebi ise A’nın: “Zaman zaman kendimi bulan adamım.” (s. 241) 

sözlerinin ardındaki bölünmüşlüktür. A, bir kış gecesi ve birdenbire ikizleşen varlığının 

hayalinde uyanır: “... birdenbire olduğum yerde çok uzun bir uykudan uyanmış gibi 

doğruldum ve etrafıma ...” (s. 241) “O kadar ki kendi hakikatimde, rüyalarımın 

hakikatine uyanmıştım.” (s. 242) “... için için kaynayan asıl benliğimle ne âlâkası 

olabilir?” (s. 242)  

 

İşte bu uyanış, bu farkından oluş A’nın hayatını çekilmez kılar. Bunun için o; 

varlığından kurtulma, kaybolma çabası içindedir.  

 

Bu sıkıntılarla yola çıkmıştır. Havanın yağmurlu oluşu onun ızdırabını daha da artıran 

bir etken olmuşken birden ortaya çıkan güneşle beraber gördüğü ‘yol’ onun için bir 

umut olmuştur: “İşte bu yol, bu küçük acayip yol, ben bu ruh haletinde iken karşıma 

çıktı ve benim için birdenbire yepyeni bir hayat imkânının, kendi kendimi bundan sonra 

olsun gerçekleştirebilmek imkânının bir nevi müjdesi gibi oldu.” (s. 245) Ancak bu 

umut; yukarıda söylendiği gibi yepyeni bir hayat imkânının umudu bile geçmişe, eskiye 

dayanmaktadır: “... bu küçük yola dalarsam onun bittiği yerde bütün saadet ve 

hasretlerimi, eski yaşanmış rüyalarımı bulacağım, temiz, yepyeni, mesut bir adam 

olacağım.” (s. 245)  

 

‘Yol’u varlığından kurtulmak için tek çare olarak gören A, bunu hikâye içinde açıkça 

söylemiştir: “... o yolun uzletinde kaybolmak ihtiyacını duydum.” (s. 240) Yolculuğun 

A için, acıları unutturucu ve saadet verici etkisiyle birlikte ‘eski yaşanmış rüyaları’nı 

bulabileceğine dair ümidinin oluşu A’ya ümit vermektedir. Buradaki ‘eski yaşamış 

rüyalar’ tamlaması önemlidir. A, benliğindeki ikizleşmeden sonra rüyalarının hakikatine 

uyanmış yani kendi düşlediği rüyaları gerçekmişçesine algılamaya başlamıştır. O, bu 

durumdan kurtulmak için kendi kendisini bulmadan önceki zamana geri dönmek 

istemektedir: “... bir avuç kum tanesi içinde bir kum tanesi olmak ve böyle olduğunu 

dahi bilmemek.” (s. 240)  



A, tarafından anlatılan diğer kişilerin iç dünyaları hakkında bilgi verilmemiştir. Ne 

A’nın karısı, çocukları ne de kahvede gördüğü insanlar hiçbiri hakkında ayrıntılı bilgi 

verilmemiştir. Bununla birlikte bu kişilerin fiziksel özellikleri ve yüzleri ayrıntılı bir 

şekilde tasvir edilmiştir. Bunun nedenini A şöyle anlatır: “Bir insan yüzünün en manalı 

bir âlem olduğunu ben o geceye kadar anlıyamamıştım.” (s. 243)  

 

Diğer kişileri anlatırken değinmemiz gereken önemli bir ayrıntı da A’nın; hikâyede, 

üzerinde en çok durduğu kişinun hareketleriyle ilgilidir. A’nın, fiziksel özelliklere ve 

hareketlere niçin önem verdiği “Anlatıcı” başlığında belirtilmişti. Burada söylenmesi 

gereken A’nın; en ayrıntılı şekilde anlattığı ‘tavla oynayan adam’la olan 

paralellikleridir.  

 

Öncelikle ikisi de hastadır. A; adamın hastalığını fikri sabit olarak nitelendirmiştir: “... 

yukarıda bahsettiğim el işaretiyle fikri sabitini bir kere daha koğdu.” (s. 244) Kendi 

durumunu ise zaten açıkça söyler: “Bu, hasta kafanın kendi vehim ve ...” (s. 245) A’nın 

fiziksel özellikleri verilmediği için tavla oynayan adamla kıyaslayamıyoruz ancak 

burada daha önemli bir ayrıntı var ki gerek tavla oynayan adam gerekse A’nın içinde 

bulundukları ruhsal durumu, ayağa kalkarak değiştirmeleridir: “Nasıl oldu, ben de 

bilmiyorum; birdenbire olduğum yerde çok uzun bir uykudan uyanmış gibi doğruldum 

ve etrafıma şaşkın şaşkın bakmağa başladım. İnsan, eşya, bütün etrafındakiler benimle 

âlâkalarını kesmiş gibiydiler her şey hepsi bana yabancı oluvermişti.” (s. 241) Aynı 

durum tavla oynayan adam için de geçerlidir: “... sonra hafif bir omuz kaldırışıyla ayağa 

kalktı, yukarıda bahsettiğim el işaretiyle fikri sabitini bir kere daha koğdu... Ayakta neyi 

düşündü ve neye karar verdi? Niçin bir dakika evvel omuzları o kadar çökük ve 

mahkûmdu ve neden kahveden çıkarken bütün hüvviyetinde bir nevi sükûnet ve 

kayıtsızlık vardı? Muamma.” (s. 244) Benzer bir hareket hikâyenin başında da görülür: 

“Birdenbire ayağa kalktı ve ...” (s. 237)  

 

Görüldüğü gibi iki kişi da içinde bulunduğu ruhsal durumu ayağa kalkınca 

değiştirmiştir. Ancak bu, bilinçli yapılmış bir hareket değildir. Bununla beraber bu 

hareketin devamında iki kişi da bulunduğu mekânı değiştirmiştir. Bu bilgilere göre şu 

tabloları hazırlayabiliriz:  

 



 
 

Sadece dikliğin kişiler üstündeki etkisini gösteren bu tablodan sonra Eyleyenler 

örnekçesiyle kişiler üstünde etkili olan diğer eyleyenleri ve etkilerini bir bütün halinde 

göstermek faydalı olacaktır:  

 

KİŞİLER EYLEYENLER İŞLEVLER 

A Değişen ve korkunç âlem 

Tavla oynayan adam 
Hastalık 

Kontrolsüz hareketler 

A 

Tavla oynayan adam 
Diklik Ruh halinin değişmesi 

Yağmurlu Hava Azap ve üzüntü 

Güneşli Hava Sevinç ve ümit 

Yol 

Saadet hissi, kaybolmak 

ihtiyacı, yeni bir hayat 

müjdesi  

İnsan yüzü Bir ömrü anlatma 

A 

Kendini Bulma 
Yabancılık, bölünmüşlük,  

muvazenenin bozulması  

 



Hikâyenin Eyleyensel örnekçesi de şu şekilde olacaktır:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hastalık; A’nın varlığının dayanılmaz ağırlığını duymasına neden olur. Bu azap da 

kaybolma hissini beraberinde getirir dolayısıyla bütün bunların temelinde hastalık 

vardır. A, kendini bulduktan sonra muvazenesini kaybetmiş, bu durum onda alışkanlık 

halini almıştır: “Bununla beraber o muvazeneyi bir daha hiçbir zaman bulamadım. Olan 

olmuştu. Artık bundan sonra bu bende bir itiyat oldu.” (s. 244) 

 

Diğer engelleyici unsurları şöyle gösterebiliriz: “Hayat oyununu en büyük ciddiyetle 

oynamağa hazırlandığım bir anda geçmiş yıllar, karşıma dikiliyor ve benden hesabını 

soruyordu.” (s. 244) “... masamda bir misafir... Bana pişmanlığın şuuruyla kısılmış sesi 

durmadan fısıldıyordu... Kaçmak, kaybolmak, kurtulmak istiyordum.”     (s. 245)  

 

Yol 
(Y) 

Hastalık 
(G) 

İtiyat, İkinci Benliği,
Geçmiş yıllar 
(E) 

Kaybolmak (saadet)
(N) 

A 
(A) 

A 
(Ö) 



10.3. ZAMAN 

 

Anlatıcı; hikâyede hayatının dönüm noktası olan anları anlatmıştır. Bunların dışındaki 

zamanlar, örneğin çocukluğu, hikâye içinde yer bulmamıştır.  

 

Olayların anlatılış sırasına dikkat edildiğinde önce olayların sonucunun sonra da 

nedeninin verildiğini görürüz. Bu yöntem okuyucuyu meraklandırır ve hikâyeye gerilim 

katar.  

 

Hikâyede; olayların zamanı, olaylar arasındaki zaman farkları, gece – gündüz gibi 

zaman kavramları olabildiğince kullanılmıştır. Bu durum; sondan başa doğru giden 

hikâyeyi, okuyucunun rahat takip edebilmesini sağlamakla beraber bir gerçeklik unsuru 

olarak da kabul edilebilir. Ayrıca; anlatılan olayların çoğunlukla gece gerçekleşmesi, 

anlatıcının aydınlığa ve karanlığa olan yaklaşımları düşünüldüğünde hikâyenin derin 

yapısı için de gerçekten önemlidir.  

 

Hikâyeyi zaman açısından daha ayrıntılı gösterebilmek için yukarıda bahsedilen 

bilgileri içeren zaman çizelgesi şöyledir:  

 

 
 

Yol üstündeki seyahatlere başlama ve çocuğun ölmesi gibi olaylar öyküleme zamanına 

taşınmamıştır, anlatılmamıştır. Ancak bu olayların tarihleri bellidir. Burada dikkatimizi 

çeken husus öyküleme zamanında anlatılan iki olayı kuşatan olayların anlatıldığı zaman 

yani ‘şimdi’dir.  



Anlatıcı; her iki olayı da anlatmadan önce ve anlattıktan sonra anlatı zamanına geri 

döner. Bu dönüşlerde okuyucuyla konuşur ve vermek istediği mesajları ona iletir. 

Olaylardan önceki konuşmalarında okuyucunun olaya ne açıdan bakması gerektiğini 

anlatır. Örneğin yolu ilk defa gördüğü o yağmurlu günü ve yolculuğu anlatmadan önce 

yağmurun kendi üstündeki etkisinden bahseder. Yolculuğun üzerindeki tesirlerini ve 

hatta bir muharririn bu konudaki görüşlerini bile verir. Bu, okuyucuyu yönlendirmek 

için yapılmıştır. Anlatı zamanına son kez geldiğinde de hikâyeyi toplar ve vermek 

istediği mesajı iletir.  

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili tablo da şöyledir:  

 

 
 

Görüldüğü gibi hikâyede kesintiler yani öykü ve öyküleme zamanlarının eşit olduğu 

bölümler çoğunluktadır. Bu noktada söylememiz gereken hikâyenin, anlatıcının iç 

dünyasını vermek için bu şekilde yapılandırıldığıdır.  

 

Anlatıcının hayatı üzerinde etkili olan iki olayı önce-sonra karşıtlık tablosunda 

göstermek yararlı olacaktır:  

 

Kendini Bulması Yolu Görmesi 

Önce Sonra  Önce  Sonra 

Uyku Uyanma Soğuk  Sıcak 

Yaşanmış rüyalar Yaşanmamış rüyalar Yağmurlu Güneşli 

Sükunet Muvazenenin bozulması Karanlık Aydınlık 

Aile Yalnızlık, her şeye yabancılaşma Azap Sevinç 

Sıcak  Soğuk  Yağmur sesi Acayip akisli uğultu 

Pişmanlık Yeni bir hayat imkânı 



10.4. MEKÂN 

 

Hikâyede, kendi hayatından kesitler sunan ve iç dünyasıyla ilgili önemli bilgiler veren 

anlatıcı; mekâna özel bir yer ayırmıştır.  

 

Mekânın, anlatıcının içdünyası ve duyguları üzerinde önemli bir etkisinin olması ve bu 

etkilemeyle beraber adeta bazı duyguların sembolü haline gelmesi, anlatıcının ona 

büyük önem vermesine neden olmuştur.  

 

İşte bu sebeple bu etkileniş ve etkilenişin sonuçları bu bölümde gösterilmeye 

çalışılacaktır:   

 

Anlatıcı; daha hikâyenin başlarında, mekânla duyguları arasında bir ilişki olduğuna dair 

bilgiyi açık bir şekilde verir: “Izdıraplarımızın, üzüntülerimizin mekânla yahut 

hayatımızın tabii muhiti ile sıkı bir alakası olsa gerek.” (s. 238) Burada yapılması 

gereken, mekân ile duygular arasındaki ilişkiyi gösteren cümleleri bulup çıkartmak 

değil de bu ilişkinin hangi boyutlarda olduğunu, mekânın anlatıcıyı hangi şartlarda nasıl 

etkilediğini göstermektir.  

 

Anlatıcı; duygularıyla mekânı adeta özdeşleştirir. Olumsuz bir durumdaysa bundan 

kurtulmanın yegane çaresi olarak, olumsuzluğu yaşadığı mekânı değiştirmeyi görür: “O 

zaman ben bu hayalden kurtulmak için ellerimle yüzümü kapatıyor, biteviye yer 

değiştiriyordum.” (s. 239) Bu, elbette ki olumsuz şartların ortadan kalkmasını sağlamaz. 

Mekân değiştirmek (yolculuk) anlatıcıya acılarını unutturur: “... yolculuk benim 

üzerimde daima iyi ve unutturucu bir tesir yapar.” (s. 238) Yolculuk ya da mekân 

değişikliğinin, olumsuz şartları ortadan kaldırmayan geçici bir çözüm olduğunu anlatıcı 

da bilir. Kendisini bulduğu akşam bilmediği bir istekle dışarı çıkmış, bir kahvede 

oturduktan sonra şunları söylemiştir: “Bu sessiz ıztırabı, bu adeta tabii addedilen 

cehennemi görmek beni biraz teskin etmiş, kendi hayatımla aramda biraz evvel 

bozulmak üzere olan muvazeneyi iade etmiş gibiydi.” (s. 244) Ancak dışarı çıkması 

yani mekân değişikliği olumsuz şartların ortadan kalkmasını sağlamamıştır: “Bununla 

beraber o muvazeneyi bir daha hiçbir zaman bulamadım.” (s. 244)  



Anlatıcının, mekâna bakışıyla ilgili diğer bir önemli nokta ise mekânı kuşatan ‘hava’dır. 

Havanın yağmurlu veya güneşli oluşu anlatıcı için hayli önemlidir. Havanın yağmurlu 

oluşu, anlatıcının içdünyasını derinden etkiler ve onu değiştirir: “Oh, size bu yağmurlu 

günlerin bende yaptığı aksülâmeli nasıl anlatmalı? Böyle günlerde ben değişir, büsbütün 

başka adam olurum.” (s. 238) Yağmurun kendi üstünde büyük bir etkiye sahip olduğunu 

anlatıcı, nasıl açık bir şekilde söylemişse bu cümlelerin devamında da bu etkinin nasıl 

gerçekleştiği ve sonuçlarının neler olduğunu da aynı açıklıkla söylemiştir.  

 

Anlatıcı, yağmurlu havaların kendisinde bıraktığı olumsuz etkilerin karşıtı olarak 

güneşli havaların etkisinden bahsetmiştir. Art arda gelen bu iki zıt unsur vasıtasıyla yani 

zıtlıklar kullanılarak okuyucunun dikkatini çekebilmek amaçlanmıştır. Güneşli ve 

yağmurlu havaların anlatıcı üzerindeki etkisi şu karşıtlık tablosuyla gösterilebilir:  

 

Yağmurlu Güneşli  

Mazinin kötü tarafları Sıcak ve aydınlık bir müjde gibi biriken güneş 

Karanlık ve bulanık  Aydınlık ve açık 

Azap ve üzüntü Sevinç, Saadet 

Yağmur sesi Acayip akisli uğultu 

Kül rengi  Mavi 

Soğuk  Sıcak  

 

Hikâyenin başlığından da anlaşılabileceği gibi hikâyenin önemli unsurlarından biri olan 

‘yol’ ile anlatıcının karşılaşması; anlatıcının, buhranlı bir şekilde başlayıp devam eden 

tren yolculuğu sırasında gerçekleşir.  

 

Anlatıcı; çocuğu öldükten sonra acılarını unutmak için tren yolculuğuna çıkar. Ancak 

havanın yağmurlu oluşu onu daha da büyük sıkıntılara sokar: “... her zaman ayak basar 

basmaz gündelik üzüntülerimden sıyrıldığım. Haydarpaşa garı bana bu sefer büyük ve 

karanlık bir lahit gibi geldi.” (s. 238) Havanın yağmurlu oluşu; onun, içinde bulunduğu 

olumsuz durumu daha da olumsuz hale getirir. Fakat daha sonra güneşin ortaya çıkışı 

bütün olumsuzlukları bir süreliğine olsa da ortadan kaldır. Anlatıcı; güneşin ortaya 

çıkışı sırasında gördüğü ‘küçük yolu’ mutluluğun sembolü olarak düşündüğü ‘sıcak ve 

aydınlık’ bir hayata açılan kapı olarak görür: “O zaman ben, bu küçük yolun üzerinde 



iki günden beri ilk defa küçük bir güneş parçasını, küçük ve aydınlık bir halı gibi 

serilmiş gördüm.” (s. 239) “... bu küçük ve sade yol benim için mahiyetini değiştirdi. 

Saadetin, ruh muvazenesinin bir nevi sembolü, kapısında güneşin divan durduğu bir 

iklimin başlangıç noktası oldu ...” (s. 239) Görüldüğü gibi ‘yol’un; anlatıcı için önemli 

oluşu, anlatıcının yolu ilk defa gördüğü günle ilişkilidir: “Şüphesiz bunda ilk defa 

gözüme çarptığı günün hususiyetinin de mühim bir hissesi vardır.”        (s. 237 – 238)  

 

Mekân başlığında değinmemiz gereken diğer bir konu da art arda kullanılan mekânlar 

arasındaki zıtlıklardır. Bu zıtlıklar sayesinde okuyucu mekânlara yüklenen anlamları ve 

mekânların hususiyetlerini karşılaştırma imkanı bulur. Bununla beraber zıtlıklar 

hikâyenin okuyucu üzerindeki etkisini arttırır. Örneğin iyi bir kadınla evlenmiştir. 

Ancak sıcak bir yuvası olan ve epeyce kazanan bir adamın hayatından memnun 

olmayışı dikkat çekicidir. Mekânla ilgili zıtlıklara gelirsek; yağmurlu ve karanlık bir 

ortamdan birdenbire güneşli ve aydınlık bir ortama geçilmesi ya da sıcak ve sakin bir 

odada oturan anlatıcının bir bahaneyle soğuk bir kış günü olmasına rağmen dışarı 

çıkmak istemesi gibi ayrıntılar bu zıtlıklara örnek gösterilebilir.  

 



11. ERZURUMLU TAHSİN 
 

Tahsin Efendi, Erzurumlu hali vakti yerinde bir ailenin çocuğudur. Oldukça güzel giden 

bir hayatı vardır ancak Balkan Harbi’ne katılıp geri geldikten sonra hayatla ilişkisini 

keser ve bir derviş hayatı yaşamaya başlar. Hikâyenin başkahramanı onun hikâyesini 

yakın arkadaşlarından ve kahvedeki dedikodulardan öğrenir, bir kere de kahvede 

karşılaşır. Başkahraman, onun hayat hikâyesinden oldukça etkilenir. 1924 senesinin 

sonbaharında Erzurum’da büyük bir deprem olur ve başkahraman bütün dengesi alt üst 

olmuş bir şekilde şehri dolaşmaya başlar. Ölümün bu kadar yaklaşması, başkahramanın 

yaşamı ve ölümü sorgulamasına neden olur. Toprağa, yaşama olan güvenini kaybetmiş 

bir şekilde ve korkuyla şehri dolaşırken Tahsin Efendi’ye rastlar ve onunla konuştuktan 

sonra ölüme ve yaşama bakışı değişir korkmadan evine uyumaya gider. 

 

11.1. ANLATICI 
 

Hikâye, ben öyküsel anlatıcı tarafından aktarılmıştır. Anlatıcının bilgisi; kendi duygu ve 

düşünceleri ile çevresindekilerin anlattıklarını kapsar. Tahsin Efendinin duygu ve 

düşünceleri ise bu bilgilerin dışındadır. Dolayısıyla bu bilinmeyenler, hikâye için 

gerilim unsuru olarak kullanılmıştır. Anlatıcının çevresindekiler ve Tahsin Efendinin 

sözleri; daha doğrusu anlatıcı dışındaki herkesin konuşmaları doğrudan aktarma yoluyla 

verilmiştir.  

 

Hikâye; anlatıcı ve Tahsin Efendinin, ölüm ve insan hakkındaki görüşlerinin ortak 

paydalar altında birleşmesini anlatır. Sonuç olarak bu, değişimin hikâyesidir. Değişen 

anlatıcı; değişme neden olan, yani dönüştürücü öğe ise depremdir.  

 

Anlatıcı ve Tahsin Efendi hem görüş hem de yapı bakımından benzerlik taşır; ancak bu 

benzerlikleri ‘kişiler’ başlığı altında göstereceğiz. Anlatıcı ve dönüştürücü öğe; yani 

Tahsin Efendi arasındaki en önemli farklılık ‘ölüm’ hakkındaki görüşlerindedir. Ancak 

bu farklılık da anlatıcının bu konudaki düşüncesinin değişmesiyle ortadan kalkar. 

Hikâye, bu yöndeki düşünceleri ve anlatıcının değişimini hazırlayan süreci anlatır: 

“Tahsin Efendiyi ilk defa olarak bir kış gecesi gördüm… Fakat daha evvel ondan 



bahsetmişlerdi. Herkesin bildiği şekilde hikâyesi şu idi:” (s. 246) Hikâye anlatıcının 

yaptığı bu sunuştan sonra başlar.  

 

Anlatıcı, yukarıdaki sunuştan sonra depremi anlatmaya başladığı sıkma kadar     (s. 251) 

Tahsin Efendiden bahseder. Çocukluğunda başlayıp öykü zamanına kadar geçen 

zamanda yaşadıkları, özetleme tekniği vasıtasıyla kısaca anlatılır.  

 

Anlatıcı, Tahsin Efendinin geçmişiyle ilgili bilgileri verdikten sonra şu cümleleri söyler: 

“… bu kadar mazbut ve çalışkan başlayan bir hayatta birden bire olan bu değişikliğin 

sebebini hiç kimse anlayamıyordu. Çünkü Tahsin Efendinin az çok herkesinkine 

benzeyen hayatında böyle bir neticeyi muhtemel kılacak hiçbir başkalık yoktu. Bu 

birdenbire olan bir değişiklikti.” (s.  248) İşte bu cümleler sayesinde anlatıcı; 

okuyucunun, bu ana kadar elde ettiği bilgileri Tahsin Efendinin hayatındaki 

değişiklikleri anlayabilmesi için kullanılmasına engel olur. Anlatıcı daha hikâyenin 

başlangıcında okuyucuya, geçmişinin Tahsin Efendinin içinde bulunduğu durumla 

ilgisinin olmadığını doğrudan söyleyerek hikâyenin önemli gerilim noktalarından birini 

ortadan kaldırmıştır.  

 

Ancak bu durum hikâyenin yapısı açısından hayli olumlu sonuçlar doğurmuştur. 

Anlatıcı, Tahsin Efendinin geçmişini okuyucunun onu daha iyi tanıyabilmesi için 

vermiştir. Ancak bu durum okuyucunun, Tahsin Efendinin hareketlerini ve 

düşüncelerini onun geçmişiyle ilişkilendirilmesi sonucunu doğuracaktır. Bu 

ilişkilendirme çabası elbette ki okuyucuyu hikâyeye çeken önemli bir gerilim 

unsurudur. Ancak her düşüncenin ve hareketin nedeninin bilinmesi geçmişe 

dayandırılması hikâye için olumsuz bir durumdur. Okuyucu, hikâyenin gidişatı ve sonu 

hakkında eldeki bu veriler sayesinde tahmin yürütebilmektir. İşte anlatıcının, daha 

hikâyenin başında bu yolu kapaması önemli sayılabilecek gerilim unsurlarının ortadan 

kalkmasının dışında bir durumu ortaya çıkarır ki bu gerilim unsuru öncekinden daha 

kuvvetlidir.  

 

Anlatıcı geçmişinin, Tahsin Efendinin üstünde tesiri olabileceği düşüncesini ortadan 

kaldırarak onun düşünce ve hareketlerinin okuyucu tarafından tahmin edilmesini 



engeller. Ayrıca bu durum, bir bilinmezlik unsuru olarak hikâye boyunca geçerliliğini 

korur ve hikâyenin önemli gerilim noktası olur.  

 

 Depremi anlatmadan önce Tahsin Efendi hakkındaki bildiklerini anlatan anlatıcı, 

depremden sonra kendisi hakkındaki bilgileri okuyucuya vermeye başlar. Ancak burada 

izlediği yol Tahsin Efendiyi anlatırken izlediği yoldan farklıdır. Tahsin Efendiyi 

çocukluğundan öykü zamanına doğru anlatan anlatıcı, kendisi hakkında verdiği bilgileri 

doğrudan öykü zamanından seçmiştir. Bununla birlikte Tahsin Efendinin fiziksel 

özellikleri ve adı verilmişken anlatıcı kendi adını ve fiziksel özelliklerini vermemiştir. 

Anlatıcı, okuyucuya sadece düşüncelerini vermeyi seçmiştir. Bu düşüncelerin; bütün 

insanları ilgilendiren ölüm, yaşam vb. unsurlar üzerine olmasından dolayı şahsını 

hikâyenin dışında tutmaya çalışmıştır. Anlatıcı bütün insanların yaşadığı duyguları, 

hisleri anlatmaya çalıştığı için kendisini diğerlerinden ayıran özellikleri vermeye gerek 

duymaz. Anlatıcının, Tahsin Efendiyle konuşmasında da yukarıdaki yargımızı kanıtlar 

delilere rastlıyoruz: “Benim şahsımda bütün insanlıkla konuşuyordu. Sesi çok geniş bir 

kalabalığa söylüyormuş gibi tek ve yüksekti.” (s. 260)  

 

Anlatıcı, kendi hakkındaki bilgileri doğrudan vermez. Yani doğrudan doğruya kendisini 

anlatmaz. Çevresini ve çevresiyle ilgili görüşlerini anlatır. Okuyucu onu, çevresiyle 

birlikte tanır. Anlatıcı kendisiyle ilgili bilgileri aktarırken hareket halindedir. Bu sayede 

daha çok unsurla karşı karşıya gelir ve onlar hakkındaki düşüncelerini anlatırken 

okuyucu, onu daha çok tanıma fırsatı bulur.  

 

Anlatıcı, hikâyede yalın bir dil ve samimi bir anlatım tarzı kullanmayı seçmiştir. Bunun 

bir hikâye olduğunu söylemekle beraber anlatıcı hikâyenin gerçekliğini, aşağıda 

sayılacak yöntemler sayesinde, okuyucuya kanıtlamaya çalışır. Anlatıcı, hikâye boyunca 

okuyucuyla iç içedir. Cümleler okuyucuya yöneliktir: “Bu sırada dinlediklerimi kısaca 

yukarıda anlattım.” (s.  248) “1924 senesi sonbaharında olan ve o havaliyi Kars’a kadar 

alt üst eden bu felaket elbette hatırlardadır.” (s.  251)  “Hangimiz arkamızda bu zalim 

gözün aynı çiy parıltı ile aydınlattığı günlerin birbirine benzeyen sıkıcı yükünü 

hatırlamayız?…” (s. 253) Hikâyede bunlar gibi okuyucuya yönelik pek çok ifade vardır. 

Bunlar, samimiliği arttıran ve okuyucuyu hikâyeye çeken önemli ayrıntılardır.  

 



Anlatıcı okuyucu hikâyeye çektikten sonra elbette ki onu hikâyesinin gerçekliğine 

inandırmaya çalışacaktır. Hikâyede kullanılan gerçek yer isimleri, gerçek olaylar ve 

tarihler hikâyenin inandırıcılığını arttırır: “1924 senesi sonbaharında olan ve o havaliyi 

Kars’a kadar alt üst eden bu felaket elbette hatırlardadır.” (s. 251) Hikâyenin içine 

gerçek dünyadan ne kadar çok unsur konulursa hikâyenin gerçekliği o kadar çok 

artacaktır. Anlatıcı, metinler arası yöntemiyle Vasıf’ın şiirden bir beyiti hikâyeye 

koymuştur: “Vasıf’ın meşhur terci - i bendini okumaya başladı… Mihneti kendine zevk 

etmedir alemde hüner / Gamu şadi-i felek böyle gelir böyle gider.” (s. 250)  

 

Anlatıcının, hikâyede gerçekliği sağlamak için kullandığı bir diğer yöntem ise hikâyenin 

pek çok kişi tarafından bilindiği ve kendisinin de bu insanlardan birinden Tahsin 

Efendinin hikâyesini öğrendiği izlenimini vermesidir: “Herkesin bildiği şekilde hikâyesi 

şu idi” (s. 246) “Bana Tahsin Efendinin ilk önce bahseden bu ikincisi olmuştu.” (s.  

246)  

 

Hikâyede dikkat çeken bir diğer özellik anlatıcının Tahsin Efendini hikâyesini 

anlatırken, çevresindeki unsurlar ve insanlar hakkındaki düşüncelerini de ayrıntılı bir 

şekilde vermesidir. Bu durum hikâyeye zenginlik katmıştır. Ancak hikâyenin bütünü 

düşünüldüğünde Tahsin Efendinin hayatının anlatıldığı kısımlara göre yukarıdaki 

düşüncelerin anlatıldığı kısımlar daha fazla yer tutmaktadır. Bunun nedeni hikâyenin, 

Tahsin Efendinin hayatını anlatmaktan daha büyük bir gayeye sahip oluşudur. Anlatıcı, 

kendi şahsında insanoğlunu anlatmaya çalışmaktadır. Tahsin Efendi ise ölümün bir 

sembolüdür.  



11.2. KİŞİLER 

 

Erzurumlu Tahsin hikâye, kişi kadrosu açısından oldukça sınırlıdır. Tahsin Efendi 

ve anlatıcı hikâyenin, rolünü paylaşırlar. Bu iki dışındaki, hikâyeye dekor olmaktan 

öteye geçemezler.  

 

Tahsin Efendi ve anlatıcı, okuyucuya ayrı ayrı tanıtılırlar. Bu sayede okuyucu, iki 

baş kişi arasındaki farklılıkları ve paralel noktaları kendisi bulur. Anlatıcı, burada 

devreye girip mukayesesini yapmaz. Okuyucu gözlemleri ve mukayeseleri kendisi 

yapmak zorunda kalır. Hikâyenin sonlarına doğru daha doğrusu Tahsin Efendiyle 

anlatıcının karşılaştığı sahneye kadar okuyucu bu iki kişi hakkında bilgilendirilir. 

Yaşayış tarzı ve hayat hakkındaki görüşleri, bu bilgilendirmenin tamamına yakınını 

kapsar.  

 

Tahsin Efendi evini, malını, mülkünü ve ailesini reddetmiştir. Anlatıcı ise yaşayış 

tarzı bakımından ona tamamen zıt bir portre çizmektedir. Anlatıcının da bir ailesi 

yoktur. Ancak o, evine ve düzenli hayatına çok bağlıdır. Ev, yatak ve uyku anlatıcının 

hayatında önemli bir yere sahiptir: “O zamana kadar ev ve yatak mefhumlarını bu kadar 

kuvvetle anlamamış, yatacak yeri olmamanın azabını tatmamıştım.” (s. 255) Anlatıcının 

depremden sonra söylediği bu sözler yukarıdaki yargıyı kanıtlar niteliktedir.  

 

Yaşayış tarzları birbirine tamamen zıt bu iki insanın hayat görüşleri de aynı şekilde 

birbirine zıttır. Tahsin Efendi kendisini bir ölü olarak kabul eder: “... ben ölüyüm; 

ölülerin anası, kardeşi olmaz.” (s. 247) Tahsin Efendinin hayata bakış açısını hikâyenin 

sonundaki şu sözleri açıkça ortaya koyar: “Her şey, hepsi ölümdür. Her şey ondan gelir 

ve oraya döner ...” (s. 261) “Hayat, ölümün şerefine yazılmış bir kasideden başka bir şey 

değildir.” (s. 261) Anlatıcı ise yaşamı savunur: “Yaşamanın ve sevginin zaferleri de var, 

dedim. Hem de tabiatın değişmez kanunları içinde!” (s. 261) Anlatıcı hayatı, yaşamın 

zaferi olarak görürken Tahsin Efendi, hayatı ölümün zaferi olarak görür: “Hayat 

mütemadiyen ölümün zaferini teganni ediyor.” (s. 261)  

 

Açıkça görüldüğü gibi Tahsin Efendi ve anlatıcı gerek yaşayış tarzı gerekse hayata 

bakış açısından birbirine tamamen zıt iki insandır. Bir tesadüf neticesinde 



karşılaşmışlardır. Bu karşılaşmanın sonucunda anlatıcının hayat görüşü Tahsin 

Efendininkine benzer yani tamamen değişir: “... bu çılgın adam bana güzel bir ders 

vermişti. Acele acele evime döndüm ve derhal yatağa girdim. Bu ölümlü dünya uykusuz 

kalmağa değmezdi...” (s. 262) Hikâyenin bizi götürdüğü doğal sonuç budur. Ancak 

ayrıntılara indiğimizde hikâyede Tahsin Efendi dışında eyleyenlerin de olduğunu 

görürüz. Hikâyenin en önemli eyleyeni zelzele yani depremdir. Anlatıcının, yaşayış 

tarzı ve hayat görüşünün değişimini anlatan hikâyede değişimi başlatan, bu tabiat 

olayıdır. Ancak deprem, anlatıcı üzerinde doğrudan bir etkiye sahip değildir. Bu 

durumu, depremi bir düzeni, bir mekanizmayı harekete geçiren bir tetiğe benzeterek 

izah edebiliriz.  

 

Anlatıcı deprem yüzünden alıştığı yaşayış tarzından evinden, yatağından 

kopmuştur. Depremle birlikte gelen ölüm korkusu anlatıcının düzenini bozar: “Zelzele 

maneviyatımı bozmuş, ölüm peşime takılmıştı ve hakikaten ondan birkaç sene için 

ayrılamadım.” (s. 257) Anlatıcı, bulduğu her fırsatta evine ve yatağına döner. Ama 

depremle birlikte gelen ölüm korkusu nedeniyle sokağa çıkmak zorunda kalır. Bu 

nedenle evinden ve yatağından ayrı kalır, uyuyamaz. Uyku, anlatıcının eksikliğini 

duyduğu en büyük ihtiyaçtır: “O zamana kadar ev ve yatak mefhumlarını bu kadar 

kuvvetle anlamamış, yatacak yeri olmamanın azabını tatmamıştım. Korku, hiddet, 

uykusuzluk içinde perişan, perdesiz pencereden dışarıya göz attım.” (s. 255) Anlatıcı, 

uykunun kendisi için neden bu kadar önemli olduğunu şu cümlelerle izah eder: “- çünkü 

uykusuzluk bende ancak seyahat kitaplarında okuduğum o irtifa hastalıklarına benzeyen 

bir rahatsızlık yapar.” (s. 254)  

 

Depremin getirdiği ölüm korkusu nedeniyle uykusuz kalan anlatıcı yukarıda da 

söylediği gibi bir rahatsızlık, bir hastalık yaşamaya başlar. Bu durum da onun yaşam 

hakkındaki görüşlerini değiştirir. Bu hâl şöyle gösterilebilir: 

  

Deprem →  Ölüm Korkusu →  Uyku →  Rahatsızlık →  Yaşam hakkındaki  

                                                                                          görüşlerin değişmesi  

 

 



Yaşayış tarzının değişmesi anlatıcının yaşam hakkındaki görüşlerinin de 

değişmesine neden olur. Tahsin Efendiyle söyleşime girmeden önce söylediği şu sözler 

hayli önemlidir: “Ve o zaman insanlığın bütün hayatı bu korkuyla geçtiği halde niçin 

ölümü o kadar sık düşünmediğini biraz hisseder gibi oldum; bütün korkularımıza 

rağmen onu bir dönüş gibi kabul ediyoruz diye düşündüm... Zavallılar. Ne yapıyorlar, 

ömür bu zahmete değer mi?” (s. 257) Dikkat edilirse bu cümleler Tahsin Efendinin: “... 

bu kadar yumuşak olduktan sonra insan ne diye yaşamak zahmetine katlanır.” (s. 260) 

sözüyle paralellik taşır. O zaman söyleyebiliriz ki anlatıcının hayat görüşünü değiştiren 

Tahsin Efendi değildir. Çünkü bu paralel düşünceler ikisinin karşılaşmasından önceye 

aittir. Bu da dönüştürücü öğe olarak Tahsin Efendiyi atamamızı engeller. Dönüştürücü 

öğe depremdir.  

 

Deprem anlatıcının yaşayış tarzını değiştirmiş bunun sonucunda da yaşam 

hakkındaki düşünceleri değişmiştir. Bu bilgiler ışığında hikâyenin eyleyenler örnekçesi 

şöyle olmalıdır:  

 

Kişiler Eyleyenler İşlevler 

Deprem 

Maneviyatının 

bozulması 

Yaşayış tarzının 

değişmesi 

Ölümü düşünme 

Ay 

Hatıralar, sükûnet, 

hayal, 

ölüm, yalnızlık 

Gece Sükûnet  

Gündüz Sarahat  

Toprak  (Depremden 

önce) 

Saadet, güven, refah,  

emniyet, sükûnet 

Anlatıcı  

Toprak  (Depremden 

sonra) 

Ölüm 



Deniz 
Mukavemet, müdafaa, 

zafer 

Uykusuzluk Hastalık 

Sükûnet Yalnızlık 

 

Tahsin Efendi Yıkılışın Timsali 

Tahsin Efendi  Her şey Ölüm  

 



Tahsin Efendi, hayatın iradesi ve kanunlarına karşı isyan etmiş bir insandır. 

Hayattaki her şeyi ölüm olarak gören T. Efendi, insanoğlunun yaşamboyu gösterdiği 

bütün çabaları vehim olarak görür: “Sırtında bit gibi yaşadığın devin müsamahasından 

bir an dışarı çıkabildin mi?” (s. 260) Kendisini ölü olarak gören T. Efendi evini ve 

ailesini terk etmiştir.  

 

Tahsin Efendinin kendisini hayata bağlayan ev aile gibi unsurlardan kaçması 

önemli bir tercihtir. Bu tercihin, hikâyede özellikle üstünde durulan insanoğlunun 

kâinattaki yalnızlığı konusu ile derin bir ilişkisi vardır. Bu konu, hikâyenin vermeye 

çalıştığı, derin yapısında yer alan temel mesajdır. Ve hikâye içinde açıkça da bu 

durumdan bahsedilir: “... insanoğlunun yeryüzündeki bu korkunç yalnızlığından 

korkarak odadan fırladım.” (s. 255) İşte anlatıcıya ait bu cümleler derin yapıdaki bu 

mesajı açıkça ortaya koyar. Bu mesajla Tahsin Efendi arasındaki ilişki ise Tahsin 

Efendinin anlatıcı tarafından, ‘yıkılış’ kelimesi etrafında toplanan bu mesajın bir 

sembolü olarak gösterilmesidir.  

 

Anlatıcı, insanoğlunun yaşadığı azapları ‘yıkılış’ kelimesini kullanarak ifade 

etmeye çalışmıştır: “... şu anda kimbilir ne korkunç yıkılışlarla dolu olduğunu 

düşünerek ürperdim.” (s. 252) T. Efendi de bu yıkılışın sembolüdür: “... onu etrafımda 

her gün bir parça yakından tanıdığım yıkılışın bir timsali gibi görüyordum.” (s. 251)  

 

Dönüştürücü öğe olarak seçilen ‘deprem’le ‘yıkılış’ kelimeleri arasındaki ilişki ise 

aşikardır. Nasıl Tahsin Efendi yıkılışın timsaliyse anlatıcı da insanlığın timsalidir: 

“Benim şahsımda bütün insanlıkla konuşuyordu.” (s. 260) Dolayısıyla anlatıcının şu 

sözleri, depremin üstündeki etkisini daha da önemli kılar: “Toprak kendisine olan 

emniyetimi yıkmıştı. Tabiatla kolay kolay barışamazdım.” (s. 256) Deprem neticesinde 

toprağa ve tabiata karşı olan güvenini kaybeden anlatıcı (insanoğlu), yeryüzünde yalnız 

olduğunu fark eder. Depremden ziyade işte bu yalnızlık, anlatıcı için ‘yıkılış’tır. Ve 

Tahsin Efendi de bu yıkılışın, azabın ve ölümün sembolüdür.  

 

Hayattaki her şeyi ölüm olarak gören ve kendisinin bir ölü olduğunu ifade eden 

Tahsin Efendi yalnız yaşamaktadır. Depremden sonra anlatıcı ile Tahsin Efendinin 

durumları adeta eşitlenmiştir. Anlatıcı da maddi ve manevi yıkılışı yaşamış ve 



yalnızlığın azabını duymuştur. Ancak burada Tahsin Efendi ile anlatıcı arasında bir fark 

daha ortaya çıkar ki o da Tahsin Efendinin yalnızlığı bir tercih neticesindedir: “Benim 

dünya malında gözüm yok, ben dünyayı boşadım.” (s. 247) Ancak anlatıcı; deprem 

neticesinde, elinde olmayan sebeplerle yani kendi iradesi dışında gelişen olaylar 

sonucunda yalnız kalmıştır. Anlatıcı hayatın iradesi altındadır. Ve o irade anlatıcıya 

yalnız olduğunu göstermiştir. Yalnızlığı ve yıkılışı getiren bu iradeye karşı anlatıcı isyan 

eder: “Hayatın iradesine ve kanunlarına karşı isyan etmiştim.” (s. 258)  

 

Tahsin Efendi ölümden başka hiçbir şeyin gerçekliğine inanmaz ve yalnızlığı 

seçer. Anlatıcı ise inandığı, güvendiği unsurların yıkılışıyla yalnız kalır. İkisi arasında 

sonuç bakımından fark olmasa da sonuca ulaştıkları yol farklıdır.  

 

Hikâyenin eyleyensel örnekçesine bakıldığında anlatıcının elde etmeye çalıştığı 

nesnenin, yalnızlığını giderecek bir ‘dost’ olduğu görülür: “... daha ihtiyatlı bir 

yürüyüşle dost aramağa çıktım.” (s. 253) Deprem neticesinde yalnızlığını hissetmeye 

başlayan anlatıcı tabiata bile dost arayan bir gözle bakar: “... güzel bir ay solgun ve dost 

yüzüyle asılmış ...” (s. 252) Arkadaşlarıyla birlikte olmak anlatıcı için, yaşadığı 

olumsuzlukları unutmak demektir: “Beklenilmeyen şeylerin getirdiği değişiklik bir gece 

için ne olsa çekiliyor. Zaten beş on dost birleşmiştik ve söylemeğe lüzum yok ki bana 

konuşma az çok her şeyi unutturdu.” (s. 253) Anlatıcının yalnızlıktan geçici olsa bile 

kurtulması demek olan ‘dost’ un işlevini yukarıdaki cümleler açıkça gösterir. İşte 

deprem gecesinde yalnız kalan ve kendisini güvende hissedebileceği evinden de 

ayrılmak zorunda kalan anlatıcının karşısına Tahsin Efendi çıkar. Anlatıcının onu 

gördüğündeki sözleri de bize anlatıcının nesnesinin dost olduğunu bir kez daha kanıtlar: 

“Kendime bu gece için en münasip arkadaşı bulmuştum.” (s. 258)  

 

 

 
 



 

Görüldüğü gibi anlatıcıyı dost bulmaya sevk eden dışarıdan gelen bir kuvvet 

yoktur. Anlatıcıyı dost bulmaya sevk eden güç, duyduğu yalnızlık hissidir.  

Hikâye dikkatlice incelenirse görülür ki; dost arayış, yalnızlıktan kurtulma ve bir 

arada bulunma ihtiyaçları, yalnızca anlatıcıya mahsus özellikler değildir. Zaten 

anlatıcının, şahsında insanlığı anlatmaya çalıştığı daha önce de belirtilmişti. İnsanların 

deprem sonrası durumunu anlatan anlatıcı, hep çokluk bildiren kelimeleri (sürü, 

kalabalık, panayır, mahşer ...) seçmiştir: “... insan, topraktan gelen tehlike karşısında 

maneviyatını kaybetmiş bir sürü şekline giriyor.” (s. 252) Anlatıcının insanların geneli 

için söylediği bu söz kendisi için söylediği şu sözle tam bir uyum içindedir. “Zelzele 

maneviyatımı bozmuş, ölüm peşime takılmıştı...” (s. 257) Depremin hem anlatıcı hem 

de diğer insanlar üzerindeki etkisi aynıdır: Maneviyatın bozulması. Ancak maneviyatın 

bozulması ve bir araya gelişin dışında diğer bir etkisi vardır ki o da geçmişe yöneliştir. 

Anlatıcı depremden hemen sonra tarih okumaya başlar: “İlk zelzele gecesi daha bu işin 

manasını anlamadığım için erkenden yatağıma girdim ve Selanikî tarihini okumağa 

başladım.” (s. 252) Anlatıcının diğer insanları tasvir ederken de tarihe ve geçmişe 

yönelik ifadelerde bulunması, topraktan gelen bu tehlike karşısında yalnız kalan ve 

maneviyatı bozulan insanoğlunun geçmişe, tarihe güç almak için sığındığını gösterir: 

“Bu hakiki göç manzarası idi ve muhayyile hiçbir zahmet çekmeden bu küçük 

karargâha tarihi rengini veriyordu.” (...) “Asırlarca evvel bu toprağı kendilerinin 

yapmak için alıştıkları manzarayı, doğdukları toprağı, yıkandıkları dereyi ve ecdat 

kabirlerini terk edip gelen sert, haşin, maceradan yılmaz ve ona karısıyla, çocuğuyla ve 

ihtiyarıyla atılan insanların tetikte uyuyan kalabalığı...” (s. 254 – 255)  



11.3. ZAMAN 
 

Erzurumlu Tahsin hikâyesinde zaman konusunda yapılabilecek ilk tespit, hikâyede 

gerçekleşen bütün olayların gece olmasıdır. Gündüz yaşanılanlar ya hiç anlatılmaz ya da 

eksiltili  bir yapıda oldukça kısa tutularak geçiştirilir. 

 

Bu durumun sebebi; anlatıcının hikâyede bir yıkılışı anlatmak gayesinde olmasıdır. 

Anlatıcıya göre gece ıstırapların en yoğun hissedildiği zaman dilimidir. Gündüz ise 

ıstırapları hafifleten ve insan zihnine açıklık getiren tabii bir ihtiyaçtır. Bunun için, 

insanoğlunun ıstırabını anlatmak isteyen anlatıcı geceyi özellikle seçmiştir: “…velhasıl 

her cinsten muzdarip, sabah güneşini bir şifa gibi bekler. Ve o gelir gelmez bütün sefalet 

ve ıstıraplarının hiç olmazsa hafifleyeceğinin zanneder. Bu da gösteriyor ki insan kafası 

için sarahat en tabii ihtiyaçtır.”(s.  253)  

 

Hikâyenin zaman çizelgesini oluşturmak olayların hangi sırayla gerçekleştiğinin ve 

hangi sırayla anlatıldığını görmek açısından önemli ve gereklidir:  

 

 
 

Bu zaman çizelgesinde iki önemli nokta dikkat çekicidir. Bunlardan birincisi, 

anlatıcının, Tahsin Efendiyle her iki karşılaşmasından önce erken anlatım yoluyla 

okuyucuya Tahsin Efendiyle karşılaştığı andan bahsetmesidir: “Tahsin Efendiyi ilk defa 

olarak bir kış gecesi gördüm…” (s. 246) “Tahsin Efendi ile son bir defa daha, bir sefer 

bir zelzele gecesinde, karşılaştım.” (s. 251) Bu kısa erken anlatımlardan sonra anlatıcı 

hemen karşılaşma öncesini anlatmaya başlar. İlk karşılaşmadan önce Tahsin Efendi 

hakkında verilen bilgileri aktarılır ve okuyucu birinci karşılaşmaya hazırlanır: “Fakat 

daha evvel ondan bahsetmişlerdi. Herkesin bildiği şekilde hikâyesi şu idi:” (s. 246) 

cümlesiyle Tahsin Efendi hakkında bilgi verilmeye başlanır. Ancak okuyucu daha 

başlangıçta karşılaşma anına şartlandırılmıştır. Bu hikâyenin birici gerilim noktasıdır.  



İlk karşılaşma anlatıldıktan hemen sonra anlatıcı, yukarıda zaman çizelgesinde 

gösterildiği gibi (s. 251) ikinci karşılaşmanın varlığından söz ederek yine bir erken 

anlatımla okuyucuya ikinci karşılaşmanın varlığından söz eder, yine bir erken anlatımla 

okuyucuyu ikinci karşılaşmaya şartlandırır ve bu arada deprem gecesi yaşadıklarını 

anlatır. Hareketten yoksun ve durağan bir anlatımın hâkim olduğu bu bölümü okuyucu, 

ikinci karşılaşmayı bekleyerek okur. İkinci gerilim noktası ikinci karşılaşmadır. 

  

Ancak ikinci karşılaşmanın bahsedildiği nokta yani erken anlatımın yapıldığı nokta ile 

ikinci karşılaşmanın gerçekleştiği nokta arasındaki anlatı zamanı, birinci erken anlatım 

ve birinci karşılaşma arasındaki anlatı zamanından daha uzundur. Anlatıcı ikinci gerilim 

noktasıyla erken anlatımı arasındaki bu zamanı hareketlendirebilmek için şehri gezmeye 

başlar. Bu durum ikinci gerilim noktasının önem kaybetmesini engeller ve okuyucuyu; 

bu noktaya kadar, bilgilendirmesi ve mesajları iletebilmesi için adeta oyalar.  

 

İkinci karşılaşmayla birlikte öykü ve öyküleme zamanlarının eşitlendiğini yani 

söyleşimlerin başladığını görüyoruz. Söyleşimler ikinci gerim noktasından sonra 

hikâyenin devam edişinde önemli yer tutar. Çünkü artık gerilim noktası kalmamıştır. 

Söyleşimler doğal olarak okuyucuyu hikâyeye bağlama görevini üstlenmiştir.  

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili söylenilecekler şunlardır: Tahsin Efendinin geçmişinin 

anlatıldığı kısımlar oldukça hızlı geçilmiştir. Bu bölümlerde özetleme tekniği 

kullanılmıştır. Hikâyenin geri kalanında ise anlatıcının duygu ve düşüncelerini anlattığı 

kesintilerin çoğunlukta olduğunu görüyoruz. Son bölümlerde, öykü ve öyküleme 

zamanlarının çakıştığının bir göstergesi olan söyleşimler sıklaşmıştır: 

 

 
 

Hikâyenin dönüştürücü öğesi yani depremin kişiler üzerindeki etkisini göstermek 

amacıyla depremden sonrasını gösteren bir değişimler tablosu yapmak gerekir: 

 



Değişimler  

Toprağa  ve tabiata güveni sarsıldı. 

Maneviyatı bozuldu. 

Şehri asıl fizyolojisiyle tanıdı. 

Eşyaya yabancılaştı. 

Ölüm peşine takıldı. (ölüm korkusu)  

Ev ve yatak mefhumlarını anladı. 

İnsanoğlunun yeryüzündeki yalnızlığının 

farkına vardı. 

 
 

Hikâyede, gerçekliği artırıcı bir unsur olarak gerçek bir olayın seçilmesi ve gerçek 

bir tarihin verilmesi (1924 sonbaharı) hayli önemlidir. Ancak anlatıcı, kullandığı bu 

gerçeklik unsurlarının tam, kesin bir tarih belirtmesini de istememiştir, yaklaşık bir tarih 

vermeyi seçmiştir. Bunun için de hikâyedeki hiçbir olayın tam tarihini vermemiştir. 

Dikkat edilirse mekân için de aynı durum söz konusudur. Anlatıcı, kişilerin ve 

kendisinin içinde bulunduğu mekânların isimlerini vermiştir: Erzurum, Trakya, Tebriz, 

Şam, Ilıca, Kars kapısı, İstanbul kapısı, Tophane kahvesi, Kars… Ve özellikle bu 

mekânları gerçek mekânlardan seçmiştir. Ancak anlatıcı ne içinde yaşadığı evi ne 

Tophane kahvesini ne de başka bir mekânı ayrıntılı bir şekilde anlatmıştır. Tıpkı 

olayların gerçek tarihlerinin verilmesi ancak geriye kalan zaman unsurlarının verilmesi 

ancak geriye kalan zaman unsurlarının verilmemesi gibi. Bu durumun sebebi, 

anlatıcının, gerek zaman gerekse mekân açısından sınırları belli olan bir olayı değil de 

geniş bir zaman dilimi içinde, geniş mekânları kapsayan, pek çok insanın iç dünyasını 

anlatabilecek, sınırları okuyucunun hayal gücü olan bir hikâye anlatmak istemesidir. 

Bunun için, gerçeklik ve hayal arasındaki dengenin çok iyi ayarlanması gerekmiştir. 

Bunun için olayların tarihi verilmiş, ancak olaylar arasındaki süreler 

belirsizleştirilmiştir. Bunun için iki birinin adı verilirken diğerinin adından 

bahsedilmemiştir.  

 



11.4. MEKÂN 
 

Anlatıcının şahsında sembolleştirilen insanoğlunun depremle sarsılmış maneviyatı, 

hikâyede üstünde durulan öncelikli konudur.  

 

Mekânla kişiler arasındaki ilişki gayet açık bir şekilde üstelik hikâye boyunca birkaç 

defa anlatılmıştır. Bu ilişkide iki unsur (toprak ve ev) özellikle ön plana çıkmıştır. 

Burada iki unsurun da insanoğlu üzerindeki etkisin hemen hemen aynı olduğu 

söylenebilir. Toprak, nasıl insan için güvenilir bir unsursa ev de aynı şekilde insana 

güven veren bir unsurdur: “Hâlbuki toprak böyle değil, o insanlığın en güvendiği 

unsurdur. Saadetini, refahını, emniyetini ona bağlamıştır.” (s. 251) “Ve nihayet sabah 

güneşi, beni evimin bir türlü atlamağa cesaret edemediğim eşiğinde yorgunluktan 

bitkin, insanoğluna bütün hayat ve çalışma emniyetini veren temkinini kaybetmiş, sağa, 

sola rakkas gibi gidip gelen bir duvar parçasına hazin hazin bakarken buldu.” (s. 254) 

Anlatıcının bu denli hüzünlü oluşunun sebebi, insanoğlunun bu kadar güvendiği iki 

unsurun sarsılmasıdır. Bunlarla beraber; tabiatı sembolizme eden ‘ay’ın anlatıcıya daha 

doğrusu insanoğluna karşı kayıtsızlığı; anlatıcının depremden dolayı bozulmuş olan 

maneviyatını ve içinde bulunduğu olumsuz şartları daha yoğun hissederek isyan 

etmesine neden olur: “Ay, dün akşamki yerinde, kavak ağaçlarına sırmalarını giydirmiş, 

sakin ve aynı gülümseyen yüzle bakıyordu. Zelzeleden değil, bu sakin ve gülümseyen 

yüzden bu sükûnet ve kayıtsızlıktan, insanoğlunun yeryüzündeki bu korkunç 

yalnızlığından korkarak odadan fırladım.” (s. 255)  

 

Anlatıcının, içinde bulunduğu durumu daha da olumsuz gösterebilmek ve yalnızlığını 

vurgulamak için kullandığı iki yol vardır: Birincisi tezatlar ikincisi ise tekrarlardır.  

 

Anlatıcı, toprağın insanoğlu için ifade ettiği güven duygusunu anlatmak için onu 

düşman bir unsur olarak gördüğü denizle karşılaştırarak okuyucuya sunar: “… deniz, 

biliyoruz ki insanoğlu için güvenebilecek bir unsur değildir.” (s. 251) “Hâlbuki toprak 

böyle değil; o insanlığın en güvendiği unsurdur.” (s. 251) Bu sözler ve devamındakiler 

aşağıdaki karşıtlık tablosunu hazırlama imkânı verir:  



Deniz  Düşman             güvenilmez 

Toprak                Dost                   güvenilir  

 
Dikkat edilirse insanoğlu denizden gelen tehlike karşısında atik ve cesaretliyken 

topraktan gelen tehlike karşısında ‘maneviyatını kaybetmiş bir sürü’ şekline giriyor.  

 

Anlatıcı, insanoğlunun yeryüzündeki yalnızlığını anlatabilmek için mekânı ve 

mekânın içindeki unsurları özellikle kullanmıştır. Bunun en belirgin örneği de ‘ay’dır. 

Anlatıcı, önce ‘ay’ı hayatı idare eden bir güç olarak göstermeye çalışır: “… pekala bu 

munis ve aydınlık çehreye ibadet edilebilir, onda hayatı idare eden gayri mesul 

kuvvetlerin biri mevcuttur sanılabilirdi.” (s. 253) Daha sonra da bu güce inanan ve dua 

eden insanların yıkılışlarından bahseder: “Sonra bu mütebbessim çehrenin şimdi şu 

anda bile kim bilir ne korkunç yıkılışlarla dolu olduğunu düşünerek ürperdim.” (s. 252)  

 

Anlatıcı; insanların kendisine ibadet ettiği bir ‘ay’ tasavvurunun, insanlığın 

yıkılışına karşı kayıtsız kalmasını bir felâket olarak anlatır. Ve insanoğlunun inandığı, 

ibadet ettiği, hayatı idare eden kuvvetlerden biri saydığı ‘ay’ın, insanoğlunun yıkılışına 

karşı kayıtsız kalışı tezatını hikâyede birkaç kez kullanır.  

 

 

Ay İnsanoğlu  

Aydınlık Karanlık (gece)  

Sükûnet  Sefalet 

Gülümseme  Yıkılış 

Yabancı Dost 

Hava, gökyüzü Yere uzanmış 

 

Tezatlarla birlikte mekânın durumunun sıkça anlatılışı ve bu anlatım sırasında bazı 

kelimelerin tekrarlanışı okuyucu üzerinde adeta bir telkin vazifesi görür. Yorgun, 

uykusuz ve yalnız bir şekilde şehri dolaşan anlatıcının içinde bulunduğu olumsuz şartları 

daha kötüleştiren bir unsur daha vardır ki o da, ‘soğuk’tur.  

 

k k t t 



Bu kelimenin sıkça kullanılışı okuyucunun, anlatıcıya acıması ve dolayısıyla 

hikâyede tabiatın değil de kendi tarafında yer almasını sağlar. Bu taraf tutma durumu 

okuyucuyu hikâyenin içine alır. 

 

 Hikâyede dikkatimizi çeken diğer bir önemli ayrıntı da kişilerin içinde 

bulundukları ruh hali ile bedenlerinin konumu arasındaki ilişkidir. Bütün şehir uyku 

halindedir ve yere uzanmıştır: “Arasıra yolda hemen olduğu yere uzanıvermiş insanlara 

basmak vehmiyle silkiniyordum.” (s. 256) Yere uzanış, adeta bir teslimiyettir. Bütün 

şehir, hayatın iradesine ve kanunlarına teslim olmuştur. Sadece anlatıcı ayaktadır ve 

yürüyordur. Bu durum isyanın, hikâyedeki gizli göstergesidir.  



12. EVİN SAHİBİ 
 
Hikâyenin başkahramanı, Musul’da dedesi Raif Paşa’nın konağında doğmuştur. 

Annesini ve babasını küçük yaşta kaybetmiş onları yarı deli bir Arap halayığının 

anlattığı kadar tanımıştır. Annesi ve babası siyah bir yılan tarafından öldürülmüştür. 

Başkahraman da gerek çocukluğunu gerekse hayatının geri kalanını anne ve babasını 

ölümüne neden olan yılanın neden olduğu ruhsal rahatsızlıklarla geçirmek zorunda 

kalır. Raif Paşa Konağı’ndaki herkes yılanın neden olduğu korkuyla yaşamış ve hiç 

kimse kendi hayatını serbestçe yaşayamamıştır. 

 

12.1. ANLATICI 
 

Evin Sahibi başlıklı hikâye, benöyküsel anlatıcı tarafından aktarılmıştır. Ancak 

hikâyenin başındaki bir arasöz; anlatıcı tarafından aktarılan bu hikâyenin, bir cep 

defterinden alıntı olduğunu söyler: “- Bir hastahanede bulunmuş cep defterinden -” (s. 

263) Benöyküsel anlatıcının dışındaki bir anlatıcıya, dışöyküsel anlatıcıya, ait olan bu 

cümlenin hikâyede iki işlevi vardır: Birincisi öyküleme zamanı, yani hikâyenin deftere 

yazıldığı zaman ile anlatı zamanı, yani bu alıntının okunduğu zaman, arasında belirsiz 

bir zaman dilimi oluşturmaktır. Burada önemli olan, öyküleme ve anlatı zamanı 

arasındaki zaman dilimi değildir. Önemli olan dışöyküsel anlatıcı tarafından öyküleme 

ve anlatı zamanı şeklinde zamanın bölümlenmesidir. Yukarıdaki arasöz bu iki zaman 

diliminin arasındadır. Ve anlatı zamanına öyküleme zamanından bir bilgiyi taşır:  

 

 
 

Görüldüğü gibi okuyucu hem öyküleme ve anlatı zamanında ben öyküsel 

anlatıcıyla hastanede karşılaşıyor hem de dışöyküsel anlatıcının bahsettiği cep defterinin 

hastanede bulunduğunu öğreniyor. Bu arada cep defterini bulan dışöyküsel anlatıcı 

değildir. Yani devreye başkaları da girmiştir.  

 





Bütün bunların ortaya koyduğu sonuç, defterin dolayısıyla da anlatılanların 

gerçekliğidir. Okuyucu; bir cümle sayesinde, farklı zamanlarda ve farklı kişiler 

tarafından karşılaşılmış bir defterin varlığını kabul etmesi için adeta şartlandırılmıştır. 

Bu şartlandırmayı sağlayan unsurları şöyle gösterebiliriz:  

 

Gerçekliği kabul edilen unsurlar Gerçekliğe Tanıklık Edenler 

Hastahane Defteri hastahanede bulanlar 

Dışöyküsel anlatıcı 

Benöyküsel anlatıcı Cep Defteri 

okuyucu 

 

Okuyucu dışöyküsel anlatıcının bahsettiği defterle ve hastahaneyle hikâyeyi 

okumaya başladığında karşılaşmıştır. Dolayısıyla o da bu unsurların gerçekliğini kabul 

edenlerin son halkasını oluşturmuştur. Benöyküsel anlatıcı da kendi yazdığı bu hikâye 

için bir nevi tanık konumundadır. Çünkü hastahanede defteri bulanlar ve dışöyküsel 

anlatıcının bahsettiği hastahane ve cep defterinden kendisi de hikâye içinde 

bahsetmiştir: “Bu satırları yazarken bile ...” (s. 315) “Bu hastahane koğuşuna düşene 

kadar ...” (s. 315) Sonuç olarak arasözün birinci işlevi hikâyenin gerçekliğini okuyucuya 

ispattır.  

 

Arasözün ikinci işlevi ise, dışöyküsel anlatıcının bu alıntıyı, yani hikâyeyi, sunmasını 

sağlamak, hikâyeye girişi kolaylaştırmaktır. Burada göstermeye çalıştığımız gerçeklik 

ve gerçekliğe tanıklık etme arasındaki ilişkiye benzer bir ilişkiyi hikâyenin devamında 

da görürüz. Öyle ki benöyküsel anlatıcının aktardığı olayların önemli bir kısmına, ki 

bunlar çocukluğunda gerçekleşen olaylardır, tanıklık etmediğini görürüz. Çok 

etkilendiği annesinin ölümü bile başkaları tarafından anlatılmıştır.  

 

Anlatıcının hayatını derinden etkileyen iki ölüm, annesinin ve babasının ölümü, 

anlatıcıya içöyküsel anlatıcılar tarafından aktarılmıştır. Benöyküsel anlatıcı bu iki 

ölümü öncesi ve sonrasıyla içöyküsel anlatıcılardan aldığı bilgileri toplayarak 

anlatmıştır. İçöyküsel anlatıcıdan alınan bilgiler iki şekilde kullanılmıştır. Birincisi; 

doğrudan aktarımdır. Benöyküsel anlatıcı, içöyküsel anlatıcının adını verir ve 

anlattıklarını olduğu gibi hikâyeye koyar. Bu aktarım tarzına şu cümleleri örnek 



gösterebiliriz: “Kendisini oracıkta baygın bulan Gülboy kadın yıllar sonra bu vakayı hiç 

değişmeyen şu cümlelerle anlatırdı: ‘Sanki boğulmaktan ...” (s. 277) İkincisinde ise; 

benöyküsel anlatıcı, yine adını ya da mesleğini belirttiği içöyküsel anlatıcının 

anlattıklarını dolaylı aktarım yoluyla aktarmıştır. İkinci yol hikâyede daha çok 

karşımıza çıkar: “İhtiyar Abdullah Çavuş, on beş sene sonra bu ölümün hikâyesini bana 

anlatırken hala titriyordu.” (s. 279) “Fakat hizmetçilerden birçoğu... böylelikle felakete 

sebep olduğunu anlattılar.” (s. 282) “Yemek zamanı gelince onu çağırmağa giden 

hizmetçi kız, gördüğü şeyin dehşetinden dili tutulmuş, iki gözü iki çeşme aşağıya 

iniyor...” (s. 283) İki yol için de örnekleri arttırmak mümkündür. Benöyküsel 

anlatıcının, bu şekilde olayları tanıklık edenlerin şahitliğinde anlatması hikâyeye iki 

yönden faydalı olmuştur: Öncelikle anlatıcının olaylar hakkında derin bilgi verebilmesi 

mümkün olmuştur. Benöyküsel anlatıcının bir hikâyede karşılaşacağı en büyük sorun 

ancak şahit olduğu olayları anlatabilecek olmasıdır. Bu nedenle benöyküsel anlatıcıya 

sahip olan bir hikâye, sadece bu anlatıcının duygularını ve düşüncelerini aktarır. Ancak 

bu hikâyede anlatıcı; olayları, tanıklık edenlerin bilgileriyle birlikte vererek hikâyeyi 

sadece kendi duygu, düşünce ve bilgilerine göre yazmaktan kurtulmuştur. Bu durum 

hikâyenin dünyasına genişlik sağlamıştır. Şunu söyleyebiliriz ki Evin Sahibi hikâyesi 

anlatıcının kullandığı bu yol sayesinde hem benöyküsel anlatıcının samimi, içten 

ifadeleriyle okuyucuyla yakınlaşmayı başarmış hem de doğrudan ve dolaylı aktarımlar 

sayesinde, olayların sadece bir yönünü, sınırlı bir şekilde anlatan hikâyelerin tek 

düzeliğinden uzaklaşmıştır.  

 

Yukarıda olayları tanıklık edenlerin şahitliğinde anlatmanın iki faydası var demiştik. 

Birincisini izah etmeye çalıştık. İkincisi ise özellikle hikâye sayfaları arasına muntazam 

yerleştirilmiş doğrudan aktarımların getirdiği gerçeklik duygusudur. Benöyküsel 

anlatıcı içöyküsel anlatıcının adını ve bazen de mesleğini söylemiş ardından da sözlerini 

olduğu gibi aktarmıştır. Bu, hikâyeye gerçeklik katan bir özellik olarak sayılabilir.  

 

Bu noktada dikkatimizi çeken husus şudur ki anlatıcı, içöyküsel anlatıcılar tarafından 

kendisine aktarılan bilgilerin gerçekliği kanıtlamak istemektedir. Bunun için, içöyküsel 

anlatıcıların anlattıkları olayları veya olayların benzerlerini daha sonra kendisinin de 

yaşadığını söyler: “Ben yıllar sonra bu gürültüleri ve bazen da bu iniltileri duydum. Bu 

hakikaten korkunç bir şeydi:” (s. 279)  



Anlatıcı başlığı altında söylememiz gereken bir diğer tespit olayların aktarılış sırasıyla 

ilgilidir. Anlatıcı hikâyeye, öyküleme zamanına en yakın noktadan başlar. Bu, hikâyeyi 

yazmaya başladığı zamandır. Hastahanedeki ruh halini anlatarak hikâyeye başlayan 

anlatıcı, üç sayfa süren hazırlık aşamasından sonra çocukluğuna yani üç sayfa boyunca 

anlattığı duruma gelmesine sebep olan geçmişine döner. Burada şunu söylemeliyiz ki 

anlatıcı, çocukluğunun ilk anlarına bir geri dönüş yapmamıştır. Anlatıcının geri dönüşü, 

hatırladığı yani tanıklık ettiği ilk noktaya olmuştur. Bunu; çocukluğunun ilk günlerine, 

doğumuna, yapılan geri dönüş izler. Dikkat edilirse anlatıcı kademeli bir geri dönüş 

yolu izlemiştir. Geriye dönüşte öncelik, tanıklık edilen yani bilinen geçmiş zaman 

olmuştur.  

 

Geriye dönüşlerin bu şekilde kademeli ve bilinenden bilinmeyene doğru yapılmasının 

elbette ki hikâye üzerinde pek çok etkisi vardır. Bunlardan bazılarını şöyle 

sıralayabiliriz:  

 

Öncelikle anlatıcı, bu sayede hikâyesini okuyucuya daha kolay aktarabilmiştir. Kişiler 

hakkında başta hiçbir bilgiye sahip olmayan okuyucunun, olayları kavrayabilmesi için 

önce bilgilendirilmesi gerekmektedir. Bu nedenle anlatıcı, olayların gerçekleştiği 

zamanı anlatmadan önce çocukluğundaki bir noktaya dönerek okuyucuyu, karşılaşacağı 

olaylar ve kişiler hakkında bilgilendirir. Ancak anlatıcı, bu bilgilendirmeyi yaparken bir 

noktaya dikkat eder. Anlatılanlar daima, olayların vardığı sonuçtur. Olayların gelişimi 

hakkında hiçbir bilgi bu bölümde verilmemiştir. Anlatıcı annesinin öldüğünü, dedesinin 

nasıl korkuyla dolaştığını, evlerindeki ‘acayip ve daimi misafir’i anlatır. Onları 

okuyucuya tanıtır; ancak onların birbirleriyle olan ilişkilerini ya da annesinin nasıl 

öldüğünü anlatmayı bir sonraki bölüme bırakır.  

 

Kademeli geri dönüşlerin bir diğer olumlu katkısı ise okuyucuyu meraklandırmasıdır. 

Anlatıcı; yukarıda söylediğimiz gibi olayların sonucunu yani tanıklık ettiği kısımları 

önce anlatmıştır. Bu durumda okuyucu için, bu bilgilerin her biri hikâye içinde cevabı 

aranan bir soru haline gelmiştir. Okuyucunun, sonuçlarını gördüğü bu dramın 

nedenlerini merak etmesi sağlanmıştır.  

 



Anlatıcı kendi tercihleri doğrultusunda, bazı olayları ayrıntılı bazı olayları ise oldukça 

kısa anlatmıştır. Yine aynı doğrultuda anlatmadığı taraflar da vardır. Ancak anlatıcının 

bazı noktalarda anlatmadığı kısımlar olduğunu okuyucuya söylediğini görüyoruz: 

“Burada o gece neler duyduğumu, hayata hangi ufuktan ve adeseden baktığımı 

anlatacak değilim.” (s. 302) “Hayatımın bundan sonrasını bilmem anlatmağa lüzum var 

mı?” (s. 315) Anlatıcı, bu sayede hem eksiltilerle hikâyeye gereksiz kısımların girmesini 

ve hikâyenin daha da uzamasını engellemiş hem de bu noktaları atladığını okuyucuya 

söyleyerek onun kendi hayal gücünü kullanarak bu kısımları tamamlamasını 

sağlamıştır. Elbette ki burada bu yolla okuyucunun hikâyeye çekildiği, hikâye üzerinde 

düşünmeye sevk edildiği de söylenebilir. Ayrıca hikâyede samimiyet ve sıcaklık 

sağlanmıştır.  

 



12.2. KİŞİLER 
 

Evin Sahibi’nde öykü zamanı, hikâyede anlatılan olayların geçtiği 

zaman, oldukça geniş bir zaman dilimini kapsamıştır. Benöyküsel 

anlatıcının annesinin küçüklüğünden başlayıp anlatıcının yaşlılığına 

kadar gelen olayları anlatan hikâye, anlatıcının da söylediği gibi bir 

‘ölüm hikâyesi’dir. İşte öykü zamanının bu kadar geniş oluşu ve 

anlatılan ızdırabın tek bir insanın değil de bütün insanların değişik 

şekillerde yaşadığı bir ızdırap oluşu, hikâyenin kişi kadrosunun 

oldukça geniş oluşunun sebebidir.  
 

Hikâyenin başkişisi ‘yılan’ dır. Bütün ev halkının hayatını etkileyen, bir kısmını 

öldüren, bir kısmının ölümüne neden olan yılanı geriye kalan ev halkının da hayatını ve 

yaşayışını derinden etkiler. Bu nedenle kişiler başlığı altında yapacağımız incelemenin 

ilk kişisi ‘yılan’ olacaktır. Öncelikle ‘yılan’ın hikâyede ne ifade ettiğini belirtmek 

gerekir: Yılan hikâyede, ölümün bir nevi sembolü olarak kullanılmıştır. Bu tespite, 

birbirine paralel şu cümleleri örnek gösterebiliriz: “Ben ölümü yıllarca beraberimde 

gezdirdim. Uyurken başımın ucunda o bekledi. Uyanınca etrafımda bana ilk gülen, 

manzarada benimle ilk konuşan o oldu.” (s. 266) Görüldüğü gibi anlatıcının yanından 

hiç ayrılmayan ‘ölüm’dür. Şu cümlelerde ise bu işlevi yerine getiren ‘yılan’dır: “Bütün 

hayatım boyunca onu yanıbaşımda gördüm... yıllarca geceleri yastığımın altında beraber 

uyuduktan, gündüzleri kıvrak bir su gibi önümde kayıp dolaştıktan sonra ... ince nakışlı 

bir yılan gömleğini bırakarak gitmişti.” (s. 293)  

 

Birinci ve ikinci cümlede farklı eyleyenler varmış gibi görünse de (yılan, ölüm) 

işlevlerin aynı (sürekli beraber olma) oluşu bu ikisinin aslında bir olduğunu düşündürür. 

Nitekim şu cümleler de bu fikri kanıtlar niteliktedir: “Acayip bir sıtma içinde yine eski 

düşmanın etrafında kaypak sırtını kabarta kabarta yağlı halkalarını çöze bağlaya 

dolaştığını hissediyordum. Ölüm, acayip ve girift bir sarmaşık gibi, bu insanların 

etrafında dolaşıyor, onları birbirine kenetliyor, tek bir kütle gibi yoğuruyordu...” (s. 297)  

 



Burada şunu söyleyebiliriz ki; ölümün hikâyedeki en yaygın ismi ‘yılan’dır. Yani 

‘ölüm’ gibi soyut bir unsur ‘yılan’ ismiyle sembolleştirilmiştir. Tabii ki bir yandan da 

somutlaştırılmıştır. Anlatıcı bu eylemi yerine getirmek için bir ölüm hikâyesinden başka 

bir şey olmadığını söylediği hayat hikâyesini kullanır: “İşin fenası, bütün bunların 

dayandığı bir taraf, reddedilmez bir hakikat de vardı: Annemi bir yılan öldürmüştü ...” 

(s. 275)  

 

Yukarıdaki bu cümle ve hikâyede sıkça kullanılmış olan ‘yılan’ unsuru; anlatıcının 

ölüm ve yılan arasında ilişki kurmasını mümkün kılar ve okuyucunun, kurulan bu 

ilişkiyi kabul etmesi gerçek olduğu iddia edilen bu hikâyeyle birlikte sağlanmış olur. 

Yapılmak istenen ‘ölüm’ gibi soyut bir unsuru ‘yılan’ sembolüyle somutlaştırıp hikâye 

vasıtasıyla hayatın içine çekmek, daha doğru bir ifadeyle hayatın içindeki rolünü 

göstermektir.  

 

Dikkat edilirse ölümün, yılandan başka isimleri de vardır: iyi saate olsunlar, zalim 

hükümdar, zalim ve kanlı melek... Ölümün bu şekilde farklı isimler ve sıfatlarla 

verilmesi okuyucunun, onu farklı boyutlarda görmesini sağlamış ve anlamı 

kuvvetlendirmiştir. Çocukluğunda bir masal havası içinde ve bir yılan olarak tasavvur 

ettiği ölümü; gençliğinde, farklı şekillerde ve masal havasından uzak bir şekilde gören 

anlatıcı, onun hayat üzerindeki hâkimiyetini kabul eder: “Gençliğimde ise onu bin türlü 

şeklinde, fakat hep aynı yıkıcı vasfında, bütün hayata hükmederken gördüm. Vakıa bu 

sefer, masal yüzünü bırakmıştı; altında gizlendiği şeyin ne olduğunu, hangi maskeye 

büründüğünü ifşa etmeden hüküm sürüyordu.” (s. 293)  

 

Hikâyede asıl anlatılmak istenen anlatıcının hayatı, annesinin ya da diğer sevdiklerinin 

feci sonları değildir. Anlatılmak istenen insan hayatını kuşatan ölümdür. Anlatıcı; önce 

bir çocuğun gözüyle onun iç dünyasına yansımalarıyla ölümü anlatır. Çocuğun korkusu 

saftır, bakış açısı bilgiyle donanmış insandan farklıdır. Korkusu kuvvetlidir. Yazar işte 

bu korkuyu kullanmıştır. Daha sonra gençliğiyle birlikte bütün insanları hikâyeye katar. 

Ölümü daha geniş alanlara yayan anlatıcı; onun hayat içindeki yerini ve hayatı nasıl 

kuşattığını gösterir: “Balkan fecaatleri, Umumi Harbin sefaleti, yedi cephede girişilmiş 

savaş, hep onun, bu zalim ve kanlı meleğin üst üste takınmış olduğu çehrelerdi.” (s. 

293)  



 

Çocukluğundan yaşlılığına kadar bir insanın hayatının her anında yanında olan, onu 

kuşatan, hayatını idare eden ‘yılan’ın yani ölümün hikâyesi, anlatıcının ‘eski düşman’ 

olarak da bahsettiği ölüme pes edip onun gelmesini arzu edip, bekleyişiyle son bulur. 

Hikâyedeki en önemli değişim budur. Eski düşman artık arzu edilen bir nesne haline 

gelmiştir: “Bu satırları yazarken bile onu bekliyorum, onun siyah müselles başının 

aralıktan görünmesini...” (s. 315) Anlatıcının çocukluğunda o kadar korktuğu, pek çok 

sevdiğinin ölümüne neden olan ‘yılan’ı bekleyişinin sebebi, yılanın onun ve diğer 

insanların hayatı üzerindeki etkisini ve gücünü anlamış olmasıdır. Anlatıcının yılanı 

anlattığı ilk cümlelerinden itibaren ve hikâye içinde sık sık bu etkiden ve güçten 

bahsedilmiştir: “Kehkeşan cüsseli, siyah derili, yıldız pullu yılan, annemin boğazına 

sarılıp öldüren yılan, evimizin sahibi, düşüncemizin efendisi, bütün bir ev halkına her 

türlü gündelik hareketlerden, her geceki rüyalarına varıncaya kadar hepsini tayin ve 

kabul ettiren korkunç eser, harikulade mevcut ...” (s. 274) Bu cümleler yılanın gücünü 

ve insanlar üzerindeki etkisini gösterir niteliktedir. Anlatıcının ona teslim oluşunda bu 

güç ve etkinin dışında bir özelliğin daha önemli rolü vardır: “O hayatıma, kudretinden 

hiçbir şey kaybetmemek şartıyla kıyafetini değiştiren zalim bir hükümdar gibi girmiş, 

her şeyi altüst etmiş, yakmış, yıkmış ...” (s. 293) Görüldüğü gibi yılanın gücü süreklilik 

taşımaktadır. Annesi ve babası üzerindeki ölümcül tesiri büyükbabasında ve yıllar sonra 

kendisinde de görülmektedir. Bu durumu değişenler ve değişmeyenler tablosunda izah 

edebiliriz:  

 

Değişenler Değişmeyenler 

Kişiler  

(Suphiye Hanım, babası, ninesi, Raif Paşa, 

eniştesi, Hacer ...) 

Zaman  

(çocukluğu, gençliği, yaşlılığı ...) 

Mekân 

(Musul, eski ev, konak, İstanbul, hastahane 

koğuşu)  

Yılan 

 



Hikâye kişileri, zaman, mekân değişir ancak yılanın (ölüm) onlar üzerindeki etkisi 

değişmez. Bu etki, anlatıcıya yaşamak iradesini kaybettirir. Ve ölümü beklemesine, 

istemesine neden olur. Sonuç olarak hayatı, benliği ona aittir. O, âdeta evin ve evin 

içindekilerin hayatının tek başına sahibidir.  

 

Hikâyenin üç önemli şahsı (Suphiye Hanım, Raif Paşa ve anlatıcı) yılandan aynı şekilde 

etkilenmiştir. Üçü de yaşam iradesini kaybetmiş ve hayatla ilgili her şeyden 

uzaklaşmışlardır: “Onun, annemin öldüğünü söyledikleri her zaman için kapalı odadan 

siyah dalgalarla yükseldiğini, kabarıp büyüyerek etrafımızı aldığını kaç defa gözlerimle 

gördüm. Bu anlarda bütün etrafımdaki çehreler, bir enginde rastlanan gemi ışıkları gibi 

uzak ve gurbetli görünürlerdi. O kadar onları bir daha görmeyi ümit etmezdim.” (s. 267) 

Anlatıcının annesi Suphiye Hanım da yılandan sonra çevresiyle olan ilişkisini kesmeye 

başlamıştır: “Bu suretle dostluğunu anneme kabul ettiren hayvan yavaş yavaş geceleri 

rüyalarına da girmeğe başlamış ve bu devam ettikçe annemde inziva merakı, sinirlilik, 

dalgınlık gibi gayri tabii haller baş göstermiş.” (s. 275) Raif Bey de diğer kişilerin 

kaderini paylaşmıştır: “Ne ölenleri ne de bu ölümün fecaatini unutabiliyordu... Bütün 

neşesini, yaşamak iradesini kaybetmişti. Ben bile onu ancak şöyle böyle, bu üst üste 

ölümlerin hatırası altından alâkadar edebiliyordum.” (s. 285)  

 

Yılandan sonra hikâyedeki en önemli kişi, elbette ki anlatıcının kendisidir. Anlatıcı 

küçük yaşlarda annesinin, babasının ve ninesinin daha ileriki yaşlarda da dedesinin 

yılanın sebep olduğu olaylarda öldüğünü ya da doğrudan yılan tarafından 

öldürüldüğünü duymuştur. Anlatıcı, ne bu insanların yılan tarafından öldürüldüğünü 

görmüştür ne de yılanı görmüştür. Bütün bunlar ona dadısının anlattığı masallarla 

ilişkilidir: “Çünkü ben genç annemin ölümünü, yarı deli bir Arap halayığından bütün 

çıldırtıcı teferruatıyla senelerce dinlerdim.” (s. 266) O, bütün bunları başkalarından 

dinlemiştir. Özellikle çocukluğunda dadısından dinledikleri onun iç dünyasında 

bölünmeye yol açar. Anlatıcı, kendisine anlatılan bu masallarla kendisine bir dünya, bir 

masal dünyası kurmuştur: “Hâlbuki ben bütün bir masalı olan bir adamım.” (s. 292) Bu 

masal dünyasının iki önemli kişisi vardır: yılan ve Suphiye Hanım. Bu hikâye kişileri; 

anlatıcının, iç dünyasında şekillendirdiği masallara ve bu masallarla birlikte bütün 

hayatına hâkimdir: “Yine annemi, dinlediğim masalların diyarında yüzü sırtındaki 

gömlekten daha beyaz ve solgun, uyumuş görürdüm. Karşısında büyük ve siyah bir 



yılan, gözlerinin dondurucu parıltısıyla muttasıl ona bakardı ve bu bakışın soğuk 

parıltısı, bir kere karşılaştıktan sonra beni de bırakmadığı için ben de uyuyakalırdım.” 

(s. 274) Ancak bu hâkim oluşta yılan ön plandadır. Çünkü bütün olayların temelinde o 

vardır.  

 

Anlatıcı; bu hâkim oluşu bir dine benzetmiştir. Din nasıl ki insanların iç dünyasına 

hâkim olmakla beraber yaşayışlarına da hâkimse ‘yılan’ın getirdiği bir yaşayış tarzı da 

ortaya çıkmıştır. Anlatıcının; bu konuyla ilgili söyledikleri ve özellikle dadısının bu din 

içindeki yeri hayli önemlidir: “... nüfuz dairesi ailemizi geçmeyen bir nevi hususi dini 

vardı. Yılan bu dinin tek mabudu idi. Bütün hayatımıza tasarruf eden bu ilahın kendine 

göre ibadet tarzları... vardı. Dadım bu acayip dinin bir nevi baş rahibesi, merasimi 

tanzim ve ona riyaset eden, hâkimi mutlakın bütün sırlarına aşina olduğu her 

hareketinden belli olan büyük vakıfı idi.” (s. 274) Bu cümleler bize dadının masal 

dünyasına benzer dünyanın oluşumunda ne kadar etkili olduğunu gösterir. Dadı 

vasıtasıyla annesinin ölümü ve yılan hakkında birçok bilgiye sahip olan anlatıcının 

dadıyı, insanların hayatına hâkim olan bu dinin bir çeşit baş rahibesi olarak görmesinde 

elbette ki dadının bir bilgi kaynağı oluşu ve ona geçmişiyle ilgili bilgileri ayrıntılı bir 

şekilde verişi önemli rol oynamaktadır. Ancak burada dikkat çekici nokta, dadının 

bilgileri nasıl aktardığıdır.  

 

Anlatıcı dadısından dinlediği masallarla iç dünyasını şekillendirmektedir. Ancak dadı 

bu masalları mütemadiyen yarım bırakmıştır. Anlatıcı, masalları kendi tamamlamak 

zorunda kalır. Bu da onu masalların içine sokar: “Ben çocuk muhayyilemde bu 

bitmemiş hikâyeyi bir müddet geveledikten sonra, gözlerim bu memleketlerde büsbütün 

başka bir revnakla parlayan büyük yıldızlarda, kahramanları ben ve annem olduğumuz 

başka bir masala dalardım.” (s. 273) Böylece masalın sadece dinlenilen bir anlatı 

olmaktan çıktığı tamamlanarak yaşadığı tehlikeli bir süreç başlar. 

 

Gerek anlatıcı gerekse evdeki diğer insanlar geçmişin etkisinden kurtulamamış ve 

sürekli geçmişle yaşanılan zaman arasında gidip gelmişlerdir: “... hakikatte evimizde 

asıl yaşayan onlardı; ne benim, ne dadımın, ne de evdekilerin kendimize mahsus bir 

hayatımız pek yoktur.” (s. 284) Geçmişte ölümden başka bir şeyin olmadığı düşünülürse 

bu gidip gelişin aslında ölüm ve yaşam arasında olduğu söylenilebilir. Geçmiş, onların 



‘hal’i yaşamalarına engel olur yaşama iradelerini ellerinden alır. İşte anlatıcı bu 

durumdayken Zeynep’le tanışır ve Zeynep onu bir süreliğine de olsa içinde bulunduğu 

ruhsal çöküntüden kurtarır: “Zeynep sıhhatiyle, tabiiliğiyle, neşesiyle, güzelliğiyle 

insana daha ilk görüşte bir nevi yaşamak aşkı veren kadınlardı.” (s. 302) Zeynep’in 

anlatıcı üstündeki bu etkisinde dikkat çekici iki nokta vardır. Bunlardan birincisi; 

Zeynep’in sesinin güzel oluşudur. Ve ikincisi de elbette ki bu güzel sesle söylediği 

şarkıların ‘eski musiki’yle ilgili oluşudur.  

 

Anlatıcı, yaşadığı an yani ‘hâl’ hakkında olumsuz düşüncelere sahiptir: “Hepsi, hiçbir 

şeklinde zengin olmayan ‘hâl’e misafir olmuşlar, bu fakir kervansarayda ancak gündelik 

ihtiyaçlarını ve onların tatmininden gelen küçük memnuniyetleri düşünüyordu...” (s. 

297) ‘Hâl’den memnun olmayış anlatıcıyı geçmişe, eskiye götürmüştür. Bu arada yakın 

ilişkide bulunduğu Yümnü Bey onun bu tarafını yansıtır kişiliktedir: “Kendime yeni 

meraklar bulmuştum; eski musiki bunlardan biriydi. Yümnü Beyle bu yüzden 

sevişmiştik. Bu altmışlık ihtiyar güzel tambur çalıyor, eskileri seviyor ve biliyordu.” (s. 

298) Benzer bir durum Zeynep için de geçerlidir: “Zeynep’in çok güzel sesi vardı. 

Söylediklerine göre bizzat Hayrullah Beyden meşketmişti. Eskileri çok iyi biliyor, 

hocasının hemen bütün eserlerini tanıyordu.” (s. 302) Anlatıcının eskiye, geçmişe 

yönelişi yeni bir durum değildir tabii ki. Aslında o, çocukluğundan beri geçmişiyle iç 

içe yaşamıştır. Ancak bu yaşayış, bu hatırlayış tek başına değildir. Mutlaka ya dadısı ya 

dedesi gibi geçmişi hatırlatan bir nevi tetikleyiciye ihtiyaç duymuştur. İstanbul’a 

geldikten sonra bunlardan yoksun kalınca geçmişi hatırlayış, eskiye yöneliş de kesintiye 

uğramıştır: “Hulasa eski bir vali olan eniştemin Fatih’teki evinde eskiyi benimle 

hatırlayacak kimse kalmamıştı. İster istemez onların dünyasına uymağa mecbur oldum. 

Yavaş yavaş sıhhatim yerine geldi:” (s. 292) Bu durumu karşıtlık halinde de 

gösterebiliriz:  

 

   Eski       Hâl 

Esenliksiz           Esenlikli 

 

İşte Zeynep ve Yümnü Bey bu noktada ortaya çıkarak ‘eski musiki’ sayesinde onu 

‘hâl’in dışına çıkarır: “Hepimiz başka bir hayata uyanmış gibi mahmur ve yüklü idik.” 

(s. 310)  

k t 



 

Zeynep’in, anlatıcıyı etkileyişindeki ikinci önemli nokta Zeynep’le Suphiye Hanım 

arasındaki benzerliktir. İkisi de kumraldır ve ikisi de beyaz yüzlüdür: “... annem, bütün 

canlılığı gözlerine çekilmiş beyaz ve solgun hayalet, kumral saçlarının ağırlığı altında 

gittikçe küçülen yüzü ve ...” (s. 280) Zeynep, “... koyu kumral saçları ... Bu küçük beyaz 

çehre ...” (s. 303) Anlatıcıyı yeniden hayata döndüren Zeynep’in, ona bu kadar çekici 

gelişinin sebebi anlaşılacağı gibi geçmişle, eskiyle olan ilişkisidir. Ancak bu durum 

annesinin ölümüne neden olan ‘yılan’ın tekrar ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu 

durum sonucunda sevilen bir varlığın kaybedileceği korkusu Zeynep’i gerçekten 

kaybetmesine neden olur: “... annemle beraber rüyamda görmeğe başladım. Yavaş 

yavaş Zeynep onun yerini, onun talihsiz macerasını yaşamağa başladı.” (s., 314)  

 

Evin Sahibi hikâyesinin eyleyensel örnekçesi:  

 

 

 
 

 

Anlatıcı tüm yaşadıklarından sonra hayatta kalmayı istememektedir: “O kadar 

büyük şeylerden, muhteşem ümitlerden artakalmış olmanın, kendi kendisini bir rüyanın 

artığı hissetmenin verdiği hüzünle ölmüş olmayı tercih ediyordum.” (s. 295) 

Anlatıcının, ölümü arzulayışında dikkat çeken nokta hayatı bir çeşit macera şeklinde 

düşünmesiyle ilgilidir. Anlatıcı, bu maceranın sonunun belli olduğunu hikâye içinde, en 

başından en sonuna kadar, birkaç defa vurgular: “Ben Raif Paşa ailesinin ölümüyle 

öleceğim.” (s. 266) Bu, anlatıcının ‘kader’idir ve anlatıcı ona teslim olmuştur.  

 

Yaşama şuuru; anlatıcıyı hayata yaklaştırır. Zeynep’e duyduğu ‘aşk’ bu yakınlaşmayı 

başlatır. Geçmişi ya da hatıraları ise neredeyse tamamen ölümle ilişkilidir ve onu ölüme 

yaklaştırır. Burada ‘rüyalar’ onu ölümü düşünmeye sevk eder.  

 



Hikâyenin eyleyenler örnekçesi ise şöyledir:  

 

Eyleyenler Kişiler İşlevler 

Anlatıcı 

Suphiye Hanı 

Anlatıcının Babası 

Yılan 

Raif Paşa 

Ölüm, iradesizleşme  

Rüyalar Anlatıcı  Azap  

Anlatıcı 

Zeynep 

Musiki 

Yümni Bey 

Başka bir hayat 

Hastalık  Anlatıcı  Benliğini kaplıyor 

 



12.3. ZAMAN 
 

Hikâyenin kişisi anlatıcı ve ev içinde yaşayan diğer kişiler kuvvetli bir eyleyenin etkisi 

altındadır: geçmiş (hatıralar). Geçmişte yaşananlar ve bunların sonucunda hayatını 

kaybedenler, bütün ev ahalisi üzerinde kuvvetli bir etkiye sahiptirler. Bütün bunlar ev 

halkının yaşama iradesinin kaybolmasına, kendi hayatlarını yaşayamamalarına neden 

olur: “iki üç ihtiyar kadının arasında geçen çocukluğum daha ziyade bu üç ölüye ithaf 

edilmiş gibiydi. Her vesile ile bana onları anlattılar; hakikatte evimizde asıl yaşayanlar 

onlardı; ne benim, ne dadımın, ne de evdekilerin kendimize mahsus bir hayatımız pek 

yoktur... (dedem) Bütün yaşamak iradesini kaybetmişti.” (s. 284) Görüldüğü gibi 

geçmiş, kişilerin, kendi hayatlarını yaşamalarına engel olmuş ve onların yaşama 

iradelerini ellerinden almıştır. Birinci yargımız için yukarıdaki alıntı delildir. Ancak 

ikinci yargı için şu cümleleri delil olarak gösterebiliriz: “Ben Raif Paşa ailesini 

ölümüyle öleceğim.” (s. 266) Hikâyenin henüz başındaki bu cümle oldukça önemlidir 

ve anlatıcı buna benzer bir ifadeyi hikâyenin sonunda da tıpkı yukarıdaki cümle gibi 

vurgulayarak kullanmıştır: “Beni bekleyen bir başka ölüm var.” (s. 315)  

 

Görüldüğü gibi anlatıcının ölümü dahi geçmişle bağlantılıdır ve geçmişten gelen bir 

ölümdür. Çünkü ‘yılan’ geçmişten gelen bir unsurdur. Yukarıdaki alıntı gösterir ki 

anlatıcı, yaşama iradesine sahip değildir. O, Raif Paşa ailesinin hayatını yaşar ve yine 

Raif Paşa ailesinin ölümüyle ölecektir. Anlatıcının hayatına geçmiş, geçmişine de ölüm 

yani yılan hakimdir: “O hayatıma, kudretinden hiçbir şey kaybetmemek şartıyla 

kıyafetini değiştiren zalim bir hükümdar gibi girmiş ...” (s. 293) Bu hakim oluş 

anlatıcıyı hayattan uzaklaştırır.  

 

Geçmişin anlatıcı üzerindeki etkisiyle ilgili söylememiz gereken bir diğer önemli nokta 

anlatıcının, hayatını geçmişin ortaya çıkardığı ve oluşturduğu bir hayal dünyasının 

(masal) arkasından görmesidir: “... ben bütün bir masalı olan bir adamım... Galatasarayı, 

derslerimi, hocalarımı, yeni arkadaşlarımı, teyzemi ve eniştemi hep bu daüssılanın 

arkasından gördüm.” (sfl. 292) “Garip bir boşluk içinde her gördüğüm şeyi adeta bir sis 

arkasından bana tamamiyle yabancı gibi seyrede ede gidiyordum.” (s. 297)  

 



Hayata; bir perdeye benzetebileceğimiz geçmişin arkasından bakan anlatıcı, bu 

durumdan oldukça rahatsızdır. Adeta karanlıklar ve olumsuzluklar içinde geçen 

çocukluğu hakkında teyzesinin söylediği sözler karşısındaki düşünceleri de bunu 

kanıtlar: “Hayatıma tuttukları aydınlık o kadar çiy ve zalimdi ki, onlara düşman olmak 

istiyordum.” (s. 291)  

 

Anlatıcı; yaşadığı andan da memnun değildir. Geçmiş, her ne kadar olumsuzluklarla 

dolu olsa da onun için daha zengin ve hayallerle doludur: “Hepsi, hiçbir şeklinde zengin 

olmayan ‘hal’ e misafir olmuşlar, bu fakir kervansarayda ancak ...” (s. 297) Bu cümleler 

de şu tabloyu hazırlamak için yeterli bilgiyi sağlar:  

 

Geçmiş Hâl  

Zengin Fakir  

Karanlık Aydınlık  

Masal (Hikâye) Hakikat (Realite) 

 

 

 



12.4. MEKÂN 
 

Evin Sahibi hikâyesinde Mekân, şahısların hayatını etkileyen, onlara yön veren 

önemli etkenlerden biridir. Gerek anlatıcı, gerekse Raif Paşa köşkünde yaşayan diğer 

insanlar köşkü dolduran hatıraların etkisi altındadırlar. Bu hatıralar ile mekân yani köşk 

arasındaki ilişkiyi anlatıcın şu sözleri açıkça ortaya koyar: “... fakat çok sevdiğimiz aziz 

vücutların bir zaman içinde oturmuş olduğu eski evler gibi, bu besteler de onunla, onun 

hatırasıyla dolu idiler.” (s. 305) Görüldüğü gibi, hatıralar vasıtasıyla ev, geçmişe açılan 

bir kapı konumuna gelmiştir.  

 

Raif Paşa köşkü hem öykü hem de öyküleme zamanında karşımıza çıkan değişmeyen 

unsurlardan biridir. Köşk ve köşkün bölümleri (selâmlık, harem ...) anlatıcıyı öykü 

zamanına götürür. Burada dikkati çeken nokta anlatıcının çocukken hayal kurduğu 

mekândır. Suphiye Hanım, yılanla odasının dışında sadece bir yerde karşılaşmıştır: “... 

annem haremin avlusunda, havuzun yanındaki büyük nar ağacının altında oturmuş bir 

şey işliyormuş, birdenbire yılanı karşısında görerek bayılmış.”       (s. 277) Avludaki 

havuz, anlatıcı için de önemli bir mekândır: “Tekrar onun dibinde, onun havuzun berrak 

sularına düşen gölgesini seyrede ede hülyalara dalmak istiyordum.” (s. 291) Suphiye 

Hanımın yılan ile karşılaşıp rüya gördüğü mekânla, anlatıcının hayaller kurduğu mekân 

aynıdır: avludaki havuz. Yılan, bu noktada ortak payda değildir. Çünkü annesi rüya 

görürken olmasına karşın anlatıcının hayal kurduğu anlarda yılan yoktur. Bu noktada 

karşımıza diğer bir unsur, su çıkmıştır. Gerçekten de hikâyenin devamında da su ve 

hayal arasında kurulan bu ilişkiyi kanıtlayacak başka cümleler de bulunmaktadır: “... 

içimde birdenbire bütün teferruatıyla, deniz kokusu, su hışırtısı ile Zeynep’in kumral 

başı etrafında, bir ‘Son Taam’ kompozisyonunun İsa’nın rahmani başı etrafında 

kuruluşu gibi, gözlerimin önünde canlanmıştı.” (s. 307) Sonuç olarak su ve hayal 

arasında doğrudan bir ilişki vardır. Su; anlatıcının hayal dünyasını harekete geçirir.  

 

Anlatıcı için su; hayal dünyasının kapılarını açan bir anahtar iken toprakta bir durum 

söz konusudur. Anlatıcı için su, hayali; toprak ise hakikati sembolize etmektedir: “... 

bütün bu mücerret yıldız kümelerinin füsun ve esrarını bozmak isteyen, kara ve sert 

toprağın, çiy ve insafsız hakikatlerin, zelil ve istihkara değer maddenin...”   (s. 301) Bu 

da bize aşağıdaki karşıtlık tablosunu oluşturma imkânı verir:  



 

            su   toprak  

         hayal             hakikat                           

 

 

k  t 



13. FAL 
 

 

Hikâyenin başkahramanı arkadaşıyla beraber bir falcıya gider. Falcı onlara 

gerçekte olmayan bir sürü insanın hikâyesini anlatır. Falcının yalanlarını sırf eğlenmek 

amacıyla dinlerler ve sonunda parsın verip oradan uzaklaşırlar. 

 

13.1. ANLATICI 
 

Hikâye benöyküsel anlatıcı tarafından aktarılmıştır. Anlatıcı, hikâyenin içinde yer aldığı 

için içöyküsel anlatıcı olarak da nitelendirilebilir. 

 

Anlatıcı, mekân ve mekânın içinde yaşamını sürdüren kişiler üzerinde durur ve 

onlar hakkında ayrıntılı tasvirler yapar. Ancak burada dikkati çeken nokta, mekân ve 

kişileri eş zamanlı anlatarak onları okuyucuya birlikte vermek yerine anlatıcının; önce 

mekân tasvirini sonra da kişilerin tasvirini yapmayı tercih etmesidir. Bu tercih elbette ki 

bir bakış açısının neticesidir. Anlatıcı; dışarıdan içeriye, kapsayandan kapsanana doğru 

anlatmayı tercih etmiştir. Bu bakış açısı sadece mekân için geçerli değildir. Anlatıcı; 

kişileri kapsayan mekânı verdikten sonra kişileri anlatmaya başlamıştır ve burada da 

benzer bir bakış açısı vardır. Anlatıcı; kişileri dışarıdan içeriye doğru yani fiziksel 

özelliklerinden iç dünyalarına doğru anlatmayı tercih etmiştir. 

 

Anlatıcı; kapsayandan kapsanana ya da dışarıdan içeriye doğru nitelendirebileceğimiz 

bu bakış açısında geçiş noktalarına birer ‘kapı’ koymuştur. Karşımıza çıkan ilk kapı 

mekândan kişiye geçerken bahsedilen kapıdır: “Biraz sonra kapı açıldı.” (s. 320) 

Kapsayan mekândan kapsanan ve hikâyede üzerinde en çok durulan kişiye geçişte 

kullanılmıştır. Bunu takip eden kapı, aslında biraz da sembolik sayılabilir. Kapalı duran 

fincan da bir çeşit kapıdır. Bilinmeyene, müpheme açılan bir kapı. Bu durum anlatıcı 

tarafından da şu sözle anlatılmıştır: “O kaderin kapısında idi; gelmiş ve geleceğin sırrına 

sahipti; onun diliyle konuşuyordu.” (s. 322) Tabağına kapalı halde bulunan fincanın 

açılışıyla adeta başka bir âleme geçilir: “Fincan gittikçe genişliyordu. Hemen hemen bir 

mahalle dolusu olmuştuk.” (s. 324) Fincanın açılışıyla beraber falcı kadın hakkındaki 

anlatım da değişir. Anlatıcı; sadece fiziksel özelliklerini ve hareketlerini değil artık iç 



dünyası ya da düşünce dünyasıyla ilgili anlatımlarda da bulunur: “Fakat öylesi bir 

tereddütle inkâr etmiştik ki, falcı için bu kadının mevcudiyetini kabulden başka çare 

yoktu.” (s. 323) “Kadın kısa bir müddet düşündü. Galiba bize en az zararı dokunacağı 

arıyordu.” (s. 325) 

 

Son kapı ise anlatıcı ve arkadaşlarının falcı kadının evinden çıktığı kapıdır: “Kapıdan 

çıkarken ben gülmek istedim.” (s. 326) 

 

Anlatıcının bakış açısından sonra burada, anlatıcının özellikle dikkat ettiği noktadan 

bahsetmemiz de gerekir. Anlatıcı; gerek mekândaki gerekse hikâyenin başkişisi 

sayabileceğimiz falcı kadındaki zıtlıkları vurgulamış ve bunlar sayesinde mekân ve falcı 

kadını daha canlı hale getirmeyi başarmıştır: “İstanbul'da pek az görülen cinsten bir 

papağan, iki budaklı bir dalın üstünde bilinmeyen bu eve ve hatta beraberinde 

getirdiğimiz zamana yabancı bir mevsim gibi duruyordu.” (s. 319) Mekânın özellikle 

vurgulanan noktası; sefil, tozlu ve eski oluşudur. Ancak bu mekânın içinde yer alan 

kahve fincanları bu durumun dışındadır: “İkimiz de fincanlara şüphe ile baktık; fakat iyi 

yıkandıkları muhakkaktı.” (s.320) Falcı kadın tasvir edilirken de zıtlık açısından 

değerlendirme yapılmıştır: “Çünkü aynı hareketlerde ve yüzümün ifadesinde iki ayrı 

istikamete girmeğe çalışır gibi garip bir zıtlık vardı.” (s. 321) Aynı bakış açısıyla 

yaklaştığımızda falcı kadının kedisinin de hikâye için önemli bir unsur olan zıtlıktan 

payını aldığını görürüz. Falcı kadının kedisi; birbirine zıt iki renkten -siyah ve beyaz- 

oluşan tüylere sahiptir: “...bütün uzunluğunca vücudunun yarısı siyah, yarısı beyaz ve 

kırçıl bir kedi girdi.” (s. 320) 

 

Hikâyede, kişilerin konuşmaları doğrudan aktarma yoluyla verilmiştir. Bu sayede 

inandırıcılık ve doğallık arttırılmaya çalışılmıştır. Yine aynı sebeple falcı kadının 

konuşmasındaki şive farklıkları değiştirilmeden aktarılmıştır: “Yahut kim babasının 

adıdır? Yoksam F harfiyle birisiyle oturur?” (s. 323) 

 

 

 

 

 



 

Anlatıcı; hikâyesinde vermek istediği mesajı sona saklamıştır. Bu da bir tercih 

meselesidir. Anlatıcı; mesajını hikâyenin içine sindirerek vermek yerine belirgin bir 

şekilde ve hikâyenin sonunda vermeyi seçmiştir: “Güneş ışığı altında insan hayatı hep 

bu küçük ve manasız mihverlerin, bir ebediyetten gülmek fırsatını bulup 

bulamayacağını bilmediğimiz bir çığın alelâde ehemmiyetlilerin etrafında dönmüyor mu 

idi.” (s.326) 

 

Anlatıcı; hikâyenin birkaç yerinde okuyucuya yönelik cümleler kurmuştur. Bu 

cümlelerin tamamı aslında cevabı beklenmeyen sorulardır: “Müphemden, meçhulden 

bahsetmenin kolaylığını tecrübe etmemiş kimse var mıdır? Fakat falcı kadın haklı idi. 

Fala inandıktan sonra, nazara ne diye inanmamalı?” (s.322) “Deli daima hazindir.Fakat 

hakikaten deli mi idi?”(s.321) Okuyucuya yönelik bu cümleler onu hikâyeye çeken ve 

hikâyeyi daha samimi kılan bir metottur.  

 



13.2. KİŞİLER 
 

Sayfa sayısı bakımından oldukça küçük bir hikâye olan “Fal” hikâyesinin kişi kadrosu 

sınırlıdır: Anlatıcı, anlatıcının arkadaşı, falcı kadın, ihtiyar adam ve kedi. 

 

Hikâyede üstünde en çok durulan, ayrıntılı bir şekilde tasvir edilen falcı kadındır. 

Anlatıcı ne arkadaşlarından ne kendisinden ne de diğer kişilerden ayrıntılı şekilde 

bahsetmemiştir. Hikâyede pek çok isim geçmesine rağmen kişilerden hiçbirinin ismi 

verilmemiştir. Bu durum, falcı kadın dışındaki kişiler hakkında bilgi verilmeyişiyle de 

uyumludur ve bir bilinmezlik unsuru olarak sayılabilir. 

 

Hikâyenin başkişisi falcı kadındır. Anlatıcı, falcı kadının odaya girişini şu şekilde 

anlatır: “Çok hayali bir piyes, yahut daha doğrusu komik sadece dış tarafa ait bazı 

mübalağalarda arayan vodvillerden birine evin delisinin sahneye çıkışına benziyordu.” 

(s. 320) Bu tasvirde iki önemli nokta vardır: Bunlardan birincisi; piyes ve sahne 

kelimeleriyle sezdirilmeye çalışılan ve hikâyenin sonundaki mesaj bölümü de 

diyebileceğimiz sonuç bölümünde tam anlamıyla ortaya çıkan, anlatıcının hayat 

hakkındaki görüşüdür. Anlatıcı insan hayatını bir piyese benzetmektedir. İnsan; ancak 

piyeste yazılı olan rolünü oynayabilen bir varlıktır. Dikkat edilirse hikâyenin sonunda 

anlatıcının arkadaşı da bu doğrultuda konuşur: “Sana on dakikada herkesin romanın 

anlattı... yetişmez mi?”(s. 326) 

 

Falcı kadının bir piyeste sahneye çıkar gibi odaya girişi; insanın, kaderle belirlenmiş bir 

hayata gelişiyle paralel olarak verilmiştir. Hikâye için gerçekten önemli olan bu yargıyı, 

sonuç bölümündeki şu cümlelerle de destekleyebiliriz: “Güneş ışığı altında insan hayatı 

hep bu küçük ve manasız mihverlerin, bir ebediyetten gülmek fırsatını bulup 

bulamayacağını bilmediğimiz bir çığın alelâde ehemmiyetlilerin etrafında dönmüyor mu 

idi.” (s. 326) Bu cümlede dikkat çeken mihver (eksen) ve çığ kelimeleri oldukça 

önemlidir. İnsan hayatının bir eksen etrafında dönüşü, belirlenmiş bir düzeni anlatmaya 

çalışır. Anlatıcının, çığ kelimesiyle sürekli genişleyen ve kontrolsüz bir şekilde ilerleyen 

“hayat”ı anlatmak istediği de düşünülebilir. Falcı kadının fincanın içinde gördüklerinin 

sürekli artması sonucunda anlatıcının söylediği: “Fincan gittikçe genişliyordu. Hemen 

hemen bir mahalle dolusu olmuştuk.” (s. 324) sözü de bu doğrultuda düşünülebilir. 



 

İnsan; tıpkı falcı kadının bir piyeste belirlenmiş rolünü oynamak için sahneye çıktığı 

gibi hayata başlar. O da kaderiyle belirlenmiş bir rolü oynamaktadır. Bir piyese ya da 

romana benzeyen hayatı üzerinde herhangi bir etkisi, bir iradesi yoktur. Hayatı manasız 

bir mihver (eksen) etrafında dönmektedir. Şu cümleler bu noktada da insan ile falcı 

kadın arasındaki paralelliği gösterir: Aramızda birçoğumuz gibi daha sakin, daha sert, 

daha vaziyete hâkim olmak istediğini; fakat bilmediği, düşünemediği veya kendisine 

hükmedemediği için böyle olduğu ilk bakışta anlaşılıyordu.” (s. 320) Görüldüğü gibi 

nasıl insan; kendi hayatı üzerine bir iradeye sahip değilse, hayatı kendi ekseni etrafında 

ve onun iradesi dışında dönüyorsa falcı kadın da hareketlerine ve kendisine hâkim 

olamamaktadır yani o da iradesini kullanamamaktadır. 

 

Falcı kadının odaya girişinde bahsettiğimiz ikinci önemli nokta onun bir deli olarak 

tasvir edilmesidir: “...evin delisinin sahneye çıkışına benziyordu.”(s. 321) Falcı kadın 

giyimi ve “...acayip tavırlarıyla ilk görene bu zannını veriyordu.”(s. 321) Deli; aklıyla 

hareket edemeyen, hayatı üzerinde iradesini kullanamayan insandır. Onlar; yaptıklarını 

bilinçli bir şekilde yapmadıkları için iradesiz olarak nitelendirilebilirler. Bu noktada 

insanın da hayatı üzerinde iradesinin sınırlı olduğunu söylediğimiz yukarıdaki 

cümlelerimizi de düşünürsek normal insanlar hayatları üzerinde ancak “alelâde 

ehemmiyetli” konularda irade sahibidir. Bu durum “...insan mizacının biçareliği”ni 

(s.325) gösterir. 

 



13.3. ZAMAN 

 

Hikâyede ne bir geriye dönüş ne de olayların sırasıyla oynama vardır. Anlatıcı, odaya 

girişinden çıkışına kadar olanları, zamanda herhangi bir kırılma olmaksızın anlatmıştır. 

Ancak, hikâyede yer alan bazı benzetmeler sayesinde anlatıcı hikâyeyi dar bir zaman 

dilimine sıkışmaktan kurtarmış ve okuyucunun hayal gücünün harekete geçmesini 

sağlamaya çalışmıştır. Bunlara örnek olarak şu cümleleri verebiliriz: “...yılan derili eski 

iskemlesinde oturan phythie rahibesi edasıyla geçti oturdu.”(s. 321) “...eski Roma 

cengâverlerinin miğferlerini hatırlatan bez parçasının gidip gelişine bakıyordu.” (s. 322)  

Bu benzetmeler Hikâyeye farklı bir boyut katar, okuyucunun benzetileni düşünmesi 

sağlanır ve benzeyen böylelikle okuyanın zihninde daha açık olarak canlanır. 

Okuyucunun benzeyene farklı açılardan yaklaşması da bu sayede sağlanmış olur. 

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili söyleyeceklerimizden önce ritmi gösteren şu tabloyu vermemiz 

gerekir. 

 

 
 

 

Hikâyenin ritmiyle ilgili söylememiz gereken ilk şey sahnelerin başlangıcına kadar olan 

kısımla sahneler başladıktan sonra gelen kısmı ayrı ayrı değerlendirmek gerektiğidir. 

Hikâyenin başlangıcında, görüldüğü gibi, duraklamalar yani tasvirler büyük yer 

kaplamaktadır. Anlatıcı; mekân ve kişi tasviriyle, okuyucuya vereceği mesaj için 

sahneyi hazırlamaktadır bu bölümde. Eksilti ve özetleme bu bölümde önemli rol 

oynamaktadır. “Biraz sonra kapı açıldı.” (s. 320) Bu eksilti cümlesi, daha sonra yine 

anlatıcıdan öğrendiğimiz, on, on beş dakikayı kapsamaktadır. Anlatıcı, sıkıcı tasvirler 

nedeniyle okuyucunun Hikâyeye olan ilgisinin ve dikkatinin dağılmasını engellemek 

için eksilti ve özetlemeye başvurmuştur: “Kısa bir hoşgeldinden der sonra bizi...”(s.320) 

Bu cümle de özetlemenin yapıldığı cümledir. Bu sayede anlatıcı; okuyucuyu, hareketin 

olduğu bölüme yani sahneye doğru daha hızlı bir şekilde götürmüştür. 



Sahnelerin başlangıcından sonra dikkatimizi çeken ikinci nokta ortaya çıkmıştır: 

Kesintiler. Anlatıcı, sık sık öykü ve öyküleme zamanını bölen kesintilere yer vermiştir. 

Bu bölümlerde gerek falcı kadının hareketleriyle ilgili ayrıntılar gerekse anlatıcının falcı 

kadın hakkındaki düşünceleri yer alır. Kesintiler adeta bir dengeleyici vazifesi görür. 

Sahneler yüzünden anlatılamayan düşünceleri ve ayrıntıları okuyucuya sunar. Bununla 

birlikte sahnelerin hikâyeye kattığı hareket de çok önemlidir. Anlatıcı, mesajını ilettiği 

son kesinti ile hikâyeyi sonuçlandırır. 

 

Hikâyenin sonunda değişen, değişime uğrayan hiçbir varlık ya da unsur yoktur. Bu da 

hikâyenin ana fikrine uyar. Hayat küçük ve manasız mihverlerin etrafında ebediyete 

kadar değişmeden dönmektedir.  



13.4. MEKÂN 
 

Hikâye, mekânla ilgili bir cümleyle başlamıştır: “Oda gerçekten sefil ve 

bakımsızdı.”(s.319) Anlatıcının mekânda, özellikle üstünde durduğu nokta yukarıdaki 

cümlede de olduğu gibi mekânın sefil, eski ve bakımsız oluşudur. Önceki bölümde; 

falcı kadının odaya girişinin, piyeste rol alan bir kişinin sahneye girişine 

benzetilmesiyle ilgili olarak düşündüğümüz semboller, yani hayatın bir piyes insanın bir 

kişi dolayısıyla da dünyanın sahne oluşu, burada tamamlanabilmiştir. Falcı kadın 

sahneye çıkar gibi odaya girmiştir. Bu durumda yukarıdaki sembolleştirmeleri 

düşündüğümüzde oda, dünya sembolü olarak Hikâyede kullanılmıştır. Bu durumu şu 

tabloyla daha açık bir şekilde gösterebiliriz 

 

    

 

 

   

 

Bu durumda odaya atfedilen bütün olumsuzluklar aslında dünyaya aittir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İnsan →  Evin delisi →  Falcı kadın  

Hayat →Piyes →  Fincan 

Dünya →  Sahne →  Oda 



SONUÇ 
 

20. yy yazarlarından olan A.H. Tanpınar farklı türlerde yazdığı eserleriyle Türk 

edebiyatının en önemli yazarları arasında yer almıştır. Pek çok çağdaşından farklı bir 

yaratma dünyasına sahip olan yazar; kullandığı anlatım teknikleri, kurgu özellikleri, 

sembol ve imajları ve fantastik dünyasıyla kendinden sonraki yazarların önünü açmıştır. 

Hikâyeleri en az diğer eserleri kadar etkili, ilgi çekici ve pek çok çalışmaya konu 

olabilecek zenginliktedir. Bu çalışmada Tanpınar’ın Hikâyeler başlığı ile yayımlanmış 

kitabı esas alınmış ve on dört hikâyesi üzerinde durulmuştur. Bu hikâyeler yapısalcı bir 

yaklaşımla değerlendirilmiştir. 

 

Tanpınar’ın hikâyeleri onun tanrı, insan, hayat ve tabiat hakkındaki fikirlerini anlatmak 

için kullandığı birer araç niteliği taşımaktadır. Kahramanlar, zaman ve mekân değişir; 

ancak hikâyelerin derin yapılarında bulunan fikirler hikâyeler boyunca devam eder. 

Hikâyelerde önemli bir yer teşkil eden bu fikirler hakkında şunları söyleyebiliriz: 

Tanpınar; hikâyelerin önemli bir kısmında, insanın kendi benliğini bulması, benliğinde 

daha önce farkına varmadığı yönleri ve benliğinin sınırlarını keşfetmesi gerektiğini 

anlatmaya çalışır. Yazara göre insanın kendisini tamamlama hadisesi bir süreçtir. 

Hikâyelerde kahramanların yaşadığı bu süreç anlatılır. 

 

Tanpınar ideal olanla gerçek arasındaki fark ve denge üzerinde hayli düşünmüştür. O, 

insanın kendisini gerçekleştirme sürecinin ne kadar zorlu olduğunun farkındadır. 

Hikâyelerinin temel çelişkisi de bu güçlüğün üzerine bina edilmiştir. Kahramanlar 

kendileri gibi olmak, kendileri gibi davranmak istemektedirler. Ancak gerek sosyal 

hayatın gerektirdiği sorumluluklar ve sınırlamalar gerekse kişilik bakımından zayıf 

oluşları nedeniyle çevrelerinde bulunan kendilerinden güçlü karakterlerin etkisinde 

kalmışlardır. Bu durum onların hedeflerine ulaşmalarına yani kendilerini 

gerçekleştirmelerine engel olur. Hikâyelerdeki hiçbir kahraman bu hedefe 

ulaşamamıştır. Onların en büyük trajedisi ise bu durumun farkında olmaktır. 

Kahramanlar hem karakterlerindeki zayıflığın hem de bu zayıflığın neticesinde 

başkalarının etkisinde kaldıklarının farkındadırlar. Yaz Yağmuru adlı hikâyede 

Sabri’nin söylediği şu sözler bu yargıyı kanıtlar niteliktedir: “Hakikaten hiç iradesi 



yoktu. Hayatına bütün müdahalesi kendi kendisini göz hapsine almaktan ileriye 

gitmiyordu.” (s. 77) Bu durum hemen hemen bütün hikâyelerde karşımıza çıkar.  

 

Hayatları üzerinde iradeye sahip olamayan kahramanlar, çevrelerindeki insanlardan 

etkilenir. Burada dikkatimizi çeken noktalar etkileyen insanların kültür seviyelerinin 

yüksekliği ve otoriter oluşlarıdır. Karakter bakımından güçlü olan bu insanların kültür 

seviyeleri sıradan halktan yüksektir. Çevrelerindeki insanlar üzerinde otoriteleri ya da 

saygınlıkları vardır. Gerek Erzurumlu Tahsin hikâyesindeki Tahsin Efendi gerek 

Geçmiş Zaman Elbiseleri’ndeki Keti gerekse Teslim hikâyesindeki Cebbarzade bu 

saydığımız özellikleri taşıyan insanlardır. Hikâyelerde bu özellikleri taşıyan başka 

karakterlere de rastlamak mümkündür. Bütün bu karakterlerin ortak özelliği ise 

başkahramanlar için birer model oluşlarıdır. Başkahramanlar onların kendileri gibi 

olabilmelerinden, kendi hayatları üzerinde irade sahibi oluşlarından etkilenir ve bu 

karakterleri model olarak alır. Ancak hiçbir başkahraman model alarak seçtiği 

karakterlerin bu vasıflarına kavuşamaz, kendisini gerçekleştiremez. Bu durumun 

yarattığı olumsuz ruh hali yaşamdan tiksinmelerine neden olur. Bu yüzden de 

çevrelerindeki insanlarla ilişki kuramazlar. Tanpınar’ın bütün başkahramanları 

‘asosyaldir’ denilebilir. Çevrelerinden kopuk yaşayan başkahramanlar, içinde bulunmak 

zorunda kaldıkları sosyal hayat ve çatışmalarla dolu kendi iç dünyaları arasında buhranlı 

bir yaşam sürdürmektedirler. 

                   

Tanpınar yaşamla ölüm arasında gündelik hayat ve sosyal yaşamın adeta bir perde 

gererek kişiliğinde bölünmüşlüğe neden olduğu insanın, kendisini bulma çabasını ve bu 

çabanın beraberinde getirdiği çileyi anlatmaya çalışmıştır. Tanpınar’ın hikâyelerindeki 

bütün başkahramanlar yukarıda bahsedilen zorlukları yaşarlar. Bu, onlar için bir 

olgunlaşma sürecidir. Bu çile Abdullah Efendinin Rüyaları adlı hikâyede en açık 

şekilde görülür. Sosyal değerlerin ve ideallerin baskısında ezilen Abdullah Efendi kendi 

benliğine doğru bir yolculuğa çıkar yani kendisini gerçekleştirmek için bir arayışa girer. 

Ancak benliğinin karanlık gerçekleriyle karşılaşması, yolculuğunu büyük bir azaba 

dönüştürür. Öyle ki artık tiksindiği dünyaya geri dönmek için can atar.  

 

Tanpınar; kahramanlarının olgunlaşma sürecini ayrıntılı bir şekilde anlatmaya 

çalışmıştır. Bu sürecin birinci safhası farkına varıştır. Başkahraman önce yaşadığı 



ikiliğin farkına varır. Toplumun ona yüklediği görevler ve benliğinin gereksinimleri 

arasında kalan ve bunun sonucunda bölünmüşlüğe uğrayan başkahraman; özgür 

olamadığının, kendisine ait olan bu hayatı kendi iradesiyle yaşayamadığının farkına 

varır. Farkında oluşun getirdiği ızdırapla birlikte başkahraman kendisini ve hayatını 

sorgulamaya başlar. Ancak bu sorgulayış neticesinde hikâyelerdeki hiçbir kahraman 

kendisini tam olarak gerçekleştiremez. Tanpınar, kahramanlarının bu olgunlaşma 

sürecini okuyucuya anlatırken onların başarısızlıkla sonuçlanan mücadelelerine eleştirel 

bir bakış açısıyla yaklaşır. İnsanın kendisini gerçekleştirme yolunu, bu yolun hangi 

safhalardan oluştuğunu ve kahramanlarının bu yolu neden aşamadıklarını ayrıntılarıyla 

anlatır. 

 

Tanpınar’a göre insan, kendi benliğini ve kâinatın sırlarını aşkın manevi desteğiyle 

öğrenebilir. Kahramanlar da zaten hikâyelerde aşkı bütünüyle yaşamaya çalışan insanlar 

olarak karşımıza çıkarlar. Tanpınar, adeta bunu onların önüne bir hedef gibi koymuştur. 

Ancak hikâyelerdeki hiçbir kahraman bu hedefe ulaşamaz. Onlar, aşkın ruhsal tarafını 

yaşayamadıkları için benliklerini tamamlayamamışlar ve satıhta yaşamaya mahkûm 

olmuşlardır. Ancak diğer insanlardan büyük bir farkla ayrılmışlardır. Bu fark da satıhta 

yaşadıklarının farkında olmalarıdır. Onlar bu nedenle diğer insanların basit ve mutlu 

hayatlarını yaşayamamaktadırlar. 

 

Kahramanların bu başarısızlıkları hikâyelerin tümünde aynı sebebe dayanmaktadır. 

Kahramanlar duygularını tam anlamıyla yaşayamamakta, iradesizlikleri nedeniyle 

daima etki altında kalmaktadırlar. Bununla beraber, duygularını akılla kontrol altına 

alamadıkları için başarısız olmaktadırlar. 

 

Tanpınar bu başarısızlığı tek bir boyutuyla ele almamıştır. Hikâyelerde kendisini 

gerçekleştiremeyen ve başarısız olan başkahramanların dışında anlatılan insanlar da 

vardır. Bu insanların vurgulanan tarafı, başkahramanın neden olduğu sorunlar olduğu 

için hikâyeler genel olarak aynı sorunun etrafındaki fikirleri anlatır diyebiliriz. Yukarıda 

anlattığımız sebeplerden dolayı başarısız olan başkahraman ve hikâyedeki diğer 

erkekler düşünüldüğünde hiçbirinin tüm boyutlarıyla kendisini gerçekleştirebilmiş 

bireyler olamadığını görülür. Hatta başkahraman dışındaki erkek kahramanlar farkında 

oluş eşiğini bile aşamamıştır. 



İşte bu erkek tipleri akıl yoluyla kontrol edemedikleri için kadınları sadece cinsel 

boyutlarıyla görmüş ve kendi iç dünyalarında kullanamadıkları iradeyi onlar üzerinde 

kullanmışlar, onların özgürlüklerini ellerinden almışlardır. Hikâyelerdeki hiçbir kadın 

(Keti yabancı olduğu için bu genellemenin dışındadır.) mutlu değildir. Bütün kadınlar 

hayatlarını özgürce yaşayamamaktan şikâyetçidirler. Onların ânı, gerek geçmişleri 

gerekse sosyal hayattaki konumları itibariyle adeta gasp edilmiştir. 

 

Hikâyelerdeki bütün başkahramanlar iradesizdir. Onlar kendi hayatlarına hâkim 

olamamanın verdiği ızdırabı duymaktadır. Başkahramanların iradesiz oluşunun 

temelinde ruhsal bütünlüğü sağlayamamış olmaları vardır. Onlar duygularını akıl 

yoluyla kontrol edemeyen, akıl ve duygu dengesini sağlayamayan insanlardır. Bu 

durum da duygularının esiri olmalarına ve hayatları üzerindeki iradelerinin 

zayıflamasına neden olur.  

 

Hikâyelerdeki başkahramanlar, akıl yoluyla hareket etmemektedir. Onlar daha çok 

duygularının yönlendirmesiyle hareket eden insanlardır. Tanpınar, hemen hemen bütün 

hikâyelerinde bu durumun yol açtığı olumsuzlukları ironik bir şekilde okuyucuya 

göstermeyi amaçlamıştır. Bu noktada Tanpınar’ın, okuyucunun başkahramanlarına 

acımasını istediğini de söyleyebiliriz. Tanpınar, hikâyelerdeki ironiyi oldukça dengeli 

kullanmıştır. Bu sayede başkahramanların sıkça içine düştükleri komik durumlar bile 

okuyucuyu güldürmekten çok onun başkahramana acımasını sağlamaya yaramıştır. Bu 

durum elbette ki hayatın ve insanların gülünç yanlarını göstererek okuyucuyu 

eğlendirmekten çok okuyucuyu bu konular üzerinde düşündürmeyi ve küçük birer sahne 

gibi hazırladığı hikâyelerinde aklı ile hareket etmeyen, edemeyen insanların 

yaşayabilecekleri trajediyi göstermek istemesiyle yakından ilişkilidir. 

 

Tanpınar’ın bu trajediyi Acıbadem’deki Köşk hikâyesinde en belirgin şekilde 

gösterdiğini söyleyebiliriz. Sani Beyin,  hikâye boyunca kinayeli sözlerle eleştirildiği bu 

hikâyede Tanpınar, Sani Beyin ve ev ahalisinin hayatını olumsuz bir şekilde etkileyen 

olayların sebeplerini ayrıntılı bir şekilde anlatmıştır. Ve hikâyenin sonunda aklın yol 

göstericiliğinde uzak bir hayatın hem kendisi hem de çevresindekiler için ne denli 

tehlikeli olabileceğini oldukça trajik bir sonla göstermiştir. 

 



Diğer hikâyelerdeki başkahramanlar da Sani Beyle benzer bir tutum içindedir. Onlar da 

aklın yol göstericiliğinden uzak yaşamaktadırlar. Bu da kendi hayatları üzerinde 

hâkimiyetlerinin olmamasına neden olmaktadır. Duygularını akılla dizginleyemedikleri 

için kimi zaman geleneklerin, kimi zaman içinde bulundukları sosyal kimliğin kimi 

zaman da çevrelerindeki insanların etkisinde kalmışlardır. Kendilerine ait bir düşünce 

sistemi oluşturamayan bu insanların bulduğu yegâne çare ise başkaları gibi olmak, 

başkaları gibi davranmaktır. Ancak bu da onların kendilerinden tiksinmelerine yol açar. 

Yaşadıkları hayatın ve kişiliklerindeki eksikliğin farkındadırlar, ancak bu durumu 

değiştirecek güce sahip olmadıklarını bilirler. İşte bu farkında oluş ve çaresizlik onların 

en büyük trajedisidir.  

 

Tanpınar, bireysel bir meselenin (kendini gerçekleştirme) etkilediği sosyal bir meseleye 

dikkat çekmeyi amaçlamıştır. Özgürlükleri ellerinden alınmış, aldatılmış kadın tipleri 

adeta küçük bir çocuk gibi davranan ve sosyal yapının aile reisi tayin ettiği erkek 

tiplerinin başarısızlıklarının bedelini ödemektedir. Hikâyelerde anlatılan bütün evlilikler 

başarısız ve sorunludur. Tanpınar, böylelikle sosyal bir soruna da eleştirel bir bakış 

açısıyla yaklaşmış ve hikâyelerindeki erkek kahramanlarının zayıflığını, iradesizliğini 

ve buna karşın kadın kahramanların verimli taraflarını, küçük başarılarını vurgulamaya 

çalışmıştır. Tanpınar’ın hikâyelerindeki kadınları anlatırken kullandığı parlaklık, saflık 

bildiren kelimeler ve tanrısal nitelikler; sorunlar yaşayan evlilik kurumlarında hangi 

tarafı haklı gördüğünün bir göstergesidir. 

 

Elbette ki Tanpınar gibi büyük bir yazar bütün hikâyelerini tek bir fikri anlatmak için 

kurmamıştır. Dönemin sosyal hayatında gördüğü çarpıklıklar da onun hikâyelerinde 

değindiği konular arasında yerini almıştır. 

 

Teslim hikâyesi de bu tür hikâyelerden biridir. Tanpınar, hikâyelerinde insan hayatında 

ve sosyal hayatta dengenin ne denli önemli olduğu üzerinde durur. Yukarıda 

belirttiğimiz gibi insanın kâinatın sırlarına ermesi yolunda önemli bir adım olan aşk bile 

iki boyutludur(biyolojik ve ruhsal). İnsan bu iki boyuttan birisini elde edemeyince 

muvazenesi derin bir şekilde sarsılır. Hikâyelerde buna benzer pek çok unsur 

bulunmaktadır. İnsan, iyi ve kötü arasında sonsuz bir mücadelenin yaşandığı bu âlemde 

ne sadece aydınlıkta ne de sadece karanlıkta yer almalıdır. Ne sadece duygularıyla 



hareket edip aklın yol göstericiliğini unutmalı ne de gerçekten tamamıyla kopup 

hayalleri peşinde koşmalıdır. O, yüzünü ne sadece geçmişe ne de sadece geleceğe 

dönmelidir. Tanpınar’a göre insan, yaşadığı ânı geçmişin köklerinden kuvvet alarak ve 

gelecekteki hedeflerine yönelerek zenginleştirmelidir. 

 

İşte buna benzer bir durum da Teslim hikâyesinin Emin Beyi için geçerlidir. Tanpınar, 

hayatlarını eleştirel bir bakış açısıyla verdiği kahramanlarının bu muvazeneyi 

kuramamalarından kaynaklanan başarısızlıklarını anlatmıştır. Yaşadığı dönemin 

aydınlarını eleştirdiği ve onlara yol gösterdiği Teslim hikâyesinde de buna benzer bir 

durum söz konusudur. Emin Bey, yaşadığı toplumun gerçeklerinden kopuk olduğunu 

Anadolu’ya yaptığı bir yolculukta fark eder. O, bu kopukluğun gerçekle ideal arasındaki 

dengeyi kaybetmiş olmasından kaynaklandığını anlar. Yaşadığı toplumun kültürel 

yapısını ve gerçeklerini düşünmeyen Emin Bey, ideallerinin gerçeklerden çok uzakta 

olduğunu acı bir şekilde anlar ve hem devrimlerin hem de fikirlerinin ne kadar satıhta 

kaldığını görür. 

 

Tanpınar’ın hikâyeleri, hem kendi içlerinde hem de diğer hikâyelerle pek çok bağıntıya 

sahiptir. Hikâyelerdeki anlatıcıların, ister dışöyküsel olsun isterse benöyküsel, mekâna 

ve kişilere bakış açısı aynıdır. Anlatıcılar, anlattıkları varlığı dışarıdan içeriye doğru 

anlatmayı seçmişlerdir. Bu seçim hikâyelerin derin yapısında verilmeye çalışılan 

mesajlarla uyum içindedir. Kahramanların, içinde yaşadıkları mekândan etkilendikleri 

ve mekânın onlar üzerinde etkin bir role sahip olduğu düşünüldüğünde kapsayan 

mekândan kapsanana geçişin sebebi daha iyi anlaşılmış olur. Anlatıcılar, önce etkileyeni 

yani güçlü olanı anlatmış sonra da etkileneni vermiştir. Tanpınar’ın anlatıcıları sadece 

mekânı değil insanı da bu bakış açısıyla anlatmışlardır. Hikâyelerdeki hemen hemen her 

kahramanın önce fiziksel özellikleri verilmiştir. Ancak bu durum hikâyelerin 

başkahramanları için biraz daha farklı bir hal alır. Başkahramanların tamamına 

yakınının fiziksel özelliklerinden bahsedilmemiştir. Onları diğerlerinden ayıracak 

özellikleri hiçbir hikâyede ayrıntılı bir şekilde yer bulmamıştır. Hatta tam tersi bile 

söylenebilir. Başkahramanları, sıradan insanlardan ayıracak hiçbir özellik verilmemiştir. 

Başkahramanın sıradan bir hayata sahip olduğu pek çok hikâyede özellikle üzerinde 

durulan bir durumdur. Başkahramanın sıradan bir insan olarak gösterilme sebebi 

Tanpınar’ın insanı anlatmak gayesi içinde oluşuyla açıklanabilir. Tanpınar, herhangi bir 



insanın macerasını değil insanın kendini bulma çabasını anlatmaya çalışmaktadır. 

Bunun için de kendisini bulma çilesini yaşayan başkahramanlarının özel bir insan 

niteliği kazanmasını istememiştir. 

 

Bununla beraber zayıf karakterli başkahramanlarını etkileyen, onların kendilerini 

gerçekleştirme yolundan sapmalarına neden olan unsurlar (kadınlar, geçmiş, mekân…) 

ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. Bu hikâyelerin sadece bir macerayı anlatmadığı 

bundan öte bir amaç için yani Tanpınar’ın insan, hayat, tanrı hakkındaki görüşlerini 

anlattığı birer fikir risalesi olduğu düşünüldüğünde bu unsurların anlatılış gayesinin 

insana yol göstermek olduğu düşünülebilir. Kendisini gerçekleştirme çabası içindeki 

insana, bu amaç için mücadele ettiği unsurlar ve mücadelede niçin yenik düştüğü 

hakkında ipuçları verilmiştir. 

 

Geçmişin, başkahramanların yaşadıkları anı bölen ve onların yaşamlarına müdahale 

eden bir yönünün bulunması, başkahramanların onunla mücadele edecek gücü içlerinde 

bulamayıp çaresiz boyun eğmeleri, kadınların beraberlerinde getirdikleri duygular 

vasıtasıyla hayatı zenginleştirmelerine rağmen eğer bu duygular kontrol altına 

alınmazsa ne gibi olumsuz durumlarla karşılaşılacağı gibi hayat hakkındaki görüşler bu 

hikâyelerin hemen hepsinde yer bulan ve değişik yönleriyle tekrar tekrar anlatılan 

konulardır. 

 

Anlatıcılarla ilgili söylenebilecek diğer bir husus da kullandıkları erken anlatımlardır. 

Ayrı başlıklar altında da gösterilmiş bu özellik, hemen hemen bütün hikâyelerde 

karşımıza çıkan bir gerilim unsurudur. Anlatıcılar; bazen Erzurumlu Tahsin 

hikâyesinde olduğu gibi hikâyenin ilerleyen sayfalarında anlatılacak olaylardan 

bahsetmiş, bazen de Evin Sahibi’nde olduğu gibi hikâyenin başkahramanını bekleyen 

sonu daha hikâyenin başında haber vermiştir. Erken anlatımlar hikâyelerin ihtiyacına 

göre belirlenen işlevler yüklenmiştir. Örneğin Erzurumlu Tahsin hikâyesi insanın 

tabiat ve hayat hakkındaki fikirlerini sorguladığı durağan ve olaydan yoksun bir 

hikâyedir. Bu hikâyenin henüz başlarında sıradan bir insan olan Tahsin Efendinin 

geçirdiği köklü değişiklikler verilmiş sonra da anlatıcı onunla karşılaştığı günden 

bahsederek ilerleyen sayfalarda bu olayı anlatacağından bahsetmiştir. Anlatıcı bu 

karşılaşmayı anlatacağına dair verdiği bu erken anlatımla okuyucu için bir gerilim 



noktası oluşturmuş ve okuyucunun bu durağan hikâyeyi okuması için adeta bir hedef 

belirlemiştir. Diğer yandan Evin Sahibi hikâyesi olay yönünden oldukça zengindir. 

Buradaki erken anlatımda anlatıcı hikâyenin sonunda gerçekleşmesini beklediği 

ölümden bahseder. Yani okuyucunun hikâyenin sonunda ne olacağını az çok bilmesini 

sağlar. Böylelikle okuyucunun dikkati acaba ne olacak düşüncesinden uzaklaştırılıp 

gerçekleşmesi beklenen ölümü hazırlayan nedenler üzerine çekilmeye çalışılmıştır.  

 

Hikâyelerin ortak özelliklerinden biri de anlatıcıların hikâyenin vermek istediği 

mesajları özetler nitelikteki kelimeleri okuyucuya telkin eder gibi sıkça 

tekrarlamalarıdır. Bu kelimeler içinde bütün hikâyelerde en sık kullanılmış olanları 

şunlardır: tesadüf, talih, iradesiz, parlak, aydınlık, gece, su, rüya, hayal, bahçe, ev, yol, 

geçmiş, ölüm, perde… Örneğin; talih, tesadüf ve iradesiz gibi kelimeler, kendi hayatları 

üzerinde bir yaptırımları olmayan bu yüzden de hayatlarını kendileri dışındaki 

kuvvetlerin idaresine terk etmenin verdiği ızdırabı yaşayan başkahramanlar için gerek 

Geçmiş Zaman Elbiseleri gerekse benzer özelliklere sahip başkahramanların 

bulunduğu diğer hikâyelerde sıkça kullanılmış ve okuyucunun dikkati bu noktaya 

çekilmeye çalışılmıştır. 

 

Bazı hikâyelerde (Yaz Yağmuru, Teslim, Rüyalar, Evin Sahibi…) rastladığımız 

mekân değişiklikleri önemli bir işleve sahiptir. Mekânın insan üzerindeki etkisini daha 

etkili göstermek amacıyla kahramanların mekân değişikliği gerçekleşmeden önceki 

durumları ve mekân değişikliğinden sonraki durumları okuyucunun kıyaslamasını 

kolaylaştıracak şekilde ayrıntılarıyla verilmiştir. Hatta yine aynı sebeple bu 

değişikliklerin pek çoğu tamamen birbirine zıt durumlar halinde sunulmuştur. Bu 

durumu örnek olarak Yaz Yağmuru hikâyesinde Sabri ve Fatma arasındaki yakınlaşma 

gösterilebilir. Anlatıcı, Fatma’nın evden çıktıktan sonra Sabri’ye daha yakın 

davrandığını buna karşın eve girdiklerinde birbirlerine yabancılaştıklarını, evin aralarına 

üçüncü bir şahıs gibi girdiğini söylemesi mekân değişikliğinin ortaya çıkardığı 

değişiklikleri gösteren bir kanıt niteliğindedir. 

 

Başkahramanların tamamının erkek oluşu da hikâyelerdeki ortak noktalardan biridir. 

Kendini arayan bu kahramanları değiştiren, hayata bakışlarına derinlik kazandıran 

hikâyelerin tabiriyle onların içlerinde bulunan cihazları harekete geçiren unsur hemen 



hemen bütün hikâyelerde (Erzurumlu Tahsin, Bir Yol, Acıbadem’deki Köşk hikâyeleri 

bu genellemenin dışındadır.) kadınlardır. Hikâyelerdeki kadınlar, başkahramanlar için 

oldukça önemli bir yere sahiptirler. Başkahramanlar kendilerini gerçekleştirme yolunda 

aşkın bedensel ve ruhsal bütün boyutlarını yaşamak zorundadır. Belki de kadınların bu 

büyük etkileri nedeniyle başkahramanlar onlara olağanüstü vasıflar yüklemişlerdir. 

Başkahramanlar için aşkın sembolü olan bütün kadınların yukarıdan inen, parlak, 

olağanüstü varlıklar olması kadınlara yüklenilmiş bu ‘tamamlayıcı olma’ vasfıyla 

alâkalıdır.  

 

Hikâyelerin yapısına sirayet etmiş bir diğer önemli nokta zamana bakışla alâkalıdır. 

Hikâyelerin tamamına yakınında öykü zamanı yani olayların gerçekleşme zamanı ile 

öyküleme zamanı yani olayların anlatıldığı zaman sıkça birbirini bölmektedir. Araya 

anlatıcıların konuşmaları ve tespitlerinin de girdiği düşünülürse olayların akışının sıkça 

bölündüğü açıkça görülebilir. Elbette ki bu anlatım tarzı bilinçli bir seçimin sonucudur. 

Hikâyelerin derin yapısında verilen mesajlardan biri de zamanın çok küçük parçalardan 

oluşmasına rağmen aslında insanı ve hayatı kuşatan tek bir şey olduğu gerçeğidir. Bu 

yüzden hikâyelerde geçmişle hâl art arda ve birbiriyle iç içe verilir. Bu durum 

kahramanların hayatlarını istedikleri gibi yaşamalarına engel olur; ancak onların bu 

durumdan kurtulmalarına imkân yoktur. Çünkü bu kurtuluş ancak duygularına ve 

hayatına akıl yoluyla yön verebilen, geçmişin zenginliğinden faydalanıp ânını 

zenginleştirebilecek, ama onun hayatını bölmesine izin vermeyecek bir iradeye sahip 

insanların yapabileceği bir iştir. Hikâyelerin başkahramanları ise kuru ve boş hayatlarını 

başkalarının geçmişleri ile zenginleştirmişler; ancak irade ve akıl yoluyla hareket etme 

meziyetlerinden yoksun oldukları için bir anafora kapılmış gibi başkalarının hayatlarına 

kapılıp kendi hayatlarını onların hayatlarının arkasında yaşamaya katlanmak zorunda 

kalmışlardır.  

 



KAYNAKÇA 

 

Levi-Strauss, Claude, Le Cru etle cuit, Plan, Paris, 1964, s.15. 

 

Yücel, Tahsin, Yapısalcılık, YKY, İstanbul, 1999, s.141. 

 

Güzelşen, Rıfat, XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları I-II, YKY, 

İstanbul, 1998, s.120. 

 

Strohmaier, Eckard, Theorie des strukturalismus, Bonn, 1977, s.13. 

 

Kıran, Zeynel- Kıran, Ayşe, Yazınsal Okuma Biçimleri, Seçkin Yay., Ankara, 2000, 

s.19. 

 

Tanpınar, Ahmet Hamdi, Hikâyeler, Dergâh, İstanbul, 1999  



ÖZGEÇMİŞ 
 

1978 yılında Nevşehir’de doğdu. İlköğrenimini Anadolu’nun çeşitli illerinde tamamladı. 

Konya Endüstri Meslek Lisesinden mezun olduktan sonra 1996 yılında İstanbul 

Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümüne başladı. 2000 yılında buradaki 

öğrenimini tamamladıktan sonra Kayseri Erciyes Üniversitesinde yüksek lisans 

çalışmalarına başladı. Halen Beyazıt İlköğretim Okulunda Türkçe Öğretmeni olarak 

görev yapmaktadır.  

 

Adres: Ressam Hamdi Sokak Müge Apt. No: 5  

            Beşiktaş / İSTANBUL 

Tel: 0533 318 45 35 

Email: november293@hotmail.com  

 

 
 


