
 
 

 
 
 
 

 

 

  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ĐSTANBUL TEKNĐK ÜNĐVERSĐTESĐ ���� FEN BĐLĐMLERĐ ENSTĐTÜSÜ 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
Gülin DEDE 

Anabilim Dalı : Mimarlık 

Programı : Mimari Tasarım  

 

EKĐM 2010 
 

HETEROTOPĐK BĐR MEKÂN OLARAK TĐYATRO SAHNESĐ: 
UYUMSUZ TĐYATRO 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

EKĐM 2010 
 

ĐSTANBUL TEKNĐK ÜNĐVERSĐTESĐ ���� FEN BĐLĐMLERĐ ENSTĐTÜSÜ 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
Gülin DEDE 
(502061020) 

Tezin Enstitüye Verildiği Tarih : 13 Eylül 2010 

Tezin Savunulduğu Tarih : 08 Ekim 2010 

 

Tez Danışmanı : Doç Dr. Aytanga DENER (ĐTÜ) 
  

Diğer Jüri Üyeleri : Prof. Dr. Günkut AKIN (BĐLGĐ) 

Y. Doç. Dr. Đpek AKPINAR (ĐTÜ) 

  
  

HETEROTOPĐK BĐR MEKÂN OLARAK TĐYATRO SAHNESĐ: 
UYUMSUZ TĐYATRO 

 





 
iii 

 

 

Eşime ve anneme, 

 

 



 
iv



 
v

ÖNSÖZ 

Hayatımdaki yeri çok büyük olan tiyatro sanatına ve onun mekânsal ilişkilerine dair 
yaptığım bu çalışmada, tüm katkıları için öncelikle danışmanım Doç.Dr. Aytanga 
Dener’e, jüri üyelerim Prof.Dr. Günkut Akın ve Y.Doç. Dr. Đpek Akpınar’a çok 
teşekkür ederim.  

Üniversite hayatımın başından beri benimle birlikte yürüyen dostum Özden Demir’e, 
bu çalışma sırasında beni sabırla dinleyen sevgili arkadaşım Berna Göl’e ve bugün 
aramızda bulunmayan sevgili dostum Turgay Özdeniz’e çok şey borçluyum. 

Hayatım boyunca aldığım tüm kararlarda desteklerini esirgemeyen ve her zaman 
yanımda olduklarını bildiğim; anneme ve babama, bana olan sonsuz inancı için 
ağabeyime ve tüm sevgisi, sabrı ve neşesiyle her türlü sıkıntıda hep yanımda duran, 
yol arkadaşım, eşim Murat Tekin’e çok teşekkür ederim. 

 

Ekim  2010 
 

                                     Gülin Dede 

                                       (Mimar) 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
vi



 
vii

ĐÇĐNDEKĐLER 

                                                                                                                                           Sayfa 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

ĐÇĐNDEKĐLER ........................................................................................................ vii 
ŞEKĐL LĐSTESĐ ........................................................................................................ ix 

ÖZET .......................................................................................................................... xi 
SUMMARY ............................................................................................................. xiii 
1. GĐRĐŞ ...................................................................................................................... 1 

2. HETEROTOPĐK MEKÂN ................................................................................... 5 

2.1 Mekân Üzerine Farklı Bakış Açıları .................................................................. 6 

2.2 Heterotopya ...................................................................................................... 12 

2.3 Heterotopyanın Etkilendikleri ve Etkiledikleri ................................................ 18 

3. TEATRAL MEKÂN ............................................................................................ 29 

3.1 Tiyatroda Mekân Özelikleri (Tiyatro ve Gösteri Mekânı) ............................... 31 

3.2 Dramaturjik Birim Olarak Tiyatro Mekânı ...................................................... 56 

3.3 Heterotopyanın Teatral Mekândaki Tezahürleri .............................................. 57 

4. UYUMSUZ TĐYATRO ........................................................................................ 69 

4.1 Uyumsuz Tiyatroda Olay ve Mekân Kurgusu .................................................. 72 

4.2 Örnekler Üzerinden Heterotopya Okuması ...................................................... 74 

4.2.1 Samuel Beckett ve Godot’yu Beklerken ................................................... 74 

4.2.2 Harold Pinter ve Git Gel Dolap ................................................................. 80 

4.2.3 Jean Genet ve Balkon ................................................................................ 84 

5. SONUÇ .................................................................................................................. 91 

KAYNAKLAR ......................................................................................................... 95 

 

 



 
viii 

 



 
ix

ŞEKĐL LĐSTESĐ 

                                                                                                                                          Sayfa 

Şekil 2.1 : Panoptikon, Bentham, 1785 20 

Şekil 2.2 : Günümüzde Tarlabaşı ve Kentsel Dönüşüm Örneği 22 

Şekil 2.3 : Galata Köprüsü üzerindeki balıkçılar 24 

Şekil 2.4 : Sarkis’in Site sergisinden örnekler, 09.2009-01.2010, Đstanbul Modern 25 

Şekil 2.5 : Diego de Silva y Velazquez, Las Meninas (Nedimeler), 1656 26 

Şekil 3.1 : Dionysos Tiyatrosu, M.Ö. 4. yy ............................................................... 33 
Şekil 3.2 : Epidauros tiyatrosu, mimar Polykleitos, M.Ö. 4. yy ................................ 33 

Şekil 3.3 : Marcellus Tiyatrosu, M.Ö. 12. yy ............................................................ 34 

Şekil 3.4 : Olimpico Tiyatrosu, Đtalya, 1585 ............................................................. 35 

Şekil 3.5 : The Globe Theatre, Shakespeare Tiyatrosu, Londra, 1599 ...................... 35 

Şekil 3.6 : Bayreuth Tiyatrosu,1876 .......................................................................... 36 

Şekil 3.7 : Walter Gropius, “Total Tiyatro”, 1926 .................................................... 37 

Şekil 3.8 : Total Tiyatro, çerçeve sahne- açık sahne- arena sahne ............................ 37 

Şekil 3.9 : Teatro del Mondo, 1979 ........................................................................... 38 

Şekil 3.10 : Direklerarası ........................................................................................... 39 

Şekil 3.11 : Letafet Apartmanı .................................................................................. 39 

Şekil 3.12 : Türkiye’den sokak performansları 1: Taksim’de bir sihirbaz ve Aslı 
Tandoğan-Tuzlabuz performansı ........................................................................ 41 

Şekil 3.13 : Türkiye’den sokak performansları 2: Maskistanbul kukla ve pandomim 
performansları .................................................................................................... 41 

Şekil 3.14 : Beşiktaş-Kadıköy Şehir Hatları Vapuru, Đstanbulimpro tiyatrosu 
performansı ........................................................................................................ 41 

Şekil 3.15 : Garajistanbul, iç ve dış görünüm, Đstanbul ............................................. 42 

Şekil 3.16 : Saxe-Meiningen Dükü’nün Arminius savaşı için çizdiği taslak ............ 45 

Şekil 3.17 : Andre Antoine’un yönettiği Emile Zola’nın La Terra adlı oyunun 
doğalcı dekoru, 1900 .......................................................................................... 46 

Şekil 3.18 : Stanislavski- Vanya Dayı, 1899 ............................................................. 46 

Şekil 3.19 : Meyerhold- The Dawn (1920),  Meyerhold- Bathhouse (1930) ............ 47 

Şekil 3.20 : Bertolt Brecht, Sezuan’ın Đyi Đnsanı, 1943 ............................................. 49 

Şekil 3.21 : Bauhaus sahne tasarımı .......................................................................... 50 

Şekil 3.22 : Grotowski, Ataların Gecesi (1961) ve Sadık Prens  (1966 ) oyunlarında 
seyirci oturma düzenleri  ................. 52 

Şekil 3.23 : Grotowski, Kordian, 1962, Sahne düzenlemesi, oyunda seyirciler akıl 
hastanesinde tedavi gören hastalardır................................................................. 52 

Şekil 3.24 : Dot,  Đki Kişilik Bir Oyun, 2006, Sahne tasarımı ................................... 54 

Şekil 3.25 : Dot,  Dün Meydana Gelen Bir Olayda, 2008 , Seyirci-oyuncu ilişkisi .. 54 

Şekil 3.26 : Ezilenlerin Tiyatrosu Festivali afişi, Filistin, Nisan, 2009 ..................... 62 

Şekil 4.1 : Alfred Jarry tarafından hazırlanan Kral Übü oyununun afişi, 1986 ......... 70 
Şekil 4.2 : Godot’u Beklerken (Waiting for Godot), Paris, 1952 .............................. 77 

Şekil 4.3 : Godot’u Beklerken (Waiting for Godot), Almanya, 1992 ....................... 77 

Şekil 4.4 : Git Gel Dolap (The Dumb Waiter), Lizbon, 1963 ................................... 83 

Şekil 4.5 : Git Gel Dolap (The Dumb Waiter), New York, 2006 .............................. 83 

Şekil 4.6 : Balkon (The Balcony), Chicago, 1980 ..................................................... 87 



 
x



 
xi

HETEROTOPĐK BĐR MEKÂN OLARAK TĐYATRO SAHNESĐ: 

UYUMSUZ TĐYATRO 

ÖZET 

Teatral mekân, günümüz tiyatrosu için, dekorun ve oyuncunun içine yerleştirildiği 
bir boşluk olmaktan çıkarak, tiyatronun tüm unsurlarını barındıran bir yapıya 
dönüşmüştür. Artık, tiyatro eserinin anlaşılmasında anlam üreten bir araç olarak 
görülen mekân, sahneleme ve dramaturjinin temel kavramlarından biri olarak 
değerlendirilmektedir.  

Tez kapsamında, tiyatroda mekân kavramına genel algının dışında, farklı açılardan 
yaklaşılması, mekânın tiyatro yapıtlarında ve sahnede alternatif biçimde yorumlanan 
mekân ile ilişkilendirilerek, heterotopya kavramı üzerinden yeniden sorgulanması 
amaçlanmaktadır.  

Çalışma içerisinde ifade edilen heterotopik mekânlar, “baskıcı bakışın mekânı” 
olarak nitelenen, birbirleri ile uyumlu olmayan mekânların üst üste gelebildiği, 
zaman dilimleriyle birbirlerine bağlanmış katmanlı mekânlardır. Đçerdiği sorunlu 
mekân ifadeleri ile heterotopya, birçok alanda kendini gösterse de, teatral mekân, çok 
katmanlılığın ve uyumsuz yerleşmelerin gözlenebileceği en dikkat çekici 
mekânlardan biridir. Bu bağlamda bu çalışmada, vurgulanmaya çalışılan, teatral 
mekanın heterotopik yapısınının yanısıra heterotopya kavramının tiyatro sanatındaki 
varlığını ve yönlendirmelerini gözlemleyebilmektir. 

Bu kuramsal altyapı çerçevesinde, tiyatronun tarihsel süreçte geçirdiği değişimlerle 
beraber, mekânsal özellikleri incelenerek, teatral mekânın içerdiği sahne, seyirci, 
oyuncu ve öteki kavramlarının mekân oluşumuna etkisinin önemine de dikkat 
çekilmeye çalışılmaktadır. Teatral mekânda heteropik mekânın sıklıkla 
gözlenebildiği "Uyumsuz Tiyatro" da, hem dramaturjik hem de mekânsal anlamda 
incelenerek, çalışma içerisinde verilmeye çalışılan kuramsal çerçeve desteklenmek 
istenmektedir. 

Teoride olduğu kadar pratikte de yalnızca bir gösteri mekânı olarak ele alınmayan 
teatral mekânın, Uyumsuz Tiyatro örneğinde de ele alındığı üzere, farklı olmanın, 
direniş göstermenin mekânı olarak da ifade edilebileceği, günümüz tiyatrosunun en 
önemli sorunsallarından biridir. Bu çalışma, topluluk eseri olarak ortaya konan 
tiyatronun insan, mekân ve zaman ile olan ilişkisinden doğan sonuçları sorgulamaya 
çalışmaktadır. 

 

 



 
xii

 



 
xiii 

THE THEATRE STAGE AS HETEROTOPIC SPACE: 

THEATRE OF THE ABSURD 

SUMMARY 

Today, theatrical space is not a void anymore, in which the actor and the setting is 
simply placed, but has become an entity that includes all elements of the theatre 
itself. Space, seen as a structure to produce meaning for the theatrical piece, is now 
considered to be one of the essential concepts of dramaturgy and of staging. 

The main object of the thesis paper is to requestion space through the concept of 
heterotopia by focusing on different approaches to space in theatre, studying the 
difference between the written piece and what is presented in terms of the 
interpretation of space. 

The heterotopic spaces mentioned in this thesis defined to be “spaces of oppressive 
gaze”, are superposed spaces where incoherent can come together, connected 
through pieces of time. With the controvertial expressions that it features, heterotopia 
can be observed in many different areas, yet not many of them are as important in 
these terms as the theatrical space which has a layered nature and an absurd settling. 
In this context, what is dwelled upon here is the existence and the determining role of 
heterotopia in the art of theatre. 

In this theoratical frame, the concepts of stage, spectacle, actor and the other and 
their impact on the spatrial production is being stressed along with the changes 
theatre has gone through historically, through studying its spatiality. This theoratical 
frame is going to be supported by mentioning Absurd Theater both dramaturgically 
and spatially, as it is quite related to the concept heterotopia which is one of the key 
concepts of this work. 

Theatrical space, is not considered to be just a space of representation either in theory 
nor in practice, yet it is one of the major problematics of today’s theater as it can be 
said to be the place of the different and of resistance. This paper aims to question the 
consiquences arising from the relationship of theater -a social production- with 
people, space and time. 

 

 

 



 
xiv



 
1 

1.  GĐRĐŞ 

 “Gemisiz uygarlıklarda düşler kurur, maceranın yerini casusluk, 

korsanların yerini de polis alır.” Michel Foucault  (2005;302)  

Tiyatro tarihinin akışını sarsıcı bir şekilde değiştiren tiyatro adamlarından Bertold 

Brecht (1994), bütün sanatların, sanatların en büyüğü olan yaşama sanatına katkıda 

bulunduğunu söylemiştir. 

Yedinci sanat olarak addedilen sinemanın önemli Türk yönetmenleri arasında yer 

alan Reha Erdem, yapıtlarında insan olmaya ve büyümeye dair temaları ince 

detayları ile konu edinmektedir. Bu temaları zaman ve mekân kavramları ile birlikte 

ele alan Erdem’in yönetmenliğini yaptığı “insan nedir ki?” sorusuna cevap bulmaya 

çalışan “Korkuyorum Anne” ve “Hayat Var” filmleri ise, içerdiği olay-mekân 

kurgularının yanı sıra, su ve sandal öğelerini filmin merkezine yerleştirmiş olmaları 

açısından da benzeşmektedirler.  

Đki filmde de kahramanlar, sandalla denize açılarak geleneği kıran ama modernliği 

yakalayamayan bir şehir yaşamının sıkıştırılmışlık duygusundan kurtulmak için 

kendilerine ait bir öteki mekân-zamana kürek çekmeye çalışmaktadırlar 

(Çiçekçioğlu, 2006).  

“Korkuyorum Anne” filminde seyircinin dikkati, Michel Foucault’nun kriz 

heterotopyaları olarak ifade ettiği, sorunlu birer heterotopik durum olarak 

yorumladığı, sünnet, erkeklik ve askerlik üzerine kurulmuş toplumsal değerler 

sistemine çekilmek istenmiştir. 

“- inan bana sana çürük verirler, dene şu raporu artık.  

- korkuyorum be abi.. 

- ya, samimi söylüyorum, valla sakatsın sen! 

- saol be abi, inşallah...”  

Yukarıdaki repliklerde de görüldüğü üzere, Aytekin'in çürüğe çıkıp askere gitmeme 

umudunda, küçük Çetin'in sünnet korkusunda, “Hayat Var”da ise Hayat’ın yatalak 

dedesinde, kanunsuz işler kovalayan babasında ya da tacizci mahalle bakkalının 

Hayat'ı soktuğu bunalımlarda, toplumunun ötekileşmiş insanlarının bir fotoğrafı 



 
2

çekilmektedir. Toplum tarafından dışlanan bu insanlar, kendi varlıkları ve toplum 

düzeninde yaşama dirençleri ile kendi heterotopyalarını yaratmaktadırlar. 

Feride Çiçekçioğlu (2006), sandal figürü ve kahramanların korkularının yanı sıra, 

filmdeki olayların, mekânların bir araya getirilişinin de oldukça farklı olduğundan 

bahseder. Senaryonun bu farklılığını, eşzamanlılık, iç içe geçme, zamanlar ve 

mekânlar arasında bütün noktaların birbirleriyle bağlantılı olduğu karmaşık bir yapı 

olarak özetler.  

Yukarıdaki sinema örneklerinde olduğu gibi, simgelerle ya da iç içe geçen zaman-

mekân ile yaratılan heterotopik mekânla tiyatro sanatında, “teatral mekân” 

kurgusunda sıklıkla karşılaşılır. Teatral mekânın, hem mekânsal hem dramaturjik 

ifadesindeki arayışlar, onu, sinema sahnesinde olduğu gibi sorunlu ve ötekileşmiş bir 

alana taşımaktadırlar. 

Bu bağlamda bakıldığında bu çalışmanın çıkış noktası; tiyatroyu herşeyden önce bir 

mekân sanatı olarak görmek olmuştur. Öteki! için yapılmakta olan tiyatronun var 

olabilmesinin ana fikri, belki de, açık ya da kapalı bir mekânda sergileniyor 

olmasıdır; ki doğuşundan itibaren dramaturji üzerine değişimlerden önce mekânsal 

değişimleri yaşaması biraz da bu nedenledir.  

Tiyatro yalnızca sahne üzerinde sergilenen bir piyesten ibaret değildir. Tiyatro, 

oyunun oynandığı sahneden başlayarak, metinde gizlenen soyut mekânlara, 

seyircinin oturduğu alandan, içinde bulunulan binaya kadar bir bütündür. Gerçek bir 

binanın içinde, gerçek bir sahne platformu üzerinde gerçek dışılığı yaratma çabası 

tiyatroyu baştan sorunlu kılmaktadır. Hem metinde tasvir edilen gerçek (olmayan) 

mekânı hem de dramaturjik olarak hayal edilmesi gereken mekânı gerçek bir 

mekânda yaratmaya çalışmanın karşılığını mekânsal olarak ifade edebilmek ise 

oldukça zordur. Bu noktada diğer sanatlardan ayrı bir noktada duran, sorunlu, mekân 

ve zaman bağlamında katmanlı bu sanatı, mekânsal temelde incelerken onu en iyi 

ifade edebilecek kavramlardan biri olarak heterotopya uygun bulunmuştur.  

Buna göre, Foucault’nun (2005;291) heterotopyayı tanımladığı “Başka Mekânlara 

Dair” metnindeki “eşzamanlının dönemindeyiz, yan yana koyma dönemindeyiz, 

yakın ve uzak döneminde, yan yananın, kopuk kopuğun dönemindeyiz” açıklamasını 

işaret edebilecek en önemli mekânlardan birinin teatral mekân olduğunu söylemek 

mümkündür. 



 
3 

Tiyatro ve heterotopya ilişkisi üzerine fikir üretmeye, birbirleri ile bağlantılarını  

ortaya koymaya ve bu ilişkilerin nasıl ve hangi sonuçları doğurduğunu bulmaya 

çalışan bu tezin temel koyutlarından biri de, heterotopyanın tiyatro sanatındaki 

varlığını ve katkılarını gözlemleyebilmektir. Çalışma kapsamında, mekânın, tiyatro 

metinlerinde ve sahnede alışılmışın dışında yorumlanan mekân ile ilişkilendirilerek 

yeniden sorgulanması amaçlanmıştır. 

Bu bağlamda tezin belkemiğini oluşturan heterotopya kavramı çalışma içerisinde 

çoklu-eşzamanlı yer olarak, iktidar karşısında kendi ötekisini de var eden, baskı 

altında bırakılan, rahatsız edici, uyumsuzlukların birlikteliğini işaret eden mekânların 

ifadesi olarak okunmaya çalışılacak, teatral mekânda nasıl ifade edilebildiğine dair 

sorulara yanıt aranacaktır. 

Bu okumalar yapılırken, Foucault’nun heterotopya kavramından kuramsal altyapı 

olarak yararlanılacak, kavram Foucault’nun yanısıra heterotopya üzerine çalışan 

diğer bilim adamlarının (Kevin Hetherington, Genocchio vb) fikirleri üzerinden 

tartışılacaktır. Ancak kavramın çalışma içerisindeki anlamının netleştirilmesi, 

çalışma içerisinde verilen örneklerin ve özellikle üçüncü bölümde anlatılacak olan 

teatral mekânın anlaşılır kılınması için Foucault’nun “Başka Mekânlara Dair” adlı 

konuşma metni detaylı olarak incelenecek ve heterotopya tartışmasına ana kaynak 

olarak kullanılacaktır.  

Çalışmanın ikinci bölümünde mekân kavramı üzerine bugüne kadar ortaya konmuş 

fikirler ile birlikte öteki mekânları ifade eden heterotopyanın oluşumunda öncülük 

eden ütopya - distopya gibi mekânsal kavramlar ifade edilerek, heterotopya 

kavramının ortaya çıkış süreci, heterotopik mekân ve ilkeleri ile detaylı olarak 

yorumlanacaktır. Aynı bölüm içerisinde, heterotopya gibi mekânsal bir kavramın 

hayatımız içerisinde yer alan konulara (sanata, gündelik hayata vb.) nasıl yansıdığı 

ve kendisinin de nelerden etkilendiği okunmaya çalışılacak, bu bağlamda 

panoptikonun temel özellikleri, gözetleme ve seyir kavramları literatür bölümü 

olarak addedilebilecek olan bu bölüm içerisinde incelenecektir.  

Heterotopyanın mekânsal anlamda birçok farklı sanat dalı ile ilişkisinin 

kurulabileceği açıktır. Ancak çalışma kapsamında, yukarıda da belirtildiği üzere tüm 

sanat dalları içerisinde mimari anlamda mekânsal özelliklerin en çok hissedildiği, 



 
4

heterotopik mekânların okunabildiği sanat dalı olarak dikkat çeken tiyatro ile 

birlikteliği anlatılacaktır.  

Teatral mekânın heterotopik ifadesini görebilmek için, öncelikle üçüncü bölümde, 

tiyatro sahnesinin genel mekân özelliklerinden bahsedilecektir. Zamanın teatral 

mekân üzerindeki etkilerini gösterebilmek adına, günümüze kadar geçirdiği 

farklılaşmaların sebepleri ve sonuçları çözümlenmeye çalışılacak, sahne elemanları, 

seyirci, sahne, metin, oyuncu, dekor ilişkileri mekânsal olarak ifade edilecektir. 

Tiyatronun dramaturjik anlamdaki mekânsallığına da dikkat çekilerek, metnin nasıl 

mekânsallaşabildiği gösterilmeye çalışılacaktır. Daha sonra, buradaki 

çözümlemelerin heterotopya kavramıyla olan ilişkisi üzerinde durulacak, heterotopik 

bir mekân olarak sahne mekânı, hem dramaturjik hem de mekânsal anlamda 

incelenecektir. Foucault’nun heterotopik mekânları kurgularken dikkate aldığı, seyir 

ve gözetleme kavramlarının da tiyatro sahnesindeki anlamları sorgulanacaktır.  

Hetrotopik ve teatral mekân birlikteliğinin, mimarlık ve temel aldığı mekânsal 

düzenleme ile ilişkisi üzerinde yine bu bölüm içerisinde durulacaktır.  

Dördüncü bölümde ise, tiyatro tarihinde, heterotopyanın, farklı mekân söylemleri 

arasındaki yerini anımsatan ve birçok anlamda benzerlikler gösteren tiyatronun 

sorunlu çocuğu “Uyumsuz Tiyatro” ve mekân özellikleri incelenerek, önde gelen üç 

isim ve onların en çok konuşulan oyunları üzerinden bir okunması yapılmaya 

çalışılacaktır.  

Sonuç bölümünde, tüm bu okumaların bir analizi yapılarak, heterotopik teatral 

mekânın gündelik hayatımızda geldiği noktalar incelenecektir. Heterotopya ve tiyatro 

sahnesinin, mimari mekâna getirdiği farklı bakış açıları ve yorumları ile mimarlık 

alanına düşünsel katkısı ve günümüzdeki anlamları üzerinde durulacaktır.  

Bu çalışma; tiyatroya ait mekânsallıkları (tiyatro binası, gösteri mekânı ya da seyirci 

mekânını) mutlak mekân olmaktan çıkarıp, dramaturjik yapısının da etkisi ile söz 

söyleyen, sorunlu, farklı mekânları ve zamanları tek mekânda üst üste bindirebilen 

bir mekân olarak görmesi ve onu mekânsal bir kavramla özdeşleştirerek incelemesi 

bakımından farklı bir noktada durmaktadır. Tiyatronun ahenksizlik içindeki ahenki 

yakalaması ve bunu, yine kendisi gibi düzensizlik içinde kendi düzenini kuran bir 

kavram olan heterotopya ile ilişkilendirilebilmesinin, alternatif akımlara kucak açmış 

günümüz tiyatrosu için oldukça önemli olduğu da gözden kaçırılmamalıdır.  



 
5 

2.  HETEROTOPĐK MEKÂN 

Birçok yaklaşımda, çok farklı nitelikteki görüngü ve olgularla ele alınmakla birlikte, 

en genel anlamıyla mekân, insanı çevreden belli bir ölçüde ayıran ve içinde 

eylemlerini sürdürmesine elverişli olan boşluk, sınırları gözlemciler tarafından 

algılanabilen uzay parçası olarak ifade edilmektedir (Url-1). 

Modernizmle beraber, içerdiği boşluğun tanımı ile değil de, daha çok kavramsal 

yapısıyla algılanıp tanımlanmaya başlayan mekân için, insanlık tarihinin modern-

öncesi dönemlerinde bu soyutlamaya gerek duyulmamıştır. Mekân algısının 

geometrik bir anlayışla ilk olarak M.Ö. Yunan kozmolojisi, astrolojisi ve hatta siyasi 

düşüncesinde yer tuttuğunu söylemek mümkün olsa da, asıl varlığını Orta Çağların 

sonunda göstermiş, duyularla algılanandan öte, soyut matematiksel verilerle 

tanımlanabilen bir kategori olarak kendini-anlamını yakın dönemlerde bulmaya 

başlamıştır (Nalbantoğlu, 2008). 

Antikiteden bugüne, mekâna yaklaşım zaman zaman değişse de, kavrama olan 

ilginin çıkış noktası mekân-özne birlikteliğinin sorgulanma ihtiyacı olmuştur. Birçok 

kuramcıya göre mekân, içinde yaşayan insanların varlığıyla kendi varlığını ifade 

edebilmektedir. Tarihçi Sigfried Gideon (1967) mekânın bu durumunu açıklarken, 

mekânın tek başına algılanmayı bekleyen pasif bir hacim olmadığını, insan eylemleri 

ile dinamizme kavuşan, sürekli olarak, yeniden oluşturulan ve biçimlendirilen bir 

metin olduğunu ifade etmiştir. 

Mekânın algılanması ve kullanımı, bireysel ve sosyal olguların bir ürünü olduğu için 

mekân kökeninde tartışmalı bir hale gelmektedir (Vidler, 1999). Düşünce tarihi 

içerisinde mekânın fiziksel boyutundan çok kullanıcısı veya algılayıcısı 

konumundaki insan etkisi ile açıklanmaya çalışılması, psikoloji, sosyoloji, 

antropoloji, felsefe gibi bilimlerle ilgilenenlerin bu tartışmaya dahil olmasıne neden 

olmuştur.  



 
6

Đnsanlar arasındaki toplumsal ilişkilerin nasıl oluştuğu sorusundan yola çıkarak 

mekân sosyolojisine yönlenen John Urry, “Mekânları Tüketmek” adlı kitabında şöyle 

söylemektedir. 

“Yerin anlaşılması, kuramsal çaba olmaksızın gerçekleşmez. Yere ait toplumsal ilişkiler ve 

yerin tüketilmesi gibi görünürde yalın olanı bilmek, gelişkin bir toplumsal kuramlaştırma 

gerektirmektedir. Daha doğrusu, neredeyse tüm büyük toplumsal ve kültürel kuramlar yerin 

bir biçimde tanımlanmasına dayanırlar.” (Urry, 1999;10) 

Bahsedilen bu kavramsal çerçevede, mekân üzerine söylemler başlığı altında, tarihsel 

süreçte mekân kavramına yaklaşımların bir okuması yapılması amaçlanmaktadır. 

2.1 Mekân Üzerine Farklı Bakış Açıları 

Mekânın bireyden bağımsız olamayacağı fikrinden yola çıkan bu çalışma içeriside 

incelenilen, toplumu ve bireyi anlayabilmek için yapılan birçok mekân ifadesi 

arasında, en net ayrım mutlak mekân - göreli mekân ayrımı olarak gözükmektedir.  

Isaac Newton’un ortaya attığı mutlak mekân, hiçbir dışsal şeye bağlı olmadan, 

kendiliğinden her zaman vardır ve hareketsizdir. Newton’a göre fizikte kabul 

edilmesi gereken üç şey vardır: 

1) Sonsuz ve her yerde aynı, üç boyutlu mekân, 

2) Aynı şekilde akan, sonsuz zaman ve 

3) Mekâna yayılmış, boş mekân içinde birbirlerini belli bir güçle çeken somut 

noktalar. 

Bu üç madde üzerinden mekânı yorumlayan Newton, mekânı sonsuz bir boşluk 

olarak kuramsallaştırır. Bu anlayışa göre sonsuz mekân yalnızca bir koordinatlar 

sistemidir ve içindeki madde ya da beden için mekânın varlığı yalnızca koordinatları 

ile anlam ifade etmektedir (Newton, 1962). 

Mekâna aynı bakış açısı ile yaklaşan  matematikçi ve bilim adamı Pierre Gassendi 

de, sonsuz bir boşluk olarak yorumladığı mekânın kendi koordinat sistemi olduğunu 

ve dışarıdan bir etkinin bu sistem üzerinde bir etkisi olamayacağını söyler. Gassendi 

de, Newton da, en basit anlamıyla özneden tamamen koparılmış, bir mutlak mekân 

tanımı yapmaktadırlar. 

Modern dönem felsefesinin kurucularından Descartes, insan zihninde doğuştan var 

olduğunu kabul ettiği gerçeklerden başlanarak ve matematiğin metodu kullanılarak 



 
7 

apaçık bilgilere varılabileceğini iddia etmiştir. Herhangi bir maddenin üç boyutlu 

özellikleri (derinliği, boyu ve genişliği) ile yani maddenin hacmi ile mekânı bir 

tutmuş, maddenin mekânsal olduğunu ve maddenin olmadığı, gövdesiz bir mekânın 

mümkün olmadığını söylemiştir (Descartes, 2008). 

Mutlak mekâna karşıt bir anlayış benimseyen göreli mekân ise mutlak mekân 

içerisindeki hareketlerden yola çıkmaktadır. Mekânın varlığını kabul etmez, onun 

yerine, mekânda konumlanmış diğer varlıkların birbirleriyle ilişkilerinin mekânı var 

ettiği görüşünü savunur. Başka bir deyişle göreli mekân, mutlak mekânın duyularla 

belirlenen hareketi, boyutu ya da ölçüsüdür denebilir. 

David Harvey, mutlak mekân - göreli mekân karşıtlığından bahsettiği kitabının giriş 

bölümünde, mutlak mekânın maddeden bağımsız kendinden bir şey halinde 

bulunduğunu, bu sayede olguların ayırt edebilecek ve sınıflandırabilecek bir yapıya 

sahip olduğunu söyler. Göreli mekân görüşüne göre ise, onun sadece birbirleriyle 

bağlantı halindeki nesnelerin varlığı sayesinde var olan, bu nesneler arasındaki bir 

ilişki olarak anlaşılmasını gerektirir (Harvey, 2009). 

17. yy’da başlayan ve günümüzün bilişsel dünyasına kadar uzanan soyut, içi boş 

kapsayıcı bir içeren olarak görülen modern mekân anlayışından çok önceleri, Antik 

Yunanda, (o dönemde mekân kelimesinin tam bir karşılığı olmasa bile) Aristoteles 

düşünce tarihinin ilk mekân tanımını yapmıştır. Mantığın kurucusu olan Aristoteles’e 

göre mekân göğün sınırları altında kalan irili, ufaklı algılanan her şeyin toplandığı 

dinamik bir alandır. Ancak burada bahsedilen dinamik alanın, modern mekân 

anlayışındaki mekanik hareketten ya da mekânı xy koordinat sistemi olarak gören 

mutlak mekân kavramsallaştırmasından farklı olduğuna dikkat çekmek gerekir. 

Çünkü Aristoteles de mekân, içi boş bir yer değil, birşeyin etrafının başka birşeyle 

sarılması, çevrelenmesi anlamındadır. 

Antikite’de Aristoteles ile başlayan mekânı beden deneyimleriyle kavrama fikri, 

beden-mekân ilişkisinde açıklığı öngörmesi nedeniyle demokrasi düşüncesine bağlı 

olarak geliştiği gibi, kültürel ve toplumsal bir anlam da içermektedir. 

Antik Yunan’dan sonra, Roma uygarlıkları ve Ortaçağ’da iktidarın etkisi ile, yerleşik 

dışarıdan algılamaya izin vermeyen bir mekân anlayışı oluşmaya başlamıştır. 

Rönesans ile birlikte ortaya çıkan coğrafi keşifler ve sanatsal gelişmelerle mekâna 

yaklaşım da değişmiş,  ihtişam ve zenginliği vurgulayan mekânlar kendini 



 
8

göstermiştir. 18.yy’ın aydınlanmacı karakteri ile birlikte dışa dönük, harekete izin 

veren mekânlar kurulanmaya başlamış, Fransız Devrimi ile de özgürlükçü mekân 

fikirleri ortaya atılmıştır. 

Modern sonrasındaki bilişsel ve teknolojik gelişmelerle birlikte ise mekân kavramı 

bambaşka bir yöne doğru gitmeye başlamıştır. Rönesans ve daha sonra Sanayi 

Devrimi ile sıklıkla sorgulanmaya başlayan mekân, artık inanışların dünyaya 

yansıması olarak değil, özgürlüğün ifadesi için düzenlenmektedir. 

Edmund Husserl tarafından kurulmuş fenomenoloji geleneğinin içinde yer alan 

Heidegger de zaman-mekân ikiliği üzerinden mekân kavramına yeni yorumlar 

getirmiştir. Mekânı insan ile olan ilişkisi üzerinden yorumlayan Heidegger, mekânı 

önceleyen açık ve özgür birşeyin bulunduğunu, bunun da özgürlüğün kendisi 

olduğunu söylemektedir.. Heidegger, Aristoteles’in yaklaşımı üzerinden tanımladığı 

mekânı, kartezyen düşüncenin tersine, bir etkileşim ve deneyimleme yeri olarak 

görmektedir. Đlk basımı 1927 yılında yapılan “Varlık ve Zaman” adlı kitabında 

mekânın kendi başına hiçbir şey olmadığını, mutlak mekân diye bir şey 

bulunmadığını söyler. Aristoteles’in mekân tanımlamasında olduğu gibi, mekânın 

ancak içerdiği cisimler ve enerjilerle var olduğunu belirtir (Heidegger, 2008). 

Modern çağların filozofu Kant (1993) ise, “Arı Usun Eleştirisi” adlı kitabında, sezgi 

ve kavramların tüm bilgimizin öğelerini oluşturduğunu, ne kavramların belli bir 

yolda onlara karşılık düşen sezgi olmaksızın, ne de sezginin kavramlar olmaksızın 

bir bilgi verebileceğini söylemiş, mekânı doğuştan sahip olunan bir kavram olarak 

ifade etmiştir. Kant’a göre görülen, mekân değil, mekânın içinde taşıdığı şeylerdir. 

“Genel Görelilik Kuramı”nı ortaya koymuş olan Einstein, zamanın, ölçüldüğü 

olaylar dizisinden ayrı, bağımsız bir varlığı olmadığını söylemiş, zaman gibi mekânı 

da doğrudan algıya bağlı olarak ele almıştır. Ortaya attığı kuramla, uzay ve zaman 

olarak kabul edilen şeylerin zaman-mekân bütününün bir parçası olduğunu 

göstermiştir. Dolayısıyla zaman ve mekân, doğrudan algıya bağlı olarak 

yaratılmaktadır. Böylece, görecli yaşanan bir dünyanın parçası haline gelirler. 

Dünyanın zihindeki görüntüsünü oluşturabilmek için zaman ve mekân algısı 

gereklidir. Madde, zaman ve mekândan bağımsız olamaz. Eğer bunlardan herhangi 

biri,  madde, mekân veya zaman eksikse, tümü eksiktir. Maddenin var olması için 

mekânın varlığı, zamanın varlığı için maddenin varlığı ve mekânın varlığı için de 



 
9 

zamanın varlığı gereklidir. Zaman ve mekân mutlak değildir, izleyicinin 

hareketlerine göre değişim gösterirler. Zaman, mekân ve izleyici, tümü birbirine 

bağımlıdır (Bal, 2005). 

Duygulardan ziyade, çoğunlukla (artık) matematiksel veriler ile teorik olarak 

yorumlanmaya başlanan mekân kavramı, farklı yaklaşımlarla da olsa Batı felsefesi 

içinde hep var olmuştur.  

“Mekân nedir?” sorusuyla yola çıkan sosyolog George Simmel boş bir mekâna 

anlam kazandıran toplumsal etkileşimlerdeki mekânsal biçimlerin beş temel 

özelliğinden bahseder. Bunlar; 1.Mekânın eşsiz ya da tek olma durumudur. Buna 

göre, her mekân özgül ve kendine ait farklı öznelliğe sahiptir. 2.Mekânın belli 

sınırlar içerisinde, parçalara ayrılmış olarak var olmasıdır. 3.Toplum tarafından 

belirlenmiş ve mekân içerisine sabitlemiş etkileşimlerdir. Kısaca, bazı mekânlarda 

sadece orada yapılmasına izin verilen şeyler yapılır. 4.Mekân içerisindeki öznelerin 

birbirleri ile yakın ya da uzak oluşu ve görme duyusu ile ilgilidir. 5.Hareket ve 

göçün, yer değiştirmenin varlığı ve yabancının gelişi-gidişi var olan mekânı 

etkilemekte ve diğer mekânla ilişkisini sağlamaktadır (Simmel, 2000). 

Atfettiği bu beş temel özelliği ve üzerine yaptığı çalışmalar ile Simmel, mekânı 

sosyoloji alanında kuramsallaştırmıştır.  Mekân onun için, algılanması ve kullanımı 

sosyal olguların bir ürünüdür ve toplumsal ilişkilerden bağımsız düşünülemez. 

Bireylerce karşılıklı olarak üretilen, özgül bir psikolojik içeriği olduğu için, mekânın 

bir uzaklık ya da yakınlık sorunu olmadığını söyler (Vidler, 1999). 

Sosyolojisinde diyalektik yaklaşımı kullanması bakımından Marks ile benzeşseler de, 

mekânın ve toplumsal dünyanın farklı yanlarına odaklanmaları ile 

farklılaşmaktadırlar. Simmel, mekân konusunda, Marks’ın devrimci iyimserliğinin 

aksine, Weber’in içinden hiçbir kaçışın mümkün olmadığı, sınırlardan oluşan ‘demir 

kafes’ imgesine yakın bir görüşe sahiptir. Bu bağlamda bakıldığında Simmel, 

mekânla ilgili kavramsal açıklamalarında önceliğini toplumsal ilişkilerin mekânla iç 

içe olma durumuna vermiş, mekânı ve etkileşimini düalizm, çatışma, çelişki gibi 

kavramlarla yorumlamaya çalışmıştır (Ritzer, 2000). 

Edward Soja, 1989’da yayınlanan “Postmodern Coğrafyalar” adlı kitabında, 

genelleştirilmiş ve fiziksel olarak soyut bir mekân anlayışının, diyalektiğin 

kavranması için temel olan, mekânın sosyal bir ürün olduğu gerçeğini göz ardı 



 
10

ettiğini söylemektedir. Soja’ya göre böyle bir fiziksel mekân anlayışı mekânın ve 

mekânsallığın algılanması için gerekli olan bilgi temelinden yoksundur (Soja, 1989). 

Mekân tartışmalarında önemli yere sahip sosyologlardan birisi de Fransız düşünür 

Lefebvre’dir. Mekânın üretimi üzerine çalışmalar yapmış olan Lefebvre’in 

metinlerinde farklı mekân kavramları ile karşılaşmak mümkündür. Mekânı, mutlak 

mekân, soyut mekân, çelişen mekân ve ayrıksı (diferansiyel) mekân olmak üzere dört 

bölüme ayırmıştır. Bu bölümler doğal mekândan, üretimin gerçekleştiği mekâna, 

parçalanmaların olduğu mekânlardan, farklı kombinasyonları barındıran mekânlara 

kadar uzanan bir çeşitlilik içermektedir. Sosyologun “Mekânın Üretimi” kitabında 

bahsettiği üzere, bölümlere ayrılmış bu mekânların üretiminde de farklı yollar 

izlenmelidir. Mekânın üretiminde kullanılmasının gerekli olduğunu düşündüğü 

düzeylerden ilki, mekânın deneyimlendiği mekânsal pratiklerdir. Bir diğeri bu 

deneyimlerin kavramlaştırılmasını öngören mekânın temsili düzeyidir. Üçüncüsü ise 

hayal gücünün kendini gösterdiği, keşiflerin yapıldığı temsil-gösteri mekânları 

düzeyidir. Lefebvre diğer iki düzeyi etkileme gücünden dolayı bu düzeyi 

diğerlerinden daha üstte tutmaktadır. Hem eylem alanı, hem de eylemlerin temelini 

oluşturan bu düzeylerin dışında, bireyin yürüyüş metaforuna benzer bir biçimde 

mekânın bir ritim analizini önermiş, tempo, ses ve mekân içerisindeki bireyin 

hareketleri ile bir çözümleme sunulabileceğini söylemiştir (Lefebvre, 1996). 

Mekân ile öznenin ilişkisi üzerine söylenmiş analizler arasında belki de en radikali 

Foucault’nun “insan ya da birey gibi özne konumları, önceden bilinen gerçeklikler 

değildirler; bunlar muhtelif mekân formlarında köklenmiş, özgül iktidar ilişkileri 

dolayımıyla inşa olan kurgulardır” sözlerinde gizlidir (Nalçaoğlu, 2002).  

Foucault’ya göre mekân, bir iktidarın alanı ya da kabı için mecaz, genellikle 

kısıtlayan, bazen oluş süreçlerini zenginleştiren bir alandır. Bedenin mekânı, 

toplumsal düzendeki indirgenemez unsurdur, çünkü; baskı, toplumsallaşma, disiplin 

altına alma ve cezalandırma güçleri bu mekân üzerinde uygulanmaktadır. Mekân 

içinde varlığını sürdüren beden de, ya otoriteye boyun eğmek ya da baskıcı dünya 

düzeninde özgül direniş mekânlarını yaratmak zorundadır (Harvey, 2006). 

Bu bağlamda Foucault, öznenin kendinin yaratması gerektiğini belirttiği, direniş 

mekânlarını ararken, “Kelimeler ve Şeyler” (2006) adlı kitabında ilk olarak ütopya 

kavramı üzerinde durur. 



 
11

Ütopya, fikir olarak insanlık tarihi boyunca her zaman var olsa da kelime olarak ilk 

defa Thomas More tarafından “Ütopya” isimli kitabında kullanılmıştır. Köken olarak 

Yunanca "yok/olmayan" anlamındaki ou, "mükemmel olan" anlamındaki eu ve 

"yer/toprak/ülke" anlamındaki topos sözcüklerinden türemiştir (Hançerlioglu, 1976).  

Kurulu düzeni değiştirmek ve ona yeni seçenek getirme isteğinden hareketle, 

toplumsal yapının alması istenen ideal durumu dile getiren, gerçekleşmesi imkansız 

olan toplum düzenleri olarak ifade edilebilen ütopya, günümüzde heterotopya 

kavramının yolunu açan distopya ve eutopya kavramları ile anılır olmuştur. Đyi bir 

yer anlamına gelen “eutopia” , mükemmel ama kurgusal olmayan ütopyaları ifade 

etse de, olumsuz ütopya olarak ifade edilen distopya, günümüzde birçok alanda 

kendine yer bulmuştur. Birçok sanat eserine konu olan distopya, ütopyanın antitezi 

olarak, otoriter-totaliter bir devlet modeli, ya da benzer bir başka baskıcı sistemi 

kapsamaktadır. Edebiyatta, George Orwell’ın “1984”ünde ya da Aldous Huxley’in 

“Cesur Yeni Dünya”sında kendini gösteren distopya, sinemada da Fritz Lang'ın 

“Metropolis”inde kendisini açıkça göstermektedir. Distopyayı edebiyat ve sinema 

gibi sanat dallarında kullanmaya iten distopik kurgu ise, totaliter rejime sahip, 

bireylerin baskı içerisinde olduğu, kısıtlanmışlığın hakim olduğu, bireylerin 

özgürlüklerinin yok edildiği bir gelecek olmasıdır.  

Foucault’ya göre ütopyalar ve ondan türetilen distopya ve eutopya, gerçek mekânı 

olmayan düzenlemelerdir; toplumu mükemmelleştirilmiş olarak ya da aksine 

tamamen olumsuz yönleriyle yansıtıyor olsalar da, hiçbir durumda gerçek olamazlar 

(Foucault, 2005). Buna göre, öznenin mekânda ötekileştiği, kendi direnç mekânını 

yarattığı yerler üzerine çalışırken heterotopyayı, ütopya fikrinden yol çıkarak 

oluşturmaya çalışması kaçınılmazdır. Çünkü, ütopyanın gerçek dışı mekânları, 

söylemin türemesine izin verir ve Foucault, bu öteki,  direniş mekânlarını, ütopya ile 

karşıtlığı içerisinde heterotopya olarak adlandırır. Ütopyanın idealize edilmiş 

mekânsallığının yanında heterotopya, farklı, çelişen gerçekler, ötekileştirilmiş (ya da 

ötekileşmeye zorlanan) özneler ve birbirine benzemeyen sistemlerin üst üste 

gelmesiyle oluşan, baskıcı gücün karşısında duran alanları ve kişileri içeren mekânsal 

bir kavramdır.  

Ütopyanın ya da karşıtı distopyanın, kavram olmaktan öte, kendini var edebilmesi 

için mekâna, mekânsallığa duyduğu ihtiyaç, kendini heterotopyada da 

gösterebilmektedir. Ancak Foucault’nun, aradığı yerin varlığını sorgularken ilk 



 
12

üzerinde durduğu ve heterotopyanın temelini oluşturan mekânsal kavram ütopya olsa 

da aradığı karşılığı tam olarak bulamaz. Bunun nedenini de şu şekilde açıklar; 

“Ütopyalar teselli etmektedirler: eğer bunlann hakiki bir yeri yoksa; bunun nedeni, bunların 

hepsinin birden büyülü ve düz bir mekânda serpiliyor olmalarıdır. Heterotopyalar ise, sözü 

kurutmakta, kelimeleri kendi üzerlerinde durdurmakta, her tür gramerin olabilirliğini daha 

kökünden itibaren reddetmektedirler; bunlar mitosların bağlantılarını çözmekte ve cümlelerin 

lirizmine kısırlığın darbesini indirmektedirler” (Foucault, 2006;15). 

Foucault her ne kadar aradığı öteki mekânlarına gerçek dışı bulduğu ütopyayı dahil 

etmese de, ütopyayı bu mekânlardan ayıran nokta, gerçeklik ya da gerçek dışılık 

olmadığından ve de bu mekânlar tek başlarına bir anlam ifade edemeyeceklerinden, 

kavramı, oluşum sürecinde, heterotopya - ütopya ilişkisi üzerinden ele alır 

(Nalçaoğlu,2002). 

2.2 Heterotopya  

Birçok alanda karşımıza çıkan ütopya ya da distopya kavramlarının gerçek dışılığının 

karşısında, sorunlu ve gerçek bir mekânsal ifade olarak görülen “heterotopya” 

kavramı genel anlamıyla araştırılmaya başlandığında, ilk olarak karşılaşılan metinler, 

kavramın tıbbi anlamları ve üzerine yazılmış makaleler olmaktadır. Kelimenin 

kökenine bakıldığında heterotopik kelimesinin, Yunanca hetero ve topos 

kelimelerinin birleşmesinden oluştuğu görülmektedir. Hetero, Türk Dil Kurumu’na 

göre Yunanca'da "diğer, farklı, başka" anlamlarına gelen bir ön ek olarak, Latincede 

ise farklılığı veya benzemezliği ifade eden bir ön ek kullanılmaktadır. Topos ise 

“yer” anlamına gelmektedir (Url-2). Đçerdiği kelimelerden yola çıkıldığında 

"heterotopik"in, farklı ve benzemez yerleri bir araya getiren mekânları ifade ettiğini 

söylemek mümkün olacaktır. Tıp biliminde de heterotopik durum, kelime anlamı 

olarak, "bulunmaması gereken yerde bulunan doku/organ" olarak kullanılmaktadır 

(Url-3). Buna göre kelime tıpta, anlamına da uygun olarak, hastalıklı uzuvlar, sağlıklı 

bedenin bütünlüğünü bozan durumlar ve kontrol dışı çoğalan kanser hücreleri gibi 

hastalıkların ifadesinde tercih edilmektedir. Tam da bu noktada Foucault, geçmişinde 

aldığı tıp eğitimini de etkisi ile, heterotopya kavramını karmaşık, bozucu, yerinden 

edici karşı-öteki mekânları da içine alan bir üst başlık olarak kullanmıştır.  

Foucault, heterotopya kavramından ilk olarak 1984'te ölümünden hemen önce 

derlediği konferans notları arasında yer alan ve ilk kez 1984'te "Architecture-



 
13

Mouvement-Continuité" (Mimarlık-Hareket-Süreklilik) dergisinde ve daha sonra 

"Diacritics" dergisinin Bahar 1986 sayısında "Of Other Spaces" (Başka Mekânlara 

Dair) başlığı altında yayınlanan yazısında (Çiçekçioğlu, 2006) bahsetmiştir. 

Kavramın asıl oturduğu kuramsal temeli ise kısmi açıklamasını yaptığı Kelimeler ve 

Şeyler kitabının önsözünde vermektedir. Kitabın doğum yeri olduğunu söylediği 

Borges’in bir metni, kavramın da oluşmasını sağlamıştır. John Wilkins'in Analitik 

Dili adını taşıyan bu metinde Borges, 17. Yy’da yaşayan ve dünyayı mükemmel bir 

biçimde ifade edecek mantıksal bir dil kurmak için uğraşan birini anlatır. 

Foucault’nun ilgisini çeken kısım ise, bir Çin ansiklopedisinde yer alan, birbirleri ile 

hiçbir ortak noktası olmayan ve akılcılıktan uzak hayvan isimlerinden söz edilen 

bölümdür. Bu bölümde “hayvanlar: a) Đmparatora ait olanlar, b) içi saman 

doldurulmuş olanlar, c) evcilleştirilmiş olanlar, d) süt domuzları, e) denizkızları, f) 

masalsı hayvanlar, g) başıboş köpekler, h) bu tasnifin içinde yer alanlar, i) deli gibi 

çırpınanlar, vb.” diye yazılmıştır (Foucault, 2006;11). Bu sıralamada tek ortak nokta, 

unsurların tamamının hayvan olmasıdır. Foucault bu sınıflandırmaya baktığında 

alışılmamış buluşmaların söz konusu olduğunu söyler. Sıralamadaki tek mantık 

içeren durum, tüm bu alakasız hayvan isimlerinin alfabetik bir dizi ile verilmiş 

olmasıdır. 

Çin ansiklopedisi, gerçek hayvanlarla, tamamen hayal ürünü olan hayvanları aynı 

kağıt üzerinde buluşturması ama aynı zamanda onları özenle birbirinden ayırması ile 

dikkat çekicidir. Foucault’nun da ortak noktası bile olmayan bu hayvanlarla ilgili 

aradığı olanaksız olan, onları telaffuz eden sesin var olmayan tınısı ya da onların 

yazıya döküldüğü sayfa değil, kelimeler dışında bir araya gelmelerini sağlayacak 

ortak mekânın neresi olduğudur. 

Foucault “neyi düşünmek olanaksızdır ve hangi olanaksızlık söz konusudur?” 

(Foucault, 2006;12) kaygısıyla metnine yön vermiştir, tüm bu sınıflandırmaların 

altında yatan ilkenin belirsizliğini ya da özel belirlemeciliğin temelini kazarken 

heterotopyayı şekillendirmiştir (Adal, 2004). Bahsi geçen şeyler birbirinden öyle 

farklı konumlandırılmış bir düzensizlik içindedirler ki, onları ortak bir yer tanımı 

altında birleştirmek imkânsız görünür.  

Nasıl hayvanların bu sınıflandırılmasında yer alan unsurlar dikkat çekici biçimde 

söylemsel olarak uyumsuz ise, heterotopya da kendisini oluşturan unsurların 

uyumsuzluğu ile tanımlanabilmektedir (Nalçaoğlu, 2002). Burada bahsedilen 



 
14

ahenksizlik, bilinen manada bütünü oluşturmayı sağlayan düzen değil, daha alt bir 

ölçekte unsurları bir arada tutan düzenin dağılmasıdır.  

En genel anlamıyla heterotopya, öznenin kimi mekânlarda etrafındaki nesnelerden ve 

yaşadığı ‘an’dan alışageldiği anlamı çıkartamaması ve bu bağlamda kendisini 

rahatsız edici bir durum içerisinde hissetmesi olarak açıklanabilse de, heterotopya 

yukarıda da belirtildiği üzere, özünde mekânsal bir kavramdır (Öztepe,2008). 

Foucault'nun ortaya attığı bu kavramın gündelik hayata ve sanata tezahürlerinden 

sonra heterotopya artık, anatomiden gelen köklerinden ayrıştırılarak, hem sosyal hem 

de mekânsal bir tabana taşınmıştır (Hetheringhton, 2003).  

Foucault  kendisini heterotopyaya vardıran yaşanılan mekânı şöyle tanımlar:  

“Đçinde yaşadığımız, bizi kendimize çeken, özellikle yaşamımızın, zamanımızın ve tarihimizin 

erozyona uğradığı mekân, bizi kemiren ve aşındıran bu mekân, heterojen bir mekândır. Başka 

deyişle, içinde bireylerin ve şeylerin yerleştirilebileceği bir tür boşluk içinde yaşamıyoruz. Işıl 

ışıl farklı renklerle boyalı bir boşluğun içinde yaşamıyoruz, birbirine asla indirgenemez olan ve 

asla üst üste konamayan mevkiler tanımlayan bir ilişkiler bütünü içinde yaşıyoruz". 

(Foucault, 2005; 294)  

Bu mevkileri tanımlamak için, birtakım örnekler ortaya atar. Sokaklar, geçitler, 

trenler gibi özne bazlı geçici mekânlardaki ilişkilerden bahseder. Trenin ara-geçici 

bir mekân olarak tanımını yapmakla başka mekânlarına bir giriş yapar. Tren birileri 

tarafından içinden geçilen, bir noktadan diğerine geçmek için kullanılan, hatta 

kendisi hareket halindeki bir mekân olduğundan karmaşık ilişkiler ağı olan 

mekânlara iyi bir örnektir. Bunların dışında geçici ara mevkiler olarak eğlence 

mekânları: tiyatrolar, sinemalar, kafeler örnek verilebilir.  

Foucault’nun bu ilişkiler içerisinde en çok ilgisini çeken ise, üst üste konamayan 

mekânların, diğer mevkiler ile ilişki içerisinde olma durumudur. Bu mekânlar temsil 

ettikleri yerlerden farklı, ilişkilerini kuşku ve merak aracılığıyla kuran, tüm bu 

ilişkiler bütününü tersine çeviren mekânlardır.  

Đlişkiler bütününü tersine çeviren mekân olarak heterotopya, ütopya gibi sosyal-

mekânsal bir kavram olmanın yanında politik bir kavram olarak da kendisini 

göstermektedir. Tecavüzkâr eylemlerin aykırılığı ile oluşan bir yer; gizem ve 

tehlikenin temsili ve daha da ötesi, kıyıda köşede kalmış, sapkın aktörün kimliğinin 

sınandığı bir çatışma alanıdır (Sargın, 2004). Hapishaneler, akıl hastaneleri, 

genelevler vb içerdiği tüm bu mekânlar ile denebilir ki, heterotopya, ütopyanın ifade 



 
15

ettiği gerçek yeri olmayan ötedeki iyi yerin tersine, gerçekliğin yerini, kısacası 

farklının, ötekinin yerini anlatır. 

Foucault heterotopya - ütopya karşıtlığı içerisinde ikisinin de kesiştiği, mekân 

diyemeyeceğimiz, karma ortak bir olasılık, deneyim olarak aynadan bahseder. Ayna, 

heterotopya kavramının oluşum sürecinin temel koyutlarından biridir. Konferans 

metnindeki ayna eğretilemesi ile heterotopya kavramına vardığı bu deneyimin 

tanımı, düşünürün hem burada hem orada olmanın imkân(sızlığ)ı üzerine bir 

monolog gibidir. Kendini öteki olarak algılamanın ne kadar önemli olduğunun 

okunabildiği bu yazıda, aynanın yeri olmayan yer olduğundan ve kişinin kendisini 

olmadığı bir yerde gördüğünden bahsedilir (Nalçaoğlu,2002). Yeri olmayan yer 

olmasından dolayı ayna bir ütopyadır, ancak aynı zamanda gerçekte bir nesne olarak 

var olduğu ölçüde de bir heterotopyadır.  

Heterotopyaların genel anlamda ne tür başlıklarda, nasıl tanımlanabileceği, 

içerdikleri anlamlarının neler oldukları konusu Foucault'nun kavramın gövdesini 

oluştururken kendi kendisine sorduğu sorulardan birkaçıdır. Kavramlaştırdığı bu 

farklı mekânların, veriye dökülmesi, incelenmesi noktasında, çalışmasının tümünü 

birden heterotopoloji olarak adlandırmaktadır. Foucault'ya göre, her kültürün, her 

uygarlığın tarihinde oluşturduğu heterotopyalar mutlaka vardır. Đnsanın varlığı bu 

durumu değişmez kılmaktadır. Đnsan gruplarının farklılıkları, farklı yaşantıların, 

giysilerin, geleneklerin varlığı heterotopyaları çok ve çeşitli kılmaktadırlar. Bu 

nedenledir ki tek ve evrensel bir heterotopyanın bulunduğunu söylemek güçtür. Bu 

fikirden yola çıkarak heterotopik mekânları altı ilke altında toplar. 

•   Foucault (2005), heterotopyaları, birinci ilke altında bir sınıflandırmaya sokmak 

istediğinde tarihsellikten yola çıkarak ilkel toplumlarda kriz heterotopyaları ve 

modern toplumlarda sapma heterotopyaları olmak üzere iki gruba ayırır. 

Đlkel toplumlarda kriz heterotopyaları, insanlar arasında kriz durumunda bulunduğu 

düşünülen bireyler için ayrılmış ya da hazırlanmış mekânlar için söylenmiş bir 

heterotopya biçimidir. Foucault bu bireylere örnek olarak adet dönemindeki kadınlar,  

hamile kadınlar, yaşlılar gibi toplumun düzeninini bozan, çevresiyle kriz içerisindeki, 

öteki insanları ya da kutsallıkları nedeniyle dışlanmış yasak yerleri gösterir.  

Kriz heterotopyaları günümüzün bilim ve tıp alanındaki gelişmeleri ile azalmakta ve 

değişmektedir. Yatılı okullar, erkeklerin askerlik görevleri gibi erkeklerin 



 
16

deneyimlerini başka yerde ve karmaşık ilişkiler içerisinde yaşamaları nedeniyle 

heterotopik olan bu heterotopyalar varlıklarını sürdürmektedirler. Yok olan kriz 

heterotopyalarının yerini ise davranışı, ortalamaya ve istenen norma göre sapma olan 

insanların içine yerleştirildiği sapma heterotopyaları almaktadır. Bunlar dinlenme 

evleri, psikiyatri klinikleri, hapishaneler ve hatta huzurevleridir (Foucault, 2005).  

•   Bir toplum içinde belirgin ve net bir şekilde var olan heterotopya, toplumun tarihi 

boyunca yaşadıklarından, deneyimlediklerinden etkilenebilmekte, bunun sonucunda 

da farklılıklar içerebilmekte ve değişikliğe uğrayabilmektedir. Buna göre ikinci ilke, 

heterotopyaların işlev görme biçimlerinin tarihsel olarak farklılık arz edebileceği 

üzerine kurulmuştur (Nalçaoğlu,2002).              

Bu tür heterotopyalara örnek olarak mezarlıklar gösterilir. Tarihin varlığından beri 

çeşitli şekillerde var olan mezarlıklar, toplum ve bireylerle sürekli ilişkide olan 

mekânlardır. Buna bağlı olarak da tarih içinde ölüme ve kutsal kavramlara olan 

yaklaşımlar değiştikçe, yer, işlev ve biçim anlamında değişimler geçirmektedirler. 

18.yy’a kadar kentin ortasında bulunan mezarlıklar, geçirdiği tarihsel değişimler 

sonucu, insanın kendi dışındaki ötekiyi uzakta tutma ve dışlaması ile birlikte kentin 

dışına taşınmışlardır (Foucault, 2005). Zamanın getirdikleri ile mezarlıklar, evlerin 

bahçesinden alınarak, kentin dışında her ailenin karanlık kısmını barındıran öteki 

şehri oluşturmaya başlamışlardır. 

•   Üçüncü ilkede heterotopyaların birbiriyle ilişkisiz, normal şartlar altında bir araya 

gelemeyecek birçok mekânı tek ve gerçek bir mekânda bir araya getirdiğinden 

bahsedilir. Foucault bu ilke için tiyatro ve sinema örneklerinin üzerinde durur. 

Tiyatro, kapalı bir mekânda sahne aracılığıyla içinde bulunulan mekândan tamamen 

bağımsız, birbirinden farklı mekânları (ve zamanları), art arda seyirciye sunar. 

Sinemadaki dörtgen mekânda ise kişi iki boyutlu ekrandaki görüntüleri, 3 boyutlu 

mekân içerisinde algılamaktadır (Foucault, 2005). 

•   Foucault (2005), heterotopyaların zamanla ilişkisini dördüncü ilkede ele alır. 

Zamanın bölünmesine bağlı olduklarını, simetri ve heterokroniye1 ihtiyaç 

duyduklarını söyler. Buna göre heterotopyalar gerçek anlamda geleneksel zamanla 

bağların koparıldığı andan itibaren işlemeye başlar. Buna göre mezarlıklar bir 

                                                 
 
1 Heterokroni, bilimsel anlamda, embriyonel hayattan erişkin hayata geçiş hızındaki ve süresindeki 
değişmeler olarak açıklanmaktadır. 



 
17

hayatın kaybı ve yavaş yavaş silinmeye başlamasıyla yine bu başlık altında sıra dışı 

bir heterotopya olarak gösterilebilir. Nalçaoğlu (2002), heterokronileri Batı 

dünyasının zamanın akışıyla baş çıkma yöntemi olarak ortaya koyduğunu söyler. Bu 

başa çıkma yöntemlerinden iki önemli örnek ise müze ve kütüphanelerdir. Müze ve 

kütüphaneler geçmişi, herkesin paylaşabileceği mekânlarda sonsuza dek birik(tir)en 

zaman heterotopyalarıdır. Foucault zamanı biriktiren heterotopyaları şu şekilde 

açıklamaktadır: 

“her şeyi biriktirme fikri, bütün zamanları, bütün dönemleri, bütün biçimleri, bütün zevkleri 

bir yere kapama istenci, zamanın dışında yer alacak ve zamanın zarar veremeyeceği bir yer 

oluşturma fikri; tüm bunlar bizim modernliğimize aittir. Müze ve kütüphane, on dokuzuncu 

yüzyıl Batı kültürüne özgü heterotopyalardır”. (2005; 299) 

Gene zaman sorunnsallı ancak zamanın biriktirilmesinin tam tersine, zamanın en 

hızlı tüketildiği, Batı’sa sıklıkla görülen panayırlar gibi geçici şenlik heterotopyaları 

da bu ilke başlığı altında yer alırlar.  

•   Heterotopyalar, beşinci ilkeye göre, dışa kapalı, kendi açılma kapanma 

mekânizmasını oluşturmuş izole mekânlardır. Hem tecrit ederler, hem de nüfuz 

edilebilir kılabilirler. Giriş ve çıkış belirli kurallara bağlıdır. Açık kamusal alanlar 

gibi rahatça girilebilen, sınırsız özgürlüğün olduğu mekânlar değildirler. Orada 

hapishaneler ve askeri kışlalarda da olduğu gibi ya zorla kalırsınız ya da belli 

izinlerle, belirli kuralları, ritüelleri en başından kabul etmeniz gerekmektedir 

(Foucault, 2005).  

•   Son ilke, heterotopyaların geri kalan tüm mekânlar ile ilişkisi üzerinedir. Bu tarz 

heterotopik mekânlar kendi dışında bir mekânla bir arada iken anlam kazanmaktadır. 

Foucault’ya (2005) göre bu anlam kazanma durumu iki aşırı uç arasında 

gerçekleşmektedir. Heteorotopyaların en önemli özelliklerinden biri olarak, diğer 

mekânlar ile kurduğu ilişki sonucu var olan düzenin tam tersi bir düzen 

oluşturabileceklerinden bahseder. Heterotopik mekân, ilişkide olduğu mekânın 

varlığı ile şekillendiği gibi mevcut olanı da kendi varlığıyla şekillendirir. Dünya 

üzerinde birçok yaşanılan mekânın bu şekilde oluştuğundan yola çıkar ve böyle bir 

heterotopya için kolonileri örnek gösterir.  

Özne-mekân ilişkisinin gerçekliği açısından oldukça iyi bir örnek olan genelevler de 

varlıklarıyla, içinde bulunan kişi ve kişilere yaşattıkları yanılsamalarla 

heterotopyaların aşırı ucunda yer almaktadırlar.  



 
18

Son örnek olarak Foucault şiirsel bir anlatımla gemiden bahseder. Yüzen bir mekân 

olmasıyla yersiz bir yerdir. Geminin içinde, mekân hem durmakta, hem de hareket 

etmektedir. Foucault heterotopik bir mekân olarak gemi örneğini şu sözlerle 

açıklamaktadır:  

 “Geminin, limandan limana, bir rotadan diğerine, kendi başına mevcut, yüzen bir mekân 

parçası, yersiz bir yer olduğu düşünülürse, geminin, günümüze kadar niçin sadece iktisadi 

gelişmenin en büyük aracı değil, aynı zamanda en büyük hayal gücü rezervi de olduğu 

anlaşılır. Gemi, mükemmel bir heterotopyadır.” (Foucault, 2005; 302) 

Kısaca özetlendiğinde heterotopya, zamanları ve işlevleri birbirlerine karıştırılan bir 

dizi uyumsuz yerleşmenin, farklılığı ve anormalliği yansıttığı yerlerdir. Gerçek bir 

yere ait olmayan, geleceğe yerleştirilmiş ideal bir varış noktası olarak ütopyanın tek 

tip, homojen ve gerçekdışı mekân niteliğine karşın, heterotopya heterojen mekânların 

ifadesidir (Polat, Bilsel, 2006). Foucault’nun bu kavrama atfettiği mekânsal olma 

durumu, ucu biraz da açık bırakıldığı için pek çok kuramcı tarafından 

eleştirilmektedir. Benjamin Genocchio, “Başka Mekânlar” adlı makale üzerine 

yazdığı yazısında heterotopyaların, nasıl diğer tüm mekânlara göre kökten farklı ve 

dışarıda olup, aynı zamanda genel toplumsal mekân/düzen içinde var olabildiğini 

sorgulamıştır (Nalçaoğlu, 2002). 

Tüm karşıt duruşlara karşın genel bir kabulle heterotopya, yaşadığımız kültürlerin 

içinde var olan ve olabilecek sayısız alternatiflerin, yaşam, mekân ve örgütlenme 

biçimlerinin birbirlerini dışlamadan, eşzamanlı birlikteliğini vurgulayan bir anlam-

mekân olarak kendini var etmektedir (Polat, Bilsel, 2006). 

2.3 Heterotopyanın Etkilendikleri ve Etkiledikleri 

Mekân, hem iktidarın kendi yasalarını koymaya çalıştığı bir öğe hem de yaşayan 

canlı bir yerdir. Gündelik yaşantıda toplumsal ilişkilere hükmedebilmenin en önemli 

yolu da bu mekânsal pratikleri üretebilmektir. Đktidarın yarattığı, gündelik yaşantıyı 

belki de kısıtlayan bu ütopik mekânsal pratiklerin karşısına ise, özgürlük peşinde 

olan ötekinin yarattığı, sürekli dönüşüm içerisindeki heterotopik mekânlar 

çıkmaktadır. Bu başlık altında da heterotopyayı etkileyen ötekinin kim olduğu, öteki 

olarak görülen insanlara karşı geliştirilen yöntemler, mekânlar ve ötekileşmiş 

insanların kavramdan yola çıkarak geliştirdiği ifade biçimleri gösterilemeye 

çalışılacaktır. 



 
19

Heterotopik mekânın yaratıcısı, toplumda genel bir ifade ile “benin dışında olan” 

olarak ifade edilen öteki, Türk Dil Kurumu’na göre de “sözü edilen veya benzer iki 

nesneden önem ve konum bakımından uzakta olan” olarak (Url-4), gözlem ise “bir 

kimsenin ya da bir kümenin etkinliğini belli bir süre gözlemek olarak” (Url-4) ifade 

edilmektedir. 

Gözlemin ortaya çıkışındaki en önemli nedenlerden biri olan öteki ve gözlem 

arasındaki bağ birçok araştırmacıya da konu olmuştur. Bu araştırmacılardan biri olan 

Ortega Gasset, öteki üzerine verdiği ders notlarından oluşturduğu kitabında, öteki ile 

benin gözlemi arasındaki ilişkiyi, “başkalarının yaşamı dediğimiz, benim yaşamımın 

sahnesinde beliren bir şeydir. Ötekinin yaşamı, benim için salt gösteridir. Gözüm 

görür onu, ama o ben değilimdir, yani yaşamam onu… Yalnızca gözlemlerim” 

sözleri ile ifade etmektedir (Gasset, 2007;33). 

‘Biz’ açısından ‘öteki’yi tanımlayan en önemli özellik düzen bozma potansiyelidir. 

‘Biz’ ne kadar istikrarsızlık getirmeyecek olan, düzenin yeniden üretimini sağlayan 

ve bu nedenle toplumun var oluş amacına uyansa, ‘öteki’ de o kadar düzen bozma, 

istikrarsızlık getirme, düzenin işleyişini sağlayan gelenek, yasa, normların içini 

boşaltma potansiyeline sahip olandır, tehlikeli olandır. Toplumdaki sorunların 

sebebini ‘öteki’ sayılan grubun üzerine atmak, toplumun diğer unsurları için 

birleştirici bir unsur haline gelir. Bu nedenledir ki günümüzde de süregelen iktidarın 

devamlılığı için, ötekinin dışlanması ya da kontrolü zorunludur. Bu kontrolün ya da 

dışlanmanın içine girmek istemeyen öteki, kendini normlara uygun gösterebilmek 

adına kendine birçok kimlik yüklenir. Baskıdan kurtulmak için oluşturduğu kimlikle 

beraber, önceki yaşantısından gelen kimliği ve bunların hiç birini kabul etmeyen hiç 

kimliği ile beraber çok katmanlı bir yapıya bürünür (Özçelik, 2009). 

Kriz ve sapma heterotopyalarının en önemli bireyi olan ötekinin, toplum normlarına 

uyum sağlamak için bulduğu yolların sonuca ulaşmadığı noktada, iktidarın kendisi 

devreye girmekte, ötekinin benzeşmesi ya da uyumu için kendi yöntemlerine 

başvurmaktadır. Gündelik yaşantıda ötekiyi baskı altında tutabilmenin yollarından 

birisi toplumsal mekânları kontrol edebilmektir. Bunu yapabilmek için kullanılan 

yöntemlerden en önemlisi de gözetlemedir. 

Çok eski tarihlerden bugüne, gözlem ve gözetleme edimi çeşitli yollarla var 

olmuştur. Eski çağlarda kalelerden yapılan gözetleme, günümüz modern 



 
20

toplumlarında ise teknoloji ile birleşerek iktidarın halk üzerindeki baskısını çok daha 

kolaylaştırmıştır. Foucault’ya göre Aydınlanma Çağı ile özgürlük kavramının ortaya 

çıktığı süreçte, disiplinize etme kavramı da ortaya çıkmış, modern toplumlar, kimlik 

numaraları, banka ve kredi kartları, kameralar gibi bağlayıcılarla her türlü yaşamsal 

eylemin gözlenebildiği toplumlara dönüşmüşlerdir. Bu çeşit bağlayıcıların karşısında 

olanlar, iktidarın söyleminin karşısında tavır alanlar da toplumdan dışlanmakta,   

“deli, suçlu, farklı, öteki” olarak damgalanarak, toplumsal yaşamdan 

uzaklaştırılmaktadırlar (Foucault, 2000). 

Modern dünyadaki gözetleme teknolojilerinden söz ederken Foucault (2001), 

“Panopticism” adlı yazısı ile gözetlemeye başka bir boyut getirir.  Modern dünyadaki 

gözetlemenin boyutunu anlatırken Panoptikon eğretilemesini kullanır. Yunanca 

panoptes, ‘her şeyi gören’ kelimesinden türeyen Panoptizm kavramı, Đngiliz 

hukukçusu Jeremy Bentham’ın Panoptikon (Şekil 2.1) isimli hapishane modelinden 

türetilmiştir.  

  

Şekil 2.1 : Panoptikon, Bentham, 1785 

18. yy’da Paris'te askeri bir okulda yatakhaneler için kullanılan bir modelden 

esinlenerek oluşturulan Panoptikon, merkezi bir gözetleme kulesi etrafında birçok 

hücreden oluşan, bir gardiyanın birçok mahkumu aynı anda denetleyebildiği büyük 

dairesel bir hapishane binasıdır. Kuledeki görevli, hücre sakinlerini sürekli 

gözetleyebilmekte ama hücredekiler tarafından görülmemektedir. Tasarıma göre, 

ikişer pencere ile aydınlatılan hücrelere karşılık, kule karanlıkta bırakılmış, böylece 

hücrelerde bulunan kişilerin siluetlerinden yaptıkları her hareketin anlaşılması 

öngörülmüştür. Bu yolla, mahkumlar izlenmeseler bile sürekli olarak izlendiklerini 



 
21

düşünerek kendi otokontrol mekanizmasını geliştirmeye ve kendi kendini 

gözetlemeye başlayacaktır (Çoban, Özarslan, 2008). Aslında Bentham’ın yaptığı 

yalnızca gözetleme kavramının, mimari biçimi, ideal biçime getirilmiş olan bir 

iktidar mekanizmasının diyagramıdır. Bentham’ın bu tasarımının en önemli işlevi 

ise, herhangi bir istisna olmaksızın, içerisinde çok sayıda insanın gözetim altında 

tutulmasının amaçlandığı tüm yapılara uygulanabilir olmasıdır . 

Panoptizm toplumun karakteristik özelliklerinden biridir. Bu, kişisel ve sürekli 

gözetim biçimi altında öteki olarak kabul edilen bireylerin ıslah edilmesi, bazı 

kurallara göre dönüştürülmesi ile beraber bireylere uygulanan bir iktidar biçimidir. 

Foucault, heterotopyaların mekânsal özelliklerinin tanımlanmasında yardımcı bir 

kavram olarak adlandırdığı Panoptikonu, gözetim sayesinde içselleştirerek kişiliğin 

bir parçası haline gelmesi üzerinden işleyen disiplinin, okullarda, hapishanelerde ve 

akıl hastanelerinde kurumsallaştığı, toplumun idealize edilmiş bir kafesi olarak görür.  

“Ne kadar kafes varsa, o kadar küçük tiyatro vardır, bu tiyatrolarda her oyuncu tek başınadır, 

tamamen bireyselleşmiştir ve sürekli olarak görülebilir durumdadır. Görülmeden gözetim 

altında tutmaya olanak veren düzenleme, sürekli görmeye ve hemen tanımaya olanak veren 

mekânsal birimler oluşturmaktadır. Tam ışık altında olma ve bir gözetmenin bakışı, aslında 

koruyucu olan karanlıktan daha fazla yakalayıcıdır. Görünürlük bir tuzaktır” (Foucault, 

2000; 251). 

Panoptikon’un gözetim altında tutulması istenen tüm yapılara uygulanabilirlik 

durumu, günümüzde özel yapıların dışına da taşmış, kamusal alanları farkında olarak 

ya da olmayarak, birer Panoptikon’a (heterotopyaya) dönüştürmeye başlamıştır. 

Modern hayatın vazgeçilmezlerinden olan alışveriş merkezleri, hem mimari anlamda 

plan bazındaki tasarımları, hem giriş çıkışlardaki güvenlik aramaları, hem de içerdiği 

tüm kamera kontrol sistemleri ile herkese açık Panoptikon’lara dönüşmüşlerdir. 

Günümüzde kentte yaşam alanı olarak sıklıkla tercih edilen kapalı siteler, içeri giriş 

çıkışlarında getirdiği kuralları, kendisine dahil olmayanları içeri alımı sırasındaki 

ritüelleri, kapısında bekleyen gözetmenleri ile bir nevi kendi heterotopyalarını 

yaratmaktadırlar. Gündelik hayatın birer parçası olan meydanlarda da, yerleştirilen 

kamera sistemleri ile insan hareketlerinin özgürlüğü kısıtlanmakta, polisin 

konuçlandığı bir çok alanda, gerekli görüldüğü takdirde (!) insan gruplarına 

müdahale edilebilmektedir. Müdahale noktasında insanların polis gücünün karşısında 



 
22

durmaya çalışması ile, insanların toplumsallaşmasını sağlayan kamusal mekânlar, 

iktidarın ve ona karşı direnişin yarattığı heterotopik mekânlara dönüşmektedirler. 

Christine Boyer (1990), günümüzde mimarlığın ütopik mekânlar yaratırken, 

planlamanın heterotopik mekânlar ürettiğini söyler. Daima iyi kent biçimlenmesinin 

ideal yapısını arar görünen mimarinin amacı, düşsel bir ideali temsil etse de, 

normlara uygunluk adına, kentin düzenli bölgelerini güçlendiren sorunsuz mekânlar 

üretmektir. Buna karşın planlama, sürekli olarak kentin hastalıklarına ilişkin 

ayrıntılarla uğraşmaktadır. 

Günümüzde planlamanın çalıştığı hastalıklı adledilen bölgelerden birine örnek olarak 

Đstanbul’dan Tarlabaşı kentsel dönüşüm projesi verilebilir (Şekil, 2.2). Đktidarın 

yaratmak istediği kontrol mekanizmalarının dışında kalarak, bir nevi kendi direniş 

mekânını yaratan bu bölge, kentle birlikte bağdaşıklaştırılma çalışılmaktadır. Modern 

şehirlerin güvenlik probleminin geldiği noktayı Richard Sennett (2002) kamusal 

insanın çöküşü olarak ifade etmektedir. Bunun getirisi olarak da yönetimdekiler, 

müdahale etmeye çalıştığı Tarlabaşı gibi hastalıklı bölgeleri dönüştürmeye 

çalışmakta, bu ve benzeri bölgeleri birer Panoptikon’a çevirerek sürekli gözetim 

altında tutmayı amaçlamaktadırlar. Đçerisinde uyuşturucu satıcılarından, mültecilere, 

travestilerden, kaçakçılara kadar birçok “öteki”leşmiş insanı barındıran Tarlabaşı, 

Panoptik düzene karşı verdiği direnişle de kendi içine kapalı bir heterotopyaya 

dönüşmektedir.  

 

Şekil 2.2 : Günümüzde Tarlabaşı ve Kentsel Dönüşüm Örneği 

Kentin birçok bölgesinde, mahalle kültürünün bireyin üzerindeki özgürleştirici 

etkisini öngörebilecekken, mahalleli olmanın disipline edici etkilerinin de oldukça 



 
23

fazla olduğuna dikkat çekmek gerekir. Günümüzde toplumunun aşırı duyarlılığını 

belirten, mahalle baskısı2 başlığıyla ifade edilen kavrama, üst üste bindirilmiş bir 

heterotopya olarak bakmak mümkündütr. Bunlar; mahalleye iktidardan yapılan 

baskılar ve mahallenin içinde barındırdıklarına uyguladığı görünmez baskılar olarak 

ifade edebilirler. Mahalle baskısı ifadesinin tam karşılığına bakıldığında ise bireyin, 

ailesinde, arkadaş gruplarında, eğitiminde, çalışma hayatında ve yaşama alanlarında 

karşılaştığı baskıların tümüne rastlanmaktadır. Tüm bu baskıların birleşiminden 

oluşan büyük baskının altında kalan bireyler, hayatını normalleştirmek adına kendi 

mahallelerinden kamusal mekânlara kadar kentin her alanında, kendi olmaktan çok 

(baskı altında) olması istenen kişi olmayı tercih eder olmuşlardır. Bireyin baskı 

altında oluşturduğu yeni birey figürü, sapma heterotopyalarının günümüzdeki en 

önemli örneğini işaret etmektedir. 

Kendi karmaşası içinde direniş mekânlarını yaratan kentin neredeyse tümünün, 

iktidarın gözetleme teknikleri ile gitgide bir panoptikona dönüşmesi söz konusudur. 

Günümüzde gözetlenmenin yararı ve zararı üzerine fikir üreten iki farklı bakış 

açısından bahseilebilir. Yapılan kontrollerle kentin güvenliğinin sağlandığını ve 

uygulanması gerektiğini düşünenlerin karşısında, kent içindeki aykırı söylemlerin ve 

dolayısı ile karşıt görüşlerin kendini ifade edemeyeceğini söyleyenler durmaktadır. 

Kentin kaosu aykırı söylemlerin eyleme dönüşmesini sağlamaktadır. Bu nedenle 

sürekli gözlem altındaki kentte her türlü karşıt duruş yok olmaya başlayacaktır. 

Planlamanın yanında ütopik mekânlar ürettiği söylenen mimarlık alanında da 

mimarlar tarafından tasarlanmakta olan heterotopik olarak nitelendirilebilecek çeşitli 

yapılar söz konusudur. Bunlar arasında en bilinenlerinden biri, yukarıda detaylı 

olarak bahsedilmiş olan Panoptikon binasıdır. Heterotopya olarak öngörülen 

hapishaneler, müzeler, akıl hastaneleri, askeri kışlalar ve huzur evleri de mimari birer 

çalışma sonucu kimliklerini bulmaktadırlar. Günümüzde de mimarların yaptığı ya da 

yapması gereken, heterotopyanın kendini gösterdiği bu yapıların tasarımları 

sürecinde, sözü edilen aykırılıkları, baskıları ya da gözetleme ilkelerini dikkate 

almaktır. Tüm bu detayların mekânsal ve zamansal özelliklerin farkında olarak, 

                                                 
 
2 Şerif Mardin'in "Mahalle baskısı" dediği olgu, bireyi biçimlendiren, onun tutum ve davranışlarını 
belirleyen, Sosyal Psikolojinin "Grup dinamiği" alanına giren ünlü "Grup baskısı" kavramının, tüm 
ilişkileri de kapsayarak topluma egemen olması, bireyleri ve toplumu belli bir yöne sevketmesidir. 



 
24

mekânların özerkliğini ve diğer mekânlarla olan ilişkilerini açığa çıkarmanın 

yollarını arayarak sonuca varmaları gerekmektedir.  

Herhangi bir mekânın öznenin kullanımı ile işlevinden kopması ve bir kaçış alanı 

olarak kendini var etmesi mümkündür. Đstanbul Boğazı’nı Haliç’e bağlayan Galata 

Köprüsü de (Şekil, 2.3) içerdiği anlamları ve mimari duruşu ile bu duruma 

verilebilecek en önemli örneklerden biridir. 

Simmel’e göre köprü, birbiri ile bağlantılı olmayan iki farklı şeyi birleştirme 

arzusunu temsil eder (Işık, 2008). Olmayan bir mekânda kendi mekânını yaratır. 

Galata Köprüsü’nde ise esas ilgi çekici olan kısım kendi varlığını yaratmasından 

ziyade, varlığı ile üzerinde şekillendirdiği diğer yaşamsallıklardır. Galata Köprüsü 

üzerinde bulunan, yaşamın getirdiklerinden kaçarak kendilerine sığınak yaratan 

balıkçılar, köprüde bulundukları zaman dilimlerinde toplumun normlarına uygun 

davranmamaları nedeni ile mekânın anlamını değiştirmektedirler. Bir soluklanma 

mekânı olarak heterotopyalar, normalleştirme etkileri ile Galata Köprüsü’ndeki 

balıkçıların sisteme yeniden dahil olmalarını da sağlar. Modern yaşamın 

getirdiklerinden kaçan bu balıkçılar, Foucault’nun sapma heterotopyaları olarak 

tanımladığı türden bir heterotopya yaratmaktadırlar (Yılmaz, 2008). 

 

Şekil 2.3 : Galata Köprüsü üzerindeki balıkçılar 

Heterotopya, Edip Cansever’in “Ben Bu Kadar Değilim” isimli, kışladaki bireyin 

içerisi ve dışarısı arasındaki gözlemlerini aktardığı, heterotopik mekânları  içeren 

şiirinde de okunabilmektedir. “Ben bu kadar değilim, kışlada ölü bir zaman, bir 

güzel at durdukça gider, gittikçe döner bir bir güzel at durdukça, askerim, benim 

ağzım kuşlardan...” mısralarındaki, mimari bir öğe olarak kışla ya da askerde bir 

birey olarak yazarın durumu, şiirin içerdiği heterotopyayı betimlemektedir. Bir bina 



 
25

olarak kışlaya giriş için gerekli olan ritüeller de, kişiyi hem zorunlu olarak içine 

çekmekte hem de uzak tutmaktadır. 

Genocchio’nun heterotopyayı mekân olmaktan ziyade, mekân üzerine bir fikir olarak 

görmesi birçok sanatçının çalışmalarına yön vermiş, mekânsal özelliğinin yanında 

kavramsal duruşu ile de heterotopyadan yararlanmalarının yolunu açmıştır. 

Günümüzün en önemli plastik sanatçılarından biri olan Sarkis de, sürekli değişen ve 

hep yenilenen yerleştirmelerini, açık, içine girilebilir biçimde tasarlamış, yarattığı 

sanat eserlerinde kişisel belleğin dışında, ortak bir belleğinde depolanmasını istediği 

mekân arayışlarına girmiştir (Fleckner, 2005). Eserlerini sergilemek için oluşturduğu 

mekânlarda çoğunlukla müzeleri tercih eden Sarkis, müze mekânını ve işlevini 

sorguladığı eserleri ile de Foucault’nun sonsuza dek birik(tir)en zaman 

heterotopyalarının bir sorgusu yapmaktadır. Çalışmalarında müzenin durağan zamanı 

yerine sürekli değişen bir şimdi yaratabilmesinin peşinde, açık uçlu yerleştirmeler ve 

mimari sorgulamalar yapar. Yapıtlarıyla durağan müze mekânını ve zamanını  nasıl 

daha akışkan bir hale dönüştürebileceğini araştırır (Flekner, 2005).  

Son olarak Đstanbul’daki “Site” (Şekil: 2.4) adlı sergisinde yapıtlarında video 

gösterimlerinden, tiyatro oyunlarına kadar birçok farklı alan kullanarak katmanlar 

yaratan Sarkis, bunlara zaman kavramını gözeterek eklemlediği nesneler ve 

müziklerle de kendi heterotopik mekânını yaratmaktadır. Sarkis’in yapıtları 

sergileneceği mekân ile birlikte oluşurlar. Bu nedenle, seçtiği müze yapısının, 

doğalmış hissi veren durağan mekânı içinde yer alan müzeye ait mimari elemanları, 

kendi yapıtlarına eklemlemeyi hedefler (Sarkis, 2005). Sergisinin ziyaretçilerinin 

(gözetmenlerinin) de mekâna dahil olması ile sergisinin son halini oluşturur.  

     

Şekil 2.4 : Sarkis’in “Site” sergisinden örnekler, 09.2009-01.2010, Đstanbul Modern  



 
26

Ressam Đnci Eviner, 2008 yılında “Terra Incognita” (Keşfedilmemiş Topraklar) 

isimli, Avrupa basın ajansına ait eski fotoğraflardan yola çıkarak tasarladığı sergisini 

anlatırken, sahaflardan bulduğu fotoğraflar ile bir heterotopya yaratmanın yolunu 

aradığını, onları, içinde hareket edeceği bir uzam olarak kullanmak istediğini söyler 

(Url-6). Sahaflarda bulunan, gelişigüzel kutulara dağıtılmış, doldurulmuş olan 

fotoğrafların olması gereken yerden farklı yerlerde, rastlantısal bir şekilde kendi 

ötekiliğini yaratmış olmaları da, sergiyi oluşturan fotoğrafların kendi içlerinde 

oluşturdukları heteropyayı işaret etmektedir.  

Foucault’nun, kavramın doğuşunu anlattığı “Kelimeler ve Şeyler” (2005) kitabının 

kapağında kullandığı, Diego Velazquez’in “Las meninas” adlı eseri (Şekil: 2.5) ile 

ilgili yaptığı ilk yorumları da heterotopya üzerinden olmuştur.  Tabloyla ilgili yazdığı 

“Las meninas”  adlı makalesinde,  Théophile Gautier’in tablo nerede?  sorusundan 

yola çıkmış, tabloda yer alan ayna öğesi ise ilk durağı olmuştur. Velazquez’in aynayı 

tablonun içerisine yerleştirmesiyle ve dolayısıyla ressamın kendisini ve gözlemciyi 

resmin içine dahil etmesiyle oluşan mekânsalıkla tablonun bir heterotopya 

oluşturabildiğinden bahsetmiştir. Aynanın hem ütopik hem de heterotopik ilişkisi 

tablodaki mekânsal platforma çekilebilmektedir. Tabloda heterotopik mekân, üst üste 

veya iç içe birçok nesne ve mekânın birleşimi ile başka bir üst mekân yaratmasından 

dolayı, katmansal mekân olarak görülmektedir (Ateşli, 2004). Buradaki katmansal 

mekân, yalnızca resimde gösterilen mekân değil, onu içeren zaman ve kültürel 

boyutunda ifadesidir aslında.  

 

Şekil 2.5 :  Diego de Silva y Velazquez, Las Meninas (Nedimeler), 1656               



 
27

Tablo ile ilgili diğer bir heterotopik mekân durumu ise resmin en arkasında kapı 

eşiğinde duran, merkeze uzak kalan ama hiçbir olaydan kopmadan gözlemlerini 

yapabilen adam üzerinden yaratılmaktadır. Foucault, bu figürden yola çıkarak, 

çevrenin esiri olmadan ancak gözlemleyemeyecek kadar da uzaklaşmadan, toplumun 

izlenmesi gerektiğini ve çeşitli güç ilişkilerinin açığa çıkarılması gerektiğini 

söylemiştir (Foucault, 2005). Đktidarın bir eğretilemesi gibi duran figür, 

Panoptikon’daki gibi merkeze yerleşmiş ve hem resmin genelini hem de bir bakıma 

resmi izleyen gözleri gözetim altında tutmaktadır.  

Öznenin inşası alt başlığından yola çıkarak oluşturulan ve genel anlamda iktidara 

karşı sözler söyleyen Foucault’nun heterotopyasının yarattığı (iktidara karşı) bir nevi 

direniş mekânları, farklı – başka mekânları günümüzde hem gündelik hayata, hem 

de sanata kattıkları ile onları daha anlamlı ve anlaşılır kılmaktadır. 

Pürüzsüz ve normalleşmiş bir toplum hayali kuranların aksine, toplumun içinde 

bütün aykırılığı ile kendini var eden heterotopya, birleştirici gücü ile hem mekânsal 

hem de kuramsal olarak kendi çevresindekilerden beslenmekte olduğu gibi, kendi 

çevresini de beslemektedir. Heterotopyanın sözü edilen birleştirici gücünü öteki 

olarak atfedilen bireylerden ve üst üste bindirdiği zaman ve mekânlardan aldığını 

söylemek mümkündür.  Üçüncü bölümde de teatral mekânın bu bağlamda hangi 

koşullar ve etkilerle heterotopik bir mekân olarak algılanabileceği gösterilmeye 

çalışılacaktır. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
28

 



 
29

3.  TEATRAL MEKÂN 

Bir heterotopya olarak tiyatro, iktidarın oluşturduğu kamusal, sorunsuz! mekânların 

ötekisi olarak, asla üst üste konamayacak ya da birbirlerine indirgenemeyecek 

mekânları bir araya getirerek, gücün karşısına, sorgulayan ve kendi mekânını 

yaratmaya çalışan ilişkiler ağı olarak çıkar. Bu bölüm içerisinde de ikinci bölümde 

detaylı olarak ele alınmış olan heterotopya kavramının bu bağlamlar çerçevesinde 

tiyatrodaki tezahürleri gösterilmeye çalışılacaktır.  

Tiyatronun kaynağına inildiğinde bugün neredeyse tüm dünyada kullanılmakta olan 

tiyatro sözcüğünün, eski Yunanca’da “seyir yeri” anlamına gelen theatron 

kelimesinden türediği görülmektedir (Nutku, 2002). 

Fransızca kökenli olan teatral kelimesinin anlamına bakıldığında ise, Türk Dil 

Kurumu’nda “1. tiyatroya, sahneye ait 2. oyuncu gibi, temsili. 3. aşırı duygusal, fazla 

dramatik 4. yapmacık, sahte, gösteriş kabilinden” olarak ifade edildiği 

görülebilmektedir. 

Aziz Çalışlar da, Tiyatro Kavramları Sözlüğü’nde teatral kelimesini tiyatrosal tiyatro 

olarak tanımlamakta, tiyatrosallık kavramına ise şu şekilde yaklaşmaktadır; 

“Tiyatrosallık kavramı, tiyatronun yalnızca gösterimden oluşmadığı, tiyatro yapma ve 

izleyici arasında örgütlenimli özgül bir karşılıklı etkileşimin yer aldığı görüşünü içerir. Bu 

karşılıklı etkileşim, zaman süresi, mekân birliği, psikolojik yapı, bedensel iletişim gibi çeşitli 

etmenlerden kaynaklanabilir (Çalışlar, 1993;189). 

Josette Féral’a göre teatrallik, gözleyen veya gözlenen tarafından oluşan bir 

operasyondur. Teatrallik öteki içindir fikrinden hareket ederek, kendi için ya da 

kendi başına oluşamayacak olan teatrallik fikri nedeniyle, ötekini kendi mekânına 

almayı zorunlu görür (Gran, 2002). Teatralliğin varlığını ortaya koymasının şartı, 

seyircinin mekânı paylaşması ve günlük realitesinin bir parçası olmasıdır.  

Teatrallik bağlamında mekânın anlamına bakıldığında tiyatro sanatı açısından ikili 

işlev taşımakta olduğu görülmektedir. Đlk olarak mekân, gösterimin alanını 

tanımlamakta ve buna bağlı olarak başlangıcından günümüze önemli değişiklikler 



 
30

geçirmiş olan tiyatro binalarını işaret etmektedir. Đkinci işlevi olarak da mekân 

dramaturjik bir birim olması gösterilebilir. Dramaturjik bir birim olarak mekân, 

sadece oyuncuların üzerinde hareket ettiği bir alan değil, mekân-insan ilişkisi, insan-

insan ilişkisinin gözlendiği bir alan olarak da kendini göstermektedir (Kaptan, 2006). 

Bu ikili anlamlarla bakıldığında, ikinci bölümde bahsedilmiş olan, mutlak mekân-

göreli mekân kavramları ile teatral mekânda da karşılaşıldığını söylemek 

mümkündür. Gösterimin alanı olan sahne mekânı, koordinat sistemleri olarak 

algılanan mutlak mekân, dramaturjik mekân diye bahsedilen ilişkiler mekânı da, 

deneyimlemeye bağlı, göreli mekân olarak görülebilmektedir.  

Hem mimarlık, hem de tiyatro sanatı, içinde mekân öğesini barındırıyor 

olmalarından dolayı sıklıkla yan yana anılmaktadırlar. Çok sayıda farklı yaklaşımın 

olduğu tiyatro-mimarlık ilişkileri konusunda, Mimar Aykut Köksal “çağcıl 

tiyatronun oluşumunda sorumluluklardan biri de (belki de en başta geleni), mimarın 

dolaysız etkinlik alanına giren, teatral yerin, tiyatro yapısının tasarlanmasına ilişkin 

sorumluluktur. Teatral yerin kurulmasında, mimarın temel sorunsalı oyun alanı-

seyirci ilişkisidir” demekte, sahne tasarımı ve mimarlık arasındaki ilişkiyi işaret 

etmektedir (Köksal, 1994; 93). 

Yaşanılacak mekânları kurgulama sanatı olarak görülebilecek olan mimarlık, sahne 

tasarımına, tasarlama yöntemi olarak da benzemektedir. Mimarlık da, sahne tasarımı 

da, oluşturulacak görsel atmosferin önceden planlanması ve kurgulanması üzerine 

çalışmaktadır. Her tasarım eyleminin kendine özgü koşulları bulunmaktadır. 

Mimariyi belirleyen ana unsur yaşamsallıkken, sahne tasarımını belirleyen ana unsur 

oyun metninin dramatik yapısı ve dramaturji-reji yorumudur (Aybar, 2003). 

Mekâna dair tüm yaklaşımlar içinde, sosyoloji çalışmaları da sahne mekânını 

bağlamaktadır. Toplumsal ilişkilerin alanı olarak görülen mekân, sahnede de oyuncu-

oyuncu, oyuncu-seyirci, seyirci-seyirci ilişkileri gibi, öteki ile etkileşimleri de 

içermektedir. Bu etkileşimleri nedeni ile teatral mekân, çalışma içerisinde yalnızca 

fiziksel varlığı ile değil, insan ile olan ilişkisi ile birlikte anlam üreten bir mekân 

olarak ele alınmıştır. 

 



 
31

3.1 Tiyatroda Mekân Özelikleri (Tiyatro ve Gösteri Mekânı) 

 “Alışılmış bir kanıya göre yaşamı izler sahne, yaşamda insanların konum ve 

devinimleri, içinde bulundukları mekân tarafından belirlenir” ( Brecht, 1994). 

Tiyatro sanatında mekân kavramının bir okuması yapılmaya çalışıldığında, ilk olarak 

akla gelen gösterimlerin yapıldığı-yapılacağı sahnenin olanakları olur. Bu olanaklar 

tiyatro binasının ve sahnenin yapımı sırasında, oyunların sahneleceği sosyal ortam, 

seyirci ve seçilen metinlerin özellikleri dikkate alınarak sağlanmaktadır (Şener, 

2008). 

Gay McAuley (1999), sahne mekânını anlattığı “Space in Performance” adlı 

kitabında, mekânı çeşitli başlıklar altında toplamıştır. Tiyatro sahnesindeki mekâna 

dair farklı yaklaşımları içeren kitapta bu mekânlar, “tiyatro mekânı”, “gösteri 

mekânı” ve “teatral mekân” olmak üzere üç ana başlıkta ele alınmıştır. Đlki tiyatronun 

mimarisinden bahseden, performansın gerçekleştiği binanın kendisi, yani tiyatro 

mekânıdır. Diğer iki başlığı da bünyesinde toplayan bu mekân, eser, oyuncu ve 

seyirci birliğinin sağlanabilmesi için önemli bir basamak olarak görülmektedir. Đkinci 

başlıkta sözü edilen gösteri mekânı oyunun sergilendiği sahne mekânıdır. Mc Auley 

bu mekânı da sahne mekânı, dekor ve seyirci mekânı olmak üzere üç alt başlığa 

ayırır. Sahne mekânı; performansın sergilendiği yer, dekor; sahnenin seti, oyunda 

kullanılan geçici mimari elemanların oluşturduğu mekândır. Seyirci mekânı ise 

gösteriyi izlemek ve paylaşmak için gelen seyircilerin yer aldığı bölümdür. Üçüncü 

ve son başlıkta bahsedilen teatral mekân da, tiyatro mekânının yalnızca mutlak 

mekândan oluşmadığı, dramaturjik bir anlamı olduğunun da üzerinin çizilmesi 

amacıyla, mecaz yoluyla tanımlamak üzere kullanılmıştır.  

Peter Brook’un Boş Alan (1996; 123) isimli kitabında “tiyatronun, sürekli devrime 

gereksinimi vardır” sözleri ile ifade ettiği üzere, tiyatronun doğuşundan bu yana 

tiyatronun kendisi ile beraber yukarıda bahsedilen teatral mekânın tüm alt mekânları 

da değişime uğramıştır.  

Tiyatronun doğuşuna bakıldığında, ortaya atılan kuramların birçoğunun, kaynağının, 

yaşamsal gereksinimlerini sağlayan ilkel insanların, onları yaşatan, üreten ve 

geliştiren eylemlere, duygu ve düşüncelere karşı takındıkları tavırlar olduğu 

konusunda birleştiği görülmektedir. Đlkel toplumlarda insanın doğa ile ilişkisi, doğa 

olaylarını denetleyebilme çabası, yağmur yağdırmak, avlanmak, ısınmak için ağaç 



 
32

kesmek, ağaçlardan meyve toplamak, sazlarla ev yapmak ve bunların uygulanması 

sırasında çıkardıkları sesler ve hareketler bilinen tiyatronun ilk göstergeleridir. 

Doğanın, insanın karşısına çıkardığı zorluklara rağmen, insanın istediklerini elde 

etmek için vücut dili ile yaptığı anlatımlar zamanla büyünün ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Taklit yoluyla yapılan büyünün çeşitli maskeler, giysiler ve gizemli sesler 

ile sunumu da sanatsal anlatımı getirmiştir. Bu sanatsal anlatım zamanla, güncel 

olayları yansıtan olayların anlatımına dönüşmüş, homo ludens, yani oynayan insanı 

var etmiştir. Đlkel insanla başlayan gösteriler giderek daha belirgin ve düzenli bir 

durum alarak birer tören aşamasına gelmişlerdir (Nutku, 2002). Ancak bahsedilen 

dönemlerde, tiyatro için mimari bir mekândan söz edilemeyeceğinden, düzenli bir 

duruma gelen bu gösterimler çoğunlukla kamusal alanlarda gerçekleşmiştir. 

Antikite ile birlikte mimari mekân anlayışı kendini göstermeye başlamış, Antik 

Yunan’da kamusal alanlardan, sosyal ve ticari alanlara kadar hepsinin mekân tanımı 

yapılmaya başlanmıştır. Dionysos Şenlikleri’nden beri yapılan gösterilerde büyük bir 

kalabalığın seyirci olarak toplanması ihtiyacından tiyatro için de bir mekân ihtiyacı 

doğmuştur. Stoa3 ile kendini göstermeye başlayan sahne kavramı, daha sonra yerini 

tiyatro mekânlarına bırakmıştır (Roth, 2002).   

Antik Yunan’da yapılan tiyatro yapıları kendilerine çoğunlukla yamaçların üzerinde 

yer bulmuşlardır. Mekân kurgusunda önce, seyircilerin daha rahat oturabilmesi için, 

bayıra tahta sıralar, daha sonra ise oyun yerinin arkasına, oyuncuların kostüm 

değiştirebilmeleri için bir tente, sonra bir çadır, daha sonra da ahşap kulübeler 

yapılmıştır. M.Ö. 499 yılında gerçekleşen bir yangın sonrası ise, ahşabın yerini taş 

almıştır. Taştan yapılan tiyatrolara örnek olarak Atina’daki Dionysos (Şekil: 3.1) ve 

Epidauros Tiyatrosu (Şekil: 3.2) verilebilir. Bu yapılarda oyunun daha iyi 

görülebilmesi için, taş sıralar daire biçimindeki orkestranın yarıçapını saracak şekilde 

yanlara doğru genişletilmeye başlanmıştır. Böylece günümüzde halen varlığını 

sürdüren, daire biçiminde bir oyun yeri, ortada bir sunak ve yarım daire biçiminde 

oyun yerini saran seyir yerinden oluşan, amfi tiyatroların temeli atılmıştır (Fuat, 

2003).    

                                                 
 
3  Stoa; Antik Yunan mimarisinde bir sokak ya da agoranın yanında yeralan, üstü kapalı, sütunlu 
galerilere verilen ad. Stoa aynı zamanda Zenon'un kurduğu bir felsefedir. Kemeraltı anlamına gelen 
stoa, kemeraltında toplanan filozoflarca kurulmuştur. 



 
33

     

Şekil 3.1 : Dionysos Tiyatrosu, M.Ö. 4. yy 

 

Şekil 3.2 : Epidauros tiyatrosu, mimar Polykleitos, M.Ö. 4. yy 

Yunan Uygarlığı’ndan sonra Roma Uygarlığı’nda da kamusal alan ve kent fikri 

gelişmiştir. Đki uygarlık arasındaki en belirgin fark, ticaretin geliştiği Roma’da 

tiyatroların kentin içine yapılmaya başlanmış olmasıdır. Kentin içine yapılan, 

günümüzde halen varlığını koruyan Roma tiyatrolarının ilk ve en başarılı 

örneklerinden biri Marcellus Tiyatrosu’dur (Şekil: 3.3).  

Roma tiyatrosunda oyun yeri ile seyirci mekânları birleşerek tek parçalı bir duruma 

gelmiş, ilk olarak giriş-çıkış alanlarının üzerinin kapanması ile birlikte kapalı mekân 

anlayışı kendini göstermeye başlamıştır. Koronun etkinliğinin azalması ile orkestra 

alanının bir kısmı kesilerek sahne ve seyirci yakınlaştırılmıştır (Fuat, 2003). 



 
34

   

Şekil 3.3 : Marcellus Tiyatrosu, M.Ö. 12. yy 

Orta Çağ’da tiyatronun en belirgin özelliği neredeyse yok denecek kadar az sayıda 

yapılan tiyatro yapısına karşılık, seyirciyi oyuna dahil ederek, yeni bir bakış açısı 

getirmesidir. Kilisenin aracı olarak da kullanılan tiyatro, bu dönemde komedinin de 

ortaya çıkması ile mekân değiştirmiş, kiliselerden, kentsel alanlara ya da pazar 

yerlerine doğru kaymaya başlamıştır. Bir diğer farklılık ise arabalı sahnelerin ortaya 

çıkması ile tiyatro mekânının seyyar bir hale gelmiş olmasıdır (Fuat, 2003).  

Orta Çağ’dan sonra Đtalya’da başlayan Rönesans etkisi kendini tiyatroda da 

göstermiştir. Dinsel konulardan çok dünya işlerinin konu edinildiği oyunlar sahneye 

konmaya başlanmıştır. Perspektifin bulunması ve gelişmesi ile sahnede üçüncü boyut 

vurgulanmaya başlanmış ve sabit dekor kavramı kendini göstermeye başlamıştır.  

Andrea Palladio nun tasarlayıp Vincenzo Scamozzi’nin tamamladığı Olimpico 

Tiyatrosu da (Şekil: 3.4) bu dönemde yapılmış, değişmez sahne dekorunu barındıran, 

ilk kapalı ve bağımsız tiyatro mekânıdır. Önceki tiyatro binalarının aksine, az sayıda 

seyirci için yapılan bu bina, küçük olmasından ötürü üstünün kapatılmasını mümkün 

kılmıştır. Tasarım şekliyle seyirci ve sahne birbirinden koparılmış, sahne arkasında 

Yunan sokakları taklit edilerek, sahneye açılan kısa sokaklar oluşturulmuştur. 

Böylece sahnede kurgulanan mekânda, gündelik yaşantının mekânlarında olan 

derinlik hissi sahneye de aktarılmıştır (Sokullu, 1990). 

Rönesans’da soylular ve halkın bir arada oyun izleyebildiği sahne dekorunun çokça 

değiştirildiği, kendi farkını yaratan bir diğer tiyatro mekânı ise Shakespeare’in 

oyunlarını sergilediği The Globe Theatre’dır (Şekil: 3.5). Yuvarlak planlı olan bu 

tiyatronun en büyük özelliği, üç katlı olmasının yanı sıra, yalnızca orta kısmı açık da 

bırakılacak bir şekilde kapatılmış olmasıdır (Roth, 2002).   



 
35

 

Şekil 3.4 : Olimpico Tiyatrosu, Đtalya, 1585 

 

Şekil 3.5 : The Globe Theatre, Shakespeare Tiyatrosu, Londra, 1599 

Rönesans ile başlayan aydınlanma hareketi ve arkasından da sanayinin gelişmesi ile 

beraber, tiyatroda Romantizm ve Gerçekçilik gibi birçok akım kendini göstermeye 

başlamıştır. Tüm bu gelişmeler 19.yy’ın sonlarından itibaren tiyatroyu bir kırılma 

noktasına getirmiş, birçok yeni tiyatro yapısının inşasına sebep olmuş, mimarların 

çok daha özgür biçimde yeni tasarımlar ortaya koymasını sağlamıştır.  

Fransız Devrimi’nden sonra, sahnelemede günün gelişmelerinden de yararlanılmaya 

başlanmış, sahne ışıklandırmasında havagazı kullanımı nedeniyle çıkan yangınlarda 

birçok opera binası yanmıştır. Bu süreçte yapılan yeni tiyatrolarda burjuvanın 

tiyatroyu ele geçirmiş olmasına karşı duran birçok mimar, tasarımlarına buna göre 

yön vermişlerdir. 1876 yılında yapılan Wagner’in Bayreuth Tiyatrosu da, locaların 



 
36

kaldırılıp, seyirci mekânının tek bir alanda toplanmasıyla döneminin en demokratik 

tiyatro yapısı olarak kendini ortaya koymuştur (Sokullu, 1990). 

Bayreuth Tiyatrosu (Şekil: 3.6), 17. yy’dan beri egemen olan Đtalyan tarzı tiyatroya 

meydan okuyarak, o döneme kadar evrensel kabul edilen tiyatrosal ölçüleri 

reddetmesi ile kendini radikal kıldığı gibi, kendinden sonra gelecek olanların da 

önlerinin açılmasında ekili olmuştur.  

 

Şekil 3.6 : Bayreuth Tiyatrosu,1876 

Geleneksel tiyatroya başkaldırışın başlaması ile beraber yenilikçi diye adlandırılan, 

asıl amaçları tiyatronun sanat olması kadar yaşamın içinden bir parça olduğunu da 

göstermek olan birçok tiyatro yazarı ve yönetmen ortaya çıkmaya başlamıştır.  

20. yy’ın başlarından itibaren mimarların da dahil olduğu bu yenilikçi grup, tiyatro 

sanatında ve mekânında yeni temsil anlayışına cevap vermeyen eski tiyatro sistemi 

içindeki tüm konvansiyonel biçimleri temelden değiştirmeyi hedef almışlardır 

(Sokullu, 1990).  

1918 Kasım Devrimi sonrası geçerlilik kazanan yenilikçi düşüncenin etkisiyle, 

Walter Gropius tarafından geliştirilen Bauhaus, tiyatro ve mimarlık arasındaki 

ilişkide en önemli yere sahip akımlardan biri olmuştur. Aslen mimar olan Gropius ve 

arkadaşları tarafından toplumsal bir ütopya yaratma uğruna, tüm sanatların bir arada 

bulunması amacı ile kurulmuş, zamanla mimarlığın yanına sahne tasarımı da 

eklenmiştir. Oskar Schlemmer yönetiminde başlanan tiyatro çalışmaları, tiyatronun 

bir aritmetiğini geliştirmek amacıyla, zamanla tiyatro deneyleri yapılan bir 

laboratuara dönüşmüştür (Brauneck, 1986).  

Bauhaus çalışmalarının tiyatroya getirdiği yeni anlayış, tiyatroyu mekân sorunu 

olarak görmek ve araştırmak olmuştur. Gropius’un Tümel Tiyatrosu’nun (Şekil: 3.7, 



 
37

3.8) yanı sıra, Bauhaus ekibinde yer alan birçok mimar ve tasarımcı tiyatro mekânına 

farklı şekillerde yaklaşmışlardır. Farkas Molnar'ın "U-tiyatrosu", bilim-kurgu 

sahnelemelerindeki yapıları andırmaktaydı. Heinz Loew, tiyatronun teknik 

gereçlerini araç olmaktan çıkaracak bir “mekanik tiyatro modeli” tasarlamıştı. 

Andreas Weininger'in "küre tiyatrosu" ise, nerdeyse ütopik bir tasarım modeliydi. 

Kapalı bir mekân olarak tasarlanmıştı (Brauneck, 1986). Her ne kadar farklı 

tasarımlar gibi görünse de Bauhaus tiyatrosundaki tüm mimarlar ortak bir söylemle, 

mekânın, tiyatroda doğal bir mekân olarak hazır bulunmadığını, mimarlar tarafından 

kendine kurallarla düzenlenen bir yaşam mekânı olduğunu söylemişlerdir. 

 

Şekil 3.7 : Walter Gropius, “Total Tiyatro”, 1926 

 

Şekil 3.8 :  Total Tiyatro, çerçeve sahne- açık sahne- arena sahne 

1978 yılında Aldo Rossi, G. Braghieri ve R. Freno ile bir araya gelerek ortaya 

koyduğu “Bilim Tiyatrosu”nda geleneksel tiyatro mekânını sorgulamayı 

amaçlamıştır. Mimarlığa ait deneylerin iletilmesine yönelik bir mekanizma olarak 

tasarladıkları tiyatro, renkli metal ve ahşap levhadan inşa edilmiş olmakla birlikte, 

birbiriyle değiştirebilir muhtelif mimari bileşenden ve bir dizi farklı fondan 



 
38

oluşmaktadır. Bilim terimi ise, Mantua'daki Bilim Tiyatrosu, Padua'daki Anatomik 

Tiyatro ve 18. yy’ın diğer küçük Đtalyan tiyatrolarıyla ilişkili olarak kullanılmıştır. 

Makine, tiyatro ve oyuncak arasında bir nevi obje olma niteliği gösteren tiyatro, biri 

olay, diğeri sahne, bir diğeriyse sözlü ifade olmak üzere, bu üç mekânın çok sade bir 

tasarımla bir araya getirildiği fevkalade bir formu temsil etmektedir (Url-7). 1979 

Venedik Bienali için tasarladığı yüzen çelik strüktürlü, ahşap renkli cepheli ve 

sekizgen planlı kubbeli Teatro Del Mondo (Şekil: 3.9), Rossi tarafından geleneksel 

tiyatronun reddedildiğinin en belirgin örneğidir. 

 

Şekil 3.9 :  Teatro del Mondo, 1979 

Dünyada tiyatro arayışları sırasında dönemin Osmanlı’sında Direklerarası4, o günün 

teatral eksikliğini doldurmaya çalışıyordu. Günümüzdeki Vezneciler Caddesi’nin 

başı ile Şehzadebaşı Camisi arasında kalan yer, adını, caddenin sağındaki 

dükkânların önündeki mermer sütunlu revaklardan almaktadı. 1800′lü yılların 

sonlarına doğru da açılmaya başlanan çayhane, kahvehane, kıraathane, tiyatro ve 

eğlence yerleriyle kısa zamanda bir eğlence merkezi haline gelmişti. Başta tiyatro ve 

sinema olmak üzere cambaz, hokkabaz, meddah, karagöz, kukla gibi geleneksel seyir 

türlerini içinde barındıran Direklerarası, bu özellikleri ile uzun bir süre halkın ve 

hatta burjuvazinin tiyatro ihtiyacını kapatmıştı (Şekil: 3.10). Ancak Türkiye’de Batılı 

anlamda tiyatro arayışına girilmesi ile de önemini yitirmeye başlamıştır.  

                                                 
 
4 1880’lerde başlayan, Cumhuriyet’in ilanından sonra da uzun süre tiyatrolarI, sinemaları ve 
kahvehaneleri ile Đstanbul eğlencesinin, sahne sanatlarının merkezi olan, bugünkü Saraçhane, 
Vezneciler, Şehzadebaşı bölgesine eskiden verilen isim. 



 
39

Cemil Topuzlu’nun 1913’de Đstanbul Belediyesi’nin başına getirilmesi ile ülkenin 

Batılı anlamda ilk konservatuarı kurulmak üzere harekete geçilmiştir. Dünyaca ünlü 

tiyatro hocası Andre Antoine’in idaresinde bugünkü Şehir tiyatroları adını almış olan 

Dar’ülbedayi, 1914 yılında açılmıştır. Bu konservatuarın en önemli özelliği, tiyatro 

mekânına dair mimari anlamda ilk farklı yaklaşımda bulunulması ve Đstanbul’un ilk 

apartmanlarından olan, (uzun yıllar önce de yıkılmış olan) Vefa’daki Letafet 

Apartmanı’nda (Şekil: 3.11)  çalışmaya başlamasıdır. Bu yaklaşımla Türkiye’de bir 

apartman ilk defa teatral mekân olarak tercih edilmiş ve 1914’den 1917’ye kadar da 

tatbikat sahnesi olarak kullanılmıştır (Tütel, 2007). 

 

Şekil 3.10 : Direklerarası 

 

  

Şekil 3.11 : Letafet Apartmanı 



 
40

Tiyatrodaki alternatif hareketler Cumhuriyet sonrası Türkiye’sinde de yankı bulmuş, 

özellikle 68 kuşağının5 da etkisi ile alternatif tiyatro hareketleri kendini göstermeye 

başlamıştır. Şehir Tiyatroları’nın Tepebaşı’nda bulunan Dram Sahnesi’nin 1970 ve 

1971 yıllarında yakılması sonucu geride tek başına kalan marangozhanenin içinde bir 

deneme sahnesi yaratılmaya çalışılması da bunun en güzel örneklerinden biridir. 

Şehir Tiyatroları bünyesinde yer alıp, hiçbir destek almadan Đtalyan sahneyi yıkmak 

fikrinden yola çıkan Deneme Sahnesi kurucularından Mehmet Esatoğlu (1999), o 

günlerdeki amaçlarını şu sözlerle ifade etmektedir: 

“Yeni atılım yapalım. Ne yapalım? Stadyumlarda tiyatro yapalım, kahvelere tiyatro 

götürelim. Şehir Tiyatrolarında Deneme Sahnesi açalım. Bir tatbikat sahnesi açalım. Burada 

modern eserler deneyelim.” 

Tüm dünya ile beraber Türkiye’de de alternatif tiyatro hareketlerinin de etkisi ile 

yeni tiyatro binalarının yanı sıra, eski garajlar ve fabrikalar tiyatro alanı olarak 

kullanılmaya başlanmış, deneysel tiyatro gösterileri için küçücük apartman daireleri 

tercih edilir olmuştur. Kendilerini toplumun oluşturduğu kuralların dışında hisseden, 

Weber’in demir kafesini zorlayanların başvurduğu alternatif tiyatro hareketleri;  

tiyatro ile birlikte birçok performans sanatı, gösterilerini kapalı mekânlardan 

çıkararak kamusal alanlara taşımışlardır (Şekil: 3.12, 3.13). Bu şekilde; çağdaş 

tiyatronun en büyük önermesi olan, geleneksel tiyatronun kalıplarını yıkmak, 

tiyatroyu seyircinin ayağına götürebilmek ya da tiyatroyu gündelik hayatın içine 

dahil edebilmek arayışı ortaya konmaktadır. 

Tiyatronun Đtalyan sahne içine sıkışıp kaldığı Türkiye’de, 1960’larda yeni 

anayasanın yürürlüğe girmesiyle oluşan kısmen özgürleşmiş ortamlarda Sokak 

Tiyatrosu fikri ortaya çıkmıştır. Ortaçağ tiyatrosunun arabalı sahnelerinin başlattığı 

seyircinin ayağına tiyatro mekânını götürme fikri, 60’lardan itibaren yerini Sokak 

Tiyatrosuna bırakmış, dünya ile beraber Türkiye’de de kendini göstermeye 

başlamıştır. Đlk olarak Boğaz Köprüsü’nün inşa aşamalarında, Zap suyu üzerine bir 

köprü yapılması gerektiği üzerine yapılan sokak tiyatroları, kamuoyunda ses 

getirmiş, amacına ulaşarak Zap suyu üzerine bir köprü yaptırılmıştır. 

                                                 
 
5 Sol görüşlü 60 gençliğinin devrimci önderleri liderliğinde oluşturulan marksist-sosyalist hareketin 
adıdır. 



 
41

   

Şekil 3.12 : Türkiye’den sokak performansları 1: Taksim’de bir sihirbaz ve Aslı Tandoğan-
Tuzlabuz performansı 

  

Şekil 3.13 : Türkiye’den sokak performansları 2: Maskistanbul kukla ve pandomim 
performansları 

 

Şekil 3.14 : Beşiktaş-Kadıköy Şehir Hatları Vapuru, Đstanbulimpro tiyatrosu performansı 

Tiyatroyu-teatral mekânı yerinden eden, tiyatro binasının dışına taşıyan örnekler 

arasında, Đstanbul Şehir Hatları vapurlarında, Đstanbulimpro tarafından uygulanan 

tiyatro çalışmaları gösterilebilir (Şekil, 3.14). Toplumdaki gündelik hayat içerisinde 



 
42

kaybolan, tiyatroya gitmenin dışında birbirleri ile de iletişimleri kopmuş insanları 

işaret etmek amacı ile yapılan vapurda tiyatro çalışmaları, tesadüfen orada bulunan 

birçok yolcunun oyuna dahil olmasını sağlamıştır. Bu yöntem, teatral anlamda, 

yolcuların tiyatro konusunda bilinçlenmelerini sağlamanın dışında, yolcunun rol 

yaparak, başka biri olarak kendini görebilmesine ve farkındalığın yaratılmasına 

imkan vermektedir. 

Foucault’nun mükemmel bir heterotopya olarak öngördüğü gemi ile bu çalışma 

içerisinde heterotopik bir mekân olarak ifade edilmeye çalışılan teatral mekânı 

biraraya getiren, gene Şehir Tiyatroları tarafından Türkiye’nin ilk yüzen tiyatrosu 

olması planlanan Kanlıca Vapuru projesi de çeşitli nedenlerden dolayı 

gerçekleşememiştir.  

Tiyatro mekânının asıl mekânından koptuğu, günümüzün en başarılı yerel 

örneklerinden ilk göze çarpan tiyatro ise, alternatif tiyatro hareketlerinin öncüsü 

olarak görülebilecek Garajistanbul6 tiyatrosudur (Şekil, 3.15).   

   

Şekil 3.15 : Garajistanbul, iç ve dış görünüm, Đstanbul 

Tiyatronun kurucularından Övül Avkıran garaj tiyatrosunun mimarisinin teatral 

anlamda getirilerini şu sözlerle ifade etmektedir; 

“Mekânın ve mekânın içindeki öğelerin tanımının olmaması, yaptırımda bulunmaması size 

aslında özgürlük sağlıyor. O zaman siz kendi işinizi, o mekânın, boş alanın içinde yeniden 

inşa edebiliyorsunuz. Normal bir tiyatro salonunda duvarlar ahşaptır, nerede oynanacağı 

bellidir, kulisin yeri bellidir. Garajistanbul’da ise böyle bir durum yok. “Ben nerede 

oynayacağım” sorusuyla birlikte işiniz başlıyor…” (Url-8). 

                                                 
 
6 Garajistanbul; Mustafa Avkıran tarafından kurulmuş, mimar Atilla Yücel ve Cem Yücel tarafından 
tasarlanan, 2007’de Galatasaray’da bir garajın yenilenmesi ile oluşturulmuş bir performans salonudur. 



 
43

Kukladan fotoğrafa, danstan edebiyat okumalarına, hatta müzik konserlerine kadar 

birçok disiplinin yer alabildiği, sahne mekânının her performansta şekil 

değiştirebildiği bu boş alan fikri üzerine kurulmuş gibi gözüken Garajistanbul ve 

benzeri tiyatro binaları, seyirci-oyuncu ilişkilerini de sorgulamaktadırlar. Bu yapılar 

seyirci ile oyuncunun karşılaşma şekillerinde yarattıkları farklılaşmalarla seyircinin 

her oyun için farklı heyecanlar duymasını ve karşılaşacağı süprizler için tiyatroya 

daha fazla çekilmesini de sağlamaktadır. Bu şekilde seyircinin tiyatroya çekilmesi ile 

tiyatronun sorunlara getirdiği farklı bakış açıları, getirdiği çözümler ya da kendinde 

kıldığı gücü seyircide de yaratma isteği yerini daha kolay bulmaktadır. Bu tiyatro 

yapısının diğer bir kazanımı da sahne kullanımına esneklik ve yaratıcılık getirerek, 

yönetmene, oyuncuya ve hatta tasarımcıya-mimara özgürlük sağlamasıdır..  

Yukarıda bahsedildiği üzere teatral mekânın mimari unsurları, gösterimin 

gerçekleşeceği alandan, seyirci ile etkileşimine kadar birçok ilişkiye etki 

edeceğinden, günümüzde mimarın en önemli sorumluluklarından biridir. Teatral 

alanda sunum yapan tiyatro oyuncusunun hareketlerinin özgürlüğünden, yönetmenin 

istediği eser-seyirci ilişkisinin sağlanmasına kadar birçok konuya etki etmektedir. 

Köksal, bu durumu oldukça keskin bir dille eleştirmiş ve şöyle açıklamıştır: 

“Tiyatrocunun yatayda ve düşeyde geliştireceği mekânsal yapıya olanak verecek, teatral 

yerdir. Yoksa tiyatrocu, mimarın kurduğu yapıyı bırakacak, kendine boş bir hangar aramaya 

başlayacaktır. Belki de en kestirme yolu budur.” (Köksal, 1994; 96) 

Tiyatronun boş bir mekânda yapılabileceği ile ilgili birçok tiyatro kuramcısı ve 

yönetmen farklı fikirleri paylaşmaktadırlar. Bu yönetmenlerden, boş mekân ile ilgili 

en çok adı anılan, mimarlar ile anlaşamadığını her fırsatta dile getiren tiyatro 

yönetmeni Peter Brook’tur. “Boş Alan” isimli sahne mekânı üzerine yazdığı 

kitabında, herhangi boş bir alanı alıp, ona sahne denilebileceğini, bir adamın bu boş 

alan üzerinden yürüyüp geçerken, bir diğerinin onu gözleriyle izlemesi ile bir tiyatro 

ediminin oluşabileceğini söyler. Ama hemen arkasından da tiyatro denildiğinde 

söylenmek istenen şeyin tam olarak bu olmadığından, teatral mekânın tüm 

katmanları ile bir araya geldiğinde bambaşka bir imge oluşturduğundan bahseder 

(Brook, 1996). Tiyatroda gösteri alanının, keskin sınırları olan boş bir alan 

olduğundan bahsedebilinse de, bu boş alanı, yönetmenin metni kullanarak, 

oyuncunun ise sahnedeki dekor ve izleyicisi ile bütünleşerek mutlak mekândan, 

göreli bir mekâna dönüştürdüğünü söylemek mümkündür. 



 
44

Boş bir alandan (!) tiyatro doğabileceğini söyleyen kuramcılar olsa da, günümüzde 

teatral mekânın çeşitliliğinin sınırı yok gibi görünmektedir. Teatral mekâna, yalnızca 

tiyatro binasını içeren mimari mekânı değil, içerdiği sahne-gösteri mekânı da başlı 

başına bir mekânsal çeşitlilik getirmektedir.  

Her nekadar tiyatro binasının bir parçasıymış gibi gözükse de ondan başka bir 

inceleme konusu olan gösteri mekânı  yani sahnenin tasarımı teatral mekânın 

gelişimde söz sahibi olmuştur. Tiyatro tarihinde ortaya çıkan, aşağıda da detaylı 

olarak incelenecek olan tiyatro akımlarının çoğu sahne tasarımına dair ortaya atılan 

fikirlerden doğmuştur.  

Gösteri mekânının teatral mekândaki durduğu yere bakıldığında özelikle sahnenin bir 

tanımlamasına ihtiyaç duyulmaktadır. Oyuncu ve seyirci arasındaki bir ara yüz 

olarak da ifade edilebilecek olan sahne, seyirci açısından odak yeri iken, oyuncu 

açısından da tüm performansını sergileyebildiği ve seyirci üzerinde istediği etkiyi 

bırakabilmesini sağlayan yegâne alandır. Özdemir Nutku (2002) sahneyi, oyuncunun 

evrenini ortaya çıkaran, yönetmenin tasarım gücüne bağlı olarak sınırsız anlatım 

gücü sağlayabilen oyun yeri olarak tanımlamaktadır. Nutku bu tanımı ile oyuncu ve 

seyirci dışında, mekânın görünmez sahipleri olan yönetmenlerin de yerlerini 

belirginleştirmeye çalışmıştır. 

Tarih boyunca gündelik hayatın etkileriyle değişim gösteren tiyatronun, mekânsal 

anlamda farklılaşmasında en etkili olan kişiler de tiyatro yönetmenleri olmuştur. 

Antik Yunan Tiyatrosu’nun korocuları ya da Geleneksel Tiyatro’nun kutu sahneli 

tiyatrosunun papazları göz ardı edildiğinde, o dönemlerde sahne yönetiminden söz 

etmek neredeyse mümkün değilken, 19. yy sonlarında yönetmen devrinin 

başlamasıyla teatral mekânda sahne tasarımına dair kaygılar görülmeye başlanmıştır. 

Dönemler içerisinde yönetmenler, tiyatroda gösteri mekânını kendi tiyatro 

anlayışlarına göre yönlendirmiş, sahne tasarımında ve sahnelemede mekânsal 

çeşitliliğin ortaya çıkmasını sağlamışlardır. Özdemir Nutku (1985;15), tiyatroda bir 

kırılma noktası olarak gördüğü bu yüzyılı, “akıl almaz olarak kabul edilen olayların, 

buluşların yapıldığı ve kesin olarak açıklanması, anlatılması güç bir çağ” olarak 

tanımlamaktadır. Her devrin yönetmeni, Gerçekçi Tiyatro’dan, Epik Tiyatro’ya, 

Bauhaus Tiyatrosu’ndan Yoksul Tiyatro’ya kadar geniş bir yelpazede, kendinden bir 

öncekinin üzerine bir şeyler katarak tiyatro kuramını ve mekân anlayışını 

farklılaştırmışlardır. Günümüzde de, tüm dünyada sahnelenen oyunlardaki farklı 



 
45

tiyatro anlayışlarında, aşağıda bahsedilen yönetmenlerin birçoğunun mekân ve 

sahneleme anlayışları halen kullanılmaktadır. 

19. yy’da Meiningen Dükü’nün7 kurduğu Meiningen Tiyatrosu, getirdiği yeni plastik 

tiyatro anlayışla birçok tiyatro adamını etkilemiştir. Çoğunlukla bez üzerine çizilerek 

oluşturulan dekor görüntüsünün (Şekil: 3.16) kaldırılmasını, sahnede mekânın dekor 

parçalarının ya da aksesuarların somut olarak var olmasıyla oluşturulmasını 

istemiştir. Mekâna yaklaşımında temel işlevi hareket olarak belirlemiş, eylemin 

kesintisiz ilerlemesinin sağlanmasına çalışmıştır. Oyun içerisinde, yükseltiler 

kullanarak mekân içinde de hareketi sağlamak istemiştir (Erdoğan,2006). Üç boyutlu 

dekor parçalarını sahneye taşıması ve gerçek yaşamın bir yansımasını sahnede 

görmek istemesiyle teatral anlamda yepyeni bir mekân anlayışının başlamasını 

sağlamıştır.  

Andre Antoine de, bu gerçek mekân fikrinden etkilenerek, kurucusu olduğu Özgür 

Tiyatro’da çevre koşullarının sahnesinde yaratılmasını istemiştir (Şekil: 3.17). Onun 

tiyatrosunda her şey çok gerçektir ve asıl amaç seyirciye yaşamdan bir kesit izleme 

duygusunu vermektir (Erdoğan,2006). Sahnedeki gözlemleri ile ortaya çıkardığı 

dördüncü duvar görüşüyle,  seyirci ile sahne arasında hayali bir duvar oluşturmaya 

çalışmıştır. Bununla oyuncunun izleyicinin etkisinde kalmadan ve yüzünü izleyiciden 

ayırmadan, kendini bütünlükle oyuna verebilmesini hedeflemiş ve bu duvarı, oyuncu 

ile izleyici arasında çekilmiş tasarımsal mekân ayrımı olarak tanımlamıştır (Çalışlar, 

1993).  

 

Şekil 3.16 : Saxe-Meiningen Dükü’nün Arminius savaşı için çizdiği taslak               

                                                 
 
7 Saxe-Meiningen Dükü II. George, 1826-1914 yılları arasında Almanya’da yaşamıştır. 



 
46

 

Şekil 3.17 : Andre Antoine’un yönettiği Emile Zola’nın La Terra adlı oyunun doğalcı 
dekoru, 1900 

20. yy’ın en önemli tiyatro yönetmenlerinden biri olan Stanislavski8 de sahnede o 

güne kadar uygulanan tip dekor yerine, plastik sanatların kullanımıyla daha doğal ve 

gerçek mekânlar yaratmaya çalışmış, ancak oyuncunun dramatik aksiyonunun 

gerçekliğini ise her şeyin önünde tutmuştur. O güne kadar kullanılmakta olan dekor 

anlayışından farklı olarak, her oyunun kendi özelliklerini yansıtan mekânlar 

kullanmaya başlamış, sahne üzerinde farklı mekânların, katmanlaşmanın oluşmasını 

hedeflemiştir (Şekil: 3.18). Antonie ile beraber dördüncü duvar görüşünün ilk 

uygulayıcılarından biri olarak sahnede (hayali) üç boyutlu mekân yaratıcılarından 

biri olmuştur. (Mitter, 1992). 

 

Şekil 3.18 : Stanislavski- Vanya Dayı, 1899  

                                                 
 
8 Konstantin Sergeyevic Alekseyev Stanislavski (5 Ocak 1863 – 7 Ağustos 1938) 



 
47

Stanislavski’nin öğrencilerinden olan Meyerhold9 da günümüzde halen etkilerini 

korumakta olan bir tiyatro yönetmenidir. Meyerhold doğal tiyatronun sahnelenme 

anlayışına karşılık Konvansiyon Tiyatrosu10 fikrinden yola çıkıp sahne mekânı ve 

oyunculuğa dayalı sorunları tiyatronun asalları haline getirir. Konvansiyon tiyatrosu, 

gündelik hayattaki gerçeğin sahnede birebir gösteriminin yapılmadan da tiyatroda 

teatral karşılığını bulabileceği ilkesine dayanmaktadır. Meyerhold, Yeni Dram adını 

verdiği korsan tiyatrosunun mekân anlayışını, “tiyatroda sahne, piyesin ana fikrinin 

gerektirdiği dekoru, seyircinin düş gücü yoluyla en kolay biçimde yeniden 

üretmesine yardımcı olabilecek her şeyi sunmalıdır” sözleriyle açıklar (Vallin Picon, 

1997; 141). Đlk oyunlarında doğallık ilkesini benimseyen Meyerhold, bu anlayışa 

karşılık biçemleme ilkesini ortaya çıkarır. Buna göre iki boyutlu panolar ve üç 

boyutlu dekor önem kazanmaya başlar.  

    

Şekil 3.19 : Meyerhold- The Dawn (1920),  Meyerhold- Bathhouse (1930)       

Tiyatroda Devrim niteliği taşıyan çok sayıda yeniliğe imza atmış olan Meyerhold, 

Ekim Devrimi ile beraber tiyatroda mekân anlayışı için oldukça radikal öneriler 

ortaya sunmuştur. Fabrika işçilerinin oluşturduğu bir tiyatro hayalinden yola çıkarak, 

fabrika temalı sahneler tasarlamış ve sahneleme anlayışını yepyeni bir boyuta 

taşımıştır. Amacı, gösterim mekânını oluşturan dekoru, oyuncuların olanaklarını 
                                                 
 
9 Vsevolod Emilyeviç Meyerhold ( 28 Ocak 1874 -2 Şubat 1940) 
10  Konvansiyon:  Yaşamdaki gerçekliğin sahnede aynen üretilmeden teatral karşılığının kullanılması 
ilkesine dayanan bir sahneleme tekniğidir (Vallin Picon, 1997). 



 
48

artırmak adına daha işlevsel hale getirmek ve mimari ve mühendislik tasarımlarından 

oluşan gösteri mekânları oluşturmaktır. Dekorlarını, dönemin şartlarını zorlayarak, 

hareketli zeminler, aksesuarlar, yürüyen bantlar ve vinçler ile oluşturmuştur. Sahne 

tasarımlarındaki bu farkların görülebileceği, en çok ses getiren iki oyunu ise The 

Dawn ve Bathouse’dur (Şekil: 3.19). Meyerhold, sahnenin doğal bir ortam değil, 

tiyatro amacıyla kurulmuş yapma bir düzen olduğunu göstermek için vida ve çivileri 

gizlenmemiş dekor öğeleri kullanmış ve sahneye koyduğu bu oyunlarla aynı 

zamanda, tiyatro tarihinde teatral konstrüktivizmin öncüsü olmayı başarmıştır 

(Erdoğan, 2006). 

Meyerhold kadar, tiyatro tarihinde en köklü değişiklerle devrim yaratan, bir diğer 

tiyatro adamı ise Brecht’tir. Epik Tiyatronun kurucusu, yönetmen, oyun yazarı ve 

Marksist ideolojiyi benimsemiş bir devrimci olan Bertolt Brecht11, mekânla ilgili 

açıklamalarında, sahne mekânının gündelik hayata atıfta bulunduğunu söyler. 

Brecht’e göre mekân fiziksel olarak vardır ve sahnedeki tüm olaylar toplum 

içerisindeki gibi, bir mekân içinde geçmekte, gerçek hayattaki yansımaları bu 

sahnede hayat bulmaktadırlar (Brecht, 1994). “Đşi olmayan giremez” diyerek 

özetlediği mekân anlayışında, yerleşik bir sahne düzeni yoktur. Sahnede gerçekçi 

ancak geçici dekor parçaları kullanılır. Amaç dekorlarla oluşturulan tiyatro 

mekânında yanılsamaları ortadan kaldırmaktır. Seyirciye, yabancılaştırma12 adını 

verdiği bir teknikle, bir tiyatro sahnesini izlediğini unutturmamaya çalışır. Bu 

nedenle boş sahne üzerine oyunu tanımlayacak mekânı yaratabilmek için az ve öz 

öğeler kullanmak gerektiğini söyler. Böylece sahnede kullanılan mimari hem 

gerçekçi, hem de işlevsel olacaktır.  Ayrıca tüm bu amaçlarını ortaya koyacağı sahne 

seçiminde ise tercihini seyircide oluşturmak istediği uzak ve eleştirel açının arena 

sahnedeki içiçelik ile yittiği fikri ile, yargılama gücü için gerekli imkanları sağlayan 

çerçeve sahneden yana kullanmıştır (Şekil: 3.20). O’nun oyuncuları hem kendi 

varlıkları, hem de çerçeve sahnenin imkanları ile sahne üzerinde hem gerçek hem de 

mecazi olarak mekân yaratır ve seyirciyi bu mekân yaratma işine katılmaya davet 

eder (Brecht, 1990).  

                                                 
 
11 Eugen Berthold Friedrich Brecht (10 Şubat 1898 -14 Ağustos 1956 ) 
12 Yabancılaştırma kavramı, gerçekçi tiyatronun yanılsama yaratmasına karşı olarak geliştirilmiştir. 



 
49

 

Şekil 3.20 : Bertolt Brecht, Sezuan’ın Đyi Đnsanı, 1943 

Bir önceki bölümde bahsedilmiş olduğu üzere aslında bir mimar olan Walter 

Gropius13’da Oscar Schlemmer ile beraber, Bauhaus akımı içerisinde yapmış olduğu 

tiyatro çalışmalarında sahne tasarımına ayrı bir ilgi göstermiş ve sahnelemenin odak 

noktası olarak insan ve mekân arasındaki ilişkinin (kuram ve uygulama alanında) 

araştırılmasını temel almıştır. Brauneck’in kitabında, Gropius tiyatro anlayışını şu 

şekilde açıklamıştır. 

"Bugünün tiyatro mimarları ışık ve mekân için geniş bir yelpaze yaratmayı amaç edinmelidir. 

Bir yönetmenini akla gelebilecek tüm hayallerine yanıt verebilecek denli nesnel ve uyumlu, 

mekân açısından bile insan aklını değiştirip yenileyecek nitelikte esnek bir yapı olmalıdır" 

(Brauneck, 1986).  

Bauhaus sahnesinin estetik alandaki tiyatro tartışmalarına getirdiği yeni ilke, 

tiyatroyu mekân sorunu olarak görmek ve araştırmak olmuştur. Schlemmer, kurucusu 

olduğu Tümel tiyatro yaklaşımında mekânla ilgili tüm araçların hareketli olmasını 

istemiştir (Şekil: 3.21). Sahnedeki hareketliliğin izleyiciyi düşünce uyuşukluğundan 

kurtaracağını, üzerine yükleneceğini ve hatta etkileyerek oyuna katılmaya 

zorlayacağını söylemiştir (Brauneck, 1986). Bu etkiyi yaratabilmek için de sahne 

anlayışında mimari elemanlar kullanmaya çalışmış, somut olarak algılanmasını 

istediği sahnelerde doğrusal çerçeveler kullanarak formu ön planda tutmuş, soyut 

mekân anlayışında ise ışıktan yararlanmıştır (Schlemmer, 1996).  

                                                 
 
13 Walter Adolph Georg Gropius (18 Mayıs 1883 - 5 Temmuz 1969) 



 
50

 

Şekil 3.21 : Bauhaus sahne tasarımı                          

20.yy yönetmen devri ile başlayan gösteri mekânındaki bu çarpıcı değişiklikler 

birçok kuramcı tarafından dışa vurumculuğun sahne dekoruna yansıması olarak 

görülmüştür. Dışavurumculuk, tiyatro sahnesinde, yukarıda detaylı olarak 

bahsedildiği üzere, doğalcı tiyatro anlayışına güçlü bir karşı çıkış olarak yeni bir 

aşamayı göstermektedir. Erdoğan Aksel, “son 20. yy’ın sahne mekânı 

dışavurumculuktan başka bir şey değildir, Đkinci Dünya Savaşı sonrası modern sahne 

dekoruna yön vermiş ve günümüz sahne dekoruna da yansıyarak güçlü bir şekilde 

etkilemiştir” demektedir (Aksel, 1988; 12). 

Dışavurumcu sahne mekânında olağanın gerçek görünümünü bozmak, yeni bir 

izlenim yaratabilmek için biçimlerde, renklerde çarpıtma yapılır. Đçe doğru eğimli 

duvarlar, iskelet görünümlü ağaçlar ve makine gibi insanlar ile bir karabasan havası 

yaratılır. Dünyanın o dönemde yaşadığı kaos ve anarşizm sahne mekânına da 

yansıtılmaktadır. Dışavurumcu mekân tasarımcısı, duygularını bir pencere, bir kapı 

ya da bir duvara verdiği yeni biçimlerle ifade etmektedir (Richard, 1999).  

Sahne mekânı üzerine yapılan çalışmaların birçoğunda, oyuncunun seyirci üzerindeki 

etkisinden yola çıkıldığından, yönetmenler ve kuramcılar yalnızca sahne mekânı 

üzerine fikirler üretmemişlerdir. Seyirciye verilmek istenenin tam olarak karşılığını 

bulabilmesi için seyircinin içinde bulunduğu mekânın da istenilen koşullarda olması 

gerektiği fikri o dönemlerden günümüze kadar tazeliğini korumaktadır. Tiyatronun 

doğuşuna bakıldığında, kelimenin kökeni olan theatron kelimesinin “seyir yeri” 

anlamına gelmesi de seyircinin tiyatrodaki önemine dikkat çekmektedir. 

Đsminin kökeninde de görüldüğü üzere, Antikite’den bugüne, tiyatro üzerine 

fikirlerini söylemiş birçok kuramcı, tiyatro etkinliğinin tek başına ifadeli 



 
51

olamayacağı ve seyirciye bağımlı olduğu konusunda birleşmişlerdir. Sanat Tarihçisi, 

Micheal Fried, tiyatronun var olması için birbiriyle etkileşim içinde olan iki öğenin, 

yani oyuncu ve seyirci öğesinin zorunlu olarak olması gerektiğini, tiyatronun doğası 

gereği izleyiciye bağımlı olduğunu, bu yüzden de seyirci öğesi olmadan teatral 

anlamın eksikli olduğunu söylemiştir (Sezgin, 2010). Tiyatro sanatının var olması 

konusunda benzer bir yaklaşım içinde olan bir diğer kuramcı da Josette Féral’dir. O 

da tiyatronun tek başına var olamayacağını, birileri ya da başka bir deyişle öteki için 

var olabileceğini söyler (Tüfekçi, 2006).  

Tiyatro tarihi boyunca gösteri mekânı üzerine radikal değişiklikler yapmış birçok 

yönetmen, kuramcıların sözünü ettiği öteki için tiyatro fikrine sıcak bakmış ve 

seyirci ile ilişki üzerine de farklı yorumlar getirmişlerdir. Seyirci ve oyuncu 

arasındaki ilişkileri yorumlarken, kuramcı ve yönetmenler ilk olarak fiziki açıdan 

yaklaşmış ve  sahne çeşitlerinin bu ilişkideki etkileri üzerinde durmuşlardır. Çerçeve 

sahne, arena sahne, çevreli (açık)sahne vb gibi sahneler üzerinden sonuçlara varmaya 

çalışmışlarsa da, sahnenin şeklinin yanısıra fiziki uzaklığın ya da sahneye olan yatay-

dikey uzaklıkların etkilerini de göz ardı etmemişlerdir. 

Teatral mekânda yaptığı radikal değişikliklerle teatral konstrüktivizmin öncüsü 

olmayı başarmış Meyerhold, gösteri mekânının yanı sıra, seyirci ile gösteri 

arasındaki ilişkiye de farklı bir açıdan bakmıştır. Kendinden önceki çerçeve sahneli 

tiyatronun aksine, oyun ve seyir yerinin ortaklaşa paylaşılan bir hacim içinde 

olmasını gerektiğini söylemiş ve bu yönde çalışmalarında arena sahnenin türevleri 

üzerinde çalışmayı tercih etmiştir. Bir dönem yönettiği oyunlar süresince seyirci 

mekânında salon tamamen karartılmamış, rahat bir ortam yaratılması için masalar 

yerleştirilmiş ve yemek içmek serbest bırakılmıştır (Erdoğan, 2006).  

Tiyatroda vazgeçilmez olan nedir? sorusuyla yola çıkan günümüzde de izinden 

gidilmekte olan bir yönetmen olan Grotowski14 de, oyuncu ve seyircinin vazgeçilmez 

olduğunu ve bu ikisinin ilişkisi ile tiyatronun var olabileceğini söylemiş, her şeyden 

arındırarak, yoksul bir tiyatro yaratmanın yollarını araştırmıştır. Yoksul Tiyatro adını 

verdiği laboratuar tiyatrosunda oyuncunun yoksul bir şekilde, makyaj, kostüm gibi 

eklentilerinden sıyrıldığı oyunları tercih etmiştir (Candan, 2003). Oyuncu, oyun ve 

seyirci ilişkisinden yola çıkan Grotowski, yönettiği her oyununda farklı yöntemler 

                                                 
 
14 Jerzy Grotowski ( 11 Ağustos 1933 - 14 Ocak 1999 ) 



 
52

deneyerek seyirci ve seyirci mekânı için en doğru olanı bulmaya çalışmıştır. Đlk 

oyunlarında seyirci mekânında yerleştirme düzeni olarak seyirciyi gösteriye 

yaklaştırma çabaları vardır. Kimi oyunlarında oyun, seyirci koltuklarının arasında 

oynanırken (Şekil: 3.22), bir diğerinde seyirci direk dekorun içinde yer almış, oyuncu 

olarak gösteriye dahil olmuştur (Şekil: 3.23) (Grotowski, 2002).     

                  

Şekil 3.22 : Grotowski, Ataların Gecesi (1961) ve Sadık Prens  (1966) oyunlarında seyirci 
oturma düzenleri 

 

Şekil 3.23 : Grotowski, Kordian, 1962, Sahne düzenlemesi, oyunda seyirciler akıl 
hastanesinde tedavi gören hastalardır. 



 
53

20. yy’ın ikinci çeyreğinde dönemin şartlarının bir getirisi de olarak Erwin 

Piscator15’un Politik Tiyatro’sunun ortaya çıkışı ya da Dadaistlerin Sürrealist 

Tiyatro’sunun varlığını hissettirmesiyle beraber, klasik tiyatronun kabaca dört 

mekândan oluşan mekânı, yerini (fuaye, seyir alanı, sahne ve kulis) alternatif mekân 

arayışlarına bırakmaya başlamıştır. Asıl amaçları seyirciyi etkilemek olan ve klasik 

tiyatrodaki oyuncu ve seyircinin keskin ayrımının karşısında duran bu yeni 

yaklaşımda, seyircinin oyun ve oyuncu karşısındaki yokluğunun en aza indirgenmesi 

amaçlanmaktadır Oyunlarında birçok olayı aynı anda gösterebilen eş zamanlı sahne 

düzenleri oluşturmaya çalışan Piscator, bu etkiyi sağlayabilmek için teatral 

gösterimde ilk kez, hareketli filmi, saydamı, grafiği, kısaca oyunun o an 

sahnelenmesine yardımcı olacak her türlü kaynağı ve mekanizmayı kullanmıştır.  

Sahneden gelen enerjinin seyirci tarafından alımlanabilir olması için de, sahne ve 

seyircinin alanı olan salon arasındaki sınırların da kaldırılması gerektiğini söylemiştir 

(Piscator, 1985). 

Türkiye’de ise gösteri mekânı anlamındaki alternatif hareket ilk olarak kendini 1961 

yılında kurulan LCC Tiyatrosu ile göstermiştir. Bu tiyatro Türkiye’nin ilk döner 

platformlu sahnesi olarak sesini duyurmuştur. Đki adet döner platformdan oluşan 

sahne ile, platformlara çeşitli şekillerde seyirci ve oyuncuların yerleştirilmesi 

amaçlanmış, böylece her oyun için farklı bir ilişki sağlanması istenmiştir. Muhsin 

Ertuğrul, Haldun Taner ve arkadaşları tarafından kurulan bu tiyatronun tek 

ötekileşmiş tarafı farklı sahneleme anlayışı olmamıştır. Şehir Tiyatroları’nda görevli 

iken, iktidarın elinde bulunan tiyatronun müdürlüğüne, bir mezhaba müdürünün 

getirilmesi üzerine görevlerinden istifa etmeleri de karşıt duruşları ile alternatif bir 

tiyatro hareketi ortaya koyduklarını göstermiştir.  

Günümüz Türkiye’sinde ise en sert politik tiyatro anlayışlarından biri olan In-Yer-

Face (Suratına) akımını benimsemiş olan Dot Tiyatrosu’nun kurucusu, yönetmen 

Murat Daltaban, Mimarizm’e verdiği bir röportajda sahneleme anlayışlarının mekâna 

getirdiklerini anlatırken, seyirci mekânı ile ilgili yaklaşımlarını şu şekilde ifade 

etmektedir;  

“Oyun yerinin yukarıda, seyir yerinin aşağıda olması, oyun yerinde oyuncunun seyirci 

üzerindeki baskın hali, seyircinin konsantrasyonu , bizde biraz daha dozu değiştirilmiş olarak 

                                                 
 
15 Erwin Friedrich Maximilian Piscator (17 December, 1893 - 30 March, 1966 ) 



 
54

ortaya çıkıyor. Bu da seyirciyi sahneye almak üzere yaratılmış bir yapı. Farkı, seyircinin 

seyretme alışkanlıklarının değiştirilmesi, farklı bir izleme alışkanlığı kazanması. (Şekil: 

3.24, 3.25) (Url-9).” 

 

Şekil 3.24 : Dot,  Đki Kişilik Bir Oyun, 2006, Sahne tasarımı 

 

Şekil 3.25 : Dot,  Dün Meydana Gelen Bir Olayda, 2008, Seyirci-oyuncu ilişkisi 

Đtalyan sahnenin olmazsa olmazı olan çerçeve sahnede seyircinin oyuncuyu tüm 

bedeniyle, kendi bedeninden yukarıda, gerçeklikten daha uzak bir anlayışla 

algılaması söz konusudur. Ancak Yoksul Tiyatro, Politik Tiyatro ya da Dot’un oyun 

anlayışları gibi tiyatro akımlarında gerçeklik ön plandadır. Bu tarz bir çalışma 

düzeninde oyuncu ve seyirci aynı platform üzerinde yer alırlar ve aralarında 

mekansal bir ayrım yapılmaz. Seyirci, oyuncunun bedeninin tamamını algılamadan 

önce yüzünü, gözünü, belini vs algılayarak tüme varır. Işıklar klasik tiyatrodaki gibi 

seyirci üzerinde karaltılmaz, seyircinin bir oyun izlemekte olduğunun bilincinden 

kopmaması gerekir. Her an dokunabileceği biradım uzaklıktaki oyuncu onun için 

gerçektir.  



 
55

Diğer bir Politik Tiyatro duruşu da, Augusto Boal tarafından ortaya atılan Ezilenlerin 

Tiyatrosudur. Bu akımın en önemli özelliği yukarıdaki seyrci farkındalığını 

yaratmasının dışında seyirciyi bir oyuncu gibi kullanarak gerçek hayattaki karşı 

oldukları konularda ayakta durmalarını da sağlayabilmektir. Boal, Aristotelyen 

tiyatrodaki, seyircinin düşünme ve eylemde bulunma etkinliğini sahne üstündeki 

oyuncuya devreden edilgen bir rol üstlenmesine karşı durur. Bu tiyatroda tüm 

etkinliğin yazar, yönetmen ve oyuncu üzerinde olmasını eleştirerek seyircinin 

tiyatrodaki yeri üzerine radikal öneriler sunar. Seyirciye yüklenen işlevin sadece 

kendisine gösterilenler üzerine fikir yürütmesi olmasına tepki göstererek, eylemde 

bulunma iradesinin seyirciye devredilebileceği bir alternatif model olarak Ezilenlerin 

Tiyatrosu’nu (Özgürleşme Tiyatrosu)  geliştirir. Seyirci-oyuncu (spect-actor) adını 

verdiği yeni terimi ile üç yeni tiyatro modeli ortaya atar (Boal, 2003).  

Forum Tiyatrosu adını verdiği pratik, seyirci-oyuncular tarafından belirlenen bir 

problemin çözümlerinin araştırılarak sahne üzerinde deneyimlenmesine dayalı bir 

Ezilenlerin Tiyatrosu pratiğidir. Artık seyirci yoktur, seyirci hem yazar hem de 

oyuncu olarak kendini geliştirir. Görünmez Tiyatro, genellikle kamusal alanda 

oynanan, seyirci-oyuncuları da kışkırtarak oyuna katılmalarını sağlamaya çalışan bir 

pratiktir. Bu pratikte sokaktaki halk yani seyirci-oyuncular, bir tiyatro eyleminin 

içinde olduklarını fark etmeksizin oyuna dâhil edilir. Đmge tiyatrosundan ise, seyirci 

oyunculardan, oyuncu gibi davranmaları ve verilen bir tema üzerinden imgeler 

oluşturması istenir (Boal, 2003).  

Ezilenlerin Tiyatrosu’nun amacı, izleyicilerin oyuna dahil olmalarıdır. Özünde 

Politik Tiyatro olarak amaçlanan bu tiyatro, devrimin bir provası gibi, sokakta 

seyircilerin katılımını sağlayarak, siyasal ve toplumsal baskılara karşı izleyicinin 

tavrını göstermede rol almasını amaçlar.  

1850li yıllarda ekonomik, politik ve kültürel değişiklikler ile başlayan tiyatro 

anlayışı, o dönemlerden beri tüm dünyada, yalnızca oyunun metni, oyuncu, sahne 

mekânı ya da sahneye hatasız oyun koymak olarak görülmemektedir. Sınırlardan 

tamamen arındırılmış bir tiyatroda, kimin neyi izlediği, total mekân içerisinde 

bulunan kimlerin oyun içinde yer alıp almadığı, kimin gözlemci, kimin oyuncu 

olduğunun irdelendiği, kısacası tiyatronun baştan sona sorgulanarak her seferinde 

yeniden üretiminin yapıldığı oyunlar ortaya koyulması hedeflenmektedir. Tiyatro 

tarihi boyunca, sahnede çizimlerin kullanılmasından dekorun kullanımına 



 
56

geçilmesine, gerçekçi sahne mekânından, soyut sahne mekânlarına kadar bahsedilen 

tüm yaklaşımlar, günümüzde de sahne tasarımcısı ya da mimarın birlikte çalıştığı, 

yönetmenin tiyatro anlayışına göre uygulama alanı bulmaktadır.  

3.2 Dramaturjik Birim Olarak Tiyatro Mekânı 

Gösterim mekânı, tiyatronun doğuşundan beri, mimari, resim ve heykel başta olmak 

üzere birçok plastik sanatı bünyesinde barındıran bir mekân olarak kendini var 

etmiştir. Ancak tiyatroda mekânı diğer sanatlardan ayıran en önemli özellik ise 

tiyatronun zamanın mekâna eklendiği yer olmasıdır. Mihail Bakhtin’in ortaya attığı 

kronotop16 kavramı, dramaturjik bir birim olarak tiyatroda önemli bir anlam 

taşımakta, tiyatroyu zaman kavramı ile birlikte dört boyutlu bir sanat boyutuna 

taşımaktadır. Bunun oluşmasında en önemli faktör ise dramatik aksiyonun varlığıdır. 

Bir dekor, ancak bir dramatik aksiyonun ve bu dramatik aksiyonun ilerlediği 

zamanın içinde anlam kazanmaktadır (Aybar, 2003). 

Eski Yunan’da “dram oluşturma”, Türk Dil Kurumu’na göre ise kelime anlamı 

“oyun yazma ve yönetme bilgisi” olan dramaturji, Aristo’nun Poetikası’nda ise 

dramatik bir yapıtı oluşturacak ana öğeleri bulma ve bunları düzenleme tekniği 

olarak tanımlanır (Aristo, 2008). Aristo’nun temellerini attığı Klasik Dramaturji’de 

kuramlardan ya da direkt olarak somut örneklerden giderek tiyatroya dair genel 

görüşlerden yararlanılır. Aristoteles ile başlayan ve Lessing ile Modern Dramaturji 

olarak devam eden dramaturji kavramı Berliner Ensemble ile Avrupa’da kendini 

kabul ettirmeye başlamıştır.  

Gerçekçi dönem ile birlikte, oyun metinlerinde üzerinde hiç durulmayan, içinde 

bulunulan mekânın, insan üzerindeki belirleyici etkileri üzerinde durulmaya 

başlanmış, Modern Dramaturji’ye geçiş ile birlikte daha çok oyun mekânı üzerine 

farklılaşmalar görülmeye başlanmıştır. Gerçekçi yazarlar, oyunlarında çevreyi en 

ince ayrıntılarına kadar belirtmişler; karakterleri dönemlerinin şartlarına göre 

detayları bir şekilde ele almışlardır. Özellikle içinde bulunulan çevrenin insanlar 

üzerindeki etkilerine dikkati çekmişler ve böylece oyunlarda mekânın belirleyici bir 

birim olarak öneminin artmasını sağlamışlardır. Mekân daha dinamik bir anlam 

                                                 
 
16 Kronotop: Yunanca “yer” ve “zaman” sözcüklerinin bir araya gelmesinden oluşmuştur, kurgusal 
şeylerin kendilerine özgü mekân ve zaman kurallarına göre hareket ettiği bir “yer-zaman”dır. 



 
57

kazanmış ve dramaturjik olarak üzerinde önemle durulması gereken bir unsur haline 

gelmiştir (Sağlam, 2002).  

Klasik Dramaturjiden Modern’e geçişte mekânda en çok dikkat çeken farklılaşma 

oyunların gerektirdiği mekânların parçalara ayrılarak çoğalması ve her parçadan ayrı 

anlamlar üretilmeye çalışılması olmuştur. Aristo, Poetika’sında tiyatroda zaman ve 

mekân kullanımını “üç birlik kuralı”na indirgemiş olay birliği, yer birliği ve zaman 

birliği olmadan tiyatronun gerçekleşemeyeceğini savunmuştur. Üç birlik kuralı ile, 

olayların seircinin görüş alanına giren tek bir mekânda, tek bir günlük zaman 

sürecinde geçmesi gerektiğini söylemiş ve oyunun inandırıcılığı açısından zorunlu 

saymıştır (Şener, 2008). Modern Dramaturjide ise, birden çok mekânın farklı 

ilişkileri ifade edebilmesinin yanında, aynı mekânın birden çok ilişkiyi ifade 

edebilmesi de mümkün kılınmıştır. Aynı mekânın farklı oyunlarda kullanılabilmesi 

özelliği ile de mekân kullanımının dramaturjik önemini ve mekân kullanımıyla 

sağlanabilecek olanakları daha açık seçik gözler önüne serilmeye başlanmıştır 

(Sağlam, 2002). 

Tiyatronun bir sanat dalı olarak bağımsızlığını kazanmasında hiç kuşkusuz ki 

mekânın gelişiminin çok büyük etkisi olmuştur. 19. yy sonlarında başlayan tiyatro 

akımlarının gelişimlerinde en büyük farklılaşmaların mekân üzerinden yaşandığı ve 

mekânın hem kuramsal, hem de fiziksel anlamda tiyatroya ait tüm öğeleri üzerinde 

barındırdığı dikkat çekmektedir. Modern Dramaturji ile beraber mekân  kurgusu, 

günümüzde artık her oyun için ayrı düşünülmektedir. Her oyun kendi dramaturjisini 

yaratarak kendi mekânını oluşturmakta, sahneleme klasik tiyatronun çerçeve 

sahnesini, hatta günümüzde yaygın olan salon tiyatrosunu da aşmakta, kamusal 

alanlara, toplu taşımalara, fabrikalara vs taşmaktadır. 

3.3 Heterotopyanın Teatral Mekândaki Tezahürleri 

David Harvey’e (2006) göre zaman ve mekân kavramları arasında, mekân 

kavramının anlaşılması daha zordur. Çünkü mekânın hacmi, yönleri, alanı, şekli vs 

gibi birçok özellikleri bulunur. Teatral mekâna bakıldığında ise, mekânın tüm bu 

özelliklerinin yanında, zamanla birlikte harmanlanması söz konusudur. Sahnede 

zaman olmazsa mekânın da bir anlamı olmaz. Sahnelenen oyunun hangi 

zaman(lar)da geçtiği oyunun tüm mekânsal özelliklerini etkilediği gibi, kostümden 

seyirciye kadar birçok unsuru da etkilemektedir. Bu anlamda Harvey’in sözleri 



 
58

yeniden ele alındığında teatral mekânın anlaşılmasının çok daha zor olduğu 

söylenebilir. Teatral mekânı anlaşılır kılmanın yolu, onun, hacmi ve boyutları olan 

maddi yanını ifade eden dekoru ile birlikte, dramaturjik yanını da ön plana çıkarmak, 

oyuncu ve seyirci ile ilişkisi üzerinde de durarak, kavramsal olarak da ele almaktan 

geçmektedir.  

Foucault’nun (2005) heterotopya olarak tanımladığı “başka mekânlar"ı da, teatral 

mekânların anlaşılır kılınmasında önemli rol oynayan bir kavramdır. Önceki 

bölümlerde anlatıldığı üzere, teatral mekânın heterotopik bir mekân olarak 

gösterildiği üçüncü ilkeye göre, heterotopik yerler, bu tüm mekânların dışında ama 

onlarla iç içe olan gerçek yerlerdir. Normal şartlarda bir araya gel(e)meyecek 

uyumsuz mekânların bir araya getirildiği tiyatro sahnesi ne kadar gerçek ise, sahnede 

ortaya konan da, gerçek bir mekânın temsili olmaktan çok, bir karşılaşmalar ve 

ilişkiler ifadesidir.  

Foucault, Başka Mekânlara dair adlı konferans metninde üçüncü ilkeyi şu sözlerle 

açıklamıştır: 

“Heterotopyanın, birçok mekânı, birçok mevkiyi kendi içlerinde bağdaşmaz olan birçok 

mekânı tek bir gerçek yerde yan yana koyma gücü vardır. Örneğin tiyatro birbirine yabancı 

bir dizi yeri, sahnenin dikdörtgeni üzerinde art arda geçirir.” (Foucault, 2005; 298) 

Buna göre, teatral mekânın, sınırları olan bir mekân içerisine, sınırsız olanı sığdırma 

gücü onu heterotopik kılmaktadır. Sahnenin, zaman ve mekân ayrımı yapmaksızın, 

oyun yazarının istediği her şeyi simgesel ya da gerçek olarak gösterebilme şansı 

vardır. Tek bir mekânda, birden çok zamanı ve mekânı, yönetmen ve yazarın 

yönlendirmeleriyle ve tasarımcının hayal gücü ile izleme şansı bulunur.  

Foucault’nun tiyatroyu heterotopik bir mekân olarak ifade ettiği birçok zaman ve 

mekân ifadesi, tiyatronun en büyük problemlerinden biridir aslında. Bu sorun, aynı 

konu çerçevesinde bile olsa, birçok olayı içeren farklı mekânlarda yer almış ve farklı 

zaman dilimlerini içermekte olan oyunları, temsil süresine ve gösteri mekânına 

yerleştirecek biçimde kurgulama sorunudur. Tümüyle boş bir mekân içerisinde, bir 

zamanlar, bir yerlerde geçmiş olanları şimdiki zamana ve mekâna taşıyabilme işinde 

yönetmene, (sahnedeki tüm katmanlaşmayı sağlayan) ışık, ses ve müzik yardımcı 

olmaktadır. Tüm bu farklı öğelerin görünen ve görünmeyen bir biçimde üst üste 

gelmesi sonucu, yönetmenin yaratıcılığı ile mekân ve zaman kavramları, inandırıcı 

olmasının dışında seyircinin düş gücünü uyarıcı bir görev üstlenirler (Şener, 2008).  



 
59

Nasıl heterotopya kalıplara ait olmamanın peşinde, kalıpların dışındaki mekânların 

bileşkesi ise, tiyatro da gündelik hayattaki kalıpların dışında sunduğu mekânsal 

ifadelerle kendi heterotopyasını yaratmaktadır. Foucault’nun (2005) da bahsettiği 

üzere, heterotopyanın mutlak ve evrensel bir formu yoksa teatral mekânın da mutlak 

bir formu yoktur. Çünkü teatral mekân, mimardan yönetmene ve son aşamada da 

tasarımcıya kadar uzanan bir hayal dünyasının içinden doğar. Her oyunun, her 

sahnenin sunumu farklıdır. Tek bir oyunun sahnedeki görüntüleri bile farklı kişilerin 

ellerinden farklı sonuçlarla ortaya konulur. Tiyatroda mekân, yerini akılcı ilişkilerden 

yoksun yerlerin oluşturduğu alanlara bırakır (Menteşe, 1994).  

Üçüncü ilkeye göre, teatral mekânın dikdörtgeni üzerinden geçirdiği bir dizi farklı 

mekân ve bunları oluşturan her öğe, bir ifadeye hizmet etmektedir. Her biri, gündelik 

yaşamda yansımaları görülen ama gerçek olmadığı da bilinen birer göstergedir. 

Oyunculuğa, mizansene, dekora, kostüme, ışığa, müziğe, dansa ve oyunun diğer 

unsurlarına ilişkin göstergeler; seyirciye iletilmek istenen düşünce doğrultusunda 

birbirleriyle ilişkilendirilerek kullanılırlar (Aybar, 2003).  

Heterotopyaların işlev görme biçimlerinin tarihsel olarak farklılık arz edebileceği 

üzerine kurulan ikinci ilke, bir önceki bölümde anlatılan teatral mekânın geçirdiği 

değişiklikleri de ifade etmektedir aslında. Foucault bu tarihselliği şu sözlerle 

açıklamıştır; 

“ikinci ilke, bir toplumun, tarih boyunca, var olan ve olmaya devam eden bir heterotopyayı 

çok farklı biçimde işletebileceğidir; gerçekten de,…aynı heterotopya, içinde bulunduğu 

kültürün eşzamanlılığına göre, şu ya da bu işlevi edinebilir.” (Foucault, 2005; 297) 

Antik Yunan’dan günümüze tiyatro mekânı da, döneminin sosyal, politik ya da 

teknolojik gelişmelerinden en çok etkilenen ve kendini sürekli yenileyen sanat 

mekânlarından biridir. Đlk olarak ahşap kaplanmış bayırlara oturarak oluşturulan 

tiyatro mekânında, zamanla taş malzeme kullanılmaya başlanmış, uzun yıllar üzeri 

açıkken, daha sonra kapalı bir yapıya dönüşmüştür. Sahne mekânı da, tiyatro 

terminolojisinden anlatılacak olursa, arena sahneden, çerçeve sahneye, günümüzde 

ise boş bir kutudan ibaret olan deneme sahnesine kadar büyük bir değişim 

geçirmiştir. Tiyatro, tarih içerisinde burjuvazinin zenginliğini sergileme alanı olarak 

kullanıldığı gibi, halkın başkaldırısını ifade ettiği mekânlar olarak da kullanılmıştır. 

Sıradan, herkesimden insanın katıldığı gündelik bir olay iken, yenilikçi arayışlarla 



 
60

alternatif bir sanat anlayışına dönüşmüştür. Localı, görkemli tiyatro binaları 

günümüzde yerini kamusal alana, hatta apartman dairelerine bırakmıştır. 

Tiyatro yapılarının geçirdiği değişimin en büyük yardımcısı olan mimarlık ile 

tiyatronun arasındaki en büyük bağ ise hafızadır. Ancak aralarındaki fark, mimarlık, 

tiyatro yapılarını nasıl unutmamak için yapıyorsa, o yapıların içinde sergilenen 

oyunlar da unutmak için yapılmaktadır (Url-10). Hem tarihsel süreçte geçirdiği 

değişimlerle, hem de mimarlık ile olan bu hafıza bağına bakıldığında tiyatro mekânı, 

ikinci ilkede bahsedildiği üzere heterotopik bir mekândır. 

Zamanın biriktirilmesi ile oluşan kütüphane ve müze heterotopyalarına karşılık, 

zamanın en hızlı tüketildiği mekânlardan olan teatral mekânlar, heterotopyanın başka 

bir ilkesini daha içlerinde barındırmaktadırlar. Foucault’nun ifadesi ile dördüncü 

ilkeye göre “insanlar geleneksel zamanlarıyla bir tür mutlak kopma içinde 

olduklarında heterotopyalar işlemeye başlar” (Foucault, 2005; 299). Tiyatroda da, 

şimdiki zamanda, belirli sürelerde, geçmişi, şimdiyi ve geleceği birlikte seyirciye 

hissettirebilmeye çalışan teatral mekânlar, zamanın en iç içe geçtiği mekânlar olarak 

gösterilebilirler. Yani tiyatroda mutlak bir şimdiki zamandan kopuş söz konusudur.  

Hikâyenin geçtiği zamanın ifadesinden başka, yönetmenler oyun içerisinde, zamanda 

ileri geri sıçramalar yaparak, zaman akışını hızlandırarak ya da yavaşlatarak, 

mekânda gerçeğin yalnızca belli bir yönünü öne çıkararak ya da mantık dışı mekân 

kurgulamaları yaparak oyunun iletisinin daha anlamlı ve etkileyici olmasına çalışırlar 

(Şener, 2008). Böylece, tiyatronun, oyuncunun, seyircinin, yönetmenin, dekorun vs. 

varlığı ile gerçek, oluşturulan hayali mekân ile de gerçek üstü mekânlar sahnede üst 

üste bulunurlar.  

Sahnelemedeki tüm bu tasarım özgürlüklerine rağmen, tiyatro yapmak ve tiyatro 

izlemek belli ritüellere tabidir. Foucalt’nun çoğunlukla üzerinde durduğu iktidar 

kavramı tiyatroda da kendini göstermektedir. Devlete ya da belediyelere bağlı 

tiyatroların belli denetimlerden geçtiği, özerk tiyatroların ise daha özgür olduğu 

söylenebilse de, tiyatroya katılım daima belli kurallara bağlıdır. En basit yaklaşımla, 

genel olarak tiyatroda oyun izleyebilmek için bilet alınması gerekmektedir. Oyun 

sırasında her şey canlı olarak süregeldiği için dikkat dağıtabilecek her şeyden 

kaçınılmalıdır. Oyun başladıktan sonra oyuna seyirci alınmaması da tiyatronun 



 
61

ritüellerinden biridir. Foucault’nun beşinci ilke olarak bahsettiği bu özellik metinde 

şu şekilde ifade edilmektedir; 

“Heterotopyalar her zaman bir açılma ve kapanma sistemi gerektirirler; bu, heterotopyaları 

hem tecrit eder hem de nüfuz edilebilir kılar. Heterotopik bir mevkiye bir değirmene girilir 

gibi girilmez. Belli bir izinle ve belirli davranışları yerine getirdikten sonra girilebilir.” 

(Foucault, 2005; 300) 

Heterotopyalar gibi teatral mekânlar da var oluşunu, iktidardan başlayıp, yönetmene 

kadar uzanan bir dizi kurgulayıcıya borçludur. Başından sonuna kadar etkisi altında 

olmalarına rağmen, tek tip ve mutlak değillerdir. Her teatral mekân, tüm bu gözler 

arasında kendi farklılığını yaratır, kendi gösteri mekânını oluşturur. Kendi gösteri 

mekânı ile beraber tüm tiyatro mekânını, hatta seyirciyi ve oyuncuyu da değiştirir. 

Çerçeve sahneden arena sahneye geçişte olduğu gibi büyük değişimler ile, kendini 

kapalı kapılar arasından kopararak, radikal mekânlara, sokaklara ve kamusal alanlara 

açılır. 

Tiyatronun özerkliğini sağladığı, özgürlük mekânları yarattığı, kendisi ile beraber 

seyircisini de değiştirdiği birçok örnek verilebilmektedir. Ancak bunlardan en etkilisi 

1983 yılında Đngiltere’de, Ezilenlerin Tiyatrosu’nun bir pratiği olan Forum Tiyatrosu 

yönteminin hapishane koşullarına uyarlanması oldu. Đngiliz emperyalizmine karşı 

PIRA (Geçici Đrlanda Cumhuriyet Ordusu) militanlarının, hapishanelerdeki örgütsüz 

ve bilinçsiz insanları bir şekilde siyasallaştırmak ve harekete katılmalarını sağlamak 

için kullandıkları bu yöntem, militanlar ve diğer Đrlandalılar arasında sadece bir 

eğitim ve bilinçlendirme ilişkisi kurmakla kalmamış, bunun ötesinde bir dayanışma 

ağı da kurulmasını sağlamıştır (Buğlalılar, 2009). Hapishanelerde yaşanan tüm bu 

gelişmeler hem tutukluların, sorgulayan ve düşünen bireylere dönüşmesini sağlamış, 

hem de Kuzey Đrlanda’da o dönemde yapılan tiyatro çalışmalarının birçoğunu 

etkileyerek onlara yön vermiştir. Günümüzde halen Filistin’de de (Şekil: 3.26) 

kendini göstermekte olan bu tiyatro yaklaşımı, bir çok gencin bilinçlenmesini, 

çatışmalara, hapishanelere yönlenmesine engel olmayı, dünyaya seslerini duyurmayı 

amaçlamaktadır. 



 
62

  

Şekil 3.26 : Ezilenlerin Tiyatrosu Festivali afişi, Filistin, Nisan, 2009 

Her nerede ve hangi koşullarda olursa olsun, heterotopik mekân kimsenin sonsuza 

kadar kalmak isteyebileceği ya da kalabileceği bir mekân değildir. Tiyatroda da 

durum bu şekildedir. Tüm bu bahsedilen ışıltılı dünya, tasarımlar, ışıklar, dekorlar ve 

replikler yalnızca belirli bir süre içinde tüketicisine, seyircisine sunulur. Bu süre 

içerisinde, sahnede verilmek istenenin seyirci tarafından alınması beklenir. Bu 

alışveriş, çeşitli mekânsal ve metinsel yöntemlerle, seyirciye nerede olduklarının 

bilincinde olmalarını sağlayarak olabileceği gibi, bir hayal dünyasından çıktıklarını 

düşündürterek de olabilir. Tiyatro da heterotopya gibi, gerçek mekânı-zamanı anlık 

bir hızla yakalar, seyirciyi bir an için aydınlatır ve sonra tüm ışıklar söner.  

Tiyatronun heterotopik mekân olarak işlevi, pek çok mekânı iç içe, üs üste 

bulundurabildiği ya da bilindik zaman algısından bir tür kopma yarattığı anda 

işlemeye başlar. Diğer heterotopik mekânlar gibi karmaşık, belirsiz ve iktidar 

ilişkilerini bozucu unsurlar içermektedirler. Ayrıca, tiyatronun özündeki özgürlükçü 

ve karşıt duruşlar, teatral mekânın, özgürlük mekânlarına yani heterotopyalara 

dönüşmesini sağlamaktadırlar.  

Özetle teatral mekânlar, zamanın askıya alındığı, zamanları ve mekânları birbirlerine 

karıştırılmış bir dizi uyumsuz yeri içinde barındıran, özgürlükçü, gerçek mekândan 

farklı ve anormalliği yansıtan heterotopik yerlerdir. Kendisi ile beraber, içerdiği tüm 

mekânlara yeni anlamlar katar, oyuncusundan seyircisine içerdiği tüm bireyleri kendi 

ile beraber farklılaştırarak, varlığını belirginleştirir.  



 
63

Teatral mekânı, Foucault’nun, ütopya ve heterotopya arasında karma bir deneyim 

olarak gördüğü ayna eğretilemesi üzerinden de ifade etmek  mümkündür. Çünkü 

O’na göre ayna, kişinin kendi içine geri dönebilmesi için bir araçtır.  

“Ayna, sonuçta, bir ütopyadır; çünkü yeri olmayan yerdir. Aynada kendimi olmadığım yerde 

gerçekdışı bir mekânda görürüm, oradayımdır, olmadığım yerde, kendi görünürlüğümü bana 

veren: Ayna ütopyası. Fakat gerçekten var olduğu ölçüde ve benim bulunduğum yerde bir tür 

geri dönüş etkisine sahip olduğu ölçüde, ayna aynı zamanda bir heterotopyadır; kendimi 

orada gördüğümden, bulunduğum yerde olmadığımı aynadan yola çıkarak keşfederim.” 

(Foucault, 2005; 295) 

Kişinin aynada kendini izlerken hem gerçekte hem de aynanın içindeki sanal 

dünyada işgal ettiği mekânın farkına vardığı noktada, ayna heterotopya gibi işlemeye 

başlar. Nalçaoğlu (2002), aynanın, Başka Mekânlara Dair adlı metinde, figüratif 

anlatımın basit bir mecazı ya da betimlemeyi güçlendirici bir katkı olarak 

görülmesinin yanlış olacağını söyler. Ayna karşısındaki monoloğun, öznenin kendi 

yarattığı karşısındaki ile ikili ilişkisi olarak görülmesi gerektiğini ve aynanın 

Foucault’da öznenin inşasını işaret eden özgül bir anlam taşıdığını belirtir.  

Heterotopik bir mekân olarak ayna eğretilemesi, varlık ve mekânı ilişkilendiren bir 

deneyim alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. Aynanın yarattığı özne ve dünya 

arasındaki mesafe ya da boşluk, kişiye hem burada hem de orada olmanın 

imkânsızlığını fark ettirir, kendini bir diğer kişi - öteki olarak görebilmesini sağlar.  

Tiyatro da, nasıl ayna, maddi varlığı ile gerçek, görüntüde açılan mekânla da gerçek 

dışı ise, teatral mekânda yarattığı gerçek üstü mekânları ve içinde bulunulan gerçek 

mekânları ile seyircileri için bir aynayı ifade etmektedir. Tiyatro seyirciye, kendini 

bulması için fırsat tanır. Yarattığı dünyada, seyirciden, olmadığı bir mekânda, 

kurgusal zamanlar eşliğinde sonuçlar çıkarmasını bekler. Seyirci kendini, kendi ile 

ötekileştirerek, içinde olmadığına emin olduğu bir yerde bulunduğunu varsayar. 

Gerçek mekânla, gerçek dışı mekân arasındaki fark anlaşılmaz olur.  

Tiyatro tarihinde seyircinin sahnedeki kişi ile kendisini özdeşleştirmesini sağlamaya 

çalışan birçok yönetmen olduğu gibi, bunun tam tersini iddia ederek, seyirci de bir 

yabancılaştırma ve ötekilik yaratmaya çalışan yönetmenler de olmuştur.  

Bu durumun en önemli örneklerinden biri Brecht’in Yabancılaştırma kavramıdır. Bu 

kavram, seyirciyi oyundan zaman zaman uzaklaştırarak onun düşünmesini sağlamayı 



 
64

hedefler. Sahnelemede bütün teknik öğeler, yabancılaştırmaya hizmet eder. Brecht, 

dekorun hazırlanmasında kullandığı ışıldakların, çalgıların, maskelerin, duvarların 

açıkça gösterilmesini ister. Özellikle sahne aydınlatmasında kullanılan ışıldakların 

seyirciye gösterilmesi önemlidir. Çünkü böylece istenmeyen yanılsamaların oluşması 

engellenir (Brecht,1994). Seyirci yalnızca kendi yarattığı yansıma ile sonuca 

varabilecektir.  

Tiyatro da ayna etkisini yaratmanın peşinde olan bir diğer teatral çalışma ise 

dördüncü duvar fikridir. Dördüncü duvar, yabancılaştırmanın aksine seyircinin değil, 

oyuncunun algısı üzerine yoğunlaşır. Seyirci ve oyuncular arasında yarattığı (önceki 

başlıkta anlatılan) keskin sınırlarla da panoptik bir mekân algısı oluşturmakta 

seyircileri sahneyi gözetleyen mercilere dönüştürmekte, bu yönüyle de ayrıca bir 

heterotopya yaratmaktadır. 

Oyuncu ile seyircinin soyutlandığı dördüncü duvar fikri ile tiyatro, her ne kadar  

heterotopik mekânlar olarak algılanabilse de seyirci ve oyurcunun bu kadar keskin 

ayrımları tiyatronun günümüzde geldiği noktada doğru görülmemektedir.  Seyircinin 

sergilenen oyundan soyut bir şekilde yalnızca kendi algısı ile çıkarımlarda 

bulunmasının yerine, hem reel hem de mecazi anlamda oyunun içine girerek 

çıkarımlarda bulunması, yazarın ya da yönetmenin, aktarmak istediklerini doğru 

ifade edebilmesi için önemlidir. 

Sahne ve seyirci ilişkisi bir önceki başlıkta anlatıldığı üzere her zaman tiyatronun 

esas problemlerinden olmuştur. Teatral mekânın vazgeçilmezi olan sahne ve 

üzerindekiler, kendilerine bitişik, yamanan veya karşıt, bütün diğer karşı-yerleri 

çeperinde toplamaya ve onlarla kurduğu ilişkilerle, anlamlı bir çatışmaya taraf 

olmaya çalışırlar. Bu bağlamda heterotopik bir mekân olarak teatral mekân da, ancak 

bir başkası ile kurduğu ilişkinin yoğunluğunca kendisini var edebilir; dolayısıyla, 

karşı-yer, bir başka yerle mevcuttur. Tıpkı ötekinin mekânsallaşmasının başka 

mekânsallaşmalara gereksinim duyduğu gibi, sahnenin heterotopik bir mekân olarak 

algısı da seyircinin (ötekinin) varlığına gereksinim duyar (Sargın, 2004).  

Sahne ziyaret edilmediği sürece dilsizdir. Bu nedenle seyretme, seyrettirme, seyirlik 

kılma, bakan ve bakılan olma arasındaki gelgitli iktidar, teatral mekânın 

vazgeçilmezidir. Teatral mekânda var olmak, algılamak ya da algılanmaktan 

geçmekte, bu varoluş ötekinin yabancılaştırıcı bakışı tarafından kontrol edilmeyi 



 
65

beraberinde getirmektedir (Erkan, 2005). Teatral mekânı heterotopik yapan en 

önemli eylemlerden biri gözetle(n)mektir. Seyretme ve seyredilen olma arasındaki 

iktidar mücadelesi gözetleme eylemini devreye sokar. Sahnedeki birey gözetlenir, 

bunu bilir ancak gözetlemeye karşı kayıtsızdır. Sahne üzerindeki her şey, 

gözetlendiğinin farkında olmak ve bunu içselleştirerek, panoptizmde olduğu üzere 

kendi otokontrolünü yaratmak zorundadır. 

Tarih boyunca tiyatroda reforma giden tüm tiyatro adamları, yeniliklerine seyirciyi 

de dahil etmişlerdir. Grotowski (2002; 34), “Yoksul Tiyatroya Doğru” isimli 

kitabında, tüm yoksullaşma çabalarına karşın “tiyatro seyircisiz var olabilir mi?  

Olayı gösteriye dönüştürmek için en azından bir seyirciye ihtiyaç vardır. Dolayısı ile 

tiyatroyu oyuncu ve seyirci arasında gerçekleşen şey olarak tanımlayabiliriz. Bütün 

öbür öğeler birer eklemedir” demiştir. 

Tiyatro hayatın aynasıdır klişesinden yola çıkıldığında da, birçok yönetmenin, 

sahnesinde gündelik yaşamın yansımalarını görmek istediği, seyircide kendini o 

mekânda dolaşıyormuş hissini yaratmak istediği ile karşılaşılır. Bu yönetmenler 

Brecht’in ortaya attığı yabancılaştırma kavramının aksine, oyunu izleyen seyircinin 

sahnede yaşananlarla kendini özdeşleştirmesini, adeta oyunu yaşıyormuş hissine 

kapılmasını istemişlerdir. Hatta bir çoğu bu durumu daha sorunlu bir hale getirerek, 

tiyatronun yalnızca sahnede hayatın aynası olmadığını, neredeyse tüm dünyanın bir 

sahne olduğu fikrini ortaya atmışlardır. Bu konuda en çok bilineni ise Shakespeare 

(2000) 'in Hamlet adlı eserinden Jacques'ın aşağıdaki tiradıdır.  

“bütün dünya bir oyun sahnesidir…  

kadın, erkek bütün insanlar da sadece oyuncular.  

her birinin çıkış zamanları vardır.”  

Nasıl heterotopya sürekli üretim halindeki yenilikçi anlayışın peşinde koşmaktaysa, 

teatral mekân da kendi içinde, tek ve mutlak bir heterotopyanın varlığını reddeder. 

Günümüzde de, iletişimin yenilendiği, sosyal formların dönüşmesini sağlayan, 

karmaşık ve sorgulayıcı unsurları bünyesinden barındıran, çalışma çerçevesinde 

teatral mekânlar örneğinde ele alınmış heterotopik mekânlar, tiyatro salonlarının 

dışında, toplum içerisinde kendini, sokakta, kahvehanede, barlarda ve kamusal 

alanlarda da göstermektedirler. Birçok küçük tiyatro grubu kendilerini ifade 

edebilmek, alternatif bir duruş sergileyebilmek adına, sokaklarda, barlarda ya da 

apartman dairelerinde, direnen oyunlarını sergilemektedirler.  



 
66

Önceki başlıklarda ve yukarıdaki örneklerde olduğu gibi tiyatronun ve onu var eden  

teatral mekânın, mekânsal ve dramaturjik yaklaşımları, kaygıları onu düşünen, 

sorunlu bir alana çekmektedir. Kendi içine çekilen, kendi dilini ve sözünü söylemeye 

çalışan tiyatro, dikkat çekmeye çalışmasının, seyircisini kendine çekmesinin yanında 

iktidar tarafından da öteki olarak görülmeye başlamaktadır. Tarihte devrimin bir aracı 

olarak da kullanılan tiyatro yalnızca günümüzde değil her çağda kendini baskı altında 

bulmuş, iktidarların ve yandaşlarının tepkilerine maruz kalmıştır. Ülkemizde 

1970’deki Dram Sahnesi yangınında olduğu gibi, tiyatro toplum için sorun haline 

getirilmiş, ötekileştirilmeye çalışılmıştır. Yakın tarihimizdeki örneklerden, 2009 

yılında Kumbaracı 50 sahnesinde oynanacak olan Özen Yula’nın “Yala Ama Yutma” 

isimli pornografik oyunu gereksiz birkaç bahane ile iptal ettirilmiş ve tepki 

görmüştür. Benzer bir şekilde, Şehir Tiyatroları’nda yukarıdakilerin panoptik göz 

misali, birçok oyunun metinlerine müdahale ederek, sansür uygulamaları da bu 

duruma iyi birer örnektirler. 

Bu bağlamda, mekânsal düzensizlikler temelinde, başka (öteki) anlam ve değer 

boyutlarını sahnede ve metinde bir araya getiren teatral mekâna bakıldığında, hem 

seyirci ve oyuncu arasındaki kesintili ve sorunlu ilişki anlamında, hem de dışarıya 

tüm kapılarını kapatan dışlama mekanizmalarıyla bir heterotopyaya dönüştüğü 

görülmektedir (Adal, 2004). 

Heterotopyanın teatral mekândaki yansımalarının, sorunlu ilişkilerinin sahnede 

canlandırılması, biraradalıklarının sağlanması ve seyircide istenilen etkiyi 

hissetirmesi aşamasında ise tasarımcılara büyük görev düşmektedir. Alternatif tiyatro 

akımlarının yeni yeni ortaya atılmaya başladığı süreçlerde bu görev, yazara ve hatta 

yazarlığı da yapan yönetmene düşmüştür. Meyerhold’un konstrüktivist sahnesinde, 

aykırı duruşu, üst üste dekorları ve kullandığı simgesel öğelerle yarattığı 

heterotopyanın benzeri, günümüzde sahnede görülmek istendiğinde sahne 

tasarımcısının yanısıra mimardan ve mimarinin getirilerinden faydalanılacağı 

aşikardır.  

Mimaride mekân nasıl aktif ve katılımcı ise, ortamda bulunan yaşamsallıkları nasıl 

birbirine bağlıyor ise, teatral mekânda da aranan aslında, seyircilerin kendileri, 

oyuncular ve sahne üzerinde sergilenen olaylar ile arasındaki etkileşimin, tiyatro 

binasına adım atıldığı andan itibaren hissettirilmeye başlanmasıdır.  



 
67

Öznenin kendini ve ötekini algılaması, heterotopik bir mekân olan teatral mekânda 

da sosyal bir düzenleme ile gerçekleşir. Mimari bir yapı olan tiyatro ve 

içerdiklerinin, dışlananların içeriye davet edildiği bir sosyal bir düzenleme ile 

gerçekleştirilmesinde ise mimara görev düşmektedir.  

Bir mekânın mimar tarafından tasarlanması sürecinde mekânın mutlak mekân olarak 

görülmeye başlanması kaçınılmazdır. Ancak teatral mekân gibi heterotopik 

mekânların tasarlanmasında çoğu zaman yaşanılacak mekânın yanısıra yaşamın da 

tasarlanması gerekebilmektedir. Mimar da, bunu yaparken keşfetmekten ziyade 

farkedilmenin sonucu olan heterotopyanın teatral mekân üzerindeki (yukarıda detaylı 

olarak bahsedilen) etkilerini, sezgilerini dışarıda bırakmadan mutlaka göz önünde 

bulundurmalıdır. Sosyal bir kavram olan heterotopyanın net bir şekilde okunabildiği 

teatral mekânlar, içerdikleri diyalogların etkileşimleri, seyirci ve oyuncuların 

çatışmaları ve tiyatronun güçlerin karşısındaki direnişi ile mimarın sezgilerine ve 

tasarımlarına yön vermektedirler. 

Teatral mekânın en önemli parçası olan gösteri mekânının tasarımında ise yapının 

hangi amaçlarla, hengi yaklaşımlarla kullanılacağı, yönetmenin yaklaşımı, 

benimsediği tarzı, mimar tarafından mutlaka dikkate alınmalıdır.  

Bir sonraki bölümde de mekânın oluşumunda mimarın asla göz ardı edemeyeceği 

yaklaşımlardan biri olan Uyumsuz Tiyatro bu bağlamda ele alınacaktır. Heterotopik 

bir mekân olarak tiyatro sahnesi başlığını taşıyan bu çalışma içerisinde tiyatronun 

problemli çocuğu olarak da gösterilen, seyircisinden oyuncusuna ve mekânsal 

kaygılarına kadar tiyatroya dair ne varsa sorgulayarak iki taraf içinde sorunlu bir 

ilişki kurgulayan Uyumsuz Tiyatro, buraya kadar ifade edilen tüm kavramlar ışığında 

heterotopik bir teatrallik olarak okunmaya çalışılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 



 
68

 



 
69

4.  UYUMSUZ TĐYATRO  

Ortaya çıktığı günden beri, kalıpların karşısında olma, alışılmış ve yaşanmakta olan 

düzeni yerme, mantık sınırlarını tanımayan oyunlar ortaya koyma gibi bir yol 

benimseyen Uyumsuz Tiyatro’nun tiyatro akımları içerisinde yeri, heterotopyanın 

mekân yaklaşımları arasında durduğu yere benzemektedir. Ait oldukları ana başlığın 

içinde, kendi yaptığını ve kendi doğruluğunu da eleştiren yapısıyla, heterotopik 

mekânın en uygun şekilde incelenebileceği teatral mekânlar, Uyumsuz Tiyatro 

yazarlarının kurgularındaki mekânlar olarak gösterilebilir. Çalışmanın bu bölümünde 

de Uyumsuz Tiyatro çerçevesinde eserler vermiş olan yazarlar arasından seçilen 

yazarlar ve oyunları, bu mekânsal çerçevede hem teatral hem de dramaturjik olarak 

ifade edilmeye çalışılacaktır. 

Heterotopik mekânın hakim olduğu kaos ortamı ve zaman-mekân bazında üst üste 

binmişlik, Uyumsuz Tiyatro’nun doğuşundan itibaren yaratılmaya, canlandırılmaya 

çalışılan mekanlarda göze çarpmaktadır. Birinci dünya savaşı ile birlikte başlayan 

bunalım ve çaresizlik ortamı, birçok yeni tiyatro akımının filizlenmesine sebep 

olmuş, bu akımlar arasında yer alan Uyumsuz Tiyatro da yabancılaşan, ötekileşmiş, 

yalnızlaşmış insanı anlatmaya başlamıştır.  

Savaş, özellikle Avrupa’da kültürel ve geleneksel değerleri altüst etmişken, bu 

umutsuzluk ortamı, modern sanat akımlarının getirdiği yeniliklerle birlikte, sanatta 

yeni bir karşı duruşun ortaya çıkmasına yol açmıştır. Bu bağlamda ortaya çıkan 

Dadaizm, fütürizm, gerçeküstücülük gibi sanat akımları bu dönemde altın çağlarıını 

yaşamışlardır. 1896 yılında sahnelenen Alfred Jarry'nin “Kral Übü”sü (Şekil: 4.1) o 

dönemde ortaya çıkan alternatif diğer akımlar gibi yoğun bir tepki çekmiş, bütün 

iddiası burjuva seyirciyi sarsmak, rahatsız etmek olması ile de tiyatro tarihçileri 

tarafından Uyumsuz Tiyatro’nun tohumlarının atıldığı yapıt olarak gösterilmiştir 

(Akıncı, 2008). 



 
70

 

Şekil 4.1 : Alfred Jarry tarafından hazırlanan Kral Übü oyununun afişi, 1986 

Uyumsuz Tiyatro’nun asıl varlığını ortaya koyması ise, Đkinci Dünya Savaşı 

sırasında insanların içine düştüğü saçmalıkların, boşuna çabaların ve bekleyişlerin 

acısından kaynaklanan umutsuzluğun, yeni umut kaynağı olarak görülmesi ile 

olmuştur. Savaşın getirdiği korku ve güvensizliğin ardından oluşan bunalım ve 

boşunalık duygusunu ifade etmeye çalışmışlardır. Savaş sonrası 20. yy’da kendini 

belli etmeye başlayan sanayileşmenin de Uyumsuz Tiyatro’nun ortaya çıkışında 

etkisi olmuştur (Esslin, 1999). Sanayileşme ile endüstri merkezlerinde yaşamaya 

başlayan, yapay bir ortama itilen ve yalnızlaşan insanlar da Uyumsuz Tiyatro’yu 

yönlendirmişlerdir.  

O dönemde eser veren Uyumsuz Tiyatro yazarlarının birçoğu, ana dilleri farklı dahi 

olsa, 1789 aydınlanma devriminin, Uyumsuz Tiyatro’nun ve varoluşçu felsefenin ilk 

doğduğu yerin Fransa olmasının etkisi ile Fransızca eserler vermişlerdir (Akıncı, 

2008). 

Bu akımın öncüleri, teatral anlamda da, geleneksel tiyatronun mantıksal ve duygusal 

bir şekilde, yazarın hayal gücüyle kurguladığı ve uydurduğu bir macerayı 

sunmasından ibaret olduğunu vurgular ve tiyatro oyununu aldatıcı bir yapıt olarak 

gördüklerini belirtirler. Đyi yapılandırılmış mantıksal olarak anlaşılması kolay, 

dramatik kahramanlar tarafından oynanan bir oyun içeren bu tür geleneksel klasik 

tiyatro anlayışını yapıtlarında eleştirirler ve karşı çıkarlar. Onlara göre tiyatro yapıtı 

bir aldatmaca olmalıdır ve bu çerçevede, oyunlarında geleneksel tiyatrodaki tutarsız 

kahramanların temsil ettiği bu aldatmacayı reddeder, geçersizliğini sergiler ve gülünç 

hale getirirler (Boyacıoğlu, 2004).  



 
71

20 yy’da, geleneksel tiyatronun biçimlerine ve kurallarına karşı duran, absürd tiyatro, 

saçma tiyatrosu, anti-tiyatro gibi adlarla da söylenen Uyumsuzluk Tiyatrosu ilk 

olarak, Albert Camus’nun, “Le Mythe de Sisyphe (Sisyphe Efsanesi, 1942)” 

yapıtında kendini göstermiştir. Bu yapıttaki insanın durumunun temelde saçma ve 

amaçtan yoksun olduğu görüşüne katılan bazı Avrupalı ve Amerikalı oyun yazarları 

da 1950’lerde ve 1960’ların başında bu anlayışın peşinden gitmişlerdir (Esslin, 

1999). 

Đlk defa Absürd Tiyatro terimini ortaya atmış olan Martin Esslin (1999), aynı isimle 

yayınladığı kitabında, bu tiyatronun temel özelliklerini şu maddeler halinde özetler; 

−Đletişimsizlik 

−Yabancılaşma 

−Đnsansızlaşma 

−Gerçeğin yerinden oynatılması 

−Gerçeği parçalamak, gerçeğe ayna değil de prizma tutmak. 

−Karşı-tiyatro, karşı-oyun, karşı-kahraman 

−Sahnenin somut görüntü dili 

−Grotesk ve kara güldürü 

−Sanatlı uyumsuzluk 

Türk Dil Kurumu’na göre, Uyumsuz, “1.uyumu olmayan, ahenksiz, imtizaçsız. 2.eş 

zamanlı olmayan, başlama ve bitme anları başka olan (olaylar), asenkron” olarak 

açıklanmaktadır. Uyumsuz Tiyatro ise insan durumunun saçmalığının verdiği 

metafizik acının dramı olarak tanımlanmaktadır (Esslin, 1999). 

Uyumsuz Tiyatro, ortaya çıkışından beri bütün kalıplara karşı çıkan, alışılmış ve 

yaşanmakta olan düzeni yeren, mantık sınırlarını tanımayan oyunlar ortaya 

koymuştur. Epik tiyatroda olduğu gibi belirli ortak ilke ve kurallarla doldurulmayan 

bu akım içinde Beckett, Đonesco, Pinter, Tardieu, Genet vs. yazarlar uyumsuz denilen 

mantığa değişik açı ve biçemlerle yaklaşmışlardır (Đpşiroğlu, 1996). Hemen hepsi, 

insanlığın içine düştüğü veya insanlığın doğuştan içinde olan anlamsız ve mantık dışı 

varoluş çabasını ironik bir biçimde işlemişlerdir.  

Amaçlarından biri saçmanın, sanatın kendine özgü uyumu içinde tanınmasını 

sağlamak olan Uyumsuz Tiyatro’da verilen eserlerde başlıca konuları, insan 

yapısındaki uyumsuzluk, yabancılaşma, kuşku ve korku duyma, iletişimsizlik vb. 

gibi duygular oluşturmuştur. Bu nedenle günümüzde ölüme, boşuna yaşamaya, tüm 



 
72

aldatmacalara, korku ve güvensizlik uyandıran gizli düzenlere karşı sanatın protesto 

çığlığı olarak görülmektedir. 

4.1 Uyumsuz Tiyatroda Olay ve Mekân Kurgusu 

 “Kimi kez senin kim olduğunu veya bana nasıl göründüğünü anlayabildiğimi 

 sanıyorum, ama bu bir rastlantı, görene de görülene de özgü iki yanlı bir rastlantı. 

 Yaşamımız bu bile bile oluşturduğumuz rastlantıların sürmesine bağlı. Senin kim 

 olduğun ya da bana nasıl göründüğün öyle baş döndürücü bir hızla değişiyor ki, 

 izleyemiyorum.” Harold Pinter (Akıncı, 2008) 

Dadacılık, Gerçeküstücülük gibi çağdaş sanat akımlarından etkilenen, Varoluşçuluk 

felsefesinden yararlanan Uyumsuz Tiyatro’nun önde gelen yazarları arasında Eugéne 

Ionesco, Jean Genet, Samuel Beckett, Arthur Adamov, Türkiye’den de Memet 

Baydur’un isimlerini saymak mümkündür (Akıncı, 2008). Her ne kadar kendileri 

Uyumsuz Tiyatro yazarı olduklarını kabul etmeseler de, birbirinden farklı anlayış ve 

üsluptaki bu yazarları Uyumsuz Tiyatro başlığı altında birleştiren, metinlerinde 

insanları gerçek hayatta olduğu gibi yalın, köksüz, anlamsız ve değerlerden yoksun 

olarak ele almalarıdır. 

Uyumsuz Tiyatro metinlerine bakıldığında, sonuca bağlanmayacak diyalogların 

varlığı görülür. Ancak diyalog olarak yazılan bu konuşmalar bir önceki cümleyi 

karşılayacak şekilde hazırlanmamıştır. Yani diyaloglarda neden-sonuç ilişkisinden 

pek az söz edilebilir.  Söz - eylem karşıtlıklarından ve tekrarlardan çokça 

yararlanılarak, yaşamın anlamsızlığına vurgu yapılmaya çalışılır (Kurt, 2009). 

Tekrarlardaki amaç, günümüz insanının zamanla birer kuklaya dönüşerek 

mekanikleşmesini göstermektir. Sahne dilini içi boş konuşmalar halinde çevirerek, 

söz – eylem karşıtlığına vurgu yapmak ve bu sayede insanlar arasındaki iletişim 

problemlerine dikkat çekmek de Uyumsuz Tiyatro’nun problemlerinden biridir. 

Uyumsuz Tiyatro’nun oyun ve olay kurgularında geleneksel tiyatrodan olabildiğince 

uzak durulmuştur.  Geleneksel tiyatroda olduğu gibi, alışılagelmiş anlamda dramatik 

eyleme pek az rastlanmaktadır. Sahne üzerindeki bütün abartılı hareketlere karşın, bu 

oyunlarda karakterlerin varoluşlarını değiştirecek hiçbir şey olmaz. Oyunlardaki dil 

çoğunlukla bozuktur. Klişeler, sözcük oyunları, yinelemeler ve ilgisiz konuşmalar bu 

tarzın vazgeçilmez öğeleridir (Boyacıoğlu, 2004). 



 
73

Uyumsuz Tiyatro’nun en önemli farklılıklarından biri de (amaç birçok tiyatro 

anlayışı gibi seyirciyi düşündürtmek olsa da) verilmek istenen mesajın asla 

açıklanmaması ve seyircinin algısına bırakılmasıdır. Seyirci düşündürülürken 

tedirgin edilir, sahnede sergilenen oyunla şiddetli bir şekilde uyarılmaya çalışılır 

(Esslin, 1999). Yaratılan kahramanlar da, hayran olunacak, örnek alınacak 

kahramanlar değillerdir. Genellikle aciz ve düşkündürler. 

Oyunlarda konu edilen olaylar, bazen yalnızca sözel saçmalık, bazen düşsel bir 

hikâye iken bazen de gündemin politik durumunun anlamsızlığı üzerine 

saçmalamaya dönüşebilmektedir. 

Ele alınan konu ne olursa olsun, Uyumsuz Tiyatro’da en çok tercih edilen pekiştirme 

unsurlarından biri de çevrimselliktir. Bir oyunun bittikten sonra tekrar başlaması ya 

da başlar izlenimi vermesi anlamına gelen çevrimsellik ile yaşamın sürekli bir kısır 

döngü içinde devam ettiği vurgulanmak istenmektedir (Kurt, 2009). Oyun boyunca 

yaşanan tüm bu çevrimselliğin de etkisi ile iki saat boyunca sahnede bir oyun 

izlenmiş olsa da ana hatları olan bir oyun dizisinden söz edilemez. 

Uyumsuz Tiyatro’da zaman ve mekân kurgusu da, olay kurgusu gibi klasikten uzak 

bir yol izler. Takvimlerin, saatlerin zamanının söz konusu olduğu doğrusal 

kronolojik anlatıma karşı çıkılır, buna karşılık tamamen zihinde cereyan eden zaman 

benimsenir. Sahnede cereyan edecek olaya uygun bir şekilde düzenlenmiş bir dekor 

reddedilir. Amaç, her seyircinin, imgelerden ve kendi gerçeğinden yola çıkarak olayı 

zihninde oluşturabilmesini sağlamaktır (Boyacıoğlu, 2004). Nasıl oyunlar tamamen 

kendileri hakkındaysa, mekânda da dış dünyaya göndermede bulunulmaz, her şey 

sahnede olup biter. Sahnedeki bütün görsel ve duyusal öğeler en aza indirilmiştir. 

Karakterlerdeki iletişimsizlik ve yabancılaşma sahnedeki zaman ve mekânda da 

karşımıza çıkar. Bir oyunda, insanın iç dünyasını yansıtacak şekilde tasarlanan 

karmakarışık ve düzensiz bir dekor var iken, bir diğerinde evrensel bir mekânı ifade 

eden boş bir sahne kullanılır. Bazen yaşadıkları yer dünya haritasında yer almaz, 

bazen de zaman, gerçek saat kavramları ile açıklanamaz (Kurt, 2009).   

Uyumsuz tiyatroda geleneksel tiyatrodan farklı olarak kurgusal bir mekân tasarımına 

çok sık rastlanmaz. Sahne yapıtın içeriğiyle beraber bir bütün olarak mekânın 

kendisidir. Karakterler için sahne ya hiçbir yeri ifade eden ya da tüm dünyayı ifade 

eden bir mekân olarak öngörülür. 



 
74

4.2 Örnekler Üzerinden Heterotopya Okuması 

Uyumsuz Tiyatro’nun yukarıda teorik olarak bahsedilen özelliklerinden sonra, var 

olan bir metinde rastalanan heterotopyanın sahneye nasıl yansıtıldığı ve sahnelenmiş 

bir oyunda seyirciye nasıl ifade edilebildiği de çalışma içerisindeki ayrı bir 

sorunsaldır. 

Bu başlık altında yapılacak incelemeler için örneklerin seçiminde, oyunun ve 

sahnenin seyirci de bıraktığı etkiler rol oynamıştır. Mekâna dair bir yaklaşım olarak 

görülen, aykırı - gerçek mekân ifadesinin, metinde okuyucuda yarattığı etkinin, sahne 

üzerinde seyircide de aynı etkiyi yaratması her zaman mümkün olmamaktadır. 

Aşağıda seçilen üç yazar-yönetmen ve oyunları bu kıstaslardaki başarılarıyla önemli 

bulunmuş, çalışmanın kapsamı dahilinde yazarların geçmiş yaşamları, diğer 

eserlerinin içerikleri ve hatta incelenecek oyunların dünya kamuoyunda yarattığı 

sarsıcı etkilerin de önemli olduğuna dikkat çekilmeye çalışılmıştır. 

4.2.1 Samuel Beckett ve Godot’yu Beklerken  

1969 Nobel Edebiyat ödüllü, aslen Đrlandalı olan Beckett17, 20.yy yazarları arasında 

üzerine en çok tartışılan isimlerden biri olmuştur. Bu çalışma içerisinde heterotopya 

kavramını en iyi ifade edebilecek olan yazar belki de Beckett’dır. Aşağıda kısaca 

bahsedilen yaşam öyküsünün de katkılarıyla, oyunlarında işlediği boşluk, 

yabancılaşma ve dışlanma kavramları ile bomboş bir sahneyi-mekânı heterotopik bir 

mekâna dönüştürebilmektedir. Beckett’ın neredeyse boş bir sahnede yarattığı çarpıcı 

oyunu Godot’u Beklerken de Uyumsuz Tiyatro’nun öncüsü olması, oynandığı 

dönemde yarattığı kargaşa ortamı nedenlerinin yanında hiçlik üzerinden birçok şeyi 

söyleyebilmesi ile de  önemlidir. 

Beckett’ın yaşamına bakıldığında, inançlı bir Protestan olmasının yanında kökten 

burjuva bir ailesinde, Đrlanda tepelerinde keyifle büyüdüğü görülmektedir. Ancak 

onu bugünkü başarılarına getiren olaylar 1916 Paskalya Ayaklanması ile başlamıştır. 

Ayaklanma sırasında gördüğü kent merkezinin yakılması ve ardından babasının 

kaybı, zamanla onu insani acılar için kaygılanan bir gence dönüşmüştür. Herkesin 

onda beklediği üzere iyi bir eğitim almış ve bir süre öğretmenlik de yapmıştır. 

Öğretmenlikten istifa ederken henüz öğrenmediklerini başkalarına öğretemeyeceğini 

                                                 
 
17 Samuel Barclay Beckett, (d. 13 Nisan 1906, Dublin - ö. 22 Aralık 1989, Paris) 



 
75

söylemiş, Dante hayranlığının izinden giderek kendi hikâyelerini yazmaya 

başlamıştır. Đkinci Dünya Savaşı sırasında, Yahudi arkadaşlarının yaşadıklarına engel 

olabilmek amacıyla Đrlanda’da değil, savaşın içerisinde bulunan Paris’te kalmayı 

tercih etmiş ve direnişin içinde yer almıştır. Đşgal güçleri tarafından yakalanmamak 

için gündüzleri bir çiftlikte çalışmış, geceleri de deneysel bir romanı olan Watt’ı 

yazmıştır (Beckett Sergisi, 2010).  

Yapıtlarına bakıldığında savaşa dair göndermeler çok az olsa da, savaşın Beckett’in 

hayal gücünü etkilediği yakın çevresi tarafından kabul edilmektedir. Savaş öncesi 

ağır bir dille, üçüncü şahıs ağzı ile yazılan metinleri, savaş sonrası yerini birinci 

şahıstan anlatılan ince bir üsluba bırakmıştır. Ayrıca, Varoluşçuluk felsefesine olan 

ilgisinin de etkisi ile yapıtlarını Fransızca yazmaya başlamıştır. Savaş sonrası 

yarattığı bu yeni üslubu ile tiyatroda devrim niteliğinde değişiklikler yapmış, modern 

insanın ızdırabını kara mizah yoluyla sade bir güzellik ve zamansız bir öngörü ile 

yakalamayı başarmıştır (Beckett, 2010). 

1948 yılında düzyazı olmasın diye yazmaya başladığı “Godot’u Beklerken”, 

Beckett’in modern insanın ızdırabını yücelten eserlerinin arasında en önemli yeri 

almıştır. Eleştirmenler ve akademisyenlerce absürd tiyatro akımının kilometre taşı 

olarak değerlendirilen bu oyununa, Fransızcadan Đngilizceye çevirirken iki perdelik 

traji-komedi alt başlığını eklemiştir. Böylece izleyicisini, oyun kişilerinin içinde 

bulunduğu durumun ve verdikleri tepkinin karşıtlığını fark etmeye kışkırtmıştır. 

Beckett, Godot’u Beklerken ile başladığı tiyatro hayatı boyunca, sahnede tiyatroyla 

ya da yazıyla ifade edilemeyecek olanı ifade etmeye soyunmuştur (Güçbilmez, 

2003). Sahnede, tiyatroda ifade üretebilecek tüm teatral araçları kullanmaya çalışmış 

olsa da, yaptığı tüm çalışmalarla, tamamlanmış, eksiksiz bir anlatımın imkânsız 

olduğunu gösterir. 

Godot’u Beklerken isimli oyunu, “yapacak hiçbir şey yoktur” cümlesi ile başlar ve 

bu başlangıçla imkânsız bir sonun başlangıcını ilan eder. Oyun, Estaragon ve 

Vladimir adlı iki aylağın, iki gün boyunca dağlık bir bölgede, daha önce hiç 

tanışmadıkları Godot adlı kimseyi bekleyişini konu alır. Godot gelmez. Konuşacak 

konusu, gidecek yeri olmayan Estragon ve Vladimir ise kimi zaman bulundukları 

yeri ve zamanı bile unutarak, gitmeye bir türlü cesaret edemeyerek, neden 

beklediklerini bile bilmeden öylece beklemeye devam ederler.  



 
76

Oyun boyunca karşılaşılan beş karakter vardır. Bunlar Estaragon ve Vladimir’in 

dışında bekleyişlerine katılan Pozzo (sahip) ve Lucky (uşak) ve çok az görünen 

Godot’dan haber getiren ulak çocuktur.  

Oyunun başlangıcından itibaren bu bekleyiş her yere yayılır. Seyirciler salona 

alındığında karakterler sahnededir. Bu durum oyunun geneline hakim olan telaş ve 

bekleyişin en başından seyircilere de yansıtılmasını sağlar. Oyun boyunca hiçbir 

anlam içermeyen, tekrarlanan replikler, seyircide de aynı hiçlik duygusunu yaratarak, 

onların da karakterler ile beraber Vladimir’in aşağıdaki repliğinde olduğu üzere 

Godot’u beklemeye başlamasına neden olurlar.  

“Vladimir: Evet, bu muazzam karışıklığın içinde açık seçik olan bir şey var: Godot’u 

bekliyoruz” (Beckett, 2000;104). 

Tüm bu bekleme sırasında yaşanan karşılaşmalar ve sorgulamalar sırasında üretilen 

repliklerin pek bir mantığı yoktur. Absürd Tiyatro’nun genelinde hakim olan 

devamsızlık repliklere de hakimdir. Yalnızca, büyük bekleyiş sırasında zaman 

geçirmek üzere varlardır. Estragon’un sorgulama amaçlı konuşmaları da, kendi 

unutkanlığının yanı sıra oyunun yarattığı dağınıklık ve tutarsızlık sonucu daima 

cevapsız kalmaktadır. 

Aristoteles’in tiyatrodaki katharsis18 anlayışının karşısında bir yazar olan Beckett’in 

bu oyununda üç birlik kuralının bir parodisi oynanmaktadır (Güçbilmez, 2003). 

Sahnede ne bir zaman, ne bir mekân ne de olay söz konusu olmadığından bunların 

bir birliği de kurulamamaktadır. Sahnedeki tek mekânsal öğe bir ağaçtır. Beckett’in 

sahnede yarattığı bu boşluk, etkileyici bir oyun seyretmek hevesi ile tiyatroya gelen 

seyirciye vurulan ilk tokattır. Pastoral bir dekora sahip bu oyunda ağacın dışında 

sahnede mekânı anlatan diğer öğeler kır yolu ve gece ışığıdır (Şekil: 4.2, 4.3). 

Tasarlanmamış bir sahne, Beckett karakterlerine sahneyi tüm dünya ya da hiçbir yer 

gibi kullanma özgürlüğü verir.  

Sahnenin alışıldık bir dekora sahip olmaması ilk başta dezavantaj gibi görünse de 

Beckett’ın istediği şok etkiyi yaratır. Đlk etapta seyircide anlama güçlüğü yaratan bu 

boşluk, oyundaki hiçlik ile birleşince, mekân içinde görülenler anlamlı bir bütünlük 

ifade etmez. Geleneksel anlatının sağladığı güvenlik duygusunun eksikliğinden 

                                                 
 
18 Aristo, katharsis hakkındaki düşüncesini, Poetica'da açıklarken, tiyatronun insana kendisini dışardan 
gösterdiği için arzulardan arınmasını sağladığını söylemektedir. 



 
77

dolayı, seyirciyi, belirsizliğin sıkıntısı ve gerilimi altına sokar. Bu gerilim arasında 

seyirci kendine komedi unsurları bulmaya çalışsa da gülmeye neden olan ilk durum 

anında kesilir ve yerini yeniden büyük bir boşluğa bırakıp, seyirciyi sorgulamaya 

zorlar. Rubin Rabinovitz (1992;10) bu durumu, “Beckett evreninde geleneksel uzam-

zaman dünyasının hiç de bizim sandığımız gibi, güvenilir ve sağlam olmadığı 

hissettirilir” sözleri ile açıklar. Kısacası Beckett’ın birçok oyununda olduğu gibi, 

Godot’u Beklerken’den ayrılan seyircinin de hoş vakit geçirerek ayrıldığını söylemek 

zordur. Daha çok yoğun bir söz ve mimik bombardımanına uğramış, silkelenmiş ve 

biraz da hırpalanmışlardır. 

 

Şekil 4.2 : Godot’u Beklerken (Waiting for Godot), Paris, 1952 

 

Şekil 4.3 : Godot’u Beklerken (Waiting for Godot), Almanya, 1992 

Beckett, “mekân”ı oyuncu için de sorunlu bir hale getirir. Sahnede meselesini 

anlatabilmek adına bant, ses kaydı, görüntü, ışık oyunları gibi öğeleri kullanmasına 

rağmen oyuncu iradesini, onun yerine kuklalar oynatabilecek kadar yadsır. 

Oyunlarında oyuncunun hareketlerini bile metin içerisinde vererek meselesini ortaya 



 
78

koyduğu için birçok eleştirmen tarafından aykırı bulunmaktadır (Kutlu, 2007). 

Karakterler mekânın dışına çıkamazlar, sürekli sahnededirler. Beckett tarafından bir 

yeri terk etmenin varoluş sancılarını dindirmeyeceğini göstermek için sahneye 

hapsedilmiş gibidirler. 

Nedensiz bir şekilde sürekli acelesi olan Pozzo ve kimi ve neyi beklediğini bilmeden 

sürekli bekleyiş halinde olan Vladimir ve Estragon ile oyun, gündelik hayattan bir 

insanlık durumu kesiti gibidir. Oyunda zamanla ilgili bilinen tek gerçek (ki o da 

şüpheli) oyunun iki günlük bir zaman diliminde geçmesidir. Ancak nerdeyse 

tamamında zaman sorunlu bir hal almaktadır. Metin içerisinde sıklıkla zamanı 

sorgulayan konuşmalar geçmekte, karakterler sürekli bekleme halinde oldukları için, 

tekrar tekrar konuşmakta, bekledikleri süreçte zaman hiç geçmemekte, Estragon’a 

göre ise eğlendikleri sürece vakit hızlı geçmektedir.  

 “Vladimir: Bu arada vakit geçti. 

  Estragon: Her durumda geçerdi 

  Vladimir: Evet ama bu kadar çabuk geçmezdi” (Beckett, 2000;62). 

Birinci perdede yaşananların ikinci perdede hatırlanmaması ise zamanı bir probleme 

dönüştürmektedir. Zamanın problematiği-biriktirilmesi üzerine var olan zaman 

heterotopyalarını andıran bu oyunda zaman bir türlü biriktirilemediği gibi, zamana 

dair hiçbirşey hatırlanmamaktadır bile. Birinci perdede karşılaşan hiç kimse 

(Vladimir hariç) birbirini hatırlamamaktadır. Bir perde önce yaşananlar belki de 

gerçek bile değil sadece bir yanılsamadan ibarettir. Estragon’un ise oyun boyunca 

sürekli olarak yaşadıklarını unutması ve zaman zaman tekrar hatırlaması onu 

karakter olarak başlı başına bir heterotopyaya dönüştürmektedir. 

Oyundaki anlatılanlara, Pozzo’nun Lucky üzerindeki iktidar mücadelesi, savaş 

sonrası hiç bitmeyen umudu (Godot’u) bekleyiş ve uzun bir bekleyiş sonrası 

Vladimir’in ifadesiyle, insani haklarından feragat eden kişiler olarak bakıldığında, 

sahnede, zaman-mekân katmanlaşmasından öte, gerçek hayatta ötekileştirilmiş 

kişilerin üst üste bindirildiği görülmektedir. Đlk perdede herkese üstten bakan bir 

toprak ağası, iktidarın bir gücü olarak ortaya çıkan Pozzo ve her türlü eziyeti 

yapmasına rağmen patronuna şirin görünmeye çalışan bir uşak olan Lucky 

görülmektedir. Đkinci perdede ise Pozzo’nun körleştiği, Lucky’nin ise dilsiz olduğu 

görülür. Sahip-köle ilişkisi çöküştedir ve Pozzo’nun sert tavırları artık yerini daha 



 
79

anlayışlı bir hale bırakmıştır. Değişen zaman koşulları, sahip köle ilişkisini de 

etkilemiş artık Pozzo kör olduğu için, Lucky’ye muhtaç duruma gelmiştir.  

Beckett’ın seyirci üzerinde yarattığı gerginlik, oyun ilerledikçe seyircide Godot’nun 

kim olduğu, gelip gelmeyeceği gibi soru işaretleri ve merak uyandırmaya başlar. 

Belki de kahramanlardan daha fazla merak etmeye başlarlar. Aslında metin sürekli 

bir karar verme arzusunu iş başına çağırtacak biçimde kurulmuştur. Đzleyici ne bu 

arzuya ayak direyebilir, ne de kaçınılmaz biçimde, karar verme aşamasında kendi 

sınırlılıklarının tuzağına düşmekten kurtulabilir (Güçbilmez, 2003). Oyun her bir 

seyirciyi ayrı ayrı kendi kavrayışına gömer ve yalnızlaştırır. Yalnızca mekân ya da 

zaman, sahne üzerindekileri değil seyirciyi de yalnızlığı ile beraber yarattığı 

heterotopyaya dahil eder. 

Oyunda, gündelik yaşamdaki bildik nesnelerin (Estragon’un botu gibi) rahatlık 

sağlamadığı, birlikte var olduğu dilin yapısının yıkıma uğratıldığı, parçalanmış bir 

mekân zaman söz konusudur. Sürekliliğin ve tutarlılığın olmadığı, öznelliklerin 

birbiri üzerine bindiği bir arayüzeyde, geleneksel anlamda, mekân zaman unsurundan 

söz etmek olanaksızdır. Sözü edilen bu arayüzey, neden-sonuç ilişkisinin 

işlenmediği, nesnelerin ve öznelerin bulundukları yer hakkında kesin ve sabit 

yargılara varılamayan, hiçbir merkeze sahip olmayan heterotopik bir mekân olarak 

değerlendirilebilmektedir. Çünkü Beckett’in yapıtlarında kurguladığı dünyada, her 

şey bilinmeyene aittir (Erkan,2005). Godot’u Beklerken’de de kim, nerede, ne zaman 

soruları anlamlarını yitirmiş, gerçeğin karşılıklarının bulunmadığı bu oyun, 

heterotopyanın yarattığı sorunlu alanın içinde yer almıştır. 

Varoluşçu felsefenin edebi uyarlaması olduğu şeklinde görülen özne, dil, dünya ve 

metin bağlamında herhangi bir kesinliği yapı bozumuna uğratan bu Beckett oyunu, 

anlaşılmayan cümlelerle, sarmal yapıda söz dizilimleri ile, gizli imalarla, zamansal 

sapmalarla, gerçek ya da olanaklı olandan kopuşla, karmaşık metaforlarla, sonsuzca 

yinelemelerle, seyir süresince seyirciyi sarsar, oyunu ve mekânını varlığın çıplak 

olarak ortaya konulabileceği, benliğin yok olduğu heterotopik bir alana dönüştürür 

(Erkan, 2005). 



 
80

4.2.2 Harold Pinter ve Git Gel Dolap 

Uyumsuz tiyatronun önde gelen isimlerinden biri olan 2005 Nobel Edebiyat Ödüllü 

Harold Pinter19, kendine özgü yazarlığıyla 20. Yy’ın en önemli isimleri arasında yer 

almıştır. Pinter’in bu çalışma içerisinde seçilmesinin en önemli nedeni, 

yazarlığındaki başarının yanında aşağıda detaylı olarak anlatılacak olan bir mekâna 

saplanıp kalmanın, ötekileşmenin derinlemesine anlatıldığı kendi tarzının 

(Pinteresque), heterotopyaya ile birebir örtüşüyor olabileceği fikridir. Bu tarzda 

verdiği eserlerden Git Gel Dolap oyunu da, toplumun en karmaşık ve sorunlu 

bireylerinden olan kiralık katilleri işlemesi ile oldukça ilgi çekicidir. 

Aslen Yahudi bir ailenin oğlu olan Pinter’in de gençliği savaşlar arasında geçmiş, 

yapıtlarında, çocukluğunu bombalar altında geçirdiği Đkinci Dünya Savaşı yıllarından 

oldukça etkilenmiştir. Çocukluğunda yaşadıklarının etkisi ile genellikle insanlar 

üzerindeki baskıları işlemiş, işçi sınıfının zorluklarını anlatan birçok oyun yazmıştır. 

Toplumun gerçeklerinden uzak kalmamış, tüm dünyada olan sömürü ve yanlışların 

karşısında olmuştur.20  

Pinter, yazmış olduğu 29 adet tiyatro oyunu ile zaman içerisinde, soyadına atfedilen 

Pinteresque (Pintervari) denilen kendi tarzını yaratmıştır. Bu tarza göre oyunları, 

genellikle bir odada geçmektedir. Sessizliği, kısa konuşmaları kullanarak gerilim ve 

tehdit havası içerisinde, erotik fanteziler, takıntılar, kıskançlık ve nefret temalı 

oyunlarını istediği gibi, seyirciyi şok edici bir hale getirebilmektedir. (Deleon, 1993). 

Yazarın oyunlarında kullandığı oda, tüm yapıtları için anahtar bir öğe konumundadır. 

Orijinal adı “The Dumb Waiter” olan, Türkiye’de “Git Gel Dolap” adı ile 

sahnelenen, Uyumsuz Tiyatro’nun son dönemlerinin en başarılı örnekleri arasında 

gösterilen oyunun da anahtar öğelerinden biri odadır.  

Oyun daha sonradan mutfak olduğu öğrenilen, bodrum kattaki bir odada 

geçmektedir. Oyun bu oda içerisinde bulunan Ben ve Gus adındaki iki kiralık katil 

arasında geçer. Ancak oyun sırasında anlaşıldığı üzere yaptığı planlı müdahalelerle 

katilleri ve de dolayısı ile oyunu yönlendiren, ismi Wilson olan, görünmeyen üçüncü 

                                                 
 
19 Harold Pinter (d. 10 Ekim 1930, Londra - ö. 24 Aralık 2008) 
20 1980 darbesi sonrası, 12 Eylül baskısı altındaki aydınlara destek olmak için Türkiye'ye gelmiştir. 
Türkiye ziyaretinin ardından bu coğrafyaya ait 'Bir Tek Daha' ve 'Dağ Dili' adlı iki oyun yazmış, 2004 
yılında Hasankeyf'i korumak için Ilısu Barajı'na karşı bir kampanya başlatmıştır (Url-11). 



 
81

bir güç daha vardır sahnede. Bu görünmez gücün varlığı ile daha sonra anlaşılacağı 

üzere kurbanlarını bekleyen bu kiralık katiller aslında kendileri kurbandırlar. 

Yapısı itibari ile gerilim hikâyesi gibi dursa da yalnızca yüzeysel yapıda oluşturulan 

öyküsü ile bir gerilimdir. Fakat tipik gerilimde görülecek unsurlardaki gibi git gide 

artan bir hızda değil, bir durup bir hareketlenen bir eylem düzeninde gelişir. Gerilim, 

tıpkı yaşamda olduğu gibi yansıtılmıştır. Aslında bir gangster oyunu gibi algılanan 

oyun, tipik Đngiliz aşağı tabakanın kullandığı dil ve uğraştığı konular üzerinden 

oldukça eğlendirici bir şekilde ilerler (Yüksel, 1992). 

Kapı açıldığında gelen kişiyi öldürmeleri üzerine kurulu olan oyunun tümünde 

neredeyse bir uyumsuzluk görünmektedir. Hareketlerine ve dillerine yerleştirilmiş bu 

uyumsuzluk oyun boyunca ana konunun arasında serpiştirilerek seyirciye 

sunulmuştur. Uyumsuzluğun etkisi ile hareketler ve konuşmalar tekrarlanır. Đki defa 

ayakkabının bağlanması, sigara paketine iki defa bakılması, sifonun iki kere 

çekilmesi, gazete haberlerinde iki defa ölüm haberi okunması gibi sürekli tekrarlar 

söz konusudur. Bir bakıma Pinter’in bu oyununda duyarsızlaştırılmış ve gizli bir güç 

tarafından takip edilen makineleşmiş insanlar ifade edilmeye çalışılmıştır. 

Ellerinde yiyecek ya da yemek hazırlayabilecek hiçbir şeyleri yokken kapının 

ardından gelen kibrit çöpleri ile kafalarındaki sorular artmaya, hatta dile gelmeye 

başlar. Gelen sorular da çoğunlukla saçma ve anlamsızdır. Soruların artması ile 

birlikte yukarıda kendilerini izleyen gücün etkisini daha fazla hissetmeye başlarlar. 

Odanın içinde bulunan git gel dolabın çalışması ile birlikte yukarıdan yemek listesi 

gelmeye başlar. Ellerinde hiç yemeği olmayan Gus ve Ben ceplerinde ne bulursa 

göndermeye başlarlar ama yetmez. Đşte bu anda tam Gus dışarı çıkmışken yukarıdan 

gelen ses kapıdan ilk gelenin öldürülmesi emrini verir. Ancak kapıdan içeri giren 

Gus’tur (Pinter, 1988). Oyun bu rahatsız edici soruyla son bulur. 

Gus’un oyun içerisinde sorulmaması gereken “yukarıda kim var” sorusu oyun 

içerisinden tanrının varlığı ya da bireyin evrendeki yerinin sorgusu olarak da 

görülebilmektedir. Oyun tüm sorgulamaları ya da nereden ve ne zaman geleceği belli 

olmayan emirleri ile bir tedirginlikler parodisi olarak ilerlemektedir (Yüksel, 1992). 

Pinter’in oyunlarında oda öğesi ile birlikte en çok kullandığı öğelerden biri olan 

sessizlik, bu oyununda da dikkat çekici bir boyuttadır. Metnin başında sahnenin 

tasviri yapılırken başlayan sessizlik, oyun sonunda uzun ve derin bir sessizliğe 



 
82

dönüşmüştür. Gus karakterinin konuşkanlığı karşısına oldukça sessiz olan Ben 

karakteri koyularak çarpıcı bir denge kurulmuştur.  

Oyunun başında kahramanların geçmişinden ya da ne tür bir ruh hali içerisinde 

olduklarından söz edilmez. Ancak konuşmaların akışından ve iletişimsizlikten bir 

yabancılaşmanın içinde bulundukları izlenimi çıkarılabilmektedir. Karakterlerin 

zıtlığı, oyunu Pittoresk yapan en önemli etkenlerden biridir. Gus’un sürekli sorular 

sorması ve gerçekleri anlamaya çalışmasının karşısında, Ben’in suskunluğu ve 

sürekli gazete okuması, belki de gerçeklerden kaçmaya çalışması gibi durur. Ancak 

diğer bir taraftan, oyun boyunca gerçekleşen sayılı konuşmalar, oyun sonunda 

gerçekleşecek olan dramatik sonu da etkileyecek, kurbanın kim olduğuna da karar 

verecektir. 

Tüm bu sessizliğin arasında geçen az sayıdaki konuşmalar oldukça sıradan gibi 

görünse de derin anlamlar içermektedir. Tam anlamıyla bir diyalogdan bahsetmek 

zordur. Çünkü metin içerisindeki diyaloglar çoğunlukla kesik kesik ilerlemekte ya da 

yarım kalmaktadır. Tüm bu sürdürülememezlik baskıcı ve denetleyici bir gücün 

etkisi ile kendini göstermektedir. 

Oyunda iletişimsizliğin bu derece önemli olmasını sağlayan, gene Pittoresk bir öğe 

olarak oyunun tek bir mekânda geçiyor olmasıdır (Şekil: 4.4, 4.5). Dışarısı ile 

tamamen soyulanmış bir oda içerisinde bulunan iki kişinin birbirleri ile olan 

iletişimsizliği çok daha dikkat çekicidir. Oyunun mekânı yukarıda da bahsedildiği 

üzere daha sonradan mutfak olduğu öğrenilen, bodrum kattaki bir odada 

geçmektedir. Pinter’in sahne üzerinde yaratmak istediği, metinde anlatılan 

iletişimsizliğin, yabancılaşmanın ve dışlanmışlığın tek başında oda mekânı ile ifade 

edilebilmesidir. Sahnede oluşturulan mekân, dışarısı ile yalnızca eski bir borudan 

seslenme yolu ile iletişim kurulabilen kirli ve eski bir mekândır. Dışarı ile iletişim 

kurulamayan oda içerisinde karakterler birbirleri ile de iletişim kuramayarak 

nerdeyse tüm dünyaya karşı yabancılaştırılmaya çalışılmışlardır. 

Gus ve Ben isimli iki yakın arkadaş olan karakterlerin birbirleri ile olan 

yabancılaşmaları dışında, seyirci de onların kiralık katil olduklarını duydukları anda 

onlara yabancılaşmaktadır. Nasıl ki Uyumsuz Tiyatro’nun özünde ortaya bir 

kahraman çıkarmak yoksa, bu oyunda da ne Gus ne de Ben oyun sonunda kahraman 

olarak seyirciye gözükürler.  



 
83

 

Şekil 4.4 : Git Gel Dolap (The Dumb Waiter), Lizbon, 1963 

 

Şekil 4.5 : Git Gel Dolap (The Dumb Waiter), New York, 2006 

Yukarıda da ifade edildiği üzere “Git Gel Dolap” isimli oyunun hem metninde hem 

de sahne mekânında yer alan göstergeleri ile yaratılmış olan, heterotopyanın sahneye 

mekânsal yansımalarının başka bir ifadesidir. Karakterlerin kiralık katiller olması, 

onları diğer insanlardan farklı, davranışı, ortalamaya ve istenen norma göre sapma 

içerisinde olan karakterler haline getirmekte, sapma heterotopyalarını işaret 

etmektedir.  

Oyunun genelinde yaratılmak istenen iletişimsizlik ve dışlanma, yalnızca metin 

içerisinde bile heterotopyayı oluşturmakta, karakterleri hem dış dünyaya hem de 

birbirlerine karşı ötekileştirmektedir. Oyunun geçtiği oda ise, heterotopik mekânların 

en önemli özelliği olan gözetleme kavramı üzerinden ifade edilmektedir. Oda 

herkesin giremeyeceği, oradan ayrılmanın da belli kurallara bağlı olduğu, üçüncü bir 

göz tarafından sürekli olarak izlenmekte olan bir gözlem yeridir aslında. Pinter’in 

birçok oyununda kullandığı oda, bu oyununda karakterlerin belki de hayatlarına mal 



 
84

olacak davranışlarının gözlendiği, ancak gözleyenin asla gözetlenen tarafından 

görülmediği küçük bir panoptikon resmi çizmektedir. Panoptikon sistemin gözetimi 

altında, kendilerinden bekleneni gerçekleştirene kadar, sürekli konuşmak ve anlamsız 

söylemi sürdürmek zorunda kalırlar.  

Tüm bu norm dışı özellikleri ile Uyumsuz Tiyatro içerisinde kendine yer bulan 

Pinter’in, Git Gel Dolap isimli oyunu da bir karşı(t) oyun olarak heterotopyayı ifade 

edebilmektedir. 

4.2.3 Jean Genet ve Balkon 

              “Benim tiyatrom pis kokuyorsa bu diğerleri güzel koktuğu içindir” (Genet, 2000). 

Örnekler içerisinde seçilmiş olan yazarlardan belki de en radikali ve yaşadığı döneme 

damga vurabilmiş olanı Jean Genet’tir21. Genet’i bu kadar sansasyonel yapan, yazmış 

olduğı çarpıcı ve sert üsluptaki kitaplarının dışında, yazar olana kadar geçirdiği 

yaşantısı olmuştur. Yaşantısının da getirdikleri ile yapıtları çoğunlukla Foucault’nun 

heterotopyayı ve öteki insanı betimlerken kullandığı mekânlar (hapishaneler, ıslah 

evlerin ya da genelevler) üzerinedir. Bu çalışma içerisinde “Balkon” isimli oyunu ile 

yer almasının ise aynalarla dolu, teatrallikle geçinen bir genelevin oldukça çekici bir 

heterotopya olması ve iktidarı eleştiren ağır üslubu gibi birden çok sebebi vardır. 

Genet’in sıradışı yaşamı evlilik dışı bir çocuk olarak dünyaya gelmesi ile 

başlamıştırç. On yaşına kadar ıslahevinde kalmış, on yaşında buradan kaçarak 

sömürge birliklerine katılmıştır. Daha sonra buradan da kaçarak birçok suça 

karışmış, hırsızlık nedeniyle sık sık hapse girmiş, 1948 yılında ömür boyu hapis 

cezası almıştır. Ancak 1942 yılında hapishanede yazdığı, 16 yaşındaki bir katilin 

öyküsünü anlatan ilk romanı, “Çiçeklerin Meryem Anası” ilginç üslubu ve katili 

kutsaması bakımından ünlü yazarların dikkatini çekmiş, cumhurbaşkanından 

bağışlanmasını istemişlerdir (Genet, 2006). 

Jean Genet, kendi öz yaşamından yola çıkarak yazdığı roman ve şiirlerinde, yakından 

tanıdığı yeraltı dünyasını betimlemiş, toplumda dışlanan eşcinsellerden, fuhuşun ve 

şiddetin egemen olduğu dünyalara ya da ıslah evi, hapishane gibi yerlerde kalanların 

psikolojik durumlarına kadar birçok sorunlu durumu konu edinmiştir.  

                                                 
 
21 Jean Genet (d. 19 Aralık 1910, Paris - ö. 15 Nisan 1986) 



 
85

Romanlarında hırsızlar, katiller, fahişeler ve dünyadaki şiddeti öz yaşamsal bir dille 

anlatsa da oyunlarında bu yöntemi biraz daha dışarıda bırakır. Oyunlarındaki 

kahramanları da toplum tarafından dışlanmış kişiler olmasına karşın, daha çok 

yaşamla ilgili fikirlerinin özünü anlatmaya çalışır. Genet’e göre her insanın bir 

kimliği vardır, ancak insan kendi kimliğini algılayamaz ve bu belirsiz boşluktan 

kurtulabilmek için rol yapmaya başlar. Genet bu rollerin her birinin birer işlevden 

ibaret olduğunu söyler ve oyunlarında bu işlevleri törensi bir havaya dönüştürür 

(Genet, 2006). 

Yerleşik ahlak kurallarına aykırı bir ahlak anlayışını ifade etmeye çalışan Genet’in 

bu konuda en çok ses getiren, hatta tüm eserleri içinde en çarpıcı olarak kabul edilen 

oyunu, 1956 yılında kaleme aldığı “Balkon (Le Balcon)”dur.  

Dokuz ayrı tablodan oluşan oyun, Madam Đrma’nın “seçkin olduğu kadar da namuslu 

bir yanılsamalar evi” olarak isimlendirdiği bir genelevde geçer (Genet, 2006;54). 

Genelev, müşterilerin istekleri doğrultusunda özel olarak hazırlanmış sahnelerin 

oynandığı odalardan oluşmakta, müşterilerle beraber herkes birer aktör görevi 

görmektedir. Karakterlerden Carmen’in de dediği gibi cafcaflı oyunlardan oluşan bir 

tiyatro alemi yaratılmış ve tantanası ile gerçek dünyadan içindekiler gizlenmeye 

çalışılmıştır (Genet,2006;58). Bu gizliliği çekici bulan, genelevin müşterileri, 

psikopos, yargıç, polis şefi, general gibi toplumun önde gelen kişileridir. Hepsi, 

acınası zavallılıklarından sıyrılarak, kibir ve sahte bir acımasızlık kisvesi altında 

güçlü olduklarını hissetmek, dış dünyadan kaçmak için düzenlenmiş çeşitli 

sahnelerde boy gösterirler. Đktidardaki bu karakterlerin yanılsamalar evi’nde 

geçirdikleri sürede dışarıda da asilerin ayaklanması söz konusudur. Irma’nın 

genelevinin ve kendinin sonunu hazırlamasından korktuğu ayaklanma süresince, 

genelevi bir sığınak gibi kullanan iktidarla birlikte, Irma kraliçeye, gerçek hayat ise 

geneleve dönüşmüştür. 

Genet, diğer oyunlarında olduğu gibi, gerçeklikle sahteliği bir arada seyirciye 

sunmaya çalışmıştır. Ancak bu oyunda ana tema olarak geneleve verilen isimde 

olduğu gibi yanılsamalara özellikle vurgu yapılmıştır. Genet (2000), aldatıcı 

görünüşlerin gerçek denilen yaşantılardan daha gerçek olduğunu öne sürmüş ve 

Balkon’un dekorunda kullandığı aynalar ile bu yanılsamaları yaratmaya çalışmıştır. 

Toplum düzenini sağlayan kurumlara mensup karakterlerin, genelevdeki duruşları ile 



 
86

gerçekliklerini sorgulamış, genelevin ve içerisinde düzenlenen sahnelerin gerçek 

hayattan farklı olup olmadığını seyirciye düşündürtmeye çalışmıştır. 

Gerçekçi öğretiyi çağrıştıran her şeyden uzak durulan bu oyunda, iletişimsizlik, 

yabancılaşma, uyumsuzluk kavramları, insanın kendi kendinden bile uzaklaştığı, 

hatta her şeyin dışına itildiği bir boyutta incelenmiş, sahnede görünenler gerçekten 

daha önemli tutulmuştur (Genç, 2002). Sahne düzeni, mekânı ve karakterleri ile 

geleneksel tiyatronun tüm kuralları hiçe sayılmış, gerçek hayattaki iletişim 

kopukluğunun insanın en önemli problemlerinden biri olduğuna dikkat çekilmiştir.  

Đletişim konusunu kendisi için sorunlu bir hale getiren Genet’in oyunlarında izleyici 

yalnızca oyunu izlemek amacıyla bulunmamalıdır. Genet için tiyatro bir topluluk 

işidir. Bu nedenle bu topluluğun parçası olan izleyicinin de üzerine düşeni yapması 

gerekmektedir (Genç, 2002). Seyircinin gerçek hayatta duyumsayamadığı duyguları 

oyun içinde gerçekliğe kavuşmalı, gerektiğinde tepkisini göstermeli hatta protesto 

edebilmelidir. 

Oyunun dekoru da, Genet için sahnede oynanan oyun kadar önemlidir. Çünkü O, 

yaratmak istediği yanılsamalar evini, kullandığı dekoru ile daha etkileyici kılmayı ve 

sahneye koyduğu her öğeden çok, onların arka planlarındaki gizli anlamları 

göstermeyi amaçlamıştır. Dokuz tablodan oluşan oyunda, her tabloda ortaya çıkacak 

dekorun, izleyicinin gözünde sanki birbirinin içine geçecekmiş gibi, soldan sağa yer 

değiştirmesini istemiştir. Sahnede kullanılan bu dekor uygulaması, kişilerin sürekli 

hareket halinde olmasını mümkün kılmış, gemi ya da tren heterotopyası gibi, içinden 

geçilen ve aynı zamanda kendisi de geçen, karmaşık mekânsal ilişkilerin olduğu bir 

ağa dönüşmüştür.  

Genet sahnede ışığa çok önem vermiş (Şekil: 4.6), ışığı sahnenin ana öğelerinden biri 

haline getirmesini ise şu sözlerle açıklamıştır: 

“Sahnede çok ışık istedim, her oyuncu bir yanılgısını, ufak bir hatasını, bitkinliğini veya 

kayıtsızlığını kurtarıcı bir loşluk içinde boğmaya kalkışmasın diye. Elbette bu kadar çok ışık 

oyuncuyu rahatsız edecektir, ama böylesine güçlü ışıklarla aydınlatılmış olmak onu doğru 

oynamaya zorlayacaktır” (Genet, 2000;48) 

Daha ilk tablodaki dekordan itibaren, dekordaki tüm öğelere simgesel anlamlar 

yüklenmiştir. Đlk tabloda, ana karakter (psikopos) ve aksesuarlar ile dini bir atmosfer 



 
87

yaratılmış, bunun karşıtı olarak genç ve süslü kadının tavır ve giysileri ile 

günahkârlık ifade edilmeye çalışılmıştır (Genet, 2006). 

 

Şekil 4.6 : Balkon (The Balcony), Chicago, 1980 

Genet, nesneleri kullanırken de insanların kaba, gürültü ve hırçınlıklarını daha 

belirginleştirmek adına onları bilinen işlevlerinin dışında da kullanmıştır. Eylemin iç 

dinamiği bu yolla yakalanabilmektedir. Bu nedenle sahnedeki her öğe onları 

anlamlandıran birer anlam yüklenirler (Genç, 2002).  

Her tabloda bulunan yanılsamaların simgeleyicisi olan ayna, oyunun ana öğesidir. 

Karanlık ve kasvetli bir havası olan Büyük Balkon, tüm çekiciliğini duvarındaki ayna 

ve kapalılığı sağlayan paravanlardan almaktadır. Balkon’da sahnede bulunan her öğe 

gibi, ayna ve paravanlar da sahip olduğundan çok daha fazla anlamla yüklenmiştir. 

Paravanların varlığı, seyircide merak unsurunu tetiklerken, sahnede yaratılan düş 

dünyasının arkasında neler olabileceği seyircinin sürekli kafasını kurcalayacaktır.  

 “Psikopos:…Söyle ayna, cevap ver bana. Kötülükle masumiyeti keşfetmeye mi geliyorum 

ben buraya? Kimim ben, senin altın yaldızlı yüzeyinde? (Genet,2006;24). 

Yargıç: Benliğimi yücelten ayna! Dokunabildiğim tek görüntü seviyorum seni… 

(Genet,2006;34). 

Polis şefi: Kerhane oyunlarının, öncelikle ayna oyunları olduğunu sana ben öğretecek değilim 

herhalde…(Genet,2006;69).” 



 
88

Yukarıdaki repliklerde görüldüğü üzere, oyunda önemli bir karaktere sahip olan, 

evin duvarlarını süsleyen ayna ise, neredeyse oyundaki her karakterin, kendinde 

görmek istediği yansımayı canlandırır. Genet, karakterlerin, aynadaki kendinden 

başka bir yanılsamayı keşfetmelerini istemesinin yanında, aynalarla her bir 

izleyicinin biraz kararsız bir şekilde kendi içinde gömülü olan, ama kendi yüzeyine 

çıkararak bulabileceği bir güzelliği keşfetmesini de ister (Genet, 2000;63). 

Foucault’nun heterotopyanın simgesi olarak gördüğü ayna, Genet’in bu oyununda da 

hem burada hem orada, hem ben, hem o olmanın imkânsızlığı üzerine kurulmuş bir 

heterotopyadır. Bir tiyatro kimliği taşıyan “Büyük Balkon”daki aynalar, karakterlerin 

kahramanlıklarını çoğaltır. Ayna öğesi kişiyi, sahnede, olmadığı ancak olmak 

istediğine dönüştürmeyi vaat ederek, boşluğa sürükler ve Genet’in de yaratmak 

istediği yanılsamalarla, kendine öteki olmasını sağlar.  

Oyunda sınıf ayrılıkları çok net bir şekilde okunabilmektedir. Bir tarafta kraliçenin 

oluşturduğu üst sınıf dururken, diğer tarafta sistemin devamlılığını sağlayan polis 

şefleri, yargıçlar, generaller ve karşısında durdukları alt sınıf insanlar olan hırsızlar, 

fahişeler ve aciz kadınlar yer almaktadır. Alt sınıfta yer alanlar, üst sınıfın ezici gücü 

altında dışlanan ve koruyuculara ihtiyaç duymadan yaşayamayan ötekilere 

dönüşmüşlerdir. 

Genelevde çalışan kadınların dışarı ile kurdukları ilişkilerin problem olması da 

metinde üzerinde durulan konulardan biri olduğu gibi, duygusallığı nedeniyle evden 

kovulan Chantal karakteri ayaklanmanın simgesi haline getirilmiştir. Carmen’in 

“kerhanede çalışmak dünyayı yadsımaktır”  (Genet,2006; 62) sözlerinde olduğu gibi, 

genelev, çalışanlar için, dünya ile ilişkilerinin koptuğu, dışlanmış bir hapishaneye 

dönüşmektedir. Foucault başlı başına bir heterotopya olarak gördüğü genelevi şu 

sözlerle açıklamaktadır; 

“Heterotopyalar, bir yanılsama mekânı yaratarak, insan yaşamının bölümlere ayrıldığı tüm 

mevkileri, tüm gerçek mekânı daha gerçek bir yanılsama olarak teşhir ederler. Artık mahrum 

olduğumuz şu ünlü genelevlerin uzun süre oynadıkları rol buydu belki.” (Foucault, 2005; 

301) 

Genelevin patronu Madam Irma’ya göre kutsal bir mekân olan genelevin, hapishane 

imgesi oluşturması ve sahnede oyun içinde oyunlar yaratılması, “Balkon” oyununu 

hem oldukça karmaşık bir duruma taşımakta, hem de yarattığı simgesel katmanlaşma 

ve yanılsama mekânları ile gerçek anlamda bir heterotopyayı ifade etmektedir.  



 
89

Heterotopyanın olmazsa olmazlarından aykırılık, kötülüklerle dolu, ihanet ve suçun 

ön planda olduğu, tüm değerlerin bir bir bitirildiği bir dünya ve toplum düzenine 

karşı çıkışın anlatıldığı bir oyun olan Balkon’da, kendini parıltılı bir şekilde 

göstermektedir. Toplumun egemenlerinin alaycı ve acımasız bir dille eleştirildiği 

oyunda, gerek seçilen karakterler (kahramanlar!) gerekse kullandıkları kaba, argo ve 

açık saçık sözlerle dolu olan replikleri hep bu aykırılığın destekleyicisidirler (Genç, 

2002).  

Yukarıda okuması yapılan üç oyunda da görüldüğü üzere heterotopya, her yazar-

yönetmen ve oyun için kendini farklı şekilde gösterebilmektedir. Metnin içinde 

yaratılan iktidar karşıtlığının yanında bomboş bir sahne üzerinde ötekileşmiş insanlar 

ile heterotopyayı yaratmak da mümkündür. Yalnızca dramaturjik olarak değil 

sahnede kullaılan aksesuarlara anlamlar yükleyerek de heterotopya ortaya 

çıkarılabilir. Hapishaneyi betimleyen bir kafes ya da askeriyeyi belirten bir parkur 

bunlara örnek olarak verilebilir. Sahne üzerinde aynı anda yaratılan, birden çok 

zamanı işaret eden dekorlarla tek ve gerçek bir mekânda üst üste binmiş mekân ve 

zaman heterotopyaları gözlemlenebilmektedir. Sahnede kullanılan ayna figürü ile de 

hem teatralliğin iki yüzü hem de heterotopyanın simgeselliği işaret edilir. Oyuncu 

aynaları kullanarak kendi, seyirci, mekân ve oyun arasında salınıp duran bir 

yabancılaşmayı yaratır. Hiçbiri gerçekten nerede olduklarını kesin bir dille ifade 

edememeyeceklerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
90

 



 
91

5.  SONUÇ  

Ancak bir başkası ile kurduğu ilişkinin yoğunluğunca kendini var edebilen, bir başka 

yerle, karşı yerle mevcudiyetini koruyan mekânların ifadesi olarak heterotopya, 

mevcut sınırlara ve eldeki koşullara bağlı kalmayı reddetmesi, alternatif hayatları 

üretmeye çalışması ile özgürlüğü arayan bir kavramdır. Bu bağlamda, bu çalışma, 

teatral mekânın, heterotopik mekan kavramı ile nasıl örtüştüğünü, kavramın etkisi ile 

var olan sınırların içine kapalı kalıp kalmadığını, yaratmak istediği etkinin 

mücadelesini mekânsal ve dramaturjik anlamda hangi şekillerde yaptığını 

sorgulamayı amaçlamıştır. 

Bu sorgulama yapılırken, tezin kuramsal dayanağı olan heterotopya kavramı, farklı 

mekân söylemleri ile birlikte, yaşamımız içinde etkilediği ya da etkilendiği durum, 

mekân, olaylar ile beraber ifade edilmeye çalışılmıştır. Farklı mekân söylemlerinin 

heterotopya üzerindeki etkisinin yanında, mutlak mekân ve göreli mekân ifadelerinin 

teatral mekândaki önemine de dikkat çekilmiştir. Verilen örneklerde heterotopyanın 

toplumun genelini ilgilendiren, içimizden bir kavram olduğu, ama bir o kadar da 

toplumdaki bireyi ne kadar ötekileştirebildiği, öteki için yapılan tiyatro sanatını da 

işaret ederek detaylı olarak tartışılmıştır. 

Teatral mekânın geneline dair sorulan sorular, tiyatro yapısı (mekânı) ve sahne 

mekânı, tarihsel süreçte birbirlerinden bağımsız geçirdikleri değişimler nedeniyle iki 

ayrı içerikle ifade edilmesini gerekli kılmıştır. Hem teatral mekândaki farklı duruşları 

hem de tiyatro tarihini farklı açılardan etkilemiş olmaları nedeniyle, iki ayrı mekan 

ifadesi olan sahne mekanı ve tiyatro mekanı, iki ayrı tarihsellikle detaylandırılmıştır. 

Toplumun tiyatroya yaklaşımını yönlendiren tiyatro mekânlarında ve tiyatroda 

devrim niteliğinde akımların ortaya çıkış sebebi olarak da gösterilebilecek sahne 

mekânlarındaki heterotopik mekân okumaları sonucunda, farklı ifadelere 

ulaşılabildiğine de dikkat çekilmek istenmiştir. Fiziksel mekânsallıkların yanında, 

teatral metnin içinde yaratılmaya çalışılan dramaturjik mekânın, her ne kadar mekân 

ifade etmekte olsa da bir kavram olan heterotopyanın etkisi ile sahnede nasıl dışa 

vurulacağı da çalışmanın tartıştığı konulardan biri olmuştur.  



 
92

Mimarinin kuramsal yaklaşımlardan da beslenerek özneye dair mekânlar ürettiği göz 

önüne alındığında, teatral mekânın mimari ile olan yakınlığı, yaşamsallıkların, farklı 

ve sorunlu olanın temsillerini nasıl gerçekleştirdiği de tez kapsamında sorgulanmaya 

çalışılmıştır. Bruno Zevi (1974), mimarlığı “sadece yaşamın yansımalarından oluşan 

bir sanat değil, yaşamlarımızın ortaya çıktığı bir sahne” olarak tanımlamaktadır. 

Zevi’nin sözünde de olduğu gibi, sahne tasarımcılarına alternatif olarak günümüzde 

teatral mekânın yaratıcılarından birinin de mimarlar olduğu karşı konulmaz bir 

gerçektir.   

Heterotopyanın tiyatroda yarattığı dil, günümüz mimarlarının ya da sahne 

tasarımcılarının da sahnede kendilerini ifade edebilecekleri bir yol olarak görülebilir. 

Sahnede heterotopyanın yalın ama sarsıcı dilini kullanmak, onu mekânsal öğelere 

dönüştürmek, mekâna dair bir kavram olmasından ötürü işi mekan yaratmak olan 

mimarların dışında kalabileceği bir alan değildir. Günümüzde teatral mekân 

tasarımlarında sahne tasarımı bölümünden mezun olanlardan faydalanmanın yanında 

mimarların yaratıcılığının da gözardı edilmiyor olması, heterotopya kavramının da 

dahil edilmesi ile tiyatronun içinde yeni bir ifade biçimi oluşmasını, karşısında 

durduğu fikirlere karşı daha güçlü durmasını sağlayabilir. 

Yeni bir ifade oluşturulması bağlamında bakıldığında, Bauhaus akımında olduğu gibi 

sahnenin mekansal bir öğe olarak ele alındığı, deneysel çalışmaların yapıldığı, yeni 

bir tiyatro anlayışının çalışmalarının yapıldığı bir laboratuar oluşturulması, bu 

çalışmanın devamında etkili olması istenen konulardan biridir. Tiyatro kavramı ve 

teatral mekanın heterotopya kavramı ile biraraya getirildiği bu yeni ilişkiler ağı, 

mimari çerçevede oluşturulacak bir laboratuar çalışmasında teatral anlamda yeni 

bakış açılarının ortaya çıkmasını sağlayabilir. 

Heterotopya gibi sorunlu bir mekânsal kavramı bünyesinde barındıran teatral 

mekânın üretilmesinde, mimari tüm çalışmaların, tüm mekânsallıkların yanında, 

üzerindeki her türlü baskıya direnmenin, ötekine açıklığın ve özneyi kendi kendini 

sorgulamaya itmenin gerekliliği gösterilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda, mekansal 

ve dramaturjik açıdan detaylı olarak incelemeler sonucunda ortaya çıkan Uyumsuz 

Tiyatro’nun, özneyi sarsan, sorgulamaya iten aykırılığı onun heterotopik mekânların 

teatral mekândaki karşılığı olabileceğini daha net ortaya koymuştur. 



 
93

Çalışmanın merkezindeki tartışmalardan biri farklılığın ve ötekiliğin bir ifadesi olan, 

gücün karşısında üretimler yapmayı amaçlayan, özünde mekânsal bir kavram olan 

heterotopyanın, altı temel ilkesindeki benzerlikler de göze alındığında, teatral mekânı 

ifade eden bir kavram olarak yorumlanıp yorumlanamayacağı konusudur. Bu 

bağlamda öncelikle “tiyatro mekânsal bir sanat mıdır?”, sorusuna cevap bulabilmek 

için yola çıkan bu çalışmada, seçilen, anlaşılmayanın temsiline soyunan, algıyı sarsan 

heterotopya kavramı temelinde yapılan tüm araştırmalarda, tiyatronun hem 

dramaturjik, hem de fiziksel mekân temelinde bütüncül bir sanat olduğu sonucu 

ortaya çıkmaktadır. Buna göre, özneyi uyarmaya ve uyandırmaya yönelik, toplumda 

karşıt görüşlerin ifadesi, kendi kendinin gücü olmaya çalışan, ötekileri bir araya 

toplayan bir sanat olan tiyatronun, heterotopya kavramını içinde barındırıyor olması 

kaçınılmazdır. Hem teatral mekân, hem de heterotopya birbirini var ediyor 

görünümündedir artık.  

Bahsedilen tüm bu kavramsal çerçeveler sonucunda bu çalışma, teatral mekânı, 

yalnızca bir gösteri mekânı olarak ele almayan, teatral mekânın, karşıt ve farklı 

mekânların ifadesi ve bir topluluk yapıtı olarak, insanlar üzerindeki özgürleştirici 

etkisini de içine alan mekânsal bir sorgulamanın ürünü olduğu söylenebilir. 

Çalışma kapsamında ele alınan konular arasında, heterotopya ve teatral mekân 

içerdikleri derin anlamlar ile beraber geniş bir yelpazede ifade edilmeye çalışılmıştır. 

Ancak günümüzün tiyatrosunu da önemli ölçüde etkileyen, çağımızın en önemli 

mekân ifadelerinden biri olan sanal mekânlara değinilememiş, başlı başına ayrı bir 

çalışmanın ürünü olabilecek olan bu mekân anlayışı çalışma kapsamının dışında 

kalmıştır. Ayrıca teatral mekân ifadesine en az rastlanabilecek, ancak heterotopya 

kavramı çerçevesinde yaklaşılabilecek olan radyo tiyatrosu ve okuma tiyatrosu gibi 

önemli tiyatro yöntemleri de bu tez çalışmasının dışında kalmışlardır. 

Tüm bu yaklaşımlar çerçevesinde bu çalışmanın devamında, burada ifade edilmeye 

çalışılan teatral mekânın içinde barındırdığı heterotopik mekân tartışmaları üzerinden 

üretilecek sahne tasarımlarının yeni bir alternatif tiyatro akımı yaratmayacağını kim 

söyleyebilir? 

 
 



 
94



 
95

KAYNAKLAR 

Adal, R., 2004, Aydınlanma Çağında Kamusal Alan ve Heterotopik Mekân 
Đncelemesi;Palais Royal ve Mason Locaları, Yüksek Lisans Tezi, 
Ankara Üniversitesi, SBE 

Aksel, E., 1988, Tiyatro tasarımının iç yapısı tasarımcının ödevleri, MSÜ Yayınları, 
Đstanbul 

Akıncı, Ü., 2008, Uyumsuz Tiyatronun Kökenleri ve Doğuşu, Tiyatro Portalı,        
Url: http://www.tiyatronline.com/uyumsuz.htm alındığı tarih 28.03.2010 

Alptekin, H. B., Sabah Gazetesi, Röportaj, Röportajı yapan; Mesayyah, M., 
27.10.2007, Đstanbul 

Aristoteles, 2008, Poetika, Çev.; Onay, Y., Mitos Boyut Yayınları, Đstanbul 
Ateşli, M., 2004, 20. yy. Resim Sanatında Ütopya ile Heterotopi’k Yaklaşımlar ve 

Uzam Sorunsalı, Yüksek Lisans Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, SBE 
Aybar, S., 2003, Sahne Tasarımında Dramatik Aksiyonun Belirleyiciliği, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Sayı:17, sf:67-75, Ankara Üniversitesi DTCF 
Tiyatro Bölümü, Ankara 

Beckett, S., 2000, Godot’u Beklerken, Çev.: Ün U., Günersel T., Kabalcı Yayınevi, 
Đstanbul 

Beckett Sergisi, 2010, Mayıs, Đrlanda Dışişleri Bakanlığı Kültürel Faaliyetler Şubesi 
sergi notları, Beyoğlu Belediyesi Sergi Salonu, Đstanbul 

Boal, A., 2003, Ezilenlerin Tiyatrosu, Çev.:Hasgül N., Boğaziçi Üniversitesi 
Yayınevi, Đstanbul 

Boyacıoğlu, F., 2004, Geleneksel Tiyatro ve Uyumsuzluk Tiyatrosu, Selçuk 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı 11, Sf:205- 219, 
Konya 

Boyer, C. M. 1990, Erected Against the City, The Contemporary Discourses of 
Architecture& Planning, Rizzoli, New York. 

Brauneck, M., 1986  Bauhaus’ta Tiyatro Anlayışı, Theater im 20 Jahrhundert 
içinde, Çev.; Kuruyazıcı, N., Rowohlts Enzyklopädie, Hamburg 

Brecht, B., 1990, Sanat Üzerine Yazılar, Çeviren: Şipal, K., Cem Yayınevi, Đstanbul 
Brecht, B. 1994, Oyun Sanatı ve Dekor, Çev. Sipal, K., Cem Yayınevi, Đstanbul 
Brook, P., 1996, The Empty Space, Simon & Schuster, New York 
Buğlalılar, E., 2009, Kuzey Đrlanda’da Ölüm Oruçları ve Boal Tiyatrosu, Tavır 

Dergisi, Sayı;88, sf;15-17, Đstanbul 
Candan, A., 2003, Yirminci Yüzyılda Öncü Tiyatro , Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

Đstanbul 
Çalışlar, A., 1993, Tiyatro Kavramları Sözlüğü, Mitos Boyut Yayınları, Đstanbul 
Çiçekçioğlu, F., 2006, Đnsanlar Đkiye Ayrılır, Radikal Gazetesi, Radikal 2 eki, Nisan, 

Đstanbul 
Çoban B., Özarslan Z., 2008, Panoptikon: Gözün Đktidarı, Su Yayınları, Đstanbul 
Delany, S., 2000, Triton, Çev.; Çetin, M., Metis Yayınları, Đstanbul 
Deleon, J., 1993, Harold Pinter Tiyatrosu, Yayınevi Yayıncılık, Đstanbul 
Descartes, R., 2008, Felsefenin Đlkeleri, Çev.:Akın, M., Say Yayınları, Đstanbul 



 
96

Erdoğan, Đ., 2006, Kültürlerin Kesişme Noktasında Tiyatro ve Çağdaş Sahneleme, 
Yüksek Lisans Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, SBE, Đstanbul 

Erkan, M., 2005, Samuel Beckett, Đfadenin Arayüzeyi & Arayüzeyin Đfadesi, Çizgi 
Yayınevi, Đstanbul 

Esatoğlu, M., 1999, Tiyatro Boğaziçi, Röportaj, Röportajı yapan; Saral, S., Gürel, 
H., Đstanbul  http://www.bgst.org/tb/yazilar/s_mesat.asp alındığı tarih 
15.07.2010 

Esslin, M., 1999, Absürd Tiyatro, Çev.; Siper , G., Dost Yayınları, Ankara 
Fleckner, U., 2005 Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine, Çev.; Ergüden, I., 

Hakmen, R.,Duman, O.,  Norgunk Yayınları, Đstanbul 
Foucault, M., 2001. Of Other Spaces: Utopias and Heterotopias, Panopticism 

&Space Knowledge and Power, Rethinking Architecture, Ed. Leach, 
N., Routledge, London-New York. 

Foucault, M., 2005. Başka Mekânlara Dair, Özne ve Đktidar içinde Çev.: Ergüden, I. 
& Akınhay, O., s: 291-302, Ayrıntı, Đstanbul. 

Foucault, M., 2005. Özne ve Đktidar, Çev.: Ergüden, I. & Akınhay, O., Ayrıntı, 
Đstanbul 

Foucault, M., 2006, Kelimeler ve Şeyler, Çev.: Kılıçbay, M.A., Đmge Kitabevi, 
Đstanbul 

Foucault, M., 2000, Hapishanenin Doğuşu, Çev.; Kılıçbay, M.A., Đmge Kitabevi, 
Đstanbul 

Fuat, M., 2003, Tiyatro Tarihi, MSM Yayınları, Đstanbul 
Gasset, Y. O., 2007, Đnsan ve Herkes, Çev.: Işık N.G.,  Metis Yayınları, Đstanbul.  
Genç, H. N., 2002, Jean Genet’nin “Balkon” Adlı Oyununda Dekorun Simgesel 

Đşlevi, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt:19, 
Sayı:1,  sf:121-137, Ankara 

Genet, J., 2006, Balkon, Çev.; Sabuncu, B., Ayrıntı Yayınları, Đstanbul 
Genet, J., 2000, Nasıl Oynanmalı Hizmetçiler - Balkon – Paravanlar, Çev.;Korkut, 

E., Mitos Boyut Yayınları, Đstanbul 
Giedeon, S., 1967, Space, Time and Architecture, Harvard University Press, 

Cambridge 
Gran, A. B., 2002, The Fall of Theatricality in the Age of Modernity”, SubStance - 

Issue 98/99, Volume 31, Number 2&3, University of Wisconsin Press 
Grotowski, J., 2002, Yoksul Tiyatroya Doğru, Çev.:Yetişkin H., Tavanarası 

Yayıncılık, Đstanbul 
Güçbilmez, B., 2003, Absürd Tiyatroda Đroni, Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 

Sayı:15, sf:96-137, Ankara Üniversitesi DTCF Tiyatro Bölümü, 
Ankara 

Hançerlioglu O., 1976. Felsefe Ansiklopedisi: Kavramlar ve Akımlar, Remzi 
Kitabevi, Đstanbul 

Harvey, D., 2003, Postmodernliğin Durumu, Çev.: Savran,S.,  Metis Yayınları, 
Đstanbul 

Harvey, D., 2009. Sosyal Adalet ve Şehir, Çev.: Moralı, M., Metis Yayınları, 
Đstanbul. 

Heidegger, M, 2008, Varlık ve Zaman, Çev.: Ökten, K.,H., Agora Kitaplığı, Đstanbul 
Hetherington, K., 2003, The Badlands of Modernity; Heterotopia and social 

ordering, Routledge, New York 
Hisarlıgil,B.B.,2008, Heidegger’de Mekân Düşüncesi: Hermeneutik- Fenemenolojik 

Bir Yaklaşım, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 
sayı:25 sf:23-34, Kayseri 



 
97

Işık, E., Şentürk Y., 2008, Özneler Durumlar ve Mekânlar: Toplum ve Mekân, 
Bağlam Yayıncılık, Đstanbul 

Đpşiroğlu, Z., 1996, Uyumsuz Tiyatroda Gerçekçilik, Mitos Boyut Yayınları 
Kahvecioğlu, H., 2008, Mekanın Üreticisi veya Tüketicisi Olarak Zaman, Zaman-

Mekan içinde sf:142-149, Yem Yayın, Đstanbul 
Kant, I., 1993. Arı Usun Eleştirisi, Çev. Yardımlı, A., Đdea Yayınları, Đstanbul 
Kaptan, D., 2006, Mekanın Tiyatralliği ve Bir Örnek Olarak Behiç Ak Oyunları, 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, SBE 
Köksal, A., 1994, Zorunlu Çoğulluk, ATT Yayınları, Đstanbul 
Kurt, F., 2009, Memet Baydur’un Oyunlarının Absürd Tiyatro Özellikleri  
 Bakımından Đncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir Osmangazi 
 Üniversitesi, SBE 
Kutlu, Ö., 2007, Beckett`ın Đki Kısa Oyununda Zaman ve Mekan Algısına Bakış 

Url: http://omerkutlu.blogspot.com/2007/05/beckettin-iki-kisa-oyununda-zaman-

ve.html alındığı tarih 09.05.2010 
Lefebvre H., 1996, The Production of Space, Blackwell, USA 
Le Guin, Ursula K., 2008, Mülksüzler, Çev.; Mollamustafaoğlu, L., Metis 

Yayınları, Đstanbul 
McAuley, G., 1999, Space in Performance,  Ann Arbor:  The University of 

Michigan Press, 
Menteşe, O., 1994, Postmodernizm: Süper Endüstri Toplumunda Üst-Kültürün 

Çöküşü, Đngiliz Dili ve Edebiyatı Dergisi. Sayı 2, Ed. C. Kuruç. 
Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

Mitter, S.,1992, Systems of Rehearsal; Stanislavsky, Brecht, Grotowski and Brook, 
Routledge, New York 

Nalbantoğlu, H.Ü., 2008, Nedir Mekan Dedikleri?, Zaman-Mekan içinde sf: 88-105, 
Yem Yayın, Đstanbul 

Nalçacıoğlu, H. 2002, Heterotopya, Koloni ve Öteki Mekânlar: Michel Foucault’nun 
Kısa Bir Metni Üzerine Düşünceler, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Yıl 
5, Sayı 19, s:125-140 Doğu Batı Yayınları, Ankara 

Newton, I., 1962, The Principia: Mathematical Principles of Natural Philosophy, 
California University Press  Berkeley, Mutlak Zaman – Mekan 
Kavrayışı Üzerine ( Newton’un Doğa Felsefesinin Matematik Đlkeleri 
Yapıtına Bir Đlk Eleştiri ) içinde 

Nutku, Ö., 1985, Dünya Tiyatrosu Tarihi, 19.yüzyıldan günümüze kadar”, cilt:2, 
Remzi Kitabevi, Đstanbul 

Nutku, Ö., 2002 , Sahne Bilgisi, Kabalcı Yayınevi, Đstanbul 
Piscator, E., 1985, Politik Tiyatro, Çev.; Güney,S., Ünlü, M., Metis Yayınları, 

Đstanbul 
Pinter, H., 1988, The Caretaker and the Dumb Waiter, Grove Press, New York 
Polat, E., Bilsel, G., 2006, Mimarinin ve Kentin Birlikte Planlanması’nda 

Farklılaşan Kavramlar Üzerine,  Planlama Dergisi, Sayı:38, Sf: 57-67, 
TMMOB Şehir Plancıları Odası Yayını, Đstanbul 

Sarkis, 2005, Sarkis: Bir Kilometre Taşı Üzerine, Plato Güncel Sanat Dergisi, 
Röportaj, Röportajı yapan; Polat, N., Ekim, 2005 Sayı: 1,  Đstanbul 

Richard, L., 1999, Ekspresyonizm Sanat Ansiklopedisi, Çev.; Madra, B., Remzi 
Kitabevi, Đstanbul 

Ritzer, G., 2000, George Simmel, Sociological Theory içinde, McGraw-Hill 
Humanities/Social Sciences/Languages, 5th edition, Çev.: Tatlıcan, Ü. 

Roth, L., 2002, Mimarlığın Öyküsü, Çev.: Akça, E., Kabalcı Yayınevi,  Đstanbul, 



 
98

Rabinovitz, R., 1992, Innovation in Samuel Beckett’s Fiction, University of Illinois 
Press, Chicago 

Sargın, G.A., 2004. Sapkın ve Sapkınlık: Kentsel Pratiklerin Sıradan Aktörleri- 
Eylemleri, Arredamento Mimarlık, Ekim, 53-56, Boyut Yayın Grubu, 
Đstanbul 

Sağlam, T., 2002, Dramaturjik Açıdan Mekanın Önemi ve Ocak ve Yağmur Sıkıntısı 
Oyunlarında Mutfak Mekanının Kullanımı, Tiyatro Araştırmaları 
Dergisi, Sayı:13, sf: 89-108, Ankara Üniversitesi DTCF Tiyatro 
Bölümü, Ankara 

Schlemmer, O., Moholy-Nagy, L., and Molnar, F., 1996, The Theatre of the 
Bauhaus, ed. Walter Gropius, Arthur S. Wensinger, çev. Arthur S. 
Wensinger, The John Hopkins, University Press, Londra 

Sennett, R., 2002 , Kamusal Đnsanın Çöküşü, Çev.: Durak S., Yılmaz A., Ayrıntı 
Yayınları, Đstanbul 

Sezgin, B., 2010, Teatral ve A-Teatral Kavramları Üzerine Bir Đnceleme, Mimemis 
Tiyatro Portalı, Url: http://www.mimesis-dergi.org/yazar_detay.php?verb=85 
alındığı tarih 28.03.2010 

Shakespeare, W., 2000, Hamlet, Çev.; Bozkurt, B., Remzi Kitabevi, Đstanbul 
Simmel, G., 2000, Sociology of Space. D. Frisby & M. Featherstone (editors) 

Simmel on Culture: Selected Writings. London: Sage 
Soja, E., 1989, Postmodern Geographies,  Verso, New York 
Sokullu, S., 1990 Tiyatroda Bitmeyen Bir Tartışma Çağdaş Sahne Biçimi Sorunu, 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Cilt:33, 
sayı: 1.2, Sf: 427-438, Ankara 

Şener, S., 2008, Tiyatro Sanatında Zaman ve Mekan, Zaman-Mekan içinde sf: 74-81, 
Yem Yayın, Đstanbul 

Şentürer, A., Ural, Ş., Berber, Ö., Sönmez, F., 2008, Zaman-Mekan, Yem Yayın, 
Đstanbul 

Öztepe, O.,  2008. Bir Heterotopya Mekanı ve Đki Şiiri: Kışla, Taflan Dergisi, 
Sayı:5-6, s:21-23, Hatay 

Thomson, G., 1976, Đnsanın Özü   Çev.: Üster, C.,  Payel Yayınevi,  Đstanbul 
Tüfekçi, E., 2006, Oğuz Atay’ın Oyunlarla Yaşayanlar Oyununda Teatrallik, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Sayı:21, Sf:59-71, Ankara Üniversitesi DTCF 
Tiyatro Bölümü, Ankara 

Tütel, E., 2007, Yüz Yıl Öncesinde, Sur Đçi Đstanbul'unun Sanat Ve Eğlence Merkezi 
 Eski Direklerarası Tiyatroya Hasreti, Toplumsal Tarih Dergisi, 

Sayı:165 sf:54-62, Đstanbul 
Url-1  <http://tr.wikipedia.org/wiki/Mek%C3%A2n > alındığı tarih 01.05.2010 
Url-2  < http://en.wikipedia.org/wiki/Literary_topos > alındığı tarih 01.05.2010 
Url-3  < http://www.mutlukal.com/23819-heterotopia/ > alındığı tarih 12.01.2010 
Url-4  <http://tdkterim.gov.tr/bts/?kategori=verilst&kelime=%F6teki&ayn=tam>  
 alındığı tarih 01.05.2010 
Url-5   < http://tdkterim.gov.tr/bts/?kategori=verilst&kelime=g%F6zlem&ayn=tam> 
 alındığı tarih 01.05.2010 
Url-6  < http://sanatkop.com/index.php/inci-eviner-sergisi-terra-incognita/ >   
 alındığı tarih 15.02.2010 
Url-7 < http://www.mo.org.tr/index.cfm?sayfa=Belge&Sub=detail&RecID=191 >  
 alındığı tarih 17.03.2010 
Url-8 < http://www.mimarizm.com/isdisi/Detay.aspx?id=296&Page=1 >  
 alındığı tarih 28.03.2010. 



 
99

Url-9  < http://www.mimarizm.com/isdisi/Makale.aspx?id=600&sid=608 > 
 alındığı tarih 28.03.2010. 
Url-10  < http://www.lirtiyatrosu.org/kuram.html> alındığı tarih 21.03.2010 
Url-11  < http://tr.wikipedia.org/wiki/Harold_Pinter > alındığı tarih 02.05.2010 
Urry, J., 1999, Mekanları Tüketmek, Çev.: Öğdül R., Ayrıntı Yayınları,  Đstanbul 
Ünlü, A., 2009, Merkeze Dönmek, Mitos Boyut Yayınları, Đstanbul 
Vallin Picon, B., 1997, Tiyatro-Devrim ve Meyerhold, Der.ve Çev.: Ali Berktay, 

Mitos Boyut Yayınları, Đstanbul 
Vidler, A., 1999, Mekanın Tektoniği, Çev.: Đdil Üçer, Mimarlık Dergisi, Sayı:289, 

sf:14,  Mimarlar Odası, Ankara 
Yaşat, D., 2008, Bilim Kurgu Edebiyatı’nda Mekan, Özneler Durumlar ve Mekanlar 

içinde, sf: 116-134, Bağlam Yayıncılık, Đstanbul 
Yılmaz, T.T., 2008, Galata Köprüsü; Metropolün Dışına Açılan Kapı, Özneler 

Durumlar ve Mekanlar içinde, sf: 168-184, Bağlam Yayıncılık, 
Đstanbul 

Yüksel, A., 1992, Harold Pinter’ın Git-Gel Dolap oyununda anlam dizgeleri. 
Gündoğan Edebiyat, Bahar 1992, Sf:. 77-82 

 



 
100



 
 

101

ÖZGEÇMĐŞ  

Ad Soyad:  Gülin DEDE TEKĐN 

Doğum Yeri ve Tarihi: Kadıköy, 25.01.1981 

Adres: Kadıköy, Đstanbul 

Lisans Üniversite:               Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Đstanbul,2005 

Lise:  Küçükyalı Kadir Has Anadolu Lisesi, Đstanbul, 1999 

 

 


