
 

 

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

İSLAM TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

 

İSLÂM TARİHİ AÇISINDAN İSRÂ VE MİRAC 
 

 

 

FATMATÜZZEHRA AKMAZ  

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. AHMET ÖNKAL 

 

 
KONYA-2011 



İÇİNDEKİLER 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI   .............................................................. iii

YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU   ...................................... iv

ÖNSÖZ   ................................................................................................. v

ÖZET   ................................................................................................. viii

SUMMARY   ......................................................................................... ix

KISALTMALAR   ................................................................................. xi

GİRİŞ   .................................................................................................... 1
1-ARAŞTIRMANIN KAYNAK VE YÖNTEMLERİ   .......................................... 1

2-  MUCİZE VE HZ. PEYGAMBER   ................................................................... 1

3- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ TEBLİĞ DÖNEMİNİN ANAHATLARI   ............ 6

BİRİNCİ BÖLÜM   .............................................................................. 11

İSRÂ VE Mİ’RÂC OLAYI   ................................................................ 11
1- KAVRAMSAL AÇIDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC   ............................................ 11

2- OLAYIN TARİHİ   ...................................................................................... 12

3- İSRÂ OLAYININ VUKU BULUŞU   .......................................................... 16

a- Şakk-ı Sadr   ........................................................................................... 16

b- Rasûlulah’ın Burak’a Bindirilişi   ........................................................... 17

c- Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya  ................................................. 19

d- Mescid-i Aksâ’da Namaz  ...................................................................... 23

e- Mescid-i Aksâ’da İkram   ....................................................................... 24

4- Mİ’RÂC OLAYININ VUKU BULUŞU   ..................................................... 25

a- Mi’râcın Getirilişi   ................................................................................. 25

b- Semavâta Yükseliş ve Peygamberlerle Görüşme   ................................... 26

c- Sidretü’l-Münteha’ya Yükseliş   ............................................................. 29

d- Refref ve Allah Teâlâ ile Buluşma   ........................................................ 31

e- Beş Vakit Namazın Farz Kılınması ve Hz. Peygamber’e Verilen Diğer 

Hediyeler   ........................................................................................................ 33

f- Hz. Peygamber’e Cennet - Cehennemin Gösterilmesi ve Mekke’ye Dönüş  34

 



 ii 

İKİNCİ BÖLÜM   ................................................................................ 36

İSRÂ VE Mİ’RÂC’IN İLÂNI VE YANKILARI   .............................. 36
1- HZ. EBU BEKİR’İN VE ASHABIN TAVRI   ............................................. 36

2- MÜŞRİKLERİN TAVIRLARI   ................................................................... 38

a- Müşriklerin Rasûlullah’tan Beytü’l-Makdis’i Tasvir Etmelerini 

İstemeleri   ....................................................................................................... 38

b- Rasûlullah’ın Gördüğü Kervandan Haber Vermesi ve Müşriklerin Tavrı  39

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM   ............................................................................ 41

İSRÂ VE Mİ’RÂC İLE İLGİLİ RİVAYETLER ÜZERİNE 

TARTIŞMALAR   ................................................................................ 41
1- ALLAH’IN TECELLİSİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER   ................................ 41

2- OLAYIN MAHİYETİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER   .................................... 46

a- İsrâ ve Mi’râc’ın Uykuda Veya Uyanıkken Gerçekleşmesi   ................... 46

b- İsrâ ve Mi’râc’ın Ruhen Veya Bedenen Gerçekleşmesi   ......................... 52

3- KAÇ KEZ VUKU BULDUĞU İLE İLGİLİ RİVAYETLER   ...................... 56

4- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ ŞAKK-I SADR   ............................................. 58

SONUÇ   ............................................................................................... 61

BİBLİYOGRAFYA   ............................................................................ 64

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iii 

 

 
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 
 

 
 
 
            Bu tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde 
bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet edildiğini, tez içindeki bütün 
bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 
sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada 
başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun olarak 
atıf yapıldığını bildiririm. 
 

 
 

Öğrencinin imzası 
 (İmza) 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Fatmatüzzehra AKMAZ  

Numarası  084246011014  

Ana Bilim / Bilim Dalı  İslam Tarihi ve Sanatları/ İslam Tarihi  

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tezin Adı   İSLAM TARİHİ AÇISINDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC  



 iv 

 
 

T.C.  
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU 
 

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Fatmatüzzehra AKMAZ  

Numarası  084246011014  

Ana Bilim / Bilim Dalı  İslam Tarihi ve Sanatları/ İslam Tarihi  

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı Prof. Dr. Ahmet ÖNKAL 

 
 

Tezin Adı  İSLAM TARİHİ AÇISINDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC  

 

 
              Yukarıda adı geçen öğrenci tarafından hazırlanan 
……………………………… başlıklı bu çalışma ……../……../…….. tarihinde 
yapılan savunma sınavı sonucunda oybirliği/oyçokluğu ile başarılı bulunarak, 
jürimiz tarafından yüksek lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 
 
 
 
Ünvanı, Adı Soyadı Danışman ve Üyeler İmza 
   

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 v 

ÖNSÖZ 

 
Allah Teâlâ’nın, Muhammed (s.a.v.)’i gecenin bir kısmında Mescid-i Haram’dan 

Mescid-i Aksâ’ya götürmesine -bu iki mescidin birbirine uzaklığı gidiş ve dönüşü iki 

aylık mesafe kadardır- İsrâ denilmektedir. Mi’râc ise Hz. Peygamber’in Mescid-i 

Aksâ’dan semaya yükselmesi, her semada bir peygamber ile karşılaşması ve Allah 

Teâlâ’nın huzuruna kabul edilmesi, ilahî bir söyleşi ve yeryüzüne geri dönüşüdür. İsrâ ve 

Mi’râc, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hayatında meydana gelmiş mucizevî bir hadîse olmakla 

birlikte; en büyük destekçileri eşi Hz. Hatice ve amcası Ebû Tâlib’i kaybettiği ve tebliğ 

döneminin en zor şartlarında Hz. Peygamber’e Allah (c.c.) tarafından bahşedilmiş önemli 

bir olaydır.  

İslam Tarihi Açısından İsrâ ve Mi’râc konulu çalışmamız, bir giriş ve üç 

bölümden oluşmaktadır: 

Giriş kısmında İsrâ ve Mi’râc’ın mucize olması sebebiyle mucizeler ve Hz. 

Peygamber konusunu ele almaya çalıştık. Yine bu kısımda İsrâ ve Mi’râc öncesi tebliğ 

dönemine kısaca değindik. 

Birinci bölümde kavramsal açıdan İsrâ ve Mi’râc konusu içeriğinde, bu terimleri 

ayrı ayrı ele alarak sözlük ve ıstılah manalarını verdikten sonra Kur’an-ı Kerim’de bu 

terimlerin geçtiği ayetlere kısaca yer verdik. Olayın tarihi üzerinde farklı görüşler mevcut 

olup bunları maddeler halinde sıraladık. Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya ve daha 

sonra Mi’râc’ın getirilişine kadar İsrâ olayını kendi içerisinde teferruatları ile birlikte 

inceledik. Son olarak da Mi’râc’ın getirilişi ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Mekke’ye geri 

dönüşüne kadar Mi’râc olayını da yine kendi içerisinde teferruatları ile incelemeye 

çalıştık. 

İkinci bölüm, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bu olayı insanlara anlatması ve bu 

durumda insanların bu olayı nasıl karşıladığı konusunu incelemeye çalıştık. İlk olarak 

inancı ve teslimiyeti ile tüm müminlere örnek olan Hz. Ebu Bekir’in tavrı ve diğer 

ashabın tavrı üzerinde bilgiye yer verdikten sonra detayları ile Kureyş müşriklerinin 

tavrını anlatmaya çalıştık. Kureyş müşriklerinin tavırlarını ele alırken, müşriklerin 

Rasûlullah’tan Beytü’l Makdis’i tasvirini istemesini ve Rasûlullah’ın gördüğü kervandan 

haber vermesini ayrı ayrı başlıklar altında incelemeye çalıştık. 



 vi 

İsrâ ve Mi’râc olayı ile ilgili rivayetler üzerinde bir takım tartışmalar yer 

almaktadır, üçüncü bölümde bu tartışmalara ve görüş farklılıklarına yer vermeye çalıştık. 

Bu olay üzerindeki görüş farklılıklarından ilk olarak ele aldığımız konu, Mi’râc’ta 

Rasûlullah’ın Allah’ı görüp görmediği meselesidir. Daha sonraki konu olayın 

mahiyetidir; yani bu olay Rasûlullah’ın uyku halindeyken mi yoksa uyanıkken mi 

meydana geldiği konusu ve bu olayı Rasûlullah sadece ruhu ile mi yoksa ruh ve bedeni 

ile mi yaşadığı konusudur. Olayın mahiyeti ile ilgili bu iki başlığı ayrı ayrı incelemeye 

çalıştık. İsrâ ve Mi’râc olayının Hz. Peygamber’in hayatında kaç kez meydana geldiği de 

tartışma konusudur. Bu konuya da bu bölümde yer vermeye çalıştık. Yine diğer bir ihtilaf 

konusu da İsrâ ve Mi’râc öncesi şakk-ı sadr meselesi olması sebebiyle bu bölümde bu 

konuya da yer verdik. Bu ihtilaflara yer verirken farklı görüşte olanların görüşlerine, bu 

düşünceleri ile ilgili ortaya koydukları delillere de yer vererek konuya açıklık getirmeye 

çalıştık. 

Çalışmamızda temel İslam Tarihi kaynakları, İslam Tarihi alanında kaleme 

alınmış eserler ve çeşitli makalelerden, İsrâ ve Mi’râc konusunda müstakil olarak 

yazılmış veya içerisinde bu konuya yer veren eserlerden faydalanarak konuyu incelemeye 

çalıştık. Bununla birlikte konu ile doğrudan alakalı olması sebebiyle Hadis, Tefsir ve yer 

yer Kelam alanında kaleme almış eserler de faydalandığımız kaynaklar arasındadır. 

İsrâ olayı Kur’ân’da geçmektedir fakat teferruatları hakkında bilgi 

bulunmamaktadır. Mi’râc olayı ise Kur’ân’da açık bir şekilde yer almamaktadır. Bir 

kısım ulemaya göre bu konu hakkında Kur’ân’ı Kerim’de işaretler bulunmaktadır. Bu 

konu ile ilgili bize gelen rivayetlerden biz bu konunun detaylarını öğrenebiliyoruz. 

Birbirinden az veya çok teferruatlı bilgi içeren kırk beşten fazla sahâbînin İsrâ ve 

Mi’râc konusu ile ilgili bilgi verdiği kaynaklarda bize bildirilmektedir.1

                                                
1 Hamidullah, Muhammed (1423/2002),  İslam Peygamberi, (trc. Salih Tuğ), İstanbul, 2003, I,134. 

 Hal böyle olunca 

birbirinden farklı ya da farklı gibi algılanan rivayetler ortaya çıkmaktadır. Durum böyle 

olunca doğru rivayeti ve görüşü tespit edebilmek gerçekten güçtür.  Kanaatimize göre bu 

farklılıkların sebebi İsrâ ve Mi’râc olayını rivayet edenler aklında kaldığı kadarıyla, 

kendisine ulaştığı kadarıyla nakletmiş olabilirler. Yine olayın sadece bir bölümünü ya da 

tamamını nakledebilirler. Yine rivayetlerde ortaya çıkan tarih, tasvir ve bilgi farklılıkları 

olabilir. 



 vii 

Mucizevî bir olay olduğu için aklın sınırları ile de izah edilmesi oldukça güç bir 

olaydır. Biz bu hâdiseyi elimizden geldiği kadar anlatmak için çaba sarf ettik.  Tabi ki her 

şeyin en güzel ve en doğrusunu Allah (c.c.) bilir. 

Çalışmama başlarken gerek konu seçiminde, gerekse değerli fikirleri ile 

çalışmamı yönlendiren danışman hocam Prof. Dr. Ahmet Önkal’a teşekkür ederim. 

Ayrıca çalışmam boyunca desteklerini esirgemeyen babam Prof. Dr. Ali Akmaz’a ve 

eşim Ömer Faruk KUNTOĞLU’na teşekkür eder, çalışmamı merhume annem Şükran 

Akmaz’a ithaf ederim. 

Fatımatüzzehra AKMAZ (KUNTOĞLU) 

ELAZIĞ-2011 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii 

T.C.  
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 

 

ÖZET 
 

İSLAM TARİHİ AÇISINDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC 
 

İsrâ ve Mi’râc hadisesi siret-i nebide önemli bir yer tutmaktadır. Zira bu hadise 

çok önemli bir zamanda meydana gelmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.) Mekke döneminde 

sıkıntılar ve zorluklar içerisinde iken eşi Hz. Hatice ve amcası Ebu Talib vefat etmiştir. 

En büyük destekçilerini kaybeden Rasûlullah taşlanma ile sonuçlanan Taif seferinden de 

üzüntülü olarak dönmüştür. Böyle sıkıntılı bir durumda iken Rabbi onu yalnız 

bırakmamış ve bu mucize ile onu şereflendirmiştir. 

Cebrail bu gece Rasûlullah (s.a.v.)’i Mescid-i Haram’dan almış Burak vasıtası 

ile Mescid-i Aksa’ya götürmüş, daha sonra oradan Mi’râc ile semâlara, Beytü’l-mamur’a, 

Sidretü’l-münteha’ya ve daha birçok yerlere götürmüştür. Bu gecede Rasûlullah birçok 

olağanüstü hadiseyi müşahede etmiş, Rabbi ile görüşmüş, bir takım hediyelerle geri 

dönmüş ve beş vakit namaz bu gecede tüm müminlere farz kılınmıştır. 

İsrâ ve Mi’râc olayı İslam âlimleri arasında tartışıla gelen bir konu olmuştur. 

Tartışmalar olayın uykuda mı uyanıkken mi gerçekleştiği, bu durumun bir sonucu olarak 

sadece ruh ile mi yoksa ruh ve beden ile birlikte mi Rasûlullah’ın bu olayı yaşadığı 

üzerinde yoğunlaşmıştır. Bununla birlikte Rasûlullah’ın Allah’ı görüp-görmediği, olayın 

kaç kez vuku bulduğu da ihtilaf konularındandır. 

 

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Fatmatüzzehra AKMAZ  

Numarası  084246011014  

Ana Bilim / Bilim Dalı    İslam Tarihi ve Sanatları/ İslam Tarihi  

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı Prof. Dr. Ahmet ÖNKAL 

 
 

Tezin Adı  İSLAM TARİHİ AÇISINDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC  



 ix 

T.C. 
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 

 

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Fatmatüzzehra AKMAZ  

Numarası   084246011014  

Ana Bilim / Bilim Dalı  İslam Tarihi ve Sanatları/ İslam Tarihi  

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı  Prof. Dr. Ahmet ÖNKAL 

 
 

Tezin İngilizce Adı  NIGHT JOURNEY AND ASCENSİON OF THE HISTORY OF ISLAM  

 

SUMMARY 
 

NIGHT JOURNEY AND ASCENSİON OF THE HISTORY OF ISLAM 

The event of the night journey and the ascension of prophet Muhammed (s.a.v.) to 

heavens has a significant importance in the prophetic life of Muhammed (s.a.v.). For the 

fact that this event took place at a time while he was going the rough tremendous 

difficuties, his beloved wife and his uncle Ebu Talib passed away. He had lost two 

importand supporters wehen he had just returned from Taif expdition where he was not 

only rejected by the local chiefs but also stones were thrown at him causing more grieves. 

In such a troubled plight His Lord didn’t forsake him and honoured him with this 

miraculous event. 

On that night, angel Cebrail came to the Prophet along with Al Buraq-a 

mythological steed,described as a creature from the heavens whichtransported the 

prophets’ whinch he mounted and in the company of Cebrail, they tavelled to the “farhest 

mosqoe-Al Aqsa mosque”in Jerusalem. Then, from there he was taken to the various 

heavens. On that night the Prophet witnessed many miraculous scenes and was accepted 

to the presence of The Almighty and returned with many blessings. On that night the five 

times daily prayers were made obligatory upon believers. 



 x 

This event has been a matter of discussiun among Muslim scholars. Scholars had 

been discussing the event whether it took place in his dream while the Prophet was asleep 

or while he was awake, or the event happened spiritually or in both physical and spirit. 

Along with his debate, scholars also have been debating whether the Prophet did see The 

Almighty or not and how many times this phenomenon occurred.    

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 xi 

KISALTMALAR 

 
a.g.e.  : adı geçen eser 

b.  : ibn 

bt.  : bint 

c. c.  : celle celâlühü 

DİA.  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

edt.              : editör 

Hz.  : hazreti 

MEBİA. : Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi 

nşr  : neşreden 

r.a.  : radıyallahu anh 

red.               : redaktör 

s.  : sayfa 

s.a.v.  : sallallahu aleyhi vesellem 

thk.               :tahkik 

trc.                :tercüme eden 

ty.  : tarihsiz 

v.  : vefatı 

v.d.  : ve diğerleri 

 

 



GİRİŞ 

1-ARAŞTIRMANIN KAYNAK VE YÖNTEMLERİ 

İslam Tarihi Açısından İsrâ ve Mi’râc konulu çalışmamızda öncelikle ilk dönem 

İslam tarihi kaynakları olan İbn İshâk ve İbn Hişam’ın “es-Sîretü’n-Nebeviyye”, İbn 

Kesîr’in “el-Bidâye ve’n-Nihâye”, İbnü’l-Esîr’in “el-Kâmil fi’t-Târih” gibi eserlerden 

faydalanmakla birlikte günümüze gelene kadar kaleme alınmış İslam Tarihi eserlerinden 

faydalandık. Yine çeşitli makaleler ve İsrâ ve Mi’râc konusunda müstakil olarak kaleme 

alınmış eserler de başvurduğumuz kaynaklar arasındadır.  

Konu ile doğrudan alakalı olması sebebiyle Hadis alanında kaleme alınmış eserler 

de faydalandığımız kaynaklar arasındadır, öncelikle Buhârî, Müslim, Tirmîzi, Nesâî, Ebû 

Dâvûd, İbn Mâce, Dârimî, Ahmed b. Hanbel gibi hadis âlimlerinin eserleri bu kaynaklar 

içerisinde yer almaktadır. Yine konu ile alakalı olması sebebiyle çok olmasa da Tefsir ve 

yer yer Kelam alanında kaleme alınmış eserler de yararlandığımız kaynaklardandır.  

Bu kaynakları tararken konu ile bilgiler titizlikle araştırılmış ve bu esnada konu ile 

ilgili farklı rivayetler olduğunda bu rivayetler belirtilmiştir. Konu ile ilgili bildiğimiz 

kadarıyla kırk beşten fazla sahabenin rivayeti bulunmaktadır. Bu durumda da birbirinden 

farklı ya da farklı gibi algılanan rivayetler ortaya çıkmaktadır. Durum böyle olunca doğru 

rivayeti tespit edebilmek oldukça güçtür. İsrâ ve Mi’râc olayı mucizevî bir hadise olduğu 

için de aklın sınırları ile izah edebilmek oldukça zor bir durumdur. 

Sonuç itibariyle çalışmamızda temel İslam Tarihi kaynaklarına, son dönemde 

ortaya çıkan çalışmalara, makalelere, Hadis, Tefsir ve Kelam kitaplarına mümkün olduğu 

kadar ulaşmaya ve konuyu izah etmeye çalıştık. Kaynaklardaki bilgilerle birlikte yer yer 

konu hakkındaki kendi düşüncelerimizi de acizâne ifade etmeye çalıştık.  

 

2-  MUCİZE VE HZ. PEYGAMBER 

Allah’ın Peygamberlerine bahşettiği mükâfat ve nimetler, daima Allah’tan gelen 

bir takım sınama ve imtihanlardan sonra zuhur eder. Bütün Peygamberlerin kaderinde de 

bu vardır. Hz. Adem,2 İdris,3 İbrahim,4 Yusuf,5 Musa,6 İsa7

                                                
2 Tâhâ, 20/120. 

 bütün Peygamberler için 

3 Meryem, 19/57. 



 2 

durum böyledir. Rasûlullah da böylesine zor bir zamanda İsrâ ve Mi’râc’la 

mükâfatlandırılmıştır.8

Mucizenin sözlükte ne anlam ifade ettiğine gelecek olursak; mucize, “aceze” 

kökünden gelip, “kudretsiz kılmak, aciz bırakmak”

 İsrâ ve Mi’râc’ın Hz. Peygamber’e tebliğ döneminin hangi zor 

şartlarında mükâfat olarak sunulduğunu bir sonraki konuda ele alacağız. 

 9 ve “peygamber elinde meydana 

gelen”10 anlamlarına gelmektedir. Terim anlamı ise “Allah’ın peygamberleri vasıtası ile 

gerçekleştirdiği, onların risâletini te’yid etmek için meydana getirdiği ve benzerinin 

yapılması konusunda insanları aciz bıraktığı olağanüstü şey” olarak tarif edilebilir.11

Diğer bir husus, mucizenin peygamberlerin risâletini te’yid etmek ve insanları 

benzerini yapma konusunda aciz bırakmasıdır. Hz. Peygamber’e Allah’ın vahyettiği ve 

insanlara bir benzerini getirmeleri konusunda meydan okuyan

Bu 

tarife baktığımız zaman, Allah’ın dilemesi ve peygamberler aracılığı ile gerçekleşen 

olağanüstü şeylerin, mucize olarak ifade edilmiş olduğunu görürüz. Allah nasib etmediği 

zaman bu olağan üstü durumları, Peygamberin kendiliğinden ortaya koyması mümkün 

değildir. 

12

Aslında mucizeler nübüvvetin bir parçası değildir. Fakat küfürde ısrar eden 

inkârcıları dinen sorumlu tutabilmek için gereklidirler. Peygamberlere verilen nübüvvet 

delillerine bazı itirazlar yöneltilmiştir. Bunlar mucizenin imkânı ile ilgili olmuştur. Bu 

itirazlar genellikle, ulûhiyete ve nübüvvete inanmayanlar tarafından ortaya atılmıştır. 

Onlar tabiat kanunlarının değişmeyeceğini iddia ederek mucizelerin mümkün olmadığını 

savunmuşlardır.

 Kur’ân-ı Kerim 

Rasûlullah’ın en büyük mucizesidir. 

13

Muhammed Hamidullah mucizeye bakış açılarına göre insanları üçe ayırmaktadır: 

 

1- Öyle kimseler vardır ki bunların herhangi bir mucizeye ihtiyaçları yoktur. 
                                                                                                                                   

4 En’âm, 6/75. 
5 Yusuf, 12/24,33,34. 
6 A’râf, 7/143. 
7 Nisa, 4/158. 
8 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 134. 
9 Efe, Ahmet, Siret-i Rasûl Hz. Muhammed’in Hayatı ve Cihadı, Kozan Ofset, Ankara, 1997, s. 95. 
10 Mutçalı, Serdar, Arapça-Türkçe Sözlük, Dağarcık yayınları, İstanbul, 1995, s. 551. 
11 Râzî, Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulkadir (666/1268), Muhtâru’s-sıhâh, Beyrut, 1989, s. 364; 
Karaçam, İsmail, Sonsuz Mucize Kur’ân, İstanbul, 1990, s. 22-23; Sarmış, İbrahim, Hz. Muhammed’i 
Doğru Anlamak, Ekin Yayınları, İstanbul, 2007, II, 145. 
12 Bakara, 2/23. 
13 Bulut, Halil İbrahim, “ Mucizenin İmkân ve Delâleti Konusunda İleri Sürülen İtirazlar”, Sakarya 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı 4, Sakarya 2001, s. 173. 



 3 

2- Bir kısım insanlar da buna ihtiyaç duyarlar. 

3- Nihayet bir üçüncü kısım vardır ki bunlar pek çok açık mucizeler de görse 

ikna olunamazlar ve hidayete eremezler.14

Dinin temel esaslarına inanma konusunda şek ve şüphesi bulunan bir kimse için  

mucizelerin parçalarını inkâr veya ispat etme hususunda araştırmaya girilmesinin bir 

anlamı yoktur.

 

15

Muhammed Hamidullah devamla şu yorumda bulunmaktadır: “denilebilir ki henüz 

gelişmemiş bir ruhî-manevî yapıya sahip orta derecedeki şahsiyetler, bir Allah 

Rasûlü’nün getirdiği iman yapısına katılabilmek için mucizelere muhtaçtırlar. İşte 

gerçekte durumun böyle olduğu kabul edilirse, mucizelerin sağlayacağı faydanın pek 

sınırlı olacağı sonucuna varılacaktır.”

 

16

Bu kâinatın tümünü mucize olarak yaratan Allah’a, bu kainâta bir diğer mucize 

eklemesi veya âlemi üzerine inşa ettiği sistemin bir kısmında değişiklik yapması çok zor 

değildir.

 

17

Rasûlullah (s.a.v.)’in hayatında meydana gelen birçok mucizeden bahsedilmekte 

olup sadece bu mucizelerden meydana gelen ciltler dolusu kitaplar kaleme alınmıştır. Bu 

mucizelerin hepsine burada değinme imkânımız bulunmamaktadır.   

 

Bu mucizelerin başında ve en büyüğü olarak Kur’ân-ı Kerim karşımıza 

çıkmaktadır. Bazı İslam âlimler ise Kur’ân’nın Rasûlullah (s.a.v.)’in tek mucizesi 

olduğunu kabul ederler. Böyle bir hükme varırken de mucizenin tarifini öne sürerler ve 

mucizenin harikulade bir şey olduğunu, meydan okuması gerektiğini söyleyerek bu 

meydan okumanın sadece Kur’ân ile gerçekleştiğini başka bir meydan okumanın 

bilinmediğini iddia etmektedirler.18 Yine aynı âlimler, Hz. Peygamber’in mucizesinin 

süreklilik arz eden bir özelliğe sahip olması gerektiğini de düşünmektedirler.19

İnanmayan her topluluğun kendilerine gönderilen peygamberlerden istedikleri gibi 

müşrikler de Hz. Peygamber’den maddî mucize istemişlerdir.

  

20

                                                
14 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 122. 

 Fakat Hz. Peygamber 

15 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, (trc. Ali Nar, Orhan Aktepe), İslam Edebiyat Yayınları, 
İstanbul, 2003, s.165. 
16 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 122. 
17 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.167. 
18 Gazâlî, Muhammed (505/1111), Fıkhu’s-Sîre, (trc. Resul Tosun), Bilimevi Basın, İstanbul, 2005, s. 
49. 
19 Gazâlî, Fıkhu’s-Sîre, s. 53;  
20 İsrâ 17/90-93;  En’âm 6/7-8. 



 4 

(s.a.v.) bu isteklere olumlu cevap vermemiştir. Bu durumun sebepleri içerisinde şunlar 

yer almaktadır: Hz. Peygamber bir mucize getirir ve müşrikler onu yalanlayacak olurlarsa 

diğer kavimlerin helak olduğu gibi Allah onları da helak edecekti.21 Oysa Hz. 

Peygamber’in risâleti, son risâlettir ve kıyamete kadar sürecektir. Bu durumda ancak 

Kur’ân mucizesi gibi evrensel ve kıyamete kadar herkesin görme şansı olan bir mucize, 

kalıcı ve daimî bir mucize olmakta ve her zaman insanların hidayetine vesile 

olabilmektedir.22

Hz. Peygamber’in doğum öncesinden vefatına kadar her hareketini, her adımını, her 

davranışını mucize gibi göstererek Hz. Peygamber’i beşer konumunun üzerine çıkarmak 

için her yola başvurup; türlü uydurma rivayetler ortaya atan kimseler de mevcuttur. 

Durum böyle olunca bu konuda ihtiyatlı davranmak gerektiği kanaatindeyiz. İbrahim 

Sarmış bu durum ile ilgili şöyle bir değerlendirme yapmaktadır: “İslam çağrısı başladığı 

günden itibaren davet yolunda Rasûlullah (s.a.v.)’in ve ashabının çektiği ve birçokları 

bize bugün masal gibi gelen bunca ağır sıkıntı ve tehlikelere, işkence ve baskılara, sayısız 

felaket ve musibetlere, açlık ve yoksulluklara karşın Hz. Peygamber bir mucize 

göstermemiş ve hep sünnetullah dediğimiz Allah’ın hayatta egemen kıldığı sosyal 

yasalara bağlı olarak hareket etmiştir. Çünkü Hz. Peygamber de Allah’ın sosyal 

yasalarına göre hareket etmek durumundaydı. Onun için Kur’ân dışında mucize olarak 

Hz. Peygamber için anlatılan rivayetlerin ihtiyatla karşılanması ve gözden geçirilmesi 

gerektiğini düşünüyoruz.”

  

23

Hz. Peygamber’in ümmî bir peygamber olarak bütün semavî kitapların özü olan bir 

kitabı getirmiş olması, Kur’ân’ın çöldeki bedevînin bile rahat anlayabileceği kadar açık 

ve sade bir dile ve ifadeye sahip olması, geçmiş peygamberlerin hikâyeleri, dinler ve 

bunların getirdiği inançlar, eski tarih, medeniyet ve kültür, iktisat, siyaset ve ahlak 

konusunda bilgi hazinesi olması gibi sebepler Kur’ân’ın başlı başına bir mucize olduğunu 

ortaya koymaktadır.

  

24

Bu görüşlerin yanı sıra -yukarıda zikrettiğimiz üzere- diğer mucizelerin var 

olduğunu kabul eden âlimlerin açıkladıkları mucizelerin en önemlilerinden birisi de İsrâ 

   

                                                
 21 İsrâ 17/59; En’âm 6/109-110. 
 22 Mevdûdî, Ebu’l A’lâ (v. 1979), Tarih Boyunca Tevhid Mücadelesi ve Hz. Peygamber’in Hayatı,    
(trc. Ahmed Asrar), Pınar Yayınları, İstanbul, 2004, s. 261; Sarmış, İbrahim, Hz. Muhammed’i Doğru 
Anlamak, II, 153. 
 23 Sarmış, İbrahim, Hz. Muhammed’i Doğru Anlamak, II, 183. 
 24 Gazâlî, Fıkhu’s-Sîre, 261. 



 5 

ve Mi’râc hadisesidir. İsrâ ve Mi’râc olayını da mucize kapsamında değerlendirecek 

olursak; bu mucizenin bırakalım insanları aciz bırakmasını, tekniğin ileri seviyede olduğu 

günümüzde bile bütün teknolojik faaliyetleri, aletleri geri bırakıp, açıklamakta aciz 

bırakacak bir mucizliğe sahip olduğunu müşahede etmekteyiz. 

İnsanlar buhar, elektrik ve atom gücünü kullanmazlarken yüzlerce mil uzaklığı iki, 

üç ayda alıyorlardı. Hiç şüphe yok ki o zamanın şartlarında gidiş-dönüşü en az iki ay 

sürecek mesafeyi Rasûlullah (s.a.v.) çok kısa bir sürede kat etmiştir. Hatta bu yolculukta 

semânın katlarını aşarak Rabbine ulaşmış ve onunla bire bir muhatap olmuştur. İsrâ ve 

Mi’râc olayı bütün mucizliği ile akıl ve tabiat kanunlarını, anlamakta aciz bırakan 

olağanüstü bir olaydır. 

Bu durumla alakalı olarak İmadüddin Halil’in bir yorumuna burada yer verelim: 

“İlmin son olarak keşfettiği ve eşyanın maddî esasının çökmesi hususu, bizi adım adım 

ruh ile madde arasındaki etkileşimin doğasını anlamaya ve kavramaya daha da 

yaklaştırmaktadır. Sanıyoruz ki bu adımlar bizi kâinatın yapısal birliğine ve oradan da 

yüce yaratıcının birliğine yaklaştıracaktır. Ancak insan ruhunun tüm boyutlarına ve 

özelliklerine, yasa ve ilkelerine asla ulaşılamayacaktır. Allah’ın çamura üfürdüğü, aynı 

zamanda hayatın, düşüncenin, irade ve ilerlemenin kaynağı olan bu ruh, tam bir kavrama 

ve çözümlemeye her zaman kapalı olarak kalacaktır, çünkü yer yüzünde halife oluşumuz, 

her şeyi tam anlamıyla keşfetmemizi gerektirmez, ayrıca Allah’ın bize ruh âleminde 

vermiş olduğu önemsiz miktardaki şeylerin işlevleri, tabiat âleminde bize öğrenme 

imkânı tanımış çok fazla miktarda şeylere yetecek bir denge sergilemektedir. Ruh ile 

madde arsındaki keşifler ve bilimler alanında gerçekleşen bu kusursuz medenî 

dengeleme, Kur’ân-ı Kerim’in bizi, alabildiğine çok ayette çağrıda bulunarak tüm duyu 

ve sezilerimizi, güç ve aklımızı, yasalarını bulmak, insan hayatını geliştirip ilerletmek 

üzere kullanmak için tabiata çevirmeye yönlendirdiği gerçektir. Bu dengeleme gerçeğini 

keşfe çağrı ayetlerinin karşısında sadece bir ayet vardır, o da şöyle der: “Sana ruhu 

soruyorlar, de ki: Ruh Rabbimin emrindendir, size ise ilminden çok az bir şey 

verilmiştir.”25

 

 

                                                
25 Halil, İmadüddin, Muhammed Mustafa Aleyhisselam, (trc. İsmail Hakkı Sezer), Yediveren 
Yayınları, Konya, 2003, s. 127-128. 



 6 

3- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ TEBLİĞ DÖNEMİNİN ANAHATLARI 

Rasûlullah (s.a.v.)’in yetim olarak dünyaya gelmesi, çok geçmeden dedesini 

kaybetmesi, hayatının çocukluk dönemini baba gözetim ve terbiyesinden, anne şefkat ve 

merhametinden mahrum geçirmesi tesadüfî bir hadise değildir. Allah (c.c.) peygamberine 

bu tür bir yetiştirmeyi uygun gördü. Bu hikmetlerden en önemlisi Rasûlullah’ın çağırdığı 

risâlet ve davetin ilk bilgilerini, babası ve dedesinin yol göstermesi ile almış olabileceği 

şeklinde bozguncuların kalplere şüphe düşürmemek ve bozgunculara fırsat vermemektir. 

Yine Rasûlullah’ın yetim olarak büyümesi; şımarıklığa engel olacak baba otoritesi ve 

refah seviyesini artıracak maldan uzak kalarak yalnızca, ilahi yardımı murad etmesine 

sebep olmuş, nefsi mal ve makama meyletmemiş, başkanlık ve liderlik arzusundan 

etkilenmemiştir. Bu durumda da büyük hikmetler vardır; Rasûlullah’ın mal ve makama 

ulaşmak için peygamberlik yaptığını ileri sürenler olabilirdi.26

Hz. Muhammed (s.a.v.) ilk vahiy alıp peygamberlikle müjdelendiği zaman onun 

hayatta en büyük destekçisi eşi Hz.Hatice olmuş ve Hz. Peygamber ilk vahiy almasının 

ardından Hira mağarasına gidişlerine devam etmişti. Fakat beklediği elçi bir türlü 

gelmiyordu. Bundan müteessir olan Allah Rasûlü Rabbi’nin kendini terk ettiğini 

düşünüyordu. Siyer kaynaklarında bu dönem “fetretü’l-vahiy” olarak geçmektedir. 

Risâlate hazırlayıcı bir işlev gören bu dönemin ne kadar devam ettiği hususunda birkaç 

aydan başlayıp üç yıla kadar uzanan farklı görüşler vardır.

 Gerçekten de Allah (c.c.) 

bildiğimiz ve bilmediğimiz nice hikmetler sebebiyle Rasûlullah’ı böyle yetiştirmeyi 

murat etmiştir. 

27

Bu dönem geçtikten sonra Müddesir Sûresi’nin ilk ayetleri Rasûlullah’ı insanları 

Allah’ın azabı ile korkutmasını ve Allah’ın dinine davet etmesini emretmiştir. Bu 

ayetlerle Rasûlullah’ın tebliğ dönemi başlamıştır.

 

28

Ramazan el-Bûti; tebliğ döneminin, Rasûlullah (s.a.v.)’in hayatında 

peygamberlikten vefatına kadar dört devre geçirdiğini ifade etmiş ve bu devreleri şu 

şekilde sıralamıştır: 

 

1. Devre: Gizli davet dönemi olup bu dönem üç yıl devam etmiştir. 

                                                
26 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.69-70. 
27 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 83; Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, Ensar 
Yayınları, İstanbul, 2009, I, 152-153. 
28 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, (red. Hakkı Dursun Yıldız), İstanbul, 1986, I, 204. 



 7 

2. Devre: Savaş olmadan yalnızca açıktan yapılan davet dönemidir ki, bu dönem de 

hicrete kadar devam etmiştir. 

3. Devre: Haddi aşanlar, kötülüğe ve savaşa başvuranlar ile savaşmakla birlikte 

yapılan açık davet dönemidir; bu dönem de Hudeybiye Antlaşmasına kadar devam 

etmiştir. 

4. Devre: Allah’a davet yolunda engel olan veya müşriklerden, inkârcılardan ve 

puta tapanlardan -davet ettikten sonra- İslam’a girmekte direnen herkesle savaşarak 

açıktan yapılan davet dönemidir. Bu dönem de İslam’daki cihat hükmünün ve İslam 

şeriatının karar kıldığı ve son şeklini aldığı dönemdir.29

Ancak tebliğ döneminin son devresi ifade edilirken, İslam’a girmekte direnen 

herkesle savaşmak değerlendirmesi kanaatimizce yanlış bir değerlendirme olup; İslam’a 

girmekte direnip Müslümanlara savaş açan veya birtakım saldırılarda bulunan kimselerle 

savaşarak yapılan açıktan davet dönemi olduğu kanaatindeyiz. Zira sadece İslam’a 

girmedi diye bir kimseyle savaş yapılmaz.    

 

Davasını tebliğe başlayan davetçinin yapacağı ilk iş sunulan mesajlar etrafında 

sımsıkı kenetlenecek, davasına samimiyetle inanacak, davasını tebliğ yolunda her türlü 

fedakârlığa katlanacak elemanlar ve fertler yetiştirmektir. Bu ilk devre işte bu kadroyu 

oluşturma, kadroyu sağlamlaştırma devresidir. Rasûlullah ilk olarak aile fertlerini 

uyarmakla işe başlamış, daha sonra bu süreci güvenilen şahısları uyarmak takip etmiştir. 

Bu gizlice yapılan kadrolaşma faaliyeti ile birlikte yeni Müslüman olmuş kadro 

elemanlarının iman ve ibadet esaslarını öğrenecekleri Rasûllerinden bizzat tatbikini 

görerek zihinlerine ve gönüllerine yerleştirecekleri diğer dava arkadaşları ile görüşüp 

davalarını yaymak için elbirliği edecekleri bir yer olarak Hz. Peygamber Daru’l-Erkam’ı 

seçmiştir.30

“Önce en yakın akrabanı uyar”

 
31

                                                
29 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.103. 

 ayeti nazil olunca Rasûlullah (s.a.v.), 

Abdülmuttalib oğullarını bir toplantıya çağırdı ve onları İslam’a davet etti. Böylece alenî 

davet dönemi de başlamış oldu. Bir kısmı ona inandı, bir kısmı ise inanmadı. 

İnanmayanların ve ona düşmanlık edenlerin başında amcası Ebû Leheb ve karısı vardır. 

30 Önkal, Ahmet, Rasûlullah’ın İslam’a Davet Metodu, Kitap Dünyası, 15. Basım, Konya, 2000, s.147-
157. 
31 Şuarâ, 26/214. 



 8 

“Ey Peygamber, insanlara emrolunduğunu açıkça tebliğ et”32  ayeti nazil olunca 

Rasûlullah tüm insanları İslam’a davet etmeye başladı.33 “Hz. Peygamber (s.a.v.) artık 

sağlam bir temelin oluşmuş bulunduğu, Müslümanların sayı bakımından da iyi bir 

duruma geldikleri, günden güne artmakta oldukları, Hz. Hamza ve Hz. Ömer'in İslam’a 

girmeleriyle çağrının bir güvenceye kavuştuğu İslam olayının Mekke dışında bulunan 

ikinci derecedeki kabileleri de meşgul etmeye başladığı kanaatindeydi. Nitekim bu 

kabilelerden İslam’ı kabul edenler artıyordu.”34

Müslümanlara karşı eza ve cefaların başlaması peygamberliğin dördüncü senesinin 

ortalarında veya sonlarındaydı.

 

35 Hicretin beşinci yılında müşriklerin Müslümanlara olan 

eziyeti daha da artınca bir grup Müslüman bu yıl Habeşistan’a hicret etmek zorunda 

kalmıştır. Bu grubun sayısı ile ilgili muhtelif rivayetler vardır: on iki,36on beş,37on altı38 

vs… İçinde kadınların da bulunduğu bu kafilede Hz. Peygamberin damadı Hz. Osman ve 

hanımı Rukiye de vardı. Bu hicretten birkaç ay sonra daha kalabalık bir topluluk yine 

Habeşistan’a hicret etmek zorunda kaldı.39

Habeş Necâşi’sinin Müslümanları kabul edip, ülkesinden çıkarıp atmaması 

müşrikleri daha da sinirlendirdi. Hz. Peygamber’e ve Müslümanlara açtıkları mücadelede 

başka çarelere başvurdular. Rasûlullah’ın soyunun mensuplarının toplum dışı 

bırakılmasına, onların boykot edilmesine karar verdiler ve bununla ilgili olarak “onlarla 

(yani Rasûlullah’ın mensubu bulunduğu Benî Haşim ailesi ve bunların müttefikleri ve 

akrabası) konuşulmasını, birlikte oturulmasını, kız alıp verilmesini, ticarî münasebette 

bulunulmasını, ayrıca Muhammed’in kafası koparılmak üzere kendilerine teslim 

edilmesine kadar onlarla bir sulh ve emân anlaşması aktedilmesini” yasaklayan bir karar 

Mekkeli müşrikler tarafından alındı. Kureyşliler bu konuda o kadar kararlı ve 

azimliydiler ki bu kararın yazılı bulunduğu vesikayı Kabe’nin iç tarafına astılar.

 

40

                                                
32 Hicr, 15/94. 

 

33 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 207. 
34 Şakir, Mahmûd, Hz. Adem’den Bugüne İslam Tarihi, (trc. Ferit Aydın), Kahraman Yayınları, ty., I, 
353. 
35 el-Mübârekfûrî, Peygamberimiz Hayat ve Daveti, s. 105. 
36 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 109. 
37 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 207. 
38 el-Mübârekfûrî, Peygamberimiz Hayat ve Daveti, s. 106. 
39 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 109; Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 
208; el-Mübârekfûrî, Peygamberimiz Hayat ve Daveti, s. 107. 
40 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 113. 



 9 

Kureyş’in Müslümanlara karşı bu tutumu gerçekten de çok şiddetli ve acımasızcaydı. Bu 

durum üç yıl kadar sürdü.41

Rasûlulllah (s.a.v.) İslam’ı tebliğ sırasında karşılaştığı güçlük ve sıkıntı anlarında 

en büyük desteği sağlayan iki yakınını kaybetti. Bunlar en büyük destekçisi Hz. Hatice ve 

kuvvet ve dirayeti ile adeta Rasûlullah’ı koruyan bir zırh olan Ebû Tâlib idi. Bu yıla 

“hüzün yılı” adı verilmektedir.

  

42

Bu olaylar üzerine “Hz. Peygamber Mekke'ye çok yakın olan Tâif kentine giderek 

İslam davasını oradan tebliğ etmeyi düşündü. Tâif bugünkü ölçülerle Mekke'ye sadece 

seksen kilometre uzaklıkta yüksek bir rakıma sahiptir. Bu şehrin yerlileri olan Sakif 

kabilesi tanınmış ve itibar sahibi bir topluluk idiler. Keza o civarda bulunan Hevazin 

kabilesi de öyle idi. Hz. Peygamber (s.a.v.) özellikle amcası Ebû Tâlib'in ölümünden 

sonra Kureyşlilerin daha da artan baskı ve zorbalıklarına karşı burada bir destek ve 

himaye görürse Tâif’e intikal etmeyi düşünüyordu. Eğer bu imkân doğacak olursa 

İslam’a çağrı faaliyetleri için burayı bir merkez yapmayı düşünüyordu. Bu nedenle Tâif’e 

yalnız başına gitti. Tâif’e varınca Umeyoğulları ailesinden bazı adamlarla görüştü. Bunlar 

Sakif kabilesinin eşrafından sayılırlardı. Hz. Peygamber (s.a.v.) onları, Allah'a iman 

etmeye davet edince reddettiler. İslam’a destek olmaları konusunda kendileriyle konuştu. 

Ancak olumlu bir cevap alamadı. Hz. Peygamber (s.a.v.) onlardan ümidini kesince hiç 

olmasa bu görüşme hakkında kimseye bir şey söylememelerini, durumu gizli tutmalarını 

istedi. Çünkü Mekkeliler bunu duyacak olurlarsa kendisine karşı olan kötü tutumlarının 

daha da sertleşeceğinden çekiniyordu. Fakat onlar Hz. Peygamber (s.a.v.)'in istediği gibi 

davranmadılar. Üstelik şehrin ayak takımını ve kölelerini O'nun üzerine saldırttılar, 

hakaret ettirdiler.”

 

43

Hz. Peygamber “İlahî tebliğ vazifesine başlamasından itibaren en zor sınamalar 

altında kalıp ızdırab çekmiş ve güçlüklerin gitgide büyüyüp azgınlaşmasından başka bir 

gidişat görmemiştir. Fakat Allah’a olan inancını ve Allah’ın kelimesini üstün kılmak için 

hiçbir menfaat gözetmeksizin mücadele etme hususunda taşıdığı sarsılmaz kararlılığını 

daima muhafaza etmiştir. İman edip etrafında toplaşan sahabîlerden büyük kısmı, kendi 

 

                                                
41 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 219; Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, I, 213. 
42 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.146; Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 
221;Berki, Ali Himmet-Keskioğlu Osman, Hâtemü’l-Enbiyâ Hazreti Muhammed ve Hayatı, Diyanet 
İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1978, s. 136. 
43Şakir, Mahmûd, Hz. Adem’den Bugüne İslam Tarihi, I, 354. 



 10 

vatanlarını terk edip Habeşistan’ı yurt edinmişlerdi. Bu sınamaların sonuncusu dehşet 

saçan bir sosyal boykota uğramalarıydı. Hemen bu badireden çıkıp kurtulmuştu ki 

kendisine bağlı hanımı ve kudretli amcasının vefatları, onun için adeta iki kanadının 

kırılması olmuştu. Nihayet denediği en sonuncu imkân, Tâif’te bulunan uzak akrabaları 

yanında sığınılacak bir yer aramak olmuştu. Bu durum da bir mağlubiyetle sonuçlanmıştı. 

Elinde bulunan vasıta ve imkânsızlıkların getirdiği umutsuzluğa gark olmuş vaziyette 

Allah’a olan imanı eskisinden daha da artmış ve kuvvetlenmişti. İşte tam bu şart ve 

durumlar ortasında bulunuyorken Muhammed (s.a.v.) ilahî mükâfata layık görülmüştür. 

En büyük ve ulu mucize vuku bulmuş ve bununla Allah onu göğe çekip almış ve 

kendisini huzuruna kabul etmek suretiyle de şereflendirmiştir.”44

Böylece tebliğ döneminin en zor şartlarında, yalnız, desteksiz ve çaresiz kaldığı bir 

ortamda Allah (c.c.) peygamberini yalnız bırakmamış ve ona İsrâ ve Mi’râc mucizesini 

bahşetmiştir. Rasûlullah (s.a.v.)  bu ilahi destek sayesinde tebliğ faaliyetine yeni bir şevk 

ve heyecanla devam etmiştir. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
44 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 119-120. 



 11 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSRÂ VE Mİ’RÂC OLAYI 

 

1- KAVRAMSAL AÇIDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC 

İsrâ, Arapça’da “gece yürüyüşü” 45manasına gelen “seyr”  kökünden türemiştir.46   

İsrâ ve serâ fiilleri “gece yolculuğu yapmak, geceleyin yola çıkmak”  gibi özellikle 

muhtevasında gece mefhumu bulunan bir yürüyüşü ifade etmektedir. 47 Istılahda ise 

“Allah Teâlâ’nın, kulu Muhammed (sav)’i gecenin bir bölümünde Mescid-i Haram’dan, 

etrafı mübarek kılınan Mescid-i Aksâ’ya kadar götürmesini” ifade eder.48

“Bir gece kendisine ayetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu Mescid-i 

Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah noksan sıfatlardan münezzehtir; O gerçekten 

işitendir, görendir.”

 İsrâ Sûresi’nin 

ilk ayetinde şu şekilde ifade edilmektedir: 

49

Mi’râc ise “urûc” kökünden gelir ve “yukarı çıkmak, yükselmek” gibi anlam 

içerir. Bu kelimenin ism-i aleti olan mi’râc kelimesi “yükseğe çıkış aracı

 

50” “yükselme 

aleti, merdiven” anlamına gelir.51 Istılahda ise Mi’râc, Hz. Peygamberin Mescid-i 

Aksâ’dan yedi kat göğe, Sidretü’l-Münteha’ya ve ötelere kadar yükselmesini ifade eder.52

Muhammed Hamidullah Mi’râcı şu şekilde ifade etmiştir: “Allah yeryüzünde 

görevlendirdiği sevgili elçisini şereflendirmek istemiş ve onu kendisine çağırmış, 

 

                                                
45 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.161; Nu’manî, Şeyh Şileli, “Mi’râc Hadisesi”, 
Sebilürreşad, c. VIII, sayı 193, İstanbul, 1957, s. 275; Doğrul, Ömer Rıza, Asr-ı Saadet, İstanbul, 1981, 
II,  419;Konyalı, İbrahim Hakkı, “Peygamberin Mi’râcı”, Tarih Hazinesi, sayı 1, İstanbul, 1950, s. 46. 
46 Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA., İstanbul, 2005, XXX, s.132. 
47 İbn Manzûr, Abu’l-Fadl Cemâlüddin Muhammed b. Mükrim, Lisânü’l-arab, Beyrut, 1410/1990, 
XIV, 381-383; Zebîdî, Muhammed Murtaza el-Huseynî (v. 1205), Tâcu’l-arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, 
(thk. Huseyn Nasar), Beyrut, 1369/1969, X, 173; Râzî, Muhtâru’s-sıhâh, s. 261; Mutçalı, Arapça-
Türkçe Sözlük, s. 387-388. 
48 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.161; Gazâlî, Fıkhu’s-Sîre, s. 132; Yavuz, Salih Sabri, 
“Mi’râc”, DİA., XXX, 132. 
49 İsrâ, 17/1. 
50 Köksal, M. Âsım, İslam Tarihi, Köksal yayıncılık, İstanbul, 2006, II, 201. 
51 İbn Manzûr, Lisânü’l-arab, XIV, 381-383; Zebîdî, Tâcu’l-arûs, X, 173; Râzî, Muhtâru’s-sıhâh, s. 
261; Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 129; Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA., XXX, 
132;  Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, II, 419;Berki, Ali Himmet-Keskioğlu Osman, Hazreti Muhammed 
ve Hayatı, s. 145. 
52 Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA.,  XXX, 132; Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, s. 560-561. 



 12 

semâvâta yükseltmiş, huzura kabul ve ilahi bir söyleşiden sonra tekrar yeryüzüne 

dönmüştür.”53

M. Âsım Köksal ise “Mi’râc Gecesi” ismiyle kaleme aldığı küçük risalesinde 

Mi’râcı şöyle tarif etmektedir: “Mi’râc, Allah’a yakınlık makamının en müstesna ve en 

üstünüdür. Peygamberlerden bazılarının müstesna bir devirde, müstesna bir saatte 

melekût âlemini seyir ve temaşa gibi pek yüksek bir makama erdikleri, yani Mi’râc’ları 

vâkîdir. Bu saatte kalb gözünün önünde bütün maddî rü’yet şartları kalkar, duygu 

cihazlarının maddi ve dünyevî vasıtaları zaman ve mekân şartları silinir. Yerin ve 

göklerin derin sırları, bütün gizli manzaraları apaçık müşahede edilir. Mi’râc, yükseğe 

çıkmak manasına olarak merdiven yani Rasûl-i Ekrem’in âlî makamlara yükselme 

vasıtası demektir. Nitekim, Mi’râc hadislerinde Peygamber Efendimiz “Yükseğe 

çıkarıldım” buyurduklarından bu hâdise Mi’râc diye anılmıştır.”

 

54

Olay, Mescid-i Haram’dan,  Mescid-i Aksâ’ya gidiş ve oradan da yükseklere çıkış 

şeklinde yorumlandığından kaynaklarda daha çok İsrâ ve Mi’râc şeklinde geçerse de 

Türkçe’de Mi’râc kelimesiyle her ikisi de kastedilir.

 

55

Mi’râc kelimesi Kur’ân’da geçmemekle birlikte çoğul şekli olan “meâric”,  

“yükselme dereceleri” manasında Allah’a nispet edilmiştir.

 

56 Ayrıca bir ayette merdiven 

anlamında “meâric” ifadesi kullanılmakla birlikte “urûc” kökünden türemiş fiiller ve 

isimler çeşitli ayetlerde yer almakta ve bunların her biri yükselmek manasına 

gelmektedir.57

 

 

2- OLAYIN TARİHİ 

Olayın tarihini vermeden önce İsrâ ve Mi’râc olayının aynı gecede olup olmadığı 

hakkında bir değerlendirmeye yer verelim: 

                                                
53 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 129.   
54 Köksal, M. Âsım, Mi’râc Gecesi, 3-4. 
55 Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA.,  XXX, 132. 
56 Meâric, 70/3. 
57 Abdülbâkî, Muhammed Fuad, el-Mu’cemü’l- Müfehres li el-Fâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm, İstanbul, 1990, 
s.456. 



 13 

Rivayetlerin çoğunluğu İsrâ ve Mi’râcın aynı gecede olduğunu zikretmektedir.58 

İbn Hacer diyor ki: “Selef, vârid olan rivayetlerin farklı olması sebebiyle ihtilafa 

düşmüştür. Onlardan bir grup vardır ki, İsrâ ve Mi’râc’ın aynı gecede yakaza halinde ve 

Hz. Peygamber (sav)’in ruh ve bedeniyle gerçekleştiği kanaatindedir. Muhaddislerden, 

kelamcılardan ve fakihlerden müteşekkil âlimlerin çoğunluğu bu görüştedir. Sahih 

hadislerin zahiri de bunu göstermektedir. Te’vil edilmesini gerekli kılan akla aykırı bir 

durum olmadığı için bu görüşten ayrılmak uygun değildir.”59

İbn İshâk’ın  Ebû Saîd el-Hudrî’den naklettiği rivayetinde de “Beytü’l-

Makdis’deki işim bitince Mi’râc getirildi…” ifadesi geçmektedir.

 

60 Yine Müslim’de 

geçen rivayet de bunu destekler. Bu rivayette : “Bana Burak getirildi, ona bindim; nihayet 

Beytü’l-Makdis’e geldim” ifadesinden sonra olay anlatılmakta ve devamında ise “Sonra 

en yakın semâya yükseltildim.” ifadesi yer almaktadır.61

İsrâ ve Mi’râc’ın ayrı ayrı zamanlarda olduğunu iddia edenlerin delilleri ise 

şunlardır: Beyhakî sahih olduğunu söylediği rivayetinde Hz. Peygamber’e, İsrâ gecesi 

nasıl götürüldüğü sorulmakta, o da yatsı namazını Mekke’de kıldıktan sonra Cibrîl’in 

kendisine bir binek getirdiğini söylemektedir. Beytü’l-Makdis’e gelişinden ve oradaki 

olaylardan bahsettikten sonra rivayet şöyle devam etmektedir: “Sonra beni geri getirdi. 

Şu yerde Kureyş kervanına rastladık. Sonra sabah olmadan Mekke’ye ashabımın yanına 

geri geldim...”

 

62

Zehebî, Vakıdî’nin İsrâ ile Mi’râc’ı birbirinden ayrı olarak mütalaa edip onların 

her birine ayrı bir tarih vermekte olduğunu bildirmektedir.

 

63

                                                
58 İbn Kesîr, Ebu’l Fidâ İsmâil (774/1372), Mu’cizâtü’n-Nübüvve, (thk. Hamza en-Neşretî, Abdulhafız 
Ferağli, Abdülhamid Mustafa), Kahire, 1996, s. 482-483; İbn Hacer, Şihâbuddîn Ebu’l-Fadl Ahmed b. 
Ali b. Hacer el-Askalânî (850/1448), Fethu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhu’l-Buhârî, Mısır, 1378/1959, VIII, 
196; Süyûtî, Celâluddin b. Ebî Bekr (911/1505), el-İsrâ ve’l-Mi’râc, (nşr. Dâru’l-Hadis), ty., s. 68-69; 
Mevdûdî, Tarih  Boyunca Tevhid Mücadelesi ve Hz. Peygamber’in Hayatı, s. 919. 

 

59 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 196. 
60 İbn İshâk, Ebû Abdullah b. İshak b. Yesâr b. Cebbâr  (151/768), es-Sîretü’n-Nebevîyye, Kahire, 
1419/1998, s. 276. 
61 Müslim, Ebu’l-Huseyn b. el-Haccac el-Kuşeyrî (261/875), Sahîhu Müslim, (thk. Muhammed Fuad 
Abdulbâki), Beyrut, ty., İman 259. 
62 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Huseyn (458/1066), Delâilü’n-Nübüvve ve mâ’rifetü Ahvâli 
Sâhibü’ş-Serîa, Dâru’lKutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1985, II, 355. 
63 Zehebî, Ebû Abdillah Şemseddin Muhammed Ahmed b. Osman (748/1374), Tarîhu’l-İslâm ve 
Vefeyâti’l-Meşâhir ve’l-A’lâm, (edt. Beşşâr Uvâd Mârûf), Dâru’l-Garîbi’l İslâmî), Beyrut, 1424/2003, 
I, 638. 



 14 

Bizim buradaki kanaatimiz İsrâ ve Mi’râc olayının aynı gecede olduğudur. Ayette 

ve rivayetlerde İsrâ’dan sonra Mi’râc’dan bahsedilmemesi aynı gecede olmadığına delil 

gösterilemez. Bu rivayeti nakleden râvî olayın tamamını anlatma gereği duymamış veya 

aklında kaldığı kadarını anlatmış olabilir. Âlimlerin çoğunluğu da İsrâ ve Mi’râc’ın aynı 

gecede olduğunu nakletmişlerdir. 

İsrâ ve Mi’râc olayının gerçekleştiği zamana gelince, bu konuda da farklı görüşler 

mevcuttur. Bunları şu şekilde sıralayabiliriz: 

1-  Birçok görüşe göre bu olay hicretten bir sene önce vuku bulmuştur.64 Kâdî 

İyaz “hicretten bir sene önce, hatta ondan da önce” ifadesini kullanmıştır.65

Hicretten bir sene evvel rebîülevvel ayının on yedinci gecesinde vuku bulduğu da 

rivayet edilmektedir.

 

66 Ebu İshâk İbrahim b. İshâk b. el-Harbî’nin, bu olayın “hicretten 

bir sene evvel rebîülevvel ayının yirmi yedinci gecesinde” olduğunu söylediği de 

bildirilmektedir.67

İb n Hazm’dan g elen diğer b ir rivayet d e İsrâ o lay ının  h icretten b ir sene önce 

olduğudur ki İbn Hazm bu konuda icmâ oluştuğunu ifade etmiştir.

  

68

Beyhakî, Musa b. Ukbe’ye dayanarak Mi’râc tarihinin hicretten bir sene önce 

olduğunu nakleder.

 

69 Musa b. Ukbe’nin naklettiği bu tarihi Zührî’den rivayet ettiği ifade 

edilmektedir.70

İbn Kayyîm, İbn Abdilber ve başkalarına göre İsrâ ile hicret arasında bir sene iki 

ay geçtiğini ifade etmektedir.

  

71

                                                
64 İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed b. Sa’d Menî el-Hâşimî (280/844), es-Sîretü’n-Nebeviyye 
Mine’t-et-Tabakâtü’l-Kübrâ, ez-Zehrâ li’l-İslâmi’l-Arabî, Kahire, 1989,  I, 214; Belâzurî, Abbas 
Ahmed (279/892), Ensabü’l-Eşraf, (thk. Sûheyl Zekkâr, Riyâd Salih), Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1996, I, 
299; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 354; İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasan (630/1232), el-Kâmil fi’t-Tarih, 
Dâru Sâdir, Beyrut, 1965, II, 51; İbn Seyyidi’n-Nâs, el-Hâfız Ebu’l-Fethi Muhammed (734/1334), 
Uyûnü’l-Eser fi Fünûni’l Meğâzî ve’ş-Şemâil ve’s-Sîre, Beyrut, 1413/1996, I, 251; İbn Kesîr, Tefsîru’l 
Kur’âni’l-Azîm, İstanbul, 1986, III, 22; Mevdûdî, Tefhimu’l-Kur’ân, II, 1282. 

 

65 Kâdî İyâz, Ebu’l Fadl İyaz b. Musâ el- Yahsubî (554/1149), Kitâbü’ş-Şifâ bi Tarifi Hukûku’l-
Mustafa, Beyrut, 1416/1996, I, 142. 
66 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 637. 
67 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, c. II, s. 423. 
68 İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 482. 
69 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, Mektebetü’l-Meârif, Beyrut, 1966, III, 108; Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı 
Saadet, c. II, s. 423. 
 70 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 354;  İbn Kayyîm, el-Cevzîyye Şemseddin Ebî Abdillah 
Muhammed İbn Ebî Bekri’z-Zerı’d-Dimeşkî (751/1350), Zâdü’l-Mead fi Hedyi Hayru’l-Ibâd (thk. 
Şaayb Arnavud, Abdulkadir Arnavud), Beyrut, ty., III, 41; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, s. 616; Mevdûdî, 
Tarih  Boyunca Tevhid Mücadelesi ve Hz. Peygamber’in Hayatı, s. 919-920. 
 71 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 42. 



 15 

2- Bir diğer görüş İsrâ ve Mi’râc olayının hicretten birkaç yıl önce, Rasûlullah’ın 

elli iki yaşı72ndan sekiz ay yirmi gün aldığı bir zamanda vuku geldiği şeklindedir.73

3- Bir diğer görüş ise hicretten yaklaşık altı ay önce vuku bulduğudur.

  
74

4- Bir görüş ise hicretten sekiz ay önce vuku bulduğudur.

 
75

5- Beyhakî, İbn İshâk ve İbn Kesîr’den gelen bir rivayette de olayın hicretten on 

altı ay önce olduğu söylemiştir.

 

76

6- İbn Sa’d’ın Vâkıdî’ye dayanarak naklettiği rivayete göre on yedi Ramazan, 

bi’setten sonra on ikinci yılda

 

77, hicretten on sekiz ay önce olay vuku bulmuştur.78

7- Bir diğer görüş olayın hicretten beş sene önce vuku bulduğu şeklindedir. Kâdî 

İyaz da bu kanaattedir. 

 

79

Yine Muhammed Hamidullah olayın vuku zamanı ile ilgili şunları zikretmiştir: 

“Allah yeryüzüne gönderdiği elçisini ödüllendirmek istemiş ve onu kendine çağırmış, 

semâvata yükseltmiş, huzura kabul ve ilahi söyleşiden sonra Rasûlullah (sav) tekrar 

yeryüzüne dönmüştür ve burada son nefesini vermeden önce on beş sene daha 

yaşamıştır.”

 

80

8- Bir görüş ise ilk Akabe Biatı peygamberliğin on birinci yılında vuku bulduğu, 

İsrâ ve Mi’râc’ın ise ilk Akabe Biatı’na yakın veya iki biat arasında meydana geldiği 

kannatindedir.

 

81

9- İbn Şihab ez-Zührî’nin: “Namaz peygamberlikten beş sene sonra Mekke’de 

farz kılındı” dediği kaydedilmiştir. Yine Zührî'nin kavline göre ise rebiyülevvel ayında 

vuku bulmuştur.

 

82

                                                
 72 Mevdûdî, Tarih Boyunca Tevhid Mücadelesi ve Hz. Peygamber’in Hayatı, s. 925. 

 

73 Mes’ûdî, Ebu’l Hasan Ali b. el-Hüseyin (346/959), Mürûcü’z-Zeheb, Beyrut, 2005, II, 253. 
74 Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, İstanbul, 1970, IV, 1846. 
75 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Gâbe, Beyrut, 1970, I, 27. 
76 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 277; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 355; İbn Kesîr, el-Bidâye 
ve’n-Nihâye, III, 109. 
 77 Diyârbekrî, Hüseyn Muhammed b. el-Hasan (995/1582), Târîhu’l-Hamîs fî Ehvâli Anfûs Nefîs, 
Beyrut, ty., I, 306. 
78 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 213;  Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, I, 299; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 
637. 
79 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, s. 151. 
80 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 129.   
81 el-Mübârekfûrî, Safiyurrahman, Peygamberimiz Hayat ve Daveti, (trc. Halil İbrahim Kutlay), 
İstanbul, 1999, s. 158. 
82 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, III, 109. 



 16 

İbn Kesîr, İbn Asâkir’in İsrâ ile ilgili rivayetlere bi’setin baş tarafında yer 

verdiğini ifade etmektedir.83

10- Bazıları hicretten üç

 
84, bir veya bir buçuk yıl önce olduğunu85 söylemekle 

birlikte yaygın bir görüşe göre Recep ayı86nın yirmi yedinci gecesi87 hicretten yaklaşık 

bir buçuk yıl önce olayın vuku bulduğudur.88

Günümüzde birçok Müslüman Mi’râc kandilini Recep ayının yirmi yedinci gecesi 

ihya etmektedir.

 

89

Rivayetlerin bu derece farklılık arz etmesi, sahabenin karşılaştığı olayların 

tarihlerini kaydetmemeleri, belki de onlar için olayın zamanının değil muhtevasının 

önemli olduğudur ve bunun yanı sıra birçok sebebi olabilir. Durum böyleyken kesin bir 

zaman tayin etmek oldukça güçtür; fakat genel itibariyle rivayetlerden İsrâ ve Mi’râc 

hadisesinin peygamberlikten sonra hicretten bir yıl kadar önce vuku bulduğunu 

anlamaktayız. 

 

 

3- İSRÂ OLAYININ VUKU BULUŞU 

a- Şakk-ı Sadr 

Mekke’de, bu gece, Cebrâil (a.s.) gelip, Hz. Peygamberin göğsünü yarmış, kalbini 

çıkarmış; zemzem suyu ile yıkadıktan sonra hikmet ve iman dolu altın bir tas ile 

Rasûlullah’ın kalbine iman ve hikmeti doldurmuş, tekrar yerine yerleştirilmiştir.90

Rivayetlerde bildirildiğine göre bu gece şakk-ı sadr olayı meydana gelmiştir, 

ancak konuyu üçüncü bölümde tekrar ele alacağımız için burada ayrıntılı 

değerlendirmeye girmeyeceğiz. 

 

                                                
83 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, III, 108. 
 84 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51. 
85Berki, Ali Himmet-Keskioğlu Osman, Hazreti Muhammed ve Hayatı, s. 145. 
86 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Gâbe, I, 27; İbn Kesîr, Tefsir, III, 109. 
87 Nu’manî, Şeyh Şileli, “Mi’râc Hadisesi”, Sebilürreşad, c. VIII, sayı 193, s. 275; İbn Kesîr, el-Bidâye 
ve’n-Nihâye, III, 109. 
88 İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 482; Köksal, M. Âsım, Mi’râc Gecesi, 5. 
89 Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA., XXX, 133. 
90 Buhâri, Salât 1, Hac 75, Bedi’ül-hak 6, Enbiya 7, Fezail’üs-sahabe 71, Tevhid 37; Müslim, İman 
260, 261, 263, 264, 265; Nesâi, Salât 1,2; Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerir (310/922), Târihu’l-
Ümem ve’l-Mülûk, Beyrut, 2008, I, 536; İbn Hıbbân, Ebû Hâtim Muhammed (354/)65), es-Sîretü’n-
Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, (thk. Seyyid Azizbek), Beyrut, 1987, s. 112; Beyhakî, Delâilü’n-
Nübüvve, II, 379; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51; İbn Seyyidi’n-Nâs, Uyûnü’l-Eser, I, 247; İbn 
Kesîr, Tefsir, III, 9; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 627. 



 17 

b- Rasûlulah’ın Burak’a Bindirilişi 

İsrâ gecesinde Rasûlullah’ın Burak isminde bir vasıtayla seyahat ettirildiği birçok 

rivayette dile getirilmiştir. Bununla birlikte bu gece sadece Burak’ın kullanılmadığı, 

onunla birlikte başka vasıtaların da kullanıldığı zikredilmektedir. Rasûlullah (s.a.v.)’in 

İsrâ gecesi beş binitinin bulunduğunu; bunların: Beytü’l-Makdis’e kadar Burak, dünya 

semasına kadar Mi’râc, yedinci semâya kadar meleklerin kanatları, Sidretü’l-Münteha’ya 

kadar Cibrîl’in kanadı v e Kâb-ı Kavseyn’e kadar da Refref olduğunu ifade eden 

değerlendirmelere rastlamaktayız.91

Mi’râc ve Refref vasıtaları üzerinde Mi’râc’ın vuku buluşunu ele alırken 

duracağız ancak, meleklerin kanatları ve Cibrîl’in kanatları hakkında yeterli malumata 

ulaşamadığımızdan bunlar üzerinde durmayacağız. 

 

İsrâ gecesi yatsıdan sonra92, Rasûlullah’ın binmesi için Burak isimli bir binek 

getirilmiştir.93 Bu bineğin özellikleri arasında şunlar rivayet edilmektedir: katırdan küçük, 

merkepten büyük ,94 katırla merkep arası,95 beyaz, uzun, 96 gemi vurulmuş ve 

eyerlenmiş,97 adımını gözünün gördüğü en uzak noktaya atan,98 rampa aşağı vadiye 

inerken ön ayakları uzayıp arka ayakları kısalan yokuşa çıkarken ise arka ayakları uzayıp 

ön ayakları kısalan,99 bir hayvan.100

Gazâlî de Burak’ı şöyle tarif etmiştir: “Burak gözünün gördüğü son noktaya kadar 

atım atabiliyordu. Sanki ışık hızında yürüyordu. ‘Burak’ kelimesi şimşek manasına gelen 

‘berk’ kelimesinden türemiştir.”

 

101

                                                
91 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 243; Mollaibrahimoğlu, Süleyman, Mi’râc Gerçeği, 
İstanbul, 1991, s.66. 

 

92 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214. 
93 Buhâri, Bediü’l-halk 6, Fezâilü’s-Sahabe71; Müslim, İman 259,264; Tirmizî, Tefsir 18; Nesâî, Salât 
1. 
94 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 379; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51; İbn Kesîr, Tefsir, III, 8; 
Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617; Buhâri, Bediü’l-halk 6, Fezâilü’s-Sahabe71; Müslim, İman 259,264; 
Tirmizî, Tefsir 18; Nesâî, Salât 1. 
95 İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik b. Eyyûb el-Himyerî (218/833), es-Siretü'n-Nebevîyye, 
(thk. Matbaatu Mustafa elbânî ve Evlâduh), Mısır, 1936, II, 38; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214. 
96 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; İbn Kesîr, Tefsir, III, 8; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617; 
Buhâri, Bediü’l-halk 6 
97 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 363; İbn Kesîr, Tefsir, III, 4; Tirmizî, Tefsir 18. 
98İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,110; Buhâri, Fezâilü’s-Sahabe71; Müslim, İman 264. 
 99 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 619. 
100Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 362-363; İbn Kesîr, Tefsir, III, 8 
 101 Gazâlî, Fıkhu’s-Sîre, s. 133. 



 18 

Rasûlullah (s.a.v.)’in Burak’a bindirilişi ile ilgili rivayetleri özetle verecek 

olursak: Peygamberimiz (s.a.v.) Burak'a binmek üzere yaklaşınca, Burak, nazlanırcasına, 

hırçınlaştı. Cebrâil (a.s.), elini onun yelesinin üzerine koyup: Muhammed’e böyle mi 

davranıyorsun?! Elbette ki sana bundan önce daha üstün olan hiç kimse binmemiştir. 

Bunun üzerine sakinleşerek boyun eğdi ve ter döktü. 102 Burak; ayağını, gözünün 

alabildiği yerin en son noktasına basıyordu. 103 Bir müddet gittikten sonra, Cebrâil (a.s.), 

Peygamberimiz (s.a.v.)’e "İn de, namaz kıl!" dedi. Peygamberimiz (a.s.) indi ve orada 

namaz kıldı. Cebrâil (a.s.): "Sen nerede namaz kıldın, biliyor musun? Sen Tûr-u Sînâ'da 

namaz kıldın! Yüce Allah, Musa (a.s.)’la orada konuşmuştu!" dedi.104

Daha sonra Beytü’l-Makdis'e ulaşıldı, Peygamberimiz (s.a.v.), orada Burak'ı 

kendisinden önceki peygamberlerin onu bağladıkları halkaya bağladı.

 

105

Rivayette geçen “sana bundan önce daha üstün olan hiç kimse binmemiştir” 

ifadesi, Burak’a daha önce başka peygamberlerin de bindiklerine delil olarak 

gösterilmiştir. Hatta bazı âlimler Peygamber (s.a.v.)’in bu sözüyle, başka peygamberlerin 

de mi’râcı olduğunu anlatmak istediğini beyan etmişlerdir.

 

106

Rivayette geçen böyle bir cümle, Hz. Peygamber’den önceki peygamberlerin 

benzer şekilde mi’râca mazhar olduklarına kesin bir delil olmamakla beraber, şunu 

diyebiliriz ki daha önceki peygamberler de Burak’a binmişlerdir. Ancak mi’râca mazhar 

olduklarına dair bir bilgiye sahip değiliz, bu olay aklen olmayacak bir şey değildir. Fakat, 

onlar böyle bir mi’râca mazhar olsalar bile Hz. Peygamber (s.a.v.)’in mi’râcının tamamen 

aynı, O’nunki kadar mûciz ve teferruatlı olmadığı kanaatindeyiz. 

 

Nitekim, Hz. Peygamber’den daha önceki peygamberlerin Burak’a bindiklerine 

dair rivayetlere rastlamaktayız.107

                                                
102 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 38-39; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 363; İbn Sa’d, et-
Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51-52; İbn Kesîr, Tefsir, III, 110; 
Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 310. 

 İbrahim (a.s.)’ın da ona binip, Hz. İsmail ve Hz. 

103İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 38; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; Beyhakî, Delâilü’n-
Nübüvve, II, 382; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 136;İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III,110; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617. 
104 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; İbn Kesîr, Tefsir, III, 6.  
105 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; Beyhakî, İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; İbn Kayyîm, 
Zâdü’l-Mead, III, 34; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 619. 
106 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 205. 
107 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 38; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 396; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III,109. 



 19 

Hacer’le birlikte Mekke’ye geldiği108 ve yine Burak’ın, Hz. İbrahim’in İsmail’i üzerinde 

ziyaret ettiği bir binit olduğu  da rivayetler arasındadır.109

c- Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya 

 

Kur’an, İsrâ olayının başladığı yerin Mescid-i Haram olduğunu bizlere haber 

vermektedir.110 Vâkıdî rivayetinde, Rasûlullah’ın Ebû Tâlib’in avlusundan götürüldüğü 

ifade edilmektedir.111 Ümmü Hânî’den gelen bir rivayette ise, Peygamber (s.a.v)’in onun 

yanında gecelediği, sonra geceleyin onun yanından kaybolduğu ve Cibrîl’in geldiği 

anlatılmaktadır.112

İsrâ olayının nereden başladığı konusunda rivayet farklılıkları mevcuttur. Bu 

farklı bilgiler İbn Kesîr tarafından şöyle birleştirilmiştir: “Mescid-i Haram bölgesi, 

bahsedilen bütün bu yerleri içine almaktadır. Ümmü Hânî’nin evi de Ebû Tâlib’in 

avlusunda bulunmaktadır. Hz. Peygamber Ümmü Hânî’nin evinde uyuduğu bir zamanda 

evin tavanı yarılmış, melek inmiş ve onu mescide götürmüştür. Sonra da onu Hicr

 

113’de 

yatırmıştır.”114

İbn Hacer de buna benzer şöyle bir yorumda bulunmuştur: “Hz Peygamber Ümmü 

Hânî’nin evinde –ki Ebû Tâlib’in avlusu idi- uyumuştur. Daha sonra evinin tavanı 

yarılmış ve onu evden mescide götürmüştür. Orada yaslanmış ve uyku semesi olduğu 

halde melek onu mescidin kapısına çıkarmış; sonra Burak’a bindirilmiştir. Zaten İbn 

İshâk’ta yer alan ve mürsel olarak rivayet edilen bir haberde “Cibrîl’in ona geldiği ve onu 

mescide çıkardığı, oradan da Burak’a bindirildiği anlatılmaktadır. Bu da rivayetler 

arasındaki ihtilafın bu şekilde cemedilmesini desteklemektedir.”

 

115

İbnü’l-Esîr ise şu ifadeyi kullanmıştır: “Mescid-i Harâm'ın Hicr denilen yerinde 

uyumaktayken, oradan alınıp geceleyin yürütüldü (isrâ), denildiği gibi, Ebû Tâlib'in kızı 

 

                                                
 108 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 50; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 310. 
109 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 205. 
110 İsrâ, 17/1; İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 274. 
111 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 201-202. 
112 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 202; İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 
483. 
 113 Kabe ile Hatim denilen yarım daire şeklindeki duvar arasında kalan ve Altınoluk’un altına rastlayan 
yere verilen isim olup, Kabe’den ayrı olmakla birlikte onun bir parçasına verilen addır. (Fuad Günel, 
“Hicr”,  DİA., XVII, 455. 
114 İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 483. 
115 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 202. 



 20 

Ümmü Hâni'nin evinde uyumakta iken olmuştur, da denilir. Bu görüşü söyleyenler, 

«Haremin tümü mescittir» derler.”116

Yer hususunda farklı haberlerin gelmesi râvîlerden kaynaklanmaktadır. Bunun 

sebebi; aynı mekânın değişik bir şekilde farklı yer isimleri ile anlatılması olabilir. 

Birleştirici yorumlar bu konuya uygun düşmekte olup ve İsrâ olayının başlangıç yeri 

Mescid-i Haram olduğunu söyleyebiliriz. 

 

Bu gece Hz. Peygamber Mescid-i Haram’dan alınıp Mescid-i Aksâ’ya 

götürülmüştür.117 Mescid-i Haram ile Mescid-i Aksâ arasındaki uzaklığın bir devenin bir 

ayda gidip bir ayda dönme mesafesinde olduğu bildirilmektedir.118 Mescid-i Aksâ ile 

kastedilenin Beytü’l-Makdis olduğu rivayetlerden anlaşılmaktadır.119

Rivayetlerde Peygamber Efendimiz Mekke’deki Taybe, Medyen şehrindeki Sina 

Dağı, Beytü’l-lahm gibi bazı yerlerde namaz kıldıktan sonra Beytü’l-Makdis’e gelmiş ve 

orada da peygamberlere namaz kıldırmıştır.

 

120

Taybe’nin hicret edilecek yer, Sina Dağı’nın Hz. Musa’nın Allah ile konuştuğu 

yer, Beytü’l-lahm’ın ise Hz. İsa’nın doğduğu yer olduğu Cebrâil (a.s) tarafından 

Rasûlullah (s.a.v.)’e bildirilmiştir.

 

121 İbn Kayyîm, “Beytü’l-lahm'a indiği ve orada namaz 

kıldığı söylenmişse de böyle bir rivayet asla sahih değildir” der.122

Ancak, Mescid-i Aksâ ile neyin kastedildiğinin belli olmadığı ve onunla Beytü’l-

Makdis’in kastedilmiş olmasının mümkün olmadığı, çünkü İsrâ olayının olduğu sıralarda 

burasının harabe halinde olduğu iddia edilmiştir.

 

123

Rivayetlerde geçen Mescid-i Aksâ’nın Beyt’ül-makdis olmadığını ileri sürenlerin 

konuyla ilgili değerlendirmeleri şu şekildedir: “Ayet-i kerime’de İsrâ’nın yani gece 

yürüyüşünün Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya yapıldığı belirtilmiştir. Burada 

zikredilen Mescid-i Haram’dan neyin kastedildiği konusunda ihtilaf bulunmamakla 

birlikte, Mescid-i Aksâ ile neyin ifade edilmek istendiği konusu tartışılmıştır. Genellikle 

İslam âlimleri, Mescid-i Aksâ, yani “en uzak mescid” tabiriyle Kudüs’teki Beytü’l-

 

                                                
116 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 51. 
117 İsrâ, 17/1. 
 118 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617. 
119 Müslim, İman 259,278; Tirmizi, Tefsir 18; Nesâî, Salât 1; İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 494-498. 
120 Nesâî, Salât 1; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 494-498; Zehebî, 
Tarîhu’l-İslâm, I, 617. 
 121 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52. 
 122 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 34 
123 Gündüz, Şinasi v.d., Dinlerde Yükseliş Motifleri ve İslam’da Mi’râc, Ankara, 1996, s. 76-78. 



 21 

Makdis’in kast olunduğu fikrindedirler. Ancak bu terimle Kudüs mescidinin değil 

semadaki bir mescid kastedildiğini ifade edenler olduğu gibi, bunun Mekke’ye 15-20 km 

yakınlıktaki bir mescid için kullanıldığını ifade edenler de vardır.”124

Muhammed Hamidullah, Mescid-i Aksâ’nın, Hz. Peygamberin yedinci kat 

semanın ötesinde görmüş olduğu ve her gün yetmiş bin meleğin namaz kıldığı Beytü’l-

ma’mûr olduğunu iddia etmiştir.

 

125

“Beyt’ül-makdis, Kudüs’te Hz. Davud tarafından planlanan ve Hz. Süleyman 

tarafından inşa edilen kutsal mabede verilen addır. Beytü’l-Makdis’in yanında 

(güneydoğu kenarında) bulunan ve şu anda Mescid-i Aksâ olarak adlandırılan mescid, 

depremlerde yıkılan Meryem kilisesinin temelleri üzerine Emevi halifesi Abdülmelik 

(685-705) tarafından inşa edilmiş ve daha sonra Abbasi halifesi el-Mehdî (775-785) ve 

Fâtımî halifesi ez-Zâhir (1021-1036) tarafından geliştirilmiştir. Kudüs’ün fethinden sonra 

şehre gelen Hz. Ömer’in, sonradan bu mescidin inşa edildiği yerde namaz kılmış olduğu 

ifade edilir. Dolayısıyla sonraki dönemlerde yapılan bu mescidin Kur’an’da zikredilen 

Mescid-i Aksâ ile bir ilgisinin olmadığı açıktır.”

 

126

“Süleyman mabediyle ilgili bu tarihsel verileri dikkate aldığımızda İsrâ Sûresi’nin 

nazil olduğu dönemde de bu mabedin bir tek duvarı (batı duvarı) haricinde tamamen 

yıkık bir vaziyette olduğunu anlarız. Öte yandan, Kudüs’ün birçok peygamberin 

davetinde merkez teşkil etmesi ve Hz. Peygamberin kıble olarak Mescid-i Haram öncesi 

Kudüs’e yönelmesi bu şehrin İslam’daki önemine işaret etmektedir. Dolayısıyla 

kanaatimizce Mescid-i Aksâ terimi, Kudüs’te dört başı mamur bir bina halinde olan 

herhangi bir mabedi değil, Hz. Süleyman döneminden itibaren adeta Kudüs’ün simgesi 

haline gelen ve Kur’an’ın nazil olduğu dönemde harabe halinde olan Beytü’l-Makdis’i 

kasteden bir mekân ismidir.”

 

127

Ancak bütün bu iddialar sahih birçok rivayete

 
128

                                                
124 Gündüz, Şinasi v.d., Dinlerde Yükseliş Motifleri ve İslam’da Mi’râc, s. 76. 

 aykırı görülmektedir. Beytü’l-

Makdis harabe halinde olsaydı -ilerde de ayrıntılı olarak bahsedeceğimiz- Mi’râc dönüşü 

müşrikler detaylı bir şekilde Hz. Peygamber (s.a.v.)’den onu tasvir etmesini istemezlerdi. 

125 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 135. 
126 Gündüz, Şinasi v.d., Dinlerde Yükseliş Motifleri ve İslam’da Mi’râc, s. 76-77. 
127 Gündüz, Şinasi v.d., Dinlerde Yükseliş Motifleri ve İslam’da Mi’râc, s. 77-78. 
128 Buhâri, Fezâilü’s-Sahabe70, Tefsir 200; Müslim, İman 276, 278: Tirmizî, Tefsir 18. 



 22 

Âlimlerin çoğunluğuna göre İsrâ Sûresi’nin ilk ayetindeki Mescid-i Aksâ, Kudüs’teki 

Beytü’l-Makdis’tir. 

el-Mübârekfûrî bu konuda şöyle bir değerlendirme yapmaktadır: “Allah Teâlâ İsrâ 

hadisesini sadece bir ayetle anlatmış, sonra Yahudilerin melânetlerini ve suçlarını 

zikretmeye başlamış, sonra da Kur’an’ın en sağlam yol olduğunu bildirmiştir. İlk ayet ile 

sonrakiler arasında bir bağ yok gibi görünebilir. Halbuki böyle değildir. Allah Teâlâ bu 

üslupla İsrâ olayının Beytü’l-Makdis’te meydana geldiğine işaret etmektedir. Artık 

Yahudilerin insanlığın liderliği makamında kalmalarına imkân bırakmayan çeşitli suçları 

işlemeleri sebebiyle insanlığın manevî liderliği makamından indirilmesine işaret 

etmektedir. Allah bu görevi Hz. Peygamber’e devretmekte ve İbrahimî davetin iki 

merkezini Hz. Peygamber’de toplamaktadır.”129

Ancak bu konuda Muhammed Hamidullah, şu değerlendirmeyi yapmaktadır: 

“Hadis metninde

 

130 geçtiği şekliyle “Mescidü’l-Aksâ” tertibi, muzaf-muzafun ileyh 

şeklinde bir tertiptir. Halbuki Kur’an-ı Kerim’de geçen (17/1), “el-Mescidü’l-Aksâ” 

tertibinde ise sıfat-mevsuf ilişkisi vardır ( yani el-Aksâ, el-Mescidin sıfatı durumundadır). 

O halde bu duruma bakarak biz, bu iki ayrı metinde (Kur’an ve hadis) zikredilen 

mescidin aynı mescid olmadığını söyleyebiliriz.”131

Hamidullah, bazı âlimlerin Filistin topraklarının ayette “edne’l-erz” “en yakın 

yer” olarak nitelendirildiği

 

132 belirterek, “en uzak mescid”in “en yakın yer”de olmaması 

gerektiğini vurguladıklarını kaydeder ve onlara göre mescidin, olsa olsa semalarda 

bulunan ve meleklerin sürekli olarak Allah’a ibadet ettikleri bir mescid olabileceğini 

ifade eder.133

Dolayısıyla Muhammed Hamidullah daha önce de ifade ettiğimiz gibi Mescid-i 

Aksâ’nın, Hz. Peygamberin yedinci kat semanın ötesinde görmüş olduğu ve her gün 

yetmiş bin meleğin namaz kıldığı Beytü’l-ma’mûr olduğunu iddia etmektedir.

 

134

Mi’râc ile ilgili bir çalışması olan Süleyman Mollaibrahimoğlu bu konuyu şöyle 

izah etmektedir: “Hamidullah’ın zikrettiği âlimlerin görüşüne göre bu mescid, yedinci 

 

                                                
129 el-Mübârekfûrî, Peygamberimiz Hayat ve Daveti, s. 157. 
130 Buhâri’nin rivayet ettiği: “Bineklerinizi sadece üç mescid için harekete geçiriniz: Mescidü’lharam, 
Mescidü’l-aksa ve şu benim mescidim.” (Buhâri, Savm 66; Mescidü Mekke 1,6) 
131 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 140. 
132 Rûm, 30/3 
133 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 140. 
134 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 135. 



 23 

semada bulunan Beytü’l-ma’mûr olmalıdır. Oysa Buhâri, Müslim ve diğer hadis 

kaynaklarında yer alan ve Mi’râc hadisesini bütünüyle anlatan rivayetlere göre, 

Rasûlulllah Beytü’l-Makdis’te namaz kılmış; fakat aynı rivayetlerde Beytü’l-mamûr’da 

namaz kıldığı belirtilmemiştir”135

M. Âsım Köksal ise kanaatini net olarak şu cümlelerle ifade etmiştir: “Mescid-i 

Haram, Mekke mescididir ki, Kabe’nin etrafını çevreleyen sahadır. Bu sahaya Mescid-i 

Haram, Harem-i Şerif denilmesi kendisine hürmet ve saygı gösterilmesi icap 

ettiğindendir. Mescid-i Aksâ ise, Beytü’l-Makdis, Beytü’l-mukaddes dediğimiz 

mekândır. Yeryüzünde ilk defa inşa edilen mabet, Mekke’deki Mescid-i Haram, sonra 

Kudüs’teki Mescid-i Aksâ’dır. Buna Aksâ denilmesi, Mescid-i Haram’dan bir aylık uzak 

mesafede bulunmasındandır. Mescidi Aksâ, peygamberlerin toplandığı, ilahi vahiylerin 

menzili, mübarek bir yer olduğundan, Peygamberimizin Mi’râc’ında da burası yol uğrağı 

kılınmıştır.”

 

136

d- Mescid-i Aksâ’da Namaz 

 

Hz. Peygamber (s.a.v.) Mescid-i Aksâ’ya girdi,137 orada İbrahim, Musa ve İsa 

(a.s.)’ın da bulunduğu138 bazı peygamberler bulunmaktaydı.139 Rasûlullah Beytü’l-

Makdis’e geldi, Burak’ı kendisinden önceki peygamberlerin bağladıkları halkaya 

bağladı.140 Orada Peygamberlere imam oldu141 ve iki rekat namaz kıldırdı.142

Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen bir riveyette Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“…Sonra mescide girdim. Orada peygamberleri tanıdım; kimisi kıyamda, kimisi rukû 

ediyor, kimisi de secde halindeydi. Bir süre sonra namaz için kamet getirildi ve ben de 

onlara imam oldum.”

 

143

Diğer bir rivayet şu şekildedir: “…çok geçmeden birçok insan toplandı. Sonra 

müezzin ezan okudu, kamet getirildi, saflar oluşturulmuş vaziyette bize kim imam olacak 

 

                                                
135 Mollaibrahimoğlu, Süleyman, Mi’râc Gerçeği, s.54. 
136 Köksal, M. Âsım, Mi’râc Gecesi, 5. 
137 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 136. 
138 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 360; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; İbn Kesîr, el-Bidâye 
ve'n- nihâye, III,109-110. 
139  Köksal, M. Âsım, İslam Tarihi, II, 207. 
140 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214;  Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 356; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-
Şifâ, I, 143; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 619. 
 141 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 34. 
142 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,110. 
143 İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 17; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 207.  



 24 

diye bekleşirken Cibrîl, elimden tuttu ve beni öne geçirdi; ben de onlara namaz 

kıldırdım.”144

İbn İshâk, Hz. Peygamber’in namaz vakti gelince peygamberlere namaz 

kıldırdığını nakletmiştir.

 

145 İbn İshâk aynı zamanda beş vakit namazın, hicretten on altı 

ay önce İsrâ gecesinde ve Beytü’l-Makdis’te farz kılındığını ifade eden bir rivayet 

zikretmektedir.146

İbn Sa’d’da da şöyle bir rivayet geçmektedir: “…Sonra benim için toplanmış 

peygamberleri, İbrahim, Musa ve İsa’yı gördüm. Düşündüm ki onlara bir imam lazım; 

bunun üzerine Cibrîl beni öne geçirdi. Ben de önlerinde onlara namaz kıldırdım.”

 

147

Bu konuda nakledilen rivayetler, Hz. Peygamber’in Beytü’l-Makdis’e uğradığı, 

orada peygamberlere imam olup namaz kıldırdığı konusunda birbirini destekler 

mahiyettedir.  

 

e- Mescid-i Aksâ’da İkram 

Hz. Peygamber İsrâ gecesi Beytü’l-Makdis’e vardığı zaman orada kendisine bazı 

ikramlarda bulunulmuştur.  

Ebu Hüreyre’den nakledilen bir hadiste “Hz. Peygamber Îliyâ’ya getirildiğinde 

kendisine, şarap ve sütten oluşan iki kadeh getirildi”148 ifadesi geçmektedir. Kaynaklarda 

ise Îliyâ, Beytü’l-Makdis’in bulunduğu şehir olup, Allah’ın evi anlamına gelmektedir.149

Rasûlulllah (s.a.v.), bu ikramlardan sütü seçti. Cebrâil (a.s.), Hz. Peygamber’e: 

“Seni fıtrata yönelten Allah’a hamdolsun, eğer şarabı almış olsaydın senden sonra 

ümmetin azardı, doğru yoldan sapardı.” dedi.

 

 150

Rivayetlerin bazılarında sadece süt ve şarap ikram edilirken

 
151, bazılarında 

bunlara su da ilave edilmiştir.152

                                                
144 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 388;Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-
Şifâ, I, 143; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 207; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III,109-110. 

 Hz. Enes’ten gelen bir rivayette bu ikramda Hz. 

145 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 143; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 
VIII, 207; Müslim, İman 278. 
146 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 277. 
147 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214. 
148 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 618; Buharî, Eşribe 11. 
149 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, VI, 18. 
150 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39; Belâzurî, 
Ensabü’l-Eşraf, I, 300; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 357-358;  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 
52; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,110; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617, 618. 
 151  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52. 



 25 

Peygamber (s.a.v.)’in sütü tercih etmesi üzerine Cebrâil (a.s.): “Sen fıtratı elde ettin. Suyu 

içseydin ümmetin de sen de suda boğulacaktınız. Şarabı içseydin ümmetin de sen de 

sapıtacaktınız" demiştir.153

Yine süt, bal ve şaraptan bahseden rivayetler olduğu gibi

 
154 sadece süt ve baldan 

bahseden rivayetler de vardır.155  Bu rivayetlerin hepsinde Hz. Peygamber sütü tercih 

etmiştir.156

Rasûlullah’ın sütü tercih etmesi ile ilgili Ramazan el-Bûtî şu yorumu yapmıştır:  

“Rasûlullah’ın sütü tercih etmesi, İslam’ın fıtrat dini olduğunun sembolik bir işaretidir. 

Yani bu öyle bir dindir ki; ahkâmında, akidesinde hep, insanın fıtratının gereği olan 

şeylerle uyum sağlar, insanda bulunan temiz fıtratla, aykırılık teşkil eden şeyler İslam’da 

yoktur. Şayet fıtrat, uzunluğu ve boyutları olan bir vücut olsaydı, elbette İslam dini ona 

yetecek kadar geniş bir elbise olurdu. İslam’ın geniş alanlara yayılması ve insanlar 

tarafından çabucak kabul görmesindeki sırların en önemlisi budur. Yani fıtrat dini 

oluşudur.”

 

157

 

 

4- Mİ’RÂC OLAYININ VUKU BULUŞU 

a- Mi’râcın Getirilişi 

Rasûlullah (s.a.v.)’in bu gece yapmış olduğu seyahatte binit olarak Burak bu gece 

boyunca Hz. Peygamberle gitmemiş, onu Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya kadar 

kullanmış, bundan sonra Mi’râc denilen bir vasıta ile devam etmiştir. 158

İbn Sa’d’ın naklettiği rivayette “Sonra onu Makam ile Zemzem arasında bir yere 

götürdüler. Sonra da Mi’râc getirildi; bir de baktı ki o, görüntüsü çok güzel bir şey”

 

159

İbn İshâk’ın naklettiğine göre, Burak’la Beytü’l-Makdis’e kadar gelinmiş, semâya 

yükseliş ise Mi’râc denilen vasıta ile olmuştur. Beyhakî ve İbn Hacer’den gelen rivayette 

 

ifadesi yer almaktadır. 

                                                                                                                                   
152 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 45; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III,109. 
153 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 621. 
154 Buhâri, Eşribe 11; Enbiya 26; Müslim, İman 259,264; Tirmizî, Tıb 18. 
155 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617. 
156 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,109. 
157 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.168-169. 
158 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 204; İbn Kesîr, Mu’cizât, s. 493; el-Bidâye ve’n- Nihâye,  III, 111. 
159 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 213. 



 26 

de bu anlaşılmaktadır. Buna göre, Hz. Peygamber Burak’a bindiğinden, kendisinden önce 

de diğer peygamberlerin ona bindiğinden bahsettikten sonra: “…Sonra ben ve Cibrîl, 

Beytü’l-Makdis’e girdik, namaz kıldım; sonra da bana Mi’râc getirildi.” demiştir.160 

Süyûtî de semâya urûcun Mi’râc adı verilen vasıta ile gerçekleştiğini nakleder.161

Diğer bir rivayet ise şöyledir: Cebrâil (a.s.), Peygamber (s.a.v.)’i Beytü’l-

Makdis'teki Sahra'nın üzerine çıkardı. Peygamber (s.a.v.), bakınca, orada, tabanı 

Sahra'da, tepesi semada, meleklerin inip çıktıkları, bakanların ondan daha güzel bir şey 

görmedikleri bir Mi’râc'ın kurulu olduğunu gördü.

 

162

İbn İshâk'ın bildirdiğine göre: Peygamberimiz (a.s.) buyurmuştur ki: "Beytü’l-

Makdis'te olanlar bittikten sonra, Mi’râc'a götürüldüm. Ben, şimdiye kadar, ondan daha 

güzel bir şey görmedim. O, öyle bir şeydir ki; ölünüz, ölüm anında gözlerini ona 

diker.”

 

163

Mi’râc getirildikten sonra Cebrâil, Rasûlullah’ı kanadının üzerine koydu

 
 ve O’nu 

Mi’râc’a yükseltti.164 Gök kapılarından, Hafaza diye anılan kapıya kadar çıkardı. 

Peygamberimiz (s.a.v)’in Sidretül-müntehâya kadar, göklere yükselişi hep bu Mi’râc ile 

olmuştur.165

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi Burak bu gecede kullanılan tek vasıta olmamış, 

son derece güzel olduğu ifade edilen Mi’râc da bu gece vasıta olarak kullanılmıştır. 

 

b- Semavâta Yükseliş ve Peygamberlerle Görüşme 

Peygamber (s.a.v.) Cebrâil ile birlikte Mi’râc’a binerek dünya semasına 

ulaşmıştır. Kâdî İyâz ve Süyûtî’nin en iyi ve sağlam rivayet olarak zikrettiği Müslim’in 

rivayetine166

Rasûlullah buyurdu ki: 

 yer vererek bu konuyu inceleyelim: 

                                                
160 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44-45; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 391; İbn Hacer, 
Fethu’l-Bârî, VIII, 206. 
161 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 70. 
162 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 310. 
163 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44-45; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,110-111; Zehebî, 
Tarîhu’l-İslâm, I, 638. 
164 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 45; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 52; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III, 111. 
165 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 45;  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III, 111; Zehebî, 
Tarîhu’l-İslâm, I, 637. 
166 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 142; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 11. 



 27 

“Bana Burak getirildi. O beyaz renkli, uzunca, eşekten büyük, katırdan küçük olan 

ve adımını gözün gördüğü en uzak noktaya atan bir canlıdır. Ona bindim, nihayet 

Beytü’l-Makdis’e geldim. Onu peygamberlerin kendisini bağladığı halkaya bağladım. 

Sonra mescide girdim. Orada iki rekat namaz kıldım, sonra çıktım. Cibrîl (a.s.) bana, bir 

şarap kabı, bir süt kabı getirdi; ben sütü tercih ettim. O zaman Cibrîl dedi ki: “Fıtratı 

seçtin.” Sonra bizi semaya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi ki: “Sen 

kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "O (Mi’râc için), gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, 

gönderildi" dedi. Kapı açılıp dünya semasının üstüne çıktığımız zaman, orada oturan, 

sağında ve solunda birtakım karaltılar bulunan, sağına baktıkça gülen, soluna baktıkça da 

ağlayan bir zât ile karşılaştık. Bu Adem’di. Bana ‘merhaba’ dedi ve benim için hayır 

duada bulundu. Cibrîl, “Sağındaki ve solundaki şu karaltılar, onun soyundan gelen 

çocuklarının ruhlarıdır. Onlardan, sağında olanlar Cennetlik, solunda olan karaltılar da 

Cehennemliktirler! Sağına bakınca güler, soluna bakınca da ağlar!" dedi. 

Sonra bizi ikinci semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi ki: 

“Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, gönderildi" dedi. O 

zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki iki teyze oğlu olan İsa b. Meryem ve 

Yahya b. Zekeriyya (a.s.). Bana ‘merhaba’ dediler ve hayır duada bulundular. 

Sonra beni üçüncü semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi 

ki: “Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, gönderildi" dedi. O 

zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki Yusuf (a.s.)! Güzelliğin yarısı ona 

verilmişti. Bana ‘merhaba’ dedi ve hayır duada bulundu. 

Sonra beni dördüncü semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona 

denildi ki: “Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye 

sorulunca, “Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, 

gönderildi" dedi. O zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki İdris (a.s.)! Bana 

‘merhaba’ dedi ve hayır duada bulundu. Allah Azze ve Celle şöyle buyurmuştur: “Onu 

üstün bir makama yücelttik.”167

                                                
167 Meryem, 19/57. 

 



 28 

Sonra beni beşinci semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi 

ki: “Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, gönderildi" dedi. O 

zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki Harun (a.s.)! Güzelliğin yarısı ona 

verilmişti. Bana ‘merhaba’ dedi ve hayır duada bulundu. 

Sonra beni altıncı semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi 

ki: “Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, gönderildi" dedi. O 

zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki Musa (a.s.)! Güzelliğin yarısı ona 

verilmişti. Bana ‘merhaba’ dedi ve hayır duada bulundu. 

Sonra bizi yedinci semâya yükseltti. Cibrîl kapının açılmasını istedi; ona denildi 

ki: “Sen kimsin?”, O da "Cibrîl" diye cevap verdi. "Yanındaki kim?" diye sorulunca, 

“Muhammed” dedi. "Ona gönderildi mi?" diye soruldu. Cibrîl, "Evet, gönderildi" dedi. O 

zaman bizim için kapı açıldı. Bir de baktım ki sırtını Beytü’l-mamur’a dayamış bir 

vaziyette İbrahim (a.s.)! Bana ‘merhaba’ dedi ve hayır duada bulundu. Ona (Beytü’l-

mamur) her gün yetmiş bin melek giriyor ve bir daha geri dönmüyor…”168

Rivayetten de anlaşıldığı gibi Rasûlullah, Beytü’l-mamur’a yükseltilmiştir. 

Beytü’l-mamur; ibadet edip namaz ve tavaf için her gün içine yetmiş bin meleğin girdiği, 

oradan çıktıktan sonra bu meleklerin, kıyamet gününe kadar ikinci kez sıra kendilerine 

gelip de oraya yeniden girmelerinin mümkün olmadığı bir mekândır.

 

169

Bir rivayette de Hz. Musa ile karşılaştığında, Hz. Peygamber (s.a.) onu geçip 

gidince Hz. Musa’nın ağladığı, ona: "Niçin ağlıyorsun?" diye sorulduğunda da: "Nasıl 

ağlamayayım! Benden sonra peygamber olarak gönderilen bir gencin ümmetinden 

cennete girenler, benim ümmetimden girenlerden daha çok" dediği rivayet 

edilmektedir.

 

170

Yine bu rivayetten de anlaşılmaktadır ki; Hz. Peygamber semâvâta yükselmesi 

sırasında birbiri ardınca yedi semâdan geçmiş, onlardan her bir semâdan geçerken o 

semânın bekçisi tarafından Cebrâil (a.s.)’a bir takım sorular sorulmuştur. Semânın her bir 

 

                                                
168 Müslim, İman 259; Bkz. Buhari, Tevhid 37, Menakıb 21; Tirmizî, Tefsir 53; Nesaî, Salât 1; İbn 
Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 48-49; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 383-384; Kâdî İyâz, 
Kitâbü’ş-Şifâ, I, 142; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 11. 
169 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 111; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 632. 
170 İbn Hıbbân, es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, s. 114; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 35; 
Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 630-631. 



 29 

katında bir peygamberle karşılaşmış; birinci semâda Hz. Adem, ikinci de Yahya ve İsa 

üçüncüde Yusuf, dördüncüde İdris, beşincide Harun, altıncıda Musa ve yedincide İbrahim 

(a.s.) ile karşılaşmış ve selamlaşmışlardır.171

Semânın tıpkı yeryüzü gibi yedi kat olmasından çeşitli ayetlerde de 

bahsedilmektedir.

 

172

c- Sidretü’l-Münteha’ya Yükseliş 

 

Hz. Peygamber, yedinci kat semâda İbrahim (a.s.) ile karşılaşmış ve Cebrâil, 

Rasûlullah’ı Sidretü’l-Münteha’ya götürmüştür. 

Sidretü’l-Münteha, yedinci kat göğün üzerinde bulunan ve Allah’tan başkasınca 

bilinmeyen bir makamdır.173Mahlûkatın varabileceği son noktadır.174

Sidre Arapça’da hünnap

 
175 veya lotus ağacına denmekte, münteha ise sıranın sonu 

anlamındadır. Böylece Sidretü’l-Münteha’nın sözlük anlamı “uç noktada veya sıranın 

sonunda bulunan hünnap veya lotus ağacı”dır.176 Hünnap Arabistan kirazına verilen 

isimdir.177

Rasûlullah bu gece Sidretü’l-Münteha denilen bir ağacı gördüğünü ifade etmiş ve 

onunla ilgili bazı tarifler yapmıştır. Hz. Peygamber’in tarifince Sidretü’l-Münteha’nın 

meyveleri Hecer (Hecir) denilen bir bölgenin meşhur testilerine

 

178, yaprakları da fillerin 

kulaklarına benzemektedir.179

                                                
171 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 49; Taberî, Târihu’l-Ümem ve’l-Mülûk, I, 536;İbn Hıbbân, 
es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, s. 113-115; İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali. B. Sâid 
(465/1064), Cevâmiu’s-Sîre, (thk. İhsân Abbâs,Nâsuru’d-Dîn), Dâru’l-Maârif, ty., s. 68; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmil fi’t-Tarih, II, 53-54; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 34-35; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, 
III, 111; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 630-631. 

 

172 Bakara, 2/29; İsrâ, 17744; Mü’minûn, 23/17-86; Fussilet, 41/12; Talak, 65/12; Mülk, 67/3; Nuh, 
71/15; Nebe, 78/12.  
173 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 634. 
174 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55. 
175 Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, s.382. 
176 Mevdûdî, Tefhimu’l-Kur’ân, (trc. Ahmed Asrar), İstanbul, 1995, IV, 3243. 
177 Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, s.862. 
178 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 54. 
179 Buharî, Salat 1; Müslim, İman 259; Menakıb 21; Tirmizî, Tefsir 53; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, 
II, 384; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 142; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye,  III, 112; Zehebî, Tarîhu’l-
İslâm, I, 628; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 11. 



 30 

Sidretü’l-Münteha’nın dibinden dört nehir aktığı ve bu nehirlerden ikisinin zahir, 

ikisinin de batın olduğu, batın olan iki nehrin cennette olduğu; zahir olanların ise, birinin 

Nil, diğerinin ise Fırat olduğu rivayet edilmektedir.180

Süleyman Ateş, Sidretü’l-Münteha’ya farklı bir anlam vermiş ve onun “son ağaç” 

manasına geldiğini, Hira mağarasının yakınında bulunduğunu ve Hz. Peygamber’in 

Cibrîl’i ilk defa onun yanında gördüğünü iddia etmiştir.

 

181

Bu ağacın kökünün altıncı semâda, dallarının ise yedinci semada yer aldığı 

rivayetler arasındadır.

  Ancak İsrâ ve Mi’râc ile ilgili 

rivayetlerde böyle bir bilgiye rastlayamadık. 

182 Sidretü’l-Münteha’nın gölgesi bütün gökleri ve cenneti 

gölgelemekte; etrafı yakut, zümrüt veya buna benzeyen taşlarla çevrelenmektedir. 

Rasûlullah güzelliğini tarif ederken “Allah’ın yarattığı mahlûkattan hiç kimse onu tarif 

edemez” buyurmuştur.183

Sidretü’l-Münteha’nın arşın sağında bulunan bir ağaç olduğu, bundan öteye Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’den başka hiç bir peygamberin, melek ve cinin geçemediği de ifade 

edilmiştir.

 

184

Bütün peygamberlerin, meleklerin ve yaratılmışların işleri Sidretü’l-Münteha’da 

son bulur. Yaratılmışların ilmi onda son bulur, onun yukarısında bulunanlar hakkında 

kimsenin bir bilgisi bulunamaz. Yeryüzünden semâya çıkan onda son bulur ve yeryüzüne 

inen de ondan alınır.

 

185

Kısaca, Sidretü’l-Münteha’ya, Allah’ın emirlerinin ve yeryüzünden yükselen 

amellerin ulaştığı son nokta; mahlûkatın ilminin son bulduğu, ondan ötesini Allah’tan 

başka kimsenin bilmesinin mümkün olmadığı yer diyebiliriz. 

 

                                                
 180 İbn Hıbbân, es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, s. 115; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 
54-55. 
181 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, İstanbul, 1988, IX, 110-111. 
182 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 212; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 310. 
183 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 384; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 142; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 
VIII, 212; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 11. 
184 Efe, Ahmet, Siret-i Rasûl, s. 100. 
185 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 373; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 144; İbn Kesîr, Tefsir, IV, 252; 
Tirmizî, Tefsir 53; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 625; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 216. 



 31 

d- Refref ve Allah Teâlâ ile Buluşma 

Daha önce İsrâ ve Mi’râc gecesi kullanılan vasıtalardan birinin de Refref 

olduğunu belirtmiştik. Kur’an-ı Kerim’de Rahman Sûresi 76. âyette Refref kelimesi 

geçmekte ve bu kelimeye “yeşil yastıklar, döşeme, elbise” gibi anlamlar verilmektedir. 

Rasûlullah (s.a.v.) Sidretü’l-Münteha’yı müşahede ettikten sonra yemyeşil bir 

Refref’in (ipek döşeme, döşek) birden ufku kapladığını ifade etmektedir.186 Hz. 

Peygamber (s.a.v.) Refref’in üzerine oturmuş, Cebrâil (a.s.) Hz. Peygamber’den 

ayrılmıştır.187 Hz. Peygamber Rabbi’ne yükseltilmiştir.188

Bu rivayetlerden Refref’in Rasûlullah’ın Sidretü’l-Münteha’dan sonra binmiş 

olduğu vasıtanın adı olduğunu anlamaktayız. Rasûlullah Burak ve Mi’râc’dan sonra güzel 

görünüşlü, yeşil örtü (döşeme, yastık, döşek) olan Refref’i de vasıta olarak kullanmıştır. 

 

İsrâ ve Mi’râc ile ilgili bazı rivayetlerde, Hz. Peygamber’in bu gece kalem 

seslerini(cızırtılarını) yani meleklerin bir şeyler yazması sonucu kalemlerden çıkan sesleri 

duyduğu bir yere kadar yükseltildiğinden bahsedilir.189 İbn Hacer, kalem seslerinden 

kastedilen şeyin Allah’ın takdir ettiği şeylerin melekler tarafından yazılırken kalemlerin 

çıkardığı sesler olduğu kanaatindedir.190

Daha sonra bütün sesler kesilmiş ve Hz. Peygamber (s.a.v.) Yüce Rabbi’nin 

“Korkma, Muhammed yaklaş” buyruğunu işitmiştir.

 

191 Hiç kimsenin erişememiş olduğu 

yakınlık makamına Rasûlullah (s.a.v.) böylece ulaşmıştır.192

Muhammed (s.a.v.), bu karşılaşmada Tahiyyat’dan ibaret şu selamı vermişti: “et-

tahıyyâtü lillâhi ve’s-salavâtü ve’t-tayyibât (Kudsî, saf ve gönülden selamlar Allah’a 

aittir)”.

 

193

                                                
186 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 372; Buharî, Bediü’l-halk 7, Tefsir 340. 

 Allah (c.c.) buna şöyle cevap verir: “es-selâmü aleyke eyyühe’n-nebiyyü ve 

rahmetullâhi ve berakâtüh (Ey Nebi, selam sana, Allah’ın rahmeti ve ilâhi bereketleri 

senin üzerine olsun). Muhammed (s.a.v.) şöyle mukâbele eder: “es-selâmü aleynâ ve alâ 

187 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 162. 
188 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, II, 35; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, c. 3, s. 112. 
189 Buhârî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail (256/870), Sahîhu’l-Buhârî, (thk. Mustafa Dîb Buğa), I-
VII, Beyrut, 1410/1990, Salat 1, Enbiyâ 7; Müslim, İman 263; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 143; 
İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 213; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 381; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, 
I, 140,148; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye,  III, 112; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 628. 
190 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, II, 7. 
191 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 160;  Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 312. 
192 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 163; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, 312. 
193 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55. 



 32 

ibâdillahi’s-sâlihîn (Bizlere ve iyi iş ve hareketlerde bulunan Allah’ın sâlih kullarına 

selam olsun).194

İbn Abbas’tan gelen bir rivayette “Muhammed Rabbini gördü” buyrulmaktadır.

 
195 

İkrime, İbn Abbas’tan bu rivayeti nakletmiş ve “Allah: “Gözler O’nu göremez; halbuki 

O, gözleri görür.”196 diye buyurmuyor mu?” şeklinde İbn Abbas’a sorunca: “Yazık sana! 

O tam anlamıyla nuruyla tecelli ettiği zamandır; halbuki Hz. Peygamber onu iki defa 

görmüştür.” diye karşılık verdi.197

Bu karşılaşmadan sonra Allah Teâlâ, Hz. Muhammed (s.a.v.)’e vahyetmek 

istediğini vahyetti ve Hz. Muhammed ru’yetle mümtaz kılındı.

  

198

Bu konu ile ilgili Kur’an-ı Kerim’d e; “İki yay arası (kab-ı kavseyn) kadar hatta 

daha da yakın oldu; bunun üzerine kuluna vahyini bildirdi. Gözleri ile gördüğünü kalbi 

yalanlamadı. Onun görmekte olduğu şeyler hakkında şimdi kendisi ile mücadele mi 

ediyorsunuz. Andolsun ki onu Sidretü’l-Münteha’nın yanında önceden bir defa daha 

görmüştü.”

 

199

Taberî, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Sidretü’l-Münteha’da Allah’a iki yay arası 

mesafe kadar yaklaştığını, Allah Teâlâ’nın Sidre’yi kapladığını ve Allah’ın kuluna 

vahyetmek istediğini vahyettiğini ifade etmiştir.

 buyrulmuştur.  

200

Ru’yetullâh meselesi âlimler arasında tartışma konusu olmuş; bazıları, bu gecede 

Hz. Peygamberin Rabbini görmesinin mümkün olduğunu, akla aykırı bir yönünün 

olmadığını söylerken, bazıları da bunun aksini iddia etmişlerdir. Bazı tartışmalar da 

Necm Suresi’nin 13 -14. ayetlerinden yola çıkarak “iki kez mi; yoksa bir kez mi gördü, 

ikinci gördüğü Cebrâil miydi? soruları üzerinedir. Bu konuya ayrıntılı olarak üçüncü 

bölümde yer vereceğimiz için burada detaylarına yer vermeyeceğiz. 

  

                                                
194 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 137-138; Efe, Ahmet, Siret-i Rasûl, s. 99. 
195 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 158-159; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 218-219 . 
196 En’âm, 6/103. 
197 Tirmizi, Tefsir 53. 
198 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 384; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 158-159; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, 
I, 626;  İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 218-219. 
199 Necm, 53/9-14. 
200 Taberî, Târihu’l-Ümem ve’l-Mülûk, I, 536. 



 33 

e- Beş Vakit Namazın Farz Kılınması ve Hz. Peygamber’e Verilen Diğer 

Hediyeler 

İsrâ ve Mi’râc gecesinde Rasûlullah’a verilen hediyelerin başında namaz 

gelmektedir. Mi’râc’ta Allah Teâlâ müminler için elli vakit namazı farz kılar. Hz. 

Peygamber’le görüşen Hz. Musa bunun ümmeti için ağır geleceğini ve çok fazla 

olduğunu söyler. Dolayısıyla Hz. Peygamber, Hz. Musa ile Allah Teâlâ arasında 

namazlar beş vakte ininceye kadar gider gelir. Allah (c.c.), bu beş vakit namazın her 

birinin sevabının on sevap olduğunu beyân eder. Bu beş vakit namaz yine elli vakit 

namaz hükmündedir.201 Namazlar beş vakte indikten sonra Hz. Musa, Hz. Peygambere 

tekrar Rabbine dönmesini istemiş. Hz. Peygamber ise, “Rabbim’den utanır oldum” 

demiştir.202

Bu gecede Rasûlullah’a beş vakit namazla

 
203 birlikte Bakara Sûresi’nin son 

ayetleri verilmiş ve ümmetinden Allah’a şirk koşmayanlardan mukhimat 

bağışlanmıştır.204 Mukhimat ise insanı cehenneme sürükleyen büyük ve tehlikeli günahlar 

demektir.205

Dolayısıyla bu gece Hz. Peygamber’e Bakara Sûresi’nin son ayetleri ile birlikte 

Allah’a hiç bir şeyi ortak koşmadığı sürece ümmetinin büyük günahlarının bağışlanacağı 

müjdesi Allah (c.c.) tarafından verilmiştir.

 

206

Cennete ilk giren peygamberin Hz. Muhammed, ümmetin ise O’nun ümmeti 

olacağı müjdesi ve bir kişi iyiliğe niyet ettiği zaman ona on sevap verileceği, iyiliğe niyet 

edip yapmadığı zaman yine iyilik yapmış sayılacağı, kötülüğe niyet edip de onu yaparsa 

bir kötülük yapmış sayılacağı müjdesi de verilen hediyeler arasında zikredilmektedir.

 

207

                                                
201 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 384; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 138; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-
Tarih, II, 56; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112. 

 

202 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 49-50; Taberî, Târihu’l-Ümem ve’l-Mülûk, I, 536; İbn 
Hıbbân, es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, s. 115-117; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55-
56; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 36; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 628; Buharî, Salât 1, Enbiya 7; 
Müslim, İman 263; Nesâî, Salât 1. 
203 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, s. 68; el-Kevserî, Muhammed Zâhid (772/1371), Makâlâtü’l-Kevserî, 
(nşr. Dâru’s-Selâm), Kahire, 1998, s.314.  
204 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 373; Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 142; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 
265; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 312. 
205 İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, IV,19. 
206 Müslim, İman 279; Tirmizî, Tefsir 53; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 387. 
207 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 246. 



 34 

f- Hz. Peygamber’e Cennet - Cehennemin Gösterilmesi ve Mekke’ye Dönüş 

Hz. Peygamber’e Allah (c.c.) vahyedeceğini vahyettikten sonra Peygamber’in 

Cebrâil (a.s.) tarafından cennete götürüldüğü rivayet edilmektedir.208 Ancak, yedinci kat 

semâda Hz. İbrahim ile karşılaştıktan sonra cennete götürüldüğü daha sonra Sidretü’l-

Münteha’ya götürüldüğü de rivayetler arasındadır.209

Peygamber (s.a.v.) cenneti tasvir etmiştir. Cennetin eni gökler kadar olup, orada 

inciden, yakuttan köşkler bulunmakta

 

210 ve toprağı misk gibi kokmaktadır.211 Yine 

Rasûlullah inci, yakut ve miskin üzerinde akmakta olduğu bir ırmak ve ırmağın iki 

yanında dizili inciden yapılmış içi boş kubbeli evler görmüştür. Bu ırmağın ne olduğunu 

Cebrâil’e sormu ş, O d a k endisine verilen Kevser ırmağı olduğunu söylemiştir. Kevser 

ırmağının suyu baldan tatlı ve sütten daha akdı. 212 Kevser ırmağının cennette 

bulunduğuna dair birçok rivayet de mevcuttur.213

Daha sonra Peygamber (s.a.v.) Malik ve Deccal’ı görmüş ve ona cehennem de 

gösterilmiştir.

 

214 İbn Abbas Rasûlullah’ın Deccal’ı esas kılığında gördüğünü rivayet 

etmektedir.215

Rasûlullah, cehennem meleğini gördüğü zaman Cebrâil (a.s.)’a bu meleğin neden 

diğer melekler gibi gülmediğini sormuş, Cebrâil (a.s.) ise “Ne senden önce güldü ne de 

senden sonra gülecek” cevabını vermiştir.

 

216 Rasûllulah susuzluk azaplarını, azap 

zincirlerini, azap haşeratlarını, oradaki azapları da görmüştür.217

                                                
208 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; Müslim, İman 263; Tirmizî, Tefsir 18. 

 Yine yetim malı 

209 Taberî, Târihu’l-Ümem ve’l-Mülûk, I, 536. 
210 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55. 
211 İbn Seyyidi’n-Nâs, Uyûnü’l-Eser, I, 247; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 629. 
212 Taberî, Târihu’l-Ümem ve’l-Mülûk, I, 536; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55. 
213Buhârî, Rikâk 53; Ebû Dâvûd, Süleyman b. El-Eş’as es-Sicistânî (275/889), Süneni Ebû Dâvûd, 
Beyrut, 1409/1988, Sünnet 26; Tirmîzî, Ebû İsa Muhammed b. İsa (279/892), el-Camiu’s-Sahih ve 
Hüve Sünenü’t-Tirmîzî, Beyrut, ty.,Tefsîr 89; İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed (273/886), Sünen, 
Kahire, ty., Zühd 39; Nesâî, Ebu Abdurrahman Ahmed b. Şuayb, es-Sünenü’l-Kübra (215/303), 
Beyrut, 1411/1991, İftitâh 21; Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahmân (225/840), Süneni 
Dârimî, I-II, Beyrut, 1407, Sünen, II, 435; Ahmed b. Hanbel, Ahmed Ebû Abdillah eş-Şeybânî 
(241/855), el-Müsned, I-VI, İstanbul, 1992, II, 67. 
214 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s.275; İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 45-46; Buharî, 
Bediü’l-halk 7, Enbiya 26; Müslim, İman 266-267.  
 215 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 623. 
 216 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 45. 
217 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 55. 



 35 

yiyenlerin, faiz yiyenlerin, zina yapanların ve tesettürsüz kadınların uğrayacakları ceza da 

Rasûlullah’a gösterilmiştir.218

 

 

Peygamber (s.a.v.) cennet ve cehennem hallerini gördükten sonra, Cebrâil (a.s.)’la 

Beytü’l-Makdis’e tekrar gelip Burak’ı bağladığı yerden almış ve Mekke’ye geri 

dönmüştür.219

İbn Kesîr’de şöyle bir ifade yer almaktadır: “Âlimler, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

diğer peygamberlerle cemaat olup onlara namaz kıldırdığı hususunda farklı görüşler 

beyan etmişlerdir. Kimine göre semadan indikten sonra onlara imamlık edip namaz 

kıldırmıştır. Nitekim bazı ifadeler de buna delalet etmektedir ki uygun olan da budur.”

 

220

Yine İbn Kesîr konuyla ilgili olarak şunları ifade etmektedir: “Kuvvetli rivayetlere 

göre peygamberler kendisini tazim etmek ve ikramda bulunmak için, Allah'ın yüce 

makamından inerken onunla birlikte Mescid-i Aksâ'ya indiler. Tıpkı misafir uğurlar gibi, 

onu uğurladılar. Demek ki daha önce kendisiyle bir araya gelip toplanmamışlardı. 

 

Bu sebepledir ki Peygamber (s.a.v.) semâya çıktığında, her peygamberle 

görüşürken kendisinden önce Cebrâil, o peygambere selam veriyor, sonra Hz. 

Peygamber'e: "Bu falan zattır. Kendisine selam ver." diyordu. Eğer semâya çıkmadan 

önce peygamberlerle toplanıp görüşmüş olsaydı, Cebrâil'in ikinci kez onları kendisine 

tanıtmasına ihtiyaç duyulmazdı. Şöyle demiş olması da bunu ispatlıyor: “Namaz vakti 

geldiğinde, onlara imamlık yaptım.” O zaman sabah namazının vakti olmuştu. Cebrâil'in 

teklifi üzerine imam olarak önlerine geçti. Aslında Cebrâil, yüce Rabbinin emrine da-

yanarak ona böyle bir teklifi yapmıştı. Bazıları buna dayanarak demişler ki: Büyük imam, 

namaz kıldırma hususunda ev sahibinin önüne geçme hakkına sahiptir. Çünkü Mescid-i 

Aksâ, o peygamberlerin mahalleri ve ikamet yerleri olduğu halde Rasûlullah (s.a.v.), 

önlerine geçip onlara imamlık etmiş ve namaz kıldırmıştı. Sonra orad an çıkıp  Bu rak’a 

bindi ve Mekke'ye döndü. Gayet sebatlı, sükûnetli ve vakarlı bir şekilde sabahladı.”221

 

 

 

                                                
218 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 47. 
219 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214-215; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III, 111. 
220 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 111. 
221 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 113. 



 36 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSRÂ VE Mİ’RÂC’IN İLÂNI VE YANKILARI 

 

1- HZ. EBU BEKİR’İN VE ASHABIN TAVRI 

Hz. Peygamber (s.a.v.) İsrâ ve Mi’râc olayını insanlara anlatınca tepkileri farklı 

farklı olmuştur. Kimisi onu tereddütsüz kabul etmiş, kimisi inkâra yönelmiş ve çeşitli 

sorular sormaya başlamıştır. Başta Hz. Ebu Bekir olmak üzere bu olay Müslümanlardan 

büyük çoğunluğunun imanını artırırken222, az sayıda da olsa bazılarının irtidadına sebep 

olmuştur.223 İsrâ ve Mi’râc olayı anlatıldığı zaman hiç tereddütsüz kabul edip; inancı ve 

teslimiyeti ile tüm müminlere örnek olan tavır Hz. Ebu Bekir’in tavrıdır. Bu teslimiyeti 

ve hiç şüphe duymadan Hz. Peygamber (s.a.v.)’i tasdik etmesinden dolayı Hz. Ebu Bekir, 

“Sıddîk” diye isimlendirilmiştir.224

Hz. Peygamber, İsrâ ve Mi’râc’ı insanlara anlatmaya giderken; Ebû Tâlib’in kızı 

Ümmü Hânî, onu yalanlamalarından ve eziyet etmelerinden korkarak, Hz. Peygambere 

engel olmak istemiştir. Hz. Peygamber ise bu olayı anlatması gerektiğini söyleyerek onun 

yanından ayrılmıştır. 

 

225 Bir rivayete göre Hz. Peygamber bu olayı ilana giderken 

Cebrâil’e (a.s.), “kavmim beni tasdik etmezler” demesi üzerine Cebrâil: Ebu Bekir seni 

tasdik eder demiştir.226

Rasûlullah (s.a.v.) İsrâ ve Mi’râc olayını insanlara anlattıktan sonra bu durum 

hakkında birçok insan fitneye düştüğünde, bazıları Hz. Ebu Bekir’e gelmiş ve hadiseyi 

anlatmıştır. Bunun üzerine o, Hz. Peygamber’i (s.a.v.) kastederek “Onun doğru 

söylediğine şehâdet ederim” demiştir. “Bir gece içinde Şam’a gidip sonra Mekke’ye geri 

döndüğüne mi şehadet ediyorsun?” dedikleri zaman: “Evet, ben bundan daha ötesini bile 

 

                                                
222 el-Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî, s.314. 
223 Buharî, Fezâilü’s-Sahabe70; Müslim, İman 276, 278.İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III,110; 
Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 620; Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, I, 215. 
224 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 40; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 363; İbn Kuteybe, Ebû 
Muhammed Abdullah b. Müslim (276/889), el-Maârif, (thk. Muhammed İsmâil Abdullah es-Sâviy), 
Beyrut, 1970, s. 73; İbn Abdilberr, Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah Muhammed (463/1071), ed-Dürer fî 
İhtisâri’l-Meğâzî ve’s-Siyer, (thk. Şevki Dayyif), (nşr. Daru’l-Maarif), ty., s.65; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 
fi’t-Tarih, II, 56; İbn Kesîr, Tefsir, III, 21-22; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 621. 
225 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 43; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n- nihâye, III, 110; Zehebî, 
Tarîhu’l-İslâm, I, 619. 
226 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 43; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 215;  İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III, 110; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 623. 



 37 

tasdik ediyorum, onun semâdan getirdiği haberi tasdik ediyorum” diyerek karşılık 

vermiştir.227

Daha sonra Hz. Ebu Bekir, Hz. Peygamber’in yanına gitmiş ve olayın 

doğruluğunu Hz. Peygamber’e tasdik ettirdikten sonra; Allah Rasûlü’ne: “Ey Allah’ın 

peygamberi, onu (Beytü’l-Makdis) bana tarif et, çünkü ben oraya gittim” demiştir. Bunun 

üzerine Beytü’l-Makdis Rasûlullah’ın gözü önüne gelmiş ve ona bakarak Hz. Peygamber 

onun özelliklerini tarif etmiştir. Bunun üzerine Hz. Ebu Bekir: “ben şehâdet ederim ki sen 

Allah’ın Rasûlü’sün” demiştir.

 

228 İbn Kesîr’e göre; Hz. Ebu Bekir’in bu tasviri istemesi, 

müşriklerin duymaları ve Rasûlullah’ın anlattığı haberlerin doğru olduğuna inanmaları 

içindir.229

Hz. Peygamber’den, Beytü’l-Makdis’i tarif etmesini müşrikler de istemişlerdir. 

Ama onlar, Hz. Peygamber’in yanılmasını istercesine farklı farklı sorular sormakta ancak 

umduklarına nail olamamaktadırlar. Bir sonraki konuda bu olayları detaylı olarak 

inceleyeceğiz. Hz. Ebu Bekir’in bu tasviri isteme amacı ile müşriklerin amacı birbirinden 

tamamen farklıdır. Kanaatimizce, Hz. Ebu Bekir’in bu tasviri istemesinin sebebi, olaya 

inanmadığı için değil –bilmekteyiz ki bu olayı daha Hz. Peygamber (s.a.v.)’den 

duymadan tasdik etmiştir- kendisi Beytü’l-Makdis’i bildiği için oradaki inanmayanlara 

olayın doğruluğunu kanıtlayabilmek, Hz. Peygamber (s.a.v.)’e bu konuda yardımcı olmak 

içindir. Aynı zamanda kalbinin daha çok mutmain olması için de böyle bir tasviri istemiş 

olabilir. Yukarıda da belirttiğimiz gibi Hz. Ebu Bekir her zaman olduğu gibi yine bu 

davranışıyla da müminlere örnek olmuş ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’i hiç şüphesiz tasdik 

ederek “Sıddîk” ismine mazhar olmuştur. 

 

 

                                                
227 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39-40; Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 363; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; İbn Kesîr, Tefsir, III, 21;  Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 620; el-Bûti, M. Said 
Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.162. 
228 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 40; İbn Kesîr, Tefsir, III, 21-22; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 
617. 
229 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 113. 



 38 

2- MÜŞRİKLERİN TAVIRLARI 

Hz. Peygamber (s.a.v.) Kabe’nin “Hicr” olarak anılan yerinde durup, Kureyş 

müşriklerine İsrâ ve Mi’râc olayını haber verince onlar şaşırdılar ve O’nu yalanladılar.230 

Hz. Peygamber üzgün bir halde bir kenarda otururken; Ebu Cehil geldi ve yanına oturdu. 

Ona alaylı bir şekilde “bu gece yararlandığın bir şey var mı?” diye sordu. Rasûlullah da 

“evet, bu gece Beytü’l-Makdis’e götürüldüm” dedi. Ebu Cehil yine alaylı bir tavırla bu 

olayı yaşadıktan sonra Mekke’de sabahlayıp sabahlamadığını sordu. Rasûlullah buna da 

“evet” dedi. Ebu Cehil, Hz. Peygamber’in anlattıklarını başka kimselere anlattığında 

insanların kendisine inanamayacakları düşüncesi ile; “eğer kavmini senin için çağırırsam 

anlattıklarını onlara da anlatır mısın?” dedi. Rasûlullah “evet” cevabını verince; Ka’b b. 

Lüey oğullarını çağırdı. Rasûlullah olanları onlara da anlatınca, O’nu yalanlamak için, 

inkâr ve şaşkınlıklarından kimisi alkışlarken231 kimisi elini başının üzerine koydu.232

Müşrikler bu olaya hem hayret etti hem de sevindi. Sevinmelerinin sebebi Hz. 

Muhammed’in yalancılığı konusunda açık bir delil bulduklarını zannetmeleriydi. Onlara 

göre bu olay, Hz. Muhammed’e inananları çözecek, inananların O’nun etrafından 

ayrılmalarına sebep olacaktı. Ayrıca İslam’a girip girmemekte tereddüt edenler de bu 

olay ile Müslüman olmaktan vazgeçeceklerdi. Bu hayal ile ilk Hz. Ebu Bekir’e koştular, 

Hz. Ebu Bekir’in Rasûlullah’a şüphesiz inanması müşriklerin bu hayallerini yıkmıştı.

 

233

a- Müşriklerin Rasûlullah’tan Beytü’l-Makdis’i Tasvir Etmelerini 

İstemeleri 

 

Müşriklerin içinde Beytü’l-Makdis’i bilenler vardı. Hz. Peygamber (s.a.v.)’den 

mescidi anlatmasını istediler. Hz. Peygamber’den bu olay şöyle rivayet edilmektedir: 

“Onlara anlatmaya başladım. Sonunda bazı vasıfları karıştıracağım sırada, mescid 

gözümün önüne getirildi. Ben de ona bakarak anlattım. Onların sorularını cevapladım.234 

Bunun üzerine müşrikler “isabet ettin” dediler.”235

                                                
230 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 39; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 215;  İbn Kesîr, el-
Bidâye ve'n- nihâye, III, 110; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 619. 

 

231 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 113. 
232 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 309; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, 
I, 622. 
233 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 235. 
234 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 39; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 
620. 
235 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 309; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 622. 



 39 

Rasûlullah (s.a.v.)’e müşrikler Beytü’l-Makdis ile ilgili birçok sorular sordular. 

Ancak Rasûlullah, İsrâ gecesi Beytü’l-Makdis’i çok detaylı incelememişti. Rasûlullah 

orayı ziyaret ettiğinde bakışları ile etrafı süzmeyi, direklerin sayısını ve şeklini aklında 

tutmayı düşünmemişti. Bunun üzerine Allah (c.c.), Rasûlullah ile Beytü’l-Makdis 

arasındaki perdeyi kaldırdı, şeklini gözünün önüne getirdi ve böylece Rasûlullah 

müşriklerin sorularını birer birer cevapladı.236 Müşrikler, mescidin kaç kapısı olduğuna 

varıncaya kadar her şeyi sormuşlardı.237

b- Rasûlullah’ın Gördüğü Kervandan Haber Vermesi ve Müşriklerin Tavrı 

 

Müşrikler Beytü’l –makdis hakkında sordukları sorulardan cevap alınca kervanları 

hakkında soru sormaya başlamışlardır.238 Rasûlullah (s.a.v.) onlara gördüğü deve 

kervanlarından ve onlardaki bir takım özelliklerden bahsetmiş ve kervan dönünce 

Rasûlullah’ın anlattıklarının hepsinin doğru olduğuna müşrikler şahit olmuşlardır.239  

Müşriklerden biri, başka bir deve kervanı hakkında soru sormuş. Rasûlullah da “o 

kervana rastladığını, o kervanın develerini kaybettiklerini ve o deveyi aramaya 

gittiklerini” söylemiştir.240 Daha sonra Hz. Peygamber devamla şunları söylemiştir: “Bu 

kervanın içinde su bulunan bir kapları, kabın üzerinde de bir örtü vardı. Susamıştım 

örtüyü açıp, suyu içtim ve örtüyü tekrar kapattım.” Rasûlullah kervanın önünde; üzerinde 

siyah ve alaca renkli iki çuval bulunan, boz siyah renkli erkek bir devenin bulunduğunu 

da onlara haber vermiştir.241

Rasûlullah (s.a.v.) gördüğü başka bir kervan hakkında da şu bilgileri vermektedir: 

“Şu mekânda bir kervana rastladım. Bir hayvanın sesi develerini ürkütmüş ve bir develeri 

kaçmıştı. Onlara kaçan develerinin yerini gösterdim.”

 

242

Bunun üzerine müşrikler, Rasûlullah’ın verdiği haberleri yalanlama umudu ile 

kervanları beklemeye başladılar. Rasûlullah’ın tarif ettiği kervanlardan birini 

gördüklerinde, tarif üzere; kervanın önünde, üzerinde siyah ve alaca renkli iki çuval 

 

                                                
236 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.162. 
237 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 215. 
238 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 200; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 315. 
239 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 215; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 39; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 
617. 
240 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; İbn Kesîr, Tefsir, III, 22. 
241 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 
316. 
242 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56. 



 40 

bulunan, boz siyah renkli erkek bir deve vardı.243 Kervandakilere su kabını sorduklarında; 

onun su dolu olduğunu, üzerinde örtü bulunduğunu, fakat örtüyü açtıklarında su 

bulamadıkları cevabını aldılar. Müşrikler diğer kervan sahiplerine de soracaklarını 

sordular. Onlar da, develerden birinin ürktüğünü ve bir adamın sesini işittiklerini ve 

onların develerinin yerini gösterdiğini söylediler.244 Bazıları da bu işittikleri sesin 

Rasûlullah’ın sesi olduğunu söylemiştir.245

 Müşrikler kervana dair en ince ayrıntılara, develerin, çobanların sayısına 

varıncaya kadar her şeyi sormuşlar ve Rasûlullah’tan doğru cevapları almışlardır.

 

246 

Müşrikler Rasûlullah’ın verdiği haberlerin doğru olduğunu gördükleri halde yine de iman 

etmemişler,247 Rasûlullah (s.a.v.)’i sihirbazlık ile suçlamışlardır.248

Hz. Peygamber’in müşahade ettiği İsrâ ve Mi’râc’a iman etmek tamamen 

teslimiyeti gerektiren bir olaydır. Bu olaya imanı kuvvetli mü’minler iman edebilmişler 

ancak müşrikler için inanmak oldukça güç bir hadisedir. Müşrikler olayı akılları ile izah 

edememişler, bir takım somut deliller isteme yoluna gitmişler ve Hz. Peygamber’in yalan 

söylediğini ispat etmek için birbirleri ile yarışırcasına Beyt’ül-Makdis’i tasvir etmesini 

istemişlerdir. İlk yalanlama ümitlerine doğru cevapları alınca bu kez kervanlarından 

haber istemişler, kervanları ile ilgili Hz. Peygamber’in verdiği bilgilerde de bir yanılma 

olmamıştır. Ancak yine de müşrikler inkârlarında direnerek Hz. Muhammed (s.a.v.)’i 

yalancılık ve sihirbazlıkla itham etmişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
243 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56. 
244 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44. 
245 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 617. 
246 İbn Kesîr, Tefsir, III, 22; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 200. 
247 İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 215. 
248 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, II, 56; Diyârbekrî, Târîhu’l-Hamîs, I, 316. 



 41 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İSRÂ VE Mİ’RÂC İLE İLGİLİ RİVAYETLER ÜZERİNE 

TARTIŞMALAR 

 

1- ALLAH’IN TECELLİSİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER 

İsrâ ve Mi’râc’ın aslında ve vukûunda âlimler ittifak etmişler fakat Allah’ın 

tecellisi ve olayın mahiyeti gibi konularda ihtilafa düşmüşlerdir. Bu ihtilafların başlıca 

sebebi olayın esrarengizliği ve azametidir. İsrâ ve Mi’râc, bizim beşerî idrakimizin 

fevkinde bir hadisedir. Bu olayda zaman ve mekân kaydı ortadan kalkmaktadır.  

 “Rasûlullah’a İsrâ ve Mi’râc olayı ile ilgili müşrikler birçok soru sormuş, hatta 

bunları ona en yakın sahâbîler bile sormuştur, bu suallerden biri de; Rasûlullah’ın Allah’ı 

görüp, görmediği meselesidir.”249 Rasûlullah’ın Allah Teâlâ ile konuşması hususunda 

âlimler arasında ihtilaf yoktur; ancak Allah’ı görüp görmediği ile ilgili ihtilaflar 

mevcuttur.250

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Mi’râc’ta Allah’ı görüp görmediği meselesi, onun 

Sidretü’l-Münteha’da “iki yay aralığı kadar (kabe kavseyn) ” Allah’a yaklaştığını ve 

O’nu gördüğünü bildiren ayetlere

 

251 dayanır. Bu ayetlerde söz konusu edilen yaklaşmanın 

kimler arasında meydana geldiği ve Rasûlullah’ın kimi gördüğü iki şekilde 

anlaşılmaktadır: Sahâbeden Hz. Aişe, Abdullah b. Mes’ûd, Ebu Zer el-Gıfâri ve Ebû 

Hüreyre “yaklaşma” hadisesinin Hz. Peygamber ile Cebrâil arasında olduğunu kabul 

eder. Diğer görüş ise “yaklaşma”nın doğrudan Allah ile Rasûlullah arasında meydana 

geldiği şeklindedir. Enes b. Malik’ten Şerik b. Abdillah yoluyla gelen rivayet buna delil 

teşkil etmektedir.252 İbn Abbas'tan gelen sahih bir rivayete göre Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

Allah’ı gördüğü ifade edilmektedir. Yine ondan gelen sahih bir rivayette ise 

“Peygamberimiz, Rabbini kalbiyle görmüştür” buyurmaktadır.253

                                                
249 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 139. 

 

250 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye,  III, 112. 
251 Necm, 53/7-14. 
252 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112; Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA., XXX, 134. 
253 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 36. 



 42 

Ebu Zer Rasûlullah (s.a.v.)’e şöyle soruyor: “Allah’ı gördün mü?”, Rasûlullah’ın 

cevabı şöyle oluyor. “O, bir nurdur; O’nu nasıl görebilirim?”254

Kasım b. Muhammed isnadıyla gelen bir rivayette Hz. Aişe’nin şöyle dediği 

rivayet edilmektedir: “Kim, Muhammed Rabbini gördü diyorsa, Allah'a gerçekten büyük 

bir iftira atmış olur. Ama Efendimiz biri yaratılış kılığı, diğeri göründüğü sureti ile olmak 

üzere Cebrâil'i ufukların arasını kaplamış olarak gördü.”

 

255 Yine Hz. Aişe bu konuda 

etrafındaki talebelere şöyle diyor: “Kur’ân’a göre insanın bakışları Allah’a varmaz,256 

yine ona göre Allah bir kimse ile ya vahiy yoluyla konuşur ya da bir örtü arkasından 

konuşur.257” Aynı konuda Kur’ân’da yer alan: “O, kendisini bir diğer defasında Sidret’ül-

münteha yakınında gördü”258 ve “Muhakkak ki Hz. Peygamber (s.a.v.), O’nu pek berrak 

bir ufukta gördü.”259 şeklindeki ayetler kendisine hatırlatıldığında da Hz. Aişe durumu 

şöyle açıklamaktadır: “Rasûlullah gördüğü bu şeyi, Allah değil de, Cebrâil’in kendi  

melek kılık ve görünüşündeki hali olarak bizzat bize izah etti.”260

"Andolsun onu başka bir kere daha görmüştür" ayetini Ebû Hüreyre (r.a.)'ın 

"Efendimiz Cebrâil’i görmüştü" şeklinde yorumladığı rivayet edilmektedir.

  

261

Abdullah b. Mes’ûd Resulullah’ın, Necm Sûresi’nin: “Kalp, gördüğünü 

yalanlamadı”

 

262 ve “Şüphesiz Rabbinin en büyük ayetlerinden birini gördü”263 

ayetlerinde görüldüğü ifade edilen şeyin Cebrâil olduğunu söylediğini rivayet eder.264 

Yine Abdullah b. Mes'ûd,  Efendimiz (s.a.v.)’in Cebrâil’i altı yüz kanatlı olarak 

gördüğünü de rivayet etmektedir.265 Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Âişe'ye: "sonra yaklaştı ve 

sarktı"266

                                                
254 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 37; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112; Müslim, İman 291; 
Tirmîzi, Tefsir 18; Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 139. 

 ayetini sorduğunda: "O yaklaşıp sarkan Cebrâil idi. Ona insan kılığında gelirdi. 

Ama bu kere Efendimiz’e kendi asıl kılığında geldi ve gökyüzündeki ufku kapladı" diye 

255 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 626. 
256 Enâm, 6/103. 
257 Şûra, 42/51. 
258 Necm, 53/13-14. 
259 Tekvir, 81/23. 
260 Müslim, İman 287; Tirmîzi, Tefsir 53; Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 139. 
261 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 625. 
262 Necm, 53/11. 
263 Necm, 53/18. 
264 Müslim, İman 281-282. 
265 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 624. 
266 Necm, 53/8. 



 43 

cevap verdi. Zehebî, bu hadis hakkında “Şeyhaynın ittifakla rivayet ettikleri bir hadistir” 

der.267

Zehebî, Hz. Aişe ile İbn Mes’ûd’un rivayetleri arasında şöyle bir kıyaslama 

yapmaktadır: “Muhammed (s.a.v.) Rabbini görmüş olması hususunda ashab ihtilaflıdır. 

Hz. Aişe böyle bir şey olmadı diyerek bunu inkâr eder. İbni Mes’ûd (r.a.)'tan yapılan 

rivayetlere gelince; onun sözlerine göre Necm Sûresi’ndeki ayetlerin tefsiri olarak (orada 

görülenin Allah değil Cibrîl olduğu) söylenmiş olup onun sözlerinde Allah'ı görmesi 

olayını inkâr eden her hangi bir şey mevcut değildir. Onun bu sözlerini Buhârî ve 

diğerleri rivayet etmişlerdir.”

 

268

İbn Kayyîm şunları ifade etmektedir: “Allah Teâlâ'nın Necm Sûresi’nde "Sonra 

yaklaştı; tâ yanına vardı"

 

269 âyetinde bildirdiği, İsrâ hadisesindeki Allah’ın yaklaşma ve 

varması değildir. Zira Necm süresindeki, Hz. Âişe ve İbn Mes’ûd'un dedikleri üzere 

Cebrâil'in yaklaşması ve Rasûlullah’ın yanına varmasıdır. Sözün akışı da bunu 

göstermektedir. Çünkü Allah: "O'na çetin güçlere sahip olanı öğretmiştir." buyuruyor ki 

bu öğretici Cebrâil'dir; sonra devamla: "O öğretici güçlüdür. En yüksek ufukta iken 

doğruluvermiş, sonra yaklaşıp da yanına varmıştır” buyurmuştur. Bütün buradaki 

zamirler, bu çetin güçlere sahip güçlü, kuvvetli öğreticiye gitmektedir. Bu öğretici en 

yüksek ufukta doğruluvermiş; yaklaşmış, yanına varmış. Hz. Muhammed'e (s.a.) iki yay 

kadar, belki daha yakın olmuştur. Bu İsrâ hadisindeki Cebrâil’in yaklaşması ve yanına 

kadar varmasıdır. Necm Sûresi’nde, Rasûlullah’ın, Allah’a yaklaşma ve yanına 

varmasına hiç dokunulmamıştır. Aksine bu sûrede Hz. Peygamber (s.a.v.)’in onu 

Sidretü'l-Müntehâ yanında, bir başka inişte gördüğü kaydediliyor ki, görülen varlık 

Cebrâil'dir. Hz. Muhammed (s.a.v.) onu, bir kere yeryüzünde ve bir kere de Sidretü'l-

Müntehâ yanında olmak üzere toplam iki kere asıl suretinde görmüştür.”270

İbn Kesîr şunları ifade etmektedir: “Orada Peygamber (s.a.v.), Cebrâil'i gördü. 

Cebrâil'in altı yüz kanadı vardı. Her iki kanadı arasındaki mesafe, göklerle yer arasındaki 

mesafe kadardı. Onun hakkında Allah, şöyle buyurmuştur: “Andolsun ki onu bir defa 

daha görmüştü; Sidretü'l-münteha yanında görmüştü ki onun yanında oturulacak bahçe 

 

                                                
 267 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 625. 
 268 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 628. 
 269 Necm, 53/8. 
 270 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 37. 



 44 

vardır. Sidreyi kaplayan kaplıyordu. (Muhammed'in) gözü şaşmadı ve azmadı.”271 Yani 

Peygamber (s.a.v.)'in gözü, ne sağa ne de sola kaydı. Ne de bakması için belirlenen 

mekândan yükseğe kalktı. Bu büyük bir sebat ve yüce bir edeptir. İbn Mes’ûd, Ebu 

Hüreyre, Ebu Zer ve Aişe'nin de naklettikleri gibi bu görüş, Hz. Peygamber (s.a.v.)'in 

Cebrâil'i asli suretinde ikinci kez görüşü idi. İlk görüşü hakkında şöyle buyrulmuştur: 

“Ona, çetin kuvvetlere sahip ve güçlü olan Cebrâil öğretmiştir, en yüksek ufuktayken 

doğrulu vermiş, sonra yaklaşmış ve inmiştir. Araları iki yay aralığı kadar belki daha da 

yakın oldu. Allah o anda kuluna vahyedeceğini etti.”272 Evet, Mekke'de iken Peygamber 

(s.a.v.), Cebrâil'i asli suretinde görmüştü. Cebrâil, gökten yere doğru sarkmış, 

yaratılışının büyüklüğü sema ile yer arasını doldurmuştu. Öyle ki, Hz. Peygamberle 

Cebrâil arasındaki mesafe, iki yay ucu veya daha yakın mesafe kadar idi. Büyük 

sahâbelerin işaret ettikleri gibi tefsirde doğru ve gerçek olan yol budur.”273

Rasûlullah’ın Allah’ı gördüğüne delil teşkil eden Şerik b. Abdillah’ın rivayeti ise; 

“…Sidretü’l-Münteha’ya yükseltildi. Sonra izzet sahibi Cebbar olan Allah, yaklaştıkça 

yaklaştı; nihayet ona iki yay aralığı kadar hatta daha da yakın oldu. Sonra Allah ona 

vahyettiği şeyi, yani her gün ve gece için ümmetine elli vakit namazı vahyetti…”

 

274 

şeklindedir. Bu rivayet ile ilgili olarak İbn Kesîr, bunun Şerik b. Abdillah’ın kendi şahsî 

anlayışı olduğunu ve hadise ilave yaptığını söylemiştir.  Böyle bir şey Rasûlullah'tan 

nakledilmiş olsa bile, ayet-i kerimenin tefsiri olmadığını; aksine bunun, ayet-i kerimenin 

delaletinden başka bir şey olmadığını iddia etmiştir.275

Ö. Rıza Doğrul, Şerik b. Addillah’ın rivayetinin Necm Sûresi’nin 3-18. ayetlerini 

yanlış tefsir etmesinden kaynaklandığını düşünmektedir.

 

276

İbn Abbas’tan gelen bir rivayette ise “Muhammed Rabbini gördü” 

buyrulmaktadır.

 

277 İkrime, İbn Abbas’tan bu rivayeti nakletmiş ve “Allah: “Gözler O’nu 

göremez; halbûki O, gözleri görür.”278

                                                
271 Necm, 53/13-17. 

 diye buyurmuyor mu?” şeklinde İbn Abbas’a 

sorunca: “Yazık sana! O tam anlamıyla nuruyla tecelli ettiği zamandır; hâlbuki Hz. 

272 Necm, 53/7-14. 
273 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112. 
274 Müslim, İman 279; Nesâî, Salat 1; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112.  
275 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112. 
276 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, II, 435. 
277 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 158-159; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 626; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 
218-219. 
278 En’âm, 6/103. 



 45 

Peygamber onu iki defa görmüştür.” diye karşılık verdi.279 Yine İbn Abbas “Kalp 

gördüğünü yalanlamadı”280 ayeti hakkında: “O’nu kalbiyle gördü” demiştir.281 

Rasûlullah’ın Mi’râc’ta İbn Abbas’ın rivayet ettiği gibi Allah’ı sadece kalp gözüyle 

gördüğü de iddia edilmektedir.282

Bu konuda İbn Teymiye’nin şöyle dediği rivayet edilmektedir: İbn Abbas'ın 

"gördü" demesi, ne gözüyle ne de "kalbiyle gördü" sözüyle çatışır. Sahih bir rivayete göre 

Hz. Peygamber (s.a.v.): "Ulu ve yüce Rabbimi gördüm." demiştir. Ancak bu görme olayı 

İsrâ hadisesi sırasında olmamış, Medine'de olmuştur. Sabah namazında sahabîlerin 

gözünden kaybolmuş; sonra o gece rüyasında ulu ve yüce Rabbini gördüğünü haber 

vermiştir…”

 

283

İbn Abbas’ın bu rivayet ile Hz. Aişe’nin rivayeti arasında şöyle birleştirici bir 

yorum yapılmaktadır: “Hz. Aişe ve İbn Abbas’ın kesin olarak ayrı görüşte oldukları 

söylenemez. Hz. Aişe, Rasûlullah’ın Allah’ı uyanık halde gözleri ile görmediğini 

söylerken; İbn Abbas,  Rasûlullah’ın Allah’ı kalbi ile gördüğünü iddia etmiştir. Böylece 

her ikisinin görüşü telif edilmiş olur.”

 

284

Suyûti ise İbn Abbas’ın ispat, Hz. Aişe’nin ise inkâr yolunu tercih ederek 

aralarında ihtilaf bulunduğunu; ancak Rasûllullah’ın Allah’ı gördüğü görüşünün doğru 

olduğunu ifade etmiştir.

 

285

İbn Kesîr, İbn Abbas’ın rivayeti ve konu ile ilgili olarak şu şekilde bir genel 

değerlendirme yapmaktadır: “İbn Abbas ile bir grup, “Hz. Muhammed (s.a.v.), Rabbini 

kalben iki kez gördü” demişlerdir. Görmekten bahsederken kayıtsız bir görmeden söz 

etmişlerdir. Bu, kayıtlı görmeye hamledilir. Diğer bazıları ise görmekten bahsederken, 

bunun kayıtsız bir görme olduğunu ifade etmişlerdir. Bazıları ise görmekten kastın, gözle 

görmek olduğunu açıkça ifade etmişlerdir. İbn Cerir, bu görüşü benimsemiştir. Üzerinde 

ısrarla durmuştur, müteahhirin âlimlerinden bir kısmı da, onun bu görüşüne uymuşlardır. 

Hz. Peygamber’in, Rabbini gözleriyle görmüş olduğunu açıkça söyleyenlerden biri de, 

 

                                                
279 Tirmizi, Tefsir 53. 
280 Necm, 53/11 
281 Müslim, İman 284-285; Tirmîzi, Tefsir 53; İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 37. 
282 Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 246. 
283 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 37. 
284 Şentürk, Lütfi, “Mi’râc’ta Resûl-i Ekrem Allah’ı Gördü mü?”,  Diyanet Dergisi, c. XVII, Sayı 3-4, 
Ankara, 1978, s. 139. 
285 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 75. 



 46 

Ebu'l-Hasan el-Eş'arî dir. Onun böyle dediğini, Süheylî nakletmiştir, Nevevî de 

fetvalarında bu görüşü benimsemiştir. Diğer bir grup ulema ise, böyle bir şeyin vuku 

bulmadığını söylemişlerdir.” 286

Mevdûdî ise Rasûlullah’ın ilk defa ufukta gördüğü ve kendisine iki yay mesafe 

kadar yaklaştığı varlığın Allah olamadığını, yine Sidretü’l-Münteha’da gördüğünün de 

Allah olmadığını, gördüğü varlığın Cebrâil olduğunu ifade etmiştir. Rasûlullah gerçekten 

Allah’ı görmüş olsaydı bundan mutlaka açık bir şekilde bahsedileceğini, olayın azamet ve 

ehemmiyetinin bunu gerektirdiğini düşünmektedir.

 

287

Kanaatimizce Hz. Peygamber Allah’ı görmüş ve O’nunla konuşma şerefine nail 

olmuştur. Nur olarak mı yoksa nasıl gördü, görme olayının mahiyeti konusunda her hangi 

bir kesin bilgiye sahip değiliz. Rasûlullah’ın Allah’ı görmüş olduğundan bahsetmemesi 

görmediğine delil teşkil etmez, kesin olarak da görmediğini ifade eden bir nakil de 

bulunmamaktadır. İfade ettiğimiz gibi görme mahiyetini bilemeyiz ancak böylesine 

önemli bir hadisede Allah Teâlâ’yı Rasûlullah’ın gördüğünü düşünmekteyiz.  

 

 

2- OLAYIN MAHİYETİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER 

İsrâ ve Mi’râc olayının mahiyeti ile ilgili farklı görüşler mevcuttur. Bir kısım 

âlimlere göre bu olay uykuda (rüya) iken vuku bulmuştur. Diğer bir kısım âlimlere göre 

ise uyanıkken (yakaza halinde) vuku bulmuştur. Bu farklı görüşlerin bir sonucu olarak, 

sadece ruh ile veya ruh ve beden ile olayın gerçekleştiği tartışmaları da ortaya 

çıkmaktadır. Bu iki tartışma konusunu iki ayrı başlık olarak ele alacağız. 

a- İsrâ ve Mi’râc’ın Uykuda Veya Uyanıkken Gerçekleşmesi 

İsrâ ve Mi’râc olayının nasıl gerçekleştiği konusu İslam âlimleri arasında geniş bir 

tartışmaya sebep olmuştur. Bu olay gerçekleşirken Hz. Peygamber’in uykuda olduğunu 

yani rüya ile bu olayı müşahede ettiğini savunanlar olduğu gibi Rasûlullah’ın uyanıkken 

bu olayı müşahede ettiğini savunanlar da bulunmaktadır. 

                                                
286 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 112. 
287 Mevdûdî, Tefhimu’l-Kur’ân, IV, 3244-3245. 



 47 

İbn Kesîr; İbn Abbas’ın İsrâ ve Mi’râc’ın, Rasûlullah'a gösterilmiş bir rüya 

olduğunu söylediğini, ancak selef ve halef ulemasının cumhuruna göre İsrâ hadisesinin, 

hem bedenen hem ruhen vuku bulduğunu ifade etmiştir.288

İslam âlimlerinin büyük çoğunluğu, İsrâ ve Mi’râc’ın Hz. Peygamber uykudayken 

değil uyanıkken gerçekleştiğini savunmuşlardır. Eğer uykudayken gerçekleşen bir olay 

olsaydı hiç kimsenin Hz. Peygamber’i yalanlamasının bir anlamı olmayacağını, çünkü 

rüya âleminde böyle bir olayın hatta daha da harikulâde olayların gerçekleşmesinin 

mümkün olup bunun için hiç kimsenin alaya alınmadığını ifade etmişlerdir. Müşriklerin 

aşırı tepki göstermesini, İsrâ ve Mi’râc’ın uykuda değil; uyanıkken gerçekleştiğine delil 

kabul etmişlerdir.

 

289

Kâdî İyaz, İsrâ ve Mi’râc olayının uyanıkken olduğunu savunmuş ve bu konuda 

“uykudayken olduğunu iddia edenlerin delillerinin iptali hakkında bab” şeklinde bir 

bölümde bu konuyu ayrıca ele almıştır. Bu kısımda İsrâ Sûresi’nin ilk ayetinde geçen 

“esrâ” fiilinin, “uykuda yürümek” için değil “uyanık halde yürümek” için kullanıldığını 

ifade etmiştir. Yine bu sûrenin altmışıncı ayetinde geçen “…insanlara bir fitne (İmtihan) 

olarak” ifadesini de delil olarak göstermiş, bunun uyanık bir hale delil olduğunu, çünkü 

uykunun insanlar için bir fitne (imtihan vesilesi) olmadığını söylemiştir. Ayrıca bu ayetin 

müfessirler arasında ihtilaf konusu olduğunu ve bazı müfessirlerin bu ayetin Hudeybiye 

olayı ile ilgili olarak indiğini savunduklarını belirtmiştir.

 

290

Süyûtî, İsrâ Sûresi’nin ilk ayetinde kullanılan “sübhan” kelimesini delil olarak 

göstermiş; bu şekilde bir tesbihin, ancak büyük işler için kullanıldığını, eğer İsrâ ve 

Mi’râc, Rasûlullah (s.a.v.) uykudayken olmuş olsaydı bunda tesbihi gerektirecek herhangi 

bir büyüklüğün olmayacağını ifade etmiş ve İsrâ ve Mi’râc’ın uyanıkken meydana 

geldiğini savunmuştur. Yine, müşriklerin Hz. Peygamber’i hemen yalanlamasını, bazı 

imanı zayıf kimselerin dinden dönmesini, İsrâ Sûresi’nin ilk ayetinde bulunan 

Rasûlullah’ın ruh ve bedenden müteşekkil olduğuna ters düşen aklî bir delilin olmayışını 

 

                                                
288 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 113. 
289 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 149-152; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114; Mu’cizât, s. 488-
492; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 218; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 54-58; el-Bûti, M. Said 
Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.169-170. 
290 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 149-150. 



 48 

ve Burak’ın sadece ruhu taşıyamayacağını delil olarak göstermiş bu olayın uyanıkken 

meydana geldiğini savunmuştur.291

Mevdûdî de “Sübhânellezi esrâ” sözü ile ayetin başlamasını, olayın uyanıkken 

meydana geldiğine delil göstermiştir. “Her türlü ayıp ve noksandan münezzeh olan 

Allah’ın kuluna (rüyasında ve ilham yoluyla) ayetlerinden bazısını göstermek için” gibi 

bir ifade kullanıldığı zaman rüya ve ilhamın pek değer taşımayıp böylece kuvvetli bir 

ifade ile söze başlamayı gerektirmeyeceğini ifade etmiştir. Bununla birlikte “ gece vakti 

götüren” ifadesini de Mi’râc’ın fiilen ve bedenen olduğuna delil kabul etmiştir. Rüyada, 

ilhamda veya hayalde bir kişiye bir yerin gezdirilmesi için “götürme” fiilinin 

kullanılmasının uygun olmayacağını iddia etmiştir.

 

292

İbn Kesîr de Rasûlullah’ın İsrâ ve Mi’râc olayını uyku halinde değil uyanıkken 

müşahede ettiğini ifade etmiştir. Hz. Peygamber’in uyanık halde Burak üzerinde Mescid-i 

Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya geldiğini ve yine uyanıkken Mi’râc ile göğe yükseltildiğini 

ifade etmiştir. 

 

293

İbn Hacer ise şöyle demektedir: “Selef, rivayet edilen haberlerin ihtilaflı olmasıyla 

orantılı olarak görüş ayrılığına düşmüştür. Onlardan bir gurubu, İsrâ ve Mi’râc’ın tek bir 

gecede uyanık vaziyette; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bedeni ve ruhu ile birlikte bi’setten 

sonra meydana geldiğini düşünmektedir. Bu görüşte olanlar, muhaddislerden, fakihlerden 

ve mütekellimlerden oluşan âlimlerin çoğunluğudur. Rivayet edilen sahih haberlerin 

zahiri bunu göstermektedir ve bu görüşten ayrılmak mümkün değildir. Çünkü aklen bunu 

imkânsız kılan ve te’vili gerektiren bir durum yoktur.” 

 

294

Âlimlerden bazıları bu olayın iki kere meydana geldiğini, birinci de hazırlık olsun 

diye uykuda, ikinci defa da ise uyanıkken meydana geldiğini savunmuştur.

 

295

İbn Kesîr, İsrâ ve Mi’râc olayının Rasûlullah uyanıkken meydana geldiğini 

düşünmekle birlikte bu durum ile ilgili şöyle bir görüş beyan etmektedir: “İsrâ 

hadisesinden önce Hz. Peygamber’in uykuda rüya gördüğünü inkâr etmediğimiz gibi, İsrâ 

hadisesinden sonrası için de inkâr etmiyoruz. Hz. Peygamber (s.a.v.)'in gördüğü rüya, 

mutlaka sabah aydınlığı gibi gerçekleşirdi. Vahiyden önce uyanıklık halinde gördüğü bazı 

 

                                                
291 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 54. 
292 Mevdûdî, Tefhimu’l-Kur’ân, II, 1283-1284; Tarih Boyunca Tevhid Mücadelesi ve Hz. 
Peygamber’in Hayatı, s. 921. 
293 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114; Tefsir, III, 22. 
294 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 196. 
295 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 196. 



 49 

hâdiseleri, uyku halinde de görmüştür. Bununla da onun peygamber olacağı ve bu 

hadiselere alışması amacı güdülmüştür.”296

Bazı âlimler Hz. Peygamber (s.a.v.)’e kolaylaştırmak ve alıştırmak amacı ile İsrâ 

ve Mi’râc’ın önce rüya halinde olabileceği ve daha sonra da uyanıklık halinde ikinci bir 

İsrâ ve Mi’râc’ın olabileceği ihtimali de öngörerek

 

297, uyku ve uyanıklık rivayetlerini 

birleştirmişlerdir.298

Âlimlerden diğer bir grup ise İsrâ ve Mi’râc olayının ruhen ve uykuda görülmüş 

bir rüya olduğunu söylemişlerdir, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in rüyasının vahiy olduğunu 

ifade etmişlerdir.

 

299 Muaviye’ye gece yolculuğu sorulduğunda, Muaviye gece 

yolculuğunun sadık bir rüya olduğunu ifade etmektedir.300

İbn İshâk da İsrâ ve Mi’râ’cın sadık bir rüya olduğu kanaatindedir.

 
301 İbn İshâk’ın 

rivayet ettiği bir haberde, Muaviye b. Ebu Süfyan’a , Hz. Peygamber (s.a.v.)’in başından 

geçen İsrâ olayı hakkında sorulduğunda onun bu konuda “o Allah’ın göstermiş olduğu 

sadık bir rüyadan ibarettir” şeklinde karşılık verdiği ifade edilmektedir.302

İsrâ olayının iki defa gerçekleştiği her ikisinin de yakaza halinde olduğu, birinin 

tek başına diğerinin ise Mi’râc ile beraber meydana geldiğinden de bazı âlimler söz 

etmektedir. Yine Mi’râc’ın da iki kere gerçekleştiği, birinin hazırlık nevinden tek başına 

uykuda olduğu diğerinin ise İsrâ ile beraber yakaza halinde meydana geldiğini savunan 

bazı âlimlerden de söz edilmektedir.

 

303

İsrâ ve Mi’râc olayının uykuda gerçekleştiğinin delillerinden birisi de Beyhakî’nin 

İsrâ’nın başlangıcından bahsederken “ben uykudayken” ifadesidir.

 

304 Yine buna benzer 

İbn Sa’d’ın İbn Ebi Sebre’den naklettiği rivayetindeki “Rasûlullah evinde uykudayken” 

ifadesi305

                                                
296 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114. 

 ve Şerik b. Abdillah’tan gelen rivayet de olayın Rasûlullah uykudayken 

gerçekleştiğine delil kabul edilmektedir. Şerik b. Abdillah’ın rivayeti “O, Mescid-i 

297 İbn Seyyidi’n-Nâs, Uyûnü’l-Eser, I, 249. 
298 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 57; Köksal, M. Âsım, İslam Tarihi, II, 203. 
299 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 44; Belâzurî, 
Ensabü’l-Eşraf, I, 300. 
300 İbn Kesîr, Tefsir, III, 23. 
301 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114. 
302 İbn Kesîr, Tefsir, III, 23; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 55. 
303 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 58. 
304 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 369; . 
305 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 213. 



 50 

Haram’da uyurken” ifadesi ile başlayıp, rivayetin sonu “uyandığımda baktım ki Mescid-i 

Haram’dayım” ifadesi ile bitmektedir.306

Süyûtî, Şerik b. Abdillah rivayetine dayanarak olayın uykuda olduğunu 

savunanlardan bazılarının İsrâ’nın bi’setten önce de olabileceğini caiz gördüklerini de 

ifade etmektedir.

 

307

Kadî İyaz, bu ifadelerin meleğin Hz. Peygamber’e ilk geldiği anı kastediyor 

olabileceğini söylemiştir. Yani meleğin geldiği sırada Hz. Peygamber uykudayken, onu 

gelişi ile uyanmış olması, uyandıktan sonra mescidin kapısına kadar gitmesi, orada 

Burak’a bindirilmiş olmasının da muhtemel olduğunu savunmuştur.

 

308

İsrâ ve Mi’râc’ın uykuda gerçekleştiğini savunanların bir delili de “Sana 

gösterdiğimiz o görüntüleri, ancak insanları sınamak için meydana getirdik” 

 

309ayetindeki 

“rüya” kelimedir.310 Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi Kadî İyaz ise bu ayeti olayın 

uyanıkken meydana geldiğine delil göstermiş, uykunun insanlar için bir fitne (imtihan 

vesilesi) olmadığını söylemiştir. Ayrıca bu ayetin müfessirler arasında ihtilaf konusu 

olduğunu ve bazı müfessirlerin bu ayetin Hudeybiye olayı ile ilgili olarak indiğini 

savunduklarını belirtmiştir.311

Ö. Rıza Doğrul, rivayetlerden toplu bir değerlendirme yapmış ve İsrâ ve Mi’râc’ın 

uyku halinde olduğunu savunanların şu ayete dayandığını ifade etmiştir: “Sana 

gösterdiğimiz rüyayı ancak insanlara bir imtihan olarak gösterdik.”

 

312 Doğrul, İbn 

Abbas’ın bu ayetten bahsederken “Rasûlullah bu rüyada gördüklerini gözleriyle gördü” 

ifadesinden demek ki bu rüya alelade bir rüya değildi sonucuna varmıştır.313

                                                
306 Buharî, Tevhid 37; Müslim, İman 262; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114.  

 Daha sonra 

eserinde bu görüş üzerinde yoğunlaşmakta; olayın uyanıklık halinde olduğunu iddia 

edenlerin bir ayete dayanmayıp aklî delillere dayanmaya çalıştıklarını ifade etmektedir. 

İbn Cerir Taberî’den başlayarak İmam Razi’ye kadar bu fikirde olanların aklî delillerini 

dört maddede toplamıştır. Bunlar: 

307 Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 57. 
308 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 150. 
309 İsrâ, 17/60. 
310 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 218; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 56. 
311 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 149-150. 
312 İsrâ,17/60. 
313 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, II, 438. 



 51 

1- Kuran-ı Kerim’de kulunu geceleyin seyahat ettiren “kul” kelimesi cisim ve 

ruha ıtlak edilir. Bundan dolayı Rasûlulllah cisim ve ruhu ile Mi’râc etmiştir. Çünkü 

yalnız ruhu ile Mi’râc etmiş olsa ona “abd” denilmez. 

2- Rasûlullah Burak’a binmiştir, bir kadeh süt içtiği söyleniyor. Binmek, içmek 

gibi hareketler cismin hassalarındandır. Onun için Mi’râc Sadece ruh ile değil, aynı 

zamanda cismani idi. 

3- Mi’râc vakası uyku esnasında vuku bulan bir rüyadan ibaret olsa müşrikler 

itiraz etmezlerdi. Çünkü insan, rüyada en acayip ve en ihtimal dışı şeyleri görebilir. 

4- “Sana gösterdiğimiz rüyayı ancak insanlara bir imtihan olarak gösterdik.”314 

Bu rüya alelade bir rüya olsaydı kimse ona inanmakta güçlük çekmez ve onun bir imtihan 

olduğunu söylemezdi.315

Ö. Rıza doğrul bu iddiaları son derece zayıf ve esassız bulmakla birlikte bu 

iddiaları tek tek eleştirmiş son olarak şu cümleleri ifade etmiştir: “Mi’râc’a rüya 

diyenlerin mAksâdı, onu her akşam ve her sabah görülen alelade bir rüya tanımak 

değildir. Belki başka bir kelime bulunamadığı için Mi’râc’a, rüya denilmiştir. İnsan 

cisimden ve ruhtan müteşekkildir. Cisim ile ruh arasındaki münasebet, arızîdir. Bu arızî 

irtibat dolayısıyla insan ile nur âlemi arasında bir perde vardır. Bu irtibat ipliği ne kadar 

zayıf olursa nur âleminin perdesi de o kadar incedir. İnsan uyanıklık halinde zahirî 

hasselerini kullanır. Onun bu meşguliyeti, ruhunu batınî müşahedelerden alıkoyar. Uyku 

esnasında zahirî hasseler (duyular) faaliyetten kesilir. Ruh dünyevî (maddî) 

meşguliyetlerden kurtulur. Batınî kuvvetler faaliyete başlar. Her insan günde bir kere 

ölür. Çünkü ruhu cesedinden ayrılır. Yalnız bir sınıf insan vardır ki, onların cesetleri 

ruhlarını terk ederek melekût âlemini seyreder, sonra yine makamına döner. Bizim 

dilimizin kusuruna mebni “sadık rüya” veya “Peygamber rüyası” dediğimiz şey budur. 

Kurân-ı Kerim’de ondan bahsederken rüya denmiştir. Bu melekûtu seyretme esnasında, 

göz kapalıdır, fakat kalbin gözü açıktır. İbn Abbas’ın “gözle görüş” dediği, vahye dair 

sahih hadislerin de teyit ettiği budur.”

 

316

 

 

                                                
314 İsrâ,17/60. 
315 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, II, 441. 
316 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, II, 444. 



 52 

b- İsrâ ve Mi’râc’ın Ruhen Veya Bedenen Gerçekleşmesi 

İsrâ ve Mi’râc olayının sadece ruh ile gerçekleştiğini rivayet eden âlimler317 

olmakla birlikte âlimlerin çoğunluğu Hz. Peygamber (s.a.v)’in Mescid-i Aksâ’dan, 

Mescid-i Haram’a Burak üzerinde ruh ve bedeniyle götürüldüğü; yine Mi’râc vasıtasıyla 

ruh ve beden ile birlikte göklere yükseltildiği kanaatindedir.318

İsrâ ve Mi’râc olayının uykuda değil uyanıkken olduğunu kabul edenler bu olayın 

ruh ve beden ile birlikte gerçekleştiğini savunmuşlardır. Olayın rüya ile yani uykuda 

olduğunu kabul edenler ise sadece ruh ile gerçekleştiğini iddia etmişlerdir 

 

Ancak bu durum ile ilgili İbn Kayyîm; bu olayın uykuda gerçekleştiğini 

söylemekle bedeniyle değil ruhuyla gerçekleşmiş olması arasında büyük fark olduğunu 

Hz. Peygamber’in ruhu ile bu olayı yaşadığını fakat bedenini de kaybetmediğini iddia 

etmiş ve durumu şöyle açıklamıştır:  

“Bir grup ruhu ve bedeniyle Mi’râc’a çıkarıldı derken, diğer grup ruhuyla 

Mi’râc’a çıkarıldı, bedenini kaybetmedi demiştir. Bu ikinci grup Mi’râc hâdisesi uykuda 

gerçekleşti demek istememişlerdir. Onlar sadece demek istemişlerdir ki ruhun bizzat 

kendisi İsrâ hadisesini yaşadı, gerçekten Mi’râc’a o çıkarıldı ve (bedenden) ayrıldıktan 

sonra temas edeceği cinsten bir temasta bulundu. Bu esnadaki durumu tıpkı (bedenden) 

ayrıldıktan sonraki durumu gibidir ki, kat kat göklere yükseliyor, nihayet tâ yedinci kat 

semaya varıyor, Allah Teâlâ'nın huzurunda duruyor, orada Allah dilediğini emrediyor, 

sonra yeryüzüne iniyor... Allah Rasûlü (s.a.v.) için İsrâ gecesi meydana gelen durum, 

bedenden ayrılışında ruh için meydana gelenden daha mükemmeldir. 

Malumdur ki bu, kişinin rüyada gördüğünden daha üst bir durumdur. Fakat Allah 

Rasûlü (s.a.v.), diri iken karnı yarılıp da bundan elem duymayacak şekilde 

harikuladelikler makamında bulunduğundan ötürü öldürülmeksizin gerçekten bizzat 

mukaddes ruhuyla Mi’râc’a çıkarılmıştır. O'ndan başkaları ise ölmeden ve ruh bedenden 

ayrılmadan bizzat ruhu ile göğe çıkma imkânına sahip olamazlar. Peygamberlerin ruhları 

bedenden ayrıldıktan sonra orada yerleşmiş; Allah Rasûlü'nün ruhu ise hayatta iken oraya 

                                                
317 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Hişam, es-Siretü'n-Nebevîyye, II, 40-41; Belâzurî, 
Ensabü’l-Eşraf, I, 300.  
318 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 147-149; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, s. 68; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- 
Nihâye,  III, 114; Tefsir, III, 22;; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 196-198; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 
54-58; Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 246; el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, 
s.169. 



 53 

çıkmış, sonra dönmüş ve Hz. Peygamber'in (s.a.v.) vefatından sonra peygamberlerin 

ruhları ile birlikte -Allah onlara salât ve selâm eylesin- Refîk-i A'lâ'ya yerleşmiştir. O'nun 

ruhu bedenini gözetlemede, aydınlatmada ve onunla ilişki kurmadadır. Öyle ki, kendisine 

selâm veren kimsenin selâmını almaktadır. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.), Refîk-i 

A'lâ'da en yüksek mekânda ve orada yerleşmiş olduğu halde kabrindeki bedeni 

kaybolmuş değildir. Bir Müslüman ona selâm verdiği vakit Allah, bedenine ruhunu iade 

eder ve böylece Hz. Peygamber (s.a.v.) Mele-i A'lâ'dan ayrılmadan, o Müslüman’ın 

selâmım alır. Bunu idrak edemeyecek kadar incelikten yoksun olan kimse güneşe baksın: 

menzilinin yüksekliğine rağmen yeryüzüyle nasıl ilişki kuruyor ve orada nasıl etkisini 

gösteriyor, bitkiler ve hayvanlar nasıl onunla hayat buluyor. İşte ortada, ruhun pozisyonu 

bunun üstündedir. Ruhun bir pozisyonu, bedenlerin ayrı bir pozisyonu var. Meselâ, şu 

ateş, yandığı yerde bulunduğu halde sıcaklığı kendisinden uzak bir cisimde etkisini 

gösteriyor. Oysa ruh ve beden arasındaki irtibat ve ilişki bundan daha güçlü, daha 

mükemmel ve daha tamdır. Ruhun pozisyonu da bundan daha üstün ve daha lâtiftir.”319

İsrâ ve Mi’râc’ın bedenle değil sadece ruh ile gerçekleştiği şeklinde görüş beyan 

edenler, Hz. Aişe’ye isnad edilen şu rivayeti delil kabul etmektedirler: “Rasûlullah’ın 

bedeni hiç kaybolmadı…”

 

320 Böylelikle Hz. Aişe’nin bu sözünden olayın bedenen değil 

ruhen olduğu anlaşılmakta ve hatta Muaviye’nin de bu görüşte olduğu ifade 

edilmektedir.321

Kâdî İyaz, bu rivayetin sabit olmadığını diğer rivayetlerin bundan daha sabit 

olduğunu söylemektedir. Ayrıca Hz. Aişe’nin o sırada henüz Hz. Peygamber ile evli 

olmadığını, bu yüzden Hz. Peygamber’in bedeninin kaybolup kaybolmadığını 

bilemeyeceğini, Hz. Aişe’nin küçük yaşta olduğunu hatta doğmamış olabileceğini de 

ifade etmektedir. 

  

322

Bu gece Hz. Peygamber Burak üzerinde bir binekle seyahat ettirilmiştir. Ruhun 

bir binit tarafından taşınmış olmasının düşünülemeyeceği, ruhun bir binite ihtiyacı 

olmayacağı, dolayısıyla taşınan şeyin ruh değil, ruh ile birlikte cesed olduğu da bir başka 

 

                                                
 319 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 40-41. 
320 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebevîyye, s. 275; İbn Hişam, esSiretü’n-nebeviyye, II, 41; el-Kevserî, 
Makâlâtü’l-Kevserî, s.315. 
321 İbn Kesîr, Tefsir, III, 23. 
322 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 151. 



 54 

görüştür.323 Yine Rasûlullah’ın Mi’râc adı verilen bir vasıta ile semâya yükselmesini de 

ruh ve beden ile birlikte olayın meydana geldiğine delil kabul etmişlerdir.324 Rasûlullah 

(s.a.v)’in o gece bedenen kaybolduğu ve Abdülmuttalib oğullarının onu aramaya çıktığı 

da rivayet edilmektedir.325

İbn Kesîr, Necm Sûresi’nde geçen “Gözü kaymadı ve sınırı aşmadı”

 
326 ayetini ruh 

ve beden birlikteliğine delil olarak göstermiş; gözün ruhun değil bedenin organlarından 

olduğunu, bu yüzden olayın ruhen gerçekleştiğinin söylenemeyeceğini ifade etmiştir. 

Yine konuyla ilgili şu şekilde genel bir açıklama yapmaktadır: “İnsanlar İsrâ’nın Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in bedeni ve ruhuyla mı yoksa sadece ruhuyla mı olduğu konusunda 

ihtilaf etmişlerdir. Âlimlerden çoğunun görüşü, Rasûlullah (s.a.v.)’in bedeni ve ruhuyla 

beraber ve uykuda değil yakaza halinde götürüldüğü yönündedir. Bunlar, Hz. 

Peygamber’in önce uykusunda bunu görüp sonra onun yakaza halinde tekrar 

gerçekleşmesini de inkâr etmezler. Çünkü Hz. Peygamber’in görmüş olduğu rüyalar 

sabah aydınlığı gibi gerçekleşirdi. Bu olayın ruh ve bedenle gerçekleştiğinin delili İsrâ 

Sûresi’nin ilk ayetidir. “Tesbih” ancak büyük olaylar için olur. Şayet bu olay uykuda iken 

olsaydı, bunda herhangi bir büyüklük olmazdı. Ayrca Mi’râc sonrası Kureyş kafirlerinin 

hemen inkara yönelmesi, önceden Müslüman olanlardan bir grubun irtidat etmesi ve yine 

bu ayette ruh ve bedenden müteşekkil olduğu bilinen “kul” kelimesinin kullanılmış 

olması da bunun uykuda olmadığının delillerindendir.”327

Bu olayın sadece ruhen olmadığı konusunda şöyle bir açıklama da yapılmaktadır: 

“Ayette “kulunu götüren” buyrulmaktadır, “kulunun ruhunu götüren” denilmemektedir. 

Eğer bu olay ruhen olsaydı o şekilde söylenirdi. “Kul” denildiğinde, ruh ve cesedi olan 

bir kul anlaşılır. Bu da olayın ruh ve cesedle birlikte gerçekleştiğini gösterir.

 

328

Muhammed Hamidullah; “Mi’râcı, mad deten ve fiilen  b ir yerd en diğ er b ir yere 

gidiş, bir yolculuk olarak düşünmekte ısrar eden evvelki ilim adamlarına hürmetimiz baki 

olmakla birlikte, böylesine bir maddi yolculuk olayı, her yerde hâzır ve nâzır olma 

şeklindeki Allah’ın yüce sıfatlarına acaba aykırı düşmez mi şeklindeki bir suali ben 

şahsen kendi kendime sorarım.” diyerek İsrâ ve Mi’râc’ı maddi ve fiili bir yolculuk, bir 

 

                                                
323 İbn Kesîr, Tefsir, III, 23. 
324 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114. 
325 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, I, 214; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 637. 
326 Necm, 53/17. 
327 İbn Kesîr, Tefsir, III, 23. 
328 Kâdî İyâz, Kitâbü’ş-Şifâ, I, 147-149; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 114; Tefsir, III, 23. 



 55 

yerden bir yere gitmek olarak algılamanın isabetli bir düşünce olmadığını ileri sürmüş ve 

düşüncesini “Biz ona boynundaki ana kan damarından daha da yakınız.”329 “Biz 

(hastaya) bizzat sizden daha da yakınız.”330 “Baş başa vermiş her bir üç kişi yoktur ki 

bunların dördüncüsü Allah olmasın. Ne bundan az, ne de bu ve ne de bundan çok kişi 

yoktur ki nerede bulunurlarsa bulunsunlar Allah onlarla beraber olmasın.”331 ayetleri ile 

bu konudaki düşüncelerini açıklamıştır.332

Yine Muhammed Hamidullah konuyla ilgili şöyle bir değerlendirmede de 

bulunmaktadır: “Mühim olan şey bir insanın Allah’a doğru yücelişi, yükselişi (uruc) 

şeklinde görülen muhtevadır. Yoksa bunun “nasıllığı” ve “nerede” cereyan ettiği değildir. 

Bu mucize tamamen ruhî-manevî alanda cereyan etmiş bir olaydır ve bu olayın da 

tasavvufî manada olmak üzere açıklanıp ortaya konması icap eder, asla coğrafî ve turistik 

bir seyahat olarak değil.”

 

333

Bu konuyla alakalı olarak Süleyman Uludağ’ın da bir değerlendirmesi 

bulunmaktadır: “Mi’râc, bir mucizedir ve mucizenin temel özelliği aklın ve tabiat 

kanunlarının üstünde bir hâdise oluşudur. Mucize olan Mi’râc’ın akla ve tabiat 

kanunlarına uygun bir izahı daha doğrusu te’vili yapıldı mı zaten o zaman mucize 

olmaktan çıkar ve alelade bir hâdise olur. Hâlbuki Mi’râc sıradan bir hâdise değil, 

harikulade ve fevkalade bir olaydır, tafsilatına girilmemesi gerekmektedir.”

 

334

Süleyman Uludağ’ın kelâmî anlamda yaptığı bu yoruma katılmakla birlikte sonuç 

olarak şunu söyleyebiliriz ki, İslam âlimlerinin çoğunluğu İsrâ ve Mi’râc’ın uykuda ve 

sadece ruh ile değil; uyanıkken ruh ve cesedle birlikte meydana geldiği kanatindedir. Biz 

de bu düşüncedeyiz, İsrâ ve Mi’râc’ı Rasûlullah insanlara ilan ettikten sonraki özellikle 

de müşriklerin tepkilerini düşünecek olursak, bu olayın Rasûlullah’ın sadece ruh ile uyku 

halinde yani rüya ile müşahede ettiğini söylemek oldukça anlamsızdır. Olayı bu şekilde 

izah etmek birçok sahih rivayete göre de aykırıdır,  sadece bir rüyadan ibaret olsaydı 

müşrikler Hz. Peygamber’e soru sorma gereği duymazlardı, çünkü rüya âleminde İsrâ ve 

Mi’râc’dan daha olağanüstü olayları müşahade etmek de mümkündür. 

 

                                                
329 Kaf, 50/16. 
330 Vakıa, 56/84-85. 
331 Mücadele, 58/7. 
332 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 143. 
333 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 133. 
334 Uludağ, Süleyman, Taftazanî Kur’ân İlmi ve İslam Akâidi Şerhu’l-Akâid, İstanbul, 1991, s. 308.  



 56 

3- KAÇ KEZ VUKU BULDUĞU İLE İLGİLİ RİVAYETLER 

İbn Kesîr şöyle bir değerlendirme yapmaktadır: “ Rasûlullah’ın Mekke’den 

Beytü’l-Makdis’e götürülmesi bir defa olmuştur. Her ne kadar ravilerin nakletmiş olduğu 

ibareler farklı da olsa, onlarda ziyade ya da noksan bulunsa da peygamberlerden 

başkasının hata etmesi normaldir. Buna karşılık bir kısım insanların çıkıp da bütün 

rivayetleri birbirine muhalif gösterip birden fazla İsrâ’nın olduğuna hükmetmesi uzak bir 

ihtimal ve aynı zamanda gariptir. Müteahhirundan bazıları da Hz. Peygamber’in 

Mekke’den Beytü’l-Makdis’e sadece bir defa; Mekke’den semâya sadece bir defa ve  

Beytü’l-Makdis’e, oradan da semâya yine sadece bir defa götürüldüğünü öne 

sürmüşlerdir. Bu görüş doğru değildir, seleften hiç kimse böyle bir şey nakletmemiştir. 

Eğer böyle birkaç defa olmuş olsaydı Rasûlullah (s.a.v.) ümmetine bunu haber verirdi ve 

bu haber nesilden nesile aktarılarak gelirdi.”335

Bazı rivayetlerde İsrâ olayından bahsedilmeden, semâya yükselişten 

bahsedilmektedir. İbn Hacer, Mi’râc ile ilgili rivayetlerde İsrâ olayından 

bahsedilmemesinin, bu olayın birden fazla gerçekleştiğini göstermeyeceğini, bu durumun 

ravilerin hâdiseyi muhtasar bir şekilde anlatmış olmasından kaynaklandığını 

düşünmektedir.

 

336

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi; İsrâ olayının iki defa gerçekleştiği her ikisinin 

de yakaza halinde olduğu, birinin tek başına diğerinin ise Mi’râc ile beraber meydana 

geldiğinden de bazı âlimler söz etmektedir. Yine Mi’râc’ın da iki kere gerçekleştiği, 

birinin hazırlık nevinden tek başına uykuda olduğu diğerinin ise İsrâ ile beraber yakaza 

halinde meydana geldiğini savunan bazı âlimlerden de söz edilmektedir.

 

337 “Kimileri de 

bir kere vahiyden önce, iki kere de vahiyden sonra olmak üzere toplam üç kere ger-

çekleşti, demektedir.”338

Yine İbn Kesir şu değerlendirmede bulunmuştur: “Bazı âlimler uyanıklık halinde 

de İsrâ'nın birkaç kez vuku bulduğunu iddia etmişlerdir. Hatta bazıları demişlerdir ki; 

İsrâ, dört kez vuku bulmuştur. Yine bazılarının iddiasına göre Medine'de de vuku bulan 

İsrâ hâdiseleri olmuştur. Şeyh Şihabuddin Ebu Şame, İsrâ ile ilgili hadisleri uzlaştırma 

çabası içine girmiş ve İsrâ'nın üç kez vuku bulduğunu söylemiştir. Bunlardan birisi, 

 

                                                
335 İbn Kesîr, Tefsir, III, 22. 
336 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 218 
337 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 115; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 58. 
338 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 42. 



 57 

Mekke'den Burak üzerinde Beyt-i Mukaddes'e, diğer birinde Mekke'den Burak üzerinde 

semaya yükseliş şeklinde, üçüncüde de Mekke'den Mescid-i Aksâ'ya, oradan da göklere 

yükseliş şeklinde cereyan etmiştir. Biz deriz ki: Şeyh Şihabuddin, ihtilaflı rivayetler 

yüzünden İsrâ'nın üç kez vuku bulduğu görüşüne kail olmuştur. Oysa bu konudaki hadis 

lafızlarının, bu üç vasıftaki İsrâ'dan daha fazla vasıflara şamil olduğu bilinmektedir. 

İsrâ'nın, Kudüs'e ve semâvâta gidip yükselmeye göre vasıflandırılarak taksim edilmesine 

gelince, bir delile dayanmaksızın sadece akla dayanılarak böyle bir sınırlama getirmek 

doğru olmaz.”339

İbn Kayyîm; İsrâ ve Mi’râc’ın Rasûlullah’ın hayatında bir kere meydana 

geldiğine, namazın Mi’râc olayında farz kılınmasını delil göstermiş ve şunları ifade 

etmiştir:  “İsrâ ve Mi’râc hadisesinin defalarca gerçekleştiğini iddia eden şu insanlara 

hayret doğrusu! Her defasında Hz. Peygamber (s.a.v.)’e elli vakit namaz farz kılınıyor, 

sonra Rabbi ile Hz. Musa arasında gidip geliyor, nihayet namaz beş vakit oluyor. Sonra 

bir münadi: "Farzımı artık imzaladım, yürürlüğe koydum ve kullarımdan hafiflettim." 

diye sesleniyor; sonra ikinci defada Allah yeniden namazı elli vakte geri iade ediyor, 

sonra onar onar düşürüyor. Bu durum nasıl mümkün olabilir.”

 

340

Özet olarak; kaynaklarda İsrâ ve Mi’râc’ın Hz. Peygamber’in hayatında kaç defa 

gerçekleştiği tartışması da bir yer teşkil etmektedir. Bunun sebebi rivayetlerde ortaya 

çıkan tarih, tasvir ve bilgi farklılıklarıdır. Bazılarına göre İsrâ biri uyanıkken diğeri de 

uyku hakinde olmak üzere iki kez meydana gelmiştir. Diğer bir görüş de her ikisi de 

uyanık olduğu halde bedenle gerçekleştiği yönündedir. Bunlardan ilki Mescidi Aksâ’ya, 

diğeri de önce Mescid-i Aksâ’ya, oradan da semâya kadar olanıdır. Bir kısma göre ise üç 

defa ya da daha fazla meydana gelmiştir. Bunlardan biri ruh ve beden ile uyanıkken, 

diğerleri uyku halinde olmuştur. İsrâ’nın bir defa uyanıkken beden ile, Mi’râc’ın ise bir 

defa ruhen gerçekleştiği telakkisi de vardır. Ancak çoğunluğunun görüşü her ikisinin de 

bir defa aynı gecede vuku bulduğu yönündedir.

 

341

İsrâ ve Mi’râc olayını rivayet edenler aklında kaldığı kadarıyla, kendisine ulaştığı 

kadarıyla nakletmiş olabilirler. Yine olayın sadece bir bölümünü ya da tamamını 

nakledebilirler. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi rivayetlerde ortaya çıkan tarih, tasvir ve 

 

                                                
339 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 115. 
340 İbn Kayyîm, Zâdü’l-Mead, III, 42. 
341 Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, DİA., XXX, 134. 



 58 

bilgi farklılıkları olabilir. Kanaatimizce bu durum olayın birden fazla gerçekleştiğine 

kesin delil teşkil etmez.  

 

4- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ ŞAKK-I SADR 

İsrâ ve Mi’râc gecesi şakk-ı sadr olayının meydana geldiği birçok kaynakta 

bildirilmektedir. Rasûlullah Mekke’deyken, İsrâ ve Mi’râc gecesi, Cebrâil (a.s.) gelip, 

Hz. Peygamber’in göğsünü yarmış, kalbini çıkarmış; zemzem suyu ile yıkadıktan sonra 

hikmet ve iman dolu altın bir tas ile Rasûlullah’ın kalbine iman ve hikmeti doldurmuş, 

tekrar yerine yerleştirmiştir. Daha sonra Burak isminde binek getirilmiş ve Rasûlullah 

buna binmiştir. 342

Bir görüşe göre şakk-ı sadr Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hayatında bir defa 

çocuklukta, bir defa da Mi’râc’a giderken olmak üzere iki defa meydana gelmiştir.

 

343 

İslam âlimlerinin birçoğu İsrâ ve Mi’râc gecesi şakk-ı sadr hâdisesinin meydana geldiğini 

kabul etmekle birlikte, Rasûlullah’ın ömründe bu hadisenin birkaç defa geçtiği 

kanaatindedirler.344

Hz. Peygamber’in hayatında beş kez şakk-ı sadr hadisesinin meydana geldiği de 

söylenmektedir ve bunlar maddeler halinde şöyle ifade edilmiştir: 

 

1- Rasûllullah (s.a.v.) dört veya beş yaşlarındayken sütannesi Halime’nin 

yanında bulunduğu sıralarda meydana gelmiştir. 

2- Hz. Peygamber on yaşındayken meydana gelmiştir. 

3- Hz. Peygamber yirmi yaşındayken meydana gelmiştir. 

4- Hz. Cebrâil’in ilk ziyaretinde vuku bulmuştur. 

5- İsrâ ve Mi’râc hadisesi esnasında vuku bulmuştur.345

İbn Kesîr bu konuda şöyle der: “O gece, İsrâ'ya gitmeden önce göğsü yarılıp kalbi 

çıkarılarak ikinci kez -bir kavle göre üçüncü kez- yıkanmıştı. Çünkü o, yüce âlemlere ve 

Allah'ın huzuruna davet edilmişti.”

 

346

                                                
342 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, II, 379; İbn Seyyidi’n-Nâs, Uyûnü’l-Eser, I, 247; İbn Kesîr, Tefsir, 
III, 9; el-Bidâye ve’n- Nihâye,  III, 111; Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 632; Hamidullah, Muhammed, İslam 
Peygamberi, I, 134. 

 

343 Zehebî, Tarîhu’l-İslâm, I, 499. 
344 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 111; Süyûtî, el-İsrâ ve’l-Mi’râc, s. 65. 
345 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet, c. II, s. 462-463. 
346 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n- Nihâye, III, 111. 



 59 

Hz. Peygamber dört-beş yaşlarına kadar sütannesinin yanında kalmıştır. 

Kaynaklarda Hz. Peygamber sütkardeşleriyle kuzu otlatırken yanına beyaz elbiseli iki 

adamın geldiği, Rasûllullah’ın göğsünü yardıkları ve kalbini dışarı çıkardıkları, kalbinin 

şeytana ait olan kısmını çıkarıp attıkları ve semâvî bir su ile yıkadıktan sonra tekrar 

yerine yerleştirdikleri ifade edilmektedir.347 Bu sırada Rasûllullah’ın Sa’d oğulları 

yurdunda bulunduğu da bilgiler arasındadır.348

İbn Hacer şakk-ı sadr ile ilgili şöyle bir değerlendirme yapmaktadır: “Çocukluk 

döneminde olan şakk-ı sadr olayından sonra Rasûlullah (s.a.v.), şeytanın tasallutundan en 

mükemmel bir şekilde korunmuş bir halde yaşamıştır. Sonra bi’set anında şakk-ı sadr 

olmuş; bununla Hz. Peygamber’in kendisine vahyedilen şeyleri güçlü bir kalple ve son 

derece temiz bir halde elde edebilmesi hedeflenmiştir. Semâya yükselmenin murâd 

edildiği sırada vaki olan şakk-ı sadr ise, münacata hazırlamak ve onun heybetini 

hissettirmek içindir.”

 

349

Ramazan el-Bûti şakk-ı sadrı şöyle yorumlamaktadır: “Bu hâdise Rasûllullah’ın 

vücudunda bulunan şer guddesinin kökünden kazınması değildir. Çünkü şerrin kaynağı 

vücuttaki bir gudde (bez) veya vücudun bazı bölgelerindeki bir kan pıhtısı olsaydı, elbette 

şerli bir kimsenin cerrahi bir ameliyatla hayırlı bir kişi olması mümkün olurdu. Fakat öyle 

gözüküyor ki asıl hikmet; Rasûlullah’ın durumunu bildirmek, onu çocukluğundan beri 

vahiy ve günahsızlık için hazırlanmasındadır. Bu durum halkın ona iman etmesine ve 

onun risâletini tasdik etmesine daha uygun düşer. Bu duruma göre o ameliyat manevî 

temizlik operasyonudur. Fakat o ameliyatta halkın gözlerinin önünde ilahî bir ilan olsun 

diye, maddî duyularla idrak edilen bir şekil kullanıldı. Bu hadisenin hikmeti ne olursa 

olsun, hadisenin haberi sahih bir şekilde sabit olduğuna göre; zahir ve hakiki manasından 

uzaklaşarak, manasız, yapmacık ve kafadan atma bir te’vil çıkarmak için bir takım 

gayretlere girmek gereksizdir.”

 

350

Adem Apak ise bu olayın maddî bir operasyon değil manevî bir şakk- sadr 

olduğunu düşünenlerin de bulunduğunu söylemekte ve şunları ifade etmektedir: “Siyer 

kaynaklarında bu iş cerrahi bir operasyon gibi anlatılmış ve İnşirah Sûresi’nde geçen “Biz 

 

                                                
347 Hamidullah, Muhammed, İslam Peygamberi, I, 134; Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, I, 
124. 
348 Zehebî, Târihu’l-İslâm, I, 497-498; el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.68; Halil, İmadüddin, 
Muhammed Mustafa, s. 44. 
349 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VIII, 203. 
350 el-Bûti, M. Said Ramazan, Fıkhu’s-siyre, s.71-72. 



 60 

senin göğsünü açıp genişletmedik mi” ifadesi delil olarak gösterilmiştir. Ancak bu sûrede 

geçen şakk-ı sadrdan ğöğsün yarılması değil, manevî anlamda göğsün açılmasının 

kastedildiği, bununla da Allah tarafından, peygamberlik görevini nasıl yerine getireceğine 

dair endişeler taşıyan Hz. Peygamber’in korkularının ona genişlik verilerek giderilmesi, 

gönlünün arıtılması ve ferahlığının sağlanmasının anlaşılması gerektiği, dolayısıyla bu 

olayın maddî bir ameliyat değil, manevî bir faaliyet, olduğu da ileri sürülmüştür.”351

Ö. Rıza Doğrul da şakk-ı sadrın manevî anlam ifade ettiğini durumun şerh-i sadr 

anlamında olduğunu yani, kalbe ferahlık, inşirah vermek gibi anlam ifade ettiğini, 

söylemektedir.

 

352

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

                                                
351 Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, I, 124. 
352 Doğrul, Ö. Rıza, Asr-ı Saadet,  II, 470-472. 



 61 

SONUÇ 

 
Mi’râc’ta özel bir durum olarak Allah (c.c.) ile Hz. Peygamber (s.a.v.) arasında 

vasıtasız bir iletişim olmuştur. Vasıtalı iletişimler Hz. Peygamber’in yirmi üç yıllık 

nübüvvet hayatında hep olagelmiştir. Ancak bu vasıtasız olan iletişimdeki vahyi, keyfiyet 

ve muhteva açısından kavramak müşkildir. Rivayetlerden vahyedilen şeylerin bir kısmını 

anlamak mümkün gözükse de tamamını kavramak imkân dışıdır. Bu iletişimde 

Kur’ân’dan bir ayet ya da bir sûre Kur’ân’daki lafzıyla inmemiştir. Fakat bu Hz. 

Peygamber’e vahyedilen şeylerin mana ve mefhum olarak Kur’ân’ın dışında bir şey 

olduğu anlamına gelmez. Allah (c.c.) bu gece peygamberinin kalbine bütünüyle 

Kur’ân’ın mefhumunu özet olarak yahut detaylı bir şekilde ilham etmiş olabileceği gibi; 

Kur’ân’ın dışında bir sır olarak daha nice leTâifi de bildirmiş olabilir. Zira çok kısa bir 

sürede gerçekleşmiş olan İsrâ ve Mi’râc’tan Hz. Peygamber (s.a.v.) dolu dolu 

dönmüştür.353

İsrâ ve Mi’râc olayı kuşkusuz olağanüstü bir hadisedir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

çok kısa bir zamanda Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya gitmesi, o zamanın şartları 

ile gidiş-dönüş iki ay süren bu mesafeyi göz açıp kapayıncaya kadar alması ve sonra yine 

semâvâta yükselmesi ancak bir mucize olabilir. 

 

Mucize, insanları olağanüstülüğü karşısında aciz bırakan şeydir. Gerçekten de bu 

hadisenin bir benzeri görülmüş ve duyulmuş olmadığı gibi gelecekte bir benzerinin ortaya 

konabilmesi de mümkün değildir. 

Rasûlullah’ın bu olay ile şereflenmesi de çok önemli bir zamanda meydana 

gelmiştir. İşkenceli Mekke ortamında iki vefakâr insan: eşi Hz. Hatice ve amcası Ebû 

Tâlib vefat etmişti. En büyük destekçilerini kaybetme üzüntüsünün ardından taşlanma ile 

sonuçlanan Tâif seferi de Rasûlullah’ı oldukça üzmüştü. Böyle sıkıntılı bir durumda iken 

Rabbi onu yalnız bırakmamış, İsrâ ve Mi’râc ile onu şereflendirmiştir. Bu olaylardan 

sonra İsrâ ve Mi’râc ziyafeti, Allah tarafından Rasûlullah’a ikram olarak, azim ve 

kararlığını yenilemek için gelmiştir. 

Cebrâil bu gece Rasûlullah (s.a.v.)’i Mescid-i Haram’dan almış Burak vasıtası ile 

Mescid-i Aksâ’ya götürmüş, daha sonra oradan Mi’râc ile semâlara, Beytü’l-mamur’a, 

                                                
353 Akpınar, Ali, “Mi’râc Gecesi Hz. Peygambere Verildiği Söylenen Ayetlerle İlgili Mülahazalar”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı 1, Sivas, 1996, s.100. 



 62 

Sidretü’l-Münteha’ya ve daha birçok yerlere götürmüştür. Bu gecede Rasûlullah, birçok 

olağanüstü durumu müşahede etmiş, Rabbi ile görüşmüş, bir takım hediyelerle geri 

dönmüş ve beş vakit namaz bu gecede tüm müminlere farz kılınmıştır. 

Hz. Peygamber (s.a.v.) İsrâ ve Mi’râc olayını insanlara anlatınca tepkileri farklı 

farklı olmuştur. Müşrikler inkâr etmeyi tercih etmiş, ancak başta Hz. Ebu Bekir olmak 

üzere bu olay Müslümanlardan büyük çoğunluğunun imanını artırırken, az sayıda da olsa 

bazılarının irtidadına sebep olmuştur. 

İsrâ ve Mi’râc olayı İslam âlimleri arasında tartışıla gelen bir konu olmuştur. 

Tartışmalar olayın uykuda mı uyanıkken mi gerçekleştiği, bu durumun bir sonucu olarak 

sadece ruh ile mi yoksa ruh ve beden ile birlikte mi Rasûlullah’ın bu olayı yaşadığı 

üzerinde yoğunlaşmıştır. Bununla birlikte Rasûlullah’ın Allah’ı görüp-görmediği, olayın 

kaç kez vuku bulduğu da ihtilaf konularındandır. İsrâ ve Mi’râc olayı ile ilgili birbirinden 

az veya çok teferruatlı bilgi içeren kırk beşten fazla sahâbînin rivayeti bulunmaktadır.  

Durum böyle olunca bu şekilde ihtilaflar ortaya çıkmaktadır. 

İhtilaf konularına değinirken her başlık altında kanaatimizi belirtmiştik ama burada 

toplu bir değerlendirme yapacak olursak; keyfiyeti ve nasıllığını bilemeyiz ama 

Rasûlullah’ın Allah Teâlâ’yı gördüğü kanatindeyiz. Cebrâil (a.s.)’ı gördüğüne dair 

rivayetler kişisel düşünceleren ibarettir. İsrâ ve Mi’râc olayını Hz. Peygamber ruh ve 

bedeniyle birlikte yaşamıştır, olayın rüyada olduğunu söylemek müşriklerin itirazlarına 

yönelik birçok sahih rivayeti anlamsız kılar. Yine bu olay Hz. Peygamber’in hayatında 

bir kez meydana gelmiştir. Bir çok kez meydana gelmesi Allah’a zor gelecak bir hadise 

değildir fakat; namaz bu olay nerticesinde farz kılınmıştır birden fazla olayın meydana 

gelmesi İbn Kayyîm’in de ifade ettiği gibi namazı Allah’ın kullarına hafifletmesi sonra 

tekrar elli vakte iade edip tekrar hafifletmesi demektir. Bu da Allah’ın kudret ve 

sonsuzluğuna aykırı bir hadisedir.  

İsrâ ve Mi’râc olayı Hz. Peygamber’in hayatında sadece olmuş bitmiş bir olay 

olmayıp bizim için birçok ibretler içermektedir. Aslında bizim için önemli olan olayın 

mahiyeti, nasıllığı ve niceliği değildir. Bu olay Allah’ın kudretini göstermektedir. Bizim 

için önemli olan bu olayın ne mana içerdiği ve bize sunduğu mesajdır. Hz. Peygamber’e 

hiç tereddütsüz iman eden “Sıddîk” ismine mazhar olan Hz. Ebû Bekir’in teslimiyeti 

bizler için en büyük örnektir. Olayı izah etmek aklın sınırlarını zorlayan kısır 

değerlendirmelerinden ibarettir. Müslümanın teslimiyeti de burada ortaya çıkmalıdır.  



 63 

Tabi bunları söylerken İslam âlimlerinin değerlendirmelerini gereksiz ve anlamsız 

bulmak gibi bir gayemiz yok onlar bizlere teslimiyet, inanç ve olayın önemini anlamakta 

ışık tutmuşlardır, İslam âlimlerinin görüşleri olayı değerlendirmede bizleri 

yönlendirmiştir, her birine saygımız bakîdir. 

İsrâ ve Mi’râc olayı İslam Tarihi, Hadis, Tefsir ve Kelam gibi birçok ilim dalının 

inceleme konusudur. Biz bu konuyu İslan Tarihi açısından ele almaya çalıştık. Bu konuyu 

ilk dönemden başlayarak günümüze gelene kadar ulaşabildiğimiz kaynaklarla izah 

etmeye çalıştık. Çalışmamızda ayrı bir bölüm olarak İslam Tarihi müelliflerinin tek tek 

isimleri altında İsrâ ve Mir’âc ile ilgili değerlendirmelerine yer verebilirdik ama 

tekrarlardan kaçınmak için bu bölüme yer verme gereği duymadık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 64 

 

BİBLİYOGRAFYA 

 
Abdülbâkî, Muhammed Fuad, el-Mu’cemü’l-Müfehres li el-fâzı’l-Kur’âni’l-

Kerîm, İstanbul, 1990. 

Ahmed b. Hanbel, Ahmed Ebû Abdillah eş-Şeybânî (241/855), el-Müsned, I-VI, 

İstanbul, 1992. 

Akpınar, Ali, “Mi’râc Gecesi Hz. Peygamber’e Verildiği Söylenen Ayetlerle İlgili 

Bazı Mülahazalar”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 

1, Sivas, 1996, s. 95-100. 

Apak, Adem, Anahatlarıyla İslam Tarihi, I-II, Ensar Yayınları, İstanbul, 2009. 

Ateş, Süleyman, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, I-XII, İstanbul, 1988. 

el-Belâzürî, Abbas Ahmed (279/892), Ensâbü’l-Eşrâf, (thk. Sûheyl Zekkâr, Riyâd 

Sâlih), Dâru'l-Fikr, Beyrut, 1996. 

Berki, Ali Himmet; Keskioğlu Osman, Hatemü’l-Enbiyâ Hazreti Muhammed, 

Diyanet işleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1978. 

el-Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. El-Huseyn (458/1066), Delâilü’n-Nübüvve ve 

Ma’rifetü Ahvâli Sâhibü’ş-Şerîa, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, I-VII,  Beyrut, 

1985. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’ân-ı Kerim Türkçe Âlîsi ve Tefsiri, İstanbul, 1970. 

el-Buhârî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail (256/870), Sahîhu’l-Buhârî, (thk. 

Mustafa Dîb Buğa), I-VII, Beyrut, 1410/1990. 

Bulut, Halil İbrahim, “Mucizenin İmkân ve Delâleti Konusunda İleri Sürülen 

İtirazlar”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 4, Sakarya, 

2001, s. 173-196. 

el-Bûtî, M. Said Ramazan el-Bûtî, Fıkhu’s-Sîre, (trc. Ali Nar, Orhan Aktepe), İslam 

Edebiyat Yayınları, İstanbul, 2003. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahmân (225/840), Süneni Dârimî, I-II, 

Beyrut, 1407. 

Diyârbekrî, Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasan (995/1582), Târîhu’l-Hamîs fî 

Ehvâli Enfûs Nefîs, I-II, Beyrut, ty. 



 65 

Doğrul, Ömer Rıza, Asr-ı Saadet, I-IV, İstanbul, 1981. 

Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, Red . Hak kı Du rsun Yıldız, I-XV, 

İstanbul, 1986. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. El-Eş’as es-Sicistânî (275/889), Süneni Ebû Dâvûd, I-III, 

Beyrut, 1409/1988. 

Efe, Ahmet, Siret-i Resûl Hz. Muhammed’in Hayatı ve Cihadı, Kozan Ofset, 

Ankara, 1997. 

Gazâlî, Muhammed (505/1111), Fıkhu’s-Sîre, (trc. Resul Tosun), Bilimevi Basın, 

İstanbul, 2005. 

Gündüz, Şinasi; Ünal Yavuz; Sarıkçıoğlu, Ekrem, Dinlerde Yükseliş Motifleri ve 

İslam’da Mi’râc, Ankara, 1996. 

Günel, Fuad, “Hicr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1998, 

XVII, s. 455-456. 

Halil, İmadüddin, Muhammed Aleyhisselam, (trc.İsmail Hakkı Sezer), Yediveren 

Yayınları, Konya, 2003. 

Hamidullah, Muhammed (1423/2002), İslam Peygamberi, (trc. Salih Tuğ), I-II, 

İstanbul, 2003. 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah Muhammed (463/1071), ed-Dürer fî 

İhtisâri’l-Meğâzî ve’s-Siyer, (thk. Şevki Dayyif), (nşr. Daru’l-Maarif), ty. 

İbn Hacer, Şihâbuddîn Ebu’l Fadl Ahmed b. Ali b. Haber el-Askalâni (852/1448), 

Fethu’l-bârî bi şerhi Sahîhu’l-Buhârî, I-XVII, Mısır, 1378/1959. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Saîd (465/1064), Cevâmiu’s-sîre, (thk. İhsân 

Abbâs, Nâsuru’d-Dîn), Dâru’l-Maârif, ty. 

İbn Hıbbân, Ebû Hâtim Muhammed (354/965), es-Sîretü’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefâ, (thk. Seyyid Azizbek), Beyrut, 1987. 

İbn Hişâm, Ebu Muhammed Abdülmelik b. Eyyûb el-Himyerî (218/833), es-

Siretü'n-Nebevîyye, (thk. Matbaatu Mustafa Elbânî ve Evlâduh), I-IV, 

Mısır, 1936. 

İbn İshâk, Ebû Abdillah Muhammed b. İshak b. Yesâr b. Cebbâr İbn İshâk 

(151/768), es-Sîretü’n-Nebevîyye, Dâru Ahbâri'l-Yevm el-Kıtau's-

Sekâfiyye, Kahire, 1419/1998.  



 66 

İbn Kayyîm, el-Cevzîyye Şemseddin Ebi Abdillah Muhammed İbn Ebî Bekri’z-

Zerı’d-Dimeşkî (751/1350), Zâdü'l-Meâd fi Hedyi Hayri’l-ıbâd, (thk. Şuayb 

Arnavud, Abdulkadir Arnavud), I-VI, Mektebu’l-İslâmi, Beyrut, ty. 

İbn Kesîr, Ebu’l Fidâ İsmail (774/1372), el-Bidâye ve’n-Nihâye, I-XIV, 

Mektebetu’l-Meârif Beyrut, 1966. 

---------Mucizâtü’n-Nübüvve, (thk. Hamza en-Neşretî, Abdulhafız Ferağli, 

Abdülhamid Mustafa), Kahire, 1996. 

---------Tefsiru’l Kur’âni’l-Azîm, I-IV, İstanbul, 1406/1986. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim (276/889), el-Maârif, (thk. 

Muhammed İsmâil Abdullah es-Sâviy), Beyrut, 1970. 

İbn Mâce,  Ebû Abdullah Muhammed (273/886), Sünen, I-II, Kahire, ty. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemalüddin Muhammed b. Mükrim, Lisânü’l-Arab, I-

XV, Beyrut, 1410/1990. 

İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasan (630/1232), el-Kâmil fi’t-Tarih, I-XIII, Dâru Sâdr, 

Beyrut, 1965. 

---------Üsdü'l-gâbe, I-VII, Beyrut, 1970. 

İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed b. Sa’d b. Menî el-Hâşimî (280/844), es-

Siretü’n-Nebeviyye Mine’t-et-Tabakâtü’l-kübra, ez-Zehrâ li’l-İslami’l-

Arabî, I-II, Kahire, 1989. 

İbn Seyyidi’n-Nâs, el-Hafız Ebu’l-Fethi Muhammed (734/1334), Uyûnü’l-Eser fi 

Fünûni’l Meğâzî ve’ş-Şemâil ve’s-Sîre, I-II, Beyrut, 1413/1996. 

Kâdî İyâz, Ebu’l-Fadl İyaz b. Musa el Yahsubî (544/1149), Kitâbü’ş-Şifa bi tarifi 

hukûki’l-Mustafâ, I-II, Beyrut, 1416/1996. 

Karaçam, İsmail, Sonsuz mucize Kur’ân, İstanbul, 1990. 

el-Kevserî, Muhammed Zâhid (771/1371), Makâlâtü’l-Kevserî, (nşr. Dâru’s-

Selâm), Kâhire, 1998.  

Konyalı, İbrahim Hakkı, “Peygamberin Mi’râcı”, Tarih Hazinesi, Yıl 1, Sayı 1, 

İstanbul, 1950, s. 46-49. 

Köksal, Mustafa Asım, İslam Tarihi, I-VIII, Köksal Yayıncılık, İstanbul, 2006. 

---------Mi’râc Gecesi, Diyanet İşleri Reisliği Yayınları, Ankara, 1955, s. 3-7. 

Kur’an-ı Kerim Meâli, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 



 67 

el-Mes’ûdî, Ebu’l Hasan Ali b. El-Hüseyin (346/956), Mürûcü’z-zeheb, I-II, Daru’l 

Marife, Beyrut, 2005. 

Mevdûdî, Ebu’l A’lâ (v. 1979), Mevdûdî, Tarih Boyunca Tevhid Mücadelesi ve 

Hz. Peygamber’in Hayatı, (trc. Ahmed Asrar), Pınar Yayınları, İstanbul, 

2004. 

---------Tefhimu’l-Kur’ân, (trc. Ahmed Asrar), I-IV, İstanbul, 1995. 

Mollaibrahimoğlu, Süleyman, Mi’râc Gerçeği, İstanbul, 1991. 

Mutçalı, Serdar, Arapça-Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul, 1995. 

el-Mübârekfûrî, Safiyurrahman, Peygamberimiz Hayatı ve Daveti, (trc. Halil 

İbrahim Kutlay, Risale Yayınevi, İstanbul, 1999. 

Müslim, Ebu’l-Huseyn b. El-Haccac el-Kuşeyri (261/875), Sahîhu Müslim, (thk. 

Muhammed Fuad Abdulbâkî), I-V, Beyrut, ty. 

en-Nesâî, Ebu Abdurrahman Ahmed b. Şuayb, es-Sünenü’l-Kübra (215/303), I-VI, 

Beyrut, 1411/1991. 

Numânî, Şeyh Şileli, “Mi’râc Hadisesi”, Sebilürreşad, Cilt VIII, Sayı 176, 

İstanbul, 1957, s.275-280. 

Önkal, Ahmet, Rasûlullah’ın İslam’a Davet Metodu, Kitap Dünyası,15. Basım, 

Konya, 2000. 

er-Râzî, Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulkadir (666/1268), Muhtâru’s-Sıhâh, 

Beyrut, 1989. 

Sarmış, İbrahim, Hz. Muhammed’i Doğru Anlamak, I-II, Ekin Yayınları, İstanbul, 

2007. 

es-Süyûtî, Celâluddin b. Ebî Bekr (911/1505), el-İsrâ ve’l-Mi’râc, (nşr. Daru’l-

hadis), ty. 

Şakir,  Mahmûd, Hz. Adem’den Bugüne İslam Tarihi, (trc. Ferit Aydın), I-VIII, 

Kahraman Yayınları, ty. 

Şentürk, Lütfi, “Mi’râc’ta Rasûl-i ekram (s.a.v.) Allah’ı Gördü mü?”, Diyanet 

Dergisi, Cilt XVII, Sayı 3-4, Ankara, 1978, s. 133-139. 

et-Taberî, Ebû Câfer Muhammed b. Cerîr (310/922), Tarihu’t-Taberî Târihu’l-

Ümem ve’l-Mülûk, I-VIII, Dâru’l Kitâbü’l-Alemiyyeti, Beyrut, 1429/2008. 

et-Tirmîzî, Ebû İsa Muhammed b. İsa (279/892), el-Camiu’s-Sahih ve Hüve 

Sünenü’t-Tirmîzî, I-V, Beyrut, ty. 



 68 

Uludağ, Süleyman, Taftazanî Ku’rân İlmi ve İslam Akâidi Şerhu’l-Akâid, İstanbul, 

1991. 

Yavuz, Salih Sabri, “Mi’râc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 

2005, XXX, s. 132-135. 

ez-Zebîdî, Muhammed Murtaza el-Huseynî (v. 1205), Tâcu’l-Arûs min Cevâhiri’l-

Kâmus, I-XXV (tamamlanmamış), (thk. Huseyn Nasar), Beyrut, 1369/1969. 

ez-Zehebî, Ebû Abdillah Şemseddin Muhammed Ahmed b. Osman (748/1374), 

Târihu’l-İslâm ve Vefeyâti'l-Meşahir ve’l-A'lâm, (edt. Beşşâr Uvâd Mârûf), 

I-XVII, Daru’l-Garîbi’l İslâmî, Beyrut, 1424/2003. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	TEZ KAPAK
	İSLAM TARİHİ AÇISINDAN İSRA VE MİRAÇ-son
	BİLİMSEL ETİK SAYFASI
	YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU
	ÖNSÖZ
	ÖZET
	SUMMARY
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	1-ARAŞTIRMANIN KAYNAK VE YÖNTEMLERİ
	2-  MUCİZE VE HZ. PEYGAMBER
	3- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ TEBLİĞ DÖNEMİNİN ANAHATLARI

	BİRİNCİ BÖLÜM
	İSRÂ VE Mİ’RÂC OLAYI
	1- KAVRAMSAL AÇIDAN İSRÂ VE Mİ’RÂC
	2- OLAYIN TARİHİ
	3- İSRÂ OLAYININ VUKU BULUŞU
	a- Şakk-ı Sadr
	b- Rasûlulah’ın Burak’a Bindirilişi
	c- Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya
	d- Mescid-i Aksâ’da Namaz
	e- Mescid-i Aksâ’da İkram

	4- Mİ’RÂC OLAYININ VUKU BULUŞU
	a- Mi’râcın Getirilişi
	b- Semavâta Yükseliş ve Peygamberlerle Görüşme
	c- Sidretü’l-Münteha’ya Yükseliş
	d- Refref ve Allah Teâlâ ile Buluşma
	e- Beş Vakit Namazın Farz Kılınması ve Hz. Peygamber’e Verilen Diğer Hediyeler
	f- Hz. Peygamber’e Cennet - Cehennemin Gösterilmesi ve Mekke’ye Dönüş


	İKİNCİ BÖLÜM
	İSRÂ VE Mİ’RÂC’IN İLÂNI VE YANKILARI
	1- HZ. EBU BEKİR’İN VE ASHABIN TAVRI
	2- MÜŞRİKLERİN TAVIRLARI
	a- Müşriklerin Rasûlullah’tan Beytü’l-Makdis’i Tasvir Etmelerini İstemeleri
	b- Rasûlullah’ın Gördüğü Kervandan Haber Vermesi ve Müşriklerin Tavrı


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	İSRÂ VE Mİ’RÂC İLE İLGİLİ RİVAYETLER ÜZERİNE TARTIŞMALAR
	1- ALLAH’IN TECELLİSİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER
	2- OLAYIN MAHİYETİ İLE İLGİLİ RİVAYETLER
	a- İsrâ ve Mi’râc’ın Uykuda Veya Uyanıkken Gerçekleşmesi
	b- İsrâ ve Mi’râc’ın Ruhen Veya Bedenen Gerçekleşmesi

	3- KAÇ KEZ VUKU BULDUĞU İLE İLGİLİ RİVAYETLER
	4- İSRÂ VE Mİ’RÂC ÖNCESİ ŞAKK-I SADR

	SONUÇ
	BİBLİYOGRAFYA


