
 
 

 

 
 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Sosyoloji Anabilim Dalı 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FARKLI SOSYO-EKONOMĐK VE KÜLTÜREL ÖZELLĐKLERE 

SAHĐP AĐLELERDE KIZ ÇOCUKLARINA ĐLĐŞKĐN AĐLE ĐÇĐ 

KÜLTÜREL TANIMLAMALAR 

 
 
 
 
 
 
 
 

Gül AKTAŞ 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara, 2011 



 
 

 

 

 

 

FARKLI SOSYO- EKONOMĐK VE KÜLTÜREL ÖZELLĐKLERE SAHĐP 
AĐLELERDE KIZ ÇOCUKLARINA ĐLĐŞKĐN AĐLE ĐÇĐ KÜLTÜREL 

TANIMLAMALAR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gül AKTAŞ 
 
 
 
 
 
 
 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Sosyoloji Anabilim Dalı 

 
 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara, 2011 
 
 







 
 

 

iii 

TEŞEKKÜR 
 
Çalışma konumun belirlenmesinden sonuçlanmasına kadar araştırmamın her 

aşamasında desteğini ve içtenliğini benden esirgemeyen, çok değerli hocam ve tez 

danışmanım Prof. Dr. Esra BURCU’ya teşekkürlerimi sunarım.  

 

Eleştiri ve önerileriyle araştırmamın gelişmesine katkıda bulunan değerli hocalarım 

Prof. Dr. Nevin GÜNGÖR ERGAN ve Prof. Dr. Suna Başak’a, tez çalışmalarım için 

Ankara’ya gelirken her zaman sabır, hoşgörü ve desteğini hissettiğim sayın hocam Prof. 

Dr. Mehmet MEDER’e teşekkür ederim. Tez süresince desteğini hep yanımda 

hissettiğim Yrd. Doç. Dr. Türkan ERDOĞAN’a teşekkür ederim. 

 

Üniversite yıllarım boyunca emeğini ve desteğini benden esirgemeyen, yol gösteren, 

çalışmalarımda bana güç veren çok değerli hocam Öğr. Gör. Hüseyin Yalçın’ı sevgi, 

saygı ve rahmetle anacağım. 

 

Tüm eğitim yaşamım boyunca desteklerini hiçbir zaman esirgemedikleri, aile içindeki 

görevlerimi gönüllü olarak üstlendikleri, evde iyi bir çalışma ortamı hazırlamak için 

tüm fedakarlığı gösterdikleri, sabırları, anlayışları ve sevgileriyle her zaman yanımda 

oldukları için anneme, babama teşekkürü borç bilirim. Ayrıca çalışmamda yardımlarını 

aldığım Berfin ve Deniz GEDĐK’e teşekkür ederim. 

 

 

 



 
 

 

iv 

ÖZET 

 

AKTAŞ, Gül.  Farklı Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Özelliklere Sahip Ailelerde Kız 

Çocuklarına Đlişkin Aile Đçi Kültürel Tanımlamalar, Doktora Tez, Ankara, 2011. 

 
Çalışmamız, aile içindeki ilişkiler yoluyla üretilen ve devam ettirilen kız çocuklarına 

ilişkin kültürel tanımlamaları ve bu tanımlamaların farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki ailelerde nasıl şekillendiği konusunu kır-kent bağlamında karşılaştırmayı 

amaçlarken üç aşamada ele alınmıştır. 

 

Birinci aşamada, kız çocuklarının toplumsal ve kültürel kimliklerinin öncelikli olarak 

ailedeki konumlarıyla ve onlara atfedilen rol ve statülerle belirlendiği noktasından 

hareket ettiğimizde ailenin kız çocuklarına ilişkin rol beklentileri kültürel tanımlamaları 

ne yönde etkilemektedir sorusu kır kent bağlamında irdelenmeye çalışılmıştır. 

 

Đkinci aşamada, Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramından yola çıkarak ailenin sahip 

olduğu kültürel sermayenin (anne-babanın eğitim düzeyi, sahip olduğu mesleği, 

kişilerin kültürel etkinliklere olanak veren doğduğu ve yaşadığı yerleşim yerinin 

büyüklüğü) kız çocuklarına yönelik kültürel tanımlamaları nasıl şekillendirdiği sorusuna 

cevap aranmaya çalışılmıştır. 

 

Üçüncü aşama ise ailenin kültürel sermayesi ve bu kültürel sermayeden beslenen 

kültürel tanımlamaların kız çocuklarının gelecekteki beklenti ve kaygıları üzerindeki 

rolünü tespit etmeye yöneliktir. 

 

Araştırmamız nitel çalışma olup derinlemesine görüşme tekniği kullanılmıştır. 

Araştırmanın katılımcı grupları 13-18 yaş aralığındaki kız çocukları, anne-babaları ve 

erkek kardeşlerinden oluşmaktadır. Araştırmamız Ankara’nın Çankaya, Mamak ve 

Yenimahalle ilçelerinde üçer aile ve Ankara’ya bağlı Ayaş ilçesinin Çanıllı kırsalında 

yine üç aile ile derinlemesine görüşmeler yapılarak gerçekleştirilmiştir. 

 



 
 

 

v 

Çalışmamızın kuramsal çerçevesi kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları 

belirleyen toplumsal cinsiyet teorileri ile Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramı 

etrafında şekillenmiştir. 

 

Araştırma sonucunda, özellikle alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki aileler 

ile kırda yapılan görüşmelerde kadınlar, kendilerine verilen geleneksel rolleri 

eleştirmelerine rağmen ev içi alandaki sorumlulukların kadınlara ait olması gerektiğini 

içselleştirmişler ve kız çocuklarını da bu öğretiyle yetiştirme yönünde eğilim 

göstermişlerdir. Buna karşılık, kız çocuklarına yönelik geleneksel rol tanımlamaları üst 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki aileler tarafından kırılmaya çalışılırken kültürel 

tanımlamalar nispeten eşitlikçi bir zemine oturtulma yönündedir. Kız çocuklarının 

genelde aile içindeki kararlara katılımı ve kaynakların kullanımındaki eşitsiz paylaşımı 

kız çocukları açısından gelecekte iyi bir eğitim ve meslek edinme konusunda daha fazla 

çaba gösterme zorunluluğunu beraberinde getirmiştir.  

 

Anahtar Sözcükler 

Aile, Aile Đçi Roller, Kız Çocukları, Toplumsal Cinsiyet, Kültürel Sermaye, Kültürel 

Tanımlama 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

vi 

ABSTRACT 

 

Aktaş, Gül. Familial and Cultural Descriptions about the Daughters in Families of 

Different Socio-Economic and Socio-Cultural Backgrounds. PhD Dissertation, Ankara, 

2011.  

 

This study, conducted at three phases, aims to handle the cultural descriptions 

originated and maintained about the daughters of the families and compare and contrast 

in urban and rural aspects how these descriptions are shaped in families of different 

socio-economic and cultural backgrounds.  

 

At the first phase, considering the formulation of the social and cultural identities of 

girls in accordance with their positions, role and status in their families, how the 

familial expectations for their daughters affect the cultural descriptions will be analyzed.    

At the second phase, clarifying Bourdieu’s term “cultural capital”, how the family’s 

cultural capital (the education level/ job of parents, the area of residence providing 

cultural facilities for the inhabitants) shapes the cultural descriptions of the daughters 

will be focused on.  

 

The third phase aims to determine the impact of the family’s cultural capital and the 

cultural descriptions based on this capital on the future expectations and anxieties of the 

daughters.  

 

This is a qualitative study, in which in-depth interviewing has been used as the major 

technique. The participants of the research consist of the daughters aged 13- 18, their 

parents and brothers. By the use of this technique, three families have been interviewed 

in Çankaya, Mamak and Yenimahalle in Ankara and three families in Çanıllı district in 

Ayaş.  

 

The theoretical dimension of this study has been shaped in accordance with the gender 

theories, determining cultural descriptions about the daughters, and Bourdieu’s “cultural 

capital”.   



 
 

 

vii 

Consequently, the women of lower and middle socio-economic strata in rural areas have 

internalized their traditional household responsibilities, albeit critically, and have tended 

to bring up their daughters accordingly. Despite the upper socio-economic and cultural 

strata’s struggle for deconstructing the traditional roles, cultural descriptions are 

comparatively formulated on egalitarian bases. The inequality in daughters’ 

participation in domestic decisions necessitated their better education.  

 

Key Words 

Family, Domestic roles, Daughters, Gender, Cultural capital, Cultural description        

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 

 

                                                                                                                                                                                            
                                                                                                                                                                                 

 

 
 



 
 

 

viii 

ĐÇĐNDEKĐLER 

 
KABUL VE ONAY...................................................................................................... i 

BĐLDĐRĐM .................................................................................................................. ii 

TEŞEKKÜR............................................................................................................... iii 

ÖZET.......................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ............................................................................................................... vi 

ĐÇĐNDEKĐLER........................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ..................................................................................................... xiii 

GĐRĐŞ .......................................................................................................................... 1     

 

I. BÖLÜM 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE METODU ......................................................... 6 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU .............................................................................. 6 

1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMĐ........................................................... 13 

1.3. ARAŞTIRMANIN SORU CÜMLELERĐ ......................................................... 16 

1.4. ARAŞTIRMANIN METODU ........................................................................... 18 

1.4.1. Araştırmanın Katılımcı Grupları .......................................................... 20 

1.4.2. Araştırmanın Veri Toplama Tekniği: Derinlemesine Görüşme ........... 23 

1.4.3. Araştırmanın Veri Analizi...................................................................... 25 

1.4.3.1. Niteliksel Analiz Süreci ve Nitel Verilerin Kodlanması .............. 25 

II. LĐTERATÜR TARAMASI ve TANITIMI ......................................................... 29 

 

II. BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVESĐ 

2.1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE................................................................................ 34        

2.1.1. Kültürel Değerlerin Yeniden Üretildiği Bir Mekân: Aile ..................... 34 

2.1.1.1. Aile Đçi Roller ve Cinsel Kimliklerin Toplumsal Đnşası............... 39 

2.1.1.2. Kültürel Sermayenin Şekillendirdiği Aile Đçi Kültürel 

Tanımlamalar ......................................................................................... 47  

2.1.2. Evin Küçük Kadınları: Kız Çocukları................................................... 50                                                                                               



 
 

 

ix 

2.2. KURAMSAL ÇERÇEVE .................................................................................. 53 

2.2.1. Kültürel Tanımlamalar Bağlamında Kadın Kimliği............................. 53 

2.2.1.1. Toplumsal Cinsiyet Tanımlamaları Bağlamında Kadın 

Kimliği ................................................................................................... 55 

2.2.1.1.1.Teorik Tartışmalar Işığında Toplumsal Cinsiyet   

Tanımlamaları .......................................................................... 56    

2.2.1.1.2.Türkiye’de Yapılan Uygulamalı Çalışmalar 

Işığında Toplumsal Cinsiyet  Tanımlamaları ............................ 64 

2.2.1.2. Feminist Söylemler Bağlamında Kadın Kimliği: Erkek 

Egemen Bir Toplumda Kadın Olmak ...................................................... 69 

2.2.1.2.1. Kültürün Cinsiyetsizleştirilmesi: Kültürel 

Feminizm................................................................................. 81 

2.2.1.3. Kültürel Tanımlamalar Bağlamında Kişisel ve Sosyal 

Kimliğin Đnşası ....................................................................................... 83 

2.2.1.4. Kültürel Sermaye: Sosyal Yaşam Alanlarında Kız Çocukları...... 87 

      

III. BÖLÜM 

BULGULAR 

3.1. ROLLER ............................................................................................................ 99 

  3.1.1. Kadın ve Erkekten Beklenen Roller .................................................... 99 

3.1.1.1. Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kadından 

Beklenen Roller ...................................................................................... 99 

Annelik Rolü............................................................................. 99 

“Đyi” Bir Eş Olma Rolü.......................................................... 101 

Ev Kadınlığı Rolü................................................................... 103 

Hizmetçi Olma Rolü ............................................................... 107 

Đtaatkar ve Fedakar Kadın Olma Rolü.................................... 108 

Namusun Temsilcisi Olma Rolü.............................................. 110 

Maddi Kaynakları Kullanabilme ve Kontrol Edebilme Rolü ... 113 

Ücretsiz Aile Đşçiliği Rolü....................................................... 114 

Üretken Olma Rolü ................................................................ 115                                                                                                                                                                                                                                                    



 
 

 

x 

3.1.1.2. Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Erkekten 

Beklenen Roller .................................................................................... 118  

Aileyi Geçindirme Rolü .......................................................... 118 

Eşini ve Çocuklarını Koruma ve Kollama Rolü....................... 119 

Baba Olma Rolü..................................................................... 120 

3.1.1.3. Erkeğin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kadından 

Beklenen Roller .................................................................................... 121 

Kadının Erkeği Memnun Etme Rolü........................................ 121 

Ailesine ve Eşine Sadık Olma Rolü ......................................... 123 

Akrabalık Đlişkilerini Sürdürme Rolü ...................................... 125 

3.1.1.4. Erkeğin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Erkekten 

Beklenen Roller .................................................................................... 126 

Evin Reisi Olma Rolü ............................................................. 126 

3.1.2. Kız Çocuktan Beklenen Roller............................................................. 129 

3.1.2.1. Anne ve Babanın Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kız 

Çocuktan Beklenen Roller .................................................................... 129 

Ev Đşlerinde Becerikli Olma Rolü ........................................... 129 

Erkek Kardeşe Hizmet Etme Rolü ........................................... 132 

Kendi Bedenlerini Denetleme Rolü ......................................... 133 

Eğitimini Tamamlama Rolü .................................................... 135 

Dini Đnançlarına Sahip Çıkma ve Yerine Getirme Rolü........... 137 

Ücretsiz Aile Đşçiliği Rolü....................................................... 138 

3.1.2.2. Erkek Kardeşin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kız 

Çocuktan Beklenen Roller .................................................................... 139 

Erkek Kardeşe ve Anne-Babaya Hizmet Etme Rolü................. 141 

Aile Üyelerinin Sözünden Çıkmama Rolü ............................... 143 

Eğitim ve Meslek Konusunda Doğru Tercihler Yapabilme 

Rolü ....................................................................................... 145 

Dini Đnançlarına Sahip Çıkma Rolü........................................ 146 

3.1.2.3. Kız Çocuklarının Bakış Açısına Göre Aile ve Toplumda Kız 

Çocuktan Beklenen Roller .................................................................... 147 

Gelecekte Đdeal Bir Ev Kadını Olma Rolü............................... 148 



 
 

 

xi 

Öğrenci Olma Rolü ................................................................ 152 

Evin Erkeklerine Đtaat Etme Rolü ........................................... 153  

Kendi Ayakları Üzerinde Durma ve Bağımsız Olma Rolü ....... 154  

3.2. KÜLTÜREL TANIMLAMALAR................................................................... 157 

3.2.1. Kız Çocuklarının Bakış Açısında Kadına Đlişkin Kültürel 

Tanımlamalar........................................................................................ 157 

“Kadın Aile ve Toplumda Ezilen Kesimdir”.......................................... 157 

“Kadınlar Eğitim Đmkanlarından Yoksundur” ...................................... 159       

“Kadının Toplumsal Varlığı Aile Đle Belirlenendir”.............................. 160 

“Kadın Ailenin Kurulmasında Önemli Bir Rolü Üstlenendir”..............  161 

“Kadının Mesleği Onun Dış Görünüşünün En Önemli Aracıdır”.......... 162 

“Kadın, Namusu ve Ailesine Bağlı Olması Đle Toplumda Yer 

Edinendir” ........................................................................................... 163 

3.2.2. Kız Çocukluklarının Kendilerine Đlişkin Kültürel Tanımlamaları .... 164 

“Özgüven ve Kariyer Sahibi Olan”....................................................... 164 

“Cinsiyetinden Dolayı Şanslı Olan” ..................................................... 166 

“Hedeflediği Hayatı Yaşayabilen”........................................................ 167 

“Her Anlamda Kendini Yetiştirebilen” ................................................. 168 

“Đnançlarından Taviz Vermeyen” ......................................................... 169 

“Dış Görünüşüyle Kendini Özgürce Đfade Edebilen” ............................ 170 

3.2.3. Anne ve Babanın Bakış Açısında Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel  

Tanımlamalar........................................................................................ 171 

“Anne ve Babaya Bağlı ve Saygılı Olmalılar” ...................................... 171 

“Yetişkin Olduklarında Kendi Ayakları Üzerinde Durabilmeliler” ....... 173 

“Dinine Bağlı ve Đnançlı Olmalılar”..................................................... 174 

3.2.4. Erkek Kardeşin Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel Tanımlamaları .... 176 

“Kız Çocuklar Ev Đşleriyle Đlgilenmeli ve Anneye Yardım Etmeliler” .... 176 

“Erkek Arkadaşlarıyla Geç Saatlerde Dışarı Çıkmamalı” .................... 177 

“Kız Arkadaşlarımızla Đlişkilerimizde Yol Gösterici Oluyorlar” ........... 178 

3.3. AĐLENĐN KÜLTÜREL SERMAYESĐNĐN KIZ ÇOCUKLARINA 

ĐLĐŞKĐN TANIMLAMALAR ÜZERĐNE ETKĐSĐ......................................... 179 

 Eğitim ve Meslek Hayatına Etkisi .................................................................... 180  



 
 

 

xii 

 Aile Đçi Kararlara Katılımına Etkisi ................................................................ 181 

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Kararlarına Etkisi.................................................... 183 

3.4. KIZ ÇOCUKLARININ GELECEK BEKLENTĐLERĐ ................................. 186 

Eğitim ve Meslek Konusundaki Beklentiler ....................................................... 187  

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Konusundaki Beklentileri ......................................... 190  

Dini Đnançlarını Serbestçe Yaşayabilme Beklentisi ........................................... 191 

Korkusuzca Yürüyebilecekleri Mekanlara Kavuşma Beklentisi ......................... 191 

3.5. KIZ ÇOCUKLARININ GELECEĞE ĐLĐŞKĐN KAYGILARI ..................... 192 

Eğitim .............................................................................................................. 192 

Güvenlik Đle Đlgili Kaygılar............................................................................... 193 

Kadına Yönelik Şiddetle Đlgili Kaygılar ............................................................ 193 

 

EK 1: BULGULARIN ŞEMALARLA GÖSTERĐLMESĐ .................................... 195 

GENEL DEĞERLENDĐRME VE SONUÇ ........................................................... 215 

KAYNAKÇA........................................................................................................... 228 

EK 2: GÖRÜŞME FORMU ................................................................................... 236 

EK 3: HANGĐ PROBLEM CÜMLELERĐNĐN HANGĐ GÖRÜŞME 

SORULARINA KARŞILIK GELDĐĞĐ ĐLE ĐLGĐLĐ TABLO.............................. 247 

                   

 

 

 

          

 

 

     

 

 



 
 

 

xiii 

KISALTMALAR 

 

UNDP United Nations Development Programme 

UNESCO United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization     

OECD Organization for Economic Cooperation and Development 

TÜĐK Türkiye Đstatistik Kurumu 

UNĐCEF United Nations Đnternational Children’s Emergency Fund 

KSGM Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü 

 



 
 

 

1 

GĐRĐŞ 

 
Türkiye ve Dünyada son yirmi yıldaki toplumsal dönüşümler her alanda olduğu gibi aile 

ve toplum içinde kadına/kız çocuklarına ilişkin incelemeleri gerekli kılmıştır. 

Modernleşme, küreselleşme ve popüler kültürün her alana nüfus eden yükselişi, yaşanan 

işsizlik ve yoksulluk gibi faktörler, geleneksel ailedeki cinsiyetçi kaynak bölüşümü 

eğitim ve sosyal haklara ulaşması noktasında maliyeti yüksek olan kız çocuklarını ve 

kadınları derinden etkilemiştir. Öte yandan Türkiye’de 1980 sonrası yükselen kadın 

hareketi, kadın-erkek eşitliği ve kadınların özgürlüğü söylemi geniş bir alana yayılmaya 

başlamıştır. Kadınların/kız çocuklarının aile ve toplum içinde kişisel anlamda 

güçlenmelerini sağlayacak kaynaklara ulaşım için eğitimin gerekliliği yine bu dönemde 

vurgulanmaya başlanmıştır. Sessiz bir direniş gösteren kız çocukları “cinsiyetsiz” bir 

kültüre özlem duyarken aile ve toplum cinsiyetçi rolleri yeniden ve yeniden üreterek kız 

çocuklarının yaşamsal fırsatlara ulaşmasını etkilemiştir. 

 
21. yüzyıl dünyasında altı yetişkinden birisi okur-yazar olmayıp bunların da üçte ikisi 

kadınlardan oluşmaktadır. Halen çoğunluğu kızlar olmak üzere 121 milyon çocuk okula 

gidememektedir (UNĐCEF, 2005, s.9). Bu durum eğitimde toplumsal cinsiyet açığı 

olarak ifade edilmektedir. 

 
Türkiye’de ilköğretim çağında olup da okula gitmeyen kabaca, bir milyon çocuk vardır. 

Nüfus cinsiyet açısından eşit biçimde bölünmüşken geleneksel olarak yerleşik bir 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği vardır. UNESCO tarafından hazırlanan 2008 EFA 

(Education For All) Küresel Rapor’unda da Türkiye’nin eğitim alanında en temel 

sorunlarından birisi kız çocuklarının, çocuk ve gençlerin okullaşma oranının düşüklüğü 

olarak dikkati çekmektedir (UNESCO, 2007, s.6). 2009 yılında Türkiye’de kadınlar 

açısından yüzde yüz okuryazarlık seviyesine ulaşılmadığı, 5 kadından birinin (5 milyon 

732 bin kadın) okur-yazar olmayıp, yine 5 kadından birinin okur-yazar ancak herhangi 

bir eğitim kurumundan mezun olmadığı görülmektedir. Ülke genelinde okur-yazar 

olmayanların %75’ini kadınlar oluşturmaktadır (KGSM:2006). 

 
Kız çocuğunun, geleceğin kadını olarak yetiştirildiği geleneksel toplumsal yapı içinde 

bulunduğu durumun yaygın nedeni, kültür ve adetler çerçevesinde yerleşiklik kazanmış 



 
 

 

2 

bazı önyargılardır. Pek çok toplum, kız çocuk söz konusu olduğunda, farklı ve ayrımcı 

bir değerler ve beklentiler kümesini devreye sokmaktadır. Geleneksel inanç ve 

uygulamaların halen güçlü olduğu yerlerde, kızlardan genç yaşlarda yalnızca ev 

kadınlığıyla ve çocuk bakımıyla ilgilenmeleri istenebilmekte, kız çocuk yaygın bakış 

açısıyla, kendi başına bir birey olarak değil, önce kendi ailelerinin, ardından da gelin 

gittiği ailenin mülkü olarak görülmektedir. Kısaca kız çocuk ve kadın, ilerde nasıl 

gelişeceğine değil, şu an ailesi için neler yapabileceğine önem veren bir sistem içindedir 

(Bener, 2009, s.47). 

 
Temel eğitim dışında kalma motifi, kız çocuklarının yetişkinliğe eriştiklerinde ülkenin 

çok büyük bir bölümü için ev kadınlığı kalıbına dönüşmekte, sonuçta onları ev içindeki 

en temel rolleri için bile hazırlıksız kılmanın yanı sıra Türkiye’de ekonomik değerli 

insan kaynaklarından mahrum kalmaktadır (UNICEF, 2008, s.1)   

 
Bütün bu çalışmalardan yola çıkarak denilebilir ki, toplumsal değişme sürecinde kadının 

ve kız çocuklarının aile ve toplumdaki yerinin yapısal belirleyicilerini dolaylı ya da 

dolaysız bir biçimde vurgulayan araştırmaların sayısı giderek artmaktadır. Buna karşılık 

kadınların/kız çocuklarının kendilerini ve cinsiyetleriyle ilgili rol beklentilerini ne 

şekilde algıladıkları, duydukları, öznel baskıların ne olduğu hakkında bilgimiz ise çok 

daha sınırlı kalmaktadır. Bu bağlamda, çalışmada kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamalar ve bu tanımlamaların farklı sosyo-kültürel ve ekonomik özelliklere sahip 

ailelerde nasıl şekillendiği sorunsalından hareketle, “kadın” ve “erkek” olmanın 

toplumsal ve kültürel anlamı, bireylerin bu anlamı nasıl yorumladıkları, bu anlamlardan 

yola çıkarak yaşamlarına ilişkin nasıl bir hareket alanı açtıkları, kız çocuklarının 

kendilerine ilişkin “kadın” tanımını oluştururken hangi araçlardan, güçlenme 

stratejilerinden yararlandıkları kır-kent farklılaşmasıyla ortaya konacaktır.  

Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar sosyo-demografik değişkenler açısından 

bakıldığında ailenin yapısı ve kültürel dokusu ile ailenin kız çocuğuna yüklediği anlam 

ve yine kız çocukların kendilerine yüklediği anlam arasındaki farklılıklarla şekillenirken 

kırda ve kentte farklı kimlik tanımlamalarını karşımıza çıkarmaktadır. Kır ile kentin 

sosyal, ekonomik, kültürel farklılığı, kentsel ve kırsal aileye farklı toplumsal 

fonksiyonlar yüklemektedir. Kırsal toplumsal yapılarda akrabalık ve komşuluk ilişkileri, 

geleneksel değerlerin daha baskın ve bağlayıcı olması ve aile içi rol farklılaşması 



 
 

 

3 

bakımından belirgin özellikler göze çarparken kente geçişle birlikte kırsal nüfusun sahip 

olduğu geleneksel kültürün yerini kentsel yaşamın gerekli kıldığı kentsel değerlerin ve 

alışkanlıkların alması gerçeği ön plana çıkmaktadır.  Kırsal kesimde özellikle eğitim ve 

kararlara katılım açısından pasif olan kadın/kız çocukları kentsel koşulların gerekliliği 

içinde daha aktif bir rol almaya başlamaktadırlar. (Arat, 1990, s.203-205) Bu nedenle 

ailenin içinde bulunduğu sosyal yapı nitelikleri ve kız çocuklarına atfedilen rol-statü 

tanımlamaları ileride onların eğitim ve meslek hayatını, evlilik kararlarını, gelecekten 

beklentilerini şekillendirmede merkezi öneme sahip olmaktadır (Bülbül, 1992, s.24). 

 
Kız çocuklarının aile ve toplum içindeki deneyimlerinden ve beklentilerinden yola 

çıkarak kadınlık kimliğinin oluşumunda etkili olan sosyo-kültürel ve ekonomik 

boyutların anlaşılmasının mevcut eşitsiz cinsiyet ilişkilerinin anlaşılmasında da faydalı 

olacağını düşünmekteyiz. Bununla birlikte kadınlığa dair yaygın indirgemeci, 

antropolojik ve sınıfsal temelde birbirinden bağımsız olarak inşa edilen kısmi 

analizlerden sıyrılarak genelde insan, özelde ise kadın kimliğinin oluşumunda temel 

teşkil eden sosyalizasyon süreçlerinin önemine ve bu süreçleri besleyen, pekiştiren 

yapıların evrenselliğine de ayna tutmuş olacağız.  Bir başka ifadeyle, Simon de 

Beauvoir’un, “insan kadın doğmaz, kadın olur” sözünden de hareketle sosyalizasyonun 

evrensel niteliği ve bu evrenselliğin sosyo-kültürel yapıda kurgulanarak 

meşrulaştırılmasının tartışılması gerekir. Bu tartışmayla bir anlamda Türkiye’deki 

toplumsal cinsiyet çalışmalarına da katkı sağlanmış olunacaktır. 

 
Kız çocuklarının kendileri ve toplumsal dünyaya ilişkin algılarını onların penceresinden 

vermeye odaklanan bu çalışma bir anlamda onları sesi duyulur ve görünür bir 

kategoriye taşıdığı için de önem arz etmektedir. Çünkü kız çocuklarına ilişkin yapılmış 

geniş çaplı betimleyici araştırmaların sadece eğitim durumlarını gösterir tablolara 

dayandırılması kısır bir döngüyü de beraberinde getirmiştir. Oysaki Türkiye’de, kız 

çocuklarına ilişkin sosyo-kültürel bağlamda daha derinlemesine çalışmaları yapacak, 

farklı disiplinlerin bakış açısına ihtiyaç duyacak ve geniş bir veri tabanını oluşturacak 

araştırmalara ihtiyaç duyulmaktadır. Bu eksikliği gidermek için bu çalışma, bir sosyal 

model olarak kız çocuklarının kendi yaşam alanlarına yönelik beklentilerini ve 

annelerinden ayrı bir kadınlık tanımı ile gerek topluma gerekse ailelerine seslerini 

duyurma anlamında bir mesajı da içermektedir. Bu doğrultuda, kadın ve erkek olmanın 



 
 

 

4 

toplumsal ve kültürel bağlamı ortaya konurken, aynı zamanda kız çocuklarının bu 

bağlamı gündelik pratikler içinde nasıl yorumladıkları da irdelenmeye çalışılacaktır. Kız 

çocuklarına ilişkin ailenin kültürel tanımlamaları onların sosyal yaşam alanlarına, karar 

alma süreçlerine ilişkin tercihlerini de dönüşümsüz olarak etkilemektedir. Aynı 

zamanda kent ve kır bağlamında karşılaştırma yapmayı amaçlayan bu çalışma kız 

çocuklarına ilişkin engel ve imkanları tespit ederek sosyal politikalara da bir zemin 

oluşturmayı amaç edinmiştir.  

 
Bu çalışma aynı zamanda kız çocuklarına ve dolayısıyla kadınlara ilişkin eşitlik ya da 

eşitsizliğin iyileştirilmesi durumunu ortaya koymaya çalışırken, sadece kadınları ya da 

aileyi ilgilendiren bir konu ile sınırlı olmayıp toplumun bütününü ilgilendiren bir konu 

olarak da gündeme gelmesi açısından önemli bir veri oluşturmaktadır. Böylelikle 

yaptığımız araştırmayla bir yandan kadın erkek rollerinin daha eşitlikçi bir zemine 

oturtulması amaçlanırken iki temel sorudan hareket etmiş olacağız. Bunlardan biri; 

kadınlığa ilişkin yaygın kabuller neler ve bunlar hangi anlam çerçeveleri içinde ifade 

ediliyor? Diğeri; kadınlar, bu anlam çerçeveleri içinde kendilerine nasıl bir yaşam alanı 

açabiliyorlar? Kız çocukları toplumsal normları gündelik pratikler içinde nasıl 

anlamlandırıp dönüştürüyorlar? Soruları çalışmamız açısından önem arz etmektedir. 

 
Bu sorular görüşmelerin genel çerçevesini belirlemiştir. Bu nedenle çalışmanın analiz 

kısmında görüşme alıntılarına geniş bir yer verilmiştir. Bunun nedeni de görüştüğümüz 

insanların sesini duyurabilmektir. Neyin söylendiği kadar nasıl söylendiği gerçeğinden 

hareket ederek bireylerin içinde yaşadıkları sosyal dünyayı ve bu sosyal dünyadaki 

ilişkileri yeniden üretme, bunu yaparken kendileri için hareket alanı açma, sosyal yaşam 

alanlarına ulaşma stratejileri geliştirme sorunsalını onların ifadeleriyle vermek 

çalışmanın farklı perspektiflerini sunmak açısından önemlidir. Gündelik pratikler 

genellikle geleneksel kalıplar içinde anlamlandırılıp bireylere sunulsalar da bu kalıpların 

değişimi ve yeniden dönüşümü yine aktörler tarafından sağlanabilmektedir. Niteliksel 

araştırmanın üstünlüğü bunu görmemizi mümkün kılmasıdır. Bu çalışmada yaptığımız 

tahlillerle, söylenenler kadar söylenmeyenleri, görüşme yaptığımız katılımcıların kendi 

kurgularını da ortaya koyarak yansıtmaya özen gösterdik. 

 



 
 

 

5 

Tüm belirtilenler ışığında çalışmamızın üç temel ayağı bulunmaktadır. Birinci ayağı, 

araştırmanın konusu, amacı, önemi, cevap aradığı soruları, kavramsal ve kuramsal 

çerçevesi, literatür taraması ve metodundan oluşmaktadır. Đkinci ayağı, kırsal ve kentsel 

yapıda kadının durumu ile sosyo-kültürel ve ekonomik yapının kadına ilişkin söylemsel 

pratikleri ne yönde değiştirip dönüştürdüğü sorunsalıdır. Kadınlığa ilişkin yaygın 

kabullerin ve kişilerin gündelik pratiklerinin bu kabullerle olan karmaşık ilişkisinin 

cinsiyetten başka toplumsal farklılıklarla bağlantılı olması kır-kent karşılaştırmasını 

karşımıza çıkarmıştır. Üçüncü ayak ise, araştırma verilerinin sonuçlarını kapsamaktadır. 

Araştırma verilerinin analizi dört temel kategori üzerinde temellenmiştir. Roller, 

kültürel tanımlamalar, ailenin kültürel sermayesinin kız çocuklarına ilişkin tanımlamalar 

üzerine etkisi, kız çocuklarının gelecek beklentileri ve geleceğe ilişkin kaygıları 

şeklinde kategorileştirilmiştir. 

 
Dolayısıyla araştırmamızın birinci bölümünde araştırma hakkında genel bilgi veren; 

araştırmanın konusu, amacı, önemi ve metodu açıklanmıştır. 

 
Đkinci bölümde çalışmanın temel kavramlarından kültürel değerlerin üretildiği mekan 

olan aile, roller ve cinsel kimliklerin toplumsal inşası, ailenin sahip olduğu kültürel 

sermayenin şekillendirdiği kültürel tanımlamalar ve kız çocukları ile ilgili 

tanımlamalara yer verilmiştir. Ayrıca toplumsal cinsiyet tanımlamaları bağlamında 

kadın kimliği, feminist söylemler bağlamında kadın kimliği, kültürel tanımlamalar 

bağlamında kişisel ve sosyal kimlik ve kültürel sermaye bağlamında kadın kimliği 

kuramsal açıdan ele alınmıştır. 

 
Üçüncü bölümde ise derinlemesine görüşme tekniği ile yapılan nitel araştırmanın 

analizi görüşmecilerden yaptığımız alıntılarla verilmeye çalışılmıştır. Böylelikle 

başlangıçtaki araştırma sorularıyla varılan noktalar arasındaki bağlantıyı koruyabilmek 

ve görüşmelerimizi bu sorular ışığında nasıl okuduğumuzu görünür kılmayı 

gösterebilmek için alıntılara geniş yer verilmiştir. 

 
Bu çalışma niceliksel ve genelleştirici değil, niteliksel ve keşfedici bir yaklaşımı 

benimsemiştir. Herhangi bir “temsiliyet” kaygısı gözetmeden her bir görüşme kendi 

içinde kendi anlam çerçevesinde analiz edilmiştir.   



 
 

 

6 

I. BÖLÜM 

 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE METODU 

 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

 

Aile içindeki ilişkiler yoluyla üretilen ve devam ettirilen kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamalar ve bu tanımlamaların farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip 

ailelerde nasıl şekillendiği önemli bir sorunsaldır. Yaşam boyunca kız çocuğunun 

eğitimi özellikle kırsal kesimde kadınlık/annelik rolüne hazırlık taşıdığından kız çocuğu 

yaşamının daha ilk yıllarında buna yönlendirilmekte ve örgün eğitimden, meslek 

edinmeden vazgeçmek zorunda bırakılmakta, bu durum ileride yaşayacağı yoksulluğu 

daha da derinleştirmektedir. Kadının yoksul olması; gelirinin olmaması yada düşük gelir 

kazanmasının ötesinde aile içinde, çalışma hayatında ve sosyo-kültürel yapıda kendisine 

biçilen rollerden kaynaklanmaktadır. Ailede çocukların bakımı, ev işleri gibi 

sorumluluklar, meslek hayatında çocuk bakıcılığı, sekreterlik, hemşirelik gibi belirli 

kategoriler dışına çıkma şanslarının az olması, ayrımcılık taşıyan normlar ve kültürel 

değerler gibi birçok boyut kadının yoksullaşmasında rol oynamaktadır (Çoban, 2007, 

s.17). Bir başka ifadeyle, toplumsal cinsiyet tanımlamaları bağlamında kadının eğitim, 

meslek edinme ve kararlara katılımı kısıtlandığı ölçüde yoksulluğu daha da artmaktadır. 

Bu nedenle son yıllarda literatüre giren yoksulluğun kadınlaşması, yoksulluğun cinsiyeti 

gibi kavramlar eğitim, sağlık, işgücü piyasasına katılım açısından kadınların 

yoksulluklarını dile getirirken, tüm dünyada bu konuya ilişkin stratejik çözümler 

bulmaya çalışan pek çok yaklaşım ortaya konmuştur. 

 

Türkiye’de mercek altına alınan kadın çalışmalarına baktığımızda (Kağıtçıbaşı, 1981; 

Arat, 1990), kadının cinsiyet rol ve kimliklerine ilişkin kültürel tanımlamaların farklı 

aile ve toplum yapılarında değişik perspektiflerde irdelendiğini görmekteyiz. Bir başka 

deyişle aile içi ilişkiler, kız çocuklarına ilişkin değer yargıları, bireylerin sosyalleşme 

süreçleri, ailenin kız çocuğundan beklentileri, kız çocuklarının aileden ve sosyal 

yaşamdan beklentileri, içinde yaşanılan toplumun sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel 

değerlerinin niteliklerine göre biçimlenmektedir. Ailenin kültürel değerleri, kentsel veya 



 
 

 

7 

kırsal yerleşim biriminde olması, içinde bulunduğu sosyo-ekonomik koşullar ve aile 

fertlerinin eğitim düzeyi bu tanımlamaları şekillendirebilmektedir. 

 

Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar sosyo-demografik değişkenler açısından 

bakıldığında ailenin yapısı ve kültürel dokusu ile ailenin kız çocuğuna yüklediği anlam 

ve yine kız çocukların kendilerine yüklediği anlam arasındaki farklılıklar kırda ve kentte 

farklı kimlik tanımlamalarını karşımıza çıkarmaktadır. Kır ile kentin sosyal, ekonomik, 

kültürel farklılığı, kentsel ve kırsal aileye farklı toplumsal fonksiyonlar yüklemektedir. 

Kırsal toplumsal yapılarda akrabalık ve komşuluk ilişkileri, geleneksel değerlerin daha 

baskın ve bağlayıcı olması, aile içi rol farklılaşması bakımından daha belirgin özellikler 

gösterirken kente geçişle birlikte kırsal nüfusun sahip olduğu geleneksel kültürün yerini 

kentsel yaşamın gerekli kıldığı kentsel değerlerin ve alışkanlıkların alması söz 

konusudur. Kırsal kesimde özellikle eğitim ve kararlara katılım açısından pasif olan 

kadın/kız çocukları kentsel koşulların gerekliliği içinde daha aktif bir rol almaya 

başlamaktadırlar ( Arat, 1990, s.203-205). Bu nedenle ailenin içinde bulunduğu sosyal 

yapı nitelikleri ve kız çocuklarına atfedilen rol-statü tanımlamaları ileride onların eğitim 

ve meslek hayatını, evlilik kararlarını, gelecekten beklentilerini şekillendirmede merkezi 

öneme sahiptir (Bülbül, 1992, s.24). 

 

Aileyi toplumun bir parçası olarak kabul eden Martinson, ailenin varlığını toplumun 

kültürü üzerinde onunla karşılıklı bağ içerisinde sürdürdüğünü belirtmiştir. Aile, 

yaşamını içinde bulunduğu toplumun kültürüne göre belirler ve sürdürür. Kültür, aile 

kurumunun dayandığı gelenekleri, görenekleri, örfleri-adetleri daha geniş bir ifade ile 

değer ve normları belirleyendir. Aile, kültürün gelecek nesillere miras olarak 

kalmasında en önemli aktarım merkezidir. Bunun yanı sıra birincil bir grup olarak aile, 

çocuklara belirli rolleri ve statüyü kazandırırken, davranış kalıplarını benimsetirken 

kültürün belirleyiciliğinden etkilenir. Örneğin, bazı toplumlarda ailede cinsiyete bağlı 

olarak farklı davranış kalıplarının benimsenmesi ve ailede erkek çocuğun kız çocuğuna 

göre farklı imtiyazlara sahip olması kültürel yapı ile belirlenmiştir (Burcu, 2007, s.190). 

Türkiye’de bu konu ile ilgili yapılan çalışmalar (Đlbars, 1988; Kansu, 1977)  

göstermiştir ki, geleneksel kültürün benimsenmiş olan kalıpları, toplumda geçerlilikleri 

sorgulanmayan cinsiyet rollerine ilişkin inanç ve töreler, kız çocuklarının kendi 



 
 

 

8 

beklentilerine ilişkin karar alanını daraltmış ve karar verme süreçleri ile rol 

paylaşımında kadınların en düşük düzeyde olduğu ortaya konmuştur. Özellikle 

geleneksel cinsiyet rollerine ilişkin olarak aile içinde atfedilen anlamlar çoğu zaman kız 

çocuklarına eşit olanaklar tanınmasını engellemekle birlikte onların eğitim, sağlık ve 

sosyal güvence gibi konularda arka plana atılmasını ve ilerde eş-anne rollerine 

yansıyarak bir döngünün yeniden üretilmesine neden olmaktadır. Ülkemizde kırsal 

alanda kız çocuklarına ilişkin yapılmış çalışmalar (Arat, 1990; Đlbars, 1987; Bora, 2001;  

Özbay, 1982) çoğunlukla kız çocuklarının eğitimleri üzerinde yoğunlaşırken bunda 

etkili olan cinsiyetçi roller bağlamında “kadınlık” ve “erkeklik” tanımlamaları ve 

toplumun değer yargıları üzerinde durulmaktadır. Bu çalışmalarda, kırsal kesimde 

nitelik ve nicelik bakımdan oldukça yetersiz olan eğitim programlarına cinsiyet ayrımı 

da eklenince kız çocuklarının kültürel ve sosyal kalkınma içindeki alanlarının daha da 

kısıtlandığı vurgulanmaktadır.  

 

Aile, kişinin sosyalleştiği ilk ve en etkili sosyal kurumdur. Kişilerin çevreleriyle düzenli 

iletişim kurabilmelerinde, kendilerine ve çevrelerine olan güvenlerinin oluşmasında aile 

yapısının etkisi azımsanmayacak düzeydedir. Çünkü aile kurumu, bir taraftan sosyal 

bağlar ile kuralların oluşturulmasında, diğer yandan da üyelerin yaşantılarında ihtiyaç 

duydukları sosyal iletişim ağlarını kurabilmelerine katkıda bulunmaktadır. Ayrıca aile 

kurumu kişilerin eğitim aldıkları ilk sosyal örgüttür. Dolayısıyla ailede alınan ilk 

eğitimin, hem formel eğitimdeki başarıda hem de sosyal yaşam fırsatlarına 

ulaşılmasında pozitif anlamda etkili olduğu tespit edilmiştir. (OECD, 2001) Eğitim, yaş, 

gelir düzeyi, kişilerin kentte ya da kırsal bölgede yaşamaları, bir işte 

çalışıp/çalışmadıkları, ailenin demografik yapısı, kültürel tanımlamaların belirleyicileri 

arasındadır.  

 

Bu nedenle, kişiliğin oluşmasında kültürel belirleyiciler çok önemlidir. Çocuğun 

alışkanlıklarının, tutumlarının kısaca hayat görüşünün şekillenmesinde aktarılan kültürel 

değerlerin ve normların etkisi büyüktür. Her sosyo-kültürel sistemde kadın-erkek 

ilişkilerini düzenleyen, doğan çocuğun bakımından, beslenmesinden, sağlık ve 

eğitiminden sorumlu olan aile kurumu, kültürel değerlerin yeni kuşaklara 

aktarılmasında ve iletilmesinde büyük sorumluluklar taşımaktadır (Burcu, 2007, s.190-



 
 

 

9 

191). Bu nedenle ailenin kültürel sermayesi bu değerleri ve aktarılma biçimlerini 

şekillendirir.  

 

Bu bağlamda çalışmada, ailenin kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları 

Bourdieu’nun teorisinde yer alan kültürel sermaye ve habitus kavramıyla 

ilişkilendirilerek verilecektir. Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar söz konusu 

olduğunda bu tanımlamaları biçimlendirdiğini düşündüğümüz ailenin kültürel birikimi 

Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramlarıyla örtüşmektedir. Bourdieu (1986, s.242), 

sosyalleşme sürecinde elde edilen birikimin toplamını dile getiren kültürel sermayeyi, 

formel eğitimle sağlanan ve diplomalarla objektif bir görünüm kazandırılan “okul 

sermayesi” ile aileden kaynaklanan ve doğal bir biçimde aile hayatı içerisinde kazanılan 

niteliklerin bir araya gelmesiyle oluştuğunu savunur. Bourdieu’ya göre kültürel 

sermaye, resmi eğitim düzeyi, kişilerin kültürel etkinliklere katılımına olanak veren 

doğduğu ve yaşadığı yerleşim yerinin büyüklüğü ve bireyin kültürel faaliyetlere katılımı 

ile doğru orantılıdır. Eğitsel zemin (kurumsal bir yapı olarak okulda ve ailede sağlanan 

eğitim) üstü örtük olarak potansiyel düzeyde kültürel sermayenin kendisidir. Çünkü 

Bourdieu’ya göre sosyo-kültürel pratiklerin büyük çoğunluğu kişinin kültürel 

birikimiyle yani eğitimiyle sağlanır (Bourdieu, 1986, s.243). Habitus ise, uygulayıcısına 

kendi sosyal dünyasını daha kompleks, donanımlı ve detaylı görme fırsatı sunacak 

biçimde, kültürel üretim ve tüketim pratiğiyle ilişkilidir. Dolayısıyla kültürel sermayeye 

sahip olan kişi, habitus aracılığıyla çevresindeki kendini bekleyen değişimleri önceden 

sezer ve kendisi için makul sosyal hayatı daha kati, kusursuz biçimde elde eder (Arun, 

2008, s.5). Bu nedenle, kültürel sermaye ve habitus kavramı bireyin aile ve daha geniş 

bir toplumsal sistem içindeki tanımlanışına ilişkin ayrıntılı ve çok boyutlu bir tablo 

çizmektedir. Bu sermayenin farklı düzeylerdeki birikimi bireylerin sosyal konumlarını 

ve sosyal yaşam alanlarına ulaşma noktasında da belirleyici olabilmektedir. 

 

Dolayısıyla, kız çocuklarının sosyal yaşam alanlarına ulaşmalarında, geleceklerine 

ilişkin hedefleri belirlemelerinde bireysel dönüşüm ve gelişimin önemli bir paya sahip 

olduğu düşünüldüğünde ailenin sahip olacağı kültürel sermayenin önemi ön plana 

çıkmaktadır. 

 



 
 

 

10 

Kazgan (1978, s.157),  yaptığı bir çalışmada ailenin gelir düzeyinin kız çocuklarının 

eğitim düzeyini belirlediğini ve bu durumun ileride onların işgücüne katılım oranını ve 

aile içi karar alanlarında daha fazla söz sahibi olmasını sağladığını dile getirir. Özellikle 

kırsal kesimde ve alt sosyo-ekonomik gruplarda, kızların zorunlu eğitim sonrası eğitim 

hayatlarına devam etmeleri gereksiz ve lüks olarak görülmektedir. Kız çocukları için 

evde anne tarafından uygulamalı ev işi eğitimi öncelikli görülmekte, ev işi ve çocuk 

bakımı sorumluluğunu tek başına yüklenmiş anneler açısından kız çocukların ev işlerine 

katılım yükünü azaltması nedeniyle özendirilmektedir. Eğitimini sürdüremeyen pek çok 

kadın alt sosyo-ekonomik sınıflarda bu gerekçeyi dile getirmektedir. Diğer taraftan 

yoksul ailelerde yetişkin kadınların çalışması evdeki işlerin ve çocuk bakımı 

sorumluluğunun kız çocuklarına devredilmesi anlamına gelmektedir. Kız çocuğunun 

önündeki rol modelleri ağırlıklı olarak ev içi ile sınırlı olduğundan mesleki tercihleri de 

genellikle ev kadınlığı yönünde olmaktadır. Kızlar böylelikle eğitimden uzaklaşırken 

içinde bulundukları döngüyü de kıramamaktadırlar. Geleneksel yapı içinde kız çocukları 

eve dolayısıyla da özel alana hapsedilmekte ve onların dışarıyla yani sosyal alanla 

bağlantısı ancak ailesi üzerinden kurulmaktadır. Bu nedenle ailenin sahip olduğu sosyal, 

kültürel ve ekonomik birikim ne kadar yüksekse, kız çocukları daha iyi eğitim 

imkanlarına kavuşmakta, kendini gerçekleştirebileceği iş imkanlarını yakalamakta, ev 

işlerinin tek düzeliğinden kurtularak kendine farklı sosyal yaşam alanları açmaktadır 

(OECD, 2001, s.45). 

 

Kadınlara ilişkin kültürel tanımlamalardaki farklılıkların sosyal yapı ve pratiklerin bir 

ürünü olduğunu belirten Chodorow (1974, s.66), cinsiyet kimliklerinin gelişimine 

ilişkin kuramında ebeveynliğin toplumsal organizasyonunun geleneksel ve modern 

değerlerin etkisinde olduğunu savunur. Sanayileşme ve kapitalist ekonominin gelişim 

sürecini de dikkate alarak kadına ilişkin cinsiyet kimliklerinin sosyolojik içerikli 

kapsamlı bir analizini geliştirir. Chodorow, toplumsal cinsiyet hiyerarşisinin temellerini 

sorgulamak için öncelikle kültür olgusunun yeniden çözümlenmesi gerektiğini ifade 

eder. Bir başka deyişle ebeveynlik organizasyonu simetrik özelliğe geçişi sağlamadıkça 

yani erkekler, biyolojik anneliğin dışında kadınlar tarafından sürdürülen toplumsal ve 

kültürel rolleri üstlenmedikçe, cinsiyetçi sosyo-kültürel yapı ve cinsiyet hiyerarşisi 

varlığını devam ettirecektir. Bunun bir sonucu olarak da ikili toplumsallaşma sürecinde 



 
 

 

11 

kadının maruz kaldığı baskı ve ayrımcılık mekanizmaları toplumsal kurumlar ve 

bireyler arası ilişkiler sürecinde her gün yeniden üretilen cinsiyetlendirilmiş kişilikleri 

yaratmayı sürdürecektir. Ancak anne-babanın aile içindeki simetrik duruşuyla toplumsal 

cinsiyet sistemindeki iki kategorili yapı nispeten ortadan kaldırılabilecektir. Bu 

gerçekleştiğinde ise sosyo-kültürel yaşamın farklı alanları cinsiyetçi karakter taşımak 

yerine bireysel eylem ve çabaların sonuçlarına göre eşitlikçi cins ideolojisini yaratmış 

olacaktır.  

 

Bu bağlamda çalışmada, kırsal ve kentsel alanda farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

özelliklere sahip ailelerde kız çocuklarına ilişkin nasıl bir kültürel tanımlama yapıldığı 

ve bu tanımlamaların kız çocuklarının farklı yaşam alanlarına (eğitim, meslek edinme, 

sosyal güvence, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, arkadaş seçimi, evlilik 

tercihleri) ilişkin kararlarını nasıl etkilediği saptanmaya çalışılmıştır. Bununla birlikte, 

kız çocuklarının aile içi kültürel tanımlamaları ne kadar içselleştirdikleri ya da ne 

kadarını kendi süzgeçlerinden geçirdikten sonra farklı bir formatla yaşamlarına yön 

verdikleri de çalışmamızın temel çerçevesini oluşturmaktadır. 

 

Bu noktada, kız çocuklarının aile bireyleri (anne, baba, erkek kardeş (ağabey)) 

tarafından nasıl tanımlandıkları ve kendilerini nasıl tanımladıkları kimlik tartışmalarını 

da gündeme getirir. Kız çocukları, kültürel tanımlamalar karşısında kim olduğunu ve 

kendisini ne olarak tanımladığını sorgulamaya başlar. Bireyin kendini roller, imajlar ve 

eylemler çeşitliliği içinde nasıl tanımladığı sorusu “Ben kimim? şeklinde ifadesini bulan 

“kişisel kimlik”le ilgilidir. Buna karşılık, bireyin toplumsal olarak inşa edilmiş 

tanımlanışı “sosyal kimlik” kavramını gündeme getirir (Eminoğlu, 2003, s.470). 

Bireyler, onu tanıyan insanların zihinlerinde bulunan kendisi hakkındaki imajların sayısı 

kadar sosyal kimliğe sahiptir. Birey toplumun diğer üyeleriyle mevcut normlar 

çerçevesinde farklı sosyal ilişkilere girmektedir. Bu durum bireyin toplum içinde 

değişik kimliklerle farklı sosyal konumlara yerleşmesini sağlamaktadır. Bu kimliklerin 

toplamı bireyin sosyal kimliğidir. Bu nedenle çalışmamızın temel problematiğini 

oluşturan kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar için, babanın, annenin ve erkek 

kardeşin (ağabeyin) tanımlamaları kız çocuklarına farklı kimlikler yüklemektedir. Bu 

tanımlar kritik bir öneme sahiptir. Çünkü kız çocuğuna yönelik kimlik tanımlamaları, 



 
 

 

12 

değer yargıları, onun ileride kendini ifade ediş biçimini ve toplumsal yaşamdaki 

duruşunu etkileyecektir. Buna göre bireyin sosyalleşmesinde ve kimlik kazanmasında, 

kazanmış olduğu bu kimliklerden birini toplumda başat rolleriyle yerine getirmesinde 

aile ve sosyal kurumların büyük bir önemi vardır (Birkök, 1994, s.97).  

 

Bu çalışmada, kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalardan bahsederken ailenin yanı 

sıra diğer sosyal kurumların da etkisi üzerinde durulacaktır. Kişilerin toplumsallaşması 

sürecinde etkili olan okul ve eğitim kurumları, işgücü piyasaları, medya gibi pek çok 

yapı da kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları şekillendirmektedir. Ders 

kitaplarında, yazılı ve görsel basında, kadın ve erkek için belirlenmiş davranış örüntüleri 

yeniden üretilerek bireylere sunulmaktadır. Özellikle medya, popüler kültür ürünleri 

aracılığıyla kız çocuklarına ilişkin kültürel söylemleri farklı şekillerde iletmektedir.  

Bunun yanı sıra fiziksel çevrede de bu şekilde bir yapılanma söz konusudur. Sokak 

çoğunlukla erkeklerin gündüz ve gece özgürce kullanabildiği, çocukluktan itibaren önce 

oyunlarla daha sonra ise arkadaş grupları, sokakta yapılan işler, küçük suçlar ya da 

polislik gibi birçok farklı şekilde genellikle erkeklere ait olan bir ortamdır. Kadının ise 

genelde suçun nesnesi olduğu, sözlü ya da fiziksel tacize uğrayabildiği bir mekan olarak 

sokak, diğer kurumlarda olan cinsiyetçi ideolojinin tüm yansımalarını göstermektedir 

(Temizarabacı, 2005, s.23). Bu nedenle çalışmada, bağımsız değişkenler dışında 

bağımlı değişkeni etkileyebilecek kontrol niteliğindeki değişkenler kapsamında bu 

hususlar dikkate alınacaktır. 

 

Çalışmada, üç temel sorunsal üzerinde odaklanılmaktadır. Bunlardan birincisi, ‘farklı 

sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip ailelerde kız çocuklarına ilişkin nasıl bir 

kültürel tanımlama yapılıyor?’ Bir başka ifadeyle ‘ailelerin sahip olduğu sosyal, 

ekonomik ve kültürel özellikler bu tanımlamaları nasıl şekillendiriyor? ve ‘bu 

tanımlamalar arasında hangi farklılıklar beliriyor?’ sorusu betimleyici ve karşılaştırmalı 

bir sosyolojik veri tabanı oluşturması açısından çalışmanın birinci ayağını 

oluşturmaktadır.  

 

Çalışmamızın ikinci ayağında ise, kız çocuklarına ilişkin aile içi (anne, baba, ağabey) 

kültürel tanımlamalar karşısında kız çocuklarının kendi yaşam alanlarına ait konularda 



 
 

 

13 

(eğitim, meslek edinme, sosyal güvence, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, 

arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) kararlara katılım rolü nedir?, ‘kız çocukları 

geleceklerine ilişkin hangi beklentiler içindedirler?’, ‘farklı yaşam alanlarına ulaşma 

konusunda ve yaşamlarına ait kararlarda hangi hedefler için mücadele sergiliyorlar?’ ve 

‘geleceğe ilişkin ne tür kaygılar taşıyorlar?’ sorularına yanıt bulmaya çalışılmıştır. 

Böylece, kız çocuklarının bu sorulara vereceği yanıtlarla onların farklı sosyo-ekonomik 

ve kültürel düzeydeki aile yapılarına ilişkin nasıl bir duruş sergilediği de betimlenmiş 

olacaktır.  

 

Çalışmamızın üçüncü boyutu ise “farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde 

kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaların kızların yaşama dair beklentilerini, 

hedeflerini ve geleceklerine ilişkin kaygılarını hangi yönde etkilediği?” sorusuna kır-

kent farklılaşması bağlamında cevap aranmıştır. 

 

1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMĐ 

 

Bu çalışmanın temel amacı, farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip 

ailelerde kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar, bu tanımlamaların onların sosyal 

yaşam alanlarına (eğitim, meslek edinme, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, 

arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) ulaşmalarında ve yaşama dair beklentilerini, 

hedeflerini belirlemede ne derece etkili olduğu sorunsalını kır-kent farklılaşması 

bağlamında değerlendirebilmektir. Bu temel amaç çerçevesinde, toplumsal cinsiyet 

tanımlamalarının geleneksel ve modern doku üzerinde nasıl şekillendiği, kız çocuklarına 

ilişkin anlamlandırma noktasında nasıl açılımlar sağladığı önemli bir sosyal problem 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Toplumsal cinsiyetin farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

özelliklere sahip ailelerde tanımlanması bireyin kimliğini, cinsellik algısını ve 

erginleme sürecini dönüştürücü etkisi ve kız çocuklarına ilişkin anlam kodlarını yeniden 

üretmesi bağlamında yapılan araştırmalar da (Kağıtçıbaşı, 1981;  Dedeoğlu, 2000; 

Oktay 1990) önemle üzerinde durulmaktadır. 

 

Kız çocuklarına ilişkin yapılan çalışmalar daha çok eğitim çerçevesinde ele alınırken 

aile içi kültürel tanımlamalar ve bu tanımlamalar üzerinde etkili olan ailenin kültürel 



 
 

 

14 

sermayesi konusunda yapılan araştırmalar yok denecek kadar azdır. Bu nedenle aile ve 

sosyal yaşam içerisinde değerlendirildiğinde kız çocukları, aile ve toplumun ortaya 

koyduğu kültür ve kültürel tanımlamalardan etkilenerek geleceğe ilişkin beklentiler 

konusunda belli kaygıları taşımaktadırlar. Bu bağlamda çalışmamızda Bourdieu’nun 

kültürel sermayesi aile içi kültürel tanımlamalarla ilişkilendirilerek kız çocuklarının 

konumu, statüsü ve rolünün belirlenmesinde, gelecekte kuracakları yaşama ilişkin 

kararlarında nasıl bir etkiye sahip olduğu noktasında geniş bir açılım sağlayacağı 

düşüncesindeyiz. 

 

Gerek sosyo-kültürel, gerekse sosyo-ekonomik gelişmişlik düzeylerine bağlı olarak 

değişkenlik gösterseler de hemen her toplumda cinsiyet rollerine dayalı davranış 

örüntüleri kız ve erkek çocuklara daha yaşamının ilk yıllarında toplumsallaşma süreci 

ile verilmektedir (Dökmen, 2004, s.18). Kadınlar doğdukları andan itibaren anne olma 

konusundaki geleneksel kodlara göre eğitildikleri için aile ile toplum da bu yönde bir 

beklenti içine girmekte ve bu konuda hassasiyet edinmektedirler. Dolayısıyla “annelik” 

ve “eş” rolü, aile, eğitim araçları, sosyal çevre, medya, basın ve toplum tarafından 

dayatılan ezbere göre şekillenmektedir. Bir başka ifadeyle kız çocukları, evlilik 

kurumunun geleneksel rollerine göre yetişmektedir.  

 

Bu nedenle kız çocuklarının toplumsal ve kültürel kimlikleri birincil olarak ailedeki 

konumlarıyla, onlara atfedilen rol ve statülerle belirlenir. Bu belirlenmişlik karşısında 

kız çocukları kendi kimliğini bulmak, tanımlamak ve korumak ister. Buradan yola 

çıkarak bu çalışmada, cinsiyet ayrımının ilk üretildiği birim olarak aile içinde kız 

çocuklarına ilişkin farklı tanımlamaların nasıl şekillendiğinin ortaya konması 

amaçlanmaktadır. Öte yandan aile içi ilişkilerde kız çocuğunun yeri, anne-baba 

tarafından kız çocuğuna atfedilen değerler, erkek kardeşlerin kız çocuğunu algılayış 

biçimleri, bu tanımlar karşısında kız çocuklarının kendilerini nasıl ifade ettikleri aile içi 

dinamikleri belirlememiz açısından da sosyolojik önem arz etmektedir. 

 

Bu bağlamda, aile ve toplum içinde kadınların rolü, Türkiye’de sosyal bilimciler 

tarafından üzerine dikkatle eğilen bir konu olarak ele alınmıştır. Fakat kadının rolünün 

algılanışında kuşaklar arası bir fark olup olmadığı, kız çocuklarının annelerinden farklı 



 
 

 

15 

nasıl bir kültürel tanımlama ile sosyalleştikleri konusunda çalışmaların az olması da bu 

çalışmanın önemini ortaya koyan bir faktör olacağı düşüncesindeyiz. 

 

Kadınların toplumsal, ekonomik ve kültürel yaşamda karşılaştıkları sorunları ve 

bunların çözümüne yönelik girişimleri içinde bulunduğu ailenin dışında açıklamaya 

çalışmanın kısmi bir çalışma olabileceği düşüncesinden hareketle bu çalışmada kadını 

özellikle aile organizasyonu içindeki kültürel tanımlamaları ile ele almaya çalıştık. Bu 

nedenle sorunun kaynağı ve çözümü olan aileye odaklanmayan çalışmalar, ileride 

üretilebilecek çözüme yönelik politikalar konusunda sıkıntılar yaratmaktadır. Bu 

bağlamda çalışma, aile içi kültürel tanımlamaları ele almayı amaç edinirken kız 

çocuklarının toplum içindeki konumlarını yükseltmeyi ve içinde yaşadığı toplumsal 

bağlam ve ilişkilerin ürünü olmaktan ziyade kendini ifade edebilen, toplumsal itibar 

kazanmış, sosyal, ekonomik ve kültürel yaşamın her alanında söz sahibi olan bireyler 

olarak yetişmelerini sağlamaya yönelik bilimsel bir veri olmayı amaç edinmektedir.  

  

Bu çalışmada, aynı zamanda aile içi kültürel tanımlamalardan bahsederken aile odaklı 

tanımlamaların yanı sıra, bu tanımlamalar üzerinde belirleyici olan eğitim kurumlarının, 

kitle iletişim araçlarının ve sosyal çevrenin kız çocuklarına hayatlarını şekillendirmede 

ne tür mesajlar ilettiği ve bu mesajların onlar tarafından nasıl içselleştirdiğinin 

incelenmesi de amaçlanmaktadır. Bu yönüyle de çalışmamız kısmi çalışma düzeyinde 

kalmadan, çok yönlü bir yelpaze içinde değerlendirme yapmayı hedeflemektedir. 

 

Bu çalışma, daha güçlü aileler için ‘güçlendirilmiş kadın’ anlayışının yaygınlaşmasını 

sağlarken kız çocuklarının yaşadığı sosyal dünyayı algılayışları, yaşadıkları sorunlar ve 

bu sorunların çözümüne yönelik önemli bir veri oluşturması açısından da önem arz 

etmektedir. Bu nedenle farklılıkların bilgisine dayanan farklı renkleri kabul eden ve 

bireyleri var olduğu değerler sisteminin dışında algılamaya zorlamayan bir anlayış 

uygun politikalar üretilmesinde de etkili olacaktır. Türkiye gibi ataerkil ilişkiler ağının 

ekonomik, siyasi ve kültürel yapılar üzerinde etkili olduğu ve kız çocuklarının kamusal 

hayata katılımının kısıtlandığı toplumlarda, bu tür çalışmaların, var olan durumu 

betimlemesi açısından önemli bilgi temellerini oluşturacağı düşünülmektedir. Bu 

konuda yapılmış çalışmalara göz attığımızda sosyalleşmenin ilk gerçekleştiği mekanın 



 
 

 

16 

aile olduğu ve burada da cinsiyetçi işbölümünün yoğun olarak yaşandığı görülmüştür. 

Bu çalışmada ise, kız çocuklarının eğitim, meslek edinme, arkadaş seçimi, boş 

zamanları değerlendirme ve evlilik gibi yaşamlarını belirleyen önemli karar 

mekanizmalarında ne derece etkili olduğunun incelenecek olması hem daha önce 

yapılmış çalışmalarla karşılaştırma imkanı sağlarken hem de daha derinlemesine bilgi 

toplanması açısından önem arz etmektedir.  

 

Türkiye’de özellikle Cumhuriyetin ilanından bu yana, kadınların konumunda yasal ve 

siyasal değişmeler önem kazanmıştır. Sosyal bilimciler öteden beri bu değişmelerin 

kadınların yaşam koşullarını temelde ne ölçüde etkilediğini sorgulamışlardır. Böylece, 

toplumsal değişme süreci içerisinde kadının yerinin yapısal belirleyicilerini dolaylı ve 

dolaysız bir biçimde vurgulayan araştırmaların sayısı giderek artmıştır. Buna karşılık, 

kadınların kendilerini ve cinsiyetleriyle ilgili rol beklentilerini ne şekilde algıladıkları, 

duydukları öznel baskıların ne olduğu hakkında bilgimiz çok daha sınırlı kalmıştır. 

Bununla birlikte Türkiye’de kadın konusunda şimdiye kadar yapılmış bilimsel 

çalışmaların genellikle köy, kasaba ve küçük kent düzeyinde yoğunlaştığı 

görülmektedir. Araştırılması daha güç olan büyük kentin orta ve üst tabaka kadını 

konusunda bilgilerimiz ise daha azdır. Oysa Cumhuriyet döneminin kadınlara sağladığı 

olanaklardan en fazla yararlanabilmiş kesim budur (Kandiyoti, 1979, s.331). Kentin 

farklı kesimlerinde yaşayan kadınlar, siyasal ve toplumsal modernite projesinin 

kendisine sunmuş olduğu haklardan ne ölçüde yararlanabilmiş ve cinsiyet kimliklerini 

ne şekilde dönüştürebilmiş sorusuna aranacak cevabın çalışmamızı zenginleştireceği 

düşüncesi de önemlidir. Bu nedenle Ankara gibi büyük bir kentte farklı sosyo-ekonomik 

ve kültürel özelliklere sahip ailelerle kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları tespit 

etmeye yönelik bu çalışmanın sosyal bilimler açısından önemli bir veri kaynağı 

oluşturacağı düşünülmektedir.  

1.3. ARAŞTIRMANIN SORU CÜMLELERĐ  

Soru Cümleleri  

Kırda ve kentte farklı sosyal-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip ailelerde kız 

çocuklarına ilişkin ne tür tanımlamalar yapılmaktadır? Diğer bir ifadeyle, kız 

çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar kır ve kent yaşam alanına göre hangi sosyo-



 
 

 

17 

ekonomik ve kültürel özellikler üzerinden kurulmaktadır? ve bu tanımlamaların onların 

yaşam alanları (eğitim, meslek edinme, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, 

arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) üzerindeki dönüştürücü etkisi nedir? 

 

Bu bağlamda; 

1. Toplumda kadından ve erkekten beklenen roller nelerdir? 

2. Aile içerisinde kadından ve erkekten beklenen roller nelerdir? 

3. Aile içerisinde kız ve erkek çocuklardan beklenen roller arasında farklılık var mıdır? 

4. Anne-baba ve erkek kardeşler kız çocuklarını nasıl tanımlıyor? 

5. Kız çocukları, kadınlara ilişkin nasıl bir toplumsal rol tanımı yapıyorlar? 

6. Kız çocukları sosyal kimlik açısından kendilerini nasıl tanımlamaktadır?  

7. Kız çocuklarının kendilerini tanımlamaları üzerinde aile üyelerinin tanımlamaları 

etkili midir? 

8. Aile içerisinde başlayan kültürel tanımlamalar kız çocuklarının sosyal kimlik 

tanımlamalarını ne yönde etkilemektedir? 

9. Ailede erkek kardeş ya da ağabey kız çocukların sosyal kimlik tanımlamalarını 

etkilemekte midir? 

10. Kız çocukları ailedeki kültürel tanımlamalara karşı nasıl bir duruş sergiliyorlar? 

11. Kız çocuklarının kendilerini tanımlarken okula devam durumunun (ilköğretim 

sonrası liseye devam) ve medyada verilen kız çocuk tanımlamalarının etkisi var 

mıdır, varsa nedir? 

12. Yaşanılan çevrenin (kır-kent) kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalara etkisi 

nedir? 

13. Kız çocuklarının aile yaşamında kendilerine biçilen rol ve beklentilere yönelik 

düşünce ve görüşleri nelerdir? Bu kır ve kentte farklılaşıyor mu? 

14. Ailenin sahip olduğu kültürel sermaye, kız çocuklarının sosyal yaşam alanları 

(eğitim, meslek edinme, güvenlik durumu, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin 

tercihleri, arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) ile ilgili karar mekanizmalarına 

ulaşmasını hangi yönde etkiler? 

15. Ailenin sosyo-ekonomik düzeyi, kız çocuklarının sosyal yaşam alanları (eğitim, 

meslek edinme, sosyal güvence, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, 



 
 

 

18 

arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) ile ilgili karar mekanizmalarına ulaşmasını hangi 

yönde etkiler? 

16. Kız çocukları aile üyeleri ile nasıl bir iletişim içindedir? 

17. Kız çocukları aile ve sosyal yaşam alanında en çok kim ya da kimleri model alıyor? 

18. Kız çocuklarının geleceklerine ilişkin beklentileri ve hedefleri nelerdir? 

19. Đçinde yaşanılan ailenin kız çocuğuna ilişkin kültürel tanımlamaları onların geleceğe 

ilişkin hedeflerini ve kararlarını nasıl etkilemektedir? 

20. Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar onların gelecekte sosyal, ekonomik ve 

kültürel yaşam alanlarına ulaşmalarında ve karar mekanizmalarına katılmalarında ne 

yönde etkili olmaktadır?  

21. Kırda ve kentte yaşama, kız çocuklarının geleceğe ilişkin beklentilerini hangi yönde 

etkilemektedir? 

22. Kız çocuklarının aile içindeki kararlarda rolü nedir? 

23. Kız çocukları geleceğe ilişkin ne tür kaygılar taşıyorlar? 

24. Kız çocukları yaşam taleplerini ailelerine ve topluma hangi kanallarla 

iletmektedirler?  

25. Anne-babalar, kız çocuklarının üzerinde denetim kurmaları konusunda erkek 

çocuklara ne tür görevler yüklemektedirler? 

 

1.4. ARAŞTIRMANIN METODU 

 

Bu çalışmada, ilk olarak literatür taraması yapılarak bu konuda Türkiye’de ve yurt 

dışında yapılmış araştırmalar ve bu araştırmalardan elde edilen bulgular taranmıştır. Bu 

bağlamda, kız çocuğuna ilişkin aile içi kültürel tanımlamaları, farklı sosyo-kültürel 

ortamlar içinde değerlendirip kır-kent farklılaşmasından yola çıkarak betimleyici ve 

karşılaştırmalı bir çalışma ortaya konmuştur. Farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

özelliklere sahip ailelerde kız çocuklarına ilişkin annenin, babanın, erkek kardeşin 

tanımlamaları verilmeye çalışılırken kız çocuklarının kendilerini onların gözüyle ifade 

ediş biçimine de yer verilmiştir. 

 

Çalışmamızın diğer aşaması ise saha araştırmasıdır. Kız çocuklarına ilişkin aile içi 

kültürel tanımlamaları saptama ve bunları görünür kılma çabası niteliksel araştırma 



 
 

 

19 

yönteminin seçilmesine neden olmuştur. Bu amaç doğrultusunda çalışmada, kız 

çocukları kimdir, neler hisseder, neler düşler, kendilerini nasıl görür, toplum ve aile 

onları nasıl tanımlar, gündelik deneyimleri ve gelecekle kurdukları ilişki nasıldır ve bu 

pratiklerin deneyimlenmesinde etkili olan sosyal, ekonomik ve kültürel nedenler neler 

olabilir? sorularından hareket edilerek kız çocukları tanımlanmaya ve toplumsal yapıda 

daha görünür kılınmaya çalışılacaktır. Ayrıca, Türk toplumunda kırsal ve kentsel 

kesimdeki farklı aile yapılarının cinsiyet rollerine ilişkin kültürel tanımlamaları, bu 

tanımlamaların kız çocuklarının gelecekteki hedeflerini ve kendi yaşamlarına ilişkin 

kararlara katılımını hangi yönde biçimlendirdiği sorularına kız çocukları ve ebeveynleri 

ile derinlemesine görüşmeler yapılarak cevap aranmaya çalışılacaktır.  

 

Kız çocuğunun durumunun betimlenmesinde karşılaşılan ilk güçlük, cinsiyete göre 

düzenlenmiş verilerin kadın ve erkek şeklindeki yetişkinlere yönelik olmasıdır. Buna 

karşılık çalışmamızın kapsamına giren 13-18 yaş aralığındaki kız çocuklarına ilişkin 

elimizdeki verilerin daha çok onların eğitim hayatına katılımını ve cinsel istismarları 

gösterir tablolardır. Bir diğer güçlük ise,“çocukluk” kavramının tanımına yönelik 

belirsizlikte karşımıza çıkar. Çünkü hangi yaşların çocukluk dönemine girdiği, 

birbirinden farklı ulusal, kültürel, hukuki, siyasal, medeni ve dini değerler ve hükümler 

tarafından belirlenmektedir. Gene de, tek tek ülkeler düzeyinde bazı farklılıklar olsa da, 

pek çok araştırmacı, çocukluk döneminin kızlar için 0-18 yaşları kapsadığında 

birleşmektedir.   

 

Nüfus resmi olarak “çocuk”, “yetişkin” ve “yaşlı” olarak ayrılır ve tüm düzenlemeler bu 

ayrımlar üzerinden yapılır. Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Sözleşmesi uyarınca 18 

yaşına kadar birey ‘çocuk’ olarak tanımlanmakta ve sözleşmenin önsözünde çocuğun 

fiziksel, ruhsal ve zihinsel açıdan tam erginliğe erişmemiş olmaması nedeniyle özel 

bakıma ve güvenceye gereksinimi olduğunun da altı çizilmektedir. Bu bağlamda 

araştırmada, kız çocuğu tanımı içine 13-18 yaş aralığında olan kız çocukları dahil 

edilmiştir. Özellikle 13-18 yaş aralığının seçilmesinin, bir diğer ifadeyle 13 yaşın 

altındaki kız çocukların araştırma kapsamına alınmamasının nedeni ise aile içindeki 

toplumsal cinsiyet tanımlamalarına ilişkin soruları tam olarak algılayıp 

cevaplayamayacakları sebebiyledir. Çünkü kız çocuklarının, biyolojik cinsiyetlerinin 



 
 

 

20 

farkında olmalarıyla cinsiyetine ilişkin toplumsal norm ve değerleri kazanması, bunu 

içselleştirmesi ve toplumsal yaşamına yön vermesi farklı dönemlere rastlar. 

 

Çocuk büyürken toplum ve aile çocuğun önüne cinsiyetine uygun kurallar, şablonlar ya 

da davranış modelleri dizisi koyar. Aile toplumun değerlerini ve normlarını 

sosyalizasyon süreci içinde fertlere aktararak davranışların uyumlu olmasında etkin bir 

role sahiptir. Toplumun her yeni neslin yeterli bir şekilde sosyalleşmesinde ailelere 

ihtiyacının olduğunu belirten Straus, kültürel yapıda hakim değer ve normların aile 

tarafından gence aktarıldığını vurgulamıştır. Aileyi küçük bir grup olarak tanımlayan 

Klein ise, sosyalizasyon süreci içinde aile içi etkileşimin, özellikle kültürel değer ve 

normların aktarılmasında anne ve çocuk arasındaki etkileşimin önemini vurgulamıştır 

(Burcu, 2007, s.187).  

 

Bu doğrultuda, çalışmada kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlama; 13-18 yaş 

aralığındaki kız çocuklarından beklenen aile içi ve toplumsal roller, kız çocuklar için 

planlanan gelecek ve bu bağlamda kız çocuklarına ilişkin yapılan kültürel tanımlamaları 

içerecek şekilde operasyonelleştirilmiştir. 

 

1.4.1. Araştırmanın Katılımcı Grupları 

 

Çalışmanın temel amacını oluşturan kırsal ve kentsel alanlarda ailelerin kız 

çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları, kır-kent bağlamında karşılaştırılacağı için 

bu iki yapıyı da içerecek bir şehir seçilmiştir. Bu bağlamda, araştırmanın katılımcı 

grupları Ankara’dan seçilmiştir. Grupların Ankara’dan seçilmesinin bir başka nedeni 

ise, çalışmanın gerek maddi ve zamansal olanakları, gerekse yapılan görüşmelerin 

eldeki imkanlarla sınırlı olması sebebiyledir.   

        
Araştırma kapsamına göre seçilen ailelerde şu nitelikler aranmaktadır: 

1. Ailede görüşülecek olan kız çocuklarının 13-18 yaş aralığında olması, 

2. Ailede erkek çocuklarının da bulunması, 

3. Kır ve kent ailesi olarak farklı yerleşim yerine göre ailelerin seçilmesi. Buna 

göre kent ailesi alt, orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere göre 

seçilirken kır ailesi kendi içinde ele alınmıştır.    



 
 

 

21 

                                                                                                                                                             
Bu doğrultuda denilebilir ki, çalışmanın katılımcı gruplarını 13-18 yaş aralığındaki kız 

çocukları, anne-babaları ile erkek kardeşleri oluşturmuştur. Katılımcılar kent ve kır 

olmak üzere iki farklı bölgeden seçilmiştir. Kent kendi içinde alt, orta, üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzey olmak üzere üç bölgeye ayrılmış ve her gruptan üç aile 

seçilerek 13-18 yaş aralığındaki kız çocukları, anne, babaları ve erkek kardeşleri ile 

derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Kır ise daha homojenize olması sebebiyle 

gruplara ayrılmadan 13-18 yaş aralığındaki kız çocukları, anne- babaları ve erkek 

kardeşleriyle görüşmeler yapılarak gerçekleştirilmiştir. Toplam 48 kişiyle görüşme 

yapılmıştır. Görüşmeler ortalama 5-6 saat sürmüştür. Yapılan görüşmeler, katılımcıların 

izni alınarak ses kayıt cihazına kaydedilmiştir. Araştırmada, niceliksel ve genelleştirici 

değil, niteliksel ve keşfedici bir yaklaşım benimsenmiştir. Herhangi bir “temsiliyet” 

kaygısı gözetmeden, her bir görüşme kendi içinde kendi anlam çerçevesinde analiz 

edilmeye çalışılmıştır. Sonraki aşamada ise, görüşmelerin birbirleriyle 

karşılaştırılmasına ve bunların değerlendirilmesine geçilmiştir.  

 

Türkiye’de kadın konusunda şimdiye kadar yapılmış bilimsel çalışmaların genellikle 

köy, kasaba ve küçük kent düzeyinde yoğunlaştığı görülmektedir. Araştırılması daha 

güç olan büyük kentin orta ve üst tabaka kadını konusunda bilgimiz ise daha azdır. Oysa 

Cumhuriyet döneminin kadınlara sağladığı olanaklardan en fazla yararlanabilmiş kesim 

budur (Kandiyoti, 1979, s.331). Bu bağlamda öncelikle, TÜĐK’ten alınan veriler 

ışığında Ankara merkezde Çankaya, Yenimahalle ve Mamak Đlçeleri olmak üzere üç 

farklı (alt, orta ve üst) sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip aileler ile 

derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Đkinci olarak Ankara’nın Ayaş ilçesi Çanıllı 

kırsalında üç aile ile derinlemesine görüşmeler yapılmıştır.   

 

Buradan hareketle Ankara’nın üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip 

bölgelerinde (alt, orta ve üst) ailelerle görüşme yapabilmek için öncelikli olarak 

TÜĐK’in verilerine başvurulmuştur. Buna göre TÜĐK’in Ankara’ya ilişkin çalışması 

2000 Genel Nüfus Sayımı çerçevesinde yapılan “Ankara Nüfusunun Sosyal ve 

Ekonomik Nitelikleri” (DĐE,2000)’ni gösteren çalışmanın dışında bölgeler bazında 

bizim çalışmamıza ışık tutacak istatistiki bilginin bulunmadığı tespit edilmiştir. Buna 

karşılık Đçişleri Bakanlığı Vatandaşlık Đşleri Genel Müdürlüğü’nün numarataş yöntemi 



 
 

 

22 

ile Ankara’nın sosyal ve ekonomik açıdan alt, orta ve üst gruplarını ilçe ve semt bazında 

tespit ettiği bir çalışmaya ulaşılmıştır. Bu çalışmaya ilişkin veriler TÜĐK aracılığıyla 

Đçişleri Bakanlığı Vatandaşlık Đşleri Genel Müdürlüğü Ulusal Adres Veri tabanına 

bağlanmak suretiyle elde edilmiştir. Bu veri tabanına göre, alt sosyo-ekonomik ve 

kültürel özelliklere sahip semtler 3 olarak belirtilirken, orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

özellikte yer alan semtler 2, üst sosyo-ekonomik ve kültürel özellikte yer alan semtler 

ise 1 olarak belirlenmiştir. Bu konuda yapılmış araştırmaya bakıldığında aslında 

Ankara’nın farklı ilçeleri ve bu ilçelerdeki semtlerin çok heterojen bir yapı sergilediği 

gözlenmiştir. Bir başka ifadeyle örneğin, Çankaya ilçesinin Ayrancı semtinde hem orta, 

hem üst hem de alt sosyo-ekonomik ve kültürel özellikleri taşıyan farklı sokak ve 

caddelerin yer aldığı gözlenmiştir. Bölgeler arasındaki bu iç içe geçmiş yapı çalışmanın 

yapılacağı bölge ve semte ilişkin sıkıntılara sebep olmuştur. TÜĐK ve Đçişleri Bakanlığı 

ortak veri tabanından alınan semt ve ilçe bazındaki istatistiki bilgiler incelendikten 

sonra önce valilikten alınan izin kararı ve ardından Emniyet Genel Müdürlüğü’nün 

Sosyal Araştırmalar yapılmasına ilişkin izin belgesi ile Mamak, Yenimahalle ve 

Çankaya Đlçelerindeki semtlerde Haziran ayından başlamak üzere 7 aylık bir süreci 

kapsayan çalışma yapılmıştır. Kişilere ulaşmak için çoğunlukla araştırma yapılacak 

bölgedeki okullardan yardım alınmış, erkek çocuk ve kız çocukların yaş aralığı ve anne 

ve babalarının bu görüşmelere katılıp katılamayacağını tespit etmek amacıyla bir ön 

görüşme yapılmıştır. Ayrıca çalışma sorularının anlaşılabilirliğini ölçmek amacıyla 

sosyo-ekonomik ve kültürel özellikleri bakımından üç faklı bölgeden (alt, orta ve üst) 

birer aile seçilerek pilot çalışma yapılmış ve görüşme sorularının seçilen yaş aralığına 

uygunluğu tespit edilmiştir.  

Çalışmamızın ikinci ayağı olan kırsal bölgedeki çalışma için ise Ankara’nın Ayaş 

ilçesinin Çanıllı kırsalı seçilmiştir. Öncelikli olarak köy muhtarının evinde bir ön 

görüşme yapılıp bölgede yaşayan ailelerden bizim çalışmamıza uygun yani 13-18 yaş 

aralığında kız ve erkek çocukları olan aileler tespit edilmiştir. Çalışmamıza katılabilecek 

ailelerin bilgileri alındıktan sonra aileler ile görüşme yapılarak izinleri alınmıştır. Kırda 

yapılan araştırmanın yaz aylarına denk gelmesi ve bu dönem içinde ailenin hemen 

hemen tüm fertlerinin sabah 06:00’da tarlada çalışmaya başlayıp akşam 20:00’a kadar 

sürmesi çalışmamızda bir takım güçlükler yaşanmasına sebep olmuştur. Bunlardan en 



 
 

 

23 

önemlisi görüşme yapılacak kişiler zamanlarının büyük bir kısmını tarlada çalışarak 

geçirdikleri için görüşme soruları çoğunlukla bağ ve bahçede, tarlada aile üyeleriyle 

yapılarak gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler ses kayıt cihazına kaydedilmiştir. 

1.4.2. Araştırmanın Veri Toplama Tekniği: Derinlemesine Görüşme 

 

Bu çalışmada, niteliksel araştırmalarda kullanılan derinlemesine görüşme tekniğinden 

yararlanılmıştır. Nitel görüşme, yapılaşmış soru formlarının kullanıldığı nicel 

görüşmelerden farklı olarak katılımcıların bakış açılarını ortaya çıkaran ve 

deneyimlerine ilişkin daha derin, zengin veriler sunan bir veri toplama tekniğidir. 

Derinlemesine görüşme tekniğinde ise; sosyal dünyadaki ‘görünür’ birçok olgu, süreç, 

ilişkinin görünümünden çok özüne inmeyi, bunların ayrıntılarını kavramayı ve bütüncül 

bir biçimde anlamayı mümkün kılan bir veri oluşturma amaçlanmaktadır. Araştırılan 

konuya odaklanan, bu konu etrafında bireylerin görüş, düşünce ve değerlendirmelerini 

bir araya getirerek veri oluşturmayı amaçlayan etkin bir tekniktir. Bu teknik ile 

doğrudan gözlemlenemeyen, davranışlara yansımayabilen, ancak belli bir süreç içinde 

ortaya çıkabilecek anlamalara, niyetlere, beklentilere bakarak, bireylerin dünyalarını 

nasıl oluşturdukları, dış dünyaya ilişkin algıları ile kendilerini kuşatan sosyal çevreyi 

nasıl değerlendirdiklerini ortaya koyma fırsatı yakalanabilir. Bireylerin anlatı ve 

ifadelerine yansıyanlarla, onu ve içinde yer aldığı koşulları derinlemesine anlama çabası 

bu tekniklerle gerçekleşebilir. Bununla birlikte bu teknik, insanların yaşamlarına 

yükledikleri anlamlara erişimi mümkün kılmakla birlikte kendileri adına konuşmalarına 

imkan tanımaktadır. Bu durum ise araştırmacıya, katılımcıların bakış açısını keşfetme 

yolları sunmaktadır. Özelikle görüşme sorularının açık uçlu olması bu süreci besleyerek 

katılımcıların kendi yaşamları hakkında görüş bildirmelerine fırsat vermektedir 

(Miller& Glassner, 1997, s.99-110).  

 

Derinlemesine görüşme süreci iki yönlü iletişimin sürdüğü bir etkileşimdir. Görüşme 

sürecinde, başka tekniklerle almakta zorluklar yaşanabilecek ve yüzeysel bilgi toplama 

süreçlerine yansımayabilen anlamları, duyguları, düşünceleri, niyetleri, algıları 

kavramak amaçtır. Özellikle kişilerin dış dünya ile ilgili algılarını ve bu algılarla sosyal 



 
 

 

24 

yaşamı nasıl değerlendirdiklerini derinlemesine görüşme süreci boyunca karşılıklı bir 

etkileşim içinde deneyimlemek mümkündür (Kümbetoğlu, 2005, s.72). 

 

Bundan başka nitel görüşme tekniğiyle sadece ‘veri toplama’ değil, aynı zamanda ‘veri 

yaratımı’ süreci de gerçekleştirilmektedir. Veri yaratımı, nitel araştırmaların ontolojik 

sayıtlılarına daha uygun düşen bir adlandırmadır. Sosyal gerçeklik, olgusal ve ‘dışarda’ 

değil, araştırmacıların da bir parçası olduğu sürekli yeniden inşa edilen etkileşimsel bir 

süreç olarak sayıltılanmaktadır. Bu nedenle görüşme ortamında görüşmeci ve katılımcı 

birlikte sosyal gerçekliği inşa etmektedirler. Đşte bu nedenle, görüşmecinin kendisi de bu 

veri yaratımı sürecinin bir parçası olarak görülmektedir (Saıllard, 2009, s.3). 

 

Buradan yola çıkarak, araştırmanın nitel saha uygulamasında farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel özelliklere sahip ailelerde kız çocuklarına ilişkin annenin, babanın, erkek 

kardeşin tanımlamaları verilmeye çalışılırken kız çocuklarının kendilerini nasıl 

tanımladıkları da araştırılmıştır. Bu çerçevede araştırmanın yarı yapılandırılmış soru 

formu çalışmanın soru cümleleri paralelinde hazırlanmıştır. Sorular katılımcıların 

sosyo-demografik, sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel özelliklerini tespit etmeye yönelik 

olmalarının yanı sıra ailelerin kültürel tanımlamalarının kız çocukları tarafından 

algılanışı, bu tanımlamaların kız çocuklarının yaşam alanlarına ve karar 

mekanizmalarına ulaşmalarında engel teşkil edip etmediği, kız çocuklarının geleceğe 

ilişkin hedefleri, beklentileri ve yaşamdan memnuniyet durumlarını betimlemeye 

yönelik olarak oluşturulmuştur. Bu çerçevede yapılaşmış kapalı-uçlu soru formlarının 

kullanıldığı survey tipi görüşme ya da anket tekniğinden farklı olarak açık uçlu 

soruların yöneltildiği, görüşülen kişilerle sosyal etkileşimin sağlandığı ve bir 

araştırmadan çok sohbet havası içinde soruların yöneltilip konuşan kişinin kendisini 

rahatça ifade edebileceği bir sürecin yaşanmasına ortam hazırlanmıştır. Görüşmeler 

sırasında ses kayıt cihazının kullanılacağı görüşmecilere bildirilmiş ve bu konuda 

onayları alınmıştır. Görüşmeler 2009 Haziranında başlamış ve 2010 Ocak ayına kadar 

devam eden 7 aylık bir dönemi kapsamıştır.  

 

Her bir görüşmenin kaydı tutulmuş ve araştırma boyunca gözlem notları da alınmıştır. 

Gözlem notları çoğunlukla aile ile yapılan görüşmeler sırasında anne ve babanın kız 



 
 

 

25 

çocukları ile iletişimlerini ve sorulara vermiş oldukları cevaplarla davranışların ne 

derece benzeştiği noktasında karşımıza çıkmaktadır. Görüşme sonrasında elde edilen 

transkripsiyon ise, araştırmada hazırlanan sorularla bağlantılı olan genelleştirilmiş 

temaları geliştirmede yararlanılacak bir analize izin vermiştir. 

 

1.4.3. Araştırmanın Veri Analizi 

 

1.4.3.1. Niteliksel Analiz Süreci ve Nitel Verilerin Kodlanması 

 

Nitel verilerin analizi konusunda literatür, farklı kavramlar ve yaklaşımlar ortaya 

koymaktadır. Ancak bu yaklaşımlarda göze çarpan önemli nokta verilerin 

betimlenmesine ve temaların ortaya çıkarılmasına verilen önemdir. Bunun yanında 

araştırmaların yorumları ve ortaya çıkan temaların anlamlı bir biçimde ilişkilendirilmesi 

de önem arz etmektedir. Bu nedenle yurt içinde ve yurt dışında yapılmış nitel çalışmalar 

incelenerek verilerin analizine ilişkin detaylı bir ön bilgi edinilmiştir (Broom, Hand ve 

Tovey, 2009, Sell 2004, J. Frost, A. Shaw, A. Montgomery ve DJ Murphy 2009, 

Madigan, 2002, Mennesson, 2000). 

 

Türkiye’de derinlemesine görüşme tekniğinin kullanıldığı nitel çalışmalara 

baktığımızda ise bunların tıp ve hemşirelik alanında yoğunlaştığını görmekteyiz. 

Bunlardan biri, Saıllard (2009)’ın "Ruhsal Hastalara Yönelik Damgalanmaya Đlişkin 

Psikiyatrist Görüşleri ve Öneriler” isimli uygulamalı çalışmasıdır ve nitel araştırma 

konusunda oldukça detaylı bir bilgi içermekte olup nitel araştırmalara kaynak niteliği 

taşımaktadır.  

 

Literatürde karşımıza çıkan bu nitel çalışmalardan da yola çıkarak kız çocuklarına 

ilişkin kültürel tanımlamaları analiz edebilmek için ilk olarak araştırma soruları 

kapsamında hangi problem cümlelerinin hangi görüşme sorularına karşılık geldiği ile 

ilgili bir tablo hazırlanmıştır. Bu tablo, araştırma sorularının görüşme formundaki 

soruları ne ölçüde karşılayıp karşılamadığını tespit edebilmemiz açısından önem arz 

etmektedir. Veri analizinin birinci adımı olarak, yapılan görüşmelerden elde edilen ses 

kayıtları birebir çözümlenmiştir. Kasetlerin çözümlemesi çok zaman alan ve sabır 



 
 

 

26 

gerektiren bir iştir. Kümbetoğlu (2005, s.164) “Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel 

Yöntem ve Araştırma” adlı kitabında Bell’in verilerin çözümlemesinde karşılaşılan 

güçlüklere ilişkin şu sözünü hatırlatır: “Bir saatlik bir görüşme kaydı on saatlik bir 

çözümleme ve dinleme seansı gerektirir. Bu yüzden araştırmacı, araştırmanın hızla akan 

zamanı ile doğru bir çözümleme arasında sıkışabilir.” Bu nedenle bu tür bir zaman 

sıkıntısı yaşamamak için yapılan görüşmelerden sonra hemen ilgili görüşmenin ses 

kayıtları çözümlenmiştir. Ses kayıtlarından yapılan çözümlemelerin yanı sıra gözlem 

notları da tutulmuştur. Bir başka ifadeyle, araştırmamızda öncelikli olarak çok hacimli 

veri yığınını bir bütünlüğe kavuşturabilmek için alanda yapılan görüşmelerin ses 

kayıtlarının hiçbir kelime atlanmadan transkripsiyonu yapılmıştır. Görüşme kayıtlarının 

yanı sıra gözlem notları da kayıt altına alınmıştır.  

 

Nitel veri analizinde bütün bir veri grubunun öncelikle “analitik kategorilere yani 

temalara indirgenmesi” gerekmektedir. Nitel verinin değerlendirilmesinde analitik 

kategorilerin oluşturulması kodlama adını alır. Bir başka ifade ile niteliksel veri 

analizinde kavram ve kategoriler kodlar olarak ayrıştırılır. Her bir kod bir grup kelimeyi 

sınıflandırmak için uygulanan bir semboldür. Kodlama süreci aslında araştırmacı için 

yönlendirici bir araçtır. Yani kodlama, araştırmacıya niteliksel veri yığını içinde ne yöne 

doğru gideceğini gösteren bir rehberdir. Nitel veri analizinde temel süreç kodlama 

(kategorilere veri parçalarının yerleştirilmesi) olarak düşünüldüğünde kodlama 

sürecinin sistematik yürütülebilmesi için kategori içeriklerinin kontrolü, verileri orijinal 

bağlamında yeniden inceleme gibi adımlar büyük bir önem taşımaktadır. Kodlama 

süreci, elde edilen verileri bölümlere ayırmayı, incelemeyi, karşılaştırmayı, 

kavramlaştırmayı ve ilişkilendirmeyi gerektirir (Kümbetoğlu, 2005, s.152-154). 

 

Verilerin kodlanması aşamasında elde edilen bilgiler incelenerek anlamlı bölümlere 

ayrılmış ve her bölümün kavramsal olarak ne anlam ifade ettiği bulunmaya çalışılmıştır. 

Bu bölümler bazen bir kelime bazen de bir cümle olabilmektedir. Kodlamada kullanılan 

kavramlar araştırmacının kendisinden, okuduğu literatürden ya da verinin içinden 

gelebilir. Önemli olan kavramın o bölümde geçen anlamı ya da olayı en etkili bir 

biçimde yansıtabilmesidir.  

 



 
 

 

27 

Araştırmamızda kodlama yaparken benzer olanlar, düzenli olanlar incelenmiş ve bunları 

temsil edecek bir kelime, kavram ve sözler konuşma metininin yanına not edilmiştir. Bu 

kavram ve sözler bir anlamda kodlama kategorileridir. Kodlama yaparken üç tür 

kodlama esas alınmıştır. Bunlar açık kodlama, eksen (ilintilendirme) ve seçici 

kodlamadır. Bu yönüyle analizimiz makrodan mikroya doğru bir yol izler. 

 

Açık kodlama, kavramların tespit edildiği, bu kavramların özelliklerinin ve boyutlarının 

verilerde keşfedildiği analitiksel bir süreçtir. Diğer bir anlatımla incelenen verilerde 

araştırılan konuyu belirgin bir şekilde ortaya koyan kavramlar, sözcükler ve bunları 

şekillendiren özelliklerin genel bir kategori haline getirilmesidir. Kategorilerde 

doygunluk oluşturulana kadar sürekli bir karşılaştırma yapılır. Bu kategoriler içerisinde 

alt kategoriler oluşturulur. Eksen kodlama ise, kategorilerin alt kategorilerle 

birleştirilmesi sürecidir. Đlk kategoriler açık kodlama sürecinde oluşturulduktan sonra 

araştırılan konuyu belirgin şekilde gösteren temel olarak görülebilecek tek bir 

kategorinin oluşturulması gerekir. Bunun amacı, araştırılan konu hakkında daha açık ve 

tam bir açıklama oluşturmaktır. Burada kategoriler sistematik olarak geliştirilir ve alt 

kategorilerle birleştirilir. Seçici kodlama ise, kuramın birleştirilmesi ve düzenlenmesi 

sürecidir. Đlk iki kodlama bittikten sonra bu kodlama içerisinde veriler daha da analitik 

seviyede düşünülerek kuram oluşmaya başlar. Bu kodlamada kategoriler birleştirilir ve 

bunlar tekrar düzenlenerek yeniden oluşturulur. Gerçekte bu kodlama genel bir 

kuramsal yapı yada çerçeve oluşturmak için yapılır (Ekiz, 2009, s.91-92). 

 

Bu üç tür kodlamanın ışığında sürekli karşılaştırma metoduyla araştırmamızın veri 

analizi daha pratik bir şekilde yapılmıştır. Bu veriler ışığında araştırmamızın görüşme 

kayıtları tekrar tekrar okunarak bir kod listesi hazırlanmıştır. Bu kodlamada sürekli 

tekrarlanan cümleler ya da kelimeler metin analizinden çıkartılarak birbirleri ile 

karşılaştırılmış ve tek bir kodlama kategorisi oluşturulmuştur.   

 

Yapılan bu çalışmada önce araştırmamızın görüşme kayıtlarının deşifre edilmesi 

işleminden sonra metinde katılımcıların kadın olmaya, erkek olmaya, kız çocuk ve 

erkek çocuk olmaya yönelik tanımlamalarından yola çıkarak tekrarlanan kavramlar 

bulunmuştur. Sürekli tekrarlanan kavramlar bir diğer görüşmedeki kavramlarla 



 
 

 

28 

karşılaştırılarak bir doygunluğa ulaşılıncaya kadar devam etmiş, bu kavramlardan genel 

bir kategori oluşturulduktan sonra bunlardan alt kategoriler çıkarılmıştır. 

Oluşturduğumuz genel kategoriler ve bunlarla uyumlu olan alt kategoriler 

birleştirilmiştir.   

 

Araştırmanın diğer bir adımı temaların oluşturulmasıdır. Toplanan verilerin kodlanması 

ve bu kodlara göre sınıflandırılması yeterli değildir. Đlk aşamada ortaya çıkan kodlardan 

yola çıkarak verileri genel düzeyde açıklayabilen ve kodları belirli kategoriler altında 

toplayabilen temaların bulunması gerekmektedir. Verilerin analizi sürecinde ortaya 

çıkan temaların anlaşılması için ayrıntılı tanımlamalar ve derinlemesine yapılan alıntılar 

da çalışmanın içine alınmıştır.  

 

Yapılan görüşmelerden yola çıkarak nitel araştırmamıza paralel bir şekilde verileri 

organize edip yorumlamak için tematik bir "çatı" oluşturulmuştur. Geliştirdiğimiz çatı 

kapsamında, araştırmamızda elde edilen bulgularla büyük ölçüde uyum sağlayan ve tüm 

kayıtlara uygulanabilecek temalar belirlenmiştir. Böylelikle çatıyı kullanarak, 

gelişigüzel dağıtılmış kayıt parçalarını tarafsız bir şekilde yorumlanması sağlanmış ve 

bu veri parçaları tematik çatı sayesinde tasniflemiştir. Böylelikle verilerin sadece 

belirlenen temalar kapsamında incelenmesi sağlanmıştır. 

 

Araştırma çerçevesinde oluşturduğumuz başlıca tematik kategoriler şunlardır: Roller, 

Kültürel Tanımlamalar, Ailenin Kültürel Sermayesinin Kız Çocuklarına Đlişkin 

Tanımlamalar Üzerine Etkisi, Kız Çocuklarının Gelecek Beklentileri ve Geleceğe 

Đlişkin Kaygıları. Bu tematik kategorilerde kendi içinde mikro parçalara ayrılarak analiz 

edilmiştir. Bu tematik kategoriler belli başlıklar altında ele alınırken betimsel ve 

sistematik bir analiz yapılmıştır. Bunu yaparken de görüşme çözümlemelerindeki 

verilerin özgün biçimlerine sadık kalınarak bireylerin söylediklerinden doğrudan 

alıntılar yapılmış ve oluşturulan temalar altında incelenmiştir. Bir anlamda kuram 

oluşturma süreci olan bu adımda kategoriler ve yapmış olduğumuz görüşmelerin 

problem cümlemizi ne ölçüde destekleyip desteklemediği de tespit edilmiştir. 

 



 
 

 

29 

II. LĐTERATÜR TARAMASI ve TANITIMI 

 

Günümüzde kadın konusu, özelde sosyoloji genel olarak da sosyal bilimlerde daha fazla 

ilgi gören konuların başında yer almaya başlamıştır. Kadın çalışmalarındaki niceliksel 

artışın yanında göreceli olarak içeriğinde ya da niteliğinde bazı çeşitlenmelerin olduğu 

söylenebilir. Türkiye’de aile tipleri, modernleşme ve batılılaşma sürecinde kadının 

statüsü, ev içi ve ev dışındaki kadın ve erkeğin rollerindeki değişmeler, geleneksel ve 

modern kadın tipi, kadının ezilmişliği, erken yaş evliliği, cinsiyetler arasındaki farklar 

vb. tartışmalar yapılan çalışmaların genel çerçevesini oluşturmaktadır. Buna rağmen kız 

çocuklarına ilişkin aile içi kültürel tanımlamaların onların yaşam alanlarında ne tür  

etkiler yarattığı konusunda yapılan çalışmalar oldukça sığ kalmaktadır.  

 

Yakın dönemlere kadar Türkiye’de kadın konusu üzerinde yapılan çalışmalar 

merkezden çevreye, teoriden pratiğe doğru ele alınıp incelenirken; günümüzde daha çok 

kadınların yaşadıkları pratik hayattan hareketle incelenmeye ve işlenmeye çalışıldığı 

anlaşılmaktadır. Buradaki merkez kavramı, daha çok kadın politikasını yönlendiren ve 

destekleyen kurumlar ve elitleri ifade etmek için kullanılmaktadır. Asıl sorun, kadının 

yaşadığı çevre ise kendi sorununu çözmede edilgen durumunda olan ve sorunu aşmada 

kendinde güç bulamayanları tanımlamaktadır. Merkezden sorunu tanımlamak ve ona 

göre çözüm bulmak, çevrenin çıkarmış olduğu sorunların bir kısmının görülmesiyle 

sınırlı kalmaktadır. Bu yaklaşım olayı yerinden anlamayı zorlaştırmaktadır (Orçan, 

2008, s.36-37). 

 

Kız çocuklarına ilişkin araştırmalar daha çok eğitim ve erken yaş evliliği üzerinde 

odaklanırken bu konuda nitel çalışmalara hemen hemen rastlanmamaktadır. Kız 

çocuklarının eğitim hayatına katılışı ve erken yaş evliliği konusundaki çalışmalar daha 

çok istatistiki bilgilere dayanan nicel araştırmalardır. Kız çocukları üzerine yapılan 

çalışmaların kısıtlılığına karşın kadın konusunda yapılan çalışmalar ise özellikle son 

yıllarda literatürde oldukça geniş bir yer tutmaktadır. Kadın konusundaki çalışmalar, 

meslek hayatında karşılaşılan engeller, cinsel istismar, boşanma, şiddet, aile ve 

toplumda cinsiyet ayrımcılığı gibi konuları kapsayan çalışmalar olup giderek üzerinde 

çok konuşulan ve çok yazılan bir boyut haline gelmiştir. Bu nedenle araştırmalarda bu 



 
 

 

30 

yönde ağırlık kazanmaktadır. Bunlardan biri, DĐE tarafından 2005 yılında yapılan 

“Toplumsal Cinsiyet Göstergeleri” araştırmasıdır. Bu araştırmaya göre kadınların 

Türkiye’de işgücüne katılma oranı kırda %33.7, kenttekilerde %19.3’dir. Erkeklerde ise  

bu oran, kırda %73.5, kentte %71.5’dir. Kadınlarda işsizlik oranı, kırsalda %4.1, kentte 

%17.0’dır. Erkeklerde ise kırda %8.1, kentte %11.6’dır. (DĐE, 2005) Kadınların iş 

yaşamına katılımını belirleyen temel unsur eğitimdir. 2000 yılında, 25 ve daha yukarı 

yaşta ki kadın nüfusun %27.4’ü okur yazar değilken, yüksekokul ve fakülte mezunu 

kadınların oranı sadece %5.4’dür. Aynı oranlar erkek nüfusta %7 ve %10.2’dir 

(http://www.tuik.gov.tr). 2007’ye gelindiğinde ise kadınların  okur yazar olma oranları 

%80,6 iken erkeklerin okur yazar olma oranları %93.9’dır. Bununla birlikte 17 ve 

altındaki yaşlarda evlenen kadınların oranı %39.54 iken erkeklerde bu oran %9.24’tür 

(TUĐK, 2007). 

 

Toplumsal değişmenin hızla geliştiği, gelişmiş ülkelerde kadının aile içi rollerinde ve 

kararlara katılımı konusunda bazı değişmelerin kadın lehine olduğu varsayılmaktadır. 

Fakat bu değişimin niteliği de önemlidir. Bu nedenle kadının rolünü, statüsünü ve aile 

içinde erkeğe karşı konumunu sadece bir değişkene bağlamak yeterli olmayacaktır. 

Eğitim seviyesi ve çalışma durumu en belirleyici değişkenler olarak görülebilirken 

yaşanılan yer ve o yerin sosyo-kültürel yapısı da etkili olabilmektedir.  

 

Araştırma konumuz çerçevesinde literatüre bakıldığında bazı yabancı ülkelerde ve 

Türkiye’de yapılmış kız çocuklarına ilişkin araştırmalar arasında nicel bakımdan önemli 

farklılıklar bulunmakla birlikte tartışılan konu ve sorunlar genelde global düzeyde tüm 

dünyanın gündeminde olan konulardır.  

 

Yabancı kaynaklı araştırmalar, daha çok dünya gündeminde önemli bir yer teşkil eden, 

kız çocuklarının eğitimden yoksun bırakılması, aile ve toplumdaki cinsel istismarlar, 

toplumda kız çocuklarına yönelik şiddet, cinsiyet ayrımcılığı, erken evlilik gibi sorunlar 

ve bunların çözümüne odaklı olduklarını görüyoruz. Özellikle Avrupa Birliği ülkeleri 

kızlara ve yoksul çocuklara ilişkin araştırmalara öncelik vererek eğitimde ve çalışma 

hayatındaki ayrımcılıktan kaynaklanan sorunların üstesinden gelinebileceği üzerinde 

yoğunlaşmışlar ve bu konuya ilişkin önemli bildiriler yayınlayarak bunu tüm ülkelerin 



 
 

 

31 

gündemine almışlardır.  Bu doğrultuda gerçekleştirilen araştırmalarda özellikle 

gelişmekte olan ülkelerde önemli bir sosyal problem olarak görülen kız çocuklarının 

eğitimine ve cinsel istismara ilişkin zengin bir veri tabanına sahip oldukları 

gözlenmektedir. Bu konuda Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu (UNICEF), 

1990’larda geliştirdiği stratejilerle kız çocuklarının durumunu göz önüne alarak onların 

ihtiyaçlarına yönelik beslenme, sağlık ve eğitimde cinsiyet eşitsizliklerini ortadan 

kaldırmaya yönelik önemli adımlar atmıştır. Bu politikaların en önemli amacı, kız 

çocuklarının okula gönderilmesiyle mesleki eğitim almaları ve ileri düzeyde eğitim 

imkanlarından yararlanmaları noktasında ekonomik, sosyal ve siyasal yaşamda 

güçlenmiş kadınların ortaya çıkmasıdır. 

 

UNICEF (2000), “Dünya Çocuklarının Durumu ve Eğitim” başlığı altında yapmış 

olduğu çalışmalarda eğitim almış kız çocuklarının yaşamlarını daha fazla 

denetleyebildiklerini, yurttaşlık haklarından daha fazla yararlandıklarını ileri sürerken 

gelişmekte olan ülkelerin en büyük sorunlarının kız çocuklarının eğitimden yoksun 

bırakılmaları olduğunu tüm çalışmalarında dile getirmişlerdir.  

 

Türkiye'de ise kız çocuklarına ilişkin yapılan araştırmaların özellikle nicel açıdan diğer 

ülkelerdeki araştırmalara göre yetersiz kaldığı söylenebilir. Bununla birlikte yapılan 

araştırmalar daha çok istatistiksel verilere dayanan nicel çalışmalar olup, nitel 

çalışmalar oldukça az sayıdadır.  Ülkemizde yapılmış çalışmalar özellikle eğitim ve 

erken yaş evliliği üzerinde odaklanan çalışmalardır. Bu çalışmalardan Uyanık ve Doğan 

(1998, s.1) tarafından sunulan, “Kız Çocukları Açısından Erken Yaş Evliliği” başlıklı 

bildiride, yaşanılan yerin coğrafi yapısı ve ailelerin geleneksel değerleri nedeniyle 

kızların erken yaşta evlendirildiğine işaret eder. Araştırma bulgularına göre ailelerin kız 

çocuklarını erken yaşta evlendirme gerekçesi olarak da kız çocuklarının mürüvvetini bir 

an önce görme isteği, başlık parası ve kızın ekonomik anlamda varlıklı bir ailede daha 

saygın olacağına inanılması olarak sunulmaktadır. Bu durum kız çocuklarının eğitim 

imkanlarından yararlanmasını da engellemektedir. Kız çocuklarına ilişkin bir başka 

çalışmada ise, T.C. Başbakanlık Kadının Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü 

tarafından hazırlanan “Kız Çocuklarının Mesleki Eğitime ve Đstihdama Yönelimleri” 

(2000) başlıklı araştırmadır. Bu çalışmada kız çocuklarının eğitimine erkek çocukların 



 
 

 

32 

ki kadar önem verilmediği vurgulanırken kız çocuklarının kadın-erkek rollerine dayalı 

olarak toplumsallaşmış olmalarının bir sonucu olarak çoğu kez ana babalarının 

kararlarına katılmak ve kendi yaşamlarına ilişkin eğitim ve sosyal kararlarda söz sahibi 

olamamalarının altı çizilmektedir.  

 

“Zorunlu Eğitim Çağında Kız Çocuklarının Okula Gitmeme Nedenleri” (Dilli, 2006), 

başlıklı tez çalışması da yine kız çocuklarının eğitimde fırsat eşitsizliklerinin sınıfsal 

farklılıklarla birlikte cinsiyet ayrımı ekseninde oluştuğu üzerinde durur. Feodalitenin 

kısmi kalıpları ölçüsünde eğitim gören kız çocuklarının, edilgen görülen sosyal 

konumlarından ötürü eğitim-öğretim haklarından yararlanmalarına gerek duyulmamakta 

ve onlara eğitim yoluyla, gelecek inşa etme imkanı tanınmamaktadır. Bu fırsat 

eşitsizliği de kadının dar kapsamlı istihdamının altyapısını meydana getirmektedir. 

Kadının istihdam alanı sınırlandırılırken bir taraftan da toplumda 'kadın ucuz iş gücüdür' 

gibi bir ezber oluşturulmaktadır. Bu sınırlandırmanın bir nedeni de kadınların ekonomik 

özgürlüğünü kazanmalarının engellenmesi isteğidir. Böyle bir bakış açısına göre 

ekonomik özgürlük, beraberinde toplumsal yaşamla ilgili daha fazla hak taleplerini ve 

özgürlükleri gündeme getirecektir. 

 

Türkiye’de kadınlarla ilgili yapılan çalışmaların bir diğer boyutu, kadının çalışma 

hayatındaki konumu üzerine odaklanmaktadır. “Çalışma Yaşamında Kadınlar: Aile ve 

Đş Đlişkileri” (Gönüllü ve Đçli, 2001, s.81-100), “Örgüt Kültürü Đçinde Cinsiyet 

Ayrımcılığı ve Kadınların Đşyerinde Karşılaştığı Mesleki Baskılar: Trakya Bölgesinde 

Đmalat Sektöründe Kadın Çalışanlar Üzerine Bir Araştırma” (Güler, 2005), toplumsal 

cinsiyet ve cinsiyet ayrımcılığının çalışma hayatında yarattığı baskı ve bu baskının 

neticesinde kadının aile ve sosyal yaşamda karşılaştığı sorunlara ilişkin konular 

üzerinde durmaktadır.  

 

 Aile içinde kadın ve erkek kimliğinin ilişkisel olarak nasıl inşa edildiği, kadın ve 

erkeğe ilişkin kültürel tanımlamaların ne yönde değişmekte olduğu ve bu değişimlerin 

onların yaşam alanlarını hangi açılardan etkilediği konusunda yapılan araştırmalar yok 

denecek kadar azdır. Yapılan çalışmalar bir taraftan, aile yapısını erkek ve kadın olmak 

üzere iki odaklı olarak ele alırken diğer yandan da bir birlik olarak göstermektedir. Đki 



 
 

 

33 

odaklılık ve birlik oluşturma normları ailede bir takım gerilim ve çelişkiler 

yaratmaktadır. Bu çelişkiler çocukların yetiştirilme sürecinde ve cinsiyet rollerinin 

öğrenilerek toplumsal konumlarını belirleme konusunda yadsınamayacak etkiler 

doğurmaktadır.   

 

Türkiye’de toplumsal cinsiyet olgusunun sosyolojik araştırmalarda kapsamlı olarak ele 

alınması son yıllarda önem kazanmıştır. Cinsiyet sosyolojisi alanında yapılmış 

çalışmalara bakıldığında çalışmaların çoğunlukla çeşitli sektörlerde çalışan kadına 

yönelik olup, eğitim ve istihdam alanında kadınlara ilişkin cinsiyet ayrımları üzerinde 

durulmuştur. Buna karşılık literatürde kız çocuklarına yönelik ailenin kültürel 

tanımlamaları ve bu tanımlamaların aile içindeki yansımaları konusu toplumsal cinsiyet 

yaklaşımı içinde irdelenmemiştir. Bu durum çalışma konusunda literatür açısından 

sıkıntılar yaratmakla birlikte önemli bir sosyal problemi ele alması açısından önem 

taşımaktadır.  

 



 
 

 

34 

II. BÖLÜM 

 

ARAŞTIRMANIN KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVESĐ 

 

2.1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE  

 

2.1.1. Kültürel Değerlerin Yeniden Üretildiği Bir Mekân: Aile 

 

Bir toplumdaki ekonomik, sosyal, kültürel ve siyasal alanlardaki temel ve köklü 

değişimleri en fazla etkileyen ve sonuçlarından en fazla etkilenen kurumlardan birisi 

belki de en önemlisi olan aile, değişik bilim alanlarında farklı boyutlarıyla ele alınmış 

ve incelenmiştir. Ailenin yapısı, aile içindeki insan ilişkileri ve bir kurum olarak 

toplumdaki düzenleyiciliği, geçirdiği çelişkili ve çatışmalı evreler her toplumda 

araştırmalarla ortaya konulmaya çalışılmıştır (Tokuroğlu, 1991, s.37).  

 

Đnsanlığın sosyal/kültürel gelişmesinin hemen her basamağında yer alan aile kurumu 

genelde iki cins arasındaki ilişkileri, neslin devamını düzenleyen, standartlaştıran bir 

sistemdir. Hatta belli bir insan birlikteliğini kastettiğimiz takdirde bir gruptur da. Yani 

aile, “akrabalık” kelimesiyle özetleyebildiğimiz bir ilişkiler sistemi olduğu kadar bir 

grup dinamiğine de sahiptir.  

 

Ailenin evrensel bir tanımını yapmak oldukça güçtür. Çünkü tarih boyunca toplum nasıl 

değişikliklere uğramışsa, aile boyutları, yapısı ve işleyişi bakımından büyük dönüşümler 

göstermiştir (Aydın, 1997, s.36). 

 

Çeşitli düşünürler ailenin sınırlarını çizmek için farklı kriterler kullanmışlardır. Neslin 

devamı bakımından birbirleriyle bağlantılı olan ve genel olarak da “anne-baba ve 

çocuklardan oluşan insan birliği” şeklinde yaygın tanımlama bile belli bir aile biçimini 

anlatmaktadır. Mesela burada öncelikle “neslin devamıyla ilgili bir yakınlık ilişkisi” 

vurgulanmıştır. Ama böylesi bir tanım aile kapsamı dışında tutamayacağımız üstelik 

tarih boyunca toplumlarda yaygın biçimde süregelen geniş kapsamlı akrabalık sistemini 

ihtiva etmemektedir.  



 
 

 

35 

 

Buna göre ailenin kesin ve evrensel boyutlu bir tanımı yerine, belli özelliklerini 

sıralayan bir “açıklama” yapılabilir ve şöyle denebilir: Aile biyolojik ilişki sonucu insan 

türünün devamını sağlayan, toplumsallaşma sürecinin ilk ortaya çıktığı, karşılıklı 

ilişkilerin belli kurallara bağlandığı, o güne dek toplumda oluşturulmuş maddi ve 

manevi zenginlikleri kuşaktan kuşağa aktaran, biyolojik, psikolojik, ekonomik, 

toplumsal, kültürel, hukuksal ve benzeri yönleri bulunan toplumsal bir birimdir (Önal, 

1990, s.2). Dolayısıyla bir sosyal sistem olarak aile,  bireylerin sosyal kimliklerini 

kazanmasında etkilidir ve her toplum kendi kültür çevresi içinde kendi aile yapısını 

biçimlendirir.  

 

Aile yapısı ise; aile büyüklüğü, ailenin yaşam tarzı, aile kompozisyonu, aile bütünlüğü, 

anne-babanın mesleki statüleri, ev dışında anne-babanın faaliyetleri, ailenin ekonomik 

durumu ve aile içi üyelerin birbirleriyle ve çevresiyle olan ilişkileri gibi değişkenleri 

kapsayan ve bu değişkenlerle belirlenen bir yapıdır. Aile yapısı Yorburg’un da belirttiği 

gibi birbirlerine belirli şekillerde bağlılık içinde bulunan fertlerin karşılıklı ilişkiler 

bütünüdür. Bu ilişkileri Klein dört ana noktada toplamış ve ilişkiler, roller ve bunların 

gerektirdiği fonksiyonlar ile aile yapısının temellendiğini belirtmiştir.  

 
Karı-koca (eşler arası ilişkiler, roller, görevler vb.) 

Karı-koca ve kadının annelik rolü 

Rol ilişkilerindeki değişmeler 

Karı-koca ve çocuk (anne-baba ve çocuk arasındaki ilişkiler, roller, görevler v.b.) 

(Burcu, 2007, s.188). 

 
Aile, M. Maus’un tanımına göre, “topyekün toplumdan soyutlanamayacak olan 

toplumsal bir olaydır.” Dolayısıyla ‘genel olarak’ aileden söz etmek pek mümkün 

değildir. Bölgelere, sosyal sınıflara, bir toplumdaki alt gruplara göre değişen, çok sayıda 

aile tipi mevcuttur. Ancak aile tipleri sadece bunlarla oluşmaz. Çünkü ailenin bir sosyal 

sistem ve kültürel gerçeklik olarak düşünülmesi gerekir. Ayrıca ailede önemli olan, 

biyolojik bağ değil, sosyo-kültürel ilişkidir ve aile, sosyal kontrolden bağımsız 

düşünülemez. Bu sebeple aile tipolojilerinde aileyi meydana getiren grup üyelerinin 

sosyal ilişki, sosyal statü ve rollerine dikkat edilmesi gerekir. Fakat Türkiye’de aile 



 
 

 

36 

tipolojilerinde çoğunlukla otorite, yerleşilen mekan ve özellikle hane halkı dikkate 

alındığı için, aile tipolojileri genelde hane halkına göre, “büyük aile” ve alt grupları, 

“kök ailesi, “birleşik aile”, “geleneksel geniş aile”; “küçük aile” ve alt grupları, 

“çekirdek aile”, “parçalanmış aile”, “tamamlanmamış aile” şeklinde ya da “modern aile-

çekirdek aile” şeklinde yapılmıştır. Mekanı dikkate alarak da “kır ailesi-köy ailesi”, 

“gecekondu ailesi”, “kent ailesi”, olarak isimlendirilmiştir.  

 

Mekanı dikkate alarak geliştirilen tipoloji de, aslında öncekinden muhteva olarak 

farksızdır. Çünkü buradaki “kır ailesi” “geleneksel aile”yi, “gecekondu ailesi” “geçiş 

ailesi”ni ve “kent ailesi” de “çekirdek aile”yi ifade etmektedir. Bu sebeple nasıl 

yapılırsa yapılsın; Türkiye’de aile üç grup halinde ve evrimci bir anlayışla ele alınmıştır. 

Zaten “geçiş halindeki aile” ya da “gecekondu ailesi” tabirleri bu görüşü doğrular 

niteliktedir (Aksoy,1998, s.2). 

 

En genel tanımıyla geleneksel geniş aile, birden fazla kuşağın bir arada yaşadığı ailedir. 

Çekirdek aile ise anne-baba ve evlenmemiş çocuklardan oluşur. Bu ana tipten farklı yan 

tipler de karşımıza çıkabilmektedir. Kongar, famille souche adlı aile tipinin anne, baba, 

evlenmemiş çocuklar, büyükanne, anneanne, büyükbaba ve dedelerden birinin 

bulunduğu aile tipinden bahsetmektedir. Çelebi’nin ve Kocacık’ın uzamış çekirdek aile 

tipi ise, çekirdek ailenin bir yan tipi olup, anne-baba ve evlenme çağını geçtiği halde 

hala anne babasıyla birlikte oturan çocukların oluşturduğu ailedir. Geleneksel otorite 

tipi erkeğin otoritesini ifade etmekte, aile içinde güç ve karar merkezinin erkek 

olduğuna işaret etmektedir. Eşitlikçi tipte ise kadın ve erkeğin tüm kararlara eşit katılımı 

beklenmekte, kadın ve erkek otoriteyi paylaşmaktadır (Gönüllü ve Đçli, 2001, s.84). 

 

Sjoberg’e göre sanıldığından farklı olarak geniş aileler kırsal alanlarda değil, kentlerde 

görülmektedir. Çünkü, kentlerde yukarı sınıf geniş aile biçiminde örgütlenmektedir. 

Yoksul tabaka ise hem kentte, hem de kırsal alanlarda çekirdek aile biçiminde 

kümelenmektedir (Türkdoğan, 1991, s.31). 

 

Aile yapısında zaman içinde meydana gelen dönüşümler göstermiştir ki çekirdek ya da 

geniş aile tanımlaması, aileyi açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle toplumda 



 
 

 

37 

egemen aile yapısını incelemek için, ailede varolan hakim ilişki tarzını belirli tarihsel ve 

kültürel ortamda ve toplumsal yeniden üretimi sağlayan ilişkiler bütünü içinde ele 

almak gerekmektedir. Bu bakış açısı bize hanehalkı içinde yaşanan dönüşümü ve 

ilişkileri daha iyi anlamamıza ve aileyi esnek sosyal bir varlık olarak algılamamıza fırsat 

vermektedir (Dedeoğlu, 2000, s.155). 

 

Aile, bir yandan bireylerin fizyolojik, toplumsal ve psikolojik gereksinimlerini 

karşılamakta, diğer taraftan da toplumun-kültürün devamlılığını sağlamaktadır. Bell ve 

Vogel, ailenin sahip olduğu temel fonksiyonlarını;  

• Üyelerin sosyalizasyonu 

• Toplumun üyelerini kabul etmelerini sağlama 

• Üyelerin topluma katılımı için gerekli motivasyonları sağlama şeklinde 

sıralamışlardır. Onlara göre aile, bireye toplumun kültürel değerlerini aktaran, onu 

topluma uyumlu bir fert haline getiren bir sosyalizasyon merkezidir. (Burcu 2007:189) 

 

Denilebilir ki, birçok toplumda evlilik ya da biyolojik yeniden üretim işlevini yerine 

getiren, yaş ve cinsiyet hiyerarşilerine göre düzenlenmiş, süreklilik arz eden 

birliktelikler görülmekle birlikte aile kavramının tezahürü sadece yaş ve cinsiyet gibi 

doğal ayrımların ötesindeki farklılıklara gönderme yapan bir ilişkiler sistemini de ihtiva 

eder. Yani aile, ilişkili olduğu toplumsal sistemin kavramsal çerçevesi içindeki yerine 

göre anlam kazanmaktadır (Aytaç, 2007, s.34). 

 

Türk toplumunda yaygın olan aile tipi ataerkil ilişkilerin egemen olduğu geleneksel 

geniş ailedir. Bu ailenin temel işlevi, kendi kendine yeterli bir üretim birimi olmayı 

sürdürmesidir. Bu geleneksel yapı içerisinde kız ve erkek çocukların 

toplumsallaşmaları, temel ve kesin farklılıklar çerçevesinde gerçekleşir; bu durum 

geleneksel ailenin, gerek kendisini, gerekse toplumsal değer ve normları yeniden 

üretmesinin en önemli aşamasıdır (Tolan, 1991, s.209). 

 

Aile içindeki çocukların toplumsallaşması Parsons’a göre iki temel süreçle gerçekleşir. 

Kültürün içselleştirilmesi ve kişiliğin yapılanması. Bu toplumsallaşma için, karşılıklı 



 
 

 

38 

destek, sıcaklık ve güven sağlayan bir ortam gereklidir. Parsons, aileden başka bu 

ortamı sağlayabilecek hiçbir kurumun olmadığını iddia eder  (Ecevit, 1993, s.11).  

 

Aile bir kurum olarak geleneklere, göreneklere, örf ve adetlere dayalıdır. Clinard 

sosyalizasyonun başlama merkezi olarak kabul ettiği ailenin, bireyin topluma uyumlu 

olmasında yani bireye kültürel değerleri aktarması, uygun davranış biçimlerini 

öğretmesi ve dolayısıyla onu topluma uyumlu bir birey haline getirmesinde önemli bir 

görev üstlendiğini belirtmiştir. Merton’da ailenin yeni kuşaklara kültürel standartları 

aktarması ve taşıması açısından öneminin büyük olduğunu belirtmiştir. Ona göre aile, 

toplum içinde fertleri gelenekler, görenekler, örfler ve adetler ile kültürel hedefler 

doğrultusunda disipline etmektedir (Burcu, 2007, s.190). 

 

Üyelerin sosyalizasyonu, kültürel aktarım mekanizması ile kadın ve erkeğin 

davranışlarını belirleyen kuralları, değer ve normları barındıran aileye ilişkin tanımlar 

çalışmamızda birleştirilerek cinsiyet rolleri ve işbölümüyle ilgili değerlerin çocuğa 

aktarıldığı, kültürel aktarıcı olarak operasyonelleştirilmiştir.  

 

Buradan yola çıktığımızda araştırmamızda kız çocuklarına ilişkin aile içi kültürel 

tanımlamaları kır ve kent ailesi bağlamında değerlendireceğiz. Buna göre aile üyelerinin 

sayısı bakımından kır ve kentte çekirdek aile dediğimiz anne-baba ve evlenmemiş 

çocuklardan oluşan bir aile birliği mevcutken aile içi işbölümü, aile içi ilişkiler 

bakımından ise kent ve kırda farklı bir yapılanma söz konusudur. Şöyle ki kırsal 

toplumsal yapıda ve kentin alt sosyo-kültürel ve ekonomik gruplarında yaygın olan aile 

tipi geleneksel ilişkilerin hâkim olduğu ailedir. Geleneksel toplumsal yapıda kız ve 

erkek çocuklara kültürel aktarımlar cinsiyetçi temeller bağlamında verilmektedir. Bir 

başka ifadeyle geleneksel ailede önce babasının ve erkek kardeşlerinin egemenlik ve 

baskısı altında toplumsallaşan kadın, böylesi bir varolmayı, evlendiğinde kocası ile olan 

ilişkilerinde de sürdürmektedir. Kadın ya birinin kızı ya da karısıdır; tek başına 

varolması neredeyse mümkün değildir. Bu bağımlılık ilişkisi kız çocuğa çok küçük 

yaşlardan başlayarak benimsetilirken, “bağımsız” erkek çocuk ileride evinin ekonomik 

yükümlülüğünü ve genel sorumluluğunu tek başına yerine getirmeye yönlendirilecek 

şekilde koşullandırılır (Tolan, 1991, s.209).  



 
 

 

39 

 

Kentte ise, kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması, eğitim imkanlarının artması, kadının 

çalışma hayatına katılması ve çocukların bakımının başka kurumlara devredilmesi ve 

kadının ev içi zamanının azalması, kentteki aile içi ilişkileri dönüştürmüştür. Kentsel 

ailede, aile içi ilişkiler modern yaşam koşullarına göre dizayn edilirken kız ve erkek 

çocukların yaşam alanlarına ulaşmaları daha eşitlikçi bir zemine oturtulmuştur.  

 

Sonuç olarak denilebilir ki, aile, yapısı ve ilişkileri bakımından ne kadar değişikliğe 

uğrasa da kültürün yeni nesillere aktarılmasında önemli görevleri her dönemde yerine 

getirmektedir. Bu nedenle aile, toplum ve birey arasında kültür aktarım mekanizmasıdır. 

Her sosyo-kültürel sistemde kadın-erkek ilişkilerini düzenleyen, doğan çocuğun 

bakımından, beslenmesinden, sağlık ve eğitiminden sorumlu olan aile kurumu kültürel 

değerlerin yeni kuşaklara aşılanmasında ve iletilmesinde büyük sorumluluk 

taşımaktadır. Bu sorumluluğun altında bulunan aile, toplumsal yaşamda kültürün 

devamlılığını sağlarken kültürün desteği ile de kendi yaşamını devam ettirmektedir 

(Burcu, 2007, s.191).  

 

2.1.1.1. Aile Đçi Roller ve Cinsel Kimliklerin Toplumsal Đnşası 

 

Aile, kadın ve erkeğin, birlikte yaşamanın gereklerini toplumsallaşma sürecinde 

içselleştirdikleri davranış kalıplarına uygun bir biçimde, yapısı toplumsal normlarca 

belirlenen işbölümü temelinde oluşturdukları bir “yeniden üretim” birimidir. Değerlerin 

ve hatta duyguların kuşaktan kuşağa aktarılmasını ve türün idamesini içeren bu birimi 

oluşturan kadın ve erkeğin rolleri, tarihsel-kültürel-toplumsal birikimin bir sonucu 

olarak ortaya çıkar. Bir çatı altında hizmetleri paylaşarak yaşayan bireylerin, toplumsal 

konum ve sorumluluklarını öğrendikleri ve kendinden sonraki kuşaklara öğrettikleri bir 

geri beslenme mekanizması olan bu birim, toplumun yeniden üretilmesi işlevini, 

insanlık tarihinin her aşamasında korumuştur.  

 

Aile içindeki rol beklentileri, cinsiyet kimliklerinin ve toplumsal cinsiyete dayalı 

eşitsizliklerin yeniden üretildiği bir alan olarak karşımıza çıkmaktadır. Aile içinde var 

olan cinsiyete dayalı işbölümü ve bireylerin hiyerarşik konumları nedeniyle ailenin 



 
 

 

40 

devamlılığını sağlamaya yönelik işbölümünün eşitsiz dağılımı cinsel kimliklerin 

toplumsal inşasını da zorunlu kılmıştır.  

 

Cinsiyete ilişkin rollerin biyolojik olarak değil, sosyal faktörlerle belirlendiği, 

yapılandırıldığı ve öğrenildiği görüşünden yola çıkılırsa erkek ve kadın olarak “doğru” 

davranışın nasıl sergileneceği, toplumsal ve aile içi ilişkiler tarafından belirlenmektedir. 

Bu nedenle cinsiyete ilişkin roller sosyal pratiğin bir ürünüdür (Onur ve Koyuncu, 2004, 

s.34). 

 

Bu çerçevede aile içindeki cinsiyetin konumlanışı bize “erkek” ve “kadın” olmanın çok 

katmanlı anlamlarının nasıl sosyal olarak oluşturulduğunu; kadın ve erkek olmanın ev 

içinde oluşan her türlü günlük faaliyette gömülü olduğunu gösterir (Dedeoğlu, 2000, 

s.114). 

 

Geleneksel ailede, kadın rollerinin çamaşır, bulaşık, yemek, ütü, temizlik, çocuk bakımı 

gibi ev işleri olarak özetlenen yeniden üretim faaliyetleri, erkek rollerinin ise, evin dış 

dünya ile başta ekonomik olmak üzere tüm bağlantıları sağlama faaliyetleri 

doğrultusunda şekillendirilmesi, sanayi öncesi toplumun sürekliliğini gerçekleştiren 

temel işlevlerden birisidir (Tolan, 1991, s.209). 

 

Kadının iş hayatına atıldığı ve eğitim imkanlarının arttığı kentsel ailede ise, geleneksel 

cinsel roller dönüşmüş ve erkek-kadın açısından daha eşitlikçi bir yapılanma ortaya 

çıkmıştır. 

 

Bununla birlikte kırsal toplumsal yapıda ev ve ev ile ilgili alanları genelde kadınlar ile 

ilişkilendirme yolunda belirgin bir eğilim gösterilirken kent yaşamında kadınların 

çalışma hayatına katılması ev dışı yaşamı gerekli kılmıştır. Bu durumda ailede kadına 

düşen geleneksel roller başka kurumlara devredilmiştir. Kırsal aile yapısında çocuk 

yetişkin rolüne erkenden girmektedir. Örneğin anne tarlada çalışırken, evin işlerini 

yapmak, küçük kardeşlerine bakmak, ilkokul çağındaki bir kız çocuğunun; hayvanları 

otlatmak, tarlada yetişkinlere yardım etmek gibi görevler ise bu çağdaki erkek 

çocukların günlük uğraşları içindedir. Kent ailesi ise yapısal olarak genellikle çekirdek 



 
 

 

41 

ailedir. Baba otoritesi etkili olup, babanın eğitim düzeyi yükseldikçe otoritesi 

azalmakta, aile içinde otoritenin anne ile paylaşımı artmaktadır (Burcu, 2007, s.192). 

 

Bu bağlamda değerlendirildiğinde, hemen her toplumda olduğu gibi toplumuzda da bir 

yandan hem üretim ve tüketim hem de türün idamesi işlevini sürdürürken, diğer yandan 

da toplumsal değerleri ve buna bağlı olarak cinsel rolleri yeniden üretmektedir. Ancak 

her düzeyde izlenen ekonomik ve toplumsal değişme kaçınılmaz olarak Türk ailesinin 

geleneksel yapısını da dönüştürdüğünden, aileyi oluşturan bireylerin cinsel rollerinin 

belirlenmesi süreç ve sonucunu da etkilemekte, böylece geçiş dönemine özgü, giderek 

çoğalan, çeşitlenen ve farklılaşan bir ara tipler olgusu gözlemlenmektedir.  

 

Türk aile yapısı ve aile yapısında kısmen görülen değişmeler ve buna bağlı olarak 

kadının aile içindeki rolü, bu duruma örnek verilebilir. Çok yakın zamanlara kadar, 

Türk aile yapısının Batılı toplumlarda olduğu gibi dönüşüm yaşayarak, geleneksel aile 

tipinden çekirdek ya da atomik aile tipine geçileceği öngörülmekteydi. Aile yapısının ve 

şeklinin olduğu kadar aile ve çevre ilişkilerinin de değişeceği öngörüsü bulunmaktaydı. 

Bir başka vurguyla sanayileşme ve kentleşmeye bağlı olarak, kadının aile içindeki 

rolünde ciddi değişme beklentisi vardı. Fakat günümüzde gelinen noktadan 

bakıldığında, kadın eksenli değişimlerde durumun hiç de bu kadar kolay 

tanımlanamayacağı anlaşılmıştır. 

 

Geleneksel toplumsal yapı kadının sorumluluk sınırlarını çizerek onun yaşam alanını 

belirlemektedir. Buna göre kadına atfedilen rollerin en önemli karakteristiği, kadını ev 

içi rolleriyle, daha çok bir “anne” ve “eş” olarak tanımlaması şeklinde olmuştur. Bu 

rollere paralel olarak kadının sosyalleşme süreci, erkek egemen toplumsal yaşamda 

kadın olmak ve buna uygun olan tutum ve davranışların öğretilmesi ya da 

benimsetilmesi şeklinde gelişmiştir (Akın ve Aydemir, 2007, s.44). 

 

Opprang ve Apu (1985, s.7), kadının yedi temel rolünden bahsetmiş ve bunları annelik, 

eşlik, ev kadınlığı, akrabalık, topluluk, mesleki ve bireylik rolleri olarak sınıflamıştır: 

 



 
 

 

42 

Annelik rolü, kadının çocuğu yetiştirmesi ve topluma hazırlamasıyla ilgilidir. Kadından, 

annelikle ilgili olarak beklenen rolleri elinden geldiğince en iyi biçimde oynaması 

beklenmektedir. Aile içinde baba, kardeşler, aile büyükleri ve akrabaların, aile dışında 

da komşu, öğretmen çocuğun bakımına, yetiştirilmesine ve topluma hazırlanmasına 

katkıları olabilmekte ise de bu konuda asıl “görevli” mevcut değer yargılarına göre, 

kadındır. Toplumsallaşma süreci içinde kadın, annelik rolünü en iyi biçimde 

gerçekleştirmesi gerektiğini öğrendiği için bu rolü oynamaya hazırdır. 

 

Eşlik rolü, kadının kocasına karşı oynadığı roldür. Toplumda beklenen eşlik rolü 

kocasını rahat ettirmeyi, kocasının isteklerini karşılamayı, kocasına sadık olmayı 

gerektirir.  

 

Ev kadınlığı rolü, kadının evde oynadığı rol olup, kadın evlenmemiş bile olsa, yine de 

ev işleriyle, evin bakımıyla, evin düzeniyle ilgilenmesi beklenir. 

 

Akrabalık rolü , kadının kız kardeş, anneanne, babaanne, teyze, hala, gelin, elti, yeğen 

gibi çeşitli akrabalık pozisyonları içinde oynadığı rollerin tamamını işaret etmektedir. 

 

Mesleki rol, kadının gelir getirici mal ve hizmet üretimine katılması ile oynamaya 

başladığı role işaret eder. Kadının ev içinde annelik, eşlik veya ev kadınlığı gereği (ev 

içinde veya evin bağ bahçe gibi işlerde) harcadığı emek, ne denli üretici ve fonksiyonel 

olursa olsun, yine de mesleki rol bağlamında değerlendirilmez.  

 

Topluluk rolü, kadının yaşadığı aile ve meslek mekanının dışında kalan alanlardaki 

rolüdür.  

 

Bireylik rolü, kişinin birey olarak kendini ortaya koyması, kişisel gelişimi, dünyaya, 

yaşama, olan bitene katılma sürecinde sergilediği davranışlardır.  

 

Bunlar içinde en yaygın olan ve kadından istenen rol beklentileri “annelik”, “eşlik” ve 

“ev kadınlığı” rolüdür. Đster geleneksel isterse modern toplumlar açısından olsun 

kadından bu rolleri yerine getirmesi beklenir.  Bu rollere erkekler sadece “yardımcı” 



 
 

 

43 

olarak katılmaktadırlar. Bu konuda Collins’in Đngilterede yapmış olduğu bir araştırmada 

erkekler, eşleri çalıştığında veya kendileri işsiz olduklarında, evdeki işlere yardım 

ettiğini ortaya koymuştur. Kadınlar bunun dışında ev işlerinin yapılmasından esas 

sorumlu kişilerdir. Bu olgu, kadının sosyal sınıfı veya istihdam durumu ne olursa olsun 

değişmez. Geleneksel işbölümü, genellikle kabul görmüş inanç ve değerlerin etkisiyle 

görünürde değişiyormuş gibi olsa da devam etmektedir (Collins 1985:71).  

 

Bununla birlikte sanayileşme, kentleşme ve modernleşmeye rağmen Türk toplumunda 

kadınların/kız çocuklarının aile ve toplum içindeki bazı rolleri halen geleneksel 

değerlerin gölgesinde şekillenmektedir. Kadınlara ilişkin rollerin değişmemesinin 

nedeni, kadınların bir takım geleneksel rolleri içselleştirmesinden ve isteyerek bu rolleri 

yerine getirmesinden kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Örneğin yapılan araştırmalarda 

kadının ev içi rolü, kadınların çalışmasından ve diğer rol ve fonksiyonlarından daha 

önemli çıkmıştır (Orçan, 2008, s.6-7). 

 

1988 yılında DPT tarafından yirmi bin civarı hane halkı ile yapılan ankette “kadınların 

aile içindeki en önemli görevi” olarak ev işlerini yapmak, çocuklarını yetiştirmek, onları 

terbiye etmek, eşine ve çocuklarına manevi destek olmak, çocuklarına ve kocasına 

bakmak, çocuk doğurmak ve aile bütçesine katkıda bulunmak şeklinde sıralanmıştır. 

Erkeklerin büyük bir kısmının kadınların çalışıp gelir getirmesi yönünde bir beklentiye 

sahip olmadığı söylenebilir. Çünkü bu sonuca bakıldığında kadınların kendileri de dahil 

olmak üzere asli görevlerin ev eksenli işler olduğu sonucu çıkmaktadır. 

 

2006 yılında TÜĐK tarafından yapılan bir başka ankette, ev işlerinde Türk kadın ve 

erkeğinin iş paylaşımına bakıldığında, cinsiyete bağlı geleneksel alışkanlıkların ve 

paylaşımın ev ve aile ortamında halen yoğunluklu bir şekilde devam ettiği görülecektir. 

Yemek yapma, ütü yapma ve sofranın kurulup kaldırılması gibi ev işlerinde kadınların 

bu işleri daha fazla yaptığı görülürken; faturaların ödenmesi ve bakım-onarım işlerinin 

yapılması konusunda erkeklerin oranı fazla çıkmıştır (Orçan, 2008, s.47). 

 

Geleneksel ailede çocuk yaşlarda başlayan sosyalleşme sürecinde kız çocukları,  hem 

yetiştikleri hem de gelin gidecekleri ailede erkek otoritesine tabi olduklarından, ataerkil 



 
 

 

44 

yapıyı sorgulamaksızın uyum sağlamak üzere yetiştirilirler. Bu aile tipinde kız çocuğu, 

giderek genç kız ve kadın olurken, yeniden üretim çerçevesinde ev içi işlerden sorumlu 

tutulmaktadır. Bu nedenle kız çocuk küçük yaşlardan başlayarak evdeki kadınların 

yaptığı işlere yardım eder; onları taklit etmeye özendirilerek ve bunu gerçekleştirerek 

yeniden üretim sürecine girmiş olur. Kız çocuklarının bu doğrultuda toplumsallaşmasını 

sağlayan en önemli öğelerden biri oyun ve oyuncaktır. Kız çocuğu bebek, minyatür 

mutfak eşyaları gibi oyuncaklarla, çok küçük yaşlardan başlayarak ev içi rollere 

ısındırılmaya çalışılırken, erkek çocuk, şiddet ve saldırganlık simgelerini barındıran 

silah, araba, uçak vb. oyuncaklara yönlendirilir (Tolan, 1991, s.209). 

 

Sears ve Pintler, erkek çocuğun cinsiyet rollerinin öğrenmesinde babanın çok etkili 

olduğunu ileri sürerek etkileşim halindeki bir grup içinde bulunan çocuğun cinsiyet 

rollerini anne-babasından öğrendiğini ifade etmiştir. Özellikle anne, kültür aktarımında 

odak nokta olduğu için cinsiyetine bağlı olarak davranışlarda bulunmasında yani 

cinsiyetine uygun davranış standartlarını benimsemesinde rolü çok büyüktür. Türk aile 

yapısında kadının annelik rolünün önemi büyük ve kutsaldır. Kadının “annelik rolü”, 

çocuğun yetişmesinde etkilidir. Örnek’in de belirttiği gibi öncelikle çocuğun annesinden 

kültürlendiği düşünülürse, o annenin hangi değerler sisteminde kültürel kişiliğini 

kazandığı, hangi halk inanmalarından etkilendiği önemlidir. Bu açıdan çocuğu nasıl bir 

annenin, babanın, çevrenin, ailenin, kısaca kültürel ortamın yetiştirip kalıplandırdığı 

noktası her zaman etkin bir rol oynamaktadır (Burcu, 2007, s.194). 

 

Bu noktada ailenin sosyal yönden gelişmesinde en etkili birey olan kadının eğitilmesi 

büyük önem taşımaktadır. “Bir erkeği eğitirsen bir bireyi, bir kadını eğitirsen bir aileyi 

eğitmiş olursun” atasözü kadının aile ve toplum içindeki stratejik önemini 

yansıtmaktadır (Hasipek, 1990, s.365). 

 

Bu argümandan hareketle, Türk aile yapısı içinde kadının sosyal hayattaki rolünü 

anlamak için kadınların ve ailelerin geleneksel yapılarla ilişkisini anlamak çok 

önemlidir. Bu nedenle kırsalda yaşayan kadın/kız çocukları, hayatın en basit ve yalın 

zamanlarında ve mekanlarında biçimlenen, daha çok kendi sınırları içerisinde etkilenen 

ve etkileyen, sadece kendi çevresiyle ilişki kurabilen, gelenek ve göreneklerin hakim 



 
 

 

45 

olduğu, henüz tam parasallaşmamış bir hayatın hüküm sürdüğü bir ortamın 

şekillendirdiği kadındır. Çoğunlukla gündelik hayatı idame ettirecek ve günü kurtaracak 

kadar eğitime katılır. Köydeki ailelerde ev içi ve ev dışı iş paylaşımı olsa da kadınlar her 

işe koşabilirler. Bu nedenle kırda yaşayan kadının yükü ağırdır. En önemli avantajı, 

mekanın vermiş olduğu bir rahatlık içinde bunları yapmalarıdır. Đbni Haldun’un dediği 

gibi, samimi ilişkilerin ve katı tutumların olduğu mekanın kadınlarıdır (Orçan, 2008, 

s.24). 

 

Kentlerde ise gecekondu dediğimiz bölgelerdeki alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

özelliklere sahip ailelerde kadına/kız çocuklarına daha çok ev içi geleneksel roller 

verilirken, orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip ailelerde anne ve 

babanın eğitim düzeyi yükseldikçe kız ve erkek çocuklara verilen sorumluluklar daha 

eşitlikçi bir görünüm kazanmaktadır. Bir başka ifadeyle kentin alt gruplarında kadınlar 

daha çok geleneksel cinsiyet rolleri dediğimiz temizlik, bulaşık, ütü, çocukların bakımı 

gibi işlerden sorumlu olurken, orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip 

ailelerde prestije, statüye ve özgürlüğe dayalı ilişkiler güçlendikçe cinsler arasında daha 

esnek ve eşitlikçi bir işbölümü söz konusu olmaktadır. 

 

Türk toplumunda yaygın olan aile tipi, geleneksel geniş ailedir. Geleneksel yapı 

içerisinde kız ve erkek çocukların toplumsallaşmaları, temel ve kesin farklılıklar 

çerçevesinde gerçekleşir; bu durum, geleneksel ailenin gerek kendisini gerekse 

toplumsal değer ve normları yeniden üretmesinin en önemli aşamasıdır. Böyle bir yapı 

içerisinde gelişen geleneksel roller, mevcut üretim kalıplarının ve toplumsal düzenin 

değişikliğe uğramadan sürdürülmesi için vazgeçilmez bir ön koşul oluştururlar. Bu 

düzenin sarsılarak dönüşmeye başlaması, sınırları kesin bir biçimde belirlenmiş 

geleneksel rollerin de değişmesine yol açar ya da en azından zemin hazırlar. Ancak 

dönüşümün ilk aşamalarında temele ilişkin değişiklikler değil, mevcut rolün daha iyi 

yerine getirilebilmesi yönünde talep ve uygulamalar söz konusudur. Örneğin kadınlar 

ancak analık rolü aracılığıyla toplumda statü sahibi olunabileceği normunu sorgulamak 

yerine bu rolün gereklerini daha iyi uygulayabilmek için çaba gösterirler (Tolan, 1991, 

s.208-209). 

 



 
 

 

46 

Aile içi roller açısından Parsons ailenin iki temel yapı taşı olduğunu varsayar. Bunlar 

nesiller arası hiyerarşi ve yetişkinlerin dışavurumcu ve araççı roller için 

farklılaşmasıdır. Ailede kadın, ‘dışavurumcu’; kocası da ‘araçcı’ rolleri oynamalıdır. 

Parsons’a göre kadınların sosyo-duygusal faaliyetlerde; erkeklerin ise görevleri 

tamamlamada ve aileyi diğer kurumlarla ilişkilendirmede uzmanlaşması kaçınılmazdır 

(Ecevit, 1993, s.14). 

 

Aile içindeki roller geleneksel toplumsal yapıda erkeği ev içinde olduğu kadar dış 

dünya ile kurduğu ilişkiler açısından da incelenmiş, kadın ise sadece aile içinde 

oynadığı roller bağlamında değerlendirilmiştir. Bu açıdan erkek gelir sağlama ve aileyi 

geçindirme açısından “aile reisi” olarak değerlendirilmektedir. Kadın ise ev içi düzeni 

sağlayarak temizlik, bulaşık, ütü ve çocukların bakımıyla görevli “ev kadını” rolünü 

üstlenmektedir.  

 

Cinsiyet rollerinin sosyalleşmesine yönelik Kağıtçıbaşı ve Kansu (1991, s.92)’nun 

yapmış olduğu bir araştırmada ise, kentsel kesimdeki kız çocuklarının erkek 

çocuklardan daha geleneksel rollerle yetiştirildiği sonucunu ortaya koymuşlardır. Bu 

araştırmaya göre kız çocukları aile baskısı içinde anneleriyle özdeşleşerek erken 

yaşlarda kadınlarla ilgili toplumsal rol beklentilerini kabullenmektedirler. Böylelikle 

kadınlar cinsiyet rolleriyle ilgili tanımlamaları erkeklere nispetle daha fazla 

benimseyerek kendilerine mal etmektedirler. 

 

Erkeklerin ve kadınların rolleri kültürden kültüre çeşitlilik gösterse de, erkek rollerine 

genellikle daha fazla değer yüklenir ve bu rollerin ödülleri daha büyüktür. Neredeyse 

her kültürde çocuk yetiştirme ve ev işleri konusundaki sorumluluklar öncelikle 

kadınlara aittir; erkeklerse geleneksel olarak eve ekmek getirmek ve ailenin refahını 

sağlamakla yükümlüdürler (Gıddens, 2008, s.514). 

 

Çalışmamızda kız çocuklarına ilişkin cinsel kimliklere dayalı rol beklentileri, aile içi 

kültürel tanımlamaları da ortaya koymamıza yardımcı olacaktır. Kız çocuklarının 

toplumsal ve kültürel yaşamdaki fırsatlara ulaşmalarında, kararlara katılmalarında 

onlara atfedilen rol ve statülerin etkisi büyüktür. Buradan yola çıkarak bu çalışmada, 



 
 

 

47 

cinsiyet ayrımının ilk üretildiği birim olarak aile içinde kız çocuklarına ilişkin farklı 

tanımlamaların nasıl şekillendiğinin ortaya konması önem arz etmektedir. Öte yandan 

aile içi ilişkilerde kız çocuğunun yeri, anne-baba tarafından kız çocuğuna atfedilen 

değerler, erkek kardeşlerin kız çocuğunu algılayış biçimleri, bu tanımlar karşısında kız 

çocuklarının kendilerini nasıl ifade ettikleri aile içi rol dinamikleri bağlamında 

araştırmamızda operasyonel hale getirilmiştir. 

 

2.1.1.2. Kültürel Sermayenin Şekillendirdiği Aile Đçi Kültürel Tanımlamalar 

 

Fransız sosyolog Pierre Bourdiue tarafından sıkça kullanılan ve böylece sosyoloji 

literatürüyle tanışan kültürel sermaye kavramı, eğitim yoluyla elde edilen hünerlerin 

bütünüdür ve yüksek kültüre ait malumatın ta kendisi olarak tanımlanabilir. Eğitim, sadece 

okulda gerçekleşmez, o aileden gelen kimi özelliklerin de aktarımını içerir. Egemen sınıfa 

tabi bireyler okula, aileden edindikleri bir takım sosyal ve kültürel işaretlerle yüklü olarak, 

yani onlara sahip olarak gelirken, isçi sınıfının çocukları, okula, bu malumatı ve hüneri 

edinmek üzere gelirler. Đşçi sınıfına mensup bireyler, okulda, her ne kadar orta ve üst 

sınıflara ait sosyal, kültürel hünerleri edinseler de, hiçbir zaman onların doğuştan vasfı olan 

bu hünerlere doğal bir aşinalık geliştiremezler. Bu bakımdan, hem okul hem de ailedeki 

sosyalizasyon süreci neticesinde edinilen kültürel sermaye, kültürün sınıflar üzerindeki 

etkisini ve sosyal yapıyla eylem arasındaki ilişkiyi analiz etmek üzere kullanılmaktadır. 

Kültürel sermaye, sınıfsal pozisyonun işaretleyicisi olarak önemlidir ve kültürel tavır, tercih 

ve davranış, yani bir bütün olarak kültürel sermaye, kişinin beğenileri yoluyla toplumsal 

seçimi seferber edecek biçimde ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda kültürel sermaye sosyal 

ayrımın da işaretleyicisidir. 

 

Bourdieu’ya göre kültürel sermaye, resmi eğitim düzeyi, kişinin kültürel etkinliklere 

katılımına olanak veren doğduğu ve yaşadığı yerleşim yerinin büyüklüğü ve bireyin kültürel 

faaliyetlere katılım sıklığı gibi değişkenlerden bir indeks yaratmak suretiyle ölçülebilir. 

Başka bir deyişle, resmi eğitim ve habitus, kültürel sermayenin iki önemli bileşeni olarak 

kavramsallaştırılabilir. Toplumsal dönüşümün, bireysel dönüşüm ve gelişimle başlayacağı 

düşünüldüğünde, bireylerin sahip olacağı daha hacimli kültürel sermaye, onların daha 

elverişli bir dünya yaratmalarına da olanak sağlayacaktır (Arun, 2008, s.3-4). 

 



 
 

 

48 

Bourdieu’ya göre habitus, kültürün bir bireyde cisimleşmiş halidir. Buradan kalkarak 

bireylerin kendi tercihlerini yaptıklarını fakat tercihlerinin arkasındaki prensipleri 

kendilerinin seçmediğini söyler. Habitus, aktörlere belli şeyleri mecbur etmez fakat bir 

temel sağlar. Habitus insanın eylemlerinde, zihninde ve birbirleriyle olan ilişkilerinde 

ortaya çıkar. Böylece bireysel olan ile toplumsal olan ilişkilendirilmiş olur (Alver ve 

Doğan, 2007, s.61-62). 

 

Habitus, bireyin sosyal konumunun ürünüdür. Dolayısıyla sosyal aidiyet kazanımlarını 

yapılandırır ve sınıf habitusu üretir. Kazanılmış en eski dolayısıyla en kalıcı yatkınlıklardan 

oluşan birincil habitus, aile içerisinde çocukluk döneminde kurulmuştur. Oysa her aile, 

sosyal evrende bir konum işgal eder: Bir eğitim almak, genel olarak bir sınıf konumuna 

bağlı bir eğitim almak demektir; acemilik döneminde var olan sosyal ilişkilerin, 

düşüncelerin, sözlerin, eylemlerin içerisinde ve yeniden üretimini sağlayacak yatkınlıklar 

kazanmaktır. Böylece habitusu Bourdieu, dışsallığın bir içselleştirme mekanizması olarak 

değerlendirmektedir. Biz sosyal evrendeki ebeveynimizin konumuna bağlı özellikleri 

içselleştiririz. Zamanla birincil habitusların üzerine ikincil habituslar gelip yerleşirler ki 

bunlar genellikle aile habitusunun yerini alacak olan ve onu ikiye katlayacak olan okul 

habitusudur (Ünal, 2004, s.121).  

 

Bu bağlamda çalışmada, ailenin kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları 

Bourdieu’nun teorisinde yer alan kültürel sermaye ve habitus kavramıyla 

ilişkilendirilerek verilecektir. Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar söz konusu 

olduğunda bu tanımlamaları biçimlendirdiğini düşündüğümüz ailenin kültürel birikimi 

Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramlarıyla örtüşmektedir. Bourdieu (1986, s.242), 

sosyalleşme sürecinde elde edilen birikimin toplamını dile getiren kültürel sermayeyi, 

formel eğitimle sağlanan ve diplomalarla objektif bir görünüm kazandırılan “okul 

sermayesi” ile aileden kaynaklanan ve doğal bir biçimde aile hayatı içerisinde kazanılan 

niteliklerin bir araya gelmesiyle oluştuğunu savunur. Bourdieu’ya göre kültürel 

sermaye, resmi eğitim düzeyi, kişilerin kültürel etkinliklere katılımına olanak veren 

doğduğu ve yaşadığı yerleşim yerinin büyüklüğü ve bireyin kültürel faaliyetlere katılımı 

ile doğru orantılıdır. 

 



 
 

 

49 

Buradan yola çıktığımızda kültürel birikimi edinme sürecinde insan, içinde doğduğu 

kültürün normlarını, değerlerini, sembollerini öğrenir, içselleştirir ve bu süreç ile 

“anlam” veren bir varlık olarak toplumsal hayata dahil olur. Kültürün öncelikli işi 

insanların varoluşsal durumuyla konuşan bir anlam inşa etmektir. Kültürel pratikler, 

mümkün olan bir yaşam tarzının sürmesini sağlayan dünyevi pratiklerle örülmüş 

kolektif bir sembolleştirme aracılığıyla anlam kaynakları sunarlar. Bu anlam kaynakları, 

kişilerin yaşam biçimlerini ve hayata karşı duruşlarını belirlemede etkindir (Alver ve 

Doğan, 2007, s.64). 

 

Bu bağlamda aile içinde ve toplumsal yapıdaki kültürel değerlerin çocuklara aktarılması 

bir anlamda aile üyelerinin eğitim düzeyi ve yaşanılan yerin özelliklerine göre 

biçimlenir. Çalışmamızın temelini oluşturan, aile içi kültürel tanımlamalar, kırsal alanda 

ilk çocukluk yıllarından başlayarak aile içinde gerçekleşen “hayat terbiyesi” yanı sıra 

örgün eğitim süreci boyunca da süren cinsel rol eğitimi, kır kökenli kadın ve erkeklerin 

bulundukları bölgeye özgü geleneksel kültür kalıplarını benimseyerek sosyalleşmelerini 

sağlamaktadır. Bu tür sosyalleşme süreci içerisinde kadına (özellikle kırsal alan 

kadınına), kendi yaşamının her döneminde (kız çocuk, genç kız, eş, ana) bir erkeğin 

desteğine ve yönetimine gereksinimi olduğunu pekiştiren değer kalıpları öğretildiğinden 

sonunda kadın bu inanışları kendi benlik duygusuyla bütünleştirmekte ve kendisine 

işlenen “erkeğe bağımlılık” rolünü yaşamı boyunca kabul etmektedir. Bu arada, kendi 

yetiştirildiği (kırsal ve de bölgesel) kültür değerlerinden farklı değerlerin geçerli olduğu 

yeni bir ortamla temasa geçmesi yanı sıra hane dışında ücretli bir işte çalışması bile kır 

kökenli kadının, kendisinde yer eden belirli rol davranışlarından kolaylıkla 

vazgeçmesini sağlayamamaktadır (Đlbars, 1988, s.419). 

 

Kentte ise endüstrileşme ve şehirleşme süreci ile birlikte kültürel doku kadının çalışma 

yaşamına katılımını ve eğitim imkanlarından yararlanmasını kolaylaştırmış ve daha iyi 

eğitim almış, geliri yüksek bir işe sahip olan kadınlar, sosyal yaşamı kendi lehine 

çevirebilmiştir. Bu durum biriken kültürel sermayenin diğer nesillere aktarımıyla kadın-

erkek ilişkilerini de daha eşitlikçi bir zemine kavuşturmuştur. Böylelikle değişen 

dünyada cinslerarası ilişkiler çerçevesinde kadınlar, seyrek olarak kültürel anlamları 

şekillendirecek bir iktidar konumunda yer almaya başlamışlardır.  



 
 

 

50 

 

Böyle bir sürecin sonunda kadınlar ataerkil kültüre boyun eğme biçimlerinin yanı sıra 

meydan okuma stratejilerini de barındıran bir kültürle yetişmeye başlamışlardır. Kültür, 

kadınlar için sorunsuz bir alan değildir, hem kimlik kazanma, hem de baskıya 

uğramanın kaynağıdır. Sosyo-kültürel yapılar belirli kimlikleri, belirli kadınlık ve 

erkeklikleri cinsiyet terimleri içinde oluşturmakta ve bu kimlikleri, kadın ve erkek 

bireyler, cinse dayalı öznellikler olarak yaşamaktadırlar. Kültürel süreçler öyle bir 

tarzda işlemektedir ki, kadınlar öznelliklerini erkeklerden daha fazla cinsiyetlendirilmiş 

öznellik olarak yaşamaktadırlar (Durakbaşa, 2000, s.39-40). 

 

Dolayısıyla, kız çocuklarının sosyal yaşam alanlarına ulaşmalarında, geleceklerine 

ilişkin hedefleri belirlemelerinde bireysel dönüşüm ve gelişimin önemli bir paya sahip 

olduğu düşünüldüğünde ailenin sahip olacağı kültürel sermaye önem kazanmaktadır. 

 

Sonuç olarak denilebilir ki, kadınların ve erkeklerin üstlendikleri rollerin keskin hatlarla 

belirlenmiş sınırlar çizdiğini belirten Beal’e göre (2006, s.31), çocuğun cinsiyetine 

ilişkin kültürel tanımlamalar onun olası geleceğine ilişkin ayrıntılı bir reçete sunar. 

Beal, özellikle kırsal toplumda, yeni doğan bir kız çocuğun büyük olasılıkla “çocukluğu 

boyunca küçük kardeşlerinin bakımıyla uğraşacağı”, “ergenlik döneminde anne-

babasının belirleyeceği birisiyle evleneceği” ve “yetişkinlik yıllarını da dört duvar 

arasında inzivaya çekilerek geçireceği” saptamasını yapar. Böyle bir yaklaşım kız 

çocuklarına ilişkin toplumdaki sosyal kimlik tanımlamalarının ve kültürel kodların olası 

sonuçlarından biridir. Bu kimlik ve kültürel tanımlamalar yeniden ve yeniden üretilerek 

kız çocuklarının toplumsal yaşamdaki fırsatlara ulaşması yönünde engeller 

oluşturabilmektedir.  

 

2.1.2. Evin Küçük Kadınları: Kız Çocukları 

 

Kız çocuğu tanımına ilişkin betimlemede karşılaşılan ilk güçlük, cinsiyete göre 

düzenlenmiş verilerin elde bulunmaması ve kız çocukları ile ilgili çalışmaların sayısal 

veriler üzerinden okullaşma oranlarıyla sınırlı kalmasıdır.  

 



 
 

 

51 

Bununla birlikte “çocukluk” kavramının tanımında da belirsizlikler vardır. Hangi 

yaşların çocukluk dönemine girdiği, birbirinden farklı ulusal, kültürel, hukuki, siyasal, 

medeni ve dini değerler ve hükümler tarafından belirlenmektedir. Gene de, tek tek 

ülkeler düzeyinde bazı farklılıklara olanak tanınsa bile, pek çok kaynak çocukluk 

döneminin kızlar için 0-18 yaşları kapsadığında birleşmektedir.  

 

Bazı önemli gerçekler, bugün kız çocukların içinde bulundukları duruma ışık tutacak 

niteliktedir. 

 

• 60 milyon kız çocuk, ilkokula gitme olanaklarına sahip bulunmamaktadır. Bu sayı 

aynı olanaksızlıklar içinde bulunan erkek çocukların sayısından 20 milyon fazladır. 

Gelişmekte olan ülkelerde, erkeklere göre daha az sayıda kız çocuk okula kaydolmakta, 

okullarını yarıda bırakıp ayrılan kız çocukların sayısı da aynı konumdaki erkek 

çocukları aşmaktadır.  

 

•  Pek çok ailede, ailenin geçimini sağlayan yetişkin erkeklerle erkek çocuklar aynı 

aileye mensup kadınlar ve kız çocuklarından çok daha iyi beslenmektedir. 

 

•  Gelişmekte olan ülkelerden 30’unda, 1 ile 4 yaş arasındaki kız çocuklar için geçerli 

olan ölüm oranlarının gene aynı yaş aralığındaki erkek çocukların ölüm oranlarına 

eşit ya da daha yüksek olduğu saptanmıştır.  

    

•  Kız çocuk gerek evde yapılacak işler gerekse diğer kardeşlerin bakımı alanlarında 

erkek çocuktan daha fazla yük altında bulunmaktadır.  

 

•  Kızlar erkeklere göre daha erken yaşlarda evlenmektedirler. Erkeklerin evlenme 

yaşları, kızlarınkine göre oldukça yüksektir. 

 

•  Kızların evlenip genç yaşta anne olmaları yaşam beklentilerini azalttığı gibi, sağlık, 

beslenme, eğitim ve çalışma alanlarındaki olanakları da olumsuz yönde 

etkilemektedir (UNDP, 1990). 

 



 
 

 

52 

Kadın-erkek rollerine ilişkin geleneksel kalıp tanımlamalar, kızların eğitimine yönelik 

öğretmen tutumlarına da yansıtılmakta; okul kitapları, müfredat programları, okul ve 

program seçimi vb. yollarla erkek-kız ayrımı eğitim programlarında da 

sürdürülmektedir (Akhun, 2000, s.6). 

 

Kız çocuklarının içinde bulundukları eşitsiz konumlandırılmalarının yaygın nedeni, 

kültür ve adetler çerçevesinde yerleşiklik kazanmış bazı ön yargılardır. Pek çok toplum, 

kız çocuk söz konusu olduğunda, farklı ve ayrımcı bir değerler ve beklentiler kümesini 

devreye sokmaktadır. Bazı kültürlerde doğacak erkek çocuk için gösterişli törenler ve 

kutlamalar hazırlanırken kız çocuğa böyle bir ilgi gösterilmemekte, hatta büsbütün bir 

kenara itilmektedir.  

 

Bununla birlikte pek çok kültürde kız çocuk, evleninceye kadar geçici olarak 

beslenecek, geçici bir varlık olarak değerlendirilmektedir. Gelenekselliğin ağır bastığı 

pek çok ortamda erken evlilik, kız çocuğa sunulan tek “gelişme” seçeneğidir. Oysa 

böyle bir evlilik kız çocuğun konumunun daha da gerilemesi sonucunu verebilmektedir; 

özellikle çeyiz evlilik açısından bir ön koşul durumundaysa. Bu tür zorunluluklar, kız 

çocuğu ekonomik bir külfet olarak gören anlayışları daha da pekiştirmektedir (UNDP, 

1990) 

 

Bu çalışmada Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Sözleşmesi’nin birinci maddesinde ‘18 

yaşın altındaki herkes çocuk olarak tanımlanır’ ibaresinden yola çıkarak 13-18 yaş 

aralığındaki kız çocuklar araştırma kapsamına alınmıştır. 13-18 yaş aralığının 

seçilmesinin, bir diğer ifadeyle 13 yaşın altındaki kız çocukların araştırma kapsamına 

alınmamasının nedeni ise aile içindeki toplumsal cinsiyet tanımlamalarına ilişkin 

soruları tam olarak algılayıp cevaplayamayacakları sebebiyledir. Çünkü kız 

çocuklarının, biyolojik cinsiyetlerinin farkında olmalarıyla cinsiyetine ilişkin toplumsal 

norm ve değerleri kazanması, bunu içselleştirmesi ve toplumsal yaşamına yön vermesi 

farklı dönemlere rastlar.  

Bu çalışmada kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaların onların gelecekteki 

hayallerini ve kaygılarını ne yönde etkilediği sorusu da yine kız çocuklarına ilişkin 

açılımı gerekli kılmaktadır. Çünkü Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Sözleşmesi’nin 



 
 

 

53 

12. Maddesi, “Çocukların Düşünce ve Görüşlerine Değer Verilmesi” hususunda şunlara 

değinir: ‘Aileler çocukları ile ilgili sürekli karar almaktadırlar. Ancak bu kararları 

alırken çocuklarının düşüncelerini de dikkate almalıdırlar. Bu, çocukların ebeveynlerine 

istedikleri her şeyi yaptırmaları anlamına gelmemelidir. Ancak çocukların da kendi 

görüşlerini özgürce açıklama hakları olmalıdır’. Bu nedenle bu araştırma, bir anlamda 

kız çocuklarının topluma ve ailelerine kendilerini ifade etmek için bir kapı aralayacağı 

noktasında önemli bir zemin oluşturmaktadır. 

 

2.2. KURAMSAL ÇERÇEVE 

 

2.2.1. Kültürel Tanımlamalar Bağlamında Kadın Kimliği 

 

Çocukların sosyalizasyon süreçleri ve bu süreçteki kültürel tanımlamaları 

içselleştirmeleri önce ailede belli aşamalardan geçerek oluşur. Sosyalizasyon sürecinin 

özündeki değerler, inançlar ve imgeler ailede küçük yaştan başlayarak çocuğa 

kazandırılmaya çalışılır. Kız ve erkek çocukların doğdukları andan itibaren başlayan 

sosyalleşme pratikleri birbirine tamamen zıt kodlarla gerçekleşir. Her iki cinse özgü 

davranış kalıpları ve değerlerin öğrenilmesi sosyalleşmenin önemli bir boyutunu içerir 

ve bütünüyle cinsiyetçi iletilerle yüklüdür.  

 

Bununla birlikte bireylerin davranış kalıplarını öğrendikleri sosyalleşme süreci, içinde 

bulundukları toplumsal yapı ve o yapıyı şekillendiren dönüşümlerden de etkilenir. 

 

Buradan yola çıktığımızda Türk modernleşmesinin kadın ve aile söylemleri alt ve üst 

kadın kimliklerini tanımlayarak sınıflararası farkların düzenlenmesinde temel bir rol 

oynamaktadır. Bu özellikleri itibariyle modern kadın ve aile tanımlamalarının orta sınıf, 

modernleşmeci, kentli erkek kurucuların tahayyülünü yansıttığı söylenebilir. Bu 

tahayyül gereği modern kadın mazbutluk, fedakarlık ve aileye sadakat özellikleri ile üst 

sınıf aşırılıklarına karşıt olarak; eğitimli, haklarını bilen, kamusal görünürlüğe sahip 

özellikleri ile de alt sınıf gelenekselliğine karşı bir duruş olarak yaşam bulur (Sancar, 

2004, s.207). 

 



 
 

 

54 

Aile, toplumun değerlerini ve normlarını sosyalizasyon süreci içinde fertlere aktararak 

davranışların uyumlu olmasında etkin bir role sahiptir. Toplumun her yeni neslin yeterli 

bir şekilde sosyalleşmesinde ailelere ihtiyacı olduğunu belirten Straus, kültürel yapıda 

hakim değer ve normların aile tarafından gence aktarıldığını vurgulamıştır. Aileyi küçük 

bir grup olarak tanımlayan Klein ise, sosyalizasyon süreci içinde aile içi etkileşimin, 

özellikle kültürel değer ve normların aktarılmasında anne ve çocuk arasındaki 

etkileşimin önemini vurgulamıştır (Burcu, 2007, s.187). Bu nedenle kız çocuklarına 

ilişkin kültürel tanımlamaların yeniden ve yeniden üretiminde ailenin rolü büyük bir 

öneme sahiptir. Kız çocuklarına yaşamının ilk yıllarında ailede sosyalizasyon süreciyle 

verilmeye başlanan kültürel tanımlamalar ailenin sosyal, kültürel ve ekonomik 

özelliklerine bağlı olarak biçimlenmektedir. Bununla birlikte ailede verilen kültürel 

kodların kız çocuklarının ileride sosyal yaşam alanlarına (eğitim, meslek, boş 

zamanlarını değerlendirme, karar verme sürecine katılım) ulaşabilmelerinde önemli bir 

payı olduğu düşünülmektedir. Bu çerçevede ailenin, bireyleri toplumsal süreçlere 

bağlayan ve hazırlayan ilişkisel boyutu, bireylerin yaşam dünyasını şekillendirirken 

geleceğe yönelik karar alma yönünde de belirleyici olabilmektedir. 

 

Ailede verilen norm ve değerler ile sosyal kurumların aileden ve bireyden beklentileri iç 

içe geçmiş bir yapı sergileyerek kadınların, erkeklerin ve çocukların kimliklerini 

oluşturur. Toplumsal işbölümünde kadın-erkek arasındaki farklılığı ve güç hiyerarşisini 

temel alan ataerkil anlayış içinde bireyler farklı kimlikler edinirler. Bir taraftan modern 

aile yaşamına ilişkin değerler diğer tarafta ataerkil ilişkiler kız çocuklarına ilişkin sosyal 

kimlikleri biçimlendirir. Bu kimlik tanımlamaları içinde kız çocuklarının kendilerini 

toplumsal yaşamda ve aile içinde nerede gördükleri önem taşımaktadır. Çünkü bu 

sorunun cevabı bir anlamda kız çocuklarının sosyal yaşam alanlarına ulaşmalarını ve 

karar mekanizmalarında söz sahibi olmalarını da sağlayabilecek bir süreci beraberinde 

getirmektedir. 

 

Bu bilgiden hareketle çalışmada, tarihsel dönüşüm süreci içinde stratejik bir öneme 

sahip olan ailenin kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları, bu tanımlamaların 

onların sosyal kimliklerini nasıl dönüştürdüğü toplumsal cinsiyet, kültürel feminist 

söylemler ve Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramları ışığında tartışılacaktır.  



 
 

 

55 

2.2.1.1. Toplumsal Cinsiyet Tanımlamaları Bağlamında Kadın Kimliği 

 

Toplumsal cinsiyet teorilerine ilişkin yaklaşımları incelemeden önce bu alanda 

kullanılan birbiriyle bağımlı fakat birbirinden farklı iki kavramın tanımı ile başlamak 

uygun olacaktır. Bunlar cinsiyet (sex) ve toplumsal cinsiyet (Gender). Toplumsal 

cinsiyet kavramını sosyolojiye kazandıran Oakley (1998, s.441)’e göre cinsiyet; 

biyolojik olarak erkek ve kadın arasındaki ayrımı anlatırken, toplumsal cinsiyet; 

erkeklik ve kadınlık arasındaki toplumsal bakımdan ortaya çıkan eşitsiz bölünmeye 

gönderme yapmaktadır. 

 

Guyle Rubin ise toplumsal cinsiyeti, toplumsal olarak dayatılmış bir “cinsiyetler-arası 

bölünme” ve “toplumsal ilişkilerin bir ürünü” olarak tanımlamaktadır. Yani kadın-erkek 

ilişkilerinin biyolojik temellerinden farklı, fakat onunla bir biçimde ilintili toplumsal bir 

kategoridir. Bu anlamıyla toplumsal cinsiyet kavramı, kadınların maruz kaldığı çeşitli 

tabiiyet ve baskı biçimlerini, kadınlarla erkekler arasındaki bazı temel biyolojik 

farklılıklardan türeten cinsiyetçi ideolojinin elinden biyolojik determinizm silahını 

almaktır. Toplumsal cinsiyet kavramı bu haliyle, cinsiyetler arası ilişkileri toplumsal 

müdahalenin bir alanı haline getirmektedir (Savran, 2004, s.234).  

 

Genel anlamıyla toplumsal cinsiyet, kadın ve erkek arasında sosyal ve kültürel olarak 

yapılandırılmış, tanımlanmış olan ve cinsiyetlerden birine yüklenen kimliklere, 

statülere, rol ve sorumluluklara dayanan ilişkiyi tanımlamaktadır. Bu bağlamda 

toplumsal cinsiyet kadın ve erkeklerin rollerini, sorumluluklarını, sınırlamalarını, 

fırsatlarını ve ihtiyaçlarını analiz etmeye yarayan sosyo-ekonomik bir değişkendir. 

 

Toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin tanımlamalar sosyal yapıların bir ürünüdür. Bu 

tanımlamalar zaman ve kültürün de etkisiyle toplumdan topluma farklılıklar gösterse de 

hemen hemen tüm toplumlarda kadınların ikinci plana atıldığı eşit olmayan güç 

ilişkilerini doğurmuştur (Plaskow and Ross, 2007, s.208-209). 

 



 
 

 

56 

Bu çalışmada, toplumsal cinsiyet tanımlamaları iki ayrı kategoride incelenecektir. 

Bunlardan biri toplumsal cinsiyete ilişkin teorik tartışmalar ve bu tartışmalarla bağlantılı 

olarak uygulamalı çalışmaların ortaya koyduğu sosyal araştırmalardır. 

 

2.2.1.1.1. Teorik Tartışmalar Işığında Toplumsal Cinsiyet Tanımlamaları 

 
Bazı araştırmacılar doğuştan gelen biyolojik karakteristiklerin cinsel kimlikler ve cinsel 

eylemler üzerinde kalıcı etkisi olduğunu iddia ederken, diğer bir grup, sosyal rol 

teorisinden yola çıkarak sosyalleşme sürecinin önemine dikkat çekmektedir. Üçüncü bir 

grupta “karma” bir görüş benimseyerek cinsiyet tanımlamalarına yönelik farklılıkların 

nedeninin kültürel ve biyolojik etmenlerde yattığını ileri sürmektedir (Eagly, 1998, 

s.101). 

 

Bütün toplumlarda, doğuştan gelen biyolojik farklılıklar kültürel olarak yorumlanıp 

değerlendirilir. Böylece hangi davranış ve faaliyetlerin kadınlar ve erkekler için uygun 

olduğuna, bu iki cinsin hangi haklara, kaynaklara ve güce ne derecede sahip olduğuna 

ya da olması gerektiğine ilişkin beklentiler geliştirilir. Bu beklentiler toplumdan 

topluma ve aynı toplum içinde bir toplumsal kesimden diğerine kısmen değişse de 

özünde ortak noktalar vardır. Bu öz, toplumsal cinsiyet temelli asimetrinin, yani 

farklılıklar ve eşitsizliklerin varlığıdır.  

  

Her toplum; erkek ve kadını, farklı nitelikleri, davranış modelleri, sorumlulukları, 

hakları ve beklentileri olan bir erkek ve kadına, eril ve dişile yavaş yavaş dönüştürür. 

Biyolojik cinsiyetten faklı olarak erkeklerin ve kadınların toplumsal cinsiyet kimlikleri 

psikolojik ve sosyolojik yani tarihsel ve kültürel olarak belirlenmiştir (Bhasin, 2003, 

s.2). 

 

Türkiye’de yapılmış çalışmalarda kullanılan kavram, toplumsal cinsiyet kavramıdır. 

Toplumsal cinsiyet herhangi bir zamanda, herhangi bir konumda bir kadın veya erkeğe 

biyolojik cinsiyeti nedeniyle atfedilen toplumsal, kültürel ve ekonomik davranış 

biçimleri, beklentiler, sorumluluklar ve roller bütünü olarak tanımlanmaktadır (Erkal, 

2007, s.1). Bir başka ifadeyle toplumsal cinsiyet, kadın ve erkekler için toplumsal 



 
 

 

57 

olarak oluşturulmuş roller ve öğrenilmiş davranış ve beklentilere işaret etmek amacıyla 

kullanılmıştır.  

 

Bu açıdan bakıldığında bu terimin kapsamı, ilk ortaya çıkışından bu yana yalnızca 

bireysel kimliği ve kişiliği değil, sembolik düzeyde erkekliğin ve kadınlığın kültürel 

idealleri ile stereotiplerini, yapısal düzeyde ise kurumlar ve örgütlerdeki cinsel 

işbölümünü ve eşitsizlikleri de içine alarak genişlemiştir.  

 

Toplumsal cinsiyet, sabit ve doğuştan değildir ancak zamanla ve kültürel olarak 

yapılanmaktadır. Bu yapılanma sürecinde özellikle aile kurumu ve sosyal çevrenin rolü 

büyüktür. Toplumsal cinsiyet bu açıdan bakıldığında, hem kişinin toplumsal rolünden 

hem de içsel tanımlamasından –kadın veya erkek- ve onların temsil edildiği dişil ya da 

eril olmasından bahseder. 

 

Kadın ve erkeğin toplumsal rolleri toplumun belirlediği kurallar çerçevesinde oluşur. 

Toplumlarda yaşanan her alandaki değişiklik, toplumsal cinsiyet kavramının 

değişmesinde de etkili olur. Bununla birlikte toplumsal cinsiyetin algılanışı ve sunuşu 

kültürel bir olgu olduğu için kültürden kültüre farklılık gösterir. Her toplum kendi 

özellikleri doğrultusunda bu kavramı oluşturur. Birey her ne kadar uzak kalmak istese 

de içinde bulunduğu toplumun değer yargılarından ve o toplumun kendine biçtiği 

rollerden kurtulamaz (Demez, 2005, s.22-23). 

 

Giddens’a göre toplumsal cinsiyet, toplumsallaşmanın çok güçlü olduğu noktalarda 

daha etkin olarak sınırları çizmiştir. Bir kez toplumsal cinsiyet ‘yüklenildiğinde’, 

toplum bireylerden ‘kadınlar’ ve ‘erkekler’ olarak davranmalarını beklemektedir. Bu 

beklentilerin yerine geldiği ve yeniden üretildiği yer, gündelik yaşamın pratikleri 

içindedir. Bu nedenle toplumsal cinsiyet sadece var olan bir şey değildir; hepimiz 

başkalarıyla olan toplumsal etkileşimimizde toplumsal cinsiyeti oluşturmaktayız 

(Giddens, 2008, s.98). 

 

Bu bağlamda toplumsal cinsiyet ilişkilerinin kavranması için bütünsel bir analiz gerekir. 

Bütünsel bir analiz için ise, kadının birey olarak varlığının ve özel alandaki konumunun 



 
 

 

58 

irdelenmesi önem arz etmektedir. Bu nedenle kadının kamusal alanda, çalışma 

yaşamında, eğitim alanında edindiği yerin yanı sıra aile içinde, dolayısıyla özel alanda 

ne şekilde konumlandırıldığının analiz edilmesi de önemlidir. Bunun için kadının birey 

olarak erkek karşısında ne şekilde konumlandırıldığının yanı sıra erkeğin de ne şekilde 

kurgulandığı,  kültürel tanımlamaları şekillendirmesi açısından önemlidir. 

  

Kişilerin toplumsallaşmasında etkili bir kurum olan aile, cinsiyete dayalı ayrımlaşmanın 

önemli ölçüde yaşandığı yerdir. Aile evrensel bir kurum olmamasına ve toplumdan 

topluma ya da tarihsel olarak değişiklik göstermesine rağmen çocukların içinde 

doğduğu, onları yetiştiren kişiler tarafından sosyalleştirildiği ekonomik, duygusal, 

eğitimsel işleviyle fiziksel ve ideolojik yeniden üretimin gerçekleştiği bir birim olarak 

önemlidir  (Temizarabacı, 2005, s.21). 

 

Bu nedenle sosyalizasyon sürecinde öncelikli olarak aile içinde verilmeye başlanan 

toplumsal cinsiyet rolleri, erkeklerin ve kadınların nasıl davranmaları gerektiğini ve 

onlardan gerçekleştirmeleri beklenen farklı görevleri ortaya koyar. Bu davranışlar 

bireye erken çocukluk döneminden verilmeye başlanır. Yaşama ilk adımını 

atmalarından itibaren kız ve erkek çocukların davranışları, oyunları ve oyuncakları 

farklılaşmaktadır. Kız çocukların oyunları evcilik gibi anne ve aileyi model alan 

oyunlardan oluşmaktadır. Erkek çocuklara sunulan oyuncaklar ise soyut düşünme ve 

mekanik yeteneklerin gelişmesine yöneliktir. Bu model içinde, kız çocuklarına kadının 

yeri ve statüsünün ev içi alanla sınırlı olduğu mesajı verilirken, erkek çocuklara dış 

dünyayla daha fazla iletişim kurabileceği, güç ve otoritesini kullanabileceği, toplumla 

bütünleşmesi konusunda daha fazla kanallar açabileceği mesajı verilmektedir (Gönenç 

ve diğerleri, 2002, s.1).   

 

Kız ve erkek çocukların biyolojik cinsiyetlerinin farkında olmalarıyla cinsiyetine ilişkin 

norm ve değerleri kazanması, bunu içselleştirmesi ve toplumsal yaşamına yön vermesi 

farklı dönemlere rastlar. Bu yaklaşımın başlıca argümanı şematik olarak şu şekilde 

işlemektedir. Yeni doğan çocuğun biyolojik bir cinsiyeti vardır, ama henüz toplumsal 

bir cinsiyete sahip değildir (Conell, 1998, s.255). Çocuklar oldukça erken bir dönemde 

kız ya da erkek olmanın ne anlama geldiğini biyolojik cinsiyeti temelinde 



 
 

 

59 

öğrenmektedirler. Çocuklar özellikle üç yaşlarında cinsiyete uygun davranış ve 

beklentileri içselleştirip kendi cinsel kimliklerini benimsemektedir. Üç buçuk yaş 

dolaylarında ise cinsiyetlerine ilişkin kalıpları oyun, oyuncak, giysi ve eşya 

seçimlerinde kullanmaya başlayarak göstermektedir. Dört-beş yaşlarında ise kendi 

cinsiyetlerine ilişkin geleceğe yönelik hedefler belirlemektedirler; kızların hemşireliği 

erkeklerin ise doktorluğu meslek olarak istemeleri gibi. Çocuk büyürken toplum ve aile 

çocuğun önüne cinsiyete uygun bir kurallar şablonlar ya da davranış modelleri dizisi 

koyar. Belirli sosyalleştirme etkenleri ya da failleri –özellikle temel rol ana-babaya 

yüklenmekle birlikte aile, medya, arkadaş grupları ve okul- söz konusu bu beklentileri 

ve modelleri somutlaştırarak çocuğun bunları sahipleneceği ortamları hazırlar. Bunun 

yanı sıra çeşitli öğrenme mekanizmaları da işin içine girmektedir: Model alma, 

özdeşleşme, kuralları öğrenme, gözlem yapma gibi. Toplumsal modeller ya da kurallar, 

ayrıntıları ne olursa olsun az ya da çok içselleştirilirler. Bunun sonucunda normalde 

belirli bir cinsiyetin toplumsal beklentileriyle örtüşen bir toplumsal cinsiyet kimliği 

ortaya çıkar (Connell, 2006, s.255). Bu nedenle toplumsal cinsiyet, bir kız ya da erkek 

olarak davranmayı öğrenmekten daha fazla bir şeydir. 

 

Bununla birlikte kız ve erkek çocuklardan farklı beklentiler, değişik cinsiyet rolleri 

sosyalleşmesine yol açmaktadır. Şöyle ki, erkek çocuktan daha çok şey beklendiğinden 

ona daha çok değer verilir ve üstüne düşülür. Çünkü erkek çocuk özellikle kırsal 

toplumlarda çoğu zaman ana-babanın tek yaşlılık güvencesi olmasının yanı sıra ailesine 

sosyal beğeni ve saygınlıkta sağlar. Öyle ki, kırsal toplumlarda oğlu olamayan kadın hor 

görülür. Bu şekilde üstüne düşülen erkek çocuğun özerk kişilik gelişimi bakımından pek 

elverişli bir ortama sahip olmadığı ileri sürülebilir. Özellikle erkek çocuğuna, ana-

babasına bakma yükü eklenince ailesinden bağımsızlaşması daha da güçleşir. Kızlar ise 

daha küçük yaştan kendilerinin daha değersiz olduğunu öğrenirler. Erkeklerden farklı 

bir sosyalleşme sürecinden geçen kızlar baskı ve kontrol altındadırlar. Sonuç, kız 

çocuklarına daha tutucu, daha az başarı güdüsüne sahip bir kişilik yapısı verilerek 

yetiştirilmeye çalışılırken geleneksel rol beklentilerine uymaları öğretilir (Kağıtçıbaşı, 

1990, s.197). 

 



 
 

 

60 

Her toplum kendi kültürüne göre “erkeklik” ve “kadınlık” değerlerini yaratırken bunları 

kavramlaştırır. Geleneksel toplumlarda kadınlar genelde ev içi yaşamın barındırdığı 

rollerle sarmalanmıştır. Bu rollerden başlıcaları “annelik” ve “eş” olmaktır. Bu roller 

neredeyse kadının tüm yaşamı boyunca devam eder. Kadın çalışıyor olsa bile toplum 

tarafından, yaptığı işle değil toplum tarafından atfedilen rollere göre 

değerlendirilmektedir. Bu oldukça daraltılmış ve belirlenmiş bir alandır. Erkekler ise 

kamusal alanın içerisinde tanımlanarak kazanç sağlayan ve karar veren konumda 

olmaktadır. Erkek, çalışma yaşamındaki önemini kazanç sağlayan olduğu için ev 

sınırları içinde de korumaya devam etmektedir (Temel ve diğerleri, 2006, s.28-29). 

Geleneksel toplumsal yapıya karşılık modern dünyanın gündelik yaşam pratikleri, 

insanların tercihlerinde ve alışkanlıklarında geri dönüşümsüz bir etki bırakmış, dahası 

kadınlık ve erkeklik rollerini de zorunlu olarak bir dönüşüme uğratmıştır. Modern 

dünya sarmalında kadına ve onun kamusal hayattaki görünümüne atfedilen değerin 

artması, modern yaşam tarzları bağlamında anlaşılması gereken bir olgudur. Modern 

kültürün taşıyıcıları olan moda, reklam gibi kavramların öne çıktığı, popüler kültür ya 

da tüketim kültürü gibi kavramsallaştırmaların işaret ettiği günümüz toplumu, kadına 

öncelikli olarak kendi bireysel kimliğini keşfetme ve bu kimliği ile toplumda var 

olmasını telkin etmektedir. Bu süreç aile yapısını dönüştürerek üyelerin görevlerini, 

sorumluluklarını dahası geleneksel cinsiyet tutumlarını değiştirmiş ve yeniden 

tanımlamıştır (Akın ve diğerleri, 2007, s.44). 

Bazı sosyal bilimciler ise toplumsal cinsiyete bağlı ayrımın temelini üretim biçimlerine 

bağlamaktadır. Erkek toplumsal üretim ve yeniden üretimden sorumlu iken, kadın ise 

hayatın üretiminden sorumludur. Bu doğal ayrım, kadının toplumsal üretime katılmasını 

önler. Üretim hem erkeğin fiziki gücünü hem de hareket serbestliğini istemektedir. Oysa 

kadın hem fizik olarak güçlü değildir, hem de çocuk bakımı nedeniyle serbest değildir. 

Bu durum kadın için sorun oluşturmaktadır. Erkeğin egemenliğindeki toplumsal üretim 

faaliyetleri, kadını bağımlı hale getirirken, kadının tekelinde olan yaşamın yeniden 

üretimi bu bağımlılığı eşitliğe dönüştürmez aksine onu daha da derinleştirir (Tekeli, 

1982, s.56). 

  



 
 

 

61 

Bireyin toplumsal rollerini öğrendiği bir başka ifadeyle sosyalleşmeye başladığı ailenin 

taşıdığı değerler, inançlar birbirinden farklı olmakla birlikte, bunlar, içinde yaşanılan 

toplumun sosyo-kültürel yapısı tarafından şekillenir. Bu nedenle toplumların en önemli 

kurumlarından birisi olan aile, cinsiyete dayalı değer, norm ve tutumların ilk üretildiği 

önemli bir birim olmakla birlikte cinsiyet kimliklerinin ve toplumsal cinsiyete dayalı 

eşitsizliklerin yeniden üretildiği bir alan olarak da tanımlanmaktadır. Aynı zamanda 

cinsiyete dayalı işbölümü ve patriyarkal ilişkilerin, bireyler arasında süzüldüğü ve 

beslendiği yerdir ki bu da Barret’in ‘aile ideolojisi’ dediği olgunun temel taşını 

oluşturmaktadır. Aile, daha geniş bir yapı olan akrabalık sisteminin değerlerini de belirli 

ölçüde kendinde taşımaktadır. Bu değerler bireylere verilirken cinsiyetçi yaklaşımlar ön 

planda tutulur. Bu nedenle toplumsal cinsiyet yaklaşımlarını çözümleyebilmek için 

toplumdaki kadın ve erkekler arasındaki farklılıkların nasıl biyolojik olanın ötesinde 

sosyal olarak oluşturulduğunu ve yine bu toplumsal cinsiyet rollerinin ve ideolojisinin 

aile içinde nasıl yeniden üretilip dönüştürüldüğünün anlaşılması gerekir. Aynı zamanda 

toplumun temel hücrelerinin birbirleriyle nasıl ilişkilendiğini belirleyen aile, kadınların 

toplumda edinecekleri statülerin de belirlendiği alandır. Bu anlamda aileyi anlamak, 

bireyler ve gruplar arasındaki, ev içi alan ile kamusal alan arasındaki ilişkileri 

anlamanın da anahtarıdır (Ktapisch, 1992, s.160). 

 

Bu bağlamda aile içinde kız ve erkek çocuklardan beklenilen davranış örüntülerinden 

yola çıkarak aile içi rolleri iki gruba ayıran Parsons ve Bales’ın görüşleri, ev içi alan ile 

kamusal alan arasındaki ilişkiyi açıklar niteliktedir. Parsons’a göre erkek, araçsal rolü 

(toplumla bağ kurma) kadın ise dışavurumcu (anlamlı rol) rolü üstlenir. Ailede “erkeğin 

rolü” gelir sağlayan, ekmeği kazanan birey olması ve “yaptığı iş” yoluyla ailenin dış 

dünyayla ilişkisini kurması nedeniyle “araçsal rol”, “kadının rolü” ise, ev ve çocukların 

sorumluluğuyla ilgilenerek, ailenin gereksinimlerini tatmin etmesi nedeniyle “duygusal 

rol” olarak tanımlanmaktadır. Bu açıdan bakıldığında, kadın ücretli olarak istihdam 

edilse bile, bu ücret aile bütçesine katkı olarak görülmekte, esas yerinin “ev” olduğu 

anlayışı değişmemektedir. Bu yaklaşımın ardında, biyolojik cinsiyete dayalı 

özelliklerin, kadın ve erkeklerin rollerine yansıtılması yatmakta, böylece kültürel ve 

sosyal olarak yapılandırılmış toplumsal cinsiyet rolleri ortaya çıkmaktadır. Parsons ve 

Bales bu rollerin yıllardır nesilden nesile aktarıldığını ve çocukların toplumsal cinsiyet 



 
 

 

62 

rollerini anne-babalarının rollerini görerek öğrendiklerini ve benimsediklerini 

vurgulamaktadır (Parsons ve Bales, 1956, s.137). 

 

Bu nedenle aileye ilişkin açılımlar ev içinde var olan toplumsal cinsiyet ilişkileri 

hakkında farklı çerçeveler sunarken, aynı zamanda “gerçekliğin” farklı boyutlarını 

incelemeye açarlar. Aile, ortak ikamet ve yeniden üretimin birlikte yer aldığı sosyal 

organizasyonun temel birimi olmakla beraber aynı zamanda karmaşık bir yapısı olan, 

kültüre göre farklılık gösteren ve zaman içinde değişen bir dizi kurumsal 

düzenlemelerden oluşmaktadır. Bu nedenle toplumsal cinsiyet hem aile içinde var olan 

hem de aileye bağlı olmayan kurumlardaki ilişkileri anlamak için önemli bir analitik 

araç haline dönüşmekte ve aynı zamanda bu ilişkilerin tanımlandığı, bir anlamda 

mihenk taşı olmaktadır. Ailenin bileşimi ve organizasyonun kadının hayatı üzerinde 

doğrudan bir etkisi olduğu kadar kadınların ileride sahip olacağı eğitim, meslek edinme, 

eş seçimi, karar mekanizmalarına katılımı ve kaynaklara erişim konusunda da önemli 

etkiler sağlamaktadır.  

 

Toplumsal cinsiyetin kazanılmasında ailenin yanı sıra, diğer tüm sosyal kurumların da 

etkisi vardır. Kişilerin toplumsallaşması sürecinde etkili olan okul ve diğer eğitim 

kurumları, işgücü piyasaları, medya gibi pek çok yapı, aynı zamanda toplumsal cinsiyet 

ilişkilerinin yaygın olarak yaşandığı ve aktarıldığı alanlardır.  

 

Türkiye’de yaşanan tarihsel ve toplumsal dönüşümler, özellikle de sanayi devrimi, 

endüstrileşme, kentleşme kadının toplumsal yaşamla bütünleşmesi ve çalışma hayatına 

katılması zorunluluğunu beraberinde getirmiştir. Bu süreç, aile yapısını dönüştürerek 

geleneksel cinsiyet rollerini yeniden dizayn etmiş gibi gözükse de geleneksel cinsiyet 

rollerinin gündelik yaşam, eğitim sistemi, yerleşim alanlarının muhafazakar yapısı, dini 

kabuller, kültürel unsurlar gibi söylemler ışığında erkek egemen yapıya gönderme 

yapan etkiler taşıdığı gözlenmektedir (Akın ve Aydemir, 2007, s..44). 

 

Ders kitaplarındaki yazılar ya da resimlerde, öykü ve masal kitaplarında var olan cinsel 

kodlar, kız ve erkek çocuklar için belirlenen hedefler, erkek çocukların kamusal yaşama 

katılımının desteklendiği, kadınlara ise genellikle ev içinde daha edilgen bir rol 



 
 

 

63 

verildiğini göstermektedir. Erkek aktif, girişken, atletik, başarılı ve otorite sahibi bir 

birey olarak gösterilirken, kadın hem kitaplarda nicelik olarak erkekler kadar yer 

almamakta hem de genellikle ev işi yaparken kadına ait mesleklerde çalışırken kocasını 

beklerken görülmektedir. Böylece kız ve erkek çocuklar, özel ve kamusal alanda nasıl 

davranmaları, hangi özellik ve değerlere sahip olmaları gerektiğini, kadın ya da erkek 

olmanın ne anlama geldiğini “öğrenirler” (Helvacıoğlu, 1996, s.13-18). 

 

Daha yakın zamanlarda yapılan araştırmalar, durumun biraz olsun değişmiş olduğunu 

düşündürse de çocuk yazınının çoğunluğunun büyük ölçüde aynı olduğunu 

göstermektedir. Örneğin masallar, kız ve erkek çocuklardan sahip olmaları beklenen 

amaçlar ile hedeflere yönelik olarak, geleneksel bir tutum ortaya koymaktadırlar 

(Demez, 2005, s.60-61). Ders kitaplarında, erkekler kamusal alanda etken olmaya 

yönlendirilirken, kadınlar eşleri, çocukları ve ev işleriyle sınırlanmaktadır. Bu 

kitaplardaki anneler sürekli temizlik, yemek, turşu, salça, konserve yapan, 

çamaşır/bulaşık yıkayan, çocuk ve hasta bakan kişiler olarak anlatılır. Kadınların bir işte 

çalıştığını belirten metinler de bile asıl görevlerinin ev içinde olduğu sıklıkla vurgulanır. 

Bunun “doğal sonucu” olarak kadınlar aile içinde kocalarına olduğu kadar, çocuklarına 

da bağımlı kişiler olarak tanımlanırken erkekler ise “her türlü işin yapılmasına karar 

veren kişiler” olarak ders kitaplarında yer almaktadır (Gümüşoğlu, 1998, s.103). 

 

Toplumsal cinsiyete dayalı ayrımlaşma çalışma yaşamında da kendini göstermektedir. 

Çalışma yaşamında kadının statüsü, aldığı maaş ya da iş bırakma eğilimleri konusunda 

yapılan araştırmalar, kadınların genellikle geleneksel ev kadınlığı rolünün uzantısı 

olarak görülen yaşlı, hasta ve çocuk bakıcılığı, ev ya da büro temizliği, yiyecek ve 

içecek üretimi, öğretmenlik, hemşirelik gibi işlerde istihdam edildiğini göstermektedir. 

Kadınlarla erkeklerin aynı işi yapmasına rağmen daha düşük maaş aldıkları, ev işlerinin 

sorumluluğunu tek başına taşıdıkları için çoğu zaman yarı zamanlı işleri tercih ettikleri 

sağlıksız çalışma koşullarında ve sosyal güvence olmaksızın çalıştıkları, işyerlerinde 

cinsel tacize maruz kalabildikleri ve özellikle ekonomik kriz dönemlerinde işten 

çıkarılan grup oldukları bilinmektedir.   

 



 
 

 

64 

Kadına ilişkin cinsiyetçi yaklaşım yazılı ve görsel basında da yansımalarını 

bulmaktadır.  Kadınların var oluş biçimleri, reklamlarda kadın ve erkek için belirlenmiş 

olan davranışlar ve tüketimin buna göre yönlendirilmesi bugün yaşamımızda çok etkin 

bir rolü olan medyanın toplumsal cinsiyet ilişkilerini yeniden ürettiğini göstermektedir.  

 

Connell, toplumsal cinsiyet ilişkilerinin dönüştürülmesine ilişkin temel amaç olarak iki 

mantıksal adayın varlığından bahseder. Bunlardan biri toplumsal cinsiyetin ortadan 

kaldırılması, öteki ise toplumsal cinsiyetin yeni temellerde kurulmasıdır. Connelll’e 

göre eğer toplumsal cinsiyetin ortadan kaldırılması kayda değer bir amaçsa, tıpkı 

sınıfların ortadan kaldırılmasına karşı öne sürülen geleneksel argüman gibi, toplumsal 

cinsiyetin ortadan kaldırılmasına karşı önerilen basmakalıp argüman sonucunda cinsiyet 

farklılığı olmayınca kaçınılmaz olarak kasvetli bir tek tipliğe mahkum oluruz. 

Toplumsal cinsiyetin ortadan kaldırılmasının bedeli aynılık değil, belirli türde yapıların 

yitirilmesidir. Toplumsal cinsiyet bu anlamıyla yapılı ve kendine özgü cinsiyetçi 

duyarlılıklara sahip bir kültürdür. Kendi bedenlerimizin duyumundan bir evi çekip 

çevirmeye ilişkin eski inanışlara, popüler şarkılara ve günlük mizaha kadar günlük 

yaşamın ince dokusunun büyük bir bölümü toplumsal cinsiyet üzerinde 

temellenmektedir. Toplumsal cinsiyet ilişkileri her türlü kurumda bulunur ve bu 

kurumlar için sistematik bir öneme sahiptir. Okullar gibi resmi kuruluşlar, piyasalar gibi 

yayılmış kurumlar, devlet gibi büyük ve düzensiz biçimde yayılmış kurumlar, 

arkadaşlık grubu gibi gayri resmi toplumsal çevreler toplumsal cinsiyet kapsamında 

yapılanırlar. Toplumsal cinsiyete ilişkinin örüntünün tümünün dışlanması, bildiğimiz bir 

yaşam biçimine kıyasla ciddi biçimde yoksullaştırılacak bir yaşam biçimini gösteriyor 

gibidir. Önemli olan toplumsal cinsiyet tanımlamalarının kadın erkek arasındaki 

farklılıkları en aza indirgeyerek onu toplum içinde yaşatabilmektir (Connell, 2006, 

s.166-167; 372-374). 

 

2.2.1.1.2.  Türkiye’de Yapılan Uygulamalı Çalışmalar Işığında Toplumsal Cinsiyet 

Tanımlamaları 

 
1970’lerde toplumsal cinsiyetin varlığını, kültürel açıdan egemen fikirlerin gerçekliğe 

kabaca denk düşen stereotipleri temsil ettiklerini kanıtlamaya yönelik sosyolojik 

çalışmalar hız kazanmıştır. Bu çalışmalarda, toplumsal cinsiyetle ilgili düşünceler ve 



 
 

 

65 

erkeklerle kadınların rolleri söz konusu olduğunda çok büyük değişiklikler olduğu 

ortaya konmuştur. Yapılan araştırmalar, erkek ve kız çocukların yetiştirilme biçimi, 

gençlik kültürü ve aile ideolojisi alanlarındaki toplumsallaşma süreciyle yetişkin erkek 

ve kadınlara dönüşmelerini toplumsal cinsiyet bağlamıyla ele almıştır. Yapısal 

düzeydeki araştırmalar ise ev içindeki eşitsiz iş bölümüne eğilmektedir (Erkal, 2007, 

s.1). 

Toplumlar hızlı toplumsal değişmeleri yaşarken kültürel yapıda hakim olan unsurlarda 

da bir takım değişmeler söz konusu olmaktadır. Ancak bilindiği üzere toplumda en geç 

değişen öğeler kültürel değerler, normlar, inançlar ve tutumlardır. Türk toplumunda da 

genellikle geleneksel yapının temel özelliklerini taşıyan aile kurumu özellikle cinsiyete 

bağlı değer, norm ve tutumları hala korumaktadır (Burcu, 2007, s.193). 

 

Bu nedenle Türk toplum yapısında özellikle kırsal toplumlarda kadınları sadece bir eş 

ve anne olarak gören, kadının asli görevinin ev işi yapmak ve çocuk bakmak olduğunu 

düşünen ve kadını çalışma yaşamının dışında tutan geleneksel ataerkil bakış açısı halen 

çok güçlüdür. Türkiye’de bu konu ile ilgili yapılan çalışmalarda (Ertürk, 1991, Gönenç 

ve diğerleri, 2002) kız ve erkek çocukların gelecek beklentilerinin toplumsal rollere 

uygunluk gösterdiğini ortaya koymaktadır. Bu çalışmalarda, geleneksel kültürün 

benimsenmiş olan kalıpları kırsal kesimde, geçerlilikleri sorgulanmayan cinsiyet 

rollerine ilişkin inanç ve töreler, kız çocuklarının kendi beklentilerine ilişkin karar 

alanını daralttığını ve karar verme süreçleri ile rol paylaşımında kadınların en düşük 

düzeyde olduğunu ortaya koymuştur. Bu noktada kırsal kesimde yaşayan kız 

çocuklarının toplumsal koşullanma sonucunda gelecek beklentisi olarak evlenmeyi 

düşündükleri, bu oranın 14-15 yaş grubunda okula gönderilmeyen kız çocuklarında % 

63.93’u bulduğu tespit edilmiştir. Đstatistiklerde kırsal alanda kız çocukları erkek 

çocukları ile karşılaştırıldığında genellikle ya örgün eğitime hiç katılmadıkları ya da 

örgün eğitimin ilk basamaklarında okuldan alındıkları yönündedir. Bu nedenle kırsal 

kesimde ve alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde kızların eğitimlerini 

zorunlu eğitim sonrası sürdürmesinin çok olumlu karşılanmadığı,  kız çocukları için 

evde anne tarafından uygulamalı ev işi eğitiminin öncelikli görüldüğü söylenmekte ve 

uzun yıllar ev işi, çocuk bakımı sorumluluğunu tek başına yüklenmiş anneler açısından 

kız çocukların ev içine katılım yükünü azalttığı vurgulanmaktadır. Özellikle eğitimini 



 
 

 

66 

sürdüremeyen alt sosyo-ekonomik sınıflarda yer alan pek çok kadın bu gerekçeyi dile 

getirmektedir. 

 

Türk kültür yapısında kız çocukları özellikle geleneksel kültürde evde daha düşük 

statüye sahiptirler ve kız çocuklarının okula gitmesinin fırsat maliyeti erkek 

çocuklarından daha yüksek olduğu görüşü hakimdir. Bu bir anlamda erkek çocuğuna bir 

üstünlük sağlandığını göstermekle birlikte kız çocuğunun da sosyal yaşam alanlarına 

ulaşmada arka plana atılmasına neden olmaktadır. Özellikle eğitimden mahrum 

bırakılan genellikle kız çocukları olmaktadır. Çünkü kız çocukları kırsal toplumsal 

yapıda ev içinde çok çeşitli işler üstlenirler. Kardeşlerine bakmak, ev işlerine yardım 

etmek ve çeşitli başka işleri yapmak genellikle ailedeki kız çocuklarının “görevleri” 

arasında yer alır. Kadınların pazara dönük işlere katılacak zamanı bulabilmesi için bu 

yardımlara büyük ihtiyaç vardır. Kız çocuklarının eğitimlerinin engellenmesinde bir 

diğer neden ise kırsal toplumlarda ergenlikten sonra kız ve erkek çocukların birlikte 

olmasını ailelerin uygun bulmamalarıdır (UNICEF, 2000, s.54). 

 

Bu durum Türk kültür yapısında kendini en çok “namus” konusunda göstermektedir. 

Kız çocuğunun ya da kadının namusunun korunması önemlidir. Örneğin, erkeğin 

yapacağı çapkınlık elinin kiri iken kadının bu şekilde bir davranışı onun namusunu 

yitirmesi demektir ve ailede kadının/kız çocuğunun namusunu korumak erkeğin görevi 

olarak kabul edilmektedir (Burcu, 2007, s.196). Kadınlar ister ev içinde ister ev dışında 

olsun namus ve iffetine yönelik tehditler karşısında direnmek zorundadırlar. Kadının 

namusu uğruna her şeyinden vazgeçmesi, toplum tarafından üretilmiş cinsiyet 

kültürünün belirleyiciliğini de ortaya koymaktadır. Bu nedenle namusunu korumakla 

yükümlü genç kızların ev dışına çıkışları toplumsal denetim mekanizmaları tarafından 

belirlenmektedir. Kız çocuklarının dışarı çıktıklarında gidecekleri yerler aileleri 

tarafından sınırlandırılır. Kırsal toplumlarda, kız çocuklarının birinci derecede 

korumakla yükümlü oldukları namus kavramıdır. Đkincisiyse, baba ve ağabeyin 

otoritesine karşı çıkmamaktır. Babanın otoritesine karşı gelerek ailenin namusuna leke 

süren kıza verilen ceza toplumdan yalıtılmış mekanlarda bir başına bırakılmaktır (Ölçer, 

2003, s.19, 23,28). 



 
 

 

67 

Sanayileşme ve kentleşme sürecine paralel olarak köyden kente göç, nüfus artışı, 

toprak-insan dengesinin bozulması, makineli ve sulu ziraatin yaygınlaşması, ulaşım 

imkanlarının artması sonucunda köy-kent bağlantısının kolaylaşması, kitle iletişimin 

yaygınlaşması, eğitim imkanlarının artması, eğitim seviyesinin yükselmesi, iş 

imkanlarının fazlalaşması, kadının ekonomik özgürlüğünü kazanmaya başlaması, kadın 

ve çocuğun ev içi zamanlarının giderek azalması gibi faktörler aile yapısının 

değişmesinde etkili olmuştur. Bu faktörler ailenin fonksiyonlarından bazılarını 

kaybetmesine, bu fonksiyonlardan bir kısmını diğer kurumlara devretmesine, bazı 

geleneksel rollerin değişmesine, ilişkilerin farklı biçimler almasına, bazı değer ve 

normların farklılaşmasına neden olmuştur. Bu durum aileyi neslin devamlılığını 

sağlayan, fertleri topluma hazırlayan, sevgi-ilgi-koruyucu merkez olma özelliklerinin 

hakim olduğu bir konuma getirmiştir (Burcu, 2007, s.192). 

 

Geleneksel aile yapısında kız ve erkek çocuklar farklı kültürel kodlarla yetiştirilirken 

sanayileşme, endüstrileşme ve eğitimin başat rol oynamasıyla farklı bir kimliğe 

bürünmüştür. Bu nedenle toplumsal değişmenin dinamikleri, toplumun bireyi 

tanımlama biçimini, bireyin kendisine ilişkin algısını, kendini tanımlama biçimlerini ve 

buna bağlı olarak kendini toplumsal ilişkilerin içinde nasıl konumlandırması gerektiğini 

de yeniden ve sürekli olarak üretmektedir.  

 

Kadın kimliğinin konumlandırılmasında, aile içi ilişkilerin düzenlenmesinde ve 

kendilerine ilişkin tanımlamalarda gerek kırsal aile yapısında gerekse kentsel aile 

yapısında “anne” önemli bir rol üstlenmiştir. Bunun nedeni ise anne, çocukların 

yetiştirilmesinde daha fazla sorumluluk yüklendiğinden cinsiyet rollerinin aktarımında 

önemli bir yere sahiptir. Bu nedenle toplumların devamlılığı için yeni kuşakların 

yetiştirilmesinde, toplumsal-kültürel kodların iletilmesinde kadınlar, annelik rolleri 

nedeniyle tüm toplumsal projelerde merkezi bir rol üstlenir. 

 

Özellikle anne, kültür aktarımında odak nokta olduğu için çocuğun cinsiyetine bağlı 

olarak davranışlarda bulunmasında, yani cinsiyetine uygun davranış standartlarını 

benimsemesinde rolü çok büyüktür. Cinsiyet, sosyalizasyon ve aile yapısı arasındaki 

ilişkiyi araştıranlar arasında Cook, orta sosyo-ekonomik düzeydeki ailelerde, annelerin 



 
 

 

68 

kızlara kıyasla erkek çocuklara daha mantıksal açıklamalarda bulunduklarını, alt sosyo-

ekonomik düzeye sahip ailelerdeki annelerin ise kızlarını duygusal yönden erkek 

çocuklarına oranla daha fazla kontrol ettiklerini belirtmiştir. Hoffman ise çalışmasında, 

hızlı değişmelere paralel olarak annelerin daha fazla çalışma hayatına katılmalarıyla 

birlikte, kız ve erkek çocuklara eşit davrandıklarını ve buna bağlı olarak da cinsiyet 

farklılıklarının giderek azaldığını ortaya koymuştur (Burcu, 2007, s.193). 

 

Stewart ve Friedman (1987) yapmış oldukları bir araştırmada şu sonuçlara ulaşır: 

Annesi çalışan kız çocuklar sosyal anlamda kadınlık rolüne daha fazla sahip olurken 

akademik başarı ve daha fazla kariyer tutkusu göstermektedirler. Annenin çalışması, kız 

çocuğunun kendini yüksek eğitimsel ve mesleki hedeflere yöneltmesinde güdüleyici 

olmakta ve annelerini önemli bir rol modeli olarak görmektedirler. Bu rol modeli, okul 

öncesi dönemde özellikle kız çocukları üzerinde daha fazla etkiye sahip olmaktadır.  

 

Toplumsal cinsiyet kimliğinin gelişiminde annenin önemini vurgulayan bir başka 

çalışma ise Chodorow’un çalışmasıdır.  Chodorow, kız ve erkek çocukların önce anneye 

duygusal olarak bağlı olduğunu ve her iki cinsin anne ile kendini özdeşleştirdiğini 

söyler. Ancak zamanla anne-kız ilişkisi anne-oğul ilişkisinden daha sıkı ve güçlü hale 

gelir. Kızın annesi ile kendini özdeşleştirmesi devam eder ve kız annenin yaptığı 

davranışları yapmaya, onun gibi giyinmeye çalışır. Kız çocukların, annelerine benzeme 

çabalarının bir sonucu olarak kız çocuğu hayatı boyunca karşısındaki kişi ile bu yolla 

ilişki ve iletişim kurma çabası güder. Đşte bu özellik “kadınların erkeklere oranla daha 

empatik, duyarlı ve yakın” olmalarının nedenidir.  

 

Chodorow’un kuramına göre, erkek çocuklar ise büyüdükçe annelerine duygusal 

yakınlık beslememeye başlarlar. Erkek çocuk yıllardır anneye duyduğu yakınlığı 

saklamaya ve dişil olarak gördüğü, anladığı ve bildiği her şeyden kaçmaya çalışır. 

Chodorow’a göre bu dönem erkeklerin toplumsal cinsiyet kimlik oluşumunun en önemli 

dönemidir. Çünkü erkek çocuğu özellikle babayı ve eril hareketleri kendine örnek almak 

ister. O yüzden bu dönem, erkek çocuğunun annesinden uzaklaşıp babasını örnek alacak 

davranışlar geliştirdiği için önemlidir. Eğer bu dönemde babalar ev işlerine yardım eder 



 
 

 

69 

ve çocuklarının bakımına yardımcı olurlarsa, babayı örnek alan erkek çocuğu da 

büyüdüğünde daha sevecen, yardımcı ve şefkatli olacaktır (Chodorow, 1978, s.49-50).  

  

2.2.1.2.  Feminist Söylem Bağlamında Kadın Kimliği: Erkek Egemen Bir Toplumda 

Kadın Olmak  

 

Kadınlar, dünya nüfusunun yarısını oluşturan oldukça geniş bir grup olarak yakın 

zamana kadar hak ettiği dikkati çekmese de artık günümüzde toplumsal bir hareket 

olarak global düzeyde en etkin gruplardan birini oluşturmaktadır. Birçok feminist 

bağlam olsa da feminizm, en genel anlamıyla cinsler arasında kadınlar aleyhine var olan 

bir eşitsizliğin olduğu ve bu eşitsizliğin giderilebileceği anlayışına dayanır.  

 

Feministler sosyo-kültürel yapıda kadına ilişkin kavramlaştırmalarda sorunlu bir alan 

olarak değerlendirilen kalıp yargılardan yola çıkarak çalışmalarını başlatırlar. Bu kalıp 

yargılar, “kadın” ve “kız” terimlerinin kavramlaştırılmasında karşımıza çıkar. 

Feministler, “kadın hakları”, “kadın hareketi” derken, “kadın” kelimesinin tekil olarak 

kullanılmasına dikkat çeken bir dilsel fenomeni “kadın”ı sosyal statü açısından bir 

ölçüde müphem bir terimle adlandırdığını dile getirir. Çünkü “kadın” kelimesi konuşma 

dilinde gerek ayrıcı/cinsiyetçi gerekse “bakire olmayan” anlamında kullanıldığı için bir 

rahatsızlık taşır. Türkçede kadın kelimesi “kadın”ı bakire kız”dan ayırır. Günlük dilde 

kadın aşağı statüyü gösterir, çünkü terim doğrudan doğruya birincil olarak cinsiyet 

statüsüyle ilişkilidir. Bir terim olarak “kadın”, temel cinsel ve üremeyle ilgili işlevlerle 

bağlantılı böylesine olumsuz nosyonlarla yüklü olduğu, ayrıca “bakire olmayan” 

anlamıyla cinsel ahlaka ilişkin bir kaygıyı yansıttığı için feministler kadın kavramına 

pozitif bir anlam yükleyerek ve böylesi bir ikilemi dışlayarak yeniden oluşturmaya 

çalışmışlardır (Durakbaşa, 2000, s.15-16). 

 

“Kadınların kamusal alana dahil olması”, tarihe ve günümüze bakan feministlerin 

önemli çıkış noktalarından biridir. Ama günümüzde kadınların değişen rollerine ilişkin 

olarak “içeri” ve “dışarı” kavramları muğlaklaşmış durumdadır. Yani tarih boyunca evi 

kadınların, sokaklarıysa erkeklerin yeri olarak gören ayrımın sorunlu boyutları ortaya 



 
 

 

70 

çıkmış; kamusal alanda, hali hazırda kadınların varlığıyla oluşmuş bir fikir olarak 

yeniden tanımlanmıştır (Akşit, 2009, s.8). 

 

Feminist düşünce, kadınların pratikte yaşamlarına yön verecek kararların alınmasında 

denetimi ellerinde tutamadıklarını savunur. Feminizme göre kadınların, içinde 

sosyalleştiği toplumun örüntüleri, kadınlar için hakların elde edilmesinde sınırlayıcı bir 

etkiye sahiptir. Bu nedenle feministler sadece yasal hakların elde edilmesi 

mücadelesinde değil, toplumsal düzeyde köklü dönüşümler gerçekleştirme amacında da 

öncü olmuşlardır. Kadınlar için gerçekleştirilecek köklü dönüşüm için ise aile alanından 

yani ev içinden başlamak gerekir.  

 

Bu doğrultuda, tüm toplumsal kurumlara eleştiriler yönelten feminizm özellikle aile 

kurumu üzerinde durmaktadır. Feminist araştırmalar, erkek ve kadınlar arasındaki farklı 

güç dengesi, kız ve erkek çocukların toplumsallaşması, cinsiyete dayalı rol ayrımı, aile 

içi şiddet gibi cinsiyete dayanan sorunlar üzerinde yoğunlaşarak aile ve kadın olgusuna 

farklı bir bakış açısı getirmişlerdir. Feminist araştırmaların ayırt edici en önemli 

özelliklerinden biri sorunları kadın deneyimleri açısından ele almasıdır. Feminist bakış 

açısıyla kadının özel alanda (evde) çocuklarının ve kocasının günlük gereksinimlerini 

karşılayan bir işgücü konumunda olması, erkeklerin bu işlerden bağımsız olarak kendi 

ilgileri doğrultusunda vakit geçirebilmelerine olanak vermektedir. Kadınların eve 

hapsolmaları, ev kadını ve ana kimliğine bürünmelerinin temeli durumundadır. Bunun 

bir uzantısı olarak ücret karşılığında çalıştıklarında kadın kimliğiyle tanımlanmış iş 

alanlarına, mesleklere yönelmektedirler. Kadınların eve hapsolmaları kendi toplumsal 

konumlarını geliştirebilme yolunda kolektif çabalara girmelerini de engellemektedir. 

Đşgücü piyasasında da evde kadınla erkeğin konumları eşit değildir. Kadın ev işlerini 

yapması karşılığında bir ücret almamaktadır. Bu durum, kadını ev işleri yapan, erkeği 

de ekmek parası kazanan bir konuma yerleştirmektedir (Đçli, 1996, s.53-55). 

  

Dolayısıyla, feminizme ilişkin tartışmaların odağında kadına ilişkin söylem ve 

pratiklerin öncelikle aile ortamı ve ataerkil sistemin egemenliğinde olduğu gerçeği 

yatar. Aile her yeni kuşakta yeni yöneten erkekler ve yönetilen kadınlar üretir. Eve, aile 

içine kapanmaya zorlanan ve orada çok önemli birçok görevi yüklenmekle sorumlu 



 
 

 

71 

tutulan kadın aile içinde ona verilen cinsiyeti benimserken evcilleşir. Ancak bu 

evcillenme süreci kadın açısından acı ve aşağılamalarla doludur. Kadın çeşitli baskılar 

altında ezilerek sınırlar içinde yaşamayı öğrenir. Kadını ezen bu ekonomik ve politik 

sistem bitmez tükenmez bir monotonlukla sonsuz çeşitlilik göstererek kendini ortaya 

koyar (Doltaş, 1995, s.53-54). 

 

Oysa aydınlanma düşünürlerinin iddia ettiği gibi kadın doğası erkekten farklı değil, 

aksine kadın, hem doğası gereği hem de rasyonalitesi itibariyle erkekle aynıdır. 

Aydınlanma düşüncesinin etkisinde kalan Wollstonecraft “akıl” kavramına özel bir 

anlam yükler ve kadınla erkek arasındaki ilişkiyi bu kavram çerçevesinde tahlil eder. 

Erkekle aynı aklı paylaşmasına rağmen kadınlar, toplumda geleneksel olarak “aklı kısa 

yaratıklar” olarak kabul edile gelmiş ve bu nokta aydınlanma düşünürleri tarafından bir 

ön kabul olarak görülmüştür. Wollstonecraft’a göre, kadınların mükemmel bir doğaya 

sahip olmalarının ve üstün bir mutluluğa erişmelerinin yolu akıl, fazilet ve bilgiden 

geçer. Bu üç nokta cinsiyet ayrımına gitmeden tüm insanlarda ortak olarak kabul 

edildikten sonra problem kalmayacak, cinsiyete dayalı üstünlük iddiaları da ortadan 

kalkacaktır. Kadında aklı ön plana çıkaran Wollstonecraft, aydınlanma düşünürlerinin 

kadın doğasını aile ile özdeş tutan iddialarına, kadın doğal olarak “zevk verici”  veya 

“zevk arayıcı” özelliğe sahip olmadığı yönündeki argümanıyla karşılık verir (Çaha, 

1996, s.46-47). 

 

Feminizm, kadın özgürleşme hareketini üç farklı dönemde ele alır. Tarihsel olarak 

bakıldığında öncelikle, birinci dalga feminizm olarak değerlendirilen 1920’li yıllarda Đlk 

olarak kadınlar oy hakkı kazanmaları ile demokratik süreç içinde politik haklarına 

ulaşmışlardır. Kadınların oy hakkı elde etme hareketi, 19.yüzyıl boyunca süren genel 

orta sınıf hareketinin bir parçası olmuştur. Đkinci dalga feminizm ile birlikte 1960’lardan 

itibaren kadınların kamusal yaşam, iş ve kültür alanına tam ve eşit katılımını engelleyen 

yasal ve toplumsal süreçleri ortadan kaldırmaya yönelik hareketler oluşmuştur. Böylece 

1960’lardan itibaren feminist hareket yeni bir boyut kazanmıştır. Son olarak, 1970’li 

yıllara rastlayan üçüncü dalga feminist harekette asıl ortaya koyulan amaç, kadına karşı 

cinsiyet ayrımcılığı ve ön yargıların kaldırılması şeklinde kendini göstermiştir. 

 



 
 

 

72 

Kadınların ataerkil toplumsal yapı içinde değersizleştirildiklerinden yola çıkarak 

eleştirel bir yaklaşım geliştiren feminist görüşü bir bütün olarak çözümlemeye imkan 

tanıyan bir teori geliştirilemediğinden, feminist düşünürler, Liberalizm, Marksizim, 

Radikalizm, Varoluşçuluk, Kültürel gibi düşünce akımlarının etkisinde kalarak 

oluşturdukları teoriler ile kadın haklarına alternatif çözüm arayışlarını sürdürmüşlerdir. 

Bu feminist teoriler, kadınların ataerkil toplumsal düzen yapısı içinde 

değersizleştirildiklerini varsaymakta ve bunun nedenini sorgulamaktadırlar (Đmançer, 

2002, s.156). 

 

Feminizmin güçlenmesi liberal feminizmin ortaya çıkması ile aynı zamana denk gelir. 

19. yüzyılın başlarında yaşanan sanayi devrimi ile daha fazla ön plana çıkma fırsatı 

bulmuştur. Sanayileşme süreci kadını ev merkezli yaşamın dışına çıkarmış ve kamusal 

alana taşımayı başarmıştır.  

 

19. yüzyılda temel uğraş alanları olarak yasa önünde eşitlik ve kadınlara oy kullanma 

hakkının verilmesi söz konusu olmuştur. Ayrıca, kız ve erkek çocuklara aynı eğitimin 

verilmesi, bu konuda ayrım gözetmeksizin eğitim hakkının yaygınlaştırılması, yine 

kadınların her mesleği yapabilecek yeteneğe sahip oldukları, kadın yaşamının ev içi 

etkinliklerle sınırlandırılmasının yanlışlığı da yine liberal feministler tarafından dile 

getirilmiştir. Liberal feminist görüşe göre, kadının ekonomik yaşama etkin biçimde 

katılması ve bu biçimde toplumsal bağımsızlığını ve özerkliğini kazanması önem arz 

etmektedir. Kadın siyasal, ekonomik, sosyal ve hukuksal yaşamda erkeklerle eşit 

haklara sahip olmalıdır (Tezcan, 2005, s.81). 

 

Bu akımı savunanlar, kadınların zihniyet gelişimi ve eğitimine vurgu yapmaktadırlar. 

Liberal feminist felsefenin ilk temsilcisi olan Mary Wollstonecraft, bireyin sahip olduğu 

zihinsel kapasite özelliğini vurgular ve sahip olunan potansiyel kapasite açısından 

insanlar arasında herhangi bir farklılığın olmadığı görüşünü dile getirir. Vurgulanması 

ve üzerinde durulması gereken noktanın eğitimdeki fırsat eşitliği olduğunu savunur. Eşit 

eğitim imkanlarının erkek ve kadın arasındaki eşitsizliği gidereceği üzerinde durur. 

Liberal feminist kuram tam olarak kadının özgürlüğe kavuşmasının ekonomik olarak 

erkekten bağımsızlaşmasına ve onunla eşit haklara sahip olmasına bağlı olduğunu 



 
 

 

73 

savunur (Demir, 1997, s.145). Bu nedenle liberal görüşe göre kız ve erkek çocuklar 

ayrım gözetilmeksizin aynı eğitim imkanlarından eşit olarak yararlanabilmelidirler 

(Jaggar, 1998, s.3). 

 

Bu bağlamda, kadının/kız çocuklarının eğitim almaları, yaşamlarına ilişkin karar 

mekanizmalarında belirleyici olmalarını sağlayacaktır. Kız çocuklarının eğitilmesi 

özellikle geleceğe yönelik kendi yaşamlarına yatırım yapmalarına yardımcı olurken 

kişiliklerinin gelişmesinde, güven kazanmalarında, ev dışı dünyayı tanımalarında ve 

çalışma hayatına katılarak ekonomik özgürlüklerini kazanmalarında bir anlamda kendi 

çabalarıyla sınıf atlamalarında büyük bir paya sahip olacağı düşünülmektedir. Özellikle 

dinin ve geleneklerin kadınları kısıtladığı ve yaşam alanlarını daralttığı geleneksel 

toplumlarda bu gereklilik daha fazla su yüzüne çıkmaktadır.  

 

 Bununla birlikte kadının okur-yazar olması, aile içindeki sağlık, beslenme ve 

çocukların eğitimini geliştirmesini, kadınlara kendilerini ifade etmelerini sağlayacak 

yeni bir dilin kazandırılmasını, kadınların yaşamdaki fırsatlardan ve risklerden haberdar 

olarak toplumda, ailede karar alma süreçlerine katılmak için güçlenmelerini 

sağlayacaktır. Bu nedenle liberal feministler için eğitim kadının diğer sosyal 

yaşamlarına ulaşmalarını sağlayacak en önemli anahtardır. 

 

Kadın ve erkeğin yaratılış itibariyle birbirinden farklı eğilimlere sahip olduğu 

varsayımına dayanan ve kadınlarla erkeklerin ayrı alanlarda eğitilmesini öngören bir 

eğitim sisteminin ise kadınların kendilerini geliştirmelerini engellediği gibi, toplumun 

da gelişimine olumlu bir katkıda bulunmayacak, sonunda sadece kadınların değil, 

erkeklerin de zarar göreceği bir uygulama alanına sebep olacaktır. 

 

Akılcılık, serbest seçim, eşit haklar, fırsat eşitliği liberal kuramın temel ilkeleridir. 

Kadında erkek kadar rasyoneldir. Bu nedenle kadınlar erkekler kadar bağımsız ve kendi 

seçimlerini yapmakta serbest olmalıdır. Liberal feminizm bir anlamda kadının birey 

olarak özgürlüğünü ve erkekle eşitliğini vurgular. Bunların temel iki söylemi, “erkekle 

eşitlik” ve “kadın özgürlüğü” biçiminde oluşur. Talep ettikleri eşitlik ise, çalışma 

yaşamında, aile yaşamında ve toplumsal yaşamda olmak üzere üç noktada toplanır.  



 
 

 

74 

Kamusal alanda çalışmak, kadının özgürlüğünün teminatıdır. Çalışma, kadın için 

başarıyla aynı anlamı taşır. Başarı ise kadının kendine güven ve mutluluğunu getirir. 

Aynı zamanda ekonomik özgürlüğe sahip olan kadın, toplumda ve aile içindeki 

kararlarda da daha fazla söz sahibi olur. Aile içi eşitlik ise, kadınların icra ettikleri 

roller, alınan kararlar ve serbest olma noktasında erkekle aynı yetkilere sahip olmasını 

beraberinde getirir (Tezcan, 2005, s.82). 

 

Radikal feministler, kadınların ezilmesinin sebebini, ataerkillik, ataerkil aile, hatta 

ataerkil kapitalizm olarak sıralarlar. Ataerkinin sözlük anlamı babanın egemenliğidir. 

Feminist teorilerin çoğunun ortaklaştıkları nokta özel bir ekonomik modelin dışında 

erkek egemenliğinin sürekli devam ettiğidir (German, 2006, s.70). Bir başka tanımda 

ataerkil terimi, Chris Weedon’un belirtiği gibi “kadın çıkarlarının erkek çıkarlarına tabi 

kılındığı güç ilişkisi”dir ve bu güç ilişkileri, cinsel işbölümü ve üremenin toplumsal 

örgütlenmesinden, yaşadığımız dişiliğin içselleştirilmiş normlarına değin birçok 

biçimde görülür. Ataerkil güç, biyolojik cinsel farklılıklara atfedilen sosyal anlamlara 

yaslanır. Ataerkil söylemde kadının sosyal rolü ve doğası yine eril olan normlara göre 

tanımlanır (Pira ve Elgün, 2000, s.527).  

 

Kadının ezilmesinin kaynağını, cinsiyetin toplumsal olarak kurumsallaşması olduğunu 

savunan radikal feministler, bu düşünce yapısının kapitalizmin getirisi değil, ataerkil 

toplum yapısının bir sonucu olduğunu vurgularlar. Radikal feministlere göre, insanlar 

arasındaki en temel çatışma biçimi cinsiyet çatışmasıdır (Demir, 1997, s.66). 

 

Radikal feministler için patriyarki, erkek dünyası ile kadın dünyasını kesin çizgileriyle 

ayırırken, erkek dünyasını üretim, kadın dünyasını ise yeniden üretim sürecine 

bağlamıştır. Patriyarkal ideoloji, erkekleri sosyalleşme sürecinde hareketlilik, güç, 

insiyatif, üretim ve rasyonalite gibi niteliklerle donatırken kadınlara da ev işleri, çocuk 

doğumu ve bakımı ile erkeğin cinsel objesi olmasını yüklemiştir. Bu ideoloji aynı 

zamanda kadında “utanma” ve namus” gibi kavramları taktikli bir biçimde geliştirerek 

kadınları erkeksi kültürlerin bir alt öğesi haline getirmiştir (Çaha, 1996, s.156). 

  



 
 

 

75 

Bununla birlikte radikal feministler kadının baskı altında olması ve kadın erkek 

arasındaki çelişkinin temelde aile kurumundan türediğini savunmaktadırlar. Kate 

Millett’e göre, aile gençleri ataerkil ideolojinin rol, mizaç ve statü kategorilerince 

öngörülen tutumlar içinde toplumsallaştırmaktadır. Aile, ataerkil düzen içinde kadınları 

erkeklere hizmet etmeye ve bu hizmet etme rolünü kabul ettirmeye şartlandıran erkek 

egemen ideolojinin, yeniden üretilmesini sağlayan kurum olarak görülmektedir. Bu 

nedenle aile kurumunu radikal feministler reddetmektedirler.  

 

Aile kurumundaki birçok sorumluluğun kadına ait olması ve aile içi rollerde kadınların 

fazla sorumluluk alması kadını kamusal ve sosyal alandan soyutlamaktadır. Ataerkil 

toplumların tümünde de geçerli olan bu yapı cinsiyetçi işbölümünün izlerini günümüzde 

de görmek mümkündür. Bu bakış açısı kadını öncelikle ev işlerinden ve çocuk 

bakımından sorumlu tutmaktadır. Kadınların büyük bir çoğunluğu da bu nedenle 

üretimden ve iş hayatından uzak kalmakta ve kendi özel alanında yaşamaya 

zorlanmaktadır (Kamanlıoğlu, 2007, s.106). 

 

Dolayısıyla, sistemin kendisi cinsiyetçidir ve toplumsal iktidar ataerkil politikalar 

üzerine inşa edilmiştir. Bu nedenle radikal kadın hareketi, cinsiyet, toplumsal sınıf, aile, 

evlilik, aşk, kültür gibi geniş bir yelpazede toplumsal sistem ve iktidar ilişkilerini 

inceler. Kadının ataerkil ilişkiden kurtuluşunu sadece ekonomik koşullar ve yapıda 

meydana gelecek değişikliklerde görmeyen radikal feminizm, kamusal alan ile bireysel 

alanı birleştirmeye çalışır. Kadın kültürü içinde kadınların kendi dil formlarını ve 

anlamlandırmalarını kurmaları gerektiğine dikkat çekilir. Çünkü ancak bu şekilde 

kamusal alan ile bireysel alan birleşecektir (Kamanlıoğlu, 2007, s.107).  

 

Ataerki kavramını radikal feministlerden ödünç alan marksist feministler, kadınların 

emeğinin kocaları tarafından sömürüldüğüne dikkat çekmişlerdir. Engels’in öngördüğü 

gibi kadınlar, toplumsal emek gücüne katılarak özgürleşmek yerine iki işi birden 

yapmak zorunda kalmışlardır: Kamusal alanda ücret için çalışmak, fakat özel alanda 

ücretsiz ev işi yapmaya devam etmek. Engels’e göre bu durum, kapitalist düzende 

kadınların özel alanda ev işleriyle sınırlı tutulmalarına ve çalışma hayatından 

dışlandıkları sürece toplumsal bağlamda erkeklerle eşit olanaklara kavuşamayacağına 



 
 

 

76 

işaret etmektedir (Donovan 2005:158-159). Engels’in kadınların gelecekteki 

kurtuluşuna ilişkin tasarımı; toplumsal olarak örgütlenmiş üretimde ekonomik kurtuluşa 

kavuşma, ev işiyle sınırlı olmaktan kurtuluş ve toplumsal cinsiyet ayrımcılığından da 

kurtuluş olarak özetlenebilir.  

 

Marksist teoriye göre, kadının ekonomik anlamda erkeğe bağımlı hale gelmesi, onu 

diğer sosyal alanlarda da erkeğe bağımlı hale getirmiştir. Zaten ataerkil yapıların 

varlığından bu yana hakim düşünce de budur. Kadının bağımlı yaşamı onu “ikinci cins” 

olarak belirleyen temel faktördür. Özellikle ev ve aileye tam bağımlı olarak yaşamakta 

olan kadın özel hayata kapatılarak, kamusal alandan bilerek uzaklaştırılmıştır. Evi 

geçindirme yani ekonomik rolü erkek üstlenirken kadın bu rol için uygun olmayanı 

sergilemektedir. Bu durum kadında yabancılaşmaya neden olur. Marksist feminist 

teorisyenlerden Foreman, kadınların duygusal hayatın bekçileri yapılarak eve 

kapatılmalarının “kadınlığa” içkin bir yabancılaştırıcı toplumsal cinsiyet yapısı 

oluşturulduğunu savunur. Foreman gibi diğer Marksist feministler de ev içi alanı 

kadınlar için başlı başına yabancılaştırıcı olarak görmüşlerdir. Özellikle ev işinin 

gerçekte yabancılaşmış emek olduğunu savunmuşlardır. Çünkü emeğin cinsel işbölümü 

özellikle kadınlar için yaratıcı olmayan ve soyutlayıcı iş örgütlenmesi demektir 

(Donovan, 2005, s.152).  

 

Marksist feministler için, kadının kamusal alana çıkışını engelleyen en önemli faktör, 

kamusal ve özel alan ayrımına göre dizayn edilen modern kentlerdir. Ekonomik ve 

sosyal aktiviteler olan eğitim, ticaret, üretim gibi etkinliklerin hepsi aileden koparılmış 

ve aileye uzak yerlerde kurumlaşmışlardır. Modern şehirlerin planlamasıysa kadınların 

buralara ulaşmasına müsaade etmemektedir. Dolayısıyla kentler büyüdükçe ev ile iş yeri 

arasındaki mesafe uzamakta; çevre, sağlık ve güvenlik sorunları ortaya çıkmaktadır. Bu 

nedenle kadınlar ancak belli saatlerde sokağa çıkmakla sınırlandırılmaktadır. Bu 

yapılanma içinde erkekler işle bütünleşirken kadınlar geride çocuk bakmakta, ev 

temizlemektedir (Çaha, 1996, s.169).  

 

Temelde insanların kadın ve erkek konusundaki zihinsel matrislerini hedef alarak 

geleneksel norm ve düşünceleri sarsmayı amaçlayan feminist gruplar, toplumda mevcut 



 
 

 

77 

olan kadınlar hakkındaki düşünce tarzında değişiklik yapmayı amaçlamışlardır. Bu 

anlamıyla feminizm, kadın kimliği yönünde siyasal ve kültürel bir dönüşümü 

hedeflemiştir. 

 

Feminist kuramlar içinde kadının kişi olarak kendi benliğini oluşturması gerektiği 

görüşü varoluşçuluk felsefesinden türetilmektedir. Bu konuda Simone Beavoir “Đkinci 

Cins” isimli kitabında “kadın doğulmaz kadın olunur” diyor ve kadınların rollerinin 

doğadan değil yüzyıllardır sürmekte olan ve kadınlarında içselleştirmiş olduğu 

toplumsal ön yargılar ve geleneklerden kaynaklandığını ileri sürüyordu. Beauvoir, 

kadının ev kadınlığı görevinin onu aşkın bir varlık olmaktan uzaklaştırdığı, evlilik 

kurumunun kadını ikincilliğe mahkum ettiği ve kadınların mutlaka bir meslek edinerek 

ekonomik yönden özgür olmaları gerektiğini ifade etmiştir. Beauvoir’in bu 

görüşlerinden etkilenen ve 1990’lardan itibaren hızla gelişen ikinci dalga feminist 

hareket, 19. yüzyılın temel hedefi erkekle eşit olmak olan liberal feminizmden farklı 

olarak kadınların erkeklerden farklı oldukları, farklı bir kültüre ve farklı tarzlara sahip 

oldukları düşüncesini içerir (Temizarabacı, 2005, s.23). 

 

Varoluşçu felsefeye göre insan doğayı aşabildiği ölçüde insandır. Đnsan olmak sadece 

yaşamak değil, yaşama değer katacak projeler üretmek, yeni araçlar icat etmek, geleceği 

biçimlendirmektir. Var olan koşullara boyun eğen, insanlıktan uzak yaşama koşullarını 

da benimsemiş olmaktadır. Kısacası insan yaşadığı sürece varlığının anlamını 

sorgulamak zorundadır.   

 

Beauvoir kadınların kurtuluşunu, varoluşçu bir anlayıştan hareketle, onları birer “kendi 

başına varlık” ile “başkaları” için varlık arasında bir yerlerde tutmaya çalışan her türlü 

uygulamaya karşı çıkarak, kadınların da aynı erkekler gibi ve onlar kadar “kendi için 

varlık” olduklarını ortaya koymalarından geçtiğini söyler. Bunun için kadına ilişkin tüm 

varsayımları terk edip bütün toplumsal rolleri yeniden kurarak işe başlamak gerekir. Bu 

kolay değildir, böyle bir girişim büyük bir dirençle karşılaşacaktır.  

 



 
 

 

78 

Kadınların tradejisi, onlara atfedilen rolleri bizzat kendilerinin seçmemeleri, bu rollerin 

onlara dayatılmalarında yatmaktadır. Dolayısıyla kadınlar kendilerine dayatılan tüm 

rolleri reddetmek, yeniden tanımlamak özgürlüğüne sahiptirler (Demir, 1997, s.77).   

 

Tüm bu belirtilenlerin ışığında, feminist söylemler, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin 

doğasını anlamaya yönelik farklı vurgular yapmış olsalar da hepsinin ortak yanı, 

toplumsal cinsiyet politikaları ve iktidar ilişkilerinin ataerkil bir sistem içinde yeniden 

ve yeniden üretildiğidir. Bu nedenle ataerkil toplumu sorgulayan farklı feminist 

söylemler kadının erkeğe göre ikinciliğini sorgulama noktasında birleşirler. Segal 

(Lynne 1990:260)’in de belirttiği gibi, eril ve dişil cinslerin tarihsel ve toplumsal 

tanımlamalarında ya da açıklamalarında erkekleri merkezine yerleştiren bir kültürle 

karşılaşırız. Bu yüzden ideolojide “erkek” ve “kadın” tanımlandığımızın araştırılıp 

soruşturulması feminizmin ortak vurgusudur (Lynne, 1990, s.260).  

 

Bu noktalar paralelinde, tüm feminist teorilerde kadına ilişkin sosyal, kültürel ve siyasal 

anlamda yapılan vurgu iki kilit kavram üzerinde odaklanmaktadır: Bunlardan biri 

“ataerkillik”tir. Bu bağlamda feministler, ataerkil sisteme ve erkek egemenliğine karşı 

bir duruş sergilemişlerdir. Feministler, kapitalist ilişkilere bağlı olarak ortaya çıkan 

metalaşma sürecinin ataerkil düzeni yeniden ürettiğini savunur. Kadının 

metalaştırılmasına farklı bir yaklaşım geliştiren feministler, ataerkil kültürün kadın 

cinselliğine yüklediği anlamları eleştirerek ancak feminist bir yöntemle kadınların 

kültür içerisindeki konumlarının dönüştürülebileceğine işaret etmektedir (Kırca, 2001, 

s.28). 

 

Đkinci kilit kavram ise “kültür” kavramıdır. Feministler “kültür”ün kadınlar için taşıdığı 

birbiriyle uyuşmayan anlamları irdelemişlerdir, çünkü “kültür” kadınlar için hem 

ayrımcılık hem de güçlenme kaynağıdır. Cinslerarası ilişkilerde, kadınlar seyrek olarak 

kültürel anlamları şekillendirecek bir iktidar konumunda yer alırlar. Buna karşılık, 

ataerkil kültüre boyun eğme biçimlerinin yanı sıra meydan okuma stratejilerini de 

barındıran bir “kadın kültürü”nden söz edebiliriz. Farklı kültürler, kadınlara farklı 

iktidar imkanları sunarlar. Bununla birlikte kadınların hayatlarında erkelerin tahakkümü 



 
 

 

79 

vardır, fakat bu alanlarda kadınlar pasif kurbanlar değildir. Üzerlerindeki kısıtlamalar 

içinde stratejiler yürütmenin yollarını ararlar.  

 

Feministlere göre kültür kadınlar için sorunsuz bir alan değildir. Kültür, hem kimlik 

kazanma hem de baskıya uğramanın tek kaynağıdır. Bu nedenle, sosyo-kültürel yapılar 

belirli kimlikleri, belirli kadınlık ve erkeklikleri cinsiyet terimleri içinde oluşturmakta 

ve bu kimlikleri, kadın ve erkek bireyler, cinse dayalı öznellikler olarak yaşamaktadırlar 

(Durakbaşa, 2000, s.38-39). 

 

Dolayısıyla, sosyolojik boyutta feminist yaklaşımlar, kadınların ailelerindeki, 

siyasetteki ve iş alanındaki konumlarıyla ilgili geleneksel yaklaşımı eleştirmişlerdir. 

Çünkü, kadına ilişkin belirlenmişlik erkeği kamusal alana çıkarırken kadını özel alan 

içinde bırakmaktadır. Özel alanın objesi olarak sunulan kadına ilişkin söylemler, 

kadının farklı sosyal, ekonomik ve kültürel yaşam alanlarına katılımı yönünde engeller 

yaratmaktadır. Bu engeller çoğunlukla kadınların/kız çocuklarının eğitim imkanlarından 

mahrum bırakılması, işgücüne katılım konusunda erkeklere öncelik verilmesi gibi 

süreçler şeklinde ortaya çıkmaktadır. Bu nedenle, feminizm, kadının hep ikinci planda 

kalan, edilgen, güçsüz ve eksik kabul edilmesine karşı çıkar. Kadın kimliği, kadın-erkek 

ikili karşıtlığında hep olumsuz taraf olduğu için toplumun kadınlardan beklentileri de 

kadınlara öngörülen roller çerçevesinde olmuştur. Bu tür bir tartışma zemininin 

oluşmasında şüphesiz toplumun kadını nasıl tanımladığı önem arz etmektedir.  

 

Kadının erkeğe göre değersiz görülmesi toplumun her düzeyine, tüm kurumlarına ve 

ilişkilerine yerleşmiştir. Kadın kimliği; televizyon, dergiler, reklam endüstrisi, 

sinemalar,  gibi popüler kültür ürünleri ile belirlenmektedir. Kadınların özgür, kendi 

kimliğini kurgulayan bireyler olabilmeleri için egemen kültürün her yere yayılmış, 

kurumsal yapılarla desteklenmiş olan kadın rol modellerine, kadınlık tanımlarına karşı 

gelmeleri gerekmektedir (Weedon, 1997, s.3,5). 

  

Aile üyeleri arasında görevlerin cinsiyete dayalı bir işbölümü ilkesi çerçevesinde 

dağıldığını belirten feministler, bu işbölümünün aile ekonomisine katkı konusunda 

eşitsiz bir durum yarattığını belirtmektedirler. Bu işbölümünde kadın, çok veren ama az 



 
 

 

80 

alan taraf durumundadır. Aile içindeki eşitsiz dağılım bu koşullarda aile içi 

tabakalaşmada erkeğin daha üst konumda yer almasına neden olmaktadır. Ailesel 

işbölümü bir çeşit baskı oluşturmakta ve bu baskı değişik toplumsal kurumlarda erkeğin 

gücüne dayalı bir toplumsal kontrol sistemi tarafından şekillendirilmektedir. Walby, bu 

toplumsal kontrolü “patriyarka” olarak belirtmektedir. Bu nedenle tüm feminist 

tartışmalar, kadın üzerindeki baskıyı patriyarkal ilişkilerin bir sonucu olarak 

görmektedir. Toplumsallaşma süreci, kadın ve erkek kategorileri açısından farklı 

gerçekleşmektedir. Feministler temeldeki bu farklılığın ideolojik nedenlere 

dayandırılabileceği görüşündedirler. Kadın tüm toplumsallaşma sürecinde toplumsal 

cinsiyet rollerine ait kavramlaştırmaları (annelik, eşlik ve erkeklik, aileyi geçindirme, 

koruma) aile, okul ve toplumsal çevresinden öğrenir. Einstein, patriyarkal kültürün bir 

tarihsel süreçten diğerine toplumdaki cinsiyet hiyerarşisini korumak için 

sürdürüldüğünü belirtmektedir. Böylece kadının kimliğini özel alanda, erkeğin kimliğini 

de kamu alanında somutlaştıran yapılanma tarihsel bir veri olarak günümüze kadar 

gelmiştir (Đçli, 1996, s.54).  

 

Erkeklerle eşit haklar hedefi doğrultusunda başlayan feminist tartışmalar, 

modernleşmenin beklentileri gerçekleştirememesi ve kişilerde yarattığı hayal kırıklığı 

nedeniyle değişime uğramıştır. Zamanla kadınlar, farklılık bilincine sahip olmuş, eşitlik 

mücadelesinin ataerkil yapıyı daha da pekiştirdiğini gözlemleyerek erkek merkezli 

değerler örüntüsüne alternatif bir dünya oluşturma mücadelesine girişmişlerdir. Böyle 

bir bakış açısı, kadınların dünyaya ve sosyal yaşama erkeklerin gözlerinden ve onların 

çıkarları doğrultusunda değil, kendi gözlerinden, kendi bakış açılarına sahip olarak 

bakmalarını getirmiştir. Denilebilir ki, kadınların kendilerini sosyal, kültürel ve 

ekonomik yaşamda daha özgür bireyler olarak görmelerinde ve kendi kararlarını 

verebilen, yaşamlarını sorgulayan bir kimliğe bürünmelerinde eğitim önemli bir paya 

sahiptir. 

 

Bu tartışmalar bağlamında, geleneksel rolleri tercih etmekle ve eğitim imkanlarından 

mahrum bırakılmakla kadın hem yaratıcı kapasitesini kaybedecek hem de çocuklarının 

pasif yetişmesine yol açacaktır. Çünkü çocuklara kazandırılmaya çalışan toplumsal 

değerler, normlar ve kurallar öncelikli olarak ailede özellikle anne tarafından verilmeye 



 
 

 

81 

çalışılan yaşam pratikleri ile gerçekleştiğinden anneler bu anlamda önemli bir misyon 

üstlenmektedir. Bu nedenle kadının sadece aile içindeki rolüyle yani özel alanla 

sınırlanmayıp kamusal alana çıkması liberal feminizmin de vurguladığı gibi, öncelikli 

olarak eğitim imkanlarının iyileştirilmesi ile sağlanırken aynı zamanda sosyal, kültürel 

ve ekonomik yaşam fırsatlarına (eğitim, meslek, boş zamanları değerlendirme, arkadaş 

edinme, kararlara katılma) ulaşmasını da beraberinde getirecektir. 

 

Feminizmin bir diğer boyutu olan kültürel feminizm, kadınların toplumdaki ikincil ve 

baskı gören konumunun, toplumun kültür yapısına göre temellendiğini düşündüğünden, 

kültürün kadını neden bu şekilde konumlandırdığını açıklamaya çalışmışlardır. Bundan 

dolayı, toplumsal cinsiyet kimliğinin oluşumunun biyolojik farklılıklardan ve 

ayrıcalıklardan ziyade toplumsal sorunlardan ve kültürel yapıdan kaynaklandığını 

savunan kültürel feminist söyleme ilişkin tartışmalar çalışmamız için önemli açılımlar 

sağlayacağı düşüncesiyle ayrı bir başlık altında ele alınmıştır.  

 

Kültürel feminizme göre kadınlara ilişkin kültürel tanımlamalar biyolojik farklılıklardan 

öte toplumsal çevrenin ürünüdür ve kadınlara ilişkin geleneksel değerler sistemi özel 

alandan başlayarak kamusal alana doğru yayılır. Eğer durum böyleyse o zaman 

kadına/kız çocuklarına ve dolayısıyla erkeğe atfettiğimiz özellikler değişebilir olarak 

görülmelidir. Kültürel feminizm, kültürün maskülen kimliğine ek olarak feminen 

kimliğinin varlığını ortaya koymayı ve kültürün cinsiyetsizleştirilebilmesini hedefler. 

Bu teoriyi savunanlar, kadınların toplumdaki ikincil ve baskı gören konumunun 

toplumun kültür yapısına göre temellendiğini düşündüklerinden kültürün kadını neden 

bu şekilde konumlandırdığını ve bu tanımlamaların nasıl dönüştürülebileceğini 

açıklamaya çalışırlar (Donovan, 2005, s.126). 

 

2.2.1.2.1. Kültürün Cinsiyetsizleştirilmesi: Kültürel Feminizm 

 

Kadının ötekiliğini kuran kültür ve değerlerin neler olduğu ve bunların kadınların 

deneyimlerinin tarihsel maddi değerleri ile nasıl bağlantılı olduğuna ilişkin kuramsal bir 

açıklama getiren kültürel feministler, sosyal değişime odaklanmak yerine daha geniş bir 

kültürel dönüşümü ararlar.  



 
 

 

82 

Kültürel feminizmin savunucularından Fuller, kadınların “özgüvenlerini” geliştirmek 

zorunda olduklarını belirtir. Fuller, “kadınlara çok uzun bir süre kendi içlerinden gelen 

yasaları değil, dışarıdan dayatılan kuralları öğrenmeleri gerektiği öğretilmiştir” der. 

Fuller’in düşüncesine göre, her birey üzerinde eşsiz bir desen damgalanmış bir tohum 

olarak dünyaya gelir. Bununla kadının dış dünyadan dayatılan kurallarla diktatörce 

yönetilmesi düşüncesinin aksine, içten gelen kuralları izlemeyi öğrenmesi gerektiğini 

ortaya koymaktadır. Bu tür bir öz belirlenim kadının dış dünya ile karşılaşmasında 

kişisel bir kuvvet geliştirmesini sağlar. Fuller’e göre, kadınların sadece birey olarak 

kendi hakikatlerini keşfetmeye ve yeteneklerini geliştirme özgürlüğüne sahip olmaya 

değil, hep birlikte kim olduklarını keşfetmeye ihtiyaçları vardır (Donovan, 2005, s.72-

73). 

 

Kültürel feminist kuram ile ilgili belirtilmesi gereken soru kadın ile erkek arasındaki 

kimlik farklılığını ve epistemolojik “farklılığı” neyin ortaya çıkardığı sorusudur. Bu 

biyolojik olarak mı temellenmiştir yoksa kültürel olarak mı kurulmuştur? Kültürel 

feminizme göre, erkek-kadın farklılığı eğer genlerde değilse, o zaman bu toplumsal 

çevrenin bir sorunudur. Eğer durum böyleyse o zaman kadın ve erkeğe atfettiğimiz 

özellikler değişebilir olarak görülmelidir. Bununla beraber, eğer toplumsal cinsiyet 

kimliklerinin oluşumu bir toplumsal inşa sorunuysa kimlikler ve kültürler üzerine 

temellenen kültürel feminizm gibi siyasal bir ideoloji, biyoloji türünden değişmeyen bir 

yapı üzerinde temellenen bir ideolojiden daha az güvenilir olacaktır (Donovan, 2005, 

s.124-125). 

 

Kadınların ötekiliğini vurgulayan bir kültürel anlayışın, kadınların eğitimden uzak 

tutulması sorununu gündeme getirdiğini savunan kültürel feministlere göre, kadınların 

aydınlanma dönemine kadar akli çalışmalara dahil edilmemeleri ve ev işlerini idame 

ettirecek biçimde ve dine göre temellenen toplumsal işbölümü çerçevesinde eğitilmeleri, 

“ötekilik” konumunu pekiştirmektedir. Bu yüzden kültürel feministler, kadınların eğitim 

alarak, toplumsal yapıda etkin rol almalarının toplumu değiştirmeyi sağlayacağını 

düşünürler.  

 



 
 

 

83 

Bu bağlamda, kültürel feministlerin vurguladığı gibi kadınlar, sosyo-kültürel yapının 

doğurduğu kimi nedenlerle (ev içi ve dışında işgücüne duyulan ihtiyaç, toplumun 

baskısı ve dinsel faktörler) erkeklere göre eğitimden daha düşük oranda 

yararlanmaktadırlar. Bu nedenle kadınlarda özgüven duygusunu geliştirmek, toplumsal 

ve ekonomik hayatın üyesi haline getirmek, böylelikle kadınların daha huzurlu ve 

güvenli bir geleceği amaçlayan kalkınma süreçlerine entegrasyonunu sağlamak 

açısından kültürel yapının dönüştürülmesi önem arz etmektedir (Mustafaoğlu, 2006, 

s.34). 

 

 Kültürel feminist kuramcılara göre, aile ilişkilerine ilişkin konular eril bakış açısından 

düzenlenmiştir. Bu durum kadının erkek himayesinde insanca gelişmesini 

engellenmiştir. Bu duruma son vermek için ev hayatında radikal değişiklikler 

gerekmektedir. Bunun da ancak babaların ev hayatına katılımı ve özel alanın annelerin 

varlığı ile yükseleceği düşüncesini uygulamaya geçirmekle mümkün olacaktır.  

 

Bu noktalar paralelinde, kadınların kamusal alanda çok yer almamasının ve ev içinde 

bütün sorumluluğu alarak kadınların diğer alanlardan soyutlanmasını eleştiren bu 

yaklaşımla, kadınların yaşadıkları sorunların daha belirgin bir şekilde anlatılması 

sağlanmıştır.  

 

2.2.1.3. Kültürel Tanımlamalar Bağlamında Kişisel ve Sosyal Kimliğin Đnşası 

 

Kız çocuklarının kültürel kimliklerini ve toplumdaki duruşunu belirlemede, aile ve 

sosyal kurumların kız çocuklarına yönelik kimlik tanımlamaları önem arz etmektedir. 

Toplum tarafından kabul edilmiş davranışsal kurallar olan normlar ve kültürel değerler 

sosyalizasyon süreci ile ferde kazandırılmakta ve ergenlik dönemi ile birlikte ailenin 

yanı sıra akranlar, okul, işyeri ve kitle iletişim araçlarının öneminin arttığı kabul 

edilmektedir (Özbay ve Öztürk, 1995, s.47). Bu nedenle kız çocuklarının yaşam 

biçimlerini, geleceğe ilişkin beklentilerini, toplumla olan entegrasyonunu belirleyen 

“sosyal kimlik” ve “kişisel kimlik” tanımlamaları önce sosyalizasyon süreci ile ailede 

bireylere verilmeye başlanır. Böylece, kişilik gelişiminde önemli bir paya sahip olan 

kimlik tanımlamaları bireyin sosyal yaşamdaki duruşunu belirler. Dolayısıyla, kız 



 
 

 

84 

çocuklarının, aile ve toplum tarafından kendilerine ilişkin kültürel tanımlamaları nasıl 

anlamlandırdıkları ve yaşadıkları toplumda nasıl bir iletişim kanalı açtıkları önem arz 

edecektir. 

 

Sosyal kimliği tanımlama girişimlerinin çoğu sosyal kimlikle kişisel kimlik arasındaki 

ayrımı ele alarak işe koyulur. Bu ayrımı ele alan Tajfel her bireyde “kişisel ve sosyal 

kimlik” olmak üzere iki tür kimlik olduğunu söyler. Kimi zaman diğerlerine ilişkin 

davranışlarımızı, belirli bir kişiliği, beğenileri, becerileri, tutumları ve düşünceleri olan 

biricik bir varlık olarak, kişisel kimliğimizle belirleriz. Kişilik özelliklerimizi dikkate 

alarak, kendimize ilişkin yaptığımız bu tanımlama belirli bir grup ortamında da varlığını 

sürdürebilir ve belki de, grupla güçlü bir uyuşmazlık yaşadığımızda daha çok 

belirginleşebilir. Ancak grup ortamında, yeni bir kimlik seçeneği daha vardır; kendimizi 

bir toplumsal grubun üyesi ve o grubun özelliklerine sahip birisi olarak algılayabiliriz. 

Kendimizi bir kadın, bir futbol oyuncusu, bir üniversite öğrencisi ve benzeri şekillerde 

de tanımlayabiliriz. Tüm bu tanımlamamız sosyal kimliğimizi oluşturur (Demirtaş, 

2003, s.130).  

 

Bütün bireylerin kimlikleri hem kişisel hem de sosyal öğeler içermekle birlikte insanlar 

bu öğelere atfettikleri önem açısından farklılıklar gösterir. Bu farklılık ise bireylerin 

toplumda sosyal olaylara ilişkin bakışını belirler.  

 

Kimliğin kişisel yönleri yetenekler, inançlar, duygular ve hedefler gibi sadece bireye ait 

olan ve kişinin kendisini tanımlamasına ilişkin özelliklerin bileşenidir. Sosyal kimlik 

ise, çeşitli grup ve kategorilere aidiyetin veya üyeliğin bireyi ne ölçüde tanımladığını 

gösteren bir kavram olarak tanımlanmasıdır. Bu doğrultuda, sosyal kimliğin aile üyeleri 

ve toplum tarafından inşası bireyin sosyal yaşamda var olma ve geleceğini 

şekillendirme konusundaki mücadelenin de yönünü belirleyecektir.  

 

Kadın-erkek ilişkilerindeki rol yükümlülükleri ilk olarak aile kurumunda ebeveynlerin 

değerlendirmesine ve yol göstermesine bağlı olarak bir şekil kazanır. Çocuklar karşı 

cinsle olan arkadaşlıklarında, aile içindeki rol paylaşımında, ileride yapacakları meslek 

seçiminde ve hatta evlilik tercihlerinde ebeveynlerinin sosyal değerlerini ve cinsiyet 



 
 

 

85 

tutumlarını model olarak almaktadırlar. William James’e göre, bireyler onu tanıyan 

insanların zihinlerinde bulunan kendisi hakkındaki imajların sayısı kadar sosyal kimliğe 

sahiptir. Birey toplumun diğer üyeleriyle mevcut normlar çerçevesinde farklı sosyal 

ilişkilere girmektedir. Bu durum bireyin toplum içinde değişik kimliklerle farklı sosyal 

konumlara yerleşmesini sağlamaktadır. Bu kimliklerin toplamı bireyin sosyal 

kimliğidir. Bu nedenle çalışmamızın temel problematiğini oluşturan kız çocuklarına 

ilişkin babanın, erkek kardeşin (ağabeyin) tanımlamaları onun farklı kimlikler açısından 

değerlendirilmesini de sağlayacaktır. Bu tanımlar kritik bir öneme sahiptir. Çünkü kız 

çocuğuna yönelik sosyal kimlik tanımlamaları, değer yargıları onun ileride kendi 

geleceği üzerinde söz sahibi olmasını etkileyecektir. Buna göre bireyin 

sosyalleşmesinde ve kimlik kazanmasında, kazanmış olduğu bu kimliklerden birini 

toplumda başat rolleriyle yerine getirmesinde aile ve sosyal kurumların büyük bir önemi 

vardır (Birkök, 1994, s.97).  

 

Birey özellikle modern toplumlarda “benim” dediği bazı kimliklere sahiptir. Bunlar 

bireyin yaşamını zenginleştirir. Bu kişisel kimliktir ve çok sayıda kimliği bütünleştiren 

bir sistemdir. Kişisel kimlik ayrılmayı, özerkliği ve kendini ortaya koymayı içerir. 

Çünkü sosyal sistemin bireye sunduğu çeşitli seçenekler, içinde bulunduğu koşullara ve 

ihtiyaçlarına göre birey tarafından yeniden tanımlanır. Bu sebeple sosyal kategori ve 

modellerin pasif kabulü yerine onu yeniden dönüştürüp tanımlayan bir özgürlük alanı 

yaratılmış olur. 

 

Bir insanın kendini “öteki”ne göre tanımladığı ötekinden ayrılma ve ötekinin karşısında 

belli bir insan grubuyla özdeşleşerek güç oluşturma ihtiyacı duyduğu her yerde kimlik 

sorunu var demektir. Sosyal aktörün kimliği, yapması ve olması gereken ile yaptığı 

arasındaki bir karışımdır; kimlik iki şey arasında yer almaya mahkumdur. Bu nedenle 

kimlik, salt bireyin topluma uyumu ve toplumun bireyden beklentilerine cevap vermesi 

şeklinde gerçekleşmez. Bunun yanı sıra, bireyin, sosyal sistemin kendisine sunduğu 

kimlik tanımlamalarını kendi bireyselliği ve özlemlerine uygun olarak yeniden 

dönüştürmesini de gerektirir. Birey toplumun kendisine sunduğu bu tanımlamalardan 

kimilerini benimserken kimilerini de reddeder. Çeşitli kimlikler arasındaki bu tür 

gerilimler, pek çok sosyal çatışmanın da temelini oluşturmaktadır (Bilgin, 1994, s.245). 



 
 

 

86 

 

Geleneksel toplumlarda daha çok sosyal kategori ve modellerin pasif kabulünü ve 

sosyal etkinin otomatik olarak içselleştirilmesini içeren ve bireyi sosyal roller, normlar 

ve kurallarla sarmalayan bir kimlik tanımı mevcuttur. Bu nedenle geleneksel 

toplumlarda birey daha çok katı bir hiyerarşik yapılanmanın beraberinde getirdiği 

kimlik tanımlamaları ile karşı karşıyadır. Modern toplumlarda ise bireyin tercihlerinin 

önem kazandığı, yani dayatılmış kimliklerin yerini seçilmiş, yaratılmış kimliklerin 

aldığı daha eşitlikçi, bireyselliği ön plana çıkaran kimlik tanımlamaları ile bireye 

düşlenen gelecekler konusunda alternatifler sunulmuştur. Bireyin kendini algılaması ve 

tanımlaması sorunu modern toplumlarda daha çok hissedilir bir hal almıştır. Çünkü 

modernlik, birincil toplumsal ilişkileri çözücü ve insanları bireyselleştirici yönü ile 

toplumsal yapıyı dolayısıyla da bireyi dönüştürmüştür. 

 

Modernlikte insanlar çeşitli kimlikler arasında bir seçim yapma zorunluluğu ile karşı 

karşıyadır. Birey ne veya kim olacağına karar vermek özgürlük ve sorumluluğuna 

sahiptir. Olası kimliklerin sayısı arttıkça insan edinmek istediği kararlı, muteber bir 

kimliğin kabul edilmesini sağlamak zorundadır. Mevcut kimlik tipleri içinden seçilen 

kişisel kimlik, seçimin yapıldığı andan itibaren fark edilen yeni kimlikler (sosyal 

kimlikler) tarafından sürekli bir sorgulamaya tabi tutulur. Modernlik sürekli bir 

değişme, devinim, devrilme ve yenilik sürecini kapsadığı için herhangi bir kimliğin 

mutlak olarak sabitlenmesi mümkün değildir. Bu durum bireylerin dinamik bir biçimde 

kimliklerini yenilemesini gerektirir. Bu hiç şüphesiz gerilimli bir süreçtir ve insanlara 

bir yerlere doğru sürüklendiği, sahici özelliklerini kaybettiği duygusunu verir. 

Kellner’ın belirttiği gibi bunun sonucunda birey bir anomi durumu, dünyada kendini 

hiçbir yere ait hissetmeme gibi çok büyük bir yabancılaşma durumu ile de karşı karşıya 

kalabilir. Bu nedenle, özellikle modern toplumda bireyin çok katmanlı ilişki içinde 

olması kişisel kimliğin belirlenmesinde gerilimleri ortaya çıkarabilir (Özyurt, 2005, 

s.187-188).  

 

Bu noktalar paralelinde kadın/erkek arasındaki toplumsal farklılığı ve güç ilişkisini 

temel alan ataerkil anlayışın, diğer toplumsal kurumlar aracılığıyla modern aile 

yaşamına nasıl uyarlandığı ve bireylerin hem ataerkil, hem modern özellikler içeren 



 
 

 

87 

kimliklerini ve ilişkilerini nasıl biçimlendirdiği sorunsalı iki temel soruyu beraberinde 

getirmektedir:  Bunlar;  

 

1. Bireyler, geleneksel ve modern toplumlarda kendi kişisel kimliklerini nasıl 

kuruyorlar, tanımlıyorlar ve anlamlandırıyorlar?  

2. Bireylerin kimlikleri diğer toplumsal kurumlar tarafından tanımlanan sosyal 

kimliklerle bütünleşip yeniden üretilebiliyor mu? Yoksa kişisel kimlik ve sosyal 

kimlik tanımlamaları bireylerin yaşamlarında gerilimlere mi neden oluyor? Bu 

geleneksel ve modern toplumda nasıl bir fark oluşturuyor? 

 

Bu bağlamda denilebilir ki; modernleşen toplumumuzda ve bugün postmodern olduğu 

ileri sürülen toplumlarda bile kadınlar, diğer toplumsal kurumlarca pekiştirilmeye 

devam eden ataerkil değerleri içselleştirerek, kimliklerinin parçası haline getirmekte, 

kişisel ve sosyal kimliklerini bu doğrultuda biçimlendirmekte ve ataerkil değerlerden 

hemen kurtulamamaktadır. Bu nedenle demokratik ilişkilerin gerçekleşebilmesi ve 

özerk kimliklerin oluşabilmesi için önce aileye sonra diğer toplumsal kurumlara büyük 

görevler düşmektedir (Berkem, 1995, s.164). 

 

2.2.1.4. Kültürel Sermaye: Sosyal Yaşam Alanlarında Kız Çocukları 

 
Hem okul hem de ailedeki sosyalizasyon süreci neticesinde edinilen kültürel sermaye, 

kültürün sınıflar üzerindeki etkisini ve sosyal yapıyla eylem arasındaki ilişkiyi analiz 

etmek üzere kullanılmaktadır. Kültürel sermaye, sınıfsal pozisyonun işaretleyicisi olarak 

önemlidir ve kültürel tavır, tercih ve davranış, yani bir bütün olarak kültürel sermaye, 

kişinin beğenileri yoluyla toplumsal seçimi seferber edecek biçimde ortaya çıkmaktadır. 

Bu bağlamda kültürel sermaye sosyal ayrımın da işaretleyicisidir (Arun, 2008, s.3).  

 

Tam da bu noktada kültürel sermayenin farklı toplumsal yapılarda nasıl ortaya çıktığını 

ve yeniden üretildiğini anlayabilmek için Bourdiue’nun kültürel sermaye kavramını izah 

etmek gerekmektedir. Bourdiue, sosyal yapı ve özgür eylem arasında bir tercih yapmak 

yerine bireyin, belli bir sosyal yapıda kısmen özgür olduğu ve bu yapıyı şekillendirdiği, 

kısmen de yapıyı içselleştirdiği bir sistem geliştirmiştir.  

 



 
 

 

88 

Bourdieu’nun sosyolojisinin kavramsal arka planı sosyal sınıflar ve bu sınıflarla bir 

arada bulunan kültürel biçimlerdir. Bourdieu temelde üretim araçları ile ilişkili Marxist 

sınıf teorisi ile statü gruplarının (yaşam tarzları, zevkler, prestij) ve politikaların (bir 

sınıf kültürünün hakim olması için harcanan örgütlü çabalar) Weberci analizini 

birleştirmektedir. Bu bileşimin merkezini ekonomik kaynaklara sahip olmak 

oluştururken bunun yanı sıra sosyal, kültürel ve sembolik boyutları da içine alan bir 

sermaye kavramı oluşturmuştur. 

 

Bourdieu sermaye kavramını,  toplumsal sınıf ve tabakalaşmaya bakış açısındaki kilit 

noktadan yola çıkarak oluşturmuştur. “Sermaye” kavramı, onun çalışmasında normlar, 

rol beklentileri ve sosyal saygınlığı da içermektedir.  Bourdieu, sermaye kavramından 

yola çıkarak teorik olarak bireylerin konumlandığı sosyal bir evren (sosyal uzam) 

kurgulamıştır. Bu nedenle Bourdieu, amprik olarak gittikçe artan bir aynileşmeye 

rağmen kişilerin yer aldıkları sınıfsal konumlarına bağlı olarak yaşama tarzları 

bakımından farklılıklarını koruduklarını ortaya koymaktadır. Bourdieu’nun 

açıklamasına göre, ekonomik ve kültürel bakımdan üst toplumsal sınıflarda yer alan 

ailelerin yaşam tarzları onların kişisel gelişimlerini etkilemektedir. Buna karşılık alt 

toplumsal sınıflarda ekonomik imkanlar daha sınırlı olduğundan bireylerin seçme 

özgürlükleri ve yaşam tarzları da ekonomik koşullardan etkilenmekte ve kültürel 

sermayelerini biçimlendirmektedir (Bourdieu, 1995, s.20-21).  

 

Bourdieu’ya göre sosyal sınıfların ayrışmasında etkili olan sermaye türü kültürel 

sermayedir. Đlk olarak kültürel sermaye, farklı sosyal sınıflardan ve sosyal sınıf içindeki 

farklı gruplardan gelen çocukların eşit olmayan akademik başarılarını açıklamak için 

benimsenmiştir. Kültürel sermaye kavramıyla Bourdieu, kaynakların eşitsiz dağılımına 

yeni bir boyut ekler. Toplumdaki eşitsizliklerin tek sebebi ekonomik değildir. Bireyler 

kültürel sermayeleri ile de toplumda eşitsiz bir donanıma sahiptir. Kültürel sermaye, 

geniş anlamıyla eğitim –başka bir deyişle, “sosyalleşme”- sürecinde elde edilen birikim 

toplamını dile getiren sermaye türüdür. Kişiler arasındaki enformal yetileri, 

alışkanlıkları, tarzları, dilsel üslupları, eğitimsel özellikleri, zevkleri ve yaşam tarzlarını 

anlatmaktadır (Erdem, 2003, s.116).  

 



 
 

 

89 

Kültürel sermaye, “okul sermayesi” ve aileden kaynaklanan ve aile hayatı içerisinde 

kazanılan nitelikleri ifade eden “kültür sermayesi” olmak üzere ikiye ayrılmıştır. Okul 

sermayesi, kişinin okulda aldığı, eğitimi, kültürel değerleri, alışkanlıkları ve tüm 

bunların diploma gibi belgeler sayesinde somut ve objektif halde bulunmasını ifade 

etmektedir. Aileden gelen sermaye ise kişinin ailesinden kazandığı kültürdür. Đster okul 

sistemi yoluyla elde edilmiş olsun ister aileden devralınmış olsun entelektüel niteliklerin 

toplamına karşılık gelir. Bu sermaye üç biçimde var olabilir: Kalıcı eğilim olarak 

bedene bağlı durumda “içselleştirme” ile meşru kültürel tavırları, tercihleri ve 

davranışları içerir ve sosyalizasyon sürecinde içselleştirilir, (örneğin başkaları 

karşısında rahat konuşma); kültürel meta olarak nesnel durumda “nesnelleştirme” ile, 

kitap, resim, bilgisayar gibi devredilebilir, aktarılabilir ürünleri içerir, (tablo ve eserlere 

sahip olmak gibi); kurumlar tarafından sosyal olarak onaylanmış durumda 

“kurumsallaşma” ile (okul unvanları, diploma ve sertifikalar gibi) (Bourdieu, 1971, 

s.45-79). 

 

Đçselleştirme ile kültürel sermayenin kişi tarafından uyarlanması kastedilmektedir ki bu 

zaman ister. Bu içselleştirmeyi bireyin her seferinde gerçekleştirmesi gerekir ve bizzat 

kendisi tarafından yapılması gerekir. Müze ve operaya zorla götürülen çocuklar kültürel 

sermayeden de pay almış olurlar. Kendileri o müzikle ilgilenmemiş olsalar bile bir kez 

gitmekle burada nasıl davranacaklarını öğrenirler. Bu nedenle “yüksek kültür 

mekânları”na girişte engel oluşturan şey, ekonomik yokluklar değil, duruş, giyim ve 

konuşma şeklinde görünür hale gelen bir aşina olmama, kendini yabancı hissetme 

durumudur (Heacke ve Bourdieu, 1990). 

 

Kültürel sermaye sıklıkla nesnelleştirilir. Bununla kastedilen bir tablonun satın 

alınmasıdır. Nesnelleştirilmiş haliyle kültürel sermayenin ekonomi ile ilgisi büyüktür. 

Belirli bir zenginlik olmadan kültürel sermayenin nesnelleştirilmesi mümkün değildir. 

Kültürel sermayenin üçüncü görünümü ise kurumsallaşmadır. Özellikle eğitim yoluyla 

alınan unvanlar ve derecelerdir (Bourdieu, 1986, s.242-258).  

 

Boudieu’ya göre eğitim yoluyla elde edilen unvan ne kadar yüksek ise kültürel sermaye 

de o kadar yüksektir. Aile geleneği tarafından miras alınır ve geliştirilir. Kültürel 



 
 

 

90 

sermayeye sahiplik belirli bir habitusla (örneğin bir dil veya kıyafet) bağlantılıdır. Bu 

işaretlerin yüksek bir tanıtıcı gücü vardır. Đçe doğru güveni sağlamakta, dışa doğru da 

sınır çizmektedir. 

 

Habitus, Bourdieu tarafından sosyal ve kültürel yeniden üretim süreçlerinin 

açıklanmasında kullanılmıştır. Bu kavram tıp literatüründen, sosyal eyleyenlerin 

toplumsal kökenlerinden ve statülerinden kaynaklanan ‘oluş’ biçimlerini belirtmek 

amacıyla sosyoloji diline taşınmıştır. Bourdieu’ya göre habitus kavramı, her insanın 

yaşam deneyimleri sonucu etrafa taşıdığı kültürel ve kişisel deneyimlerin (konuşma 

biçimleri, görgü kuralları, giyim tarzı, sofra adabı, beden duruşu vb.) oluşturduğu 

birikimin ürünüdür (Erdem, 2003, s.146). 

 

Bourdieu’ya göre eğitim, kültür ve estetik yeterlilikler sadece parasal olanaklarla 

edinilemez, belli yatkınlıklar gerektirir. Yatkınlıklar; algılama, hissetme, yapma, 

düşünme eğilimleri ve tutumlardır. Kazanılmış en eski dolayısıyla en kalıcı 

yatkınlıklardan oluşan birincil habitus aile içerisindeki çocukluk döneminde 

kurulmuştur. Oysa her aile sosyal evrende bir konum işgal eder: Bir eğitim almak, genel 

olarak bir sınıf konumuna bağlı bir eğitim almak demektir; acemilik döneminde var 

olan sosyal ilişkilerin, düşüncelerin, sözlerin, eylemlerin içerisinde ve onlar aracılığıyla 

daha sonraları yeniden üretimini sağlayacak yatkınlıklar kazanmaktır. Eyleyenin hayat 

çizgisinde, birincil habitusun üzerine ikincil habituslar gelip yerleşir ki bunlar arasından 

genellikle aile habitusunun yerini alacak olan ve onu ikiye katlayacak olan okul 

habitusunun özel öneminin altını çizmek gerekir. 

 

Bourdieu kültürel sermayenin eğitime olan etkisini yapmış olduğu çalışmalarla 

desteklemiştir. Ona göre ekonomik ve sosyal açıdan iyi konumlanmış ailelerin çocukları 

kendilerine göre daha elverişsiz ortamdan gelen çocuklardan daha fazla fırsatlara sahip 

görülmektedir. Ailelerin kültürel ve ekonomik sermayeleri, çoğunlukla çocuklarının 

insani sermayelerine –ki bunlar, yetenekler, bilgi ve vasıflardır- yansımaktadır. 

 

Aynı zamanda ailelerin kültürel sermayeleri, bireyin toplumda farklı sosyal çevreler 

içine girmelerine ve sosyal ilişkilerini güçlendirmelerine de katkıda bulunur.  



 
 

 

91 

Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar söz konusu olduğunda Bourdieu’nun 

geliştirdiği sermaye ve habitus kavramlarının önemi ortaya çıkmaktadır. Bu sermayenin 

farklı düzeylerdeki birikimi aynı zamanda bireylerin sosyal konumları ve yaşam 

fırsatları (eğitim, sosyal güvence, iş imkânı, boş zamanlarını değerlendirme, evlilik ve 

arkadaş edinme, kararlara katılma) noktasında da belirleyici olmaktadır. Bireylerin 

sahip olduğu kültürel sermaye onların yaşamları ile ilgili anlam sistemlerini ve bu 

anlam sistemlerini nasıl dönüştürüp kendi yaşamlarına ilişkin stratejik araçlar haline 

getirdiklerini etkilemektedir.   

 

Bourdieu’nun yaklaşımından hareket ettiğimizde ailenin sahip olduğu kültürel 

sermayenin derecesi kız çocuklarının eğitim imkanlarına ulaşıp/ulaşmamalarını 

etkilemektedir. Dolayısıyla kişilerin çevreleriyle düzenli bir iletişim kurabilmelerinde, 

kendilerine ve çevrelerine olan güvenlerinin düzeyinde, toplumsal yaşam alanlarına 

dahil olmalarında, ait oldukları ailenin kültürel sermayesinin etkisi azımsanamayacak 

düzeydedir. Çünkü aile kurumu bir taraftan sosyal bağlar ile kuralların oluşturulmasında 

diğer yandan da üyelerin yaşantılarında ihtiyaç duydukları sosyal iletişim ağlarını 

kurabilmelerine katkıda bulunmaktadır. Ayrıca aile kurumu, kişilerin eğitim aldıkları ilk 

sosyal örgüttür. Bu nedenle ailede alınan ilk eğitimin, hem formal eğitimdeki başarıda 

hem de sosyal ilişkilerin gelişmesinde pozitif anlamda etkili olduğu tespit edilmiştir 

(OECD, 2001, s.45).  

 

Bourdieu kültürel sermayeyi, kişinin okulda aldığı okul sermayesi, eğitimi, kültürel 

değerleri, alışkanlıkları ve tüm bunların diploma gibi belgeler sayesinde somut ve 

objektif halde bulunması olarak ifade ederken aileden gelen sermayeyi ise kişinin 

ailesinden kazandığı, örfler, adetler, gelenekler, görenekler, norm ve değerler bütününü 

oluşturan kültürel birikim olarak ifade etmektedir. Toplumsal dönüşümün, bireysel 

dönüşüm ve gelişimle başlayacağı düşünüldüğünde, bireylerin sahip olacağı daha 

hacimli kültürel sermaye, onların daha elverişli bir dünya yaratmalarına da olanak 

sağlayacaktır (Arun, 2008, s.3). 

 

Kültürel sermaye bağlamında kız çocuklarının eğitim ve meslek seçimlerinde toplumsal 

cinsiyet kalıp yargılarına göre değil de kendi yetenek ve gelecek tasarımlarına göre 



 
 

 

92 

seçim yapabilmeleri ailenin kültürel dokusuna göre farklılaşmaktadır. Kız çocuklarının 

yaşam niteliklerinin geliştirilmesinde en önemli ortam aile olduğu, özellikle geleneksel 

aile yapısında çocukların bakımı, eğitim ve sorumlulukları hep annelere bırakıldığı için 

bu yapıyı korumakta olan az gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerde annelerin ve kız 

çocukların eğitimi sorunu öncelikli bir önem kazanmaktadır. Çünkü annenin eğitim 

düzeyi ailenin refahını yükseltmenin başlıca öğelerinden biri olmaktadır (Arat, 1990, 

s.95).  

 

Henüz bir tarım ülkesi durumunda olan Türkiye’de özellikle kırsal alanlarda kız 

çocuklarının eğitimine erkek çocuklardan daha az önem verilmesi, kız çocuklarının 

çiftçi ailenin yardımcı işgücüne duydukları gereksinmeye, kız çocukların erken yaşta 

evlendirilmeleri ise, çoğunlukla onların bir çeşit yatırım sermayesi olarak görülmelerine 

bağlıdır. Bu nedenle kırsal alanlarda erkek işgücünün kadın işgücüne oranla daha 

geçerli olmasına karşın kadın işgücünün bol bol ve acımasız bir biçimde kullanılması, 

kız çocuklarının eğitimine önem gösterilmemesi onların statüsünü daha da düşürmüştür 

(Arat, 1990, s.97). 

 

Kentlerde kız çocuklarının eğitim imkanları kırsala göre daha fazla çeşitlenmekle 

birlikte karşılaşılan sorun işgücüne katılım açısından imkanların erkeklere göre daha 

sınırlı oluşunu beraberinde getirmiştir. Bununla birlikte kırsal toplumdan kente gelişle 

birlikte eğitim görmemiş ya da az eğitilmiş kadınların işgücünden büyük ölçüde 

koptukları görülmektedir. Bu durum bir ölçüde köyden kente göç eden tarımsal 

işgücünün kentlerde tarım dışı uğraşlara dönüştürülmemesinden ileri gelmektedir 

(Özbay, 1982, s.217).  

 

Kadınlara evlilik ve aile yaşamı ile eğitim ve çalışma yaşamı iki farklı seçenek olarak 

sunulmaktadır. Kadınlar, özellikle kırsal kesimde hem namus anlayışı, hem de aile içi 

rollerin cinsiyetlere göre dağılımı nedeniyle eğitimlerini tamamlayamamakta, 

kendilerini geliştirememekte ve meslek sahibi olma yönünde engellerle 

karşılaşabilmektedir. 

  



 
 

 

93 

Kültürel sermaye içinde değerlendirebileceğimiz bir diğer konu bireylerin toplumda 

kendini ifade etme biçimleridir ve bunlar Bourdieu’nun habitus adını verdiği konuşma 

biçimleri, görgü kuralları ve beden duruşları ile kendini gösterir. Türk aile yapısı içinde, 

aile içi ilişkiler ve örgün okul sistemimizin yapısına baktığımızda ortaya çıkan genel 

tablo özgür ifadenin, yaratıcı yaklaşımların pek fazla yer almadığı ya da özendirilmediği 

yönündedir. Köy ortamında çocuk oyun dışında pek fazla serbest etkinlikte 

bulunmazken hatta gerektiği zaman yetişkinlerin yanında düşüncelerini bile rahatça 

ifade edemezken, şehirde özellikle sosyo-kültürel düzeyi yüksek aile ortamında bu 

konuda daha fazla imkana sahip görünmektedir. Dolayısıyla, ailenin kültürel düzeyi 

yükseldikçe çocuğa kendisini ifade etme konusunda sağlanan imkanlar artmaktadır. Bu 

tür aile ortamlarında çocuk, hem kendi düşüncesini rahatlıkla ifade eder, hem de 

kendisini ifade edebilmek için dilin dışındaki resim, müzik, dans, dramatik oyunlar, 

tiyatro gibi yaratıcı sanatsal etkinlikleri kullanabilme fırsatlarını bulur (Oktay, 1989, 

s.213). 

 

Ailelerin sahip olduğu kültürel sermayenin derecesi, kız çocuklarının yaşamsal fırsatlara 

ulaşmasını etkileyebileceği düşünülmektedir. Bununla birlikte kültürel sermayenin 

kazanılmasında ailenin ekonomik düzeyi de belirleyici olmaktadır.  Bu bağlamda 

yapılan bir araştırmada (Kazgan, 1978, s.157) ailenin gelir düzeyinin kız çocuklarının 

eğitim imkanlarını ve meslek seçimlerini belirlediğini ortaya koymuştur. Bu araştırmaya 

göre, orta ve yüksek gelir düzeyindeki ailelerde kız çocukları daha iyi eğitilip çalışma 

hayatına girerek aile gelirini yükseltme olanağına daha fazla sahip olabilmektedirler. Bu 

kategori kızlar için çalışma imkanları yaratırken aynı zamanda kendi benliğini ifade, 

başarı ve saygınlık kazanma, ev işlerinin tek düzeliğinden kurtularak daha yaratıcı ve 

gerek maddesel gerekse tinsel yönden daha doyurucu bir yaşam alanı 

oluşturabilmelerini sağlamaktadır. Oysa köyde yaşayan kızların yüksek öğrenim 

yaparak bir meslek edinme olasılığı çok daha düşüktür. 

 

Aileden alınan kültürel sermayenin eğitimle pekiştirilmesi kız çocuklarının özel ve 

kamusal alanda güçlenmelerini sağlarken kendi hayatlarını bağımsız sürdürebilecekleri 

iş, meslek, sosyal güvence olanaklarına sahip olmalarını da sağlayabilmektedir.  

 



 
 

 

94 

Bu açıklamalardan yola çıktığımızda bireylerin sosyalleşmesinde, eğitim ve çalışma 

hayatına katılmasında, boş zamanlarını değerlendirmesinde ve karar mekanizmalarına 

katılmalarında kısacası sosyal yaşam alanlarına kavuşmalarında ailenin sosyo-ekonomik 

düzeyi ve kültürel sermayesi belirleyici olmaktadır. Kız çocuklarına atfedilen değerler 

çocuğun ailedeki konumunu etkileyecek yeni yaşam alanlarına ilişkin kanallar 

açabildiği gibi aynı zamanda toplumsal yaşamda da kendine güvenen ve sosyal yaşam 

fırsatlarına ulaşabilecekleri bir toplumsal mobilizasyon imkanı da yaratmış olacaktır.  

 

Bourdieu gibi Weber’de,  yaşamsal fırsatlara ulaşma noktasında sosyal tabakalaşmanın 

belirleyici olduğundan bahseder. Weber (1961, s.182)’e göre bireyler eğitim yoluyla 

dikey sosyal hareketlilik yapabilmekte orta ve üst düzey profesyonel ve yönetimsel 

koşullara ulaşabilmektedir. Bu nedenle Weber’e göre sınıf durumu yaşam şanslarını 

belirleyen bir argüman olarak karşımıza çıkar. 

 

Weber’e (1961, s.183) göre, sınıfsal konumlar, bireyin eğitim, bilgi, beceri ve yetenek 

farklılıklarına bağlı olarak değişkenlik göstermektedir.  Sınıfsal yapının doğurduğu güç 

eşitsizlikleri, farklı yaşam şanslarını ortaya çıkarır. Bireylerin yaşam şansları ve dikey 

hareketlilik fırsatları, endüstri ve modern kent yaşamında sınıfın yapılanma süreci ile 

karşımıza çıkar. Kadınının yaşam fırsatlarından biri olan ve onu sosyal yaşam alanlarına 

ulaştıracak olan eğitim düzeyinin düşüklüğü, ev dışı alanlara özgü aktif bir kimliklenme 

sürecini engelleyerek konumunu önemsizleştirebilmektedir. Statüsü gelişkin kadın, 

sosyo-kültürel, ekonomik ve kamusal alanlarda belirgin bir görünürlük pozisyonuna 

sahip olabilmektedir. Bu düzeyin de, eğitim faktörü ile gerçekleşeceği savunulmaktadır.  

Genel olarak, kadınının eğitim düzeyinin yükselmesiyle toplumda farklı sosyal fırsatlar 

kazanacağı, yapılan çalışmaların (Kazgan, 1978; Arat, 1990) ortak vurgusudur. Bu 

kazanımlar sayesinde, kadınlar kendi sorunlarına çözüm arama yönünde aktif bir tutum 

geliştirirken, özgüven sahibi ve güvenli bir gelecek hedefleyen, kalkınma süreçlerine 

uyumlu, sosyal ve kültürel sermayelerinin kazanımlarıyla yaşam kalitelerinin yükseldiği 

bireyler olarak toplumda bir kimlik edineceklerdir. Bu nedenle sosyal bilimcilerin 

yaşam şanslarına sahip olma konusunda, üzerinde hem fikir oldukları nokta eğitimin 

başat rol oynamasıdır. Sosyal sınıf kökenleri ile karşılaştırıldığında bireylerin eğitim 

yoluyla orta sınıf olarak kabul edilen profesyonel ve yönetimsel konumlara ulaşma 



 
 

 

95 

durumunda bir dikey sosyal hareketlilik gerçekleşmiş olur. Bu konuda yapılmış olan bir 

çalışma da (Savage, 2000, s.73), farklı sosyal sınıf kimliklerine sahip bütün sosyal sınıf 

üyeleri, çok sıkı çalışmanın, iyi eğitimin, yüksek yeteneğin ve güçlü kişiliğin yukarı 

doğru sosyal hareketliliğe yol açtığını ileri sürmüştür. Đngiltere’de 1987’de yapılan 

sosyal tutum araştırmasında bireyler maddi açıdan iyi duruma gelmek ve iş yaşamında 

ilerlemek için en önemli gördüğü faktörleri bu çalışmada şu şekilde sıralamışlardır. 

Bireylerin %72’si eğitime, %84’ü çok sıkı çalışmaya işaret etmişlerdir. Daha alt 

düzeyde ise, “bir şeyi elde etme” ve “başarma tutkusu” yer almaktadır. Bu çalışmada 

dikkati çeken bir diğer husus, zengin bir aileden gelme ve iyi eğitimli anne-babaya sahip 

olmanın yaşamsal şansları etkilemede sınıfsal yapının önemli olduğunu vurgulamasıdır. 

Bir başka deyişle, insanlar eğitimsel kazanımın, çok sıkı çalışmanın ve yeteneğin 

yararına inanmakla birlikte sosyal avantajların değerini inkar etmemektedir.  

 

 Sonuç olarak bu çalışmanın teorik çerçevesi, kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamaları ailenin içinde bulunduğu sosyal,  ekonomik ve kültürel özellikler ile 

ilişkilendirerek saptamayı amaçlamaktır. Çocukların yaşam niteliklerinin artırılıp 

geliştirilmesinde ve sosyal yaşam alanlarına ulaşabilmelerinde aile önemli bir kilit 

noktadır. Aile biriminden başlayıp daha geniş sosyal çevreye doğru giderek, sosyal yapı 

ve değerlerin aile ile etkileşimi ve bu etkileşimin kız çocuklarına yönelik kültürel 

kodları ne şekilde dönüştürdüğü toplumsal araştırmalar için veri kaynağı olmaktadır. Bu 

nedenle kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları tartışırken, bu tanımlamaların 

ortaya çıktığı sosyo-kültürel yapı ve bu yapıyı biçimlendiren ekonomik kaynakların 

varlığı da önem kazanmaktadır. 

 

Aile içindeki işbölümü ve iktidar ilişkileri ile aile bireylerinin kompozisyonu, aileyi 

barındıran toplumun yapısından kaynaklanmaktadır. Aile kimi zaman kaynakların eşit 

paylaşılmadığı, erkeğin kadın üzerinde kontrol sahibi olduğu, gücün eşitsiz bir biçimde 

dağıldığı bir kurum da olabilmektedir. Bu bağlamda, özel alanda ortaya çıkan eşitsiz 

bölünme, içinde bulunulan toplumun yapısından, erkek egemenliğinin 

meşrulaştırılmasından ve toplumdaki ataerkil kurumların egemenliğinden ayrı 

düşünülemez.  

 



 
 

 

96 

Dolayısıyla kişinin içinde bulunduğu sosyo-ekonomik yapı, ailenin demografik yapısı 

(anne-babanın eğitimi, geliri, sahip olduğu çocuk sayısı, yaşadığı sosyal çevre ve almış 

olduğu eğitim) ve kültürel yapı, sosyal yaşam alanlarına ilişkin fırsatları (eğitim, sosyal 

güvence, iş imkânı, boş zamanlarını değerlendirme, evlilik ve arkadaş edinme, kararlara 

katılma) belirler. Aslında bunların hepsi birbiri içine geçmiş karmaşık bir yapı sergiler. 

Đnsanlar yaşamın kendilerine sunduğu seçeneklerden bazılarını ya doğuştan ya da 

sonradan toplum içinde aktif bir rol alarak kazanır.  Her ne kadar ait olduğu sınıfsal 

yapı, ailenin sosyo-ekonomik statüsü ve cinsiyet gibi etmenler bireyin sosyal yaşam 

alanlarına ilişkin yaşamsal fırsatlarını belirliyor olsa da toplumda eşitsiz konumlanma 

içinde olan birey büyük bir mücadele içine girer. Kişinin eğitim, saygınlık, evlilik, 

mesleki başarı gibi alanlarda belli bir yere gelme, belli kaynakları kullanabilme 

konusunda ailede aldığı özerklik ve aile içinde verilen kontrol mekanizmaları bu 

mücadelenin yönünü belirler. Bu nedenle kız çocuklarına aileleri ve toplum tarafından 

yapılan sosyal kimlik tanımlamaları; yaşamlarına ilişkin kararlarda, uygun kararları 

alabilmek için gereken bilgi ve kaynaklara erişebilmelerinde, sosyal yaşamda karşılarına 

çıkabilecek süreç ve koşullara uyum sağlayabilmelerinde ve sorunları çözmelerinde 

etkili olabileceği düşünülmektedir. 

 

Bununla birlikte kız çocuklarının eğitim görmelerinde, meslek seçiminde, boş 

zamanlarını değerlendirmelerinde, karar mekanizmalarına katılmalarında, bir anlamda 

sosyal yaşam alanlarına ulaşmalarında önemli etkenlerden biri olan ailenin sahip olduğu 

sosyal ve ekonomik düzey ile ailenin kültürel sermayesi belirleyici olabilmektedir. 

Buradan yola çıkarak çalışmada, ailenin gündelik yaşam içinde kodlanmış cinsiyet 

rollerini yeniden üreterek kız çocuklarına nasıl ilettiği ve kendisine biçilmiş roller 

karşısında kız çocuklarının sosyal yaşam alanlarına ulaşma konusunda nasıl bir 

mücadele sergiledikleri geleneksel ve modern toplumlar bağlamında karşılaştırmalı 

olarak ele alınacaktır. Özellikle Türk toplumuna ilişkin çözümlemeyi verirken 

geleneksel yapılardaki kadına ilişkin kültürel tanımlamaları belirleyen ataerkil 

ideolojinin toplumsal, kültürel ve ekonomik yapıyı nasıl dönüştürdüğü ve kız 

çocuklarının yaşamlarına ilişkin ne tür engeller oluşturduğu konusu tartışılacaktır. 

Bununla birlikte, cinsiyet rollerinin oluşumunda kültürel kodların önemli bir yeri olduğu 

düşüncesinden hareketle çalışmada bu tanımlamaları biçimlendiren ailenin sosyal, 



 
 

 

97 

kültürel ve ekonomik özellikleri de göz ardı edilemez. Bu nedenle, çalışmada toplumsal 

cinsiyet ve kültürel feminist söylemler, Bourdieu’nun kültürel sermayesine 

eklemlendirilerek analiz edilmeye çalışılacaktır. Kültürel feministlerin vurguladığı gibi, 

toplumsal cinsiyet ayrımı, sosyo-kültürel yapının birey üzerinde kurduğu baskıdan 

doğar ve bunun aşılabilmesi için öncelikli olarak kadınların eğitim hayatına katılması 

gerekir. Kız çocuklarının/kadınların eğitim imkanlarından yararlanabilmesi ise ailenin 

kültürel sermaye birikimine bağlıdır ve bu sermaye bireyin kültürel etkinliklere 

katılımına olanak veren, ona toplumda prestij sağlayan bir kaynak oluşturur.  

 

Özellikle Anadolu’da aileler çocuklarına sosyal, kültürel değerlerden çok ekonomik 

değerleri sunma eğilimindedirler. Bir başka deyişle, sosyal ya da kültürel sermayeden 

daha çok, ekonomik sermaye edinildiği ölçüde ve eğer kültürel sermaye geçerli bir akçe 

olarak değerlendirilebiliyorsa, kişi ve onun eyledikleri önem kazanır. Kendini kurtarma 

şartıyla ve kendini kurtaracak kadar okumak kıymetli olandır (Arun, 2008, s.4). Đşte tam 

bu nedenden dolayı kültürel sermaye toplumsal gelişmenin önemli bir sinyalidir.   

 

Daha öncede belirtildiği gibi, ailenin kültürel dokusu içinde, kız çocuklarının geleceğe 

ilişkin beklentileri ve kontrol edebilecekleri bir yaşam fırsatını kendi elleriyle kurma 

düşüncesi noktasında bir takım gerilimler yaşanabilir. Bununla birlikte aileyi de 

etkileyen toplumsal yapının kız çocuklarına ilişkin yaygın kabulleri ve kültürel kodları 

onların sosyal yaşam alanlarına ulaşmasında bir takım engellerle karşılaşması sorununu 

gündeme getirebilmektedir. Kız çocuklarının eğitim, meslek ve eş seçimi, gibi 

geleceğine ilişkin konularla ilgili karar verme sürecinde yaşadığı gerilim, geleneksel ve 

modern toplumlarda farklı şekillerde kendini hissettirmiştir. Bu niteliği ile birey içinde 

bulunduğu toplumun sosyo-kültürel dokusundan etkilenir. Bu konu ile ilgili yapılmış bir 

çalışmada (Çerik, 2001, s.3), özerklik bilincinin aile içindeki kültürel örüntülerle 

verildiği modern toplumlarda kız çocuklarının daha aktif, özgüven sahibi oldukları ve 

bu anlamda eğitim, meslek seçimi ve evlilik gibi geleceğini etkileyen kararlarda 

belirleyici ve bu kararların sorumluluğunu alabilecek bir yetkinliğe sahip olduğu 

vurgulanmıştır.Yine aynı çalışmada, geleneksel değerlerin hâkim olduğu tarım 

toplumlarında ailenin statükoyu koruma, var olanla yetinme, risk almaktan kaçınma, 

yaşamsal fırsatları değerlendirmekte çekingen bir davranış biçimi geliştirme ve 



 
 

 

98 

toplumsallaşma sürecinde bu değerleri benimseme konusu kız çocuklarının kendi 

yaşamlarını ne şekilde inşa ettiklerini belirlemek açısından önem arz etmektedir.  

 

Denilebilir ki, Türk modernleşme sürecinde kadınların konumlandırılışı ve toplumsal 

yaşamda bir statü edinebilmeleri cinsiyetçi tanımlamalardan, aile içindeki iktidar 

ilişkileri ve toplumsal yapının kadınlara ilişkin geleneksel değer ve tutumlarından 

etkilenmiştir. Özellikle kız çocuklarının toplumdaki kaynaklara ulaşabilme (eğitim, 

meslek edinme, sosyal güvence vb.) ve bu kaynakları kendi hayatlarını kolaylaştırma 

noktasında kullanabilme konusunda farklı engellerle karşılaşmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

99 

III. BÖLÜM 

BULGULAR 

 

Bu çalışmanın bulgular kısmında, araştırmanın problem cümleleri ve amacına uygun 

olarak katılımcılarla yapılan görüşmeler neticesinde kategoriler oluşturulmuştur. 

Araştırmamızda kategorileştirme sürecimiz esas olarak açık, eksen ve seçici kodlama ile 

yapılarak araştırmanın ana kategorilerine ulaşılmıştır. Ana kategoriler Roller, Kültürel 

Tanımlamalar, Gelecek Beklentileri ve Geleceğe Đlişkin Kaygılar şeklinde 

belirlenmiştir. Belirtilen kategorilere, ilişkili kodlar üzerinden ulaşılmıştır. Diğer 

taraftan elde edilen her ana kategori kendi içinde problem cümleleriyle ilişkili olarak 

açıklayıcı alt kategorilerle verilmiştir. 

 

3.1. ROLLER 

 

3.1.1. Kadın ve Erkekten Beklenen Roller 

 

Yaptığımız görüşmelerde kadınlık ve erkekliğe ilişkin yaygın inançların toplum ve aile 

içindeki değerler kümesi bağlamında somut ilişkilere nasıl yansıdığı, nasıl üretildiği kır-

kent bağlamında irdelenmeye çalışılmıştır. Buradan yola çıkarak kentin üç farklı sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kadın ve erkekler ile kırda görüştüğümüz 

kadın ve erkeklere, “toplumumuzda kadın ve erkekten beklenen roller nelerdir?, “ev 

işlerinde ve çocuk bakımında kadın ve erkekten beklenen roller nelerdir?, “ev işlerinde 

nasıl bir işbölümü var” şeklindeki sorularla kadın ve erkek rollerine ilişkin bulgular elde 

edilmeye çalışılmıştır.  

 

3.1.1.1. Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kadından Beklenen Roller 

 

Annelik Rolü 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelere mensup kadınlarla 

yapılan görüşmelerde katılımcı kadınlardan alınan cevapların birleştikleri ortak 

noktalardan biri annelik rolüdür. Bu noktada kadından annelik rolünün en iyi biçimde 



 
 

 

100 

yerine getirilmesi beklenmektedir. Araştırmamıza katılan alt, orta ve üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeydeki kadınların belirttiklerine göre, toplum ve ailede yaygın 

olarak dile getirilen “annelik rolü”, çocuklarını en iyi şekilde hayata hazırlayan, 

çocuklar konusunda eşine sorun taşımayan, eğitim konusunda çocuklarına yardımcı 

olan, özverili, şefkatli ve uzlaşmacı rolü üstlenen bir biçimde tanımlanmıştır. Görüşmeci 

kadınlar, sıklıkla eşlerinin ve çocuklarının kendilerinden annelik rolünü en iyi biçimde 

oynaması gerektiğine yönelik bir beklenti içinde olduklarını dile getirmişlerdir. Bu 

bağlamda aile ve toplumun kadına yüklediği bu sorumluluklar özellikle kentin alt 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan katılımcı kadınlar tarafından kaderci 

söylemlerle dile getirilmiştir. Kaderci olmaları birazda onların toplumsallaşma 

sürecinde edindikleri telkinle ilgili olduğu gibi aynı zamanda bulundukları durumu 

değiştirebilme araç ve imkanlarının sınırlı olması ile de alakalıdır. Yeterli imkanlardan 

yoksun olmak çaresizliği, telkin ise güçsüzlüğü doğurmaktadır. Bu nedenle kadının 

temel rolünün annelik olarak görüldüğü, çocuklarına ve kocasına koşulsuz şartsız 

hizmet etmesi gerektiği yönündeki anlayış kaderci bir düşünceyle birleşince 

katılımcıların ifadelerine şu şekilde yansımıştır: 

“Bizim toplumumuzda kadın hep özverili olan taraf, hep alttan alan taraf 
konumunda. Erkek akşam işten eve gelince kadından kusursuz bir hizmet bekliyor. 
Mesela ben eşim yorgun olduğu için ona ev ve çocuklar konusunda herhangi bir 
sorun taşımamaya çalışıyorum. Kadınların kaderi sanırım ezilmek. Bizim 
toplumumuzda kadın, yemek yapan, ev temizleyen, bulaşık yıkayan, çamaşır, ütü 
gibi işleri yapan biri olarak değerlendiriliyor. Özellikle çalışmıyorsanız bunların 
hepsi sizin göreviniz oluyor. Mesela ben çalışsaydım bu işlerin bir kısmını eşimle 
paylaşırdım. Ama bütün gün evde olunca ister istemez bu hizmeti eşim benden 
bekliyor. Yapmayınca da akşama kadar ne yaptın diye soruyor. Ben de kendime laf 
gelmesin diye bu işleri tek başıma yapmaya çalışıyorum.” (B.A., anne, kent-alt 
grup) 
 
“Bence bizim toplumda kadının en önemli yerine getirmesi gereken rol bir annelik, 
iki iyi bir eş olma. Çocukların bakımı ve sorumlulukları bütünüyle biz kadınların 
üzerinde. Şimdi sorsanız kaç tane baba, çocuğu küçükken altını değiştirmek, 
yemeğini yedirmek, uyutmak işiyle uğraşır. Ya da ne biliyim büyüyünce ona 
arkadaşlık edip dersleri ve sorunlarıyla uğraşır. Çocukların okul ve arkadaşlarıyla 
sorunlarıyla ilgilenen biz kadınlar oluyor genelde. Sadece çocuk hastalandığında 
ya da bir kursa yazılacağında baba kendi görevlerini hatırlıyor. Biz anne olarak 
görevlerimizi yerine getirirken daha çok eşlerimizden değil de anne ya da 
kayınvalidemizden yardım alıyoruz. Yani annelik kadının işi olarak şu zamana 
kadar görülmüş ve böyle görülmeye de devam edecek.” (G.K., anne, kent-orta 
grup) 

 
“Toplumumuzda kadın ve erkekten beklenen roller nelerdir?, “Aile içerisinde kadın ve 

erkekten beklenen roller nelerdir?” şeklindeki problem cümlemize dayanarak yapmış 



 
 

 

101 

olduğumuz analizler ışığında kadın ve erkeklere ilişkin rol tanımlamaları kırda da, 

kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde olduğu gibi birincil olarak 

annelik rolü üzerinden tanımlanmıştır. Kırda yapmış olduğumuz görüşmelerde annelik 

rolü görüşmeci kadınlar tarafından şu şekilde tanımlanmıştır: 

“Kadının en büyük görevi analıktır diye bir söz var ya hani. Aslında öyle. Kadın 
önce anaç olmasıyla, anne olmasıyla bilinir. Sonraki görevleri annelikten sonra 
gelir. Bana göre annelik kadının ailesine, eşine bakışını değiştiriyor. Anne olmak 
kadını daha hassaslaştırıyor, daha merhametli yapıyor. Ama annelik de bizim 
buralarda zor zanaat. Çünkü bir taraftan bağ-bahçe işleri, kışın soba, yakacak 
sıkıntısı, bir de çocukların sorumlulukları tamamen bize kalınca çok zor oluyor. 
Burada erkekler sebze satmak için şehre giderler. Đşleri olmadığında da kahveye 
giderler. Yani çocukların sorumlulukları tamamen biz kadınlara kalır.” (M.Y. 
anne, kır) 
 
“Bizim toplumumuzda kadının annelik rolü çok önemli. Hele ki burada kadın çocuk 
doğurabildiği kadar değer kazanıyor. Ama annelik önemseniyor da babalık hep 
para kazanmak gibi görülüyor. Bizim toplumda çocuğu yetiştiren bence sadece 
anne. Babanın pek bir rolü yok yani. Var diyen de yalan söyler. çünkü akşama 
kadar hele ki çalışmayan bir kadınsanız çocukların her türlü problemiyle siz 
uğraşıyorsunuz. Babalar en son duyuyor. Çocuğa iyiyi de kötüyü de gösteren anne. 
O yüzden annelik çok büyük sorumluluk istiyor bana göre.” (E.Ç. anne, kır)   
 

“Đyi” Bir Eş Olma Rolü 

 

Yaptığımız görüşmelerde kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup 

kadınları tarafından “iyi” bir eş olma rolü; ev işlerinde becerikli olan, bir işte çalışıyor 

olsa bile ev içi sorumlulukları aksatmayan, eşine her anlamda sadık ve ona hizmet eden, 

ailenin tüm yükünü omuzlarına alsa da hiçbir zaman bu konuda eşine sorun taşımayan, 

yeri geldiğinde ev içindeki sorumluluklara ilişkin hesap sorulan, ev içi ve ev dışı 

sorumluluğu üzerine alabilecek kadar aklı her işe yetebilen, erkeği her anlamda 

memnun eden bir anlayışla günlük dilde ifadesini bulmaktadır. Bu konudaki görüşlerini 

anne A.A. şu şekilde aktarmıştır: 

“Ailelerimiz, büyüklerimiz bize bir kadın olarak hep eşimize karşı susmayı, saygılı 
olmayı ve örnek bir eş olmayı öğretti. Eğer “iyi ve örnek” bir eş olursak kocamızın 
da bize karşı sadık olacağı, bize sahip çıkacağı, hatta bizi aldatmayacağı sürekli 
sürekli hatırlatıldı. Özellikle annelerimiz bize susmayı, fedakar olmayı ve aileyi 
birleştirmeyi öğretti. Biz bir köprüyüz aslında. Eşimin ailesi ile kendi ailemi, eşimle 
çocuklarımı, eşimle kendimi dengede tutan köprü benim aslında. Eşim geç saatlere 
kadar çalıştığı için akşam işten yorgun dönüyor. Bana dokunmayın, gürültü 
yapmayın diyor. Sofra hemen hazır olsun her hizmeti anında görülsün istiyor. 
Çocukların bakımını, kendi ailesinin eksiklerini hep ben görüyüm istiyor. Ben de 
eşim işten yorgun geldiği için ona ev ve çocuklar konusunda herhangi bir sorun 
taşımamaya çalışıyorum. Ailesinin eksiklerine koşuyorum. Hafta sonu bir pazar 



 
 

 

102 

günü evde. O gün ev işi yapıp onu rahatsız etmemeye çalışıyorum. Ailecek 
çocuklarla hoşça vakit geçireceğimiz ortamlar hazırlıyorum. Ne biliyim bir pasta, 
börek yapıp oturur onu yeriz, televizyon izleriz. Bir akrabaya gezmeye gideriz, 
bunun gibi şeyler yani. Kadın olarak gerek eşime, eşimin ailesine, gerekse 
çocuklarıma karşı tüm sorumluluklarımı yerine getirdiğimi düşünüyorum.” (A.A., 
anne, kent-alt grup) 
 

“Kadın hasta olsa da, morali bozuk olsa da eşine karşı hep güler yüz göstermekte. 
Mesela benim eşim hep güler yüz bekler, ona güzel yemekler yapıyım, eve 
geldiğinde huzurlu bir ortam bekler yani. O nedenle çok hasta da olsak bunu 
eşimize hissettirmeden her şeye rağmen iyi görünmeye çalışıyoruz. Ama onlar bir 
hasta olsa bizden başında pervane olup onunla ilgilenmemizi istiyorlar. Kadın 
bakımlı olmalı, kadın güler yüz göstermeli, kadın güzel yemekler yapabilmeli ki iyi 
bir eş olsun. Bu isteniyor kadınlardan bence.” (A.T., anne, kent, orta grup) 

 
Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup kadınlarında “iyi” bir eş olma 

rolü alt ve orta düzeydeki gibi geleneksel kadınlık görevleri ile değil kadının maddi 

anlamda sahip olduğu güç ve evin geçiminde üstlendiği katkıyla değerlendirilmektedir. 

Bu konudaki görüşlerini N.P. şu şekilde aktarmıştır: 

“Bence bizim toplumumuzda kadın aklı, tasarrufu, kariyeri ile iyi bir eş olma 
sıfatını kazanıyor. Şöyle ki eğer kadın kariyer sahibi ve maddi anlamda güçlü ve bu 
gücünü eşi için kullanıyorsa o erkek için kadın bana göre “iyi” bir eş olarak 
görülür. Böyle erkekler, eşlerini her ortamda yüceltirler. Şu açıdan da 
düşünülebilir. Eğer kadın eşinin çalışma hayatına yönelik destek oluyorsa, işte 
yükselmesi için ev içinde her türlü koşulları hazırlıyorsa bu da “iyi” eş olma 
anlamına gelir. Mesela benim eşimin şehir dışı görevleri çok oluyor. Şehir dışına 
gidişlerde onun her tür hazırlığı ve en iyi şekilde yolculuğa çıkması için elimden 
geleni yaparım. Aynı şekilde geldiğinde en güzel şekilde karşılarım. Bu eşimin çok 
hoşuna gider ve her ortamda “eşimin hakkı ödenmez” diyerek beni yüceltir.” (N.P. 
anne, kent-üst grup)  

 
Kırsal kesim kadını “iyi” bir eş olma rolünü içinde bulunduğu fiziki, sosyal ve kültürel 

mekanın özelliklerine göre kentteki kadından daha farklı bir şekilde tanımlayıp 

yorumlamıştır. Kırdaki kadın için “iyi” bir eş olma, çocuk doğurabildiği ve tarladaki 

ürünleri ekip biçecek ve hasat zamanı ürünü toplayacak güce sahip olduğu oranda 

mümkündür. Bulgularımıza yansıyan ilginç bir konu, araştırma yaptığımız bölgedeki 

kadınların belirttiklerine göre evlenmeden önce erkek ailesi tarafından kız istenirken 

kızın ev ve tarla işlerinde yeterli bir fiziki güce sahip olmasına özen gösterilirmiş. 

Aktarılanlara göre o bölgede geçim kaynağı bağ ve bahçeden elde edilen ürünü pazarda 

satmak olduğundan kadınların aile içinde ve tarlada çalışabilecek güçte olmaları 

istenmektedir. Kadınların ailedeki bu sorumlulukları, şikayetçi olmadan yerine 



 
 

 

103 

getirebilmeleri eşlerinin gözünde “iyi” bir eş olma durumunu da beraberinde 

getirmektedir. Bu durumu E.Ç. şu sözlerle ifade etmiştir: 

“Buralarda kadının güçlü kuvvetli olması istenir. Hem ev işleri hem tarla işleri 
Herkes kaldıramaz yani. Eğer erkeğin istediği kız şöyle cılız, küçük bişey olunca 
oğlanın anne babası ‘oğlum o zayıf, küçük, onun kendine hayrı olmaz’ derler. Çok 
afedersin sanki bir eşya gibi görürler. O yüzden kızlarıma söylüyorum. Okuyup 
meslek sahibi olun, bizim gibi hamallık yapmayın diye. Biz burda çok yıpranıyoruz. 
Mesela benim kocam bir misafir geleceği zaman gecenin bir yarısı da olsa 
uyutmaz, ertesi güne hazırlık yapmam için iş buyurur durur. Eşime her anlamda 
yardımcı olduğumda onun gözünde benden iyisi yoktur.  Böyle yani.”(E.Ç.anne, 
kır) 

 

Ev Kadınlığı Rolü 

 

Yapmış olduğumuz çalışmada annelik, eşlik ve ev kadınlığı rolleri aynı düzlemde 

birbirini tamamlayan ve birbirine bağlantılı şekilde ifade edilmiş roller olsa da kentte ve 

kırsal kesimdeki görüşülen kadınlar her birinde rollerin kendilerine yüklediği baskın 

sorumluluklardan bahsederler. Örneğin kadının “annelik rolü”,  çocukların 

yetiştirilmesi ve hayata hazırlanması için yerine getirilmesi gereken önemli bir 

görevken, ““iyi” bir eş olma rolü”,  eşini her anlamda destekleyen ve ev içi 

sorumluluklar konusunda eşine sorun taşımayan, fiziki olarak güçlü, maddi anlamda eve 

katkı sağlayan rol çerçevesinde tanımlanmıştır. Ev kadınlığı rolü ise bunların bir devamı 

diyebileceğimiz fakat evlenmemiş kadınları da içine alabilen farklı bir boyutu 

içermektedir. Bu boyut, kadınlar ister evli olsun ister bekar, ister bir işte çalışsın isterse 

çalışmasın ev kadını olma statüsüne ilişkin rollerini öncelikli olarak yerine getirmesi 

noktasında karşımıza çıkar. Bununla birlikte kadının bir işte çalışmıyor olması 

durumunda mesleksel açıdan sorulduğunda kadının mesleği “ev kadını” olarak 

değerlendirilmektedir.  

 

Görüşmeler sırasında genel anlamda “ev kadınlığı” rolü, yemek yapmak, ev 

temizlemek, bulaşık yıkamak, ütü yapmak, aile bütçesine katkıda bulunacak el işleri 

yapmak, çocuklara bakmak, gibi birçok görevi içerecek şekilde tanımlanmaktadır. Bu 

konuya eleştirel bir gözle bakan D.Y. ve A.T. şunları aktarmışlardır: 

“Biz kadınlar geleneksel olarak bize uygun görülen rolleri bir zorunluluk gibi 
yerine getirmeye çalışıyoruz. Aslında anne olmak ya da ev kadını olmak bireyin 
kendi seçimi olabilmeli. Toplumsal dayatmalarla, sen çocuk doğuracaksın ya da 
sen evin tüm işlerinden sorumlu olacaksın gibi bir görev tablosu bireylere 



 
 

 

104 

verilemez. O zaman zaten birey olmaktan çıkar başkalarının denetiminde kuklalara 
döneriz” (D.Y., anne, kent-üst grup)  
 
“Bence toplum ve erkekler bizden evle ilgili hizmetleri yapıyor muyuz yapmıyor 
muyuz bunları bekliyor. Yapıyorsak ne kadar başarılıyız. Yani becerikli bir ev 
kadını mıyız, yoksa beceriksiz, elinden hiçbir iş gelmeyen bir kadın mı? Kimse 
akıllı olduğumuza ya da ne biliyim okuyup okumadığımıza bakmıyor. Bizi 
mutfaktaki marifetlerimizle değerlendiriyorlar.” (A.T., anne, kent-orta grup) 

 
Yapmış olduğumuz görüşmelerde özellikle kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan kadınlar tarafından ev kadınlığı rolünü çalışan kadınların 

bakış açısıyla değerlendiren katılımcılar kendilerini pek de işe yaramayan bir kategori 

olarak görmektedirler. Ev kadınlığının gerek toplumda gerekse ailede eve gelir 

getirmeyen, eğitimsiz ve erkeğe bağımlı olarak değerlendirildiğini belirten alt ve orta 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki katılımcı kadınlar bu durumun kendilerini 

değersizleştirdiğini dile getirmişlerdir. Bunu orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde 

yer alan kadınlardan L.K. şu şekilde açıklamıştır: 

“Ev kadınları çalışmadıkları, eve para getirmedikleri için bana göre bizim 
toplumda değersiz görülüyor. Çalışan kadınların ne biliyim ailede olsun toplumda 
olsun daha çok sözü geçiyor. Evde ne kadar ağır bir iş tempomuz olsa da pek 
önemsenmiyor. Eve geldiklerinde ne güzel yemeğim hazır, ne güzel evim derlenmiş 
toplanmış diyen yok. Ev kadını olarak her şeyden önce bir sosyal güvenceniz yok. 
Ev kadını televizyon izleyen, komşularıyla gün yapan, örgü örüp kendini 
yetiştirememiş eğitimsiz bir kişi olarak değerlendiriliyor.” (L.K. anne, kent-orta 
grup) 

 
Görüşme yaptığımız kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki kadınlar 

ile kırdaki kadınların hemen hemen hepsi kadın rolleri deyince aile ve toplumda ilk 

olarak ev kadınlığı rolünün anlaşıldığı ve bunun bir kadının olmazsa olmaz rolleri 

arasında değerlendirildiğinin altı çizilmişlerdir. Ev kadınlığı rolü, kadının aile içinde, 

evde oynadığı rol olup, kadından evlenmemiş olsa bile, yine de evin bakımı, ev işleri ve 

evin düzeniyle ilgilenmesi beklenir.  Bununla birlikte kadın evli veya bekar, eğitimli 

yada eğitimsiz de olsa yine de ev temizlemek, bulaşık yıkamak, yemek yapmak gibi ev 

kadınlığı rollerini yerine getirmesi gerektiği öğretisiyle yetiştirilmektedir. Kırdaki 

görüştüğümüz kadınlardan E.Ç. ev kadınlığı rolünü şu şekilde yorumlamıştır:  

“Ev kadını olmak bizim gibi eğitimi ve mesleği olmayan kadınların işi. Ben 
küçükken annem bana derdi ki “iyi bir ev kızı” olmalısın. Yemeği, pastayı, böreği 
güzel yapmalısın. Ne biliyim el işlerinde becerikli olmalısın gibi. Bize o zamanlar 
öğretilen buydu yani.  Evlendik, okumadık, bir işe de giremedik ev kadını olduk. 
Ama en zor mesleklerden biri ev kadınlığı.” (E.Ç. anne, kır) 

 



 
 

 

105 

Kentsel alanın alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kadınlarla yapmış 

olduğumuz görüşmelerde katılımcılardan anne A.A.’ya göre kadının çalışmıyor olması 

ve eğitimini devam ettirememesi onun ev kadını olma rolünün daha da pekiştirilmesine 

neden olmaktadır. Alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup kadınlara göre bu 

durum kadını, erkeğin ve toplumun gözünde statüsü düşük bir konuma sürüklemektedir. 

A.A ve E.Ş. bu konudaki düşüncelerini şu şekilde dile getirmişlerdir: 

“Bana göre bizim toplumumuzda kadın olmak çok stresli bir şey. Kendimi 
omuzlarımda koca bir yükü taşıyor gibi hissediyorum. Bence okumadığımız için 
yükümüz daha ağır. Okumuş insanlara önem veriliyor. Yani sınıf atlamış gibi 
davranıyorlar. Đki sınıf var toplumda birinci sınıf okumuş, yani her şeyi bilen. 
Đkinci sınıf okumamış, cahil, hiçbir şey bilmiyor. Okumamışlar hayatta daha çok 
pişmiş halbukisi, daha çok bilgili ve tecrübe sahibiler. Ama okumamış diye onu hep 
küçümsüyorlar. Herkes böyle bir ayrım yapıyor. Hem evde eşi bu ayrımı yapıyor 
hem de toplumda bu ayrım yapılıyor. Düşünmüyorlar ki bu kadın okumamış ama 
hayatta pişmiş, öğrenmiş, eziyet çekmiş, yokluğu, sıkıntıyı görmüş. Ben okumadım 
ama okuyandan daha çok hayat tecrübem var.” (A.A. anne, kent-alt grup) 
 

“Bazen anneme sorarım beni niye dünyaya getirdin diye ya da neden kadın olarak 
dünyaya geldim diye. Çünkü sürekli ağır bir yük taşıyoruz sırtımızda. Mesela ben 
çalışmadım. Aman çocuklar ona buna muhtaç olmasın bir tas çorba önlerine 
konsun diye. Sonra ne oldu. Bir baktım ki eşim süslenip püslenip dışarı işe 
giderken ben pespaye şekilde kendimi harap etmişim. Ayda yılda özel bir şey 
olacakta kendime bakacağım. Saç boyamı evde kendim yaparım. Bir kuaförüm, 
öyle teferruatlı bir alışverişim yoktur. Peki kimin için. Giden benim ömrümden. 
Kimseye bir şey olmamış. Hayatımı anlamsızlaştırmışım. Ev kızı olarak başladığım 
yolda ev kadını olarak ömrümü tüketeceğim yani. Bizim gibiler için kadın olmak 
zor.”(E.Ş. anne, kent-alt grup) 
 

Yaptığımız görüşmelerde ve gözlem notlarına baktığımızda kırsal yapıda 

kadınların/annelerin yoğun bir iş yükünü üstlenmek zorunda oldukları gözlenmiştir. 

Sabahın erken saatlerinde kalkan kadınlar; ekmek yapmak, inekleri ve keçileri sağmak, 

onları süt tankerlerine boşaltıp akşamın alacakaranlığına kadar tarlada ücretsiz aile işçisi 

olarak çalışmak zorunda olduklarından bahsetmişlerdir. Akşam eve döndükten sonra 

yemek hazırlamak, sofra kurmak ve bulaşık yıkamak, çocukların bakımları için gereken 

sorumlulukları yerine getirmek kadınlar açısından hemen hemen günün büyük bir 

kısmını kapsamaktadır. Bu nedenle kadınların ve zaman zaman da erkeklerin 

vurguladıkları, zor olan doğa koşullarına ve yaşam şartlarına maruz kaldıklarıdır. 

 
Araştırma bulgularımıza dayanarak özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde yaşayan ailelere mensup kadınlar ile kırsal alandaki kadınlar tarafından yapmış 

olduğumuz görüşmeler ışığında, cinsiyetin asıl olarak özel alanda tanımlandığı, bu alanın 



 
 

 

106 

aynı zamanda cinsiyetler arasındaki farkın da üretildiği yer olduğu, bu farkın kadın ve 

erkekler tarafından içselleştirildiği bir tabloyu da görmekteyiz. Bu tablo katılımcıların 

sözlerine ve davranışlarına yansımaktadır. Buradan yola çıktığımızda gerek kentin alt ve 

orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki görüşme yaptığımız kadınlar gerekse 

kırdaki kadınlar açısından genel olarak aile içinde işbölümü olması gerektiği, eş ve 

çocuklarından bu konuda destek almak, üzerlerindeki iş yükünü hafifletmek için 

eşlerinden yardım almak istedikleri, eşlerinin empati kurmalarını bekledikleri özellikle 

vurgulanmıştır. Diğer taraftan alt grupta ve kırsal kesimde geleneksel değerlerle yetişen 

kadınlar her ne kadar eşitlik olmasından yana bir duruş sergileseler de ev işlerinin kadına 

ait olması gerektiğini belirterek diyalektik bir söylem geliştirmektedirler. Görüşme 

yaptığımız kadınlar, bunda eğitim görmemeleri ve çalışmıyor olmalarının birinci 

derecede etkili olduğunun da altını çizmektedirler. Özellikle alt sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan kadınlar ile kırdaki kadınların ortak değindikleri konu ataerkil 

zihniyet kalıplarının bir önceki kuşaktan devralındığı ve yeniden üretilerek gelecek 

nesillere aktarıldığı yönündedir. Bu konudaki görüşlerini katılımcılar şu şekilde 

değerlendirmişlerdir: 

“Kadın olarak kendimi ezik görüyorum. Bir eğitimim yok, bir işte çalışmıyorum. 
Benim yaptığım ve bildiğim tek şey bulaşık-çamaşır yıkamak, ev süpürmek, yemek 
yapmak, çocuk bakmak, bu yani. Çalışsaydık bizimde söz söylemeye, kocamıza 
karşı çıkmaya, haklarımızı savunmaya gücümüz olurdu. Güçte bu devirde para 
bence.Paran varsa sözün geçiyor, yoksa susup şöyle bir kenarda oturman 
isteniyor. Evde çalıştığımız görülmüyor. Mesela biz salça yaparız, tarhana, turşu 
yaparız, bütçeye katkıdır bu aslında. Dışarıdan pahalıya almak yerine kendimiz 
evde yapar bütün kış onu yeriz. Yerlerken demezler bu nasıl emeklerden çıktı geldi. 
Erkekler dışarda çalışır da eve para getirirler ya onların ki iştir. Çünkü ayın 
başında ellerinde sayacakları paraları vardır. Bu yüzden bizim gibi toplumlarda 
kadın evin her türlü sorumluluğunu alacak, kocası işten geldiğinde onun her 
hizmetini görecek, nazını çekecek başka ne olsun. Kadın olmak çok zor... Bir de 
geleneklerimize, törelerimize bakarsanız erkeğe öyle ev işleri, çocuk bakımı 
verilecek bir kültürle yetişmedik biz. Annem hep derdi ki o senin kocan onu hoş 
tutacaksın, öyle herşeyi sorun yapmayacaksın, o iki söylerse sen bir söyleyeceksin. 
Biz annelerimizden böyle gördük, böyle işittik. Ben ne kadar eşitlik desem de benim 
aldığım kültürde kocama evi süpürtmek, ne biliyim bulaşıkları yıkatıp cam 
sildirmek yoktur."(E.Ş. anne, kent-alt grup) 
 
“Ev kadını olmak biz kadınların hem görevi hem kaderi. Kadın olduysak bu 
sorumlulukları da bileceğiz. Yok ben yapmak istemiyorum demek gibi bir söz 
söylemekte saçma olur. Sonuçta çocukları besleyecek, yemekleri yapacak, salça, 
ekmek yapmak kadınların işi. Bunun başka bir yolu yok yani.” (A.Z. anne, kır) 

 



 
 

 

107 

Hizmetçi Olma Rolü 

 

Kentteki kadının bakış açısından değerlendirildiğinde, üst ile orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeye mensup kadınlar açısından değil fakat alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki kadınlar tarafından hem aile hem de toplum içinde sadece ev içine 

“hapsedilmiş” olan kadının sosyal yaşam alanlarına katılmak adına haklarının 

görmezden gelindiği ve kadına daha çok “hizmetçi olma” rolünün verildiği 

belirtilmektedir. Bu konudaki görüşlerini anne E.Ş. şöyle özetlemektedir: 

“Kadınlar bana göre hem ailede hem toplumumuzda hizmetçi gibi görülüyor. 
Çünkü kadın yıkayacak, pişirecek, çocuk doğuracak, bir de erkek çocuk doğurması 
da özellikle bizim oralarda çok önemli. Kadınlar için güzel bir kolaylık ne biliyim 
sen de insansın, senin de ailede hakların var diyen bir Allah’ın kulu görmedim 
çevremde. Sürekli vermen isteniyor. Kimse senin de isteklerin olabileceğini 
düşünmüyor. Đsteklerimizi söylediğimizde de ağzımızın payını alıyoruz. Bizim 
kaderimizde payımıza düşen hamallık bence.” (E.Ş. anne, kent-alt grup) 
 
“Bence kadından ve erkekten beklenen roller demek yerine sadece kadından 
beklenen roller demek daha doğru olacak. Çünkü bizim toplumumuzda daha çok 
kadın, ev içi ve zaman zaman da ev dışı sorumluluğu ve bu sorumluluğun yerine 
getirilip getirilmemesi noktasında toplumsal denetime maruz kalıyor. Erkek için 
biçilen roller kadınınki kadar ağır değil. Evin hemen hemen tüm sorumluluğu, 
çocukların yetiştirilmesi ve bakımı, ev işleri, erkeğin memnun edilmesi genel 
anlamda kadına biçilen roller. Aslında bir nevi ev içi ve ev dışında her işin 
üstesinden gelebilecek erkeklerin deyimiyle ‘aklı her işe yetebilen becerikli kadın’ 
olması da isteniyor. ” (N.A. anne, kent-üst sınıf) 

 
Yapılan görüşmelerde kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup 

kadınlar tarafından vurgulanan önemli bir konu da kadın ister bir işte çalışsın ya da 

çalışmasın cinsiyetine ilişkin rol tanımlamalarını her zaman yerine getirmek zorunda 

olduğudur. Bunu katılımcılardan G.K. şu şekilde dile getirmiştir: 

“Ben çalışan bir kadınım. Ama bu bana kadın olarak bir avantaj sağlamıyor 
mesela. Yani çalışan kadın olmaktan ziyade sadece “kadın” yanım daha ön plana 
çıkarılıyor. Đşteki zorluklar ve başarı hiç gündeme getirilmiyor. Toplumun aileye 
bakışından ziyade ben erkeğin kadına bakışından bahsetmek istiyorum. Aslında 
toplum bence erkeklerin beklentilerini bize veriyor. Aynı şekilde ailede öyle. 
Ataerkil bir yapıdan geldiğimiz için erkeklerin istekleri onlara göre her şeyden 
önemli. Ben işten eve geç geldiğimde veya yemek yapmadığımda eşim o gün işte 
yaşadığım zorlukların hiçbirini merak etmeden bana söylenmeye başlıyor. Sanki 
her zaman evi ihmal ediyormuşum ve hiçbir iş yapmıyormuşum gibi.” (G.K. anne, 
kent-orta grup) 

 
Kırda ise hizmetçi olma rolü; eşine, akrabalık ve komşularla ilişkilerinin 

düzenlenmesine kadar varan geniş bir yelpazeyi içermektedir. Kırda yaşayan kadınlar 



 
 

 

108 

zaman zaman eşinin ailesinin ev içi sorumluluklarını da üstlenmek zorunda kaldıklarını 

ve bu durumun kendileri için yıpratıcı olduğunu dile getirmişlerdir. Bu yüzden kırsal 

bölgedeki birincil ilişkiler kadınlar açısından zaman zaman dezavantaj olarak 

görülmektedir. Bununla birlikte kayınvalide ve kayınpederle aynı evde yaşıyor olması 

kadınlar açısından hizmet etme rolünü daha da farklı boyutlara taşımaktadır. Kırda 

yaptığımız görüşmelerde kayınvalide ve kayınpederi ile yaşayan A.Z. şunları 

aktarmıştır: 

“Ben yıllardır kaynanam ve kayınbabamla birlikte oturuyorum. Bana zaten 
bildiğim işleri sürekli hatırlatması, evdeki o kadar nüfusa rağmen benden güler yüz 
beklemesi, yemeğin hazırlanmasından, önlerine kadar konması hep bana ait. 
Kızımda yardım ediyor. Ama o çocuk bizim gibi tahammülü yok. Böyle bütün gün 
onların etrafında ne isterlerse yapmak zorunda kaldığım için kendimi bir hizmetçi, 
bir köle gibi görüyorum dersem abartmış olmam yani.”  (A.Z. anne, kır) 
 
“Eşim bazen benden akrabalarının da yardımına koşmamı istiyor. Sanki beni öyle 
işi gücü olmayan, değersiz gibi biri görüyor. Oysa ki benim ailemin sorumlulukları 
zaten bana çok geliyor. Bir de bir başkasının işlerinin peşinde koşmaktan 
yıprandım. Herkes beni 40 yaşlarında sanıyor. Halbuki ben 32 yaşındayım.” (M.Y. 
anne, kır) 

 
Kadına ilişkin “hizmetçi olma rolü”, kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki ailelerde eşine ve çocuklarına geleneksel roller çerçevesinde hizmet etmesi 

olarak değerlendirilirken kırsal yapıda buna geniş aile çevresi de eklenmektedir. Bu 

durum kırsal toplumsal yapıdaki görüşülen kadınların söylemine göre, kendi 

yaşamlarına ilişkin yabancılaşma sorununu da gündeme getirmiştir. Çünkü kırdaki 

görüşülen kadınlar kurdukları ailenin aslında kendi ailesi olmadığını, hayatının birileri 

tarafından yönetildiğini, kendilerine bu hayat içinde sadece hizmet etme rolü verildiğini 

ve bu durumun kendilerini değersizleştirdiğini vurgulamışlardır.  

 

Đtaatkar ve Fedakar Kadın Olma Rolü 

 

Kentteki kadının bakış açısıyla değerlendirildiğinde alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeye mensup ailelerde kadınlarla yapmış olduğumuz görüşmeler esnasında 

toplumsal cinsiyet ideolojisiyle bağlantılı olarak aile ve toplumsal ilişkilerde kadından 

“itaatkar ve fedakar” kadın, anne ve eş olma rolünü yerine getirmesi bir “ödev” olarak 

beklenmektedir. Kadınların söylemlerinde bu durum, kendilerinin yaşam alanlarından 

uzaklaştırılmalarına ve pasifize edilmelerine neden olarak gösterilirken, yaşamlarına 



 
 

 

109 

ilişkin kaderciliği de beslediği noktası vurgulanmaktadır. Anneler/kadınlar, toplumdaki 

sosyo-kültürel yapının kendilerine yumuşak, boyun eğici, fedakar, şefkatli, birleştirici, 

sadık ve aileye yönelik olma adına birçok sorumluluklar yüklediğini dile getirmişlerdir. 

Anne A.A. bu durumu şu şekilde açıklar:  

“Çocuklarımı iyi yetiştirebilmek için elimden gelen tüm özveriyi gösteriyorum. 
Elimden geldiği kadar gerek eşim ve gerekse çocuklarımın her zaman arkasında 
olacağım. Ama şu da bir gerçek ki benim için çocuklar ön planda. Yani annelik 
görevlerim eş olmaktan ve gelin olmaktan önce gelir.” (A.A.,anne, kent,alt grup) 

“Eşim ve çocuklarım benden hep fedakarlık istiyorlar. Ama bilmiyorlar ki bu beni 
çok yıpratıyor. Bakın erken yaşta saçlarım beyazladı. Hep bir yerlere yetişmeye 
çalışmaktan, herkesi memnun etmekten kendi hayatımı yaşayamadım. Bunu eşime 
söylediğimde de anne ve kadın olmak kolay değil diyor. Yani yapmak zorunda 
olduğum bir iş gibi görüyor yani. Bu beni daha çok sinirlendiriyor.” (A.T., anne, 
kent-orta grup) 

Kadınlar gerek eşleri ile gerekse çocukları ile olan ilişkilerinde hep fedakar ve itaatkar 

olma yönünde bir baskıyı yaşadıklarını ve bu durumun sosyal yaşam alanlarına çıkma 

konusunda engelleri de beraberinde getirdiğini ifade etmişlerdir.  

Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine doğru gidildikçe kadının eğitim 

düzeyinin yükselmesi ve meslek sahibi olması itaatkarlık ya da kadının koşulsuz şartsız 

eşine boyun eğmesi durumunu ortadan kaldırmaktadır. Çünkü itaatkarlığa neden olan 

en temel sebep kadının ekonomik bağımsızlığının olmamasıdır.  

Kentte olduğu gibi kırda da kadına, özellikle eşine ve çocuklarına karşı hep alttan alan 

ve idare eden birey olma rolü verilmiştir. Böyle bir bakış açısı kadını karşı çıkmamaya 

ve her şeyi olduğu gibi kabullenmeye götürmüştür. Bu durumu kırda görüştüğümüz 

kadınlar şu şekilde açıklar: 

“…Annem bana hep der ki kocan sinirlendiğinde onun karşısına çıkma, onu 
sakinleştirmek için sus. O yüzden eşim mesela çocuklarla ilgili bir duruma 
sinirlendiğinde ben pek karşılık vermem. Biz kadınlar eğer bunu yapmazsak bir 
aile ortamını kendi elimizle yıkmış oluruz. Eğer ben desem ki ben evin her işini 
yapıyorum, o zaman onun erkeklik gururunu yıkmış olurum. Bir de eşime karşı 
diklenirsem bu işi de sen yap diye ortama iyice bir tatsızlık girer, ortamı germiş 
olurum. Ben biraz daha uzatsam Allah korusun ayrılığa kadar gider bu mesele. 
Ben her zaman düşünürüm bunu yani. En iyisi susmak…” (M.Y. anne,kır)  

“Biz kadınlara düşen en önemli görev susmak ve çenemizi tutmak Bunu da 
korkumuzdan yapıyoruz. Evlenmeden önce anne babamız, evlendikten sonra da 



 
 

 

110 

kocamız sindirmiş bizi. Bize de katlanmak ve boyun eğmek kalmış.” (E.Ç. anne, 
kır) 

 

Namusun Temsilcisi Olma Rolü 

 

Yapılan görüşmeler ve gözlem notlarına baktığımızda annelik, “iyi” bir eş olma, 

hizmetçi olma, itaatkar ve fedakar olma rolleri kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde ve kırdaki kadınlar tarafından farklılık göstermezken namus 

konusunda farklı yaklaşımlar ortaya konmuştur.  

 

Yapmış olduğumuz araştırmadan elde ettiğimiz bulgulara göre, dikkat çekici nokta orta 

ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup kadınlarda namus vurgusu alt 

gruptakilere göre daha yoğun bir şekilde dile getirilmektedir. Bir başka ifadeyle, alt 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup kadınlardan çok orta ve üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeydeki kadınlar tarafından “kadından namuslu olması 

beklenir”, “kadın namusun temsilcisidir”, “ailenin ve eşinin adına leke gelmemesi için 

kadın namusunu korumalıdır” şeklinde verilen cevaplar dikkat çekicidir. Orta ve üst 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki kadınların belirttiklerine göre namus, kadının 

giyiminden oturup kalkmasına, davranışlarından konuşmasına kadar her anlamda bir 

denetimi de gerekli kılmaktadır. Bunu katılımcılar şu şekilde açıklamaktadırlar: 

 
“Gerek toplumumuzda gerekse ailede kadından önce namuslu olması bekleniyor. 
Bir adın çıkmaya görsün, hiçbir şey yapmasan da giden daha geri gelmez.” (L.K., 
anne, kent- orta grup)  
 
“Kadınlardan çok şey bekleniyor. Çocukların yetiştirilmesi, geleceğe hazırlanması, 
iyi bir anne olmak, iyi bir eş olmak en çok bunlar bekleniyor. Bir de kadının 
namusunu koruması. Çünkü kadının namusu hem erkeğin hem de ailenin namusu 
demek. Mesela ben görücü usulüyle evlendim. Yani ailelerimiz tanıştırdı bizi. 
Severek evlenmedim ben. Sanırım annem bu isteksizliğimi görmüş olacak ki bana 
bir nasihat verdi. Dedi ki kızım hiçbir zaman ne kocanın ne de bizim başımızı yere 
eğme, adına leke getirme. Şimdi daha iyi anlıyorum annemin ne demek istediğini. 
Çünkü benim de bir kızım var ve onun için endişeleniyorum. Kızıma güveniyorum 
elbette ama özellikle bu son dönemlerde gençlik çok dejenere oldu. Gençlerde 
yasaklanan şeylere karşı bir merak var ve bu meraklarını bir şekilde yaşayarak 
gidermeye çalışıyorlar. Bizim kuşağın bize öğrettiği en önemli şey ailenin kutsal 
olmasıydı. Bana göre kutsal olanın öyle kolay kolay kirletilmesi doğru değil.” 
(A.T., anne kent- orta grup) 
 



 
 

 

111 

Orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelere mensup kadınlarla yapılan bir 

görüşme ve gözlem sırasında anne G.K.’nın kızına otururken tişörtünün yakasını 

toplaması gerektiğini sürekli hatırlatması bu konuya örnek verilebilir. Ayrıca anne 

G.K.’nın görüşme sırasında dışarı çıkmak için kendisinden izin alan kızına daha kapalı 

kıyafetler giymesi hususunda uyarıda bulunduğu gözlenmiştir. Bir anlamda anne 

tarafından kızının bedenin denetimi söz konusudur. Bu konuda bir açıklama gereği 

hisseden G.K. bize dönerek şunları iletmiştir: 

“Cadde kenarında oturuyoruz. Şimdi dışarı çıktığında yetişkin çocuklar da 
oralarda olabilir. Kızım gösterişli, beyaz tenli, al benisi var yani. Ne olur ne olmaz. 
Kandırırlar, o da çocuk nihayetinde şeytan şerine uyabilir. Ben bu yaptığımla 
kızıma korunması gerektiğini öğretiyorum. Aslında şu da bir gerçek ki erkeğin de 
önemli namuslu olması ama bizim toplumumuzda erkeğin namusuna kimse bir şey 
söylemiyor. Ama biz kadınlar karalanıyoruz, toplumdan aileden dışlanıyoruz. 
Vebalı gibi görüyorlar bizi. Karşımızdakinin suçlu olabileceğini hiç 
düşünmüyorlar. Tek suçlu biz kadınlarız ne acıdır ki. Kısacası hem mağduruz, hem 
de suçlu.” (G.K., anne kent-orta grup)  

 
Görüşmelerimiz sırasında dikkat çeken bir başka nokta ise kadının namusunun 

korunması yalnızca ev dışında değil, ev içinde de önemli görüldüğü yönündedir. Diğer 

bir ifadeyle namus konusu sadece dışarıda değil, aile üyeleri ve akrabalarının yanında 

da önemli görülmektedir. Bunu anne A.T. şu şekilde dile getirmiştir: 

“…Size bir şey anlatıyım. Bir erkek akraba geldiğinde ben kızımı kendi yatağıma 
alırım. Yanımda yatar, odasında yatırmam. Olur ya şeytan dürter kalkar gider 
kızımın başına. O yüzden eşim kızımın odasında yatar o günlük; ben de kızımı 
yanıma alırım. Belki ben kızımın psikolojisini bozuyor olabilirim. Erkeklere karşı 
güvenini azaltıyor olabilirim. Ama kızımda şunu anlamalı ki ben bunu sadece onun 
güvenliği için yapıyorum. Ben kızımın güvenliğini sağlamak zorundayım, özellikle 
de tam ergenlik çağındayken. Ben, kızım yaşlarındayken erkeklere hiç güvenim 
olmazdı. Ailem öğretti bana da bunu. Babam derdi ki kızım kardeşin de olsa 
odanın kapısını kitle. Öyle tam kilitleme, yarım kitle ki açılmasın, tam kilitlersen 
açılır derdi.  Đnsan kardeşine güvenmez mi tabiki güvenir. Ama durumun 
ciddiyetini göstermek için söylenmiş bir söz bu yani. Beni sağlama alırdı babam, 
kendide rahat uyurdu. Ben de babamın yaptığı gibi kızımı sağlama alıyorum. Ne 
olur ne olmaz, işimi sağlama almak için yanıma alır, rahatça uyurum.”(A.T., anne 
kent-orta grup) 

 
 Kadına ilişkin namus kavramının ve davranış boyutundaki yansımalarının gerek özel 

gerekse kamusal alanda bir denetimi içinde barındırdığını ve bunun sürekli toplum ve 

aile tarafından üretilerek kız çocuklarına öğretildiğini belirten S.E. bunun kız çocukları 

açısından doğabilecek olumsuz yanlarını annelerin görmediğine ilişkin bir uyarıda 

bulunur ve bu konudaki düşüncelerini şu şekilde aktarır: 



 
 

 

112 

“Kadın hem meslek hayatında hem de özel hayatında bir oto-kontrol sistemi 
geliştirmek durumunda. Otururken, kalkarken, yürürken, konuşurken hep 
hanımefendiliğini korumak zorunda. Đşin bir de namus boyutu var ki, zaten biraz 
önce belirttiğim hanımefendilik kriterleri biraz da bu namus kavramının içini 
dolduran şeyler, bu kriterler sadece kadına atfediliyor. Her ne kadar biz eğitimli 
aileler bunları  bir tabu olarak kabul ediyorsak ta yine de bu konuda Türk toplumu 
olarak henüz tabularımızı yıkmış değiliz. Bekaret hala önemli bir konu, kadının 
namuslu bir şekilde yaşamını devam ettirmesi ve özellikle kız çocukları 
yetiştirilirken namusun öncelikli olarak kızlarımıza hatırlatmamız belki de 
toplumun bir dayatması. Kızlarımıza ikili ilişkiler kurması ve bunu en sağlıklı bir 
şekilde sürdürmeleri için özgüven vermiyoruz. Onlara verdiğimiz tek şey 
kendilerini dış dünyaya karşı sürekli korumaları gerektiği. Hal böyle olunca da 
sürekli temkin ve tedirginlikle yaşamını devam ettirmeye çalışan sorunlu bireyler 
yetiştiriyoruz.” (D.Y., anne, kent-üst sınıf) 

 
Bütün bu söylenenlerin yanında medyanın kadına ve kız çocuklarına ilişkin cinsel 

istismar konusunu sürekli gündeme getirmesi de ailelerin kız çocuklarını koruması 

gerektiği fikrini pekiştirmiştir. Namusun sadece kız çocukları ve kadınlar üzerinden 

tanımlanması, kadın ve kız çocuklarının gerek davranışları gerekse giyimleriyle 

bedenlerinin denetimini sağlanmak zorunda oldukları alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeye mensup görüşmeci kadınlar tarafından dile getirilen ortak konulardır. 

“……Akşama kadar televizyonlarda duymuyor muyuz şöyle yapmışlar kızlara, 
böyle yapmışlar diye. Televizyonlarda neden o kadar fazla namus cinayetleri ile 
ilgili haberler var. Daha 14 yaşındaki kız çocukları öldürülüyor. Bu haberleri de 
duyunca korkuyoruz haliyle. Mesela kızımı bir arkadaşıma gönderdiğimde o gelene 
kadar iş yapamıyorum. Acaba başına bir iş gelir mi, göndermese miydim diye 
düşünüyorum. Kızımın namusunu düşünmek zorundayım, o daha ergenlik 
döneminde, tam yanlışlar yapacak çağları onların. Ne olur ne olmaz akşama kadar 
televizyonlarda izliyoruz. Ben kızımın arkadaşlarıyla akşam dışarı çıkmasına izin 
vermiyorum. Giyimini de çok serbest bırakmıyorum. Maalesef kız çocuğuna sahip 
olmak çok zor. Kadın olmak çok zor. Gazetelerde, reklamlarda, dizilerde kadın dış 
görünüşüyle teşhir ediliyor. Sonra tecavüz ve kaçırma olayları arttı diye haber 
yayınlanıyor. Bence bu zemini görsel medya hazırlıyor.” (L.K., anne, kent orta 
grup) 

Namusa yüklenen anlam ve atfedilen değer kentte olduğu gibi kırda da kadın açısından 

önemli bir yere sahiptir. Görüşme yaptığımız kırsal toplumsal yapıda kadının namuslu 

olması, ailenin istediği kişiyle evlilik yapması ve bu evliliği her şeye rağmen 

sürdürmesi, ailenin hatta yörenin namusu olarak görülmektedir. Erkek sorumlu olduğu 

kadınların (anne, eş, kızı, kız kardeşi) namusunu korumalıdır anlayışı satır aralarında 

katılımcılar tarafından sürekli vurgulanmaktadır. Bu konuda anne A.Z. şunları aktarır: 

“Sadece bizim buralarda değil bizim ülkemizde kadının namusu her şeyden önce 
gelir. Erkek hem kendi ailesindeki kadınların namusunu korumak ister. Çünkü 



 
 

 

113 

kadının namusu onların şerefi ve onurudur. Kadın erkeğin helalidir. O yüzden bir 
kadının başka biriyle kaçması, başka birine gönül vermesi demek buralardan 
gitmesi demektir. Kimse barındırmaz. Çocuklarımıza kadınlarımıza kötü örnek olur 
diye düşünülür.” (A.Z., anne, kır) 

Dolayısıyla namus konusu sadece kentte değil aynı zamanda kırda da kadınlardan 

istenen asli görevlerden biridir. Erkeğin yapacağı çapkınlık elinin kiri iken kadının bu 

şekilde bir davranışı onun namusunu yitirmesi demektir. Kır ve kent fark etmeksizin 

görüşmelerde kadının namusunu korumasının toplum tarafından kendisine gösterilen 

saygınlığında bir ölçütü olduğu katılımcılar tarafından sürekli vurgulanmıştır. 

 

Maddi Kaynakları Kullanabilme ve Kontrol Edebilme Rolü 

 

Kentin özellikle üst ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup ailelerinde 

kadına, eş tarafından sahip olunan maddi kaynakları kullanabilme ve kontrol edebilme 

rolü verilmiştir. Özellikle “yuvayı yapan dişi kuştur” söyleminden yola çıkarak üst 

gruptaki kadınlar, eşlerinin kendilerine aylık kazançlarını verdiklerini ve bunun 

idaresinin de kendi ellerinde olduğunu vurgulamışlardır. Bir anlamda bu gruptaki 

erkekler tarafından kadın, tasarruf eden, artıran ve sahip olunan kaynağı biriktiren bir 

birey olarak görülmektedir. Böyle bir bakış açısı onların ekonomik ve dolayısıyla 

sosyal kararlarda da söz sahibi olduğunu gösterir bir durumdur. Bu, kentte yaşayan üst 

ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup kadınlar tarafından şu şekilde dile 

getirilmiştir: 

“Bizde eve bir eşya alınacağı zaman eşim bana sen bak, beğen, uygun olan hangisi 
ise alırız der. Bana güvenir. Đyi pazarlık yaptığım için, kaliteli ama uygun fiyatlara 
ihtiyacımız olan şeyi aldığım için evdeki bu tür kararlar genelde bana aittir. Aynı 
zamanda bankaya para yatırılacağı ya da aylık harcamaları hangi ihtiyacımıza 
ayıracağımız konusunu genelde benim kararlarıma ve kontrolüme bırakır. Ben de 
bu konuda üzerime düşen vazifeyi en layıkıyla yaparım. Bu konuda kendime 
güveniyorum.” (N.A. anne, kent-üst sınıf) 

“Eşim maaşını aldığı zaman bana verir. Ben de onu evin ihtiyaçları ve çocukların 
okul masraflarına harcarım. Bir kısmını da tasarruf amaçlı bankaya yatırırım. 
Eşim bu konuda bana güvenir. Güvendiği için de hiç sormaz bu para nereye 
gidiyor diye. Bilir ki bu parayı ben çok iyi değerlendirmişimdir. Bence bir evi ev 
haline getiren kadındır. Çünkü her ne kadar bir işte çalışıyor olsak da mutfak ve ev 
işleri ile çocukların bakımı ve ihtiyaçları hep biz kadınların kontrolündedir. O 
yüzden erkekler akıllı ve tasarruf eden, evini çekip çevirecek güçlü kadınlara 
ihtiyaç duyarlar.” (G.K., anne, kent-orta grup) 



 
 

 

114 

Buna karşılık kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerinde ve kırda 

gerek maddi gerekse sosyal konularda herhangi bir tasarruf yetkisine sahip olmayan 

kadınlar bu tür konularda söz sahibi olamamalarının nedenini eğitimsiz olmalarıyla 

ilişkilendirmektedirler. Günlük alışverişten dayanıklı tüketim mallarına kadar kadın 

daha çok talep eden, erkek ise karar veren ve kararı uygulayan konumundadır. Bu 

durumu katılımcı kadınlar şu şekilde açıklamışlardır: 

“Ben çalışmadığım ve eğitimim olmadığı için eşim bana maddi konularda pek söz 
hakkı tanımaz. Benim bu işlere kafamın çalışmadığını söyler. Ben de diretmem 
illaki benim de sözüm geçsin diye. Kendi düşünecek. Bizim buralarda bir söz 
vardır. Yiyen değil, doğrayan bilir diye. Ben artırıyorum, paylaştırıyorum, 
yetiştiriyorum. Asıl zor olan da o değil mi? Evi ev yapan biz kadınlarız bence. 
Okumasak da bir tecrübemiz var yani. Belki de okumuş kadınlardan daha fazla bir 
tecrübeye sahibiz. Ama maalesef erkeğin gözünde bir maaşımız olmadığı için 
sözümüz de yok.” (A.A., anne, kent-alt grup) 

“Bizim buralarda erkek kazanır ve kadın bu kazançla ilgili çok şey sormaz. 
Đhtiyacımız olan parayı isteriz. Onlarda varsa verirler. Onun dışında ailedeki her 
konuda karar ve uygulama erkeğin elindedir.” (A.Z., anne, kır) 

Araştırmamızda maddi kaynakları kullanabilme ve kontrol edebilme rolü daha çok 

eğitim ve gelir düzeyi ile bağlantılı olarak gündeme gelmektedir. Şöyle ki eğitimli ve 

kariyer sahibi kadınlar sahip oldukları ekonomik güçle erkeğin gözünde hem zeki hem 

de değerli görülmektedir. Diğer taraftan ev işleri konusunda becerikli olan ve kendini 

yetiştiren ve erkeğin üzerinde söz sahibi olabilecek donanıma sahip kadınlarda maddi 

konularda tasarruf yetkisine sahip olabilmektedirler. Erkeğin eğitim düzeyi düştükçe ve 

ataerkil zihniyet yapısı aile içi ilişkileri yönlendirdikçe kadın maddi kaynakları 

kullanabilme ve kontrol edebilme sorumluluğundan uzaklaşmaktadır. 

 

Ücretsiz Aile Đşçiliği Rolü 

 

Kentte kadından beklenen rollere kırsal kesimde yenileri eklenmektedir. Çünkü kırsal 

kesim, kadına ev içinde olduğu kadar tarla, bağ, bahçe gibi mekanlarda da 

sorumluluklar yüklemekte olup bu sorumluluklar daha çok ücretsiz aile işçiliği şeklinde 

kendisini göstermektedir.  Kadınların anlattıklarına ve gözlemlerimize dayanarak erkek 

ya da kadın işi olmasına bakılmaksızın kırda kadının, her türlü tarımsal faaliyete yoğun 

bir biçimde katıldığı buna ek olarak çocukların bakımı, yemek, temizlik, kış için 



 
 

 

115 

yiyecek hazırlanması gibi işleri de üstlendiği görülmektedir. Bu konuda A.Z. şunları 

aktarmıştır: 

“Bir kadın olmak hele de köy yerinde olmak çok zor kızım. Çamaşır yıkamak, 
çocuk büyütmek, yetiştirmek, bulaşık yıkamak, yemek yapmak hep biz kadınların 
görevi. Yetişkin kız çocukları olan ailelerde yine kız çocukları yardım edince 
kadının yükü biraz hafifliyor ama. Kızınız yok, tam aksine oğlan evlada sahipseniz 
işiniz daha zor. Oğlan çocukları haylaz olur. Evde kapıda gözleri olmaz. Tarlada 
bağda yardımcı olmazlar. O zaman hakikaten işimiz zor. Neyse ki benim kızım var 
da bana yardım ediyor. Sabah erkenden kalkıp tarlaya gider burdaki çoğu 
kadınlar. Sabah gün ışırken çıkarız, akşam gün batımına kadar tarladaki ürünleri 
ekeriz, biçeriz, hasat zamanı ürünü kaldırırız. Torbalara doldurup satılmak üzere 
hazır ederiz. Benim kocam köyün okulunda hademe. Getir götür işlerine bakıyor. 
Ama o parayla geçinemeyeceğimiz içinde ekip biçiyoruz. Okullar tatil olunca işi 
olmadığı için tarladaki ürünleri şehre götürüp satıyor. Tarlada işimiz bitince bu 
sefer traktöre bindiğimiz gibi evin yolunu tutuyoruz. Ama iş bitmiyor ki bizim için. 
Eve gidince de yorgun argın yemek hazırla, sofrayı kur, kaldır, yıka. Çocuklar 
küçükken daha zordu. Tarlada büyüttük çocukları. Napacaksın geçim kaygısı. Ama 
dedim ya kızım tek dinlendiğimiz zaman kışın. Aslında kışında soba yak, odun taşı, 
çocukların okulu var, onlarla uğraş. Şehirdekiler gibi bir gezmemiz, giyinmemiz, 
şöyle çarşı pazar görmemiz pek mümkün olmuyor.” (A.Z., anne, kır) 
 
“Buradaki kadınların çoğu tarlada kocaları ve çocuklarıyla hep bir arada 
çalışırlar. Kadınların işi tarladaki işlerle bitmez. Kocalarımız kahveye gidip biraz 
dinlenirler. Ama biz eve gelip yemek yaparız, çocuklar banyo yapacaksa sobayı 
yakıp suyu ısıtırız. Kışın soba yakarız. Sürekli çalışırız da yaptığımız görülmez.” 
(M.Y., anne, kır) 

 
Yapmış olduğumuz çalışmada kentteki kadınla kırdaki kadın rolleri açısından 

farklılıklar ortaya çıkmıştır. Bunlardan ücretsiz aile işçiliği rolü dikkat çekicidir. 

Tarımsal ekonominin ön planda olduğu kırsal toplumsal yapılarda ücretsiz aile işçiliğine 

daha fazla ihtiyaç duyulmaktadır. Kente göçle birlikte tarlada çalışan kadın emeği ev içi 

alana yönelmiş olup çocukların bakımı ve günlük ev işleri şeklinde görülmektedir. 

Fakat görüşmeler ve gözlem notlarımıza baktığımızda kırsal kesim kadını için ücretsiz 

aile işçiliği rolü var olan rollerine daha fazla sorumluluklar yüklemesine neden 

olmaktadır. 

 

Üretken Olma Rolü 

 

Kırsal kesim kadını, aile ve toplumun kendilerinden beklenen roller konusundaki 

görüşlerini belirtirken çocuk doğurabildiği ve maddi-manevi hiçbir karşılık beklemeden 

evinde ve tarlasında çalışabildiği ölçüde göreceli olarak saygınlık kazandığını ancak 



 
 

 

116 

yine de kendisini "ikinci sınıf vatandaş" olmaktan kurtaramadığını kimi zaman 

doğrudan kimi zaman dolaylı olarak dile getirmektedir.  

“Bizim toplumumuzda kadın hep üreten ama hep ezilen kesim bana göre. Tarlada 
çalışıyoruz, evde çalışıyoruz, çocuklar dünyaya getiriyoruz. Aslında bakınca bu 
dünyaya ne çok katkımız var. Ama çalıştığımız işten bir para almıyoruz, sigortamız 
yok. Yarın birgün kocamızın başına bir iş gelse yada boşasa bizi napacaz. Bir 
hayat sigortamız yok yani. Kadın olarak hep ikinci sınıf vatandaşız anlayacağınız.” 
(M.Y. anne, kır)   

 
Bununla birlikte kırda görüşme yaptığımız kadınlar genelde oturdukları mekanın ya da 

mahallenin, ekip biçtikleri toprağın çevresinde çalıştıkları ve ev içi alanla 

sarmalandıkları için sosyal ilişki ağlarının sadece çevresiyle sınırlı olduğunu 

belirtmişlerdir. Bu durumun kadının kendisini sosyal dünyadan soyutlanmış 

hissetmesine yol açtığı düşünülebilir. Bu konu, görüşülen kadınlar tarafından şu şekilde 

dile getirilmiştir: 

“Yaşamımız sadece bu köyden oluşuyor. Ne bir sinemamız, ne bir gazetemiz ne de 
gezemiyoruz gideceğimiz bir alışveriş merkezimiz var. Bizim bulunabildiğimiz tek 
yer çok afedersiniz ahır, tarla, bağ-bahçe gibi yerler. Tek lüksümüzse kışın burda 
yazın olduğu kadar çok iş olmadığı için kadınlar, konu-komşu bir araya gelip 
birinin evinde toplanmak. Hep aynı çevredeyiz. Şehre gitme imkanımız sadece 
sebze arabalarıyla ya satış için ya da hastane işleri için oluyor. Devlette demiyor 
ki bu kadınların da kendilerine göre köyde bazı imkanlara ihtiyacı vardır. Burda 
bizim sesimizi ne duyan var ne de halimizi gören.” (E.Ç., anne, kır) 
 
“Burası Ankara’ya çok yakın ama çok uzak bir yer. Đstediğimizde şehre gidip 
çoluğumuzla çocuğumuzla. Burda yollar kötü, eğer arabanız yoksa ulaşımımızda 
zor. Ama kendimize ait bir dünya kurmuşuz burda. Hoş buralardan çıkacak 
zamanımızda olmuyor. Yazın bağ-bahçe işleri, kışın çocukların okulu derken kadın 
olarak işimiz hiç bitmiyor.”  (A.Z., anne, kır)   

 
Yapmış olduğumuz görüşmelerde elde edilen bulgulara göre, kadının toplumsal 

rollerine ilişkin yaygın kabullerde eğitim görmemeleri ve ücretli bir işte çalışıyor 

olmamaları da önemli bir faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. Şöyle ki kadın eğer bir 

işte çalışmıyorsa çocukların bakımı, ev işlerinin sorumluluğu onu bir taraftan eve 

bağımlı kılmakta ve çocukların yetiştirilmesinde birincil derecede sorumlu tutmaktadır. 

Diğer taraftan ise görüşmelerde katılımcı kadınların vurguladığı önemli bir konu 

çalışma hayatından uzaklaşarak tüm enerjisini ve zamanını ev içi sorumluluklara 

harcayan kadın kendi yaşamına ilişkin bir sorgulama içine girmektedir.  

 
Sonuç olarak aile ve toplumun kadına ilişkin rol tanımlamaları gerek kırda gerekse 

kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde görüşülen kadınları tarafından   



 
 

 

117 

cinsiyetçi rolleri çok fazla sorgulamadan kabul etmesi yönündeki ortak söylemlerinde 

ifadesini bulmuştur. Bu, görüşmecilerin sözlerine şu şekilde yansımıştır:  

 
“Aslında gerçeği söylemek gerekirse kadının üzerine düşen görevleri yapması 
gerektiğine inanıyorum. Bilmiyorum artık bu düşüncemiz köy yerinde 
olduğumuzdan mı, annelerimizden, babalarımızdan, büyüklerimizden 
duyduklarımızdan mı, dışarıya fazla açılmadığımızdan mı. Annelerimizden, 
teyzelerimizden evimizin kadını olmamız gerektiği sözlerini çok duyduk. Đşin 
gerçeği, bir kadın olarak eğitimimiz olmadığı için eşimize pek söz söylemeye de 
gücümüz olmuyor. (E.Ç., anne, kır)  
 
“Bizim gibi toplumlarda kadın evin her türlü sorumluluğunu alacak, kocası işten 
geldiğinde onun her hizmetini görecek, nazını çekecek başka ne olsun. Kadın 
olmak çok zor... Bir de geleneklerimize, törelerimize bakarsanız erkeğe öyle ev 
işleri, çocuk bakımı verilecek bir kültürle yetişmedik biz. Annem hep derdi ki o 
senin kocan onu hoş tutacaksın, öyle herşeyi sorun yapmayacaksın, o iki söylerse 
sen bir söyleyeceksin. Biz annelerimizden böyle gördük, böyle işittik. Ben ne kadar 
eşitlik desem de benim aldığım kültürde kocama evi süpürtmek, ne biliyim 
bulaşıkları yıkatıp cam sildirmek yoktur."(E.Ş., anne kent-alt grup) 
 

Araştırmamızda dikkat çeken ve özellikle üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer 

alan kadınlar tarafından dile getirilen bir konu da, kadına ilişkin kültürel tanımlamaların 

yine kadınlar/anneler tarafından yeniden ve yeniden üretildiği yönündedir. “Kadın 

yemek yapar”, “kadın temizlik yapar”, “kadın çocuk doğurur”, “kadın pazara gider”, 

“kadın kocasını memnun eder” gibi söylemlerin erkeklere anneleri tarafından öğretildiği 

görüşmeciler tarafından dile getirilmiştir. Üst gruptaki kadınlar bu yapının birileri 

tarafından kırılması gerektiğini savunmaktadırlar. Kadına atfedilmiş ev işleri ve çocuk 

bakımının bir kısmının kadının üzerinden alınmasını ve kadınların kendilerine 

ayırabilecekleri fırsatlar yaratılmasını belirten katılımcılar bunu başarabilmek için önce 

kadının eğitilmesi gerektiğini belirtmektedirler: 

“Ben eşimle evlendiğimde ev işleri konusunda bana yardım etmesini ilk başlarda 
sürekli hatırlatıyordum. Mesela ev temizleneceği zaman elektrik süpürgesini ona 
açtırıyordum, silme ve toz almayı ben yapıyordum. Ya da ben yemek yaparken o da 
çıkan bulaşıkları yıkasın istiyordum. Sonuçta ikimizde çalışıyoruz ve eve yorgun 
geliyoruz. Ama o evlenmeden önce ailesinin yanındayken el bebek gül bebek 
yetiştirmiş annesi. Hiçbir işe elini sürmemiş. Sofra önüne gelmiş, çayı 
doldurulmuş, yatağı toparlanmış, ütüsü yapılmış. Anlayacağınız anne bir fiil 
oğluna hizmet etmiş. Sonra evlenince aslında doğrusunun işleri paylaşmak 
olduğunu ona öğretmem epey zaman aldı. Tabiki ne yalan söyleyim bu konuda çok 
tartışmalarımız oldu.  Geleneklerle yetişmiş ve kadına ikinci sınıf muamele 
yapılmış bir aile yapısından geliyor. Bu konuda kayınvalidemi de suçlamıyorum. 
Çünkü ona da birileri öğretmiş. Bu devredile devredile bizim kuşaktaki kadınlara 
kadar ulaşmış. Ama ben bu yanlışları gördüğüm için kızıma da oğluma da eşit 
sorumluluklar veririm.” (N.A., anne, kent-üst grup) 



 
 

 

118 

“Ağaç yaş iken eğilir diye bir atasözümüz var. Đşte bu atasözünü kadınlarımıza, 
annelerimize hatırlatmak zorundayız. Çünkü çocukları yetiştiren bence kadın. Baba 
ya da erkek figürü kadın kadar dominant değil bence. Hayatın eşit 
sorumluluklardan oluştuğunu ve ben merkezli olmanın hiçbir kişiyi ileriye 
taşıyamayacağını hem kızımıza hem de oğlumuza öğretmeliyiz. Aksi taktirde pamuk 
ipliğine bağlı aileler kurarız. Bu konuda boşanan çok arkadaşım var. Bana ev 
işlerinde yardım etmiyor, hayatımı kolaylaştırmıyor, evin bütün sorumluluğu bende 
diyenler var. Peki sorarım onlara bu model kim tarafından veriliyor. Tabiî ki anne 
tarafından. Çünkü bifiil erkeğin gözünün içine bakıp ona hizmet etmeye hazır bir 
kadın modeliyle yetişmiş. Baba işten gelir ve sofranın önüne gelmesini bekler. 
Yemek bitince kadınlar, kızlar hep birlikte sofrayı toplarlar. Erkek çocukta görür 
ailede işler bu şekilde yürüyor. Kadın erkeğe hizmet etmelidir mesajını zaten ailede 
yetişirken alıyor. O yüzden tekrar söylüyorum kadınlar önce eğitilmeli.” (N.P., 
anne, kent- üst grup) 

 

3.1.1.2. Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Erkekten Beklenen Roller 

 

Aileyi Geçindirme Rolü 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kadınların bakış 

açısıyla aile ve toplumda erkekten beklenen rollerin başında ailenin maddi 

gereksinimlerini karşılama ve aileyi ayakta tutma rolü gelmektedir. Böyle bir görev 

geleneksel toplumlarda “evin reisi erkektir” ve “ailenin geçimi erkeğin kontrolündedir” 

anlayışını da beraberinde getirmektedir. Maddi açıdan otoriteyi ve dolayısıyla gücü 

elinde bulunduran erkek, kadının ekonomik kararlarda söz sahibi olmasını da olumsuz 

yönde etkilemiştir. Bu şekilde “evin ekmeğini getiren”, her işte son sözü söyleyen ve 

zihinlerde otorite kavramıyla özdeşleyen erkek, kadınının karşısında daha güçlü 

kılınmaktadır. Bu nedenle maddi açıdan erkeğe bağlı ve bağımlı olan, çalışmayan 

kadınların söyleminde eşitsiz ilişkilerin başladığı yer aile içi ilişkilerdir. Bu konudaki 

görüşlerini katılımcılardan L.K. ve N.P. şu şekilde aktarmıştır:  

“Bizim toplumda sanki erkek kadını hem fiziki hem de maddi gücüyle koruması 
gerekiyormuş gibi bir anlayış var. Halbuki bana göre öyle değil. Kadın da kendini 
koruyabilir. Kadında çalışıp kendi ayakları üzerinde durabilir. Kadınları bu kadar 
güçsüz ve erkeğe bağımlı olarak görmelerinden rahatsız oluyorum.” (L.K., anne, 
kent-orta grup) 
 
“Bence kadın-erkek arasındaki eşitsiz ilişkiler aile içinde başlıyor. Aile içi 
işbölümünde kadına geleneksel ev işlerinin verilirken erkeğe maddi açıdan güçlü 
olma ve aileyi ayakta tutma görevi verilirken aslında erkek güçlendirilmiş oluyor. 
Bu durumda kadın da erkeğe tabi olarak görülüyor. Ailedeki boşanmaların ve 
geçimsizliklerin nedeni de burda başlıyor bana göre. Erkeğin gücüne dayalı bir 
tabakalaşma da diyebiliriz buna.” (N.P., anne, kent-üst grup) 



 
 

 

119 

 
Kentteki kadınların bakış açısıyla erkeğin rollerine ilişkin aileyi geçindirme vurgusu 

kırsalda da sıklıkla vurgulanmıştır. Yaşam koşullarının zorluğunu kırsalda daha çok 

hissettiklerini belirten kadınlar, çocukların eğitimi konusunda aile bütçesinin yeterli 

olmadığını dile getirmişlerdir. O yüzden kadınlar kendi kızlarının daha varlıklı biriyle 

evlenip daha rahat bir yaşam sürmesini arzulamaktadırlar. Bir anlamda kız çocuklarının 

iyi bir yaşam koşulunun varlıklı bir erkekle evlenmesinden geçeceğinin vurgusu erkeği 

maddi bir güç olarak görmelerinin de bir sonucu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

konudaki görüşlerini A.Z. şu şekilde açıklamıştır: 

“Biz görücü usulüyle evlendik. Annem babam dürüst, efendi çocuk diyerek verdi 
eşime. Rahat bir yaşam sürerler mi, kızımı maddi açıdan doyurabilir mi bunu 
düşünmediler demek ki. Evlendim ve eşimle birlikte tarlada ırgat gibi çalışıyorum 
ama elime bir maaş geçmiyor. Süt satarak, sebze satarak nereye kadar varlık 
kazanabiliriz ki. O yüzden kızıma diyorum oku, iyi bir mesleğin olsun ki kendi 
çevrenden bir adamla evlenesin. Biz yaşamadık ama kızımın rahat yaşamasını 
isterim.” (A.Z., anne, kır) 

 

Eşini ve Çocuklarını Koruma ve Kollama Rolü   

 

Erkeğe ilişkin koruyucu, kollayıcı, güçlü ve cesur olma rolü kentin üç farklı sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kadınlar tarafından ortak bir vurgu olarak dile 

getirilmiştir. Bu durum aynı zamanda kadın ve çocukları dışarıdan gelebilecek 

tehlikelere karşı koruma şeklinde de ifade edilmiştir.  

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yapılan görüşmelerde katılımcı 

kadınlar, aile ve toplumda erkeğin rollerinin özellikle ailedeki kadın, kız kardeş, kız 

çocuk gibi ailenin tüm kadınlarını dışarıdan gelebilecek kötülüklere karşı korumak 

şeklinde bir biçim kazandığının altını çizmişlerdir. Özellikle alt ve orta sosyo-ekonomik 

ve kültürel özelliklere sahip ailelerde gelenekselci bir bakış açısıyla babanın evde 

olmadığı durumda koruma ve kollama görevi erkek çocuğa verilmiştir. 

Görüşmecilerden D.Y. ve A.A. şunları aktarmıştır: 

“Türk toplumunda ve aile geleneğinde erkek, kadını ve çocukları korumak görevini 
üstlenmiştir. Biz kadınlar ne kadar güçlü olsak da hep bir dayanak isteriz. Ne 
biliyim akşam geç saatlerde dışarıdaysak yanımızda eşimizin olmasını, onun bizi 
korumasını isteriz. Bir iş yapacağımız zaman onun hep desteğini hissetmek isteriz. 
Ne kadar mesleğimiz de paramızda olsa o manevi güce ihtiyacımız vardır.” (D.Y., 
anne, kent-üst grup) 
 



 
 

 

120 

“Biz gecekonduda yaşıyoruz. Buradaki hayat şartları kent merkezine göre zor. 
Yanı başımızda Çingeneler çadır kuruyorlar. O yüzden bir bayan olarak burada 
hava karardıktan sonra dışarı çıkmak zor. Yanımızda bir erkek olmadan akşam 
dışarı çıkamıyoruz. Bence nereye giderseniz gidin kadınların akşam dışarıda 
yanında bir erkek olmadan gezmesi çok zor. O yüzden erkekler bizi koruyan ve 
sahip çıkan önemli varlıklardır.” (A.A., anne, kent-alt grup) 
 

Kırsal bölgede koruma ve kollama daha çok namus kavramı etrafında tanımlanmaktadır. 

Bu konudaki görüşleri E.Ç. ve M.Y. şu şekilde anlatmıştır: 

“Bana göre erkeğin görevi karısını, çocuklarını dışarıdaki tehlikelere karşı 
korumasıdır. Etraftaki insanlar bilmeliler ki bizi koruyan başımızda bir büyüğümüz 
var. Erkek cesur, mert olmalı. Kadın şöyle başını yastığa koyduğunda rahatça 
uyuyabilmeli, kendini güvende hissedebilmeli.” (E.Ç., anne, kır)   
 
“Bana göre erkek kadına hiçbir kimseden söz getirtmemesi gerekiyor. Erkek 
karısına ve çocuklarına sahip çıkarsa kimse onları üzemez. O yüzden aileyi 
korumak ve ona sahip çıkmak erkeğin işi.” (M.Y., anne, kır) 
 

Baba Olma Rolü 

 

Baba olma rolü, kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel dokusu değişmeksizin ve 

kırda, kadınlar tarafından annelik rolünü tamamlayan ve onun devamı olabilecek bir rol 

olarak vurgulanmıştır. Fakat baba olma rolünün içini kadınlar, sadece maddi anlamda 

çocuklarını besleyip büyüten olarak değil, çocukların sorunlarıyla ilgilenen ve çözümler 

arayan, ona yaşamında rehberlik eden, dersleriyle ilgilenen, çocuklarıyla arkadaş gibi 

olup onlarla hoşça vakit geçiren bir “baba olma” durumuyla tanımlamışlardır. Bunu 

söylerken kır-kent fark etmeksizin toplumumuzda baba olmanın sadece bir çocuğa 

sahip olmak anlamında değerlendirildiğini söyleyen kadınlar bu anlayışın değişmesi 

gerektiğini savunmaktadırlar. Bunu görüşmeci kadınlar şu şekilde aktarmışlardır: 

“Aslında biz, çocuklar dünyaya getiriyoruz. Ama o çocukların yetiştirilmesini 
kadınlar olarak tek başımıza üstleniyoruz. Çocuğumuz hastalandığında sabahlara 
kadar başında bekleyen biz kadınlarız mesela. Ya da ne biliyim okulda bir sorunu 
olsa koşup giden biz. Baba dışarıda çalıştığı için bu görevlerin hepsi biz kadınların 
başında. Akşam işten geldiğimde eşim hiç demez çocuklarımı karşıma alıyım 
onlarla bir sohbet ediyim, sorunları varsa dinliyim.” (B.A. anne, kent-alt grup) 
 
“Baba deyince benim ailemde hep bir otorite aklıma gelir. Babam hep mükemmel 
olmamız konusunda bize adeta bir baskı yapmıştır. Ama bize sevgisini pek 
göstermemiştir mesela. O yüzden baba demek bence bir baskı aracı demek değil. 
Yaşamında bir rehber olabilmeli bence.” (N.A., anne, kent-üst grup) 
 

Araştırmamız sırasında kırsal bölgede yaptığımız bir görüşme ve gözlemlerimize 

yansıyan dikkat çekici nokta çocukların istediği ve savunduğu konularda ne kadar haklı 



 
 

 

121 

olurlarsa olsunlar babanın son sözü söylediğidir. Baba genellikle son söz olarak “ben 

senin babanım ve benden daha iyi bilemezsin, tecrüben yok her şeyden önce” dediği 

noktada babanın o kararı kabul edilmiş demektir. Bu anlamda erkek, baba olma rolünü 

otorite ve son sözü söyleyen birey olarak karşı tarafa aktarmaktadır. 

 

3.1.1.3.  Erkeğin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kadından Beklenen Roller 

 

Kadın ve erkek olmak gibi heterojen sosyal kategoriler, kadın ve erkek arasındaki 

ayrımın ilişkisel boyutlarını ortaya çıkarmak için geliştirilmiştir. Bu kategoriler sosyal 

çevre içinde değişiklikler göstermektedir. Bu perspektiften bakıldığında kadın ve erkek 

arasındaki rollerin ilişkisel boyutuna yönelik sorulara erkeklerin/babaların vermiş 

oldukları cevaplar iki düşünce etrafında toplanmıştır. Bunlardan bir kısmı ataerkil toplum 

değerlerini ve davranış kalıplarını sürdürme eğilimindedir. Diğer bir grup ise toplumsal 

yaşamın kadın ve erkekler açısından bir eşitliği de bünyesinde barındırması gerektiğini 

savunur. Bu anlayışı savunan erkekler kadınların ev içi sorumluluğunun onlara ağır 

yükler getirdiğini, bu sorumlulukların eşler arasında eşit bir şekilde paylaşılması 

gerektiğini savunurlar. 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelere mensup erkekler 

ile kırdaki erkeklere, aile ve toplumda kadından beklenen rollere ilişkin yönelttiğimiz 

sorulara, annelik ve ev kadınlığı rolleri cevabı öncelikli olarak verilmiştir. Özellikle 

kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde erkeklerin ataerkil 

toplum değerlerini ve davranış kalıplarını sürdürme eğiliminde oldukları gözlenmiştir. 

Araştırma sorularına verilen yanıtlarda alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan 

erkekler, kadının geleneksel olarak “kadın işi” diye nitelenen –ütü, yemek yapmak, 

kahvaltı hazırlamak, evi temizlemek, çocukların günlük bakımı gibi- işlerden sorumlu 

olması gerektiğini belirtirken geleneksel işbölümü çerçevesinde erkeğin katkısının 

olduğu işler ise genellikle parayla ilgili ve ev dışı işler olduğu vurgulanmıştır.  

 

Kadının Erkeği Memnun Etme Rolü  

 

Özellikle kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerde kadının 

erkeği memnun etme rolü daha çok ev içi hizmetlerle ifade edilmektedir. Ev işleri kadına 



 
 

 

122 

devredilirken erkeği her anlamda memnun etmesi ve hizmette kusur etmemesi erkek 

görüşmeciler tarafından vurgulanan bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. Kadının güzel 

yemekler yapması, aile içinde huzuru sağlayıcı ortamlar hazırlaması, anne ve eş olarak 

aile içinde dengeleri kurması erkeğe göre kadının rolleri arasındadır. Kadın sadece 

geleneksel ev işleri açısından değil, görsellik anlamında da kişisel bakımıyla öne 

çıkmalıdır. Kadının erkeği memnun etme rolü kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan erkekler tarafından şu şekilde açıklanmıştır: 

“Bana göre bir kadının erkeği memnun etmesi ailedeki huzurun da kaynağıdır. 
Kadın sürekli dır dır ediyorsa, ev ve çocuklar konusunda sorun taşıyorsa, ev 
işlerinde yeterli bir becerisi yoksa bu hiçbir erkeği memnun etmez. Hatta o erkek 
eve bile gitmek istemez.” (E.A., baba, kent-alt grup) 
 
“Bana göre kadın zekasıyla, mutfaktaki becerisiyle eşini memnun eder. Bir de 
erkeğe ve ailesine saygısıyla. Ben eşimden benim aileme saygı duyup hürmet 
etmesini isterim. O zaman bir erkek olarak memnuniyetim artar.” (H.T., baba, 
kent-orta grup)  
 

Kadın kırsal toplumsal yapıda erkeği hem yaptıkları ev işinde gösterdikleri becerilerle 

hem de anne ve eş rolleriyle gösterdiği fedakarlık neticesinde eşini ve zaman zaman da 

eşinin ailesini memnun etmektedir. Bu konuda yapılan görüşmelerde kırdaki kadınlar 

şunları aktarmışlardır: 

“Ben eşimden bir kadın olarak beni yaptıkları yemeklerle, hizmetlerle memnun 
etmesini isterim. Bence hangi erkeğe söylerseniz söyleyin karısından istediği bir 
huzurdur, ne biliyim memnuniyettir. Sürekli dırdır eden, sürekli konuşan kadının 
bir erkeğe nasıl bir faydası olur ki.”(H.Z., baba, kır) 
 
“Bana göre kadın bence anaç yönüyle koruyup, kollayan ve çevresini memnun 
eden kucaklayıcı bir yanı olmalı. Eşini dostunu, akraba çevreni, anneni babanı 
memnun etmeli. Yani yanında taşıdığın eşin seni her yerde temsil edecek bir 
anaçlığa sahip olmalı ki güzel bir hayat geçsin.” (Ş.Ç. baba, kır) 
 

Kadının erkeği memnun etme rolü aynı zamanda kadının erkek açısından “iyi” bir eş 

olması ile de açıklanabilir. Araştırmamızda vurgulanan önemli bir konu, kadının eş 

olma rolünün çoğunlukla ev kadınlığı rolü ile eş zamanlı olarak devam etmesi 

yönündedir. Erkeğe göre kadın eşine ev işleri ve çocukların bakımı konusunda sorun 

taşımadığı müddetçe ideal bir eştir. Görüşme yaptığımız erkek katılımcılar, kadının her 

şeyden önce “iyi bir eş” olması gerektiğini, bu rol başarıyla yerine getirilirse diğer 

rollerinde buna bağlı olarak bir adım sonra geleceği üzerinde durmuşlardır. Bu konudaki 

görüşlerini katılımcı erkekler şu şekilde aktarmışlardır:  



 
 

 

123 

“Bana göre bir kadın her şeyden önce nasıl eş olduğu sorusuna verilen cevaptan 
anlaşılır. Öyle kadınlar var ki evini ihmal ediyorlar, çocuklarını, eşini ihmal 
ediyorlar. Sonra da bizden yakınıyorlar. Erkekler kadından ilgi ve şefkat bekler. 
Bunu bulamazsa da erkekte ona göre davranır. Kadın iyi bir eş olursa kocası da 
ona sahip çıkar, koruyup kollar. Sürekli dırdırın olduğu bir evde ne kadar huzur 
olur ki. Öyle değil mi?”  (A.Ş., baba, kent-alt grup) 
 
“Her iki tarafta mutlu bir aile olmak istiyorsa önce birbirlerine iyi bir karı-koca 
olmak zorunda. Erkek nasıl ki kadını, çocuklarını ve ailesini koruyup kolluyorsa, 
evi geçindiriyorsa, kadında üzerine düşen vazifeyi yapacak. Bir de bir evi manevi 
olarak ayakta tutacak kadındır bana göre.” (E. A., baba, kent-alt grup)    

 

Ailesine ve Eşine Sadık Olma Rolü  

 

Yapılan görüşmelerde erkeklerin/babaların en çok vurgu yaptıkları diğer bir konu ise 

erkeğin rolünün kadına göre daha zor olmasıdır. Çünkü özellikle kentin alt ve orta 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki aileler ile kırdaki ailelerde erkeklerle yapılan 

görüşmelerde aktarılanlara göre, “bir evin geçimini sağlayıp ayakta tutacak olanın” 

kendileri olduğu toplum tarafından sürekli dile getirilmektedir. Bunu da çocuklarını 

kimseye muhtaç etmeden yaşatması ve maddi-manevi anlamda ailesi için bir hayat 

sigortası olması düşüncesiyle ifade etmişlerdir. Buna karşılık eşinden kendisine güler 

yüz göstermesini, ailesine sadık olmasını, eğer çalışmıyorsa ev işleri ile çocuklarının her 

tür bakımını üstlenmesini ve ev ile ilgili işler konusunda kendisine çok fazla sorun 

taşımamasını beklemektedirler. Bu konudaki düşüncelerini katılımcılar şu şekilde dile 

getirmişlerdir: 

“Toplumumuzda kadından beklenen roller ev temizlemek, yemek yapmak, 
çocuklara bakmak, eşine karşı sorumlulukları yerine getirmek. Eşi işten geldiğinde 
onu güler yüzle karşılamak gibi şeyler. Ev işleri bence birebir kadınların 
ilgileneceği bir iş. Hele ki kadın çalışmıyorsa bence ev işleri kadına ait olmalı. 
Aslında ne yalan söylüyüm benim düşünceme göre erkek ev işi yapmaz. Onu da ben 
yapsam o zaman o ne yapacak. Kadın bir işte çalışıyorsa tabiki kadın-erkek 
paylaşacak işleri. Đkisi de dışarıda ekmek parası getirmek için çalışıyor olacak o 
zaman, yani şartlar aynı olacak. Belki ikisi de işten geç gelecek. O zaman eşime 
ben oturuyum da sen yap demem. Ben de onunla birlikte işe koyulurum.” (A.Ş. 
baba, kent-alt grup) 

 
Gerek kentte gerekse kırda kadının aile ve toplumda üstlendiği roller genellikle 

cinsiyetçi açıdan değerlendirilmiştir. Kırda yaptığımız görüşmelerde erkeklerden bir 

kaçı kadının erkeğe boyun eğmesi gerektiği konusunu üstü örtük bir şekilde ifade 

etmişlerdir. Buna göre Bourdieu’nun da belirttiği gibi, “erkek olma süreci, kadının 



 
 

 

124 

erkeğe sürekli baş eğmesinden ve takdirinden geçmektedir” görüşü anlam 

kazanmaktadır. Katılımcılardan baba Ş.Ç. şunları aktarır: 

“Kadının asli görevi kocasını memnun etmesidir. Her şeyden önce kadın 
gerektiğinde susmasını bilecek. Öyle erkeğin her işine karışmayacak. Çok konuşan, 
çok karışan kadınlardan hoşlanmam. Çok konuşan kadın karşı çıkan kadındır. 
Erkeğini bilecek.” (Ş.Ç., baba, kır) 
 
“Bizim evde eşim benim sözümden pek çıkmaz. Ona danışırım ama kararın son 
aşaması benden çıkar. Sonuçta o ev hanımı ve ticaretten anlamaz. Ondan istediğim 
evini ve çocuklarını çekip çevirsin, gerisini bana bıraksın. Ben kendi işlerime pek 
karıştırmam. O da bildiği için karşı çıkmaz yani.” (H.Z.,baba, kır) 
 
“Bizim buralarda kadının iki tane iş alanı vardır. Biri evdeki işler. Bunun içine 
yemektir, bulaşıktır, ütüdür, temizliktir girer. Diğeri de ev dışı diyebileceğimiz 
tarla işleridir. Tarlada erkek-kadın birlikte çalışır. Çünkü koca arazi ürün de çoksa 
erkeğin tek başına yapması kolay olmaz. O yüzden tarladaki işimiz ortaktır. 
Sabahtan akşama kadar birlikte çalışırız. Ama eve gidince mutfağa kadın yakışır. 
Burada ailelerin %90’nın da kadındır evle ilgili işleri yapar. Çok nadir erkeklerin 
de yaptıkları. Yapanlarda etrafa çok sezdirmezler bu durumu.(S.Y. baba, kır) 

 
Katılımcıların verdikleri cevaplara ek olarak gözlem notlarına baktığımızda alt sosyo-

ekonomik ve kültürel düzey ile kırda erkekler/babalar görüşme esnasında çay ve 

yiyecek servisi yapılması için aynı mekanda yetişkin erkek çocuğu olmasına rağmen 

sürekli eşi ve kız çocuğuna “su getir”, “çay doldur”, “sigaramı getir” gibi isteklerde 

bulunması erkeğin gözüyle “ev içi sorumluluk kadına aittir” düşüncesini pekiştirici bir 

davranış modeli olarak karşımıza çıkmaktadır. Yine bu gruptaki erkekler geleneksel 

toplumların cinsiyete ilişkin ürettiği kültürel kodları benimserken ev içi sorumlulukları 

eşleri ile paylaşmamalarının sebebini işlerinin yorucu olmasına ve kadının çalışmıyor 

olmasına bağlamaktadırlar. 

“Toplumumuzda kadından beklenen roller ev temizlemek, yemek yapmak, 
çocuklara bakmak, eşine karşı sorumlulukları yerine getirmek. Eşi işten geldiğinde 
onu güler yüzle karşılamak gibi şeyler. Ev işleri bence birebir kadınların 
ilgileneceği bir iş. Hele ki kadın çalışmıyorsa bence ev işleri kadına ait olmalı. 
Aslında ne yalan söylüyüm benim düşünceme göre erkek ev işi yapmaz. Onu da ben 
yapsam o zaman o ne yapacak. Kadın bir işte çalışıyorsa tabiki kadın-erkek 
paylaşacak işleri. Đkisi de dışarıda ekmek parası getirmek için çalışıyor olacak o 
zaman, yani şartlar aynı olacak. Belki ikisi de işten geç gelecek. O zaman eşime 
ben oturuyum da sen yap demem. Ben de onunla birlikte işe koyulurum.” (A.Ş. 
baba, kent-alt grup) 
 

Katılımcılardan orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup 

erkekler/babalar, toplumsal yaşamın kadın ve erkekler açısından bir eşitliği bünyesinde 

barındırması gerektiğini savunmaktadırlar. Bu anlayışa göre bu gruptaki katılımcılar, 



 
 

 

125 

kadın bir işte çalışmıyor olsa bile ev içi sorumluğunun onlara ağır yükler getirdiğini, 

sorumlulukların erkekler tarafından da paylaşılması gerektiğini belirtmektedirler. Bu 

konuyu katılımcı erkekler şu şekilde dile getirmişlerdir:  

“Artık toplum şartları değişti, yaşam zorlaştı. Kadın işi-erkek işi ayrımı yapacak 
çağda değiliz. Modernleşme diyoruz, küreselleşme diyoruz. Bu kadar toplumsal 
değişimin yaşandığı bir dünyada hala eski kalıplara göre kadın işi, erkek işi diye 
bir durum söz konusu olamaz bence. Mesela bizim ailede hangimiz uygunsa o evin 
işini yapar. Özellikle kadın şunu yapacak, erkek bunu yapacak gibi bir anlayış yok. 
Mesela ben yeri geldiğinde işten geldikten sonra çamaşır makineden çıktıysa 
sererim, ya da hafta sonu eşime yardımcı olmak anlamında camları silerim. Bu çok 
doğal bir şey bence. Evet ataerkil toplum değerlerinin yaşamımızın her alanını 
kuşattığı bir ülkede yaşıyoruz. Ama bu yapıyı kıracak olan bizleriz. Bana göre 
kadına ve erkeğe atfedilen rol ayrımını dönüştürecek eğitimli bireylere ihtiyacımız 
var. Annelerimizi düşünün tek başlarına ne çok sorumluluğu üstlenmişler ve daha 
yaşları ilerlemeden genç yaşta çökmüşler, şimdi birçok hastalıkları ortaya çıkıyor. 
Bizim için çok şey ifade eden annelerimize dönüp baktığımızda kadınlara, 
kızlarımıza yaşamımızda en önemli yerleri vermemiz gerektiğine inanıyorum. Bu 
konuda da ümitliyim.” (T.P., baba, kent üst grup) 
 
“Bizim iş hayatımız özel sektör olmasından dolayı yorucu ama yine de bir düzen 
var. Öğle tatilimiz var mesela. Ama eşim hem evin işleri, hem iki çocuğun 
sorumluluğu, onlarla ilgilenmek gerçekten zor. Empati kurduğum zaman yalnız 
eşimin değil kadınların işlerinin zor olduğunu anlayabiliyorum. Bazen işten 
geliyorum ki eşim bitkin, halsiz görünüyor. Ne yazıktır ki ben sabah 7’de gidip 
akşam 8’de geliyorum. Akşam geldiğimde de o saate iş kalmıyor zaten. Akşam bir 
sofrayı kurup kaldırırsam o yani. Ben hiçbir zaman kendimi çalışan ve eve para 
getiren biri olarak göstermedim eşime. Genelde erkekler bizim toplumumuzda bu 
durumu kadına bir koz olarak kullanırlar. Yani erkek bir işte çalışıp eve para 
getiren ve kadını kendisine hizmetçi olarak gören bir anlayışa sahip yani.” (E.K. 
baba, kent-orta grup) 

 

Akrabalık Đlişkilerini Sürdürme Rolü 

 

Araştırma bulgularımızda erkeklerin bakış açısına göre kadından aile içi ilişkilerde 

olduğu gibi yakın akrabalık ilişkileri çerçevesinde de fedakar olma rolü beklenmiştir. 

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklerine sahip aileleri ile kırda yakın akraba 

çevresinin bir arada bulunması kadına sosyal ilişkileri kurma ve bunu devam ettirme 

konusunda daha fazla sorumluluklar yüklemiştir. Özellikle nişan, düğün, cenaze töreni 

gibi dönemlerde kadınlar akrabalık ilişkileri çerçevesinde hemen hemen birçok işi 

üstlenecek bir beklentiyle karşılaşmaktadırlar. Kırda ve kentin alt sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan erkeklerle yaptığımız görüşmelerde şunlar aktarılmıştır: 

“Biz burda hep bir arada iç içe yaşadığımız için akrabalara, eşe dosta yardımcı 
olmamız gerekir. Yakın akrabalarımızın, eşimizin dostumuzun bir ihtiyacı 
olduğunda yardımına koşarız. Mesela bir düğün olacaksa ben eşime söylerim 



 
 

 

126 

hemen git yardım et ya da evde bir şeyler hazırla götür diye. Bazen karşı çıkar, 
mızırdanır. Ama sonra benim kızacağımı bildiği için gider yardım eder.” 
(S.Y.,baba, kır) 
 
“Bana göre kadınlar aile ve yakın akraba ilişkilerini sürdürme konusunda daha 
başarılılar. Mesela ben eşimden bana olduğu kadar ne biliyim anneme, babama, 
ablalarıma, erkek kardeşlerime, arkadaşlarıma hürmet etmesini isterim. Bazen bir 
akrabamızın çocuğu olduğu zaman çocuk görmeye gitmek için ne götürülecek, ne 
alınacak ya da nişan düğün olduğunda ne takılacak bunları kadın bilmeli bana 
göre. Kadınlar bu konuda daha bir başka oluyorlar.” (E.A., baba, kent-alt grup) 

 
Dolayısıyla gerek kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kadınlar 

gerekse kırdaki kadınlar akrabalarla, hemşerilerle, komşularla ilişkilerin 

düzenlenmesinde gençlerin evlilikle ilgili meselelerin halledilmesinde büyük 

sorumluluklar almaktadırlar. Eş seçimi, aileler arası anlaşmazlıkların giderilmesi,  

hediye alışverişinin düzenlenmesi, düğün hazırlıkları ve yeni evlilerin evinin 

döşenmesi gibi faaliyetlerde kadınlar hem karar aşamasında hem de uygulama 

aşamasında rol almaktadırlar.  

 

3.1.1.4. Erkeğin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Erkekten Beklenen Roller 

 

Evin Reisi Olma Rolü 

 

Araştırmamızda erkeğin bakış açısıyla aile ve toplumdaki erkek rolleri karar verme, 

kadın ve kız çocuklarının namusunu koruma, ailenin maddi ihtiyaçlarını karşılama gibi 

rolleri de içine alacak şekilde “evin reisi olma” durumu ile açıklanmıştır.  

Geleneksel toplumlarda erkeklere biçilen rol çoğunlukla “ev reisliği” şeklinde 

olmaktadır. Evin reisi olmak; gerek kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyine mensup ailelerindeki erkek görüşmeciler gerekse kırdaki görüşmeciler 

açısından, ailedeki önemli kararları veren, maddi anlamda aileyi ayakta tutan, aileyi her 

tür kötülüğe karşı koruyacak bir zırh gibi niteliklerle açıklanmakta ve “erkeklik” 

kavramına yapılan atılgan, girişken, güçlü, savaşçı gibi özelliklerle evin reisi olmak 

kavramının içi doldurulmaya çalışılmaktadır. Evin reisi olmak erkeğe belli 

sorumluluklar yüklemektedir. Bunlar, mutfak alışverişi, evle ilgili ödemeler, bankaya 

para yatırmak, borç-kredi ödemek gibi işler olarak tanımlanmıştır. Bunun dışında erkek 

için toplumun atfettiği roller katılımcılar tarafından şu şekilde dile getirilmektedir. 

Ailesini korumak, eşine ve çocuklarına sahip çıkmak, evinin güvenliğini sağlamak 



 
 

 

127 

erkeklerinde onayladığı ve toplumunda beklediği roller şeklinde dile getirilmiştir. Yine 

bununla bağlantılı olarak erkeklerin vurguladıkları bir diğer konu kendilerini aileleri 

için bir hayat sigortası olarak görmeleridir. Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde yer alan baba E.A. bu düşüncesini şöyle dile getirir:  

 “Aslında ben erkek olarak üzerime düşen görevleri yerine getirdiğime inanıyorum. 
Şöyle ki eşimi ve çocuklarımı kimseye muhtaç etmeden elimden geldiğince tüm 
ihtiyaçlarını karşılıyorum. Kimi zaman oluyor ki kendi ihtiyaçlarımı görmezden 
gelip onların isteklerini yerine getirmek için daha çok çabalıyorum. Ek işlere 
gidiyorum, gece gündüz çalışıyorum kısacası. Niçin? Onların rahat yaşaması için. 
Onlar için ben bir hayat sigortasıyım aslında. O nedenle bana göre iyi bir baba ve 
eş olmak, ekonomiye dayanıyor. O yüzden herkesin bir sorumluluğu olacak. Eğer 
ben bir işte çalışıp para getiriyorsam karım da ev işleri ve çocukla uğraşacak bana 
göre. Onu da ben yapsam hanım ne yapacak o zaman.” (E.A. baba, kent-alt grup) 
 
“Ben eşim ve çocuklarımın akşam yattıklarında başını yastığa koyduğunda rahatça 
uyumaları için bir güç olarak görüyorum kendimi. Bana göre erkeklerden istenen 
de tam bu. Hep büyüklerimiz demez mi kızımız bir evlenseydi, bir sahip çıkanı 
koruyup kollayanı olsaydı. Ya da çocuklar için başlarında babaları olsaydı diye. 
Niye demişler bunu. Çünkü erkek sahip çıkandır. Koruyup kollayandır. Yedirip 
doyurandır. Belki gerikafalı diyebilirsiniz ama erkek evin direğidir. Diyelim ben on 
beş gün evde yokum. Benim hanım çocukları alıp hemen babasının evine gider.” 
(H.T. baba, kent-orta grup) 

 
Kırda ise evin reisi olmak kentteki rol tanımlamasına benzer şekilde verilmekle birlikte 

erkek, ev içinde ve ev dışındaki her türlü işin yapılmasında karar veren otorite figürü 

olarak görülmektedir. Baba, ailenin başkanı ve ailenin maddi yükünü tek başına 

üstlenen birey olduğu için de evin reisi olarak değerlendirilmektedir. Kırda yaptığımız 

görüşmelerde erkek tam yetkili olarak evin reisi olduğu için kadın erkeğin işine 

karışmaz. Bu durumda kadın kendi statüsünü erkeğe kayıtsız şartsız bağlayarak 

kocasına karşı gelmekten çekinir. Evin reisi olma rolü, kırda yaptığımız görüşmelere şu 

şekilde yansımıştır: 

“Bizim gibi geleneksel toplumlarda kadın evin hanımı erkek ise evin reisidir. Belki 
çalışan kadınlarda bu durum farklı olabilir. Ama genelde bu böyledir. Baba aile içi 
dengeleri sağladığı için evin reisidir bana göre. Şöyle söylüyüm çocuklar 
konusunda anne daha yumuşak başlıdır ve pek söz geçiremez. Ama çocuklar 
babalardan korkar ve onların bir dediklerini iki etmezler. Ailenin sağlıklı ve 
kimseden zarar görmeden devamlılığını sağlaması için erkek evin reisi olmalıdır 
bana göre.” (H.Z., baba, kır) 

 

Evin reisi olma rolü, kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda 

erkekler tarafından dile getirilirken erkeğin eğitimi ve statüsü bu tanımlamayı 

şekillendirmektedir. Geleneksel yapının hakim olduğu kır ve kentin alt sosyo-ekonomik 



 
 

 

128 

ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde erkek ailenin karar mercii olarak 

değerlendirilirken kadın ve çocuklar tarafından evin reisi olarak değerlendirilir. Diğer 

taraftan kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine doğru gidildikçe erkeğin ve 

kadının eğitim seviyesi ve mesleki statüsü arttıkça aile içi ilişkiler daha eşitlikçi bir 

zemine oturur.   

 

Sonuç olarak araştırmamızın ana kategorisini oluşturan roller çerçevesinde anne ve 

babaya göre toplumda ve ailede kadın ve erkekten beklenen roller nelerdir? şeklindeki 

problem cümlemize dayanarak yapmış olduğumuz analizler ışığında kadın ve erkeklere 

ilişkin rol tanımlamaları kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda 

yapılan görüşmelerde büyük ve kategorik bir farklılık olarak karşımıza çıkmamaktadır. 

Kadın ve erkekler tarafından vurgulanan ortak nokta, cinsiyetin asıl olarak aile içinde 

kuşaklar arasında üretildiği ve bunun nesillere aktarıldığı yönündedir. Görüşmeciler, kır 

ve kent fark etmeksizin aile ve toplum içindeki rol tanımlamalarını geleneksel 

tanımlamalardan yola çıkarak açıklamışlardır.  

 

Bununla birlikte kadın ve erkeklerin kendilerine ve birbirlerine yönelik rol 

tanımlamaları farklı dünya görüşlerinin, değerler sisteminin, eğitimlerinin ve yaşadıkları 

coğrafi ve sosyal çevrenin etkisinde şekillenmektedir. Gündelik yaşama ilişkin 

“öylesine söylenmiş bir söz gibi görünen” konuşmaların bile, görüşülen kadın ya da 

erkeğin kendisini ve karşısındakini toplumsal ve kültürel olarak nasıl konumlandırdığını 

gösterir mahiyettedir. Dikkat çeken önemli bir nokta, görüşme yaptığımız kadınlardan 

alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzey ile kırda yaşayanlar “kadınlık rolü” olarak 

genelleştirebileceğimiz bir tanımlamanın (ki bunun içine ev temizlemek, bulaşık-

çamaşır yıkamak, çocukların bakımını üstlenmek, eşini her anlamda mutlu etmek, eşine 

sorun taşımamak, ev işlerini ve kırdaysa tarla işlerini yapacak güce-kuvvete sahip 

olmak) gerekleri konusunda eşlerinden destek almadıklarını sürekli eleştirel bir tarzla 

belirtmelerine rağmen bu rollerin kendilerine ait olduğu ve annelerinden kendilerine 

devredilen kültürel mirasın da bunu pekiştirir bir mahiyet içerdiği yönündedir. Bununla 

birlikte kır ile kent kadını arasında roller bakımından kısmi farklılıklar bulunmaktadır. 

Bu farklılık kırdaki kadının rol tanımlamalarının geleneksel rollerle (yemek yapmak, ev 

temizlemek, çocuk bakmak, ütü yapmak vb.) sınırlı olmayıp bağ ve bahçe işlerinden de 



 
 

 

129 

sorumlu olmalarıyla ilgilidir. Bu durumun kırda yaşayan kadınların sosyal yaşam 

alanlarını daralttığı görüşmelerde katılımcı kadınlar tarafından sürekli olarak dile 

getirilmiştir.   

 

3.1.2. Kız Çocuktan Beklenen Roller 

 

3.1.2.1. Anne ve Babanın Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kız Çocuktan Beklenen 

Roller 

 

Yaptığımız görüşmelerde anne ve babanın kız çocuklarına ilişkin yaygın kabullerinde 

cinsiyete dayalı rol tanımlamaları belirleyici olmaktadır. Aile içi işbölümü ve 

sorumlulukların çocuklar arasında dağılması noktası kır ve kent yaşamında bazı 

farklılıklarla karşımıza çıkmaktadır. Bu bölümde kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan kadın ve erkekler ile kırda görüştüğümüz anne ve babalara, 

“ev içinde nasıl bir işbölümü var?”, “hangi işleri kimler yapar?, “evde kız ve erkek 

çocuklarınıza nasıl bir görev dağılımı yapıyorsunuz?”,  şeklindeki sorularla anne ve 

babanın, kız ve erkek çocuğun rollerine ilişkin görüşleri tespit edilmeye çalışılmıştır. 

 

Ev Đşlerinde Becerikli Olma Rolü  

 

Yapmış olduğumuz çalışmada, kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde 

yer alan ailelerde anne ve babanın kız çocuğuna yönelik ortak vurgusu kız çocuklarının 

ev içi sorumluluklardan temizlik, bulaşık, ütü, yemek gibi günlük işleri anneyle 

paylaşmaları yönündedir. Özellikle görüşmelerimizin birçoğunda annelerin ve zaman 

zaman da babaların esas vurguladıkları konu, kızların ne kadar okusalar ve iyi bir 

meslek sahibi olsalar da evlendiklerinde ya da ayrı yaşamaya başladıklarında yemek 

yapmak, ev temizlemek, bulaşık yıkamak, ütü yapmak gibi sorumlulukların büyük bir 

kısmını üstlenmek zorunda kalacaklarıdır. Kendisini her şeyden önce “anne ve ev 

hanımı” olarak gördüğünü söyleyen G.K. kendi rollerinin yerine getirilmesi noktasında 

erkek çocuğundan değil ama kız çocuğundan önemli sorumluluklar istemektedir. Ona 

göre kız çocuk her koşulda ister çalışsın ister çalışmasın, ister eğitimli olsun ister 



 
 

 

130 

eğitimsiz, ister evli olsun ister bekar, geleneksel kadın rollerini yerine getirmek 

zorundadır. G.K. bu konudaki görüşlerini şöyle aktarır: 

“Kızım büyüdü ve bana yardımcı olmaya başlayacak yaşa geldi. Bizim 
büyüklerimiz derdi ki öğrendiği kendine yaptığı bana. Ben de istiyorum ki kızım her 
işin altından kalkabilsin. Mesela ne kadar okursa okusun bir ev kadınının işlerini 
yapacak sonuçta. Okusa da bir işi olsa da ev işlerinden yine kadın sorumlu olacak. 
Var mı öyle ben çalışan ya da okumuş kadınım deyip de ev işlerini yapmamak. 
Đstese de istemese de eli mahkum.  Belki şehir dışını kazanıp gidecek, dışarıda 
okuyacak, belki bizden ayrı bir evde yaşayıp çalışma hayatına atılacak. Her 
halükarda yemeğini, bulaşığını, temizliğini, yapacak. Biz kadınlar ne kadar eşitlik 
diye çığlık atsak da bu işler bizim asli vazifemiz gibi…Mesela ben kızıma şimdiden 
havlu gibi düz şeyleri ütülemeyi öğretiyorum. Kolay yemekleri yapmayı 
öğretiyorum. Öğrendiği kendine yaptığı bana.” (G.K., anne, kent-orta grup) 

Kadının geleneksel işlerden kurtulmasının ancak çok zengin bir yaşamla mümkün 

olacağını savunan ve televizyonlarda gördüğü film yıldızları gibi bir yardımcı yoksa 

eşler arasında eşitlik olamayacağını, kadının ve kız çocuklarının her durumda evin 

işlerinden sorumlu olacağını vurgulayan anne B.A. ise şunları söyler:  

“Bizim ekonomik durumumuz gördüğünüz gibi ortada. Benim kızım çok zengin olup 
yalılarda, villalarda yaşayacak değil. Evine temizlikçi kadın çağırıp çocuğuna 
bakıcı tutacak değil. Ne biliyim Hülya Avşar gibi çocuğuna bakacak, ev işlerini 
yapacak, eve geldiğinde yemeği hazır olacak bir yaşamı olmayacak ki. Haklı değil 
miyim? Kendi yağıyla kavrulacak bir yaşamı olacak sonuçta. O yüzden kendi işini 
kendi yapacak. Bizim toplumumuzda da kadın yapar evin çoğu işini. Var mıdır ki 
kadın yan gelip yatacak da erkek yemektir, bulaşıktır, çamaşırdır gibi işleri 
yapacak. O yüzden kızıma hayatın gerçeklerini öğretiyorum. Kızım bu işleri öğren 
yarın sana lazım olacak diyorum. O yüzden ben halı yıkamasından yün çırpmasına 
kadar kızıma her işi öğretiyorum. Öyle nazlı yetiştirmeyiz biz kızları.” (B.A., anne, 
kent-alt grup) 

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup ailelerdeki görüştüğümüz 

babalar ise kız ve erkek çocuklara verilecek görevlerin anne ve baba tarafından kesin 

çizgilerle çizildiğinin, bunun nesiller arasında aktarıldığının altını çizerler. Bir anlamda 

cinsiyete dayalı bir ayrımlaşma bir önceki nesilden aktarılarak kendilerine verildiği gibi 

kendileri de deneyimlerini çocuklarına aktararak bir döngünün yeniden ve yeniden 

üretilmesine sebep olmaktadırlar. Bu bireyler tarafından içselleştirilene kadar devam 

eder. Bunu baba K.A. şu şekilde dile getirir: 

“Ben işe giderken kızıma tembih ederim. Annene ev işlerinde yardım et onu yorma 
diye. Oğluma da annene ablana sahip çık, eğer dışarıda marketten bir şey 
alınacaksa sen git derim. Yani bizde herkesin bir görevi vardır. Ve bu düzen bizim 
toplumlarda bu şekilde gider genelde. Benim babamda bana aynı şeyleri söylerdi. 



 
 

 

131 

Ailene sahip çık diye. Bizim oralarda önemlidir kadına kız çocuğuna sahip çıkmak. 
Sonuçta ortam kötü.”(K.A., baba, kent-alt grup)  

Görüşmelerimizde dikkat çeken bir husus, kırda ve kentin alt sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan kız çocuklarının evle ilgili işleri bilip bilmemesi anne-baba 

tarafından onun çevresine olan mahçubiyetinin ya da taktir görmesinin de sebebi olarak 

değerlendirilmektedir. Yani anne-baba tarafından dile getirilen konu, kız çocuk eğer ev 

işlerinden ve yemekten iyi anlıyorsa bu onun evlendiğinde de taktir göreceği anlamına 

gelmektedir. Aksi halde bu işleri bilmemesi hem kız çocuğunu yetiştiren ailenin (anne-

babanın) hem de kızın bir eksikliği olarak değerlendirilmektedir. O yüzden kız 

çocuklarına özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki aileler ile 

kırdaki aileler tarafından ev içi geleneksel kadın rollerini -bulaşık, temizlik, ütü, toz 

alma gibi işleri- bilmenin önemi sürekli hatırlatılmaktadır. Bunları bilmeyen kız 

çocukları için özellikle kırsal toplumsal yapıda “evde kalma” endişesi gündeme 

getirilirken anneler tarafından “komşunun falanca kızı çok güzel pastalar, yemekler 

yapıyormuş, ekmek açıyormuş” gibi övgüyle bahsedilen bir “becerikli kız olma” 

durumu yüceltilmiş bir değer olarak aktarılmaktadır. Bu durum anne E.Ş. tarafından şu 

şekilde dile getirilmektedir. 

“Bizim buralarda kızların hamarat olanları makbuldür. Bu kızlardan daha övgüyle 
söz ederler. Eğer kızın eli iş tutmazsa o pek önemsenmez. Ne biliyim pek kaile 
alınmaz yani. Kız dediğin evi çekip çevirecek, parayı tutacak biri olmalı. Yarın bir 
gün evlenecek. Hani bizde bir söz vardır, yuvayı yapan dişi kuştur diye. Tam da 
söylemek istediğim bu yani.  Ben o yüzden mutfakta bir yemek yaparken, ekmek 
pişirirken ya da ne biliyim pazara giderken kızımı da yanıma alırım. Görerek 
öğrensin diye. Sonra demesin annem bana bir şey öğretmedi diye. Ya da el demesin 
ne biçim anneymiş kızına bir kaşık tutmasını bile öğretmemiş diye. Yarın bir gün 
belki biz ölüp gideceğiz. Kendi işini kendi yapabilmesi lazım en azından.”(E.Ş. 
anne, kent-alt grup)  

Görüşmelerde dikkat çeken bir diğer husus, anneler, kız çocuklarına yüklenen 

sorumluluklar konusunda ev işlerinin ağırlıklı olduğu gelenekselliği devam ettiren 

beklentileri ortaya koyarken; babalar, kız çocuklarının ev içi sorumluluklarla birlikte 

eğitimlerini tamamlamaları gerektiğinin sürekli altını çizmişlerdir. Kadınlar farkında 

olmadan ataerkillik örüntülerini hem kendi yaşamlarına hem de kız çocuklarının 

yaşamlarına aktarıyorlar. Çalışmamız açısından ilginç olan nokta annelerin geleneksel 

anlayışı kız çocuklarına aktarırken babaların özellikle kız çocuklarının eğitimlerine ve 



 
 

 

132 

bu anlamda topluma kazandırılmalarına daha fazla önem veriyor olmalarıdır. Bu konuda 

baba E.K. şunları belirtmektedir:    

“Biz köy kültüründen geldik. Benim annem, babam köylü ve biz yıllardır hep 
köyümüze gideriz. O yüzden bizim geleneklerimizde kadın ya da kız çocuğu deyince 
akla evle ilgili işler geliyor. Ama bu demek değil ki biz kızımızın bir ev hanımı gibi 
olmasını istiyoruz. Ev işlerinden iyi anlasın, yarın bir gün evlendiğinde eşine, 
ailesine mahçup olmasın. Kendisini idare edecek bir ev işi bilgisine sahip olsun 
ama okusun da meslek sahibi olsun da. Bunlar daha önemli… Đlerde bir aile 
kuracak, çocuklar yetiştirecek ve bildiğimiz üzere bu konuda kadınlara çok büyük 
görevler düşüyor. Onlar iyi bir eğitim sahibi olacak, iyi bir mesleği olacak ki 
sağlıklı bireyler yetiştirsinler. Cahil bir anne ve babanın elinde büyüyen çocuk da 
cahil olur.” (E.K. baba, kent-orta grup) 

Kırda ise kız çocuklarının ev işlerinde becerikli olması yemek, temizlik ve ütü gibi işler 

açısından değil aynı zamanda el işleri (dantel, örgü, dikiş-nakış gibi) ve tarla işlerinde 

hızlı ve becerikli olmaları ile de açıklanmaktadır. Yapmış olduğumuz görüşme ve 

gözlem notlarımıza göre, evlenme çağına gelen kız çocuklarından anne ve babaları ile 

çevredeki yakınları tarafından pek çok meziyete sahip olması beklenir. Bu konuyu A.Z. 

şu şekilde anlatır: 

“Kızın becerikli ve akıllı olması hem etraftan hem de anne-baba tarafından 
arzulanan bir şey. Hangi anne-baba istemez kızım her işte başarılı, meziyetli 
olmasın diye. ben isterim ki kızım iyi yemek yapsın, çamaşırını, bulaşığını, ütüsünü 
tek başına çekip çevirecek becerisi olsun. Koca bir kalabalık misafiri ağırlama 
konusunda usta olsun istiyorum. Öyle olunca kendine faydası olur yani. Daha çok 
isteyeni, beğeneni olur.” (A.Z., anne, kır)   

 

Erkek Kardeşe Hizmet Etme Rolü 

 

Anne ve baba tarafından kız çocuklarına sadece ev içi sorumluluklar yüklenmiş 

olmakla kalmıyor aynı zamanda erkek kardeşler ya da ağabeyin sorumlulukları da 

veriliyor. Ataerkil zihniyet kalıplarının daha çok kendini hissettirdiği kırsal yapıda ve 

kentin alt gruplarında “erkek değerlidir ve ona hizmet edilmelidir” gibi bir düşüncenin 

kız çocuklarına sürekli hatırlatılması sonucu onların da bu öğretiyi içselleştirmelerine 

neden olduğu düşünülmektedir. Bu konuda görüşmeciler şunları aktarmışlardır: 

“Biz kendi örflerimizden, ananelerimizden aldıklarımızı çocuklarımıza iletiyoruz. 
Belki yanlış diyeceksiniz ama biz kendi atalarımızdan erkeklere karşı hürmet 
edilmesi gerektiğini öğrendik. Aynı şeyi şimdi de kızlarımızdan bekliyoruz. Mesela 
sofra kuruldu ve kahvaltı yapıyoruz. Oğlanın çayı bitince kıza kaş-göz işareti yapıp 



 
 

 

133 

ağbinin çayını koy ya da ne biliyim tabağını hazırla diyorum. Ya da ütüsü varsa 
kıza sen yap diyorum. Oğlumuza da kız kardeşine sahip çık, onu koru kolla diyoruz. 
Sanki bu böyle gelmiş böyle gidecek gibi.” (B.A., anne, kent-alt grup)  

“Ben çocuklarımın birini diğerinden ayırmıyorum. Ama biz köy kültüründen 
geldik. Daha gelenekçiyiz ve erkeğe hürmet, hizmet önemlidir oralarda. Biz ne 
kadar bunu kabul etmesek de bakıyoruz ki kızımıza daha çok babaya, erkek kardeşe 
itaat etmesi gerektiğini öğretmişiz. Belki kabul etmiyoruz. Ama ben mesela işten 
gelince kızımın oturuyorsa toparlanmasını, uzandıysa kendine çeki düzen 
vermesini, erkek kardeşine yeri geldiğinde saygılı olup onun sözünden çıkmamasını 
istiyorum.” (K.A., baba, kent-alt grup)   

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde ve kırda erkek 

kardeşe hizmet etme rolü sürekli vurgulanmaktadır. Buna ek olarak yine kentin alt 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup ailelerinde ve kırda küçük kardeşlerin 

bakımı, evin evlenmemiş büyük kız çocuklarına aittir. Bu rol zaman zaman evin 

yaşlılarına bakmaya kadar gidebilir. Gözlem notlarımızda karşımıza çıkan kız 

çocuğunun evin hem işlerinden hem de küçük kardeşlerinden sorumlu olması, evin 

erkeklerine hizmet etmesi bir anlamda kız çocukluklarının kendi yaşamlarına ilişkin 

bakış açılarını da etkilemektedir. 

 

Kendi Bedenlerini Denetleme Rolü 

 

Özellikle kırsalda ve alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde aile içinde anne, baba, 

zaman zaman da erkek kardeş tarafından uygulanan denetim ve baskı kız çocuklarına 

namuslarını ve dolayısıyla saygınlıklarını korumaları noktasında birçok görev 

yüklemektedir. Bu denetim, bir taraftan kızların kendilerini erkeklere karşı korumalarını 

isterken aynı zamanda kız çocuklarının erkeklere karşı güvenmemeleri gerektiğini de 

hatırlatmaktadır. Bununla birlikte yapmış olduğumuz görüşmelerde elde edilen 

bulgulara göre, kızların sosyal yaşam alanlarının farklı noktalarının aileleri tarafından 

kontrol edildiği görülmektedir. Gözlem notlarına baktığımızda ise, kız çocuklarının 

bedenine yönelik (kılık-kıyafet ile makyaj) her türlü faaliyeti anne-baba ve erkek kardeş 

tarafından eleştirilmektedir.  

Denetim ve kontrol mekanizması daha çok kırda karşı cinsle ilişkiler (flört, evlilik 

kararı) noktasında ağırlık kazanmaktadır. Bununla birlikte cinselliğin denetimi ve kız 

çocuklarının buna ilişkin sorumlulukları ait oldukları toplumsal kökene göre de 



 
 

 

134 

farklılıklar göstermektedir. Mesela alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan 

kızlarda kılık-kıyafet ve flört ilişkilerindeki serbestleşme yakın çevre (komşuluk, 

akrabalık vb.) tarafından damgalanırken, orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer 

alan ailelerde kız çocuklarının bu konularda daha rahat davranması doğal 

karşılanmaktadır. Böylece cinsiyet ayrımcılığı sınıf ayrımcılığı ile pekiştirilirken 

birbirini de çoğaltmaktadır. Bu noktada cinsiyete özgü toplumsallaşma ile sınıfa özgü 

toplumsallaşma kalıplarının örtüştüğünü ve alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki 

kızlar üzerindeki baskı ve denetimin güçlendiğini görüyoruz. Kızlara verilen öğütler ve 

buna yönelik davranış kalıpları “namus” üzerinden şekillenirken erkeklere verilen 

öğütlerde ise “kızların namusunu korumak” temasıyla ön plana çıkarılmaktadır. Bu 

konuda özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde görüştüğümüz babalar şunları 

aktarmışlardır: 

“Benim kızımdan beklediğim tek görevi var o da annesinin ve benim yüzümüzü 
eğecek bir davranışta bulunmaması. Bana göre ev işini yapmış yapmamış hiç 
önemli değil. Nasıl olsa bir gün mecburen öğrenecek bu işleri. Ama önemli olan 
bir konu var ki kendini korumayı bilecek. Ortam kötü, özellikle kız çocuk yetiştiren 
aileler için zor bir dönemde yaşıyoruz. Benim kızıma hep dediğim ve ondan 
beklediğim tek sorumluluk bize kötü bir söz getirmesin.” (E.A., baba, kent-alt grup)   

“Bence Türk toplumu kızlardan, kadınlardan iffetine yakışır yaşamalarını bekliyor. 
Ben kızıma okula gitmediği zamanlarda annesine yardım etmesini istiyorum. Bunu 
şunun için istiyorum. Bizim bu çevre gecekondu bölgesi ve öyle şeyler duyuyoruz ki 
buradaki kızlar için. Kızlar bu çevrelerde okuldan çıktıktan sonra yanlarına bir 
erkek alıp geziyorlar. Sonra adları çıkıyor. Felancanın kızı şu serseriyle geziyor 
diye. Ben kızıma şu evin çevresinde ne aşağı ne yukarı kesinlikle gitmeyeceksin 
diyorum. Şimdi sadece kuran kursuna gönderiyorum. Allahını kitabını bilsin yanlış 
yola sapmasın istiyorum. Ne zaman ki kendini bilir doğruyu yanlışı da o zaman 
bilir. Ama şimdi kandırılacak yaşta. O yüzden ben kızımdan evine bağlı biri 
olmasını istiyorum. Tek beklentim bu yani. Okumasını da istiyorum ama o kendi 
bileceği iş. Ama bizim adımızı karalamasın başka bir şey istemem. Bizim bu 
gecekondu bölgesinde kız çocuğu yetiştirmek çok zor.” (K. A., baba, kent-alt grup) 

Sosyo-ekonomik ve kültürel doku içinde aile, çocuğun cinsiyetine farklı değer ve 

anlamlar yüklerken bu durum kır ve kentte farklı bir boyutla karşımıza çıkmaktadır. 

Daha çok gelenekle terbiye edilmeye çalışan kırda ve alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyde aileler, kız çocuklarına yönelik olarak namus ve iffet konusunu sık sık dile 

getirmişlerdir. Buna karşılık namus konusu üst grup katılımcılara göre, toplum 

tarafından kullanılan bir denetim aygıtı, bir güvenlik sübabı olma görevini üstleniyor. 

Bununla birlikte yaşları, eğitimleri, toplumsal statüleri ne olursa olsun namus konusu 



 
 

 

135 

katılımcılar tarafından kız çocukları ve kadınların yaşamlarında önem arz eden bir konu 

olarak değerlendirilmektedir: Bu konu katılımcılar tarafından şu şekilde aktarılmıştır: 

“Toplum namus kavramını ortaya atarken kız çocuklarının kendi bedenlerine 
ilişkin bir denetimi sağlamaları gerektiğini hatırlatmaktadır. Aksi taktirde ilişkiler 
ayyuka çıkardı..” (A.Y., baba, kent-üst grup)  

“Bana göre kız ya da erkek çocuklarımız olsun her şekilde toplumsal değerlere 
sahip çıkacak nesillere ihtiyacımız var. Her şeyden önce Türk aile yapısında ahlaki 
değerler her şeyin üstünde tutuluyor. Bakın televizyon dizileri bunu ezip geçtiyse de 
biz çocuklarımıza belli toplumsal değerleri (ne kadar başarılı olduğumuz tartışılır) 
vermeye çalışıyoruz. Herkes kendi çocuğunu bu anlamda iyi bir kimlikle yetiştirirse 
hasta ruhlu bireyler değil, ne istediğini bilen, ayakları yere basan, başarılı gençler 
ve çocuklar yetiştirmiş oluruz. Aksi halde bir daha toparlanamayacak bir ahlaki 
erozyona uğrayabiliriz. Bunun sonu da felakettir.” (A.A., baba, kent-üst grup)   

Gerek kentte gerekse kırda kız çocuklarının kendi bedenlerini denetlemeleri giyim-

kuşam ve namus konusunda ön plana çıkarken namus kız çocuklarının bekaretlerini 

koruma ve karşı cinsle ilişkilerinde yanlış adımlar atmama sonucunu da gündeme 

getirmektedir. Anne ve babanın söylemlerinde kız çocuklarının müdahil olamayacağı, 

tehlikeli bir sosyal dünyada yaşadıkları ve pişmanlıklar yaşamamak için doğru adımlar 

atmaları gerektiğidir. 

 

Eğitimini Tamamlama Rolü 

 

Ailede anne ve babanın eğitim düzeylerine bağlı olarak kız çocuğun yetiştirilmesi ve 

ona atfedilen roller farklılaşmaktadır. Buna göre yapmış olduğumuz görüşmelerde üst 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan anne ve babalar kız çocuklarına ev içi 

sorumluluklar vermezken derslerine ağırlık vermeleri gerektiğini sürekli 

hatırlatmaktadırlar. Kız çocuklarına ilişkin geleneksel rol tanımları bir kenara bırakılırsa 

ebeveynlerin ortak değindikleri konu, modern toplumun gereklerine uygun ve bu 

toplumun şartlarına ayak uydurabilecek, kendini toplumda en güzel şekilde ifade 

edebilecek, haklarını savunacak başarılı bireyler olması yönündedir. Üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan aileler için kız çocuk, kendi ayakları üzerinde 

durabilmeli, özgüven sahibi olabilmeli ve her koşulda haklarını bilmelidir. Bu da ancak 

eğitimle sağlanabilir. Bu konudaki düşünceler ebeveynler tarafından şu şekilde dile 

getirilmiştir:  



 
 

 

136 

“Ben oluyum eşim olsun kız- erkek diye bir rol paylaşımımız hiç olmadı. Eşimle bu 
konuda çocuklara hep model olmaya çalıştık. Çünkü öyle bir çağda yaşıyoruz ki 
zaman zaman ben bir kadın olarak çivi çakıyorum ya da vida sıkıştırıyorum. 
Eşimde paspas yapıyor ya da ne biliyim soğan doğruyor. O yüzden kız çocuklarına 
bence artık toplum da hak ettiği yeri vermeye başladı. En azından okutmak için 
kampanyalar yapılıyor. Aileler bilinçlendiriliyor. Bence kızlarımıza vereceğimiz en 
güzel görev ya da ne biliyim rol onların eğitimlerini tamamlayıp kendi ayakları 
üzerinde durmayı becerebilmeleri yönünde onlara güvenmek. Ekonomik 
bağımsızlığı olursa daha çok kendine güvenir, daha sağlam yürür” (N. P., Anne, 
kent-üst grup) 

“Kızımdan istediğim tek görev okuyup bir meslek sahibi olması. Kendisini 
toplumda en güzel şekilde temsil etmesi. Topluma en güzel hizmetleri verebilmesi. 
Ülkesine faydalı işler yapması. Yani ben aile içi rollerden ziyade topluma yönelik 
rollerinin olduğunu düşünüyorum. Çünkü kadınlar hep ezilen ve ötelenen kesim 
olmuş. Bizim kızlarımız bunu değiştirecekler. Ben bu konuda çok ümitliyim.” (A.A. 
baba,kent-üst grup) 

Kız çocuklarına geleneksel ev işleri veren ama onların eğitimlerini tamamlamaları ve 

ekonomik özgürlüklerinin olması gerektiğini belirten alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyde yer alan anne ve babalar geleneksel ve modern değerleri birlikte 

vermeye çalışmaktadırlar. Onlara göre kız çocuk anneye yardımcı olmalı ve ev 

işlerinden anlamalı ama eğitimlerini de tamamlamalı. Fakat alt ve orta sosyo-ekonomik 

ve kültürel düzeydeki aileler için ileride iyi bir ev kadını olabilecek donanıma sahip 

olmak kız çocukları için çok tercih edilen bir durumdur. 

“Kızım bir gün evlenip gidecek. O zaman kendi evini çekip çevirebilecek bir kadın 
olmalı. Ama aynı zamanda kendi ayakları üzerinde durabilecek ekonomik 
bağımsızlığı da olmalı. Onun mesleği kardeşi, annesi, babası olacak. Bizim 
zamanımızda annemiz vardı önümüzde örnek alabildiğimiz kişi olarak. Annem çok 
iyi bir ev kadınıydı. Ben hep anneme imrenerek baktım. Şimdi kızımın önünde ben 
modelim. Ben onun için çok okudum, kendimi yetiştirdim. Konuşmamı düzelttim. 
Konuşma kurslarına katıldım. Kızıma iyi bir anne oluyum diye. Anne olarak ondan 
tek istediğim ileride kendiyle gurur duyabileceği bir mesleğinin olması. Bir anne 
daha ne ister ki.” (G.K., anne kent-orta grup) 

Kırda da kentte olduğu gibi kız çocuklarının eğitimlerini tamamlamaları önemli 

görülmektedir. Özellikle anneler yaşadıkları koşulların zorluğundan bahsederek ve 

bizzat tarla ve bahçede kız çocuklarını çalıştırarak tecrübeyle kendi doğrularını 

bulmalarına yardımcı olmaktadırlar. Bu konudaki görüşlerini S.Ç. şöyle aktarmıştır: 

“Ben aslında kızımın tarlada çalışmasını ve bize yardım etmesini özellikle 
istiyorum. Çünkü bizim durumumuzu görürse belki okumanın önemini anlar. Hep 
diyorum bak bizi gör ve çektiğimiz rezilliği sen yaşama. Daha düzgün bir mesleğin 



 
 

 

137 

olsun ve insanlar sana saygı duysun istiyorsan önce okuyacaksın. Biz belki böyle 
model olarak onun eğitim almasını sağlayabiliriz.” (S.Ç., baba, kır) 

Görüşmelerin satır aralarında ve gözlem notlarımızda karşımıza çıkan önemli bir konu 

kız çocuklarının toplumda iki şekilde statü edinebilecekleri. Bunlardan biri eğitim diğeri 

evlilik. Kırdaki anne ve babalardan bir kısmı kız çocuklarının statüyü eğitim ve 

meslekle edinebileceklerini arzularken diğer kısmı evlilikle de bu statünün edinebileceği 

görüşündedirler. 

Anne ve baba tarafından kız çocuklarından beklenen roller, ev işlerinde becerikli olma, 

erkek kardeşe hizmet etme, kendi bedenlerini denetleme ve eğitimlerini tamamlama 

noktasında kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan aileler ile kırda 

ortak payda etrafında toplanmıştır. Buna karşılık kentten farklı olarak kırda anne ve 

babalar, kız çocuktan dini inançlarına sahip çıkma ve yerine getirme ile ücretsiz aile 

işçiliği rollerini oynamaları gerektiğini vurgulamışlardır. 

 

Dini Đnançlarına Sahip Çıkma ve Yerine Getirme Rolü 

 

Kırda kız çocuklarından beklenen roller dinsel inançlar bağlamında da şekillenmektedir. 

Anne ve babalar erkek çocuktan da aynı isteklerde bulunmalarına rağmen kız çocuk 

üzerine daha çok vurgu yapmaktadırlar. Şöyle ki anne ve babalar kız çocuklarının belli 

bir yaşa geldikten sonra örtünmeleri ve dini inançlarına uygun bir yaşam tarzını 

benimsenmeleri gerektiğini vurgulanmaktadır. Kırda görüştüğümüz baba H.B. bu 

konudaki görüşlerini şu şekilde ifade etmektedir: 

“Benim iki kızım bir de oğlum var. Erkek çocuklar her şekilde kendilerini 
koruyabilirler. Ama kızlarımız öyle değil. Örtünmeleri tabi kendi tercihleri olacak, 
ama tabiî ki ben örtünsün isterim. Ama örtünmese bile daha mutaassıp giyinmesini, 
namazını kılıp orucunu tutmasını isterim. Bence insanın Allah inancı ve dini bilgisi 
varsa yanlışa sapmaz. Ortam kötü. Hadi neyse biz biraz daha kapalı bir bölgede 
yaşıyoruz. Ama kızımız hep yanı başımızda olmayacak. Okumaya göndereceğiz, 
çalışmaya göndereceğiz. Bunun için kendine ve bedenine sahip çıkması lazım. 
Yoksa okumuş, okumamış hiç umurumda olmaz. Kızım kötü yollara düştükten sonra 
bilgisi olsa ne işe yarar. Önemli olan kendini ve özünü bilerek çevreye karışacak.” 
(H.Z. baba, kır)     

 



 
 

 

138 

Ücretsiz Aile Đşçiliği Rolü 

 

Kırda kız çocukları özellikle eğitim dönemine ara verdikleri yaz tatillerinde tarla ve 

bağda çalışmaktadırlar. Bununla birlikte anneler tarlada çalışırken kız çocuklarına ya 

evdeki kendinden küçük kardeşler varsa onlara bakmak ya da ev temizlemek, bulaşık 

yıkamak, yemek yapmak gibi sorumluluklar vermektedirler. Bu durum anne ve 

babaların aktardıklarına göre çokta istenilen bir durum olmamakla birlikte yetişmiş 

işgücünü kendi ailesi içinde karşılamak istemesinden kaynaklanmaktadır. Bunu anne ve 

babalar şu şekilde açıklamışlardır: 

“Bizim geçim kaynağımız tarlada ekip biçtiğimiz domates, salatalık, fasulye gibi 
sebzeler ile hayvanlardan elde ettiğimiz süt. O yüzden tarladaki ürünü kaldırmak 
ve çuvallara koyup satmak için elemana ihtiyacımız var. Ama zaten kazandığımız 
evin masraflarına ancak yetiyor. O yüzden bu çevrede yetişkin çocukları olan 
aileler, bu ister kız ister erkek olsun tarlada ve bağda çalışırlar. Daha çok erkek 
çocuklar tarlada çalıştırılırken kız çocuklarda evde yemek hazırlamak, ev 
temizlemek, öğlen tarlaya yemek getirmek, bulaşık yıkamak, kardeşlerine bakmak 
gibi görevler alırlar. Bu mecbur kaldığımız için yoksa ben kız olsun erkek olsun her 
şeyden önce okumalarını, eğitimlerini tamamlamalarını isterim.” (M.Y., anne kır) 

“Kız çocukları buradaki birçok aile için bulunmaz bir nimet bana göre. Çünkü 
kadın tek başına tarlaya, ev işlerine ve çocukların bakımına yetişemiyor. Kızlar 
genelde biz tarladayken kardeşlerinin bakımı ve evin işlerine koşuşturuyor. Yazın 
günler uzun olduğu için bazen de evin işini bitirdikten sonra tarlaya yardıma 
geliyor.” (H.Y., baba, kır) 

Problem cümlemize ilişkin analizlere baktığımızda, anne ve babaya göre kız çocuktan 

beklenen roller, içinde yaşanılan bölgenin sosyo-kültürel dokusundan etkilenmektedir. 

Buna göre geleneksel ilişkilerin hakim olduğu ve kültürel değerler, normlar, inançlar, 

tutumların daha sıkı denetimlerle bireylere aktarıldığı kırda, kız çocukları ev içi alanla 

daha fazla sarmalanmıştır. Buna göre kırda kız çocukları anne-baba tarlada çalışırken 

evin işlerini yapmak, varsa küçük kardeşleriyle ilgilenmek, geri kalan zamanında anne 

ve babaya tarla işlerinde yardım etmek konusunda ağır sorumluluklar yüklenmektedir.  

Kırda anneler yaşadığı olumsuz koşulları örnek göstererek kızlarına okuması ve meslek 

sahibi olması yönünde telkinlerde bulunmaktadır. Yapmış olduğumuz görüşmelerde 

vurgulanan bir konu kız çocuklarının kentsel yaşamdan uzak kalışlarının onların sosyal 

çevre ve yaşam alanlarını daralttığı yönündedir.  Bu durum onların ev içinde daha fazla 

kalmalarına ve ev işleri konusunda daha fazla sorumluluk almalarına sebep olmaktadır. 

Özellikle eğitim-öğretime ara verilen yaz tatilinde kırsal bölgedeki kız çocukları 



 
 

 

139 

bölgenin imkanlarının da dar olması sebebiyle ailenin iş yükünü daha fazla 

devralmaktadırlar. Kentte ise alt ve orta sosyo- ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan 

kız çocukları geleneksel rollerle sarmalanmaktadır. Kız çocukları anneye ev işlerinde 

yardım ederken hem anne-baba hem de erkek kardeş tarafından kendisinden beklenen 

rolleri yerine getirmektedir. Bununla birlikte, alt ve orta sosyo- ekonomik ve kültürel 

düzeyde baba ve erkek kardeşin ev içindeki roller bağlamında kız çocuklar üzerindeki 

otoritesi belirgin olarak karşımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla kır ile kentin alt ve orta 

sosyo-ekonomik ve kültürel gruplarında, kız çocukları aile içinde bağımlılık ilişkisi 

temelinde yetiştirilirken böyle bir bağımlılık ilişkisi anne-babaya ve zaman zaman da 

erkek kardeşe itaat ve hürmet etmeyi de beraberinde getirmektedir.  

Ailenin eğitim düzeyi yükseldikçe kız çocuktan beklenen roller eğitim çerçevesinde 

yeni bir biçim almaktadır. Modernleşme ve değişen sosyal roller kız çocuklarının 

bağımsız ve kendine yeter olması gerekliliğini vurgularken bunun ancak iyi bir meslek 

ve eğitimle sağlanacağının da altını çizmektedir. 

 

3.1.2.2. Erkek Kardeşin Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kız Çocuktan Beklenen 

Roller 

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde erkek çocuklara, “kız kardeşinizden beklentileriniz 

nelerdir?”, “size göre kız çocuklarından toplum hangi rolleri yerine getirmesini 

bekliyor?”, “aileniz size kız kardeşinize ilişkin ne tür sorumluluklar veriyor?” şeklinde 

sorular sorularak aile içi ilişkilerde ve toplumda kız çocuklarından hangi rolleri yerine 

getirmesi gerektiği konusu erkek çocukların bakış açısıyla verilmeye çalışılmıştır.  

 

Günümüzde erkek çocukların karşı karşıya kaldığı sosyalizasyon süreçleri kız 

çocuklarda olduğu gibi düşünsel, toplumsal ve kültürel yapının gölgesinde şekillenir. 

Buna göre araştırmamızın bir ayağını oluşturan erkek çocukların gözüyle aile ve 

toplumun kız çocuklarına ilişkin bakış açıları, içinde yaşanılan ailenin ve dolayısıyla 

toplumun beklentilerine göre şekillenmektedir. Bu durumda denilebilir ki erkek 

çocukların kız kardeşlerinden beklediği roller, anne ve babanın erkek çocuklara 

yüklediği sorumluluklar çerçevesinde şekillenmektedir. Bir başka ifadeyle erkek 

çocuğun bakış açısı anne ve babanın beklentileri doğrultusunda şekillendiği için diğer 



 
 

 

140 

kategoriler içinde değerlendirdiğimiz rolleri kır-kent bağlamında kaçmadan vermeye 

çalıştık. 

 

Bu bağlamda anne ve babanın kız çocuktan beklentilerinde olduğu gibi erkek çocuklara 

göre de kız çocuktan öncelikli olarak ev işlerinde anneye yardımcı olması ve kadına 

ilişkin geleneksel rol diyebileceğimiz ev temizlemek, bulaşık yıkamak, ütü yapmak gibi 

günlük işleri yapması beklenmektedir. Bununla birlikte kız çocuklarının namuslu olması 

da beklenen roller arasındadır.   

 

Erkek çocukların, kız çocuklarına karşı beklentilerinde, aile ve toplumun yüklediği 

sorumluluklar hakkındaki görüşlerini analiz etmeden önce erkek çocukların aile içinde 

nasıl bir sosyalizasyon sürecinden geçtiğini irdelemek gerekir. Çünkü ailedeki rol 

beklentisi kız ve erkek çocuklar konusunda bir ayrışmayı da gündeme getirmektedir. 

Cinsiyete göre ayarlanan işbölümü bir taraftan kız çocuklarının statü farklılaşmasını 

kabullenmesini, diğer taraftan da bu farklılaşmanın pekişmesini ve sürmesini 

kolaylaştırdığı düşünülmektedir. Ailedeki erkeklere (baba ve erkek kardeşler) de bu 

pekiştirmenin sağlanması için önemli görevler verilmiştir. Erkeklerden daha çok 

erkeksi olarak nitelendirilen rol kalıplarını yerine getirmesi istenirken aynı zamanda 

aileyi ve ailedeki kadınları korumaları yönünde bir görev de verilmektedir. Bu 

noktadan hareket ettiğimizde yaptığımız görüşmeler ve gözlem notlarına dayanarak 

diyebiliriz ki ebeveynler erkek çocuklarını “tipik” erkeksi davranma yönünde terbiye 

etmektedirler. Bazı anne ve babalar, bu mekanizmaya karşı koyduklarını ve cinsiyet 

ayrımına itibar etmediklerini, hatta farklılıkları pekiştiren davranış modellerini 

sunmadıklarını vurgulasalar da gözlemlerimiz tam tersini ortaya koymaktadır. 

Yaptığımız görüşmelerde, erkek çocuklara daha çok dışarı işlerinin verilmesi, buna 

karşın kız çocuklarına ev içi sorumluluklar yüklenmesi, erkek çocukların geç saatlere 

kadar arkadaşlarıyla dışarıda kalmasına izin verilirken kız çocuklarına hava kararmadan 

önce evde olması gerektiği konusunda uyarılarda bulunulması, erkek çocuğun bir kız 

arkadaşının olmasına hoşgörü gösterilirken kız çocuğuna aynı toleransın 

gösterilmemesi düşüncenin pratiğe dönüşmesindeki zıtlığı gözler önüne sermektedir.   

 



 
 

 

141 

Erkek Kardeşe ve Anne-Babaya Hizmet Etme Rolü 

 

Araştırmamıza ve gözlem notlarımıza yönelik dikkat çeken bir konu, erkek çocuk 

anneye bağımlı olarak yetiştirilmektedir. Erkek çocuktan daha çok dışarı merkezli 

işlerle ilgilenmesi istendiği için kendisi ile ilgili tüm ev içi işleri annesi ya da kız 

kardeşi tarafından yapılmaktadır.  Erkek kardeşin sofrasının kurulması, suyunun ve 

çayının getirilmesi, ütüsünün yapılması çoğunlukla kız çocuğuna anne tarafından 

verilen görevler olarak karşımıza çıkmaktadır. Erkek çocuğun anneye düşkün ve 

bağımlı olması,  annenin erkek çocuğu koruyucu tavırlarıyla daha da pekiştirilirken bu 

mesajın anne tarafından erkek çocuğa sürekli hatırlatıldığı araştırma boyunca 

gözlenmiştir. Özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde  “hayırlı evlat” 

olma vurgusu anne babaların üzerinde en çok durdukları konu olmakla birlikte genelde 

“hayırlı evlat” olma rolü erkek çocuktan istenmektedir. Çünkü onlara göre erkek çocuk, 

yaşlılığın da güvencesi olarak görülmektedir. 

 

Kentin özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde görüşme yaptığımız ailelerin 

hepsinde erkek çocuk, kız kardeşinin kendisine ve anne-babasına hizmet etmesi 

gerektiğine yönelik söylemlerini dile getirmiştir. Bu konuda anne ve babanın aile içi 

sorumlulukların paylaşılması konusundaki söylemleri erkek çocuklar için yol gösterici 

olmaktadır. Bu konuda alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde görüştüğümüz erkek 

çocukları şunları aktarmışlardır: 

“Bana göre kız kardeşimin yerine getirmesi gereken birinci görevi ev içinde ona 
düşen sorumlulukları yapması. Bunlar en azından sofra toplamak, bulaşık yıkamak, 
eve süpürge açmak olabilir. Bazen ben de diyorum şu dolabımı düzelt diye kavga 
ediyoruz sonra. Çünkü sadece babam erkek kardeşine yardım et diye kızarsa gelip 
yardım ediyor.” (C.Ş., erkek çocuk, 17 yaşında, kent-alt grup) 

“Ben ne yalan söylüyüm kız kardeşimle hiç anlaşamıyorum ve ondan hiçbir şey 
beklemiyorum. Çünkü benim düşünceme göre kız kardeşe sahip olmak bir 
dezavantaj. Bunu şöyle açıklayım. Ben kardeş deyince benden küçük olduğu için 
hizmetimi görsün, dediklerimi yapsın istiyorum. Bazen annem bana odanı topla 
diyor. Ben de arkadaşlarımla dışarı çıkacak oluyorum ve kız kardeşime sen 
toplasan diyorum. O da beni anneme şikayet ediyor. Ben kız kardeşimden 
dediklerimi yapmasını ve bana hizmet etmesini bekliyorum. Ama o ben dediğimde 
değil de annem-babam kızdığında yapıyor.”(O.A., erkek çocuk, 15 yaşında, kır) 



 
 

 

142 

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde olduğu gibi erkek kardeşe ve anne-

babaya hizmet etme rolü kırda da erkek çocuklar tarafından dile getirilmiştir. 

Geleneksel değerlerin aile içi ilişkileri şekillendirdiği kırsal toplumsal yapıda anne-

babaya hizmet etme rolü, “atasını tanımak ve ona hürmet etmek” şeklinde ifadesini 

bulmuştur. Bu konuda katılımcılardan M.Ç. şunları aktarır: 

“Bizim buralarda büyüklerimiz için “ata” kelimesini kullanırlar. Annem ve 
babamdan çok duyarım. Bir kişi atasını bilecek, ona hizmet ve hürmette kusur 
etmeyecek derler. Bu da erkek çocuklardan beklendiğinden çok kadınlardan ve kız 
çocuklardan beklenir.”(M.Ç., 18 yaşında, kır) 

Erkek çocuklarla yapılan görüşmeler ve gözlem notlarımıza baktığımızda erkek 

çocukların kız kardeşe sahip olmaları özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye 

mensup aileler ile kırda bir dezavantaj olarak değerlendirilmektedir. Çünkü erkek 

çocuklar, kız kardeşten öncelikli olarak kendilerine ev içinde hizmet etmelerini ve 

sözünden çıkmamalarını beklemektedirler. Bu karşılanmayınca da kız kardeşin kendileri 

için bir anlam ifade etmediğini söylemektedirler. Çünkü onların söylediklerine göre kız 

kardeş kendi işlerine yardım etmiyorsa hiçbir işlevselliği yoktur. Kız kardeşe ev içinde 

bir yardımcı olarak bakıyorlar, ev içindeki imkanlara (televizyon, bilgisayar, kendilerine 

ait oda) tek başlarına sahip olmak istiyorlar. Görüşmelerde sıkça vurgulanan kız kardeş 

yerine bir erkek kardeşin daha çok tercih edildiği yönündedir. Bu konu görüşmeciler 

tarafından şu şekilde dile getirilmiştir: 

“Kız kardeşe sahip olmak benim için hiç iyi bişey değil. Ben bir ağbim ya da erkek 
kardeşim olsun isterdim. O zaman onunla daha çok şey paylaşırdım. Şimdi erkek 
kardeşim olsaydı aynı odada kalırdık. Aynı şeylerden hoşlanırdık. Eşyalarımızı 
paylaşırdık.” (E.T. 17 yaş, erkek çocuk,  kent- orta grup) 

Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup ailedeki erkek çocukların 

belirttiklerine göre ise, cinsiyet ayrımına dayalı bir işbölümünün kendilerine ailede 

öğretilmediği, herkesin her işi yapabildiği bir eşitlikçi yapı olduğu şeklindedir. Bu 

sayede erkek çocuklar kız kardeşlerinden kendilerine hizmet etmesini beklememekte 

ve arkadaşlarıyla olan iletişiminde müdahaleci olmamaktadırlar. 

“Bizim ailede erkek-kız ayrımı yok. Erkek çocuktan ne isteniyorsa, eğitimdir, 
meslek edinmedir, doğru arkadaş seçimleridir, anne-babaya karşı saygılı olmaktır. 
Aynı şey kız çocuktan da beklenen bir davranış. Hangi çağda yaşıyoruz.” (Đ.A., 
erkek çocuk, 17 yaşında, kent-üst grup) 

 



 
 

 

143 

Aile Üyelerinin Sözünden Çıkmama Rolü 

 

Erkek çocuğun, kız kardeşlerine ilişkin tutumlarında, beklentilerinde ve onların 

denetlenmesinde erkek çocuk üzerinde babanın söylemleri etkili olmaktadır. Çünkü 

baba sürekli olarak erkek çocuğuna “kız kardeşine sahip çıkması, onu koruyup 

kollaması” konusunda uyarıda bulunmaktadır. Diğer taraftan kız çocuğuna da erkek 

kardeşinin sözünden çıkmaması gerektiği öğretilmektedir. Ebeveynler satır arasında kız 

çocuğun ağabeyine ya da erkek kardeşine karşı saygılı olması ve onun sözünden 

çıkmaması gerektiğini de iletmektedirler.  

Đster kırsal kesimde olsun isterse kentsel alanın alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyindeki aileler de olsun ebeveynler erkek çocuklara genelde kız kardeşine 

“ağabeylik” yapması konusunda sorumluluklar verirler. Bu sorumluluk bir kez 

oluştuktan sonra erkek çocuklar tarafından yeniden ve yeniden üretilir. “Ağabeylik”, 

kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerde görüştüğümüz 

erkek çocuklar tarafından kız kardeşini denetleme, onu koruyup kollama şeklinde ifade 

edilirken kız çocuktan da ağabeyinin sözünden dışarı çıkmama, isteklerine karşı 

çıkmama şeklinde bir anlayış beklenmektedir. Dolayısıyla erkek çocuk, kız kardeşinin 

arkadaş çevresinden giyimine ve ev içindeki yapacağı işlere kadar çok şeye müdahale 

etme hakkını kendinde bulmaktadır. Bu konuda alt gruptaki erkek çocuklar genelde 

benzer düşünceler üzerinde durmaktadırlar. Onların kız kardeşlerinden beklentileri şu 

temalar etrafında toplanmaktadır: 

“Kız kardeşimden ben oluyum annem-babam olsun bir şey istediğimde karşı 
çıkmamalı, sözümüzü dinlemeli. Mesela dışarı çıktığında etek giymeyeceksin 
diyorum. Bir bakmışım hem de kısa etekle dışarı çıkmış. Ben erkeğim ama 
erkeklere güvenmiyorum. O yüzden hep uyarıyorum erkeklerle dolaşma diye. Eğer 
ben kız kardeşimi bir erkeğin yanında görürsem çok kötü olur onun için. Hem kız 
kardeşim için hem de yanındaki erkek için. Benim kız kardeşim saftır, herkese 
inanır. Bana ters gelen konularda kız kardeşime uyarıda bulunurum. Arkadaşları 
kız ise dışarı çıkmasına bir şey demem. Ama erkek arkadaşları olursa ona 
müdahale ederim. Çünkü babam işten çok geç geldiği ya da gece vardiyasına 
kaldığı zamanlar annenle kardeşine sahip çık, geç saatlerde dışarı çıkacak 
olurlarsa yanlarında ol diye tembih eder. Ben de babam evde olmadığı ya da geç 
geldiği günlerde arkadaşlarımla dışarı çıkmam, evde kalırım.” (V.A.,15 yaşında  
erkek çocuk, kent- alt grup) 

“Ağbim ve ben köyden çalışmak için geldiğimizde kız kardeşimizi de babam bize 
yardımcı olsun diye gönderdi. Ama biz mi kız kardeşimize baktık o mu bize baktı 
anlamadım. Biz işteyken arkadaşlarına takılıp geziyordu, onu birkaç kez uyardım. 



 
 

 

144 

Ben kuaförde çalışıyorum, bir gün işten öğlen yemeği için çıkmıştım ki yanında 
birkaç tane kız arkadaşı ve birkaç tanede erkek arkadaşıyla yol ortasında 
gülüşerek gidiyorlar. Hemen koştuğum gibi kolundan sürükleyerek bir kenara 
çektim ve bir iki tokat attım. Aslında benim sınırım zorlamadıkça ben böyle bir şey 
yapmazdım ama çok sinirlendim. Biz işteyiz ya başına bir iş gelse babama ne 
diyeceğiz. Sürekli bizi arayıp kız kardeşime sahip çıkmamız konusunda bizi tembih 
ediyor. Köyden geldik biz. Birden ne oldum delisi olmasın yani. Kız kardeşimin 
benim sözümden çıkmasını istemem. Ama beni hiç dinlemiyor. Mesela gitme 
dediğim yere gidiyor, görüşme dediğim arkadaşlarıyla görüşüyor. Öyle olunca da 
önce kızıyorum, sonra eğer beni çileden çıkarır ve çok sinirlendirirse bir-iki tokat 
atıyorum.”(C.Ş.,erkek çocuk, 17 yaşında, kır) 

Erkek kardeşin sözünden çıkmama konusu bir sorumluluk olarak verildikten ve bu 

sorumluluk erkek ile kız çocuğa sürekli hatırlatıldıktan sonra bu durumun abartılarak 

uygulanmaya çalışıldığı hem gözlem notlarımıza ve de görüşmelerin satır aralarına 

yansımıştır. Aynı zamanda bu durum kardeşler arasında tartışmalara ve güvensizliklere 

kadar gidebilmektedir. Yapmış olduğumuz iki görüşmede de kız çocuk ile erkek 

kardeşinin birbirlerine düşmanca tavırlarını gözlemledikten sonra bunun sebebinin 

erkek çocuğun, kız kardeşin ev içinde ve ev dışında her hareketine müdahale 

etmesinden kaynaklandığı, giyiminden arkadaşlarıyla görüşmesine ve hatta zaman 

zaman cep telefonunun mesaj bölümünü kontrol ettiğine kadar gittiği öğrenilmiştir. 

Fakat daha 15-16 yaşındaki erkek çocukların bu kadar sorumluluğu kendiliklerinden 

değil özellikle babadan almış olması araştırma süresince katılımcı erkek çocuklar 

tarafından sıkça vurgulanmıştır:  

“Babam bana hep der ki, “oğlum sen büyüdün artık, ben işte veya şehir dışında 
olduğum zaman annene ve kız kardeşine sen sahip çıkacaksın. Kız kardeşin 
kimlerle konuşuyor, nasıl arkadaşları var bunları bileceksin.” Ama benim sözümü 
kız kardeşim dinlemediği için, bunları yapmak istemiyorum. Bir taraftan da babamı 
üzmek istemiyorum. Anneme söyledim babamla konuşsun ve beni kız kardeşimle bu 
konularda muhatap etmesin diye.” (G.K. 17 yaş, erkek çocuk, kent- orta grup) 

“Babam işe giderken bana derki, oğlum annenizi üzmeyin. Kız kardeşin de annene 
ev işlerinde yardım etsin, anneni yormasın. Sana akşam geldiğimde soracağım. 
Market işi olursa sen git. Dışarıda fazla arkadaşlarınla takılma. Ama ben 
arkadaşlarımla oynamak istiyorum. Biz maç yapıyoruz, geziyoruz. Ben annemle 
kardeşimin başında beklemek istemiyorum. Babamla hep bu konuda kavga ederiz. 
Zaten babam hiç dinlemez. Sadece bağırır. Ben evlendiğimde babam gibi 
olmayacağım. Çocuklarıma daha arkadaşça davranacağım. Onları dinleyeceğim. 
Babam beni dinlemiyor.” (O.A. erkek çocuk, 15 yaşında, kent- alt grup) 

Dikkatimizi çeken bir başka nokta, görüşme yapığımız alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki ailelerden birinde evdeki internet erişiminin olduğu bilgisayarın erkek 



 
 

 

145 

çocuğun odasına konması ve kız çocuğun bu bilgisayardan ağabeyinden izin alarak 

yararlanması konusudur. Hatta bu konuda kardeşler arasında tartışmalar çıktığı 

görüşmelerde iletilmiştir. Bu nedenle, böyle bir imkandan yararlanma konusunda erkek 

kardeşe öncelik verilmesi kız çocuklarının bakış açısıyla anne-babasının kendilerine 

önem vermedikleri ve kendilerine ikinci sınıf muamele yaptığı ve bu ayrımcılığın onları 

çok rahatsız ettiği şeklindedir.  

 

Eğitim ve Meslek Konusunda Doğru Tercihler Yapabilme Rolü 

 

Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan erkek çocukların bakış 

açısıyla aile ve toplumda kız çocuktan kendi ayakları üzerinde durabilecek, eğitim ve 

meslek konusunda doğru tercihler yapabilme sorumluluğunu üstlenebilecek roller 

beklenmektedir. Üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki erkeklerin aktardıklarına 

göre aileler kendilerinden “ağabeylik” tanımını eğitim konusunda kız kardeşine destek 

olma, aile içi ilişkilerde arkadaşça tavırlar geliştirme, sorumlulukları eşit bir şekilde 

paylaşma yönünde vermektedirler. Dolayısıyla erkek çocuk, kız kardeşine eğitimdeki 

başarısıyla model olabilecek bir ağabey rolü üstlenir. Bu konuda A.P. şunları 

aktarmıştır: 

“Ben Hacettepe Đşletmeyi kazandım. Üniversiteye hazırlanırken ve ders çalışırken 
önümde bana yardımcı olacak bir ablam ya da ağbim yoktu. Kız kardeşim ileride 
üniversiteye hazırlık için şimdiden dershaneye gidiyor. Annem ve babam hep beni 
örnek gösteriyorlar kız kardeşime. Kız kardeşimin matematiği pek iyi olmadığı için 
ağbin çalıştırsın diyorlar. Kız kardeşimde beni bir idol olarak görüyor. Ama 
istemediği bir mesleği de sırf benim başardığım bir alana yönelsin diye yapmasını 
istemem. Kız kardeşimi hep uyarıyorum. Kendi mesleğini kendisinin seçmesi 
gerektiğini.”(Ç.Y., erkek çocuk, 19 yaşında, kent-üst grup) 

Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan görüşmeciler, kız çocuğa 

ilişkin aile ve toplumun bakış açısını farklı bir pencereden yorumlamaktadırlar. Onlara 

göre aile ve toplum erkek çocuklardan güçlü, cesaretli, bağımsız, kesin tavırlı, yeri 

geldiğinde kaba kuvvete başvuran, saldırgan olmasını isterken kız çocuklarından sakin, 

uyumlu, ağırbaşlı, itaatkar olmasını beklemektedir. Yapılan görüşmelerde vurgulanan 

nokta cinsiyete ilişkin bu tarz bir beklentinin kız ve erkek çocukların sosyal dünyayı 

algılayışlarını ve kendi geleceklerine ilişkin düşüncelerini de şekillendirmektedir. Bir 

anlamda gündelik yaşam pratikleri, sosyo-kültürel doku bireylerin tercihlerinde ve 



 
 

 

146 

alışkanlıklarında, geleceğe ilişkin beklentilerinde önemli etkiler yaratmaktadır. Bu 

etkileri katılımcı erkek çocuklardan A.P. şu şekilde ifade etmişlerdir:  

“Aile de anne ve baba kendi cinsiyetinin davranışlarını sergilemen gerektiğini sana 
sürekli hatırlatıyor. Belki aile, erkek çocuğun ağabey olarak rolünü kız kardeşe 
oynaması gerektiğini düşünüyor olabilir ya da ağabeyin “koruyucu” olmasını 
isteyebilir. Sahip çıkma anlamında bir koruyuculuk yani. Bizim kültürümüzde kız 
çocuk bir de erkek kardeşinden küçükse güçsüz olarak değerlendirilir ve erkek 
kardeşin, kız kardeşine sahip çıkması istenir. Bu öyle bir şey ki arkadaşlarım ben 
söylemeden bir kız kardeşe sahip olduğumu hemen anlıyorlar. Mesela arkadaş 
ortamında kızlar benden daha küçükse ve bana bir dertlerini anlattıklarında 
tavsiye verdiğimde davranış ve konuşmalarımdan o hassasiyetimi anlıyorlar. Yani 
onları bir sahipleniş noktam var, bunun onlarda farkındalar. Eğer ailemde bir kız 
çocuğu olmasaydı dışarıdaki kızlara belki de sadece cinsellik olarak bakabilirdim. 
Dışarıdaki kızlara sadece cinsiyetleri ile değil senin gibi bir insan olması yönüyle 
bakman bir kız kardeşe sahip olmanın avantajı diye düşünüyorum. Bu anlamda kız 
kardeşim farkında olmadan bana çok şey öğretti diyebilirim. Bana göre aslında biz 
ailede cinsiyetsiz iki kardeşten büyüdükçe toplumun dayatmasıyla cinsiyetli iki 
kardeşe doğru evriliyoruz. Yani benim ailemde hiçbir zaman şu erkek işidir bu 
kadın işidir demedi. Herkes her işi yapabiliyordu. Ama ailemizin dışında sosyal 
çevreye çıktıkça onlar bizden günlük yaşam içinde cinsiyetimize uygun 
davranmamızı istedi demiycem, dayattı. Biz artık kız ve erkek kardeş olarak 
toplumda farklılıklarımızla yaşamaya başlıyoruz. ”(A.P. ağabey 21 yaşında, kent- 
üst grup)  

 

Dini Đnançlarına Sahip Çıkma Rolü 

 

Dini inançlarına sahip çıkma rolü daha çok kırdaki erkek çocuklar tarafından dile 

getirilmiştir. Kırsal kesimde erkek çocuklarla yapmış olduğumuz görüşmelerde erkek 

çocukların dile getirdiği ailenin kız çocuktan en önemli beklentisi kız kardeşlerinin 

örtünmesi ve dini inançlarına sahip çıkması yönündedir. Kırsalda ağabey olma rolü anne 

ve baba tarafından namus konusunda bir denetim görevini de beraberinde getiriyor. 

Namuslu olmak, başını örtmek, ev içi alanda kalmak, dışarıya çok gerekmedikçe 

çıkmamak ailenin ve kırsal alandaki sosyal çevrenin kız çocuklarından bekledikleri 

roller arasında veriliyor. Bu konuda H.Y. şunları aktarmaktadır: 

“Benim ailem kız kardeşimden Allah korkusu olsun, inançlarından sapmasın 
konusunda bir beklenti içindeler. Bunu bana da kız kardeşime de sürekli 
hatırlatıyorlar. Anneme babama saygı duysun, iyi bir evlat olsun onların gözünde 
yeter. Onun dışında yok evi işi yapsın, yok yemek yapsın, ne biliyim dantel yapsın 
gibi şeyler demiyorlar yani. O kendi bileceği iş yani. Bu dediklerine uysun başka 
ne isterler ki ondan.” (H.Y., erkek çocuk, 15 yaşında, kır) 



 
 

 

147 

“Annem olsun, babam olsun ya da ben oluyum kız kardeşimden namazını kılsın, 
orucunu tutsun isteriz. Aile terbiyemize uygun biri olsun bu gibi şeyler aklıma 
gelenler. Bir de okumasını isteriz. Ama okurken inançlarından vazgeçmeyecek. 
Hani okulda başlarını açmasını istiyorlar ya. Sonra üniversite ortamı onları 
değiştiriyor ve ailelerine karşı gelmeye başlıyorlar. Ben bunlar olmasın diye 
kardeşimle sürekli konuşuyorum. Đnançlı olmasını, geldiği yeri unutmaması 
gerektiğini hep hatırlatıyorum. Çünkü ailemiz bizi böyle yetiştirdi. Ama kendi 
bileceği iş yani, benden uyarması. Aile terbiyesine uysun. Uymasa gerisi kendine 
kalmış. O zaman benden önce babam dışlar onu, evladı olarak kabul etmez.” 
(M.Z.. erkek çocuk, 17 yaşında, kır)  

Sonuç olarak erkek çocukların gözüyle, kırda ve kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde aile ve toplum kız çocuktan daha itaatkar ve bağımlılık içinde kendisine 

verilen rolleri yerine getirmesini isterken kentin orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyindeki aile yapılarına doğru gidildikçe eğitim seviyesine ve ailenin kültürel 

birikimine bağlı olarak daha eşitlikçi ve özerk bir rol dağılımı söz konusu olmaktadır. 

Gerek kırda gerekse kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine sahip 

bölgelerinde erkek çocuklar sürekli olarak özellikle babaları tarafından kız kardeşi 

koruma görevini üstlenmektedir. Bu bir anlamda babaların/erkeklerin kendi rollerinin 

bir devamını erkek çocuklarına aktarmasıyla oluşan bir sosyalleşme sürecidir. 

Dolayısıyla içinde doğduğu toplumsal ve kültürel yapıda birey, cinsel kimliğine dair 

aile ve toplumun beklentilerine uygun hareket etmeye başlar. Buradan yola çıktığımızda 

ağabey olmak kavramının içi kırda ve kentin alt ve zaman zaman da orta sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyinde, kız kardeşe sahip çıkmak, korumak, arkadaş seçimine 

ve giyimine müdahale etmek şeklinde bir biçim kazanırken üst grupta rehberlik etmek, 

sosyal yaşama dair seçimleri konusunda destek olmak, aile içi yaşam alanını paylaşmak 

şeklinde biçimlenmiştir.    

  

3.1.2.3.  Kız Çocuklarının Bakış Açısına Göre Aile ve Toplumda Kız Çocuktan 

Beklenen Roller 

 

Kız çocuklarının bakış açısıyla aile ve toplumun kız çocuğundan beklediği roller onların 

içinde bulundukları sosyo-ekonomik ve kültürel değerlerin niteliklerine göre 

biçimlenmektedir. Buradan yola çıktığımızda görüşmelerimiz sırasında verilen 

yanıtlarda kız çocuklarının rollere ilişkin söylemlerinde kır ve kent açısından kategorik 

bir farklılığın olduğu gözlenmiştir. Şöyle ki alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyi ile kırda yapılan görüşmelerde kız çocukları, daha gelenekselci bir rol 



 
 

 

148 

tanımlamasına uygun şekilde yetiştirildiklerini ifade ederlerken üst sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde daha eşitlikçi bir rol paylaşımının kendilerinden beklendiği ifade 

edilmiştir. Ailenin kültürel değerleri, kentsel veya kırsal yerleşim biriminde olması, 

içinde bulunduğu sosyo-ekonomik koşullar ve aile fertlerinin eğitim düzeyi bu 

tanımlamaları şekillendirmektedir.  

Bu bağlamda kız çocuklarına “size göre ailenizde kız çocuğu nasıl tanımlanıyor?”, “size 

göre toplumda kız çocuğu nasıl tanımlanıyor?, “ailenizin sizden bekledikleri rollere 

ilişkin siz ne düşünüyorsunuz?, “ev içinde size düşen görevler nelerdir?” gibi sorular 

yöneltilmiş ve aşağıdaki cevaplar alınmıştır: 

 

Gelecekte Đdeal Bir Ev Kadını Olma Rolü 

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde kız çocukları tarafından vurgulanan noktalardan biri, 

kendilerinin anne, baba ve çevresindeki diğer yetişkinlerin bakış açısıyla 

değerlendirildiği ve kendilerinden “anneleri gibi olma” ve “ideal bir ev kadını olma” 

sorumluluğunun beklendiği konusudur. Bir başka ifadeyle, kendilerinin aile içinde ev 

hanımı ya da anne statüsüne sahip kadınların rollerinin bir devamını üstlenecek bir 

öğretiyle sosyalleştiklerini dile getirmektedirler. Bu durumun kendilerini 

değersizleştirip hiçleştirdiğini belirten H.Ş. şunları aktarmıştır: 

“Ben de annem gibi ev temizliyorum, bulaşık yıkıyorum, yemek yapıyorum, toz 
alıyorum. Ama okuyorum da. O zaman annemden ne farkım var. Annem 
okumamışta ev kadını olmuş. Eğer annem gibi olacaksam onun işlerinin aynısını 
yapacaksam ben neden okuyorum. Bir ara okulu bırakıp işe girdim ben. Sırf evdeki 
işlerden kurtuluyum diye. Çünkü okul dışında sürekli evde iş yapan, hiçbir sosyal 
faaliyeti olmayan, pazara, komşuya hep annemle gidip gelen bendim. Bunu annem 
istiyordu benden. Komuşuya götürüp orda elişi öğrenmemi, örgü öğrenmemi 
istiyordu. Baktım olacak gibi değil anneme karşı geldim. Önce bağırdı, çağırdı 
ama sonra kabul etmek zorunda kaldı.” (H.Ş., 17 yaşında, kent-alt grup) 

Geleneksel toplumlarda kız çocuk ev işlerinde annesine bir yandan yardımcı olurken 

diğer yandan da annesinden veya çevredeki akrabalık ve komşuluk ilişkileri bağlamında 

kendinden büyük kadınlardan nasıl ideal bir ev kadını, ideal bir anne olunur onu 

öğrenen bir anlamda ev işlerinde “staj” yapan bir kategori olarak 

değerlendirilebilmektedir. Bir başka ifadeyle aile ve toplum, kız çocuklarından genç 

olmadan yetişkin olmayı bekleyen bir yaşam tarzını benimsemelerini istemektedir. Bu 



 
 

 

149 

durumu daha çok kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde görüşme 

yaptığımız kız çocukları şu şekilde dile getirmişlerdir: 

“Annem benim okumamı derslerimle ilgilenmemi istiyor. Ama bunun yanında 
mutfak işlerini ve evdeki bazı işleri de bana öğretmeye çalışıyor. Yarın üniversiteyi 
kazanıp gitsen de çalışsan da kadın olarak işleri yapman gerekecek diyor. Mesela 
ütü yapmayı öğretiyor. Kolay çorba ve sebze yemeklerini öğretiyor. Cam silmeyi, 
ev işlerini pratik bir şekilde nasıl yapacağımı öğretiyor.” (D.Y., kız çocuk, 15 
yaşında, kent- orta grup) 

“Annem istiyor ki evin her işinde ona yardımcı oluyum. Çamaşır sererken bile 
yardım istiyor. Yapmak istemediğimde de öğren, belki hastalanırız insanlık hali o 
zaman sen yaparsın diye bana çıkışıyor.” (Y.A., kız çocuk, 14 yaşında, kent-alt 
grup) 

Kız çocuklarına ilişkin beklentilerde dikkat çeken ve kız çocuklarının sürekli bir sorun 

olarak değerlendirdiği konu, çevreye (akrabalık, komşuluk) göre hareket etmek zorunda 

oluşları ve kendileri olmaktan çıkıp çevrenin söylediği, dediği, uygun gördüğü bir 

kişiliğe bürünmek zorunda kalışlarıdır. Bir anlamda kız çocuklarına biçilen roller 

toplumun onayladığı ya da yönlendirdiği şekilde yapılıyorsa kız çocukları “ideal bir 

evlat” olarak değerlendiriliyor. Özellikle toplulukçu kültürde kişiler kendilerini ve 

diğerlerini tanımlarken ilişkisel ve bağlamsal etkenlere daha fazla değer vererek 

açıklamaktadırlar. Bu nedenle kız çocuklarının yapıp etmeleri kendi bireysellikleri ile 

gerçekleşmediği toplumlarda aile ve sosyal çevreden gelen denetim mekanizması 

bireyin sosyalleşmesinde etkili olmaktadır. Bu durumun anne ve babalar tarafından da 

sürekli dile getirilmesi kız çocuklarının kendilerine ilişkin kimlik gelişimlerini 

engellediği düşüncesini ortaya çıkarmaktadır. 

Özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerle yapmış olduğumuz 

görüşmelerde toplumun ve ailenin kız çocuktan beklentileri annesine yardım eden, 

davranış ve giyimiyle ailesini temsil edebilecek niteliklere sahip olan, namuslu, örf ve 

adetleri bilen ve uygulayan, özellikle ağabeyi ve babasına karşı –evdeki erkeklere karşı- 

asi olmadan onlarla uyum içinde ilişkilerini sürdüren bireyler olması istendiği 

vurgulanmaktadır. Bunu görüşmecilerden B.K. dolaylı olarak şu şekilde ifade 

etmektedir: 

“Bence bizim toplumumuzda kız çocukları için toplum ne derse ailede onu diyor. 
Şöyle ki çevre kız çocuktan fazla gezip tozmasını, eğlence yerlerine gitmesini 
istemiyor. Dışarı çıkmayan, kimseyle arkadaşlık kurmayan ama evde ailesiyle vakit 



 
 

 

150 

geçiren biri olmasını istiyor. Bence çevre bize ne yapın diyorsa benim ailem de onu 
yapıyor.” (B.K.,kız çocuk, 16 yaşında, kent- orta grup) 

Kız çocuklarından ideal bir ev kadını olma yönündeki beklentiler yetişkin olma rolünü 

de beraberinde getirmektedir. Şöyle ki, kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyindeki ailelerde yer alan kız çocukları ile yaptığımız görüşmelerde dile getirilen 

en önemli konu kız çocuklarının hem toplum hem de ailede giyimine kuşamına dikkat 

eden, anne ve babasının sözünü dinleyen, ağırbaşlı bireyler olarak değerlendiriliyor. Bu 

aynı zamanda kız çocukları için çocukluktan yetişkinliğe geçiş yollarından birisi olarak 

değerlendiriliyor ve toplum özellikle kızlardan uyumlu ve ağırbaşlı olmasını beklerken 

yetişkin bir birey gibi davranmasını da istiyor.  Bu nedenle görüşme yaptığımız alt ve 

orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan kız çocuklarına göre, aile ve toplum 

kendilerinden yetişkin bir kadın gibi davranmaları ve düşünmeleri gerektiği konusunda 

baskı kurmaktadır. Kız çocukları bu konudaki görüşlerini şu şekilde ifade etmişlerdir:  

“Burada kız çocuklarının ev işlerinde, yemekte becerikli olması, bir de hanım 
hanımcık olması makbuldür. Kız çocuklarından ne biliyim anne gibi, evli bir kadın 
gibi her şeyin üstesinden gelmesi isteniyor. Annem pazara giderken, güne giderken 
beni de yanında çağırıyor. Ama ben öyle kadın gibi konuşmak, davranmak 
istemiyorum yani.” (H.Ş., kız çocuk, 17 yaşında kent-alt grup) 

“Bizim ailede kız çocuğundan beklenen rol ev işlerini yapmasının yanında eğer 
okul yoksa evde oturmalarıdır. Kızları hep geri planda bırakıyorlar. Erkek 
kardeşim rahatça dışarı çıkabiliyorken aynı rahatlık bana verilmiyor. 
Arkadaşlarımla dışarı çıkmama, giyimime hep karışıyorlar. Babamın yanında 
şortla dolaşmama izin vermiyor annem mesela. Bir ortamda erkekler varsa onların 
yanında oturmama, onların yanında ne biliyim konuşup gülüşmeme izin 
vermiyorlar. Bir gün bu yüzden dayak yedim. Akrabalarımdan erkek kuzenlerim 
gelince onlara karışmıyorlar, ama yabancı erkekler olunca hemen odana git sen 
diyorlar. Ev işlerinde kullanmak için annem beni doğurmuş demek ki diyorum 
bende. Çünkü gezmeme, arkadaşlarımla görüşmeme, giyimime karışan sürekli 
baskı altında olan bir insanım ben yani. Ben bir gün anneme “sen beni ev işleri 
yapıyım diye mi doğurdun” dedim. “Tabi ki başka ne olacaktı” dedi. O gün çok 
ağlamıştım, hiç unutmuyorum.”(H.Ş., kız çocuk, 17 yaşında, kent-alt grup) 

“Burda oturduğum mahallede komşu teyzeler bana ‘kız çocuğu öyle atlayıp 
zıplamaz’ diyorlar. Ne biliyim öyle yakışmazmış erkek gibi atlamak, hoplamak. 
Bana göre çok saçma. Neden erkekler oynarken oluyor da bize olmuyor. Zaten 
onların yüzünden annem beni dışarıya çıkarmıyor. Yazın sürekli balkonda vakit 
geçiririm mesela. Giyimime karışırlar, bir arkadaşıma gitmek istesem nereye 
gidiyorsun derler. Ben de bazen kitap alacağım diye çıkıp arkadaşıma gidiyorum. 
Yani okulla ilgili işlerim var desem itiraz etmiyorlar. Napıyım bende yalan 
söylüyorum.” (Y.A., kız çocuk, 14 yaşında kent-alt grup) 



 
 

 

151 

Kırsal kesimde kız çocukları ile yaptığımız görüşmelerde kız çocuklarının ev içi roller 

(ev temizlemek, yemek yapmak, bulaşık yıkamak, kardeşlerine bakmak) ve ev dışı 

roller (tarlada ve bağda anne-babaya yardım etmek) gibi iki temel rolle 

sarmalandıklarını görmekteyiz. Kırsal kesimde kız çocukları söylemlerinde, 

kendilerinin ve çevresindeki akranlarının eve ilişkin hizmetleri öğrenerek ve 

içselleştirerek yetiştirildiklerini ifade ederken bu rolleri yerine getirip/getirmemeleri 

konusunda değer kazandıklarını dile getirmişlerdir. Yani ileride iyi bir eş, kadın ve anne 

olmanın temeli ev içinde güzel yemek yapmaları, ev içindeki düzene önem vermeleri, 

temiz olmaları ve tasarruf edici olmaları ile belirlenmektedir. Bu konuda kırdaki kız 

çocukları şunları aktarmıştır: 

“Ailemde kız çocuğu olarak benden ev işlerine yardım etmem isteniyor. Evin çoğu 
işini annem tarladayken ben yaparım. Ev işini bitirdikten sonra da tarlaya gideriz. 
Tarlaya bile gidip çalışırız yazın. Bir tatil hakkımız yoktur. Erkekler bize göre daha 
rahatlar. Kız olunca evine bağlı olman isteniyor. Ailesi ne derse kız onu dinlemek 
zorunda, onların sözünden çıkmaması gerekiyor. Kıyafetimize karışırlar, 
arkadaşlarımıza karışırlar. Sözlerinden çıktık mı bizi eleştirir dururlar. Bizden 
kötüsü yoktur. Đsterler ki onlar nasıl isterse öyle davranalım, öyle giyinelim. Bu 
gibi şeyler yani.” (M.Y., kız çocuk, 17 yaşında, kır) 

“Bizim toplumumuzda bana göre kız çocuktan 17-18 yaşında evlenmesi, çocuk 
doğurup, eşine ve çocuklarına hizmet etmesi bekleniyor. Yani hemen büyümemizi 
istiyorlar. Bunun içinde annem sürekli yarın evlenince yemek yapmayı, pasta börek 
pişirmeyi öğreneceksin, kocan, çocukların bunları senden bekler diyor.” (N.Ç., kız 
çocuk 15 yaşında, kır) 

“Nedense ben kendimi bir ev kızı gibi görüyorum. Sürekli anneme yardım eden, 
sofra kurup bulaşık yıkayan biri gibi yani. Aslında ben ev kadını olmak 
istemiyorum. Annem diyor ki yemek yapmasını, bir misafir ağırlamasını, kahve 
pişirmesini bileceksin. Ben hizmetçi miyim diyorum anneme. O da bana kızıyor” 
(Ü.Z., kız çocuk, 14 yaşında, kır) 

Bununla birlikte kırda yaptığımız görüşmelerde ideal bir ev kadını ve yetişkin bir birey 

olma konusu erken yaş evliliği konusunu da gündeme getirmektedir. Kırdaki 

görüşmelerde eğer okumayacaklarsa kız çocuklarının fazla vakit geçmeden evlenmesini 

ve çocuk yetiştirmesini bekliyor.  

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde ve kırda ev kadını ve 

hemen ardından gelen yetişkin bir birey olma rolü kız çocuklarına sosyalizasyon süreci 

içinde aktarılırken kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde 

anne ve babanın eğitim düzeyi ve mesleki statüsü yükseldikçe kız çocuklarına yüklenen 



 
 

 

152 

ev içi sorumluluklar yerini eğitim ve sosyal faaliyetlere ağırlık veren bir yaşam 

beklentisine dönüşüyor. 

 

Öğrenci Olma Rolü 

 

Özellikle kentin orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile üst sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde kız çocukları daha çok eğitim imkanları ile sarmalanıp geleneksel 

rollerden uzaklaştırılmaktadır.  Bir başka ifadeyle aile içi geleneksel rollerin dışında kız 

çocuğundan istenilen tek rol “öğrenci” olması ve “eğitimini tamamlaması” yönündedir. 

Konu eğitim olunca ailelerin beklentileri kız çocuğunun sadece eğitimi açısından değil 

seçeceği meslek konusunda da ortaya çıkmaktadır. Bu konuda, anne ve baba kız 

çocuklarıyla uzlaşmacı olma yönünde bir çabaya girseler de görüşme ve gözlem 

notlarına baktığımızda bir fikir ayrılığı sürekli vurgulanmaktadır. Görüşme yaptığımız 

kız çocukları mesleki anlamda ailelerinin beklentilerini karşılayacak bir uzlaşma içinde 

olmadıklarını hatırlatırken sürekli bir yönlendirmenin kendilerini rahatsız ettiğini dile 

getirmektedirler. Bunu katılımcılar şu şekilde dile getirmektedirler: 

“Ailem benden iyi bir öğrenci olmamı ve derslerimde başarılı olmamı istiyor. 
Bazen o kadar ders notlarıma ve dersane puanlarıma karışıyorlar ki beni okuldan 
soğuttuklarının farkında değiller. Annem diyor ki bu puanla sen hukuku 
kazanamazsın. Ama ben zaten hukukçu olmak istemiyorum. Reklamcı olmak 
istiyorum. Đletişim alanında çalışmak istemiyorum. Onlarda işsiz kalırım 
endişesiyle fikrimi değiştirmeye çalışıyorlar. Neden mutsuz olacağım bir iş yapıyım 
ki.” (E.T., kız çocuk, 17 yaşında, kent-orta grup) 

“Ailemin benden istediği tek rol var o da öğrenci rolü. Dersten başka hiçbir şey 
düşünmeyen biri olmamı istiyorlar. Ama sürekli ders beni çok sıkıyor. Bazen bu 
rollerin dışına çıkıp uçuk kaçık biri olmak istiyorum. Mesela çok mu sıkıldım, 
gitarımı alıp bir kafede arkadaşlarımla buluşup onlara gitar çalmak istiyorum. Ya 
da arkadaşlarımla günü birlik pikniğe gitmek istiyorum. Ama bunlar istekte 
kalıyor. Annem sürekli dersin başında ve odamda olmamı istiyor. Ot gibi kafamı 
kitapların içine gömüyüm hiç kimseyle görüşmüyüm istiyor. Çünkü annem 
arkadaşlarla pikniğe ya da kafeye gitmemin güvenilir olmadığını ve 
arkadaşlarımın beni kandıracaklarını söylüyor hep. Annem hep gözü önünde 
oluyum ister. Gidebildiğim tek yer site içindeki arkadaşlarımdır. Biraz uzaklaşsam 
hemen arar.” (B.K., kız çocuk, 16 yaşında, kent-orta grup) 

Kırda kız çocuklarından ev içinde anneye yardım etme ve ev işlerinde becerikli olma 

yönünde sorumluluklar beklenmekle birlikte eğitimini tamamlama ve meslek edinme 

konusu da önemle dile getirilmektedir. Özellikle kırdaki yaşam koşullarının daha kısıtlı 

olması ve sosyal hareketliliğin daha sınırlı olması kız çocuklarından ekonomik ve 



 
 

 

153 

bireysel özgürlüklerini kazanabilecekleri dolayısıyla sınıf atlayabilecekleri bir 

eğitimden geçmeleri gerektiği vurgulanmaktadır.  Bu konuda katılımcılardan M.Ç 

şunları aktarır: 

“Annem ve babam hep der. Sizin okumaktan başka çareniz yok. Ya burada bizim 
gibi akşama kadar tarlada çalışırsınız ya da meslek sahibi olup kurtulursunuz. 
Okumazsanız da evlenip yuva kurarsınız. Kız çocukların eğitimine bizim buralarda 
çok önem verilir. Çocukları okuyan aileler taktir görür.” (N.Ç. kız çocuk, 15 
yaşında, kır) 

 

Evin Erkeklerine Đtaat Etme Rolü 

 

Kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup ailelerde yapmış 

olduğumuz görüşmelerde kız çocukları aile içerisinde baba otoritesine veya erkek 

kardeşin denetimine maruz kaldıklarını dile getirmişlerdir. Bu durum anne ve babanın 

eğitim düzeyine göre değişirken yaygın olan özellikle babanın, aile içinde kadınları 

koruma ve kollama görevini üstlenmeleri ve kendilerinin olmadığı yerde bu görevi 

erkek kardeşe devretmeleridir.  

 

Evin erkeklerine itaat etme rolü bir anlamda namus konusuyla ilintilidir. Kız 

çocuklarının giyim konusunda, arkadaş seçimlerinde, akşam dışarı çıkışlarında baba ya 

da erkek özellikle geleneksel toplumlarda denetleyici olabilmektedirler. Bu durum 

evlendiğinde evlendiği eşi tarafından devam ettirilir. Namus genellikle kadın, kadın 

bedeni, cinselliği ve cinselliğin kontrolü şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Bu çerçevede 

namus, bir erkeğin “helali”dir, kızıdır, kız kardeşidir, annesidir, ailedeki diğer 

kadınlardır. Böyle bir anlayış kadınları sadece kendi babaları, ağabeyleri ve evli 

oldukları durumda eşlerinin değil, aynı zamanda yakın çevredeki erkeklerinde gözetimi 

altına sokmaktadır (Çimen 2008:615). 

 

Evdeki, erkekler tarafından sürekli denetim altında olduklarını belirten kız çocukları 

şunları aktarmışlardır:  

“Bir gün arkadaşlarımla görüşeceğim zaman biraz kısa bir etek giymiştim. Dayım 
bize gelmişti o gün. Bana bir kızdı. “Çıkar şu kıyafetini de adam gibi bir şey giy 
demişti”. Bizim gibi gecekondu ailelerinde herkes konuştuğun arkadaşından 
giydiğin kıyafete kadar her şeye karışıyor. Ben hiçbir zaman kendi istediğim 
kıyafetle dışarı çıkamam mesela. Bu durum beni çok sinirlendiriyor. Kısa etekle 



 
 

 

154 

dışarı çıkan kızlar sanki kötü kız gibi. Ne kadar yanlış bence.”(Y.A., kız çocuk, 14 
yaşında, kent-alt grup)  
 
“Bazen ben arkadaşlarımla sinemaya gitmek istediğimde ya da arkadaşımda 
kalacağım zaman babam hemen karşı çıkıyor. Arkadaşlarımla sinemaya gittiğimde 
erkek kardeşimi de yanımda gönderiyorlar. Bana güvenmediklerini düşünüyorum. 
Böyle dediğimde ortam kötü, senle ilgili değil diyorlar.”(D.A., kız çocuk, 15 
yaşında, kent-alt grup) 

Kentte olduğu gibi kırda da kız çocuklarından babanın ve erkek kardeşin sözünden 

çıkmama ve bu sorumluluğun farkına varma rolü verilmiştir. Kırda anne ve babalar, kız 

çocuklarından okuyup kendi ayakları üzerinde durabilecek bir yetkinliğe kavuşmasını 

isterken aynı zamanda kız çocuklarının karşılaşabileceği toplumsal engelleri de sürekli 

hatırlatmaktadırlar. Bu engellerin sebebi olarak görüşme yaptığımız kız çocukları, 

kendilerini koruyabilecek fiziksel bir güce sahip olmamaları ve toplumun kadına karşı 

ön yargılarından kaynaklandığının altını çizmektedirler. Bu konuda kırda görüşme 

yaptığımız kız çocuklarından M.Y. şunları aktarmıştır: 

“Buralarda kız çocuklarına fazla güvenmiyorlar ve sürekli hata yapacağız 
korkusuyla bir yere gönderdiklerinde sürekli yanımıza bir yakınımızı takıyorlar. 
Bizim köy küçük bir yer kız çocuğu çok fazla ortada görünürse koca arıyor derler 
burada. Đşte kendini göstermek için geziyor derler. Đşte küçük yerde kızların hemen 
adı çıkıyor. Aslında öyle bir şey yok… Kız olunca sanki hep başın eğik olmak 
zorundasın. Yolda yürürken başını eğerek yürümek zorundasın. Çünkü oraya 
buraya bakıyor demesinler. Annem de beni bir yere gönderince sıkı sıkı tembih 
eder. “Aman kızım öyle sağına soluna bakmadan işini yap gel. Söz getirme bize” 
der.” (M.Y., kız çocuk 17 yaş, kır) 

 

Kendi Ayakları Üzerinde Durma ve Bağımsız Olma Rolü 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kız çocuklarına göre, 

genel olarak Türk toplumunda kız çocuktan temizlik, bulaşık, zaman zaman günlere 

katılmak, el becerilerini geliştirecek işler yapmak, namuslu ve hanım hanımcık olmak 

şeklinde katı bir zihniyet geliştirmeleri istenirken aile içi ilişkilerde bu kültürel rol 

tanımlamalarından etkilenmektedir. Kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyine mensup ailelerde babanın ve erkek kardeşin egemenlik ve baskısı altında 

sosyalleşen kız çocukları yemek, temizlik, kardeşlerin bakımı gibi ev işleri olarak 

özetlenen yeniden üretim faaliyetlerinin içinde anneleriyle birlikte görev alırken yine de 

kız çocuklarının ekonomik özgürlüğe sahip olması gerektiğinin altı sürekli olarak 

çizilmektedir. Kadının erkeğe ekonomik anlamda bağımlı olmamasını arzulayan aileler 



 
 

 

155 

kız çocuklarının iyi bir eğitim ve meslek edinmesini sürekli görüşmelerde dile 

getirmişlerdir. 

 

Kentleşen ve sanayileşen toplumda geleneksel işlerin birçoğunu toplumun farklı 

kurumlarına devreden üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde ise kız 

çocukları geleneksel işlerden sıyrılmış, daha çok kendi kararlarını kendilerinin 

verebildiği, yerine getirdikleri sorumlulukların kendilerine neler kazandırdıklarını 

kendilerinin keşfetmesine müsaade edildiği, özgüvenini kazanacakları rollerle 

yetiştirildikleri görüşmelerde belirtilmiştir. Üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde 

görüştüğümüz kız çocukları genel olarak toplumun ve kendi ailesinin kız çocuğuna 

ilişkin rol tanımlamasını şu şekilde karşılaştırmalı olarak açıklamıştır: 

“Bence Türkiye’de ne kadar modernleştik deseler de hala geleneksel ilişkiler var. 
Kız çocukları bizim toplumumuzda hala değer verilmeyen ikinci sınıf konumunda. 
Bunu zaman zaman dışarıda minibüslerde, ulaşım araçlarında görüyoruz. Kızlara 
sarkıntılık yapmak isteyenler, sürekli sömürü aracı olarak gören kişiler var. Bence 
bunda medyanın rolü var. Kadınları sürekli bir kullanım aracı olarak görüyorlar. 
Kadın hep tacize uğramaya meyilli, pasif ve doğurgan olarak değerlendiriliyor. 
Ama benim ailem de kadın erkek eşit. Erkek kardeşime nasıl davranıyorlarsa bana 
da öyle davranıyorlar. Birimizin diğerine üstünlüğü kesinlikle yok. Ev işlerinde 
anneme yardım gerekiyorsa babamda dahil hep birlikte hareket ediyoruz. Kimse şu 
işi yap diye diğerine zorlama yapmıyor. Bence bunda benim ailemin eğitimli 
olması etkili. Abim hep der ki biz cinsiyetsiz bir aileyiz.  Bunun espirisi olur yani 
aramızda.” (T.P., kız çocuk, 18 yaşında, kent-üst grup) 

“Bizim toplumumuzda kız çocuklarına kendilerini gerçekleştirebilecekleri roller 
verilmiyor. Daha çok onları pasifleştiren roller veriliyor. Ama benim ailemde tam 
tersi bir durum var. Mesela babam olsun annem olsun bana bir sorumluluk 
verirken onu nasıl yapacağımla ilgili bir müdahalede bulunmazlar. Ben 
sorumluluğu aldıktan sonra tüm insiyatif bana aittir. Bu bana daha çok özgüven 
veriyor. Yani sürekli arkamdan koşan, şöyle yap, böyle yap diyen bir ailem yok. 
Ben nerde ne yapacağımı hesaplayıp ona göre adım atıyorum. Belki çok uzak bir 
yerde üniversite okuyacağım. O yüzden şimdiden kendi kararlarımı içine 
katabileceğim roller veriyorlar.” (G.A., kız çocuk, 16 yaşında, kent-üst grup) 

Kız çocuktan beklenen rollerin toplumun farklı kesimlerinde farklı şekillerde 

görüldüğünü belirten üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki B.Y. ise şunları 

aktarmıştır: 

“Toplum bana göre tek bir kesimden oluşmuyor. O yüzden kız çocuktan beklenen 
roller toplumun farklı kesimlerinde farklı değerlendiriliyor. Mesela bizim 
yaşadığımız bu çevre daha çok geliri yüksek kişilerin oturduğu bir yer. Buradan 
bakarsak kız çocuğundan okuması ve iyi bir meslekte çalışmasını isterler. Hatta 
aileler bunun için çocuklarını resmen yarıştırırlar. Ama daha yoksul bir yerde kız 



 
 

 

156 

çocuğu belki daha çok ev işleri, işte ne biliyim temizliktir, toz almaktır, bulaşık 
yıkamaktır, ütüdür gibi işleri yapıyor. Okuması için aile çok ısrarcı olmuyor belki. 
Bunda bence anne babanın eğitimli olup olmaması da etkili. Ama şu da bir gerçek 
ki Türk toplum yapısı genel olarak muhafazakar ve kapalı. O yüzden kadınlar hep 
ikinci planda bence. Kız çocukları biraz da annelerinin devamı şeklinde 
yetiştiriliyor. Benim ailem benim okuyup ayaklarım üzerinde durmamı ister. Kız 
çocuklarına benim çevremde daha çok değer verilir. Bu yıl muhtemelen üniversite 
sınavını kazanacağım. Buna en çok annem ve babam sevinecek. Çünkü onlar hep 
bana bir kadının güçlü olması gerektiğini öğrettiler. Onlara çok şey borçluyum.” 
(B.Y., kız çocuk, 17 yaşında, kent-üst grup) 

Kırda kız çocuklarının kendi ayakları üzerinde durması ve bağımsız olmaları yine 

eğitim ve meslek edinmeyle açıklanmıştır. Kırda görüşme yaptığımız kız çocukları 

ailelerinin kendilerinden okuyup öğretmen, avukat, muhasebeci gibi mesleklerde 

çalışmalarını istediklerini, eşlerinin eline bakmaması konusunda sürekli uyarı 

aldıklarını şu sözlerle açıklamışlardır: 

“Annem bana der ki kızım benim gibi kocanın eline bakma sakın. Oku ve kendi 
dilediğin gibi bir yaşamın olsun. Yoksa çok çabuk çökersin diyor. Ben de annem 
gibi ev kadını olmayacağım. Kendi işim olacak, evim, arabam olacak. Kimseye 
minnet etmeyeceğim yani.” (M.Y, kız çocuk, 17 yaşında, kır) 

“Benim annem hep bir şey yapacağı zaman babamın yüzüne bakıyor. Onun onay 
vermesini bekliyor. Eğer babam tamam derse yapıyor. Ben kendi kararlarımı 
kendim vereceğim. Öyle birine bağımlı olamam ben.” (N.Ç.,kız çocuk, 15 yaşında, 
kır) 

Sonuç olarak kız çocukları özellikle geleneksel toplumsal yapının hüküm sürdüğü 

bölgelerde oldukça sınırlı bir yaşam alanına hapsolmuş durumdadırlar. Gerek kırda 

gerekse kentte genel olarak toplum ve aile kız çocuklardan iyi bir aile kızı olmasını, 

hanımefendi, becerikli, eğitimde başarılı ve erkek kardeş ve babaya itaatkar olan bir 

kültürel kimlikle donanmasını istemektedirler. Kız çocukları, aile ve toplumun 

kendilerinden cinsiyetçi rolleri yerine getirmesini istediklerini ve bu durumun 

kendilerini sosyal yaşam alanlarına ulaşmasına engel teşkil ettiğini belirtmektedirler. 

Ayrıca kız çocukları, çevrelerinin kendilerini kısıtlayan geleneksel rollere mahkum eden 

tavrını eleştirirken bu rolleri farkında olmadan içselleştirip bu şekilde 

sosyalleştirildiklerinin de altını çizmektedirler. Yapılan görüşmelerde kız çocukları, iyi 

yemek yapmak, ev temizlemek, babası ve erkek kardeşinin gölgesinde davranışlarını 

şekillendirmek, annesinin rollerinin devamını yaparak böyle bir kısır döngüye 

eklemlenmek istemediklerinin altını özellikle çizmektedirler. Toplumsal statülerini aile 

içi rollerle değil, sahip oldukları eğitim ve bilgiyle işleyerek yükseltmek isteyen kız 



 
 

 

157 

çocukları belirlenmişliğin içinde yaşamlarını devam ettirmek istemediklerini ve “özerk 

bir kimlik” geliştirip annelerinden ayrı bir kadın tanımı yapmak istediklerini 

vurgulamaktadırlar.  

 

3.2. KÜLTÜREL TANIMLAR 

 

3.2.1. Kız Çocuklarının Bakış Açısında Kadına Đlişkin Kültürel Tanımlamalar 

 

Bu başlık altında kadının, kız çocukları tarafından nasıl görüldüğü, kız çocuklarının 

kadın olmaya ne tür anlamlar yüklediği onların gözünden anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu 

sebeple kız çocuklarına “annenizden farklı bir “kadın” tanımı yapsanız nasıl bir 

tanımlama yapardınız?, “kadının ailede sözü geçmesi size göre neye bağlıdır?” gibi 

sorular yöneltilerek kız çocuklarının kadına ilişkin bakış açısı kır-kent bağlamında 

verilmeye çalışılmıştır. 

 

“Kadın Aile ve Toplumda Ezilen Kesimdir” 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerde ve kırda 

görüştüğümüz kız çocukları, kadınların gerek aile içinde gerekse kamusal alanda ezilen 

kesimi oluşturduğunu belirtmişlerdir. Özellikle erkek egemen toplumsal yapıda, örf, adet 

ve geleneklerle sınırlanan, toplumsal baskının altında ezilen kadınların kendilerini değersiz 

gördüklerini, annelerinin aile içindeki rollerine dayanarak açıklayan kız çocukları kadın 

açısından eğitim ve ekonomik özgürlüğün önemli olduğunun da altını çizmişlerdir. 

Özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde eğitim almamış ve erkeğe 

ekonomik anlamda bağlı olan kadınlar herhangi bir işte çalışmıyor ve evin tüm 

sorumluluklarını üstleniyorsa ve kız çocuğundan anneye yardım etmesi gerektiği sürekli 

vurgulanıyorsa kadına ilişkin kültürel tanımlamada kız çocukları açısından bu çerçevede 

değerlendirilecektir. Bir başka ifadeyle aile içi pratiklerle üretilen kadın/anne imgesi, 

kız çocuklarının kadına yönelik tanımlamalarını belirlemektedir. Dolayısla kız 

çocuklarının önündeki anne ve kadın modeli onların tanımlamalarının yönünü de 

belirlemektedir. Buna bağlı olarak orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup 

ailedeki B.K. kadını şu şekilde tanımlar:  



 
 

 

158 

“Bence bir kadın kendi yaşamını çekip çevirebilmeli, düzen verebilmeli kendi 
yaşamına. Đş ortamında kadın olduğunu belli etmeli. Evinde becerikli olmalı. 
Annem ev hanımı ama çok şeyi en güzel şekilde yapar. Yani çok marifetlidir, 
annem diye demiyorum. Her iş gelir yani elinden. Çok güzel el işi yapar, çok güzel 
yemekler, pasta ve börekler yapar. Bence kadınlar hem dışarıda başarılı bir iş 
sahibi olmalılar hem de evde her işten anlamalılar. Ben de annem gibi mutfakta 
becerikli olmak isterim. Ama çalışıp kendi paramı da kazanmak isterim.” (E.T., kız 
çocuk, 17 yaşında, kent-orta grup) 
 
“Ben anneme baktığım zaman kadın olmanın çok zor olduğunu düşünüyorum. 
Çocuk doğurmak, onları büyütmek, bütün gün aynı işleri yapmak. Erkekler bu 
konuda şanslı. Ben o yüzden annem gibi kendimi bu küçük yerde 
köreltmeyeceğim.” (N.Ç., kız çocuk, 15 yaşında, kır) 
 

Kadına ilişkin kültürel tanımlamalara daha eleştirel bir gözle bakan ve aile içi 

ilişkilerdeki kadın-erkek eşitsizliğinden yola çıkarak kadınların ezilmişliğinin kadının 

içinde yaşadığı koşullardan kaynaklandığını belirten katılımcılar şunları anlatır: 

“Ben daha çok kadınların cahil ve okumamış olan erkekler tarafından ezildiğini 
düşünüyorum. Kadınların çalışmalarına, bir işe girmelerine ve erkeklerle iş 
hayatında rekabet etmelerine izin verilmiyor. Bugün belki şehirde bu duruma çok 
sık rastlanmaz ama köylerde halen bu geri kafalılık devam ediyor bence. Kadını bir 
hizmetçi gibi gören ve evden dışları adım atmasını istemeyen, çalışmak istediği 
halde eşleri ya da babaları tarafından engel olunan bir kısım kadın var. Mesela 
bizim eve temizlik için gelen bir Züleyha abla var. Züleyha ablanın kocası aslında 
evlere temizlik için gitmesine çok kızıyormuş. Tanımadığın insanların evinde ne 
işin var, sen çocuklara bak, yemek yap başka senden bir şey isteyen yok diyormuş. 
Bizden geç çıktığı zaman eşi ona çok kızıyormuş. O gün hem yoruluyorum hem de 
eşimden ağır sözler işitiyorum diyor abla. Çalışmadığı zamanlar eşinden para 
istediğinde de hep hesap soruyormuş. O yüzden bana göre kadın çalışmalı, 
okumalı ve kendi ayakları üzerinde durabilmeli.” (G.A., kız çocuk, 16 yaşında, 
kent-üst grup)  
 
“Kadın bence Türkiye’de hep ezilen tarafta. Mesela neden anneler ve kızlar 
yapıyor evin bütün işlerini. Mesela bizim evde evi süpüren, bulaşıkları yıkayan, ne 
biliyim sofra kuran annemle ben. Yazın halı yıkarız, soba silkeleriz, yün yıkarız. 
Hiç babam, abim yardım etmez yani. Kadın eğer evlendiğinde de aynı işi 
yapacaksa o zaman ne anlamı var ki. Babasının evinde de kalsa aynı işi görecek, 
evlenip gitse de aynı işi yapacak. Tamam kadın dediğin çamaşırını yıkayacak, 
yemeğini yapacak ama gezmeye ve çalışmaya da hakkı olan birisi. Sadece ev işleri 
yapmamalı, bir öğretmen gibi mesleği de olabilmeli bence. Mesela annemi kız 
çocuk diye köyde okutmamışlar. Annem hep söyler öğretmen olmayı çok isterdim 
diye. Kadın okumaya ve çalışmaya hakkı olmalı bence. Ben annem gibi ev kadını 
olmayacağım. Okuyup avukat olacağım. Kadınların haklarını savunacağım.” 
(Y.A., kız çocuk, 14  yaşında, kent-alt grup) 

 



 
 

 

159 

“Kadınlar Eğitim Đmkanlarından Yoksundur”  

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda görüştüğümüz kız 

çocuklarına göre kadınlar ev işi yapmak, çocuk doğurmak ve yetiştirmek, eşine hizmet 

etmek, ailenin geleceğini kurmak adına kendi geleceklerinden ödünler vermektedir. 

Onlara göre kadının eğitim düzeyinin düşük olması aile içi kararlarda söz sahibi 

olmasını ve bireyselliğini engellemektedir. Bu konuda görüşmeciler şunları 

aktarmışlardır: 

“Önce şundan bahsetmek istiyorum. Atatürk cumhuriyeti kurduktan sonra birçok 
inkılaplar yapmıştır. Türk toplumuna birçok haklar vermiştir. Bunlardan bir tanesi 
de kadınlara verilen haklardır. Eğitim, seçme ve seçilme, mirastan pay alma ve 
evlilikle ilgili konularda birçok hak verilmiştir kadınlara. O zaman neden kadınlar 
halen ezilsin ve okumasınlar ki. Bence kadın güçlü olmak zorunda. Çünkü bizim 
toplumumuz ataerkil bir toplum ve kadını hep ikinci sınıf olarak görüyor. Ama bu 
konuda kadınların da biraz suçu var bana göre. Kadınlar haklarını bilmiyorlar. 
Haklarını da ancak eğitim alarak öğrenebilir.” (G.A., kız çocuk, 16 yaşında, kent-
üst grup) 

“Bizim toplumumuzda kadınların eğitimine pek önem vermiyorlar bana göre. 
Erkek daha değerlidir anlayışı var. Kadın eğitim görmek yada iyi bir meslek sahibi 
olmak istese de ev işlerinden, anne ve babalarının sorumluluklarını almaktan fırsat 
bulamıyorlar. Kız çocuklarından anne ve baba hep hizmet bekliyor. Ama en çok 
eğitim alması gereken bence kadınlar. Çünkü erkeğin karşısında güçlü olmaları 
lazım ki ezilmesinler. Eğer kadın eğitim alırsa erkekle eşit düzeye gelir. Yoksa 
babasının ya da kocasının evde koyduğu kurallara uymak zorunda kalır.” (T.P., kız 
çocuk,18 yaşında kent-üst grup) 

 Aile ve toplumun kadına yönelik kültürel tanımlamalarının biraz da kadının sahip 

olduğu eğitim ve maddi güçle paralel olduğunu belirten H.Ş. kadının eğitimsiz ve 

ekonomik gücünün olmamasının onu toplumda zayıf bir birey olarak gösterdiğini 

vurgulamıştır. Bu durumu eleştirel olarak da değerlendiren H.Ş. bir kadının her şeyden 

önce çağı yakalayabilmek için okuması gerektiğini ileri sürmüş ve şunları eklemiştir:   

“Bana göre eğer bir kadın okumamışsa ve küçük bir çevrede yaşamını dar kalıplar 
içinde sürdürdüyse karşısındakinin hayattan ne beklediğini anlayamaz. Kadınlar 
aile ve toplumda saygı görmek istiyorlarsa her şeyden önce okumaları ve dünyayı 
anlamaya çalışmaları gerekir. Annem okumadığı için bir gün olsun okuluma gelip 
derslerimi sormamıştır. Babam dersen sabahtan akşamın bir saatine kadar işte. 
Aslında annem ev hanımı vakit ayırıp gelebilir. Akrabalarıma rica ediyorum veliler 
toplantısına katılsın diye. Annem cahil, okumamış, eğitimsiz bir kadın. Uzun süre 
köyde yaşamış. Daha iki sene önce geldi Ankara’ya. Ama olsun uzayda yaşamıyor 
ya. Mesela ben bir kız çocuğuyum değil mi? Benim kız olmamdan dolayı özel 
günlerim oluyor. Geçenlerde markete annemle mutfak ihtiyacımız deterjan, sabun 
için gitmiştik. O zaman onların içine ben kendi ihtiyacımı sıkıştırdım, orkid aldım. 



 
 

 

160 

Annem sen buna niye masraf ediyorsun diye kasadaki kızın yanında dürttü, beni 
eliyle iteledi yani. Ağlayacak gibi oldum ve kendime dedim ki sabırlı ol. Bir 
üniversiteyi kazan ve işe gir o zaman kurtulursun bu sıkıntılardan. Benim bir kız 
olarak saç kestirmek gibi, orkid almak gibi, üst baş almak gibi bakıma ihtiyacım 
var. Annem görmediği için benim de yapmamı istemiyor. Hele ki bir de erkek 
arkadaşım olsa annem beni eve almazdı herhalde.” (H.Ş.,kız çocuk, 17 yaşında, 
kent-alt grup) 

Kadınların eğitim imkanlarından yoksun olmasının onların evlilik ve çocuk edinmeleri 

konusundaki kararlara katılımını da olumsuz yönde etkilediğini belirten M.Y. ise aile ve 

toplumun kültürel tanımlamalarını kadının eğitimi açısından şu şekilde 

değerlendirmiştir: 

“Annem okuyup öğretmen olmak istemiş ama dedem kız çocuk diye köydeki işlerde 
anneanneme yardım etmesi için şehre okumaya göndermemiş mesela. Sonra da 
görücü usulüyle evlendirmişler. Ne evleneceği kişiyi seçerken ne de sahip olacağı 
çocuk sayısı konusunda annemin fikri alınmamış. Annemin anlattıklarına göre. 
Bence kadın.” (M.Y., kız çocuk, 17 yaşında, kır)   

 

“Kadının Toplumsal Varlığı Aile Đle Belirlenendir” 

 

Özellikle kentin orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyine mensup ailelerde yer 

alan kız çocukları aile ve toplumun kadına ilişkin kültürel tanımlamalarını farklı bir 

açıdan yorumlamaktadırlar. Onlara göre kadın, kendini aile bağları içinde tanımlamak 

yerine bireysel olarak tanımlamalıdır. Şöyle ki kadın kendisini eşi ve çocuklarına göre 

değil de sahip olduğu mesleğe ve eğitimine göre tanımlamalıdır. Kız çocukları 

söylemlerinde, anneleri de dahil olmak üzere kadınların kendilerini anlatırken eşlerinin 

sahip oldukları meslek ya da çocuklarının ünvanları ile tanımladıklarının altını çizerek 

eleştirmektedirler. Onlara göre kadın kocasının sahip olduğu güçle kendini toplumda bir 

yere koymaktadır. Bununla birlikte kadının toplumsal ve siyasal olarak bireysel 

haklarını kullanması gerektiği, kendi seslerini duyurabilecek gruplara girmesi gerektiği 

de bu görüşmelerde dile getirilmiştir. Bu konuda orta ve üst-sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki ailelerde kız çocukları şunları aktarmıştır: 

“Bizim bir komşumuz var. Böyle kadınların bir araya geldiği sohbetlerde kendisini 
doktorun karısı olarak tanıtıyor. Apartman da ne zaman o kadından bahsedilse 
doktorun hanımı mı diyorlar. Bence çok yanlış. Kadın kendi eğitimine ve mesleğine 
göre kendini tanıtmalı ve toplumda ona göre bir yer edinmelidir.” (B.Y.. 17 
yaşında, kent-üst grup)  
 



 
 

 

161 

“Bana hep ilginç gelen kadınların kendilerini eşlerinin ya da en çok oğullarının 
parası ve mesleği ile yüceltmesi. Mesela birgün bir tatile gitmiştim. Böyle teyzeler 
vardı orta yaşın üstünde. Annemle tanışmışlardı. Annem ona bir şeyler sorarken 
dikkat ettim hep oğlunun mesleği, eşinin mesleği ve imkanları ile kendinden 
bahsediyor. Aslında kendinden bahsetmiyor, kocasından ve oğlundan bahsediyor. 
Kadınlar bence toplumun yüklediği olumsuz tanımlamaları biraz da hak ediyor.” 
(E.T., kız çocuk, 17 yaşında, kent-orta grup)   

 

“Kadın Ailenin Kurulmasında Önemli Bir Rolü Üstlenendir” 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan ailelerde kız çocukları 

tarafından kadına ilişkin kültürel tanımlamaların boyutunu biçimlendiren bir diğer nokta 

erkeğin dışarıda ücretli bir işte çalışıp ev içi sorumluluklara katılmazken, kadının “ev 

hanımı” olup ev içi alanla sarmalanması noktasında karşımıza çıkar. Bu durum günlük 

dilde “eve ekmek getiren erkek” ve “yuvayı yapan dişi kuş” söyleminde ifadesini 

bulmaktadır. Böyle bir söyleminin çocuklar yetiştirilirken sosyalizasyon sürecinde 

sürekli dile getirilmesi kız ve erkek çocukların ileride “kadın” ve “erkek” olmaya ilişkin 

kültürel tanımlamalarını da belirlemektedir. Katılımcılardan D.K. annesinin 

söylemlerinden kadına ilişkin kültürel tanımını şu şekilde oluşturmuştur: 

“Bence kadın bir evi ev haline getiren kişidir. Şöyle anlatıyım ben size. Bizde 
sadece babam çalışır ve dört kişilik bir aileyiz. Erkek kardeşim ve ben okuyoruz 
masraflarımız çok. Babam maaşını alınca tamamını anneme verir. O da idareli bir 
şekilde onu ev içindeki harcamalara kullanır. Bir de el işleri dantel falan yapıp 
satar. O yüzden tek maaşı bile artırır. Ben anneme bu konuda hayranım. Bence 
kadın güçlü olmak zorunda, evi idare etmeli, ne biliyim öyle savruk olmamalı yani. 
Benim teyzem mesela çok para kazanıyor ama bir evi bile yok. Ama bizim var. 
Bence kadın hesap işlerine kafası iyi çalışmalı, evi idare edebilmeli.” (D.K., kız 
çocuk, 15 yaşında, kent- orta grup)  
   

Dolayısıyla yapılan görüşmelerde kız çocuklarından bir kısmı kadının önemli 

görevlerinden birinin ailenin kurulması, düzenin devam ettirilmesi açısından önemli 

sorumlulukları üstlendiğini dile getirmiştir. Bir başka ifadeyle toplumda kadınlardan 

istenen önemli görevlerden biri geleneksel kadın işlerinin (yemek yapmak, ev 

temizlemek, bulaşık yıkamak, ütü yapmak) dışında evi idare eden, düzeni sağlayan ve 

devam ettiren ve aileyi ayakta tutan bir görev üstlenmesidir. 

 

Kırsal sosyal yapıda kadın pişiren, doğrayan ve idare eden olarak değerlendirildiği için 

erkek tarafından ailedeki dengeleri koruyan olarak görülür. Aynı zamanda kış için 

yiyecek hazırlaması, ihtiyaçlarını mümkün olduğunca en asgari düzeyde karşılaması 



 
 

 

162 

fazla talep eden olmaması yönüyle kız çocuklarına göre ailede önemli bir rolü 

üstlenendir. 

“Babam anneme der ki sen çok idareli ve akıllı bir kadınsın. Çünkü annem yazdan 
turşudur, salçadır, ekmektir, tarhana gibi şeyler pişiriyor. Az malzemeyle çok güzel 
yemekler yapıyor. Bana göre evin reisi kadın olmalıdır.” (Ü.Z., kız çocuk, 14 
yaşında, kır) 

 

Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelere mensup kız çocukları kentin 

alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda olduğundan farklı olarak, ailenin 

kurulmasında ve devam ettirilmesinde daha eşitlikçi bir anlayışın olduğunu savunurlar. 

Onlara göre artık tek kişinin uğraşısıyla ailenin kurulup devam ettirilemeyeceği, hayatın 

müşterek olduğu ve kadın ile erkeğin ailede önemli sorumlulukları bir arada üstlendiği 

yönündedir. 

 

Yapmış olduğumuz bu çalışmada kız çocuklarının bakış açısında kadına ilişkin kültürel 

tanımlamalara yönelik bulgularda dikkatimizi çeken önemli bir nokta, kırda karşımıza 

çıkan ama kentte dile getirilmeyen “kadının mesleğinin onun dış görüşünün önemli bir 

aracı olması” ile “kadının namusu ve ailesine bağlı olmasıyla toplumda yer edinmesi” 

konularıdır. 

 

“Kadının Mesleği Onun Dış Görünüşünün En Önemli Aracıdır” 

  

Kırda kız çocukları annelerinden ayrı bir kadın tanımı yapmaktadırlar. Bu tanımlar 

sosyal, kültürel ve ekonomik koşullar temelinde şekillenmektedir. Gözlem notlarına 

baktığımızda kız çocukları kendi aralarında hep kıyafetlerden, saç modellerinden daha 

bakımlı olmak, makyaj yapıp topuklu ayakkabı giyinmek, iyi yerlerde tatil yapmaktan 

bahsetmişlerdir. Bununla birlikte çalışma sahasına gittikten sonra kurduğumuz sıcak 

ilişkilerin ardından “biz sizin buraya geleceğinizi öğrendiğimizde daha farklı birini 

hayal etmiştik” dediler. Nasıl birini bekliyordunuz diye sorunca verdikleri yanıt 

“topuklu ayakkabısı olan mini etekli, uzun saçlı bir araştırmacı” beklediklerini 

söylediler. Buradaki kız çocuklarının kadın imgesi daha çok dış görünüşle anlam 

kazanan “özen-bakım” çerçevesinde ilişkilendirilirken bununla bağlantılı olarak 

ekonomik özgürlüğün bir kadına giyim-kuşam, tatil, sosyal çevre açısından da bir 

özgürlük sağlayacağı görüşü dile getirilmiştir. Kız çocukların bir kısmı bunun iyi bir 



 
 

 

163 

eğitim ve meslekle kazanılacağını düşünürlerken bir diğer kısmı zengin biriyle 

evlenerek de istedikleri hayatı elde edebilecekleri yönündedir. Bu iki farklı düşünce kız 

çocukları tarafından şu şekilde dile getirilmektedir:   

“Kadın bence okumalı ve eğitimli olmalı. Bakımlı olmalı. Oje sürmeli,  güzel 
giyinmeli, gösterişli olmalı. Yani benim kafamda kadın demek kendini gösterebilen 
biri demek. Ne biliyim öyle paspal olursa tabi erkekte, toplum da onu ezer. Şöyle 
yürüdüğünde herkes ona bakmalı. Mesela ben birkaç kez hastanede böyle doktor 
ablaları görmüştüm. Topuklu ayakkabılı, mini etekli falan. Herkesin gözü ondaydı. 
Ne güzel dedim kendi kendime. Ben de ilerde o abla gibi olacağım, herkes bana 
bakacak.” (Ş.Ç., kız çocuk, 15 yaşında, kır)  
 
“Kadın her şeyden önce iş sahibi olan biri olmalı. Kadın eğer çalışmak istemiyorsa 
o kendi bileceği şey ama bir gün belki kocasından ayrılmak zorunda kaldığında bir 
güvencesi olur yani. En azından tekrar babasının evine dönmek zorunda kalmaz. 
Çocuklarını sabırlı bir şekilde dinleyen, onlarla arkadaş gibi olan biri olmalı. 
Benim annem bizimle hep bağıra çağıra konuşur mesela. Bir de kadın bakımlı 
olursa iş ortamında da, aile ortamında da çevresi tarafından da daha bir 
önemsenir yani. Şöyle paspal olursan kim sana bakar.” (M.Y., kız çocuk, 17 
yaşında, kır) 

 

“Kadın, Namusu ve Ailesine Bağlı Olması Đle Toplumda Yer Edinendir”  

 

Kırda kız çocuklarıyla yaptığımız görüşmelerde kadına yönelik kültürel tanımlama 

vurgusu namus ve aileye bağlılık temelinde de ifade edilmektedir. Bu konuda 

görüşmecilerimizden E.T. şunları dile getirmiştir: 

“Bana göre bizim ülkemizde kadın namusunu korumak zorunda olan, her zaman 
eşine ve babasına karşı saygılı, çocuklarının iyi yetişmesi için elinden geleni 
yapması gereken biridir. Kadınlar için hep yasaklar konmuş. Erkeklerle gezince 
sanki kötü biri oluyormuş gibi çevresinden cezalandırılıyor. Ne biliyim öyleleri için 
kötü sözler söylüyorlar. Dul kaldığında mesela kadın sanki kötü bir şey yapmış 
gibi. Ya da yalnız başına bir başka şehre gidip orda çalışmaya başlasa ve tek 
başına yaşasa insanların kafasında hemen yanlış bir fikir oluşuyor.” (E.T., kız 
çocuk, 17 yaşında, kent- orta grup) 
 
“Kadın her toplumda kocasına sadık olması ve çocuklarına sahip çıkması 
konusunda tanımlanmaktadır. Hep özveri gösteren ve kucaklayıcı olan kadındır. 
Bana göre de bir kadın her şeyden önce anne sıcaklığını etrafına göstermelidir.” 
(M.Y., kız çocuk, 17 yaşında, kır)  
    

Kız çocuklarının kadına ilişkin kültürel tanımlamalarını belirleyen sosyo-kültürel 

atmosfer son derece önem arz etmektedir. Çünkü aile içindeki deneyimler, gündelik 

yaşamın çeşitli boyutları, anne-babanın kadına ve erkeğe ilişkin söylemleri, toplumun 

kadın ve erkekliği yeniden üretimi bu tanımlamalar üzerinde etkilidir. Bu nedenle kız 

çocukları içinde yaşadıkları sosyal dünyanın ve bu sosyal dünya içindeki ilişkilerin 



 
 

 

164 

ürünü olmaktan çok daha fazla “şey”dirler. Fakat bu fazlalık herkes için aynı değildir. 

Çeşitli güçlenme kaynakları (toplumsal roller, sınıfsal konum, eğitim) bu fazlanın 

boyutlarını ve türlerini belirler. Bir başka ifadeyle kadına ilişkin kültürel tanımlamalar, 

kız çocukları tarafından içinde bulundukları sosyo-ekonomik ve kültürel durum, eğitim, 

toplumsal roller de dikkate alınarak eğilip bükülür ve daha kabul edilebilir formatlarla 

yaşamlarına uyarlanmaya çalışılır. Dolayısıyla cinsiyet rejimine bağlı olarak biçimlenen 

kültürel tanımlamaların kız çocukları tarafından nasıl yorumlandığı, nasıl kırılıp 

değiştirildiği, bunun davranış ve düşüncelere nasıl yansıdığı önemli bir öznellik alanı 

olarak karşımıza çıkar.   

 

3.2.2. Kız Çocuklarının Kendilerine Đlişkin Kültürel Tanımlamaları 

 

Yapmış olduğumuz bu çalışmada kız çocuklarına “kendinizi nasıl tanımlıyorsunuz?” 

“kendi gözünüzle “kız çocuğu” olmayı nasıl tanımlıyorsunuz/anlamlandırıyorsunuz?” 

gibi sorular yöneltilerek kız çocuklarının kendilerini sahip oldukları sosyal, ekonomik 

ve kültürel koşullar içinde nasıl değerlendirdiği sorusuna cevap bulunmaya çalışılmıştır.  

 

“Özgüven ve Kariyer Sahibi Olan” 

 

Yapmış olduğumuz derinlemesine görüşmelerde kız çocuklarının kendilerine ilişkin 

kültürel tanımlamaları gerek kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ve 

gerekse kırsal toplumsal yapıdaki görünümüyle irdelenmeye çalışılmıştır. Buradan yola 

çıkarak kentte yaptığımız görüşmelerde kız çocuklarının kendilerine ilişkin kültürel 

tanımlamaları iki farklı anlam koduyla karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan biri kız 

çocuklarının annelerinden ayrı bir yaşam kurma adına geleneksel değerlerle örülmüş 

kültürel tanımlamalar yerine modern değerlerin ön plana çıktığı, daha bireyci, özgüven 

sahibi, kendini geliştirme yönünde adımlar atmış kültürel tanımların ağırlık kazanması 

şeklindedir. Buna göre kız çocukları; eğitim almamış, ev içi alanla sarmalanmış, sosyal 

yaşam alanlarına katılma fırsatı bulamamış annelerinden farklı olarak, iyi bir kariyer ve 

gelecek arzulamaktadırlar. Kız çocuklarının anneleriyle kurdukları bu simbiyotik ilişki 

kendilerine ilişkin tanımlamalarını da belirlemektedir. Bu konuda D.A. şunları ifade 

eder: 



 
 

 

165 

“Ben ev kızı ya da ev kadını gibi bütün gün aynı işleri yapmak istemiyorum. O 
kadar sıkıcı bir hayatım olsun istemiyorum. Düşünsenize her gün kahvaltı hazırla, 
sofrayı topla, yemek yap, evi süpür, ütü yap. Bu kadar sıkıcı ve tek düze bir hayat 
olabilir mi? Ama ben okumak istiyorum. Đdeallerimi gerçekleştirmek istiyorum. 
Çevremde fark edilmek istiyorum. Öyle paspal ve bakımsız olmak istemiyorum.” 
(D.A., kız çocuk, 15 yaşında, kent-alt grup) 

 
Görüşme yaptığımız kentin diğer bir grup kız çocukları da annelerinin kadına yönelik 

kültürel tanımlamalarını içselleştirerek bir anlamda onların devamı sayılabilecek yaşam 

örüntülerini sürdürmeleri yönünde bir duruş sergilemektedirler. Şunu belirtmek gerekir 

ki bu gruptaki kız çocukları, geleneksel rol ayrımına ve annelerinin yaşamlarını sadece 

“ev kadınlığı” ile “anne”lik üzerine kurmalarına karşı çıkmalarına rağmen böyle bir 

yaşamı devam ettirmeye meyilli oluşları yönündedir. Özellikle annelerinin aile içindeki 

fedakarlıkları, eşinin ve çocuklarının önceliklerini kendi sorunlarının önüne koymaları, 

yaşamlarını onların talepleri doğrultusunda kurmak gibi kimi değerler kız çocukları 

tarafından da içselleştirilmekte ve anlam kodlarına yansımaktadır. Annesini model alan 

E.T. kendi bakış açısıyla kadın tanımını şu şekilde yapmaktadır: 

“Ben annem gibi olmak isterim. Annem çok güçlü bir kadın. Tamam okumamış 
ama yokluktan çok şey var etmiş. Annem hep anlatır evlendiklerinde kocaman bir 
evde iki tane kanepe ve bir dolap varmış. Her şeyi babamla çalışarak, el ele 
vererek yapmışlar. Annem okusaydı çok iyi yerlere gelirdi. Ama bize bakmak için 
çok fedakarlık yapmış. Ben de annem gibi güçlü ve fedakar biri olmak istiyorum. 
Ben de çocuğum olursa onu kimseye vermeyeceğim bakması için. Ben kendim 
büyüteceğim. Tamam okuyacağım, bir meslek sahibi olacağım. Ama iyi bir anne ve 
evinde becerikli bir kadın da olacağım.” (E.T., kız çocuk, 17 yaşında, kent-orta 
grup) 
 

Gerek kentte yaptığımız görüşmelerde gerekse kırda kız çocuklarının hepsi eğitim ve 

kariyer sahibi olmak istediklerini vurgularken yaşadıkları ekonomik, sosyal ve kültürel 

koşulların gölgesinde şekillenen bir bakış açısını da ortaya koymaktadırlar. Bir başka 

ifadeyle gerek ekonomik koşullar gerekse kültürel doku kız çocuklarının annenin yaşam 

modeline yakın bir seçimi zorunlu kılmıştır. Örneğin, alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyde görüştüğümüz ailelere mensup kız çocuklarından H.Ş. kendine ilişkin 

geleneksel bir kadın tanımı yaparken bunda yaşadığı bölgenin şartları ve zaman zaman 

imkansızlıklarının da etkili olduğunun altını çizmektedir. H.Ş. bu konudaki görüşlerini 

şu şekilde ifade eder:  

“Ben tabiî ki kendime annemden daha iyi bir yaşam düşünüyorum. Ama bizim 
bulunduğumuz çevre gecekondu bölgesi, buradan ancak başka bir şehre üniversite 
kazanırsam gidebilirim. Gitsem bile sonuçta benim geldiğim kültür belli ve ben 
yine erkeğin sözünün önemsendiği, yemek, bulaşık, temizlik gibi işleri kadının 



 
 

 

166 

yaptığı bir gelenek içinde evliliğimi yapmak zorunda kalacağım. Tabiî ki 
okuyacağım, bir mesleğim olacak ama annemin yaptığı işleri de yapacağım. Eğer 
üniversiteyi kazanamazsam şimdiden gelmeye başlayan taliplerimden birini seçmek 
zorunda kalacağım. Böyle bir şeyi tabiki istemem ama gerçek bu…Bir işe girsem 
bile okumadığım için basit işler olacak. O zaman da yapacağım evlilikte iyi bir 
yaşamın olduğu evlilik olmayacak. Yani tek kurtuluşum okul.” (H.Ş., kız çocuk, 17 
yaşında, kent-alt grup) 

Kentten farklı olarak kırda kız çocuklarını eğitimli ve meslek sahibi olmaya iten en 

önemli sebep, kız çocuklarının ve kadınların içinde bulundukları koşullardan  (tarlada 

çalışmak, tiyatroya sinemaya gidememek, arkadaşlarını serbestçe seçememesi, 

kendilerini geliştirecek sosyal fırsatların olmaması) kaynaklanmaktadır. Görüşme 

yaptığımız kız çocuklarına göre kendilerini kurtaracak tek seçenek eğitim ve meslektir. 

Bunu görüşmecilerden N.Ç. şu şekilde aktarmıştır: 

“Annem bana hep der ki, oku da benim gibi böyle hayatını heba etme. Ben küçük 
bir yerde hayatımı tarlada çalışarak geçirmek istemiyorum. Okuyarak ancak iyi 
yerlere gelebilirim.” (N.Ç. kız çocuk, 15 yaşında, kır)   

“Bizim öyle bir yerde torpilimiz yok. Đyi bir meslek ve eğitim için çok çalışmam 
gerektiğini biliyorum. Đyi bir mesleğim olsun istiyorum. Ailem ve akrabalarım 
benimle gurur duysun istiyorum.” (M.Y. kız çocuk, 17 yaşında, kır) 

 

“Cinsiyetinden Dolayı Şanslı Olan” 

 

Kız çocuklarının eğitime ilişkin yaşadığı güçlükler ve ailenin sahip olduğu sosyal, 

ekonomik ve kültürel sermaye kız çocuklarının kendilerine ilişkin yaşam kurma 

düşüncesini etkilemektedir. Bir anlamda yeterli eğitimi alamamış ya da gelecekte iş 

sahibi olma konusunda umutsuzluklar taşıyan kız çocukları kendilerini erkeklere göre 

daha şanslı hissetmektedirler. Çünkü, kız çocukları için “iyi bir eş adayı” bulmakta 

sosyal, ekonomik ve kültürel anlamda yukarı doğru hareketliliğin bir sebebi 

olabilmektedir. Bunu kız çocukları kendi açılarından “iyi bir evlilik yapabilme şansı” ile 

izah etmektedirler. 

 

Kentte yapmış olduğumuz görüşmelerde kentin özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeydeki ailelerde görüşme yaptığımız kız çocukları, “kadın” ya da “kız çocuk” 

olmaya çok farklı bir pencereden yaklaşmışlardır. Bu konuda görüşmecilerden D.A., 



 
 

 

167 

kadınların çalışmasına gerek olmadığı düşüncesinden hareketle kendine ve kadına 

ilişkin şöyle bir kültürel tanımlama yapmıştır:  

“Şans gibi bir şey bence kız olmak. Çalışma derdin yok. Ailen sana her zaman 
bakar. Evlendiğinde eşin bakar. Yani sabah 7’de kalkıp akşam 8’de eve geleceğin 
bir işe gir, çalış diyen yok sana. Bir işte çalışma derdin yok işte. Babam erkek 
kardeşime yazın bir iş bul çalış diyor ama bana böyle bir zorlama yapmıyor. 
Babam ve kardeşim çalışsa bana ihtiyaçları olabilir mi hiç…” (D.A., kız çocuk 15 
yaşında kent-alt grup)  
 
“Kız çocukları için toplumdaki sorumluluklar bana göre erkekler kadar zor değil. 
Çünkü biz çalışmasak da olur. Belki maddi durumu iyi biriyle evlenirsek 
çalışmamıza bile gerek kalmaz. Bence bu bizim için bir şans.” (H.Ş. kız çocuk, 17 
yaşında, kent-alt grup) 
 

Kız çocuklarının kendilerine ilişkin kültürel tanımlamalarını sorduğumuzda aldığımız 

ilginç bir yanıt da Y.A.’dan gelmektedir. Kız çocuğu olmayı D.A. gibi bir şans olarak 

gören Y.A. için işin şans boyutu ekonomik boyut üzerinden şu şekilde 

temellendirilmiştir: 

“Kız olmanın bence birçok olumlu yanı var. Baba evinde de olsak evlensek de 
çalışmak zorunda değiliz. Erkekler evlenmek için bir işleri olmalı. Ama bizim için 
öyle bir zorunluluk yok. Zaten kadınların evde de işleri çok oluyor. Bir de işe gidip 
evde işleri yapmak çok ağır bana göre. O yüzden ben zengin biriyle evleneceğim. O 
zaman daha rahat yaşarım. Kız çocuk olmanın en olumsuz yanı ise erkekler kadar 
rahat dışarı çıkamamamız. Çünkü annem benden hep kendisine yardım etmemi 
istiyor. Erkek özgür ama kız evine bağlı olmak zorunda. Ailesi ne derse onu 
dinlemek zorunda, onların sözünden çıkmaması gerekiyor. Ben annem ne derse onu 
yapıyorum. Bizim buralarda öyle kızlar fazla sokakta oynamaz. Biz daha çok kız 
arkadaşlar evde toplanıp öyle vakit geçiriyoruz.” (Y.A., kız çocuk,14 yaşında, kent-
alt grup)   

 

“Hedeflediği Hayatı Yaşayabilen” 

 

Kentte ve kırda yapmış olduğumuz görüşmelerde kız çocukları tarafından ortak 

vurgulanan kültürel tanımlamalardan biri annelerinden farklı olarak kendi önceliklerinin 

ön planda olduğu bir tanımlama üzerine kurulu yaşam arzusudur. Yaptıkları 

tanımlamaların odağında kadın ve erkeğe ait roller yerine herkesin üzerine düşen 

görevleri yaptığı daha eşitlikçi bir tablo yer almaktadır. Onlara göre hayat sadece ev 

işleri yapmak ve çocuk bakmaktan ibaret değil, insanın kendi hayatını yaşaması, kendini 

geliştirmesi, yaşadığı hayattan zevk alması da önemli. Bir başka ifadeyle bu gruptaki 

kız çocuklarına göre anne olmak, eş olmak kadın kimliğinin bir bileşenidir. Ancak 

böyle bir kadın kimliği onun ileride kendi hayatına ilişkin engeller koymasına yol 



 
 

 

168 

açmamalıdır noktasından hareket ederek hem kariyerlerini yapabilecekleri hem de kendi 

kişisel zevklerine (eğlenmek, arkadaşlarıyla bir arada vakit geçirmek, seyahate gitmek, 

sosyal aktivitelere katılmak) zaman ayırabilecekleri kültürel bir tanımlama yapıyorlar. 

Görüşmelerde bu konu şu şekilde dile getirilmiştir: 

“Hayat o kadar uzun değil bana göre. Düşünüyorum da annemi, mesela ben 
okuldan eve geldiğim zaman annem halen temizlik yapıyor oluyor. Sabah biz okula 
gittikten sonra başlıyor. Akşam biz geliyoruz ki o hala ev işleriyle uğraşıyor. Ve 
hergün aynı iş. Hayat böyle ne sıkıcı olur. Sonra yaşlanıp bir geriye bakacaklar ki 
hayatlarını yaşamamışlar. Ben kendim için böyle bir hayat planlamıyorum. 
Hayatımı yaşayacağım ben. Okuyacağım, işim olacak ve eşimle her şeyi 
paylaşacağım. Kadın olmayı dezavantaja değil avantaja çevireceğim ben. Çünkü 
bu hayat benim onların değil.” (B.K., kız çocuk, 16 yaşında kent-orta grup) 
 
“Ben kendimi hayallerimin peşinde koşmak isteyen daha özgür bir ruha sahip biri 
olarak tanımlıyorum. Ben ileride çok başarılı bir kadın olmak istiyorum. 
Hayallerimi gerçekleştiremezsem içimde bir ukte olarak kalırsa çok üzülürüm. 
Çünkü ben hep bu yönde kendimi şartlandırdım. Bir de kız çocuklarına yapılan 
haksızlıkları görüyorum. Mesela kız olmaktan dolayı rahat hareket edemiyoruz. 
Đstediğimiz gibi gezip tozamıyoruz. Hep bir kısıtlama var. O yüzden okursak ancak 
o zaman gözlerini üzerimizden çekerler. Bizim de laf söylemeye hakkımız olur.” 
(N.Ç., kız çocuk, 15  yaşında, kır) 
 

“Her Anlamda Kendini Yetiştirebilen” 

 

Yapılan görüşmelere genel olarak baktığımızda kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyi ile kırda kız çocukları kendilerine ilişkin kültürel tanımlamalarında daha 

çok her anlamda kendini yetiştirebilen, bunun içinde iyi bir meslek sahibi ve başarılı bir 

kadın olmayı hedefleyen bir düşünceyi ağırlıklı olarak dile getirmişlerdir. Özellikle kız 

çocuklarının vurguladıkları esas nokta, “eğitimli, iyi bir mesleği olan, mesleğinde 

başarılı, güçlü, kendine güvenen, her alanda seçimleri kendi yapabilen, ayakları yere 

sağlam basabilen” bir kadın tanımı etrafında şekillenir. Bununla birlikte kentin üst ve 

orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki kız çocukları, sadece eğitim ve meslek 

hayatıyla değil aynı zamanda farklı sosyal faaliyetlere (bale, tenis, matematik kursu, 

yüzme kursu, tiyatro kursu, satranç kursu) katılmaya imkan verilmesiyle de çok şeyin 

başarılabileceğini vurgulamışlardır.  Bu konudaki görüşlerini D.K. şu şekilde 

aktarmıştır: 

“Şimdi kız çocuğu deyince benim aklıma daha silik bir tip geliyor. Çünkü bizim 
toplumda kız çocukları ve kadınlar hep öyle görülüyor bence. Bir kadın bana göre 
eğitimden de önce kendini birçok konuda aşmış olmalı, kendini en iyi şekilde 



 
 

 

169 

yetiştirmeli. Yani sadece evdeki işler olmamalı, para kazanmalı, hangi iş olursa 
olsun annemin çalışmasını isterdim, dışarıda ne olup bittiğini öğrensin isterdim, 
bilgili olsun isterdim yani. Sosyal bir insan olmasını isterdim. Çünkü ben böyle 
etkinliklere katılmak istediğimi söylediğimde kötü bir şey yapıyormuşum gibi 
davranıyor ve onu yapmamı istemiyor. Belki kendi sosyal olsaydı bu isteklerime 
karşı çıkmazdı. Anneme göre okumuşu da bir okumamışı da. O yüzden ben annem 
gibi bir kadın değil de kendi isteklerimi yapan, çocuklarıma da vakit ayıran 
eğitimli bir kadın olmak isterim ilerde. Đyi bir mesleğim olsun ve daha çok çevrem 
olsun isterim.” (D.K.  kız çocuk, 15 yaşında kent-orta grup) 

Kentin orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki kız çocuklarına göre kadının 

eğitim ve meslek hayatıyla ön plana çıkması kadını yüceltirken geleneksel ev işleri içine 

“hapsedilmek” kadını edilginleştirmektedir. Özellikle kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyine mensup ailelerdeki kız çocukları ile kırda, kız çocukları tarafından 

dillendirilen konu “kendi ayakları üzerinde durmaktan korkan”, “üretmeyip sürekli 

başkalarına bağımlı yaşayan-bu daha çok evlenmeden önce baba, evlendikten sonra eşe 

bağımlı olmak şeklinde kendini gösterir-”, “sürekli söylenen ama şikayet ettiği koşulları 

değiştirmek için herhangi bir çaba göstermeyen”, “içinde bulunduğu kötü koşulları sürekli 

birilerine mal eden” bir kadın tanımından çok, “kendi yaşamını olumluya çeviren”, “güçlü 

ve attığı adımlarla kararlı yürüyen”, “hiçbir zaman başkalarının hayatları üzerine yaşamını 

kurmadan kendi ayakları üstünde durabilen”, “ileriki yaşamlarında kadın ve anne olarak 

gelecek nesillere daha eşitlikçi rol modelleri sunabilecekleri” bir tanımlama yapmaktadırlar. 

Bu tanımlamalardan birini T.P. şu şekilde açıklar: 

“Bir ailede bana göre ne kadar eğitimli birey varsa aile yapısı da o kadar 
gelişiyor. Eğer iyi bir eğitimin varsa ve kendine güveniyorsan seni koydukları yada 
koymaya çalıştıkları fanusun dışında tutabilirsin. Bence kadınlar ya da kız 
çocukları konmak istedikleri fanuslardan kendi mücadeleleriyle çıkacaklar. 
Herkesin gelişmiş bir beyni var ve sen onun ne kadarını kullanırsan o kadar 
gelişirsin. O yüzden ben kendimi bir kız çocuğu ve ilerde yetişkin bir kadın olarak 
eğitimli, ayakları üzerinde durabilen, kimseye benzemeye çalışmadan, sosyal 
hayatta kendini geliştirebilmiş bir kişi olarak tanımlıyorum.” (T.P. kız çocuk,18 
yaşında kent-üst grup) 

 

“Đnançlarından Taviz Vermeyen” 

 

Kız çocuklarının kendilerine ilişkin kültürel tanımlamaları kentte değil fakat kırda 

ağırlıklı olarak din olgusu temelinde açıklanmıştır. Kırda görüştüğümüz kız 

çocuklarından N.Ç. şunları aktarmıştır: 

“Bana göre inançlarımdan dolayı bir kız çocuğu olarak en fazla üniversite 
okuyabilirim. Ama çalışamam. Çünkü başımı örterek bir devlet dairesinde 



 
 

 

170 

çalışamam. Benim görüşüme göre inançlarını yaşamak isteyen bir kız çocuğu için 
ülkemizde okumak da çalışmak da büyük bir çaba istiyor.” (N.Ç., kız çocuk, 15 
yaşında, kır) 

 
Kadınların ve kız çocuklarının kişisel mutluluğunun her şeyden önemli olduğunu, bu 

mutluluğu da inançlarını yaşayarak yakalayabileceklerini, toplumsal engellerin 

kadınları daha da güçlendirdiğini belirten M.Y. her ne kadar kendisi başörtülü olmasa 

da çevresindeki diğer kadınlar ve kız çocukları için tercüman olmaktadır:  

“Bizim bu çevrede üniversiteyi bitirdikten sonra inançlarından dolayı çalışmayı 
düşünmeyen ablalar var. Başını açması gerektiğinden,, erkeklerle çalışırken aynı 
ortamı paylaşmak zorunda kalacağından. ibadetlerini yani namazını düzenli olarak 
kılamayacağından dolayı çalışmak istemiyorlar. Bazen onlara sorarım niye 
çalışmıyorsun diye. Onlarda inançlarıyla yaşamanın kendilerini mutlu ettiğinden 
bahsediyorlar.” (M.Y. kız çocuk, 17 yaşında, kır)  

 

“Dış Görünüşüyle Kendini Özgürce Đfade Edebilen” 

 

Kız çocuklarının kendilerine ilişkin kültürel tanımlamalarını şekillendiren bir başka 

boyut giyimiyle, kuşamıyla, duruşuyla kısacası dış görünüşüyle anlam bulan bir 

tanımlamayı karşımıza çıkarmasıdır. Bu görüş daha çok alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeye mensup ailelerdeki kız çocukları ile kırda şu şekilde dile getirilmiştir: 

“Bana göre kız olmak çok güzel. Çünkü ne istersen giyinebiliyorsun. Daha çok 
toplumda kendini gösterebiliyorsun. Bence bir kadın her şeyden önce dış 
görünüşüyle dikkatleri üzerine çekmelidir yani. Nasıl desem şöyle bir kalabalığa 
girdiğinde işte demeliler. Yoksa paspal bir kadın ne kadar okumuş bilgili de olsa 
kendini göstermez bence. Onunla konuşmadıkça bilemezsin mesleğini mesela. Ama 
dediğim gibi önce kendini giyimiyle, makyajıyla belli etmeli.” (N.Ç., kız çocuk, kır) 
 
“Bana göre kız çocuk olmak iyi bir yaşama sahip olmakla ancak olabilir. Mesela 
ben eğer kız çocuk olarak ailemde ve toplumda kabul edilmek isteniyorsam her 
şeyden önce her anlamda imkanlara sahip olmalıyım. Maddi olarak bir sıkıntım 
olmamalı. Kadınların kişisel bakıma daha çok ihtiyacı var. Bunlar karşılanmadan 
da olmuyor. Ne biliyim bir kuaföre gitmek isterim, güzel giyinmek isterim, kişisel 
ihtiyaçlarımı karşılayacak bir yaşam isterim. Bunların birini buluyorsam onunu 
bulamıyorum. Bırak kuaförü benim en temel ihtiyacım olan en basit şeyleri bile 
bana çok görüyorlar. Kız çocuk olarak kendimi aciz ve çaresiz olarak 
tanımlıyorum mesela. Ama bana göre kadın olmak özel bir şeydir. Nedense bizim 
toplumda ve ailede kadın hep horlanan ve dışlanan kişiler.” (H.Ş. kız çocuk, 17 
yaşında, kent-alt grup) 
 

Sonuç olarak yapmış olduğumuz görüşme ve gözlem notlarına dayanarak diyebiliriz ki 

kız çocukları kendilerine ilişkin kültürel tanımlamalar yaparken içinde bulundukları 

sosyo-ekonomik ve kültürel yapının etkisinden hareket etmektedirler. Bu tanımlamalar 



 
 

 

171 

üç farklı şekilde karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan biri, toplum ve aile içinde daha 

özgür hareket edebilen, iyi bir eğitim almış, meslek sahibi, haklarının bilincinde olan, 

güçlü bir kadın imgesidir. Diğer bir grup ise kendi inançlarından taviz vermeyen, 

ailesinden aldığı dini öğretileri her şeyden önce gören ve bunu devam ettirme yolunda 

eğitim ve meslek hayatından bile vazgeçen bir tanımlama yapmıştır. Son grupta ise dış 

görünüşten yola çıkarak kendilerine yönelik tanımlama yapan kız çocukları 

söylemlerinde bakımlı olmak, giyimle, makyajla, duruşuyla kendini toplumda 

hissettirebilen ekonomik anlamda güçlü bir kadın tanımlaması yapmaktadırlar. 

 

3.2.3. Anne ve Babanın Bakış Açısında Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel 

Tanımlamalar 

 

Anne ve babanın kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları toplumsal olanla bireysel 

olan arasında bir kesişmeyi zorunlu kılmaktadır. Şöyle ki bir yandan anne ve babanın 

çocuk yetiştirme deneyimleri kültürel tanımlamaları şekillendirirken diğer taraftan da bu 

deneyimler, içinde bulunulan toplumun kültürel dokusu, ekonomik koşulları ve sosyal 

yapısı tarafından şekillenmektedir.  

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde anne ve babanın kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamalarını kır-kent bağlamında karşılaştırabilmek için anne ve babaya, “kız 

çocuğunuzun eğitime devam etmesini istiyor musunuz?”, “kızınız için nasıl bir yaşam 

istiyorsunuz?”, “kız çocuklarınızı nasıl bir öğretiyle yetiştiriyorsunuz?” şeklinde sorular 

sorularak aşağıdaki cevaplar alınmıştır: 

 

“Anne ve Babaya Bağlı ve Saygılı Olmalılar” 

 

Kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırdaki ailelerde, anne ve babalar kız 

çocuklarını daha çok bağlılık/sadakat ekseninde yetiştirmek istediklerini belirtmişlerdir. 

Bu ailelerde sosyalleşme vurgusu aileye bağlılık şeklinde gözlenir. Bağlılık bir anlamda 

kız çocukları üzerinde denetimi de beraberinde getirmektedir. Buna göre anne ve 

babalar kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalara denetim ve bağlılık çerçevesinden 

şu şekilde yaklaşmaktadırlar: 



 
 

 

172 

“Kız çocuğu okulunu bitirip iş sahibi olana ve evlenene kadar sorumluluğu 
babasına anasına aittir. Ondan sonra evlenip gittiği zaman eşine aittir. Bu yüzden 
bizim buralarda kız çocuğu erkek çocuğu gibi sahipsiz bırakılmıyor. Erkek çocuğu 
geç saatlere kadar dışarıda olsa hiç aklına gelmez. Ama kız eğer eve bir yarım saat 
geç gelse insanın aklına her türlü kötü şey geliyor. O yüzden yanında tanıdığımız 
ve güvendiğimiz arkadaşları olmadan akşam pek dışarı çıkmasına izin vermiyoruz. 
Bana göre kız çocuk okusa da çalışsa da evlenene kadar anne-babanın 
denetiminde ve kontrolünde olmalı. ” (E.Ç.,anne, kır) 
 
“Bana göre kız çocuk olsun erkek çocuk olsun anne-babaya saygılı olacak. Örfünü 
adetini bilecek. Kendi başına buyruk olmayacak. Eğer çocuğunun dizginlerini ilk 
başta elinize almazsanız sonra yüz göz oluyorsunuz. Anneyi babayı, atayı bilecek, 
saygı duyacak.  Evini kapısını bilecek. Akşam vakitleri babasından önce evinde 
olacak. Bunlar kız çocuk olunca daha da önem kazanıyor tabiî ki.” (E.Ş. anne, 
kent-alt grup) 
 

Kız çocuklarını koruyup denetlemenin onların sosyal ve bireysel gelişimlerinde 

olumsuz sonuçlar doğuracağını düşünen orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde yer alan anne-babalar ise kız çocuklarına ilişkin şöyle bir tanımlama 

yapmışlardır: 

“Yaşadığımız muhitten olsa gerek ben kızımın bu çevreden bir an önce okuyup bir 
üniversiteyi kazanarak ve sonrasında bir iş bularak kurtulmasını istiyorum. Burada 
aileler çocuklarını biraz başı boş bıraktıkları için kızlarımızı çok koruyup kollamak 
zorunda kalıyoruz. Bu da onların hem çevreye hem de kendilerine olan güvenlerini 
zedeliyor. Zaman oluyor ki ben okula götürüyorum. Oysaki o yetişkin bir kız 
çocuğu kendi okuluna kendi gidebilmeli.  Ortam kötü olduğu için ister istemez 
kızıma karşı koruyucu ve kollayıcı oldum. Ama artık onun psikolojik ve sosyal 
gelişiminde bazı çekimserlikler görünce kendi haline bıraktım. Şimdide bana çok 
bağımlı yetişti. Sürekli arkasına bakıp annem babam orda mı diyor. Bu tabiî ki 
kötü bir durum.” (E.K. baba, kent-orta grup) 
 
“Kız olsun erkek olsun eğer çocuklarımızı çok sıkmadan ve çok müdahale etmeden 
yetiştirirsek o zaman daha mutlu ve sağlıklı bireyler yetiştirmiş oluruz. Eğer sürekli 
arkalarından koşar ve bizim istediğimizi yapmalarını telkin edersek, yarın tek 
başlarına kaldıklarında sudan çıkmış balığa dönerler.” (A.A., baba, kent-üst grup) 
 

Kırda yapmış olduğumuz görüşmelerde anne ve babalar kız çocuklarından büyüklerine 

karşı saygı beklerken aynı zamanda hem değerlerine hem de anne-babalarına sahip 

çıkmalarını beklemektedirler. Erkek çocukların maddi olarak kendilerine yardım 

edebileceklerini ama kız çocuklarının anne ve baba yaşlandıklarında onları yanlarına 

alıp bakacakları konusunda bir umudu beslediklerini belirten anne ve babalar şunları 

aktarmışlardır.  

“Benim bir oğlum var. Canı sağolsun inşallah. Đlerde çalışır ve para kazanırsa 
bize yardım eder. Ama evlenip de el kızı gelince iş değişir. Ama kızlar daha hayırlı 
evlat olurlar bana göre. Ben kızlarımın ilerde bize sahip çıkacaklarına 
inanıyorum.” (H.Z., baba, kır)   



 
 

 

173 

 
“Kız çocuk yarın evlendiğinde babasının evini terk edecek ama yine de anne ve 
babaya saygıda kusur etmeyecek. Çünkü kız çocukları bu konuda bana göre erkek 
çocuklardan daha hassas oluyorlar. Ben kızıma güveniyorum.” (M.Y., anne, kır) 
 

“Yetişkin Olduklarında Kendi Ayakları Üzerinde Durabilmeliler ” 

 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda görüştüğümüz anne ve 

babalar, kız ve erkek çocuk ayrımı yapmaksızın çocukların ileride sahip olacakları 

eğitim ve meslekle kendi ayakları üzerinde durabilmesi gerektiğini vurgulamışlardır. 

Onlara göre kız çocukları eğer iyi bir eğitime tabi tutulursa kimseye muhtaç olmadan, 

kendi ayakları üzerinde durabilen, kendi kararlarını verebilen, kimliğini bulabilmiş 

bireyler olarak toplumda yerlerini alırlar. Bunu üst gruptan baba A.Y. şu şekilde 

aktarmaktadır: 

“Özerk bireyler yetiştirmek istiyorsak önce otorite ve kurallarla örülmüş bir aile ve 
okul eğitiminden vazgeçmeliyiz. Ben kızımın özellikle ne annesine ne de bana, 
evlendiğinde de eşine bağımlı yetişmesini istemiyorum. Onun kendine ait bir hayatı 
olmalı. Bunu da ancak iyi bir eğitim ve iş hayatıyla kazanabilir. Eğer gerçekçi 
olmak gerekirse kız çocuk demek ev hayatından tümüyle arınmış bir bireyden tabiî 
ki bahsedemeyiz. Ev işlerinde de sorumluluk alacak ya da evlendiğinde ev işleri, 
çocuk bakımı gibi görevleri üstlenecek. Ama aynı zamanda okuyacak, meslek 
sahibi olacak.” (A.Y. baba, kent-üst grup) 
 
“Bana göre kız çocuklarının eğitimi çok önemli. Eğer kızlarımızı okutursak ilerde  
sahip oldukları meslekle kimseye muhtaç olmadan yaşamlarını devam ettirebilirler. 
Meslek, onlara bir güç ve güven verir.” (H.Z., baba, kır) 
 

Bu bağlamda araştırma yaptığımız kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde yapılan görüşmelerde kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamanın ortak 

vurgusu kız çocuklarının eğitimlerini tamamlamaları ve meslek sahibi olmaları 

yönündedir. Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan anne ve 

babalar toplumun koyduğu engelleri aşabilmek için kızlarının eğitim almalarının şart 

olduğunu dile getirmektedirler. Onlara göre toplum, bireyin önüne engeller koyarken bu 

engeller ancak iyi bir eğitim ve iyi bir meslekle aşılır. Bir başka ifadeyle bu engellerin 

aşılması için bireysel güç büyük önem arz eder. Eğitim de bireysel güçlenmenin ve 

özerk bir kişilik geliştirmenin en önemli araçlarından biridir. Eğitimin kızları eşlerine, 

babalarına muhtaç etmeyecek bir konuma getireceğine, toplum tarafından takdir 

göreceklerine, sosyal dünyayı daha kolay anlamlandırıp kendi yaşamlarına ilişkin doğru 

kararlar almalarına yardım edeceğine ilişkin ortak vurgu katılımcılar tarafından dile 



 
 

 

174 

getirilmiştir. Eğitimin kız çocuklarının yaşamlarını kolaylaştıracağı, kendi kararlarını 

verebilen ve sağlıklı bireyler yaratacağını vurgulayan anne ve babalar bu durumu şu 

şekilde yorumlamaktadırlar: 

“Kızımla ilgili tek isteğim onun okuyup bir mesleği olması. Eğer bu isteğim olursa 
kızım açısından yaşamında çok büyük değişiklikler olacak. Anne ya da ev kadını 
olmasının yanında bir de mesleği olacak. Eşine hizmet etmeyecek, herkes onu taktir 
edecek, evde kendisini dört duvar arasında köreltmeyecek. Çamaşır, bulaşık 
yıkamanın dışında daha başka meziyetler edinecek.” (K.A., baba, kent-alt grup) 
 
“Kızımın iyi bir mesleği ve eğitimi olsun istiyorum. Eğer bir kadın okursa kendini 
kurtarabilir bence. Yoksa eşine bağlanarak ne biliyim ailesine bağlanarak bir yere 
gelinmez. Dişten artırılmaz, işten artırılır. Eğer kızım iyi bir eğitim alırsa 
geleceğini daha doğru şekillendirebilir. Zaten toplum kadınları sürekli eziyor. Ama 
bunun üstesinden gelecek olan yine kadınlar. Ben hep kızıma hatırlatırım bunu. 
Eğer okursa kendi partisini, siyasi görüşünü, spor takımını, nasıl biriyle 
evleneceğini, nerde yaşayacağını kendi belirler. Hayattaki tercihlerini kendi 
isteğiyle yapmasını istiyorum. Böyle olursa kendiyle ve çevresiyle daha barışık 
olur. Bu hayat onların bizim değil. Biz kendi hayatımızı yaşadık ve onlara da kendi 
hayatımızı yaşatmak gibi bir acımasızlığı yapmamız çok yanlış bence.” (E.K., 
baba, kent-orta grup) 
 
“Kızıma ben bir anne olarak imkanlar tanıyıp ona rehber oluyorum. Doğruyu ve 
yanlışı anlatıyorum. Ama yaşamına yönelik kararı verecek kişi o. Eğitimini 
tamamlayıp iyi yerlere gelmesini, yaşam standartlarını yükseltmesini arzu ederim. 
Kız çocukları eğitilmeli ve haklarını edinmek için bilinçlenmeli bence. Yükselme 
hakları, çocuk doğurma ve boşanma haklarını tanımalılar. Bir kadın ne zaman 
çocuk dünyaya getirecek, çocuğunu nasıl yetiştirecek, yaşamını nasıl kuracak gibi 
kararlarda söz sahibi olabilmek için okumalı ve güçlenmeli bence.” (N.P., anne, 
kent-üst grup) 

 

“Dinine Bağlı ve Đnançlı Olmalılar” 

 

Özellikle kırsal toplumsal yapıda din olgusu kız çocuklarına yönelik tanımlamaları 

şekillendirmektedir. Anne ve babalar kız çocuklarının okumalarını, ama inançlarından 

taviz vermemeleri gerektiğinin altını çizmektedirler. Özellikle günümüz sosyal 

dünyasının bireylerin kültürel ve ahlaki değerlerini yozlaştırdığını, bedenini teşhir 

ederek toplumda kabul görmeye çalışan bireylerin yetiştirildiğinin altı çizilerek medya 

ve kitle iletişim araçlarının kız çocukları ya da kadını metalaştırdığı ileri 

sürülmektedirler. Günümüzde küreselleşme ile ortaya çıkan kadına yönelik söylemler, 

kadının reklam aracı olması, kız-erkek ilişkilerinde ahlaki değerlerin hiçleştirilmesi 

karşısında aileler bu söylemlere karşı bir duruş sergilemektedirler. Aileler bu konularda 

erkek çocukları için çok büyük endişe duymasalar da kız çocukları için daha büyük 



 
 

 

175 

kaygıları taşıdıklarını dile getirmektedirler. Özellikle ailelerinde baskıyla yetişen kız 

çocuklarının sonradan katıldıkları iş ve meslek hayatlarında kendi değerlerini 

yitirdikleri genellemesini yapan ebeveynler, kızların başka şehre okumak için gidip 

yanlış arkadaşlıkların kurbanı olduklarını belirterek kendi kızları üniversiteyi kazanırsa 

o zaman kendilerini zor bir dönemin beklediğini görüşmelerde şu şekilde dile 

getirmişlerdir: 

“Ben kızımın okuyup iyi bir mesleği olmasını istiyorum. Ama biz kırda yaşıyoruz ve 
elbet kazanırsa bizden ayrılacak. Biz gerek kızımızı gerekse oğlumuzu Türk 
kültürünün adet ve ananelerine göre yetiştirmeye özen gösterdik. Benim için 
önemli olan büyüklerine saygılı, geldiği yeri unutmayacak, namazında orucunda 
her zaman ibadetlerini yerine getirecek bir insan olması. Yoksa bunları unuttuktan 
sonra okumuşta ülkesine vatanına yararlı olmayacaksa o zaman ne anlamı olur 
ki.” (H.Z. baba, kır) 
 
“Ben kız çocuğun her şeyden önce ahlaki değerlere sahip çıkmasıyla bir yerlere 
geleceğini düşünüyorum. Televizyonlarda görmüyor muyuz orasını burasını açıp 
gençlerimize kötüyü örnek gösterdiklerini. Bu devirde ister kız ister erkek olsun 
kendi değerlerinle çocuk yetiştirmek çok zor. Đster istemez etkileniyorlar. Neyi 
yasak edeceğiz. Biz her zaman peşlerinde olamayız ki. Sonuçta merak var, tez 
canlılık var, cahillik var. Kız olsun erkek olsun çocuk kendi doğrularını kendi 
bilmeli. Senin benim dediğimizle artık olmuyor bu devirde. Biz kapı diyoruz onlar 
baca anlıyor.” (S.Y. baba, kır) 

 
Sonuç olarak anne ve babalar kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları daha çok 

eğitim ve ahlaki değerler ekseninde dile getirmektedirler. Daha çok kentin üst ve orta 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde eğitimini tamamlamış, kendine 

güvenen, ayakları yere sağlam basan özerk bireyler temelinde kız çocukları 

tanımlanırken kırda ise daha çok anne tarafından içinde bulunduğu olumsuz yaşam 

koşulları örnek gösterilerek kız çocuklarının okuması istenmektedir. Çünkü onlara göre 

bir kadın, eşi ve çevresi tarafından saygı görmek istiyorsa eğitim ve meslek sahibi 

olmalıdır. Araştırmamızın kent ve kır ayağında hangi sosyo-ekonomik ve kültürel düzey 

içinde olursa olsun aileler kız çocuklarından, kendi ayakları üzerinde durabilen, 

büyüklerine saygılı, dini, ahlaki ve toplumsal değerlere uygun bir davranış modeli 

geliştirebilen bireyler olmalarını beklemektedirler.  

 



 
 

 

176 

3.2.4. Erkek Kardeşin Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel Tanımlamaları 

 

Erkek kardeşin kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları, içinde yaşanılan sosyal ve 

kültürel yapı ile ailenin erkek çocuklara kız kardeşleriyle ilgili yükledikleri 

sorumluluklar belirleyici olmaktadır. Erkek kardeşin kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamaları aile içindeki çocuklara atfedilen rollerle belirlenmektedir. Buradan yola 

çıkarak yapmış olduğumuz görüşmelerde kır ve kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyinde yer alan erkek çocuklara, “kız kardeşinizden beklentileriniz 

nelerdir?”, “kız kardeşinizin arkadaşlarıyla dışarı çıkmasına müdahale eder misiniz?”, 

“kız kardeşinizin çalışması hakkında ne düşünüyorsunuz?” şeklinde sorular sorulmuş ve 

aşağıdaki cevaplar alınmıştır: 

 

“Kız Çocuklar Ev Đşleriyle Đlgilenmeli ve Anneye Yardım Etmeliler” 

 

Geleneksel toplumlarda aile içi roller genellikle cinsiyete göre ayrışmaktadır. Bir başka 

ifadeyle, kız çocuklarına genellikle ev işleri ile ilgili sorumluluklar verilirken erkeklere 

ise daha çok dışarı işleri verilmektedir. Bu tür toplumlarda erkek çocuk bir an önce 

büyüyüp babanın gölgesinde onun rollerini icra etmeye şartlanırken kız çocukta annenin 

rol ve işlevlerini üstlenmeye şartlanmaktadır. Bu durum her iki taraf için diğerine karşı 

cinsiyete yönelik bir tanımlama yapma zorunluluğunu da beraberinde getirmektedir.  

 

Kentin alt ve kısmen orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde erkek 

çocuklar ev işleri ile ilgilenmemekte ve ebeveyn olarak anneden ve kardeş olarak kız 

çocuktan kendilerine hizmet etmelerini beklemektedirler. Bu durumu görüşmecilerimiz 

tarafından şu şekilde dile getirmişlerdir. 

“Türk toplumunda bana göre kızlar anneye ev işlerinde yardım eden, yemek 
yapmayı, ütü yapmayı annesinden öğrenen kişidir. Bu yüzden kızlardan bazı işleri 
öğrenmesi istenir ve öğrenmek için de anneye yardım eder. Benim ev işlerini 
öğrenemem gerekmediği için annemin mutfağında pek olmam yani.” (F.K.,erkek 
çocuk, 15 yaşında, kent-orta grup)  

“Ben kız kardeşimden dediklerimi yapmasını ve bana hizmet etmesini bekliyorum. 
Su getir dediğimde getirmeli, ütümü yapmalı. Ya da bir şey istediğimde karşı 
çıkmamalı. Sonuçta ben onun abisiyim.” (V.A., erkek çocuk, 15 yaşında, kent-alt 
grup) 



 
 

 

177 

Kırda da erkek çocukların kız kardeşlerine yönelik kültürel tanımlamaları, yapmış 

olduğumuz görüşmelerde ve gözlem notlarımızda daha çok anne-baba arasındaki 

iletişim ile anne ve babanın erkek ve kız çocuklarına yükledikleri görev ve 

sorumluluklar çerçevesinde anlam kazanmaktadır. Kırda kadının ev içinde ve tarlada 

birçok sorumluluğu üstlenmesi, kadının sosyal yaşam alanlarının kısıtlı olması, dini ve 

ahlaki değerler bakımından kadından beklenen roller erkek çocuklarının tanımlamalarını 

belirlemektedir. Bunu kırda görüşme yaptığımız erkek çocukları şu şekilde 

açıklamışlardır: 

“Ben kız kardeşimde olsa kız arkadaşım da olsa hatta anneme bile yeri gelirse 
müdahele ederim. Tamam okusun, bir işe girsin ona bişey demem. Güzel de olur. 
Bir evi tek maaşla geçindirmenin ne kadar zor olduğunu babam bize hep söyler. 
Ama okuyorsan da adabınla okumalısın, çalışıyorsan da adabınla çalışmalısın. 
Bana göre yanımdaki kadın sokakta beni de kendisini de zor durumda 
bırakmayacak şekilde giyinmeli. Nebiliyim kısa bir etek giymişsiniz, kolsuz bir 
tişört giymişsiniz. O zaman elbette erkekler bakacak. Bu beni huzursuz eder ve 
müdahale etmek isterim. niye o da ben de zor durumda kalıyım ki. Şimdiki kızların 
çoğu böyle açık saçık kıyafetlerle dışarı çıkıp ondan sonra o bana baktı, bu beni 
rahatsız etti diyorlar. Önce kendilerini bir eleştirsinler. Ben kız kardeşime, ilerde 
de karıma bu konularda serbestlik vermem onu söylüyüm yani.” (M.Z. erkek çocuk, 
17 yaşında, kır)  

 

“Erkek Arkadaşlarıyla Geç Saatlerde Dışarı Çıkmamalı” 

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzey ile kırdaki 

erkek çocuklar, kız kardeşlerinin erkek arkadaşlarıyla geç saatte dışarıda gezip, 

sinemaya gitmelerine çok sıcak bakmadıklarını dile getirmişlerdir. Bunun altında yatan 

nedenlere baktığımızda ailelerin “erkek” olmaya ilişkin söylemlerinin erkek çocuklara 

farklı şekillerde aktarıldığı ve erkek çocukların böyle bir sosyalizasyon sürecinde 

erkeklik tanımlamalarını içselleştirdiği şeklindedir. 

 Geleneksel toplumlarda namusu koruma görevi erkek çocuklara aileleri tarafından 

verildiği için erkek çocuklara göre kız kardeşler savunmasız kişilerdir ve “güçlü olan 

ağabey” yada “baba” tarafından korunmalıdır. Bununla bağlantılı olarak dikkatimizi 

çeken bir başka nokta eğer yaşları birbirine yakınsa erkek çocuklar genellikle kız 

kardeşleriyle aynı okula gönderilerek denetim daha kolay sağlanmaya çalışılmaktadır. 

Bu durumda ikili bir mağduriyet hemen göze çarpmaktadır. Bir tarafta kız çocuk 

ağabeye nasıl davranacağı konusunda ebeveynleri tarafından katı bir sosyalleşme ile 



 
 

 

178 

sarmalanmaktadır. Diğer taraftan ağabeye de yine ebeveyn tarafından kardeşini 

kollaması ve koruması gerektiği gibi bir sorumluluk verilmektedir. Erkek çocuklar, kız 

kardeşlerine ilişkin şöyle bir tanımlama yapmışlardır: 

“Ben kız kardeşimle aynı okulda okuyorum. Tenefüslerde hep kardeşimi gidip 
sınıfında kontrol ederim. Bazen ona hissettirmeden uzaktan takip ederim. Eğer ters 
bir şey görürsem de ya ben müdahele ederim ya da annemle babama söylerim. 
Bazen söyledim diye kardeşim bana çok kızar. Annemle babam istediği için takip 
ediyorum. Tenefüste ben arkadaşlarımla vakit geçirmek isterken aklım onda 
kalıyor, gidip bakıyorum, hakikaten çok yoruyor bu durum beni. Hatta kimi zaman 
kız kardeşimle bu yüzden papaz oluyoruz, aramız açılıyor.”(C.Ş., erkek çocuk, 17 
yaşında, kent-alt grup)  

“Ben kız kardeşimin erkek arkadaşlarıyla öyle geç saatte dışarı çıkmasını istemem. 
Eğer gidecekse beni de tanıştırsın, ben de yanlarında oluyum. Zaten ben istemesem 
de babam beni de yanlarında gönderir. Burası küçük yer. Bir kızla bir oğlan bir 
bankta oturup konuşsalar bile hemen bir yakıştırma yaparlar.”( M.Z., erkek çocuk, 
17 yaşında, kır)   

“Bizim buralarda herkes birbirini tanır. Yani herkes her istediğini yapamaz. Ben 
kız kardeşimin öyle çok her şeyine karışmam. Karıştığım tek konu büyüklerine 
saygılı olması, namazını kılması, oruç tutması gibi şeyler yani karıştıklarımda. 
Öyle giyimiyle, davranışlarıyla aileme leke getirmesin yeter. Evde nasıl giyinirse 
giyinsin. Ama şu kapıdan dışarı çıktığı an kendisine sahip çıkmasını bilecek.” 
(M.Ç. erkek çocuk,16 yaşında, kır) 

 

“Kız Arkadaşımızla Đlişkilerimizde Yol Gösterici Oluyorlar” 

 

Erkek çocukların kız kardeşlerine ilişkin kültürel tanımlamalarında üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelere gidildikçe ailenin eğitimli ve daha eşitlikçi 

değerlere sahip olması ile birlikte kültürel tanımlamanın yönünü de değiştirmiştir. 

Bunu kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki erkek çocuklar şu şekilde 

açıklar: 

“Bizim toplumda kız ve erkek çocuklar arasında sürekli bir ayrım vurgulanmakta. 
Cinsiyetle ilgili kavramlar bana göre daha çok ailede oluşmaya başlıyor. Ama 
buna başka bir açıdan hiç kimse bakmaya çalışmıyor. Mesela benim bir kız 
kardeşe sahip olmamın bana getirdiği çok büyük avantajlar var. Bunları şöyle 
sayabilirim. Hayata kadınların gözüyle nasıl bakılır bunu öğreniyorum ve ileride 
yapacağım evlilikte bana bu bir ipucu sunuyor örneğin. Ne biliyim bir aile olmak 
farklı cinsiyetlerin bir arada yaşamaya çalışması belki de. Yani ailenin bir tanımı 
bu olabilir. Sizden daha kırılgan, daha duygusal, daha öfkeli, daha tez canlı bir 
varlık var. Bu annenizde olabilir, bu kız kardeşinizde olabilir ve siz bu 
farklılıklarla yaşamaya çalışıyorsunuz. Bizim toplumda erkek kardeşin kız 
kardeşini algılaması sadece ağabeylik misyonu -ki bunun içine kardeşine daha çok 



 
 

 

179 

sahip çıkmak giriyor- şeklinde algılanıyor. Oysa ki kız ve erkek kardeşliği bana 
göre çok önemli iki kavram. Ve hayatta bizim sahip olduğumuz olanakların 
aynısına onlarda sahip olabilirler. Bu bizim kadar onların da en tabii hakkı.” (Ç.Y. 
erkek çocuk,19 yaşında, kent-üst grup) 

“Bana göre kız kardeş hayata bakabileceğimiz farklı bir pencere sunuyor bize. Ben 
mesela kadınlarla ilgili o kadar farklı şeyleri belki kız kardeşim olmasa 
öğrenemezdim. Anne ile olan ilişkiler başka, kız kardeş daha yeni nesil olduğu için 
daha çok öğreniyorsunuz ondan. Ben kız kardeşimin eğitimli, başarılı ve ekonomik 
olarak ayakları üzerinde durabilen bir donanıma sahip olmasını istiyorum. Ve bir 
ağbey olarak kız kardeşimin benim geçtiğim yollarda yaptığım hataları yapmaması 
için bir örnek olmak istiyorum. Yani onun benden daha iyi olmasını istiyorum. 
Đsmini devam ettirebilecek bir mesleği, başarısı olsun isterim kardeşimin. Ben 
kendimdeki eksiklikleri kardeşimin telafi ederek daha iyisiyle topluma çıkmasını 
istiyorum. Ben hep derim kız kardeşime neden daha iyisini yapabilecekken bunu 
yaptın.” (A.P.  erkek çocuk, 21 yaşında, kent-üst grup) 

Araştırmamızın problem cümlesinden yola çıktığımızda erkek çocukların özelde 

ailedeki kız kardeşlerine ve annelerine genelde ise kadınlara ilişkin tanımlamaları kent 

ve kırda farklı biçimlerde karşımıza çıkmaktadır. Kentteki tanımlama ailenin eğitim 

seviyesine ve içinde yaşanılan sosyo-kültürel ortama göre değişmektedir. Bununla 

birlikte aile üyeleri erkek ve kız çocuklarını ne kadar eşitlikçi değerlerle yetiştiriyor ve 

bu anlamda çocuklarına model oluyorlarsa erkek ve kız çocukları da “kız ve erkek” 

olmaya dair daha eşitlikçi bir tanımlama yapmaktadırlar. Buna karşılık eğer kız ve erkek 

çocuğa verilen değer ve sorumluluklar her iki cinste de eşitsiz bir şekilde dağılıyorsa o 

zaman kültürel tanımlama da o yönde şekillenmektedir. Özellikle mekansal sınırlamanın 

en çok hissedildiği kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerde 

ve kırda kadının ya da kız çocuğun evden çıkışı babanın ya da erkek kardeşin izni ile 

sağlanmaktadır. Kız çocuklarının toplumsal temas ihtimalinin engellenmesi, anne ve 

babanın bu engelleyici ve sınırlayıcı öğretileri erkek çocuklara bir kez aktardıktan sonra 

erkek çocukları tarafından yeniden ve yeniden üretilmektedir. 

 

3.3.  AĐLENĐN KÜLTÜREL SERMAYESĐNĐN KIZ ÇOCUKLARINA ĐLĐŞKĐN 

TANIMLAMALAR ÜZERĐNE ETKĐSĐ 

 

Araştırmamızın belkemiğini oluşturan kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar 

aileden devralınan kültürel sermayeyle şekillenmektedir. Buna göre anne-babanın 

eğitim durumu, yaşanılan yerin demografik özellikleri, bireye aktarılan kültürel sermayenin 

niteliğini de belirler. Bu aslında birbirini besleyen bir süreçtir. Kültürel tanımlamalar aile içi 



 
 

 

180 

rollerle bireylere aktarılırken bu roller ailenin sahip olduğu kültürel sermayeyle farklı 

şekillere bürünür. 

 

Eğitim ve Meslek Hayatına Etkisi 

 

Kız çocukları ve aileleri ile yapmış olduğumuz görüşmelerde ailenin kültürel sermayesi, kız 

çocukların eğitim düzeylerini, sosyal ve kültürel yaşam alanlarına katılımını etkilerken bu 

durum kır ile kentte farklılaşmaktadır. Buna göre anne ve babanın eğitim durumları ile 

yaşanılan bölgenin sosyal, ekonomik ve kültürel dokusu bu tanımlamalar üzerinde etkili 

olmaktadır.  Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda anne ve babalar 

kız çocuklarının okuması, eğitimini tamamlaması ve “iyi bir meslek” sahibi olması 

konusunda ortak bir düşünce geliştirmektedirler. Özellikle alt ve orta sosyo-ekonomik ve 

kültürel düzeyde görüşme yaptığımız çalışmayan, ev hanımı olan kadınlar kız çocuklarının 

kendi yaşadıkları ekonomik sıkıntıları yaşamamasını, “eşine maddi anlamda muhtaç 

olmamasını”, “kendi ayakları üzerinde durabilecek bir özgürlüğe sahip olmasını” araştırma 

boyunca sürekli vurgulamışlardır.  

 

Üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan, eğitim ve gelir seviyesi yüksek olan 

aileler, çağdaş ve modern yaşamın gerekleri doğrultusunda kız çocuklarının daha kaliteli, 

daha doyurucu bir yaşam fırsatını yakalayabilmek için, okumaları ve kariyer sahibi olmaları 

gerektiğinin altını çizmektedirler. Bununla birlikte eğitim imkanından yoksun, eğitim ve 

mesleki anlamda yaşamsal fırsatları elde edememiş anne ve babalar kendi yaşadıkları 

sıkıntıları yaşamamak adına çocuklarının okumasını ve iyi bir meslek edinmesini 

istemektedirler. Bir anlamda kendi yaşayamadıklarını çocuklarında görmek istemektedirler. 

Bu durumu görüşme yaptığımız katılımcılar şu şekilde dile getirmişlerdir:  

“Eşimin de benim de tek istediğimiz hem kızımızın hem oğlumuzun iyi bir 
geleceğinin olması. Fakat kız çocuk tabiî ki bu devirde daha önemli. Çünkü ortam 
kötü, çevrendekiler bir kadın olarak afedersiniz ama sizden faydalanmak istiyorlar. 
Ama eğer okursa, iyi bir mesleği olursa o zaman insanlar onu kandıramayacak, ne 
biliyim kullanmayacak. Gerektiğinde korkacak belki, saygı duyacak ya da. O 
yüzden erkek bir şekilde kendini kurtarır. Ama kadın için bu çok zor. Eğitim bir 
insanı aydınlatır, doğruyu yanlışı öğretir.” (N.A., anne, kent-üst grup) 
 
“Cehaleti sevmiyorum. Belki insanın imkanları olmayıp okuyamayabilir. Ama 
kendini yetiştirmesini bilmeli. Yokluktan varlık çıkarabilmeli. Büyük bir şehirde 
yaşıyorsan kendini yetiştirebilmelisin. Çünkü ortama uyum sağlayabilmek, çağa 
ayak uydurabilmek için kendini yetiştirmesini bilmeli insan. Kitabını da, gazeteni 
de okuyacaksın, dünyadan, güncel olaylardan haberdar olacaksın. Bana göre iyi 



 
 

 

181 

bir eğitim, iyi bir iş demek, iyi bir gelecek demek, daha iyi koşullarda hayatını 
devam ettirmek demek. Bir çocuk büyütmeyi bir tarlayı ekip biçmeye, sulayıp 
zararlı otları ayıklamaya benzetiyorum. Ne kadar özenli bakılır ve emek 
harcanırsa mahsulü de o kadar iyi olur. Biz çocuklarımıza emek harcayacağız, 
ama ileride bunun karşılığını da göreceğiz.” (A.Y., baba, kent-üst grup) 
 

Kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda yaptığımız görüşmelerde 

aileler kız çocuklarının eğitimlerine önem verirken meslek edinmeleri ve çalışma hayatında 

iyi yerlere gelmeleri konusundaki düşüncelerini de sıklıkla dile getirmişlerdir. Buna 

karşılık, yapılan görüşmelerde vurgulanan diğer bir konu kadının vasıfsız eleman olarak iş 

hayatına girmesi kişisel anlamda güçlenmesini de olumsuz yönde etkilemektedir. 

 

Araştırmamızda kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda görüştüğümüz 

ilkokul mezunu olan anne ve babalar eğitimlerinin olmayışını çocuk yetiştirirken ya da 

onların yaşamlarına ilişkin anlam kodlarını oluştururken önemli bir sorun olarak karşılarına 

çıktığını dile getirmişlerdir.  Bu durumun çocukları için bir dezavantaj olduğunu söyleyen 

anne ve babalar, bir ailede ne kadar eğitimli bireyler varsa o ailedeki ilişkilerin ve toplumsal 

yaşamda karşılaştıkları sorunların üstesinden gelebilmenin o kadar kolay olabileceğinin de 

altını çizmektedirler: 

“Ben ilkokul mezunuyum. Eğer okumuşluğum olsaydı çocuklarımın dersleriyle 
ilgili sorularına daha rahat yardımcı olurdum. Benim çocuklarım okuldan gelip de 
dersleriyle ilgili bir soru sorduklarında yardımcı olamıyorum, olamadığım için de 
üzülüyorum. Niye ben anneleri olarak onlara destek olamıyorum diye kendimi 
suçluyorum. Eğitimimi sonuna kadar götürebilseydim çocuklarıma daha güzel 
davranmayı öğrenirdim, onların dilinden konuşmayı öğrenirdim. Ama ben kendi 
bildiğimi, annemden babamdan aldığımı çocuklarıma öğretiyorum. Çocuklar da 
bana karşı geliyor, bizi çok sıkıyorsun, baskı yapıyorsun diye. Ben ailemden ne 
gördüysem, çevremden ne duyduysam çocuklarıma da onu veriyorum.” (L.K., 
anne, kent- orta grup) 
 
“Babam beni okutmadı. Benim ilkokul beşe kadar derslerim çok iyiydi. 
Öğretmenim babama kızını okut demişti. Biz köyde yaşadığımız için bir de 12 
kardeşiz. Ortaokul için köyün dışında yatılı okumam gerekiyordu, babam kız 
çocuğu olduğum için beni uzağa göndermek istemedi, okutmadı yani. Köy yerinde 
baba ocağını tüttürecek erkek çocuk olduğu için kız çocuklarına o zamanlar pek 
önem verilmezdi. Okumadığım içinde çocuklarımın isteklerine karşılık 
veremiyorum.” (E.Ş., anne, kent- alt grup)  
 

Aile Đçi Kararlara Katılımına Etkisi 

 

Kadın ve kız çocukları aile içi kararlara katılımda, mevcut kaynaklara ulaşmada zaman 

zaman engellemelerle karşılaşmaktadır. Yapmış olduğumuz çalışmada anne ve babalara 



 
 

 

182 

kız çocuklarını aile içinde hangi kararlara, ne şekilde dahil ettikleri sorulmuştur. Bu 

sorular çerçevesinde kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki aileler ile kırda 

daha çok erkeklerin karar mekanizması olarak aile içerisinde baskın bir otoriteye sahip 

oldukları tespit edilmiştir.  

 

Araştırma bulgularımıza göre kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda 

genelde maddi konularda karar verme erkeğe aittir. Kadının söz sahibi olduğu konu ise 

daha çok çocukların yetiştirilmesidir. Aile içi kararlara katılım aynı zamanda ailenin 

eğitim durumu ve mesleğine bağlı olarak da şekillenmektedir. Kadın ailede sahip 

olduğu statü doğrultusunda kararlara katılmakta ve kararlara katıldıkça aile içinde 

statüsü artmaktadır. Dolayısıyla aile içinde kararların alınmasında bireylerin statüleri 

etkileyici kriter olarak karşımıza çıkmaktadır. Karar verme konusunda alt sosyo-

ekonomik ve kültürel düzey ile kırda yapmış olduğumuz görüşmelerde şunlar 

aktarılmıştır:  

“Bizim ailede ekonomik işlerle ilgili kararları eşim verir. Bana der ki sen hesabı 
kitabı nerden bileceksin. Doğru söylüyor. Biz köylük yerde büyüyüp sonra şehre 
geldik. Benim babam da bana ekonomik anlamda bir serbestlik tanımadı. Çoğu 
ihtiyaçlarımı onlar alırdı. Şimdi de eşim alıyor. Bana da aile içinde sadece 
çocukların okulu ile ilgili ufak tefek kararlara karar vermek kalıyor. Eşim de zaten 
çocuklarla pek ilgilenmediği için bu kararlara karışmıyor. Canına minnet zaten. 
Çocuklara gelince zaten onlara pek söz düşmez. Ben aslında eşim onların ve benim 
fikirlerimi almasını isterim. Sonuçta biz bir aileyiz. Bazen çocuklara da danışalım 
dediğimde onlar daha çocuk neyi biliyorlar ki der.” (B.A., anne, kent-alt grup) 
 
“Bizde karar alınırken eşim bana ve çocuklara danışır, ama sadece danışır. Yine 
kendi bildiğini yapar. Sonra niye böyle yaptın dediğimde de sormadı demeyin diye 
sadece sordum der. Yani formalite icabı fikrimizi alır. Yoksa fikirlerimize değer 
verdiği için değil.” (A.Z., anne, kır) 

 
Yapmış olduğumuz araştırmanın bulgularına göre, kent ve kırda ekonomik özgürlüğü 

olmayan eğitimini tamamlayamamış kadınlara aile ile ilgili kararlarda söz hakkı 

tanınmamaktadır. Tüketim kararlarında, günlük alışverişten dayanıklı mallara kadar 

kadın ve kız çocukları daha çok talep eden, erkek ise kaynaklar üzerinde tasarrufa sahip 

olan, karar veren ve bu kararları uygulayan kişi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

Buna karşılık kentin zaman zaman orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kentin 

üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde kadın ve erkeğin eğitim seviyesi ile 

ekonomik özgürlüğü arttıkça çocukların aile içi kararlarda söz sahibi olması da 



 
 

 

183 

artmaktadır. Özellikle daha eşitlikçi ve demokratik ailelerde çocukların kendilerine 

karşı özgüvenleri olması ve sosyal ilişkiler içinde kendilerini ifade etmesi için anne-

baba çocukları kararlara katmaktadır.  Bu konuda görüşmeciler şunları aktarmışlardır:  

“Ben çocuklarıma küçük yaştan beri söz hakkı vermeye özen gösterdim. Sonuçta o 
da bu evin ferdi ve yarın büyüyüp yetişkin bir birey olacak. Bence kişinin kendini 
ifade ettiği en özgür platform ailesidir. Eğer aile içinde çocuklara söz hakkı 
vermezsek, o zaman gençlerimiz nasıl doğruyu yanlışı görecekler. Kişinin özgüveni 
ailede oluşur. Sonra kendinden emin, kararların sorumluluğunu almış bireyler 
yetişir.” (T.P., baba, kent-üst grup) 
 
“Bana göre kız çocukları ve kararlara karar aşamasında daha fazla söz hakkı 
vermek lazım. Çünkü kadınlar daha hassasiyetli kararlar vermekteler. Bizim 
düşünemediğimiz ince ayrıntıları onlar buluyor. O yüzden ben eşimin ve kızımın 
kararlarına her zaman saygı duyarım.” (E.K., baba, kent-orta grup) 

 

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Kararlarına Etkisi 

 

Yapmış olduğumuz araştırma bulgularına göre özellikle kentin alt ve orta sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda anne ve babanın eğitim seviyesi ve mesleği kız 

çocuklarının sosyal ilişkiler ağı içinde arkadaşlarını seçmesi, flört etmesi ve evlilik 

kararlarını belirlemesi hususunda korumacı ve müdahaleci bir tavrı gözler önüne 

sermiştir. Gözlem notlarına baktığımızda dikkatimizi çeken önemli bir konu, kentin alt 

ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırsal kesimde yapmış olduğumuz 

görüşmeler sırasında kız çocuklarının cep telefonlarının her çalışında önce anne ve 

babanın arayan kişiye bakıp kim olduğunu öğrendiği daha sonra da arayan kişi 

hakkında detaylı sorular sorduğu gözlenmiştir. Eğer arayan kişi hoşlarına gitmeyen bir 

arkadaşı ise cep telefonunu elinden alabilecekleri uyarısını çocuklarına 

hatırlatmaktadırlar. Bu konuda görüşmeciler şunları aktarmıştır: 

“Kızım henüz ergenlik döneminde olduğu için başında kavak yelleri esiyor.   
Doğruyu yanlışı ayırt edebilecek yaşta değil, ortam kötü. Arkadaşlarının evinde 
kalmak istiyor, arkadaşlarıyla bir kafede doğum günü kutlamak istiyor, ne biliyim 
günü birlik gezilere katılmak istiyor. Ben de izin vermiyorum. Kızı kandırabilirler, 
kötü alışkanlıklara sebep olabilirler.” (K.A, baba, kent-alt grup) 
 

“Ben çocuklarım ister kız ister oğlan olsun dışarıda fazla gözleri olmaması için 
yemeklerimle, kurduğum sofra düzenimle, evde yaptığım pasta böreğimle yanı 
başımda tutuyorum. Çocuklarımın evinde olması bana daha huzur veriyor. 
Arkadaşlarıyla görüşeceği zamanda bize gelsinler istiyorum. Aklıma, dışarıda 
olursa anne-baba gözetiminde olmadıkları için yanlış işler yapacaklarmış gibi 
geliyor. Kız çocukları ergenlik döneminde daha gösterişli, albenileri var. Biz 
büyükler gibi bir adım sonrasını düşünecek bir fikre de sahip değiller. Onlar günü 



 
 

 

184 

yaşayalım diyorlar. Haklı değil miyim? şimdiki gençler de bir yanlış yola gidiş 
var.” (G.K., anne, kent-orta grup) 
 

Kız çocukları arkadaşlarıyla görüşmeleri, onlarla herhangi bir sosyal aktivite ve tiyatro, 

sinema gibi faaliyetlere katılmaları, karşı cinsle duygusal bir arkadaşlık kurmaları 

konusunda hem yaşanılan yerin sosyal ve kültürel yapısından hem de ailenin eğitim 

düzeyinden etkilenmektedir. Bir başka ifadeyle, kültürel faaliyetlere katılma imkanı 

verecek bir sosyal çevrede yaşama ve anne-babanın eğitim düzeyinin yüksek olması kız 

çocuklarının daha sağlıklı sosyal ilişkiler kurmasına yardımcı olmaktadır. Üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyde yer alan ailelere mensup anne ve babalar kız çocuklarının 

arkadaşlık seçimleri konusunda şunları aktarmışlardır: 

“Ben kız veya erkek çocuğumun arkadaşlarını onlar fark etmeden kontrol ederim. 
Ama doğru yolu kendilerinin bulmasını da isterim. Çünkü yarın üniveristeyi 
kazanıp gittiklerinde arkadaşlarını biz seçmeyeceğiz. Her hatalarında yanlarında 
olamayacağız. Anne baba olarak uzaktan takip edip, onları gördüğümüz yanlış 
konusunda sadece uyarırız.” (T.P., baba, kent-üst grup) 
 

Toplumsal düzlemde ailenin sahip olduğu kültürel sermaye arkadaşlık seçiminde 

olduğu gibi kız çocuklarının flört ve evlilik tercihlerinde de geri dönüşümsüz bir etki 

yaratmaktadır. Özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırsal 

kesimde aileler kız çocuklarını kendilerine belirli bir zaman için teslim edilmiş değerli 

ve korunması gereken bir varlık olarak görmektedirler. Kentte ve kırsal kesimde kız 

çocukları için toplumsal hareketliliğin iki önemli yolu var. Birincisi eğitim, diğeri 

evlilik. Özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeye mensup aileler ile kırda kız 

çocukları eğitimlerini tamamlayamadıkları durumlarda aileler onlardan bir an önce iyi 

bir eşle evlenip çocuk sahibi olmasını beklemektedirler. Bu konudaki düşüncelerini 

görüşmecilerden S.Y. ve E.Ş. şunları aktarmıştır: 

“Ben özellikle kızımın kimseye muhtaç olmadan yaşamasını isterim. bir sahibi 
olsun, onu koruyup kollasın isterim. tabiki anne-baba olarak dileğimiz okuyup bir 
işte çalışması. Ama çalışmayacaksa da münasip bir kısmetle evlenmesi. Kız 
çocuğun öyle çok geç yaşlarda evlenmesi bana göre iyi değil. Geç yaşlarda çok da 
severek değil, mecbur kaldığı için evleniyor.” (S.Y., baba, kır) 
 
“Kızıma şimdiden düğürcüler geliyor. Polisi var, öğretmeni var isteyenlerin içinde. 
Benim kızın da okumaya pek yüzü yoktu. Ben evlensin istedim. Ama babası karşı 
çıktı. Okusun kendi ekmeğini kazansın. Ondan sonra evlenmek istiyorsa kendi 
karar versin diye. ama babalar bizim kadar hassas düşünmüyorlar bazı şeyleri. 
Varlıklı, sevecek biri kızımın karşısına çıktıysa niye elimin tersiyle itiyim ki kısmeti. 
Ben kızımın benim gibi birini bulup birini bulamamasını istemiyorum. Bir şeyde 
gözü kalsın istemiyorum. Bu hayata bir daha mı geleceğiz.” (E.Ş., anne, kent-alt 
grup) 



 
 

 

185 

Kız çocuklarının arkadaşlık seçimi ve evlilik kararlarına ilişkin beklentilerini etkileyen 

bir başka dikkat çekici husus, nesiller arasındaki karşıtlık (anne-kız, baba-kız gibi), 

farklı zamanlarda biçimlenen amaçlar, beklentiler ve beğenilerdir. Bu amaçlar, 

beklentiler ve beğeniler, sosyal, ekonomik ve kültürel şartlara göre değişmektedir. Kent 

ve kırda yapmış olduğumuz görüşme ve gözlem notlarında kız çocuklarının kendi 

yaşamlarına ilişkin kritik konularda daha özgür seçimler yapmak istedikleri, kendi 

beklentilerine uygun bir yaşam için çaba harcadıkları, ama sürekli bir koruma ve 

müdahale edilme durumuyla karşı karşıya kaldıkları ifade edilmiştir. Bunda anne ve 

babanın kendi zamanında yaşadıkları ortam ile çocuklarının ortamını karşılaştırması 

etkili olmaktadır.  

Özellikle, geleneksel değerleri benimsemiş aileler çocuklarının mürüvvetini bir an 

önce görme arzusu nedeniyle kız çocuklarını erken yaşta evlendirmek 

istemektedirler. Onlara yönelttiğimiz “kızını dövmeyen dizini döver”, “kızı kendi 

başına bırakırsan ya davulcuya ya zurnacıya varır” atasözleri hakkındaki düşünceleri 

ile “bir kızın evlenme yaşı kaç olmalıdır” sorusu özellikle kırda ve kentin alt 

gruplarında, kısmen de orta gruplarda ilginç bir bakış açısını karşımıza 

çıkarmaktadır.  Görüşme yaptığımız ailelerin kız çocukları için öngördükleri evlilik 

yaşı 20 ile 24 yaş arasıdır. Bu demek oluyor ki henüz üniversite eğitimini 

tamamlamadan ya da üniversiteyi bitirir bitirmez-belki iş hayatına atılmadan- bir 

evlilik olabileceği yönündedir. Anne ve babalar tarafından görüşmelerde, kızlarını 

koruyup kollayacak, ona sahip çıkacak, kendisini güvende hissettirecek, hem manevi 

hem de maddi güce sahip olacak bir evlilik arzusu sıklıkla dile getirilmiştir. 

Dolayısıyla böyle bir anlam koduyla yetişen kız çocuklarından bir kısmı bu bakış 

açısına imkan vermezken tam tersi bir an evvel “bir yuva” kurma özlemini dile 

getiren kız çocukları da karşımıza çıkmıştır. 

 

Araştırmamızın problem cümlesinden yola çıktığımızda temelde eğitsel zeminde ve 

yaşam tarzı olarak izah edebileceğimiz habitus gibi iki bileşenden oluşan kültürel 

sermaye içinde bulunulan sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyle biçimlenmektedir. 

Dolayısıyla anne ve babanın eğitim düzeyi, yaşanılan bölgenin kır ya da kent oluşu, kız 

çocuklarının sosyal yaşam alanlarına (eğitim ve meslek seçimi, arkadaşlık seçimi, 



 
 

 

186 

evlilik kararı, boş zaman faaliyetleri gibi) katılımını olumlu ve olumsuz olarak 

etkilemektedir.  

 

Görüşmelerimiz sonucunda kırda ve kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeyinde anne babanın ilkokul mezunu olması ve geleneksel değerlerle örülü bir 

çevrede bulunmaları, kız çocuklarının tiyatro, dans, basketbol kursu gibi etkinliklere 

katılımını gereksiz görmelerine neden olmaktadır. Bu kurslar yerine ders çalışmaları 

gerektiğini belirten anne ve babalar kendi yaşadıkları dönemle çocuklarını 

kıyaslamaktadırlar. Bu durum kız çocuklarının ileride anne olduklarında aynı şeyleri 

kendi çocuklarına yapmayacakları gibi bir ideali de beslemektedir. Buna karşılık kentin 

üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde anne ve babalar yüksek öğrenim görmeleri, 

mesleki konumları ve yaşadıkları sosyal çevre içindeki ilişkiler çerçevesinde kız 

çocuklarını bir anlamda çevresiyle rekabete geçmesini teşvik eder bir boyutta sosyal 

aktivitelere katılması yönünde bir baskı kurmaktadırlar. Bunu görüşmecilerden N.A. şu 

şekilde ifade etmektedir.  

“Bizim bu çevrede aileler çocuklarını özellikle hafta sonu birçok sosyal faaliyetlere 
katıyorlar. Haliyle bizim de bu konuda kızımızı ya da oğlumuzu bu tür 
etkinliklerden mahrum etmemiz gerekiyor. Genelde ben kızımı daha girişken ve 
başarılı olması için gerek okuldaki gerekse özel kurumlardaki yüzme, basketbol, 
aerobik gibi kurslara gönderiyorum.” (N.A., anne, kent-alt grup)   

 

3.4. KIZ ÇOCUKLARININ GELECEK BEKLENTĐLERĐ 

 

Kız çocuklarının geleceğe ilişkin beklentileri ailenin kültürel tanımlamaları ile kültürel 

sermayesi tarafından şekillenir. Kız çocuklarıyla yaptığımız görüşmelerde onlara “kendi 

geleceğinize nasıl bakıyorsunuz?”, “gelecekten beklentileriniz nelerdir?” gibi soruları 

yönelttiğimizde ailenin ve toplumun kendileri hakkındaki tanımlamalarından yola 

çıkarak vermiş oldukları cevaplarla çarpıcı bir gerçeğin de altını çizmişlerdir. Kız 

çocuklar sosyal yaşam alanlarının genişletilmesi, sokağa rahatça çıkabilmeleri, laf 

atılmadan, tacize uğramadan istedikleri gibi giyinip gezebilecekleri mekanların erkekler 

kadar kendilerine de tanınmasını istemektedirler. Đster ev içinde, isterse ev dışında olsun 

cinsiyet vurgusunun yapılmadığı, daha eşitlikçi bir yaşamın kendilerine sunulduğu bir 

yaşama duydukları özlemi sürekli dile getirirken bir takım endişe ve sıkıntıları da ifade 

etmektedirler. Bu sıkıntılar, aile ve toplumun kendilerine dayattıkları yaşam tarzını 



 
 

 

187 

benimsemek zorunda kalışları ve kendi tercihlerini sürekli ertelemek zorunda 

oluşlarıdır. Kız çocukları bu konudaki görüşlerini bize şu sözlerle ifade etmişlerdir: 

“ Kız çocukları ve kadınlar için daha özgürce hareket edebilecekleri bir yaşam 
istiyorum. Ben de erkekler gibi dışarıda rahatça dolaşmak, geç saatlere kadar 
dışarıda kalsam bile kimsenin bana laf atmadığı, huzurca dolaşabileceğim 
sokaklar istiyorum. Đstediğim gibi giyinip dışarı çıkmak istiyorum. Mesela benim 
bulunduğum bu çevrede rahatça giyinemiyorum. Sürekli yakamı, paçamı düzeltmek 
zorundayım. Ne biliyim saçımı kırmızıya boyamak istiyorum ya da şort giymek 
istiyorum. Bunu yaparsam biliyorum ki önce ailem sonra da komşularım beni 
kınayacak. Bir de burada kız çocuk 17 yaşına geldi mi hemen dünürleri gelir. Ben 
erken yaşta evlenmek istemiyorum. Annem bana söylüyor bazen. Şu komşunun 
halasının oğlu varmış. Senin liseyi bitirmeni bekliyorlarmış, istemeye gelecekmiş 
diye. Annem de çok parası var rahat edersin diyor. Ama ben evlenmek 
istemiyorum. Aynı baskı erkeklere yapılmıyor mesela.” (H.Ş., kız çocuk, 17 
yaşında, kent-alt grup) 

“Ben gelecekte öncelikle iyi bir hayat yaşamak istiyorum. Kendi istediğim hayatı 
yaşamak istiyorum. Đyi bir maaşım, evim, arabam olsun istiyorum. Bir de kız 
çocuğu olarak ezilmek ve ikinci sınıf muamele görmek istemiyorum. Bir konsere 
gitmek istediğimde annemlerden zor bela izin alıyorum. Köyden arkadaşlarla 
Ankara’ya bir hafta sonu gidiyoruz. Ama orda erkeklerin taciziyle karşılaşıyoruz. 
Ne biliyim bir yerde rahatça oturamıyoruz, eğlenemiyoruz. Arkadaşlarımla bir 
sinemaya gitsem  on kez arıyorlar. Ben kız çocuk olarak rahatça gezip tozmak 
istiyorum. Kendi köyümde bile iki kez o dar sokaktan geçsem hemen bu kız kimi 
arıyor diyorlar. Böyle yani. Kim ne diyecek diye yaşamak istemiyorum ben ” (N.Ç., 
kız çocuk, 15 yaşında, kır) 

 

Denilebilir ki kız çocukları ile yapmış olduğumuz görüşmeler çerçevesinde kırsal 

toplumsal yapıda ve kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde dile 

getirilen geleceğe ilişkin beklentiler eğitim ve meslek, arkadaşlık seçimi ve evlilik, dini 

inançlarını serbestçe yaşayabilme şeklinde sıralanabilir. Kız çocukları bu konuda 

ailelerinden destek alarak kendi elleriyle kuracakları bir geleceği arzulamaktadırlar.  

 

Eğitim ve Meslek Konusundaki Beklentileri 

 

Buna göre, kırda ve kentte kız çocukları eğitimlerini tamamlamak istediklerini 

söylerken bu konuda kararın tamamen kendilerine ait olması gerektiğinin altını 

çizmektedirler. Çünkü kırda, kız çocukları bölgelerinde ortaöğretim bulunmamasından 

dolayı ilçeye ya da şehre gitmek zorunda kaldıklarını, orda yatılı okumak istediklerini, 

fakat ailenin yatılı okula karşı çıktıklarını belirtmişlerdir. Eğitim konusunda dile 

getirilen bir başka sorun da ailelerin, kadın rollerini pekiştiren eğitime ve buna yönelik 



 
 

 

188 

mesleğe önem vermeleridir. Özellikle ebeveynlerin, kız çocuklarının mesleki öğretime 

devam etmelerinin onların eğitim hayatlarını kolaylaştıracağı düşüncesi kız çocukları 

tarafından bir baskı mekanizması olarak görülmektedir. Ailenin kısıtlı ekonomik 

olanakları bu düşünceye yol açan bir neden olarak katılımcılar tarafından dile 

getirilmiştir.  Bu konuda görüşme yaptığımız kız çocukları şunları aktarmışlardır: 

“Ben ilerde oyuncu olmak istiyorum. Onun için de hem üniversiteyi kazanmam 
gerekiyor. Hem de diksiyon dersleri ve tiyatro kursuna gitmem gerekiyor. Ama 
annem karşı çıkıyor. Bu kadar masraflı bir kurs verdiremeyiz sana diyorlar. Benim 
meslek lisesine yazılırsam ek puan alacağımı ve mesleğimi yapacağımı 
düşünüyorlar. Benim ders çalışmamak için bu mesleği seçtiğimi söylüyorlar. Ne 
alakası var ki, anlamadım.” (Ü.Z., kız çocuk, 14 yaşında, kır) 

“Ben gelecekte iyi bir edebiyatçı olmak istiyorum. Şimdi ufak ufak hikayeler 
yazıyorum. Ama annem, bununla yazın okullar olmadığında uğraş diyor. Bilmiyor 
ki bu bir anda aklına gelip yazılan bir şey. Annem kendisi okusaymış öğretmen 
olmayı çok istermiş. Okuyamadığı için benim öğretmen olmamı çok istiyor. Ama 
ben öğretmen olursam mesleğimde başarılı olamam ki. Hangi bölümü okuyacağımı 
hangi mesleği tercih edeceğimi bana bırakırlarsa ben daha çok mutlu olurum. Bu 
benim hayatım öyle değil mi?” (B.K., kız çocuk, 16 yaşında kent-orta grup) 

 
Aynı zamanda eğitim ve meslek konusunda “anne ve babaların kendilerini 

anlayamadıkları, çağa ayak uyduramadıkları, sosyal yaşamdan beklentilerini (meslek 

seçimi, arkadaşlık ilişkileri, sosyal aktivitelere katılmaları gibi) değerli bulmadıklarını 

dile getiren kız çocukları bu durumun geleceğe ilişkin umutsuzluklarını daha da 

artırdığını belirtmişlerdir. Bu konuda kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile 

kırda yaptığımız görüşmelerde şunlar aktarılmıştır: 

“Annem çalışmadığı için ve tek gittiği yandaki komşusu olduğu için benim 
arkadaşlarımla görüşmemi de çok görüyor. Ben her zaman annemin dizinin 
dibinde oturamam ki. Benim de gezmeye-tozmaya, ne biliyim arkadaşlarımla 
eğlenmeye hakkım olmalı.” (Y.A., kız çocuk, 14 yaşında, kent-alt grup) 

“Annem bütün gün ev ve bağ-bahçe işleriyle uğraşır ve bizim sorunlarımızla pek 
ilgilenmez. Bence anne sadece yemek yapıp, tarla ekip biçmez. Çocuklarına da 
vakit ayırır. Ben çoğu sorunumu annemle paylaşmam. Çünkü bilirim ki o beni 
dinlemeyecek, dinlese de önemsiz görecek anlattıklarımı. Annem eğer çalışan bir 
kadın olsaydı, para kazansaydı dışarıda ne olup bittiğini daha iyi anlardı, daha 
bilgili olurdu ve beni anlardı. Bir erkek arkadaşım olsa anlatamıyorum. 
Saklıyorum ondan. Çünkü daha yaşın ne ki erkek arkadaşın oluyor diyor. Sen 
dersine bak diyor. Bu yaşta sevgi mi olur. Sizin ki geçici heves diyor.” (N.Ç., kız 
çocuk,15 yaşında, kır) 

“Ben okul içinde ve dışında bazı etkinliklere katılmak istiyorum. Mesela tiyatro 
kursuna, gitar kursuna yazılmak istiyorum. Ama annem derslerimi engeller diye 
düşünüyor. Bana dil kursuna yazılmam gerektiğini söylüyor. Zaten bütün gün ders 



 
 

 

189 

çalıştığım için bunalıyorum. Annem ve babama göre dersler benim istediğim 
şeylerden önce geliyor.” (B.K.,  kız çocuk, 16 yaşında, kent-orta grup) 
 

Araştırma bulgularımızda dikkat çeken bir husus, kız çocuklarının ataerkil değerlerin bir 

uzantısı olan cinsiyetçi yaklaşımlar çevresinde sosyalleşirken bunu daha çok 

engellenme, baskı ve denetimle yaşadıklarını belirtmeleridir. Bu nedenle kız çocukları, 

annelik ve kadınlık rollerinin dışına çıkıp kendilerine ilişkin farklı bir yaşam alanı 

açmaya çalıştıklarını görüşmelerimizde sıkça dile getirmişlerdir. Yapılan görüşmelerde 

kız çocuklarının vurguladıkları ortak nokta annelerinden ayrı bir sosyal kimlik 

tanımlamaları yapmalarıdır. Anneleri gibi ev kadınlığı yapmak istemeyen kız çocukları 

eğitim ve meslek hayatında ilerlemek istediklerini dile getirmişlerdir. Bu konudaki 

görüşleri ise şu şekilde aktarmışlardır: 

“Ben öncelikle şunu söylüyüm. Annem gibi ev kadını olmak istemiyorum. Her 
sabah aynı işle güne başlayıp akşama kadar ve her gün aynı iş yapmak sıkıcı 
geliyor bana. Ama annem çalışsaydı her şey başka olurdu. Arkadaş çevresi daha 
çok olurdu mesela. Đstediğinde istediği şeyi alırdı. Ben ileride iyi bir işim ve iyi bir 
maaşım olsun istiyorum. Tatillere gidiyim. Đstediğim kıyafeti alıyım istiyorum. 
Bunun gibi şeyler yani.” (D.A. kız çocuk, 15 yaşında kent-alt grup) 

“Annem ev kadını ve her şeyi evi ve bizlerden ibaret. Ben ilerde annem gibi 
becerikli bir kadın olmak isterim ama kendim içinde bir şeyler yapmak isterim. 
Annem kendi için değil hep bizim için çalışıyor. Üniversiteyi kazanıp iyi bir avukat 
olmak istiyorum. kadınların haklarını savunacağım.” (B.K. kız çocuk, 16 yaşında 
kent-orta grup) 

Özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde ve kırda kız çocuklarının 

gelecek beklentilerini belirleyen konu, ekonomik anlamda iyi bir yaşam kalitesini 

yakalayabilecekleri imkanlara sahip olmaktır. Bu gruptaki görüşmeciler, annelerinin 

sürekli babalarından para istemelerinin, para konusunda hesap vermelerinin bir kadın 

için ne kadar ağır olduğuna şahit olduklarını dile getirmişlerdir. Bu yüzden bu gruptaki 

kız çocukları için gelecek beklentisi, kendi ayakları üzerinde durabilecekleri, kimsenin 

gözünün içine bakmadan ya da onayları olmadan istediği şeyi alabilecekleri, sahip 

olduğu paranın kendilerine özgüven sağlayacağı bir yaşam hayal etmektedirler. Bu 

konudaki hayallerini de şu şekilde aktarmaktadırlar: 

“Ben ileride ekonomik özgürlüğüm olsun isterim. Annem hep bana der ki kızım 
beni gör ve okuyup bir meslek sahibi ol. Babam anneme para verirken hep hesap 
sorarak veriyor. Parayı napacaksın, ne alacaksın, alacağın şeyin fiyatı ne. Bunları 
gördüğüm için ben kimseye hesap vermek istemiyorum. Çalışıp kendi paramı 



 
 

 

190 

kendim kazanmak istiyorum. Annem bir şey alacağı zaman babamın gözünün içine 
bakıyor, ne biliyim çekiniyor. Bana da hep söylüyor kızım sen benim gibi olma 
diye. Mesela annem el işleri yapıp satıyor bazen. Babam annem kazanınca ona 
daha bir başka davranıyor.” (H.Ş. kız çocuk, 17 yaşında, kent- alt grup) 

“Annem mesela hem evde hem tarlada çalışıyor. Ama bir para kazanmıyor. 
Tarladan çıkan ürünü babam şehre götürüp satıyor. Annem çarşı-pazar pek bilmez, 
babamla giderler, öyle olunca da kendi beğendiğini değil de babamın istediğini 
alır. Mesela annem yazın tatile gidelim der. Babam para yok nere gideceğiz der. 
Ama annem çalışsaydı, babam karşı çıksa da o götürürdü bizi. Bence bir kadın 
temizlikçi de olsa para kazanabileceği bir işi olmalı, cüzdanında sayacağı, benim 
diyebileceği, kimseye hesap vermeyeceği bir kesesi olmalı. Bence boşanmaların 
çoğu bu yüzden çıkıyor. Bazen annemle babam çok tartışıyorlar ama belki de 
annem bu yüzden çekip gidemiyor, boyun eğiyor, susuyor. Ben kimseye muhtaç 
olmadan yaşamak istiyorum. (N.Ç., kız çocuk,15 yaşında, kır) 

 

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Konusundaki Beklentileri 

 

Kız çocukları, arkadaşlık seçiminde ve evlilik kararında ailelerinin kendilerine destek 

olması gerektiğinin altını çizerek bu konuda yapacakları hataların bedellerinin 

kendilerine ödetilmemesi gerektiğini görüşmeler sırasında dile getirirken topluma da bu 

konuda büyük görevler düştüğünü söylemektedirler. Evlilik konusunda özellikle 

geleneksel toplumsal yapıda erken yaş evliliğinin devam ettiğini belirten kız çocukları 

bu konuda kızların aile ve akraba çevreleri tarafından alay konusu olmaması gerektiğini 

çevrelerindeki ablalarına, teyzelerinin yaşadıklarına bakarak anlatırken toplumun kız 

çocuklarına destek olması gerektiği çağrısında bulunuyorlar. Bu bir anlamda aile ve 

topluma, evlilik konusundaki kalıp yargıların yıkılması gerektiği çağrısını da 

içermektedir. Bu konuda kız çocukları görüşmelerde şunları aktarmışlardır: 

“Ben gelecekte eğitimim ve mesleğimle öne çıkmak isterim. Ama bizim toplumda 
eğitim ya da meslek kadar evlilikte çok önemseniyor. Bence evlilik, eğitim ve 
meslekle eşit düzeyde olamaz. Mesela bizim bir komşumuz var. Kıymet abla, 
hukuğu bitirdi, hakim oldu. Ama yaşı biraz büyük ve evlenmedi. Herkes onun 
meslekteki başarısından değil de evlilikteki başarısızlığından konuşuyor ve ona 
acıyan gözlerle bakıyorlar. Halbuki ne kadar güzel, kendine ait bir mesleği ve 
maaşı var. Bence insanlar o örümcek kafalarını değiştirmeliler.” (E.T., kız 
çocuk,17 yaşında, kent- orta grup) 

“Ben lise son sınıftayım. Bizim buralarda liseyi bitirdin mi konu komşu gözünün 
içine bakar evlenme yaşı geldi diye. Bana da görücüler geliyor. Anneme diyorum 
ben evlenmek istemiyorum diye.  Annem bir konuşsan ne olur diye bana sitem 
ediyor. Ama ben bu kadar erken evlenmek istemiyorum. Đyi bir işim, param, 
arabam olsun istiyorum. Arkadaşlarımla tatillere gidiyim hayatımı yaşıyım 



 
 

 

191 

istiyorum. Evlendikten sonra bunları kısıtlı yapmam gerekecek” (H.Ş. kız çocuk, 17 
yaşında, kent- alt grup) 

 

Dini Đnançlarını Serbestçe Yaşayabilme Beklentisi  

 

Araştırmamız boyunca dini açıdan kadınlar için daha iyileştirilmiş bir sosyal yaşam arzu 

eden kız çocukları geleceklerini, daha çok dini açıdan toplumdan tecrit edilmeden 

ibadetlerini yapabilecekleri ve başlarını açmadan çalışabilecekleri bir gelecek 

arzulamaktadırlar. Bu konudaki düşüncelerini Ş.Ç.  şu şekilde aktarır: 

“Ben ibadetlerimi rahatça yapabileceğim ve başım kapalı bir şekilde eğitim alıp 
istediğim meslekte çalışabileceğim imkanlar tanınsın istiyorum. Madem toplum kız 
çocuklarının okumasını istiyor. O zaman imkanları da sunmalılar. Okula gidince 
açıp, çıkınca başımızı kapatmak ve bunu her zaman yapmak ne kadar zor bir 
bilseniz. Ben herkes gibi elimi kolumu salayarak okula girmek istiyorum. sırf 
başörtüm için herkesten önce okula gidip hazırlamam lazım. Tek istediğim bu 
yani.”(Ü.Z., kız çocuk, 14 yaşında, kır) 

 

Korkusuzca Yürüyebilecekleri Mekanlara Kavuşma Beklentisi 

 

Kent ve kır fark etmeksizin kız çocukları yanlarında bir erkek (baba, erkek kardeş, erkek 

arkadaş) olmadan rahatça yürüyebilecekleri mekanları gelecek beklentileri içinde 

değerlendirmektedirler. Görüşmelerde kız çocukları ailelerinin endişelerini de taşıyarak 

kendilerini, başlarına türlü kötülükler gelebilecek, bu kötülüklerden korunmak içinde 

sürekli birilerinden yardım talep edecek güçsüz kişiler olarak görmektedirler. O yüzden 

toplumun kız çocuklarına kendi özgürlüklerini yaşayabilecekleri özgür mekanlar 

sağlaması gerektiğini vurgulamışlardır. Bu konuda görüşmeciler şunları aktarmışlardır: 

“Ben rahatça eteğimi giyip, makyajımı yapıp gezebileceğim, kimsenin bana dönüp 
bakmayacağı bir toplum istiyorum. Neden biz kadınlar sürekli tedirgin bir şekilde 
sokaklarda yürüyoruz. Geç saate kadar dışarıda kalamıyoruz. Hem bizi onlar taciz 
ediyor, hem de kötü kızlar olarak görüyorlar. Kadınlar için adaletsiz bir dünya 
bu.” (B.G., kız çocuk, 16 yaşında, kent-orta grup) 

“Kız çocukları, kadınlar pasif olsunlar, hiçbir şeyden haberdar olmasınlar diye 
sürekli horlanmışız ve kalabalık ortamlara alınmamışız. Bence bizimde bir 
topluluğun içine çıkıp kendimizi göstermemiz gerekiyor. Kadın olunca gideceğin 
yerler belli. Mesela bir kafeye bir şeyler içmek için kız arkadaşlarımla gittiğimde 
hemen garsonundan müşterisine hemen taciz ediyorlar. Sanki onlar öyle yerlere 
gidebilir de biz gidemeyiz.”(B.Y., kız çocuk, 17 yaşında, kent-üst grup) 



 
 

 

192 

Sonuç olarak yapmış olduğumuz görüşmeler ışığında diyebiliriz ki, kız çocukları farklı 

yaşam alanları içinde kendilerine bir yer bulabilmek için geleceklerini kendileri 

şekillendirmek istemektedirler. Gelecek hayallerinin içinde eğitim, meslek ve iyi bir 

gelir, evlilik ilk sıraları almaktadırlar. Sosyolojik olarak, kırsal alanlarda, ama bilhassa 

geleneksel yapıyı sürdüren ve bir diğer yandan da modern yaşama geçiş yapmaya çalışan 

kentsel alanlarda, kız çocukları kültürel değerlerden çok ekonomik değerleri edinebilme 

kaygısını yaşamaktadırlar. Kız çocukları iyi bir yaşam, iyi bir gelir isterken maddi 

değerleri ön plana çıkarmaktadırlar. Bununla birlikte bağımsız bireyler olarak hayatın 

farklı biçimde organize edilmiş alanlarında var olma ve toplumsal yaşama katılım kız 

çocuklarının gelecek hayallerinin de temelini oluşturmaktadır. 

       

3.5. KIZ ÇOCUKLARININ GELECEĞE ĐLĐŞKĐN KAYGILARI 

 

Eğitim Đle Đlgili Kaygılar 

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde gelecek kaygısı, çoğunlukla eğitim konusu üzerinde 

odaklanmıştır. Eğitim sistemindeki değişikliklerin ve eğitimde fırsat eşitliğinin 

olmaması gibi sebepleri gerekçe göstererek üniversiteye girmelerini olumsuz 

etkileyeceğini düşünen kız çocukları ileride kurs ücretlerinin artmasıyla eğitim 

olanaklarının kısıtlanacağı kaygısını taşımaktadırlar. O nedenle gelecek hayallerini 

kurarken kaygı da bu hayallere eşlik etmektedir. Bunu alt sosyo-ekonomik ve kültürel 

düzeye mensup ailede yaşayan Y.A. ve H.Ş.şu şekilde açıklar: 

“Biz üç kardeşiz. Bir babam çalışıyor. O da asgari ücret alıyor. Ben kitap okumayı 
çok seviyorum. Ama çok kitap alamıyorum. Daha çok Fatoş öğretmenim bana 
derslerimdeki başarım için kitap hediye ediyor. Ben de öğretmenimi üzmemek için 
çok çalışıyorum. Đlerde üniversiteyi kazanmak için kursa gitmem lazım. Şimdiden 
babamın verdiği harçlıkların bir kısmını biriktiriyorum. Öğretmenim sana burs 
ayarlarız dedi. Yoksa ben nasıl gidiyim kursa. Benim en büyük korkum 
okuyamamak.” (Y.A. 14 yaşında, kız çocuk, kent-alt grup)   
 
“Bana göre herkes eğitim konusunda eşit imkanlara sahip olmalı ama maalesef 
öyle değil. Toplum okumak isteyen kız çocukları için imkanlar yaratsın. Ne biliyim 
ücretsiz kurslar açsın. Çocuklarını okutamayacak ailelere para yardımı yapsın, 
onların elinden tutsun. Kızları biraz daha ön plana çıkarsınlar. Hep ikinci sınıf 
muamelesi yapmasınlar bize.”(H.Ş. kız çocuk, 17 yaşında, kent-alt grup) 
 
“Üniversite okumak kolay ama bana göre iş bulmak zorlaştı. Benim en büyük 
kaygım acaba okulu bitirirsem iş bulabilecek miyim? Bulamayacaksam neden 
masraf yapıp okudum. Bu soruyu hep kendime soruyorum. Şimdi mesela lisede 



 
 

 

193 

alan belirliyoruz. Öyle bir alan seçmeliyim ki ilerde açıkta kalmamalıyım. Ama bu 
konuda pek bir fikrim yok. Mesela ablam üniversite bitirdi. Ama KPSS’den iyi puan 
alamadığı için işsiz. Evde oturuyor, her şeye kızıp bağırıyor. Ablamı gördükçe 
okusam da ne olacak ki diyorum.” (B.K. kız çocuk, 16 yaşında, kent- orta grup) 
 

Güvenlik ile Đlgili Kaygılar 

 

Gerek kırda gerekse kentte gelecek kaygısının bir başka yönü güvenlik konusudur. Şöyle 

ki, kız çocuklarına göre toplumumuzda belli saatlerde bir kız çocuğunun ya da yetişkin 

bir kadının dışarıda bulunması tehlikeli durumlar arz eder. Yanında babası, ağabeyi ya 

da erkek bir yakını olmadan dışarı çıkamadıklarını belirten kız çocukları yaşadıkları 

toplumla ilgili güven problemlerini şu şekilde dile getirmişlerdir: 

“Bizim burası gecekondu bölgesi ve okuldan gelirken ara sokaklardan geliyoruz. 
Burada bir de çingeneler var. Bir bayan olarak buradan geçerken korkuyla 
geçiyorum. Çok kez babam ya da abim karşılıyor beni. Bu seferde yalnız kalmaktan 
korkuyorum. Hırsızlık, cinayet ve tecavüz olayları arttı. Ben bu yüzden gelecekte 
daha da kötü olacak diye korkuyorum.” (Y.A. kız çocuk, 14 yaşında,  kent-alt grup)   
 
“Ben Ankara’nın seçkin bir yerinde oturuyorum. Ama ona rağmen geç saatlerde 
dışarı çıkmak istediğimde babam hemen endişeleniyor. Biliyor ki biz kendimize 
sahip çıkarız. Ama sokaklar kötü. Gelecekle ilgili en büyük kaygım kadınların 
şiddete ve tecavüze uğrama sıklığının artması. Kadınlar bence bu kadar 
aşağılanmayı hak etmiyorlar. Umarım bu konuda hükümet bir şeyler yapar.” (T.P. 
kız çocuk, 18  yaşında, kent-üst grup)    
 
“Benim gelecekle ilgili en büyük kaygım iyi bir gelirim olan işim olur mu? Çünkü 
ben evlendiğimde eşime bağlı olmak istemiyorum. Belki anlaşamayacağım. Belki 
bana şiddet uygulayacak. Đyi bir param olan işim olursa çekip gidebilirim. Benim 
en büyük korkum birilerine muhtaç olmak.”(E.T. kız çocuk, 17 yaşında kent-orta 
grup) 

 
 

Kadına Yönelik Şiddet ile Đlgili Kaygılar 

 

Gerek görüşme soruları gerekse gözlem notlarına baktığımızda araştırmamızda 

vurgulanması gereken önemli bir bulgu, kız çocuklarının gelecek beklentilerine ilişkin 

kaygıları, yaşadıkları toplumun içinde bulunduğu sosyal ve kültürel çelişkilerin 

ürünüdür.  Ülkemizde yaşanan ve özellikle medyadan haberler ve haber programları 

aracılığıyla öğrendikleri, toplumda şiddet gören bir kadın kitlesinin ciddi boyutlarda 

olduğudur. Kadına yönelik taciz ve tecavüz oranlarının artması, evlilikte şiddet gören 

kadınlar, meslek hayatında ayrımcılık en çok vurgulanan konulardır. Kız çocuklarının 

anlatılarına göre, bir taraftan lüks bir hayat yaşayan dizi oyuncuları diğer taraftan ise 



 
 

 

194 

yoksulluk içinde çocuklarını büyütmeye çalışan anneler yaşamlar arasındaki keskin 

ayrılığı gözler önüne sermekte ve kız çocuklarının geleceğe ilişkin karamsar bir tablo 

çizmelerine sebep olmaktadır. G.A. kaygılarına rağmen yine de geleceğe umutla 

baktığının altını şu sözlerle çizmektedir: 

“Bazen diyorum ki acaba film yıldızı mı olmak lazım. Neden öğretmenler az maaş 
alırken bir dizi oyuncusu öğretmenin 10 katı maaş alıyor. O kadar yıllarca çalışmış 
annem babam daha yeni ev sahibi olmuşlar. Bence bir haksızlık var. Bütün bunlara 
rağmen gelecekten yine de umutluyum. Çünkü ben iyii bir edebiyatçı olup bunları 
yazacağım onu biliyorum.” (G.A. kız çocuk,16 yaşında, kent-üst grup)   

 
Görüldüğü gibi geleceğe ilişkin hayaller ve kaygılar kişisel ve toplumsal güçsüzlüklerle 

izah ediliyor. Kişisel güçsüzlükler, toplum tarafından daha çok kadınların ikinci sınıf 

olarak muamele görüp zayıf, kendini koruyamayacak, güvenlik ihtiyacı duyan bir cins 

olarak algılanması ile ilgiliyken toplumsal güçsüzlükler toplumdaki ahlaki ve kültürel 

değerlerin medya ve programlar aracılığıyla yeniden ve yeniden üretilmesiyle ilgili 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu daha çok gündelik pratikler içinde ve kişiler arası 

ilişkilerde ortaya çıkarken geleceğe ilişkin anlam kodları da bu şekilde 

oluşturulmaktadır. 

 

Araştırma sonucunda elde ettiğimiz bulgular Ek 1’de grafikle sunulmuştur. 

 

 

 



 
 

 

195 

EK 1: BULGULARIN ŞEMALARLA GÖSTERĐLMESĐ 

               BULGULAR 

 

 

  

 

 

 

Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Kadından Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Annelik Rolü ► Annelik Rolü ► Annelik Rolü ► Annelik Rolü ► Annelik Rolü 

► “Đyi” Bir Eş Olma Rolü ► “Đyi” Bir Eş Olma Rolü ►“Đyi” Bir Eş Olma Rolü ►“Đyi” Bir Eş Olma Rolü  ►“Đyi” Bir Eş Olma Rolü 

► Ev Kadınlığı Rolü ► Ev Kadınlığı Rolü ► Ev Kadınlığı Rolü ► Ev Kadınlığı Rolü ► Ev Kadınlığı Rolü 

► Hizmetçi Olma Rolü ► Hizmetçi Olma Rolü ► Hizmetçi Olma Rolü ► Hizmetçi Olma Rolü ► Hizmetçi Olma Rolü 

  ROLLER 

KADIN VE ERKEKTEN BEKLENEN ROLLER 



 
 

 

196 

Devam 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Đtaatkar ve Fedakar ► Đtaatkar ve Fedakar ► Đtaatkar ve Fedakar ► Đtaatkar ve Fedakar ► Đtaatkar ve Fedakar 

► Kadın Olma Rolü      Kadın Olma Rolü      Kadın Olma Rolü      Kadın Olma Rolü      Kadın Olma Rolü 

       ► Namusun Temsilcisi  ► Namusun Temsilcisi ► Namusun Temsilcisi ► Namusun Temsilcisi 

      Olma Rolü      Olma Rolü      Olma Rolü      Olma Rolü 

     ► Maddi Kaynakları  ► Maddi Kaynakları  

      Kullanabilme ve Kontrol      Kullanabilme ve Kontrol        

      Edebilme Rolü      Edebilme Rolü   

   ► Ücretsiz Aile 

        Đşçiliği Rolü 

   ► Üretken Olma Rolü 

 

 

 

 

 



 
 

 

197 

Kadının Bakış Açısıyla Aile ve Toplumda Erkekten Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Aileyi Geçindirme Rolü ► Aileyi Geçindirme Rolü ► Aileyi Geçindirme Rolü  ► Aileyi Geçindirme Rolü  ► Aileyi Geçindirme Rolü 

► Eşini ve Çocuklarını  ► Eşini ve Çocuklarını ► Eşini ve Çocuklarını         ► Eşini ve Çocuklarını ► Eşini ve Çocuklarını 

     Koruma ve Kollama Rolü      Koruma ve Kollama Rolü      Koruma ve Kollama Rolü      Koruma ve Kollama Rolü      Koruma ve Kollama Rolü 

► Baba Olma Rolü ► Baba Olma Rolü ► Baba Olma Rolü ► Baba Olma Rolü ► Baba Olma Rolü 

                      

    

 

 



 
 

 

198 

Erkeğin Bakış Açısıyla Kadından Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Kadının Erkeği  ► Kadının Erkeği  ► Kadının Erkeği ► Kadının Erkeği 

     Memnun Etme Rolü      Memnun Etme Rolü       Memnun Etme Rolü      Memnun Etme Rolü            

► Ailesine ve Eşine  ► Ailesine ve Eşine ► Ailesine ve Eşine ► Ailesine ve Eşine ► Ailesine ve Eşine 

     Sadık Olma Rolü      Sadık Olma Rolü      Sadık Olma Rolü     Sadık Olma Rolü      Sadık Olma Rolü 

► Akrabalık Đlişkilerini   ► Akrabalık Đlişkilerini ► Akrabalık Đlişkilerini 

     Sürdürme Rolü        Sürdürme Rolü      Sürdürme Rolü 

 



 
 

 

199 

Erkeğin Bakış Açısıyla Erkekten Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Evin Reisi Olma Rolü ► Evin Reisi Olma Rolü ► Evin Reisi Olma Rolü  ► Evin Reisi Olma Rolü ► Evin Reisi Olma Rolü 

     (Baba, Eş Olma)      (Baba, Eş Olma)      (Baba, Eş Olma)       (Baba, Eş Olma) 

 

           



 
 

 

200 

Anne ve Babanın Bakış Açısıyla Kız Çocuktan Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

►Ev Đşlerinde Becerikli ►Ev Đşlerinde Becerikli  ►Ev Đşlerinde Becerikli ►Ev Đşlerinde Becerikli 

    Olma Rolü     Olma Rolü      Olma Rolü     Olma Rolü 

►Erkek Kardeşe Hizmet   ►Erkek Kardeşe Hizmet ►Erkek Kardeşe Hizmet 

    Etme Rolü       Etme Rolü     Etme Rolü 

►Kendi Bedenlerini   ►Kendi Bedenlerini  ►Kendi Bedenlerini  ►Kendi Bedenlerini  

    Denetleme Rolü      Denetleme Rolü     Denetleme Rolü     Denetleme Rolü 

►Eğitimlerini Tamamlama ►Eğitimlerini Tamamlama ►Eğitimlerini Tamamlama ►Eğitimlerini Tamamlama ►Eğitimlerini  

    Rolü     Rolü     Rolü     Rolü     Tamamlama   

   ►Dini Đnançlarına Sahip     Rolü 

       Çıkma ve Yerine 

       Getirme Rolü 

   ►Ücretsiz Aile  

       Đşçiliği Rolü 



 
 

 

201 

Erkek Kardeşin Bakış Açıcıyla Kız Çocuktan Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Erkek Kardeşe ve ► Erkek Kardeşe ve  ► Erkek Kardeşe ve ► Erkek Kardeşe ve 

     Anne Babaya Hizmet      Anne Babaya Hizmet       Anne Babaya Hizmet      Anne Babaya Hizmet 

     Etme Rolü      Etme Rolü       Etme Rolü      Etme Rolü 

► Aile Üyelerinin ► Aile Üyelerinin  ► Aile Üyelerinin ► Aile Üyelerinin 

     Sözünden Çıkmama      Sözünden Çıkmama       Sözünden Çıkmama      Sözünden Çıkmama 

     Rolü      Rolü       Rolü      Rolü  

  ► Eğitim ve Meslek 

       Konusunda Doğru 

       Tercihler Yapabilme 

       Rolü 

   ► Dini Đnançlara Sahip  

        Çıkma Rolü 



 
 

 

202 

Kız Çocuklarının Bakış Açıcıyla Kız Çocuktan Beklenen Roller 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► Gelecekte Đdeal Bir   ► Gelecekte Đdeal Bir ► Gelecekte Đdeal Bir 

     Ev Kadını Olma Rolü        Ev Kadını Olma Rolü      Ev Kadını Olma Rolü 

 ► Öğrenci Olma Rolü ► Öğrenci Olma Rolü 

► Evin Erkeklerine Đtaat ► Evin Erkeklerine Đtaat  ► Evin Erkeklerine Đtaat ► Evin Erkeklerine Đtaat 

     Etme Rolü      Etme Rolü       Etme Rolü      Etme Rolü 

► Kendi Ayakları ► Kendi Ayakları  ► Kendi Ayakları ► Kendi Ayakları 

     Üzerinde Durma ve      Üzerinde Durma ve       Üzerinde Durma ve      Üzerinde Durma ve 

     Bağımsız Olma Rolü      Bağımsız Olma Rolü       Bağımsız Olma Rolü      Bağımsız Olma Rolü 



 
 

 

203 

 

  

 

Kız Çocuklarının Bakış Açısında Kadına Đlişkin Kültürel Tanımlamalar  

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► “Kadın Aile ve ► “Kadın Aile ve ► “Kadın Aile ve ► “Kadın Aile ve  ► “Kadın Aile ve 

     Toplumda Ezilen      Toplumda Ezilen      Toplumda Ezilen      Toplumda Ezilen      Toplumda Ezilen 

     Kesimdir”      Kesimdir”      Kesimdir”      Kesimdir”      Kesimdir” 

► “Kadınlar Eğitim ► “Kadınlar Eğitim  ► “Kadınlar Eğitim 

      Đmkanlarından      Đmkanlarından      Đmkanlarından 

     Yoksundur”      Yoksundur”      Yoksundur” 

 ► “Kadının Toplumsal ► “Kadının Toplumsal 

      Varlığı Aile ile      Varlığı Aile ile 

      Belirlenendir”      Belirlenendir” 

 

KÜLTÜREL TANIMLAMALAR 



 
 

 

204 

Devam 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► “Kadın Ailenin  ► “Kadın Ailenin ► “Kadın Ailenin ► “Kadın Ailenin ► “Kadın Ailenin 

     Kurulmasında Önemli      Kurulmasında Önemli      Kurulmasında Önemli      Kurulmasında Önemli      Kurulmasında Önemli       

     Bir Rol Üstlenendir”      Bir Rol Üstlenendir”      Bir Rol Üstlenendir”      Bir Rol Üstlenendir”      Bir Rol Üstlenendir” 

   ► “Kadının Mesleği Onun 

        Dış Görünüşünün En  

        Önemli Aracıdır” 

   ► “Kadın, Namus ve Ailesine 

        Bağlı Olması ile Toplumda 

        Yer Edinendir” 



 
 

 

205 

Kız Çocuklarının Kendilerine Đlişkin Kültürel Tanımlamaları 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► “Özgüven ve Kariyer ► “Özgüven ve Kariyer ► “Özgüven ve Kariyer ► “Özgüven ve Kariyer ► “Özgüven ve Kariyer 

     Sahibi Olma”      Sahibi Olma”      Sahibi Olma”      Sahibi Olma”      Sahibi Olma” 

► “Cinsiyetinden Dolayı 

     Şanslı Olan” 

► “Hedeflediği Hayatı ► “Hedeflediği Hayatı ► “Hedeflediği Hayatı ► “Hedeflediği Hayatı ► “Hedeflediği Hayatı 

     Yaşayabilen”      Yaşayabilen”      Yaşayabilen”      Yaşayabilen”      Yaşayabilen” 

   ► “Đnançlarından Taviz 

        Vermeyen” 

   ► “Dış Görünüşüyle  

         Kendini Özgürce 

         Đfade Edebilen” 



 
 

 

206 

Anne ve Babanın Bakış Açısıyla Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel Tanımlamalar 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► “Anne ve Babaya    ► “Anne ve Babaya ► “Anne ve Babaya 

     Bağlı ve Saygılı        Bağlı ve Saygılı      Bağlı ve Saygılı  

     Olmalılar”        Olmalılar”      Olmalılar” 

► “Yetişkin Olduklarında ► “Yetişkin Olduklarında ► “Yetişkin Olduklarında ► “Yetişkin Olduklarında ► “Yetişkin Olduklarında 

     Kendi Ayakları      Kendi Ayakları      Kendi Ayakları      Kendi Ayakları      Kendi Ayakları 

     Üzerinde      Üzerinde      Üzerinde      Üzerinde      Üzerinde  

     Durabilmeliler”      Durabilmeliler”      Durabilmeliler”      Durabilmeliler”      Durabilmeliler” 

   ► “Dinine Bağlı ve Đnançlı 

        Olmalılar” 

          



 
 

 

207 

Erkek Kardeşin Kız Çocuklarına Đlişkin Kültürel Tanımlamaları 

 

 

 KENT KIR KENT-KIR ORTAK 

 

Alt Sosyo-Ekonomik Orta-Sosyo Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 

ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey ve Kültürel Düzey 

► “Kız Çocuklar Ev ► “Kız Çocuklar Ev  ► “Kız Çocuklar Ev ► “Kız Çocuklar Ev 

     Đşleriyle Đlgilenmeli ve      Đşleriyle Đlgilenmeli ve       Đşleriyle Đlgilenmeli ve      Đşleriyle Đlgilenmeli ve 

     Anneye Yardım      Anneye Yardım       Anneye Yardım      Anneye Yardım  

     Etmeliler”      Etmeliler”       Etmeliler”      Etmeliler” 

► “Erkek Arkadaşlarıyla   ► “Erkek Arkadaşlarıyla ► “Erkek Arkadaşlarıyla 

     Geç Saatte Dışarı        Geç Saatte Dışarı      Geç Saatte Dışarı 

     Çıkmamalılar”        Çıkmamalılar”      Çıkmamalılar” 

  ► “Kız Arkadaşlarımızla 

       Đlişkilerimizde Yol  

       Gösterici Oluyorlar” 



 
 

 

208 

AĐLENĐN KÜLTÜREL SERMAYESĐNĐN KIZ ÇOCUKLARINA ĐLĐŞKĐN TANIMLAMALAR 

ÜZERĐNE ETKĐSĐ 

                                                                                                                                
 
 
 

 
 KENT  KIR 
  
 
 

 Alt Sosyo-Ekonomik Orta Sosyo-Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 
 ve ve ve 
 Kültürel Düzey Kültürel Düzey Kültürel Düzey 
                                                                      

                                                                               
 
 KENT-KIR ORTAK 

         
 
KÜLTÜREL SERMAYE KÜLTÜREL TANIMLAMA 

 
► Anne-Babanın Eğitim Düzeyi                   

  Kız çocukları eğitimlerini tamamlayıp iyi bir meslek sahibi olabilmeli,  

► Anne-Babanın Mesleki Durumu eşine maddi anlamda muhtaç olmadan kendi ayakları üzerinde durabilecek                           

  ekonomik özgürlüğe sahip olabilmeli. 

► Yaşanılan Yerin Büyüklüğü        

Eğitim ve Meslek Hayatına Etkisi 



 
 

 

209 

 
 
 
 
 
 KÜLTÜREL SERMAYE KÜLTÜREL TANIMLAMA 
                                                                                                                     
   
                                                  
 KENT  KIR 
 

  ► Aile içi tüm kararlar  

 erkeğe aittir 

 Alt Sosyo-Ekonomik Orta Sosyo-Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik 
 ve ve ve 
 Kültürel Düzey Kültürel Düzey Kültürel Düzey 
                                                                      

                                                                               
 
► Anne-Babanın Eğitim Düzeyi ► Tüketim kararlarını günlük alışverişten  ► Kız ve erkek çocuklar    

   dayanıklı mallara kadar kadın ve kız çocukları  aile ile ilgili kararlara  

► Anne-Babanın Mesleki Durumu  daha çok talep eden erkekler ise kaynaklar  eşit düzeyde                                                                                                                                    

   üzerinde tasarrufa sahip olan, karar veren ve   katılmaktadır. Ekonomik                                                                                                                                                                                  

► Yaşanılan Yerin Büyüklüğü  bu kararları uygulayan kişidir  ve sosyal kararlar aile  

     üyeleri tarafından alınır 

Aile Đçi Kararlara Katılımına Etkisi 



 
 

 

210 

 
 
 
 
 
 KÜLTÜREL SERMAYE KÜLTÜREL TANIMLAMA 
                                                                                                                     
   
                                                  
 KENT  KIR 
 

  ► Arkadaş seçimi, flört  

 etme, evlilik kararı, 

 Alt Sosyo-Ekonomik Orta Sosyo-Ekonomik Üst Sosyo-Ekonomik genelde babaya ait 
 ve ve ve 
 Kültürel Düzey Kültürel Düzey Kültürel Düzey 
                                                                      

                                                                               
 
► Anne-Babanın Eğitim Düzeyi ► Arkadaşlarını seçmesi, arkadaşlarıyla dışarı  ► Arkadaşlarıyla faaliyetlere     

   çıkması, karşı cinsle duygusal arkadaşlık  katılımı, karşı cinsle duygusal 

► Anne-Babanın Mesleki Durumu  kurması, evlilik konusundaki kararlarda  arkadaşlık kurması, evlilik kararı 

   anne-baba belirleyicidir.   kız çocuklarının kendi tercihine  

► Yaşanılan Yerin Büyüklüğü    göre belirlenir ve anne-baba onayı 

     alınır. 

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Kararına Etkisi 



 
 

 

211 

KIZ ÇOCUKLARININ GELECEK BEKLENTĐLERĐ 

 

 

 

KENT - KIR ORTAK 
 

► Annelik ve kadınlık rollerinin dışına çıkıp kendilerine ilişkin iyi bir meslek ve eğitim hayatını arzulamaktadırlar.   

► Đstedikleri mesleği seçmek istiyorlar. 

► Ekonomik anlamda iyi bir yaşam kalitesini arzuluyorlar. 

► Maddi anlamda kimseye bağımlı olmadan kendi ayakları üzerinde durabilmeyi istiyorlar. 

 
             
 
  

  
KENT - KIR ORTAK 

 
► Arkadaşlık seçiminde ve evlilik kararında ailelerinin kendilerine destek olması gerektiğini bekliyorlar. 

► Erken yaşta evlenme konusunda aile ve akraba çevresinden baskı görmek istemiyorlar. 

► Karşı cinsle ilişkilerinde ailelerinin daha yapıcı olmasını istiyorlar. 

 
 

Eğitim ve Meslek Konusundaki Beklentileri 
 

Arkadaş Seçimi ve Evlilik Konusundaki Beklentileri 



 
 

 

212 

Devam 
  
 
  

  
KIR 

 
► Đbadetlerini rahatça yapabilecekleri, başlarını açmadan eğitim alıp istedikleri meslekte çalışabilecekleri imkânları arzulamaktadırlar. 

 
 
             
 
  

  
KENT-KIR ORTAK 

 
► Rahatça giyinip, yanında erkek kardeşi yada babası olmadan özgürce dışarı çıkmak istiyorlar. 

► Geç saatte arkadaşlarıyla dışarı çıkmak istiyorlar. 

Dini Đnançların Serbestçe Yaşayabilme Beklentisi 

Korkusuzca Yürüyebilecekleri Mekanlara Kavuşma Beklentisi 



 
 

 

213 

KIZ ÇOCUKLARININ GELECEĞE ĐLĐŞKĐN KAYGILARI 

 

             
 
  

  
KENT-KIR ORTAK 

 
► Kız çocuklarına erkek çocuklar gibi eğitimde fırsat eşitliği sağlanamamasından endişeleniyorlar. 

► Kız çocuk olmalarından dolayı üniversiteyi dışarıda okuyamamaktan endişe duyuyorlar 

► Kız çocuklarına cinsiyete dayalı meslek seçmeleri yönünde ailelerinin telkinlerinden rahatsız oluyorlar. 

 

             
 
  

  
KENT-KIR ORTAK 

 
► Geç saatlerde dışarı çıkamamaları. 

► Tacize uğrama ve kapkaç olaylarıyla karşılaşma korkusu. 

Eğitimle Đlgili Kaygılar 

Güvenlik ile Đlgili Kaygılar 



 
 

 

214 

Devam 
  
 
  

  
KENT-KIR ORTAK 

 
► Kadına yönelik taciz ve tecavüz oranlarının artması. 

► Evlilik hayatında kadınların eşlerinden şiddet görmeleri. 

► Meslek hayatında ayrımcılık. 

 

 

 

 

Kadına Yönelik Şiddetle Đlgili Kaygılar 



 
 

 

215 

GENEL DEĞERLENDĐRME VE SONUÇ 

 

Günümüzde kadın ve aile konusu niceliğin yanında niteliğinde de bazı değişimlere 

sahne olmuştur. Kadının statüsü, ev içi ve ev dışındaki kadın ve erkeğin rolündeki 

değişmeler, geleneksel ve modern kadın tipi, kadının ezilmişliği, erken yaş evliliği, 

meslek yaşamında kadın sorunları, kız ve erkek çocuk ayrımı, kız çocukların eğitim 

meseleleri vb. tartışmalar günümüzde oldukça yoğun bir biçimde tartışılmaktadır. Bu 

gibi konuların devam etmesinde, kadın ya da aile ile ilgili bir takım sorunların geçmişte 

olduğu gibi günümüzde de halen devam ediyor olmasından kaynaklandığı söylenebilir. 

 

Geleneksel toplumsal yapıdan modern toplumsal yapıya geçişte gündelik yaşam 

pratikleri bireylerin tercihlerinde ve yaşam tarzlarında geri dönüşümsüz bir etki bıraktığı 

gibi aile içi ilişkilerde de bir değişmeyi zorunlu kılmıştır. Bu değişime rağmen bugün 

değiştiği ya da değişiyor olduğu varsayılan cinsiyet rolü algılamasının geleneksel 

karakterinde kadına ve erkeğe atfedilen rollerin belirleyenleri olarak gündelik yaşam, 

eğitim sistemi, yerleşim alanlarının muhafazakar yapısı, dini kabuller, kültürel faktörler 

gibi daha pek çok unsurun geleneksele dolayısıyla erkek egemen yapıya gönderme 

yapan etkilerinden söz edilebilir. Geleneksel toplumsal yapıda tüm bu belirleyenlerin 

kadının sorumluluk sınırlarını çizerek onun yaşam alanını oluşturduğu kabul edilmiştir. 

Buna göre kadına atfedilen rollerin en önemli karakteristiği kadını ev içi rolleriyle 

sarmalayarak daha çok bir anne ve eş olarak tanımlaması olmuştur. Bu rollere paralel 

olarak kadının sosyalleşme süreci erkek egemen bir yapının gölgesinde şekillenmektedir 

(Akın ve Aydemir, 2007, s.44). 

 

Ataerkil düşünce yapısının bir ürünü olarak cinsiyet tanımlamaları kadınların kendi 

kaderlerini belirleme mücadelesini ve kaçınılmaz olarak da kendilerine dayatılmış 

kimlik tanımlarından kurtulup alternatif tanımlar yaratılmasını da içermektedir. Bu 

yeniden tanımlama süreci aynı zamanda kadının gerçek anlamda bireyselleşme sürecidir 

ve beraberinde ataerkilliğin, erkek egemen imge ve kuralların derinden sorgulanmasını 

gerektirir. 

 



 
 

 

216 

Buradan yola çıktığımızda kadına ilişkin Türkiye’de mercek altına alınan çalışmalar 

daha çok kadına yönelik şiddet, cinsel istismar, cinsiyet ayrımcılığı gibi konular başlığı 

altında, cinsiyet rol ve kimlikleri bağlamında geleneksel ve modern toplumsal yapılar 

içinde ele alınmıştır. Buna karşılık kız çocuklarına yönelik çalışmalar daha çok eğitim 

alanında odaklanmıştır. Kız çocukları açısından kadın ve erkek olmanın toplumsal 

bağlamı, kişilerin bu bağlamı nasıl yorumladıkları, kendilerine toplumsal yaşamda nasıl 

bir hareket alanı açtıkları, kendi kadınlık ve erkekliklerini kurarken hangi araçlardan ve 

güçlenme stratejilerinden yararlandıkları kültürel tanımlamaların nasıl içselleştirildiği 

konusuna mevcut literatürde çok fazla yer verilmemiştir. Bu nedenle yapmış olduğumuz 

bu çalışmayla kadınlığa ve erkekliğe ilişkin anlam kodlarının kültürel değerler, normlar 

ve semboller aracılığıyla aile içinde bireylere aktarıldığı ve bireyler tarafından nasıl 

içselleştirildiği konusu tartışılmaya çalışılmıştır. Buradan yola çıktığımızda bu çalışma, 

kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalara yönelik oldukça kısıtlı olan literatüre, bir 

katkı sağlayacağı düşüncesiyle önemli bulguları ortaya koyabilecek bir nitelik arz 

etmektedir.  

 

Dolayısıyla bu araştırmada, cinsiyet rolleri bağlamında kız çocuklarına ilişkin kültürel 

tanımlamaların farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip ailelerde nasıl bir 

biçim aldığı noktasından hareketle betimsel bir analiz yapılmaya çalışılmıştır. Kız 

çocuklarının kendi yaşamlarına yönelik tercihleri yapabilmelerinde etkili olan aile içi 

kültürel tanımlamalar, “toplumsal cinsiyet sistemi”nin evrimi ve aile yapısının 

dönüşümüyle de bağlantılı olan bir ilişkilendirmeyi zorunlu kılmıştır. Bu bağlamda 

ailenin kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamaları ile kültürel sermayesi onların 

yaşama ilişkin duruşlarını belirlemektedir. Sosyo-ekonomik ve kültürel düzey fark 

etmeksizin kız ve erkek çocuğa verilen sorumluluklar ve buna ilişkin kültürel 

tanımlamalar geleneksel değerler sisteminin çatısı altında şekillenmektedir. Aile ve 

toplum içinde kız çocukların önündeki anne modeli yemek yapmak, çocuk bakmak, 

bulaşık yıkamak, ütü yapmak gibi “becerilerle” verildiği için kadına “ev içinde” bir 

değer ve saygınlıkta kazandırılmaktadır. Ev içinde “becerikli” ve “evi çekip çeviren 

kadın olma durumu kız çocuklarına yüceltilmiş bir değer olarak sunulmaktadır. Yapmış 

olduğumuz bu çalışmada özellikle kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi 

ile kırda kız çocuklarına ev içinde “ev işleri ile bilgi ve beceri sahibi olma” durumu 



 
 

 

217 

onların statüsünü yükselteceği ve evlilik yapabilmelerinde bunun ön koşul olduğu 

vurgusu sürekli aile ve toplumsal çevre tarafından vurgulanmaktadır.    

Bu bağlamda, kız çocuklarına ilişkin sorunları anlamak için kavram ve temalar 

derinlikli ve değişik açılardan ele aldığında bu çalışma özel alan dediğimiz aile içi 

ilişkiler yoluyla üretilen toplumsal cinsiyet tartışmalarına Bourdieu’nun kültürel 

sermaye kavramından yola çıkarak ve ailenin kültürel tanımlamalarıyla ilişkilendirilerek 

verilmeye çalışılmıştır. Böylelikle sosyal, ekonomik ve kültürel yapı kız çocukları 

açısından hem cinsiyet rollerinin yaşandığı somut bağlamlara hem de bunları etkileyen 

süreçlere ilişkin bir kavrayışı da zorunlu kılar. 

   

Bu nedenle, cinsiyete ilişkin kültürel tanımlamalar ve bu tanımlamaları belirleyen 

sosyal yapı ve aile merkeze alınarak irdelenen bu çalışmada toplumsal cinsiyet 

sisteminin aile ve sosyal yaşam içinde kadını ve erkeği nasıl konumlandırdığı ve bunda 

etkili olan sosyal belirleyicileri ortaya koyma çabası önem kazanmaktadır. Buna göre 

her ailenin sahip olduğu değerler, inançlar birbirinden farklı olmakla birlikte bu 

değerler, içinde yaşanılan toplumun sosyo-kültürel yapısına göre belirlenmektedir. 

Bireylerin karşılıklı ilişkileri, etkileşimleri, hem sosyo-kültürel yapıyı etkiler hem de bu 

yapı tarafından etkilenir. Bu bağlamda aile içi ilişkiler, rol ve statü farklılaşması içinde 

yaşanılan toplumun sosyal değerlerinin niteliklerine uygun olarak biçimlenmektedir 

(Đçli, 1994, s.169). 

 

Çalışmamızın içeriğini oluşturan toplumsal cinsiyet sistemi, kadını ve erkeği kültürel 

olarak tanımlayan, böylece cinsel kimliği şekillendiren düşünceler ve temsiller 

sistemiyle birlikte toplumsal cinsiyetli sosyal roller kümesini oluşturmaktadır. Bu 

nedenle bu çalışma, kız ve erkek çocuğa atfedilen roller bağlamında aile içi kız 

çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalara yönelik dinamikleri ortaya koymak için 

erkeği ve kadını ya da aile ile kız çocuğunu karşı karşıya koymak değil bu iki alanın 

nasıl bir etkileşim içinde olduğuna dikkat çekmek noktasından hareket etmiştir. Bununla 

birlikte cinsiyete dair normların ve kalıpların asıl olarak geleneksel olduğu, fakat 

gündelik yaşam pratiklerinde kadın ve erkeğe atfedilen norm ve kalıpların çizdiği 

çerçevelerin kadın ve erkeklerce esnetildiği, değiştirildiği, yeniden kurgulandığı 

sorunsalı da bireylerin kültürel tanımlamaları yorumlayış biçiminde karşımıza 



 
 

 

218 

çıkmaktadır. Dolayısıyla farklı toplumsal yapılarda ve aile içinde şekillenen kültürel 

tanımlamalar bireyin kendine ilişkin anlam kodlarını ve buna bağlı olarak kendini 

sosyal dünyada nasıl konumlandırması gerektiğini de yeniden ve sürekli olarak 

üretmektedir. 

 

Denilebilir ki cinsiyet rolleri bir kez atfedildiğinde toplum bireylerden “kadın” ya da 

“erkek” gibi davranmalarını bekler. Bu beklentilerin karşılanması ve yeniden üretilmesi 

gündelik uygulamalar yoluyla sağlanır. Bu uygulamalarda etkin olan mekanizmalar 

toplum ve ailedir. Bu süreç, öncelikle toplum aracılığıyla cinsel kimlikler üzerinde 

farklı kanallar yoluyla etkide bulunarak başlar ve çocukları belli koşullarda toplumsal 

uygulamalara katılmaya davet eder. Bu davet zorlayıcı olabilir ki -genelde öyledir- ve 

kabul edilmesi için ağır bir baskıyı da beraberinde getirir. Bu çalışma göstermiştir ki, 

çocuklarını “cinsiyetçi olmayan” yollardan yetiştirmeye adamış ebeveynler dahi mevcut 

cinsiyet kalıplarıyla savaşmayı oldukça güç bulmaktadır. Bu durum, yaptığımız 

çalışmada kız ve erkek çocukların söylemlerinde “biz cinsiyetsiz bir ailede doğduk ama 

toplumsal yaşam bize cinsiyetçi rolleri evrilerek öğretti. Giydiğimiz kıyafetlerden 

oyuncaklarımıza, oturup kalkmamızdan davranışlarımıza” kadar her şey cinsiyet 

rollerimizi bize çok iyi hatırlatıyor” sözleriyle ifade edilmiştir. 

  

Toplumun sahip olduğu kültürel değerlere bağlı olarak ortaya çıkan cinsiyete dayalı bir 

ayrışma kadın açısından annelik ve ev kadınlığı ideolojilerinin içselleştirilmesini de 

beraberinde getirmiştir. Böylelikle, “kadının rolü” ve “erkeğin rolü” gibi dikotomik 

tanımlamalar toplumun tüm kurumlarına yayılmıştır. Türkiye’de “kadına özgü” 

cinsiyete bağlı ayrıcalıklı rollerin oyun çağından başlayarak, sosyalleşme sürecinin 

bütün aşamalarında işlenmesi ve bireylerin bu yönde koşullandırılması kadının 

toplumsal rollerinin ikinci plana itilmesine neden olmaktadır. Bununla birlikte toplumda 

cinsiyet rollerinin kurumlaşmasında siyasal, ekonomik ve kültürel yapının etkileşiminde 

varlık gösteren cinsiyete dayalı işbölümü mantığının ve buna ilişkin 

ideolojileştirmelerin (annelik ideolojisi ve ev kadınlığı ideolojisi) katkısı da bilinen bir 

gerçektir. 

 



 
 

 

219 

Kadınlık ve erkekliğin içinde örüldüğü toplumsal ilişkilerle kurulduğuna işaret eden 

toplumsal cinsiyet tanımlamaları kültür ve gelenek gibi terimlerle içerik kazanmaktadır. 

Böyle bir toplumsal ilişkiler ağı hem özneye hem de toplumsal yapıya göre şekillenir. 

Bu nedenle toplumsal cinsiyet tanımlamalarına göre sosyal dünyada geleneksel eş ve 

annelik rolü ile donatılan kadın; tercihini bunların dışındaki roller ve davranışlardan 

yana kullanıldığında, toplum tarafından itaatsizlik olarak değerlendirilen tepkiyle 

karşılanır ve kadın yalnızlık, dışlanma ve ötekileşme şiddetiyle cezalandırılır. Bununla 

birlikte kadınlar evlilik kurumunun geleneksel rollerine göre eğitilir. Yaşadıklarının 

farkına vararak ve kendi ezberini bozarak yine kendine özgü roller yaratmak üzere 

harekete geçen kadın iki türlü yabancılaşma yaşar. Yaşamı “fedakar anne” ve “eş” gibi 

ezberlerle kurgulanan kadın hem yeni bakış açısıyla kurguladığı kendi yaşam tarzına 

hem de içinde bulunduğu topluma karşı yabancılaşır. Bu süreç kendi ezberini bozması 

ve yine kendi oluşturduğu modelle toplumun ezberini değiştirmesi şeklinde gelişir. 

Geleneksel toplum yapısı bu yapıyı reddeden kadını hayatın farklı alanlarında dışlar ve 

ona engeller koyar. Çocuk bakmak, kendi isteklerinden ailesi için ödün vermek gibi 

davranışların onaylandığı ve “fedakar anne” olgusunun yüceltildiği “annelik” kavramı 

önem kazanır (Yıldırım, 2007, s.50). 

 

Bu bağlamda çalışmamızda kız çocukları ve kadınlar aile, akrabalık ve komşuluk 

ilişkileri içinde sürekli olarak kendileri için belirlenmiş rolleri oynaması gerektiği 

öğretisini içselleştirmişlerdir. Bu rollerin dışına çıktıklarında özellikle baba otoritesiyle 

karşılaşmaktadırlar. Bu otorite kimi zaman açık bir şekilde ifade edilirken kimi zamanda 

üstü örtük bir şekilde özellikle anneler aracılığıyla kız çocuklarına iletilmektedir. Bu 

durumda kız çocukları babaları tarafından “muhatap alınmayış” ve kendilerinin 

“değersiz” olarak görüldüğü düşüncesine kapılmakta babaya ve içinde bulundukları 

sosyal çevreye öfkelerini artırmaktadırlar.   

 

Yapmış olduğumuz görüşmelerde kadına ve kız çocuklarına verilen roller ve bu rollerin 

yerine getiriliş tarzı daha çok itaatkarlık ve kabulleniş şeklinde karşımıza çıkmaktadır. 

Kadınlar, anne ve eş olma rolü çerçevesinde “sürekli eşlerine karşı alttan alan, hizmette 

kusur etmeyen, eşine ev ve çocuklar konusunda sorun taşımayan, her türlü sorumluluğu 

üstlenecek güce sahip olan” ideal kadın imgesini taşımak durumunda bırakılmışlardır. 



 
 

 

220 

Kız çocukları ise aynı fedakarlığı erkek kardeşlerine tanınan ayrıcalıklardan pay 

istemeyerek, erkek kardeşe ve babaya karşı giyim kuşam konusunda daha geleneksel bir 

tutum sergileyerek, evin erkeklerinin sözünden çıkmayarak, uysal ve ağırbaşlı olarak ve 

ev işlerini anneyle paylaşarak gerçekleştirmeye çalışmaktadır. Bu durum en çok eğitim 

düzeyi düşük alt sosyo-ekonomik ve kültürel grupta ve kırda kendini göstermektedir. 

Çünkü alt grupta kadın, hem eğitim düzeyinin düşük olması hem de ekonomik 

özgürlüğünün olmaması gibi sebeplerle itaatkar olmak durumunda bırakılmıştır. 

Görüşmeler sırasında kadınlar eşlerine hizmet etme ve ev içinde daha fazla sorumluluk 

alma konusunu eğitim görmemeleri ve bir işte çalışıyor olmamalarına bağlamaktadırlar. 

 

Nitekim Kağıtçıbaşı’nın yapmış olduğu çalışma da bizim araştırmamızı destekler 

sonuçları içermektedir. Türkiye’de gerek kent, gerekse köy ailelerinde otoritenin 

genellikle erkeğe ait olduğunu belirten Kağıtçıbaşı (1990, s.60), erkeğin kadına göre 

üstün konumunu özellikle karar verme, eşler arası iletişim, rol paylaşımı gibi aile içi 

dinamiklerde açıklamıştır. Kadını erkeğe göre güçsüzleştiren statü farklılaşması kadının 

erkeğe maddi bağımlılığı ile daha da pekişmekte ve eşlerin sağlıklı etkileşimini 

engellemektedir. Geleneksel ailelerde kadının eğitimsiz olması ve bir mesleğinin 

olmaması eşler arasında erkeğin kadına yönelik otoriteryan bir duruş sergilemesine 

sebep olabilmektedir.   

 

Bununla birlikte kadını belirli kalıplar içinde davranmaya sevk eden sebep kadınların 

doğdukları andan itibaren anne olmak konusundaki geleneksel kodlara göre eğitilmeleri 

ve aile ile toplumun bu yöndeki beklentileri yüzünden bu konuda bir hassasiyet 

edinmeleridir. Annelik rolü, kadın açısından toplum gündeminin ilk meselelerinden 

biriyken babalık, pek üzerinde durulmayan toplumun gündeminde olmayan bir 

sorumluluk alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. Kadına verilen özgürlük annelik 

kavramı üzerinden güçlendirilirken toplumsal yaşamın diğer alanları kadınlar için 

oldukça kısıtlı mekanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Kent ve kır fark etmeksizin 

araştırma bulgularımıza yansıyan önemli bir konu, kadına yüklenen çocuk bakmak, ev 

temizlemek, yemek yapmak, ütü yapmak, tarla da çalışmak gibi anlam ve sıfatlar kadını 

ev içinde sınırlarken bu görevler onlar tarafından bir kez içselleştirildikten sonra 

yeniden ve yeniden üretilerek bir sonraki nesile aktarılmaktadır. Kadınların “annelik” ve 



 
 

 

221 

“eş olma” gibi geleneksel rolleri, kız çocuklarına aile, eğitim araçları, sosyal çevre, 

medya, basın ve toplum tarafından dayatılan ezberlere göre verilmeye çalışılırken kendi 

yaşamını dönüştürmek ve kendi annesinden faklı bir kadın tanımı yapmak isteyen kız 

çocukları evdeki baba, erkek kardeş gibi karşı cinsin rollerini de sorgulamaya 

başlamaktadır. Bu sorgulama kız çocuklarının gelecek beklentilerini ve aynı zamanda 

gelecek kaygılarını etkilemektedir. Çalışmamızda kız çocukları, “ev kadını, anne ve eş 

olma” statülerinden önce “iyi bir eğitimle donanmış kariyer sahibi bir kadın” olmayı 

öncelikli hedefler içine koymuşlardır. Onlara göre her gün aynı işleri rutin bir şekilde 

yapan kadın “kendini gerçekleştirememiş, hayatını yaşayamamış, komşuluk ilişkileri 

dışında hiçbir sosyal çevresi olmayan, hayatı dar kalıplar içinde yaşamaya mahkum 

edilmiş” pasif aktörlerdir. Kadına sınırlar koyarak yaşam alanlarını daraltan böyle bir 

zihniyet kadın yaşamına ilişkin tüm süreçlerin yeni nesiller tarafından yeniden 

değerlendirilmesine sebep olmaktadır.    

 

Yapmış olduğumuz bu çalışmada kadın bakış açısından aile içi rollere ilişkin tanımlama 

diyalektik bir bakışı da gözler önüne sermektedir. Şöyle ki araştırmamızda görüşülen 

kadınlar kendilerine verilen geleneksel rolleri eleştirmelerine rağmen yine de ev içi 

alandaki sorumlulukların kadınlara ait olması gerektiğinin de altını çizmişlerdir. Böyle 

bir diyalektik bakış açısı kız çocuklarına da devredilmeye çalışılmaktadır. Örneğin, kız 

çocuklarına erkek kardeşin ütüsünü yapmak, sofrasını kurmak, hizmetini görmek 

anlamında birçok sorumluluklar yüklenmiştir. Kız çocukları bu cinsiyetçi tutumlara 

karşı çıkmakla birlikte kendilerine verilen görevleri yerine getirecek bir kabullenişi de 

yaşamak durumunda kalmaktadırlar. Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü’nün 2006 yılında 

Türkiye genelinde yapmış olduğu “Aile Yapısı Araştırması”nda elde edilen veriler 

araştırma bulgularımızı destekler niteliktedir. Bu araştırmaya göre erkeklerin %60.7’si 

kadının asli görevinin çocuk bakımı ve ev işleri olduğu görüşünü bildirmişlerdir. Bu 

oran kadınlar arasında %64.7 olarak saptanmıştır. Aynı araştırmaya göre, kentte ev 

işlerinde paylaşım oranları; yemek yapmada kadınlarda %87.1, erkeklerde %2, ütü 

yapmada kadınlarda %84.3, erkeklerde %2.2, sofranın kurulup kaldırılmasında 

kadınlarda %74.1, erkeklerde %2.4 olarak tespit edilmiştir. Oysa faturaların ödemesi ve 

diğer ev dışı işlerde erkeklerin oranı %69.1 iken kadınlarda %17 olarak bulunmuştur. 

Kırda ise kadınların % 86.7’si yemek yaparken erkeklerin %1.8 yemek yapmaktadır. 



 
 

 

222 

Sofranın kurulup kaldırılmasında kadınlar %72.2 iken erkekler %2.4’tür. Aylık 

faturaların ödenmesi kadınlarda %20.3 iken erkeklerde %63.9’dur. Bakım-onarım 

kadınlarda %5.8 iken erkeklerde %70.9’dur.(http://www.tuik.gov.tr) Bununla birlikte 

kadının ev içi rolü kadının çalışmasından ve diğer rol ve fonksiyonlarından daha önemli 

çıkmıştır. Türk toplumunda kadın, çalışma yaşamı ile aile yaşamı arasında kaldığında 

aile yaşamını işe tercih etmektedir. Yapmış olduğumuz bu çalışmada kentin üst sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeyine mensup görüştüğümüz ailelerdeki kadınlardan biri 

çocuğunu kendi yetiştirmek adına ve eşine iş yaşamında destek olmak adına 

mesleğinden vazgeçtiğini aktarmıştır.    

 

Cinsiyet ilişkilerine dair normların ve kalıpların asıl olarak ailede üretildiği ve bunun 

farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip ailelerde kategorik olarak 

farklılaştığı varsayımından hareket ettiğimizde kır ve kentin sosyo-ekonomik ve kültürel 

dokusunda kız çocukları açısından bu farklılık gündelik pratiklerde kendini daha çok 

hissettirmektedir. Asıl olarak ailede kız çocuklarına yüklenen rollere ilişkin anlatılarla 

izini sürebildiğimiz bu farklılaşma kız çocukları açısından gündelik yaşamda 

engellenme ve baskı gibi iki mekanizmayı karşımıza çıkarmaktadır. Özellikle kentin alt 

ve kısmen de orta sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip aileleri ile kırda kız 

çocukları engellenme ve baskı şeklinde bir denetimle karşılaşmaktadır. Baskı ve 

engellenmeyle ortaya çıkan denetim, aile ve yakın akrabalık-komşuluk ilişkileriyle 

oluşturulurken bu durum erkek ve kız çocuklarında farklı şekillerde karşımıza 

çıkmaktadır. Şöyle ki, görüşmelerde elde ettiğimiz ilginç bir bulgu, anne ve baba 

açısından erkek çocukların “yetişkinliğe” adım attıktan sonra üzerlerindeki denetim 

hafiflese de kız çocuklar yaşamlarının sonuna kadar bu denetimi yaşamaktadırlar. 

Ailelerin denetimi, kız çocuklarının mekansal açıdan istedikleri sosyal ortama girmeleri 

konusunda mekansal bir kısıtlamayı getirirken; arkadaş seçimi, sosyal aktivitelere 

katılma, evlilik kararları gibi konularda ise bireysel tercihleri kısıtlamayı gündeme 

getirmektedir. Özellikle kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda görüşme 

yaptığımız kız çocukları gelecek hayallerinde kendi elleriyle kuracakları bir yaşam 

arzusunu dile getirirken engellenme ve baskının kendi yaşamlarına ilişkin kararlarını 

vermelerinde ve kendi ayakları üzerinde durmalarında geri dönüşümsüz bir etki 



 
 

 

223 

bıraktığının ve istedikleri geleceğe kavuşmalarına engel teşkil ettiğinin de altını 

çizmektedir.     

 

Kız çocukları açısından başka bir denetim beden üzerinden yani namus ve giyim 

konusunda karşımıza çıkmaktadır.  Yapmış olduğumuz görüşmelerde aile içinde namus 

konusu daha çok kadınlar üzerinden tanımlanırken namusu ve dolayısıyla kadını 

koruyan genellikle baba ve erkek kardeşler olarak belirtilmiştir. Namusun ve giyimin 

denetimi “evin kadınlarına sahip çıkma, koruyup kollama” gibi söylemlerle ifade 

edilmeye çalışılırken kadın güçsüzleştirilmekte ve yaşam alanı daraltılmaktadır. Bir 

anlamda kız çocuklarının namusu diğerlerince şekillenmektedir. Bu durum kız 

çocuklarına göre sosyal ilişkilerde güvensizliği ve diğerlerine yabancılaşmayı 

beraberinde getirmektedir.  

 

Cinsiyet rol ayrımı ve kadınların kendilerine dayatılan toplumsal kurallara boyun 

eğişinin kökeninde kültürel yapının aile içinde çocuğun cinsiyetine atfettiği değer ve 

sorumlulukların önemli bir rolü vardır. Yapmış olduğumuz bu çalışmanın bulgularına 

dayanarak söyleyebiliriz ki kentin özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde 

aile içinde çocuğun cinsiyetine atfettiği değer ve sorumlulukların önemli bir rolü vardır. 

Yapmış olduğumuz bu çalışmanın bulgularına dayanarak söyleyebiliriz ki kentin 

özellikle alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi ile kırda kadın ve kız çocuklarının 

davranışları erkeklerce denetlenir ve bu denetlenme sosyal çevre tarafından erkeklere 

sürekli hatırlatılır. Bu denetlenme daha çok kız çocuklarının dışarıya çıkışlarında, giyim 

kuşamlarında ve arkadaş seçimlerinde “namus” kavramıyla karşımıza çıkar. 

Araştırmamızda namus, özel ve kişisel düzeyin üstüne taşan bir sorun olarak ifade 

edilmiştir. Namus, kişinin ve ailenin toplum tarafından algılanması, kabul ve saygı 

görmesi sorunudur. Bu yüzden de ailedeki kızları ve kadınları korumak eşlerin, 

babaların ve ağabeylerin görevidir. Yapmış olduğumuz bu çalışmada ebeveynlerin 

namus konusundaki tutumları kentin alt, orta ve üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyi 

ile kırda tematik bir farklılık olarak karşımıza çıkmaz. Tam aksine özellikle orta ve üst 

sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki aileler bu konuda daha fazla hassasiyet edinirler. 

Çünkü kır ve kentin alt sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki aileler birincil 

ilişkilerin hakim olduğu akrabalık, hemşerilik ilişkisi içinde çocuklarına zarar 



 
 

 

224 

gelmeyecek kapalı bir sosyal çevrede oluşlarını gerekçe göstererek kimsenin birbirine 

“yan gözle bakmadığını” belirtmişlerdir. Ailelerin namus konusundaki duruşlarını 

belirleyen ailelerin vurguladıkları bir diğer önemli nokta, kız çocuklarının içinde yer 

aldıkları sosyal ortamın ve medyadaki programların etkisiyle yanlış yapma 

ihtimallerinin yüksek olduğunun altını çizmeleridir.    

 

Bununla birlikte kız çocuklarının “çevreye uygun biçimde giyinme” söylemiyle giyim-

kuşam konusunda denetlenmesi yine içinde yaşanılan sosyal çevreye göre 

değişmektedir. Üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyinde yer alan kız çocukları giyim 

konusunda bir kısıtlamayla karşılaşmadıklarını belirtirken bu durumun rahat bir sosyal 

çevre içinde büyümelerinden kaynaklandığını dile getirmektedirler.  Buna karşılık kırda 

ve kentin alt ve orta sosyo-ekonomik ve kültürel gruplarında görüşme yaptığımız kız 

çocukları giyim konusunda kendilerine biraz daha serbestlik tanınması gerektiğini, ev 

içinde- özel alanda- bile baba ya da erkek kardeşinden askılı tişört, şort, kısa etek 

giymemesi konusunda uyarı aldıklarını, bu uyarının da direkt olarak evin erkekleri 

tarafından değil de anne/kadın tarafından dolaylı olarak aktarılarak gerçekleştiğini 

belirtmişlerdir. Bu durum kız çocuklarına göre “evin erkekleri tarafından muhatap bile 

alınmadıkları” şeklinde bir eleştiriyi de içinde barındırmaktadır. Kız çocukları için 

giyimdeki sınırlama davranışlardaki sınırlamayla birlikte görülmektedir. Yüksek sesle 

gülmek, bağırarak konuşmak, her söze dahil olmak, evin dışındaki yabancı erkeklerle 

konuşmak kız çocuklarından istenmeyen davranış modelleridir ve bu durum sadece 

kendileri açısından değil ailenin itibarını da zedeleyebilecek bir durumdur. Çünkü 

geleneksel toplumlarda ve dolayısıyla ailelerde kız çocukları ağırbaşlılıkları, 

hanımefendilikleri, az konuşmalarıyla değerlidir. Bu durum, eğitimle kırılmaya 

çalışılırken gelenekselliği korumak ya da kültürel değerlere sahip çıkmak adına çaba 

gösteren ailelerde daha sık gözlenmektedir. Bu, görüşmeci kız çocukları tarafından 

kendilerinin “ikinci sınıf insan” olarak görülmesi ile ifade edilmektedir. Kendi 

yetiştirecekleri çocuklarda anne ve babalarının bir hatası olarak gördükleri baskının ve 

denetimin en asgari düzeyde olacağını belirten kız çocukları daha demokratik ve 

eşitlikçi bir gelecek hayalini de sürekli dile getirmişlerdir. Bu bir anlamda kendilerine 

ait bir anlam çerçevesini de oluşturmaktadır. Bu anlam çerçevesi bireyselleşme 

umudunu da içinde barındırır. Bireyselleşme ise, kız çocuklarının kendilerine dayatılan 



 
 

 

225 

uyması gerekli kurallar ve üstlenmesi gereken görevler dizisi yerine içinde daha rahat 

hareket edebilecekleri, dünyayı ve kendilerini anlamlandırabilecekleri bir amacı da ifade 

etmektedir. Kız çocuklarının engellenme ve baskı yoluyla dar yaşam alanlarını 

genişletebilmek için kullanacakları en büyük güçlenme strateji ise eğitim olarak 

katılımcılar tarafından dile getirilmiştir.     

 

Araştırmamızın bir diğer eksenini kültürel tanımlamaların erkek ve kız çocukları 

açısından nasıl farklılaştığı noktası oluşturmaktadır. Anne-babaların kendi konumlarına 

ilişkin algılamaları, toplumda aileye ilişkin değerler ve inançlar ebeveynlerin kız ve 

erkek çocuklarıyla olan ilişkilerini belirlemektedir. Çocuk yetiştirmede sahip olunan 

değer ve beklentiler sosyal normlarında etkisiyle insan ilişkilerinin temelini 

oluşturmaktadır. Araştırmamızda özellikle geleneksel değerlerin hakim olduğu ailelerde 

erkek çocuk kız çocuktan farklı bir statüye sahip olmaktadır. Erkek çocuklar, babadan 

sonra evin kadınlarını (anne ve kız kardeşler) koruyacak ve evin sorumluluğunu alacak 

bir görevle yetiştirilmektedir. Fakat böyle bir sorumluluk erkek çocukların bakış 

açısıyla kendi akranlarıyla olan iletişimlerine ve yaşamak istedikleri serbestliğe ters 

düşmektedir. Özellikle baba tarafından verilen, kız kardeşi ve anneyi koruyup kollamak 

kendi yaşları için büyük bir sorumluluk olarak değerlendirilmekte ve erkek çocuklar 

böyle bir sorumluluğun üzerlerinden alınmasını istemektedirler. Bu durum karşıt bir 

bakış açısıyla kız çocuklarının erkek kardeşlere ve babaya itaatini de zorunlu 

kılmaktadır. Böylelikle kız ve erkek çocuklardan farklı beklentiler değişik cinsiyet 

rolleri sosyalleşmesine yol açmaktadır. Kırsal kesim ile kentin alt ve orta sosyo-

ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde erkek çocuklara daha bağımsız 

davranabilecekleri bir sosyal yaşam alanı sunulurken kız çocuklara daha bağımlı ve ev 

içi rollerle sarmalanmış sorumluluklar verilmektedir. Bu durum kız çocuklarının bakış 

açısıyla aileleri tarafından daha az değerli görüldükleri şeklinde açıklanır. Kırsal 

kesimde kız ve erkek çocuklardan beklentiler kentlerde farklılık göstermektedir. Kentte 

yaptığımız araştırmada üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeydeki ailelerde kız ve erkek 

ayrımı yapılmadan çocuğun aile bağlarını güçlendirici fonksiyonu daha çok 

vurgulanmaktadır. Kentin üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki aile yapıları 

daha eşitlikçi ve herkesin aile içi her tür sorumluluğu üstlendikleri rollerle 

şekillenmiştir. Fakat üst sosyo-ekonomik ve kültürel düzeyindeki ailelerde kız ve erkek 



 
 

 

226 

çocukların dikkat çektikleri en önemli konu, aile içinde cinsiyetsiz bir işbölümü varken 

sosyal dünyanın onlara kendi cinsiyetleri ile ilgili rolleri sürekli hatırlatmasıdır. 

 

Yaptığımız araştırma, genelleyici olmaktan ziyade keşfedici bir çalışmadır. Bu çalışma, 

kız çocuklarının sosyal konumlarını yükseltmeyi, içinde yaşadığı toplumsal bağlam ve 

ilişkilerin ürünü olmaktan ziyade gelecekte kendini ifade edebilen, toplumsal itibar 

kazanmış, siyasal, ekonomik ve sosyal yaşamın her alanında söz sahibi olan bireyler 

olarak yetişmelerini sağlamaya yönelik yasal düzenlemelere öneriler sunması açısından 

da bilimsel bir veri olmayı amaç edinmiştir. Bu nedenle vardığımız sonuçlar yapılacak 

daha geniş ve derinlemesine çalışmalar için ipuçları verebilir. Bununla birlikte kır-kent 

ve kentin üç farklı sosyo-ekonomik ve kültürel özelliklere sahip bölgelerinde ailenin 

tüm üyeleri ile yaptığımız görüşmelerle kültürel tanımlamalara ilişkin farklı bakış 

açılarını sunmak araştırmamıza zenginlik katarken toplumsal cinsiyet ve cinsiyet 

rejiminin nasıl algılandığı, nasıl yeniden üretildiğine ilişkin de genel bir fikir vereceği 

kanısındayız.  

 

Farklılığın ve eşitsizliğin alanı olan aile içi cinsiyete dayalı ilişkiler kız çocuklarının 

sosyal yaşam alanlarına ulaşması konusunda eğitim, meslek edinme, arkadaş seçimi, 

evlilik gibi konularda engel ve sınırlar koyabilmektedir. Fakat farklılıkların bilgisine 

dayanan, farklı renkleri kabul eden ve bireyleri var olduğu değerler sisteminin dışında 

algılamaya zorlamayan bir anlayışın uygun politikalar üretilmesinde etkili olacağı 

düşünülmektedir.  

 

Bu nedenle Türkiye gibi ataerkil ilişkiler ağının ekonomik, siyasi ve kültürel yapılar 

üzerinde etkili olduğu ve kız çocuklarının kamusal hayata katılımının kısıtlandığı 

toplumlarda, bu tür çalışmaların, var olan durumu betimlemesi açısından önemli bilgi 

temellerini oluşturacağı düşünülmektedir.  

 

Sonuç olarak toplumların yaşamış oldukları değişimi anlamanın bir yolu kadınların/kız 

çocuklarının içinde yaşadıkları sosyal ve gündelik hayattaki yerini, eğitim düzeyini, iş 

ve ev hayatındaki konumlarını ve bunların aile ve toplum tarafından nasıl 

anlamlandırıldığını araştırmaktan geçer. Kız çocuklarının sosyal yaşam alanlarına 



 
 

 

227 

katılımı, ilk evlenme yaşı, aile içi kararlarda söz sahibi olması, eğitim düzeyi yerleşim 

yerine göre değişirken aynı zamanda anne-babanın eğitim düzeyleri, meslek ve gelir 

düzeyleri de etkili olmaktadır. Eğitim ve gelir düzeyinin yüksek olması kadınlara 

değişebilme ve yaşamsal fırsatlardan yararlanma olanağı sağlar. Kadınların/kız 

çocuklarının yeterlilikleri, başarıları, ekonomik gücü ve bireysel donanımları arttıkça 

kadına, aile ve toplumun bakışı da değişmektedir.  



 
 

 

228 

KAYNAKÇA 

 

Akhun, Đ. (2000). Kız Çocuklarının Mesleki Eğitime ve Đstihdama Yönelimleri. (Araş. 

Grubu: Akhun, Đ., Bircan, Đ., Bülbül, A. Sudi, Kavak, Y., Senemoğlu, N., 

Danışman: KUZGUN, Y.), Ankara: T.C. Başbakanlık Kadının Statüsü ve 

Sorunları Genel Müdürlüğü. 

Akın, M. H. ve Aydemir, M. A. (2007). Üniversitede Okuyan Kız Öğrencilerin Cinsiyet 

Rolü Tutumları Bağlamında Aile ve Evlilik Kurumlarına Bakışları. Selçuk 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Edebiyat Dergisi, Sayı 18, 43-60. 

Aksoy, M. (1998). Türkiye’deki Aile Tipolojilerinin Genel Eleştirisi ve Bir Tipolojisi 

Teklifi.Erişim:14Ocak2009,http://www.www.mustafaaksoy.com/default.asp?ınc=

makale.  

Akşit, E. E. (2009). Haydi Kızlar Okula: Kızların Eğitimi, Kadınların Bilgisi ve 

Kamusal Alan Tartışmaları, Toplum ve Bilim, 114, 7-26.  

Alver, K. ve Doğan, N. (2007). Kültür Sosyolojisi. Ankara: Hece Yayınları. 

Arat, N. (1990). Geleneksel Normlar, Çağdaş Normlar ve Çağdaş Aile. I. Aile Şurası 

Bildirileri, Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurulu Başkanlığı Yayınları. 

Arat, N. (1990). Türkiye’de Kadınların ve Kızların Eğitimine Genel Bir Bakış. 

Türkiye’de Çocuğun Durumu, 1990’ların Çocuk Politikası Kongresi, UNICEF 

Yayınları. 95-103 

Arun, Özgür. (2008) Türkiye’de Nesiller Arasında Kültürel Sermaye Dağılımı. III. 

Türkiye Uluslararası Sosyal ve Uygulamalı Gerontoloji Sempozyumu:16-18 Nisan 

2008- Antalya: Bildiriler (s.1-22). Antalya 

Aydın, M. (1997). Kurumlar Sosyolojisi. Ankara: Vadi Yayınları. 

Aytaç, Ahmet M. (2007). Ailenin Serencamı Türkiye’de Modern Aile Fikrinin 

Oluşması, Ankara: Dipnot Yayınları. 

Beal, C.R. (2006). Boys And Girls: The Development of Gender Roles. New York: 

McGraw-Hill. 

Bener, Ö. (2009). Annelerin Kız Çocukların Eğitimi Konusunda Görüşleri. Uluslararası 

Đnsan Bilimleri Dergisi, 6 (2), 44-57. 

Berkem, G. (1995). Sosyal Değişme Sürecinde Demokratik Değerler, Toplumsal 

Katılım ve Hizmet Programları. Aile Kurultayı: Değişim Sürecinde Aile, 



 
 

 

229 

Toplumsal Katılım ve Demokratik Değerler, Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 

Araştırma Kurumu Yayınları. 

Bhasin, K. (2000). Toplumsal Cinsiyeti Anlamak, “Bize Yüklenen Roller”, (Çev. Ay, 

K.), Đstanbul: Kadın Dayanışma Vakfı Yayınları (2003), 1-18 

Bilgin, N. (1994). Kimlik Sorunu, Đzmir: Ege Yayıncılık. 

Birkök, M. C. (1994). Bilgi Sosyolojisi Işığında Kimlik Sorunu. Doktora Tezi, Đstanbul 

Üniversitesi, Đstanbul. 

Bora, A. (2001). Yerli Bir Feminizme Doğru içinde Türk Modernleşme Sürecinde 

Annelik Kimliğinin Dönüşümü, (Yay. Haz. Aynur Đ.,Necla A.), Đstanbul: Sel 

Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (1971). Reproduction Culturelle et Reproduction Sociale. Information Sur 

Les Sciences Sociales, 10 (2), 45-79. 

Bourdieu, P.  Pratik Nedenler (H. Tufan, Çev.). Đstanbul: Kesit Yayınları. (1995). 

Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. John G. Richardson (Ed.). Handbook of 

Theory and Research for the Sociology of Education (pp.242-258). Westport: 

CT:Greenwood Press. 

Broom, A., KELLY, H. ve PHĐLĐP, T. (2009). The Role of Gender, Environment and 

Indıvidual Biography in Shaping Qualitative Interview Data. International 

Journal of Social Research Methodology, 12 (1), 51-65. 

Burcu, E. (2007). Aile Kültür Đlişkisi Çerçevesinde Türk Ailesinde Çocuğun Değeri. N. 

Güngör Ergan, B. Şahin ve M. Kamanlıoğlu (Ed.).  Prof. Dr. Nihat Nirun’a 

Armağan (s. 187-200). Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları. 

Bülbül, A.S. (1992). Türkiye’de Kadın Nüfusunun Eğitim Durumu. T.C. Milli Eğitim 

Bakanlığı Türkiye’de Kadın Eğitimi I. Uluslararası Konseyi Bildiriler: 23-26 

Haziran 1992- Ankara: Đmece Yayıncılık.  

Chodorow, N. (1974). Family Structure and Feminine Personality. M.Z. Rosaldo ve L. 

Lamphere (Ed.). Women, Culture and Society: A Theoritical Oveview (s.43-66). 

Standfort: Standfort University Press, 1974. 

Chodorow, N. (1978). The Reproduction of Mothering, Pcychoanalysis and The 

Sociology of Gender, London: University of California Press. 

Çimen, K. L. (2008). Türk Töresinde Kadın ve Aile, Đstanbul: IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık. 



 
 

 

230 

Collins, R. (1985). Horses for Courses. P. Close ve R. Collins (Ed.).  Ideology and the 

Division of Domestic Labour, Family and Economy in Modern Society, 

Basingstoke: Macmillan.  

Connell, R.W. (2006). Toplumsal Cinsiyet ve Đktidar: Toplum, Kişi ve Cinsel Politika, 

Đstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Çaha, Ö.  (1996). Türkiye’de Sivil Toplum ve Kadın. Konya: Vadi Yayınları. 

Çerik,, Ş. (2001). Ailelerin Gençlere Karşı Tutumları ve Gençlerin Ailelerinin 

Tutumlarını Algılayışlarına Yönelik Üniversite Gençliği Üzerine Bir Araştırma, 

1-17. Erişim: 23 Ekim 2008, http://eab.ege.edu.tr 

Çoban, S. (2007). Gecekondu Kadınının Yoksulluğu: Ankara Altındağ Örneği. Yüksek 

Lisans Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Ankara. 

Dedeoğlu, S. (2000). Toplumsal Cinsiyet Rolleri Açısından Türkiye’de Aile ve Kadın 

Emeği. Toplum ve Bilim, 86,139-171. Birikim Yayınları, Đstanbul:2000 

Demez, G. (Nisan 2005). Toplumsal Cinsiyette Kadın ve Erkeğe Dair Đmgesel 

Dönüşümler [Bildiri], Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

tarafından düzenlenen Uluslararası “Gizli Diller” Sempozyumu, Đstanbul. 

Demir, Z. (1997). Modern ve Postmodern Feminizm, Đstanbul: Đz Yayıncılık. 

Demirtaş, H.A. (2003). Sosyal Kimlik Kuramı Temel Kavram ve Varsayımlar. Đletişim 

Araştırmaları. 1(1), 123-144. 

Devlet Đstatistik Enstitüsü. (2005).  Hane Halkı Đşgücü Anketi. Erişim:9 Ağustos 2007, 

http://www.ksgm.gov.tr. 

Dilli, C. (2006). Zorunlu Eğitim Çağında Bulunan Kız Çocuklarının Okula Gitmeme 

Nedenleri-Şırnak Đli Örneği. Yüksek Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi, Elazığ. 

Doltaş, D. (1995). Batıdaki Feminist Kuramlar ve 1980 Sonrası Türkiye Feminizmi. 

Türkiye’de Kadın Olsusu Đçinde, Đstanbul: Say Yayınları. 

Donovan, J. (2005). Feminist Teori, (A. Bora, Meltem A. Gevrek ve F. Sayılan, Çev.). 

Đstanbul: Đletişim Yayınları. 

Dökmen. Z. (2004). Toplumsal Cinsiyet. Đstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Durakbaşa, A. (2000). Halide Edip Türk Modernleşmesi ve Feminizm, Đstanbul: Đletişim 

Yayınları. 



 
 

 

231 

Eagly, A. (1998). Gender and Leadership: A Review of Pertinent Research, Harmony, 

Forum of The Symphony Orchestra Institute, 1, 100-110. Erişim:12 Haziran 2009, 

http://www.polyphonic.org/harmony/6/Gender_Leadership_SOI.pdf. 

Ecevit, Y. (1993). Aile, Kadın ve Devlet Đlişkilerinin Değerlendirilmesinde Klasik ve 

Yeni Yaklaşımlar. Kadın Araştırmaları Dergisi, 1, 7-26.  

Ekiz, D. (2009). Bilimsel Araştırma Yöntemleri, Ankara: Anı Yayıncılık. 

Eminoğlu, K. (2003). Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim-Sanat Yayınevi. 

Erdem, T. (2003). Yoksulluk Üzerine Bir Çalışma: Ankara Kent Yoksulları. Doktora 

Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Ankara. 

Erkal, A.(2007). “Toplumsal Cinsiyet” , Erişim: 26 Şubat 2009,  http/kuanta.blogcu.com 

Ertürk, Y. (1990). Türkiye’de Uygulanan Kırsal Kalkınma Projelerinde Kadın Boyutu. 

Kırsal Kesimde Kadının Statüsü: Sorunlar ve Çözüm Yolları. Ankara: ILO-TKV 

Danışma Toplantısı Raporları. 

Frost J., Shaw A., Montgomery A. ve Murphy DJ. (2009). Women’s Views On the Use 

of Decision Making About the Method of the Method of Delivery Following a 

Previous Caesssarean Section: Qualitive Interview Study. An International 

Journal of Obstetrics and Gynaecology, 116, 896-905.  

German,  L. (2006). Cinsiyet, Sınıf ve Sosyalizm, Đstanbul: Babil Yayınları. 

Gıddens, A. (2008). Sosyoloji (C. Güzel, Çev.). Đstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Gönenç, M., Ayhan, N. ve Bakır, A. (2002). Kız Çocuklarının Eğitiminin Engellenmesi 

ve Ev Đşlerinde Çalıştırılması, Devlet Đstatistik Enstitüsü Yayınları (Yayın 

No:2534), Ankara: Devlet Đstatistik Enstitüsü. 

Gönüllü, M. ve Đçli, G. (2001). Çalışma Yaşamında Kadınlar: Aile ve Đş Đlişkileri. C.Ü. 

Sosyal Bilimler Dergisi, 25(1), 81-100. 

Güler, B. S. (2005). Örgüt Kültürü Đçinde Cinsiyet Ayrımcılığı ve Kadınların 

Đşyerlerinde Karşılaştıkları Mesleki Baskılar: Trakya Bölgesinde Đmalat 

Sektöründe Kadın Çalışanlar Üzerine Bir Araştırma, Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, Ankara. 

Gümüşoğlu, F. (1998). Cumhuriyet Döneminde Ders Kitaplarında Cinsiyet Rolleri 

(1928-1998). A.B. Hacımirzaoğlu (Ed.). 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler (s. 101-

128). Ankara: Tarih Vakfı Yayınları. 



 
 

 

232 

Hasipek, S. (1990). Ailenin Sosyo-Kültürel ve Ekonomik Yapısında Kadının Yeri ve 

Önemi. Aile Şurası Bildirileri (s.365-371). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 

Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Heacke ve Bourdieu Söyleşi  (1990). http://www.karsi.com/bourdieu/bourdart.ppt 

Helvacıoğlu, F. (1996). Ders Kitaplarında Cinsiyetçilik:1928-1995, Đstanbul: Kaynak 

Yayınları. 

Đçli, G. (1996). Feminist Kuramın Aileye Bakışı. Pamukkale Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 1, 53-58.  

Đçli, G. (1994). Kent Ailesinde Aile Đçi Đlişkiler (Sivas Đli Örneği Uygulamalı Bir 

Araştırma). Dünyada ve Türkiye’de Sosyolojik Gelişmeler, (s. 169-176), Ankara: 

Sosyoloji Derneği. 

Đlbars, Z. (1988) Ankara Gecekondu Ailelerinde Genel Durum Değerlendirmesi. Ankara 

Üniversitesi Dil-Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 32 (1-2), 23-31. 

Đlbars, Z. (1987). Türkiye’de Geleneksel Kadın Rolü. III. Milletlerarası Türk Folklor 

Kongresi Bildirileri, Ankara: Başbakanlık Basımevi. 

Đmançer, D. (2002). Feminizm ve Yeni Yönelimler. Doğu Batı, 5(19), 151-169. 

Jaggar, A. M. (1998). Feminist Politics and Human Nature. New Jersey:Rowman and 

Littlefield Publıshers. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (1990). Aile Đçi Etkileşim ve Çocuk Gelişimi. Türkiye’de Çocuğun 

Durumu (s. 195-209). Đstanbul:1990’ların Çocuk Politikası Kongresi. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (1981). Türkiye’de Aileye Đlişkin Sosyal Yapı ve Kültürel Değerler. 

Çocuğun Değeri Türkiye’de Değerler ve Doğurganlık, Đstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Đdari Bilimler Fakültesi Yayınları. 

Kağıtçıbaşı, Ç ve Kansu A.  (1976/77). Cinsiyet Rollerinin Sosyalleşmesi ve Aile 

Dinamiği: Kuşaklararası Bir Karşılaştırma. B. Dikeçligil ve A. Çiğdem (Ed.). Aile 

Yazıları III., (s. 79-95), Ankara: Aile Araştırma Kurumu Yayınları. 

Kamanlıoğlu, M. (2007). Feminist Perspektifte Özürlü Kadına Bakışın Sosyolojik 

Değerlendirmesi Üzerine Kuramsal Bir Çalışma. Yüksek Lisans Tezi, Hacettepe 

Üniversitesi, Ankara. 

Kandiyoti, D. (1979). Kadınlarda Psiko-Sosyal Değişim Kuşaklar Arasında Bir 

Karşılaştırma. N. A. Unat (Der.). Türk Toplumunda Kadın (342-343). Ankara:  

Türk Sosyal Bilimler Derneği Yayınları. 



 
 

 

233 

Kazgan, G. (1978). Türkiye’de Kadın Eğitimi ve Kadın Çalışması: Nedenler, Etkiler, 

Đlişkiler ve Sonuçlar, Toplum ve Bilim,5, 37-57.  

Kadının Statüsü Genel Müdürlüğü. (2006).  Aile Yapısı Araştırması, Erişim: 22 Haziran 

2008, http://www.aile.gov.tr/files/Aile Yapısı2006.pdf. 

 Kırca, S. (2001). Feminist Kültürel Çalışmalarda Kuram ve Yöntem Tartışmaları: 

Dünyadan Türkiye’ye Açılan Pencere. Toplum ve Bilim, 14, 25-31 

Kümbetoğlu, B. (2005). Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, 

Đstanbul: Bağlam Yayınları. 

Lynne, S.  (1990). Gelecek Kadın Mı? (S. Öncü, Çev.). Đstanbul: Alfa Yayınları. 

Madigan, J. C. (1997). Intersection of Gender, Race, and Disability: Latina Students in 

Special Education. Latina Voice in Special Education, San Jose State University, 

1-27. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü (O. Akınhay ve D. Kömürcü, Çev.), Ankara: 

Bilim ve Sanat. 

Mennesson, C. (2000). ‘Hard’ Women and ‘Soft’ Women, International Review For 

The Sociology of Sport, 35(1), 21-33.  

Miller, J. ve Glassner, B. (1997). The ‘Inside’ and the ‘Outside’: Finding realities in 

Interviews, in D. Silverman (Ed.) Qualitative Research: Theory, Method and 

Practice, Sage Publictions, 98-111. 

Mustafaoğlu, S. (2006). Güneydoğu Anadolu Bölgesinde Kadının Statüsüne Yönelik Bir 

Araştırma, Yüksek Lisans Tezi,  Đstanbul Üniversitesi: Đstanbul. 

Oakley, A., (1998). Women’s Studies in British Sociology: To End at Our Beginning, 

The British Journal of Sociology, 40(3), 441-470. 

OECD.  (2001). The Well-Being of Nations, The Role of Human and Social Capital, 

France: OECD Publications. 

Oktay, A. (1990). Türk Kültüründe Đfade Biçimleri ve Đmkanları Yönünden Çocuk. 

Türkiye’de Çocuğun Durumu (s.211-271). 1990’ların Çocuk Politikası Kongresi: 

UNICEF Yayınları. 

Onur, H. ve Koyuncu, B. (2004) Hegomonik Erkekliğin Görünmeyen Yüzü: 

Sosyalizasyon Sürecinde Erkeklik Oluşumları ve Krizleri Üzerine Düşünceler 

Toplum ve Bilim, 101, 31-49. 



 
 

 

234 

Opprang, C. ve K. Abu.(1985). A Handbook for Data Collection and Analysis on Seven 

Roles and Statuses of Women. Geneva: International Labor Office. 

Orçan, M. (2008). Kır ve Kent Hayatında Kadın Profili –Kırıkkale Araştırması, Ankara: 

Harf Eğitim Yayıncılığı.  

Ölçer, E. (2003). Türkiye Masallarında Toplumsal Cinsiyet ve Mekan Đlişkisi, Yüksek 

Lisans Tezi, Bilkent Üniversitesi, Ankara 

Özbay, F. (1982). Türkiye’de Kırsal/Kentsel Kesimde Eğitimin Kadınlar Üzerine Etkisi. 

N. Abadan Unat (Der.), Türk Toplumunda Kadın içerisinde (s.177-185). Ankara: 

Türk Sosyal Bilimler Derneği Yayınları 

Özbay, H. ve Öztürk, E. (1995).  Gençlik, Đstanbul: Đletişim Yayınları. 

Özyurt, C. (2005). Küreselleşme Sürecinde Kimlik ve Farklılaşma, Đstanbul: Açılım 

Kitap Yayınları. 

Parsons, T. ve Bales, R.F. (1956). Family, Socialization and Interaction Process, 

London: Routledge and Kegan Paul Ltd. 

Pira, A. ve ELGÜN, A. (2000). Toplumsal Cinsiyeti Đnşa Eden Bir Kurum Olarak 

Medya; Reklamlar Aracılığıyla Ataerkil Đdeolojinin Yeniden Üretilmesi, 524-537, 

Erişim: 04 Nisan 2010, http://www.anadolu.edu.trpdf. 

Plaskow, J. ve Ross, T. (2007). Gender Theory and Gendered Realities. A Journal of 

Jewish Women’s Studies and Gender Issues, 13, 207-251. 

Saillard, E. K. (2009). Ruhsal Hastalara Yönelik Damgalanmaya Đlişkin Psikiyatrist 

Görüşleri ve Öneriler. Türk Psikiyatri Dergisi, 1-10.  

Sancar, S. (2004). Otoriter Türk Modernleşmesinin Cinsiyet Rejimi. Doğu Batı, 29,197-

211. 

Savage, M. (2000). Class Analysis and Social Transformation, Buckingham-

Philadelphia Open University Press. 

Savran, A. (2004). Beden, Emek, Tarih, Đstanbul: Kanat Kitap Yayıncılık.  

Sell, I. M. (2004). Third Gender: A Qualitative Study of the Experience of Individuals 

Who Identify as Being Neither Man nor Woman.  The Harworth Press, 13 (1), 

131-145. 

Stewart, C. ve Friedman, S. (1987). Child Development: Infancy Through Adolesence, 

USA: John Willey and Sons Cop, USA. 

Tekeli, Ş. (1982). Kadınlar ve Toplumsal Hayat, Đstanbul: Birikim Yayınevi. 



 
 

 

235 

Temel, A., Yakın, M. ve Misci, S. (2006). Örgütsel Cinsiyetlerin Örgütsel Davranışa 

Yansıması. Yönetim ve Ekonomi, 13(1), 27-38.  

Temizarabacı, Y. (2005). Ütopyanın Kadınları-Kadınların Ütopyası, Đstanbul: Sel 

Yayıncılık. 

Tezcan, M. (2005).  Sosyolojik Kuramlarda Eğitim, Đstanbul: Anı Yayıncılık. 

Tokuroğlu, B. (1991). Türkiye’de Aile Araştırmaları. Türk Aile Ansiklopedisi (c.1, s.37-

41). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu. 

Tolan, B. (1991). Aile, Cinsiyet ve Cinsel Roller. Türk Aile Ansiklopedisi (c.1, s.208-

214). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu. 

TÜĐK (2006). Aile Yapısı Araştırması, http://www.tuik.gov.tr/aileyapi/menu.do.  

Türkdoğan, O. (1991). Aile Sosyolojisi Modeli. Türk Aile Ansiklopedisi (c.1, s.24-36). 

Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu  

UNDP, (1990). Human Development Report, New York:Basın Özeti, Erişim: 26  Eylül 

2007, http://www.unicef.org 

UNICEF (2000). Türkiye’de Kadınların ve Çocukların Durumu:CHS ve CEDAW 

Bağlamında Perspektifler. Haziran 2000. 

UNICEF (2005). Dünya Çocuklarının Durumu, New York: Basın Özeti. Erişim: 26 Eylül 

2007, 26  Eylül 2007, http://www.unicef.org. 

UNICEF (2008). Önce Çocuklar: Kız Çocukların Eğitimi, Erişim: 26 Eylül 2007, 26 Eylül 

2007, http://www.unicef.org/turkey. 

UNESCO (2007). “ Eğitim” Unesco Türkiye Milli Komisyonu, Türkiye 2006-2007. 

Ankara:UNESCO 

Uyanık, D. ve Doğan, S. (1998). Kız Çocukları Açısından Erken Yaş Evliliği. 

Araştırma Sempozyumu 98 Bildirisi: 23-25 Kasım 1998. Ankara. 

Ünal, A. Z. (2004). Sosyal Tabakalaşma Bağlamında Pierrre Bourdieu’nün Kültürel 

Sermaye Kavramı, Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Ankara. 

Weber, M. (1961). From Max Weber: Essays in Sociology, Translator: H.H. Gerth, 

London. 

Weedon, C. (1997). Feminist Practice and Poststructuralist Theory, Oxford:Blackwell 

Publishing. 

Yıldırım, N. (2007). Toplumsal Cinsiyet ve Aile-Din-Toplum. (A. Çavdar.). Türkiye’de 

Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları (s.49-55). Đstanbul: Sena Ofset. 



 
 

 

236 

EK 2: GÖRÜŞME FORMU 

 

GÖRÜŞME SORULARI 

 

KIZ ÇOCUKLARI GÖRÜŞME FORMU 

 

I.    SOSYO-DEMOGRAFĐK SORULAR 

1. Doğum tarihiniz?..................................................................................................... 

2. Doğum yeriniz?....................................................................................................... 

3. Eğitim durumunuz? 

a)  Đlköğretime devam ediyorum? Kaçıncı sınıf?.................................................. 

b)  Đlköğretim mezunuyum. 

c)  Đlköğretimi bitirdim.  

d)  Liseye devam ediyorum. Kaçıncı sınıf?........................................................... 

4.  Herhangi bir işte çalışıyor musunuz? 

(   ) Evet  (  ) Hayır 

5.  Çalışıyorsanız ne tür bir işte çalışıyorsunuz?............................................................     

   Ne kadar süredir çalışıyorsunuz?................................................................................ 

         Günde kaç saat çalışıyorsunuz?.................................................................................. 

6.Yaşamınızı en çok geçirdiğiniz yer? En uzun süre ile hangi yerleşim biriminde 

yaşadınız?  

Köy…………………………………………………………………………………. 

Kasaba……………………………………………………………………………… 

Kent………………………………………………………………………………… 

7. Şu anda kimlerle birlikte yaşıyorsunuz? Kendiniz dahil toplam kaç kişisiniz? 

8. Anne ve babanızın eğitimi?..................................................................................... 

9. Anne ve babanızın mesleği?.................................................................................... 



 
 

 

237 

10. Anne babanız hayatta mı?....................................................................................... 

11. Hayatta değilse kaç yaşında kaybettiniz?................................................................ 

12. Kardeşiniz var mı? Varsa kaç kardeşsiniz ve cinsiyetleri?...................................... 

13. Bulunduğunuz ailede bütçeye kim/kimler katkı sağlıyor?...................................... 

14. Ailenizin aylık geliri ne kadar?............................................................................... 

15. Kendinizi sosyo-ekonomik düzey olarak nerede görüyorsunuz? 

a) Üst 

b) Ortanın üstü 

c) Orta 

d) Ortanın altı 

e) Alt 

II. KIZ ÇOCUĞU OLMAYA ĐLĐŞKĐN BAKIŞ AÇILARI 

1. Size göre ailenizde “kız çocuğu” nasıl tanımlanıyor?............................................. 

2. Size göre toplumda “kız çocuğu” nasıl tanımlanıyor?............................................ 

3. Kendi gözünüzle “kız çocuğu olmayı” nasıl tanımlıyorsunuz?............................... 

4. Kendinizi nasıl tanımlıyorsunuz? Ben kimim sorusuna nasıl bir cevap verirdiniz?    

(Mesela   anne gibi mi?, öğretmen gibi mi? Beğendiğiniz herhangi bir ünlü biri 

gibi mi?)…………………………………………………………………………... 

5. Kendinizi tanımlamanız üzerinde aileniz etkili midir?............................................ 

   Peki siz ailenizin bir kız çocuk olarak sizden beklentilerini nasıl buluyorsunuz?  

6. Ailenizin sizden bekledikleri rollere ilişkin siz ne düşünüyorsunuz?..................... 

7. Medyadan (radyo, televizyon, dergi vb.) izlediğiniz ve onun gibi olmak 

istediğiniz ünlü biri var mı? Hangi özelliklerinden dolayı?................................... 

8. Yakın çevrenizde model aldığınız biri var mı? Varsa kim/kimler? Neden?........... 

9. Annenizden farklı bir “kadın” tanımı yapsanız nasıl bir tanımlama yapardınız? 

Sizce bir kadın neler yapmalı?................................................................................ 

10. Kadının ailede sözü geçmesi size göre neye bağlıdır? (Mesela meslek sahibi 

olması, eğitim almış olması vb.)………………………………………………….. 

 



 
 

 

238 

11. Sizce kadınlar çalışmalı mı? 

(……) Evet, belirtiniz…………………………………………………………….. 

(……) Hayır,belirtiniz……………………………………………………………. 

12.  Sizce kadın ev dışında hangi mesleklerde çalışabilir?.......................................... 

13. Sizce başarılı kadının sahip olması gereken en önemli özellik nedir?.................. 

III. AĐLE 

1. Evde bir işbölümü var mı? Varsa size düşen görevler nelerdir? (Mesela kızlarla 

erkek için yapılan işbölümü aynı mı?)……………………………………………. 

2. Kendi ailenizi ve aile içindeki sosyal ilişkileri nasıl tanımlıyorsunuz?................... 

3. Kardeşlerinizle olan ilişkileriniz/anlaşma durumunuz nasıldır?............................. 

4. Ailenizle (anne-baba, erkek kardeş, kız kardeş) en çok anlaşabildiğin konu ya da 

konular nelerdir?..................................................................................................... 

5. Ailenizde varsa erkek kardeşiniz ya da ağabeyiniz kız çocuk olarak sizden nasıl 

davranmanızı bekliyor? (Ona göre kız çocuğu neler yapmalı ya da kız çocuktan 

neler beklenir?)…………………………………………………………………… 

6. Anne-babanız arasındaki ilişki/anlaşma durumu nasıldır?..................................... 

7. Anne-babanız arasında tartışma varsa, bu tartışmaların en önemli nedeni nedir? 

8. Ailenizin size karşı ilgisini nasıl değerlendiriyorsunuz? (Mesela para konuları, 

sizi özgür bırakmaları, sizi olduğunuz gibi kabul etmeleri, okul ve derslerinizle 

ilgilenip ilgilenmemeleri, sorunlarınızı dinleyip/dinlememeleri)………………… 

9. Kendinizle ilgili kararlarda ailenizin tavrı ne olurdu?............................................ 

10. Eğitiminizin devam etmesi,  Çalışma hayatına katılmanız,  evlilik kararınız, 

arkadaş seçiminiz konusunda anne-babanız mı belirleyici yoksa kendiniz mi bu 

kararlarda aktif rol oynuyorsunuz?......................................................................... 

11. Aileye ilişkin konularda ve çeşitli faaliyetlerde kararlara katılım ve bu kararların 

uygulanmasındaki rolünüz nedir?............................................................................ 

12. Aile üyeleri dışında etrafınızda kişisel ve önemli meseleleri konuşacağınız 

kimseler yani yakın arkadaşlarınız var mı? Diğer bir ifadeyle aileniz dışında 

sorunlarınızı kimlerle paylaşırsınız?........................................................................ 

13.  Hangi sorunları kiminle paylaşırsınız?................................................................... 



 
 

 

239 

14. Akşam saatlerinde rahatça dışarı çıkabiliyor musunuz? Bu konuda anne-

babanızın ya da yaşadığınız çevrenin bir baskısı var mı?....................................... 

15. Yaşadığınız çevrede yürürken kendinizi ne kadar güvende hissediyorsunuz? 

16. Anne-babanız ya da erkek kardeşiniz giyiminize karışır mı?................................. 

17. Herhangi bir sorununuz olduğunda bunu kime danışırsınız?.................................. 

18. Annenize benzemeye çalışır mısınız? Nasıl? Örnekler verebilir misiniz? 

19. Ailenizin size uyguladığı ve sizin gelecekte çocuk sahibi olduğunuzda asla ona 

uygulamayacağınız bir davranış ya da düşünce şekli var mı? Varsa neler?........... 

20. Anne-babanızın ve kardeşlerinizin eğitim düzeyleri, sizin yaşam alanlarınıza 

(eğitim, meslek edinme, serbest zaman faaliyetlerine katılma, arkadaş seçimi, 

evlilik tercihiniz) ilişkin kararlarınızda ne yönde etkilidir?.................................... 

IV. KIZ ÇOCUKLARIN GELECEKLERĐNE ĐLĐŞKĐN DÜŞÜNCELERĐ 

1. Hayatınızdan memnun musunuz? 

a) Evet.……………….Neden?....................................................................................
. 

b) Hayır………………..Neden?.................................................................................. 

2. Nasıl bir eğitim almak istiyorsunuz?....................................................................... 

3. Yasal olarak eğitim sürecini tamamladığınızda bir iş bulup çalışmayı düşünüyor 

musunuz?................................................................................................................. 

(…..) Evet.……………………………………………………………………………. 

(…..) Hayır.…………………………………………………………………………… 

4. Đdealinizdeki meslek nedir? Bu mesleği tercih etme nedeninizi açıklar 

mısınız?....................................................................................................................

................................................................................................................................. 

5. Đdealinizdeki mesleğe ulaşmak için ne tür aşamalardan geçmek gerektiğine 

inanıyorsunuz?........................................................................................................ 

6. Đdealinizdeki mesleğe sahibi olmanız mümkün müdür? Mümkün değilse neden? 

7. Şu ana kadar yapmak isteyip de yapamadığınız bir idealiniz var mı? Neden? 

8. Kendi geleceğinize nasıl bakıyorsunuz? Geleceğinizden umutlu musunuz? Ya da 

geleceğinizi güvende hissediyor musunuz?............................................................. 



 
 

 

240 

9. Geleceğinize ilişkin beklenti ve hedefleriniz nelerdir?........................................... 

10. Geleceğinize ilişkin ailenizden beklentileriniz nelerdir?........................................ 

11. Geleceğinize ilişkin toplumdan beklentileriniz nelerdir?....................................... 

12. Size göre sosyal yaşam alanlarına (eğitim, çalışma yaşamı, sosyal aktiviteler vb.) 

dahil olmanızda ailenizin sahip olduğu sosyal, kültürel ve ekonomik düzey etkili 

midir?..................................................................................................................... 

13. Farklı yaşam alanları insanlar için refah ve memnuniyet açısından farklı öneme 

sahiptir. Bu yaşam alanlarını kendi hayatınız içinde bir önem derecesine 

yerleştirseniz nasıl bir sıralama yapardınız? (Mesela; eğitim, meslek edinme, 

sosyal güvence, serbest zaman faaliyetlerine ilişkin tercihler, arkadaş seçimi, 

evlilik tercihleri)………………………………………………………………….. 

14. Çocukluğunuzu yaşayabildiğinizi düşünüyor musunuz? 

a) Evet……………….Neden?............................................................................... 

b) Hayır………………Neden?.............................................................................. 

15. Kırda ya da kentte yaşıyor olmanızın yaşamınıza getirdiği en önemli güçlük ve 

dezavantajlar nelerdir? (Mesela yeterli eğitim alamamak, erken yaşta 

evlendirilmek istenmesi, geç saatte dışarı çıkamamak, arkadaşlarınızla herhangi 

bir sosyal etkinliğe katılamamak)………………………………………………… 

16. Kırda ya da kentte yaşıyor olmanızın yaşamınıza getirdiği kolaylıklar ve 

avantajlar nelerdir?.................................................................................................. 

17. Yaşadığınız toplumda mesleğinizi özgürce seçebildiğinize inanıyor musunuz? 

18. Yaşadığınız toplumda kadın erkek eşitliğinin olduğunu düşünüyor musunuz? 

19. Evlilik size göre neyi ifade ediyor? Nasıl bir evlilik yapmak istersiniz?................ 

20. Kaç yaşında evlenmeyi düşünüyorsunuz?............................................................... 

21. Yaşadığınız çevrede kendinizi güvende hissediyor musunuz? Hissetmiyorsanız 

neden?..................................................................................................................... 

22. Geleceğe ilişkin kaygılarınız var mı? Varsa neler?.................................................  

23. Yaşadığınız çevrenin (kır ya da kent)  size sunduğu olanaklar geleceğe ilişkin 

beklentilerinizi ne yönde etkiler?.............................................................................  

                                                                                       



 
 

 

241 

V. BOŞ ZAMAN FAALĐYETLERĐ 

1. Serbest zamanlarınızı nasıl değerlendirirsiniz?..................................................... 

2. Herhangi bir konuda özel yeteneğiniz var mı? (Mesela dans/halkoyunları, spor, 

resim, tiyatro, dikiş-nakış, kuaförlük, hepsi)……………………………………. 

3. Eğitiminiz dışında özel uğraşlarınız var mı?......................................................... 

a) (Evet)………………….Peki bu konuda biraz daha bilgi verir misiniz?...............  

b) (Hayır)…………………Özel bir uğraşınız olmasını ister misiniz?....................... 

4. Özel uğraş edinmenize ilişkin engeller var mı? Varsa engel olarak neleri 

görüyorsunuz?....................................................................................................... 

5. Zamanınızın büyük bir kısmını kiminle ve nerede geçiriyorsunuz?...................... 

6. Tiyatro, sinema, konser gibi sosyo-kültürel etkinliklere katılma fırsatları 

yakalamakta sorun/güçlük yaşıyor musunuz? 

7. Sosyo-kültürel faaliyetlere katılamıyorsanız bunun en önemli sebebi nedir? 

8. Tiyatro, sinema, konser vb. etkinliklere katılacağınız zaman kimlerden izin 

alırsınız?.................................................................................................................. 

9. Radyo-televizyon izleme sıklığı nedir? 

10. Kitap, gazete, dergi okuma sıklığı nedir?............................................................... 

Ne tür kitap, gazete, dergi okursunuz?................................................................... 

11. Arkadaşınızla dışarı çıktığınızda eve kaçta döneceğiniz konusunda anne-babanız 

ya da erkek kardeşinizden uyarı alır mısınız?.......................................................... 

12. Karşı cinsle arkadaşlık kurmak istediniz mi? ya da istiyor musunuz?.................... 

13. Karşı cinsle arkadaşlık kurmanız ya da erkek arkadaşınız olmasına aileniz tepki 

gösterir mi? Erkek arkadaş edinmede aileniz ya da sosyal çevrenizden baskı 

oluyor mu?............................................................................................................... 

 

 

 



 
 

 

242 

ERKEK KARDEŞ GÖRÜŞME FORMU 

1. Yaşınız?................................................................................................................... 

2. Doğum tarihiniz?..................................................................................................... 

3. Doğum yeriniz?....................................................................................................... 

4. Eğitim durumunuz?................................................................................................. 

a. Đlköğretime devam ediyorum? Kaçıncı sınıf?................................................... 

b. Đlköğretim mezunuyum. 

c. Đlköğretimi bitirdim.  

d. Liseye devam ediyorum. Kaçıncı sınıf?............................................................ 

5. Mesleğiniz?.............................................................................................................. 

6. Şu ana kadar yaşamınızı en çok geçirdiğiniz yer?................................................... 

7. Bir kız kardeşe sahip olmanın avantajları/dezavantajları nelerdir?......................... 

8. Kız kardeşinizle anlaşamadığınız konular var mıdır? Varsa nelerdir?.................... 

9. Kardeşinize karşı tutumunuzda ailenin etkisi var mı? Varsa nasıl kazandırıldı?.... 

10. Kız kardeşinizden beklentileriniz nelerdir? Bu beklentilerinizin karşılanmadığı 

oldu mu?  Olduysa ne yaptınız/yaparsınız?............................................................. 

11. Size göre kız çocuklarından toplum hangi rolleri yerine getirmesini bekliyor? 

12. Ailen kız kardeşine ilişkin ne tür sorumluluk verir?............................................... 

13. Kardeşinizle hangi konularda çatışırsınız? Hangi konularda uzlaşırsınız?............. 

14. Kız kardeşinizin arkadaşlarıyla dışarı çıkmasına müdahale eder misiniz? Bu 

konuda aileniz size bir sorumluluk veriyor mu?.................................................... 

15. Kız kardeşinizin eğitimi hakkında ne düşünüyorsunuz?......................................... 

16. Kız kardeşinizin geleceği hakkında anne-babanızla aynı düşüncelere mi 

sahipsiniz?............................................................................................................... 

17. Kız kardeşinizin çalışması hakkında ne düşünüyorsunuz?..................................... 

18. Gelecekten beklentileriniz/geleceğe ilişkin hayalleriniz nelerdir?.......................... 

 

 

 



 
 

 

243 

EBEVEYN GÖRÜŞME FORMU 

 

Görüşülen Ebeveyn                       �   Anne                      � Baba 

1. Yaşınız?................................................................................................................. 

2. Doğum yeriniz?...................................................................................................... 

3. En uzun süreyle hangi yerleşim biriminde yaşadınız? .......................................... 

4. Eğitim durumunuz?................................................................................................ 

a) Okur-yazar  

b) Đlkokul mezunu 

c) Ortaokul ve dengi okul mezunu 

d) Lise mezunu 

e) Yüksekokul mezunu 

f) Üniversite mezunu 

g) Lisansüstü 

5. Mesleğiniz?............................................................................................................. 

6. Aylık geliriniz?......................................................................................................... 

7. Ailenizi sosyo-ekonomik açıdan hangi gruba yerleştirirsiniz?................................  

a) Üst 

b) Ortanın üstü 

c) Orta 

d) Ortanın altı 

e) Alt 

8. Gelirinizi en çok nereye harcıyorsunuz?................................................................... 

9. Eşinizle nasıl evlendiniz? (Görücü usulü, tanıdık, arkadaş aracılığıyla, diğer) 

10. Eşinizle evlenmeden önce arkadaşlık ettiniz mi?.................................................... 

a) Evet                                                                  b) Hayır 

11. Sahip olunan çocuk sayısı ve cinsiyeti?................................................................... 

12. Çocuklarınızın nasıl evlenmesini istersiniz?............................................................ 



 
 

 

244 

Kız çocuğunuz için;………………………………………………………………… 

Erkek çocuğunuz için;……………………………………………………………… 

13. Ailenizde ekonomik kararlarda (bankaya para yatırmak, borç-kredi alımı, elde 

edilen geliri harcamak, eve eşya alımına karar vermek) etkili kişi/kişiler kimdir? 

14. Ailenizde sosyal kararlarda (kız ve erkek çocuğun okula gitmesi, evlenmeleri, 

arkadaş seçimleri, tatile gitmek) etkili kişi/kişiler kimlerdir?............................... 

15. Ailenizde kültürel faaliyetlere ilişkin kararlarda (tiyatro, sinema, konsere gitmek, 

çocukların ilgi alanlarına göre kursa gitmeleri) etkili kişi/kişiler kimlerdir? 

16. Sizce kararlar nasıl alınmalı?................................................................................... 

17. Ev ile ilgili sorumlulukları eşinizle paylaşır mısınız?............................................. 

18. Kitap, gazete, dergi okuyor musunuz? Ne tür?................................................ 

19. Kendinizi “kadın”, “anne” ve “eş” olarak nasıl tanımlıyorsunuz?......................... 

20. Kendinizi “erkek”, “baba” ve eş” olarak nasıl tanımlıyorsunuz?............... 

21. Kız çocuğunuzun eğitimine devam etmesini istiyor musunuz?.............................. 

a) (Evet)…………………………………………………………………………….. 

b) (Hayır)……………………………………………………………………………. 

22. Kız çocuğunuzun eğitimine devam etmesini istiyorsanız nedenleri nelerdir?.......... 

23. Kız çocuğunuzun eğitimine devam etmesini istemiyorsanız nedenleri nelerdir?..... 

24. Kız çocuğunuzun hangi mesleği seçmesini istersiniz? Eşinizle bu konuda aynı 

fikre sahip misiniz?.................................................................................................. 

25. Kadınların çalışması hakkındaki düşünceleriniz nedir?........................................... 

26. Size göre kızınız ileride eğitim alır ve bir işte çalışmaya başlarsa toplumdaki ve 

ailedeki rollerinde ne gibi değişiklikler olur?.......................................................... 

27. Ev içinde nasıl bir işbölümü var? Hangi işleri kimler yapar? Gerekçeleri nelerdir? 

28. Evde kız çocuklarınıza ve erkek çocuklarınıza nasıl bir görev dağılımı 

yapıyorsunuz?........................................................................................................... 

29. Ev işlerinde ve çocuk bakımında kadın ve erkekten beklentileriniz nelerdir?......... 

30. Sizce toplumumuzda kadınlardan beklenen roller nelerdir? (Mesela kız 

çocuklarının ve kadınların en önemli görevi çocuklara bakmak, yemek pişirmek 

ve ev temizlemektir)……………………………………………………………… 



 
 

 

245 

31. Kız çocuklarınız üzerinde denetim kurmaları ve kızınızı kontrol etmesi 

konusunda erkek çocuklarınıza sorumluluk veriyor musunuz? Veriyorsanız ne 

tür sorumluluklar?.................................................................................................... 

32. Kızınız için nasıl bir yaşam istiyorsunuz?............................................................... 

33. Kız ve erkek çocuklarınızdan beklentileriniz nelerdir?......................................... 

34. Kız çocuğunuzla ilgili ne tür sorunlarla karşılaşıyorsunuz? Bu sorunlar bireysel 

mi yoksa sosyal sorunlar mı?.................................................................................. 

35. Ülkenin şartlarını da düşünerek kız çocuğuna sahip olmanın zorlukları olduğunu 

düşünüyor musunuz? Düşünüyorsanız neler?......................................................... 

36. Sahip olduğunuz ekonomik imkanları kız ve erkek çocuğunuzun gerek eğitim 

gerekse sosyal yaşantısı için eşit olarak mı kullanıyorsunuz? Yoksa bu konuda 

kız ve erkek çocuğunuz için bir öncelik var mı? Varsa neden?.............................. 

37. Çocuklarınıza ileride bir yaşlılık güvencesi ya da maddi bir değer olarak bakıyor 

musunuz? Bu konudaki düşünceniz erkek ve kız çocukta farklılaşıyor mu? 

Farklılaşıyorsa neden?.............................................................................................. 

38. Kız çocuklarınızı erkek çocuklarınızdan farklı olarak hangi değerlerle 

yetiştiriyorsunuz?...................................................................................................... 

39. Yaşadığınız çevrenin çocuğunuzun yetiştirilmesi açısından avantaj ve 

dezavantajları nelerdir?............................................................................................. 

40. Sizce Türk geleneğinde kadınlara gereken önem veriliyor mu?............................... 

Nasıl?....................................................................................................................... 

41. Sizce bir kadının eğitimli olup/olmaması önemli mi?.............................................. 

Neden?..................................................................................................................... 

42. Bir kızın evlenme yaşı kaç olmalıdır?...................................................................... 

Neden?..................................................................................................................... 

43. “Kızını dövmeyen dizini döver” atasözü hakkında ne düşünüyorsunuz?................ 

44. “Oğlan doğuran övünsün kız doğuran dövünsün” atasözü hakkında ne 

düşünüyorsunuz?....................................................................................................... 

45. “Kızı kendi başına bırakırsan ya davulcuya ya zurnacıya varır” atasözü hakkında 

ne düşünüyorsunuz?................................................................................................ 



 
 

 

246 

46. Evde çocuklarınızla ne kadar vakit geçirirsiniz? Birlikte olunan bu zaman nasıl 

kullanılır?................................................................................................................ 

47. Ailede alınan karalarda çocuklarınızın fikrini alır mısınız? Kararlara katılım 

konusunda kız ve erkek çocuklarınız hangi karalara katılabilirler? Neden?.......... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 
 

 

247 

EK 3:  HANGĐ PROBLEM CÜMLELERĐNĐN HANGĐ GÖRÜŞME 

SORULARINA KARŞILIK GELDĐĞĐ ĐLE ĐLGĐLĐ TABLO 

1. Toplumda kadından ve erkekten beklenen 

roller nelerdir? 

E30,E40 

K2(II),K18(IV) 

2. Aile içerisinde kadından ve erkekten 

beklenen roller nelerdir? 

E17,E19,E20,E26,E27,E28,E29,E31 

K11(II),K12(II),K1(III),ERK10 

3. Aile içersinde kız ve erkek çocuklardan 

beklenen roller arasında farklılık var mıdır? 

E21,E22,E26,E27,E28,E29,E31,E36,E38 

K1(II),K6(II),K1(III),K5(III),K17(IV) 

4. Anne-baba ve erkek kardeşler kız 

çocuklarını nasıl tanımlıyor? 

E21,E22,E23,E24,E25,E33 

ERK14 

K1(II),K5(II),K5(III) 

5. Kız çocukları, kadınlara ilişkin nasıl bir 

toplumsal rol tanımı yapıyorlar? 

E19 

K9(II),K10(II),K11(II), K12(II),K13(II) 

6. Kız çocukları sosyal kimlik açısından 

kendilerini nasıl tanımlamaktadır? 

K3(II),K4(II),K5(II),K9(II) 

7.Kız çocuklarının kendilerini tanımlamaları 

üzerinde aile üyelerinin tanımlamaları etkili 

midir? 

K5(II),K6(II) 

ERK15 

8.Aile içerisinde başlayan kültürel 

tanımlamalar kız çocuklarının sosyal kimlik 

tanımlamalarını ne yönde etkilemektedir? 

ERK12 

K5(II),K6(II),K9(II),K5(III),K18(III) 

9.Ailede varsa erkek kardeş ya da ağabeyin 

kız çocukları üzerindeki tanımlamalarının 

etkisi nedir? (Sosyal kimlik) 

K5(III),K11(V) 

ERK11,ERK12,ERK13,ERK14,ERK15 

 

10.Kız çocukları ailedeki kültürel 

tanımlamalara karşı nasıl bir duruş 

sergiliyorlar? 

K19(III),K2(IV),K3(IV),K8(IV),K9(IV) 

11.Kız çocuklarının kendilerini tanımlarken 

okula devam durumunun (Đlköğretim sonrası 

liseye devam) ve medyada verilen kız çocuk 

tanımlamalarının etkisi var mıdır? Varsa 

nedir? 

K7(II) 



 
 

 

248 

12. Yaşanılan çevrenin (kır-kent) kız 

çocuklarına ilişkinin kültürel tanımlamalara 

etkisi nedir? 

K14(III),K15(III),K15(IV),K16(IV),K17(IV) 

13. Kız çocuklarının aile yaşamında 

kendilerine biçilen rol ve beklentilere 

yönelik düşünce ve görüşleri nelerdir? Bu 

kır ve kentte farklılaşıyor mu? 

K5(II),K6(II),K2(III),K10(IV) 

14. Ailenin sahip olduğu kültürel sermaye, 

kız çocuklarının sosyal yaşam alanları 

(eğitim, meslek edinme, sosyal güvence, 

serbest zaman faaliyetlerine ilişkin 

tercihleri, arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) 

ile ilgili karar mekanizmalarına ulaşmasını 

hangi yönde etkiler? 

E21,E22,E23,E24,E32,E41 

K20(III),K12(IV) 

15. Ailenin sosyo-ekonomik düzeyi, kız 

çocuklarının sosyal yaşam alanları (eğitim, 

meslek edinme, sosyal güvence, serbest 

zaman faaliyetlerine ilişkin tercihleri, 

arkadaş seçimi, evlilik tercihleri) ile ilgili 

karar mekanizmalarına ulaşmasını hangi 

yönde etkiler? 

E36,E37,E39 

K12(IV) 

16. Kız çocukları aile üyeleri ile nasıl bir 

iletişim içindedir? 

K2(III),K3(III),K8(III),K13(III),K14(III),K17(III),K11(V) 

ERK9 

17. Kız çocukları aile ve sosyal yaşam 

alanında en çok kim ya da kimleri model 

alıyor? 

K8(II),K18(III) 

18. Kız çocuklarının geleceklerine ilişkin 

beklenti ve hedefleri nelerdir? 

K2(IV),K4(IV),K5(IV),K6(IV),K7(IV),K8(IV), 

K9(IV),K10(IV),K11(IV),K19(IV),K20(IV) 

19. Đçinde yaşanılan ailenin kız çocuğuna 

ilişkin kültürel tanımlamaları onların 

geleceğe ilişkin hedeflerini ve kararlarını 

nasıl etkilemektedir? 

K9(III),K10(III),K11(III) 

 

 



 
 

 

249 

 
20. Kız çocuklarına ilişkin kültürel tanımlamalar onların 

gelecekte sosyal, ekonomik ve kültürel yaşam alanlarına 

ulaşmalarında ve karar mekanizmalarına katılmalarında ne 

yönde etkili olmaktadır? 

E13,E14,E15,E16,E22,E24,E25,E32,E47 

K9(III),K10(III),K11(III) 

ERK13 

21. Kırda ve kentte yaşama, kız çocuklarının geleceğe ilişkin 

beklentilerini hangi yönde etkilemektedir? 

K15(IV),K16(IV) 

22. Kız çocuklarının aile içindeki kararlarda rolü nedir? K9(III),K10(III),K11(III) 

23. Kız çocukları geleceğe ilişkin ne tür kaygılar taşıyorlar? K22(IV),K8(IV) 

24. Kız çocukları yaşam taleplerini ailelerine ve topluma 

hangi kanallarla iletmektedirler? 

K12(III), K13(III),K10(IV),K11(IV) 

25. Anne-babalar, kız çocuklarının üzerinde denetim 

kurmaları konusunda erkek çocuklara ne tür görevler 

yüklemektedirler? 

E31,ERK12,K5(III),K11(V) 

 

Tablodaki Kısaltmalar: 

E: Ebeveyn (Anne-baba) 

K: Kız Çocuk 

ERK: Erkek Kardeş                                                      


