
 1 

T.C. 
ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELAM BİLİM DALI 

 
MATURİDİ’YE GÖRE KAZA VE KADER 

 
Hazırlayan 
Harun IŞIK 

 
Danışman  

Prof. Dr. Temel YEŞİLYURT 

 
Doktora Tezi 

 
Mayıs 2011 
KAYSERİ 

 

 



 2 

T.C. 
ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELAM BİLİM DALI 

 
MATURİDİ’YE GÖRE KAZA VE KADER 

(Doktora Tezi) 

 
Hazırlayan 
Harun IŞIK 

 
Danışman  

Prof. Dr. Temel YEŞİLYURT 

 
Mayıs 2011 
KAYSERİ

 

 



 i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

 

 

 

 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

 

 

 

Adı-Soyadı 

Harun IŞIK 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 ii 

YÖNERGEYE UYGUNLUK 
 

 
 
 
MATURİDİ’YE GÖRE KAZA VE KADER adlı Yüksek Lisans / Doktora tezi, 

Erciyes Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma Yönergesi’ne uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan        Danışman 

   Harun IŞIK                              Prof. Dr. Temel YEŞİLYURT 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri ABD Başkanı 

Prof. Dr. Erdoğan PAZARBAŞI 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



 iii 

KABUL VE ONAY 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 



 iv 

ÖNSÖZ 

Kaza ve kader meselesi cahiliye dönemi ile başlayan, Hz. Peygamber zamanında devam 

eden ve günümüze kadar da üzerinde sürekli düşünülen ve tartışma konusu yapılan bir 

problemdir. Bu mesele bir taraftan her türlü nesne ve olayı yaratan, ilim, irade ve kudret 

sahibi bir varlık olan Allah’ın mutlak hâkimiyetini diğer taraftan da Allah’ın kendisine 

kulluk etmekle görevlendirdiği ve dolayısıyla muhatap seçtiği insanın eylemlerindeki 

özgürlüğünü doğrudan ilgilendiren bir mesele görünümündedir.  

Kaderi mutlak manada değerlendirir ve insana herhangi bir özgürlük alanı tanımazsak, 

Allah’ın peygamberler ve kitaplar göndermesinin, emir ve yasağının, mükâfat ve 

cezasının varlığını nasıl temellendireceğiz sorusu ile yüzleşmek zorunda kalırız. Bunun 

aksini iddia ettiğimizde, yani insan, eylemlerinde mutlak özgürlük sahibidir, herhangi 

bir takdir ve tayine bağlı kalmaksızın eylemlerini dilediği şekilde kendisi yaratır 

dediğimizde ise Allah’ın mutlak hâkimiyetinden bahsetmek söz konusu olmayacaktır. 

Dolayısıyla bu ikilemden nasıl kurtulabiliriz? sorusu önemli bir tartışma konusu olarak 

gündeme gelmektedir. 

Kelâm tarihi içerisinde kendilerine Cebriye adı verilen ekol, insana hiçbir özgürlük alanı 

tanımayıp Allah’ın mutlak hâkimiyetini esas alarak bu tartışmaya katılmıştır. Diğer bir 

doktrin olan Mutezile ise tam tersi bir yaklaşımla insana mutlak özgürlük tanıyarak 

onun, eylemlerinin yapıcısı ve yaratıcısı olduğunu iddia etmiştir. Ehl-i sünnetin önemli 

âlimlerinden olan Maturidi ise bu ikisi arasında orta bir yol izleyerek insanın 

eylemlerinin meydana gelmesinde biri halk (yaratma) diğeri de kesb (kazanma-yapma) 

olmak üzere iki yön bulunduğunu ifade ederek iki uç görüş arasında bir denge 

oluşturmayı denemiştir. Bu yönlerden yaratmayı Allah ile ilişkilendiren Maturidi, 

kesbin ise insana ait olduğunu belirtmektedir.  

Maturidi, kaza ve kader meselesini eyleme yönler tayin ettiği bu yöntem ışığında ele 

almakta, Allah’ın mutlak hâkimiyeti karşısında insan özgürlüğü ve sorumluluğunu 

temellendirmeye çalışmaktadır. Aksi takdirde insanın ihtiyarî eylemlerinin Allah’ın 

mutlak hâkimiyeti dışında bulunduğunu, O’nun ilim, irade ve kudreti dışında eylemde 

bulunmasının mümkün olduğunu kabul etmemiz gerekecektir.  

Literatür yönteminin kullanıldığı bu çalışmada temel amacımız ezelî ve mutlak bir 

iradeye sahip olan Allah karşısında insanın iradesinin nasıl bir fonksiyona sahip olduğu 

ve bu iradenin kendisine ait özgür bir şekilde hareket edebileceği bir alan bulunup 

bulunmadığı problemine Maturidi’nin nasıl bir yaklaşım sergilediğini tespit etmektir. 



 v 

Ayrıca Maturidi ekolüne mensup âlimlerin eserlerine de müracaat edilerek konu daha 

geniş bir perspektiften tahlil edilmeye çalışılmıştır. Çalışmamız özellikle 

bilgilendirmeye dayalı ve analitik bir yapıda sunulmuştur. Böyle bir yöntem 

izlememizin temel nedeni, Maturidi’nin kaza ve kader meselesine yaklaşımını eleştiren 

herhangi bir metne rastlamadığımız içindir.   

Konu ile ilgili yapılan araştırmaları incelediğimizde, Maturidi’nin meseleye bakışı ile 

ilgili olarak sadece iki tane çalışma olduğu görülmektedir. Bunları şu şekilde ifade 

etmek mümkündür:  

1- İrade Hürriyeti ve İmam Maturidi: M. Saim Yeprem tarafından bu çalışma 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı tarafından 1984 yılında 

yayınlanmıştır. Eserde hürriyet ve irade problemlerine genel bir bakış açısı 

sergilendikten sonra, her iki meselenin de hem batı hem de İslam dünyasındaki 

felsefî ve psikolojik temelleri araştırılmıştır. Eserin ilerleyen bölümlerinde 

Maturidi’nin görüşleri doğrultusunda irade ve özet olarak da kaza/kader 

konularına yer verilmiştir.  

2- Maturidi ve Nesefi’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı: 1988 yılında yayınlanan 

çalışma M. Sait Yazıcıoğlu tarafından kaleme alınmıştır. Bu eserde Yazıcıoğlu, 

eylem, kesb, yaratma ve kudret kavramları ve eylemin bilgi ve irade ile ilişkisini 

aklî ve naklî delillerle ortaya koymaya çalışmıştır. 

Bu eserleri inceledikten sonra Maturidi ekolü merkezinde meselenin daha sistematik bir 

şekilde ele alınması, Maturidi’nin son dönemde tahkiki yapılan Te’vilatu Ehli’s-Sünne 

isimli eseri ışığında konuya yeni bir bakış açısı kazandırılması gerektiği hâsıl olmuştur. 

Nitekim her iki eseri de analiz ettiğimizde Maturidi’nin görüş ve düşüncelerini 

anlamada önemli bir yere sahip olan Te’vilat’a fazla müracaat edilmediği görülecektir.  

Bu amacımızı gerçekleştirmek için çalışmamızı girişle birlikte altı bölüm halinde ele 

almayı uygun gördük.  

Giriş bölümünde, Maturidi’nin hayatı, eserleri ve hakkında yapılan araştırmalarla ilgili 

olarak müstakil eserler kaleme alındığından buna gerek görülmemiş, kaza ve kader 

meselesinin tarihsel arka planı tahlil edilerek problemin nasıl ortaya çıktığı ve süreç 

içerisinde ne gibi bir gelişim gösterdiği araştırılmıştır. Konu ile ilgili rivayetleri 

incelediğimizde hem cahiliye döneminde hem Hz. Peygamber zamanında ve hem de 

Hz. Peygamber’in vefatından sonraki süreçte kaza-kader ile ilgili bir takım tartışmaların 

bulunduğu görülmektedir. Bu bölümde ayrıca araştırma konumuz ile ilgili görülen kaza, 



 vi 

kader, fiil, ilim, irade, kudret ve kesb kelimelerinin kavramsal tahlili yapılmıştır. Çünkü 

her ilim dalında olduğu gibi Kelâm İlminin de kendine has bir dili bulunmaktadır. 

Konunun daha iyi anlaşılabilmesi için araştırma konumuz etrafında dönen kavramların 

Kelâm İlminde nasıl bir mana ifade ettiğinin tespit edilmesi önem arz etmektedir.  

Birinci bölümde, Maturidi’nin kaza ve kader kavramlarını nasıl değerlendirdiği, bu 

değerlendirmenin ne gibi sonuçlar doğurduğu üzerinde durularak mezheplerin görüşleri 

eleştirel bir bakış açısıyla ele alınmıştır. Kaza kavramı, Maturidi’nin deliller getirmek 

ve kazandığı manalardan hangilerinin Allah’a, hangilerinin de insana nispet edileceği 

sorusuna cevap aramak suretiyle açıklamaya çalıştığı bir kavramdır. Ayrıca Maturidi, 

özellikle Ka’bi’yi kendisine muhatap alarak onun kaza ile ilgili görüş ve düşüncelerini 

eleştirmek suretiyle konuya daha bir genişlik kazandırmıştır. Kader kavramına gelince 

araştırma konumuzun belki de en önemli kavramı olma özelliğindedir. Bu yüzdendir ki 

kelâm ekolleri kelimenin içerdiği anlamlar ve doğurduğu sonuçlarla ilgili olarak önemli 

münakaşalar yapmışlardır. Maturidi kader kavramının biri geneli diğeri de özeli ifade 

edecek şekilde iki manayı ihtiva ettiğini belirtmektedir. Birinci bölümde ayrıca kaza ve 

kader konusunun temel problemini teşkil eden “insan eylemlerinin yaratıcısı kimdir? 

sorusuna cevap aranmıştır. Fiillerin nasıl meydana geldiği sorusu Maturidi’nin düşünce 

sisteminde kaza-kader probleminin en temel sorusudur. Kendisinin ifadesi ile şayet 

ihtiyarî eylemlerin Allah tarafından yaratıldığı sabit olur ise kaza ve kader de sabit 

olacaktır. 

İkinci bölümde, fiilin arka planını oluşturan ilim, irade, kudret ve kesb kavramları 

Maturidi’nin penceresinden analiz edilerek kaza ve kader ile ilişkisi ortaya konmuştur. 

Maturidi’nin kaza-kader anlayışının temelini oluşturan insan eylemlerinin yaratıcısının 

Allah olduğunun ispatı ile birlikte eylemin meydana gelmesinde ve insanın eylemdeki 

rolünü belirlemede temel faktörler olan ilim, irade, kudret ve kesb kavramlarına 

Maturidi’nin ne tür bir yaklaşım sergilediğini analiz etmenin kaza-kader meselesini 

daha anlaşılır kılacağı düşünülmektedir. Çünkü kaza-kader meselesinde temel problem 

ihtiyarî eylemlerin nasıl meydana geldiği, Allah ile insanın bu eylemlerdeki temel 

fonksiyonun ne olduğudur. 

Son bölümde ise kaza ve kader konusu ile ilgili olduğu düşünülen hidayet, dalâlet, ecel 

ve rızık kavramları analiz edilmiştir.  

Bu çalışma ile amacımız, geçmişten günümüze üzerinde derin tartışmalar yapılan kaza 

ve kader problemine nihai anlamda bir çözüm bulmak değil, Maturidi’nin 



 vii 

penceresinden meselenin nasıl yorumlandığını ortaya koymaya çalışmaktır. 

Çalışmamız, Türk-İslam dünyasının yetiştirdiği önemli düşünürlerden olan Ebu Mansur 

el-Maturidi’nin araştırma konumuzla ilgili özelde kelâm ilmine genelde de İslam 

düşüncesine katkılarını ortaya koymak bakımından önemlidir. Bu çalışmamda daima 

beni cesaretlendiren, eleştirileri, görüş ve önerileri ile destekleyen tez danışmanlarım 

Prof. Dr. Muhittin BAĞÇECİ ve Prof. Dr. Temel YEŞİLYURT’a, kıymetli hocalarım 

Prof. Dr. Erdoğan PAZARBAŞI, Doç. Dr. Ali KUŞAT ve Yrd. Doç. Dr. Murat 

SERDAR’a teşekkürü bir borç bilirim.  

 

Kayseri-2011 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii 

MATURİDİ’YE GÖRE KAZA VE KADER 
 

Harun IŞIK 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, Mart 2011 

Danışman: Prof Dr. Temel YEŞİLYURT 

 
ÖZET 

 
Maturidi, kaza ve kader sorununun çözümünü eylemlerin yaratıcısının kim olduğunun 

tespit edilmesi üzerine inşa etmiştir. Eylemlerin yaratıcısını ise fiile yönler tayin etmek 

suretiyle ortaya koymaya çalışmıştır. Ona göre fiilde biri yaratma diğeri de kesb olmak 

üzere iki yön bulunmaktadır. Bu yönlerden yaratma Allah’a, kesb ise insana aittir. İnsan 

kendisinde bulunan hür irade ile tercihte bulunarak eylemlerini yapmakta, Allah’da 

insanın arzu ve isteği doğrultusunda o eylemi yaratmaktadır. Allah’ın yaratması ile 

yakın ilişkisi bulunan ilim, irade ve kudretinin insan üzerinde herhangi bir baskısı ve 

zorlaması söz konusu değildir. Nitekim insan fiillerini yaparken kendisini hür, fail ve 

kâsib olarak hissetmektedir.  

 
Kaza ve kaderin insanla ilgisi, bilmek ve yaratmak bakımındandır. Maturidi’ye göre 

kader, olmuş, olan ve olacak olan her şeyi Allah’ın bilmesidir ve ilim sıfatı ile 

alakalıdır. Kaza ise bu bilme doğrultusunda zamanı gelince nesne ve olayların 

yaratılması anlamına gelmektedir ve tekvin sıfatı ile ilişkilidir. Bu bakış açısının doğal 

bir sonucu olarak insan, kendisi hakkında belirlenen bir senaryoyu oynayan bir aktör 

olmamakta, senaryoyu bizzat yazan ve yaşayan olmaktadır. Dolayısıyla o, meydana 

gelen her türlü hadisede kaza ve kadere sığınmak yerine olayın nedenlerini araştırarak 

onları ortadan kaldırmak için bazı girişimlerde bulunmalıdır.  

 
Hidayet-dalâlet, rızık ve ecel kavramları da Maturidi’nin kaza ve kader meselesi ile 

ilişkilendirerek açıkladığı kavramlardandır. Kur’an’da Allah’ın bir kimseyi hidayete 

erdirmeyi veya dalâlet üzere bırakmayı dilemesi ile ilgili ayetleri Maturidi, O’nun 

ilmiyle açıklamaktadır. Allah, insanların gelecekte hidayeti veya dalâleti tercih 

edeceğini ezelî ilmi ile bilmektedir. İşte bu ilmi doğrultusunda da olayları dilemiştir. 

Rızık meselesinde ise, rızkın tahsisi, genişletilmesi veya daraltılmasında insanlar 

arasında herhangi bir ayrım söz konusu değildir. Böylesi durumlarda emir tamamıyla 



 ix 

Allah’a aittir. Bir sebebe binaen ya da sebepsiz olarak rızıklandırarak kimilerine rızkı 

bol kimilerine de az ihsan edebilir. Üzerimize düşen gerekli tedbirleri alarak helal 

yollardan rızık aramaktır.  

 
Anahtar Kelimeler: Kaza, kader, irade, kudret, kesb 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 x 

CASUALTY AND PREDESTINATION ACCORDING TO MATURIDI 

 
Harun IŞIK 

Erciyes University, the Institute of Social Sciences 

PhD Thesis, Mart 2011 

Supervisor: Prof Dr. Temel YEŞİLYURT 

 
ABSTRACT 

 
Al-Maturidi has tried to solve the problem of casualty and predestination by seeking the 

creator of human actions. He has stated that there have been two directions in human 

actions to determine the creator. According to him, there are two directions in the 

action: one of them is creation (halk), the second is acquisiton (kesb). While creation is 

related with the God, acquisition is connected with humankind.  Whilst human does his 

actions with his free will. The God creates human action towards his desire and wish. 

The knowledge of the God, His will and power that are closely concerned with the 

creation do not use any force on human action. Consequently, human feels himself as 

free, agent and acquisitor while he is performing. 

 
The interest of casualty and predestination with human is from the point of view of 

knowledge and creation. With respect to al-Maturidi, predestination means that the God 

knows everything which occurred in the past, being at the present and will be in the 

future.  It is related with the attribute of knowledge. Casualty, however, means to create 

objects and events in the light of knowledge when their times come. It is relevant with 

the attribute of creation. From this perspective human is not an actor who plays the 

scenario determined about him. Conversely, he writes it himself and experiences. 

Therefore, human should not refuge to casualty and predestination when he meets some 

problems. He should embark on some attempts to eliminate them by seeking the 

reasons.      

 
The concepts of guidance and heresy, livelihood and death are from the notions that al-

Maturidi explains by associating them with casualty and predestination. Al-Maturidi 

clarifies the verses related with guidance and heresy by focusing on the knowledge of 

Allah. He knows that mankind will choose guidance or heresy in the future with His 

eternal knowledge. Consequently Allah wishes all things in the direction of His 



 xi 

knowledge.  As for livelihood problem, all people are the same level in terms of its 

consecration, extension and constriction.   Command pertains completely to Allah in 

these situations. He may bestow it on the people in consequence of a reason or without 

any cause. We should seek our livelihood from halal ways by taking essential 

precautions and comply with it.  

 
Key words: Casualty, predestination, will, power, acquisiton  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xii 

İÇİNDEKİLER 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK.................................................................................. i 

YÖNERGEYE UYGUNLUK....................................................................................... ii 

KABUL VE ONAY..................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................viii 

ABSTRACT ................................................................................................................. x 

İÇİNDEKİLER........................................................................................................... xii 

KISALTMALAR....................................................................................................... xiv 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

TARİHSEL ARKA PLAN............................................................................................ 1 

A- BİR DÜŞÜNCE TARZI OLARAK KAZA-KADER............................................ 2 

1- Cahiliye Dönemi ................................................................................................ 2 

2- Hz. Muhammed Dönemi .................................................................................... 4 

3- Dört Halife Dönemi............................................................................................ 7 

B-SİYASAL DURUŞ OLARAK KAZA-KADER................................................... 11 

   C- KAVRAMSAL TAHLİLLER 

1.Kaza. .................................................................................................................... 16 

2.Kader.................................................................................................................... 20 

3. Fiil....................................................................................................................... 23 

4. İlim...................................................................................................................... 27 

5. İrade .................................................................................................................... 32 

6. Kudret ................................................................................................................. 36 

7. Kesb .................................................................................................................... 40 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MATURİDİ’YE GÖRE FİİLLERİN MEYDANA GELİŞİ 

1.1. KAZA............................................................................................................... 45 

1.2. KADER ............................................................................................................ 50 

1.3. FİİL .................................................................................................................. 57 

1.3.1. Zorunlu Fiiller ............................................................................................ 58 

1.3.2. İhtiyarî Fiiller.............................................................................................. 58 

1.4. FİİLDE YARATILMA SORUNU .................................................................... 59 

1.4.1. Aklî Deliller................................................................................................ 60 



 xiii 

1.4.2. Naklî Deliller .............................................................................................. 62 

1.4.3. İttifak Delili ................................................................................................ 68 

İKİNCİ BÖLÜM 

MATURİDİ’YE GÖRE FİİLİN ARKA PLANI 

2.1. İLİM................................................................................................................. 72 

2.1.1. Allah’ın İlmi ............................................................................................... 73 

2.1.2. İlim-Kaza/Kader İlişkisi.............................................................................. 78 

2.2. İRADE.............................................................................................................. 81 

2.2.1. Allah’ın İradesi ........................................................................................... 82 

2.2.2. İnsanın İradesi ............................................................................................ 87 

2.2.3. İrade ve Kaza/Kader İlişkisi ........................................................................ 92 

2.3. KUDRET.......................................................................................................... 96 

2.3.1. Allah’ın Kudreti.......................................................................................... 97 

2.3.2. İnsanın Kudreti/ İstitaatı.............................................................................. 98 

2.3.2.1. Bilkuvve Kudret ................................................................................... 99 

2.3.2.2. Bilfiil Kudret ...................................................................................... 101 

2.3.2.2.1. Bilfiil Kudretin Eylemle Birlikte Bulunuşu................................... 102 

2.3.2.2.2. Bilfiil Kudretin İki Zıt İçin Elverişli Oluşu ................................... 106 

2.3.3. Güç Yetirilemeyen Bir Şeyle Sorumlu Tutmak ......................................... 107 

2.3.4. Kudret ve Kaza/Kader İlişkisi ................................................................... 108 

2.4. KESB ............................................................................................................. 110 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KAZA VE KADER İLE İLİŞKİLİ KONULAR 

3.1. HİDAYET-DALÂLET ................................................................................... 115 

3.2. ECEL.............................................................................................................. 121 

3.3. RIZIK............................................................................................................. 129 

SONUÇ .................................................................................................................... 135 

KAYNAKLAR......................................................................................................... 140 

ÖZGEÇMİŞ.............................................................................................................. 150 

 

 

 

 



 xiv 

KISALTMALAR  

A. Ü.  : Ankara Üniversitesi 

A.Ü.İ.F.D. : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

bkz.   : Bakınız 

c.   : Cilt 

C. Ü.  : Cumhuriyet Üniversitesi 

C.Ü.İ.F.D. : Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

çev.   : Çeviren 

Ç. Ü.   : Çorum Üniversitesi 

DİA  : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

D.İ.B.   : Diyanet İşleri Başkanlığı 

hz.   : Hazreti 

İSAM  : İslam Araştırmaları Merkezi 

Mad.   : Madde 

M.Ü.   : Marmara Üniversitesi 

M.Ü.İ.F.D. : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

M.Ü.İ.F.V. : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

neşr.   : Neşreden 

ra.    : Radiyallahu anh 

sad.  : Sadeleştiren 

T.D.V.  : Türkiye Diyanet Vakfı 

terc.   : Tercüme 

vd.    : Ve devamı 

yay.   : Yayınları 



 1 

 
 
 
 
 

 

GİRİŞ 
 

TARİHSEL ARKA PLAN 
 
Kaza ve kader meselesi sadece İslamiyet ile birlikte değil İslam’dan önceki dönemlerde 

de tartışma konusu yapılan bir problem olarak karşımızda durmaktadır. Problemin 

temelinde her şeyin yaratıcısı olan Allah’ın mutlak ilmi, iradesi ve kudreti karşısında 

insanın kendisine ait olan bir irade ve kudreti var mıdır ve bu yetiler sayesinde 

eylemlerini hür bir şekilde gerçekleştirebilmekte midir? sorusu yer almaktadır. Konu ile 

ilgili rivayetleri incelediğimizde hem cahiliye döneminde hem Hz. Peygamber 

zamanında ve hem de Hz. Peygamber’in vefatından sonraki süreçte kaza-kader ile ilgili 

bir takım tartışmaların bulunduğu görülmektedir. Bu bölümde iki temel probleme cevap 

aranacaktır. Birincisi, kaza-kader meselesi başka din ve kültürlerle etkileşim neticesinde 

varlık kazanan bir problem midir yoksa bizatihi İslam düşüncesinin mi bir ürünüdür? 

sorusudur. İkincisi de, kaza-kader meselesi teorik bir takım tartışmalar neticesinde 

ortaya çıkan ve gelişen fikrî bir hareketin neticesi midir yoksa siyasi bir yapıda mıdır? 

şeklinde ortaya konabilir.  

 
Kaza-kader meselesi ne zaman başlamıştır sorusuna kesin bir cevap vermek mümkün 

olmamakla birlikte A’raf 7/11-23 ayetleri ışığında kader hakkında görüş beyan eden ilk 

varlığın şeytan olduğunu ifade edilmiştir.1 Antik Yunan filozofları2 tarafından da 

tartışma konusu edilen bu mesele, aynı zamanda Yahudilik, Hıristiyanlık, Zerdüştlük ve 

cahiliye dönemi Arap hayatında da üzerinde tartışmaların yapıldığı ve bir takım 

görüşlerin beyan edildiği bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır.3 Çalışmamızın çıkış 

noktası Maturidi’nin (ö: 333/944) görüş ve düşünceleri ışığında İslam Kelâmında kaza-

kader konusu olduğundan biz de bu problemin İslam dünyasındaki tarihsel arka planını 
                                                        
1Mehmet Kubat, Hasan el-Basri, Hayatı, İlmi Kişiliği ve Kelâm İlmindeki Yeri, Çıra Yayınları, İstanbul 
2008, s. 176.   
2Kamiran Birand, İlkçağ Felsefe Tarihi, 2. Baskı, Ankara 1964, s. 37, 82-83; Macit Gökberk, Felsefe 
Tarihi, 4. Baskı, İstanbul 1980, s. 61.  
3 M. Saim Yeprem, İrade Hürriyeti ve İmam Maturidi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yay., İstanbul 1984. 

 



 2 

belirlemenin, Maturidi’nin kader ve kaza anlayışını anlamaya ışık tutacağı kanaatini 

taşıyoruz. Bu bölümde yukarıda belirtmiş olduğumuz temel problemler çerçevesinde 

kader probleminin İslam âlemindeki tarihsel arka planını iki ana başlık altında 

incelemeyi uygun görmekteyiz. 

 

A- BİR DÜŞÜNCE TARZI OLARAK KAZA-KADER  
 
1- Cahiliye Dönemi 

 
Cahiliye dönemi, adından anlaşılacağı üzere ilmî faaliyetlerin ve ilim adamlarının 

sayısının oldukça sınırlı olduğu bir devirdir.4 Cahiliye dönemi denildiğinde akla ilk 

gelen şey Arap edebiyatı olmaktadır. Nitekim Arap edebiyatı incelendiğinde insan 

hayatının tamamıyla kaderin kontrolü altında olduğunu ifade eden beyitlere rastlamak 

mümkündür. Kaderi, soyut, fizikötesi bir doğa olayı olarak algıladıkları zaman (dehr) 

manasında ele alan cahiliye Araplarına göre bir kimsenin başına gelen olaylar, yaşam ve 

ölüm, insanın başarısı veya başarısızlığı gibi durumlar, kısacası insan yaşamının her anı 

zaman tarafından belirlenmekte, tayin ve tespit edilmektedir.5 Göklerin ve yerin 

yaratılması, yağmurun yağması gibi insanın etkin olmadığı alanda Allah’a tam bir yetki 

tanıyan cahiliye Arapları6, zamanın sadece insan söz konusu olunca fonksiyonel 

olduğunu kabul etmişlerdir.7 Bu anlayışı ifade eden beyitlerden bazıları şunlardır: 

Muallaka’da Zuhair şu ifadelere yer vermektedir: 

 
“Kader, bana göre, tökezleyen, kör bir deve gibidir. 

O, kime çarparsa, onu öldürür, kimi de ıskalarsa, yaşar ve yaşlanır.”8   

Tarafah’da şiirinde şunları söylemektedir: 

“Her kim beni kavgada yer aldığım için suçlarsa, 

Ve zevklere karıştığımda, beni ölümsüz yapabilir misin? 

Fakat kaderimi defetmede güçsüzsün, 

                                                        
4Ahmed Emin, Fecru’l-İslam, Kahire 1985, s. 140.  
5W. Montgomery Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev: Ethem Ruhi Fığlalı, Ankara 1981, s. 
108.  
6Bkz: el-Mü’minûn 23/84-89; Ankebut 29/61-63; Lokman 31/25. 
7 Ahmed Faruk ed-Desûkî, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İslam, Riyad 1986, c. 2, s. 57.  
8 Husayn ibn Ahmad Zawzani, Kitab sharh al-Muallaqat al-sabli-Abi Abd Allah al-Husayn ibn Ahmad 
ibn al-Husayn al-Zawzani,  Matbaat al-Saadah, Misr 1925, p. 49. 



 3 

O halde, beni bırak, nerede olursan ol, o gelir, elde ettiğim her ne olursa olsun zevk 

almak için”9  

Utbi’ye gelince o da şunları söylemektedir: 

“Kaderim, benimle çocuklarımı parçalara ayırdı, 

Ve daha sonra, parçası tüketildi, benimkine saldırıldı”10  

Veddak b. Tumail el-Mazani başına gelenler karşısında metanet gösteren bir tavırla 

kaderi şu şekilde ifade etmektedir:  

“Onlarla tanış, nasıl sabırlı olduklarını göreceksin, 

Onlar, kaderin adaletsizliğine tahammül etmektedir”11  

Bu şiirlerin tamamı da Hz. Muhammed’in peygamberliğinden önceki dönemlere aittir. 

İslam’ın ilk dönemlerine ait olan aşağıdaki şiirler de aynı ruhu ifade etmektedir: 

Hureys b. Zaid el-Hail’in şiirinde kader şu şekilde değerlendirilmektedir: 

 
“Ey Ümmü Evs yas tutma,  

Çünkü kader, her ayakkabılıyı olduğu kadar çıplak ayaklıyı da yakalayacaktır.”12 

 
Bu şiirlerde kader,  el-mena ya da dehr kavramı ile ifade edilmiştir. Bununla birlikte     

 kökünden kader kelimesinin de cahiliye dönemi Arap şiirinde kullanıldığı ق-د-ر

görülmektedir. Hz. Muhammed’in çağdaşı Duraid b. Eş-Şimmah’ın şiiri buna örnek 

olarak verilebilir: 

 
 “Katliam, Şimmah’ın ırkı üzerine eğilmiştir 

Onlar zerre kadar başka bir şey aramazlar-kader kaderle buluşur.”13  

 
Bu beyitlerden de görüldüğü üzere cahiliye dönemi ve İslam’ın ilk dönemleri mutlak 

cebirci bir bakış açısına sahiptir. Çünkü beyitlerdeki ifadeler, insanla ilgili tüm olay ve 

faaliyetlerin önceden belirlenenler doğrultusunda meydana geldiğini ve insanın ise 

bundan kaçmasının imkânsız olduğunu göstermektedir. Cahiliye toplumunun ne 

                                                        
9Tarafah ibn al-Abd, Diwan Tarafah ibn al-Abd / sharh al-Alam al-Shantamari wa-talihi taifah min al-
shir al-mansub ilá Tarafah, tahkik Durriyah al-Khatib, Lutfi al-Saqqal, Majma al-Lughah al-Arabiyah, 
Dimashq 1975, p. 56-57. 
10Abu Tammam Habib İbn Aws al-Ta’i, Kitab Ashar al-hamasah: maa sharh Abi Zakariya Yahya ibn Ali 
ibn Muhammad ibn Bastam al-Shaybani al-Tibrizi, wa-arbaat faharis, ed. Ghiyurgh Wilhilm Faritagh, In 
Officina Baadeni, Bonnae 1828, p. 478. 
11Abu Tammam, Kitab Ashar, p. 57.  
12Abu Tammam, Kitab Ashar, p. 389.  
13Abu Tammam, Kitab Ashar, p. 380.  



 4 

yapılırsa yapılsın değişmeyecek bir kader anlayışına sahip olmalarının temelinde içinde 

yaşadıkları zor çöl şartlarının etkisi olduğu düşünülmektedir. Nitekim Watt, böyle bir 

kader anlayışının bedevilere her türlü zorluğa karşı dayanma gücü verdiğini, felakete 

götüren endişe ve karasızlıktan kurtulma imkânı tanıdığını belirtmektedir. Çünkü her 

şeyin önceden belirlendiğini, tayin ve takdir edildiğini kabul etmek, meydana gelen her 

şeyin kendisinin herhangi bir gücü ve tesiri bulunmadan varlık sahasına çıktığını 

benimsemek demektir.14 Dolayısıyla cahiliye toplumunda hâkim olan kaderci bakış 

açısı, çöl yaşamına uyum sağlamada psikolojik bakımdan rahatlatıcı bir etkiye sahip 

olmaktadır. Durum her ne olursa olsun Kur’an’ın nâzil olmaya başlamasından önceki 

cahiliye toplumu dehri/zamanı, insan yaşamını şekillendiren karşı konulamaz bir güç 

olarak algılamaktadır. Cahiliye toplumunun bu dehr algısını Kur’an’da açık bir şekilde 

ortaya koymaktadır: “Dediler ki: “Dünya hayatımızdan başka hayat yoktur. Ölürüz ve 

yaşarız. Bizi ancak zaman/dehr yok eder.” Bu hususta onların bir bilgisi yoktur. Onlar 

sadece zanda bulunuyorlar.”15  

 
Müşrikler bu ifadeleriyle günlerin, ayların, yılların, kısacası zamanın ve vaktin 

geçmesiyle ölümlerinin geleceğini, kendilerini yok edecek ve helâka sürükleyecek şeyin 

dehr/zaman olduğunu iddia etmişlerdir.16 Onlar bu bakış açılarıyla, bir taraftan insan ile 

ilgili her olayı dehre bağlamakta,  diğer taraftan da ilahi irade ve kudreti inkâr 

etmektedir.  Onlara göre her şey önceden belirlenenler doğrultusunda cereyan etmektedir 

ve yapmış oldukları şeylerde ihtiyar, irade ve kudret noktasında herhangi bir tesirleri 

bulunmamaktadır. İnsana isabet eden olaylarda belirleyici temel faktör dehr/zaman 

olmaktadır.  

 

2- Hz. Muhammed Dönemi  

 
Mutlak cebri çağrıştıran şiirlerin dışında, Kur’an’ın nâzil olmaya başlaması ile birlikte 

Arap edebiyatında Allah’ın egemenliğini ifade eden şiirlere de yer verilmeye 

başlanmıştır. Mesela, Ebu Haraş el-Huzeyli, kan davası sonucunda ölen oğluna yaktığı 

ağıtında şöyle söylemektedir: 

“Urve’nin yokluğundan sonra Allah’a hamdolsun 
                                                        
14Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri,  s. 109.  
15Câsiye 45/24.   
16 Maturidi Ebu Mansur Muhammed, Te’vilatu Ehli’s-Sünne, tahkik: Fatıma Yusuf el-Hayme, Resalah 
Publishers, Beyrut 2004, c. 4, s. 477.   



 5 

Çünkü Haraş öldürülmedi, şerrin bazısı bazısından ehvendir.”17  

 
Ebu Haraş, oğlunun öldürülmesinden dolayı Allah’a isyan etmeyerek tam bir teslimiyet 

göstermekte, meydana gelen hadisenin belki de cehennem ateşinden kurtulmaya vesile 

olan bir durum olduğunu “şerrin bazısı bazısından ehvendir” diyerek ifade etmektedir.  

Addah b. et-Tabib tarafından Kays b. Asım’ın ölümü üzerine şu ağıt yakılmıştır:  

 
“Allah’ın selamı üzerine olsun Ey Kays b. Asım, 

Merhamet etmeyi dilediği sürece merhameti de üzerine olsun”18  

 
Bu şiirlerde de görüldüğü üzere Kur’an’ın varlığı sadece yaşam tarzında değil, aynı 

zamanda da sonraki dönem Arap edebiyatı üzerinde de farklı bir bakış açısının 

oluşmasına yol açmıştır. Nitekim şiirlerdeki ifadeler, cebrî anlayıştan Allah’a teslimiyet 

ve bağlılığa doğru bir geçiş olduğunu göstermektedir. Bunun ilk göstergesi, cahiliye 

Araplarının her türlü eylemlerinin sebebi olarak gösterdikleri zaman olgusu hakkındaki 

inancın, Kur’an’da kesin bir dille reddedilmesidir. Kur’an, mutlak ilim, irade ve kudret 

sahibi olan Allah’a karşı yaptığı eylemlerden dolayı insanın sorumlu olduğunu 

vurgulayan bir kader anlayışı ortaya koymuştur. Kur’an’da kader anlayışı, bu kavram 

analiz edilirken ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır.   

 
Hadis kitaplarını incelediğimizde kader meselesinin tartışma konusu olduğu ve bu 

mesele hakkında bir takım sorular sorulduğu görülmektedir. Bu yüzdendir ki hadis 

kitaplarında kader başlığı altında bir bölüm dahi açılmıştır ve kaderin farklı alanlarla 

ilintili olduğuna dair pek çok hadis mevcuttur.  

 
Kaderle ilgili hadislerden birinde Kur’an’da yer almamakla birlikte kadere imanın 

gereğine vurgu yapılmıştır. Mesela Cibril hadisi diye meşhur olan hadiste kader, iman 

esasları arasında zikredilmekte ve iman nedir sorusuna verilen cevaplar arasında 

“kadere yani hayır ve şerrin Allah’tan olduğuna inanmandır” denilmektedir.19 Bir 

                                                        
17Abu Tammam, Kitab Ashar, p. 365.  
18Abu Tammam, Kitab Ashar, p. 367.  
19Müslim Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc, "es-Sahîh", tahkik: Muhammed Fuar Abdulbaki, Dâru'l-
Hadis, Kahire 1991, İman 1; Nesaî Ebu Abdirrahman Ahmed b. Şuayb, "es-Sünen", tahkik: Abdulfettah 
Ebu Ğudde, Mektebü’l-Matbaati’l-İslamiyye, Halep 1988, İman 5; Ebu Davud Süleyman b. el-Eş’as, "es-
Sünen", tahkik: Kemal Yusuf Hut, Daru’l-Cinan ve Müessesetü’l-Kütübi’l-Sekafiyye, Lübnan 1988, 
Sünnet 17; Tirmizi Muhammed b. İsa, "es-Sünen", tahkik: İbrahim Atuh Avz, Dâru’l-Hadis; Kahire tsz, 



 6 

başka hadiste de üç şeyin imanın aslından olduğu ve bunlardan birinin de kadere iman 

olduğu söylenmektedir.20  

 
Bazı hadislerde ise Hz. Peygamber kader meselesi üzerinde tartışma yapılmasını 

şiddetle yasaklamaktadır. Nitekim O, Ebu Hureyre’den rivayet edilen bir hadiste şöyle 

söylemektedir: “Biz kader hususunda münakaşa ederken Rasulullah çıkageldi. Öylesine 

kızdı ki, öfkenin hâsıl ettiği kızıllıktan, yanaklarında sanki nar taneleri ortaya çıkmıştı. 

Bize şöyle çıkıştı: “Bununla mı emredildiniz, yoksa ben size bunun için mi gönderildim. 

Bilin ki, sizden öncekiler, bu meselelerdeki münakaşalarından dolayı helak oldular. Ben 

sizin bu konuda (kader hususunda) münakaşa etmemeniz için çaba sarf ettim 

(çalıştım)”21   

 
Hadislerin bazısında da Hz. Muhammed kaderi inkâr etmeyi şiddetle yasaklayarak bu 

tür tavır sergileyenlerle her türlü ilişkinin kesilmesi gerektiğini belirtmektedir. Nitekim 

Huzeyfe (ra)’dan rivayet edilen bir hadiste Hz. Peygamber, “Her ümmetin Mecusileri 

vardır. Bu ümmetin Mecusileri “kader yoktur!” diyenlerdir. Bunlardan kim ölürse 

cenazelerinde hazır bulunmayın. Onlardan kim hastalanırsa ona ziyarette bulunmayın. 

Onlar Deccal bölüğüdür. Onları Deccal'e ilhak etmek Allah üzerine bir haktır”22  

buyurmaktadır.  

 
Kader ile ilgili diğer bazı hadisler ise kader-amel ilişkisini ortaya koymaktadır. Bu 

hadislerde Allah’ın bilgisinin her şeyi kapsadığı; insanın neyi, nasıl, nerede ve ne zaman 

yapacağını, eylemi gerçekleştirmedeki niyetini ve kâinatta meydana gelecek her şeyi 

ezelî ilmi ile bildiği vurgulanmaktadır. Aynı zamanda bu bilmenin bir yansıması olarak 

cennet ve cehennem ehlinin bir deftere yazıldığı ve Allah’ın ilminin değişmesinin 

imkânsız olmasının bir sonucu olarak bu yazılanın değişmeyeceği kesin bir dille ifade 

edilmektedir.23   

                                                                                                                                                                   
İman 4; İbn Mace Muhammed b. Yezid Ebu Abdillah, "es-Sünen", tahkik: Halil Me'mun Şiha, Dâru'l-
Marife, Beyrut 1988, Mukaddime 8.  
20Buhari Muhammed b. İsmail, "es-Sahîh ", Daru’s-Sadr, Beyrut 2004, Edeb 101, Tefsir 316, Tevhid 35; 
Kadere imanın gerekliliği ile ilgili olarak ayrıca bkz: Müslim, Kader 18; Ebu Davud, Cihad 35, Sünnet 
17; Tirmizi, Kader 10, 17; İbn Mace, Mukaddime 10.  
21Müslim, Kader 19; Ayrıca bkz: Tirmizi, Kader 1, 19; İbn Mace, Mukaddime 10; Ebu Davud; Sünnet 17. 
22Ebu Davud, Sünnet 17; ayrıca bkz: Tirmizi, Kader 7, 17; İbn Mace, Fiten 29; Ebu Davud, Sünnet 17. 
23Bkz: Tirmizi, Kader 8; İbrahim Canan, Kütüb-i Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi, c. 13, s. 545,546.  



 7 

Bu açıklamalardan görüldüğü üzere kadere imanın gereğine işaret eden hadislerin 

yanında, kaderin işleyiş alanını gösteren, kader hakkında konuşmayı men eden, 

konuşanları kötüleyen hadisler de mevcuttur. Kader hakkında konuşmanın yasaklanması 

ehil olmayan kimselerin akait esasları üzerinde münakaşa etmelerini engellemeye 

yönelik bir tutumdur.24 Nitekim sahabe de Hz. Peygamber’in bu uyarısına dikkat ederek 

İslamiyet’te olmayan şeyleri İslamiyet’e katmak, İslam’a ait olan şeyleri de dışarıda 

bırakmak endişesiyle akait konularında tartışmaktan çekinmiştir.25  

 
Sonuç olarak, kader konusunun Hz. Peygamber zamanında gündeme geldiği, konu ile 

ilgili olarak Müslümanların zihinlerinde bir takım soru işaretlerinin bulunduğu ve 

rahatlamak için Hz. Peygambere müracaat ettikleri görülmektedir. Hz. Peygamber de 

Kur’an’a paralel bir şekilde bir yandan Allah’ın ilim, irade ve kudretine, diğer yandan 

da insanın sorumluluk ve teslimiyetine vurgu yapan açıklamalarda bulunmuştur. 

Bununla birlikte Hz. Peygamber’in hayatta olması ve dönemin kültür seviyesinin 

böylesine karmaşık bir konuyu felsefî bir düzlemde tartışmaya uygun olmaması konu 

üzerinde etraflıca durulmadığını göstermektedir.26 

 

3- Dört Halife Dönemi 

 
Peygamber Efendimizin vefatından sonra da kader meselesi üzerinde bir takım fikrî 

tartışmalar yapılmış ve bu tartışmalar teorik düzlemde devam etmiştir. Sahabe kader 

konusunda Hz. Peygamber’in hayatta olduğu dönemdekine benzer bir tutum 

sergilemiştir. Bazı siyasi ve sosyal konularda tartışsalar dahi kader ile ilgili konularda 

İslam toplumunun birlik ve beraberliğini korumak gayesiyle mümkün olduğunca 

tartışmamaya çalışmışlardır.27 Ancak yaşanan bazı olaylar, nadiren de olsa kader 

konusunun gündeme gelmesine neden olmuştur.  Bu olaylardan biri şu şekilde 

gelişmiştir: Hicretin 17. Yılında Şam seferine çıkan Hz. Ömer orada bir veba salgını ile 

                                                        
24 Yusuf Ziya Yörükhan, “İslam Akaid Sisteminde Gelişmeler ve İmam-ı Azam Ebu Hanife”, A.Ü.İ.F.D., 
Ankara 1952-1953, c. 2-3, s. 19.  
25 Yörükhan, “İslam Akaid Sisteminde Gelişmeler ve Ebu Mansur-ı Maturidi”, A.Ü.İ.F.D., Ankara 1952-
1953, c. 2-3, s. 127.   
26 M. Said Yazıcıoğlu, Maturidi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı,  Akit Yay., Ankara 1988, s. 
7; Musa Bağcı, İnsanın Kaderi: Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, Ankara Okulu Yay., Ankara 
2009, s. 25-30.  
27Halife Keskin, İslam Düşüncesinde Kader ve Kaza, Beyan Yay., İstanbul 1997, s. 42; Talat Koçyiğit, 
Hadisçilerle Kelâmcılar Arasındaki Münakaşalar, Ankara 1989, s. 54.  



 8 

karşılaşınca askerlerine derhal geri çekilmelerini emreder. Bunun üzerine Ebu Ubeyde 

Ömer’e, “Ya Ömer, Allah’ın kaderinden mi kaçıyorsun?” demiş, Ömer de, “Evet, 

Allah’ın kazasından kaderine kaçıyorum” cevabını vermiştir.28 Bir diğer olayda şu 

şekilde cereyan etmiştir: “Hz. Ömer’in huzuruna bir hırsız getirilmiştir. Hz. Ömer ona 

niçin hırsızlık yaptığını sorunca hırsız, bunu Allah takdir ettiği için yaptım cevabını 

vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer adama hırsızlık cezasını verir ve ayrıca onu 

kamçılatır. Fazla cezanın nedeni kendisine sorulduğunda Hz. Ömer, “elinin kesilmesi 

yaptığı hırsızlığın, kamçılanması ise Allah’a yalan isnat etmesinin cezasıdır” diye 

buyurur.29 Her iki olayda da hem Ebu Ubeyde hem de hırsız, kaderi teslimiyet ve boyun 

eğme manasında algılarken, Hz. Ömer tedbiri ve insan iradesini ortaya koyarak insanın 

ihtiyar, irade ve kudretinin kaderde fonksiyonel olduğuna dikkat çekmek istemiştir.  

 
Abdullah b. Ömer’e de kader bağlamında “Ey Ebu Abdurrahman! Bazı insanlar zina 

ediyor, içki içiyor, hırsızlık yapıyor ve adam öldürüyorlar. Sonra da ‘bu Allah’ın 

ilminde vardı, ne yapabilirdik ki?’ diyorlar tarzında yöneltilen soruya o, bu 

söylediklerinden Allah’ı tenzih ederim, onların yaptıkları Allah’ın ilminde vardı. Yalnız 

Allah’ın ilmi onları bu işleri yapmaya zorlamamıştır cevabını vermiştir.”30 İbn Ömer bu 

bakış açısıyla cebrî bir tutum içerisinde olan ve yapmış oldukları eylemlerin 

sorumluluğunu Allah’a isnat etmek isteyen bir takım insanları eleştirerek insanın 

eylemlerini hür bir şekilde gerçekleştirdiğini, irade ve ihtiyar hürriyetine sahip olduğunu 

ifade etmektedir. Ona göre kader, bilmek manasına gelmektedir ve insanın irade, ihtiyar 

ve eylemleri üzerinde zorlayıcı hiçbir etkiye sahip değildir.  

 
Hz. Osman döneminde de kaderin tartışma konusu yapıldığı ve meydana gelen bir takım 

olaylarda sığınma aracı olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu dönemdeki kader 

tartışmalarına iki örnek verebiliriz. Bunlardan ilkinde Hz. Osman’a muhalif olanlar, ona 

taş atmak suretiyle zarar vermeye çalışmışlardır. Böyle bir tavır sergilemelerinin nedeni 

olarak da Allah’ı göstermişler, bu taşları atanın kendileri değil, aslında Allah olduğunu 

dile getirmişlerdir. Onların bu yaklaşımına Hz. Osman “yalan söylüyorsunuz, eğer 

Allah atsa, taşlar hedeften sapmaz” diyerek cevap vermiştir. İkincisinde de isyancılar 
                                                        
28 Sübhani Cafer, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İlm ve’l-Felsefeti’l-İslamiyye, Arapça çev: Muhammed Hadi el-
Yusuf el-Ğaravî, yy. 1975, s. 17. 
29 Ebu Cafer Muhammed b. Cerir Taberî, Tarihu’l-Umem ve’l-Mülük, tahkik: Muhammed Ebu’l-Fadl 
İbrahim, Beyrut yy., c. 4, s. 57-58. 
30 Ahmed b. Yahya İbn Murtaza, Kitabu’t-Tabakati’l-Mutezile, tahkik: Susanna Diwald Wilzer, Beyrut 
yy, s. 11.  



 9 

Hz. Osman’ın görevi bırakmasını istemişler, bırakmadığı takdirde de ölümle tehdit 

etmişlerdir. Hz. Osman ise “Allah’ın bana giydirmiş olduğu gömleği çıkarmam” 

diyerek onların bu talebini reddetmiştir. Nitekim Hz. Osman’ın şehit edilmesi olayına 

karışanlar, bu hâdisenin Allah’ın bir takdiri olduğunu, kaderde yazılı olan şeyin 

gerçekleştiğini, yani Hz. Osman’ın ölümünden kendilerinin değil Allah’ın sorumlu 

olduğunu dile getirmişlerdir.31 Bu açıklamalardan görüldüğü üzere bu dönemin kader 

anlayışında iki yön mevcuttur. Birincisinde meydana gelen her olayın sorumluluğunu 

Allah’a yükleyen bir kader anlayışı görülmektedir. İkincisinde ise, Hz. Osman’ın ilk 

olaydaki cevabındaki gibi, insanın hür bir iradeye ve seçme özgürlüğüne sahip olduğu 

üzerine inşa edilen bir kader yaklaşımı söz konusudur. Bu açıklamalarda dikkatimizi 

çeken noktalardan biri, şayet bu rivayetler doğru ise32, Hz. Osman’ın kader konusuna iki 

farklı bakış açısı sergilemesidir. Nitekim ilk olayda o, insanın eylemlerini özgür bir 

şekilde gerçekleştirdiğine vurgu yaparken, ikinci olayda ise insanın özgürlüğünden daha 

ziyade Allah’ın takdirini ön plana çıkaran bir açıklama yaprak muhaliflerinin bakış 

açısına benzer bir tutum sergilemiştir. Böyle bir tavır sergilemesinin nedeni, bu 

söylemle birlikte ortaya çıkma ihtimali bulunan cebrî bir bakışı dile getirmekten ziyade, 

muhaliflerine kendi yaklaşımları ile cevap verme temayülünün bir göstergesi olabilir.  

 
Hz. Ali zamanında da diğer iki halife döneminde olduğu gibi kader meselesi gündeme 

gelmiş ve insanın eylemlerinden dolayı sorumlu olup olmadığı tartışılmıştır.33 Bu 

dönemde Hz. Ali bir yandan insanın irade ve ihtiyarının etkin olduğu kader sahası 

bulunduğuna dikkat çekerken diğer taraftan da insanın irade ve ihtiyarının herhangi bir 

etkisi bulunmayan bir kader alanı olduğunu dile getirmiştir. Şamlı bir ihtiyarla kader 

konusunda yaptığı konuşma bunun en güzel örneğidir.34  

                                                        
31İbn Murtaza, Tabakat, s. 11; Ebu Abdullah Muhammed İbn Sa’d, et-Tabakatu’l-Kübra, Beyrut yy, c. 3, 
s. 66.  
32Hz. Osman dönemine ait rivayetlere şüpheci bir yaklaşım sergilememizin nedeni, bu döneme ait 
haberleri rivayet edenlerin siyasi ve fikrî yapılarının farklılaşmalar göstermesi yüzündendir.  Bkz: Sabri 
Hizmetli, “Tarihi Rivayetlere Göre Hz. Osman’ın Öldürülmesi”, A.Ü.İ.F.D., Ankara 1983, c. 27, s. 149. 
33Hz. Ali döneminde kaderin tartışma konusu yapıldığı olaylar için bkz: Ahmed b. Yahya el-Yemani İbn 
Murtaza, el-Münye ve’l-Emel fi Şerhi’l-Milel ve’n-Nihal, tahkik: Muhammed Cevad Meşkûr, Beyrut 
1990, s. 117; Halid el-A’la, Cehm b. Safvan ve Mekanetuhu fi’l-Fikri’l-İslami, Bağdad 1965, s. 113; 
Sa’duddin Mesud b. Ömer Abdullah Taftazânî, Şerhu’l-Makasıd, Beyrut 1985, c. 4, s. 269-270.   
34Diyalog şu şekildedir: Şamlı bir ihtiyar ayağa kalkarak Hz. Ali 'ye şunları sordu: “Söyle bana Şam'a 
gidişimiz Allah'ın kaza ve kaderiyle midir?” Hz. Ali şu cevabı verdi: “Tohumu yarıp ondan bitkiyi 
çıkaran, varlıkları yaratan Yüce Allah’a yemin olsun ki, ayağımızı herhangi bir yere basmamız veya 
herhangi bir vadiye inmemiz mutlaka O’nun kaza ve kaderiyledir.” İhtiyar, tekrar şunları söyledi: “O 
halde yorulmamın mükâfatını Allah'tan isterim. Ben, herhangi bir ücret almış değilim.” Bunun üzerine 



 10 

Hz. Hasan tarafından Basra halkına gönderildiği rivayet edilen bir mektupta35 ise kaza 

ve kadere imanın gereği üzerinde durulmakta, insanın yapmış olduğu eylemlerin nedeni 

olarak Allah’ı göstermenin büyük bir günah olduğu belirtilmektedir. Bu mektupta ayrıca 

bir yandan Allah’ın mutlak ilim, irade ve kudretine vurgu yapılırken diğer yandan da 

insanın yapmış olduğu eylemlerden dolayı sorumlu olduğu, bunun bir sonucu olarak da 

mükâfat veya cezaya maruz kalacağı ifade edilmektedir. Elde edilen verilerden edinilen 

bilgilere göre hem Hz. Ali hem de Hz. Hasan kâinatta meydana gelen her şeyin Allah’ın 

ilim, irade, kudret ve yaratması ile olduğunu, her şeyin kontrolünün Allah’ın elinde 

bulunduğunu kabul etmektedir. Onlar ayrıca insanın irade, ihtiyar ve kudret sahibi 

olduğunu, Allah tarafından bahşedilen bu melekeler sayesinde eylemlerini özgür bir 

şekilde gerçekleştirdiklerini belirtmektedir. Ayrıca Peygamber ve kitap 

gönderilmesinin, mükâfat ve cezanın insan özgürlüğü ve sorumluluğunun önemli bir 

göstergesi olduğunu da dile getirmişlerdir.  

 
Sonuç olarak, Hz. Peygamber’in vefatından sonraki süreçte, (özellikle Hz. Osman’ın 

şehit edilmesine kadar ki dönem), kader meselesine iki farklı bakış açısının olduğu 

görülmektedir. Sahabeden bazısı sadece Allah’ın mutlak hâkimiyetine vurgu yaparak 

                                                                                                                                                                   
Hz. Ali: “Yeter ey ihtiyar! Allah, yürüdüğünüz vakit yürümenize, geri döndüğünüz vakit dönmenize 
karşılık büyük bir mükâfat verecektir. Siz, herhangi bir durumda mecbur edilmiş veya zorlanmış de-
ğilsiniz.” dedi. İhtiyar ise şöyle dedi: “Bu nasıl olur? Bizi bu işe kaza ve kader sevk etmedi mi?” Hz. 
Ali’de şunları söyledi: “Vay haline! Sen, kaza ve kaderi, insanın iradesini elinden alan bir vasıta mı 
zannediyorsun? Eğer böyle olsaydı, ceza ve mükâfat, vaad ve vaîd, emir ve yasak batıl olurdu. Günah 
işleyen için, Allah tarafından herhangi bir kınama, sevap işleyen için de herhangi bir övülme söz konusu 
olmazdı. İyilik yapan övülmeye, kötülük yapandan daha lâyık olmaz, kötülük yapan da yerilmeye, iyilik 
yapandan daha müstehak olmazdı. Bu söylediğin, putlara tapanların, şeytanın askerlerinin, yalan yere 
şahitlik edenlerin ve gerçeğe karşı gözleri kör olanların sözleridir. Bunlar, bu ümmetin kadercileri ve 
Mecusîleridir. Allah Teâlâ, insanı serbest bırakarak ona emirde bulunur ve sakınması için bazı şeyleri 
yasaklar. Onu ancak, gücünün yettiği şeylerle sorumlu tutar, Allah'a ne zorla karşı gelinebilir, ne de ona 
zoraki itaat edilir. Peygamberlerini, yarattıklarına boşuna göndermemiş, gökleri, yeri ve ikisinin arasında 
bulunan şeyleri boşuna yaratmamıştır. Bu, kâfirlerin kanaatidir. Cehennem ateşinden, vay o kâfirlerin 
haline!”(Sad 38/27) Bunun üzerine ihtiyar, şunları söyledi: “O halde bizi yürüten kaza ve kader nedir?” 
Hz. Ali şu cevabı verdi: “Bu, Allah’ın emri ve hükmüdür.” Sonra şu ayet-i kerimeyi okudu: “…Rabbin, 
ancak ona ibadet etmeni emretti.” (el-İsra 17/23) İhtiyar sevinerek ayağa kalktı ve Hz. Ali’yi öven bir şiir 
okudu. Bkz: İbn Murtaza, el-Münye, s. 133-134; Abdulhamid İrfan, Dirasât fi’l-Firaki’l-Akîdeti’l-
İslamiyye, Beyrut 1997, s. 258. 
35 Mektup şöyledir: Kim Allah’ın kaza ve kaderine iman etmezse kâfir, kim de yapmış olduğu günahı 
Allah’a isnat ederse günahkâr olur. Allah’a zorunlu olarak itaat edilmediği gibi, zor kullanarak da emrine 
karşı gelinmez. O her şeyin sahibidir ve her şeye güç yetirendir. Allah kullarını herhangi bir şeyi yapmaya 
yada yapmamaya zorlamaz. İtaat etmeye zorlasaydı sevabın, günah işlemeye zorlasaydı cezanın herhangi 
bir anlamı kalmazdı. İhmal etmiş olsaydı, kudretten âciz olmuş olurdu. Fakat Allah irade ve meşieti 
kullarında gizlemiştir. İrade ve ihtiyar, iyilik yaptıklarında Allah’ın onlara bir lütfu, kötülük yaptıklarında 
ise aleyhlerine bir delil olur.” İbn Murtaza, el-Münye, s. 13; İbn Murtaza; Tabakat, s. 15.  



 11 

neredeyse cebrî bir yaklaşımla teslimiyetçi bir anlayış ortaya koymuştur.  Diğer bazısı 

ise hem Allah’ın mutlak hâkimiyetini hem de insanın eylemlerinde özgür olduğunu dile 

getirmiştir. Bu yüzeysel tartışmalar içerisinde sahabe, kader meselesini derinlemesine 

analiz etmek yerine mesafeli bir duruş sergilemeyi tercih etmiştir. Dört halife sonrasında 

ise bir takım siyasi ve sosyal olayların meydana gelmesi kader meselesinin de farklı bir 

platforma taşınmasına neden olmuştur. 

 

B- SİYASAL DURUŞ OLARAK KAZA-KADER 

 
Hz. Osman’ın şehadeti, Cemel vakası ve Sıffin savaşı, Hz. Ali’den ayrılan Haricîler ile 

Harura ve Nehrevan’da yapılan savaşlar, İslam toplumunda engellenmesi mümkün 

olmayan ayrılıkların başlamasına yol açmıştır. İktidar mücadelesi ve bir takım 

toplumsal olaylar yüzünden patlak veren bu savaşlar geçmişten günümüze tartışma 

konusu olan pek çok itikadi meselenin de doğmasına sebep teşkil etmektedir. Büyük 

günah meselesi, iman olgusu, iman-amel münasebeti gibi meseleleri ortaya çıkan yeni 

itikadi problemler arasında saymak mümkündür. Bu problemlerin yanı sıra üzerinde tam 

bir fikir birlikteliği sağlanamayan, hakkında net bir söz söylemek mümkün görünmeyen 

kader meselesi de fikrî düzeyde tartışılan bir mesele olmaktan çıkarak pratik alanda 

tartışılmaya başlanmıştır.36 Nitekim sonraki süreçte, savaşlara katılanların kendi hür 

iradeleri ile mi, yoksa Allah’ın takdiri ve belirlemesinin zorunlu bir sonucu olarak mı bu 

işte yer aldıkları yer aldıkları meselesi, yani yaratıcı karşısında insanın irade, ihtiyar ve 

kudretinin mahiyeti tartışmaya açılmıştır. Bu sorulara verilen farklı cevaplar sadece 

birer fikir beyan etme konumunda olmaktan çıkıp değişik fırkaların doğmasına öncülük 

etmiştir.37 Bu farklılaşma kader meselesini ileriki süreçte, özellikle Emeviler 

döneminde, siyasi bir yapıya büründürecektir. Çünkü Emeviler insanlara karşı 

uyguladıkları baskı ve zorbalığın kaynağı olarak Allah’ın takdir ve belirlemesini 

gösterip cebrî bir tutum sergilemişlerdir.38 Nitekim Muaviye (ö: 60/680), hakem 

olayından sonra Allah’ın yardımını alan kişinin kazandığını söyleyerek iktidara 
                                                        
36Keskin, İslam Düşüncesinde Kader ve Kaza, s. 27; Şerafettin Gölcük ve Süleyman Toprak, Kelâm, 
Konya 1988, s. 20; Yaşar Kutluay, Tarihte ve Günümüzde İslam Mezhepleri, Ankara 1968, s. 65; M. 
Saim Yeprem,  İrade Hürriyeti ve İmam Maturidi, M.Ü.İ.F. Yay., İstanbul 1984, s. 155.   
37Bekir Topaloğlu, Kelâm’a Giriş, İstanbul 1981, s. 21; Kutluay, Tarihte ve Günümüzde İslam 

Mezhepleri, s. 65.  
38Ali Sami Neşşar, Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefeti fi’l-İslam, Kahire yy., c. 1, s. 232; Semih Dağîm, 
Felsefetü’l-Kudûr fi’l-Fikri’l-Mutezile, Beyrut 1992, s. 82; Abdülhalim Mahmud, et-Tefkîru’l-Felsefeti 
fi’l-İslam, Beyrut 1974, s.704.    



 12 

gelmesinden Allah’ı sorumlu tutmuştur.39 Onun şu sözü bu durumun açık bir örneğidir: 

“Rabbim bu iktidar için beni ehil görmeseydi, onu bana bırakmazdı. Bizim şu anki 

konumumuzu Allah beğenmeseydi onu değiştirirdi.”40 

 
Muaviye’nin kader meselesine bu cebrî yaklaşımı kendisinden sonra gelen Emevi 

halifeleri tarafından da aynen benimsenmiştir. Mesela Amr b. Said isminde bir şahsı 

öldüren Abdulmelik b. Mervan (ö: 85/705), bu davranışını “Müminlerin emiri 

arkadaşınız Amr’ı ezelî kaza ve ilahi hüküm böyle olduğu için öldürmüştür” diyerek 

yaptığı bu davranışı meşrulaştırmaya çalışmıştır.41  

 
Emevilerin yaptıklarına karşı toplumun farklı kesimlerinden tepkiler yükselmeye 

başlamış, her şeyi Allah’ın takdirine bağlayan cebrî anlayışlarına ilk önce Muhammed b. 

Hanefiyye’nin (ö: 81/700) Medine’deki okulundan, daha sonra Mabed’den ve 

Haricîlerden tepki gösterilmeye başlanmıştır. Nitekim Muhammed el-Hanefiyye ve oğlu 

Ebu Haşim (ö: 98/717) Emevilerin yaptıkları gibi kaderin Allah’a izafe edilmesinin 

imkânsız olduğu fikrini okulları vasıtası ile topluma yaymaya çalışmışlardır.42 Mabed’e 

gelince, İslam dünyasında o, kader meselesini tartışma konusu yapan ilk kişi olarak 

takdim edilmektedir.43 Bunun nedeni de galiba, Mabed el-Cüheni (ö: 79/699) ve Ata b. 

Yesar’ın (ö: 123/743) Hasan-ı Basri’nin (ö: 109/728) meclisine gelerek yönelttikleri 

sorudur.44 Mabed ile birlikte kader konusunun farklı bir boyut kazanmasında yabancı 

kaynakların etkili olduğu da dile getirilmiştir.45 Kaynaklara göre Ma’bed, sahip olduğu 

fikirleri Ebu Yunus Sansaveyh el-Esvari isimli bir Hıristiyan’dan almıştır ve Gaylan ed-

                                                        
39Muhammed Salih ve Muhammed es-Seyyid, Amr b. Ubeyd ve Arauhu’l-Kelâmiyye, Kahire 1985, s. 96.  
40Süleyman eş-Şavasi, Vasıl b. Ata ve Arauhu’l-Kelâmiyye, Libya 1993, s. 39.  
41Dağîm, Felsefetu’l-Kudur, s. 82; Mahmud, et-Tefkir, s. 204; Emevilerin kaderi siyasi bir araç olarak 
kullandıklarının delili olarak ayrıca bkz: Şavasi, s. 165; İbn Murtaza, Tabakat, s. 26-27; Neşşar, Neşetu’l-
Fikr, c. 1, s. 322-324; Ahmet Zeki Safvet, Cemherât Resaili’l-Arab, Beyrut yy., c. 2, s. 272; Watt, İslam 
Düşüncesinin Teşekkül Devri, s. 101; Zehebî Muhammed b. Ahmed b. Osman, Siyer A’lâ mi’n-Nübelâ, 
tahkik: Şuayip el-Arnavut, Me’mun es-Sağırcı, Beyrut 1982, c. 3, s. 130-131.  
42Neşşar, Neşetu’l-Fikr, s. 230.  
43Zehebî, Mizanû’l-İtidal fi Nakdi’r-Ricâl, tahkik: Ali M. Becavi, Dar’ul-İhya’il-Kutub’il-Arabiyye, 
Matbaa-i Mustafa, Mısır 1382, c. 4, s.41;  İbn Asakir Ebi Kasım Ali b. Hasan, Tarihu Medinet-i Dımeşk, 
tahkik: Ali Şiri, Dar’ul-Fikr, Dimeşk 1982,  c. 59, s. 312-315.  
44Soru şöyledir: Ey Ebu Said, şu hükümdarlar Müslümanların kanlarını döküyorlar, mallarını alıyorlar. 
Ondan sonra da bizim amellerimiz Allah’ın kaderi üzere cereyan eder diyorlar. Ne dersin? Hasan onlara 
“Allah’ın düşmanları yalan söylemiştir” şeklinde cevap vermiştir. İbn Mace, Mukaddime 10.  
45Şehristanî Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdulkerim, el-Milel ve’n-Nihal, tahkik: Ahmet Fethi Muhammed, 
Beyrut 1992, c. 1. s. 61.  



 13 

Dimeşki (ö: 131/749) isimli şahsa da fikirlerini öğretmiştir.46 İbn Kuteybe’ye (276/885) 

göre Gaylan Kıptidir47 ve aynı zamanda bir kilise azizidir.48 Gaylan, insanın özgür bir 

iradeye sahip olduğuna dair bir risale kaleme almıştır. Bu eser, bir Müslüman ile girilmiş 

diyalog tarzında yazılmıştır.49 Ona göre insanın bütün eylemleri kaza ve kader 

doğrultusunda meydana gelmemektedir. İnsanın eylemlerini iki kategoriye ayırmak 

gerekmektedir. Birincisi zorunlu, ikincisi ise ihtiyarî eylemlerdir. Zorunlu eylemler, 

insanın iradesi dışında meydana gelmektedir. Doğmak ve uyumak bu türden fiillere 

örnek olarak verilebilir. İkincisi ise insanın ihtiyar ve iradesi neticesinde ortaya çıkan 

eylemlerdir. Allah’ın kaderi kapsamına giren fiiller, zorunlu kategorisinde yer alanlardır. 

İhtiyarî olanlara gelince, Allah bu eylemleri bilmektedir, fakat bilme dışında eylemler 

üzerinde herhangi bir etkiye sahip değildir.50 İnsanın eylemlerinin yapıcısı ve yaratıcı 

olduğu tezini ortaya atan Mabed ve Gaylan’ın fikrî arka planları, sahip oldukları bu 

görüşte yabancı kültürlerin etkisi bulunduğu izlenimi vermektedir. Bir kısım 

müsteşrikler ve bazı Müslüman âlimlere göre “insan, eyleminin yaratıcısıdır” 

anlayışının ortaya çıkmasında Hıristiyan felsefesi ve kelâmının etkisi oldukça büyüktür. 

Hatta bu âlimlere göre kader tartışmalarının ortaya çıkmasının ilk nedeni bu 

düşüncedir.51 Bununla birlikte Gaylan hakkında araştırma yapan Judd, yabancı 

kaynakların etkili olduğu tezine karşı çıkmaktadır. Ona göre, Gaylan’ın kader 

konusundaki fikirlerini Mabed’den, Mabed’in de adı Susan olan, başka rivayetlere göre 

İranlı bir Mevla olan Sustoya veya Sunhoya isimli bir Hıristiyan’dan öğrendiğine dair 

rivayetlerin amacı, Emevi rejiminin insanın özgürlüğü hakkındaki teolojik duruşuna 

karşı bir tutum sergileyen Gaylan ve Mabed’i güçsüz kılma gayretinden başka bir şey 

değildir.52 Kanaatimizce de doğru olan budur. Kaderin tarihsel arka planı ile ilgili 

                                                        
46İbn Manzur, Muhtasar tarih-i Dımaşk li İbn Asakir, tahkik: İbrahim Salih, Dımaşk 1989, c. 20, s. 240; 
İbn Hacer el-Askalanî, Tehzibü't-Tehzib, Beyrut 1968, c. 5, s. 490. Hüseyin Atvan, el-Fıraku’l İslamiyye 
fi bilâdi’ş Şam fi’l-Emevi, Amman 1980, s. 27. 
47İbn Kuteybe Ebu Muhammed Abdullah b. Müslim, el- Mearif, Daru’l-Mearif, Kahire 1969, 2. Baskı, c. 
1, s. 166.  
48Philiph K. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, çev: Salih Tuğ, Boğaziçi Yay., İstanbul 1980, c. 2, s. 
385-386.  
49Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, c. 2, s. 385-386; Halid Davud ez-Zarou, el-Hayatu’l-İlmiyye fi 
Bilâdi’ş-Şam fi’l-Karneyni’l-Evvel ve’s-Sani li’l-Hicre, Beyrut 1971, s. 123-127.  
50Zühdî Hasan Carullah, el-Mutezile, Beyrut 1995, s. 37-38.   
51De Boer, Tarihu’l-Felsefeti fi’l-İslam, tercüme: Ebu Ride, Kahire 1938, s. 66; Joseph Schacht, “New 
Sources for the History of Muhammadan Theology”, Studia Islamica, Maisonneuve & Larose, 1953, no 1, 
p. 23, pp. 23-42. 
52Steven C. Judd, “Ghaylan el-Dimashqi: The Isolation of a Heretic in Islamic Historiography”, 
International Journal of Middle East Studies, Cambridge University Press, vol.31, No. 2, 1999, s. 161-



 14 

yaptığımız açıklamalar, bu meselenin Hz. Peygamber döneminden itibaren tartışma 

konusu yapıldığını, siyasi ve toplumsal olayların da tetikleyici bir rol üstlendiğini 

göstermektedir. İnsanı fiilinin yaratıcı olarak göstererek kader meselesinde yeni bir 

tartışma başlatan Mabed’in yaptığı ise siyasi otoriteye başkaldırı olarak nitelendirilebilir. 

Nitekim o, ortaya attığı fikirlerle Emevilerin tam zıddı bir söylem geliştirerek insanı 

eylemlerinin yapıcısı ve yaratıcısı olarak niteleyen ilk kişi olmuştur. Bu anlayışın 

savunucuları kaderi, insana nispet edip Allah’tan nefyetmekte, insana ait fiillerin 

yaratıcısı ve yapıcısının Allah değil bizzat insanın kendisi olduğunu kabul etmektedir. 

Bu yüzden de bu düşüncenin taraftarlarına Kaderiyye adı verilmiş, kurucusu olarak da 

Mabed ve Gaylan gösterilmiştir.53   

 
İktidara karşı duruşun bir başka ayağını ise Haricîler oluşturmaktadır. Onlar, kader ile 

ilgili görüşlerini insanlardan doğru şeyler yapmasını isteyen Allah’ın bizzat kendisinin 

adil olması gerektiği anlayışı üzerine bina etmişlerdir.54 Eş’âri’nin (ö: 324/935)  

Makalât’ında da kaderî doktrini benimseyen bazı Haricî mezheplerin bulunduğu 

görülmektedir.55 Bu mezheplerden biri olan Meymuniyye, Allah’ın, insana, yaptığı 

fiillerden dolayı sorumlu tutulmasını gerektirecek bir güç verdiğini, insanın inanma ya 

da inanmama gücüne sahip olduğunu, Allah’ın insanın fiilleri üzerinde herhangi bir 

iradesinin bulunmadığını, insanın fiillerinin Allah tarafından yaratılmadığını kabul 

etmektedir.56 Bu ve benzeri tartışmalar, kaderin bir tartışma konusu yapılmasının 

özellikle Emeviler döneminde hız kazandığını göstermektedir.57 Mesela, bu dönemde 

Ömer b. Abdulaziz (ö: 101/720) “er-Red ale’l-Kaderiyye”58 isimli bir risale yazmış, 

Hasan Basri (ö: 109/728) ise “Risaletü’l-Kader”59 isimli bir eser kaleme almıştır.  

 
Tüm bu açıklamalardan anlaşılmaktadır ki kelâmî bir problem olarak kader konusu, hem 

Hz. Peygamber zamanında hem de daha sonraki süreçte üzerinde önemli tartışmaların 
                                                                                                                                                                   
184: s 165.  
53Eş’âri, el-İbane an Usuli’d-Diyane, Daru İbn Zeydun, Beyrut yy, 1. Baskı, s. 87; Eş’âri; el-Luma fi’r-
Reddi ala Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida’, tashih: Hamude Gurabe,  yy. 1955, s.  52- 53. 
54Watt, Free Will and Predestination in Early Islam, London I943, p. 32 
55Eş’âri, Makalâtu’l-İslamiyyin ve İhtilafi’l-Musallîn, tashih; Helmut Ritter, Weisbaden, 1980, 3. Baskı, c. 
1, s. 93, 96, 104, 116. 
56Eş’âri, Makalât,  c.1, s. 312.   
57Osman Aydınlı, “İlk Mutezile’nin Özgür İrade Söylemi: Amr b. Ubeyd ve Kader Anlayışı”, Ç.Ü. 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2002/2, s. 132, ss. 127-146.  
58Ebû Nuaym Ahmed b. Abdillah b. İshak İsfahani, Hilyetü’l-Evliya ve Tabakatu’l-Asfiya, Matbaatu’s-
Seade, Kahire 1974, c. 5, ss. 346-353.  
59Abdulkahir el-Bağdadî, el-Fark beyne’l-fırak, neşr.: M. Muhyiddin Abdulhamid, Beyrut yy, s. 363. 



 15 

yapıldığı bir konu olmuştur. Bu süreçte basit bir düşünsel hareket tarzı olarak ortaya 

çıkan kader meselesi, Hz. Peygamber’in vefatı ile birlikte ortaya çıkan ve sonraki 

dönemlerde daha da ateşlenen iktidar mücadelesi neticesinde değişim göstererek siyasal 

bir malzeme yapılmış ve iktidara meşruiyet kazandırma aracı olarak kullanılmıştır. 

Nitekim siyasi ve sosyal bir takım olaylar neticesinde ortaya çıkan bazı fikir akımları ve 

iktidar taraftarları, Kur’an ayetlerinin farklı yorumlamalara sebep olabilecek ifadelerine 

dayanarak, kendi konumlarını korumayı amaçlayan bir kader anlayışı ortaya koyma 

çabası içinde olmuşlardır. Yabancı din ve kültürlerle etkileşim ise meseleye farklı bir 

boyut kazandırarak Gaylan ve Mabed ile birlikte insanın, eylemlerinin yapıcısı ve 

yaratıcısı olduğu fikrinin doğmasına yol açmıştır.   

 
Üzerinde oldukça fazla eser kaleme alınan ve fikir beyan edilen kader meselesi, 

günümüzde de canlılığını koruyan, bireysel ve sosyal hayatı etkilemekle kalmayıp başta 

din olmak üzere felsefe, siyaset, hukuk ve ekonomi gibi alanlarda da hakkında görüş 

beyan edilen önemli bir meseledir. Kader konusunun geçmişte olduğu gibi bugünde 

zaman zaman siyaset aracı olarak kullanıldığı görülmektedir. Nitekim ilgili kişi, kurum 

ve kuruluşlar toplumda meydana gelen bir takım olaylar60 yüzünden eleştirildiklerinde, 

yerinde ve gerekli tedbirleri almadıklarından dolayı bu olayların meydana geldiğini bir 

kenara bırakarak Allah’ın takdiri deyip kader inancına sığınmakta, sorumluluktan 

kendilerini kurtarmaya çalışmaktadır. Araştırma konumuzu teşkil eden kaza ve kader 

probleminin tarihsel arka planı hakkındaki bu değerlendirmelerden sonra konunun daha 

iyi anlaşılabilmesi için öncelikli olarak ilgili kavramların tahlil edilmesi gerektiği 

düşünülmektedir.     

 

 

 

 

 

 

 
                                                        
601990 yılında Mina’da meydana gelen ve pek çok hacının ölümüne neden olan tünel faciasını;  
20.000’den fazla insanın ölümüne neden olan ve 17 Ağustos 1999 da meydana gelen Gölcük depremini; 
Erzincan ve Dinar depremlerini; bir okulun yıkılmasına ve pek çok mâsum çocuğun ölümüne neden olan 
2003 yılındaki Bingöl depremini; her gün onlarca insanın ölümüne neden olan trafik kazalarını bu olaylar 
arasında saymak mümkündür.    



 16 

 

 

 

 

 
BİRİNCİ BÖLÜM 

 
KAVRAMSAL TAHLİLLER 

 
Tüm ilim dallarında olduğu gibi kelâm ilminin de kendine has bir dili ve mantığı 

bulunmaktadır. Bir ilim dalında ele alınan konunun tam ve doğru anlaşılabilmesi için o 

konu hakkında kullandığı, mana ve muhtevalarla zenginleştirdiği ıstılahların iyi bir 

şekilde analiz edilmesi gerekmektedir.  Çünkü her bir kavram ve o kavram etrafında 

meydana gelen düşünsel hareketler konu hakkında daha sağlıklı bir sonuca ulaşmak ve 

konuyu daha iyi anlamak bakımından oldukça önemlidir.  

 
Bir önceki bölümde müşahede ettiğimiz üzere hakkında önemli tartışmaların yapıldığı, 

hatta siyasi bir malzeme olarak dahi kullanılan kaza-kader meselesinin ispatında 

Maturidi, meseleye insan fiillerinin yaratıcısının kim olduğu sorusuna cevap arayarak 

başlamaktadır. Ancak bu takdirde kaza-kader ve insanın sorumluluğu kanıtlanmış 

olacaktır.  Her iki durumun temellendirilmesi ise başta fiilin kendisi olmak üzere aynı 

zamanda fiilin meydana gelmesinde temel faktörler olan ilim, irade, kudret ve kesb 

kavramlarıyla yakından ilişkilidir. Bu bölümde öncelikli olarak kaza ve kader 

kavramları ile kaza-kader meselesiyle ilgili olduğu düşünülen fiil, ilim, irade, kudret ve 

kesb kavramlarının sözlük ve ıstılah anlamları üzerinde durulacak olup daha sonra da 

onların Kur’an’da yer alan manaları analiz edilmeye çalışılacaktır.  

 

1.1. KAZA  

 
Arapça bir kelime olan ض-ي - ق  kökünden türeyen kaza kelimesi sözlükte hüküm, emir, 

fiil, yargı, eda, boşluk, fasıl, infaz, icap, yaratma, bildirme, haber verme gibi anlamlara 

gelmektedir. Kök anlamı ile kelime, bitirmek, sonuçlandırmak, tamamlamak, karar 

vermek, hüküm vermek, yargıda bulunmak, yerine getirmek, eda etmek, teyit etmek, 

icra etmek, uygulamak, ulaştırmak, ölmek, muhkem ve sağlam yapmak, takdir etmek, 

 



 17 

emretmek, ihtiyacı gidermek, vahyetmek, vasiyet etmek, farz kılmak gibi farklı 

manaları ihtiva etmektedir.61 

 
Kaza kelimesinin sözlükte yedi manaya geldiği, bu manalardan en meşhurunun hüküm 

olduğu belirtilmekle birlikte, ayırıcı, kesin hüküm, son söz ve kati fiil manalarına 

geldiği de ifade edilmektedir.62
 Ayrıca önceden belirlendiği ve tayin edildiği biçimde 

eşyayı yaratmak anlamına da gelmektedir. Bu yönüyle kaza, hikmet ile yapmak, takdir 

ile yaratmak manalarını içermektedir.63 

 
Kaza kavramının sözlük anlamında yaratmak, hüküm vermek ve bir işi tamamlamak 

manalarının, dolayısıyla bir eylemin varlık bakımından kesinlik kazanmasının daha ön 

plana çıktığı görülmektedir.  
 
Istılah olarak kaza, kelâm âlimleri tarafından farklı şekillerde tanımlanmıştır. Eş’âriler’e 

göre kaza, mevcûdâtın ezelden ebede kadar meydana gelecek bütün hallerini bildiren 

küllî ve ilahi hükümden ibarettir.64 Allah’ın iradesi doğrultusunda etkin olan bu hüküm 

zamanı geldiğinde gerçekleşmektedir.65 Maturidiler ise kavramı, varlıkların Allah 

tarafından hikmet ve kemalle meydana getirilişidir diye betimlemektedir.66 Bu 

nitelendirmede kaza, yaratma ile ilişkilendirilerek, ezelde takdir ve tayin edilen şeylerin 

zamanı gelince ezelde takdir edildiği şekilde, Allah tarafından meydana getirilmesini 

ifade edecek şekilde tarif edilmiştir. Bununla birlikte Eş’âri ekolü bu tanımlamanın 

karşılığı olarak kazayı değil, kaderi göstermiştir.67  

                                                        
61 İbn Manzur  Cemaluddin Muhammed, Lisanü’l-Arab, Beyrut 1968, c. 15, s. 186-189; Ragıp El İsfehani 
Ebu’l-Kasım el-Huseyn b. Muhammed, el- Müfredat fi Garîbi’l- Kur’an, tahkik: Muhammed Seyyid 
Keylani, Matbaai Mustafa el-Bali, Kahire 1961, s. 406; Cubran Mesud, er-Raid fi’l-Luga, 2. Baskı, 
Beyrut 1967, s. 1183-1184; Zebîdî Muhibbü’d-Din Ebu’l-Feyz b. Murtaza, Tâcu’l-Arûs fî Şerhi’l-Kamûs 
(Tâcu’l-Arûs min Cevahiri’l-Kamus, Daru’s-Sadr, Beyrut 1386, c. 10, s. 296; Firûzâbâdî Necmuddin Ebu 
Tahir eş-Şirazi, el-Okyanusü’l-Basit fi Tercemeti Kamusi’l-Muhit (Kamus Tercemesi), çeviren: Ahmet 
Asım b. Cenani Gazia, Bahriye Matbaası, İstanbul yy., c. 4, s. 1135-1136; Cürcânî Seyyidü’ş-Şerif Ebu’l-
Hasan Ali b. Muhammed, Kitabu’t-Tarifat, tahkik: İbrahim el-Eybari, Daru’l-Kütübi’l-Arabi, 2. Baskı, 
Beyrut 1992, s. 225-226.   
62 İbrahim Bacûri, Hâşiye ala Metn el-Senûsiyye, Kahire 1286, s. 66.  
63 İbn Manzur, Lisanü’l Arab, c. 10, s. 187.  
64 Cürcânî, Tarifat, s. 225-226. 
65 Eş’âri, Kitabu’l-Luma ala Ehli’z-Zeyg ve’l-Bid’a, Beyrut 1953, s. 46.  
66 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, tahkik: Fethullah Huleyf, Elif Ofset, İstanbul 1979, s. 306-307; Nesefi 
Ebu’l-Muin Meymun b. Muhammed, Tabsıratu’l-Edilleti fi Usuli’d-Din,  tahkik: Hüseyin Atay ve Şaban 
Ali Düzgün, DİB Yay., Ankara 2003, s. 310; Nureddin Es-Sabunî, el-Bidaye fi Usuli’d-Din-Maturidiyye 
Akaidi, çev: Bekir Toplaoğlu, DİB Yay., Ankara 2005, s. 77. 
67 Sabunî, el-Bidaye, s. 194.  



 18 

Kavramın ıstılah anlamı ile ilgili yapılan tanımlamalardan farklı anlamlandırmaların 

olduğu görülmektedir. Maturidiler kazayı yaratma ile alakalandırırken, Eş’âriler ise 

kavramın takdir ve tayin etme manası taşıdığını belirtmişlerdir. Yani Maturidiler bir 

eylemin varlık kazanmasında son sözün kaza olduğunu ifade ederken, Eş’âriler ise 

kavramın sadece Allah’ın geçmiş, şu an ve gelecek hakkındaki bilgisine delalet ettiğini 

dile getirmektedir.  Böyle bir yaklaşımın temel nedeni nedir? sorusuna sadece 

isimlendirmede bir farklılık meydana gelmektedir cevabı ile karşılık verilmesi yerinde 

bir tutum olmasa gerektir. Çünkü kavrama yüklenen mana aynı zamanda o kavram 

etrafında şekillenecek yapıyı da göstermektedir. Nitekim daha sonraki bölümlerde 

görüleceği üzere kaza ve kader kavramlarına yüklenilen manaların doğal bir sonucu 

olarak Maturidi ve Eş’âri ekolleri insanın eylemleri, iradesi, kudreti, kesbi, özgürlüğü ve 

sorumluluğu meselelerinde farklı yaklaşımlara sahip olmuşlardır. Mezhep önderlerinin 

kaza-kader tanımlaması ve bu bakış açısının doğurduğu sonuçlar Maturidi’nin konu ile 

ilgili görüşleri analiz edilirken daha detaylı bir şekilde ele alınacaktır.  

 
Kaza kelimesinin Kur’an’daki kullanımına gelince, birkaç değişik manayı ihtiva edecek 

şekilde ele alındığı görülmektedir. Ayetlerin bazılarında Allah, diğer bazısında da 

insanla ilişkili olarak kullanılmaktadır. Bir yerde de kavram, fail ölüm konumunda iken 

ele alınmıştır.68 Kaza-Allah münasebetini ortaya koyan ayetlerde kavram, Allah’ın 

eşyayı yaratması, icat etmesi, yokluktan varlık sahasına çıkarması, bir şeyi 

gerçekleştirmek, yerine getirmek, bildirmek, haber vermek, bir şeyi nihai anlamda 

sonlandırmak, bitirmek, tamamlamak, istemek, dilemek, bir şeyin olmasına nihai 

anlamda karar vermek, emretmek, bir şeye hükmetmek ve hüküm vermek anlamlarında 

kullanılmıştır.69  

                                                        
68 Muhammed Fuad Abdulbaki, el-Mu’cemu’l-Müfehres li Elfazi’l-Kur’an’il-Kerim, Kahire 1988, s. 694-
695.  
69 “Böylece onları iki günde yedi gök olarak yarattı…” Fussilet 41/12; “…Fakat Allah, olacak bir işi 
(müminlerin zaferini) gerçekleştirmek için böyle yaptı ki, ölen açık bir delille ölsün…” Enfal 8/42; ayrıca 
bkz: Enfal 8/44; Mü’min 40/78; “Ona şu durumu kesin olarak bildirdik. ‘Sabaha çıkarken onların sonu 
kesilmiş olacak.” Hicr 15/66; ayrıca bkz: Kasas 28/44; “(Görevli meleğe şöyle seslenirler) Ey Malik! 
Rabbin bizim işimizi bitirsin. O da ‘siz hep böyle kalacaksınız’ der.” Zuhruf 43/77; ayrıca bkz: En’am 
6/2, 8, 40, 58, 60; Hud 11/44; Yusuf 12/41; İbrahim 14/22; Meryem 19/21, 39; Ta-ha 20/114; “(Meryem) 
Ey Rabbim! Bana bir beşer dokunmamışken benim nasıl çocuğum olur? dedi. Allah, öyle ama Allah 
dilediğini yaratır. O bir şeyin olmasını dilediğinde ona sadece “ol” der, o da hemen oluverir.” Al-i 
İmran 3/47; “Rabbin kendisinden başkasına asla ibadet etmemenizi, ana-babaya iyi davranmanızı kesin 
olarak emretti…” İsra 17/23; “O, gökleri ve yeri örneksiz yaratandır. Bir işe hükmettiğinde ona sadece 
“ol” der, o da hemen oluverir.” Bakara 2/117; ayrıca bkz: ayrıca bkz: Al-i İmran 3/47; Yunus 10/11,93; 
Hud 11/111; İsra 17/4; Meryem 19/35; Neml 27/78; Ahzab 33/36; Sebe 34/14; Zümer 39/42, 69, 75; 
Mü’min 40/20, 68; Fussilet 41/45; Şura 42/14, 21. 



 19 

Kaza ile ilgili ayetlerde genel olarak bir işi sonlandırmak anlamında yaratmanın daha ön 

plana çıktığı görülmektedir. Bu yaratma ise sadece insan ve eylemleri ile ilgili değil, 

tüm kâinatı kapsamaktadır. Ancak kâinat ile insan arasındaki fark, insanın akıl ve irade 

gibi niteliklere sahip olmasıdır. İnsan işte bu yetileri sayesinde bir takım şeyleri 

istemekte veya reddetmekte, yapmakta ya da yapmamaktadır.  

 
Kur’an’nın bazı ayetlerinde ise kaza, insan ile ilişkilendirilmektedir. Bu ayetlerin kimisi 

bir şeyin olmasını istemek, dilemek, arzulamak, istek ve dilek manalarında 

kullanılmıştır. Diğer bir takım ayetlerde de bir şeyi sonlandırmak, tamamlamak, 

bitirmek, yerine getirmek, yapmak gibi anlamlara gelecek şekilde ifade edilmiştir. Aynı 

zamanda kavramın öldürmek, bir şeyi sonlandırmak, işini bitirmek, yok etmek, ortadan 

kaldırmak manalarını da ihtiva ettiği görülmektedir. 70 

 
Kaza kelimesi Allah ve insan dışında sadece bir yerde faili ölüm olacak şekilde 

kullanılmıştır. Nitekim “Keşke ölüm her şeyi bitirseydi”71 ayetinde böyle bir anlam 

kastedilmiştir. Bu kullanımda da kaza kelimesi bir şeyi nihai anlamda bitirmek, sona 

erdirmek manasına gelmektedir. 

 
Sonuç olarak, kaza kelimesinin geçtiği ayetlerden görüldüğü üzere kaza-Allah 

ilişkisinde yaratmak, hüküm vermek, gerçekleştirmek, sonlandırmak, bir şeyin olmasına 

karar vermek manaları ön plana çıkarken, kaza-insan münasebetinde ise istemek, 

arzulamak, bitirmek, öldürmek, yok etmek gibi anlamların daha belirgin olduğu 

görülmektedir. Ölüm ile alakalandırıldığında da bir şeyin varlığının son bulması 

anlamını taşıdığı açık bir şekilde müşahede edilmektedir. Bu ayetlerden hareketle kaza 

kavramı, varlığı da yokluğu da imkân dâhilinde bulunan bir eylemin varlık kazanması 

veya yok olması bakımından son sözü söylemek anlamına gelmektedir diyebiliriz.      

 

 

 

 
                                                        
70 “…Sadece Yakup içindeki bir dileği ortaya koymuş oldu…” Yusuf 12/68; “Musa vakti tamamlayıp 
yola çıkınca, Tur tarafında bir ateş görmüş ve ailesine ‘siz burada kalın, ben ateş gürdüm, (oraya 
gidiyorum). Umarım size oradan bir haber ya da ısınmanız için ateşten bir kor getiririm’ dedi.” El-Kasas 
28/29; ayrıca bkz: Yunus 10/71; Kasas 28/29; Ahzab 33/23, 37; Cuma 62/10; Abese 80/23; “…Musa da 
ona bir yumruk atıp onu öldürdü…” Kasas 28/15; ayrıca bkz: Bakara 2/200; Nisa 4/103; Ahkaf 46/29; 
Hac 22/29. 
71 Hakka 69/27.  



 20 

1.2.KADER  

 
Kader, Arapça bir kelime olan ق- د-ر kökünden gelmektedir. Sözlükte takdir, hüküm, 

gereklilik, yaratma, bildirme, ölçme, güç yetirme, kaza, ölçerek ve takdir ederek tayin 

etmek, rızkı daraltmak, her şeyin olduğu gibi kılınması, bir şeyin miktarını ve değerini 

açıklamak, hikmete göre yapmak, güç yetirmek, planlamak, bir şeyin şeklini ve niteliğini 

belirtmek, kıymetini bilmek, bir şeyin kendisiyle son bulduğu sınır gibi anlamlara 

gelmektedir.72 İbn Aşur’a (ö: 1296/1879) göre kader, bir şeyin ölçütü anlamına geldiği gibi 

bir işin gerçekliğini bilmek manasında da kullanılmaktadır.73 Burada dikkat edilmesi 

gereken husus, kaderin bilgi ile ilişkilendirilmesidir. Daha sonraki bölümlerde göreceğimiz 

üzere bilgi-kader münasebeti Maturidi’nin düşünce sisteminde de oldukça önemli bir yere 

sahiptir.  

 
Istılahta ise kader, ezelden ebede kadar Allah’ın irade ettiği küllî hükme ve önceden 

belirleyerek hüküm verme anlamına gelmektedir. Bu hüküm verme, güzellik ve 

çirkinlik, fayda ve zarar gibi vasıfları içermesinin yanısıra zaman ve mekân, mükâfat ve 

ceza gibi halleri de kapsamaktadır.74 Kader, mümkünlerin birer birer yokluktan varlık 

sahasına geçişi olarak da tanımlanmıştır. Bu tanımlamaya göre o, devam eden zaman 

dilimiyle alakalı olmaktadır. Yani kader dediğimizde, şartları oluştuğunda bütün 

mevcûdâtın tikel olarak yokluktan varlık sahasına çıkması anlaşılmaktadır.75  

 
Sözlükte birden çok manaya gelen kader kavramı, ıstılah olarak çoğunlukla kaza 

kavramı ile birlikte kullanılmaktadır. İslam âlimlerinin bazısı kaderi yaratılmışların 

belirli bir plan ve ölçüye göre takdir edilmesi olarak tanımlarken diğerleri ise kaza ile eş 

anlamlı olarak kavramın, takdir edilen şekle göre varlıkların yaratılması, ortaya çıkması 

manasına geldiğini ifade etmişlerdir.76 Kavramların sözlük anlamlarına bakıldığında, 

birbirlerinin yerine kullanılmalarına imkân tanıyan ortak anlamlara sahip oldukları 

görülmektedir. Bu yüzdendir ki bu iki kavramın hangi manaya geldiği hususunda ihtilaf 
                                                        
72 İbn Manzur, Lisanü’l Arab, c. 5, s. 74-75;  Firûzâbâdî, Okyanus, c.2, s. 618-620; Isfehani, Müfredat, 
394-395; Cubran, Raid, s. 1158-1159; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 3, s. 481-482; Cürcânî, Tarîfat, s. 220; 
Yusuf Şevki Yavuz, “Kader”, DİA, İstanbul 2001, c. 24, s. 58-59. 
73 Muhammed Tahir İbn Aşur, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, Daru Sahnun li’n-Neşr ve’t-Tevzi, Tunus yy., c. 7, s. 
362. 
74 Sabunî, el-Bidaye, s. 135; Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazzah İlm-i Kelâm, İstanbul 1972, s. 293.  
75 Cürcânî, Tarifat, s. 220.  
76 Cafer Subhani, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İlm ve’l-Felsefeti’l-İslamiyye, çev: Muhammed Hadi el-Yusuf 
el-Ğaravi, yy. 1979, s. 52; Yavuz, “Kader”, c. 24, s. 58; Yener Öztürk, “Kaderle Alakalı Yeni Yorumlara 
Eleştirel Bir Bakış”, Ekev Akademi Dergisi, Erzurum 2003, yıl: 7, sayı: 14, s. 125.  



 21 

edilmiştir. Bunun bir sonucu olarak da bazısının kader olarak tanımladığını diğerleri 

kaza olarak tanımlamıştır. Kelâm ekolleri arasında ıstılah manası üzerinde fikir 

birlikteliği sağlanamayan kader kavramı, acaba Kur’an’da hangi çerçevede ele 

alınmıştır?  

 
Müştakları ile birlikte yüz otuz iki ayette yer alan77 kader kavramı Firûzâbâdî’ye         

(ö: 817/1415) göre Kur’an’da altı farklı manaya gelecek şekilde kullanılmıştır.78 Bu 

manalardan ilki, şeref, değer ve yüceliktir. Kadr 97/1 ayetindeki “leyletu’l-kadr- kadir 

gecesi” terkibi değerli ve kıymetli gece anlamına gelmektedir. Buradaki “kadr” 

kelimesi ile Kur’an’ın indirildiği geceye işaret edilerek o gecenin üstünlüğü ve yüceliği, 

o gecenin bin aydan daha hayırlı olduğu ifade edilmiştir. Bu durumun ise bir şeyi 

yaratmaktan ziyade o şeyin vasıflarını belirleme anlamı taşıdığı açıktır. İkincisi, rızkı 

veya yaşamı daraltmak, rızkın ya da geçim imkânlarının kısıtlanmasıdır. Bu anlamı 

ifade eden kader, Kur’an’da genellikle rızık ile ilişkilendirilerek sunulmuştur.79 

Üçüncüsü, en güzel biçimde tasarlayıp şekil vermek demektir.80 Dördüncüsü, ilim ve 

hikmet manasındadır.81 Beşincisi, belirlemek ve tayin etmek anlamlarına gelmektedir.82 

Sonuncusu da güç, kuvvet ve kudret gibi manaları içermektedir.83 Firûzâbâdî tarafından 

yapılan bu altılı tasnif ışığında Kur’an’da yer alan kader kavramı hususunda yaptığımız 

incelemelere göre ayetlerin bazısında kader kelimesi Allah ile, diğer bazısında ise 

insanla ilişkilendirilerek kullanılmıştır. Biz de Kur’an bağlamında kader kavramının 

içerdiği manaları belirlemiş olduğumuz bu tasnife göre incelemeyi uygun görmekteyiz.  

 
Kader-Allah ilişkisini ortaya koyan ayetlerin farklı manaları ihtiva edecek şekilde 

kullanıldıkları tespit edilmiştir. Nitekim bazı ayetlerde bir şeyin ölçüsünü, sınırlarını ve 

miktarını belirleme84, bir kısım ayetlerde de Allah’ın sınırsız kudretine vurgu yaparak 

güç yetirme anlamında kullanılmıştır.85 Ölçü, sınır ve miktara vurgu yapan ayetler 
                                                        
77 Abdulbaki, Mu’cem, s. 681-684 
78 Firûzâbâdî, Besair, c. 4, s. 246.   
79 Rad 13/26 ayetinde yer alan yakdir kelimesi rızkı daraltmak anlamına gelmektedir; Talak 65/7 
ayetindeki kudira kelimesi de rızık veya geçim olanaklarının sınırlı olması manasında kullanılmıştır.  
80 Mürselat 77/23-24 ayetlerindeki “kader” kelimeleri güzel bir şekilde tasarlayıp şekil vermek anlamını 
ifade etmektedir.  
81 Müzzemmil 73/20 ayetinde bulunan “yukaddiru” kelimesi bilmek manasına gelmektedir.   
82 Yasin 36/39 ayetindeki “kaddernahu” kelimesi belirlemek, tayin etmek anlamındadır. 
83 Firûzâbâdî, bu manadaki kaderi, kudret kavramıyla ilişkilendirerek Kur’an’da pek çok ayette yer alan 
kadir kelimesinin bu manayı ifade ettiğini belirtmektedir. Bkz: Firûzâbâdî, Besair, c. 4, s. 246.   
84 “Gerçekten biz, her şeyi bir ölçü ve dengede yarattık”; Kamer 54/49; ayrıca bkz: En’am 6/96; Hicr 
15/21; Mü’minun 23/18; Furkan 25/2; Şura 42/27; Talak 65/3; Murselat 77/23 
85 “İnsanoğlu kendisine kimsenin güç yetiremeyeceğini mi sanıyor” Beled 90/5. 



 22 

mahlûkatın ilahi hikmetin gereklerine uygun bir biçimde belirli bir düzen ve denge 

içerisinde ölçülü bir şekilde yaratıldığını belirtmektedir. Kâinatta bulunan her şey, hem 

zatı hem de sıfatları bakımından belirli bir ölçüye sahip olmaktadır ve bu ölçüyü koyan 

Allah’tır.86 Kader bazı ayetlerde de rızık ile alakalandırılarak insanın rızkının Allah 

tarafından daraltılması manasında ele alınmıştır.87 Rızkın daraltılması ya da 

genişletilmesine vurgu yapan ayetler bir yandan Allah’ın kudret ve hâkimiyetini ifade 

ederken diğer yandan da rızık meselesinin de Allah’ın kaderi kapsamına girdiğini 

göstermektedir. Belki de bu ayetler dolayısıyla rızık konusu, son bölümde de 

göreceğimiz üzere kader meselesinin alt konuları arasında yer almış, Maturidi’de dâhil 

pek çok âlim eserlerinde kader bağlamında rızık meselesini de tartışmışlardır. Kader 

aynı zamanda mahlûkatı takdir edip sınırlarını belirlemek, belirli bir ölçü dâhilinde 

yapmak ve hükmetmek gibi anlamlarda da kullanılmıştır.88 Bu ve benzeri ayetlerde89 

yer alan ve kader kelimesi ile aynı kökten gelen kaddera, kadera, yukaddiru gibi 

kelimeler belirli bir düzen ve sisteme işaret etmektedir. Ayrıca Allah’ın nesne ve 

olayları cins, tür, nitelik, sahip bulunacağı bir takım özellikler, ölçü, limit ve ecel gibi 

yönlerden belirleme ve onlara her açıdan hükmetmesine vurgu da yapılmaktadır.  

 
Kader Kur’an’da insan ile ilişkilendirildiğinde, bir şeyi zihinde tasarlayarak bir düzene 

koymak ve ölçüp biçmek gibi manalara gelmektedir.90 İnsanın özne olduğu durumlarda 

kader kelimesi tasarlamak, ölçüp biçerek belirli bir düzene koymak manasında zihinsel 

bir süreci ifade etmektedir.91 Bir başka ayette bir şeyin gerçekliğini bilmek, tanımak, 

yüceltmek, yücelik ve şeref gibi anlamlarda kullanılmıştır.92 Ayette yer alan kader 

kelimesi müşriklerin Allah’ı layık olduğu surette yüceltmediklerine, hakkıyla tanıyıp 

gerektiği şekilde tavsif etmediklerine işaret etmektedir.93  
                                                        
86 Fahreddin Razi, Ebu Abdillah Muhammed b. Ömer, Mefatîhu’l-Gayb, Daru’l- Kütübü’l-İlmiyye, 
Beyrut 2004, c. 32, s. 28; Salebi Ebu İshak Ahmed b. Muhammed, el-Keşf ve’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, 
Beyrut 2004 c. 3, s. 483; Kurtubi Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed, el-Cami li Ahkâmi’l-Kur’an, 
Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1988, c. 10, s. 11; c. 17, s.  96; Zemahşeri Ebu’l-Kasım Mahmud b. 
Ömer, el-Keşşaf an Hakaiki’t-Tenzîl, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1977, c. 2, s. 389;  c. 4, s. 41.  
87 “Allah rızkı dilediğine bol verir, dilediğine de daraltır…” Rad 13/26; ayrıca bkz: İsra 17/30; Kasas 
28/82; Ankebut 29/62; Rum 30/37; Sebe 34/36; Zümer 39/52; Şura 42/12; Fecr 89/16; Talak 65/7  
88 “Ayın dolaşımı için de konak yerleri belirledik…” Yasin 36/39. 
89 Hicr 15/60; Neml 27/57; A’la 87/3. 
90 “Çünkü o, düşündü taşındı, ölçtü biçti! Kahrolası, ne biçim ölçtü biçti! Sonra yine kahrolası ne biçim 
ölçtü biçti!” Müddessir 74/18-20.  
91 Kurtubi, el-Câmi, c. 19, s. 49; İbn Aşur, et-Tahrîr, c. 29, s. 308; Taberi, Câmiu’l-Beyan, c. 12, s. 310. 
92 “Onlar Allah’ı gereği gibi takdir edip tanımadılar…” En’am 6/91. 
93 Fahreddin Razi, Mefatîhu’l-Gayb, c. 13, s. 60; Kurtubi, el-Câmi, c. 7, s. 26; İbn Aşur, et-Tahrîr, c. 7, s. 
362; İbnü’l-Cevzi Ebu’l-Ferec Cemaluddin, Zadü’l-Mesîr fi İlmi’t-Tefsir, Mektebetu’l-İslami, Beyrut 
1987, c. 3, s. 92. 



 23 

Allah ve insandan başka bir varlıkla bağlantılı olarak kullanıldığı yerde ise şereflilik, 

üstünlük, yücelik ve değerlilik gibi anlamlarda kullanılmıştır. Mesela ق- د-ر  kökünden 

gelen “kadr” kelimesi “leyletü’l-kadr”94 terkibi ile kadir gecesine işaret ederek o 

gecenin faziletine, üstünlüğüne, yüceliğine ve azametine vurgu yapmaktadır. Nitekim 

surenin üçüncü ayetinde kadir gecesinin bin aydan daha değerli olduğunun bildirilmesi, 

bu kelimenin değerli, kıymetli ve üstün anlamlarında kullanıldığını teyit etmektedir.95 

 
Sonuç olarak, kader kelimesi ve türevleri Kur’an’da, hem Allah hem insan hem de cansız 

varlıklar için kullanılmaktadır. Kader ile ilgili ayetlerin tamamının özellikle üç temel 

noktaya vurgu yaptığı görülmektedir. Bunlar, sonsuz düzenleme gücüne sahip olmak, kendi 

kararını uygulamak ve önceden belirlemektir. Bu ayetlerde sadece fiziksel dünya ile ilgili 

fenomenin değil, aynı zamanda ister ihtiyarî isterse zorunlu olsun insanların her türlü 

eylemlerinin ve hissinin dahi ilahi kontrol altında olduğu gösterilmektedir.   

 

1.3. FİİL  

 
Fiil kavramı kaza-kader probleminin tarihsel arka planından da açık bir şekilde 

görüldüğü üzere bu meselenin ortaya çıkmasına temel teşkil eden bir kavramdır. O 

yüzdendir ki kelâm ilminde ef’alü’l-ibad-kulların fiilleri diye konu başlığı açılmış,  

kader meselesi ile bağlantılı olarak incelenmiştir.  

 
Fiil, ف-ع-ل kökünden gelen bir isimdir ve geçmiş, şimdiki ve gelecek zamana dair bir 

durum, olay veya ameli ifade eden bir kelimedir.96 Ayrıca, yapmak, bir şeyde etkisi 

olmak, bir şeyi etkilemek, birbiri ile reaksiyona girmek, bilkuvve ortaya çıkan şey, 

insanın aklını ve iradesini kullanarak yaptığı herhangi bir iş veya davranış anlamlarına 

gelmektedir.97 Fiil, kudret sahibi olandan meydana gelen bir durum, mevcut olan ve 

başkasının kendisine güç yetirdiği şeydir. Fiilin biri gücümüz dâhilinde olan, diğeri ise 

gücümüzün yetmediği olmak üzere iki yönü bulunmaktadır. Gücümüz dâhilinde olanlar 

on kategoride ele alınmaktadır. Bunlar; oluşlar, ağırlık kanunları, maddenin unsurlarının 
                                                        
94 “Biz onu (Kur’an’ı) kadir gecesinde indirdik. Kadir gecesinin ne olduğunu biliyor musun? Kadir 
gecesi bin aydan daha hayırlıdır.” Kadr 97/1-3.  
95Kurtubi, el-Câmi, c. 20, s. 88-89; İbnü’l-Cevzi, Zadü’l-Mesîr, c. 9, s. 182; Maverdi Ebu’l-Hasan Ali b. 
Muhammed, en-Nüket ve’l-Uyûn, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2007, c. 6, s. 312.                                                                                                                                                                                                                                                                                         
96 İbn Manzur, Lisanü’l Arab, c. 11, s. 528-529; Cubran, Raid, s. 1126; Tehanevi Muhammed b. A’la b. 
Ali, Kitabu Keşşafi Istılahati’l-Funûn, Kahraman Yay., İstanbul 1984,  c. 2, s. 1142-1143.  
97 Firûzâbâdî, Okyanus; c. 4, s. 30; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 8, s. 64; Isfehani, Müfredat, s. 382-383; 
Mustafa Said Yazıcıoğlu, “Fiil”; İstanbul 1996, c. 13, s. 59-60. 



 24 

birleşmesi, sesler, acı ve elemler, inanışlar, arzu ve istekler, istememek, zan ve vehimler 

ve düşüncelerdir. Diğeri ise on iki türde değerlendirilmiştir. Bunlar ise, renkler, tatlar, 

kokular, soğukluk, sıcaklık, kuruluk, yaşlık, canlılık, kudret, nefret, şehvet ve 

ölümdür.98 Mutezile’nin fiile yüklediği bu mana, onların insanın kendi fiilinin yaratıcısı 

olduğu, bunun içinse insanın kudret sahibi olması gerektiği görüşlerinin temelini 

oluşturduğu düşünülmektedir.    

  
Cürcânî (ö: 816/1413) ise fiili, bir etki nedeniyle başkasında, fail dolayısıyla meydana 

gelen durum, bir şeyin bir başka şeyde etkili olması diye tarif etmektedir.99 Fiil ayrıca 

kudret sahibi olandan meydana gelen bir durum, mevcut olan ve başkasının kendisine 

güç yetirdiği şey olarak da tanımlanmıştır.100 Bir başka tanımlamaya göre ise fiil, mastar 

manasındaki eylemin ifade ettiği işin, belirli olmayan bir şey için belirli olmayan bir 

zamanda meydana geldiğini ifade eder. Fiilin meydana gelmesinde müessir faildir. 

Çünkü fiil siygası mastarın herhangi bir şey için meydana gelmesini zorunlu 

kılmaktadır. Bu ise failden başkası değildir.101   

 
Fiil kavramının Kur’an’daki kullanımına gelince, müştakları ile birlikte hem Allah, hem 

insan hem de putlar ve meleklerle ilişkilendirilerek pek çok ayette yer almıştır.102 Fiil-

Allah münasebetini ifade eden ayetler beş farklı manayı ihtiva edecek şekilde 

kullanılmaktadır. Bunlardan ilki, insanların güç yetirmeyeceği tarzda bir eylemi 

yapmak, gerçekleştirmek anlamındadır.103 Bu manayı ifade eden ayetler, genel olarak 

inkârcılarla alakalı olup insanların güç yetirmesi mümkün olmayan helak gibi bir 

eylemin Allah tarafından gerçekleştirildiğine vurgu yapmaktadır. İkincisi, meşiet-fiil, 

irade-fiil ilişkisine dikkat çekerek Allah’ın irade buyurduğu eylemleri gerçekleştirme 

hususunda herhangi bir sınırlama ve kısıtlamaya tabi olmadığını, O’nun dilediğini 

yapabilme gücüne sahip bulunduğunu ifade etmektedir.104 Üçüncüsü, mübalağalı ism-i 

fail siygasında (fa’âl) gelerek hiçbir engel bulunmaksızın Allah’ın dilediğini yapma 

                                                        
98 Kadı Abdulcebbar, Şerh-u Usulu’l Hamse, Kahire 1965,  s. 324-326; el-Muhit bi’t-Teklif, tahkik: Ömer 
es-Seyyid Azmi, ed-Daru’l-Mısriyye, Kahire yy., 350.  
99 Cürcânî, Tarifat, s. 215-216.  
100 Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 324-326; el-Muhit, s. 350.  
101 Fahreddin Razi, Tefsir-i Kebir, terc: komisyon, Akçağ Yay., Ankara,  c. 1, s. 72.  
102 Abdulbaki, el-Mu’cem, s. 664-666.  
103 “Rabbinin fil sahiplerine ne yaptığını görmedin mi?...” Fil 105/1; ayrıca bkz: Nisa 4/147;  Saffat 
37/34; Murselat 77/18; Fecr 89/6. 
104 “Zekeriya, ‘Ey Rabbim! Bana ihtiyarlık gelip çatmış iken benim nasıl çocuğum olabilir?’ dedi. Allah, 
‘Öyledir, ama Allah dilediğini yapar” dedi.” Al-i İmran 3/40; ayrıca bkz: Bakara 2/253; İbrahim 14/27; 
Hac 22/14, 18. 



 25 

gücüne sahip olduğunu göstermek için kullanılmıştır.105 Dördüncüsü, ism-i meful 

siygasında (mef’ûlen) Allah’ın emri ve vaadi ile ilintili bir şekilde emrinin ve vaadinin 

mutlaka gerçekleşeceğini belirtmek manasında ele alınmıştır.106 Sonuncusu da, Enbiya 

21/23107 ayetinde olduğu gibi Allah ve insanın eylemleri arasında karşılaştırma 

yapmaktadır. Bu ayet, Allah ve insanın eylemleri arasında fark bulunduğunu ve 

herhangi bir benzerliğin bulunmasının imkânsız olduğunu açık bir şekilde ortaya 

koymaktadır. İşte bu yüzdendir ki kelâm âlimleri, Allah’ın eylemlerini halk (yaratmak) 

insanın eylemlerini ise kesb (yapmak) olarak nitelendirerek bu ayrıma işaret etmişlerdir. 

İnsan-fiil ilişkisini ortaya koyan ayetlere gelince, bunların tamamı eylemi yapanın bizzat 

insanın kendisi olduğunu,108 bu hususta özgür olup, herhangi bir baskı ve zorlama 

altında bulunmadığını,109 insanın bir eylemi yapmak veya yapmamak imkânına sahip 

olduğunu,110 göstermektedir. Ayrıca insanın iyi veya kötü olarak nitelendirilen bir 

eylemi yapmak suretiyle kendisine mal ettiği111 ve bunun neticesinde de mükâfat ve 

cezaya maruz kaldığı da112 vurgulanmaktadır. Eylem üzerinde böyle bir etkiye sahip 

olan varlığın ise eylemi yapmak için ilim, irade, ihtiyar ve kudret gibi vasıflara sahip 

olması zorunludur. Bazı ayetlerde de insanın güç yetiremeyeceği eylemler bulunduğuna 

işaret edilmektedir.113      

 
Fiil kavramı bir yerde melekler,114 bir yerde de Allah’a ortak koşulan varlıklarla115 

bağlantılı olarak kullanılmıştır. Melek-fiil ilişkisinde, onların her türlü eylemlerinin 

                                                        
105 “Çok bağışlayan, sevgisi geniş, arşın sahibi, şanı yüce ve dilediğini yapan yalnız O’dur.” Buruc 
85/16; ayrıca bkz: Hud 11/107. 
106 “Allah’ın emri mutlaka yerine getirilmiştir” Ahzab 33/37; ayrıca bkz: Nisa 4/47; Enfal 8/42, 44; İsra 
17/5, 108; Müzzemmil 73/18. 
107 “Allah yaptığından dolayı sorumlu tutulamaz; onlar ise yaptıklarından dolayı sorguya 
çekileceklerdir.” Enbiya 21/23.  
108 “Ey iman edenler! Size bir fâsık bir haber getirirse, bilmeyerek bir topluluğa zarar verip yaptığınıza 
pişman olmamak için o haberin doğruluğunu araştırın” Hucurat 49/6; ayrıca bkz: Al-i İmran 3/28; 
En’am 6/159; A’raf 7/155, 173; Yusuf 12/89. 
109 “Ey Peygamber! Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan O’nun verdiği 
peygamberlik görevini yerine getirmemiş olursun.” Maide 5/67; ayrıca bkz: En’am 6/112, 137.  
110  “…Eğer böyle yaparsan şüphesiz ki sen zalimlerden olursun.” Yunus 10/106; ayrıca bkz: Hud 11/87; 
Şuara 26/19; Saf 61/2.  
111 “İşledikleri herhangi bir kötülükten birbirlerini vazgeçirmeye çalışmazlardı. Yapmakta oldukları ne 
kötüydü” Maide 5/79; ayrıca bkz: Bakara 2/224; Al-i İmran 3/135; Nisa 4/66.  
112 “…Artık sizden bunu yapanın cezası, dünya hayatında rezil olmaktan başka bir şey değildir. Kıyamet 
gününde ise onlar azabın en şiddetlisine uğratılırlar…” Bakara 2/85; ayrıca bkz: Nisa 4/114, 127; Furkan 
25/67.  
113 “Eğer yapamazsanız –ki hiçbir zaman yapamayacaksınız- o halde yakıtı insanlar ve taşlar olan 
ateşten sakının…” Bakara 2/24.  
114 “Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi yakıtı insanlar ve taşlar olan ateşten koruyun. O ateşin 
başında gayet katı, çetin, Allah’ın kendilerine verdiği emirlere karşı gelmeyen ve kendilerine emredilen 
şeyi yapan melekler vardır.” Tahrim 66/6. 



 26 

Allah’ın sevk ve idaresine tabi olduğuna, dolayısıyla irade ve ihtiyarlarının 

bulunmadığına dikkat çekilmektedir. Bu yüzdendir ki ayette insanların aksine meleklerin 

Allah tarafından verilen emre karşı gelmeleri gibi bir durumun söz konusu olmadığına 

ve ne emredilmişse onu yerine getirdiklerine vurgu yapılmaktadır.  

 
Rum 30/40116 ayetinde ise diriltmek, öldürmek ve rızık vermek gibi Allah’tan başka 

varlıkların güç yetiremeyeceği eylemler bulunduğuna ve bu türden eylemlerin 

gerçekleşmesinde Allah’ın eşi ve benzerinin bulunmadığına dikkat çekilmiştir. 

 
Sonuç olarak fiil kavramı en geniş anlamıyla yapmak manasında Allah, insan ve diğer 

varlıklar için Kur’an’da kullanılmaktadır. Bununla birlikte ilişkilendirildiği varlıklar 

açısından kavram, hem mana hem de içerik bakımından bir takım farklılaşmalara 

uğramıştır. Fiil-Allah münasebetini gösteren ayetler, Allah’ın bir eylemi benzersiz bir 

şekilde meydana getirdiğini ve gerçekleştirdiğini, bu hususta herhangi bir şekilde kayıt 

altına alınamayacağını, kısıtlamaya veya sınırlandırılmaya tabi olmasının imkânsız 

bulunduğunu ortaya koymaktadır. Fiil-insan ilişkisinde ise insanın bir eylemi 

gerçekleştirmek için gerekli olan özellik ve kabiliyetlere sahip olduğu, eyleminin hâdis 

olduğu, sınırlı bulunduğu, her şeye güç yetirmesinin mümkün olmadığı ve eylemlerini 

gerçekleştirirken herhangi bir şekilde baskı ve zorlama altında tutulmadığı gibi hususlar 

öne çıkmaktadır. Nitekim kelâm âlimleri, insanın hangi eylemlerinde özgür olduğunu 

eylemleri zorunlu ve ihtiyarî olmak üzere iki kategoride değerlendirerek bunlardan 

hangisinin özgürlük alanını içerdiğini açıklamaya çalışmışlar.  Fiilin Allah ve insan 

dışındaki varlıklarla ilişkilendirilmesine gelince melekler ile ilgili ayette bu varlıkların 

bir fiili gerçekleştirilebildikleri, fakat eylem üzerinde tercih haklarının bulunmadığına 

dikkat çekilmekte, eylemin tamamıyla Allah’ın sevk ve idaresi ait olduğu ifade 

edilmektedir. Allah’a ortak koşulan varlıklarla ilgili ayet ise tıpkı insanlarda olduğu gibi 

bu varlıkların da yaratma eylemi ile diriltmek, öldürmek ve rızık vermek gibi diğer bazı 

eylemleri yapabilmelerinin, ilahi fiile eş ve benzer bir durum arz edeceğini, dolayısıyla 

Allah dışındaki varlıklardan bu tarz eylemlerin meydana gelmesinin muhal olduğunu 

işaret etmektedir.  

                                                                                                                                                                   
115 “Allah sizi yaratan, sonra size rızık veren, sonra sizi öldürecek ve daha sonrada diriltecek olandır. 
Allah’a ortak koştuğunuz ortaklardan bunlardan herhangi bir şeyi yapabilen var mı? O, onların ortak 
koştuklarından uzaktır, yücedir” Er-Rum 30/40.   
116 “Allah, sizi yaratan, sonra size rızık veren, sonra sizi öldürecek ve daha sonra da diriltecek olandır. 
Allah’a koştuğunuz ortaklardan, bunlardan herhangi bir şeyi yapabilen var mı?...” 



 27 

 
Sonuç olarak bu açıklamalardan görüldüğü üzere kelâm ilminin ana konuları arasında 

yer alan insanın fiilleri (ef’al-i ibad) araştırma konumuz olan kaza-kader meselesi ile 

yakından ilişkilidir. Hatta bu konu kaza-kader gibi bir problemin ortaya çıkmasına yol 

açan en temel konudur. Eylem ile kaza-kader arasındaki ilişki insanın eylemlerinin Allah 

tarafından önceden belirlenip belirlenmemesi esasına dayanmaktadır. Şayet Allah’ın 

önceden belirlemesi gibi bir durum söz konusu ise dünyada insanın iyi veya kötü bir 

takım davranışlar sergilemesinin ahirete yönelik ne gibi etkisi olabileceği sorusu 

günümüze kadar sürekli tartışılan kaza-kader probleminin doğmasına, Cebriye ve 

Mutezile gibi mezheplerin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Aynı zamanda insanın fiillerini 

işlerken önceden belirleme gibi herhangi bir zorlama altında bulunup bulunmadığı 

meselesi eylem ile yakından alakası bulunan ilim, irade, kudret ve kesb kavramları 

üzerinde de derin tartışmaların yaşanmasına neden olmuştur.  

 

1.4. İLİM  

 
İlim kavramı ع-ل-م kökünden türemiş olup, sözlükte bilmek, şuur etmek, tasdik etmek, 

kesin kanaat sahibi olmak, bir şeyin hakikat ve mahiyetini idrak etmek, gerçeğe uygun 

olan kesin inanç, bir şeyin şeklinin zihinde oluşması, bir şeyi olduğu hal üzere bilmek, 

eşyadaki gizliliğin ortadan kalkması gibi anlamlara gelmektedir.117   

 
İlim, kâinatta meydana gelen her şeyin akıl ve düşünce yoluyla idrak edilmesi ve 

kavranması olarak da tanımlanmıştır. Bu bakış açısına göre ilim, bir şeyin ne olduğunu 

idrak etmek anlamına gelmekte, bilen ile bilinen arasındaki ilişkiyi ifade etmektedir.118 

Çünkü bilme olayının meydana gelmesi için bilen ile bilinen arasında bir bağlantının 

kurulması gerekmektedir. Bilenin bilinene yaklaşımı belirli bir düşünme ve araştırmaya 

dayalı olarak aklî ve zihnî istidlaller neticesinde meydana gelmekte, suje (bilen) her tür 

tikel ve tümel hakkında bazı bilgilere sahip olmaktadır. İşte bu bağlantı neticesinde 

ortaya çıkan sonuca ilim adı verilmektedir.119    

 

                                                        
117 Isfehani, Müfredat, s. 343-344; Cürcânî, Tarifat, s. 199-200; İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. 12, s. 416-
417; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 8, s. 405-406; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 4, s. 410-412; Cubran, Raid, s. 1047; 
Yavuz, “İlim”, DİA, İstanbul 2000, c. 22, s. 109-110.  
118 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 5. Baskı, İnkılâp Kitabevi, İstanbul 1988,  ilim mad. 
119 Firûzâbâdî, Okyanus, c. 4, s. 411.   



 28 

İlim ayrıca kendisinin zıddı olan “cehl” kelimesinin tanımlanması suretiyle de ne 

olduğu ortaya konulmaya çalışılan bir kavramdır. Nitekim cehalet bir şey hakkında, 

bulunduğu durumun dışında yani vakıaya muhalif olarak meydana gelen itikat olarak 

tanımlanmıştır.120 Buna göre ilim, bir şey hakkında bulunduğu hale uygun olarak 

meydana gelen bir itikat olmaktadır.  

 
Istılahta ise ilim, bilgi elde etmesi imkân dâhilinde bulunan bir varlığın, (ister Yaratıcı 

isterse yaratılmış olsun), var olan veya henüz varlık sahasına çıkmış bulunmayan 

herhangi bir şey hakkında bilgi sahibi olması demektir. Bu tanımlamadan görüldüğü 

üzere ilim, bilen ile bilinen, felsefe diliyle suje ile obje arasındaki ilişkiyi ortaya koyan 

bir kavramdır. Bu ilişkide suje bilen tarafı, obje de bilinen tarafı ifade etmektedir ve suje 

her zaman obje üzerinde etkin bir role sahiptir. Çünkü bilenin akıl ve şuur sahibi olması 

zorunlu iken, bilinene gelince (bilinen kâinatta bulunan her şey olabilir) böyle bir 

özelliğin bulunması zorunlu değildir.121 İlim, kendisinde bulunan kimsenin âlim 

olmasını gerektiren bir özellik olarak da tanımlanmıştır.122 Bu ifadenin sahibi olan 

Eş’âri’nin, ilmin tanımını yapmaktan ziyade ona sahip olan bir kimsenin nasıl bir 

özellik kazandığını dile getirdiği düşünülmektedir. İlimle ilgili bu farklı tanımlamaların 

yanı sıra onun tasvir edilmesinin mümkün olmadığı da dile getirilmiştir. Nitekim Gazali 

(ö: 505/1111), ilmin, çok açık ve net bir şekilde bilinen şeyler kategorisinde yer 

aldığını, manasının ortada olduğunu, dolayısıyla herhangi bir tarife gerek bulunmadığını 

belirtmiştir. Çünkü bir şeyin tarifini yapmak onu farklı kelimelerle kolayca anlaşılır bir 

hale getirmek demektir. İlim kavramını kendisi dışında bir kelimeyle daha anlaşılır 

kılmak mümkün olmadığından tanımlamasını da yapmak mümkün değildir. 123 Bununla 

birlikte o, el-Mustesfa isimli eserinde ilmin tam anlamıyla tarifinin yapılmasının 

mümkün olmadığına ve kendisine yaklaşım tarzına göre farklı tanımlamalarının 

yapılabileceğine dikkat çektikten sonra124 ilmi, akıl ve zihnin kapsamına giren şeylerin 

hakikatlerinin akıl sahibi kimse tarafından içselleştirilmesidir diye tanımlamıştır.125  

                                                        
120 Cürcânî, Tarifat, s. 199-200.   
121 Takiyyetin Mengüşoğlu, Felsefeye Giriş, İstanbul 1992, s. 47-48. 
122 Eş’âri, Luma, s. 10.   
123 Gazali, el-Maksadu’l-Esna Şerhu Esmailahi’l-Hüsna, Mısır 1324, s. 39.  
124 Gazali’ye göre ilim, duyularla algılana şeye denir ve bu duruma uygun bir tanımı vardır. İlim aynı 
zamanda tahayyül manasına da gelmektedir ve dolayısıyla tanımının da buna göre yapılması gerekmektedir. 
Bazen de zanna ilim denilmektedir ve buna göre tanımının yapılması lazımdır. Bir başka açıdan ise ilim, 
Allah’ın bilmesi demektir ve bu bakış açısına göre tanımı yapılmalıdır. Gazali, el-Mustesfa min İlmi’l-Usul, 
Bulak 1322, c. 1, s. 25.   
125 Gazali, Mustesfa, c. 1, s. 25.   



 29 

Mutezile âlimleri ise ilmi, bir eylemi yapmaya güç yetirenden eylemin tam ve 

mükemmel bir şekilde meydana gelmesini sağlayan bir sıfat olarak tasvir etmişlerdir.126 

Buna göre ilim, eylemi zorunlu kılan bir özellik olmaktadır. Durum böyle olunca fiilî 

sıfatlar kategorisinde yer alması gereken ilmin taalluk ettiği şeyin varlık sahasına 

çıkması gerekecektir. Böyle bir şeyin kabul edilmesi ise mümkün değildir.127 Çünkü 

sujenin herhangi bir şeyi bilmesinin o şeyin aynı zamanda varlık sahasına çıkması 

anlamına gelmediği tecrübe ile sabit olan bir durumdur. Mesela yazı yazmayı bilmek, 

yazının yazıldığı veya yazılacağı anlamına gelmez. Yazı yazma eyleminin 

gerçekleşmesi için ilmin yanı sıra onun irade edilmesi ve ona dair bir kudretin de 

bulunması gerekmektedir. Âlimler tarafından etrafını câmî ağyarını mânî olacak bir 

şekilde tam bir tanımı yapılamayan ilim kavramı acaba Kur’an’da hangi bağlamda ele 

alınmıştır?    

 
Kur’an’ı incelediğimizde ilim kelimesi, bilmek, anlamak, görmek, ayırt etmek, üstün 

yetenek ve bilgi, akıl, izin, kitap, Resul, Kur’an gibi manalara gelmekte olup128 sadece 

Allah hakkında değil aynı zamanda insan ve ruhani varlıklarla ilişkilendirilerek 

kullanıldığı görülmektedir.129  

 
İlim kavramı Allah hakkında müştakları ile birlikte yaklaşık olarak üçyüz seksen yerde 

geçmektedir.130 Allah Teâlâ bu ayetlerde ع-ل-م fiilinin değişik siygalarını kullanarak131 

ve aynı zamanda kendisini âlim132, alîm ve allâm133 olarak isimlendirerek ilminin 

mahiyetini açıklamıştır. İsm-i fail siygasındaki (âlim) ayetler genel olarak gayb ve 

şahadet kavramları ile birlikte kullanılmakta olup Allah’ın görülen ve görülmeyen her 

şeyi bildiğine vurgu yapmaktadır. Mübalağalı ism-i fail siygasıyla (alîm ve allâm) 

kullanılan ayetlerde ise kavram bilmedeki fazlalığı ifade etmektedir. Sarf ilminden de 

                                                        
126 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 193-199.  
127 Keskin, İslam Düşüncesinde Kaza ve Kader, s. 90-91.  
128 Cevzi, Nüzhetü’l-A’yuni’n-Nevazir fi İlmi’l-Vücuh ve’n-Nezair, tahkik: M. Abdulkerim Kazım er-Radi, 
Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1987, s. 451-453. 
129 Abdülbaki, Mu’cem, s. 596-609.  
130 Abdülbaki,  Mu’cem, s. 596-609. 
131 Bkz: Bakara 2/30, 31, 33,  187, 235; Maide 5/116; Enfal 8/23, 66; Yusuf 12/77; Rad 13/8; Nahl 16/19, 
23, 101, 125; Enbiya21/4; Hac 22/70, 72; Neml 27/25; Fetih 48/27; Necm 53/30; Rahman 55/2; Alak 
96/4-5. 
132 “De ki: Ey göklerin ve yerin yaratıcısı olan, gaybı da görünen alemi de bilen Allahım!...” Zümer 
39/46; ayrıca bkz: Haşr 59/22; Cuma 62/8; Teğabun 64/18; Cin 72/26. 
133 “…Ey Rabbimiz! Bizden kabul buyur. Şüphesiz sen hakkıyla işitensin, hakkıyla bilensin…” Bakara 
2/127; ayrıca bkz: Bakara 2/95, 115; Al-i İmran 3/34, 35; Nisa 4/12, 26; Maide 5/7, 45; Tevbe 9/15, 78; 
Yunus 10/36.  



 30 

bilindiği üzere bu fiil çekimi aşırılığı, ziyadeliği ve kararlılığı göstermek için kullanılan 

bir kalıp olduğundan134 bu ayetlerle Allah’ın çok ve devamlı surette bilen olduğuna 

işaret edilmiştir. Aynı kökten türeyerek Kur’an’da Allah ile bağlantılı kullanılan bir 

başka isim de ism-i tafdil siygasında “a’lem” kelimesidir.135 Bu siyga kendisiyle 

vasıflandığı kimsenin diğerlerinden üstün olduğuna delalet etmek için 

kullanılmaktadır.136 Nitekim ayetlerde Allah’ın bilgi sahibi olanlar içerisinde en iyi 

bilen olduğu, ilminin benzersiz bulunduğu belirtilmektedir. İlim-Allah ilişkisini ifade 

eden ayetlerde, bir taraftan Allah’ın gerek duyular âlemine gerekse duyu ötesi gayb 

âlemine ait olan her şeyi kuşatan bilgisine, Allah’ın ilminde bir değişmenin söz konusu 

olmayacağına, diğer taraftan da O’nun ilmine zaman ve mekân bakımından herhangi bir 

sınırlama getirmenin imkânsız olduğuna vurgu yapılmaktadır. Nitekim Ehl-i Sünnet’in 

inancına göre de Yüce Allah olmuş, olan ve olacak olan şeylerin tamamını ezelî ilminin 

bir gereği olarak ezelde bilmektedir. O’nun ilmi zaman ve mekâna bağlı değildir. Bu 

yüzdendir ki zaman ve mekânda meydana gelen değişikliklerden dolayı O’nun ilminde 

herhangi bir değişme meydana gelmeyeceği gibi, bu değişikliklerin ilmi üzerinde 

herhangi bir etkisi de söz konusu değildir.137  Bununla birlikte Farabi, İbn Sina ve İbn 

Rüşd gibi bazı âlimler Allah’ın cüz’iyyatı bilmesi hakkında farklı görüşler ortaya 

koyarak cüz’iyyat meselesinin doğuşuna sebep teşkil etmişlerdir. Bu mesele ile ilgili 

tartışmalara Maturidi’nin konu ile ilgili görüşleri tahlil edilirken yer verilecektir.  

 
İlim-insan münasebetine gelince, bu bağlantıyı ortaya koyan ayetler138 Kur’an’da insan 

hakkında hem olumlu hem de olumsuz manaları ile birlikte insanın ilişkiye girdiği şey 

hususunda bilgi sahibi olduğunu veya olmadığını göstermek için kullanılmıştır. Ayrıca 

ayetlerde insanın bilgisine sınırlandırma getirerek ilahi bilgi hariç her türlü bilgiye 

ulaşmasının mümkün olduğu, ilahi bilgiyi ihata etmesinin ise imkânsız bulunduğu da 

ifade edilmektedir.139 Ayetlerde dikkat çeken bir başka nokta da insanların ilminin hâdis 

                                                        
134 Hacı Mehmet Zihni, El-Müntehab ve’l-Mugtedab fi Kavaidi’s-Sarf ve’n-Nahv, Marifet Yay., İstanbul 
1981, s. 228 vd. 
135 “…Şüphesiz senin Rabbin, kendi yolundan sapanları en iyi bilendir…” Nahl 16/125;ayrıca bkz: Yusuf 
12/77; Nahl 16/101; İsra 17/25, 47, 554, 55; Kehf 18/19, 21, 22, 26; Meryem 19/70; Hac 22/68; Kasas 
28/37, 56, 85; İnşikak 84/23. 
136 Zihni, el-Muntehab, s. 305. 
137 Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, London 1934, s. 215; Pezdevi Sadru’l-İslam Ebu’l-Yusr, Usuli’d-Din, 
Kahire 1963, s. 69. 
138 Bkz:  Bakara 2/22, 30, 60, 65, 77; Al-i İmran 3/7, 29, 66, 71; Maide 5/116; En’am 6/50; A’raf 7/160, 
188; Enfal 8/60; Casiye 45/9; Yusuf 12/73, 89; İsra 17/102; Nur 24/19; Fetih 48/25; Vakıa 56/61. 
139 İnsanın ilahi bilgiyi ihata etmesinin imkânsız olduğuna Bakara 2/255 ayeti delil olarak gösterilebilir: 
“…O, kulların önlerindekini ve arkalarındakileri (yaptıklarını ve yapacaklarını) bilir. Onlar onun 



 31 

(sonradan olma) olduğunun140  ve bilgi bakımından aralarında derece farklılığının 

bulunduğunun141 belirtilmesidir. Nitekim âlimler insanın hâdis olan bu ilmini üç 

kategoride ele alarak analiz etmişlerdir. Bunlardan ilki “bedihi ilim”, ikincisi “zaruri 

ilim”, üçüncüsü de “istidlâli ilim”dir. Bedihi ilim, herhangi bir öncüle ihtiyaç 

duymadan var olan bilgiye denilmektedir. Kişinin kendi varlığını bilmesi bedihi bilgiye 

örnek verilebilir. Zaruri ilim, duyu organları ve herhangi bir öncüle dayalı olarak elde 

edilen bilgi dışında kalan bilgileri içermektedir. İstidlalî ilim ise bir takım öncüllere 

ihtiyaç duyan ilimdir.142  

 
İlim kavramının Kur’an’da ayrıca Allah ve insan dışındaki varlıklarla da alakasının 

kurulduğu görülmektedir.143 Bu kullanımında kavram, mana bakımından herhangi bir 

farklılığa sahip olmazken bilen (suje)  ile bilinen (obje) arasındaki ilişkiye Allah 

tarafından sınırlandırma getirildiği görülmektedir. Nitekim Bakara 2/32 ayetinden de 

görüldüğü üzere meleklerin ancak Allah’ın kendilerine bildirdiği kadarını bilebilecekleri 

belirtilerek Allah’ın meleklerin bilgisi üzerindeki mutlak otoritesini ortaya koymaktadır.   

Sonuç olarak ayetlerden de açıkça görüldüğü üzere ilim kavramı en geniş anlamıyla 

bilmek manasında hem Allah hem insan hem de şuur sahibi diğer canlılar için kullanılan 

bir kavramdır. Bununla birlikte ilmin mahiyeti hususunda ilişkilendirildiği varlıklar 

bakımından bir takım farklılaşmalar bulunmaktadır. İlim-Allah ilişkisinde Allah’ın 

ilminin zatı ile kâim kadîm bir sıfat olduğu, her şeyi kuşattığı, zaman ve mekândan 

münezzeh bulunduğu, mutlak olup ilminde herhangi bir değişmenin söz konusu 

olmadığına vurgu ön plandadır. İlim-insan münasebetinde ise insanın ilminin hâdis ve 

sınırlı bulunduğu ve her şeyi içermesinin mümkün olmadığı gibi durumlar öne 

çıkmaktadır. İlmin Allah ve insan dışındaki varlıklarla alakasına gelince ilgili ayetlerde 

bu varlıkların ilminin, ilmi elde etmek için herhangi bir gayrete gerek bulunmaksızın 

her yönüyle Allah’a ait olduğu hususu dile getirilmektedir.  

 

                                                                                                                                                                   
ilminden, kendisinin dilediği kadarından başka bir şey kavrayamazlar…” 
140 “…Allah, sana kitabı (Kur’an’ı) ve hikmeti indirmiş ve sana bilmediğin şeyleri öğretmiştir.” Nisa 
4/113 ayeti insanların ilminin sonradanlığına vurgu yapmaktadır.  Ayrıca bkz: Yusuf 12/86, 96. 
141 “Ben size Rabbimin vahyettiklerini tebliğ ediyorum ve size nasihat ediyorum. Sizin bilmediğiniz şeyleri 
de Allah tarafından gelen vahiy ile biliyorum.” A’raf 7/62 ayetinde Nuh’un insanın bilmediği şeyleri 
bildiği belirtilerek bilgi bakımından insanların birbirlerinden üstün olabileceğine dikkat çekilmektedir. 
Ayrıca bkz: Al-i İmran 3/7, 18; Nisa 4/162; Yusuf 12/76.  
142 Cürcânî, Tarifat, s. 199-200; Tehanevi, Keşşaf, c. 2, s. 1063.  
143 “Melekler, ‘Seni bütün eksikliklerden uzak tutarız. Senin bize öğrettiğinden başka hiçbir bilgimiz 
yoktur. Şüphesiz her şeyi hakkıyla bilen, her şeyi hikmetle yapan sensin’ dediler.” Bakara 2/32. 



 32 

Allah’ın hem insana ait zorunlu ve tercihe dayalı her türlü eylemi hem de kâinatta 

meydana gelen olayları ezelî olan ve zatı ile kâim bulunan ilmi ile önceden bilmesi, 

yukarıdaki açıklamalardan da görüldüğü üzere ilim sıfatı ile alakalı olup kaza ve kader 

meselesinin birinci aşamasını oluşturmaktadır. Bu meselenin temelinde insanın 

eylemlerinde hür olup olmadığı sorusunun yer aldığı düşünüldüğünde, Allah’ın insanın 

eylemlerini ezelde bilmesinin eylem üzerinde herhangi bir zorlayıcı etkisinin bulunup 

bulunmadığı, bu bilmenin yaratmak anlamı taşıyıp taşımadığı, Allah’ın gelecekte vuku 

bulacak hadiseleri bilmesinin bilinene tabi bir durum mu olduğu gibi sorular gündeme 

gelmektedir. İlim kavramının sözlük ve ıstılah anlamları ile Kur’an ayetlerinden yola 

çıkacak olursak Allah’ın ilminin geçmiş, şu an ve geleceğe dair her türlü nesne ve olayı 

içerdiği, sonuçlandırıcı değil, bilkuvve bir niteliğe sahip olduğu görülecektir. Allah’ın 

henüz meydana gelmeyen her türlü olay hakkındaki ezelî bilgisi onun öylece 

gerçekleşeceği içindir. Burada ilmin maluma tabi oluşu söz konusudur. Buradaki 

malumdan kastımız, insanın kendi irade ve tercihi doğrultusunda meydana gelen 

eylemdir. İnsana ait ihtiyarî eylemlerin varlık ya da yokluğuna Allah’ın ilminin taalluk 

etmesi, bu eylemlerin zorunlu olarak var veya yok olmalarını gerekli kılmaz.  

 

1.5. İRADE  

 
İrade kavramı ر-و-د kökünden gelmekte olup, if’al vezninde mastardır. Sözlükte eylem 

olarak bir şeyi yapmayı istemek, dilemek, sahip olmayı arzulamak, hedeflemek, 

amaçlamak, kastetmek, niyetinde olmak anlamlarını taşırken, mastar olarak ise istek, 

talep, arzu, buyruk, emir, tercih etme, iştiyak, hüküm, yaratma ve inşa, bir şeyi yapıp 

yapmama konusunda karar verebilme yetisi gibi manalara gelmektedir.144  

İrade, bir şeyi talep etmek demektir. Yapılması ya da yapılmaması gereken bir şey 

hakkında hem başlangıç hem de sonuç bakımından o şey üzerinde etkin olan bir 

niteliktir. Başlangıç itibariyle irade, bir şeyi yapmaya arzu ve istek duymak, sonuçta ise 

o eylemin yapılması ya da yapılmamasına karar vermek olarak tanımlanmıştır. 145 

 
İrade, insan açısından yapılması gereken bir işi, bir amacı gerçekleştirmeyi istemektir. 
                                                        
144 Firûzâbâdî, Okyanus, c. 1, s. 1149;  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. 3, s. 187-188; Ebu’l-Beka Eyyub b. 
Musa el-Hüseyni el-Kufi, Kitabu’l-Külliyat Mu’cemun fi’l-Mustalahat ve’l-Furuki’l-Lugaviyye, tahkik: 
Adnan Derviş, Muhammed el-Mısri, Müessesetü’r-Risale, 1. Baskı, Beyrut 1992,  s. 73; Şehristânî, 
Nihayetu’l-İkdam, y.y., y.y., s. 238; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 2, s. 358-359; Cubran, Raid, 1239-1240; 
Mustafa Çağrıcı ve Hayati Hökelekli, “İrade”, DİA, İstanbul 2000, c. 22, s. 380-381.     
145 Isfahani, Müfredat, s. 208.  



 33 

Bir canlıdan meydana gelecek farklı özelliklerdeki fiillerin ortaya çıkmasını sağlayan 

keyfiyettir.146 İlahi irade söz konusu olduğunda herhangi bir işin meydana gelmesi ya da 

yokluktan varlık sahasına çıkması için tahsis edilmiş bir sıfat, fiilin kendisinden ortaya 

çıktığı bir nitelik anlamına gelmektedir.147 Bu ifadeden de görüldüğü üzere Allah’ın ve 

insanın iradesi arasında ayrım yapılmakta, bir şeyi arzulamak ve temenni etmek 

anlamındaki iradenin Allah hakkında kullanılamayacağı, emir ve hüküm manasındaki 

iradenin ise kullanılabileceği belirtilmektedir.148  

 
Istılahta ise irade, herhangi bir zamanda, bir baskı veya zorlama olmaksızın yapılması 

veya yapılmaması imkân dâhilinde olan bir durumda iki taraftan birini tercih etmeyi 

gerektiren bir özellik demektir.149 İrade ayrıca iştiyak, sevgi, kasıt ve eğilim olarak 

ortaya çıkan nefsanî arzu ve istekler olarak da tanımlanmıştır.150 Psikolojide irade, 

insanın dış dünyadan aldığı etkilere karşı bilinçli olarak tepkide bulunması olarak 

değerlendirilmektedir.151 Mantık ilminde ise, içerisinde bilinç, zekâ, fiil ve fikir gibi 

unsurların bulunduğu yüksek bir zihin fonksiyonu ve genel bir yeti olarak tarif 

edilmiştir.152 İradeyi cebir ve zorunlu olarak yapmanın zıddı olarak gören Razi, 

kavramın, varlığa da yokluğa da ihtimali bulunan bir şeyi yapmak ya da yapmamak 

şıklarından birini tercih ederek o işin olmasına veya olmamasına hükmetmek manasına 

geldiğini belirtmiştir.153  

 
Bu açıklamalara göre irade, farklı manaları ihtiva eden bir kavramdır. Psikoloji ve 

mantık gibi bilim dalları iradeyi sadece insani boyutta ele alarak tanımlarken, kelâm 

ilminde ise kaza-kader meselesi bağlamında Allah’ın iradesi ve bu irade karşısında 

insanın iradesinin rolü tartışma konusu edilmiştir. Bu tartışmada öncelikli olarak 

iradenin içerdiği manalardan hangilerinin Allah’a nispet edilebileceği üzerinde 

durulmuş, Allah’ın nasıl bir iradeye sahip olduğu ortaya konulmaya çalışılmıştır. Daha 

sonra ise kaza ve kader probleminin ana konusunu oluşturan Allah’ın iradesi karşısında 

insanın irade ve seçme özgürlüğünün bulunup bulunmadığı, eylemin varlık sahasına 

                                                        
146 Firûzâbâdî, Okyanus, c. 1, s. 1150.   
147 Cürcânî, Ta’rifat, s. 30-31. 
148 Isfahani, Müfredat, s. 208.  
149Aliyyu’l-Kari Ali b. Muhammed Sultan el-Herevi, Şerhu Fıkhı’l-Ekber, 1. Baskı, Kahire: Matbaatu’t-
Tekaddüm, 1323, s. 19; Bekir Topaloğlu ve İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, s. 158.  
150 Tehanevi,  Keşşaf, c. 1, s. 552-553. 
151 Nurettin Topçu, Psikoloji, Üçler Basımevi, İstanbul 1949, s. 170.  
152 Necati Öner, İrade Hürriyeti, Vadi Yay., Ankara 1995, s. 23.  
153 Fahreddin Razi, el-Metalibu’l-Aliyye, neşr.: Ahmed Hicazi es-Sakka, Beyrut 1987, c. 2, s. 175. 



 34 

çıkmasında insan iradesinin rolünün ne olduğu soruları gündeme gelmiştir. Bu sorulara 

daha net bir cevap verebilmek için sözlük ve ıstılah anlamlarının yanı sıra Kur’an’ın bu 

kavramı hangi üslupta ele aldığını incelemenin faydalı olacağı kanaatindeyiz.      

 
Kur’an’ı incelediğimizde irade ile ilgili ayetlerin farklı varlıklarla ilişkilendirilerek 

kullanıldığı görülmektedir. Allah’ın iradesine vurgu yapan ayetlerdeki genel tema, 

Allah’ın dilediği her şeyi yapan bir varlık olduğu, iradesinin masiyet ve kötülükten uzak 

olan hüküm, emir ve istek anlamına geldiği, iradesinin sınırsız ve mutlak olduğudur. 

Allah’ın iradesi ile ilgili ayetler aynı zamanda O’nun iradesinin insanın iradesini içine 

aldığını, insanın istemesinin Allah’ın dilemesine bağlı olduğunu da ifade etmektedir.154 

Kelâm âlimleri Allah’ın irade sıfatı ile muttasıf bulunduğu ve irade buyurduğu şeyi 

gerçekleştirmesi noktasında aynı görüşü paylaşmalarına rağmen bu iradenin Allah’a 

nispeti hususunda farklı görüşler benimsemişlerdir. Kimi alimlere göre Allah’a gerçek 

manada değil ancak mecazi manada irade nispet edilebilmektedir. Bu durumda Allah’ın 

kendi eylemlerini dilemesi manasındaki irade yaratma anlamına gelirken, başkalarının 

eylemlerini dilemesi anlamındaki ise emretmesi demektir. Bazılarına göre ise Allah 

zatının aynı olan irade ile bizzat müriddir ve eylemlerini fail-i muhtar olarak hür bir 

şekilde gerçekleştirmektedir. Diğerleri de iradeyi Allah’ın mahlûkata ilişkin en uygun 

düzeni bilmesi, olayların da bu bilme doğrultusunda meydana gelmesi olarak 

tanımlamışlar, iradeyi ilim sıfatına râcî kılmışlardır.155  

 
İnsanın iradesiyle ilgili ayetlere gelince, onlarda, insanın bir eylemi yapıp yapmamayı 

tercih etmesine imkân sağlayan bir iradeye sahip olduğu belirtilmektedir.156 İnsanın 

iradesine işaret eden ayetlerde arzu, istek, fayda veya zarar sağlayan şeyi talep etme gibi 

manaların daha ön plana çıktığı görülmüştür. İnsan iradesi ile ilgili ayetleri biri gündelik 

hayat, diğeri de ahlaki alan ile ilgili olmak üzere iki kategoride değerlendirmek 

                                                        
154 “Bir şeyi dilediği zaman, O’nun emri o şeye ancak “Ol!” demektir. O da hemen oluverir” Yasin 
36/82; “…Allah size kolaylık diler, zorluk dilemez…” Bakara 2/185; ayrıca bkz: Al-i İmran 3/108; Fatır 
35/10; Ğafir 40/31; “…Şüphesiz Rabbin dilediğini yapandır.” Hud 11/107; ayrıca bkz: Bakara 2/253; Hac 
22/14, 16; Buruc 85/16; “…De ki: Allah, sizin bir zarara uğramanızı dilerse yahut bir yarar elde etmenizi 
dilerse, O’na karşı kimin bir şeye gücü yeter? Hayır, Allah, yaptıklarınızdan haberdardır.” Fetih 48/11; 
“Kim bu geçici dünyayı isterse orada ona, (evet) dilediğimiz kimseye dilediğimiz kadar hemen veririz…” 
İsra 17/18. 
155 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 374-375; Seyfeddin el-Amidi, Gayetü’l-Meram, neşr.: Hasan Mahmud 
Abdullatif, Kahire 1971, s. 52-53; Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 431-435.  
156 “O, öğüt almak isteyen ve çok şükredici olmayı dileyen kimseler için geceyi ve gündüzü birbiri ardınca 
getirendir” Furkan 25/62; “…İçinizden dünyayı isteyenler de vardı, ahireti isteyenler de…” Al-i İmran 
3/152; Ayrıca Bkz: Al-i İmran 3/145; Hud 11/15; Bakara 2/233; Yusuf 12/25-26; İsra 17/19; Ahzab 33/28.  



 35 

mümkündür. Gündelik hayat ile ilgili olanlar insanın arzu ve isteklerini ifade eden 

ayetlerdir.157 Ahlaki alan ile ilgili olanlar ise bir yandan iyi ve kötü davranışlarda 

bulunma noktasında insanın özgür olduğuna vurgu yaparken, diğer taraftan da Allah’ın 

mutlak ve sınırsız iradesinin, insanın iradesi üzerinde olduğunu, insanın, Allah’ın 

belirlediği ölçüde özgür bulunduğunu ifade etmektedir.158 Kanaatimize göre, irade-insan 

ilişkisini ortaya koyan ayetlerde öne çıkan hususların başında insanın herhangi bir 

zorlama altında bulunmayan hür bir irade ile tercihte bulunduğu ve eylemlerini yaptığı 

gelmektedir. İkinci olarak da arzu, istek, ihtiyaç ve içgüdüler doğrultusunda iradenin bir 

şeye yönelişi veya reddedişi söz konusu edilmektedir. İşte insan sahip olduğu bu özellik 

dolayısıyla eylemlerinin sorumluluğunu üstlenmekte, mükâfat veya cezaya muhatap 

olmaktadır.    

 
İrade kavramı Kur’an’da sadece Allah ve insan ile değil, aynı zamanda ruhani 

varlıklarla da ilişkilendirilmektedir. Şeytanın iradesine vurgu yapılan ayetlerde onun 

insanları dalâlete düşürme arzu ve isteği dile getirilmektedir.159 

 
Sonuç olarak irade kavramı Kur’ân-ı Kerim’de hem Allah’a hem insana hem diğer 

ruhani varlıklara nispet edilerek birçok yerde geçmektedir. İrade-Allah ilişkisini ortaya 

koyan ayetlerde ilahi iradenin mutlak, değişmez ve önüne geçilmez olduğu, iyi-kötü, 

güzel-çirkin, faydalı-zararlı vb. olmak bakımından kâinatta meydana gelen her şeyin, 

Allah’ın iradesi ile gerçekleştiği belirtilmektedir. Aynı zamanda O’nun iradesinin 

mutlaka amaçlı, anlamlı, hikmetli ve âdil olduğu, insanlar için asla zulmü, kötülüğü ve 

meşakkati murat etmediği bildirilmektedir. İrade-insan münasebetini açıklayan ayetlerde 

ise, insanın tercihleri ile eylemlerinde hür ve serbest olduğu, herhangi bir şekilde baskı 

ve zorlama altında bulunmadığı ifade edilmektedir. Bununla birlikte insanın iradesinin 

Allah’ın iradesi ile sınırlandırıldığı ve insanın sadece Allah’ın izin verdiği ölçüde 

isteyebildiğini îma eden ayetlerde mevcuttur. Allah’ın mutlak irade ve dilemesine vurgu 

yapan bu tarz ayetler, Kur’an’ın kendi bütünlüğü içerisinde değerlendirilmediği takdirde 

cebrî bir bakış açısının sergilendiği kanaatine ulaşılması kaçınılmaz olacaktır. Ayetleri 

doğru anlamak için yapılması gereken şey Kur’an’ı kendi bütünlüğü içerisinde ve konu 
                                                        
157 Bakara 2/233; Al-i İmran 3/152; Enfal 8/67; Maide 5/113, Hud 11/15; Şura 42/20. 
158 Mustafa Çağrıcı ve Hayati Hökelekli, “İrade”, DİA, c. 22, s. 381; Bkz: Al-i İmran 3/145; İsra 17/18, 
19; Ahzab 33/28-29; Enfal 8/62, 67, 71; Yusuf 12/25; Ta-ha 20/68; Hac 22/25; Bu manayı ifade eden 
ayetler için bkz: Al-i İmran 3/145; İsra 17/18, 19; Ahzab 33/28-29; Enfal 8/62, 67, 71; Yusuf 12/25; Ta-
ha 20/68; Hac 22/25.   
159 “… Şeytan da onları derin bir sapıklığa düşürmek istiyor.” Nisa 4/60; ayrıca bkz: Maide 5/91. 



 36 

ile ilgili bütün ayetleri göz önünde bulundurarak anlamaya çalışmak gerekmektedir.160 

Çünkü Kur’an’da Allah’ın mutlak iradesinin yanında insanın özgür bir iradeye sahip 

olduğuna, Allah’ın iradesinin insanın iradesine bağlı bulunduğuna delalet eden ayetler 

de yer almaktadır.161 Bu türden ayetlerin cebir ifade edip etmediği son bölümde yer alan 

hidayet-dalâlet meselesinde ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır.  

 

1.6. KUDRET  

 
Kelâm ilminde bir eylemi gerçekleştirmeye yönelik güç anlamında ele alınan kudret 

kavramı, kaza-kader, dolayısıyla insanların eylemlerine ilişkin tartışmalarda söz konusu 

edilen, ihtiyarî eylemlerin meydana gelmesindeki rolü, Allah’ın kudreti ve insanın 

kudretinin eyleme etkisinin ne olduğu araştırılan bir kavramdır.  

 
Arapça ق-د-ر kökünden mastar olan kudret kavramı, tâkat, güç, kuvvet, vüs’at, erk, 

iktidar, zenginlik, bir şeye gücü yetmek, bir işi ölçülü ve planlı bir şekilde yapmak, 

kuvveti olmak, muktedir olmak, bir şeye sahip olmak, bir şeyi bir şeye kıyaslamak, bir 

şeyi irade etmek, bir şeyi bilmek, hüküm, tazyik etmek, daraltmak gibi anlamlara 

gelmektedir.162 Kudret ayrıca bir amaca ulaşmayı sağlayan özellik, yetenek ve kabiliyet 

manalarında da kullanılmaktadır.163 Allah’a nispet edildiğinde, dilediği şeyi eksiği ve 

fazlası olmaksızın hikmet çerçevesinde yapmak, bütün yönleriyle güç yetirememe ve 

acizliğin O’ndan nefyedilmesi manasını taşımaktadır.164  

Kudret kavramı, istitaat, kuvvet, takat, cehd ve vüs’at gibi kelimelerle, bazı anlam 

farklılıkları olmakla birlikte, eş anlamlı olarak kullanılan bir kavramdır.165 Nitekim 

istitaat, Allah’ın, irade ve ihtiyar sahibi varlıkta ihtiyarî fiilleri yapması için yarattığı bir 

arazdır.166 Kudret, alternatiflerden birini isteyerek yapma gücünü ifade ederken, kuvvet, 

bir işi tek alternatife bağlı ve zorunlu olarak gerçekleştirmek demektir. Tâkat ise, sadece 

                                                        
160Ahmet Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, A.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, A.Ü. Basımevi, 
Ankara 1992, c. 33, s. 142.  
161 Bkz: Kehf 18/29; Fussilet 41/40; İnsan 76/29.  
162 İbn Manzur, Lisanü’l- Arab, c. 5, s. 80; Cürcânî, Tarifat, s. 221-222;  Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 3, s. 481-
482; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 2, s. 618-620; Isfehani, Müfredat, s. 396; Cubran, Raid, s. 1159.       
163 Ali Bardakoğlu, “Kudret”, DİA, Ankara 2002, c. 26, s. 317-318; Bekir Topaloğlu, “Kadîr”, DİA, 
Ankara 2002, c. 26, s. 316-317.   
164 Halebî Semin Ebu'l-Abbas Şihabüddin Ahmed b. Yusuf b. Abdiddaim, Umdetü’l-Huffaz fi Tefsiri 
Eşrefi’l-Elfaz, Alemu’l-Kutub, Beyrut 1993, c. 3, s. 327. 
165 Cürcânî, Tarifat, s. 221-222; İbn Ebi’l-İzz Ali b. Ali b. Muhammed, Şerhu’l-Akideti’t-Tahaviyye, 
tahkik: Abdullah b. Abdulmuhsin Şuayb el-Arnavut, Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1992, c. 2, s. 633.  
166 Cürcânî, Tarifat, s. 310-311. 



 37 

belli bir fiili yapmaya yetecek miktardaki güce verilen addır. Vüs’at’e gelince o, birden 

fazla fiili yapmaya elverişli güce denir.167 Cehd de eylemi meşakkatle elde etmek 

anlamına gelmektedir.168 

 
Istılah olarak kudret, yaşam sahibinin, kendi iradesi ile bir işi yapmaya ya da 

yapmamaya güç yetirdiği bir sıfat olarak tanımlanmıştır.169 Bunun içindir ki kavram, 

fiilin meydana gelmesinde irade üzerinde etkisi bulunan bir sıfat olarak da tarif 

edilmiştir.170 Amidi’ye (ö: 631/1233) göre kudret, bir şeyin yokluktan varlık sahasına 

çıkmasını gerektiren bir sıfattır.171 O’nun bu tanımlamasına göre kudret, vücudî bir sıfat 

olup, eylemin varlığı ya da terkini mümkün kılmaktadır.  

 
Kudret kavramının Kur’an’daki kullanımı araştırıldığında bir yandan Allah diğer 

taraftan da insan ile alakalı bir şekilde kullanıldığı görülecektir. İlgili ayetlerde172 kudret 

genel olarak bir eylemi gerçekleştirmeye yönelik güç, kuvvet ve yetenek anlamında 

kullanılmıştır. Bununla birlikte Allah’a ve insana nispeti açısından bazı farklı manaları 

da ihtiva ettiği görülmektedir. Kavram Kur’an’da kâdir, kadîr ve muktedir siygalarında 

Allah’a nispet edilmiştir.  

 
Allah-kudret ilişkisini ifade eden ayetlerde güç yetirmek, ölçülü ve planlı bir şekilde 

yaratıp düzenlemek manaları daha ön plandadır. Ayetlerde Allah’a nispet edilen sıfat 

kalıbındaki kâdir, kadîr ve muktedir isimleri173 genellikle âciz olmayan, aklen imkân 

dâhilinde bulunup muhal statüsüne girmeyen her şeye kayıtsız şartsız gücü yeten 

anlamlarını muhtevîdir. Bununla birlikte ilgili ayetler dikkatle incelendiğinde 

mübalağalı ism-i fail siygasında kadîr isminin ism-i fail siygasında kâdir’e göre daha 

vurgulu bir manaya sahip olduğu görülecektir. Nitekim kâdir isminin geçtiği ayetlerde 

ilâhî kudret, ayet indirmek,174 azap göndermek,175 ölüleri diriltmek,176 tabiatın ve sosyal 

                                                        
167 Yavuz, “İstitaat”, DİA, İstanbul 2001, c. 23,  s. 399-400.  
168 Ebu’l-Beka, Kitabu’l-Külliyat, s. 107-109.  
169 Fahreddin Razi, Kitabu’l-Erbain fi Usuli’d-Din, Haydarabad 1353, s. 122-123; Cürcânî, Şerhu’l-
Mevakıf: Haşiye ala Şerhi'l- Mevakıf fi İlmi'l- Kelâm, Matbaa-i Amire, İstanbul 1311, c. 6, s. 78; Gazali, 
el-İktisad fi’l-İtikad, Matbaatu Mustafa el-Babi el-Halebî, Kahire 1963, s. 44.  
170 Cürcânî, Tarifat,  s. 222.   
171 Amidi, Kitabu’l-Mübin fi Şerhi Maani Elfazi’l-Hukema ve’l-Mütekellimin, tahkik: Hasan Mahmud eş-
Şafi, Kahire 1993, s. 120.  
172 Abdulbaki, el-Mu’cem, s. 682-683.  
173 “…Şüphesiz Allah, her şeye hakkıyla gücü yetendir.” Bakara 2/20; ayrıca bkz: En’am 6/37, 65; 
Mu’minun 23/18, 95; Ahkaf 46/33; Mearic 70/40; Kıyame 75/4, 40; Tarık 86/8.  
174 En’am 6/37. 
175 En’am 6/65.  



 38 

hayatın işleyişini ilgilendiren kanunları yürütmek177 gibi alanlara yönelikken, kadîr 

ismi, geçtiği kırk beş ayetin otuz beşinde birçok konuya değindikten sonra “Allah her 

şeye hakkıyla gücü yetendir” buyurularak onun gücünün her şeyi kapsadığı 

belirtilmiştir. Bunun içindir ki kudret kavramı ism-i fail olarak insanlara da izafe 

edildiği halde, mübalağalı ism-i fail siygasında ise sadece Allah’a nispet edilmiştir.178 

Çünkü kadîr, dilediği şeyi hikmetin gerektirdiği şekilde eksiksiz bir biçimde 

gerçekleştiren fail demektir. Dolayısıyla Allah’tan başka hiçbir varlığın kadîr olarak 

nitelendirilmesi imkânsızdır.179 Kudret kavramına yüklenen bu manalardan anlaşılan 

odur ki, kâinatta meydana gelen her türlü olay ve insanın eylemleri Allah’ın kudreti 

doğrultusunda meydana gelmektedir. Daha sonraki bölümlerde görüleceği üzere insanın 

eylemlerinin meydana gelmesinde biri insana diğeri de Allah’a ait olmak üzere iki yön 

bulunmaktadır. Allah’a ait olan yön yaratmayı içermekte, yaratmanın meydana 

gelebilmesi için de yaratıcının güç ve kuvvet sahibi olması zorunluluk arz etmektedir.  

Kudret insan münasebetine gelince, bu kavram sadece iki ayette insanla 

ilişkilendirilerek kullanılmıştır. Hem Yunus 10/24180 hem de Kalem 68/25181 ayetlerinde 

bir yandan insanın eylemde bulunma gücüne sahip olduğu, diğer yandan da bu gücün 

sınırlı bulunduğu ifade edilmektedir. Kur’an’ı incelediğimizde insanın kudretine vurgu 

yapan kavramlardan birinin de “istitaat” olduğu görülecektir.  

 
İnsanın ihtiyarî eylemlerini gerçekleştirmesini sağlayan güç ve yetenek anlamında 

kullanılan istitaat, miladi 7. yüzyıldan itibaren kaza-kader bağlamında insanların 

eylemlerine ilişkin tartışmalarda ortaya atılan bir kavramdır. Arapça ط-و-ع fiilinden 

türeyen istitaat sözlükte, kuvvet, kudret, takat, kadir olma, güç yetirme, bir şeyi 

yapabilme ve yapacak gücü olma gibi anlamlara gelmektedir.182 Istılahta ise insanın bir 

eylemi gerçekleştirebilmesini sağlayan vasıtaları kullanarak ihtiyarî fiillerini yapmasını 

sağlayan güç anlamına gelmektedir.183 

                                                                                                                                                                   
176 Ahkaf 46/33; Kıyame 75/40.   
177 Yasin 36/81. 
178 Topaloğlu, “Kâdir”, s. 316-317.  
179 Firûzâbâdî, Besair, c. 4, s.  246. 
180 “…Nihayet yeryüzü (o bitkilerle) bütün ziynet ve güzelliklerini alıp süslendiği ve sahipleri de onun 
üzerine (her türlü tasarrufa) kadir olduklarını zannettikleri bir sırada…” Yunus 10/24. 
181 “(Yoksullara yardım etmeye) güçleri yettiği halde (böyle söyleyerek) erkenden yola çıktılar.” Kalem 
68/25. 
182 Cürcânî, Tarifat, s. 310-311; Yavuz, “İstitaat”, s. 399-400;  Bekir Topaloğlu ve İlyas Çelebi, Kelâm 
Terimleri Sözlüğü, s. 166.  
183 Cürcânî, Tarifat, s. 310-311; İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. 8, s. 242; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 5, s. 444; 
Firûzâbâdî, Okyanus, c. 3, s. 350.  



 39 

 
İstitaat kavramı Kur’an’da müştakları ile birlikte fiil kalıbında kırk iki yerde 

geçmektedir. Bu ayetlerden otuz altısında kavram insanla184, beşi ilah olarak edinilen 

nesnelerle185, biri de Allah ile ilişkilendirilmiştir.186  

 
İstitaat ile ilgili ayetlerden insanla bağlantılı olanlar onun sınırlı bir gücünün 

bulunduğunu ortaya koymaktadır. Nitekim bazı ayetlerde insanın emir ve yasakları 

yerine getirebilme gücüne sahip olduğuna işaret edilirken,187 bir kısmında ise bazı 

eylemleri yapma gücünün bulunmadığı188 belirtilmiştir. Allah’tan başka ilah olarak 

edinilen nesnelerle alakalı olan ayetlerde ise herhangi bir şeye güç yetirememe manasına 

vurgu yapılmaktadır.189  

 
Sonuç olarak kudret ve istitaat kavramları hem Allah hem de insan hakkında 

kullanılmakta olup kendisiyle nitelendiği varlığın iradesi doğrultusunda bir işi yapma ya 

da terk etme ile vasıflandığını göstermektedir. Yani bu kavramlarla vasıflanan varlık, 

irade ettiği takdirde eylemi gerçekleştirmekte veya terk etmektedir. Bununla birlikte 

eylemin yapılması ya da terk edilmesi noktasında Allah için herhangi bir sınırlandırma 

bulunmazken insanın kudretinin sınırlı olduğu görülmektedir. Allah, kudretle 

vasıflandığı zaman O’ndan âcizliğin nefyedilmesi gerekirken, insan ise bazı eylemleri 

yapmaya güç yetirmediği için âcizdir.  

 
Kudret ve istitaat ile ilgili ayetlerde dikkat çekici bir başka husus da istitaatın kudretten 

daha özel bir kullanıma sahip olmasıdır. Yani kudretin bulunduğu yerde istitaat zorunlu 

olarak bulunmakla birlikte istitaatın olduğu yerden kudretin var olması zorunlu değildir. 

Bu demektir ki Allah’tan başka hiçbir varlık mutlak manada kudretle vasıflandırılamaz.   

 

 

 

 
                                                        
184 “…Yolculuğuna gücü yetenlerin haccetmesi, Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır…” Al-i İmran 
3/97; ayrıca bkz: Bakara 2/217, 273; Kehf 18/97; Enbiya 21/40; Yasin 36/67; Mücadele 58/4. 
185 “Allah’tan başka taptıklarınızın ise size yardım etmeye güçleri yetmez. Onlar kendilerine de yardım 
edemezler.” A’raf 7/197; ayrıca bkz: A’raf 7/192; Hud 11/20.  
186 “Hani havariler de, ‘Ey Meryem oğlu İsa! Rabbin bize gökten bir sofra indirmeye güç yetirebilir mi?’ 
demişlerdi…” Maide 5/112.  
187 Enfal 8/60; Hud 11/88; Teğabun 64/16;  
188 Bakara 2/217, 273; Nisa 4/169; Kehf 18/97; Zariyat 51/45; Rahman 55/33. 
189 Bkz: Enbiya 21/43; Yasin 36/75. 



 40 

1.7. KESB  

 
Kaza-kader probleminde ihtiyarî eylemlerin meydana gelmesinde insanın etkisini 

gösteren ve kelâm literatüründe de ihtiyarî eylemlerin yaratılması bağlamında ele alınan 

kesb sözlükte, bir şeyi kazanmak, elde etmek, sağlamak, temin etmek, yapmak, 

gerçekleştirmek, rızkı talep etmek, toplamak, çalışıp çabalamak ve isabet etmek gibi 

anlamlara gelmektedir.190 Kesb ayrıca ahlaki bir değer ifadesi olarak kişinin dünyada 

yaptığı iyi veya kötü davranışları yüklenmesi ve taşıması gibi bir manayı da içeren bir 

kavramdır.191  

 
Kesb kelimesinin cahiliye dönemi Arap edebiyatında da kullanıldığı görülmektedir. Bu 

şiirlerden birinde şöyle ifade edilmektedir192: 

 
 “Onu övdüm fakat ondan hiçbir şey kazanıp elde edemedim” 

 
Bir başka şiirde ise kesb şu şekilde yer almıştır: 

 “O bana mal kazandırdığı için ben de ona teşekkür ettim” 

 
Her iki şiirde de kazanmak anlamında kullanılan kesb kavramı eylemin eylemi 

gerçekleştiren kişiye ait olduğunu gösteren bir delil olma niteliğindedir. Nitekim 

Bravmann, kavramın bazen Arapça bir kelime olan “amile” gibi bir işleve sahip 

olduğunu, eylemin gerçek şeklini oluşturduğunu ve eylemin o eylemi gerçekleştiren 

kişiye aidiyetini temsil ettiğini ifade etmiştir.193 

 
Istılah olarak kesb, bir yararı elde etmeyi sağlayan veya bir zararı uzaklaştıran fiildir 

diye tarif edilmiştir.194 Isfehani (ö: 502/1108) kesbe olumsuz bir anlam yükleyerek onu, 

insanın menfaat elde edeceğini zannederek topladığı, fakat sonra kendisiyle zararın elde 

edildiği şeyleri ifade eden bir terim olarak tanımlamıştır.195 Kesbin âdeta kendisiyle 

özdeşleştiği, hakkında “bu Eş’âri’nin kesb anlayışından daha zor” diye bir tabir dahi 

dile getirilen Eş’âri’nin bakış açısına göre kesb,  insanın kendisinde potansiyel olarak 

                                                        
190 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 1, s. 716-717; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 1, s. 455; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 
1, s. 469; Cubran, Raid, s. 1239-1240; Yavuz, “Kesb”, DİA, Ankara 2002, c. 25, s. 304-306.   
191 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 1, s. 417. 
192 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 1, s. 417. 
193 M. M. Bravmann, "Heroic Motives in Early Arabic Literature", Der Islam,  n. 36/1-2, y. 1960, s. 4-10. 
194 Cürcânî, Tarifat, s. 236. 
195 Isfehani, Müfredat, s. 430-431. 



 41 

bulunan kudret ile yapmak istediği eyleme yönelmesidir.196 Onun bu tanımlama ile fiil 

ve fiilin varlık kazanmasında etkin olan hâdis kudret arasında bir bağ kurulmasını 

sağlayan insanın eylemdeki rolünü (insanın kudretinin fiile yaklaşımını) belirleyen bir 

şeyin varlığına dikkat çektiği düşünülmektedir. Benzer bir bakış açısı sergileyen 

Cürcânî’ye göre, insanın irade ve kudretiyle yakın ilişkisi bulunan kesb, eylemin 

meydana gelmesinde, ona yer teşkil etme dışında herhangi bir tesiri ve müdahalesi 

bulunmayan ve sadece fiile mukârin olan bir kavramdır.197 

 
Kesb kavramı üzerinde incelemelerde bulunan Batılı düşünürlere göre bu kelime, bir 

insanın eylemlerinden dolayı sorumlu tutulması, şayet gerçekleştirilen eylem yanlış ise 

eylemi yapan kişinin cezalandırılması gerektiğini ifade etmektedir.198 Başka bir 

anlatımla, Allah’ın eylemin yaratıcısı, insanın da eylemi yapan olduğunu açıklayan bir 

kavramdır. Kesb kelimesi, bir eylemi yapmak, uygulamak,  yerine getirmek-îfa etmek, 

bir eylem üzerinde çalışmak-çabalamak gibi manaları içermektedir.199 Bir fiilin 

meydana gelmesinde fâil ve fiili arasındaki ilişkiyi açıklayan bir kavramdır. Fâil o fiili 

yapan, gerçekleştiren yani kesbedendir.200 

 
Bu açıklamalardan ve biraz sonra Kur’an’daki kullanımından da göreceğimiz üzere 

kesb, kaza-kader anlayışı doğrultusunda insanın eylemleri ile ilişkilendirilerek 

kullanılan bir kavramdır. Çünkü kavramın tanımında yer alan bir yarar sağlamak veya 

zararı uzaklaştırmak gibi bir durumun Allah’ın eylemleri hakkında düşünülmesi 

imkânsızdır. Haddi zatında kavramın ortaya çıkış ve gelişim sürecine bakıldığında, 

onun ihtiyarî eylemlerde insanın nasıl bir rol üstlendiğini tespit etmek için kullanıldığı 

görülmektedir.  

 

Kavramın nasıl ve ne zaman ortaya çıktığı hususuna gelince bu durum tam olarak 

bilinmemekle birlikte onu ilk kullanan kişinin kim olduğu hususunda iki farklı görüş 

bulunmaktadır. Bazılarına göre insanların kendi eylemlerinin sorumluluğunu 

                                                        
196 Cüveyni, eş-Şamil fi Usuli'd-din, tahkik: Helmut Klopfer, Daru’l-Arab, Kahire 1989, s. 69; Şehristânî; 
Nihâyetü'l-İkdâm, s. 88. 
197 Cürcânî, Şerhu'l-Mevakıf, c. 8, s. 146. 
198 Watt, The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh 1973, p. 191-194. 
199 Michael Schwarz, "Acquisition" (kasb) in early Kalam" in Islamic Philosophy and the Classical 
Tradition (Walzer Festschrift), eds. S. M. Stern, A. Hourani and V. Brown, Cassirer 1979, p. 357.  
200 R. M. Frank, "The Structure of Created Causality" Studia Islamica, n. 25, y. 1966, p. 59. 



 42 

kanıtlamak amacıyla kesb kavramını ilk kullanan kişi Ebu Hanife’dir (ö: 150/767).201 

Diğer bazı âlimlere göre ise kavramı ilk kullanan Dırar b. Amr’dır (ö: 200/815).202 

Onun en önemli nazariyelerinden olan kesb teorisi, insanın eylemlerinin hem Allah’ın 

yaratması hem de insanların kesbi ile meydana gelmesi üzerine inşa edilmiştir.203  

Yaptığımız araştırmalar, kesb kavramını ilk kullanan kişinin Ebu Hanife, bu nazariye ile 

içerisinde bulunduğu Mutezilî düşünceye aykırı bir tutum sergileyen ilk şahsın Dırar b. 

Amr,  kesbi bir teori haline getirerek sistemli bir şekilde ele alan kişinin ise Eş’ari 

olduğunu göstermektedir. Kesb kavramı hakkındaki bu kısa açıklamalardan sonra 

kavramın Kur’an’daki kullanımının tahliline geçebiliriz.   

 
Kur’ân’da kesb kavramı genel olarak insanın irade, ihtiyar ve kudretiyle yaptığı 

eylemlerine işaret etmek üzere kullanılmıştır.204 Bununla birlikte ayetlerde mecazi bir 

dil kullanıldığı da görülmektedir. Mesela Tebbet suresinde geçen kesb kavramıyla205 

Ebu Leheb’in çocuğu kastedilmekte206, Bakara suresi 2/259 ayetinde geçen kesb207 ile 

de niyet ve kasıta vurgu yapıldığı görülmektedir. Aynı zamanda Bakara 2/79 ayetinde 

geçen kesb lafzının208 yazma karşılığında kazanılan para, Bakara 2/267 ayetinde209 ise 

toplamak anlamında kullanıldığı da belirtilmektedir.210 Mecazi anlamları dışında 

Kur’an’daki kullanımına bakıldığında genel olarak bir şeyi azmederek, kastederek ona 

yönelmek211; maddî kazanç sağlamak212; çabalamak ve amel213 gibi manalara geldiği 

görülmektedir. Kesb kavramının geçtiği ayetler dikkatle incelendiğinde iyi eylemlerin 

                                                        
201 Kasım Turhan, “Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan  Fiilleri”, M.Ü.İ.F.V. Yay., İstanbul 1996, s.87; 
Yavuz, “Kesb”, c. 25, s. 305-306; Ebu Hanife, İmam-ı Azam’ın Beş Eseri, çev: Mustafa Öz, M.Ü.İ.F.V.  
Yay., İstanbul 1992, s. 73..  
202 Watt, İslamın İlk Dönemlerinde Hür İrade ve Kader, terc: Arif Tekin, İstanbul 1996, s. 131.  
203 Kadı Abdulcebbar, el-Muhit bi't-Teklif, Cem el-Hasan b. Ahmed b. Mat'taveyh, tahkik:  Ömer es-
Seyyid Azmi, Kahire yy., 408; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, neşr.: Muhammed Fehmi Muhamrned, 
Beyrut 1990, c. 1, s. 77-78. 
204 Abdulbaki, el-Mu’cem, s. 767-768.  
205 “Ona ne malı fayda verdi ne de kazandığı…” 
206 Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kafi Dönmez vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 
Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., c. 5, Ankara 2006, s. 710. 
207 “Allah sizi yeminlerinizdeki boşboğazlıktan ötürü sorumlu tutmaz. Fakat kalplerinizin kesb 
ettiklerinden sorumlu tutar…” 
208 “…kazandıklarından dolayı onlara yazıklar olsun” 
209 “Ey iman edenler biriktirdiklerinizin temizlerinden infak edin…” 
210 Damegani Ebu Abdullah Hüseyin b. Muhammed, Kamûsu’l Kur’an: Islahu'l-vücuh ve'n-nezair fi'l-
Kur'âni'l-Kerim, tahkik: Abdülaziz Seyyidü'l-Ehl, 4. Baskı, Darul İlm li’l-Melayin, Beyrut 1983, s.404. 
211 Bkz: Bakara, 2/225; 281; 134; 141; Maide, 5/89; Tur, 52/21; Tebbet, 111/02; Al-i İmran, 3/25; En’am, 
6/70; 158; Ra’d, 13/33; İbrahim, 14/51.   
212 Bakara, 2/267.   
213 Bakara, 2/286; Al-i İmran, 3/61.   



 43 

kişinin veya toplumun lehine, kötü davranışların ise aleyhine olduğu, bunun neticesinde 

de ahiret hayatında mükâfat veya ceza verileceğinin belirtildiği müşahede edilecektir.   

 
Kesb kelimesinden türemiş olmakla beraber iktisab kavramı kullanıldığı yer itibarıyla 

farklılık sergilemektedir. Kesb, kişinin hem kendisi hem de başkası için elde ettiği 

kazancı ifade ederken, iktisab daha ziyade kişinin kendi kazancı için kullanılan bir 

kavramdır. Kesb kolay olan ve hatta niyetle bile elde edilebilecek kazancı belirtirken 

iktisab ise genellikle zor ve oldukça meşakkatli bir çalışma neticesindeki kazanca vurgu 

yapmaktadır.214 Nitekim İbn Kayyım’a (ö: 751/1350) göre kesb, Kur’an’da kalbin akdi 

ve azmi, sa’y, amel, ticaret ve mal kazanma gibi anlamlara gelmektedir.215 Bu 

açıklamalardan sonra kesb kavramının Kur’an’daki kullanımını sistematik bir şekilde üç 

temel başlık altında özetlemek mümkündür. Bunlardan birincisi azmetmek ve 

kastetmek,216 ikincisi ticarette mal kazanmak,217 üçüncüsü de gayret göstermek, 

yapmak, çalışmak, çabalamak ve elde etmektir.218 

 
Sonuç olarak Mutezile, Eş’ari ve Maturidi mezhepleri tarafından üzerinde önemle 

durulan ve muhtevası bakımından mezhepler arasında üzerinde bir takım eleştirilerin 

yapıldığı kesb kavramı, hem Kur’an’da hem de kelâm ilminde insan ve eylemleri 

arasındaki ilişkiyi ortaya koymak üzere kullanılan bir kavramdır. Sözlük ve ıstılah 

anlamları ile Kur’an’daki kullanımı, eylemin o eylemi yapana ait olduğunu açık bir 

şekilde göstermektedir. Nitekim ilgili ayetler insanın yaptığı iyiliklerin kendisi için bir 

kazanım olduğunu, kötülüklerin ise aleyhine bir delil teşkil ettiğini belirtmektedir. 

Kaza-kader probleminin temelinde insanın eylemlerini hür olarak mı yoksa cebir altında 

mı gerçekleştirdiği sorusu olduğu düşünüldüğünde ihtiyarî eylemlerin meydana 

gelişinde insanların sahip olduğu gücün etkisini ortaya koyan kesb kavramı problemin 

çözümünde önemli bir yer tutmaktadır.  

 

                                                        
214 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 1, s. 717. 
215 İbn Kayyım el-Cevziyye Ebu Abdillah b. Ebi Bekr, Şifau’l-Alîl fi’l Mesaili’l-Kazai ve’l-Kaderi ve’l 
Hikmeti ve’t-Te’lil, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut yy., s. 230.  
216 “Allah sizi kasıtsız yeminlerinizden dolayı sorumlu tutmaz, fakat sizi kalplerinizin kazandığı (bile bile 
yaptığınız) yeminlerden sorumlu tutar.” Bakara 2/225. Görüldüğü üzere bu ayette kesb, azmetme ve 
kastetme anlamında kullanılmıştır.   
217 “Ey iman edenler, kazandıklarınızın ve sizin için yerden çıkardıklarımızın helal ve iyisinden 
harcayın.” Bakara2/267. Kesbin bu ayette bir ticaret sonucunda elde edilen kazanç manasında 
kullanıldığı aşikârdır.  
218 “…Onun kazandığı iyilik kendi yararına, kötülük de kendi zararınadır…” Bakara 2/286; ayrıca bkz: 
En’am 6/129; A’raf 7/39.   



 44 

Kaza ve kader meselesi ile ilişkisi bulunduğu düşünülen kaza, kader, fiil, ilim, irade, 

kudret ve kesb kelimelerinin kavramsal tahlilinden sonra Maturidi’nin meseleye 

yaklaşımını analiz edebiliriz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 45 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 
MATURİDİ’YE GÖRE FİİLLERİN MEYDANA GELİŞİ 

 
Kaza ve kader konusu tüm İslam kelâmcılarının olduğu kadar Maturidi’nin de üzerinde 

önemle durduğu konular arasında yer almaktadır. Bu konu bir yandan her şeyin 

yaratıcısı, mutlak ilim, irade ve kudret sahibi bir varlık olan Allah’ın hâkimiyetini, diğer 

taraftan da Allah’ın kendisine muhatap aldığı insanın özgürlüğünü doğrudan 

ilgilendirmektedir. Bu bölümde Maturidi’nin kaza ve kader kavramlarının sözlük, ıstılah 

ve Kur’andaki anlamlarından hangilerini tercih ettiği ve bu kavramları nasıl 

değerlendirdiği üzerinde durulacaktır. 

 

1.1. KAZA  

 
Maturidi kaza kavramını ayetlerden deliller getirerek ve kazandığı manalardan 

hangilerinin Allah’a, hangilerinin de insana nispet edilip edilemeyeceği sorusuna cevap 

arayarak açıklamaya çalışmıştır. Ayrıca diğer meselelerde olduğu gibi bu meselede de 

özellikle Ka’bi’yi (ö: 317/929) kendisine muhatap alıp onun mevzu ile ilgili görüş ve 

düşüncelerini eleştirmek suretiyle konuya daha bir genişlik kazandırmayı amaçlamıştır. 

Kavramı, yaratmak219, hükmetmek220, haber vermek ve bildirmek221, emretmek222, 

yapıp bitirmek223 olmak üzere beş farklı manada kullanmış, bunlardan hangilerinin 

Allah’a nispet edilip edilemeyeceğini açıklamıştır.224 Maturidi geleneğinin 

temsilcilerinden olan Nesefî (ö: 508/1114) ise kavrama bu beş mana dışında bitirmek, 

                                                        
219 “…Böylece onları iki günde yedi gök olarak yarattı ve her göğe kendi işini bildirdi.” Fussilet 41/12; 
Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 369; “O bir şeyin olmasını dilediğinde ona sadece ‘ol’ der, o da hemen 
oluverir.” Al-i İmran 3/47; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 270.  
220 “…Artık sen vereceğin hükmü ver…” Ta-ha 20/72; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 300. 
221 “Biz kitapta İsrailoğullarına ‘yeryüzünde muhakkak ki iki defa bozgunculuk yapacaksınız ve büyük bir 
kibre kapılacaksınız’ diye bildirdik.” İsra 17/4; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 134-135. 
222 “Rabbin kendisinden başkasına asla ibadet etmemenizi, ana-babaya iyi davranmanızı kesin olarak 
emretti” sra 17/23; Maturidi bu ayette yer alan kaza kelimesinin ne anlama geldiği üzerinde detaylı 
açıklamalarda bulunarak şu ifadelere yer vermiştir: “Bazı âlimlere göre bu ayetteki kaza kelimesi 
hükmetmek, bazılarına göre emretmek, diğer bazıları açısından ise vasiyet etmek ve sorumlu tutmak 
anlamına gelmektedir. Kutebi’nin ise farz ve zorunlu kılmak manasında değerlendirdiğini belirttikten 
sonra onun farz, mühür, hüküm ve emir manalarının tümünü içerdiğini dile getirmiştir.” Maturidi, 
Te’vilat, c. 3, s. 145.    
223 “Musa süreyi tamamlayıp ailesiyle yola çıkınca …” Kasas 28/29; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 594.  
224 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306-307. 



 46 

boşalmak ve fiil gibi farklı anlamlar yüklemekte, Kur’an ayetlerinden ve cahiliye 

dönemi şiirlerinden delil getirerek kavramın içerdiği anlamları izah etmektedir.225    

 
Kaza kelimesinin yaratmak ve hükmetmek manasının Allah’a nispet edilebileceğini 

belirten Maturidi, bu anlamı ifade eden ayetlerin Allah’ın her türlü eylemin yaratıcısı 

olduğuna ve onlara hükmettiğine delalet ettiğini dile getirmiştir.226 Maturidi, yaratmayı 

da eşyanın kendi mahiyetine aykırı olmayacak şekilde meydana getirmek ve tüm varlık 

âleminin yaratılışına en uygun düşecek şekilde bulunmasını sağlamak olarak 

tanımlamıştır.227 Yaratma anlamına gelen kaza aynı zamanda kendisiyle vasıflanan 

kimsenin ilim ve hikmet sahibi olmasını da zorunlu kılacaktır. Çünkü bir şeyin yaratılış 

bakımından kendisine en uygun düşecek pozisyona sahip olmasını sağlamak o şeyi her 

türlü ayrıntısı ile bilmeyi gerektirmektedir. Her şeyin tam ve eksiksiz olarak yerine 

konulması ise hikmetin bir gereğidir.228 İşte bu yüzdendir ki ilim ve hikmet sahibi olan, 

deliller ve burhanlar ışığında haklıya hakkını veren âlime kadı229, kadının bir kimse 

hakkında vermiş olduğu karara da hüküm denilmiştir.230  

 
Allah’ın bir şeyi yaratması ve o şey hakkında hüküm vermesi anlamındaki kazayı 

Maturidi, ilim ve tekvin sıfatları ile ilişkilendirmektedir. Nitekim ona göre Allah’ın 

belirli bir zaman ve mekânda belirli bir işi yapacağına hükmetmesi, o işin olacağını 

bilmesi ve onu yaratmasından ibaret bir durumdur.231 Hal böyle olunca, bu hükmün 

insan üzerinde zorlayıcı bir etkiye sahip olup olmadığı sorusu akla gelecektir. Bu soru 

“Maturidi’de irade” bahsinde yer alan irade ve kaza-kader ilişkisi bölümünde geniş bir 

şekilde analiz edilecektir. 

   
Kazanın, “bildirmek, haber vermek ve vahyetmek” manasında kullanımına gelince 

Maturidi, kavramın bu şekilde kullanımını önemli kıraat âlimlerinden naklederek 

bildirmiş, Allah’ın bildiği bir şeyi haber vermesi manasında ona izafe edilebileceğini 

belirtmiştir.232 Ona göre emir manasındaki kaza fayda ve yarar sağlayan şeyler alanında 

                                                        
225 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310. 
226 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 86; c. 2, s. 358, 528; c. 4, s. 337.  
227Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd,  s. 306, 313; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310.  
228 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306. 
229 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306; Te’vilat, c. 4, s. 338.  
230 Nesefî, Kitâbu’t-Tevhîd, c. 2, s. 310.  
231 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306; Te’vilat, c. 1, s. 270; c. 2, s. 357, 359; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 311. 
232 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306; Te’vilat, c.  3, s. 57; c. 4, s. 337; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 311. 



 47 

Allah’a nispet edilebilir.233 Nitekim Allah’ın zarar veren ve kötü olan bir şeyi emretmesi 

muhal olan bir durumdur. O halde insanlar tarafından meydan gelen her türlü kötülüğü 

Allah’ın kazası ile nasıl bağdaştırabiliriz?  

 
Maturidi’nin bu tarz bir soruya karşı cevabında çıkış noktası, kaza kavramına yüklediği 

manalarda yatmaktadır. Yanlış, kötü, zarar veren, zulüm ve haksızlık içeren, küfre 

götüren bir takım eylemlerle Allah’ın kazasının ilişkisi hüküm anlamında, iyilikler alanı 

ile alakası bulunan eylemlerde ise emir anlamındadır. Yani Allah yanlış olan bir şeyin 

yanlışlığına, tutarsız olan bir şeyin de tutarsızlığına hükmetmiş, her türlü iyiliği ise 

emretmiştir.234 Nesefî ise her türlü iyilik ve kötülüğün Allah’ın kazası ile ilişkisini halk 

ve tekvin sıfatları ile irtibat kurarak açıklamaktadır. Nitekim ona göre kâinatta meydana 

gelen her türlü eylemi Allah’ın kaza buyurması, bunların hepsinin Allah’ın yaratması ve 

tekvini ile olduğudur.235    

 
Maturidi, bir işi yapıp bitirmek, o işten fariğ olmak anlamındaki kazanın Allah hakkında 

kullanılmasının mümkün olmadığını belirtmektedir. Çünkü bu anlam, Allah’ın bir işle 

meşgul olması veya onu yapıp bitirmesi neticesinde sorumluluktan kurtulması 

gerekecektir ki bu, Allah hakkında imkânsızdır. Böyle bir mana mecazi olarak ancak 

yarattığı herhangi bir varlığın meydana gelme sürecini tamamlamak anlamında Allah’a 

nispet edilebilir.236  

 
Maturidi’nin kaza kavramına yüklediği bu manalardan başka Nesefî ayrıca cahiliye 

dönemine ait bir şiiri237 örnek vererek kazanın fiil anlamına geldiğini ve en uygun düşen 

mananın da bu olduğunu belirtmektedir.238 Sabunî’de (ö: 580/1184) kazanın sadece bu 

anlamına vurgu yaparak aynı şiiri delil getirmiştir.239 Onun böyle bir tutum 

sergilemesinin nedeni diğer manaları kabul etmediğinden midir, yoksa Maturidi ve 

Nesefî’nin tanımlamalarının bu kavramla alakası olmadığını düşündüğünden midir? 

sorusuna cevap vermek kolay olmasa gerektir. Kanaatimize göre, eserini 

                                                        
233 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306; Te’vilat, c. 4,  s. 337; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 311. 
234 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 307; Te’vilat, c. 4, s. 119.  
235 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 311. 
236 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 306; Te’vilat, c. 3, s. 19-20, 589; c. 2, s. 583; c. 1, s. 495; Nesefî, 
Tabsıra, c. 2, s. 310.   
237 Şiir şöyledir: “İkincinin de üzerinde Davut peygamberin veya zırh sanatkârı meşhur Tübbe’in sağlam 
ve maharetle yaptığı iki zırh vardı” Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310. 
238 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310. 
239 Sabunî, el-Bidaye, s. 77.   



 48 

incelediğimizde onun kelâmî meseleleri ayrıntılarına girmeden oldukça dar bir alanda 

tartıştığı görülmektedir. Kullandığı bu yöntem kaza kavramına böyle bir yaklaşım 

sergilemesinin temel nedeni olabilir.  

 
Tüm bu açıklamalar ortaya koymaktadır ki Maturidi’ye göre bu kavram temel olarak her 

türlü eylemin kendilerinde bulunan güzellik ve çirkinlik vasıflarıyla Allah tarafından 

yaratılması, bir şeye hükmedip karar vermek, ona uygun olan sonucu belirlemek, o şey 

hakkında söylenebilecek son sözü söylemek, bir şeyin son bulması ve tamamlanması 

anlamlarına gelmektedir. Nitekim o Te’vilat isimli eserinde kaza kavramının beş 

manasından bahsetmekte ve tanımlarında yaratma, inşa etme, bir şeyin son bulması ve 

tamamlanması manalarını ön plana çıkarmaktadır. 240    

 
Maturidi ekolünün kaza kavramına yükledikleri manalardan onun özellikle tekvin sıfatı 

ile ilintili olduğu düşünülmektedir. Bu bakış açısının doğal bir sonucu olarak kaza 

Allah’ın ezelde takdir ettiği şeyleri zaman, mekân ve diğer sebepler dâhilinde yokluktan 

varlık âlemine çıkarması, yaratması demektir. Kavram ile ilgili bu tanımlamanın 

Keskin’in aksine241 hem lügat hem de Kur’an’daki kullanımına daha uygun olduğu 

düşünülmektedir. Çünkü bir şeyi yaratmak ve onun hakkında hüküm vermek onun 

tamamlanması, yoklukla varlık arasının kesin olarak ayrılması demektir.  

 
Kaza kavramı hakkında Maturidiler tarafından ortaya konulan yaklaşım tarzı, Eş’âriyye 

ve Mutezile ekollerince benimsenen görüşlerle iki noktada farklılık arz etmektedir. 

Bunlardan biri Eş’âri’nin kaza tanımlaması ve bu bakış açısının sonuçları, diğeri ise 

Mutezilenin kaza-eylem münasebetini ele alış biçimi ile ilgilidir. 

Maturidiler kazayı, eşyanın ve fiillerin yaratılması ve her şeyi layık olduğu en uygun 

yere koymak242 olarak tanımlarken, Eş’âriler bu tanımı kader olarak kabul etmektedir.243 

                                                        
240 Maturidi burada kaza kavramının bir şeyi tamamlamak, sona erdirmek, bir şey hakkında hüküm 
vermek, emretmek,  haber vermek ve bildirmek manalarına geldiğini ifade etmekte ve yukarıda geçen 
ayetlerle bu görüşünü desteklemektedir. Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 96; 
241 Keskin çalışmasında kaza kavramının daha ziyade “bir işin tamamlanması” anlamında 
kullanılabileceğini belirtmekte, bu yaklaşımına Nesefî’nin ferağ manasına daha fazla önem verişini delil 
getirmektedir. Ancak Nesefî’nin eserini dikkatle incelediğimizde onun böyle bir tutum sergilemediğini, 
bir şeyin tamamlanması ve sona ermesinden kastının bir şeyin yaratılması ve tekvini olduğu açıkça 
görülecektir. Hatta Nesefî’ye göre kaza kavramının öne çıkan manası “fiil” dir ve bu Allah hakkında 
düşünüldüğünde “yaratmak” tan başka bir şey değildir. Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310-311.  
242 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 305; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 310; Ömer Nesefî, İslam İnancının 
Temelleri Akaid, terc: M. Seyyid Ahsen, 17. Baskı, Bayrak Yay., İstanbul 1995, s. 137.   
243 Ömer Nesefî, İslam İnancının Temelleri Akaid, s. 138; Ali Arslan Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, 
Çağrı Yay., İstanbul 1979, s. 361.  



 49 

Yani Maturidilerin kaza olarak tanımladıklarına Eş’âriler kader, kader dedikleri şeye ise 

kaza adını vermektedirler.244 Bu tutumun ne gibi sonuçlar doğurduğu mezheplerin kader 

meselesine yaklaşımı değerlendirilirken ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır.  

 
Mutezile’ye gelince, onlar kaza kavramına Kur’an ayetlerini de delil getirmek suretiyle 

bir işi yapıp bitirmek, bir işin yapılmasını istemek ve emretmek, haber vermek 

manalarını yüklerken asıl üzerinde durdukları husus insanın eylemlerinin Allah’ın 

kazası neticesinde olmadığıdır.245 Çünkü insanın eylemlerinin Allah’ın kazası ile 

olduğunu kabul etmek, insan tarafından yapılan küfür ve zulüm gibi eylemlerin de bu 

kazanın kapsamına girdiğini kabullenmek olacaktır. Bu durumda ise küfür, zulüm ve 

şirke rıza göstermek gerekecektir. Dolayısıyla buradaki rıza, küfür ve şirk olmaktadır ki 

bu durum aklın ve dinin kabul edeceği bir şey değildir.246  

 
Maturidi, Mutezile’nin bu yaklaşımına kazanın onlar tarafından dile getirilmeyen 

yaratma ve hüküm anlamı ile cevap vermiştir. Ona göre Allah’ın küfür, şirk ve zulüm 

içeren eylemleri kaza buyurması, bu eylemlerin küfür, şirk ve zulüm oluşuna 

hükmetmesi ve onları yaratmasıdır, razı olması değildir.247  

 
Mutezile tarafından Allah’ın kazasının küfrü kapsamadığına dair ileri sürülen bir başka 

delil de Peygamberimizden nakledilen kaza-i ilahi’ye rıza gösterme ile ilgili hadistir.248  

Buradaki rızadan maksat, küfür, şirk ve zulüm gibi eylemlerin mutlaka yok olup ortadan 

kalkması gereken şeyler olduğunu, bu tarz eylemlerden tövbe edilmediği takdirde 

sahibini Allah’ın azabına müstahak kılacağını kabul etmektir. Çünkü Allah’ın kazası 

aynı zamanda O’nun sıfatı olduğundan, küfür, Allah’ın kazası değil, kazasının bir 

eseridir. Allah’ın kazasının bu tür eylemlerle ilişkisi onları yaratması, küfür, şirk ve 

zulüm oluşlarına hükmetmesi yönündendir.249 Bu tartışmada Nesefî’nin dikkat çektiği 

nokta Mutezile’nin delil getirme metodudur. Nitekim ona göre itikadî konularda onların 

                                                        
244 İbrahim b. Mustafa el-Halebî El-Mezari, el-Luma fi Tahkiki Mebahisi’l-Vucud ve’l-Hudus ve’l-Kader 
ve Efali’l İbad, tahkik: Muhammed Zahid b. El-hasan el-Kevseri, Matbaatu’l-Envar, Kahire 1939,  s. 32; 
İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, sad: Sabri Hizmetli, Ankara 1981, s. 329. 
245 Kadı Abddulcabbar, Şerhu Usuli’l-Hamse, s. 770-775.  
246 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 307; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 311-312; Sabunî, El-Bidaye, s. 78.  
247 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 307; Te’vilat, c. 3, s. 134-135. 
248 Hadis şu şekildedir: “Benim kazama razı olmayan, belama sabretmeyen ve nimetime şükretmeyen 
kimse kendisine benden başka bir Rab arasın” Münavi Zeynuddin Muhammed Abdurrauf, Feyzu’l-Kadir 
Şerhi’l-Camii’s-Sağir, Daru’l-Marife, Beyrut 1938, c. 4, s. 224; Ali el-Kari Ebu’l-Hasan Nureddin Ali b. 
Sultan Muhammed, el-Ehadisu’l-Kudsiyyeti’l-Erbainiyye, Arif Efendi Matbaası, İstanbul 1316, s. 6. 
249 Sabunî, El-Bidaye, s. 78. 



 50 

herhangi bir hadisi kaynak olarak kullanması kabul edilebilir bir şey değildir. Aynı 

zamanda o Mutezile’ye, şayet böyle bir tutum içerisine giriyorlarsa, bu hadisten daha 

güçlü bir senede sahip olup “kaza ve kadere imanın zorunluluğunu” ifade eden 

hadisleri niçin görmezden gelmektedirler? sorusunu da yöneltmektedir. 250 Son olarak 

da hem Maturidi hem de Nesefî bu hadisin insanların başlarına gelen bir takım 

musibetlere gönderme yaptığını, musibet zedelerin ise isyan değil sabrederek içerisinde 

bulundukları duruma rıza göstermeleri gerektiği hususunu tavsiye ettiğini 

belirtmişlerdir.251 Mutezile’nin geleneksel tavrının dışına çıkarak bir hadisi delil 

göstermeleri kendi anlayışlarını ön plana çıkarma çabasından başka bir şey olmadığı 

düşünülmektedir. 

 

1.2. KADER  

 
Kelâm ekolleri arasında kaza kavramının hangi manalara geldiği hususunda çok büyük 

görüş ayrılıkları ve tartışmalar bulunmamakla birlikte kader kelimesinin içerdiği 

anlamlar ve doğurduğu sonuçlarla ilgili olarak önemli münakaşalar yapıldığı 

görülmektedir. Biz öncelikli olarak Maturidi’nin kavramı ele alış şeklini ortaya 

koymaya, ikinci olarak da diğer mezheplerin meseleye yaklaşımı karşısında 

Maturidi’nin yerini ve kaza-kader münasebetini tespit etmeye çalışacağız.   

 
Maturidi, kader kavramının biri genel diğeri de özel olmak üzere iki manayı ihtiva 

ettiğini belirtmektedir. Her ikisinin de belirlemek, takdir ve tayin etmek anlamına 

geldiğini dile getiren Maturidi, genel kaderi kâinatta meydana gelen olaylarla, özel olanı 

ise her bir varlıkla ilişkilendirerek açıklamaktadır.  

 
Genel anlamdaki kader, bir şeyin hayır-şer, hüsun-kubuh, hikmet-sefeh açılarından 

sahip olduğu özelliklerin belirlenmesi demektir. Bu anlamdaki kader Allah’ın 

vahdaniyetinin, rububiyetinin ve hikmetinin bir gereğidir. Nitekim hikmet her şeyi 

kendisinin sahip olacağı, kendisine layık olan özellikler ile yapmak anlamına 

gelmektedir.252 Özeli ifade eden kader ise her bir varlığın oluşacağı zaman ve mekân, 

hak veya batıl oluş, mükâfat veya cezaya mahal bulunuş, her bir varlığın sahip 

                                                        
250 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 312. 
251 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 308; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 312.  
252 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 307; Te’vilat, c. 2, s. 464, 625; c. 3, s. 398, 490; c. 4, s. 123, 202; c. 5, s. 
316, 358, 385.  



 51 

bulunacağı kabiliyet ve özelliklerle alakalıdır.253 Güneş ile ayın insan ve kâinat üzerinde 

oluşturacağı farklı etki ve faydaların tayin ve tespit edilmesi254, Allah’ın bir nesnenin 

varlık sahasına çıkmasını takdir ettiği vakte kadar onun yokluk halinde bulunması255  bu 

anlamdaki kadere örnek verilebilir. Birinci mana, bütün kâinat hakkında potansiyel bir 

belirlemeyi ifade ederken256 ikincisinde ise her bir varlığın bireysel olarak sahip 

bulunacağı özellikleri takdir ve tayin etmek anlamı yer almaktadır.257  

 
Kader kavramının manaları ile ilgili bu açıklamalarından sonra Maturidi, bunların insan 

ile ilişkisi üzerinde durmaktadır. Ona göre her iki manada insanın ilim, irade ve kudret 

açısından sahip olduğu kabiliyetlerin üzerinde bir yapıdadır. Nitekim insan, eşyanın ne 

zaman, hangi mekânda ve vasıflarla meydana geleceğini belirleme yeteneğine sahip 

değildir. Hem genel hem de özel manadaki kader ancak Allah’ın ilmi, iradesi ve kudreti 

dâhilinde bulunmaktadır.258   

 
Maturidi okuluna mensup mütekellimlerin eserlerini incelediğimizde onların da 

Maturidi’nin kader ile ilgili görüş ve düşüncelerini aynen benimsedikleri ve aynı 

delilleri kullandıkları görülmektedir. Nitekim Nesefî, onun konu ile ilgili görüşlerini 

hemen hemen aynen aktararak kaderi tanımlamaktadır.259 Sabunî ise, onun ikili ayrımını 

tek bir tanımda birleştirerek vermekle yetinmiş, delil olarak da aynı ayet ve hadisi 

kullanmıştır.260  

 
                                                        
253 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 307. 
254 Nitekim güneş zamanın ve mevsimlerin, ay ise ayların oluşmasında belirleyici olmaktadır.  Maturidi, 
Te’vilat, c. 2, s. 464.   
255 Maturidi burada ceninin Allah’ın varlık sahasına çıkması için belirlediği süreye kadar anne rahminde 
kalmasını örnek vermektedir. Maturidi, Te’vilat, c. 5, s. 358.  
256 Maturidi bu manaya El-Kamer 54/49 ayetini delil getirmektedir: Bu ayet-i celilede yer alan kader, 
farklı bir şekilde olması tasavvur edilemeyen belirleme anlamındadır. Aynı zamanda ayet kader ile 
yaratmanın farklı olduğunu da ortaya koymaktadır. Allah önce varlık âleminin hayır-şer, hüsun-kubuh, 
hikmet-sefeh, zaman-mekân, hak veya batıl oluş, mükâfat veya cezaya mahal oluş gibi sahip olacakları 
kabiliyet ve özellikleri takdir etmiş, belirlemiş, daha sonra ise onları bu minval üzere yaratmıştır. 
Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 269.  
257 Maturidi bu manaya Cibril hadisini delil getirmektedir: Bu hadiste Hz. Peygamber ile Cebrail (as) ın 
diyalogunda Cebrail (as) ın “iman nedir” sorusuna Hz. Peygamber’in verdiği cevapta bulunan “…hayrı 
ile şerri ile kaderin Allah’tan geldiğine inanmandır…” ibaresi bu mananın delili olarak takdim 
edilmektedir. Müslim, İman 7; Ebu Davud, Sünnet 16; Tirmizi, Kader 10; Nesai, İman, 5-6; İbn Mace, 
Mukaddime 9-10. 
258 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 308; Te’vilat, c. 3, s. 292; c. 5, s. 160.  
259 Nesefî’ye göre de kader ikiye ayrılmaktadır. Birinci manasına göre eşyanın, hayır-şer, husün-kubuh, 
hikmet-sefeh bakımından taşıdığı mahiyet bakımından ezelde belirlenmesidir. İkinci manası ise,  her bir 
şeyin zaman-mekân, mükâfat-ceza bakımından sahip bulunacağı özelliği belirlemektir. Nesefî, Tabsıra, c. 
2, s. 311-313.  
260 Sabunî, el-Bidaye, s. 78.  



 52 

Maturidi âlimlerce kavrama yüklenen manalarda kaderin belirleme, takdir etme, tayin 

ve tespit etme olarak benimsendiği görülmektedir. Bu bakış açısının bir sonucu olarak 

kaderi ilim ve irade sıfatları ile ilişkilendirmek gerekecektir. Çünkü kadere yüklenen 

anlamlar yaratmadan ziyade yokluktan varlık sahasına çıkacak veya yok olacak bir 

varlığın nasıllığının belirlenmesini çağrıştırmaktadır. Aynı zamanda kader, kâinatta 

meydana gelmiş, gelmekte olan ve gelecek olan her şeyin rast gele ve gelişi güzel değil, 

takdir, tayin ve belirleme neticesinde oluştuğunun en güçlü delili konumundadır. 

 
Maturidiler tarafından kader, ezelden ebede kadar olmuş, olan ve olacak her şeyin hayır-

şer, hüsun-kubuh, hikmet-sefeh, zaman-mekân, hak veya batıl oluş, mükâfat veya 

cezaya mahal teşkil ediş gibi hususiyetlerini, sahip bulunacakları kabiliyet ve özellikleri 

bilip ezelde tespit ve tayin etmek diye tabir olunmaktadır.261 Eş’âri ekolü ise bu 

tanımlamanın karşılığı olarak kazayı kullanmaktadır. Onlara göre kader, her bir varlığın 

yokluktan varlık sahasına çıkması ile alakalıdır ve yaratma anlamına gelmektedir.262 Bu 

anlama uygun olarak Cürcânî’de kaderi, varlığa da yokluğa da imkân dâhilinde bulunan 

varlıkların teker teker yokluktan varlık sahasına çıkışı olarak tanımlamaktadır.263  

 
Açıklamalardan da görüldüğü üzere Maturidi ve Eş’âri kelâmcılar kaza ve kader 

kelimelerini farklı manalar yükleyerek açıklamaya çalışmışlardır. İmam Maturidi ve 

takipçilerine göre kaza, Yüce Allah’ın tekvin sıfatı ile alakalı olan bir yaratmayı ifade 

ederken, kader ise ilim sıfatına râcî olan belirleme ve takdir olmaktadır. Eş’âriler ise 

tam tersi bir tutumla Maturidilerin kaza dediklerini kader, kader diye isimlendirdiklerini 

de kaza olarak tarif etmişlerdir. Böylesi bir yaklaşım kaza-kader problemine çok farklı 

bir bakış açısı sergilemeye yol açmamakla birlikte ihtiyarî eylemlerde insanın 

sorumluluğunun temellendirilmesinde ortaya konulan görüşlerin esasını oluşturmuştur.  

 
Maturidi ekolünün kaza ve kader ile ilgili tanımlamaları, kavramların lugat manası ile 

oldukça benzerlik göstermektedir. Nitekim kader, eşyanın nitelik, nicelik, ölçü vb. 

bakımlardan kabiliyet ve özelliklerini belirlemek olarak değerlendirildiğinde, kaza da 

hükmün tamamlanması ve yaratmayı içerdiğine göre ilim ve iradeye taalluk eden 

belirlemenin tekvinle alakalı olan yaratmadan öce olması daha tutarlı görünmektedir. 

                                                        
261 Sabunî, el-Bidaye, s. 194; Mezari, el-Lum’a, s. 35; Bicuri İbrahim el-Mısri eş-Şafii, Tuhfetu’l-Mürid 
ala Cevheri’t-Tevhid, Matbaatu’l-Istikame, Kahire 1279, s. 58.  
262 Eş’âri, Luma, Beyrut 1952, s. 46; Bakıllani, Kitabu’t-Temhid, Beyrut 1957, s. 326.   
263 Cürcânî, Tarifat, Kahire 1938, s. 152.    



 53 

Bu bakış açısının doğal bir sonucu olarak varlık âleminde vücuda gelen ya da yok olan 

her şey Allah’ın kaza ve kaderinin bir eseridir. Bununla birlikte henüz varlık 

kazanmamış şeyler ise kader olmakla birlikte kaza değildir. Çünkü her kaza, kader 

olmaktadır, fakat her kader, kaza değildir.  Yani kaza özeli, kader ise geneli ifade eden 

bir kavramdır ve kader, kazadan önce gelmektedir. Bu iki kavram ayrıca kâinatta 

meydana gelen her şeyin gelişigüzel ve tedbirsiz bir şekilde değil de Allah’ın ilmi, 

iradesi, kudreti ve tekvini ile belirli bir düzen içerisinde meydana geldiğini de ifade 

etmektedir. Şuur sahibi olmayan varlıklar-kaza/kader ilişkisinde herhangi bir sorun 

ortaya çıkmazken264, insan-kaza/kader ilişkisi söz konusu olduğunda bir takım 

problemlerde kendini göstermeye başlamıştır. İşte tam bu noktada mezhepler arasında 

bazı görüş ayrılıkları kendini göstermiş, şu sorular gündeme gelmiştir: 

 
Şayet kâinatta meydana gelen her şeyin belirleyicisi ve yaratıcısı Allah ise bu âlemin 

içerisinde bulunan, irade ve ihtiyar kabiliyetine sahip olan insanın ihtiyarî eylemlerdeki 

rolü ne olacaktır? Kader probleminin odak noktasını oluşturan “eylem-insan 

münasebeti” göz önünde bulundurulduğunda insanın yaratıcı karşısındaki sorumluluğu 

nasıl temellendirilecektir?  

 
Cebriye mezhebi bu problemi insanı tamamıyla etkisiz hale getirerek çözmeye 

çalışmıştır. Onlara göre insan fiillerinde mecburdur ve fiillerini gerçekleştirirken 

herhangi bir irade ya da gücü bulunmamaktadır. Bir fiilin yapılışı bakımından o fiili 

gerçekleştirene izafesi hususunda canlı ve cansız varlıklar arasında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. Yani rüzgâr esti, yaprak düştü, çiçek açtı, yağmur yağdı vb. demekle, 

filan kişi oturdu, yazı yazdı, kalktı, yürüdü, konuştu demek arasında hiçbir fark yoktur. 

Nasıl ki cansız varlıklardan meydana gelen eylemler kendilerine mecazen nispet 

ediliyorsa, insanlar tarafından gerçekleştirilenler de onlara mecazen nispet edilmelidir. 

İnsan fiillerinde mecbur olup, ister zorunlu ister ihtiyarî olsun her türlü fiilini Allah 

yaratmıştır.265 Cebriye’nin bu ifadelerinden bir eylemin meydana gelmesinde irade 

                                                        
264 Şuur sahibi olmayan varlıklar yaratılışları gereği bir eylemi gerçekleştirmelerini sağlayacak ve bu 
yüzden de sorumluluğu gerektirecek akıl, irade, ihtiyar ve kudret gibi özelliklere sahip 
bulunmadıklarından onların hal ve hareketlerinin Allah tarafından belirlenmesi herhangi bir probleme 
mahal bırakmamaktadır. 
265Eş’âri, Makalat, s. 279; Bağdadi, el-Fark Beyne’l-Fırak, Kahire 1990, s. 211; Cüveyni, Kitabu’l-İrşad 
ila Kavati’i’l-Edille fi Usuli’l-İtikad, tahkik: Es’ad Temim, Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikafiyye, Beyrut 
1985, 1. Baskı, s. 210; Nesefî, Tabsıra, c. 2, Ankara, 2003, s. 173; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, tahkik: 
Abdulaziz Muhammed el-Vekil, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1948, c. 1, s. 87;  Taftazânî, Şerhu’l-Akaidi’n-
Nesefiyye, Salah Bilici Kitabevi, İstanbul yy.,  s. 353.  



 54 

sahibi varlıklarla diğerleri arasındaki farkın sadece görünüşte kaldığı anlaşılmaktadır. 

Başka bir ifadeyle irade sahibi varlıklar ilk bakışta fiillerinde hür ve muhtar görünürken, 

onlara göre aslında mecburen o fiilleri gerçekleştirmektedir. Bu bakış açısının bir 

sonucu olarak insan, Allah tarafından idare ve sevk olunan bir robot veya kukladan 

farksız olmaktadır. Aynı zamanda insanın sorumluluk, ceza veya mükâfat bakımından 

hiçbir şekilde muhatap olmadığı, peygamber gönderilmesinin, ilahi emir ve teklifin 

hiçbir anlamı kalmadığı ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla kader, insanın yapmamak gibi 

bir alternatifinin bulunmadığı ilahi belirleme olmaktadır. Bu yüzdendir ki onlar İzmirli 

İsmail Hakkı’nın (ö: 1366/1946) da ifade ettiği gibi sorumluluğu yok sayacak kadar ileri 

gitmişler ve kâinatta masiyet yoktur demekten bile sakınmamışlardır.266 

 
Cebriye mezhebinin tam zıddı bir yaklaşımla hicri 2. asrın başlarında ortaya çıkan ve 

kaderî anlayışın en büyük temsilcisi olan Mutezile mezhebi, insanın fiillerini kendi hür 

iradesi ve kudreti ile gerçekleştirdiğini, yani insanın yapmış olduğu fiillerin aynı 

zamanda yaratıcısı olduğunu ifade etmiştir.267 İnsanların fiilleri ve fâillerinin 

                                                                                                                                                                   
Kelâm tarihi yakından incelendiğinde cebir görüşünü ilk olarak savunan kişilerin Ca’d b. Dirhem ve 
Cehm b. Safvan olduğu görülecektir. Onlar bu görüşlerini En’am 6/102, Furkan 25/2 ve-A’raf 7/54, Fatır 
35/37, Enfal 8/17 ayetleri ile de destekleyerek insanın yapmış olduğu eylemlerin kendisine ancak mecaz 
yoluyla izafe edilebileceğini belirtmişlerdir.  
266 İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, s. 331; İzmirli’nin bu eserinde kader-insan ilişkisine cebrî 
bakış açısını ortaya koyan şu beyit de oldukça önemlidir:  
“Ma hiyetu’l-abdi ve’l-agdaru cariyetun 
Aleyhi fi külli halin eyyuhe’r-rai 
Elgahu fi’l-yemmi mektufen ve gale lehu 
İyyake iyyake en tebbettele bi’l-mai” 
Anlamı: Kader, insan üzerindeki hükmünü uygularken onun için herhangi bir çare bulunur mu? Bu 
durumda çaresiz insan ne yapabilir? İlk önce ellerini arkaya bağlayıp denize atıyor, sonra da sakın ha 
ıslanma! diyor. Böyle bir şeyin olması mümkün mü?  
267 Eş’âri, Makalat, s. 227; Bağdadi, Fark, s. 114-115; Carullah Zühdi Hasan, el-Mutezile, Kahire, 1947, 
s. 96; Muhammed Ammara, El-Mutezile ve Müşkiletü’l-Hürriyyeti’l-İnsaniyye, Beyrut 1988, s. 78. 
Mutezile bu görüşünü beş temel esaslarından olan adalet prensibi ile açıklamaya çalışmıştır. İnsanın 
eylemlerinde hür olduğunu, yapmış olduklarından sorumlu tutulabilmesinin yapılan şeyi hür iradesi ile 
gerçekleştirip gerçekleştirmemeye bağlı olduğunu,  ister iyi ister kötü olsun her türlü eylemin yapma ve 
yaratma yönünden insanın kendisine ait bulunduğunu, bu yüzden de emir ve yasağa muhatap olduğunu, 
mükâfat ya da cezayı hak ettiğini kabul etmektedir. Mutezile’ye göre şayet insan eylemlerinde hür olmaz 
ise Allah, insanları belirli fiilleri yapmaya zorlamış, iyi işlerden dolayı mükâfat, kötü işlerden dolayı da 
ceza vererek zulmetmiş olurdu. Bu anlayışın bir neticesi olarak Kadı Abdülcebbar el-Muğni’de insanın 
eylemlerinin yaratıcısı ve muhdisinin Allah olduğunu söyleyen birinin hata içerisinde olduğunu dile 
getirmektedir. Allah adildir ve kullarına asla haksızlık etmez. Allah’ın adaletinin gereği olarak insanların 
irade hürriyetine sahip olması zorunludur. Şayet insan özgür bir iradeye sahip değilse, Allah’ın hikmeti ve 
adaleti gereği insanın sorumlu tutulması mümkün değildir. Mutezile, benimsemiş olduğu bu görüşünü 
Kur’an ile de desteklemeye çalışarak Yunus 10/108; En’am 6/104; Nisa 4/40 ayetlerini delil getirmiştir. 
Mutezile bu ve benzeri ayetlerden yola çıkarak insanların kendi hür irade ve tercihleri ile fiillerinin 
yapıcısı ve yaratıcısı olduğunu, insanların fiillerinde Allah’ın takdir ve yaratma yönünden herhangi bir 
müdahalesinin bulunmadığını kabul etmektedir. Mutezile, benimsediği bu fikirlerle bir fiili istemek, güç 
yetirmek ve meydana getirmek bakımından insanın her yönden yetkili kılındığını, yani tefviz inancını 
kabul etmiş olmaktadır. Kadı Abdu’l-Cebbar, el-Muğni, c. 8, s. 3; Şerhu Usuli’l- Hamse, s. 301, tahkik: 



 55 

belirlenmesi hususunda Mutezile’nin özellikle şu noktalara vurgu yaptığı 

görülmektedir: Birincisi, insanın ihtiyarî fiillerinin yaratıcısı Allah değil, bizzat insanın 

kendisidir. İnsan fiillerinin yaratıcısının Allah olduğunu kabul etmek, bir fiile iki fâil, 

bir güç yetirilene iki kudret sahibi isnat etmektir ki bu batıldır. İkincisi, insan fâil-i 

muhtardır ve fiillerini kendi kasıt ve iradesine göre meydana getirir. Bu yaklaşımı ile 

Mutezile, Cebriye’nin fiillerde zorunluluk ilkesi ve fiillerin mecazi anlamda insana 

nispet edilmesi anlayışının tam tersini kabul etmektedir. Yani insan, fiillerini meydana 

getirmede herhangi bir zorunluluk altında bulunmamaktadır ve fiiller insana mecazi 

değil hakiki manada isnat edilmelidir.268 Dolayısıyla onlar bu yaklaşımları ile Allah’tan 

insanların eylemlerini belirlemeyi ve takdir etmeyi nefyederek kaderi inkâr etmektedir. 

Çünkü onlara göre kaderin beyan etmek manası dışında Allah’a nispet edilebilecek 

başka bir anlamı söz konusu değildir. Allah’ın bir şeyi güzel ya da çirkin olarak takdir 

etmesi, Allah’ın o şeyin güzel veya çirkin olmasını beyan etmesi anlamına 

gelmektedir.269  

 
Ehl-i Sünnetin iki büyük âliminden Eş’âri, Mutezile’nin ifade ettiğinin tam aksini 

belirterek insanın fiillerinin yaratıcısının Allah olduğunu söylemiştir.270 Allah’ın her 

şeye gücünün yetmesi Eş’âri’nin çıkış noktasıdır.  Eş’ari bu görüşünü desteklemek için 

“Oysa Allah, sizi de yaptığınız şeyleri de yaratmıştır”271 ayetini delil getirmektedir. 

Eşa’ri, Allah ve insanın eylemin meydana gelmesindeki rolünü kesb teorisi ile 

açıklamaya çalışmıştır.  O, yaratmak ve kesbetmek kavramları arasında fark olduğunu 

ifade ettikten sonra, yaratmanın kadîm olan bir güçle fiilin ortaya çıkmasında âmil, 

kesbin ise sonradan yaratılmış bir güçle fiil üzerinde etken olduğunu belirtmektedir. 272 

                                                                                                                                                                   
Abdülkerim Osman, Kahire 1988; Cüveyni, Kitabu’l-İrşad, s. 200-201; Taftazânî, Şerhu’l-Makasıd,  
tahkik: Abdurrahman Umeyre, Beyrut 1989, c. II; s. 102; Tarif Khalidi, “Mu’tazilite Historiography: 
Maqdisi’s Kitab al-Bad’ wa’l-Ta’rikh”, Journal of Near Eastern Studies, Vol. 35, No. 1 (Jan., 1976), pp. 
1-12, The University of Chicago Press, s. 5. 
268 Mutezilenin, "kul fiilinin halıkıdır yani insan kendi fiilini kendi yaratır" anlayışında bir fiili hem 
yapma hem de yaratma yönünden insana her türlü yetkiyi vermesinin isabetli olmadığı açık bir şekilde 
ortadadır. İçinde yaşadığımız dünyada tecrübe ile sabittir ki insan, her istediğini yapabilme güç ve 
imkânına sahip değildir. Bir fiilin meydana gelmesinde en önemli yön yaratmadır. Yaratma ise şeyi 
yokluktan varlık sahasına çıkarmak demektir. Sahip olduğu özellikler ve kabiliyetler ile insanoğlunun 
yoktan var etme anlamında bir güce sahip olmadığı aşikârdır. Maturidi’nin konu ile ilgili görüşlerine yer 
verirken göreceğimiz gibi yaratmanın sadece Allah’a ait olduğu ve yaratmak bakımında eşi ve ortağının 
olmadığı hem aklî hem de naklî delillerle sabittir.  
269 Eş’âri, Makalat, s. 227-228.  
270 Eş’âri, Luma, s. 37. 
271 Saffat 37/96. 
272 Eş’âri, Luma, 37-40; Makalat, c.  2, s. 221; İbn Fürek Ebu Bekr Muhammed b. el-Hasen, Mücerred’u 
Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’âri, tahkik: Daniel Gimaret, Beyrut 1987, s. 92. O’na göre “bir 



 56 

Maturidi’de Cebriye ile Mutezile arasında orta bir yol izleyerek insan eylemlerinin 

yaratıcısının Allah, o eylemi kesbedenin/yapanın ise insan olduğunu belirtmiştir. Ona 

göre kaza ve kader, ne Cebriye’nin iddia ettiği gibi insan eylemleri üzerinde zorlayıcı 

etkiye sahiptir, ne de Mutezile’nin belirttiği üzere insan mutlak hürriyet sahibi olup 

eylemlerinin yaratıcısıdır. Tam aksine insan sahip olduğu akıl ve özgür iradesi ile 

tercihlerini yapmakta, bunun neticesinde de eylemlerinin sorumluluğunu 

üstlenmektedir.273  

 
Kelâm ekollerinin konuya yaklaşımından görüldüğü üzere kaza-kader meselesi ihtiyarî 

fiillerin insana hangi açıdan nispet edilebileceği ve insanın yapmış olduğu eylemlerdeki 

rolü üzerine odaklanmış durumdadır. Cebriye, insanların ihtiyarî fiilerini mecazi olarak 

kendilerine nispet ederken hakikat manasında Allah’a izafe etmiştir. Mutezile bu fiilleri 

hakikat manasında insanlara nispet etmiş, Allah’a ise tasarruf ve yaratma bakımından 

herhangi bir yetki vermemiştir. Eş’âriler, orta bir cebir anlayışı ile meseleyi açıklamaya 

çalışmıştır. Araştırmamızın esasını teşkil eden Maturidi, kaza ve kader sorununu 

eylemin meydana gelmesinde hem Allah’ı hem de insanı etkin bir konuma getirerek 

kaza ve kaderin insan eylemleri üzerinde herhangi bir zorlayıcı etkiye sahip olmadığını 

delilleri ile ortaya koymaktadır. Kaza ve kader karşısında insan özgürlüğünü ispat 

açısından yapılması gereken ilk şeyin ihtiyarî eylemlerin yaratıcısının kim olduğunun 

tespit edilmesi gerektiğini belirtmekte ve bunu kaza-kader meselesinin çıkış noktası 

olarak ele almaktadır. Biz de onun bu yöntemini takip ederek öncelikli olarak ihtiyarî 

fiillerin yaratıcısının kim olduğu sorusuna cevap arayacağız. İkinci olarak da hem kaza-

kader hem de ihtiyarî fiillerin yaratılması meselesinde önemli bir yere sahip olan ilim, 

                                                                                                                                                                   
kimsenin küfre düştüğünü” söylemek “yaratılmış bir güçle inkâr ettiğini” kabul etmektir. Aynı şekilde 
“bir kimsenin inandığını” söylemek ise “yaratılmış bir güçle tasdik ettiğini” ifade etmektir. Bu ifadeler 
ise, fiili yapanın onu tam manasıyla kesbettiğini değil, fiili yapanın gerçekte Allah olduğunu 
göstermektedir. Eşa’ri bu anlayışı ile dört noktaya açıklık getirmektedir: Birincisi, bir fiilin iki faili 
olduğunu belirtmesi, ikincisi, fiilleri yaratanın Allah olduğunu kesin bir dille ifade etmesi, üçüncüsü, 
insanın fiildeki fonksiyonunun kesbetmesi olduğunu söylemesi, dördüncüsü ise fiillerin gerçek failinin 
Allah olduğunu kabul etmesidir. Eş’âri ayrıca Luma’da “siz dileyemezsiniz, Allah diler” ayetine 
dayanarak insanın ancak Allah’ın insan hakkında dilediği şeyi dileyebileceğini ifade ederek, insanda 
potansiyel olarak küllî bir iradenin değil, her bir fiil için ayrı ayrı yaratılan hâdis bir iradenin var 
olduğunu dile getirmektedir. Bu yüzdendir ki onun itidal üzere/orta yolda olan bir cebir görüşüne sahip 
olduğu belirtilmektedir. Çünkü onlar insanın fiillerini gerçekleştirmede hür olup olmadıklarını 
tanımlamak için “insan muhtar suretinde muzdardır-insan ihtiyar sahibi görünmekle birlikte 
eylemlerinde zorunludur” ifadesini kullanmaktadır. Eş'ari, Luma, s. 108; Ramazan Altıntaş, “Mevlana’da 
İrade Hürriyeti”, C. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas 2004, c. 8, sayı 2, s. 7.  
273 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 309.  



 57 

irade, kudret ve kesb kavramlarını, bu kavramlarla kaza ve kader arasındaki ilişkiyi 

ortaya koymaya çalışacağız.  
 
Fiillerin nasıl meydana geldiği sorusu Maturidi’nin düşünce sisteminde kaza-kader 

probleminin en temel sorusudur. Kendisinin ifadesi ile şayet ihtiyarî eylemlerin Allah 

tarafından yaratıldığı sabit olur ise kaza ve kader de sabit olacaktır.274 Bu bölümde 

Maturidi ekolünün görüş ve düşünceleri ışığında fiillerin nasıl meydana geldiğini tespit 

etmeye çalışacağız.  

 
1.3. FİİL  

 
Bölüm başlığımız Maturidi’de fiillerin meydana gelişi olduğuna göre, öncelikli olarak 

onun fiil kavramına nasıl bir mana yüklediğini analiz etmenin uygun olduğu 

düşünülmektedir.  

 
Maturidi, fiilin tam bir tanımını vermemekle birlikte fiili bir vakıa, meydana gelen her 

türlü iş, oluş ve davranış olarak belirtmekte, insanın mecazi değil, hakiki anlamda fiil 

sahibi olduğunu, insanın kendi fiilinin bulunduğunu ifade etmektedir.275  

 
Maturidi okulunun önemli şahsiyetlerinden biri olan Pezdevi (ö: 493/1099), fiili en 

geniş anlamı ile değerlendirerek onu “şey” olarak tanımlamaktadır. “Allah her şeyin 

yaratıcısıdır”276 ayetini delil olarak getiren Pezdevi’ye göre, fiil, Allah’ın yarattığı bir 

nesnedir. Fiil insanın yapmış olduğu bir iş olup meful-ü mutlak manasında 

değerlendirilmesi zorunludur. Çünkü mastar manasına gelen fiil, mefulden başka bir 

şeydir.277 Bu açıklamalardan Pezdevi’nin iki şeye vurgu yaptığı anlaşılmaktadır. 

Birincisi, insanın fiil sahibi oluşu, ikincisi ise, “şey” olarak tanımladığı fiilin Allah’ın 

yaratması ile yokluktan varlık sahasına çıkmasıdır.  

 
Maturidiye ekolünün bir diğer temsilcisi olan Sabunî’ye göre fiil, varlığı da yokluğu da 

imkân dâhilinde bulunan bir şeyi, varlık sahasına çıkarmak demektir.278 Sabunî’nin 

burada yaratmayı kastederek Allah’ın fiilininin mahiyetini açıkladığı düşünülmektedir. 

                                                        
274 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 305. 
275 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s.177.    
276 En’am 6/102.  
277 Pezdevi, Ehl-i Sünnet Akaidi, terc: Şerafeddin Gölcük, Kayıhan Yay., İstanbul 1988, s. 153-154. 
278 Sabunî, el-Bidaye (Maturidiye akaidi), terc: Bekir Topaloğlu, DİB Yay., 8. Baskı, Ankara 2005,  s. 
136.  

 



 58 

İnsan söz konusu olduğunda ise fiil, imkân dâhilinde olan bir şeyin varlık bulabilmesi 

için insanın alet ve vasıta gibi bir takım sebeplere müracaat ederek o şeyi yapması, 

kendisine mâl etmesi, kesbetmesi anlamına gelmektedir.279  

 
Maturidi’nin, “fiil derken ihtiyarî türünü kastediyorum”280 sözünden de anlaşıldığı 

üzere insanın fiilleri biri zorunlu diğeri de ihtiyarî olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

 
1.3.1. Zorunlu Fiiller 

 
Zorunlu fiiller, herhangi bir mükâfat veya cezaya vesile olmayan, sayesinde eylemin 

kolay ve rahat bir şekilde yapılabildiği seçim hürriyetine dayanmayan fiil türüdür.281 

Mecbur olunan, dilediği şekilde hareket etme, yapma veya yapmama kudret ve 

imkânına sahip bulunulmayan fiiller demektir.282 İnsanın irade, ihtiyar, kasıt ve niyeti 

bulunmaksızın sadece Allah’ın yaratması ile meydana gelen, insanın herhangi bir 

şekilde sorumluluğunun bulunmadığı fiillerdir.283 Nitekim insan bazı eylemlere güç 

yetiremediğinin, bunların kendi irade, ihtiyar ve kudretinin dışında gerçekleştiğinin 

farkındadır.  İnsanın vücudundaki kan dolaşımı, saçının uzaması, organlarının çalışması 

gibi durumlar bu türden fiillere örnek verilebilir. Bu fiiller üzerinde İslam âlimleri 

arasında herhangi bir tartışmanın mevcut olmaması, bu tarz fiiller hususunda hepsinin 

de aynı düşünceyi paylaştığını göstermektedir.  

 
1.3.2. İhtiyarî Fiiller 

 
İhtiyari fiiller, karşılığında mükâfat veya cezayı gerektiren, kendisiyle fiilin kolaylık ve 

rahatlıkla yapılabildiği tercih hürriyetine dayanan fiillerdir.284 Zorunlu olunmayan, arzu 

ettiği şekilde hareket etme, yapma veya yapmama, kendi isteğine göre hareket etme 

kudret ve imkânına sahip bulunulan fiiller demektir.285 İnsanın irade, ihtiyar, kasıt ve 

niyeti ile meydana gelen fiillerdir.286 Bu kategorideki eylemler, insanın bir amaca 

                                                        
279 Sabunî, el-Bidaye (Maturidiye akaidi), s. 186. 
280 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256.  
281 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256; Kemaleddin İbn Hümam, Müsayere (Kemal İbn Ebi Şerif; Kitabu’l 
Müsamere bi Şerhi’l-Müsayere li’l-allameti’l-Kemaleddin İbn Hümam fi İlmi’l-Kelâm), Çağrı Yay., 
İstanbul 1979, s. 91. 
282 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 173; Sabunî, el-Bidaye, s. 190; İbn Hümam, Müsayere, s. 91.  
283 Ömer Nesefî, İslam İnancının Temelleri Akaid, s 141.  
284 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256. 
285 Sabunî, el-Bidaye, s 191. 
286 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 173; Ömer Nesefî, İslam İnancının Temelleri Akaid,  s 141. 



 59 

yönelik olarak gerçekleştirdiği eylemlerdir.287 Konuşmak, yürümek, koşmak, namaz 

kılmak gibi fiiller, ihtiyarî fiillere örnek olarak verilebilir. Görüldüğü üzere ihtiyarî 

fiiller, insanın kendi irade ve ihtiyarına dayanmakta, tercihleri doğrultusunda meydana 

gelmektedir.  

 
Zorunlu fiillerde herhangi bir tartışma söz konusu olmamakla birlikte insanın 

sorumluluk alanına giren ihtiyarî fiiller noktasında ise İslam âlimleri arasında önemli 

tartışmalar meydana gelmiştir. Bir önceki bölümden de hatırlanacağı üzere Cebriye 

insana herhangi bir sorumluluk alanı tanımayarak ister zorunlu olsun ister ihtiyarî her 

türlü eylemi yapan ve yaratan olarak Allah’ı göstermiştir. Mutezile ise ihtiyarî fiiller 

hususunda bunun tam aksi bir tutum sergileyerek insanı tek etkin varlık olarak 

göstermiş ve “ihtiyarî eylemleri yapan da yaratan da insandır” anlayışını benimsemiştir.  

Maturidi ise ihtiyarî fiillerin hakikat manasında hem Allah’a hem de insanlara nispet 

edilmesi gerektiğini şu sözleri ile ifade etmektedir: “İnsanların fiilleri konusunda 

isabetli olan görüş, fiilleri, hakikat manasında hem Allah’a hem de insana nispet 

etmektir… Bu husus nakil, akıl ve inkâr edenin gerçeğe karşı bile bile direnen kimse 

durumuna düşeceği zaruri bilgi ile sabittir.”288  

 
Maturidi bu açıklamasıyla kaza ve kader meselesinin nirengini oluşturan insan 

eylemlerinin yaratılması problemini, ihtiyarî fiillerin hakikat manasında hem Allah’a 

hem de insana izafe edilmesi gerektiğini belirterek çözmeye çalışmıştır.   

 

1.4. FİİLDE YARATILMA SORUNU 

 
Maturidi, ihtiyarî fiillerin yaratıcısının Allah ve onları yapanının da insan olduğunun 

ispatı hususunda aklî, naklî ve zaruri bilgi olmak üzere üç argüman ile istidlalde 

bulunmaktadır. Eserini incelediğimizde Maturidi’nin aklî ve naklî delilleri zikretmekle 

birlikte zaruri bilgi konusunda herhangi bir açıklama yapmadığını, bununla birlikte 

ittifak delili olarak isimlendirmeyi uygun gördüğümüz üçüncü bir delil ile de görüş ve 

düşüncelerini desteklediğini tespit etmiş bulunmaktayız. Biz de onun bu yaklaşımı 

doğrultusunda insanın ihtiyarî eylemlerinin yaratıcısının Allah oluşu hususunda ileri 

                                                        
287 İbn Hümam, Müsayere, s. 91. 
288 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 225, 287.  



 60 

sürdüğü delillerden önce aklî, sonra naklî ve üçüncü olarak da ittifak delillerini tahlil 

edeceğiz. 

 

1.4.1. Aklî Deliller 

 
İhtiyarî fiillerinin yaratıcısının Allah olduğunun aklî ispatı noktasında Maturidi ilk 

olarak insanın mahiyetine dikkat çekmektedir. Nitekim onun ifadelerinden anlaşıldığı 

üzere insan, akıl, irade ve ihtiyar sahibi olan, fiillerde bulunan iyilik-kötülük, güzellik-

çirkinlik, faydalılık-zararlılık gibi özelliklerin potansiyel olarak zihnine yerleştirildiği, 

iyi, güzel, faydalı ve övülmeye layık olanı yapması emredilen, kötü, çirkin ve yerilmesi 

gerekeni yapması ise yasaklanan bir varlıktır. İnsanın sahip olduğu bu kabiliyet ve 

özellikler iradî ve ihtiyarî olarak yapmış olduğu her türlü eylemin sorumluluğunu 

üstlenmesini gerektirecektir. Aksi takdirde Mutezile’nin ifade ettiği gibi fiillerin 

yaratıcısı Allah değil de insanın kendisi olsa ya da Cebriye’nin söylediği üzere insanın 

fiillerde herhangi bir rolü olmasa insanın bahsedilen özelliklere sahip olmasının, emir 

ve yasağın herhangi bir anlamı kalmayacaktır. İnsanın sahip olduğu kabiliyet ve yetiler, 

bir takım fiil ve davranışlardan sorumlu tutulması, fiillerin yaratıcısının Allah, onları 

yapanın ise bizzat insanın kendisi olduğunu açık bir şekilde ortaya koymaktadır.289   

 
İkinci delilde Maturidi, “emir ve yasağın, dolayısıyla mükâfat veya cezanın muhatabı 

kimdir?” sorusuna cevap arayarak şu ifadelere yer vermektedir: “İyilik ve kötülük gibi 

durumlar Allah’a nispet edildiğinde, O’nun emir ve yasaklara muhatap olup mükâfat 

veya cezaya konu teşkil etmesi gerekecektir. Bu durum ise aklen çirkin ve hikmetsiz 

kabul edilen bir husustur.”290  

 
Kur’an’ı incelediğimizde taat ile masiyetten, emir ve yasaktan, mükâfat ile cezadan 

bahsedildiği görülmektedir. Bunların ya Allah’a ya da insanlara nispet edilmesi 

gerekmektedir. Maturidi’nin ifadelerinden anlaşıldığı üzere bunların Allah’a nispet 

edilmesi imkân dâhilinde bulunmamaktadır. Çünkü Allah kitabında itaat edene mükâfat 

vaat etmiş, isyan edene de ceza vereceğini bildirmiştir. Şayet itaat ile isyan eylemlerini 

                                                        
289 “Allah insanları mükellef olarak yaratmıştır; çünkü onları iyiyi kötüden ayırmasını bilen temyiz ehli 
kılmış, akıllarına kötü davranışı çirkin, iyi davranışı da güzel göstermiş, zihinlerine çirkini güzele, azaba 
layık olanı mükâfatı gerektirene tercih etmeyi kabul edilemez bir davranış olarak yerleştirmiştir…” 
Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 221.  
290 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226.  



 61 

yapmak Allah’ın fiili olursa mükâfat veya cezaya da kendisi muhatap olacaktır ki bu 

tutarlı görünmemektedir.291  

 
Kur’an’da ayrıca insanların mü’min, kâfir, münafık, fasık veya müşrik olarak 

isimlendirildikleri de görülmektedir. Şayet insanlar irade sahibi değilse onların bu 

şekilde isimlendirilmesinin uygun olup olmadığını soran Maturidi, böyle bir 

isimlendirmenin, Allah’ın insanları emir ve yasaklara muhatap olarak seçtiği anlamı 

taşıdığını belirtmektedir. Aksi takdirde bu isimlendirmelerin Allah’a döneceğini ve 

ortada Allah’tan başka herhangi bir varlık kalmayacağını da ifade etmektedir. 292 

 
İlim elde etme yollarından biri olan ve Nesefî tarafında da fiillerin yaratıcısının Allah 

olduğuna delil olarak kullanılan bir başka husus da insanın eylmelerini özgür bir şekilde 

yaptığı duygusunu taşımasıdır. Bu duruma Maturidi şu sözleriyle dikkat çekmektedir: 

“Herkes kendisini yaptıklarında hür, fail ve kasip olarak hisseder.”293 

 
Bu ifadeden anlaşıldığı üzere Maturidi, insanların fiillerini herhangi bir zorlama altında 

bulunmaksızın gerçekleştirdiklerinin farkında oldukları hususuna vurgu yapmaktadır. 

Onun bu yaklaşımı içinde yaşadığımız dünyada tecrübe ile sabit olan bir husustur. Her 

insan fiillerini gerçekleştirirken “bu davranışı kim gerçekleştirdi” sorusuna “ben 

yaptım” cevabını vermektedir. Maturidi’nin burada sağlıklı olan ve algı sahasına giren 

şeyleri tam ve kusursuz bir şekilde idrak ederek insanda olumlu veya olumsuz kararlar 

verdirebilecek özellikteki duyu organlarını kastettiği düşünülmektedir.   

Üçüncü delilde Maturidi, fiillere ait özelliklerin tamamını insan idrak edebilir mi? 

sorusuna cevap aramaktadır. Ona göre fiilde iki hal mevcuttur. Bu hallerden ilkinde 

insanın sahip olduğu kabiliyetler bakımından herhangi bir etkisi söz konusu değilken, 

diğerinde ise onun açısından bir tesir alanı bulunmaktadır. Nitekim bir fiilin yokluktan 

varlık sahasına çıkışı, bütün halleri ile tasavvur edilip planlanarak ortaya çıkacağı 

zaman ve mekânın tespiti, fiilin ne gibi özellikler taşıyacağının belirlenmesi insanın etki 

alanının dışındadır. İnsan fiili zaman, mekân ve sahip olduğu özellikler bakımından 

belirleme gücüne sahip değilken, o fiili yapma ya da yapmama kudretine sahip 

                                                        
291 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226.  
292 Maturidi böyle bir şeyin kabul edilmesinin mümkün olmadığını şu sözleri ile açıklamaktadır: “İddia 
edildiği üzere bu isimler gerçekte Allah’a aitse rab da kul da, yaratan da yaratılan da O olur ve ortada 
başka bir varlık yoktur. Bu ise hem nakil hem de akıl açısından kabul edilemez bir husustur.” Maturidi, 
Kitâbu’t-Tevhîd,  s. 226; ayrıca bkz: Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 178. 
293 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226-227; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 177. 



 62 

bulunmaktadır. İşte insanın sahip olduğu kabiliyetler ile hedef ve planının ulaştığı 

durum ise bir fiili gerçekleştirmeye ya da gerçekleştirmemeye yönelik yaklaşımıdır.294 

Maturidi’nin bu açıklamalarından anlaşılmaktadır ki fiiller hakikat manasında bir 

yandan insanlara ait iken, bir yandan da tüm varlıkların yapısal özelliklerini bilen, ilmi, 

iradesi ve kudreti her şeyi kuşatan aşkın bir yaratıcıya ait olmaktadır. Nitekim o şöyle 

söylemektedir:“İnsanlara ait fiiller birinci açıdan onların ürünü değilken, ikinci açıdan 

kendilerinin ürünüdür”295  

 
Maturidi bu sözü ile bir fiilde iki yön bulunduğunu, bu yönlerden birinde insanın etkisi 

söz konusu iken diğerinde böyle bir durumunun bulunmadığını açık bir şekilde ortaya 

koymaktadır. Eylemin insana ait yönü onu yapması, Allah’a ait yönü ise yaratması 

olmaktadır.       

 
Dördüncü delilde Maturidi’nin çıkış noktası, “bir şeyin hareket etmesini ve durmasını 

sağlayan kudret kime aittir?” sorusudur. O, insanın hareket etmesi ve durması da dâhil 

bütün hareket ve sükûn eylemlerinin son tahlilde Allah’ın kudreti altında bulunduğunu 

belirtmektedir. Aksi takdirde insan kendi fiiline tek başına muktedir olacak ve Allah’ın 

kudreti etkisiz hale gelecektir. Durum böyle olunca Allah’ın kudreti sınırlanmaktadır ve 

kudreti sınırlı olan bir varlığın yaratıcı olması ise imkân dâhilinde bulunmamaktadır. 

Ancak kudreti sınırlı olanın Allah değil, insan olduğu aşikârdır. Her bir insanda bir 

başkası için işlevsel olmayan kudret bulunmaktadır. İşte bu sınırlı kudret Allah’a değil, 

yaratılan varlıklardan her birine aittir.  Bu demektir ki hareket ve sükûn dâhil insanın 

tüm fiillerinin yaratıcısı Allah’tır.296  

 

1.4.2. Naklî Deliller 

 
İhitiyarî fiillerin yaratıcısının Allah ve bu fiilleri gerçekleştirenin ise insanın kendisi 

olduğuna dair Maturidi tarafından ileri sürülen naklî deliller şunlardır:  

 
Birincisi: Saffat 37/96 ayetinde297  yaptığınız şeyler (ُون ل َ م ا تَعْ َ م َ  ifadesinin insanın (و

fiillerini kapsayıp kapsamadığı tartışma konusu edilmektedir. Ayette yer alan ا َ  م

                                                        
294 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 229; ayrıca bkz: Taftazânî, Şerhu’l-Akaid- Kelâm İlmi ve İslam Akaidi, 
haz. Süleyman Uludağ, Dergah Yay., İstanbul, 3. Baskı, 1991, s. 190.  
295 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 229. 
296 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 230-232. 
297 “Oysa Allah sizi de yaptığınız şeyleri de yaratmıştır”  



 63 

kelimesinin mastar manasına bir edat olması imkân dâhilinde olduğu gibi, ism-i mevsul 

olan ي ۪ َّذ ا .manasında olması da muhtemeldir  ال َ  nın mastar manasına alınması م

durumunda ayeti “Oysa sizi de işinizi de Allah yaratmıştır” diye tercüme etmemiz 

gerekirken, ism-i mevsul manasına almamız durumunda ise “Oysa sizi de yapmakta 

olduğunuz şeyleri de Allah yaratmıştır” diye nakletmemiz gerekmektedir. Her iki halde 

de ayetin insanların fiillerini kapsadığı ve bunların da yaratıcısının Allah olduğu sabit 

olmaktadır.298 Ayet-i kerime aynı zamanda hem Eş’âri hem de Bakıllani (ö: 403/1013) 

tarafından insan fiillerinin Allah tarafından yaratıldığını gösteren en açık delillerden biri 

olarak sunulmaktadır.299 Mutezile’ye göre ise bu ayet “sizi ve yonttuğunuz şeyleri 

(putları) Allah yaratmıştır” şeklinde anlaşılmalıdır ve insanın fiillerinin yaratıcısının 

Allah olduğuna delalet etmez.300 Ancak Maturidi ayetin bir aksiyon olarak yontma 

fiilinin yaratılışını kastettiğini belirterek Mutezile’ye karşı çıkmaktadır. Şayet 

Mutezile’nin iddia ettiği gibi olacak olursa yontulan şeyi Allah yaratırken onların 

yontma ile ilgili eylemlerini Allah’ın yaratmadığının kabul edilmesi gerekecektir. 

Ancak ayet-i kerime hem yontulan şeyin hem de yontma işinin Allah tarafından 

yaratıldığını göstermektedir.301 Maturidi bu ayetin, insanları ve fiillerini yaratmanın 

sadece Allah’a ait olduğunu belirtmekle kalmadığını, aynı zamanda Allah’ın yaratmak 

bakımından herhangi bir ortağı ve benzerinin bulunmadığına delalet ettiğini de ifade 

etmektedir.302  

 
İkincisi: Enam 6/102 ayetinde303 ayetinde yer alan  َھُو zamirini tahlil eden Maturidi, bu 

zamirin Allah’ın zatını mı yoksa bir başkasını mı kastettiği sorusunu sormaktadır. Şayet 

Allah’ın zatına has kılınmaz ise, ayetin manası gereği O’nun da mahlûk olması 

gerekecektir. Bunun batıl olduğu sabit olduğuna göre,  َھُو zamiri Allah’ın zatını 

göstermektedir ve böylece O’nun yaratıcı olduğu, bu hususta bir ve tek oluşu sabit 

olmaktadır.304   

 
                                                        
298 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 247; Te’vilat, c. 4,  s. 237; Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 191.  
299 Eş’âri, Luma, s. 69; Bakıllani, Kitabu’t-Temhid, s. 304. 
300 Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 382; Müteşabihu’l-Kur’an; Kahire, 1969, s. 580 vd.; Maturidi, Te’vilat, c. 
4, s. 237.  
301 Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 237;  İbn Hümam, Müsayere, s. 93-94. 
302 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 247.  
303 “İşte sizin Rabbiniz Allah. O’ndan başka hiçbir ilâh yoktur. O, her şeyin yaratıcısıdır. Öyle ise O’na 
kulluk edin. O, her şeye vekil (her şeyi yöneten, görüp gözeten)dir.” 
304 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 243-244; Maturidi Te’vilatta bu türden bir tartışmaya girmeksizin 
göklerin, yerin ve bu ikisi arasında var olan her türlü nimetin yaratıcısının ve sahibinin Allah olduğunu 
belirtmekle yetinmiştir. Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 155. 



 64 

Maturidi, burada ayrıca insan fiillerinin de yaratmanın kapsamına dâhil olup olmadığını 

araştırmaktadır. Bu hususta dikkat çektiği nokta  ٍء ْ ي ِّ شَ ل  kelimesidir. Ayetteki (her şey)  كُ

bu ifadenin insan fiilleri de dâhil kâinatta vuku bulmuş, bulan ve bulacak olan her şeyi 

kapsadığını belirten Maturidi, kelimenin bu şekilde değerlendirilmemesi halinde, yani 

insan fiillerinin dışarıda tutulması durumunda,  Allah’a noksanlık atfedileceğini, bunun 

ise imkânsız olduğunu belirtmektedir. Maturidi Te’vilatta ise En’am 6/101305 ayetinde 

yer alan “hâlbuki her şeyi O yarattı” ifadesi bağlamında konuyu tartışmaktadır. Allah 

bu ayette açık bir şekilde her şeyin yaratıcısı olduğunu beyan etmesine rağmen 

Mutezile, insanın eylemlerini, hareketlerini, sakin halde bulunuşlarını, oturuşlarını, 

kalkışlarını vb. durumları Allah’ın yaratmadığını belirtmektedir. Mutezile’nin bu 

yaklaşımı Allah’ın eşyanın bir kısmını yaratması, diğer bir kısmını ise yaratamamasını 

kabul etmek anlamına gelmektedir. Ancak Allah hem bu ayette hem de Ra’d 13/16, 

Zümer 39/62 vb. ayetlerde her şeyin yaratıcısı olduğunu beyan ederek Mutezile’nin bu 

görüşünün tutarsızlığını ortaya koymaktadır. Şayet Mutezile’nin iddia ettiği gibi olursa, 

Allah’ın eşyanın bir kısmını yaratmayı üzerine alması, bir kısmından ise yüz 

çevirmesini kabul etmemiz gerekecektir. Bu durumda da En’am 6/102 ayetinde yer alan 

“Allah’ın her şeye vekil olmasını” eşyanın bir kısmını muhafaza etmesi, bir kısmını da 

etmemesi anlamında algılamamız, Allah’ın bütünü muhafaza etmeye güç 

yetirememesini uygun görmememiz lâzımdır. Bu ise tutarlı gözükmemektedir. Çünkü 

her bir kısım bütünü oluşturan parçalardır. Parçalardan bazısına güç yetirip bazısına güç 

yetirememe gibi bir şey söz konusu olamaz. Şayet insan eyleminin yaratıcısıdır sözünü 

kabul edecek olursak, insan bütünün yaratıcısıdır ve bütüne güç yetirendir denilmesini 

de kabul etmemiz gerekecektir. Böyle bir şeyin kabul edilmesinin imkânsız olduğu 

ortadadır.306 Yaratma kavramının Allah’tan başkasına izafe edilmesinin mümkün 

olmadığını, aksi takdirde bunun Allah’a ortak koşmak olacağını belirten Nesefî’nin de 

Maturidi ile aynı görüş ve düşüncelere sahip olduğunu görmekteyiz.307 

  
Maturidi, üçüncü olarak insan fiillerinin yaratıcısının Allah olduğunu belirtmek 

bakımından ayetin genel manasından yola çıkarak medih/övme ve yüceltme hususlarını 

dile getirmektedir. Nitekim ayetin manası, Allah’ı her şeyin yaratıcısı ve rabbi olarak 

                                                        
305 “O, gökleri ve yeri örnekleri yokken yaratandır. O’nun bir eşi olmadığı halde nasıl bir çocuğu 
olabilir. Hâlbuki her şeyi o yarattı. O her şeyi hakkıyla bilendir.” 
306 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 244; Te’vilat, c. 2, s. 155, s. 625; c. 4, s. 320; İbn Hümam, Müsayere, s. 
96-98.             
307 Nesefî, Tabsıra, c.2, s. 181-182. 



 65 

takdim edip O’nun övülme ve yüceltilmesi gerektiğinei belirtmektedir. Şayet insanın 

eylemlerini ilahi kudret ve yaratma dairesinin dışına çıkarıp bu eylemleri yaratanın 

insan olduğunu kabul edecek olursak, Allah’a eksiklik ve noksanlık atfetmemiz, bunun 

neticesinde de övgü ve yüceltmenin, rububiyet ve mülkiyet isimlerinin sakıt olması 

lazım gelecektir. Bunun batıl oluşu ise her yönüyle açıktır. Çünkü buradaki ilahi beyan 

Allah’ın her şeyi kudreti dairesinde tutmasını, her şeyin yaratıcısı olmasını, dolayısıyla 

bütün varlıklarda bu durumun kabulünün bir sonucu olarak boyun eğiş halinin 

gerçekleştirmesi sebebiyle övgü ve yüceltmeyi ifade etmektedir.308   

 
Üçüncüsü: Maturidi, Mülk 67/13-14 ayetlerinde309 yer alan  ْن َ  kelimesine dikkat م

çekmektedir. Ona göre bu kelime Allah’ı işaret etmektedir ve َق ل َ ْ خ ن َ ُ م َم ل ْ َع َ ی لاَ  yaratan) ا

bilmez mi hiç) lafzı açık ve gizli her türlü fiilin Allah’ın yaratması kapsamına girdiğini 

göstermektedir. Ayet aynı zamanda insanın eylemlerinin, sözlerinin ve kötülüğün de 

Allah tarafından yaratıldığına delil teşkil etmektedir.  Allah Teâlâ yaratmayı kendisine 

izafe ederek her türlü fiilin yaratıcısı olduğunu beyan etmektedir. Aksi takdirde bu ifade 

ile Allah’ın kendi ilminin mevcudiyetine delil getirmesi mümkün değildir.310 Nesefî’nin 

de belirttiği üzere bir kimse hiç yapmadığı bir şeyi bilemez. Şayet yaratma fiili Allah’a 

değil de bir başkasına ait olsaydı, yaratmayı kendisine izafe ederek böyle bir istidlalde 

bulunmasının bir anlamı kalmayacaktı.311  

 
Mutezile ise bu ayette yer alan  ن َ  kelimesinin Allah’ı değil insanı işaret ettiğini  م

belirterek insanın kendi eylemlerinin yaratıcısı olduğunu iddia etmiştir. Maturidi’ye 

göre ayet vaîd (korkutma-tehdit) kapsamındadır ve şayet yaratıcı olarak insan kabul 

edilecek olursa, korkutma ve tehdidin bir anlamı olmayacaktır. Çünkü insanın yaptığı 

eylemler yüzünden kendi kendini korkutması veya tehdit etmesi düşünülemez. Aynı 

zamanda bir eylemin yaratıcısının insan olduğunu belirttiğimizde, Allah’ın insan 

tarafından gerçekleştirilecek her türlü eylemi bilen olması da imkânsız olacaktır. 

Nitekim bir kimsenin yapmadığı bir şeyi bilmemesi kadar doğal bir şey olamaz. Allah’ı 

da eylemlerin yaratıcısı olarak kabul etmediğimizde O’nun bu eylemler ile ilgili ilmini 

                                                        
308 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 245-246.  
309 “Sözünüzü gizleyin yahut onu açığa vurun; (fark etmez). Şüphesiz Allah, sinelerin özünü (kalplerde 
olanı) hakkıyla bilir. Yaratan bilmez mi? O, en gizli şeyleri bilir, (her şeyden) hakkıyla haberdardır” 
310 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 254; Te’vilat, c. 5, s. 194.  
311 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 195-196.  



 66 

de yok saymamız gerekecektir. Bununla birlikte ayet Allah’ın gizli ve açık her şeyi 

bildiğine ve dolayısıyla yarattığına açık bir şekilde vurgu yapmaktadır.312  

 
Dördüncüsü: Enbiya 21/23 ayetinde313 Maturidi insanların niçin sorgulanacağı, Allah’ın 

ise niçin sorgulanamayacağı üzerinde durmakta, meseleyi üç farklı açıdan ele 

almaktadır. Bunlardan ilkinde o, herhangi bir kimseye sahip olduğu mülkünde ve 

hükümranlığı altında bulunan bir mekânda nasıl hareket ettiği hususunda soru 

sorulmasının uygun olmayacağını, ancak hükümranlığı ve mülkü dışında bir kimsenin 

yapıp ettikleri hakkında soru sorulabilmesinin mümkün olduğunu belirtmektedir. Bu 

delili ile Maturidi’nin, içinde yaşadığımız kâinatın mülkü ve hükümranlığının Allah’a 

ait olduğunu, canlı-cansız tüm nesneleri dilediği gibi yarattığını ve bu hususta eşi ve 

benzerinin bulunmadığını kastettiği düşünülmektedir. Çünkü yapıp-ettiklerinden 

sorguya çekilmesi mümkün olmayan o mülke sahip olandır. Nitekim mülkiyet hakkı 

konusunda “mülk sahibi, mülkünde istediği gibi tasarruf yetkisine sahiptir” diye 

meşhur bir söz de vardır. İkincisinde, zatı gereği hâkim olan birinin yapıp ettiklerinden 

dolayı sorguya çekilmesinin mümkün olmadığını, fiillerinde hikmetsizlik olma ihtimali 

bulunanın sorguya çekilebileceğini dile getirmektedir.314 Allah’ın fiillerinde 

hikmetsizlik bulunmayacağına göre, hikmetsizlik ve sefehin insanın fiillerinde 

bulunduğu tecrübe ile sabittir. Çünkü bir fiilin hikmet dairesinin dışına çıkması o fiili 

işleyenin bilgisizliğini veya ihtiyacını gösterir.  Bilgisizlik ve ihtiyaç ise Allah’tan 

münezzeh olan hususlardır. Allah’ın her türlü ihtiyaçtan uzak oluşu, ilmi ve kudretinin 

her şeyi kuşatması, bir şeyi yokluktan varlık sahasına çıkarmaktan aciz olarak 

nitelendirilmesini geçersiz kılacaktır. Yapıp ettikleri hikmet dairesinin dışına çıkmayan 

yalnız Allah olduğuna göre, yaratmak bakımından da O’nun eşi ve benzeri yoktur.315 

Rad 13/16 ayetiyle316 de Maturidi, insan fiillerinin yersiz, hikmetsiz, itaat ve 

teslimiyetten ibaret olduğunu belirttikten sonra, Allah’ın fiillerinin ise hikmet, isabet, 

lütuf ve ihsanı kapsadığını söylemektedir.317 Bu ayette vurgu yapılan noktalardan biri de 

yaratmak bakımından Allah’a eş ve ortak bulunmasının reddedilmesidir. Nitekim o, bir 

                                                        
312 Maturidi, Te’vilat, c. 5, s. 194-195. 
313 “O yaptığından dolayı sorgulanamaz fakat onlar sorgulanırlar”  
314 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 323. 
315 Maturudi, Kitabut Tevhid, s. 216, 221. 
316 “Yoksa Allah’a, O’nun yarattığı gibi yaratan ortaklar buldular da bu yaratma ile Allah’ın yaratması 
onlara göre birbirine mi benzedi?” De ki: “Her şeyin yaratıcısı Allah’tır. O, birdir, mutlak hâkimiyet 
sahibidir.” 
317 Maturudi, Kitabut Tevhid, s. 248.  



 67 

benzeşmeden söz edilecek ise bunun aynı konumda bulunan birden fazla varlık için her 

yönden olması gerektiğini belirtmektedir. Ayette müşrikler tarafından yaratma 

noktasında benzer olarak telakki edilen putlar hâdis olduklarından benzerliğin 

sağlanabilmesi için Allah’ın da hâdis olması lazım gelmektedir. Bu durumun ise muhal 

oluşu sabittir. Bu yüzdendir ki Allah bu ayet ile insan fiilleri de dâhil her şeyin yaratıcısı 

olduğunu, yaratmak bakımından eşi, benzeri ve ortağının bulunmadığını ifade 

etmiştir.318 Bu ayet aynı zamanda “insan eylemlerinin yaratıcısıdır” diyen Mutezile’ye 

de cevap niteliğindedir. Nitekim Maturidi bu ayetin Allah’ın insanın fiillerini 

yaratmadığını ve onları yaratmaya güç yetiremediğini iddia eden Mutezile’ye cevap 

verdiğini belirtmektedir. Şayet eylemlerin yaratıcısı olarak Allah’ı değilde insanı kabul 

edecek olursak insan yaratmak bakımından Allah’a benzer olacaktır. Ayet-i kerime ise 

yaratma noktasında Allah’a benzerliği reddederek onların bu iddiasının yanlış ve 

tutarsız olduğuna delalet etmektedir.319 Maturidi’ye göre bu ayette yer alan “Allah her 

şeyin yaratıcısıdır” sözünü söylemek her zaman ve mekânda uygun düşerken, “Allah 

her şeyin kailidir veya her haberin muhbiridir” demek imkânsızdır. Bu da “hâlık” ile 

“kâil” ve “muhbir” lafızlarının benzer olmadığını göstermektedir.320 Son olarak da 

Maturidi, sorguya maruz kalmanın emre ve yasaklamaya da muhatap olmayı 

gerektirdiğini, emir ve nehyin ise doğru veya yanlış bir takım tavır ve davranışlarda 

bulunmayı imkân dâhilinde bıraktığını, bunun neticesinde de mükâfat veya cezanın 

gerçekleşeceğini belirtmektedir. Allah’ın emir, nehiy, mükâfat ve ceza gibi durumlara 

muhatap olması imkân dâhilinde olmadığına göre yaratıcının bir ve tek oluşu sabit 

olmaktadır. Bu demektir ki, insanı ve fiillerini yaratan Allah’tır. Emir ve nehye muhatap 

olarak o fiilleri yapan, neticesinde de mükâfat ve cezaya maruz kalan ise insandır.321 

Mutezile ise insanın bir takım iyi işleri yapması ve kötü işlerden sakınması hususundaki 

fiillerin Allah tarafından yaratıldığını kabul etmenin, Allah’ın kendisine iyilikleri 

yaratmayı emrettiğini ve kötülükleri yaratmayı da yasakladığını kabul etmek anlamına 

geleceğini belirtmektedir.322 Maturidi, Mutezile’nin bu yaklaşımına iman-küfür 

karşılaştırması ile cevap vermektedir. Mutezile’nin bu bakış açısının kabulü iman ve 

                                                        
318 Maturidi, Kitabut Tevhid, s. 249; Te’vilat, c 2, s. 625; “O, gökleri ve yeri yaratandır. Size kendinizden 
eşler, hayvanlardan da (kendilerine) eşler yaratmıştır. Bu suretle sizi üretiyor. O’nun benzeri hiçbir şey 
yoktur. O hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir” Şura 42/11 ayeti de yaratmak bakımından bir benzerliğin 
hâsıl olmasının muhal olduğunu ortaya koymaktadır. 
319 Maturidi, Te’vilat, c 2, s. 625. 
320 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 241.  
321 Maturudi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 221; Te’vilat, c. 3, s. 323; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 177.  
322 Kadı Abdul Cebbar, Şerh, s. 223-226. 



 68 

benzeri davranışların emredilmesi, küfür ve benzeri kötülüklerin yasaklanması, 

dolayısıyla bunların yaratılması anlamına gelecektir. Bu durumda da her bir insanın 

yaratıcı olmasını gerektirecektir. Bu ise muhaldir. Bir şeyi emretmek ve yasaklamak 

ayrı bir durum, yaratmak başka bir şeydir.323  

 
Beşincisi: Zilzal 99/7-8324 ve aynı manadaki diğer ayetlerde325 Allah Teâlâ insanı bir 

takım fiil ve davranışları gerçekleştiren olarak isimlendirmekte, yapmış olduğu şeylere 

de fiil adını vermektedir.326 İnsanın amel eden, iş yapan olarak nitelendirilmesi o şeyin 

faili olduğunun delilidir.327 İnsanların fail, yaptıkları şeylerin ise fiil olarak 

isimlendirilmesi emir, nehiy, va’d ve vaîd tarzında gerçekleşmektedir.328 Bu açıklamalar 

fiilde insanın fail olarak rolü bulunduğunu açık bir şekilde ortaya koymaktadır.  

 

1.4.3. İttifak Delili 

 
Maturidi’nin ittifak delilindeki çıkış noktası, Allah’ın her şeyin yaratıcısı, geri kalan her 

şeyin de yaratılmış olduğu noktasında Müslümanlar arasında genel kabul gören anlayış 

ile onlar tarafından benimsenen düşünce ve ifadelerdir. O’na göre tüm Müslümanlar 

Allah’tan başka bir yaratıcı ve Rab kabul etmemiş, ibadet edilmesi gereken tek varlık 

olarak da yine O’nu tanımışlardır.329    

Maturidi tarafından ileri sürülen aklî, naklî ve ittifak delillerinden anlaşıldığı üzere bir 

fiilin varlık sahasına çıkmasında biri Allah’a diğeri de insana ait olmak üzere mana 

bakımından birbirinden farklı iki yön bulunmaktadır. Bu yönlerden birini yaratmak 

(halk) diğerini ise yapmak (kesb) olarak isimlendiren Maturidi, Allah’ın fiillerin 

                                                        
323 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 236-237.  
324 “Artık kim zerre ağırlığınca bir hayır işlerse, onun mükâfatını görecektir. Kim de zerre ağırlığınca bir 
kötülük işlerse, onun cezasını görecektir.” 
325 Bkz: Fussilet 41/40; Hac 22/77; Bakara 2/167; Secde 32/17; Nahl 16/90; Vakıa 56/24. 
326 Maturidi, Kitabu’t-Tevhid, s. 225-226; Te’vilat, c. 5, s. 506-507. 
327 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 176.   
328 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd; s. 226; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 176.  
329 Maturidi ittifak delilini şu görüş ve düşünceleri ile ortaya koymaktadır:  
“İnsanlar arasında Allah’tan başka yaratıcı ve O’nun benzeri bir Rab yoktur tarzında genel kabul 
görmüş bulunan kanaat de konumuzun delilini oluşturur” Maturidi, Kitabu’t Tevhid, s. 235. 
“Hâlbuki Müslümanlar Allah’tan başkasının yaratıcı olmasını kabul etmemiş, yine onlar yaratıcı vasfı 
taşıyana ibadet edilmesi gerektiği noktasında herhangi bir fikir ayrılığına düşmemiş ve yaratıcının hem 
rab hem ilah olduğunu kabul etmişlerdir.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 237;  
“Müslümanlar tarafından benimsenen ve daha sonraki kuşaklara aktarılan hususlardan biri de şudur: 
Allah yaratıcıdır, O’nun dışındaki her şey yaratılmıştır. O, her şeye kâdirdir. Her şeyin rabbi ve ilahıdır. 
Müslümanlar bu konuda hiçbir fikir ayrılığına düşmemiş, farklı hiçbir görüşe meyletmemiştir.” Maturidi, 
Kitâbu’t-Tevhîd, s. 239. 



 69 

yaratıcısı olduğunu, insanların da onları yapan olduğunu belirterek330 sadece Allah’a 

değil aynı zamanda insana da hakikat manasında fiil nispet etmiştir ve bu kavramların 

kime tahsis edilmesi gerektiğini tespit etmeye çalışmıştır. Bu iki yönden birinin Allah 

ile ilgili olup fiilin yaratılması merhalesini oluşturduğunu, ikinci yönün ise insanı 

ilgilendirdiğini ve yapılmak safhasını teşkil ettiğini belirtmektedir. Fiilin yaratma 

yönünden Allah’a ait olması, Allah’ın her şeyin yaratıcısı olduğunu söylediği ilke ile 

bağdaşmakta, yapma yönünden insana ait olması da teklif ve sorumluluğa anlam 

kazandırmaktadır. Fiilin yaratma ve kesb gibi iki kudretin etkisi ile meydana geldiği 

görüşünün Nesefî tarafından da aynen benimsendiği görülmektedir.331 Taftazânî’nin (ö: 

792/1390) de aynı görüşü paylaştığını onun şu ifadelerinden anlamaktayız:“Güç 

yetirilen bir şey iki kadirin kudreti altında bulunmaktadır. Fiil, yaratma yönünden 

Allah’ın makduru, kesb yönünden de insanın makdurudur.”332 

 
Maturidi tarafından ilk defa ileri sürülen333 “fiilde yönler” kavramına benzer bir 

yaklaşımın daha sonraki dönemlerde İsferaini (ö: 418/1027) ve Bakıllani tarafından da 

kullanıldığı görülmektedir. Nitekim İsferaini’ye göre insanın fiili birbirinden ayrı 

tesirleri bulunan biri Allah’a diğeri de insana ait olan iki kudretin bir araya gelmesi ile 

meydana gelmektedir. Bakıllani’ye göre ise bir fiilin meydana gelmesinde biri fiilin 

aslına diğeri de vasfına olmak üzere iki kudretin etkisi vardır. Allah’ın kudreti fiilin 

aslına etki ederek onu yaratmakta, insanın kudreti de fiilin vasfına etki ederek ona 

günah veya sevap olma niteliği kazandırmaktadır. 334   

 
Eş’âri ise bir fiile iki failin etkisini kabul etmeyerek Allah’tan başkasının fiili 

bulunmadığını, tek failin Allah olduğunu, insanın kudreti ile alakalı olan şeyin onun fiili 

değil, ancak kesbi olabileceğini belirtmektedir.335 Eş’âri’nin bu düşüncesinin 

                                                        
330 Maturidi benimsemiş olduğu bu görüşünü şu şekilde ifade etmektedir: 
“Fiiller, bulundukları hal üzere yaratılmaları ve bir zamanlar yokken icat edilmeleri açısından Allah’a, 
kesbedilmeleri ve yapılmaları bakımından da insanlara aittir.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226. 
“Bir fiilde aslolan şudur ki o, kesb yönünden ve hakikat manasında insana aittir. Aynı zamanda yaratmak 
bakımından ve hakikat manasında ise Allah’a ait bulunmaktadır.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 228.  
“İnsanın eylemleri konusunda isabetli olan görüş, onları, hakikat manasında hem Allah’a hem de insana 
nispet etmektir.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 229. 
331 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 227-228.   
332 Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 198.  
333 Yazıcıoğlu, Maturidi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı, s. 35.  
334 Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 198; Bakıllani, Kitabu’t-Temhid, Beyrut, 1957, s. 304-305; Şerafeddin 
Gölcük, Kelâm Açısından İnsan ve Fiilleri, Kayıhan Yay., 1. Baskı, İstanbul 1979, s. 175, 288.      
335 Eş’âri, Luma, s. 72; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 175-176.   



 70 

merkezinde bir sonraki bölümde ayrıntılı bir şekilde ele alınacak olan kesb 

nazariyesinin yer aldığı kanaatindeyiz.  

 
Maturidi, fiilde yönler düşüncesi ile insana tam bir yaratma gücü izafe ederek mutlak bir 

hürriyet tanıyan Mutezile ve insana fiili üzerinde hiçbir yetki tanımayarak fiilin her 

yönü ile Allah’a ait olduğunu iddia eden Cebriye’nin aksine fiile iki yön vererek orta bir 

yol tutmuştur. Onun bu ifadesinden Mutezile’nin iddia ettiği gibi336 fiilin yarısının 

Allah’a, diğer yarısının da insana ait bulunması neticesinde fiilin Allah ile insan 

arasında ortaklaşa meydana geldiği mi kastedilmektedir? gibi bir soru akla gelebilir.  

 
Maturidi’nin görüş ve düşüncelerinin anlaşılmasında büyük rol oynayan ve Maturidi 

geleneğinin önemli simalarından olan Nesefî, fiile yönler tayin etmenin herhangi bir 

ortaklık doğurmasının mümkün olmadığını belirtir. O, öncelikli olarak problemi ortaklık 

kavramını açıklayarak ele almaktadır. Ortaklığı, ortaklardan her birinin sahip olduğu 

şeye diğerinin sahip olmaması olarak tanımlayarak her ikisinin de tasarruflarında 

bağımsız olduğunu ve birbirlerine müdahale etmediklerini söyler.337 Bu tarifte yer alan 

ortaklık tanımından fiilin Allah tarafından yaratılmış olmasının, insanın o fiili 

gerçekleştirmesini etkilemediğini, yönlendirme ve zorlama bakımından herhangi bir rol 

oynamadığını göstermektedir. Ayrıca bu tanım fiilin meydana gelmesinde iki farklı 

kudretin etkin olduğunu da ortaya koymaktadır. Bu kudretlerden biri Allah’ın bir şeyi 

yaratması, yokluktan varlık sahasına çıkarması, diğeri de insanın o fiili kazanması, 

kesbetmesidir.  

 
Sonuç olarak Maturidilere göre bir fiilin meydana gelmesinde iki müessir gücün etkisi 

bulunmaktadır. Maturidi bu güçleri açıklamak için halk ve kesb terimlerini 

kullanmaktadır. Halk, insanın kendi kudret ve isteği olmadan meydana gelen 

eylemlerdir ve fiilin yaratılması ile ilgilidir. Kesb ise insanın o fiili gerçekleştirmesi, 

yapması kendine mal etmesi gibi anlamlara gelmektedir. Kâinatta meydana gelen her 

şeyle birlikte insanın fiillerinin yaratıcısının da Allah olduğu sabit olduktan sonra hem 

bu konu hem de kaza ve kader meselesi ile yakından ilgisi bulunan irade, kudret, ihtiyar 

ve kesb kavramlarını Maturidi’nin nasıl ele aldığını analiz etmenin kaza-kader 

problemini daha iyi anlamak bakımından faydalı olacağı düşünülmektedir. Çünkü kaza-

                                                        
336 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 178-179  
337 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 178; Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 118.   



 71 

kader meselesinin merkezinde ihtiyarî eylemler yer almaktadır. Bir eylemin meydana 

gelmesinde yaratma ve yapma bakımından iki yön bulunduğu düşünüldüğünde ihtiyarî 

eylemle ilim, irade, ihtiyar, kudret ve kesb arasında yakın bir ilişki olduğu görülecektir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 72 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 
MATURİDİ’YE GÖRE FİİLİN ARKA PLANI 

 
Maturidi’nin kaza-kader anlayışının temelini oluşturan insan eylemlerinin yaratıcısının 

Allah olduğunun ispatı ile birlikte eylemin meydana gelmesinde ve insanın eylemdeki 

rolünü belirlemede temel faktörler olan ilim, irade, ihtiyar, kudret ve kesb kavramlarına 

Maturidi’nin ne tür bir yaklaşım sergilediğini analiz etmenin kaza-kader meselesini 

daha anlaşılır kılacağı düşünülmektedir. Çünkü kaza-kader meselesinde temel problem 

ihtiyarî eylemlerin nasıl meydana geldiği, Allah ile insanın bu eylemlerdeki temel 

fonksiyonunun ne olduğudur. Maturidi’nin kaderi Allah’ın her şeyi bilmesi, kazayı da 

bildiği şeylerin yeri ve zamanı geldiğinde vuku bulması şeklinde algıladığı 

düşünüldüğünde kaza-kader meselesinin Allah’ın ilim, irade, kudret sıfatlarıyla sıkı bir 

ilişkisi olduğu görülecektir. Eylemlerin meydana gelmesi ile ilgili bölümde Maturidi’ye 

göre ihtiyarî eylemlerde iki yön bulunduğu (halk ve kesb), bu yönlerden yaratmanın 

Allah’a, kesbin ise insana izafe edilebileceği hem aklî hem de naklî delillerle ele 

alınmaya çalışılmıştır. Burada karşımıza şu sorular çıkmaktadır. Kaza ve kader 

meselesinin aslını teşkil eden ihtiyarî eylemlerin meydana gelmesinde Allah’ın ilim, 

irade ve kudretinin ne gibi etkisi söz konusudur?  Bu sıfatlar, insanları, eylemlerini 

yapmaya zorlayan etkenler midir, değil midir? İnsana ait olduğu ifade edilen kesb, 

Allah-insan-eylem ilişkisinde nasıl bir rol oynamaktadır?  

 

2.1. İLİM 

 
İlim kavramı, birinci bölümden de hatırlanacağı üzere hakkında herkes tarafından kabul 

gören bir tanımı yapılamayan kavramlardan biridir. Bu yüzdendir ki farklı kelâm 

ekollerine mensup âlimler ayrı tariflerle kavramı açıklamaya çalışmışlar, kavram 



 73 

üzerinde çeşitli tartışmalar yapmışlardır. Maturidi’nin eserlerinde ilim hakkında özel bir 

tanımlama yer almamakla birlikte Nesefî, onun ilmi, ait olduğu kimseye, söylenmesi ve 

düşünülmesi mümkün olan her şeyin ortaya çıkmasını sağlayan bir sıfat olarak 

tanımladığını belirtmektedir. Nesefî’nin de kabul ettiği bir tanımlamaya göre ise ilim, 

hayat sahibi olandan bilgisizlik, unutkanlık, şüphe ve zan gibi özellikleri ortadan 

kaldıran bir sıfattır.338 Her iki tanımlamanın da Allah’ın bilgisini ifade etmek 

bakımından yetersiz olduğu ortadadır. Birinci tanımda ortaya çıkan şey, bilinmesi 

mümkün olan şeyin kendisi olmaktadır. İlahi bilgi ise infialî bir bilgi değil fiilî bir 

bilgidir. Bu bilgi ise herhangi bir şarta veya varlığa bağımlı olmayan bir yapıdadır. 

İkincisinde ise Allah’ın noksan sıfatlardan tenzihini ifade eden selbî bir yaklaşım söz 

konusudur.339  

 
İlim kavramına kaza ve kader meselesinde yapılan en büyük itiraz, Allah’ın kâinatta 

meydana gelecek her türlü olayın hangi surette vuku bulacağını ezelî ilmiyle bilmesi ve 

irade buyurmasının insanı cebre zorlayıcı bir faktör olup olmadığı noktasındadır. Bu 

yüzdendir ki biz burada Maturidi’nin meseleye bakışı çerçevesinde Allah’ın ilmini tahlil 

ederek bu soruyu cevaplamaya, kaza-kader problemiyle ilgisini ortaya koymaya 

çalışacağız.  

 

2.1.1. Allah’ın İlmi 

 
Maturidi, eserlerinde öncelikli olarak Allah’ın ilim sıfatı ile muttasıf bulunup 

bulunmadığı sorusunu irdelemiş, ikinci olarak da bu sıfatın mahiyetini ortaya koymaya 

çalışmıştır. Allah’ın ilim sahibi bir varlık olduğunu ifade eden Maturidi’nin bu hususta 

sunmuş olduğu aklî delilleri dört kategoride değerlendirmek mümkündür. Bunlardan 

ilkinde Maturidi’nin çıkış noktası canlı varlıklarda meydana gelen her türlü gelişmedir 

ve o, insanın varlık kazanması ve gelişim sürecine dikkat çekmektedir. O’na göre bir 

bebeğin oluşum sürecinde anne ve baba sebep teşkil ederken, onun anne rahminde 

bulunuş aşamasını, fiziksel ve ruhsal anlamda nasıl bir yapıya sahip olacağını ne anne 

ne de babanın bilmesi ve belirlemesi mümkündür. Ayrıca doğumdan ölüme kadar ki 

süreçte de herhangi bir insanın, ihtiyaç duyduğu gıdalara temel besin özelliklerini 

yerleştirmesinin imkânsız oluşu da tecrübe ile sabittir. Tüm bu gelişmelerin tesadüf 

                                                        
338 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 19. 
339 Keskin, İslam Düşüncesinde Kader ve Kaza, s. 94-95. 



 74 

eseri ortaya çıktığını söylemek de aklın kabul etmeyeceği şeylerdendir. Bu 

saydıklarımızın sahip olduğu özellikler, onların Yaratıcı’sının ilim ve hikmet sahibi 

olmasını gerektirmektedir. Nitekim her şeyin belirli bir ölçü ve düzen içerisinde olması 

O’nun her şeyi bilen ve ilim sahibi bir varlık olduğunu ortaya koymaktadır.340 

 

İkinci olarak Maturidi, canlıların sahip oldukları işitme, görme, konuşma, akıl ve irade 

gibi özelliklere dikkat çekmektedir. Ona göre bu kabiliyetler Allah’ın gıdalara 

yerleştirmiş olduğu bir takım özelliklerle bebeklikten itibaren sürekli gelişme 

gösterirken, belirli bir yaştan sonra ise aynı gıdaların tüketilmesine rağmen gelişmek 

yerine gerilemeye başlamaktadır. Dolayısıyla fiziksel ve ruhsal gelişim ve gerileme 

süreci gıdalar yüzünden değil, Allah’ın yaratmasıyla gerçekleşmektedir. Böyle bir 

yaratma ise Allah’ın zatı gereği âlim oluşunun ve kendisine hiçbir şeyin gizli 

kalmayacağının delilini teşkil etmektedir.341 

 
Üçüncü delilde Maturidi, cisimlerin sahip oldukları birleşme, ayrılma, hareket ve sukün 

gibi arazlar üzerinde durmaktadır. Cisimler cansız varlıklar olup birleşme, ayrılma, 

hareket ve sükûn bakımından kendileri ile ilgili herhangi bir şeyi bilmeleri ve meydana 

getirmeleri mümkün değildir. Dolayısıyla onların sahip oldukları bu özellikler kendileri 

dışında onları her yönüyle bilen bir varlık sayesinde mevcut olmuştur.342       

 
Dördüncü delilde Maturidi, varlıkların ihtiyaç ve beklentilerine yoğunlaşmaktadır. Ona 

göre kâinatta bulunan her varlık, bir takım ihtiyaç ve beklentileri olan, bunları kendi 

kendine karşılaması mümkün olmayan varlıklardır. Var olmaları ve varlıklarını devam 

ettirmeleri noktasında her biri diğerine muhtaç kılınmıştır. Ayrıca onlar başkasının 

ihtiyacının giderilmesi ve mevcudiyetinin sağlaması açısından herhangi bir tasarruf ve 

yönetim gücüne de sahip değillerdir. Bu demektir ki, her bir varlığın onların her türlü 

özelliklerini, ihtiyaçlarını ve bu ihtiyaçların giderilme yollarını bilen ilim sahibi bir 

yöneticisi vardır. İşte bu ilim doğrultusunda her şeyi yerli yerinde ve düzenli olarak 

yaratmıştır.343  

 

                                                        
340 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 61. 
341 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 61.   
342 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 61. 
343 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 61-62.  



 75 

Nesefî ve İbn Hümam’da (ö: 861/1456) Allah’ın ilim sahibi oluşunu ispat noktasında 

kâinatta meydana gelen nesne ve olaylar, insan ve hayvan türünün sahip olduğu özellik 

ve kabiliyetler, göklerde, yerde ve bu ikisi arasında bulunan düzen, intizam ve uyuma 

dikkat çekmektedir. Onlara göre göklerde ve yerde müşahede ettiğimiz her türlü nesne 

ve olayın yaratılışındaki tertip, uyum ve sağlamlık, insan, hayvan ve bitkilere verilen bir 

takım kabiliyet ve özellikler Allah’ın ilim sahibi olduğunun en güçlü delillerindendir. 

Kudret olmaksızın eylemin ortaya çıkması nasıl mümkün değilse, ilim olmaksızın 

böylesine muhteşem bir uyum ve nizamın varlığı da imkânsızdır. Mesela güzel bir hat 

yazısı, o yazıyı yazanın o alana dair ilim sahibi olduğunu gösterir. Aksi takdirde bu 

alana dair bilgisi olmayan herhangi birinden böylesine bir yazının ortaya çıkmasını 

beklemek mümkün değildir. Hat yazısına nispetle tarif edilemeyecek mükemmelliğe 

sahip olan bu kâinatın Yaratıcısının ilim sıfatı ile muttasıf bulunması zorunludur.344       

 
İbn Hümam’a göre,  varlığa da yokluğa da imkân dâhilinde bulunan iki durumdan birini 

tercih etme kabiliyetinin varlığında söz edebilmek için öncesinde ilmin bulunması 

zorunludur. Çünkü tercih ancak ilimle birlikte gerçekleşen bir durumdur. Bir şeyin 

yokluktan varlık sahasına çıkması noktasındaki yöneliş, öncesinde o durum hakkında 

bir ilme sahip olunduğunun göstergesidir.  Allah kâinatta var olan tüm nesne ve 

olayların fâil-i muhtarı olduğuna göre O’nun ilim sahibi olması zaruridir.345 

 
Sadece aklî değil naklî deliller de Allah’ın ilim sıfatı ile muttasıf bulunduğunu 

göstermektedir. Kur’an, Allah’ın ilim sahibi olduğunu, Allah’ın her şeyi, hatta her bir 

varlığı ve onların gizli-açık bütün durumlarını bildiğini açık bir dille ifade etmektedir. 

Allah’ın ilmi ile ilgili ayetler birinci bölümde değerlendirildiğinden burada özellikle 

Yunus 10/61346 ve Mülk 67/14347 ayetleri üzerinde durulacaktır.  

 
Yunus 10/61 ayetinde Allah’ın sadece cansız varlıkları değil, insan eylemleri de dâhil 

her şeyi bildiği açıklanmaktadır. Nitekim Hz. Peygamber’e hitaben “sen hangi işte 

bulunursan bulun” sözüyle bir insana ait her türlü fiili bildiğini belirtirken “ona dair 

Kur’an’dan ne okursan oku” sözüyle de bir harfin okunması gibi en küçük eylemlerden 
                                                        
344 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 246-247, 257-258; İbn Hümam, Müsayere, s. 58-59.  
345 İbn Hümam, Müsayere, s. 60. 
346 “(Ey Muhammed!) Sen hangi işte bulunursan bulun, ona dair Kur’an’dan ne okursan oku ve (ey 
insanlar, sizler de) hangi şeyi yaparsanız yapın, siz ona daldığınızda biz sizi mutlaka görürüz. Ne yerde, 
ne gökte, zerre ağırlığınca (hatta) bu zerreden daha küçük veya daha büyük olsun, hiçbir şey Rabbinden 
uzak (ve gizli) olmaz; hepsi muhakkak apaçık bir kitapta (Levh-i Mahfuz’da) yazılıdır.”  
347 “Yaratan bilmez mi? O, en gizli şeyleri bilir, (her şeyden) hakkıyla haberdardır.” 



 76 

birinin dahi Allah tarafından bilindiği vurgulanmaktadır.348 Ayrıca sadece bireysel değil 

toplumsal eylemlerin yanısıra henüz aksiyon haline dönüşmemiş gizli ve aşikâr tüm 

niyetlerin de Allah tarafından bilindiği pek çok ayette349  belirtilmektedir.  

 
Mülk 67/14’de ise “Yaratan bilmez mi hiç” sözü ile iki noktaya vurgu yapılmaktadır. 

Bunlardan birincisinde Allah’ın nesne ve olayların yaratıcısı olduğu dile getirilmektedir. 

İkincisinde ise yaratma fiilinin ön şartı olarak ilim takdim edilmiştir. Şayet bilgi 

olmaksızın yaratma mümkün olsaydı, ilmi gerektirmeyen bir şeyle ilmi ispat etmek de 

caiz olurdu ki bu muhaldir.350 Ayrıca Allah, eşyayı yaratmadan önce onun hakkında 

herhangi bir bilgiye sahip olmasaydı,  bu ve benzeri ayetlerle kendi ilmine delil 

getirmezdi. Nitekim ayette eylemin yaratılmadan önce Allah tarafından bilindiği ön 

plana çıkarılarak, ister küllî ister cüz’i olsun ilminin her şeyi kapsadığı belirtilmiştir.351    

 
Bu delillerdeki genel tema, bir eylemi gerçekleştirmenin ilk şartının o eylemi yapacak 

olanda eyleme ait bir bilginin bulunmasının zorunlu olduğudur. Kâinatta meydana gelen 

her türlü nesne, olay ve eylemin belirli bir amaç doğrultusunda ve o amaca uygun bir 

şekilde yaratılması, ahenkli ve düzenli bir şekilde sürüp gitmesi Allah’ın fiili olduğuna 

göre bu durum eylemin bilgiye dayandığını, dolayısıyla Allah’ın ilim sahibi olduğunu 

açık bir şekilde göstermektedir.  Çünkü ilim sahibi olmayan bir varlıktan böylesine 

muhkem, uyumlu, sistemli, planlı ve düzgün eylemlerin ortaya çıkması mümkün 

değildir.  Maturidi’nin Allah’ın ilim sahibi olduğunu kabul etmesi ve bunu aklî ve naklî 

delillerle desteklemesi, ilmi itikad olarak tanımlayan ve bizzat Allah’ın zatı olduğunu 

ileri süren Mutezile’ye bir reddiye özelliği taşımaktadır.352  

 

                                                        
348 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 488.  
349 “Onlar bilmiyorlar mı ki, Allah onların gizli tuttuklarını da bilir, açığa vurduklarını da.” Bakara 2/77; 
Ayırca bkz: Maide 5/99; Lokman 31/34. Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 66; c. 2, s, 84; c. 4, s. 79-81.  
350 Maturidi, Te’vilat, c. 5, s. 194-195; Nesefî, Tabsıra, c. , s. 259. 
351 İbn Hümam, Müsayere, s. 60.  
352 Mutezile’nin ilme bu şekilde bir yaklaşım sergilemesi Allah’ın zatı üzerine zâid bir ilim sıfatını kabul 
etmedikleri içindir. Onlar, Allah’ın ilminin kadîm olduğunu, eşyanın değişmesiyle değişmeyeceğini, her 
şeyi kuşattığını kabul etmekle birlikte Allah’ın bilmesinin zatından dolayı olduğunu dile getirmektedirler. 
Mutezile’ye göre Allah’ın ilmi ilimle muttasıf olan zatıdır. Nitekim Ebu Huzeyl el-Allaf “Allah herhangi 
bir ilimle âlimdir ve O’nun ilmi zatıdır” diyerek Allah’ın ilmi hakkındaki bakış açılarını ortaya 
koymuştur. Allah’ın zatından başka ilim sıfatı gibi bir durumun varlığını kabul etmek kadimlerin 
çokluğunu gerektireceğinden tevhid ilkesine aykırıdır.  Ancak Maturidi hem aklî hem de naklî delillerle 
Allah’ın ilim sıfatı ile muttasıf bulunduğunu ispat ederek Mutezile’nin bu bakış açısını kabul etmediğini 
belirtmiştir. Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 9-12; Şehristânî, Nihayetu’l-İkdam, s. 199, 221; Hayyat Ebu’l-
Huseyin Abdurrahim b. Muhammed, el-İntisar ve’r-Redd ala İbn Ravendi el-Mülhid, tahkik: Albert N., 
Matbaatu’l-Katolikiyye, Beyrut 1957, s. 81-83.    



 77 

İlim meselesinde Maturidi’nin üzerinde durduğu ikinci husus, ilahi bilginin nasıllığı ile 

ilgilidir. Maturidi, Allah’ın ilminin mahiyetini ilmi, kadîm ilim ve hâdis ilim353 olarak 

ikiye ayırmak, kadîm ilmi Allah, hâdis ilmi de diğer akıl ve irade sahibi varlıklar ile 

ilişkilendirmek suretiyle ortaya koymaktadır.354 Burada kâdim bilgiden maksat, 

herhangi bir zamana veya mekâna tâbi olmayan, kendisine bir başlangıç tayin 

edilemeyen bir bilgi olduğudur.355 Allah bu bilgi ile ezelde muttasıftır ve bu mutlak bir 

bilgidir. İşte Allah bu kadîm bilgi ile kâinatta meydana gelmiş, gelmekte olan ve 

gelecek olan her şeyi bütün ayrıntıları ile bilmektedir.356 Çünkü Allah’ın ilmi 

insanlardaki gibi tecrübe yolu ile kazanılmış bir bilgi olmadığından, onun herhangi bir 

zaman veya mekâna, sebebe bağlı kalması tasavvur edilemez. O, geçmiş, şu an ve 

gelecekteki her şeyi değişmeyen ve değişmeyecek olan bilgisi ile bilmektedir. Nitekim 

peygamberler357, müminlerin ve kâfirlerin ahiret hayatında karşılacakları durumlar358, 

gelecekte vuku bulacak bir takım hadiseler359 hakkındaki ayetlere dayanan haberler, 

Allah’ın geleceğe dair bilgi sahibi oluşunun delillerindendir. Allah Teâlâ bu olayları 

haber verdiğine göre ya bunları bilmektedir ya da onlar hakkında herhangi bir bilgisi 

yoktur. O’nun bilgisi olmadığı kabul edildiğinde verilen haberlerin doğru olmama 

ihtimali ortaya çıkacak, dolayısıyla işitenler bu haberlere güvenmeyecektir. Böyle bir 

yaklaşım ise O’na eksiklik, cehalet, acziyet gibi noksan sıfatlar atfetmek, yalan isnad 

etmektir ki bu küfrü gerektiren bir durumdur. Allah gelecekte dâhil her şeyi bildiğini 

haber verdiğine göre O’nun ilminin zaman ve mekânla sınırlanması muhal olmaktadır. 

Allah her şeyi bildiğine, O’nun ilmi her zaman ve mekâna hâkim olduğuna göre insan 

fiileri de bu ilmin alanına girmekte midir?        

 
Allah’ın ilminin kapsamını ifade eden her şeyin içerisine insanın fiilleri de dâhildir. 

Şayet bu fiilleri Allah’ın ilmi dışında tutacak olursak, O’nun bunları bilmediğini kabul 

etmemiz, dolayısıyla ulûhiyete bir noksanlık atfetmemiz gerekecektir. Ulûhiyet ise biraz 

                                                        
353 Hâdis bilgi, kadîm bilginin aksine zaman, mekân ve sebeplere bağlıdır. Tecrübelerle kazanılmış bir 
bilgidir. Kendisinde değişme söz konusudur ve bilginin hâsıl olmasından önce konu hakkında 
bilgisizlik/cehalet söz konusudur. Aynı zamanda hâdis bilgi, zaman açısından taalluk ettiği 
malum/bilinenden sonradır. Bkz: Sabunî, el-Bidaye, s. 16.   
354 Maturidi, Te’vilat, c, 2, s. 134; c. 3, s. 108; c. 4, s. 398; c. 5, s. 490; İbn Hümam, Müsayere, s. 65; 
Sabunî, el-Bidaye, s. 16.  
355 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 433.  
356 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 215,  s. 221, c. 2, s. 93; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 259; İbn Hümam, Müsayere, 
s. 60; Pezdevi, Usuli’d-Din, s. 60.  
357 Saff 61/6 
358 Nur 24/55; En’am 6/28; Secde 32/13 
359 Fetih 48/27 



 78 

öncede ifade ettiğimiz gibi her türlü kemal sıfatlarla muttasıf kılınmayı, cehalet vb. 

noksanlıktan münezzeh olmayı zorunlu kılan bir durumdur.360 İnsan eylemleri de 

Allah’ın ilminin kapsamına girdiğine göre, insan eylemlerini merkezine alarak önemli 

bir tartışma konusu haline gelen ilim ve kaza-kader münasebeti nasıl 

temellendirilecektir. 

     

2.1.2. İlim-Kaza/Kader İlişkisi 

 
Allah’ın insanın eylemleri de dâhil kâinatta meydana gelen her türlü hadiseyi meydana 

gelmeden önce bilmesini ifade eden ilim kavramının kaza-kaderle bağlantısı 

noktasındaki en önemli tartışma, Allah’ın ezelî bilgisinin insan eylemleri üzerinde 

zorlayıcı bir etkiye sahip olup olmadığı hususundadır. Maturidi bu tartışmaya Allah’ın 

ilim sahibi oluşu ve ilminin mahiyetinin nasıllığını açıklayarak katılmıştır. 

 
Maturidi, Allah’ın ezelî ve mutlak manada ilim sahibi olduğunu ve bu ilmin O’nu zatı 

ile kâim bulunduğunu belirtmiştir. Çünkü O’nun zatının sonradan meydana gelen 

şeylere mahal olması imkânsız bir durum olduğundan zatı gibi ilmi de ezelîdir. Cehalet 

noksanlık, bilmek ise yetkinlik olduğuna göre Allah’a herhangi bir noksanlık 

atfetmemek için O’nun insan eylemleri de dâhil vacib, mümkün ve muhal olan her şeyi 

bilen bir varlık olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Allah yok olanı yokluk halinde 

yok olarak bilirken, onun yokluktan varlık sahasına nasıl çıkacağını da bilendir. 

Mümkünü de mümkün olarak bilirken yokluk halinde kalacağını ya da varlık 

kazanacağını da bilmektedir. Varlığa gelince onun da varlık haline ve hangi surette yok 

olacağına dair bilgiye sahiptir.361 Ebu Hanife bu duruma şu ifadeleri ile dikkat 

çekmektedir: Allah madumu/yok olan şeyleri, yoklukları halinde yok olarak bildiği gibi, 

onları yarattığında nasıl varlık kazanacaklarını da bilmektedir. Zira Allah, varlık 

kazanmış her şeyi varlıkları halinde var olarak bildiği gibi, nasıl yok olacaklarını da 

bilmektedir. Allah ayakta duran bir kimseyi o hali ile ayakta duruyor olarak bildiği gibi, 

oturduğunda da içinde bulunduğu durum üzere oturuyor olarak bilmektedir. Varlık 

âleminde meydana gelen bu değişmeler Allah’ın ilminde herhangi bir değişmeyi 

gerektirmediği gibi bunlardan dolayı artma ya da eksilme de söz konusu değildir.362   
                                                        
360 İbn Hümam, Müsayere, s. 61. 
361 İbn Hümam, Müsayere, s. 60.  
362 Ebu Hanife, el-Fıkhu’l-Ekber ( İmam-ı Azam’ın Beş Eseri İçinde), çev: Mustafa Öz, Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., İstanbul 1992, s. 72.  



 79 

Bu olaylar hakkında Allah’ın zat ve sıfatlarında herhangi bir değişmenin olması da 

kabul edilemez. Çünkü değişme, sonradan olan varlıklar için söz konusudur. Allah’ın 

zat ve sıfatlarında bir değişme söz konusu olmayacağına göre mahlûkatın değişmesi 

O’nun ilminde de bir değişmenin olmasını gerektirmez. Şayet böyle bir durumun 

valığını kabul edecek olursak ilminin değişmesiyle birlikte zatının değişmesini de kabul 

etmemiz gerekecektir ki bu muhaldir. Bu demektir ki Allah’ın ilmi olmuş, olan ve 

olacak olan her şeyi kapsayan sonsuz ve değişmeyen bir ilimdir.363  

 
Her şey ifadesinin, insanın eylemlerinin de bu ezelî ilim kapsamına girdiğine işaret 

ettiğini daha önce belirtmiştik. Allah’ın insanın eylemleri ile ilgili ön bilgisi bilkuvve 

bir nitelik taşımaktadır ve gaybîdir. Çünkü Allah bunları ezelde gerçekleşmiş bir surette 

değil, gerçekleşecek diye bilmektedir. Eylemin varlık kazanması ile birlikte de mevcut 

olarak bilmektedir. Allah’ın bilgisinin malûma ezeldeki taalluku ile onun meydana 

gelmesinden sonraki aidiyeti arasında fark bulunmaktadır. Çünkü herhangi bir nesne 

veya olayın varlık kazanmadan önceki hali hakkındaki bilgi ile varlık kazandıktan 

sonraki durumuyla ilgili bilgi birbirinden farklıdır. Nitekim ilahi bilginin ezelde bilinene 

taalluku bilkuvve bir nitelik taşırken bilinenin varlık kazanmasından sonra bilkuvveden 

bilfiil durumuna geçmiş demektir.  

 
Allah’ın insanın eylemleri hakkındaki bu ezelî bilgisi onu herhangi bir davranışı 

yapmaya zorlayan bir bilgi değildir. Zira bilginin yaratma manasına gelmediği herkes 

tarafından bilinen bir husustur. Eylemi yapmaya karar verme noktasında bir irade ve o 

eylemi gerçekleştirecek kudret olmadan salt bilginin bir şeyi yapmayı gerektirmediği 

aşikârdır. Mesela, resim sanatını bilmek, resmin varlığını gerektiren bir durum değildir. 

Var olan bu bilginin eyleme dönüşmesi için gerekli malzemelerin bulunması, resim 

yapmayı irade etme, güç kullanarak bilgiyi aksiyona dönüşmesi gerekmektedir. Bu 

demektir ki bilgi, tek başına fiili gerektiren değil onu mümkün kılan bir özelliktir. 

Eylemin yokluktan varlık sahasına çıkabilmesi için irade ve kudret sıfatlarının da ona 

taalluku lazımdır. Bu duruma göre bir eylemin ortaya çıkmasında asıl belirleyici 

faktörün ilim olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü ilim-irade ve kudret birlikteliğinde irade 

ilme, kudret de iradeye bağlıdır. İlme öncelik vermeyecek olursak kâinatta bulunan her 

şeyin, uyumun, düzen ve intizamın yaratılmışlığının nasıllığı sorusuna cevap vermek 

imkânsız hale gelecektir. Nitekim Nesefî de Allah’ın kâinatta meydana gelen nesne ve 
                                                        
363 İbn Hümam, Müsayere, s. 60.  



 80 

olaylar hakkında ezelî bilgisinin olmadığını ifade etmenin kâinatın bir bilgi 

doğrultusunda yaratıldığı anlayışına zarar verdiğini belirtmiştir.364    

 
Maturidi ekolünün Allah’ın ilmi hakkındaki bu görüşleri, Cehm b. Saffan (128/746), 

Hişam b. Hakem (190/805) ve Mutezili olan Hişam b. Amr el-Fuvati’ye de cevap 

niteliğindedir. Nitekim onların yaklaşımı365 Allah’ın bilgisine bir başlangıç belirleme, 

acziyet atfetme, bilgisinde bir değişme ve artmanın imkân dâhilinde olması sonucuna 

götürmektedir. Maturidiler yukarıdaki görüşleriyle Allah’ın ilminde zaman ve mekân 

bakımından herhangi bir sınırlamanın bulunmadığını, Allah’ın her şeyi tek bir bilgi ile 

bildiğini, O’nun ilminin insanların irade ve kudretlerini yok etmediğini ortaya 

koymuştur.  

 
Sonuç olarak Allah’ın ilminin kaza ve kader ile ilişkisi, insanın eylemlerini bilmek 

noktasındadır. Nitekim Maturidi, kaderin manasını meydana gelecek her türlü olayı 

Allah’’ın bilmesi olarak tanımlamak suretiyle Allah’ın ilminin kader olduğunu dile 

getirmiş, bir anlamda her ikisini aynîleştirmiştir. Burada kader, insanı herhangi bir 

davranışı yapmaya zorlayıcı, hürriyeti kısıtlayıcı bir etken olmamakta, eylemini hür bir 

irade ile özgürce yerine getirme noktasında insana imkân tanımaktadır. Kur’an ayetleri 

de Allah’ın ilmini mahlûkatın yaratılmasını zorunlu kılan aktif bir sıfat olarak 

sunmamakta, varlığın her türlü halleri ile bilindiğine dair bir delil olarak takdim 

etmektedir. Bunun içindir ki Maturidi, İlahi bilgiyi bilineni zorunlu olarak gerektiren bir 

sıfat olarak değil, mümkün kılan bir bilme olarak algılamaktadır.      

 

 
                                                        
364 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 257-258.  
365 Cehm, Fuvati, Rafizîlerin önde gelen âlimlerinden Hişam b. Hakem ve aynı düşünceye sahip olanlar 
Allah’ın sadece var olanları bilen bir varlık olduğunu, gelecekte hâsıl olacak nesne ve olayları hâsıl 
olmadan önce bilmesinin imkânsız olduğunu iddia etmektedir. Bu görüşlerini desteklemek için Bakara 
2/143, Kehf 18/12; Ta-ha 20/43-44, Muhammed 47/30-31, Mülk 67/1-2 ayetlerini delil getirerek Allah’ın 
bir şeyi bilebilmesinin ön şartı olarak onun yokluktan varlık sahasına çıkışını göstermişlerdir. Onlara göre 
Allah’ın madumu bilmesi söz konusu değildir. İnsan fiilleri de bu kategoride düşünüldüğünde Allah’ın 
insanların gelecekte ne yapacaklarını, tercihlerini hangi yönde kullanacaklarını bilmesi mümkün değildir. 
Bunun mümkün olduğunu düşündüğümüzde insanların eylemlerinde mecbur olduklarını da kabul 
etmemiz gerekecektir. Çünkü insanların ilahi ilmin aksine tercihler yapmaları muhaldir. Yine onlara göre 
Allah’ın cüz’iyyat hakkındaki bilgisi hâdistir ve bilinenin değişmesiyle Allah’ın ilmi de değişir. Bir şeyin 
varlığı son bulduğunda da Allah’ın o şey hakkındaki bilgisi de son bulur. Bu demektir ki nesne ve olaylar 
hem var olmadan önce hem de yok olduktan sonra bilinemezler. Allah’ın hâdis olan, nesne ve olayların 
değişmesiyle değişen ilmi ne herhangi bir mahalde ne de Allah’ın zatı ile kâimdir. Tüm bu açıklamalar 
ortaya koymaktadır ki, onlara göre Allah’ın ilmi, hâdis olan, sürekli değişen ve herhangi bir mahalde 
kâim olmayan bir sıfattır. Eş’ari, Makalât, c. 2, s. 164; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 256; Şehristânî, 
Nihayetu’l-İkdam, s. 215. 



 81 

2.2. İRADE  

 
Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd isimli eserinde irade kavramına geniş bir yer ayırmakta, onun 

meşiet ile aynı manaya geldiğini belirtmektedir.366 O, iradenin manalarını açıklamakla 

kalmayıp bunlardan hangilerinin Allah hakkında ne şekilde kullanılabileceğini de ifade 

etmiştir. Ayrıca ilahi iradenin varlığını akli ve nakli delillerle ispat etmekte, irade ile fiil 

arasındaki ilişkiyi ve ilahi irade karşısında insan iradesinin yeri ve rolünü de ortaya 

koymaktadır. Biz de onun bu yaklaşımı doğrultusunda meseleyi ele almayı uygun 

görmekteyiz.     

 
Maturidi’ye göre irade genel olarak dört temel manayı içermektedir. Bunlardan ilki, bir 

işin, bir şeyin olmasını dilemek, istemek, temenni etmek ve arzulamaktır. İkincisi, 

birilerinin bir şeyi yerine getirmesini emretmek ya da birilerini bir şey yapmaya davet 

etmektir. Üçüncüsü, rıza göstermek, benimsemek, razı olmak demektir. Sonuncusu da 

eylemi gerçekleştirenin unutma, gaflet, yenilgi ve baskı altında tutulmadığını beyan 

etmektir. Çünkü bir varlığın eylemin gerçek sahibi olduğu, eylemini herhangi bir baskı 

ve zorlama altında gerçekleştirmediği ancak bu şekilde ortaya konabilir.367 

 
Bu tanımlardan bir şeye duyulan arzu ve isteği ifade eden temenni anlamındaki iradenin 

herhangi bir şekilde Allah hakkında kullanılması mümkün değildir. Bu sadece insanlar 

için söz konusudur. Emir manasındaki iradeye gelince iki durum söz konusudur. 

Bunlardan ilki, failine fayda sağlayan, onu övgü ve mükâfata mazhar kılan haldir. Bu 

anlamın Allah’a izafe edilmesinde hiçbir sakınca yoktur. İkincisi ise failine zarar veren, 

onu yergiye ve cezaya maruz bırakan durumdur. Böyle bir tanımlamanın her bakımdan 

Allah’tan nefyedilmesi gerekir. Rıza göstermek ve benimsemek anlamındaki irade de 

emretmek gibi iki farklı açıdan ele alınmalıdır. Failin her türlü hal ve hareketleri 

Allah’ın rıza gösterdiği, benimsediği bir yapıda değildir. Bu yüzdendir ki faile dünya 

hayatında zarar veren, ahiret hayatında da cehenneme sürükleyen tavır ve davranışlara 

Allah’ın razı olması muhaldir. Dördüncü sırada yer alan, bir fiili gerçekleştirirken baskı 

ve zorlama altında bulunmamayı ifade eden irade ise her bakımdan Allah’a izafe 

                                                        
366 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 297; Te’vilat, c. 2, s. 6; Kerramiye fırkası hariç mütekellimlerin tamamı 
meşiet ile iradenin aynı manaya geldiğini belirtmektedir. Kerramiyeye göre ise meşiet Allah’ın ezelî bir 
sıfatıdır ve o, Allah’ın nesnelerin varlık sahasına çıkmasını dilemesini içermektedir. İradeye gelince o, 
meşietten başkadır ve Allah’ın kadim olan zatında hâdis bir sıfattır. Allah’ın irade edilecek şeyler 
adedince iradesi de bulunmaktadır.  Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 610-611; 
367 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 294;  Te’vilat, c. 2, s. 173, 336, 371. 



 82 

edilmek zorundadır. Şayet böyle kabul edilmeyecek olursa, her şeyin yaratıcısı olan 

Allah’ın bazı eylemlerini baskı ve zorlama altında yapmış olduğunu benimsememiz 

gerekecektir. Bu ise ulûhiyet ile bağdaşmayan bir yapı arz etmektedir. Bu manadaki 

irade ile Allah’ı vasıflandırmamız, O’nun yarattıkları hususunda baskı ve cebir altında 

bulunmadığını beyan ettiğimiz anlamına gelmektedir.368  

 
Nesefî’ye göre irade biri talep diğeri de meyil olmak üzere iki manayı içermektedir. 

Talep ile meyil irade adı altında birlikte ve eş zamanlı olarak bulunmakta ve biri 

diğerinin varlığını gerektirmektedir. Talebin varlığından söz etmek ancak meyil ile 

mümkündür.369 Nesefî’nin irade ile ilgili bu tanımlamasından iradeyi beşeri düzeyde 

açıkladığı görülmektedir. İnsanın hür bir şekilde eylemde bulunmasının ve iki fiil 

arasında yapmak ya da yapmamak şıklarından birini tercih etmesinin temelinde o fiile 

karşı arzu ve istek neticesinde bir talebin hâsıl olması gerekmektedir. İbn Hümam, 

iradenin tanımı hakkında herhangi bir bilgiye yer vermezken, Sabunî ise genel bir bakış 

açısı sergileyerek iradeyi, yapılacak şeylerin o şekle değil bu şekle, o vakte değil bu 

vakte tahsisini gerektiren bir sıfat olarak tanımlamıştır.370  

 
Maturidi okuluna mensup âlimlerin irade kavramı ile ilgili analizleri onu hem İlahi hem 

de beşeri düzeyde ele aldıklarını göstermektedir. Onlara göre irade hem Allah hem de 

insandan her türlü zorlama ve baskıyı ortadan kaldıran, kendisiyle vasıflanana özgür bir 

şekilde tercihte bulunma imkânı veren bir özelliktir. Bu demektir ki, irade sahibi her 

varlık eylemlerini herhangi bir mecburiyet altında gerçekleştirmemekte, hür bir şekilde 

yerine getirmektedir. O halde Allah’ın iradesi ve insanın iradesi nasıl 

temellendirilebilir? Bu iradelerin mahiyeti nasıldır? Allah’ın iradesi karşısında insan 

iradesinin fonksiyonu nedir?  Allah-insan ilişkisinde insan tarafından gerçekleştirilen 

eylemler aslında kime aittir ve dolayısıyla bu eylemlerden doğan ahlaki sorumluluk 

kime, nasıl yüklenmelidir? 

 

2.2.1. Allah’ın İradesi 

 
Maturidilere göre Allah irade sahibi bir varlıktır. Bunu hem akıl hem de nakil açık bir 

şekilde ortaya koymaktadır. Akli deliller hususunda Maturidi, özellikle üç noktaya 
                                                        
368 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 294;  Te’vilat, c. 1, s. 404. 
369 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 490. 
370 Sabunî, el-Bidaye, s. 43.  



 83 

dikkat çekmektedir. Birincisi cevher ve arazlarıyla birlikte farklı özelliklere sahip 

bulunan nesnelerin yaratılışıdır. Allah’ın kâinatta meydana gelen nesne ve olayların 

yaratıcısı olduğu, onları yaratmadan önce haklarında ilim sahibi olması gerektiği daha 

önceki bölümlerden aklî ve naklî delillerle sabit olduğuna göre, cevher ve arazları farklı 

özellikleri ile yaratmanın ilimden sonraki ikinci ön şartı, onların iradeye dayandığını 

kabul etmektir.  Çünkü yaratma fiilinden önce hangi varlığın hangi özelliğe sahip 

bulunacağını, varlık sahasına çıkacağı zaman ve mekânını tercih ve tahsis eden bir sıfat 

gerekmektedir ki bu iradedir. Aksi takdirde her şeyi bilen ve konumu nesne ve olayları 

hiçten yaratma derecesinde bulunan bir varlığın, eylemlerini zorlama ve baskı altında 

gerçekleştirdiğini benimsemek gerekecektir ki bu muhaldir.371 

 
İkincisi kâinattaki düzen ve intizamdır. Maturidi’ye göre Allah’ın fiillerinin herhangi bir 

bozukluk, düzensizlik, hikmetsizlik bulunmaksızın düzenli bir şekilde sürüp gitmesi, 

fiile esas teşkil eden şeyin failin iradesi neticesinde meydana geldiğini göstermektedir. 

Nitekim iradenin yokluğu halinde herhangi bir şeyin farklı şekillerde tezahürünü tercih 

etmek ve bu doğrultuda onları meydana getirmek gibi bir durumdan söz etmek imkân 

dâhilinde bulunmamaktadır.372 

 
Üçüncüsü de nesne ve olayların nasıl ortaya çıktığını araştırmaktır. Kâinatta meydana 

gelen her türlü hâdise insanın kendi eylemlerinden de tecrübe ettiği üzere öncesinde ilim 

ve iradeyi gerektirmektedir. İrade, her failin eylemini kendi tercihi doğrultusunda 

gerçekleştiridiğini gösteren bir sıfattır. O halde bu olaylar nasıl meydana gelmektedir? 

sorusuna iki yönden cevap verilebilir. Birincisi, her şeyin Allah’ın ilmi ve iradesi 

doğrultusunda meydana geldiğini ifade etmektir. Bu sözünü ettiğimiz şeyin ta 

kendisidir. İkincisi ise Allah’ın ilmi ve iradesi dışında bir takım şeylerin meydana 

geldiğini belirtmektir. Herhangi bir fiilin Allah’ın irade buyurmadığı bir şekilde vücut 

bulduğunu düşündüğümüz takdirde O’na cebir, acziyet ve zayıflık gibi noksan sıfatlar 

atfetmemiz gerekecektir. Çünkü başkasının saltanat ve hükümranlığı altında tasvip 

etmediği ve istemediği bir şeyi yapmak onun güçsüzlüğü ve yenilgisinin göstergesidir. 

Bunlarla vasıflanan birinin ise ilah olması imkânsızdır. Bu demektir ki nesne ve olaylar 

her şeyin Yaratıcısı olan Allah’ın dilemesiyle meydana gelmektedir.373  
                                                        
371 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 45; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 490; İbn Hümam, Müsayere, s. 63-64.   
372 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 45. 
373 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 291, 293; Te’vilat, c. 2, s. 173; c. 5, s. 428; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 493-
494.  



 84 

Maturidiler aynı zamanda naklî delillerle de Allah’ın irade sahibi olduğunu ispat 

etmişlerdir.374 Allah’ın iradesini beyan eden nakli deliller ile ilgili açıklama birinci 

bölümde yer aldığından burada özellikle Allah’ın iradesinin nasıllığı üzerinde 

durulacaktır. 

 
Maturidi, Cebriye375 ve Mutezile’nin aksine376 Allah’ın zatı ile kâim olan ezelî ve kadîm 

bir ilahi irade anlayışına sahiptir. İradenin Allah’ın zatından ayrı olarak düşünülmesi 

mümkün değildir. Böyle olduğunu düşünmek, kâinatın cebrî olarak yaratıldığını kabul 

etmek anlamına gelecektir. Çünkü iradenin olmadığı yerde cebir, ihtiyarın olmadığı 

yerde zorlama yer almaktadır. Allah hakkında baskı ve zorlama düşünülemeyeceğine 

göre irade, Allah’ın zatı ile kâim kadîm bir sıfat olmaktadır.377  

 
Allah’ın iradesi mutlaktır. O’nun dilediği olur, dilemediğinin ise gerçekleşmesi mümkün 

değildir. Nitekim Allah Teâlâ İnsan 76/30 ayetinde378 insanın dilemesinin Allah’ın 

dilemesine bağlı olduğunu açık bir şekilde ifade etmiştir. Bu demektir ki Allah’ın 

dilemesi halinde insanın istememesi, Allah’ın dilememesi halinde de insanın istemesi 

diye bir şey söz konusu değildir. Allah’ın iradesinin mutlak olmadığını kabul 

ettiğimizde bir şeyi irade buyurmasına rağmen onun gerçekleşmeme ihtimalinin 

bulunmasını, irade etmemesine rağmen de gerçekleşme olasılığının varlığını kabul 

                                                        
374 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 287; Te’vilat, c. 1, s. 336, 519; c. 2, s. 173, 371; c. 4, s. 106, 197, 343; c. 
5, s. 428. 
375Cebriye mezhebi iradenin varlığını kabul etmekle birlikte onu sadece Allah’ın iradesi ve dilemesi 
olarak tanımlamaktadır. Onlara göre Allah mutlak irade sahibidir ve insanın irade sahibi olması söz 
konusu değildir. Kâinattaki tüm olaylar Allah’ın irade ve kudretiyle meydana gelmektedir. Allah’tan 
başka hiçbir varlığın gerçek manada iradesi yoktur. Her şey Allah’ın ilahi iradesi ve ol demesiyle varlık 
kazanmaktadır. Bu yüzdendir ki insan, Allah tarafından belirlenen kader doğrultusunda hareket etmek 
mecburiyetindedir. Neşşar, İslam’da Felsefi Düşünce, c. 2, s. 106-107.   
376 Mutezile’nin tamamı Allah’ın irade sıfatı ile muttasıf bulunuşu ve mürid oluşu hususunda ittifak 
halindedir. Onlara göre bu vasıflanış hakiki anlamda değil mecazi anlamdadır. Allah’ın dilemesi kendi 
fiiline yönelik olduğunda zorunlu olmadan yaratması, başkasının fiiline yönelik olduğunda onu emretmesi 
demektir. Allah’ın iradesi bir mahalde olmaksızın hâdistir ve fiilî bir sıfattır. İrade, irade edilen şeylerin 
değişmesiyle değişir, artması ile de artar. Bişr b. El-Mutemir’e göre irade sıfatının iki yönü vardır. O bir 
yönüyle zatî bir sıfattır. Diğer yönüyle de her türlü mahlûkata tallauk eden fiili bir sıfattır. Nazzam ve 
Ka’bi ise iradenin fiil, emir ve hikmet açısından üç fonksiyonlu bir yapıya sahip olduğunu ifade 
etmişlerdir. Onlara göre Allah’ın iradesi zatına talluk ederse fiili, insana taalluk ederse emri, kaianata 
taalluk ederse hikmetidir. Allaf’a göre, Allah’ın iradesi herhangi bir mahalde bulunmaksızın hâdistir. 
Çünkü irade, müşahede ettiğimiz âleme kıyasen bir mahale muhtaçtır. Onun bu yeri kalptir. Allah cisim 
olmaktan münezzeh olduğuna göre iradesi de bir mahalle muhtaç değildir. Sonuç olarak Mutezile’ye göre 
Allah’ın iradesi fiilî sıfatlar arasında yer almaktadır, hâdistir, herhangi bir mahalde kâim değildir, 
değişmeye ve çoğalmaya da müsait bir yapıdadır. Eş’âri, Makalat, c. 1, s. 224, 245; Maturidi, Kitâbu’t-
Tevhîd, s. 293-294; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 493; Şehristânî, el-Milel, c. 1, s. 82, 97.   
377 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 286-288, 291; Sabunî, el-Bidaye, s 71.  
378 “Allah’ın dilemesi olmadıkça siz dileyemezsiniz. Şüphesiz Allah hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmet 
sahibidir.” İnsan 76/30; Ayrıca bkz: Tekvir 81/27-29. 



 85 

etmemiz gerekecektir. Her iki durumda ulûhiyet ile bağdaşmayan bir durumdur.379 

Maturidi’nin mutlak irade anlayışı nesne ve olayların varlık ya da yokluk kazanmasının 

Allah’ın dilemesine bağlı olduğunu ortaya koymak bakımından oldukça önemlidir.  

 
Alah’ın iradesi olmuş, olan ve olacak olan her şeyi kapsamaktadır. Allah, irade edilmesi 

imkân dâhilinde bulunan her şeyi dileyendir. Mümkün olan her şey ifadesinin içerisine 

insan eylemleri de girdiğine göre Allah, onları da dileyendir.380  

 
Allah’ın iradesi ilmine göre taalluk etmektedir. İlmin ise bilinenin varlık kazanması 

noktasında nötr bir etkisi bulunmaktadır. Dolayısıyla Allah’ın bilgisi yaratıcı bir unsur 

olmaktan ziyade imkânlar âleminin bildiricisi olma özelliği taşımaktadır. İrade ise 

imkânlar âleminin zeminini oluşturan bu bilgiye dayalı olarak değişme kabul etmeyen 

yapısıyla nesne veya olayın varlık ya da yokluğunu tercih ve tahsis eden, İlahi seçmenin 

kendisiyle gerçekleştiği bir sıfat olma özelliğindedir. Dolayısıyla Allah, var olacağını 

bildiği her şeyin varlığını, yok olacağını bildiği her şeyin de yokluğunu irade edendir. 

Hidayet ve dalâlet381, iman ve inkâr382 gibi bir kimse veya toplumun geleceği383 

hakkındaki Allah’ın iradesi de aynı kategoride değerlendirilmelidir. Allah’ın bir 

kimsenin/toplumun hidayetini veya dalâletini, imanını ya da inkârını, refahını yahut 

helakını dilemesi onlardan o fiilin sadır olacağını bildiği içindir.384   

 
Burada tartışılan konulardan biri de kötülüğün Allah’ın iradesi kapsamına girip 

girmediği üzerindedir. Maturidi’ye göre kötülük de ilahi iradenin alanına girmektedir.385 

Nitekim nesne ve olaylar Allah’ın yaratması ile varlık kazandığına, irade de yaratmanın 
                                                        
379 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 295; Te’vilat, c. 4, s. 106, 197, 524.  
380 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 554; c. 4, s. 216. 
381 “…Allah kimi dilerse onu şaşırtır. Kimi de dilerse onu dosdoğru yol üzere kılar.” En’am 6/39; ayrıca 
bkz: Hud 11/34; Rad 13/27; İbrahim 14/4; Nahl 16/93. 
382 “Allah, her kimi doğruya erdirmek isterse, onun göğsünü İslam’a açar. Kimi de saptırmak isterse, 
onun da göğsünü göğe çıkıyormuşçasına daraltır, sıkar…” En’am 6/125.  
383 “Biz bir memleketi helak etmek istediğimizde, onun refah içinde yaşayan şımarık elebaşlarına (itaati) 
emrederiz de onlar orada kötülük işlerler. Böylece o memleket hakkında hükmümüz gerçekleşir de oranın 
altını üstüne getiririz.” İsra 17/16; Ayrıca bkz: Maide 5/4; Tevbe 9/85; Yunus 10/88.    
384 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 334, 404; c. 2, s. 173, 505; c. 3, s. 361, 610-611; c. 5, s. 353; Maturidi’nin 
ilim-irade ilişkisi hakkındaki bu düşünceleri Mutezile’ye cevap özelliği de taşımaktadır. Mutezile’ye göre 
Allah tüm mahlûkatın hidayetini, imanını, iyiliğini ve kötülüklerden sakınmalarını dilemiştir. Allah’ın 
dalâleti, inkârı ve kötülüğü murad etmesi gibi bir durum söz konusu olamaz. Çünkü Allah’ın kulların 
fiillerini yaratması ve tedbiri diye bir şey söz konusu değildir. Hidayet ve dalâletin, iman ve inkârın,  
iyilik ve kötülüğün yaratıcısı insanın kendisidir. Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 361.      
385 Mutezile mezhebine göre Allah’ın iradesi kötülüklere taalluk etmez. Onlar iradeyi emir ve rıza ile aynı 
manada değerlendirdiklerinden kötülüğü irade edenin kötü olacağını, dolayısıyla ilahi iradenin ancak 
iyiliklere taalluk edebileceğini iddia etmişlerdir. İnsan kendi fiilinin yaratıcısı olduğundan yapmış olduğu 
kötü fiiller de yine kendi ürünü olmaktadır. Kadı Abdu’l-Cebbar, Şerh, s. 431.  



 86 

ön şartlarından olduğuna, kötülüğün de bu âlemdeki varlığı sabit bulunduğuna göre 

bunları da dileyen Allah’tır. Allah’ın iradesi ilmine taalluk etmektedir. Her şey Allah’ın 

ilminde yer aldığı gibi kötülük de O’nun ilminde bulunmaktadır. Allah’ın ilmine aykırı 

bir şekilde varlık hakkında irade buyurması muhaldir. Şerrin ilminde yer aldığı ve haber 

verdiği durum dışında meydana gelmesini dileyecek olsa Allah’ı yalancılık ve 

hikmetsizlik ile vasıflandırmamız gerekecektir. Ayrıca kötülüğü Allah’ın iradesinin 

haricinde tuttuğumuzda En’am 6/102386 ayetindeki ifade de anlamsız bir yapıya 

bürünecektir. Çünkü Allah Teâlâ bu ayette “her şeyin yaratıcısı” olduğunu beyan 

etmiştir. Bunun içerisine her türlü kötülük de dâhildir. O’nun iradesini şerre teşmil 

etmemek bu ayet-i kerime ile bildirdiği haberde aslı olmayan bir beyanda bulunduğu 

anlamına gelecektir ki bu muhaldir. 387 Burada söz konusu olan kötü fiiller, yaratmaya 

dair iradenin kapsamına girmektedir. Bu manadaki irade, iyi-kötü, güzel-çirkin, taat-

masiyet gibi her şeye taalluk eder. Allah her ne kadar kötü fiillerin yaratılmasını irade 

buyursa da onları emretmez ve onlara hiçbir şekilde rıza göstermez. Bunun içindir ki 

emir, rıza ve muhabbete dair iradesi sadece iyi, güzel, faydalı ve taat ile ilgili şeylere 

taalluk etmektedir.388  

 
Sonuç olarak Maturidi’nin irade ile ilgili tanımlamalarından Allah’ın iradesini üç açıdan 

ele aldığını görmekteyiz. Bunlardan ilki yaratmaya taalluk eden irade, ikincisi emre, 

üçüncüsü de rıza ve muhabbete dair irade olmaktadır. Allah’ın iradesi ilim sıfatına 

râcîdir ve var olması imkân dâhilinde bulunan her şeyle ilişkilidir. Tercih ve tahsis edici 

bir sıfat olan Allah’ın iradesi zatı gereği imkân dâhilinde olan her şeyin varlığı veya 

yokluğunu gerektirmektedir. Hayır-şer, güzel-çirkin, iyi-kötü, taat-masiyet her şeyi 

içerisine almaktadır. Allah’ın iradesi her şeye şamil olduğuna, insanın eylemleri de bu 

her şey kapsamına girdiğine, Allah dilemedikçe insanın istemesinin bir anlamı 

olmadığına göre Allah’ın iradesi karşısında insanın kendisine ait hür bir iradesi var 

mıdır? İnsanın iradesinin eylemler üzerinde nasıl bir etkisi bulunmaktadır? Meşiet-i 

ilahiye nedeniyle insanların eylemlerinde herhangi bir şekilde cebir ve zorlama söz 

konusu mudur?  

 

 
                                                        
386 “İşte sizin Rabbiniz Allah. O’ndan başka hiçbir ilah yoktur. O, her şeyin yaratıcısıdır. Öyle ise O’na 
kulluk edin. O, her şeye vekil (her şeyi yöneten, görüp gözeten) dir.” En’am 6/102. 
387 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 295.  
388 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 294. 



 87 

2.2.2. İnsanın İradesi 

 
Kelâm okulları Allah’ın irade sahibi oluşunda ittifak halinde olmalarına rağmen insanın 

iradesinin bulunup bulunmadığı hususunda ihtilafa düşmüşlerdir. Bazısı insanın hiçbir 

şekilde irade sahibi olmadığını iddia ederken389, diğer bazısı da insana mutlak bir irade 

hürriyeti tanımıştır.390 

 
Maturidi, mutlak cebirci olan Cebriye mezhebi ile mutlak tevfizci olan Mutezile 

mezhebi arasında orta bir yol benimsemiştir. Allah’ın mutlak, ezelî ve zatı ile kâim 

bulunan iradesi ile birlikte insanın özgür bir iradeye sahip olduğunu, herhangi bir 

şekilde baskı ve zorlama altında bulunmadığını kabul etmektedir.  

 
Fiillerin yaratıcısının Allah olduğunu belirtmek üzere kullandığı “duyu yoluyla elde 

edilen bilgiler güvenilir midir?” sorusunu burada da soran Maturidi, verdiği cevap ile 

insanın hür bir iradeye sahip olduğunu ifade etmektedir. Nitekim ona göre, “herkes 

kendisini yaptıklarında hür, fâil ve kasib olarak hisseder.”391 

 
Bu söylemiyle Maturidi, insanın eylemlerini özgür bir şekilde yaptığını, fiili 

gerçekleştiren ve kesbeden olduğunu dile getirmektedir. Nitekim insanın fiillerini 

gerçekleştirirken serbest olduğu şuurunda bulunması, hür bir iradeye sahip olduğunu 

göstermektedir. Dolayısıyla Allah’ın iradesi fiil üzerinde hakikat manasında etkin 

olduğu gibi insanın iradesi de aynı şekilde dinamiktir.392  

 

                                                        
389 Bu görüşün savunucuları Cebriye mezhebidir. Onlara göre insanın özgür bir iradeye sahip olduğunu 
kabul etmenin imkânı yoktur. Allah’ın mutlak irade ve kudreti karşısında insan özgür değildir. İnsanın 
eylemde bulunması için gerekli olan gücü Allah yarattığı gibi irade ve ihtiyarını da yaratan Allah’tır. Her 
şey Allah’ın önceden tayin ve tespit ettiği minval üzere gerçekleşmektedir. İnsan, aynene bir robot gibi 
Allah’ın kendisi için planladığı şeyleri yapmaya mecburdur. Allah’ın mülkünde ancak O ne diler ve 
isterse o gerçekleşir. Eş’âri, Makalat, s. 267; Bağdadi, Fark, s. 194-195.   
390 Bu görüşün savunucusu olan Mutezile’ye göre insan, mutlak bir irade hürriyetine sahiptir. Bir şeyi 
yapıp yapmamak tamamıyla insanın irade ve isteğine bağlıdır. Bu İlahi adaletin bir gereğidir. Aksi 
takdirde işlemiş olduğu iyi veya kötü eylemlerinden dolayı ahrette mükâfat ya da cezaya çarptırılmasının 
herhangi bir anlamı kalmayacaktır. İnsanın özgür bir iradeye sahip olmaksızın Allah tarafından bazı 
fiillerinden dolayı cezalandırılması haksızlık ve zulüm olup, Allah’ın adaleti ile bağdaşmaz. İlahi adaletin 
bir gereği olarak insan kendisine bahşedilen mutlak anlamda özgür iradesi ile tercihlerini yaparak 
eylemlerini yaratan olmaktadır. Kemal Işık, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Ankara 1967, s. 69; Henry Corbin, İslam Felsefesi Tarihi: Başlangıştan 
İbn Rüşd’ün Ölümüne Kadar, çev: Hüseyin Hatemi, İletişim Yay., İstanbul 1986, s. 118.  
391 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 288; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 177. 
392 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 2225, 221,  287.  



 88 

Maturidi ayrıca insanın eylemleri ve Allah’ın bu eylemler üzerindeki etkisi üzerinde 

durmaktadır. Allah’ın yaratıcı gücüne rağmen insan, eylemlerini özgür bir şekilde 

yapmaktadır. Çünkü eylem yaratma yönünden Allah’a ait olmakla birlikte yapma 

yönünden insana aittir. Allah insanı herhangi bir eylemi yapmaya zorlayıcı değildir. 

Nitekim insanlardan her biri kendisini hür, tercihler yapabilen, yapmakta olduğu şeyin 

tam zıddını işleme imkânına sahip bir varlık olarak bilmektedir. İnsanın irade sahibi 

olarak yaratılması, tercih etme eylemini de kendi sorumluluk alanına dâhil etmektedir. 

Bu prensipten hareketle her insan yaptığı şeyi yapmaya kabiliyetli olduğunu, yapmayı 

arzu ettiği şeyden başkasını tercih etme ve onu da gerçekleştirebilmeye yetenekli 

bulunduğunu, yapmayı arzu ettiği şeyden engellendiğinde böylesi bir müdahalenin can 

sıkıcı ve tahammül edilemez olduğunu bilmektedir.  Aynı zamanda herkes yapmak 

istediği şeyin aksini yapmak noktasında özgür bir iradeye sahip olduğunun da 

farkındadır. Bu yüzdendir ki yapılan eylemin insanın kendisine ait olduğu gerçeğini 

reddetmek için hiç bir yol yoktur.393 

 
İçinde yaşadığımız dünyada tecrübe ile sabittir ki Allah her şeyin yaratıcısı olmasına 

rağmen insan yaptığı şeyleri özgürce yapmaktadır. Cebriyenin aksine Allah insanı 

yaptığıı şeyleri yapma hususunda ne zorlamakta, ne de mecbur kılmaktadır. İnsan arzu 

ettiği şekilde hareket etmektedir. Şayet insan özgür bir iradeye sahip olmamış olsaydı, 

Cebriyenin söylediklerinin doğruluğunu kabul etmek gerekirdi. Nitekim insanlar 

yaptıkları eylemlerin aksine hareket etme kabiliyetine de sahip olarak yaratılmışlardır. 

Çünkü Allah onları ne yaptıkları şeyi yapmaya zorlamıştır ne de yapmayı arzu ettikleri 

şeylerden onları uzaklaştırmıştır.  Bu yüzdendir ki insanlar yaptıkları şeyleri özgürce 

seçtiklerini, bir eylemi diğerine hür bir şekilde tercih ettiklerini ve yapacakları şeyi terk 

etmeye muktedir olduklarını bilmektedir. İnsanların gerçekleştirdiğim eylemi yapmak 

zorundaydım gibi bir düşünceye sahip olmalarının hiç bir gerekçesi olamayacağı gibi 

yaptıkları eylemi bu türden bir anlayış temeli üzerine bina etmeleri de mümkün değildir. 

Böylesi bir durumun varlığı onların yaptıkları eylemin sorumluluğundan kurtulmasını, 

kaçmasını veya herhangi bir şekilde bahane üretmesini de desteklemez. Belirtmiş 

olduğumuz şeyler ortaya koymaktadır ki insan ben yaptıklarımdan sorumlu değilim 

demek gibi bir imkâna sahip değildir.394  

                                                        
393 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 309. 
394 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 309-310.  



 89 

Maturidi’nin bu açıklamalarından anlaşılan odur ki insanın iradesi, yaptığı eylemin 

farkında olduğu temeli üzerine kurulmuştur. İnsanın özgürlüğü, bazı içsel sinyallere 

dayanan içsel bir sezgi olmaktadır. Böylece Maturidi insanın kendisinin muhtar, fâil ve 

kâsib olduğunu bildiğini ifade etmektedir. O, yapmayı arzu ettiğimiz şeyi yapmaktan 

engellendiğimizde böylesi bir müdahalenin tahammül edilemez ve bunaltıcı olduğunu 

buluruz demektedir. Açık bir şekilde ifade edilmeyen şey şudur ki insanın yolundaki 

engellere karşı bu içsel reaksiyonlar insanın seçme özgürlüğü için içsel bir doğrulama 

oluşturmaktadır. Zorlanılan ve dikte edilen eylem insanın doğasına uygun olsaydı, bu 

içsel reaksiyonların hiçbir anlamı olmayacaktı, çünkü doğa kendisiyle uyumlu olan şeyi 

hor görmez. Dolayısıyla insanın tercihlerinin engellenmesine karşı isyan ettiğinin kanıtı 

şudur ki bizim için seçmenin doğal yolu özgür seçimden geçmektedir. İnsan sadece 

yaptığı şeyi yapması dışında, aynı zamanda bu iç gözlem yoluyla bir eylemi başka bir 

eyleme tercih ettiğini ve hatta yaptığı şeyin aksini yapmayı tercih edebileceğini de 

bilmektedir. Burada ayrıca yapılan seçimin özgürce olduğunun başka bir göstergesi de 

vardır. Nitekim hiç kimse zorlandığı zaman eylemi yapmaya zorlandığından şüphede 

değildir. Yukarıda belirtilen içsel reaksiyonlar böylesi bir zorlamaya insanın doğasının 

içgüdüsel cevabıdır. 

 
Maturidi’nin dikkat çektiği bir başka husus da dinin temel varlığı ve mahiyetidir. Allah, 

peygamberler ve kitaplar göndermek suretiyle dinin temel ilke ve esaslarını açıklamış, 

hidayet ve dalâlet yollarını göstermiş, böylece de insanı emir ve yasaklara muhatap 

kılmıştır. İman edilmesi gereken esaslara iman etmenin, emir ve yasaklara uymanın 

yolu aklî istidlal ve fikrî çabadan geçmektedir. Bu ise ancak özgür bir irade neticesinde 

gerçekleşebilecek bir olgudur.395  

 
Daha sonraki Maturidi âlimler insanın özgür bir iradeye sahip olduğunu açıklamak için 

iradeyi küllî/tümel ve cüz’i/tikel olmak üzere ikiye ayırarak değerlendirmeye tabi 

tutmuşlardır. Tümel iradeyi Allah tarafından insana potansiyel olarak verilen bir yeti 

olarak tanımlamışlardır. Yaratılmış olan bu yeti sayesinde insan, imkân dâhilinde olan 

bütün fiilleri tercih etme kabiliyetine sahip olmaktadır. Nitekim Sadru’ş-Şeria tümel 

iradeyi, failin kendisiyle iki eşit taraftan birini veya tercih edilebileni tercih etme imkânı 

veren bir sıfat olarak tanımlamıştır.396 Tikel irade ise potansiyel olarak mevcut bulunan 

                                                        
395 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 288.  
396 Sadru’ş-Şeria, et-Tavdih fi Halli Gavamizi’t-Tenkih (Saduddin Mesud b. Ömer Taftazânî, Şerhu’t-



 90 

seçme yetisinin belirli bir fiile yönelmesi, sarf edilmesi ve kullanılmasından ibarettir. Bu 

manadaki irade azm-ı musammem/kesin ve kati karar diye de tabir olunmaktadır.397 

Tikel iradenin ihtiyar manasına geleceğini ifade eden Maturidi âlimler, Eş’ârilerin 

aksine398 yaratılmasına gerek duyulmayan bu irade sayesinde insanın yapmak ya da 

yapmamak şıklarından birini tercih edebildiğini belirtmişlerdir.399 Tikel iradeyi ihtiyar 

olarak kabul eden Semerkandi, ihtiyarı bizatihi insanın fiili olarak tanımlamakta, onun 

iradenin bir gereği olduğunu belirtmektedir. İrade ise yapılan fiillerden sorumlu 

tutulmanın en önemli göstergelerindendir. İhtiyarı olmayan bir kimsenin iradesinden söz 

etmek mümkün olmayacağı gibi sorumluluğundan da bahsetmenin hiçbir anlamı 

kalmayacaktır.400     

 
Bu açıklamalardan görüldüğü üzere Maturidiler, Cebriye ile Mutezile arasında orta bir 

yol izlerken, tikel irade anlayışları ile de Eş’âri’den farklı bir bakış açısına sahip 

olmuşlardır. Hem Maturidi hem de Eş’âri yaratmak bakımından Allah’ın, yapmak/kesb 

bakımından da insanın hakikat manasında fiilde etkisinin bulunduğunu kabul ederken, 

cüz’i iradenin yaratılıp yaratılmadığı hususunda ihtilafa düşmüşlerdir. Maturidiler onun 

yaratılmadığını kabul ederken Eş’âriler ise yaratıldığını belirtmişlerdir. Cüz’i iradenin 

yaratıldığını kabul eden Eş’âriler iradenin belirli bir yöne sarf edilmesini ve 

kullanılmasını da kabul etmemiş olmaktadır. Maturidiler ise ihtiyarın yaratılmadığını, 

onun doğrudan doğruya insan ile alakalı olduğunu belirterek iradenin belirli bir yöne 

sarf edilmesini ve kullanılmasını kabul etmişlerdir. Onlara göre insanın yaptığı fiillerden 

sorumlu tutulabilmesinin temelinde ihtiyarın yaratılmadığının kabulünün yer aldığı 

görülmektedir.  Burada şöyle bir soru akla gelebilecektir:  

 

                                                                                                                                                                   
Telvih ale’t-Tavdih kenarında), Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut yy, c. 1, s. 354.  
397 İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlmi Kelâm, Umran Yay., Ankara 1981,  c. 2, s. 202-203; Abdullatif 
Harputi, Tenkihu’l-Kelâm, Necm-i İstikbal Matbaası, İstanbul 1330, s. 240; Ebu Said Muhammed b. 
Mustafa Hadimi, Barikatu Muhammediye fi Şerh-i Tarikat-ı Muhammediye ve Şeria, Şirket-i Sahafiye-i 
Osmniyye, İstanbul 1318, c. 2., s. 185.  
398 Eş’âriler ise küllî irade gibi cüz’i iradenin de yaratıcısının Allah olduğunu iddia etmişlerdir. Aynı 
zamanda bu iradenin insan eylemlerinin ortaya çıkmasında da hiçbir etkisi bulunmamaktadır. Kısacası 
Eş’âriler, insanın eylemlerinde hiçbir etkisi ve ilgisinin bulunmadığını, iradenin belirli bir yöne sarf 
edilmesini ve o yönde kullanılmasının mümkün olmadığını iddia etmektedir. Cüz’i iradeyi böyle kabul 
ettiğimizde insanın ihtiyarının da zorunlu fiillerden olması gerekecektir. Bu durumda ise emir ve yasağın, 
teklifin, insanın sorumluluğunun herhangi bir anlamı kalmayacağı aşikârdır. Davud el-Karsi, Risale fi’l-
İradeti’l-Cüz’iyye, İstanbul 1312, s. 24-27.    
399 Karsi, Risale fi’l-İradeti’l-Cüz’iyye, s. 24-27.    
400 Ahmed Saim Kılavuz, Ebu Seleme es-Semerkandi ve Akaid Risalesi, İstanbul, 1989, s. 63.   



 91 

Kur’an’ın da belirttiği üzere Allah her şeyin yaratıcısı401 olduğuna göre Maturidiler 

cüz’i iradeyi ayette yer alan “her şey” kapsamının dışına nasıl çıkarmaktadır? Şayet 

cüz’i iradenin yaratıcısı Allah değilse onun yaratıcısı kimdir? İnsanın kendisi ise bu 

durumda da yaratmak bakımından bir ortaklık oluşmamakta mıdır?  

 
Maturidiler bu tür sorulara cüz’i iradenin anlamı üzerinde durarak cevap vermektedir.  

Onlara göre bu kavram hal olarak tanımlanabilir ve bu da itibari bir şeydir. İnsanda bir 

özellik olarak varlığı söz konusu olmakla birlikte hariçte varlığından söz etmek 

mümkün değildir. Ayette geçen şey kelimesi ise hariçte var olana işaret etmektedir.402 

Nitekim kelâm ilminde şey kelimesi hariçte var olanları ifade etmek için 

kullanılmaktadır.403 İhtiyar hariçte var olmadığı için şey değildir. İhtiyar, iradenin 

herhangi bir fiile taallukundan ibaret bir durumdur. İnsan zihninde var olmakla birlikte 

hariçte varlığı bulunmamaktadır. Bu ve benzeri şeyler hal adını almaktadır. Hallerin ne 

varlığı ne de yokluğundan söz edilebilir. Bunlar zihinde bulunan hakikatlerdir. Bu gibi 

hallere yaratma taalluk etmez. Yaratmanın hariçte var olana taalluk ettiğini ifade eden 

Maturidiler, yaratma fiilinin taalluk etmesinin mümkün olmaması sebebiyle cüz’i/tikel 

iradenin yaratılmamış olduğunu kabul etmektedir.404 Yukarıda belirtmiş olduğumuz 

soruya cüz’i iradeyi ihtiyar olarak kabul eden İbn Hümam tarafında da şu şekilde cevap 

verilmiştir. İhtiyarın bizzat insan tarafından meydana getirilişi aklen zaruri olup bunu 

kabul etmemek gibi bir durum söz konusu değildir. İhtiyarı, Allah’ın her şeyin yaratıcısı 

olduğunu ifade eden ayetlerin kapsamı dışında tutarak ihtiyar dışındaki nesne ve 

olaylara tahsis etmek gerekmektedir. İhtiyarı da Allah’ın yaratması kapsamına dâhil 

ettiğimizde insanın ihtiyarî eylemlerinde de zorunluluk altında bulunduğunu kabul 

etmeliyiz. Bunun sonucunda da emir, nehiy, mükâfat, ceza ve sorumluluk gibi 

durumların hiçbir anlamı kalmayacaktır. Böyle bir hataya düşmemek için yapılması 

gereken şey, ihtiyarı yaratmanın kapsamı dışında tutarak hal olarak kabul etmektir.405 

Araştırmalarımız cüz’i iradenin/ihtiyarın yaratılmamış olduğunu kesin bir dille ifade 

eden ilk kelâm âliminin İbn Hümam’dan yaklaşık olarak 30 yıl önce dünyaya gelen 

Sadru’ş-Şeria (ö: 747/1346) olduğunu göstermektedir. Sadru’ş-Şeria’ya kadarki süreçte 

                                                        
401 Zümer 39/62. 
402 İsmail Gelenbevi, Haşiye ale’l-Celal, Matbaa-i Amire, 1308, s. 211;  
403 Abdullah Pakoğlu, “İslam Kelâmında “Şey” Kavramı”, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Ensitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sivas 1999.   
404 Sadru’ş-Şeria, et-Tavdih, c. 1, s. 178.  
405 Sadru’ş-Şeria, et-Tavdih, c. 1, s. 178.  



 92 

Maturidi âlimleri insanın irade sahibi bir varlık olduğunu belirtmekle birlikte bunun 

yaratılıp yaratılmadığı hususunda net bir şey söylememişlerdir. İnsanın sorumluluğunun 

temellendirilmesinde ihtiyarın büyük bir öneme sahip olduğunu, insanın tasarrufuna 

bağlı olarak işlerlik kazandığını belirtmelerinin yanı sıra önce Sadru’ş-Şeria daha sonra 

da İbn Hümam ihtiyarı, yaratılmamış bir sıfat olarak tanımlayarak onu insanın 

kullanımına açmak suretiyle insanın eylemlerinde özgür olduğunu vurgulamak 

istemişlerdir. İhtiyarın bu şekilde ele alınışı, (yaratılmamış bir sıfat olarak tanımlaması), 

her iki âlimin de Maturidi ekolü içerisinde farklı ve orjinal bir durum sergilediğinin en 

açık göstergelerindendir.   

 
Sonuç olarak, insan özgür bir iradeye sahiptir ve bu sayede istediği şeyi tercih 

edebilmektedir. Onun iradesi Eş’âriler tarafından iddia edilenin aksine eylem üzerinde 

etkin bir iradedir. Bununla birlikte Allah’ın iradesi insanın tercih ettiklerine 

ulaşabilmesinin ön şartıdır. Allah’ın son tahlildeki iradesi olmadan insanın isteği bir 

anlam ifade etmeyecektir. Hal böyle olduğuna göre Allah’ın mutlak iradesi karşısında 

insanın özgür bir iradeye sahip oluşu, herhangi bir baskı ve zorlama atında bulunmayışı 

nasıl temellendirilmelidir? İnsanın irade hürriyeti ve bu hürriyet neticesinde mükâfat 

veya cezaya müstehak oluşu kaza ve kaderin varlığı ile de yakından alakalı olduğundan 

bu sorunun, irade ve kaza-kader ekseninde ele alınmasının uygun olduğu 

düşünülmektedir. Çünkü şayet insanın eylemleri Allah’ın iradesi sayesinde meydana 

geliyorsa, O’nun tüm sıfatları ezelî olduğundan ve irade sıfatı da ilmine taalluk 

ettiğinden kaza ve kaderin insan eylemleri üzerinde zorlayıcı bir etkisi olduğu 

ispatlanmış olacaktır.  

     

2.2.3. İrade ve Kaza/Kader İlişkisi 

 
Kaza ve kaderin temel sorunu insanın eylemlerinde hür olup olmadığı üzerine 

odaklandığından bu başlık altında irade ve eylem ilişkisi üzerinde durulacaktır. İrade ve 

eylem arasındaki münasebet ilim-fiil ilişkisine benzemektedir. İlim ve kaza-kader 

ilintisiyle ilgili açıklamalarımızdan da hatırlanacağı üzere Allah muhal, mümkün ve 

vacib olan tüm nesne ve olayları bilmektedir. Bu bilgi fiilî bir sıfat olmadığından eşya 

üzerinde ontolojik açıdan herhangi bir etkisi bulunmamaktadır. Aynı durum irade sıfatı 

içinde söz konusu mudur?  

 



 93 

Maturidi’ye göre Allah göndermiş olduğu peygamberler ve kitaplarla bir yandan dinin 

ilke ve esaslarını açıklamış diğer yandan da hidayet ve dalâlete götüren yolları 

göstermiştir. Bu esasları kabul etme ya da etmemenin, emir ve yasaklara uyma veya 

uymamanın, hidayet yahut dalâleti tercih etmenin yolu ise aklî istidlal ve fikrî çabadan 

geçmektedir. Bu durum ise cebre değil ihtiyara vurgu yapan bir husustur. Bu yüzdendir 

ki insanlardan bazısı kendi iradesi ile iman etmekte, bazısı inkâr etmektedir. Bazısı yine 

kendi iradesiyle emir ve yasaklara itaat etme noktasında bir duruş sergilerken, diğer 

bazısı da isyan etmektedir. Şayet insanların iradesi zorlama altında bulunsaydı, iman 

veya inkârın, itaat ya da isyanın hiçbir anlamı olmazdı.406 Nitekim Allah Teâlâ “…Eğer 

Allah dileseydi, elbette onları hidayet üzere toplardı…” ayeti407 ile herhangi bir 

zorlamanın söz konusu olmadığını, sahip oldukları hür irade ile hidayeti tercih ettikleri 

takdirde onlara hidayeti nasip edeceğini beyan etmektedir. Çünkü Allah dileseydi tüm 

insanları hidayet üzere olmaya zorlardı. Cebir ve zorlamanın bulunduğu bir yerde ise 

hidayetten söz etmenin hiçbir manası bulunmamaktadır. Hidayet ancak ihtiyarî eylem 

neticesinde hâsıl olan bir durumdur. İşte bu yüzdendir ki Allah insanlara vermiş olduğu 

akıl ve irade ile tercihlerinde özgür bırakmış, dileyene hidayeti, dileyene de dalâleti 

bahşetmiştir.408   

 
Maturidi’ye göre şayet insanın iradesi baskı ve zorlama altında bulunacak olsa, her bir 

bireyin doğuştan iman etmiş olması ve hidayetinin bu yolla meydana gelmesi 

gerekecektir. Çünkü cebir altındaki irade, Allah’ın tüm insanların iman ve hidayetini 

dilemesini zorunlu kılan bir durumdur.409 Bu takdirde de Yunus 10/99410 ayetinde yer 

alan “eğer Rabbin dileseydi” sözünün bir anlamı kalmayacaktır. İman, cebir ve zorlama 

olmaksızın irade ile gerçekleşen bir durumdur. Cebir ve ikrahın söz konusu olduğu bir 

yerde ne imandan ne de mahlûkata has bir tesirden bahsedilebilir. Zira her ikisi de 

eylemin sorumluluğunu failinden uzaklaştıran durumlardır. Allah’ın dilediği şey 

gerçekleştiğine göre, şayet Allah tüm insanlığın imanını dilemiş olsaydı muhakkak 

hepsi de iman ederdi. Ancak Allah böyle bir baskı ve zorlamaya dayalı iman yerine 

herkesi kendi hür iradesi ile baş başa bırakmış, imana davet etmiştir.411  
                                                        
406 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 288.  
407 En’am 6/35.  
408 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 113.  
409 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 288.  
410 “Eğer Rabbin dileseydi, yeryüzünde bulunanların hepsi elbette topyekün iman ederlerdi. Öyle iken sen 
mi mü’min olsunlar diye insanları zorlayacaksın” ayrıca bkz: Secde 32/13 
411 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 502; c. 4, s. 89. 



 94 

Cebir ifade eden ayetler412 de insanın özgürlüğünü temellendirmede önemli 

referanslardandır. Bu tarz ayetler ilk bakışta sanki insanın, eylemlerini bizzat kendisinin 

belirleme özgürlüğünü Allah’ın elinden aldığı, her türlü eylemin Allah tarafından tayin 

ve tespit edildiği izlenimi vermektedir. Hâlbuki ayetlerin siyak ve sibakı dikkate 

alınarak okunduğunda durumun hiç de öyle olmadığı görülecektir. Nitekim Maturidi 

cebir manası taşıdığı ileri sürülen bu ayetleri tam tersine insanın iradesinin hiçbir 

şekilde baskı altında bulunmadığını göstermek için delil olarak kullanmıştır. Özgürlüğü 

temellendirmek için de ilim-irade ilişkisine dikkat çekerek Allah’ın iradesinin ilmine 

taalluk ettiğini, ilmi doğrultusunda irade buyurduğunu, bu durumun ise insanın 

eylemlerini tercih etmesinde zorlayıcı bir etkisinin bulunmadığını ifade etmektedir.413 

Bu ayetlerden biri En’am 6/125’dir.414 Bu ayette Allah, dilediği kimseyi İslam’la 

müşerref kılmak suretiyle hidayete erdireceğini, dilediğini de saptırmak suretiyle dalâlet 

üzere bırakacağını haber vermektedir. Bu ifade özel bağlamından koparılıp tek başına 

değerlendirmeye tabi tutulduğunda ilk bakışta insanın her haliyle çaresiz bir şekilde 

ilahi yönlendirme altında olduğunu çağrıştırmaktadır. Ayeti kendi bağlamı içerisinde 

tahlil eden Maturidi onu şu şekilde yorumlamıştır:  

 
Allah Teâlâ bu ayette insanları iki sınıfa ayırmaktadır. Birincisi, kendileri için hidayeti 

dilediği kimseler, ikincisi de kendileri için dalâleti istediği kimselerdir. Allah’ın hidayet 

veya dalâleti irade buyurmasının temelinde ilmi yer almaktadır. Allah kimin hidayeti, 

kimin de dalâleti tercih edeceğini ezelî ilmi ile bilmektedir. İşte bu bilgi doğrultusunda 

da irade buyurmaktadır. Dalâleti ve düşmanlığı tercih edeceğini bildiği bir kimsenin 

hidayetini dilemesi mümkün değildir. Çünkü iradenin hareket alanı Allah’ın ilmi ile 

kayıtlıdır.415 Maturidi’nin bu ifadesi, Mutezile’ye de cevap niteliğindedir. Nitekim 

Mutezili âlimlerden Cafer b. Harb (ö: 236/851) ve Ka’bi bu ayeti şu şekilde 

yorumlamışlardır: Allah’ın hidayete erdirmek istediği kimseden maksat, yaratılışının 

başlangıcında Allah’ın hidayetini kabul eden kimsedir. Bu kabul edişle birlikte Allah 

onun göğsünü güzellik ve iyiliklere açmıştır. Yaratılışının başlangıcında Allah’ın 

                                                        
412 Bkz: Bakara 2/6-7; Al-i İmran 3/154, 166; Nisa 4/78, 88; Maide 5/4, 41; En’am 6/17-18, 25, 39, 111, 
123, 125; A’raf 7/34, 54, 100; Yunus 10/88, 99-100; Hud 11/34; Ra’d 13/16; İsra 17/4, 16; Kehf 18/23-
24, 28; Neml 27/4; Fatır 35/11; Saffat 37/96; Fussilet 41/25; Şura 42/11-12; Hadid 57/22; İnsan 76/30.   
413 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 18-19;  
414 “Allah, her kimi doğruya erdirmek isterse, onun göğsünü İslam’a açar. Kimi de saptırmak isterse, 
onun da göğsünü göğe çıkıyormuşçasına daraltır, sıkar. Allah, inanmayanlara azap ve sıkıntıyı işte böyle 
verir.” 
415 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 173.  



 95 

hidayetini kabul etmeyen kimseye gelince, bu reddedişin doğal bir sonucu olarak onun 

da göğsünü ceza olarak daraltmıştır. Allah, insanların tümünün hidayetini ve göğüslerini 

İslam’a açmayı istemiştir. Ancak onlar doğru yolda ilerlememiştir. İyiliği, kötülüğü, 

itaati, isyanı, sevabı ve günahı, kısacası hepsini insan kendi yapmaktadır.416 

Mutezile’nin bu açıklamalarına göre bir şeyi yapmak veya yapmamak tamamıyla insan 

iradesi ve dilemesiyle alakalı olup, sadece onu ilgilendiren bir husus olmakta, Allah’ın 

herhangi bir müdahalesi bulunmamaktadır. Maturidi, bu bakış açısının Allah’ın 

iradesine sınırlama getirdiğini ve insanın iradesini Allah’ın iradesinden daha üstün bir 

seviyeye taşıdığını belirterek kabul edilmesinin mümkün olmadığını dile getirmiştir. 

Nitekim Mutezile’nin yorumuna göre Allah insanların tamamının doğru yol üzere 

olmasını istemiş, fakat bu isteği gerçekleşmemiştir. Bu ise Allah’ın vaadini 

gerçekleştirmekten aciz olduğu sonucuna götürür ki kabul edilmesi imkânsızdır.417 

Allah hem hidayeti hem de dalâleti dileyendir. Bu dilemenin kaynağı ilimdir. Allah 

insanların kendi hür irade ve arzularıyla hidayet ya da dalâleti tercih edeceği, emir veya 

yasağı yerine getireceği ile ilgili bilgisi doğrultusunda irade buyurmaktadır. Allah’ın bu 

dilemesinin insanlar üzerinde zorlayıcı bir etkiye sahip olmadığı aşikârdır.418  

 
Sonuç olarak, Maturidi bir yandan insanın özgür bir iradeye sahip oluşunu ispat ederken 

diğer yandan da eylemlerini gerçekleştirirken herhangi bir şekilde baskı altında 

bulunmadığını dile getirmektedir. Buradaki temel argümanı insanın eylemlerini ihtiyarı 

doğrultusunda özgür bir şekilde yapan ve kazananın bizzat kendisi olduğunu bildiği ve 

hissettiğidir. İrade, zorlama ve istenilmeyen bir eylemin reddedilmesidir. Bu tanımlama 

aynı zamanda seçme özgürlüğünü de gösterir. Seçme fiili ne baskı ne de şans eseri 

meydana gelmektedir. Seçme, irade ve kasıta dayalı bir eylemdir. Nitekim Maturidi, 

irade ve seçmenin sonuca giden bir şart olduğunu söylemektedir. Şayet murad ediliyorsa 

seçilmiş demektir. Bununla birlikte eylemin Allah’ın ilim ve iradesi ile yakından ilişkili 

olup insanın Allah’ın ilmi ve iradesinde bulunanın aksini yapmaları gibi bir durumun 

söz konusu olmadığı da belirtmektedir. Zira kâinatta meydana gelen her türlü nesne ve 

olay Allah’ın ilmi ve iradesine bağlı olarak varlık kazanmaktadır. Çelişkili görünen bu 

durumdan kurtulmak için Maturidi, iradenin farklı tanımlamalarına dikkat çekerek İlahi 

                                                        
416 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 173.  
417 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 288-289; Te’vilat, c. 2, s. 173.  
418 İbn Hümam, Müsayere, s. 111-112.  



 96 

iradenin boyutlarını ortaya koymuştur. İzmirli İsmail Hakkı’nın da belirttiği üzere419 bu 

iradeyi tekvin-i ve teşrii irade olarak değerlendirmemiz mümkündür. Birinci iradenin 

alanı yaratma ile ilgili olmakla birlikte ikinci iradenin alanı emir, rıza ve muhabbetle 

alakalıdır. Tekvin-i iradenin alanına müdahale edilemezken, teşrii iradeye işaret eden 

alanda ise insan özgürdür, dilediği gibi hareket etme imkânına sahiptir. Allah’ın emir ve 

yasaklarını dilerse uygular, dilerse isyan eder. Allah insanın tercihi doğrultusunda 

eylemi yaratır. Fakat isyan içerikli hiçbir eylemi emretmez ve buna rızası da yoktur. Şu 

halde hem ilahi iradenin insan eylemleri üzerinde zorlayıcı bir etkiye sahip olmadığı 

hem de insanın yaptığı eylemlerin sorumluluğunu taşımasını gerektiren özgür bir 

iradeye sahip olduğu görülmektedir. 

 
Kaza ve kader meselesinde üzerinde durulan diğer bir konu da eylemin 

gerçekleşmesinin üçüncü ön şartı olan kudrettir.  

 

2.3. KUDRET  

 
Faile bir işi yapma ya da yapmama imkânı veren, iradeye uygun olarak güç yetirilen 

şeyler üzerinde etkisi bulunan kudret kavramı, kaza ve kader probleminin çözüme 

kavuşturulmasında ilim ve irade ile birlikte kendisine müracaat edilen kavramlardan 

biridir. İlim ve iradeye taaluk eden Allah’ın kudreti, kâinatta imkân dâhilinde bulunan 

tüm nesne ve olayların varlık veya yokluk kazanmasında son derece önemli bir 

faktördür. Çünkü Allah her şeyin yaratıcısı olduğundan yaratmanın oluşabilmesi için 

yaratıcının kudretinin bulunması gerekmektedir. Bununla birlikte kudret mümkün 

varlıklara mümkün olmaları itibariyle taalluk etmekte olup onların yokluktan varlık 

sahasına çıkmasında tek başına etkin olmayan bir sıfattır. Çünkü kudret imkân hali 

olduğundan bir mümkünün yokluktan varlık sahasına çıkışı kudretten ayrı ve müstakil 

bulunan tekvin sıfatıyla alakalıdır. 420  

 
Kudret sıfatının Allah’a verilmesinde kelâm ekolleri arasında herhangi bir görüş 

                                                        
419 İzmirli İsmail Hakkı iradenin emir manasından hareketle Allah’ın iradesini tekvin-i ve teşrii irade 
olmak üzere iki kategoriye ayırmak suretiyle İlahi iradenin mahiyetini ortaya koymaya çalışmıştır. O, 
tekvin-i iradenin iyi-kötü, güzel-çirkin, faydalı-zararlı, taat-masiyet açısından her şeye taalluk ettiğini, 
teşrii iradenin ise sadece iyi, güzel, faydalı ve taat türünden olan şeylere taalluk ettiğini belirtmiştir. 
Tekvin-i iradenin taalluk ettiği nesne ve olaylar mutlaka gerçekleşirken, teşrii iradenin taallukunda böye 
bir durum söz konusu değildir. İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, s. 270.  
420 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 45-46; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 246, 400; İbn Hümam, Müsayere, s. 57-
58; Sabunî, el-Bidaye, s. 25.   



 97 

farklılığı bulunmamasına rağmen Maturidi, hem Allah’ın kudreti hem de insanın 

kudretinin mahiyetini analiz ederken bir yandan Mutezile diğer yandan da Eş’âri’den 

farklı bir yol izlemektedir.  

 

2.3.1. Allah’ın Kudreti 

 
Allah’ın kudretinin ayet merkezli açıklamaları birinci bölümde ayrıntılı bir şekilde tahlil 

edildiğinden, burada Maturidi’nin Allah’ın kudretinin mahiyeti hususundaki görüşleri 

değerlendirilmeye çalışılacaktır. 

 
Maturidi’ye göre kudret, Allah’ın zatı ile kâim ezelî bir sıfattır. Hiçbir şey O’nun 

kudretinin kapsamı dışında kalamaz. Maturidi, Allah’ın kâdir oluşunu O’nun 

eylemlerini gerçekleştirirken irade sahibi oluşuyla temellendirmektedir. Allah kâinatı 

yoktan yaratmıştır. Böyle bir eylemi yapan ancak irade ve ihtiyar sahibi fail-i muhtar bir 

varlıktır. Kâinatta bulunan düzen ve intizam da bunun bir başka delilidir. İrade mahiyeti 

gereği eylemin varlık kazanmasında yeterli bir sıfat olmadığına göre bunu yapacak olan 

kudrettir. İradenin semeresi eylem olmamakla birlikte kudretin ki eylemdir. Zira kudreti 

bulunmayan bir kimse tarafından meydana gelen eylem zorunluluk arz eder. Zorunluluk 

ise sonradan olma ve zayıflık alametidir. Allah bütün bunlardan münezzehtir. Bununla 

birlikte yukarıda da ifade ettiğimiz üzere Allah’ın kudreti bir imkân hali olup Eş’âri’nin 

aksine421 eylemlerin yaratılmasında etkin olan bir başka sıfat daha vardır ki o da 

tekvindir.422 Nitekim Nesefî’ye göre tekvin, tahlik, halk, icad, ihdas ve ihtira’ 

kavramlarıyla eş anlamlı olup yok olanı yokluktan varlık sahasına çıkarmak anlamına 
                                                        
421 Eş’ari de Allah’ın zatı ile kâim, mutlak ve ezelî bir kudreti anlayışına sahiptir. Allah’ın kudreti sonsuz 
ve sınırsız bir sıfattır. Allah’ın kâdir oluşunun anlamı, kâinatı yaratması ya da yaratmayı terki 
manasındadır. Allah’ın ilminin bütün mümkünata taalluku gibi kudreti de taalluk etmektedir. Bilinen 
ancak Allah’ın bildiği güç yetirilen de ancak Allah’ın kadir olduğu şeydir. Dolayısıyla Allah bilinebilecek 
her şeyi bilmekte ve güç yetirilecek her şeye güç yetirmektedir. Ayrıca onlar, Maturidi düşüncenin aksine 
Allah’ın bu kudretinin her şeyi yaratmak için yeterli olduğunu ve başka bir sıfata gerek olmadığını, 
dolayısıyla ezelî bir tekvin sıfatının bulunmadığını kabul etmektedir. Eş’ari, Luma, s. 93-94; İbane, s. 52-
53; Makalat, c. 2, s. 205; Bakıllani, Kitabu’l-İnsaf, s. 35.  
Mutezile ise kudreti, irade ve ihtiyar doğrultusunda bir eylemin gerçekleşmesini sağlayan araç 
konumunda olduğunu ifade etmiştir. Onlara göre kudretin en önemli hususiyeti ibda ve icad yani var 
etmektir. Buna göre kâdir, kendi ihtiyarıyla, yok olanı vücuda çıkaran olmaktadır. Bu yüzdendir ki hem 
Allah’ın hem insanların bu kudretle vasıflanması gerekmektedir.421 Onların kudrete böyle bir bakış açısı 
sergilemelerinin temelinde insanın eylemlerinin yaratıcısı oduğunu temellendirmeye çalışmaları 
yatmaktadır. Nitekim onlar bu yaklaşımlarının bir uzantısı olarak ihtiyarî eylemleri yapan ve yaratanın 
insan olduğunu belirtmişlerdir. Maturidi ise kudreti bir eylemi yapmaya imkân sağlayan güç olarak 
tanımlayarak ve bir şeyin yokluktan varlık kazanmasını sağlayan yaratmayı ise tekvine râcî kılarak 
kudretin yaratma anlamı taşımasının mümkün olmayacağını belirtmiştir. Maturidi, Kitabu’t-Tevhid, s. 45-
46; Kadı Abdu’l-Cebbar, Şerh, s. 151-156.  
422 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 45-46.  



 98 

gelmektedir.423  

 

Maturidi kudret konusunu işlerken Allah’ın kudretinden ziyade insanın kudreti üzerinde 

durmakta ve eylemlerini gerçekleştirebilmesinin şartı olan kudretin insanda var olup 

olmadığı, var ise nasıl bir gerçekliğe sahip olduğu sorularına cevap aramaktadır. Biz de 

onun bu yaklaşımı doğrultusunda meseleyi ele almayı uygun görmekteyiz.  

 

Maturidi’nin görüşlerine geçmeden önce burada şu hususu belirtmekte yarar var ki, 

Cebriye mezhebi424 dışında tüm mezhepler insanın ihtiyarî eylemlerini 

gerçekleştirebilmesi için bir kudretinin bulunması gerektiğini kabul etmektedir. Zira 

eylemin meydana gelebilmesi için kudret şarttır ve eylem bulundukça kudrete 

muhtaçtır.425 

 

2.3.2. İnsanın Kudreti/ İstitaatı 

 
Maturidi ekolüne göre insan bir eylemi yapma veya terk etme özelliğine sahip olduğuna 

göre kudret sahibi olması gerekmektedir. Çünkü insan ancak canlıya fiili yapma veya 

terk etme imkânı veren kuvvet manasına gelen kudret sayesinde fiili yapma veya terk 

etmeye kabiliyetlidir.426   

 
Maturidi insanın kudretini iki kısma ayırarak ele almaktadır. Bu kudretlerden birincisi 

sebeplerin müsait olması (selametü’l-esbab) ve vasıtaların sağlıklı olması (sıhhatu’l-

alat), ikincisi de fiilin kendisiyle meydana geldiği kudrettir.427 Kanaatimize göre onun 

böyle bir yaklaşım sergilemesinin temel nedeni, insanın eylemlerini gerçekleştirirken 

cebir altında bulunmadığını, eyleminin yaratıcısı olmadığını, bilakis eylemlerinde özgür 

olduğunu ve onlardan sorumlu bulunduğunu ortaya koymak içindir. İçerdikleri manalar 

itibariyle bunlardan ilkini bilkuvve, ikincisini de bilfiil kudret başlığı altında 

                                                        
423 Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 400; tekvin konusundaki tartışmalar için bkz: Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 45-
49; Nesefî, Tabsıra, c. 1, s. 400 vd; Hüdaverdi Adam, İbn Arabi-Kaza ve Kader, Değişim Yay., 
Adapazarı 1998, s. 147-153.     
424 Daha önceki açıklamalardan da bilindiği üzere Cebriye insana gerçek anlamda eylem isnat 
etmemektedir. İnsan tarafından gerçekleştirilen eylemler ona ancak mecazen nispet edilebilir, hakikatte 
ise onlar Allah’ın eylemleridir. İnsanın ne eylemi, ne ihtiyarı ne de kudreti bulunmaktadır. Fâil ve kâdir 
olan yalnızca Allah’tır. Bağdadi, Usuli’d-Din, İstanbul 1928, s. 134;  Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 114. 
425 Sabunî, el-Bidaye, s. 62.  
426 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 261; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 113.  
427 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256; Te’vilat, c. 1, s. 241; c. 2, s. 412; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 113; 
Sabunî; el-Bidaye, s. 62.  



 99 

değerlendirmeyi uygun görmekteyiz. 

 

2.3.2.1. Bilkuvve Kudret  

 
Nesne ve olaylara ait sebeplerin ve eylemi gerşekleştirecek kişiye ait hallerin müsait 

olması anlamına gelen bilkuvve kudret insanda potansiyel olarak mevcuttur. İnsan 

kendisinde potansiyel olarak bulunan bu kudret ile bir eylemi yapma ya da yapmama 

imkânına sahip olmaktadır.428 Bu manadaki kudret zaman bakımından eylemden 

öncedir. Çünkü eylemin meydana gelişi bu kudretin varlığına bağlı bulunmakla birlikte, 

doğası gereği münhasıran o eylem için yaratıldığını söylemek mümkün değildir.  Fakat 

bu kudret, Allah’ın dilediği kimselere bahşettiği lütuflarından biridir ve daha sonra 

insanlardan, bu lütfunu algıladıkları ve zekâları onların bilgisine ulaştığı sürece 

kendisine şükran duymalarını talep etmektedir.429 

 
Maturidi’nin bilkuvve kudret ile ilgili açıklamalarından onun eylemin meydana gelmesi 

için yeterli olmadığı anlaşılmaktadır. Bu kudretle dikkat çekilen husus, insanın 

sorumluluğunun temellendirilmesi için eylemin meydana gelmesinden önce hem nesne 

hem de insanda eylemin gerçekleşmesini sağlayacak haller bakımından herhangi bir 

bozukluk bulunmaması gerektiğidir.430   

 
Maturidi’nin sebeplerin müsait ve vasıtaların sağlıklı olması manasındaki 

kudretin/istitaatin varlığıyla ilgili delillerinden biri Mücadele 58/4 ayetidir.431 Bu ayette 

yer alan “gücü yetmeyen” ifadesi eylemin gerçekleşmesini sağlayan değil, eylemin 

meydana gelmesinden önce ilgili nesneye ve fâile ait sebep ile hallerin sağlıklı ve 

sıhhatli olmaması anlamına gelmektedir. Gücü yetmek tabiri iki ay oruç tutmakla 

ilişkilendirilmekte, insanlardan bazılarının peş peşe iki ay oruç tutmaya güç 

yetiremeyecek bir durumda bulunabileceğine dikkat çekilmektedir. Bu ise eylemi 

gerçekleştiren değil, eylemden önce bulunan sebep ve vasıtların sıhhatli olması ile ilgili 
                                                        
428 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 113; Sabunî, el-Bidaye, s. 62.   
429 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256; Te’vilat, c. 1, s. 294; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 113.   
430 Bilkuvve kudretle ilgili olarak Mutezile’nin de aynı düşüceye sahip olduğu görülmektedir. Onlara göre 
de bu kudret eylemden önce bulunmalıdır. Aksi takdirde güç yetirilemeyen bir şeyle insanın sorumlu 
tutulması gerekecektir. Zira bir şeyi yapabilmenin ilk şartı onu yapabilecek imkâna sahip olmaktan 
geçmektedir. Mesela bir şeyi tutabilmemiz ve yürüyebilmemiz için el ve ayaklarımızın sağlıklı olması 
gerekmektedir. Kadı Abdu’l-Cebbar, Şerh, s. 390.    
431 “Kim (köle azat etme imkânı) bulamazsa, eşine iki ay dokunmadan önce ard arda iki ay oruç 
tutmalıdır. Kimin de buna gücü yetmezse altmış fakiri doyurmalıdır. Bunlar, Allah’a ve Rasulüne 
hakkıyla iman edesiniz, diyedir. İşte bunlar Allah’ın sınırlarıdır. Kâfirler için elem dolu bir azap vardır.” 



 100 

kudrettir. Aksi takdirde buradaki kudret eylemi gerçekleştiren olsaydı, güç yetirememe 

gibi bir durumdan söz edilmesi imkânsız olurdu.432 

 
İkinci delil, Tevbe 9/42 ayetidir.433 Bu ayette yer alan “eğer gücümüz yetseydi” ifadesi 

eylemi yapmaya engel teşkil eden hastalık ve mali imkânsızlık gibi durumlardır. 

Münafıkların böyle bir bahane ileri sürmelerinin nedeni yolculuk için gerekli olan araç 

ve gereçle birlikte fiziksel bakımdan da yeterli güce sahip olmadıklarını düşündükleri 

içindir. Bu bahanelerin tamamının da eylemin gerçekleşmesinden önceki istitaat olduğu 

aşikârdır. Münafıklar bunları söylerken eylemin gerçekleşmesini sağlayan kudret 

hakkında bir bilgiye sahip olmayıp, güçsüzlük/kuvvet, hastalık/sağlık ve 

yoksulluk/zenginlik gibi içerisinde bulundukları durum doğrultusunda bahane ileri 

sürmüşlerdir. Çünkü fiili oluşturan kudret sürekli olarak yok olup yeniden oluşmaktadır. 

Bu demektir ki buradaki kudretle eylemlere ait değil, hal ve sebeplere ait sıhhat ve 

selamet kastedilmektedir.434 Nitekim Allah Teâlâ savaşa çıkmamayı gerektirecek istitaat 

yokluğunu zayıflık, hastalık ve maddi imkânsızlıkla sınırlandırmakta, güçlü, sağlıklı ve 

zengin olmayı sorumluluk göstergesi saymaktadır.435  

 
Üçüncü delil, Nisa 4/25436 ve Al-i İmran 3/97437 ayetleridir. Bu ayetlerde yer alan “güç 

yetirme” ifadeleriyle hâsıl olan istitaat ile fiziksel ve maddi imkânlar kastedilmektedir. 

Nitekim birinci ayette hür bir kadınla evlenmeye maddi bakımdan gücü yetmeyen bir 

kimsenin cariye ile evlenmesi tavsiye edilmekte, ikinci ayette de hacca gidebilmek için 

sağlığın elverişli olması, yeteri kadar maddi imkâna sahip olunması ve yol güvenliği 

gibi hususlara dikkat çekilmektedir. Bunlara sahip olmayanlar, bu ayetlerin kapsamı 

                                                        
432 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 257; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 114. 
433 “Eğer yakın bir dünya menfaati ve kolay bir yolculuk olsaydı, (sefere katılmayan münafıklar da) 
mutlaka sana uyarlardı. Fakat meşakkatli yol, onlara uzak geldi. Gerçi onlar, ‘eğer gücümüz yetseydi, 
elbette sizinle beraber çıkardık’ diye Allah’a yemin edeceklerlerdir. Onlar kendilerini helaka 
sürüklüyorlar. Allah, biliyor ki onlar kesinlikle yalancıdırlar.” 
434 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 257; Te’vilat, c. 2, s. 412; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 114. 
435 “Allah ve Rasulüne karşı sâdık ve samimi oldukları takdirde güçsüzlere, hastalara ve (seferde) 
harcayacakları bir şey bulamayanlara (sefere katılmadıkları için) bir günah yoktur. İyilikte bulunan 
kimselerin (kınanması) için de bir sebep yoktur. Allah, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir. 
Kendilerini bindirip (cepheye) sevk edesin diye sana geldikleri zaman, senin, ‘sizi bindirebileceğim bir 
şey bulamıyorum’dediğin; bu uğurda harcayacakları bir şey bulamadıklarından dolayı üzüntüden gözleri 
yaş döke döke geri dönen kimselere de bir sorumluluk yoktur. Sorumluluk ancak, zengin oldukları halde 
senden izin isteyenlerindir. Bunlar, geride kalan (kadın ve çocuk) larla birlikte olmaya razı oldular. Allah 
da kalplerini mühürledi. Artık onlar bilmezler.” Tevbe 9/91-93. 
436 “Sizden kimin, hür mümin kadınlarla evlenmeye gücü yetmezse sahip olduğunuz mümin genç 
kızlarınızdan (cariyelerinizden) alsın…” 
437 “Onda apaçık deliller, Makam-ı İbrahim vardır. Oraya kim girerse, güven içinde olur. Yolculuğuna 
gücü yetenlerin haccetmesi Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır…” 



 101 

dışında tutularak herhangi bir sorumluluk yüklenmemekte, sahip olanların ise 

eylemlerinden sorumlu oldukları bildirilmektedir.438 Bunun aksini iddia ettiğimizde, 

bulunmayan bir imkâna dayanarak emir verme ve yasaklamanın varlığını da kabul 

etmemiz gerekecektir ki bu muhaldir. Bu durum gözleri görmeyen bir kimseye gör, eli 

olmayan bir kimseye elini uzat demek gibidir. Böyle bir yaklaşım ise kişiden imkânsızı 

istemekten başka bir şey değildir.439 Bunula birlikte Allah Teâlâ insanların 

sorumluluğunu sahip oldukları güçlerle sınırlandırarak her şahsı gücünün yettiği ölçüde 

mükellef tutacağını beyan etmiştir.440 

 
Maturidi’nin bilkuvve kudreti açıklarken vurgu yaptığı noktalardan biri de bu kudretin 

eylemin meydana gelmesinde tek başına yeterli olmadığıdır. Bunun için bir başka 

kudrete ihtiyaç duyulmaktadır ki bu bilfiil kudrettir. 

 

2.3.2.2. Bilfiil Kudret 

 
Maturidi bu kudretin tam bir tarifini yapmamakla birlikte onu eylemin kendisiyle ortaya 

çıktığı kudret olarak nitelendirmektedir. Bilkuvve kudretin aksine fiil ile birlikte 

bulunan, fiil için olan ve sürekli olarak yok olup yenilenen bir kudrettir. Bu kudretle 

birlikte meydana gelen eylem neticesinde sevap ve ceza, güzellik ve çirkinlik gibi 

vasıflar hâsıl olmaktadır. Bilfiil kudret bilkuvve kudretin eyleme dönüşmüş halidir ve 

Mutezile’nin aksine eylemle aynı anda bulunmaktadır.441  

 
İrade ve ihtiyar neticesinde hâsıl olan eylemin gerçekleşmesini sağlayan bu kudretin 

varlığına işaret eden pek çok ayet bulunmaktadır. Bunlardan biri el-Kehf 18/67 

ayetidir.442 Bu ayette hal ve sebepler anlamındaki kudretin bulunmasına rağmen eylemin 

                                                        
438 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 293-294, 397; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 114-115.   
439 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 257; Te’vilat, c. 1, s. 294. 
440 “Allah bir kimseyi ancak gücünün yettiği şeyle yükümlü kılar…” Bakara 2/286. Ayrıca bkz: Talak 
65/7.  
441 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 256; Sabunî, el-Bidaye, s. 62; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 114; Mutezile 
bilkuvve kudrete bakış açısıyla Maturidilerle aynı düşüncede olduğunu ortaya koyarken bilfiil kudret 
konusunda ise farklı bir anlayışa sahiptir. Onlara göre bilfiil kudret de eylemden önce bulunmaktadır. 
Eylem ile birlikte bulunan bilfiil kudret değil, eylemin meydana gelmesini sağlayan hâdis sebeptir. Bilfiil 
kudretin eylemin varlık kazanmasında herhangi bir etkisi yoktur. Bilfiil kudretin eylemle birlikte 
olduğunu kabul ettiğimizde insanı gücünün yetmediği bir şeyle sorumlu tutmamız gerekecektir. Bu ise 
kabih bir iştir. Kabihi işlememek ise adalettendir.  
442 “Sen benimle birlikte bulunmanın gerektirdiği sabra asla güç yetiremezsin.”; ayrıca bkz: Al-i İmran 
3/97; Hud 11/20; Kehf 18/72, 82; Tegabun 64/16.  



 102 

gerçekleşmemesi, fiilî kudretin nefyini gerektirmiştir. Hud 11/20 ayetinde443 ise işitme 

ve görme ile ilgili organlarında herhangi bir rahatsızlık bulunmamasına rağmen Allah 

muhataplarını, tebliğ etmiş olduğu hak ve hakikatleri görmezden gelerek kulaklarını 

tıkadıkları için kör ve sağır olmakla vasıflandırarak onları kötülemiştir. Dolayısıyla bu 

ayette yer alan istitaattan maksat sebeplerin uygunsuzluğu ve aletlerin müsait 

olmayışıyla ilgili değil, bilakis fiil ile alakalı istitaattir.444  

 
Bu açıklamalar ortaya koymaktadır ki bilfiil kudret doğrudan eyleme taalluk eden ve 

eylemin varlık kazanmasını sağlayan kudrettir. Allah tarafından eylemle birlikte 

yaratılan bu kudretin eylemden önce ya da sonra olması mümkün değildir. Böylece 

insan her zaman ve mekânda eylemde bulunabilmek için Allah’ın yardımına muhtaç bir 

varlık olmaktadır.  

 
Bilkuvve kudret ve eylem arasındaki ilişki ve onun eylemden önce bulunması 

hususunda herhangi bir tartışma yaşanmazken bilfiil kudret ve eylem arasındaki ilişki 

ortaya konulurken önemli tartışmaların yapıldığı görülmektedir. Tartışmalardan ilki bu 

kudretin eylemden önce mi yoksa eylemle birlikte mi bulunduğu, ikincisi bilfiil kudretin 

iki zıt için müsait olup olmadığı, üçüncüsü de güç yetirilemeyecek bir şeyle insanın 

mükellefiyeti üzerinedir.  

 

2.3.2.2.1. Bilfiil Kudretin Eylemle Birlikte Bulunuşu 

 
Maturidi ekolüne göre bilfiil kudret eylem ile birlikte bulunan, sürekli yenilenen, fiilden 

önce veya sonra bulunması imkânsız olan bir kudrettir. Maturidi, bilfiil kudretin eylemle 

beraber bulunuşunu ilk olarak onun araz olması üzerine temellendirmektedir. Eş’âri 

âlimlerinden Bakıllani’nin de bu kudretin eylemle birlikte bulunuşu noktasında aynı 

delili ileri sürdüğü görülmektedir.445 Arazlar yapısı gereği süreklilik arz etmezler. Bâki 

olabilmeleri için kendileri dışında beka özelliğine sahip başka bir şeyin varlığı 

gerekmektedir. Arazların varlığı kendi kendine değil sonradan var olan ve yer işgal eden 

cevher ve cisimlere bağlı bulunduğundan onlar da hâdis olmaktadır. Hâdis olan bu 
                                                        
443 “Onlar yeryüzünde (Allah’ı) âciz bırakabilecek değillerdir. Onların Allah’tan başka sığınabilecekleri 
bir yardımcıları da yoktur. Azap onlar için kat kat artırılacaktır. Çünkü onlar (gerçekleri) işitmeye 
tahammül edemiyorlar, hem de görmüyorlardı.”  
444Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 258; Te’vilat, c. 2, s. 517; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 11-115.  
445 Bakıllani Kadı Ebu Bekir, Kitabu’l-İnsaf, tahkik: Muhammed Zahid b. Hasan el-Kevseri, el-
Mektebetu’l-Ezheriyye li’t-Turas, Kahire 1993, s. 47; Yazıcıoğlu, “İslam Kelâmında Önemli Bir Mesele: 
İstitaat”, İslami Araştırmalar Dergisi, Sayı: 1, Temmuz 1986, s. 52-53.  



 103 

kudret eylemden önce olsaydı, eylemin kudretsiz olarak meydana geldiğini kabul 

etmemiz gerekirdi. Bir fiilin kudret olmaksızın varlık kazanması ihtimal dâhilinde 

olsaydı, eylemin âciz bir kimseden de ortaya çıkması mümkün olurdu ki bunun temelsiz 

bir iddia oluşu sabittir. Eylemden sonra olduğunu kabul ettiğimizde de insan kudreti 

olmaksızın fâil konumunda olacaktır. Bu demektir ki araz olan bilfiil kudret ne 

eylemden önce ne de eylemden sonra olup eylemle birlikte bulunmaktadır.446 

 
İkinci olarak Maturidi, bilkuvve kudrete dikkat çekerek, bu kudretin müsait olmasını 

eylemin gerçekleşmesinin birincil ön şartı olarak kabul etmektedir. Bu kudretle ilgili 

açıklamalarımızdan hatırlanacağı üzere eylemden önce bulunan sebep ve vasıtalar 

eylemin gerçekleşeceği anda sağlıklı ve sıhhatli olmadığı sürece eylemin gerçekleşmesi 

mümkün değildir. Bilfiil kudret de aynı kategoride değerlendirilmelidir. Eylemden önce 

veya sonra olması halinde eylemin varlık kazanması imkânsız olduğundan eylemle 

birlikte bulunması zorunludur. Çünkü kudret olmadan fiilin gerçekleşmesi tasavvur 

edilemez, fiilin varlığı ona bağlıdır.447 Bir kimse ayakta duruyorken ayakta durma, 

yatıyorken yatma, oturuyorken de oturma fiilinin fâilidir. Her bir eylemini ancak bir 

diğerini terk ederek gerçekleştirebileceği ortadadır. Yani ayakta iken oturma ve yatma, 

yatıyorken ayakta durma ve oturma, oturuyorken de yatma ve ayakta durma eylemlerini 

terk ederek fiilini işlemektedir. Bu demektir ki insan sürekli olarak bir eylemi yapmak 

için diğerini terk etmelidir. Eylemi gerçekleştirebilmesi için kudretinin bulunması 

zorunlu olduğuna göre kudretin eylemden önce bulunmasının imkânsız olduğu sabit 

olmaktadır.448   

 
Üçüncü olarak Maturidi’nin çıkış noktası Fatır 35/15 ayetidir.449 Bu ayet açık bir 

şekilde insanın Allah’a muhtaç olduğunu ifade etmektedir. Eylemin oluşması için 

gerekli olan bilfiil kudretin eylemden önce olduğunu kabul ettiğimizde kişi daha fiili 

oluşturmadan önce bu kudretle yetineceğinden Allah’tan müstağni olacaktır. Ayet-i 

kerimenin ışığında bu durum kabul edilemeyecek bir şeydir.450 Bu hususta Nesefî de 

aynı düşüncede olup bilfiil kudretin eylem ile birlikte bulunduğunu, eylemden önce ya 
                                                        
446 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 260-261; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 119 vd.; Sabunî, el-Bidaye, s. 62-64; el-
Pezdevi Ebu Yusr Muhammed, Ehli Sünnet Akaidi, terc: Şerafeddin Gölcük, Kayıhan Yay., İstanbul 
1988, s. 166.  
447 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 261. 
448 Pezdevi, Ehli Sünnet Akaidi, s. 170.  
449 “Ey insanlar! Siz Allah’a muhtaçsınız. Allah ise her bakımdan sınırsız zengin olandır, övülmeye 
hakkıyla lâyık olandır.”  
450 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 261.  



 104 

da sonra olmasının mümkün olmadığını dile getirmektedir. Nitekim ona göre kudretin 

eylemden önce olması, insanın Allah’a muhtaç olmaması sonucuna götürecektir. 

Bununla birlikte insanın bir an bile olsa Allah’tan bağımsız olması tasavvur edilemez. 

Şayet Allah eylemden önce insana bu kudreti verecek olursa insanı eylemini 

gerçekleştirmeden önce kudretli kılmış olacaktır. Hal böyle olunca insan Allah’a ihtiyaç 

duymayacak, kendisini O’ndan bağımsız hissedecektir ki bu mümkün değildir.451  

 
Nesefî’nin bu konuda dikkat çektiği bir başka husus da şudur: Kudretin eylemle birlikte 

bulunmadığını, Mutezile’nin iddia ettiği üzere eylemden önce bulunduğunu iddia 

ettiğimizde daha sonraki bir zamanda gerçekleştirilecek eylem için kudretin varlığını 

değil, yokluğunu kabul etmemiz gerekecektir. Dolayısıyla eylem kudretsiz meydana 

gelecektir. Bu ise ancak âciz kimseler için söz konusudur.  Çünkü kudreti bulunmayan 

birinin kâdir olarak isimlendirilmesi muhaldir. Durum böyle olunca, eylemin meydana 

gelmesi için kâdir olmaktan ziyade âciz olmak vasfı etkinlik kazanacaktır. Zira kudretin 

yokluğu ile eylemin varlığı ortaya çıktığından kudretin varlığı ile de eylemin yokluğu 

sabit olmaktadır. Bu demektir ki kudretle acziyet yer değiştirmiş, kudret acziyet olmuş, 

acziyet de kudret olmuştur. Ancak biz biliyoruz ki acziyet halinde eylemin varlığı 

muhaldir ve eylem ancak kudretle varlık kazanabilir.452  

 
Maturidiler neden bilfiil kudretin eylemle birlikte bulunuşu üzerinde önemle durmakta, 

aklî ve naklî delillerle bu görüşlerini temellendirmektedir? Daha önce de belirttiğimiz 

üzere Maturidi’nin iki yönlü bir kudret anlayışına sahip olmasının temelinde eylemin 

meydana gelmesinde eylemde yönler anlayışı yer almaktadır. Bu anlayışa göre eylemi 

yaratan Allah yapan da insandır. Bilfiil kudretin eylemden önce olduğu kabul 

edildiğinde insanın onların yaratıcısı olduğunu da benimsemek gerekecektir. Bu, ihtiyarî 

eylemlerin yaratıcısının insan olduğunu iddia eden Mutezilenin kabullendiği bir 

görüştür. Nitekim onlara göre Allah’ın insan hayatına müdahalesi bilkuvve kudreti 

sağlam bir şekilde yaratmasından ibarettir. Bundan sonrasını insana bırakmıştır. 

Maturidi ekolü ise böyle bir yaklaşımın insanı yaratmak bakımından Allah’a ortak 

koşmak anlamına geleceğini, aynı zamanda Allah’tan müstağni olmasını gerektireceğini 

ifade ederek reddetmişlerdir. Bu bakış açısı ayrıca Allah’ın kudretine sınırlama getirerek 

kâinatta O’nun kudretinin haricinde bir takım eylemlerin meydana gelebileceğini de 

                                                        
451 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 159. 
452 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 135. 



 105 

zorunlu kılmaktadır. Bunun ise açık bir hata olduğu ortadadır. İşte Maturidi, 

Mutezile’nin düştüğü bu hataya düşmemek, insanın hem zorunlu hem de isteğe bağlı 

eylemlerinin yaratıcısının Allah olduğunu, ihtiyarî eylemlerden doğan sorumluluğun 

insana aidiyetini ortaya koymak için kudreti ikiye ayırarak değerlendirmeye tabi 

tutmuştur.     

 
Sonuç olarak Maturidi, bilfiil kudreti eylemin kendisiyle varlık kazandığı etken, 

bilkuvve kudreti de insanın eylemlerinden doğan sorumluluğu üstlenmesinde temel 

faktör olarak değerlendirmektedir. Bu demektir ki bilfiil kudret bulunmasa da insanın 

sorumluluğu devam etmektedir. Çünkü bu kudretin varlığı hem nesne ve olayların hem 

de eylemi gerçekleştirecek kişinin sağlıklı bir yapıda olduğunu göstermektedir. Nitekim 

Sadru’ş-Şeria bilkuvve kudreti “sorumluluk gerektiren kudret” 453 olarak tanımlayarak 

bu kudretin insana veriliş nedeninin mükellefiyeti temellendirmek olduğunu belirtmiştir. 

Bu kudretin bulunmadığını düşündüğümüzde acziyet ortaya çıkacak, teklifin sıhhati gibi 

bir durumdan bahsetmek mümkün olmayacaktır. Çünkü bu kudret bulunmadığı takdirde 

eylemi gerçekleştirme veya gerçekleştirmeme imkânı bulunmayan âciz bir kimsenin 

sorumluluk altına girmesi gerekir. Mesela bir kimsenin kıyam, rükû ve secde gibi 

namazın farzlarını yerine getirme ve oruç tutma mükellefiyeti bedenen sağlıklı 

olmasıyla alakalı bir durumdur. Mazereti olanlar oturmak suretiyle namazla ilgili 

farzların, fidye vererek de orucun sorumluluğundan kurtulabilmektedir. Bu 

saydıklarımızın ise bilfiil kudretle değil bilkuvve kudretle alakalı olduğu aşikârdır. 

Çünkü o, süreklilik arz etmediğinden, daimi olarak insanla birlikte bulunmamakta, 

zaman içerisinde yok olup var olmaktadır. Bir başka örnek de sahip oldukları mâli ve 

bedenî imkânlara rağmen insanın emir ve yasakları yerine getirme noktasında Allah’tan 

yardım ve güç talep etmeleridir.454 Şayet bilfiil kudret devamlılık arz etseydi ya da 

yokluğu halinde sorumluluk ortadan kalksaydı, insanın Allah’tan böyle bir istekte 

bulunmasının hiçbir anlamı olmazdı.455 İnsanın eylemi gerçekleştirme anında Allah 

tarafından kendisinde yaratılan bilfiil kudretle eylemlerini gerçekleştirdiği sabit olunca 

bunun akabinde bu kudretin hem taat hem de masiyete elverişli olup olmadığı sorusu 

gündeme gelmiştir.    

 

                                                        
453 Cürcânî, Tarifat, s. 35.  
454 Bkz: Fatiha 1/5; Hud 11/56. 
455 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, 258-259.  



 106 

2.3.2.2.2. Bilfiil Kudretin İki Zıt İçin Elverişli Oluşu 

 
Maturidi, bilfiil kudretin iki zıt için elverişli olması meselesini Ebu Hanife’nin (ö: 

150/767) konu ile ilgili görüşlerini naklederek tartışmaktadır. Ebu Hanife’ye göre 

insanın bilfiil kudreti hem iman hem de küfür için geçerlidir. Fakat bu bir anda değil, 

bedel yoluyla gerçekleşmektedir. Buradaki bedelden maksat, kendisiyle imanın 

meydana geldiği istitaat, imana yakın olduğunda iman için geçerli olup, küfür için 

geçerli olmamaktadır. Tam tersine imana bedel olarak küfre yakın olsaydı, küfür için 

geçerli olup, iman için geçerli olmayacaktı.456  

 
Nesefî, Maturidi’nin konu ile ilgili görüşlerini zikrederken onun farklı anlayışları ortaya 

koymakla birlikte hangi düşünceyi benimsediğinin muğlâk olduğunu ifade etmiştir. 

Dahası onun sözlerinin çoğunun bilfiil kudretin iki zıt için uygun olmadığına delil teşkil 

ettiğini de belirtmiştir.457 Yaptığımız araştırmalar Nesefî’nin bu tespitinin doğru 

olmadığını göstermektedir. Maturidi konu hakkındaki şu düşünceleri bunu açık bir 

şekilde ortaya koymaktadır:   

 
Bu meselenin aslı şudur ki, insan âciz bir varlık olmayıp hakiki manada kudret sahibi 

olduğundan bir şeyi yapmaya güç yetirdiği gibi onun zıddını yapmaya da kâdirdir. Aksi 

takdirde insanın eylemlerini özgür bir şekilde yaptığını söylemek imkânsız olacaktır. 

Zira bir eylemi yapmaya elverişli olup da onun zıddını gerçekleştirmeye müsait 

olmayan bir kimsenin eylemleri irade ve ihtiyara dayalı olmayıp, cebrî bir nitelik 

taşıyacaktır. Aynı durum kudret için de söz konusudur. Şayet kudret birbirinin zıddı olan 

iki şey için geçerli olmaz ise ortaya çıkacak eylem ihtiyarî değil zorunlu olacaktır. Bu 

durumda da ilahi emir ve nehyin herhangi bir manası kalmayacaktır. İrade ve kudretin 

baskı ve zorlama altında bulunması ise insanı bir robot olarak gören Cebriye’nin 

düşünce sistemine uygun bir yaklaşım olup geçersizdir.458 Bu açıklama kudretin iki zıt 

için elverişli olduğunun Maturidi tarafından da benimsendiğini göstermektedir.  

 
Nesefî, kudretin iki zıt için uygunluk arz ettiğine birkaç açıdan delil getirerek katkıda 

bulunmuştur. Bunlardan ilkinde bilkuvve kudret kapsamında bulunan sebeplerle ilgili 

kabiliyetlere dikkat çekerek yaratılışları itibariyle iki zıt için elverişli bulunduklarını 

                                                        
456 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 263; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 117; Sabunî, el-Bidaye, s. 64.   
457 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 117.   
458 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 263.  



 107 

söylemektedir. Dil ile hem yalan hem de doğrunun söylenebileceğini bu duruma örnek 

verebiliriz. İkincisinde bir eyleme güç yetirip yetirememe hususu üzerinde durmaktadır. 

Kudretin iki zıt için müsait olmadığını kabul ettiğimizde güç yetirilemeyen şeyle insanı 

sorumlu tutmamız gerekecektir. Mesela kâfire iman etmesini teklif etmek güç yetmeyen 

bir şeyi teklif etmek anlamına gelecektir ki bu yanlıştır.  Sonuncu delili de eylemin 

ihtiyarî ya da cebrî bir yapıda olduğu üzerine inşa edilmiştir. Ona göre kendisiyle bir şey 

meydana gelip zıddı için müsait olmayan her şey ile hâsıl olan durum, ihtiyarî değil 

cebrîdir. Mesela, kar ile soğuğun, ateş ile ısının oluşması gibi. Şayet kâfirde bulunan 

kudret, imanın bulunması için uygun olmayıp sadece küfre elverişli bulunduğunda, 

onun küfürden ayrılıp da iman sahibi olmasını düşünmek imkânsız olacaktır ki bu 

muhaldir.459 Bu açıklamalardan Maturidi ekolünün kudret açısından insanın 

özgürlüğünü temellendirme noktasında sadece kudretin eylemle birlikte oluşunu değil 

aynı zamanda iki zıt için uygun olmasını da bir argüman olarak kullandığı 

görülmektedir.  

 
Nesefî, kudretin iki zıt için elverişli olduğunu benimsemenin aynı zamanda üzerinde 

ısrarla durulan güç yetirilemeyen bir şeyle insanı sorumlu tutmayı da ortadan kaldırdığı 

görüşündedir.460  

 

2.3.3. Güç Yetirilemeyen Bir Şeyle Sorumlu Tutmak 

 
Maturidi bu meseleyi de ikili kudret anlayışı bağlamında iki farklı açıdan 

değerlendirerek tahlil etmektedir. Nitekim o, güç yetirilemeyecek şeyle mükellefiyetin 

olup olamayacağı sorusuna hem olumsuz hem de olumlu cevap vermektedir. Yani bir 

kimsenin güç yetirilemeyecek şeyle sorumluluğu bir taraftan imkânsızken diğer taraftan 

da böyle bir şey mümkündür.461 Nesefî de arkadaşlarımız bu hususta bilkuvve kudreti 

şart olarak ileri sürmüş, bilfiil kudreti şart koşmamışlardır diyerek aynı görüşü 

benimsediğini dile getirmiştir. Öncelikli olarak o, güç yetirilemeyen şeyden kastın ne 

olduğu sorusunu sormaktadır. Bilkuvve kudret bağlamında güç yetirememenin söz 

konusu olduğu durumlarda Allah’ın insanları sorumlu tutmayacağı görüşündedir. 

Nitekim Allah Teâlâ el-Bakara 2/286 ayetinde insanları güçlerinin yetmeyeceği şeylerle 

                                                        
459 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 161-162.   
460 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 161. 
461 Maturidi, Kitabu’t-Tevhid, s. 264-265; Te’vilat, c. 1, s. 241; Sabunî, el-Bidaye, s. 69-70.   



 108 

mükellef tutmayacağını beyan etmiştir. Bu ayette yer alan mükellefiyetten maksat da 

sebeplerin ve vasıtaların sağlıklı olması manasındaki istitaatla alakalıdır. 462   Bunun 

yokluğunda Allah’ın âciz bir insana sorumluluk yüklemesi gerekecektir ki bu 

imkânsızdır. Mesela akli dengesi yerinde olmayan birini namaz kılmakla mükellef kılma 

bu eylemi yapmaktan aciz olan birini sorumlu tutma anlamına gelecektir. Bu durum ise 

hikmetten uzak olup hikmet sahibi olan Allah’a böyle bir şey izafe edilemez. 463   

 
Mutezile’den Ka’bi ise bir kimsenin güç yetirilemeyecek şeyle sorumlu tutulmasının 

aklen çirkin bir iş olduğunu belirtmektedir. Maturidi onun bu bakış açısının kudrete 

yüklediği manadan kaynaklandığını belirterek reddetmektedir. Nitekim Mutezile’ye 

göre kudret tektir ve varlığı eylemin de varlığını gerektirmektedir. İşte bu yüzdendir ki 

fiil işlenirken güç yetirilemeyecek bir şeyle sorumlu tutmak aklen câiz olmamaktadır. 

Ancak Allah Teâlâ Hz. Musa’nın rakibi Firavun’u yapmaya güç yetiremeyeceğini 

bildiği halde imanla sorumlu tutmuştur. Maturidi, ilgili ayetlerde464 irade ve ihtiyar 

neticesinde hâsıl olacak, failini mükâfat veya cezaya müstehak kılacak bilfiil kudrete 

işaret edildiğini belirterek bu kudreti emre değil de nehye kullanarak kudretini zayi eden 

kimsenin mükellef tutulmasının gerekliliğini dile getirmektedir. Dolayısıyla burada 

insanın güç yetirememesi gibi bir durum söz konusu değildir. Çünkü Firavun’da iman 

ya da inkâr durumlarından birini tercih edebilmeyi sağlayan ve mükellefiyetin esasını 

teşkil eden sebepler ve vasıtalar anlamındaki bilkuvve kudret mevcuttur. 465   

 

2.3.4. Kudret ve Kaza/Kader İlişkisi    

 
Maturidi, kaza ve kader bağlamında insanın eylemlerinden doğan sorumluluğunu ve 

eylemlerini özgür bir şekilde gerçekleştirdiğini temellendirmek için kudret kavramının 

genel (bilkuvve) ve özel (bilfiil) kullanımına dikkat çekerek meseleyi ele almaktadır. 

Kudretle ilgili bu ikili ayrımına ilim ve irade meselelerinde olduğu gibi ayetleri de delil 

getirmek suretiyle yaklaşımını teolojik bir temele yerleştirdiği görülmektedir. Kudretin 

bu şekilde ikiye ayrılması Maturidi ekolüne has bir durumdur. Böyle bir yöntem 

izlemesinin arkasında eylemin yaratıcısını tespit ederken ona yönler tayin etmesinin 

bulunduğu düşünülmektedir. Hatırlanacağı üzere ihtiyarî eylemlerin varlık 
                                                        
462 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 168. 
463 İbn Hümam, Müsayere, s. 170-171; Sabunî, el-Bidaye, s. 69.  
464 Bkz: A’raf 7/103; Enfal 8/52; Hud 11/97; Mü’min 40/26.  
465 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 264-265; Te’vilat, c. 1, s. 241; Sabunî, el-Bidaye, s. 70.    



 109 

kazanmasında yaratmak bakımından Allah’ın, yapmak bakımından da insanın etkisi 

bulunmaktadır. Allah tarafından eylemden önce insana bahşedilen bilkuvve kudretle, 

hem çevresel etkenlerin uygun ve yerinde olması, hem de insanın ortopedik, duyusal, 

zekâ bakımından fiziksel ve zihinsel herhangi bir rahatsızlığının bulunmamasına dikkat 

çekmektedir. İnsan sahip olduğu bu kudret sayesinde sadece dünyevi eylemlerini değil 

aynı zamanda dini görev ve yükümlülüklerini de yerine getirme noktasında potansiyel 

bir donanıma sahip olmaktadır. Bilkuvve halinde bulunan bu kudret eylemden önce 

insanda bulunmaktadır. Bu kudretin varlığı, sağlam ve sağlıklı olması eylemin gerçeklik 

kazanmasının ön şartını oluşturmaktadır. Çünkü Maturidi’nin düşünce sisteminde bu 

kudret insana yaşamının başlangıcında verilmekle birlikte zaman içerisinde değişime 

uğraması da söz konusudur. Fiziksel ve zihinsel bakımdan sağlıklı olan bir insan bu 

kabiliyetlerinden biri veya her ikisini de kaybedebilir.  Mesela fiziksel sağlığı ve akli 

dengesi yerinde olan bir insan hem dünya ile ilgili işlerini hem de dini görevlerini 

yerine getirebilecek güce sahip olup, irade ve ihtiyarı doğrultusunda gerçekleştirdiği 

eylemlerinden dolayı dünya ve ahiret noktasında sorumlu bulunmaktadır. Akli dengesi 

yerinde olmayan veya zaman içerisinde bu kabiliyetini kaybeden birinden ise dini ve 

dünyevi sorumluluk kalkmış olmaktadır. Bilkuvve insanda mevcut olan bu kudret, 

niyetlendiğimiz eylemin oluşması kendisine bağlı bulunmakla birlikte özellikle o eylem 

için hazırlanmış bir kudret değildir. Maturidi bu kudreti, mutlak güç sahibi olan Allah’ın 

bir lütfu olarak tanımlamakta ve kendisine bahşedilen bilkuvve kudretten dolayı insanın 

Allah’a müteşekkir olması gerektiğini dile getirmektedir. Bilkuvve kudretin bir diğer 

boyutu da ortamla ile ilgilidir. Maturidi eylemin varlık kazanması için aynı zamanda 

nesne ve olaylarla ilgili şartların da müsait olması gerektiğine vurgu yapmaktadır.  

 
Kudretin birinci anlamından oldukça farklı bir yönde seyreden ikinci manasına gelince, 

genelden (bilkuvve) özele (bilfiil) doğru bir yapıda olduğu görülmektedir. Bu kavramın 

tanımlamasından da açıkça görülmektedir. Nitekim Maturidi, bu kudretten insanın irade 

ve ihtiyarı doğrultusunda bir eylemi yapmaya veya yapmamaya karar verdiğinde o 

eylemin gerçekleşmesi için Allah tarafından yaratılan kudret diye bahsetmektedir.  

Bilkuvve kudret eylemden önce bulunurken bilfiil kudret eylem için eşzamanlı olarak 

onunla birlikte ortaya çıkmaktadır. Bu kudret olmadan eylemin meydan gelmesi 

imkânsızdır. İnsan, eylemi gerçekleştirme anında Allah tarafından kendisine verilen 

bilfiil kudret sayesinde eylemi yapmaktadır. İnsanın eylemi elde edebilmesi için eylemi 



 110 

yapmaya yönelmesi, irade ve ihtiyarını eylemi gerçekleştirme yönünde kullanması 

gerekmektedir. Her ne kadar bilkuvve kudrete sahip bulunsa da Allah tarafından bilfiil 

kudret yaratılmaksızın eylemin varlık sahasına çıkması mümkün değildir. Böylece 

Maturidilere göre insanın eylemi gerçekleştirirken etkin bir iradeye taalluk eden 

dinamik bir kudrete sahip olduğu ve bu yüzden de sorumlu bulunduğu görülmektedir.  

 

2.4. KESB 

 
Kesb, insanın eylemlerini özgür bir şekilde gerçekleştirdiğini ispat noktasında Allah-

eylem-insan ilişkisinin nasıl temellendirildiğini gösteren bir kavramdır. Kesb kavramı 

ve tarihsel gelişimi ile ilgili açıklama birinci bölümde tahlil edildiğinden burada 

Maturidilerin kavrama yükledikleri manalar ve kavramın insan özgürlüğüyle ilişkisi 

değerlendirilecektir.  

 
Maturidi ekolüne göre insanın ihtiyarî eyleminin meydana gelmesinde hem Allah’ın 

hem insanın etkisi bulunmaktadır. Maturidi bu hususu, Cebriye466, Mutezile467 ve 

Eş’âri’den468 farklı olarak bir eyleme iki kudretin tesirini, yaratıcının Allah, kesbedenin 

                                                        
466 Cebriye insanın ihtiyarî eylemleri de dâhil her türlü eylemin yaratıcısının Allah olduğunu, insanın bu 
hususta hiçbir müdahalesinin bulunmadığını belirterek özgürlük sorununu çözmeye çalışmıştır. Onlara 
göre insan eylemlerinde mecburdur. Allah kendi irade ve kudretiyle insanda eylemleri yaratır ve bu 
eylemler insana ancak mecazi olarak nispet edilebilir. Şehristânî, Milel, c. 1, s. 87; Bağdadi, Fark, s. 188.     
467 Mutezile ise kesb kavramına farklı bir mana yükleyerek ihtiyarî eylemlerin yaratıcısının insan 
olduğuna delil olarak kullanmıştır. Maturidi onların kesb hakkındaki görüşlerini şu şekilde ifade 
etmektedir: “Mutezile mezhebine göre insanın, eylemin bir yönü üzerinde kudreti vardır ve bu kesbden 
ibarettir. Allah’ın da eylem üzerinde bir tür kudreti mevcut olup o da icad yani yoktan var etmektir. 
Bununla birlikte Allah’ın insanda bulunan eylem için ne takdiri ne de yaratması söz konusudur. İnsanın 
da Allah’ı ilgilendiren yön üzerinde hiçbir tasarruf yetkisi bulunmamaktadır.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, 
s. 91.  Bu açıklamaya göre kesb ve icad kavramları aynı manaya gelmekle birlikte ilişkilendirildikleri 
varlıklar bakımından farklılık arz etmektedir. İnsanın kesbinin bulunduğu alana Allah müdahil 
olamazken, Allah’ın icadının bulunduğu alana da insan müdahil olamamaktadır. Böylece insan icad 
yönünden âciz bir yapıda iken, kesb yönünden Allah’tan daha güçlü bir konuma yükselmiş olmaktadır. 
Kesbe yüklemiş oldukları bu mana ile insanın ihtiyarî olarak gerçekleştirdiği bir eyleme her yönüyle 
hâkim olduğunu ve bu yüzden de sorumlu bulunduğunu göstermeye çalışmaktadırlar.     
468 Eş’âri Maturidi’nin yaptığı gibi bir eyleme her ikisi de dinamik olan iki kudretin etkisini kabul 
etmemektedir. Eylemler Allah’ın yaratmasıyla meydana gelmekte olup, insanın hâdis kudretinin eylemde 
herhangi bir etkisi bulunmamaktadır. Çünkü bir eserde iki müessirin etkisi mümkün değildir. Kesb, bir 
şeyin onu kesbeden tarafından ve hâdis bir kudretle meydana gelmesidir. Bu yüzdendir ki insan sadece 
kesbedendir. Eş’ari, Makalat, s. 280; Luma, s. 96; Cürcânî, Şerhu’l-Mevakıf, Matbaai Amire, İstanbul 
1311, c. 3, s. 118. Araştırmalarımıza göre Eş’âri’nin bu yaklaşımının daha sonraki bazı Eş’âri âlimler 
tarafından benimsenmediği görülmektedir. Bakıllani ihtiyarî eylemlerin hem insanın hâdis hem de 
Allah’ın kadîm kudretinin etkisiyle meydana geldiğini belirtmektedir. Ona göre Allah’ın kudreti eylemin 
aslına, insanın kudreti de vasfına tesirde bulunmaktadır. Mesela bir kimse yetim birine tokat atmak 
istediğinde Allah o eylemi yaratır ve tokat atılmış olur.  Bu eylemin aslıyla alakalı bir durumdur. Bu 
davranışın mükâfat ya da cezayı gerektirmesi ise eylemin vasfıyla ilişkilidir. Tokadı atan kimsenin niyeti 
bunun belirleyicisidir. Maksadı olumsuz bir davranışından dolayı yetimi terbiye etmekse karşılığı 
mükâfattır. Ona eziyet etmek kasdıyla vurmuşsa bunun da karşılığı cezadır.  Fahreddin Razi, el-Muhassal 



 111 

ise insan olduğunu dile getirerek ortaya koymuştur. Kavramla ilgili cümlelerinden469 

yaratma-eylem-kesb üçlüsünü bir arada değerlendirdiği görülmektedir. Bu 

kategorilendirmede Allah’ın eylemle ilişkisi yaratmak, insanın ki ise yapmak 

noktasındadır.470 Bu yüzdendir ki insan eylemlerini gerçekleştirirken herhangi bir baskı 

ve zorlama altında bulunmamaktadır ve yaptıklarından sorumludur. Öyle ki herkes bir 

eylemi yaparken hür, fâil ve kâsib olduğunun farkındadır. Görüldüğü üzere Maturidi 

seçtiği bu kavramlarla insanın özgürlüğüne, eylemi bizzat yapan olduğuna ve eylemin 

sahibi bulunduğuna dikkat çekmektedir. Bu demektir ki eylemin Allah tarafından 

yaratılması insanı hiçbir şekilde mecburiyet altında bırakmamaktadır. İnsan sahip 

olduğu hür irade ve ihtiyarı doğrultusunda bir eylemi gerçekleştirmeye karar verdiğinde 

Allah’ın onu yaratmasıyla o eylemi kesbeden olmaktadır.471   

 
Allah’ın tek yaratıcı olduğunu, insanın yaratmak bakımından herhangi bir gücünün 

bulunmadığını kabul eden Nesefî’de insanın eylemin meydana gelmesindeki katkısını 

ortaya koymak için kesb terimini kullanmaktadır. Ancak ona göre bu kavramı 

tanımlamak zor olmakla birlikte kavranamayan bir yapıda değil, kavranabilecek bir 

yapıdadır. Kanaatimize göre Nesefî burada kesbin kavranabileceğini, bununla birlikte 

herkes tarafından anlaşılabilecek şekilde ifade edilmesinin kolay olmadığını dile 

getirmektedir. O, kavramı yaratmayla ilişkilendirerek birkaç farklı tanımlama ile 

açıklamaya çalışmıştır. Bu tanımlardan birincisinde kesb, kudretin bulunduğu yerde 

meydana gelen herhangi bir iştir. Yaratma ise kudretin bulunmadığı yerde meydana 

gelen eylemdir. Bu tanımlamada bir yandan insanın kudretine diğer yandan da Allah’ın 

                                                                                                                                                                   
(Kelâm’a Giriş), çev: Hüseyin Atay, Kültür Bakanlığı Yay., 2002, s. 208; Şemsuddin b. Mahmud  b. 
Abdurrahman el-Isfahani, Metailu’l-Enzar ala Tavaili’l-Envar, Şirket-i Der Saadet-i Alemiyye, 1305, s. 
390.  
469 Maturidi’nin bu husustaki ifadeleri şunlardır: “İhtiyarî eylemler, mahiyetleri itibariyle yaratılmaları ve 
bir zamanlar yokken icat edilmeleri açısından Allah’a, kesbedilmeleri ve yapılmaları bakımından da 
insanlara aittir” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226.  
“Her insan kendisini yaptıklarında hür, fâil ve kâsib olarak hisseder” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 226.   
“İhtiyarî eylem, kesb açısından ve hakikat manasında insanlara ait olup, yaratmak açısından ve hakikat 
manasında da Allah’a aittir.” Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 228.     
470 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 96;  
471 “Eylem yaratma (halk) açısından zorunlu olup, insanın bu alana herhangi bir müdahalesi söz konusu 
değildir. İnsanın yaratıcı olarak isimlendirilmesi de söz konusu değildir. Eylem, kesb açısından ise 
ihtiyaridir. Yani o, kesb açısından ihtiyaridir, fakat yaratma (halk) açısından değildir. Eylemin yaratma 
yönü onun ihtiyari özelliğini ortadan kaldırmaz. Burada yaratma derken insanın eylemini yaramakla 
gökyüzünü ve yeryüzünü yaratmak arasında bir fark yoktur. Zira bunların hiçbirinde yaratma eyleminden 
insanları men etmek ve bu yüzden de onlardan ihtiyarı izale etmek söz konusu değildir. Ayrıca eylemi 
yaratma (halk) diye isimlendirmek cebir vasfını da gerektirmez. Çünkü eyleme ait olan kudrette 
yaratılmıştır ve eylemin zorunlu değil de ihtiyarî oluşunun sebebi de budur. Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 
239.    



 112 

kudretine vurgu yapılmaktadır. İnsanın sahip olduğu kudretle yaptığı herhangi bir iş 

kudretin bulunduğu yerde meydana geldiği için kesb adını almıştır. Bununla birlikte 

Allah insan gibi herhangi bir olaya mahal teşkil etmediği için olayların Allah’ın zatında 

meydana gelmesi mümkün değildir. Tam tersine zatının dışında meydana gelmektedir. 

Bu durum ise Nesefî’nin tanımında yer alan yaratma ile alakalıdır.472  

 
İkinci tanıma gelince kesb, herhangi bir aletle meydana gelen şey olup, yaratma ise 

aletsiz meydana gelen şeydir. Nesefî’nin burada bilkuvve kudrete işaret ettiği 

düşünülmektedir. Nitekim insan herhangi bir eylemi yaparken sebeplere, aletlere ve 

vasıtalara bağlı olarak gerçekleştirmektedir. Bunlarda bir eksiklik söz konusu olduğunda 

eylemi yapması da mümkün değildir. İşte insanın bilkuvve kudrete dayanarak yaptığı 

işin adı kesb olmaktadır. Meseleye Allah açısından bakıldığında O’nun bilkuvve kudret 

bağlamında bir sebebe dayanarak eylemlerini gerçekleştirmesi düşünülemez. O 

eylemlerinde hiçbir vasıta veya alete muhtaç değildir. Allah tarafından aletsiz ve 

vasıtasız olarak meydana getirilen eylemin adı da yaratmadır.473 

 
Üçüncü tanımda ise kesb, bir kimsenin gücünün yettiği şeyi tek başına yapamaması 

demektir. Yaratma ise güç yetirilen bir şeyin tek başına yapılabilmesidir. Nesefî’nin bu 

tanımlamada dikkat çektiği husus, güç yetirilen bir şeyi yapabilmek için herhangi bir 

yardıma muhtaç olup olmadığımızdır. Şayet bir yardım alarak eylemlerimizi 

gerçekleştiriyorsak bunun adı kesbtir ki bu, insanla ilişkilidir. Dışarıdan bir müdahale ve 

yardım söz konusu olmaksızın eylemlerimizi yapıyorsak bunun adı da yaratma 

olmaktadır ki bu da Allah’a aittir.474 

 
Nesefî’nin bu açıklamalarından, yaratma-eylem-kesb ilişkisinde yaratma Allah’a aittir 

ve bunda herhangi bir sınırlamanın söz konusu olmadığı anlaşılmaktadır. Allah her 

şeyin yaratıcısıdır. İnsan ise irade ve ihtiyarı doğrultusunda eylemi kesbedendir. 

Allah’ın eylemi yaratması insanın onu yapmaya/kesbetmeye yönelmesine bağlıdır. 

Çünkü Allah, insanın kesin bir şekilde yapmaya karar verdiği her eylemi yaratmaktadır. 

Nesefî tarafından kullanılan kastetmek kelimesi, İbn Hümam’da yerini azm-ı 

musamme’-kesin ve kat’i karar’a bırakmıştır.475 Bu demektir ki insan özgür irade ve 

                                                        
472 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 242; Yazıcıoğlu, Maturidi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı, s. 69.  
473 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 242.  
474 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 242. 
475 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 240; İbn Hümam, Müsayere, s. 111.  



 113 

ihtiyarıyla bir eylemi gerçekleştirmeye kesin ve kati bir şekilde karar verdiğinde Allah 

âdeti gereği eylemi o insanda yaratmaktadır.  İnsan da yaratılan bu eylemi kendi isteği 

doğrultusunda kesbetmektedir. Durum böyle olunca burada Allah’a eylemi yaratma 

hususunda bir zorunluluk atfedilmemekte midir? 

 
Bu soruya cevap verebilmek için yapılması gereken ilk şey, öncelik ve sonralık 

bakımından yaratma ve kesb arasındaki ilişkiyi ortaya koymaktır. Zira kesbin önceliği 

Allah’ın eylem üzerindeki etkisini ortadan kaldırarak Mutezile’yi haklı çıkaracak476, 

yaratmanın önceliği ise insanı mecbur duruma düşürerek Cebriye’nin söylemini tasdik 

edecektir. Nitekim yaratma-kesb ilişkisinde iki durum söz konusudur. Bunlardan ilkinde 

yaratma kesbden öncelik arz etmektedir. İkincisinde ise yaratma ve kesb arasında bir 

öncelik ya da sonralık söz konusu değildir. Kesbden önceki yaratmanın mahiyeti kesbe 

mahal teşkil edecek farklı karakterdeki nesne ve olayların yaratılmasıyla ilintilidir. 

Bunların varlığı insanın özgürlüğü ve sorumluluğunun da esasını oluşturmaktadır. 

Nitekim insan değişik özelliklere sahip nesne ve olaylar arasından dilediğini seçip 

benimseyerek yaptığında özgür olduğundan söz etmemiz mümkün olacaktır. Böyle bir 

yaratmanın varlığını kabul etmediğimizde kâinatta herhangi bir farklılık bulunmayacak 

ve insanın seçme özgürlüğünden bahsetmemiz imkânsızlaşacaktır.477  

 
İkincisine gelince, bu Maturidiler tarafından benimsenen husustur. Nitekim onlar bir 

fiile eş zamanlı olarak iki kudretin etkisi olduğunu belirterek her ikisinin de 

birlikteliğine vurgu yapmışlardır. İnsan bir eylemi gerçekleştirmeye kesin bir şekilde 

karar verdiğinde Allah onu yaratmaktadır. İnsan da aynı eylemi kesbedendir. Böylece 

eylem üzerinde aynı anda yaratmak bakımından Allah’ın, kesbetmek açısından da 

insanın etkisi söz konusudur. İnsanı eylemi yapma veya yapmamaya sevk eden birincil 

faktör onun iradesidir. Bu demektir ki iradenin bir eylemi yapmaya yönelmesi eylemin 

varlık kazanmasında, yapmamayı tercih etmesi de onun yokluk halinde bulunmasında 

asli unsur olmaktadır. İbn Hümam, insan bir şeyi kuvvetli bir iradeyle istediği ya da 

arzuladığında (azm-ı musammem) Allah’ın o eylemi yarattığını belirterek bu hususa 

                                                        
476 Kesbin yaratmadan önce olması, yaratma olmaksızın onun varlığını kabul etmemiz anlamına 
gelmektedir. Bu durumda ise insan hem eylemi seçen hem de onu yaratan olacaktır. Çünkü kesbin 
mahiyeti yaratılanlar arasında tercihte bulunmayla alakalıdır. Yaratılan herhangi bir şeyin yokluğunda ise 
varlık kazanmamış bir şeyin kesbi söz konusu olmaktadır ki bu yaratmadır.  Böylece insana ihtiyarî 
eylemlerini yaratma kudreti veren Mutezilî söylem geçerlik kazanmış olacaktır. Yazıcıoğlu, Maturidi ve 
Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı, s. 63. 
477 Necati Öner, İnsan Hürriyeti, Selçuk Yayınları, Ankara 1982, s. 17-20.  



 114 

dikkat çekmektedir.478 Bu açıklamalardan anlaşılan odur ki Allah’ın yaratmasını insanın 

kesin ve kati niyeti, arzu ve isteği tayin etmektedir. Eyleme karşı bu ön hazırlanış, 

Allah’ın eylemi yaratması, insanın da onu kesbiyle neticelenmektedir. İşte insan, 

eylemden önceki safhada onun varlık kazanmasını isteyen, eylemden sonraki safhada da 

onu kesbeden olduğundan, Allah’ın eyleme müdahalesi ise sadece yaratmak bakımından 

bulunduğundan, eylemden doğan her türlü sorumluluğun sahibi olmaktadır.         

 
Sonuç olarak Maturidi’nin kesb kavramını bir eylemin varlık kazanmasının nasıllığı 

hususunda kullandığı eylemde yönler teorisine göre açıklamaya çalışmıştır. Ona göre 

her türlü eylemin yaratıcısı Allah’tır. Bununla birlikte insan ihtiyarî eylemlerini 

gerçekleştirmede herhangi bir zorlamayla karşı karşıya değildir. Tam aksine eylemlerini 

özgür bir şekilde yapmaktadır. Sahip olduğu özgür irade doğrultusunda tercihlerini 

yapmakta, Allah’ın kendisinde yarattığı bilfiil kudretle eylemlerini gerçekleştirmektedir. 

Bunun neticesinde ortaya çıkan eylemi de kesbeden olmaktadır. İşte Maturidi insanda 

var olduğunu düşündüğü bu özgürlüğü yaratma-eylem-kesb ilişkisi üzerine bina ederek 

insanın eyleme etkisinin kesb yoluyla olduğunu ifade etmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                        
478 İbn Hümam, Müsayere, s. 110-111.  



 115 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
 

KAZA VE KADER İLE İLİŞKİLİ KONULAR 
 
Kaza ve kaderin temel prensibi Allah’ın insanların her türlü eylemlerini bilen ve yaratan 

olduğudur. Maturidi bu hususu kazayı Allah’ın yaratması, kaderi de Allah’ın bilmesi ile 

ilişkilendirerek açıklamaya çalışmıştır. İnsanın ihtiyarî eylemleriyle alakalı olan 

hidayet-dalâlet, rızık, ecel gibi hususların da kaza ve kader ile yakın bir ilişkisi 

bulunmaktadır. Bu bölümde araştırma konumuz olan kaza-kader meselesi ve insanın 

eylemleri ile bağlantısı bulunan bu üç kavram ele alınacaktır.   

 

3.1. HİDAYET-DALÂLET  

 
Hidayet ve dalâlet meselesi üzerinde erken dönemlerden itibaren tartışmalar yapılan bir 

meseledir.  Münakaşaların temelinde bir kimsenin hidayet veya dalâlet üzere 

bulunmasında Allah’ın rolünün bulunup bulunmadığı yer almaktadır. Bu bölümde 

cevap aranacak temel sorularımız şunlardır: Bir insanın hidayete ulaşması veya dalâlet 

üzere kalması tamamıyla kendi eylemi midir yoksa Allah’ın da bir rolü var mıdır? 

Kaza-kader ve hidayet-dalâlet ilişkisi nasıl temellendirilmelidir? 

 
Arapça ه-د-ي kökünden mastar olan hidayet kelimesi sözlükte rehberlik etmek, yol 

göstermek için öne geçmek, yol göstermek, hediye sunmak, her şeyin ilki ve önde olanı, 

açıklamak, öğretmek, doğruyu göstermek, talep edilene ulaştıran yolu bulmaya delalet 

etmek, doğru yola kılavuzluk yapmak, doğru yolu irşad etmek gibi anlamlara 

gelmektedir.479 Istılahta ise Allah’ın insanda iman ve itaati yaratması anlamına 

gelmektedir.480 Isfehani’ye göre hidayet dört çeşittir. Birincisi, insanın sahip olduğu 

                                                        
479 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 15, s. 353-354; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 4, s. 1229-1230; İbn Faris, 
Mu‘cemu Makayisı’l-Luga, tahkik: Abdusselam Muhammed Harun, c. 6, Kahire 1972, s. 42; Zebîdî, 
Tâcu’l-Arûs, c. 10, s. 406-407; Sabunî, el-Bidaye (Maturidiyye Akaidi), s. 189; Yavuz, “Hidayet”, DİA, 
İstanbul 1998, c. 17, s. 473-474.  
480 Sabunî, el-Bidaye (Maturidiyye Akaidi), s. 189.   

 



 116 

akıl, zekâ ve bir takım zaruri bilgilerdir. İkincisi, insanın hakka daveti noktasında 

Peygamberler ve kitapların gönderilmesidir. Üçüncüsü, doğru yol üzere bulunma 

hususunda gayret sarfedenlere verilen başarıdır. Sonuncusu da ahiret hayatının 

başlamasıyla birlikte doğru yol üzere bulunanlara ödül olarak cennetin verilmesidir. 481   

 
Dalalet kavramı ض-ل-ل  kökünden bir mastardır. Sözlükte kaybetmek, yok olmak, 

yokluk, görünmezlik, yolunu kaybetmek, yanılmak, hata etmek, yoldan çıkarmak, hak 

yolun ve hidayetin zıddı, yanılgı, sapkınlık, helak olmak, hedeflenen yere varmayan yol 

manalarına gelmektedir.482 Mecazi olarak da dinin belirlemiş olduğu hakikatleri 

görmezden gelerek akla, duyulara ve gerçeğe aykırı bir takım ilke ve esasları 

benimsemek suretiyle doğru yoldan sapmak anlamında kullanılmaktadır. Istılahta ise 

Allah’ın peygamberleri aracılığı ile bildirmiş olduğu hakikatleri görmezden gelerek bu 

hakikatlere aykırı inanç ve düşünceyi benimsemeye dalâlet denilmektedir.483 

 
Kavramların Kur’an’daki kullanımına gelince her ikisi de farklı manaları ihtiva edecek 

şekilde kullanılmıştır. Nitekim doğru yol484, İslam dini485, iman486, yol gösteren 

işaretler487, ilahi kitaplar ve peygamberler488, hak ve hakikate yönelme489, irşad490, 

davetçi491, tevhid492, daha öncekileri takip493 ve istirca494 kelimeleri hidayetin 

açıklayıcısı olarak kullanılan kelimelerdir. Hidayet kavramının ayrıca farklı varlıklarla 

                                                        
481 Isfehani, Müfredat, s. 538.  
482 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 11, s. 390-391;  Isfehani, Müfredat, s. 297-298; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 
3, s. 1402-1403; İbn Faris, Mu’cemu’l-Makayısı’l-Luga, c. 3, s. 356; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 7, s. 410.  
483 Ömer Faruk Harman, “Dalâlet”, DİA, İstanbul 1993, c. 8, s. 427-428.  
484 “İşte onlar Rab’lerinden (gelen) bir doğru yol üzeredirler ve kurtuluşa erenler de işte onlardır.” 
Bakara; 2/5; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 15.  
485 “…De ki: Allah’ın yolu asıl doğru yoldur.” Bakara 2/88; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 88. 
486 “Allah doğruya erenlerin hidayetini artırır…” Meryem 19/76; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 276. 
487 “O, sayelerinde, kara ve denizin karanlıklarında yolunuzu bulasınız diye sizin için yıldızları 
yaratandır…” En’am 6/97; Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 151. 
488 “…Tarafımdan size bir yol gösterici (peygamber) gelir de kim ona uyarsa, onlar için herhangi bir 
korku yoktur…” Bakara 2/38; Maturidi, Te’vilat, c. 1; s. 45; c. 4, s. 608. 
489 “…Onunla dilediğin kimseyi saptırırsın, dilediğini de doğruya iletirsin…” A’raf 7/155; Maturidi, 
Te’vilat, c. 2, s. 293. 
490 “(Şehirden çıkıp) Medyen’e doğru yöneldiğinde, ‘umarım Rabbim beni doğru yola irşad eder’ dedi.” 
Kasas 28/22; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 591. 
491 “…Her kavim içinde bir yol gösteren vardır.” Ra’d 13/7; Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 618; c. 3, s. 337.  
492 “Şüphesiz sen sevdiğin kimseyi doğru yola iletemezsin. Fakat Allah, dilediği kimseyi dğru yola 
eriştirir.” Kasas 28/56; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 605. 
493 “İşte bu, Allah’ın ayetleridir ki, kullarından dilediğini buna iletip yöneltir. Eğer onlar da Allah’a 
ortak koşsalardı, bütün yaptıkları boşa gitmişti.” En’am 6/88; Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 144. 
494 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 108; Sözlükte geri dönme, yapılmakta olan bir işi, bir davranışı terk etme 
anlamındaki rücû kökünden türeyen istirca kelimesi bir musibet anında Allah’ın takdirine rıza gösterip 
O’na sığınmayı ve bu sayede teselli bulmayı ifade eden söz ve davranışlar için kullanılan bir kavramdır. 
Hayati Hökelekli, “İstirca”, DİA, İstanbul 2001, c. 23, s. 374-375.  



 117 

ilişkilendirilerek kullanıldığı görülmektedir. Allah495, peygamberler496 ve Kur’an497 

hidayet ilişkisini bu bağlamda değerlendirmek mümkündür.   

 
Saptırmak498, hata etmek ve şaşırmak499, sapkınlık500, yanılmak ve unutmak501, 

kaybolmak ve boşa gitmek502, hüsrana uğramak ve eli boş çıkmak503 kelimeleri ise 

dalâletin açıklayıcılarıdır. Dalâlet sebepleri olarak da heva ve hevese uyma504, 

bilgisizlik505, şeytanın506, putların507 ve toplumun önde gelenlerinin saptırması508 

gösterilmiştir.      

 
Kavramların araştırma konumuzla ilgisi yönünden Kur’andaki kullanımlarına 

bakıldığında hidayet ya da dalâlet üzere olma hususu bazen insana nispet edilmekle 

birlikte509 pek çok yerde de insanın herhangi bir rolünün olmadığını îma eden 

ayetlerin510 bulunduğu görülmektedir.  Asıl problem de işte burada ortaya çıkmaktadır. 

Nitekim insanın hidayet veya dalâlet üzere bulunmasında Allah’ın irade ve kudreti 

kaşısında sahip olduğu irade ve ihtiyarın bir rolü bulunmakta mıdır? sorusu geçmişten 

bugüne İslam âlimlerinin tartıştığı meseleler arasında yerini almıştır.  

Maturidi’nin, hidayet ve dalâlet meselesini eserlerinde sistematik bir şekilde ele 

almadığı, irade bahsini işlerken gerekli gördüğü yerlerde ilgili ayetlere atıfta bulunarak 

                                                        
495 “Allah’a iman edip ona sımsıkı sarılanları ise (Allah), kendisinden bir rahmet ve lütfa kavuşturacak ve 
onları kendisine varan doğru bir yola iletecektir.” Nisa 4/104; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 533; c. 2, s. 466; 
c. 5, s. 438. 
496 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 604. 
497 “Bu kendisinde şüphe olmayan kitaptır. Allah’a karşı gelmekten sakınanlar için yol göstericidir.” 
Bakara 2/2; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 14. 
498 “… Allah, kimi dilerse onu şaşırtır. Kimi de dilerse onu dosdoğru yol üzere kılar.” En’am 6/39; 
Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 115. 
499“Seni yolunu şaşırmış bulup da doğru yolu göstermedi mi?” Duha 93/7; Maturidi, Te’vilat, c. 5, s. 477. 
500 “…Kim Allah’ı, meleklerini, kitaplarını, peygamberlerini ve ahiret gününü inkâr ederse, derin bir 
sapıklığa düşmüş olur.” Nisa 4/136; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 515. 
501 “Bu, onlardan biri unutacak olursa, diğerinin ona hatırlatması içindir…” Bakara 2/282; Maturidi, 
Te’vilat, c. 1, s. 236; c. 2, s. 604.  
502 “İnkâr edenler ve Allah yolunda alıkoyanlar var ya; işte, Allah onların bütün amellerini boşa 
çıkarmıştır.” Muhammed 47/1; Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 499. 
503 “…Fakat kâfirlerin tuzağı hep boşa çıkmıştır.” Mü’min 40/25; Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 340. 
504 “…Allah’ın; (halini) bildiği için saptırdığı ve kulağını ve kalbini mühürlediği, gözüne de perde çektiği 
kimseyi gördün mü?...” Casiye 45/23; Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 476. 
505 “İnsanlardan öyleleri vardır ki, bilgisizce Allah yolundan saptırmak ve o yolu eğlenceye almak için, 
eğlencelik asılsız ve faydasız sözleri satın alır…” Lokman 31/6; Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 64. 
506 “Onları mutlaka saptıracağım…” Nisa 4/119; Maturidi, Te’vilat,  c. 1, s. 504. 
507“… Çünkü o putlar insanlardan bir çoğunu saptırdılar” İbrahim 14/36; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 29. 
508“Firavun, halkını saptırdı, onlara doğru yolu göstermedi.” Ta-ha 20/79; Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 300.  
509 “…Artık kim doğru yola girerse, ancak kendisi için girer. Kim saparsa, ancak kendi aleyhine sapar. 
Ben sizden sorumlu değilim.” Yunus 10/108; ayrıca bkz: İsra: 17/15: Zümer 39/41. 
510 “Allah, kimi doğru yola iletirse, odur doğru yolu bulan. Kimleri de saptırırsa, işte onlar, ziyana 
uğrayanların ta kendileridir.” A’raf 7/178; Ayrıca bkz: Yunus 10/25; Kasas 28/56.  



 118 

değerlendirdiği görülmektedir. Bununla birlikte Nesefî ise hidayet ve dalâlet adı altında 

bir başlık açarak meseleyi tahlil etmiştir.511 Aynı yaklaşımı Sabunî’de de bulmak 

mümkündür.512  

 
Maturidi ekolü hidayet ve dalâlet meselesini bir yandan Allah’ın ilmi diğer yandan da 

yaratması ile ilişkilendirerek açıklamaktadır. Allah’ın insanı hidayete erdirmesinden 

maksat, insanda bunu yaratması demektir. Saptırması da aynı manaya gelmekte olup, 

insanda dalâleti yaratması demektir.513 Bu demektir ki hidayet ve dalâletle Allah’ın 

ilişkisi yaratmak noktasındadır. Allah’ın mutlak hâkimiyetine vurgu yapan ayetlerde bu 

manada anlaşılmalıdır. Bu ayetlerde üzerinde durulan bir başka husus da ilim-yaratma 

münasebetidir. Nitekim Allah, kendilerini hidayete götüren yollara tutunacaklarını 

bildiği kimseler için hidayeti, dalâlete ulaştıracak sebeplere tevessül edeceklerini bildiği 

kimseler için de dalâleti yaratacağını beyan buyurmuştur.514 

 
Bu kavramlarla insanın alakasına gelince o, Allah’ın hidayete veya dalâlete götüreceğini 

beyan buyurduğu alametlerden herhangi birini kendi hür iradesiyle seçerek ya hidayeti 

ya da dalâleti tercih etmektedir. Bu hususta insan tamamıyla özgürdür. Dilerse imanı 

dilerse küfür seçebilir. Allah da onun bu seçimi doğrultusunda imanı veya küfrü yaratan 

olmaktadır. Maturidi’nin bu yaklaşımı onun özgür irade anlayışının doğal bir 

sonucudur. Şayet insan hidayet üzere bulunmak istiyorsa dikkat etmesi gereken şey 

hidayete engel olacak her türlü tutum ve davranıştan uzak durmaktır.515 Dalâlet yollarını 

tercih ettiğinde ise hiç şüphesiz ki bu hal üzere bulunacaktır.516   

 
Onun bu probleme yaklaşımını konu ile ilgili gördüğümüz bazı ayetler üzerindeki 

yorumlarını tahlil ederek neticelendirmeyi düşünüyoruz. Allah’ın mutlak hâkimiyetine 

vurgu yapan ayetler bu meselenin tartışılmasına esas teşkil ettiğinden biz de burada 

özellikle ilgili ayetler517 üzerinde durmaya çalışacağız. Bu ayetler ilk bakışta hidayete 

                                                        
511 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 223, 293, 314, 635; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 314; Sabunî, el-Bidaye, s. 79.   
512 Sabunî, el-Bidaye, s. 79.  
513 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 223; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 314.  
514 Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 469; c. 2, 293, s. 635;  
515 Bkz:Ramazan Biçer, “Maturidi’ye Göre Hidayete Engel Olan Beşeri Zaaflar ve Tezahürleri”, C. Ü. İ. 
F. D., c. 8/1, Sivas 2004, ss. 41-59.  
516 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 632; c. 5, s. 347; c. 3, s. 197.  
517 “Allah bir kısmına hidayet etti, bir kısmına da sapıklık layık oldu…” A’raf 7/30; “…Onunla dilediğin 
kimseyi saptırırsın, dilediğini de doğruya iletirsin…” A’raf 7/155; “Allah kimi doğru yola iletirse odur 
doğru yolu bulan. Kimleri de saptırırsa işte onlar ziyana uğrayanların ta kendileridir.” A’raf 7/178; 
“…Şüphesiz Allah dilediğini saptırır, kendisine yöneleni de doğru yola eriştirir.”Ra’d 13/27; “Allah, 



 119 

erme veya dalâlet üzere olmanın tek kaynağı olarak Allah’ın mutlak hâkimiyetine işaret 

edip bu hususta insanın herhangi bir fonksiyonu bulunmadığı manasında bir çağrışım 

yapmaktadır. Ancak bu ayetler dikkatle incelendiğinde Allah’ın insanlardan bazısına 

hidayet etmesinin ve bir kısmını da dalâlet üzere bırakmasının temel nedeninin, onların, 

hidayete veya dalâlete ulaştıracak yolları tercih etmeleri olduğu görülecektir.518 Her kim 

hidayete götüren sebeplere tutunup, şeytanın vesveselerinden kendini korursa, hem 

Allah nezdinde hem de hidayetin ne olduğunu bilen kimse nezdinde doğru yol üzeredir. 

Kendini korumayan ve şeytanın aldatmacaları karşısında kendini muhafaza etmeyen 

kimse ise dalâlettedir.519 Hidayet, dinin bir emridir. Bunun muhatabı ise seçme 

kabiliyetine sahip olan mahlûkattır. Bu bağlamda düşünüldüğünde, sahip olduğu özgür 

irade ile hidayet ya da dalâlet üzere olmak isteyen kimseyi Allah ya hidayete erdirmekte 

veya dalâlet üzere bırakmaktadır.520 Allah, kendisine yönelen ve onları kabul eden 

kimseleri hidayete götürecek, onlardan yüz çeviren kimseleri de dalâlete sürükleyecek 

ayetleri indirendir. Bir şeye yönelme, kabul etme ya da yüz çevirme gibi durumlar 

ihtiyara bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. Bu demektir ki insanların hem hidayet hem de 

dalâletleri, onların ihtiyarları neticesinde hâsıl olmaktadır.521 Nitekim Allah, insanları 

doğru yol veya dalâlet üzere bulunma noktasında serbest bırakmıştır. İnsanlar, 

kendilerinde bulunan hür irade ve ihtiyarlarıyla hidayet ya da dalâleti tercih etmekte, 

Allah da bu doğrultu da eylemi yaratmaktadır. Çünkü iman ya da küfür ancak ihtiyar 

halinde ortaya çıkacak durumlardır. Allah’ın bunun aksi bir irade ortaya koyması insan 

iradesine baskı anlamı taşıyacaktır. Allah, En’am 6/149 ayetinde522 insanları ihtiyarî 

eylemlerinde serbest bıraktığını, herhangi bir baskı ya da zorlamaya maruz 

bırakmadığını beyan etmektedir.523 Öyleki Allah, hidayet verdiği kimsenin doğru yolda, 

yani dünyada hidayet verdiği kimsenin ahirette de doğru yolda olduğuna, dünyada 

dalâlet üzere olan kimsenin de ahirette hüsran içerisinde bulunduğuna da şahitlik 

etmiştir.  Görüldüğü üzere Maturidi, bir kimseyi hidayete erdirme veya dalâlette 

bırakma noktasında Allah’ın katkısını, bu durumlara şahit olması ve insanın isteği 

                                                                                                                                                                   
kimi doğru yola iletirse işte o, doğru yolu bulmuştur. Kimi de saptırırsa, böyleleri için O’nun dışında 
dostlar bulamazsın…” İsra 17/97.  
518 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 223. 
519 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 197; Aynı manayı ifade eden ayetler için bkz: Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 469; 
c. 2, 635; c. 2, s. 293. 
520 Maturidi, Te’vilat, c. 5, s. 438. 
521 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 632. 
522 “…O dileseydi elbette sizin hepinizi doğru yola getirirdi.” En’am 6/149. 
523 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 189-190. 



 120 

doğrultusunda bu eylemleri onlarda yaratması şeklinde ortaya koymaktadır. Ayrıca 

hidayet üzere bulunan kimseye Allah’ın yardım ve desteğinin, dalâlet üzere bulunan 

kimseye ise böyle bir şeyin söz konusu olmadığını da dile getirmektedir.  

 
Bu meselede dikkat edilmesi gereken bir başka husus da hidayeti beyan, dalâleti ise 

isimlendirme olarak açıklayan Mutezile’nin tutarsızlığı hakkındadır.524 Öyle ki Mutezile 

Allah’ın hidayet etmesini doğru yolu beyan etmesi şeklinde algılamaktadır. Allah doğru 

yolu beyan etmiş, açıklamış ve bildirmiş olmasına rağmen kâfirler doğru yola 

gelmemiştir. Bu demektir ki Mutezile’ye göre hidayet ve dalâlet haber verme, beyan ve 

isimlendirmeden ibarettir.525  Şayet hidayet beyan, emir ve nehiy olsaydı kâfir ve 

mü’min arasında herhangi bir fark olmazdı. Çünkü kâfir için bulunan beyan, mümin 

için de geçerlidir. Bu tartışma bağlamında ele alınan A’raf 7/178 ayetinde Allah’ın 

mümin için bulunan, fakat kâfir hakkında vuku bulmayacak bir manaya işareti vardır ki 

bunlar başarı, koruma ve yardımdır. Bunlar kâfir için olsaydı, kâfir de mümin gibi iman 

ederdi. Nitekim Allah’ın dalâlette bıraktığı kimse, dalâlet üzere bulunduğu için hüsrana 

uğramıştır. Buradaki manaya ziyade ise dalâlet eyleminin yaratılmasıdır.526 Ayrıca şayet 

hidayetin manası beyan olsaydı, Hz. Peygamber’den nefyedilmesi mümkün olmazdı. 

Çünkü o, hem sevdiğine hem de sevmediğine doğru yolu göstermiş, hidayeti 

açıklamıştır.527 Allah nezdinde hidayetin karşılığı insanları hidayet üzere kalmada 

başarılı kılmasıdır. Bunun manası beyan olsaydı bu minnet ve lütfun hiçbir manası 

olmazdı.528 

 
Sonuç olarak Allah, göndermiş olduğu peygamberler ve ayetlerle hidayet ve dalâletin 

yollarını açıklamıştır. İnsan sahip olduğu akıl ve iradesiyle dilerse hidayete, dilerse 

dalâlete götüren yolları tercih edecektir. Şayet kişi, hidayet üzere bulunmak isterse 

hidayet, dalâlet yolu üzere olmayı istemişse dalâlet üzere bulunacaktır. Allah da onun 

bu tercihi doğrultusunda hidayet veya dalâlet eylemini yaratmaktadır. 

 

 

                                                        
524 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 313, Te’vilat, c. 2, s. 309; c. 2, s, 232; c. 3, s. 605; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 
314 vd.; Sabunî, el-Bidaye, s. 79.  
525 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 314.  
526 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 309. 
527 “Şüphesiz sen sevdiğin kimseyi doğru yola iletemezsin. Fakat Allah, dilediği kimseyi doğru yola 
eriştirir. O doğru yola gelecekleri daha iyi bilir.” Kasas 28/56.  
528 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 232; c. 3, s. 605.  



 121 

3.2. ECEL  

 
Kaza-kader probleminin alt konularından biri olarak ele alınan ecel, teknik bir terim 

olarak kelâm tarihindeki en tartışmalı konulardan birini ifade eder. Çünkü kâinatta 

meydana gelen her şey Allah’ın belirlemesi, takdiri ve kazası neticesinde olduğuna 

göre, canlı varlıklar için meydana gelebilecek en önemli olayın ise ölüm olduğu 

düşünüldüğünde kaza-kader problemi çerçevesinde ecel-kader ilişkisi oldukça önemli 

bir yer teşkil etmektedir.  

 
Maturidi’de ecel sorununu kaza-kader, dolayısıyla Allah’ın ilmi ve iradesi ile mütalaa 

etmekte ve “bir insanın öldürülmesi” olayı çerçevesinde konuya açıklık getirmeye 

çalışmaktadır.   Bu bölümde öncelikli olarak ecel kavramının sözlük ve ıstılah 

anlamlarına yer verilecek, Kur’an’daki kullanımı tahlil edilecek, daha sonra da 

Maturidi’nin görüş ve düşünceleri ışığında konuya açıklık getirilmeye çalışılacaktır.  

 
Arap dilinden ا-ج-ل kökünden mastar olan ecel kavramı sözlükte, geciktirmek, 

gecikmek, ertelemek, bir şeyin süresi, alışverişte sürenin belirlenmesi, belirli bir vaktin 

sonu, geleceğe ait olmak üzere belirlenmiş zaman, ölüm vaktinin gelmesi, Allah 

nezdinde malum olan, her canlının hayatının sona ereceği vakit, borç vadesinin dolması 

gibi anlamlara gelmektedir. Görüldüğü kadarıyla ecel, bir yandan herhangi bir şey 

hakkında önceden belirlenen ve tespit edilen süreyi diğer yandan da bu sürenin sonu 

anlamında kullanılan bir kavramdır.529  

 
Istılahta ise Allah Teâlâ tarafından her bir canlı için takdir edilen yaşama süresi ve bu 

süreyi sona erdiren ölüm vakti anlamına gelmektedir.530 İnsan kastedildiğinde, o 

kimsenin hayat süresini ve bu sürenin son bulmasını ifade eden ecel kavramı, dünya söz 

konusu olduğunda ise kıyamet günü anlamına gelmektedir. Kavramın konumuz ile ilgili 

olan yönü ise insan-ecel münasebetidir. Bu bağlamda kelâm âlimleri problemi maktül 

meselesi ekseni etrafında tartışmakta, şu sorulara cevap aramaktadır: Eceli kim tespit 

etmektedir? Birileri tarafından öldürülen kişi eceli ile mi ölmüştür?  Şayet kişi 

                                                        
529 İbn Manzur, Lisanul-Arab, c. 11, s. 11-12; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 3, s. 1147-1148; Zebîdî, Tâcu’l-
Arûs, c. 7, s. 203-204; Isfehani, Müfredat, s. 11; Cüveyni, Kitabu’l-İrşad, Mısır 1950, s. 361; Maturidi, 
Te’vilat, c. 1, s. 184, 185, 233, 456; c. 3, s. 594.  
530 Sabunî, el-Bidaye, s. 183.  



 122 

öldürülmeseydi kendisi için geleceğe dair başka bir ecel ve bu ecele kadar yaşama 

imkânı bulunacak mıydı? Ömür artar veya eksilir mi? 

 
Bu sorulara daha sağlıklı cevap verebilmek ve Maturidi ile kendisine muhatap aldığı 

Mutezile’ye mensup olan Ka’bi arasındaki ecel tartışmasında hangisinin Kur’an’la 

örtüşen bir anlayışı benimsediği hakkında sağlıklı bir fikre ulaşmak için öncelikli olarak 

kavramın Kur’an’daki kullanımını incelemek gerektiği düşünülmektedir.  

 
Kur’an’ın birçok ayetinde ecel kavramı yer alır ve ilgili ayetlerde farklı anlamlar taşır. 

Ancak bu farklı anlam ve kullanımların tamamı kelimenin sözlükteki asıl anlamı olan 

“süre” manasıyla yakından alakalıdır. 

 
Kur’an’da ecel, mutlak ve mukayyed manada tayin edilen süre531, canlı ve cansız 

varlıklar için belirlenen sürenin sonu ve kıyamet günü532, bir borcun ödenmesi için 

belirlenen sürenin sonu533, boşanan veya eşi ölen bir kadının bir başkasıyla 

evlenebilmesi için beklemesi gereken süre534, kendilerine gönderilen peygamberlere 

itaat etmemeleri ve vermiş oldukları ahde vefa göstermemeleri neticesinde helak 

edilmeden önce kâfirlere tanınan vakit535 anlamlarında kullanılmıştır.536 

 
Ecel kavramı on altı ayette de sıfat tamlaması şeklinde belirlenmiş süre anlamında 

“ecel-i müsemma” olarak ifade edilmektedir.537 Nitekim Müslümanların belirli bir vade 

ile birbirlerinden borç alıp vermeleri538, çocuğun ana karnında kalış süresi539 bu manaya 

                                                        
531 “Musa, şöyle dedi: Bu seninle benim aramda bir iş. İki süreden hangisini tamamlarsam bana bir 
husumet yok. Allah söylediklerimize vekildir.” Kasas 28/29; ayrıca bkz: Lokman 31/29; Fatır 35/13; 
Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 594; c. 4, s. 77; c. 4, s. 174-175.  
532 “O geceleyin sizi ölü gibi kendinizden geçirip alan ve gündüzün kazandıklarınızı bilen, sonra da 
belirlenmiş eceliniz tamamlanıncaya kadar gündüzleri sizi tekrar diriltendir…” En’am 6/60; ayrıca bkz: 
En’am 6/128; A’raf 7/34; Yunus 10/49; Hud 11/3, 104. Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 125; c. 2, s. 175; c. 2; 
226; c. 4, s. 6.     
533 “Ey iman edenler! Belli bir süre için birbirinize borçlandığınız zaman bunu yazın…” Bakara 2/282;  
Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 233.   
534 “…Bekleme müddeti bitinceye kadar da nikâh yapmaya kalkışmayın…” Bakara 2/235; ayrıca bkz: 
Bakara 2/231, 234; Talak 65/2, 4; Maturidi, Te’vilat, c. 1, s.  196; c. 1, s. 184; c. 5, s. 160.   
535 “Fakat erişecekleri bir süreye kadar biz azabı üzerlerinden kaldırınca hemen yeminlerini bozarlar” 
A’raf 7/135; ayrıca bkz: Nisa 4/77; İbrahim 14/44; Ta-ha 20/129; Ankebut 29/53; Maturidi, Te’vilat, c. 2, 
s. 278; c. 3, s. 33-34; c. 3, s. 313.    
536 Firûzâbâdî’ye göre ecel kavramı Kur’an’da beş farklı manada kullanılmıştır Brincisi mukadder 
ölümdür. İkincisi,  belirlenmiş süredir. Üçüncüsü, kâfirlerin helakı demektir. Dördüncüsü, kadınların 
boşandıktan sonra beklemek zorunda oldukları süre (iddet) manasındadır.  Sonuncusu da azap ve 
ukubettir. Firûzâbâdî, Besair, c. 2, s. 108.     
537 Abdulbaki, el-Mu’cem, s. 18-19. 
538 Bakara 2/282. 
539 “…Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde durduruyoruz…” Hac 22/5; Maturidi, Te’vilat, c. 3, 



 123 

delalet etmektedir. Bununla birlikte aynı kavramın En’am 6/2540 ayetindeki manası 

üzerinde bir takım farklı görüşler ortaya çıkmıştır. Çünkü bu ayette Allah Teâlâ insanlar 

için iki ecelin varlığından söz ederek ecel-i müsemmanın (belirlenmiş ecel) kendi 

katında olduğunu beyan etmiştir. Müfessirler bu ayetteki ecel kavramlarından ilkinin 

ölüm vakti, yaratılışla ölüm arasındaki süre, ömür süresi kesinleşmiş olanların ve bu 

sürenin sonunda ölenlerin eceli, uyku hali, insanın ömründen geçen süre, geçmişteki 

insanların ecelleri ve insanın normal olarak yaşayıp ömrünün dolmasıyla hayatının sona 

ermesi (ecel-i tabi) gibi anlamlara geldiğini belirtmişlerdir. İkinci manadaki ecelin ise 

kıyamet vakti, ölümle diriliş arasındaki süre veya bu sürenin sonu, sıla-i rahim, sadaka 

gibi hayırlı işler yaptıkları için ömürleri uzatılacak olanların eceli, ölüm, insanın 

yaşamında geriye kalan süre, henüz hayatta olanların eceli, boğulma, yangın vb. kazalar 

ile bir cinayete kurban gitme gibi nedenlerle hayatın son bulması (ecel-i kaza) 

anlamlarına geldiğini ifade etmişlerdir.541  

 
Maturidi’ye göre iki ecelden birincisi başkalarında gördüğümüz ve kendimizin de 

yakinen müşahede edeceği yaşamımızın sona ermesi anlamına gelen ölüm halidir. Ecel-

i müsemma ise bir insanın yaşamının sona ermesi542, bir kavmin helak vakti543, bir 

bebeğin ana rahminde tutulduğu süre544 ve kıyamet günü545 gibi anlamlara gelmektedir. 

İslam düşünürleri de bu ayette yer alan iki ecelden yola çıkarak onu farklı şekillerde 

tanımlamak suretiyle açıklamaya çalışmışlardır. İslam filozoflarına göre ecel,  ecel-i 

müsemma ve ecel-i kaza olmak üzere iki kategoriye ayrılarak ele alınmalıdır. Bu görüş 

sahiplerine göre ecel-i müsemma hastalık ve kaza gibi herhangi bir harici sebep 

olmaksızın bir kimsenin ölmesi demektir. Ecel-i kaza ise adından da anlaşılacağı üzere 

                                                                                                                                                                   
s. 357.  
540 “O öyle bir Rab’dır ki, sizi çamurdan yaratmış, sonra (her birinize) bir ecel tayin etmiştir. (Kıyametin 
kopması için) belirlenmiş ecel de O’nun katındadır. Siz ise hala şüphe ediyorsunuz.” En’am 6/2; 
Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 96.  
541 Salebi Ebu İshak Ahmed b. Muhammed, el-Keşf ve’l-Beyan fi Tefsiri’l-Kur’an, Beyrut 2004, c. 2, s. 
520; Taberi Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an, Daru’l-Fikr, Beyrut 
1999, c. 7, s. 145-147; Zemahşeri Ebu’l-Kasım Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf an Hakaiki’t-Tenzil, Daru’l-
Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1977, c. 2, s. 4; Şevkani Muhammed Ali b. Muhammed, Fethü’l-Kadir, Daru’l-
Marife, Beyrut yy., c. 2, s. 114; İbn Aşur Muhammed Tahir, et-Tahrir ve’t-Tenvir, Dar-u Sahnun li’n-
Neşr ve’t-Tevzi, Tunus yy., c. 4, s. 130-131. 
542 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 125; c. 3, s. 11, 370; c. 4, s. 357.  
543 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 313; c. 4, s. 25, 400; c. 5, s. 261. 
544 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 357.  
545 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 96, 175; c. 3, s. 313; c. 4, s. 175, 293.   



 124 

hastalık, boğulma, trafik kazası, zehirlenme, cinayet vb. olaylar neticesinde meydana 

gelen ölümdür.546   

 
Bazılarına göre de ecel meselesi ne Allah’ın ne de insanın müdahil olduğu bir 

meseledir. Ecel denildiğinde akla yıldızların hareketleri gelmelidir. Kâinatta meydana 

gelen ve gelecek olan her şey yıldızların hareketlerine bağlıdır. Hareket, sükûn, ayrılma 

ve birleşme bu ezelî varlıkların hareketleri ile meydana gelmektedir.547 Deterministler 

tarafından savunulan bu düşüncenin ana teması, ecel de dâhil meydana gelen her türlü 

olayda Allah’ın ve insanın hiçbir fonksiyonu olmadığı, temel belirleyicinin yıldızların 

hareketleri olduğudur. 

 
Ebu’l-Berekat el-Bağdadi (ö: 570/1174), kâinatta meydana gelen olayları doğal (tabii), 

iradî ve tesadüf eseri olmak üzere üçe ayırarak açıklamaktadır. Doğal olarak meydana 

gelen her türlü olay kaza ve kader doğrultusunda belirli bir düzen içerisinde cereyan 

etmektedir. İradî olaylar ise zaman ve kişilere göre değişmekte olduğundan bunlarda 

kaza ve kaderin herhangi bir etkisi bulunmamaktadır. Bir kaza eseri meydana gelen 

ölüm gibi tesadüfî işlere gelince onlarda da kaza ve kaderin herhangi bir fonksiyonu 

yoktur.548  Görüldüğü üzere Bağdadi, ecel meselesini doğal, iradî ve tesadüfî olarak ele 

almaktadır. Doğal ölüm, Allah’ın belirleme ve takdiri ile meydana gelmekle birlikte 

cinayet iradi olmaktadır. Bir kaza sonucu olanlar ise tesadüfî olarak 

değerlendirilmektedir. 

 
Mutezile’nin Bağdat ekolü ve Ka’bi ise ecel konusunu maktulün eceli ekseninde 

tartışmaktadır. Onlara göre bir cinayet olayında öldürme fiilini gerçekleştiren kimse 

(katil), öldürülen kimsenin (maktul) Allah tarafından takdir edilen ecelinin önüne 

geçmiştir. Şayet maktül öldürülmeseydi Allah’ın ilminde bulunan ve o kişi için takdir 

edilen süreye kadar kesinlikle yaşayacaktı. Bu görüşün savunucularına göre maktulün 

biri öldürülme, diğeri de ölüm olmak üzere iki eceli bulunmaktadır. Ölüm Allah’ın fiili, 

öldürme ise katilin fiilidir. Durum böyle olunca maktul, Allah’ın fiili ile değil, katilin 

fiili ile ölmüştür. Katil, maktulün Allah’ın ilminde o kimse için belirlenen yaşam 
                                                        
546 Taftazânî, Şerhu’l-Makasıd, İstanbul 1277, c. 2, s. 119; Şerhu’l-Akaid (Kelâm İlmi ve İslam Akaidi), 
haz: Süleyman Uludağ, Dergah Yay., İstanbul 1991, s. 224; Tehanevi, Keşşafu Istılahati’l-Funun, 
Kahraman Yay., İstanbul 1984, c. 1, s. 83; Abdullatif Harputi, Tenkihu’l-Kelâm, Dersaadet 1330, s. 262; 
İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, İstanbul 1339-1343, c. 2, s. 225-226.  
547Ebu’l-Berekat el-Bağdadi, Kitabu’l-Muteber fi’l-Hikmeti’l-İlahiyye, terc: M. Şerafeddin, İlahiyyat, 
Burhaneddin Matbaası, İstanbul 1932, s. 22-25. 
548 Bağdadi, Kitabu’l-Muteber, s. 24.  



 125 

süresine müdahale etmek ve ecelini öne almak suretiyle büyük bir zulüm işlemiştir. İşte 

katil bu tutumu yüzünden Allah tarafından kötü olarak nitelendirilmiş ve cezaya 

çarptırılmayı hak etmiştir.549 Bu açıklamalardan da görüldüğü üzere Mutezile’nin 

Bağdat ekolü ve Ka’bi bir cinayet olayında katilin Allah’ın belirlediği eceli kesintiye 

uğrattığını belirterek insana Allah’ın üstünde bir konum atfetmişlerdir. Şayet Ka’bi ve 

arkadaşlarının söylediği gibi olacak olursa Allah vaad ettiği şeyi yerine getiremeyen bir 

yaratıcı konumunda olacaktır. Çünkü bir insan gelip diğerini öldürdüğü zaman, Allah’ın 

öldürülen için vaad ettiği ecelini kesintiye uğratıp Allah’ın vaadini yerine getirmesini 

engellemiş demektir. Bu durum ise bir acizlik göstergesidir ve vaadinden dönmektir. 

Böyle bir şeyin ise Allah hakkında düşünülmesinin imkânsız oluşu aşikârdır.  

 
Mutezile içerisinde bu görüşten farklı olarak ecelin Allah tarafından belirlenen bir vakti 

olduğu, bir insan ister doğal yollarla ölsün, isterse öldürülsün takdir edilen eceli ile 

öldüğü ifade edilmiştir. Allaf (ö: 226/840) ve Cübbai (ö: 303/915) tarafından ileri 

sürülen bu görüş Ka’bi ve Bağdat ekolüne bir reddiye özelliğindedir. Nitekim Allaf ve 

Cübbai’ye göre maktul öldürülmese bile başka bir vakte kadar yaşaması imkânsızdır ve 

katil onun eceline müdahalede bulunmamıştır.550 Mutezile içerisinde üçüncü bir görüşte 

her iki iddia arasında orta bir yol izleyen Kadı Abdulcebbar (ö: 415/1024) tarafından 

ileri sürülmüştür. Ona göre bir cinayet hadisesinde maktulün ölmesi veya öldürülmeyip 

daha uzun bir yaşam sürmesi imkân dâhilindedir. Şayet öldürülmeseydi daha uzun yaşar 

mıydı, yaşamaz mıydı tarzında bir soruya kesin bir cevap vermek mümkün değildir. Her 

iki durumda mümkündür, yaşayabilirdi de, yaşamayabilirdi de.551  

 
Buraya kadar ki açıklamalardan görüldüğü üzere ecel meselesi bir yandan ecel-i kaza ve 

ecel-i müsemma ayrımlarına tabi tutulmuş, diğer yandan da bir cinayet olayı 

bağlamında ecel-i kaza meselesiyle ilişkilendirilerek, katilin maktulün ecelini kesintiye 

uğratıp uğratmadığı sorusuna cevap aranarak açıklanmaya çalışılmıştır. 

 

                                                        
549 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 281; Te’vilat, c. 2, s. 226, 278; c. 3, s. 94; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276-
277; Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 782-783; Taftazânî, Şerhu’l-Makasıd, c. 2, s. 118; Abdulkahir el-
Bağdadi,  Usulu’d-Din, İstanbul 1928, s. 143; Sabunî, el-Bidaye, s. 76-77.   
550 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276; Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 782-783; Taftazânî, Şerhu’l-Makasıd, c. 2, s. 
118-119; Şerhu’l-Akaid, s. 224.     
551 Kadı Abdulcebbar, Şerh, s. 782-783; Cürcânî, Şerhu’l-Mevakıf, İstanbul 1286, s. 525.  



 126 

Maturidilere gelince onlar, eserlerinde ecel meselesini kaza ve kader ile bağlantı kurarak 

Allah’ın ilmi çerçevesinde konuyu ele almaktadırlar.552 Nitekim Maturidi’ye göre 

deterministlerin aksine kâinatta meydana gelen her şey Allah’ın kaza ve kaderi 

neticesinde hâsıl olduğundan ölüm hadisesi de ister doğal yolla isterse bir kaza ve 

cinayet sonucunda gerçekleşsin Allah tarafından takdir edildiği şekilde meydana 

gelmektedir.553   

 
Maturidi’ye göre Bağdat ekolü ve Ka’bi’nin iddia ettiğinin aksine ecelin iki değişik 

boyutu sadece bir söylemden ibarettir ve mana itibariyle herhangi bir farklılık söz 

konusu değildir. Aynı zamanda ecel ne öne alınabilir ne de sonraya bırakılabilir. Yani 

ecelde takdim veya tehir gibi bir durum söz konusu değildir. Çünkü ecel, ister insan 

doğal olarak ölsün, isterse öldürülsün levh-i mahfuzda takdir edildiği şekilde öne 

alınmayan ve arkaya da bırakılamayan belirli bir vakit anlamına gelmektedir.554 Bir 

kimse için biri doğal olarak ölüm (mevt) diğeri de öldürülme (katl) olmak üzere ecelin 

iki boyutu sadece söylemdedir, hakikatte böyle bir şey söz konusu değildir. Yani bu 

ifade katilin, maktulün ecelinin önüne geçmesi anlamına gelmez. Allah bir kimsenin 

cinayete kurban gideceğini veya doğal bir şekilde öleceğini bilmektedir. Allah’ın 

bilgisinde bir değişme söz konusu olmayacağına göre öncelik veya sonralık olmaksızın 

maktul de dâhil herkes kendisi için belirlenen eceli ile ölmektedir.555 Herkes kendisi için 

belirlenen eceli ile öldüğüne ve bundan kaçış olmadığına göre katilin herhangi bir 

sorumluluğu var mıdır?556 sorusuna Maturidiler, bir cinayet olayında biri katl (öldürme), 

                                                        
552 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 281-284; Te’vilat, c. 2, s. 278; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276-278; Sabunî, 
el-Bidaye, s. 76-77.  
553 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 281; Te’vilat, c. 5, s. 188; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276; Sabunî, el-Bidaye, 
s. 76-77; Ömer Nesefî; İslam İnancının Temelleri Akaid, s. 127; “O, hanginizin daha güzel amel 
yapacağını sınamak için ölümü ve hayatı yaratandır...” Mülk 67/2 ayetinde açıkça görüldüğü üzere hem 
hayatı hem de ölümü yaratanın Allah olduğu açık bir şekilde belirtilmektedir. Bu demektir ki Allah 
dışında herhangi bir varlık için ölümü yaratmak veya yok etmek muhaldir.   
554 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 282-283; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276-277; Sabunî, el-Bidaye, s. 76-77; 
Ömer Nesefî, İslam İnancının Temelleri Akaid, s. 127; Maturidi, el-A’raf 7/34 ayetinde yer alan “her 
ümmetin bir eceli vardır” ifadesinin her bir milletin bir eceli bulunduğunu, bu süreden önce helak 
edilmelerinin söz konusu olmadığını, vakit tamamlanınca da helak olayının ne öne alındığını ne de arkaya 
bırakıldığını belirttiğini dile getirmektedir. Maturidi; Te’vilat, c. 1, s. 319;   
555 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 282; Te’vilat, c. 2, s. 278; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276; Sabunî, el-Bidaye, 
s. 77;  Mutezile İbrahim 14/10 ayetinden yola çıkarak her insanın ecel-i tabi ve ecel-i kaza olmak üzere 
iki eceli olduğunu, eylemleri doğrultusunda bu ecellerden biri ile ölümünün gerçekleştiğini 
belirtmektedir. İmam Maturidi ise Allah’ın olan ve olacak olan her şeyi bildiğini, mahlûkat hakkında 
öncelik ve sonralığı gerektirecek iki ecel belirlemesinin ihtimal dâhilinde bulunmadığını, her bir canlının 
ecelinin herhangi bir değişme olmaksızın Allah tarafından belirlenen vakitte meydana geleceğini dile 
getirmektedir. Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 11.     
556 Kayseri Kapalı Ceza İnfaz Kurumundaki cezaevi vaizliği görevim esnasında bir insanın ölümüne 
sebebiyet vermek suçundan tutuklu veya hükümlü bulunan insanlarca tarafıma yöneltilen soruların 



 127 

diğeri de mevt (ölüm) olmak üzere iki yön bulunması ile cevap vermektedir. Onlara 

göre maktul kendi eceli ile ölmüştür ve başka bir eceli söz konusu değildir. Öldürme 

eylemini gerçekleştiren katildir, fakat ölümü yaratan Allah’tır.557 Görüldüğü üzere 

eylemi yapan Allah değil, katil olmaktadır. Katil, Allah tarafından yasaklanmış bir fiili 

yaptığı için sorumludur.    

 
İnsanın ömrünün uzayacağını belirten hadisleri558 de Allah’ın ilmi çerçevesinde ele alan 

Maturidi, Allah’ın sadaka verecek ve vermeyecek, sıla-i rahim yapacak ve yapmayacak 

kimseyi bildiğini, bu bilgisi doğrultusunda da sıla-i rahim yapanın ömrünü 

yapmayandan uzun kıldığını belirtmektedir.559 Maturidi’nin meseleye bakışı 

çerçevesinde şunu belirtmek gerekmektedir ki, sadaka ve sıla-i rahimin ömrü 

uzatmasından maksat bir kimsenin ecelinin şarta bağlı olmadığıdır. Yani şayet sadaka 

verir veya sıla-i rahim yaparsa bir kimsenin ömrü altmış yıl, yapmazsa elli yıl tarzında 

bir durumun varlığı muhaldir. Çünkü o kimsenin eceli, dolayısıyla da yaşam süresi 

Allah tarafından belirlenmiş olup bunun değişmesi mümkün değildir. Nitekim Kur’an 

ayetleri de ecelin öne alınması ya da sonraya bırakılmasının mümkün olmadığını açık 

bir şekilde ortaya koymaktadır.560 

 
Sonuç olarak insanın eceli ile ilgili ayet ve hadisleri bir arada değerlendirdiğimizde 

Maturidiler tarafından öne sürülen görüşlerle uyum içerisinde olduğu görülecektir. 

İnsan da dâhil kâinatta bulunan her şeyin bir sonu vardır ve bu Allah tarafından 

belirlenmiştir. Ecelin kaza ve kader ile ilişkisinde çıkış noktasını Allah’ın ilmi ve iradesi 

yani kader oluşturmaktadır. Kader, Allah’ın her şeyi nasıl olacaklarsa o şekilde bilmesi 

                                                                                                                                                                   
başında “öldürdükleri kişinin kendileri tarafından öldürüleceğini Allah belirlediğine ve bu belirleme 
doğrultusunda öldürme eylemi meydana geldiğine göre herhangi bir sorumlulukları olup olmadığı” sorusu 
gelmektedir. Böyle bir bakış açısının temelinde psikolojik olarak rahatlama hissinin yattığı 
gözlemlenmiştir.  
557 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 282-283; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 276; Sabunî, el-Bidaye, s. 76. , 
558 Bu manayı ifade eden hadisler şunlardır: “Sadaka belayı def eder ve ömrü uzatır” Buhari, Zekat 28; 
Müslim, Birr 69; Müslim, Zekat 88; Tirmizi, Birr 40;  “Kim rızkının bol olmasını ve ömrünün uzamasını 
severse sıla-i rahim yapsın” Buhari, Edep 12; Müslim, Birr 20; Ebu Davud, Sünnet, Zekat 45. 
559 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 278.  
560 Bkz: Yunus 10/11, 49; Nahl 16/61; İsra 17/99;  Mü’minun 22/43; Lokman 31/29; Fatır 35/189; Zümer 
39/5; Gafir 40/67; Nuh 71/4; Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 484; c. 3, s. 197; c. 3, s. 403; c. 4, s. 77; c. 4, s. 
189; c. 4, s. 293; c. 4, s. 357; c. 5, s. 261; Hadislerde yer alan ömrün uzaması ile ilgili ifadelere farklı 
yorumlar getiren âlimler de olmuştur. Nitekim Taftazânî’ye göre bu hadislerdeki ifadelerden maksat, 
vücudun güçlü ve sıhhatli olması, ömrün bereketlenmesidir. Ahiret hayatına yönelik güzel ve faydalı işler 
yapması için insana verilen bir sermaye olan ömrün belirtilen hedefler doğrultusunda kullanılarak hem 
dünya hem de ahiret hayatı bakımından kazançlı bir şekle dönüştürülmesidir. Bu yorumlamaya göre 
sadaka ve sıla-i rahim gibi güzellikler insan ömrünün verimini artıran birer araç olmaktadır. Taftazânî, 
Şerhu’l-Akaid (Kelâm İlmi ve İslam Akaidi), s. 223.   



 128 

ve takdir etmesi olduğuna göre, ecel de aynı şekilde Allah’ın onu meydana gelmesi 

muhtemel bütün mahiyetleri ile bilip takdir etmesi neticesinde hâsıl olmaktadır. İlahi 

bilgide (kader) bir değişme olmayacağından ecelin vaktinin değişmesi de düşünülemez. 

İster doğal yolla olsun isterse bir cinayet veya kaza neticesinde olsun her canlının 

yaşamının son bulacağı bir süre belirlenmiştir. Bu zaman geldiğinde artık ne öne 

alınabilir ne de sonraya bırakılabilir. Belirlenen bu sürenin sona ermesiyle birlikte ölüm 

olayının yaratılması ise kaza olmaktadır. Madem eceli Allah belirlemektedir ve biz ne 

yaparsak yapalım belirlenen bu ecelde bir değişme söz konusu değildir, sağlıklı bir 

hayat sürmemize yardımcı olacak bir takım tedbirler almamızın anlamı nedir? tarzında 

bir soru aklımıza gelebilecektir. Böyle bir soruya şu şekilde cevap verilebilir: 

 
İçinde yaşadığımız dünyada hergün farklı sebeplerle meydana gelen ölüm hadiseleri ile 

karşılaşmaktayız. Bizim üzerimize düşen şey gerekli tedbirleri alarak Hz. Ömer’in veba 

salgınına gösterdiği tepki gibi Allah’ın kaderinden yine O’nun kaderine sığınmaktır. 

Kimin nerde, ne zaman ve nasıl öleceğini bilen yalnız Allah olduğuna göre ölüme 

sebebiyet verecek bazı tutum ve davranışlardan kaçınmak ve korunmak asli 

görevimizdir. Bununla birlikte Hz. Peygamber’in belirttiği gibi561 her türlü tedbire 

rağmen hakkımızda takdir edilen kaza okları bazılarımıza isabet edebilir. Mesela bizim 

dışımızda meydana gelen sel, deprem vb. doğal afetler pek çok insanın ölümüne 

sebebiyet verebilir. Böyle bir durumun varlığı tedbiri elden bırakmayı değil, ölüm 

olaylarını en aza indirgemek için her türlü tedbire sıkı bir şekilde tutunmayı gerektirir. 

Yazılı ve görsel basında müşahede ettiğimiz bir takım güncel hâdiseler de bizim 

dışımızda gelişen olaylar karşısında tedbir alındığı takdirde ölü sayısını en aza 

indirmenin mümkün olduğunu bizlere göstermiştir. Mesela 1999 yılı Ağustos ayında 

ülkemizde meydana gelen 7.5 büyüklüğündeki deprem neticesinde resmi kayıtlara göre 

                                                        
561 Abdullah b. Mesud tarafından rivayet edilmektedir: “Hz. Peygamber bir defasında, (yere) bir kare 
çizdi; sonra da bu karenin ortasından kare dışına uzanan bir çizgi çizdi. Daha sonra da bu çizginin 
ortasından itibaren bu ortadaki çizgi ile kesişen bir takım küçük çizgiler çizdi. Nihayet bunları şöyle izah 
etti:  
Şu karenin ortasındaki uzun çizgi insandır; şu kare de, onu her yönden kuşatan ecelidir. Şu kare dışına 
uzanan çizgi ise kişinin emelidir. Bu ufak çizgilerde kişinin yaşamı boyunca her zaman karşılaşması 
muhtemel bir takım afet ve musibetlerdir. Şimdi insana şu afet isabet etmezse diğer dokunur, o da 
dokunmazsa bir diğeri isabet eder… Nihayet onu son afet yani ölüm yakalayıverir.” Buhari, Rikak 4; 
Tirmizi, Kıyame 22; Kader 14; İbn Mace, Zühd 27.  
Aynî bu hadisin, insanın bir takım harici sebeplerle ölmediği takdirde doğal ölümden kurtulmasının 
mümkün olmadığı manasına geldiğini belirtmektedir. Ebu Muhammed Bedreddin Musa el-Hanefi Aynî, 
Umdetu’l-Kari Şerh-i Sahihi’l-Buhari, İdaretü’t-Tıbaati’l-Müniriyye, Kahire 1972, c. 18, s. 411-412.  



 129 

17.480 kişi ölmüştür.562 12 Ocak 2010 tarihinde Haiti’de meydana gelen 7.0 

büyüklüğündeki deprem neticesinde ise 50.000’den fazla insan ölmüştür.563 Bununla 

birlikte 3 Eylül 2010 tarihinde Yeni Zelanda’da 7.1 büyüklüğünde meydana gelen 

depremde iki kişi ağır yaralanmış, hiç kimse hayatını kaybetmemiştir.564 Bir başka 

örnek de trafik kazaları sonucunda meydana gelen ölümlerdir. Türkiye İstatistik 

Kurumu verilerine göre ülkemizde her yüz kazada ölen kişi sayısı yaklaşık olarak altıdır 

ki bu rakam diğer Avrupa ülkelerine nazaran oldukça yüksektir.565 Bu veriler ortaya 

koymaktadır ki gelişmemiş ülkelerde kaza eseri meydana gelen ölümler gelişmiş 

ülkelerden oldukça fazladır. Bunun nedeni ise gerekli bir takım önleyici tedbirlerinin 

alınmamasıdır.  Bu demektir ki insanın karşılaştığı ve karşılaşacağı bir takım olaylar 

karşısında alacağı tedbirler onun hayatı ve eceli üzerinde büyük bir etkiye sahip 

olmaktadır. Bunun aksi düşünülüp kaza-kader ve ecel konularında her türlü sorumluluk 

Allah’a verildiğinde, Allah’ın takdirinin gelişmekte olan veya az gelişmiş ülkeler 

açısından, özellikle İslam dünyası, olumsuz bir içeriğe sahip olduğu, gelişmiş ülkeler 

açısından da daima olumlu tarzda bulunduğu yönünde bir kanaate sahip oluruz. Allah’ın 

ise insanlara zulmetmeyeceği tüm mezhepler tarafından kabul edilen bir husustur. Sorun 

Allah’ın takdirinde değil, bizim yaşam felsefemiz ve olaylara yaklaşımımızda 

yatmaktadır.   

 

3.3. RIZIK 

 
Arapça ر-ز-ق kelimesinden türeyen bir isim olan rızık sözlükte, gıda, maişet, yemek, 

nimet, iyilik, mal, mülk, servet, gelir, ücret, yenilen, içilen ve faydalanılan şey gibi 

anlamlara gelirken, fiil olarak da ihsan etmek, karşılıksız vermek, hayatını kazanmak, 

geçinmek, yiyecek, içecek ve faydalanılacak şeyler vermek, rızıklandırmak demektir.566 

Rızık ıstılahta Allah tarafından canlılara verilen ve canlılar tarafından yenilen şeyin ismi 

                                                        
562http://tr.wikipedia.org/wiki/1999_G%C3%B6lc%C3%BCk_Depremi (04.10.2010 tarihinde 
ulaşılmıştır.) 
563 http://www.yerbilimleri.com/12-ocak-2010-haiti-depremi/ (04.10.2010 tarihinde ulaşılmıştır.) 
564 http://www.hurriyet.com.tr/dunya/15709398.asp (04.10.2010 tarihinde ulaşılmıştır.)  
565Türkiye İstatistik Kurumu`nun hazırladığı AB Ülkeleri ve Türkiye Karayolu Trafik Kazaları-2003 
istatistiklerine göre, Türkiye`de 2003 yılında 67 bin 31 trafik kazası meydana gelmiş, bu kazalarda 3 bin 
946 kişi hayatını kaybetmiştir. Aynı yıl İngiltere`de meydana gelen 214 bin 30 kazada 3 bin 508 kişi, 
Avusturya`da meydana gelen 43 bin 426 kazada 931 kişi, Hollanda`daki 31 bin 635 kazada bin 88 kişi, 
Almanya`daki 354 bin 334 kazada ise 6 bin 613 kişi ölmüştür. Bu rakamlara göre Türkiye`de her 100 
kazada ölen kişi sayısı 5.9 olarak gerçekleşirken, Almanya`da bu oran 1.9, İngiltere`de ise 1.6 dır. 
566 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c. 10, s. 114-15; Isfehani, Müfredat; s. 194; Firûzâbâdî, Okyanus, c. 3, s. 
858-859; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, c. 6, s. 355-356; Cubran, Raid, s. 728.  



 130 

olarak tarif edilmektedir.567 Bir başka tanıma göre rızık, Allah’ın canlılara yaşamlarını 

devam ettirebilmeleri için ihsan ettiği maddi ve manevi her türlü nimettir.568 Bu tanımda 

dikkat çekici unsur, rızkın sadece maddi değil manevi bir boyutu olduğunun da 

vurgulanmasıdır. Tehanevi (ö. 1158/1745) rızkı, Allah’ın insanlara yemeleri, içmeleri 

ve giymeleri için verdiği şeyler olarak tanımladıktan sonra onun dörde ayrıldığını 

belirtmektedir. Birincisi, garanti edilmiş rızık (rızk-ı mazmun) olup, bir insanın zaruri 

ihityaçlarını gidermesini sağlayacak şekilde kendisine verilen yiyecek, içecek ve 

giyeceklerdir. İkincisi, taksim edilen rızık (rızk- maksum) dır ki, bir insanın ezelde 

kısmetine düşen rızık ve pay demektir. Üçüncüsü, sahip olunan rızık (rızk-ı memluk) 

manasına gelip, bir insanın mülkü olan ve tasarruf yetkisine sahip olduğu eşyadır. 

Sonuncusu da vaad edilmiş rızık (rızk-ı mev’ud) demektir ve Allah’ın emir ve 

yasaklarını yerine getirme noktasında titizlik gösteren salih kullara Allah’ın vaad ettiği 

rızıktır.569 Rızkın bu çeşitlerinden sadece birincide tevekkül ön plana çıkarken 

diğerlerine ulaşmak ise belirli bir gayret neticesinde gerçekleşebilecek bir durumdur. 

Çünkü Allah, ayetlerde de göreceğimiz üzere ihtiyaç ve zaruret miktarınca tüm canlılara 

rızkını vereceğini beyan etmektedir. 

 
Rızık kavramı ilgili ayetleri dikkatle incelediğimizde bilhassa şu beş noktaya dikkat 

çektiği görülmektedir: Rızkı veren ve yaratanın yalnız Allah olduğunu belirten 

ayetler570, Allah tarafından takdir edilen rızkın sahibine ulaşmasına sebep teşkil eden 

insanlar bulunduğunu ifade eden ayetler571, Allah’ın insanları helal ve temiz rızıklarla 

rızıklandırdığı ve bu rızıkların yenilmesi ve kullanılması gerektiğini dile getiren 

ayetler572, Allah’ın rızkı dilediğine dilediği kadar vereceğini belirten ayetler573, rızkın 

                                                        
567 Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 226;  
568 Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 281.   
569 Tehanevi, Keşşaf, c. 1, s. 580-581.  
570 “Yine o, hayvanlardan da irili ufaklı var edendir. Allah’ın size rızık olarak verdiğinden yiyin de 
şeytanın adımlarına uymayın…” Enam 6/142; ayrıca bkz: Bakara 2/176; Nisa 4/39; A’raf 7/50; Hud 11/6; 
er-Rum 30/40; Yasin 36/47; Şura 42/37; Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 183; c. 2, s. 509; c. 4, s. 54; c. 4, s. 
205.  
571 “Allah’ın, sizin için geçim kaynağı yaptığı mallarınızı aklı ermezlere vermeyin. O mallarla onları 
rızıklandırın, giydirin ve onlara güzel söz söyleyin” Nisa 4/5; ayrıca bkz: Bakara 2/233; Nisa 4/8. 
Maturidi, Te’vilat, c. 1, s. 356; c. 1, s. 360.  
572 “Allah’ın size rızık olarak verdiklerinden helal, iyi ve temiz olarak yiyin ve kendisine inanmakta 
olduğunuz Allah’a karşı gelmekten sakının” Maide 5/88; ayrıca bkz: Bakara 2/57; Nahl 16/114. Maturidi, 
Te’vilat, c. 1, s. 54-55; c. 3, s. 126.    
573 “Allah rızkı dilediğine bol verir ve dilediğine kısar. Şüphesiz Allah her şeyi hakkıyla bilendir” 
Ankebut 29/62; ayrıca bkz: Şura 42/12 Maturidi, Te’vilat, c. 4, 31; c. 4, s. 398. 



 131 

sadece bu dünyaya ait değil, aynı zamanda uhrevi bir boyutu olduğunu vurgulayan 

ayetlerdir.574 

 
Kelâm ekolleri arasında rızkı yaratanın Allah olduğu hususunda ittifak olmasına rağmen 

gayr-i meşru yoldan elde edilen şeyin rızık olarak isimlendirilip isimlendirilemeyeceği 

ve haram rızkın Allah’a nispeti konusunda ihtilaf bulunmaktadır.575 İşte tam bu noktada 

da rızık-kaza/kader ilişkisi gündeme gelmektedir. Bilindiği üzere kader meselesinin 

temelini “insanın ihtiyarî eylemlerinin yaratıcısının kim olduğu” sorusu 

oluşturmaktadır. İhtiyarî eylem sonucunda elde edilen rızık da bu eksende tartışılarak 

özellikle insanın ihtiyarî eylemlerinin bir parçasını oluşturan rızık, (meşru olmayan 

yoldan elde edilen rızık kastedilmektedir), tahsis yönünden insanın kendisine mi Allah’a 

mı aittir? sorusuna cevap aranmıştır. 

 
Mutezile bu soruya rızkı, insanın yaşamını devam ettirebilmesi için sahip olduğu ve 

kendisinden faydalanmanın yasaklanmadığı mülkiyet olarak tanımlamak suretiyle cevap 

vermeye çalışmıştır. Onlar ayrıca rızkı tahsis yönünden tüm insanlığın ya da bazı 

insanların istifadesine sunulan diye ikiye ayırarak açıklamaktadır. Birincisinde deniz 

ürünleri, av hayvanları, hava gibi bütün insanlığın faydalandığı rızık kastedilirken, 

ikincisinde ise özel mülkiyet esastır ve mâlikin mülkiyeti altında bulundurup yediği 

şeyin adıdır.576 İşte tam bu noktada Mutezile’nin itirazı gelmekte ve muhatabına “biz 

nasıl haram yoldan elde edilen bir şeyi rızık olarak Allah’a nispet edebiliriz?” sorusunu 

yöneltmektedir. Onlara göre nasıl ki ihtiyarî eylemlerin meydana gelmesinde Allah’ın 

bir rolü yoksa hem rızkın tahsisini hem de haram rızık gibi çirkin bir şeyi Allah’a nispet 

etmek imkânsızdır. Ayrıca şayet gayr-i meşru rızık Allah’ın fiili olarak 

değerlendirilecek olursa bu rızkı elde eden kimsenin kötülenmesi ve cezalandırılması 

gibi bir durumu düşünmek doğru değildir. Bu yüzdendir ki haram olan bir şey ne rızık 

olarak isimlendirilebilir ne de Allah’a nispet edilebilir.577 Bu bakış açısının doğal bir 

                                                        
574 “Allah yolunda hicret edip de sonra öldürülmüş veya ölmüş olanlara gelince, Allah onlara muhakkak 
güzel bir rızık verecektir. Şüphe yok ki Allah rızık verenlerin en hayırlısıdır” Hac 22/58. Maturidi, 
Te’vilat, c. 3, s. 382.  
575 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 284; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s.279; Kadı Abdu’l-Cebbar, el-Muğni, c. 11, s. 
41; Sabunî, el-Bidaye, s. 75-76; Taftazânî, Şerhu’l-Akaid, s. 226.  
576 Kadı Abdu’l-Cebbar, Şerh, s. 785; el-Muğni, c. 11, s. 27.  
577Kadı Abdu’l-Cebbar, el-Muğni, c. 11, s. 34-35. Kadı, haram olan bir şeyin rızık olarak 
nitelendirilmesinin ve Allah’a nispet edilmesinin mümkün olmadığını hem aklî hem de naklî delilerle 
geniş bir şekilde tartışmaktadır. Haramın rızık olmadığını, şayet rızık ise ondan infak edilmesinin Allah 
tarafından emredilmeyeceğini, haram bir rızkın Allah’a izafesinin haram olduğunu belirtmektedir. Geniş 
bilgi için bkz: Kadı Abdu’l-Cebbar, el-Muğni, c. 11, s. 30-35.   



 132 

sonucu olarak bir kimse hem kendi rızkını hem de başkalarının rızkını elde edebilir. 

Çünkü her ne kadar rızkı Allah yaratsa da bu rızkın tahsisine hiçbir müdahalesi 

bulunmamaktadır. Şayet biz rızkın tahsisini de Allah’a verecek olursak, başkasının 

malını gasp ederek rızıklanan bir kimsenin rızkını Allah’ın tahsis ettiğini nasıl kabul 

edebiliriz.578 Kanaatimize göre Mutezilenin burada hataya düştüğü nokta rızkı ve rızka 

ulaştıran sebepleri aynileştirmesidir. Çünkü rızık ve rızka götüren sebepler birbirinden 

farklı şeylerdir. İnsana rızık olarak takdim edilen şeyin kendisi hiçbir şekilde haram 

değildir. O rızka götüren sebeplerin bazısı haramdır. Kişi kendi iradesiyle meşru 

olmayan sebeplere tutunarak rızka ulaştığı için rızık haramlık vasfı kazanmıştır. Kişinin 

cezayı hak etmesi de ihtiyar ve iradesini kötüye kullandığı içindir. Meseleye 

Mutezile’nin penceresinden baktığımızda tüm yaşamı boyunca gayr-i meşru yollardan 

rızık elde eden birinin sağladığı imkânlarla yaşamını idame ettiren kişi hakkında onu 

rızıklandıranın Allah değil de gayr-i meşru âlemde bulunan kimse olduğunu kabul 

etmemiz gerekecektir. Bu durumda da rızkın yaratıcısı bir yandan Allah olurken diğer 

yandan insan olacaktır ki bu Allah’a şirk koşmak demektir. Allah ise yaratmak 

bakımından eşi ve benzeri olmayandır.    

 
Maturidilere göre bütün canlıların rızıkları Allah tarafından belirlenmiş ve yaratılmıştır. 

Nitekim Allah Teâlâ “yeryüzünde hiçbir canlı yoktur ki rızkı Allah’a ait olmasın”579 

beyanıyla insanlar da dâhil her türlü canlının rızkını yaratmanın kendisine ait bir iş 

olduğunu açık bir şekilde ifade etmiştir.580 İster helal isterse haram olsun rızkı veren, 

genişleten veya daraltan581 yalnız Allah’tır. Bu bağlamda İsra 17/30 ayetinin582 

açıklamasında Maturidi, Allah’ın rızkın genişlemesi veya daraltılması hususunda tek 

yetkili olduğunu şu sözleriyle ifade etmektedir: Allah rızkı genişletmeyi dilediği 

kimseye genişletir ki o fakirdir. Daraltmayı dilediği kimseye de daraltır ki o kimse 

fakirleşir. Yani bu Allah’a aittir, mahlûkata değil. Bunu insanların birbirlerine rica 

etmeyi kesmeleri, fakirlik veya zenginliğin başkalarından değil de Allah’tan olduğunu 

bilmeleri için böyle yapmıştır.583 Fakat haram rızka O’nun rızası yoktur.584 Çünkü O, 

                                                        
578 Sabunî, el-Bidaye, s. 75-76.  
579 Hud 11/6. 
580 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 284.  
581 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 156; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 279; Sabunî, el-Bidaye, s. 75.  
582 “Şüphesiz Rabbin dilediğine rızkı bol verir ve (dilediğine) kısar. Çünkü O, gerçekten kullarından 
haberdardır ve onları görmektedir.” 
583 Maturidi, Te’vilat, c. 3, s. 152.  



 133 

kendisini rızık verenlerin en hayırlısı olarak nitelendirmiş, kendisinden başka rızık 

verici olmadığını bildirmiş, Rezzak ismini ise sadece kendisi için kullanarak rızkın 

kendisine ait olduğunu ifade etmiştir.585 Aynı zamanda Allah rızıklandırmanın 

ulûhiyetin bir gereği olduğunu kesin bir dille belirtmekte, müşriklerin tapmakta 

oldukları putların ise en küçük bir rızka bile güç yetirmelerinin imkanszılığını dile 

getirerek putlara tapmanın yanlış bir tutum olduğunu ortaya koymaktadır.586 Bu ayet ve 

daha pek çok ayet ışığında Maturidi ekolü, helallik vasfı taşısın taşımasın rızkın her 

yönüyle Allah’a ait olduğunu, kişinin sahip olduğu kabiliyet ve özellikler, değerler ve 

inanç dünyası ne olursa olsun az veya çok rızkı verenin Allah olduğunu belirtmektedir. 

Bununla birlikte rızkın haram yoldan elde edilmesi, eylemi gerçekleştiren kişiyi 

günahkâr yapmaktadır. Çünkü rızkı yaratan Allah olmakla birlikte meşru olan bir rızkın 

gayr-i meşru bir yapıya bürünmesi insanın tercihi yüzündendir.       

 
Rızkın tahsisinde, artırılması ve azaltılmasında insanlar arasında herhangi bir ayrım söz 

konusu değildir. İnsanların nazarında rızkı fazla olması gerekenler bulunmakla birlikte 

onların rızkı azdır. Bununla birlikte rızkının az olması gerektiği düşünülen bir takım 

insanlarda vardır ki onlarınki ise tam aksine fazladır. Böylesi durumlarda emir 

tamamıyla Allah’a aittir, bir sebebe binaen veya sebepsiz olarak rızıklandırarak 

kimilerine rızkı bol kimilerine de az ihsan edebilir.587  Allah’ın rızkı artırmasının 

temelinde verilen nimete karşı layıkı ile şükrünü edaya davet vardır, rızkın az olması ise 

içinde bulunulan duruma sabretmeyi gerektirmektedir. Maturidi es-Sebe 34/36 ayeti588 

çerçevesinde bu durumu şu şekilde açıklamaktadır: Allah’ın bir kimseye rızkı 

genişletmesi o kimsenin üstün olması veya derecesinin yüksek olmasından dolayı 

değildir, bilakis bir nimettir. Rızkın daraltması da Allah’ın o kişiye olan düşmanlığı ya 

da kişinin bir suçu yüzünden değil, bir imtihandır. Nitekim etrafımıza baktığımızda 

Allah müminlerin bazısına nimetlerini bol verirken bazılarına da daraltmaktadır. Rızkı 

genişletilenler için herhangi bir fazilet, üstünlük veya derecenin bir gereği olmadığı, 

darlatmanın da günah ya da suçun bir yansıması olmadığı aşikârdır. Allah her ikisine de 

güç yetirendir. Rızkın bu şekilde taksiminde tevhide ve onu tercihe rağbet, küfürden ve 
                                                                                                                                                                   
584 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 274; Te’vilat; c. 1, s, 425; c. 3, s. 45, 412; c. 4, s. 54, 356; c, 2, s. 631; c. 
3, s. 152;  Nesefî, Tabsıra, c. 2, s, 279; Sabunî, el-Bidaye; s. 75-76. 
585 Maturidi, Te’vilat; c. 3, s. 382.  
586 Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 10-11.  
587 Maturidi, Te’vilat, c. 2, s. 509; c. 4, s. 52; c. 4, s. 27;  
588 “Ey Muhammed, de ki: Şüphesiz, Rabbim rızkı dilediğine bol verir ve (dilediğine) kısar. Fakat 
insanların çoğu bilmezler.” Sebe 34/36. 



 134 

içinde bulunduğu bir takım olumsuz ortamlardan sakınmaya davet vardır.589 Ayrıca ister 

helal isterse haram olsun insan ancak kendisi için tahsis edilen rızka ulaşır. Hiç kimse 

başka birinin rızkına ulaşamaz ve yiyemez.590 Durum böyle olduğuna göre nimete 

ulaşmak için çalışmanın ve gayret etmenin ne anlamı var? gibi bir soru aklımıza 

gelecektir.  İnsanın yapması gereken şey, Allah'ın kâinattaki kanunları doğrultusunda 

çalışmak, çabalamak, sebeplere sarılmak ve rızkı kazanmak için mücadele etmektir. 

Allah da onun yaklaşımı doğrultusunda rızkını yaratır. Çünkü burada da kader 

meselesinde olduğu gibi herhangi zorlayıcı bir durum söz konusu değildir. Allah kişinin 

nasıl bir hayat anlayışına sahip olduğunu ve olacağını, ne gibi tercihlerde bulunacağını 

bildiğinden bu bilgisi doğrultusunda rızkı tayin ve tespit etmiştir. Allah'ın yegâne rızık 

veren ve onu tahsis eden olması, tembellik yapmamızı, çalışmamamızı, dolayısıyla 

yanlış bir tevekkül anlayışına sahip olmamızı gerektirmez. Allah rızka ulaşma 

noktasında insana akıl ve irade, hayvana da içgüdü gibi kabliyetler vermiştir. Hayvanlar 

âlemi rızka ulaşmak için içgüdülerini kullanırken, insanlar da sahip oldukları akıl, irade, 

fiziksel özellikler gibi yeteneklerini kullanmak durumundadır.   

 
Sonuç olarak rızık meselesinin de temelinde kaza-kader problemi yer almaktadır. Bunun 

içindir ki kelâm ekolleri “insanın rızkı Allah tarafından belirlendiğine göre onun bu 

rızka helal ya da haram yoldan ulaşmasında ne gibi bir sorumluluğu bulunacaktır” 

sorusuna cevap aramıştır. Mutezile insanın ihtiyarî alan ile ilgili eylemlerinde yaratma 

aktını insana vermek suretiyle problemi çözmeye çalışmıştır. Bu yaklaşımının doğal bir 

sonucu olarak da rızkın tahsisinin Allah’tan olmadığını dile getirmiştir. Maturidi ekolü 

ise her ne şekilde olursa olsun rızık verme işinin Allah’a ait olduğunu, her bir canlının 

rızkının tahsis edildiğini, insan için tayin ve tespit edilen rızka ulaşmak için biri meşru 

diğeri de gayr-i meşru iki yol bulunduğunu belirtmiştir. Şayet insan irade ve ihtiyarıyla 

rızka ulaştıran sebeplerden helal olanı tercih ederse Allah’ın rızasını kazanarak övgüye 

mazhar olmakta, haram olanı yeğlerse Allah’ın gazabını celbederek cezaya 

çarptırılmaktadır.  

 

 

 

 
                                                        
589 Maturidi, Te’vilat, c. 4, s. 157-158.     
590 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 274; Nesefî, Tabsıra, c. 2, s. 281;  



 135 

SONUÇ 
 
İnsanın eylemlerinde özgür olup olmadığı ve takdir sorununu konu edinen kaza ve 

kader meselesi en eski dönemlerden günümüze kadar üzerinde derin tartışmaların 

yapıldığı problemlerden biri olma özelliğindedir. İnsanlık tarihi kadar eski olan bu 

meselenin hem tek tanrılı diğer dinlerde hem de cahiliye dönemi ile başlayıp İslamın ilk 

dönemlerinden itibaren tartışıldığı görülmektedir. Konuya dair görüş beyan eden İslam 

düşünürlerinden biri de Maturidi’dir. Maturidi’nin kaza ve kader konusundaki görüş ve 

düşüncelerini tahlil etmeyi hedefleyen bu çalışmada öncelikli olarak meselenin tarihi 

seyri araştırılmış, ikinci olarak da Maturidi’nin konu ile ilgili ortaya koymuş olduğu 

söylem tespit edilmeye çalışılmış, şu neticelere varılmıştır:   

 
Kaza ve kaderin İslam dünyasındaki gelişimi göz önünde bulundurulduğunda biri fikrî 

diğeri de siyasi olmak üzere iki yönü bulunduğu, başka din ve kültürlerle etkileşim 

neticesinde fikrî boyuttan siyasi boyuta doğru bir kayma gösterdiği tespit edilmiştir. 

Nitekim Hz. Peygamber ve sahabe döneminde kaza ve kader üzerinde fikrî seviyede bir 

takım tartışmalar yaşanmakla birlikte daha sonraki süreçte bu tartışmalar farklı bir 

yapıya bürünmüştür. Özellikle Hz. Ali ve Hz. Osman döneminde yaşanan ve daha sonra 

da ateşlenerek devam eden bazı olumsuz hadiseler pek çok meselenin ortaya çıkmasına 

neden olduğu gibi kaza-kader problemini de farklı bir düzeye taşımıştır. Emeviler 

zamanına kadar bir düşünce hareketi olan bu meselenin bu tarihten sonra siyasete alet 

edildiği görülmektedir. Nitekim Emevi hilafeti iktidarını güçlendirmek adına insanlara 

yapmış olduğu zulmün nedeni olarak kaderi yani Allah’ı göstermiş, davranışlarını 

meşrulaştırmaya çalışmıştır. Bu siyasi yön günümüzde de kendisini göstermekte, iktidar 

sahipleri meydana gelen deprem, sel vb. felaketlerde takdir-i ilahi söylemini 

dillendirmek suretiyle kendilerini arka plana çekerek sorumluluğu Allah’a 

yüklemektedir.   

 
Kaza ve kader meselesinde temelde Cebriye, Mutezile ve Ehl-i Sünnet tarafından 

desteklenen üç farklı yaklaşımın olduğu saptanmıştır. İnsan hürriyeti konusunda bu üç 

mezhebin farklı yaklaşım sergilemelerinin asıl nedeni ise ilahi sıfatlara yükledikleri 

manalarla ilgili olup, her üçünün de amacı Allah’ı her türlü noksanlıklardan uzak 

tutmaya çalışmaktır. Cebriye insan hürriyetini hiçe saymış, tüm eylemleri yapan ve 

yaratanın Allah olduğunu söylemiş, insanın fiillerini işlemede mecbur bulunduğunu 



 136 

ifade etmiştir. Araştırmalarımıza göre bu yaklaşımı sergilemelerinin nedeni Emevi 

iktidarının davranışlarını meşrulaştırmaya çalışmaktan başka bir şey değildir. Bu 

anlayışın karşısına Mutezile mezhebi çıkmış ve insanın mutlak anlamda özgür 

olduğunu, dahası kendi fiillerinin yaratıcısı olduğunu iddia etmiştir. İlk bakışta Mutezile 

ve Cebriye’nin meseleye yaklaşımı savunulabilir ve anlaşılabilir gelse de insan 

eylemleri ile ilgili aklî ve naklî deliller derinlemesine analiz edildiğinde hiç de öyle 

olmadığı görülecektir. Nitekim Kur’an her şeyi bilen, irade eden, her şeye gücü yeten ve 

her şeyin yaratıcısı olarak Allah’ı göstermektedir. Allah’ın ilim, irade ve kudretinin 

insanın ihtiyarî eylemleri üzerinde zorlayıcı bir etkiye sahip olamadığını yine Kur’an 

bize haber vermektedir. Bu yüzdendir ki Ehl-i Sünnet kelâmcıları bu mezheplerin 

kullandığı argümanların yanlışlığını görerek meseleye yeni bir boyut kazandırmıştır. 

Onlara göre insan ne Cebriyenin iddia ettiği gibi fiillerini yapmaya mecbur, ne de 

Mutezilenin belirttiği üzere eylemlerinin yaratıcısıdır. Bir fiilin meydana gelmesinde 

biri Allah’a diğeri de insana ait olmak üzere iki yön vardır. Ehl-i sünnet Allah’ın mutlak 

hâkimiyetini ifade etmek için fiillerin takdir ve yaratılmasını Allah’a vermiş, insanın 

sorumluluğunu temellendirmek için de eylemi yapanın insan olduğunu belirtmiştir. Bu 

düşünceyi savunan İslam kelâmcılarından biri de Maturidi’dir. O bu meseleyle ilgili 

olarak ileri sürdüğü görüş ve düşünceleri ile çağdaşlarından farklı bir çizgide hareket 

ederek bu kavramları insan özgürlüğünü ispat hususunda en iyi değerlendirdiği 

düşünülen kelâmcıların belki de ilkidir.   

 
Eserlerini inceledeğimizde onun akıl, nakil ve diğer sosyal bilimlerden faydalandığı, 

uygun gördüğü yerlerde yanlış düşünce ve inançlara da, özellikle Mutezile’ye karşı, 

eleştirel bir bakış açısı sergilediği görülmektedir. Onun meseleleri çok rahat bir şekilde 

tartışması içerisinde bulunduğu ortamın bu tür tartışmalar için oldukça müsait olduğunu 

göstermektedir. Mutezile âlimlerinden Ka’bi’yi kendisine muhatap olarak seçmesi, yeni 

fikirlerin ortaya çıkmasını, dolayısıyla derinlemesine tahliller yapılmasını sağlamıştır.    

 
Maturidi’nin kaza ve kader problemini temellendirirken yaptığı ilk şey insan 

eylemlerinin yaratıcısının kim olduğu sorusuna cevap aramak olmuştur. Kaza ve kader 

probleminin temel sorunu Allah’ın mutlak hâkimiyeti karşısında insan hürriyeti 

olduğuna göre yapılması gereken ilk iş eylemin nasıl meydana geldiğini tespit etmek 

olacaktır ki Maturidi’nin bu yaklaşımı oldukça tutarlıdır. Ortaya koyduğu aklî, naklî ve 

ittifak delilleriyle fiilde yaratma (halk) ve yapma (kesb) olmak üzere iki yön 



 137 

bulunduğunu, bu yönlerden yaratmanın Allah’a, yapmanın da insana ait olduğunu 

belirtmiştir. O bu bakış açısı ile insanın mutlak manada özne olmadığını ortaya 

koymakla kalmamış, insanın sorumluluğunu, eylemlerin aidiyetini ve Allah’ın 

hâkimiyetinin mutlaklığını temellendirmiştir.  Araştırmalarımız kelâm tarihinde fiile bu 

şekilde yön tayin eden ilk kişinin Maturidi olduğunu göstermektedir.  

 
Kaza ve kader kavramlarına yaklaşımı ile de muasırlarından farklı bir duruş sergileyen 

âlim olma özelliğindedir. Ona göre kader, olmuş, olan ve olacak olan her şeyi Allah’ın 

bilmesi demektir. Böylece kader, Allah’ın ilim sıfatına râcî olmaktadır. Bu bilme, nötr 

bir durumda olup insan eylemleri üzerinde herhangi bir zorlayıcı etkisi söz konusu 

değildir.  Allah’ın ilmi eylemi gerektiren bir sıfat olmamakta onu mümkün kılan bir 

sıfat olmaktadır. Kaza ise kader doğrultusunda zamanı gelince nesne ve olayların 

yaratılmasını ifade etmektedir. Bu ise tekvin sıfatına râcî olmaktadır. Kaza kavramı 

hakkında Maturidiler tarafından ortaya konulan bu yaklaşım tarzının, Eş’âriyye ve 

Mutezile ekollerinin düşünceleri ile iki noktada farklılık arz ettiği tespit edilmiştir. 

Eş’âri ile arasındaki fark, kaza tanımlaması ve bu bakış açısının doğurduğu sonuçlarla 

alakalıdır. Eş’ârilere göre Maturidilerin kaza tanımlamasının karşılığı kaderdir. Bu 

tanımlamalara göre Maturidi geleneğinde kader kazaya nazaran daha kapsamlı iken, 

Eş’âriler açısından kaza daha şumullü bir durum arz etmektedir. Ayrıca Maturidi 

penceresinden kader ilimle, kaza da yaratma ile ilişkilendirilirken, Eş’âriler tam tersini 

iddia etmektedir. Kur’an merkezli düşünüldüğünde, Maturidi ekolünün 

değerlendirmelerinin Kur’anî bakış açısına daha yakın bir yaklaşım sergilediği 

düşünülmektedir. Mutezile’ye gelince temel fark onların kaza-fiil ilişkisini ele alış 

biçimi ile ilgilidir. Mutezile küfür, şirk ve her türlü kötülük gibi eylemlere odaklanarak 

bunların Allah’ın kazası kapsamına giremeyeceğini belirtmişlerdir. Kazanın hüküm 

verme ve yaratma anlamında son sözü söylemekten ibaret olduğunu belirten Maturidi 

ise kâinattaki her türlü eylemin Allah’ın kazasına dâhil olduğunu ifade etmiştir.  

 
Maturidi’nin orjinalliğinin bir başka göstergesi de yaratma olayında ilmi merkezi bir 

konuma yerleştirmesidir. Nitekim o insanın sorumluluğunu oluşturan ihtiyarî eylemleri 

ilmin taalluk alanı içerisinde değerlendirmekte ve bunu ihtiyarî eylemler üzerinde 

Allah’ın irade ve kudretinin herhangi bir rolü olmadığını iddia eden Mutezile’ye karşı 

bir argüman olarak kullanmaktadır. Bu durumda insanın eylemlerini özgür bir şekilde 



 138 

yerine getirdiğini ispat noktasında temelde irade ve kudret sıfatlarından ziyade ilim 

sıfatı yer almaktadır.    

 
Allah’ın iradesinin insan eylemleri üzerinde herhangi bir etkiye sahip olup olmadığı 

hususunu ise iradeye verdiği farklı tanımlamalarla ve bunlardan hangilerinin, nasıl 

Allah ile ilişkilendirilebileceğini ortaya koyarak açıkladığı saptanmıştır. Böyle bir 

yöntem izlemesinin temel nedeninin Mutezile’nin ihtiyarî eylemlerin yaratıcısının insan 

olduğu ve kötü eylemlerin Allah’a izafe edilmesinin mümkün olmadığı tezini 

çürütmeye yöneliktir. Getirdiği aklî ve naklî delillerle tutarlı ve akla yatkın izahlar 

yaptığı görülmektedir. Ancak kesinlik ifade eden ve herkes tarafından kabul gören bir 

açıklama getirdiğini söylemek de mümkün değildir. Çünkü yapılan açıklamalar, 

Allah’ın ilim ve iradesinin taalluk ettiği şeyin varlık kazanacağını ifade etmektedir. Bu 

ilim ve iradede bir değişme olamayacağına göre insanın, Allah’ın ilmi ve iradesinin 

sınırları dışına çıkmaları söz konusu değildir. Bu sıfatların ihtiyarî eylemlere tabi 

olduğunu, yani ilmin maluma, iradenin de murat edilene tabi olduğunu kabul 

ettiğimizde insanın tercihleri Allah’ın ilim ve iradesine sebep teşkil edecektir. Sebep-

müsebbep bağlantısı göz önünde bulundurulduğunda sebebin müsebbebden önceliği söz 

konusudur. Bu demektir ki insanın eylemleri de ezelî olmaktadır. Maturidi bu 

çıkmazdan kurtulmak için insanın ihtiyarî eylemlerini yaparken kendisini özgür, eylemi 

yapan ve eylemin sahibi olduğunu hissettiği prensibi üzerine bina etmektedir. Bu 

meselede, Allah’ın ilim, irade, kudret ve yaratmasının insan eylemleri de dâhil her şeyi 

kapsadığını, herhangi bir değişmenin söz konusu olmadığını, iradesinin ilmine, 

kudretinin de iradesine taalluk ettiğini bir iman ilkesi olarak kabul etmemiz 

gerekecektir.  İnsanın özgürlüğünü de en basit şekliyle Maturidi’nin hislere dayanan 

ilkesi ile açıklayabiliriz. Bir eylemi yapmak istediğimizde öncelikli olarak o eylemi 

yapabilecek fiziksel ve zihinsel kapasiteye, doğal şartlara dikkat ettiğimiz bir gerçektir. 

Daha sonra ise bilgisel ön hazırlık, eyleme karşı arzu, istek ve karar aşamasından sonra 

Allah insanda eylemi yapmaya gerekli olan bilfiil kudreti yaratmakta ve eylem bu 

kudretle eşzamanlı olarak gerçekleştirmektedir. Bu sayede bir yandan insanın 

sorumluluğu temellendirilmekte diğer yandan da her türlü nesne ve olayın Allah’ın ilim, 

irade ve kudreti kapsamında bulunduğu dile getirilerek her türlü noksan sıfatlardan 

tenzihi sağlanmaktadır.   



 139 

Tüm bu açıklamalar ortaya koymaktadır ki kâinatta meydana gelmiş, gelen ve gelecek 

olan tüm nesne ve olaylar Allah’ın kaza ve kaderiyle meydana gelmektedir. Allah’ın 

ilmi, iradesi, kudreti ve yaratmasının mutaallakı olan kaza ve kaderin ise insan eylemleri 

üzerinde herhangi bir zorlayıcı etkisi bulunmamaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 140 

KAYNAKLAR 
 

Abdulbaki, Muhammed Fuad, el-Mu’cemu’l-Müfehres el-Mu’cemu’l-Müfehres li 

Elfazi’l-Kur’an’il-Kerim, Kahire 1988. 

Abdulhamid, Mahmud, et-Tefriku’l-Felsefi fi’l-İslam, Beyrut 1974. 

Abu Tammam, Habib İbn Aws al-Ta’i, Kitab Ashar al-hamasah: maa sharh Abi 

Zakariya Yahya ibn Ali ibn Muhammad ibn Bastam al-Shaybani al-Tibrizi, wa-

arbaat faharis, ed. Ghiyurgh Wilhilm Faritagh, In Officina Baadeni, Bonnae 

1828. 

Adam, Hüdaverdi, İbn Arabi-Kaza ve Kader, Değişim Yay., Adapazarı 1998.     

Akarsu, Bedia, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 5. Baskı, İnkılâp Kitabevi, İstanbul 1988.  

Akbulut, Ahmet, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, A.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

A.Ü. Basımevi, c. 33, Ankara 1992, ss. 129-156.  

Aliyyu’l-Kari, Ali b. Muhammed Sultan el-Herevi, Şerhu Fıkhı’l-Ekber, 1. Baskı,   

Matbaatu’t-Tekaddüm, Kahire 1323.  

Ali el-Kari, Ebu’l-Hasan Nureddin Ali b. Sultan Muhammed, el-Ehadisu’l-Kudsiyyeti’l 

Erbainiyye, Arif Efendi Matbaası, İstanbul 1316. 

Altıntaş, Ramazan, “Mevlana’da İrade Hürriyeti”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi,      

c. VIII, s. 2, 2004, ss. 1-15.  

Amidi, Seyfeddin, Kitabu’l-Mübin fi Şerhi Maani Elfazi’l-Hukema ve’l-Mütekellimin, 

tahkik: Hasan Mahmud eş-Şafi, Kahire 1993.  

_______Gayetü’l-Meram, neşr.: Hasan Mahmud Abdullatif, Kahire 1971. 

Ammara, Muhammed, El-Mutezile ve Müşkiletü’l-Hürriyyeti’l-İnsaniyye, Beyrut, 1988.  

Atvan, Hüseyin, el-Fıraku’l İslamiyye fi biladi’ş Şam fi’l Emevi, Amman 1980. 

Aydın, Ali Arslan, İslam İnançları ve Felsefesi, Çağrı Yay., İstanbul 1979.  

Aydınlı, Osman, “İlk Mutezile’nin Özgür İrade Söylemi: Amr b. Ubeyd ve Kader 

Anlayışı”, Ç.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2002/2, ss. 127-146. 

Ayni, Ebu Muhammed Bedreddin Musa el-Hanefi, Umdetu’l-Kari Şerh-i Sahihi’l-

Buhari, İdaretü’t-Tıbaati’l-Müniriyye, Kahire 1972. 

Bağcı, Musa, İnsanın Kaderi: Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, Ankara Okulu 

Yay., Ankara 2009.  

Bağdadi, Abdulkahir, el-Fark beyne’l-fırak, neşr.:M. Muhyiddin Abdulhamid,      

Beyrut yy. 



 141 

_______el-Fark Beyne’l-Fırak, Kahire 1990. 

_______Usulu’d-Din, İstanbul 1928. 

Bağdadi, Ebu’l-Berekat, Kitabu’l-Muteber fi’l-Hikmeti’l-İlahiyye, terc: M. Şerafeddin, 

İlahiyyat, Burhaneddin Matbaası, İstanbul 1932. 

Bakıllani, Kadı Ebu Bekir, Kitabu’t-Temhid, Beyrut 1957.  

_______Kitabu’l-İnsaf fi ma Yecibu İ’tikadatuhu ve la Yecuzu’l-Cehlu bihi,           

tahkik: Muhammed Zahid b. Hasan el-Kevseri, el-Mektebetu’l-Ezheriyye li’t-

Turas, Kahire 1993. 

Bardakoğlu, Ali, “Kudret”, DİA,  Ankara 2002.  

Bayrakdar, Mehmet, İslam Felsefesine Giriş, Ankara 1988. 

Bicuri, İbrahim, Haşiye ala Metn el-Senusiyye, Kahire 1286. 

Biçer, Ramazan, “Maturidi’ye Göre Hidayete Engel Olan Beşeri Zaaflar ve 

Tezahürleri”, C. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 8/1, Sivas 2004, ss. 41-59.  

Bilmen, Ömer Nasuhi, Muvazzah İlm-i Kelâm, İstanbul 1972.  

Birand, Kamiran, İlkçağ Felsefe Tarihi, 2. Baskı, Ankara 1964. 

Bravmann, M. M., "Heroic Motives in Early Arabic Literature", Der Islam,                  

n. 36/1-2, yy. 1960, pp. 4-10. 

Buhari, Muhammed b. İsmail, "es-Sahih ", Dâru Sâdır, Beyrut 2004. 

Cafer, Sübhani, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İlm ve’l-Felsefeti’l-İslamiyye, Arapça çev: 

Muhammed Hadi el-Yusuf el-Ğaravi, yy. 1975. 

Canan, İbrahim, Kütüb-i Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi, Akçağ Yay., Ankara yy.  

Carullah, Zühdi Hasan, el-Mutezile, Beyrut 1995. 

_______el-Mutezile, Kahire 1947. 

Corbin, Henry, İslam Felsefesi Tarihi: Başlangıştan İbn Rüşd’ün Ölümüne Kadar, çev: 

Hüseyin Hatemi, İletişim Yay., İstanbul 1986. 

Cubran, Mesud, er-Raid fi’l-Luga, 2. Baskı, Beyrut 1967. 

Cürcânî, Seyyidü’ş-Şerif Ali b. Muhammed, Kitabu’t-Tarîfat, tahkik: İbrahim el-Eybari, 

Daru’l-Kütübi’l-Arabî, 2. Baskı, Beyrut 1992. 

_______Şerhu’l-Mevakıf: Haşiye ala Şerhi'l- Mevakıf fi İlmi'l-Kelâm, Matbaai Amire, 

İstanbul 1311. 

_______Şerhu’l-Mevakıf, İstanbul 1286.  

Cüveyni, İmamu’l-Harameyn Abdulmelik, Kitabu’l-İrşad ila Kavati’i’l-Edille fi 

Usuli’l-İtikad, Mısır 1950. 



 142 

_______Kitabu’l-İrşad ila Kavati’i’l-Edille fi Usuli’l-İtikad, tahkik: Es’ad Temim, 

Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikafiyye, Beyrut 1985.  

_______eş-Şamil fi Usuli'd-din, tahkik: Helmut Klopfer, Daru’l-Arab, Kahire 1989. 

Çağrıcı, Mustafa ve Hayati Hökelekli, “İrade”, DİA, İstanbul 2000.  

Dağîm, Semih, Felsefetu’l-Kudur fi’l-Fikri’l-Mutezile, Beyrut 1992. 

Damegani, Ebû Abdullah Hüseyin b. Muhammed, Kamusu’l Kur’an: Islahu'l-vücuh 

ve'n-nezair fi'l-Kur'ani'l-Kerim, tahkik: Abdülaziz Seyyidü'l-Ehl, 4. Baskı, 

Darul İlim li’l-Melayin, Beyrut 1983. 

Davud el-Karsi, Risale fi’l-İradeti’l-Cüz’iyye, İstanbul 1312.   

De Boer, Tarihu’l-Felsefeti fi’l-İslam, terc: Ebu Ride, Kahire 1938. 

Desuki, Ahmed Faruk, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İslam, Riyad 1986. 

Ebu’l-Beka, Eyyub b. Musa el-Hüseyni el-Kufi, Kitabu’l-Külliyat Mu’cemun fi’l-

Mustalahat ve’l-Furuki’l-Lugaviyye, tahkik: Adnan Derviş, Muhammed el-

Mısri, Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1992. 

Ebu Davud, Süleyman b. el-Eş’as, "es-Sünen", tahkik: Kemal Yusuf Hut, Daru’l-Cinan 

ve Müessesetü’l- Kütübi’l-Sekafiyye, Lübnan 1988. 

Ebu Hanife, Numan b. Sabit, İmam-ı Azam’ın Beş Eseri, çev: Mustafa Öz,      

M.Ü.İ.F.V. Yay., İstanbul 1992.  

Emin, Ahmed, Fecru’l-İslam, Kahire 1985.  

Eş’âri, Ebu’l-Hasen, Makalatu’l-İslamiyyin ve İhtilafi’l-Musallin, tashih; Helmut Ritter, 

3. Baskı, Weisbaden 1980.  

_______Makalatu’l-İslamiyyin, Wiesbaden 1963.  

_______el-İbane an Usuli’d-Diyane, Daru İbn Zeydun, Beyrut yy.  

_______el-Luma fi’r-Reddi ala Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bid’a, tashih: Hamude Gurabe,         

yy. 1955. 

_______Kitabu’l-Luma fi’r-Reddi ala Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bid’a, Beyrut 1953.  

Farğal, Yahya Haşim Hasan, Neş’etü’l-Ara’ ve’l-Mezahib ve’l-Firaki’l- Kelâmiyye 

Cevanibu’t-Tekfir fi’l-Akideti’l-İslamiyye, yy. 1972. 

Ezheri, Ebu Mansur, Tehzibu’l-Luga, Kahire 1384-1387. 

Fahreddin Razi, Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer, Mefâtîhu’l-Gayb, Daru’l- 

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004. 

_______Tefsir-i kebir, terc: komisyon, Akçağ Yay., Ankara 1988-1995.  

_______el-Metalibu’l-Aliye mine’l-İli’l-İlahi, neşr.: Ahmed Hicazi es-Sakka,        



 143 

Beyrut 1987. 

_______Kitabu’l-Erbain fi Usuli’d-Din, Haydarabad 1353. 

_______el-Muhassal (Kelâm’a Giriş), çev: Hüseyin Atay, Kültür Bakanlığı Yay., 

Ankara 2002. 

Firûzâbâdî, Necmuddin Ebu Tahir eş-Şirazi, el-Okyanusü’l-Basit fi Tercemeti Kamusi’l-

Muhit (Kamus Tercemesi), çeviren: Ahmet Asım b. Cenani Gazia, Bahriye 

Matbaası, İstanbul yy. 

Frank, R. M., "The Structure of Created Causality", Studia Islamica, n. 25, y. 1966,      

p. 59. 

Gazali, Ebu Hamid Muhammed, el-Maksadu’l-Esna Şerhu Esmailahi’l-Hüsna,        

Mısır 1324.  

_______el-Mustesfa min İlmi’l-Usul, Bulak 1322.   

_______el-İktisad fi’l-İtikad, Matbaatu Mustafa el-Babi el-Halebî, Kahire 1963.  

Gelenbevi, İsmail, Haşiye ale’l-Celal, Matbaa-i Amire, yy. 1308.  

Gökberk, Macit, Felsefe Tarihi, 4. Baskı, İstanbul 1980.  

Gölcük, Şerafettin ve Süleyman Toprak, Kelâm, Konya 1988. 

Gölcük, Şerafeddin, Kelâm Açısından İnsan ve Fiilleri, Kayıhan Yay., 1. Baskı,   

İstanbul 1979.      

Halebî, İbrahim b. Mustafa El-Mezari, el-Luma fi Tahkiki Mebahisi’l-Vucud ve’l-Hudus 

ve’l-Kader ve Efali’l İbad, tahkik: Muhammed Zahid b. El-hasan el-Kevseri, 

Matbaatu’l-Envar, Kahire 1939. 

Hadimi, Ebu Said Muhammed b. Mustafa, Barikatu Muhammediye fi Şerh-i Tarikat-ı 

Muhammediye ve Şeria, Şirket-i Sahafiye-i Osmniyye, İstanbul 1318.  

Halid el-A’la, Cehm b. Safvan ve Mekanetuhu fi’l-Fikri’l-İslami, Bağdad 1965. 

Harman, Ömer Faruk, “Dalâlet”, DİA, İstanbul 1993.   

Harputi, Abdullatif, Tenkihu’l- Kelâm, Necm-i İstikbal Matbaası, İstanbul 1330. 

Hökelekli, Hayati, “İstirca”, DİA, İstanbul 2001.  

http://tr.wikipedia.org/wiki/1999_G%C3%B6lc%C3%BCk_Depremi  (04.10.2010 

tarihinde ulaşılmıştır.) 

http://www.yerbilimleri.com/12-ocak-2010-haiti-depremi/ (04.10.2010               

tarihinde ulaşılmıştır.) 

http://www.hurriyet.com.tr/dunya/15709398.asp (04.10.2010 tarihinde ulaşılmıştır.)  

Hayyat, Ebu’l-Huseyin Abdurrahim b. Muhammed, el-İntisar ve’r-Redd ala İbn 



 144 

Ravendi el-Mülhid, tahkik: Albert N., Matbaatu’l-Katolikiyye, Beyrut 1957.    

Hitti, Philiph K., Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, çev: Salih Tuğ, Boğaziçi Yay., 

İstanbul 1980.  

Hizmetli, Sabri, “Tarihi Rivayetlere Göre Hz. Osman’ın Öldürülmesi”,              

A.Ü.İ.F. Dergisi, Ankara 1983, c. 27, ss. 149-176. 

Isfehani, Ebu Nuaym Ahmed b. Abdillah, Hilyetü’l-Evliya ve Tabakatu’l-Asfiya, 

Matbaatu’s-Seade, Kahire 1974.  

Isfehani, Şemsuddin b. Mahmud b. Abdurrahman, Metailu’l-Enzar ala Tavaili’l-Envar, 

Şirket-i Der Saadet-i Alemiyye, 1305.  

Işık, Kemal, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri, A.Ü.İ.F., Ankara 1967. 

 

İbn Aşur, Muhammed Tahir, et-Tahrir ve’t-Tenvir, Dar-u Sahnun li’n-Neşr ve’t-Tevzi, 

Tunus yy. 

İbn Asakir, Ebi Kasım Ali b. Hasan, Tarihu Medinet-i Dımeşk, tahkik: Ali Şîrî, Dar’ul-

Fikr,  Dimeşk 1982. 

İbn Cevzi, Ebu’l Ferec Cemaleddin, Nüzhetü’l-A’yuni’n-Nevazir fi İlmi’l-Vücuh ve’n-

Nezair, tahkik: M. Abdulkerim Kazım er-Radi, Müessesetü’r-Risale,        

Beyrut 1987.  

İbn Ebi’l-İzz, Ali b. Muhammed, Şerhu’l-Akideti’t-Tahaviyye, tahkik: Abdullah b. 

Abdulmuhsin Şuayb el-Arnavut, Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1992. 

İbn Faris, Mu‘cemu Makayısı’l-Luga, tahkik: Abdusselam Muhammed Harun,      

Kahire 1972.  

_______Mücmelü’l-luga, tahkik: Abdulmuhsin Sultan, Müessesetu’r-Risale,         

Beyrut 1984.  

İbn Fürek, Ebu Bekr Muhammed b. el-Hasen, Mücerred’u Makâlâti’şŞeyh Ebi’l-Hasen 

el-Eşarî, tahkik: Daniel Gimaret, Beyrut 1987. 

İbn Hacer, el-Askalani, Tehzibü't-Tehzîb, Beyrut 1968. 

İbn Hazm, Ebu Muhammed Ali el-Endelusi ez-Zahiri, el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvai ve’n-

Nihal, yy. yy. 

İbn Hümam, Kemaleddin, Kitabu’l-Müsayere (Kemal İbn Ebi Şerif; Kitabu’l Müsamere 

bi Şerhi’l-Müsayere li’l-allameti’l-Kemaleddin İbn Hümam fi İlmi’l-Kelâm), 

Çağrı Yay., İstanbul 1979.  



 145 

İbn Kayyım el-Cevziyye, Ebu Abdillah Şemsuddin Muhammed b. Ebi Bekr, Şifâu’l-Alil 

fi’l mesaili’l-Kazâi ve’l-Kaderi ve’l Hikmeti ve’t-Te’lil, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut yy. 

İbn Kuteybe, Ebu Muhammed Abdullah b. Müslim, el- Mearif, Daru’l-Mearif, 2. Baskı, 

Kahire 1969. 

İbn Mace, Muhammed b. Yezid Ebû Abdillah, "es-Sünen", tahkik: Halil Me'mun Şiha, 

Daru'l-Ma'rife, Beyrut 1988.  

İbn Manzur, Cemaluddin Muhammed, Muhtasar tarih-i Dımaşk li İbn Asakir, tahkik: 

İbrahim Salih, Dımaşk 1989.  

_______Lisanu’l-Arab, Beyrut 1968.  

İbn Murtaza, Ahmed b. Yahya, Kitabu’t-Tabakati’l-Mutezile, tahkik: Susanna Diwald 

Wilzer, Beyrut yy.  

_______el-Münye ve’l-Emel fi Şerhi’l-Milel ve’n-Nihal, tahkik: Muhammed Cevad 

Meşkûr, Beyrut 1990. 

İbn Sa’d, Ebu Abdullah Muhammed, et-Tabakatu’l-Kubra, Beyrut yy.  

İrfan, Abdulhamid, Dirasat fi’l-Firaki’l-Akideti’l-İslamiyye, Beyrut 1997. 

İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, sad: Sabri Hizmetli, Umran Yay., Ankara 1981. 

Judd, Steven C., “Ghaylan el-Dimashqi: The Isolation of a Heretic in Islamic 

Historiography”, International Journal of Middle East Studies, Cambridge 

University Press, vol.31, No. 2, 1999, pp. 161-184. 

Kadı Abdulcebbar, Şerh-u Usulu’l Hamse, Kahire 1965.   

_______el-Muhit bi’t-Teklif, tahkik: Ömer es-Seyyid Azmi, ed-Daru’l-Mısriyye, Kahire 

yy.  

_______Müteşabihu’l-Kur’an; Kahire 1969.  

Karadeniz, Osman, Ecel Üzerine, Anadolu Matbaacılık, 1. Baskı, İzmir 1992.  

Karaman, Hayrettin, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kafi Dönmez vd., Kur’an Yolu Türkçe 

Meal ve Tefsir, Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara 2006. 

Keskin, Halife, İslam Düşüncesinde Kader ve Kaza, Beyan Yay., İstanbul 1997. 

Khalidi, Tarif, Mu’tazilite Historiography: Maqdisi’s Kitab al-Bad’ wa’l-Ta’rikh, 

Journal of Near Eastern Studies, The University of Chicago Press Vol. 35, No. 

1 (Jan. 1976), pp. 1-12. 

Kılavuz, Ahmed Saim, Ebu Seleme es-Semerkandi ve Akaid Risalesi, İstanbul 1989. 

Koçyiğit, Talat, Hadisçilerle Kelâmcılar Arasındaki Münakaşalar, Ankara 1989.  



 146 

Kubat, Mehmet, Hasan el-Basri, Hayatı, İlmi Kişiliği ve Kelâm İlmindeki Yeri,         

Çıra Yayınları, İstanbul 2008.   

Kurtubi, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed, el-Cami‘ li Ahkami’l-Kur’an,         

Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1988. 

Kutluay, Yaşar, Tarihte ve Günümüzde İslam Mezhepleri, Ankara 1968. 

Mahmud, Abdülhalim, et-Tefkiru’l-Felsefeti fi’l-İslam, Beyrut, 1974.    

Maturidi, Ebu Mansur Muhammed, Te’vilatu Ehli’s-Sünne, tahkik: Fatıma Yusuf el-

Hayme, Resalah Publishers, Beyrut 2004. 

_______Kitâbu’t-Tevhîd, tahkik: Fethullah Huleyf, el-Elif Ofset, İstanbul 1979. 

_______Kitâbu’t-Tevhîd Tercümesi, terc: Bekir Topaloğlu, İSAM Yay., Ankara 2002.  

Mengüşoğlu, Takiyyetin, Felsefe’ye Giriş, İstanbul 1992. 

Münavi, Zeynuddin Muhammed Abdurrauf, Feyzu’l-Kadir Şerhi’l-Camii’s-Sağir, 

Daru’l-Marife, Beyrut 1938. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc, "es-Sahîh", tahkik:. Muhammed Fuad 

Abdulbâkî, Dâru'l-Hadis, Kahire 1991. 

Nesai, Ebu Abdirrahman Ahmed b. Şuayb, "es-Sünen", tahkik: Abdulfettah Ebu Ğudde, 

Mektebu’l-Matbûati’l-İslâmiyye; Halep 1988. 

Nesefî, Ebu’l-Muin Meymun b. Muhammed, Tabsıratu’l-Edilleti fi Usuli’d-Din,  

tahkik: Hüseyin Atay ve Şaban Ali Düzgün, DİB Yay., Ankara 2003.  

_______Bahru’l-Kelâm fi Akaidi Ehli’l-İslam, çev: İsmail Hakkı Uca, Mustafa 

Akdedeoğulları, Can Kitabevi, Konya yy.  

Nesefî, Ömer, İslam İnancının Temelleri Akaid, terc: M. Seyyid Ahsen, 17. Baskı, 

Bayrak Yay., İstanbul 1995.   

Neşşar, Ali Sami, Neşetü’l-Fikri’l-Felsefeti fi’l-İslam, Kahire yy. 

Öner, Necati, İrade Hürriyeti, Vadi Yay., Ankara 1995.  

_______İnsan Hürriyeti, Selçuk Yayınları, Ankara 1982.  

Öztürk, Yener, “Kaderle Alakalı Yeni Yorumlara Eleştirel Bir Bakış”, Ekev Akademi 

Dergisi, yıl: 7, sayı: 14, Erzurum 2003.  

Pakoğlu, Abdullah, İslam Kelâmında “Şey” Kavramı, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Sivas 1999.   

Pezdevi, İmam Ebu Yusr, Usuli’d-Din, Kahire 1963. 

_______Ehl-i Sünnet Akaidi, terc: Şerafeddin Gölcük, Kayıhan Yay., İstanbul 1988. 

Ragıp El İsfehani, Ebu’l-Kasım el-Huseyn b. Muhammed, el- Müfredat fi Garîbi’l- 



 147 

Kur’an, tahkik: Muhammed Swyyid Keylani, Matbaai Mustafa el-Bali,     

Kahire 1961.  

Razi, Muhammed b. Ebi Bekr, Muhtaru’s-Sıhah, Çağrı Yayınları, İstanbul 1980.   

Sabunî, Nureddin, el-Bidaye fi Usuli’d-Din-Maturidiyye Akaidi, çev: Bekir Toplaoğlu, 

DİB Yay., Ankara 2005.  

Sadru’ş-Şeria, et-Tavdih fi Halli Gavamizi’t-Tenkih (Saduddin Mesud b. Ömer 

Taftazânî; Şerhu’t-Telvih ale’t-Tavdih kenarında), Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut yy.  

Safvet, Ahmet Zeki, Cemherat Resaili’l-Arab, Beyrut yy.  

Sa‛lebi, Ebu İshak Ahmed b. Muhammed; el-Keşf ve’l-Beyan fi Tefsiri’l-Kur’an,  

Beyrut 2004.  

Salih, Muhammed Muhammed es-Seyyid, Amr b. Ubeyd ve Arauhu’l- Kelâmiyye, 

Kahire 1985.  

Schacht, Joseph, “New Sources fort he History of Muhammadan Theology”,         Studia 

Islamica, Maisonneuve & Larose , 1953, no 1, pp. 23-42. 

Schwarz, Michael, "Acquisition" (kasb) in early Kalam" in Islamic Philosophy and the 

Classical Tradition (Walzer Festschrift), eds. S. M. Stern, A. Hourani and V. 

Brown, Cassirer 1979.  

Semin, Ebu'l-Abbas Şihabüddin Halebî, Umdetü’l-Huffâz fi Tefsiri Eşrefi’l-Elfaz, 

Alemu’l-Kutub, Beyrut 1993. 

Subhani, Cafer, el-Kaza ve’l-Kader fi’l-İlm ve’l-Felsefeti’l-İslamiyye, çev: Muhammed 

Hadi el-Yusuf el-Ğaravi, yy. 1979. 

Şahin, Hasan, Maturidi’ye Göre Din, Kayseri, 1987. 

Şavasi, Süleyman, Vasıl b. Ata ve Arauhu’l- Kelâmiyye, Libya 1993.  

Şehristânî, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdulkerim, el-Milel ve’n-Nihal, tahkik: Ahmet 

Fethi Muhammed, Beyrut 1992.  

_______el-Milel ve’n-Nihal, tahkik: Abdulaziz Muhammed el-Vekil, Daru’l-Fikr, 

Beyrut 1948. 

_______Nihâyetü’l-İkdâm fi İlmi’l-Kelâm, London 1934. 

_______ Nihâyetü’l-İkdâm fi ilmi’l-Kelâm, y.y., y.y. 

Şevkani, Muhammed Ali b. Muhammed, Fethü’l-Kadir, Daru’l-Marife, Beyrut yy.  

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Tarihu’l-Umem ve’l-Mülük, tahkik: Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrahim, Beyrut yy.  



 148 

_______Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an, Daru’l-Fikr, Beyrut 1999. 

Taftazânî, Sa’duddin Mesud b. Ömer Abdullah, Şerhu’l-Akaid (Kelâm İlmi ve          

İslam Akaidi), haz: Süleyman Uludağ, Dergah Yay., 3. Baskı, İstanbul 1991.  

_______Şerhu’l-Makasıd, Beyrut 1985.   

_______Şerhu’l-Akaidi’n-Nesefiyye, Salah Bilici Kitabevi, İstanbul yy. 

Tehanevi, Muhammed b. A’la b. Ali, Keşşafu Istılahati’l-Funun, Kahraman Yay., 

İstanbul 1984.  

Tarafah, ibn al-Abd, Diwan Tarafah ibn al-Abd / sharh al-Alam al-Shantamari wa-

talihi taifah min al-shir al-mansub ilá Tarafah, tahkik Durriyah al-Khatib, 

Lutfi al-Saqqal, Majma al-Lughah al-Arabiyah, Dimashq 1975. 

Tirmizi, Muhammed b. İsa, "es-Sünen", tahkik: İbrahim Atuh Avz, Daru’l-Hadis; 

Kahire yy.  

Topaloğlu, Bekir, Kelâm’a Giriş, İstanbul 1981. 

_______“Kâdir”, DİA, Ankara 2002.  

Topaloğlu, Bekir ve İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, İSAM Yay., İstanbul 2010.  

Topçu, Nurettin, Psikoloji, Üçler Basımevi, İstanbul 1949.  

Tunç, Cihat, “Ecel”, DİA, İstanbul 1994. 

Turhan, Kasım, Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan  Fiilleri, M.Ü.İ.F.V. Yay.,      

İstanbul 1996.  

Türkiye İstatistik Kurumu, Emniyet Genel Müdürlüğü; Trafik Kaza İstatistikleri- 

Karayolu 2008, Ankara 2010.   

Watt, W. Montgomery, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev: Ethem Ruhi Fığlalı, 

Ankara 1981. 

_______Free Will and Predestination in Early Islam, London I943. 

_______The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh 1973. 

_______İslamın İlk Dönemlerinde Hür İrade ve Kader, terc: Arif Tekin, İstanbul 1996. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “İstitaat”, DİA, İstanbul 2001.  

_______“İlim”, DİA, İstanbul 2000.   

_______“Kader”, DİA, İstanbul 2001.  

_______“Kesb”, DİA, Ankara 2002.  

_______“Hidayet”, DİA, İstanbul 1998. 

Yazıcıoğlu, M. Said, Maturidi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı,  Akit Yay., 

Ankara 1988. 



 149 

_______“Fiil ”, DİA, İstanbul 1996.  

_______“İslam Kelâmında Önemli Bir Mesele: İstitaat”, İslamî Araştırmalar Dergisi, 

Sayı: 1, Temmuz 1986, s. 50-53.  

Yeprem, M. Saim, İrade Hürriyeti ve İmam Maturidi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yay., 

İstanbul 1984. 

Yörükhan, Yusuf Ziya, “İslam Akait Sisteminde Gelişmeler ve İmam-ı Azam Ebu 

Hanife”, A.Ü.İ.F.D., Ankara 1952-1953.c. 2-3, ss. 71-87.  

_______“İslam Akaid Sisteminde Gelişmeler ve Ebu Mansur-ı Maturidi”, A.Ü.İ.F.D.,  

c. 2-3, s. 127--142.   

Zarou, Halid Davud, el-Hayatu’l-İlmiyye fi Biladi’ş-Şamfi’l-Karneyni’l-Evvel ve’s-Sani 

li’l-Hicre, Beyrut 1971.  

Zawzani, Husayn ibn Ahmad, Kitab sharh al-Muallaqat al-sabli-Abi Abd Allah al- 

Husayn ibn Ahmad ibn al-Husayn al-Zawzani,  Maṭbaat al-Saadah, Misr 1925. 

Zebîdî Muhibbü’d-Din Ebu’l-Feyz b. Murtaza, Tâcu’l-Arûs fi Şerhi’l-Kamus (Tacu’l-

Arus min Cevahiri’l-Kamus, Daru’s-Sadr, Beyrut 1386.  

Zehebi, Şemsuddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, Siyer A’lami’n-Nübela, tahkik: 

Şuayip el-Arnavut, Me’mun es-Sağırcı, Beyrut 1982.  

_______Mizanu’l-İtidal fi Nakdi’r-Rical, tahkik: Ali M. Becavi, Dar’ul-İhya’il-

Kutub’il-Arabiyye, y.y. 1963. 

Zemahşeri, Ebü’l-Kasım Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf ‘an Hakaiki’t-Tenzil,          

Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1977.  

Zihni, Hacı Mehmet, El-Müntehab ve’l-Mugtedab fi Kavaidi’s-Sarf ve’n-Nahv,     

Marifet Yay., İstanbul 1981. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 150 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı, Soyadı  : Harun IŞIK 

Uyruğu  : Türkiye (T.C.) 

Doğum Tarihi ve Yeri: 25 Haziran 1976, Kayseri 

Medeni Durumu : Evli, 1 çocuk 

Tel   : +090 506 787 82 11 

Email   : harun5838@hotmail.com 

Yazışma Adresi : Mevlana Mh. Halef Hoca Cd. Yüce Apt. 48/6 Talas-KAYSERİ 

EĞİTİM 

Derece          Kurum              Mezuniyet Tarihi 

Doktora           EÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü    2011 

MPhil (Master of Philisophy)        University of Birmigham 2010 

Yüksek Lisans          EÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü    2003 

Lisans            EÜ İlahiyat Fakültesi  2000 

Lise            Kayseri Lisesi   1993 

İŞ DENEYİMLERİ 

Yıl   Kurum     Görev 

2005-Halen  Kayseri Kapalı Ceza İnfaz Kurumu  Cezaevi Vaizi  

2004-2005  Yeşilhisar İlçe Müftülüğü/Kayseri  Vaiz 

2003-2004  Sarılar Köyü-Kaş/Antalya   İmam-Hatip 

YABANCI DİL 

İngilizce, Arapça, Osmanlıca 

YAYINLANMIŞ ESERLERİ 

1. Cezaevlerinde Din, Lâçin Yayınları, Kayseri 2009. 

2. Şiadan Kızılbaşılığa Türkler’de Alevilik, Bizim Kitaplar, İstanbul 2010. 

3. Ceza İnfaz Kurumlarında Din Hizmetleri, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi- 

The Journal of International Social Research, volume: 3, issue: 12, ss.  Summer 2010. 

TEBLİĞLER 

1. Cezaevlerinde Sunulan Din Hizmeti Faaliyetleri: İngiltere ve Galler örneğinden 

hareketle ülkemiz cezaevi vaizliğine ilişkin bazı tespit ve değerlendirmeler, IV. Din 

Şurası, Ankara 12-16 Ekim 2009. 


