
T.C. 

GAZĠ ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

FELSEFE ANABĠLĠM DALI 

 

 

MAX HORKHEIMER VE THEODOR ADORNO'DA ELEġTĠREL TEORĠ 

VE "KÜLTÜR ENDÜSTRĠSĠ" KAVRAMI 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

Hazırlayan 

EVREN ERMAN RUTLĠ 

 

Tez DanıĢmanı 

Prof. Dr. KAZIM SARIKAVAK 

 

Ankara - 2011 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

T.C. 

GAZĠ ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

FELSEFE BĠLĠM DALI 

 

 

MAX HORKHEIMER VE THEODOR ADORNO'DA ELEġTĠREL TEORĠ 

VE "KÜLTÜR ENDÜSTRĠSĠ" KAVRAMI 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

Hazırlayan 

EVREN ERMAN RUTLĠ 

 

Tez DanıĢmanı 

Prof. Dr. KAZIM SARIKAVAK 

 

Ankara - 2011 

 

 



 

 

ONAY 

Evren Erman Rutli  tarafından  hazırlanan  “Max Horkheimer ve Theodor Adorno' da Eleştirel 

Teori ve "Kültür Endüstrisi” Kavramı"  baĢlıklı  bu  çalıĢma, 09.06.2011 tarihinde yapılan 

savunma sınavı sonucunda ……………………. ile baĢarılı bulunarak jürimiz tarafından 

Felsefe Anabilim dalında Yüksek Lisans  tezi olarak kabul edilmiĢtir. 

 

 

 

 

[ Ġ m z a ] 

………. 

 

Prof. Dr. Kazım Sarıkavak  

  (BaĢkan) 

……………………………………. 

 

 

[ Ġ m z a ] 

………. 

Prof.Dr. Nurten Gökalp 

……………………………………. 

 

 

[ Ġ m z a ] 

………. 

Yrd. Doç. Dr. Beyhan 

Zabun 

…………………………………….



 

ÖNSÖZ 

 

20. yüzyılın karmaĢık sosyal, ekonomik, siyasi tablosunun bir sonucu 

olarak ortaya çıkan karmaĢık felsefi çerçevesinde önemli bir yer tutan 

Frankfurt Okulu‟nun en önemli iki filozofu Ģüphesiz Max Horkheimer ve 

Theodor Adorno‟ dur. Ortaya koydukları eleĢtirel teori, hem 20. Yüzyıl 

felsefesini hem en derinden ve çarpıcı biçimde yansıtan hem de söz konusu 

felsefi dönemi belli noktalarda aĢmaya çalıĢan bir düĢünüĢ tarzı olması 

bakımından oldukça önemlidir.  

Frankfurt Okulu içinde birçok farlı yönelime ve ilgiye sahip olan ve yine 

bir çok farklı düĢüceyi benimsemiĢ bir felsefi okuldur. Bu açıdan söz konusu 

felsefi gelenek üzerine yapılacak bir çalıĢma baĢlı baĢına zor bir iĢtir. Ancak 

hemen hemen aynı sebeplerden ötürü gereklidir de. EleĢtirel teori, çağın 

felsefi problemlerine tek bir açıdan bakmayı hata saymakta, hatta çağın 

insanının içinde bulunduğunu iddia ettiği krizin de bu bakıĢ açısından 

kaynaklandığını savunmaktdır. Toplumun gerçek yapısını ortaya koymak ve 

böylece yaĢanan toplumsal tahakkümü aĢacak potansiyelleri açığa çıkarmayı 

hedefleyen eleĢtirel teori, bu amacını gerçekleĢtirmek için oldukça çok ve 

farklı alanlara yönelmiĢ bu alanların otoriteleriyle teker teker hesaplaĢmayı 

gerekli görmüĢtür. Bu açıdan eleĢtirel teori ile ilgili yapılacak bir çalıĢma 

kuĢkusuz bir sınırlandırma sorunu ile karĢı karıĢıyadır. 

EleĢtirel teorinin güncelliğini yani günümüz insanının yaĢadığı kriz ve 

bunalımlara çare olabilecek bir düĢünce yöntemine kapı aralayıp 

aralayamayacağını sorgulamayı hedefleyen bu yüksek lisans tezi de bu 

anlamda eleĢtirel teoriye göre söz konusu toplumsal tahakkümün özellikle 

hangi alanlarda vehangi biçimlerde çıktığını ortaya koymayla, baĢka bir 

deyiĢle, eleĢtirel teorinin eleĢtiri nesnelerini ve bu eleĢtiri nesnelerini hangi 

açılardan ele aldığını göstermekle sınırlanmıĢtır.



ii 

 

ÇalıĢmanın giriĢ bölümünde Marxsist temelli bir felsefe olarak eleĢtirel 

teorinin, Marxizm çizgisindeki pozisyonunun tahlili açısında Marxizmin 

tarihsel bir seyri ortaya konulmaya çalıĢılmıĢ ve böylece eleĢtirel teorinin 

içinden çıktığı felsefi gelenek, o dönemin siyasi, ekonomik ve sosyal Ģartları 

da göz önüne alınarak incelenmeye çalıĢılmıĢtır. 

Birinci bölümde Frankfurt Okulu‟nun tarihsel seyri anlatılmıĢ ve 

özellikle Horkheimer ve Adorno‟nun eleĢtirel teorinin kurulması ve 

geliĢtirilmesindeki öneminin altı çizilmeye çalıĢılmıĢtır. 

Yüksek lisans tezinin ikinci bölümünde ise, eleĢtirel teorinin ancak ve 

ancak neyi nasıl ve neden eleĢtirdiğininortaya konmasıyla tanımlanabileceği 

varsayımından hareketle, eleĢtirel teorinin eleĢtiri muhatapları teker teker ele 

alınmıĢ ve toplumsal tahakkümün eleĢtirel teorisyenler için hangi boyutlara 

ulaĢtığı gösterilmeye çalıĢılmıĢtır. 

ÇalıĢmanın üçüncü bölümü eleĢtirel teorinin hem kendi felsefi 

kökenlerinden bir kopuĢu ve aĢmayı ifade ettiği için hem de eleĢtirel teorinin 

güncelliğinin sorgulanması açısından çok önemli bir nokta olarak 

değerlendirilebileceği için eleĢtirel teorinin popüler kültür eleĢtirisi olan “kültür 

endüstrisi” kavramı ayrı bir baĢlık altında detaylıca incelenmeye çalıĢılmıĢtır. 

Tezin sonuç ve değerlendirme bölümünde, eleĢtirel teorinin güncelliği, 

günümüz felsefi tablosuyla eleĢtirel teorinin ortaya çıktığı felsefi tablonun 

karĢılaĢtırılmasıyla birlikte sorgulanmaya çalıĢılmıĢ ve eleĢtirel teorinin 

günümüz insanının bunalımına çare olabilecek bir model olup olamadığı en 

azından böylesi bir çareyi ortaya koyabilecek potansiyellere sahip olup 

olamadığı tartıĢılmıĢtır. 

Bu yüksek lisans tezinin, konusunun belirlenmesinden 

tamamlanmasına kadar geçen her süreçte benden hiçbir Ģekilde yardımını 

esirgemeyen sayın hocam Prof. Dr. Kazım SARIKAVAK‟a ve tezin her 

aĢamasında maddi ve manevi yardımlarıyla beni cesaretlendiren sayın 

hocam Doç. Dr. Arslan TOPAKKAYA‟ya, yine sadece bu yüksek lisans 



iii 

 

tezinde değil, felsefe ile ilgili yazdığım her kelimede çok büyük bir pay sahibi 

olan sayın hocam Prof. Dr. Nurten GÖKALP‟e Ģükranlarımı sunarım.  

 

       Evren Erman RUTLĠ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

ÖNSÖZ ………………………………………………………………………………i 

ĠÇĠNDEKĠLER……………………………………………………………………..iv 

GĠRĠġ………………………………………………………………………………...1 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM  

FRANKFURT OKULU’NUN KURULUġU VE TARĠHSEL GELĠġĠMĠ  

 

1.1. FRANKFURT OKULU’NUN KURULUŞU……………………………… .18 

1.2. FRANKFURT OKULU’NUN TARİHSEL GELİŞİMİ……………………. 21 

1.2.1. Grünberg Dönemi: ………………………………………………………23 

1.2.2. Horkheimer Dönemi …………………………………………………….26 

1.2.3. A.B.D. Dönemi ………………………………………………………….39 

1.2.4. Frankfurt’ a Dönüş ………………………………………………………45 

1.2.5. Habermas Dönemi – 1970 ve Sonrası - …………………………………48 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM  

HORKHEĠMER VE ADORNO’ DA ELEġTĠREL TEORĠ  

 

2.1.ELEŞTİREL TEORİNİN FELSEFİ KÖKENLERİ ………………………….49 

2.2. ARAÇSAL AKLIN ELEŞTRİSİ............................................................. 81 



v 

 

2.3.ELEŞTİREL TEORİNİN POZİTİVİZM ELEŞTRİSİ ……………………....94 

2.4. ELEŞTİREL TEORİNİN AYDINLANMA ELEŞTİRİSİ………………… 123 

2.5. ELEŞTİREL TEORİNİN MODERN TOPLUM ELEŞTİRİSİ…………… 153 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

KÜLTÜR ENDÜSTRĠSĠ 

 

3.1. “KÜLTÜR ENDÜSTRİSİ” KAVRAMI………………………………… ...171 

3.2. DİYALEKTİK KÜLTÜR ELEŞTİRİSİ…………………………………... 176 

3.3. ENDÜSTRİ OLARAK KÜLTÜR………………………………………… 182 

3.4. TESLİMİYET VE KURTULUŞ OLARAK SANAT……………………... 194 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME………………………………………………204 

KAYNAKÇA ……………………………………………………………………..215 

ÖZET..........................................................................................................221 

ABSTRACT.................................................................................................223 

 

 



 

GĠRĠġ 

20. yüzyılın iki önemli düĢünürü olan Max Horkheimer ( 1895 – 1973 ) 

ve Theodore W. Adorno ( 1903 – 1969 )‟nun ortaya koyduğu eleĢtirel teorinin 

ele alındığı bu yüksek lisans tezi, temel olarak eleĢtirel teorinin felsefe yapma 

biçiminin güncelliğini sorgulama amacıyla Horkheimer ve Adorno‟ nun felsefi 

yönelimini tartıĢmayı hedeflemektedir. Bu hedef doğrultusunda eleĢtirel 

teorinin, Marxist gelenekten gelen ancak Marx‟ın kendi görüĢlerini ve 

Marxizm‟i farklı bir bakıĢla, kendi ortaya çıktığı dönemin felsefi, tarihsel, 

sosyal sorunlarına uyarlama amacıyla yeniden yorulmayan bir felsefi eleĢtiri 

olduğu iddia edilmektedir. Bu iddianın temellendirilmesi açısından çalıĢmanın 

giriĢ bölümünde, eleĢtirel teorinin Marxist gelenekle olan iliĢkisi, Marxist 

geleneğin genel bir tanıtımıyla birlikte ele alınacaktır. 

Frankfurt Okulu 1920‟lerin baĢında bir grup Marxist entelektüel 

tarafından, mevcut toplumsal, ekonomik ve siyasi Ģartlar içinde ve bu 

Ģartların gerektirdiği biçimde Marxizm‟i yeniden yorumlamaya iliĢkin 

çalıĢmaların yürütülmesi amacıyla Almanya‟da ortaya çıkan teorik geleneğin 

genel adıdır. Frankfurt Okulu‟nu oluĢturan düĢünürleri belirleyen genel özellik 

hepsinin Marxist eğilimli olmasıdır. Enstitünün kurulması gerekliliğini ortaya 

çıkaran bazı özel durumlar söz konusu olduğunda bu Marxist eğilimin, okulun 

kuruluĢundaki belirleyici etkisi daha açık bir biçimde ortaya çıkmaktadır. Söz 

konusu özel durumlar, o dönemde Rusya‟ da BolĢevik devrimin kazandığı 

zafer ile Almanya‟ da ve diğer Avrupa ülkelerinde, devrimci hareketin aldığı 

yenilgilerdir. Bu iki tarihsel geliĢme ve ortaya çıkardığı sonuçlar Marxizm; 

özellikle de Avrupa Marxizm‟i için yeni pozisyon alma ve yeni değerlendirme 

ihtiyaçlarını doğurmuĢtur. ĠĢte Frankfurt Okulu da bu ihtiyaçlara bir karĢılık 

olarak ortaya çıkmıĢtır. 

Dolayısıyla, Frankfurt Okulu‟nun ortaya çıkıĢ koĢullarını tahlil etmek 

için öncelikle yapılması gereken bu okulun Marxist gelenek içindeki 

pozisyonunu belirlemek ve böylece Frankfurt Okulu‟nun hangi ihtiyaca 

karĢılık oluĢtuğunu açıklığa kavuĢturmaktır. Burada amaç Frankfurt



2 

 

Okulu‟nun tüm felsefi kökenlerinin Markxizm‟le sınırlı olduğunu iddia 

etmek ya da Marxizm‟in bütünlüklü bir tarihini vermek değildir. Frankfurt 

Okulunun çok zengin felsefi kökenlerinin serimlenmesi bir sonraki bölüme 

bırakılacak burada sadece Marxizm‟in Frankfurt Okulu‟nun kurulduğu 

dönemdeki durumu ve söz konusu okulun bu durum karĢısında aldığı tavır 

tarihsel bir süreç izlenerek ortaya konmaya çalıĢılacaktır. 

Frankfurt Okulu ve Marxizm: 

Frankfurt Okulu ve Marxizm arasındaki iliĢki, tarihsel süreç içerisinde 

yoğunluğunda farklılıklar olsa da, okulun kuruluĢundan itibaren, her dönemde 

kendini hissettirir.1 Genel olarak bu iliĢkinin tarihsel süreçte, çok yoğun bir 

iliĢkiden, Ortodoksluktan, daha az yoğun bir iliĢkiye ve son noktada, Marxist 

temelli ama Markizimden farklı bir teoriye giden bir süreç Ģeklinde ilerlediği 

söylenebilir. Yine de hem teker teker Frankfurt Okulunun teorisyenlerinin 

düĢüncelerinde hem de Frankfurt Okulu‟nun genel ilgi ve yönelimlerinde 

Marxizm her zaman çok belirleyici ve yönlendirici bir etkiye sahip olmuĢtur. 

Bunun en önemli göstergelerinden biri de Frankfurt Okulu düĢünürlerinin 

oluĢturduğu Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsü‟nün Almanya‟da kurulan 

Marxist eğilimli ilk enstitü olması ve kuruluĢ amacının 1. Dünya SavaĢı 

sonrası oluĢan olumsuz Ģartları, Marx‟ın ihmal ettiği öğeleri de kapsayacak 

bir biçimde eleĢtirel bir bakıĢla irdeleyerek, Marxizm‟i geliĢtirmeye yönelik 

çalıĢmalar yapmak Ģeklinde belirlenmesidir. “1930‟lu yıllar boyunca Frankfurt 

Okulu burjuva uygarlığının dönemsel krizleriyle ilgili dogmatik olmayan, 

bağımsız ve yaratıcı bir Marxizm‟i koruyan en önemli güç konumundaydı.”2  

Bu anlamda Frankfurt Okulu‟nun Marxizm tarihinde, bu düĢünceyi 

yoğun bir tutuculuktan ve bağnazlıktan kurtarıp, daha farklı ve çeĢitli 

toplumsal sorunlara ve durumlara uygulayacak Ģekilde geniĢleterek 

geliĢtirmek amacıyla ortaya çıktığı söylenebilir. Dolayısıyla Frankfurt 

                                                             
1
 Douglas Kellner, “Frankfurt Okulu’ nu Yeniden Değerlendirmek”, Doğu – Batı, çev. Armağan 

Öztürk,  ed. Emre Bağçe,  Doğu Batı Yay. 2. Baskı, Ankara, 2006 s. 136 
2
 Phil Slater, Frankfurt Okulu, çev. Ahmet Özden, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 1998, s.151. 



3 

 

Okulu‟nun tarihsel bir süreç içerisindeki geliĢimini ortaya koymak için önce 

kuruluĢ amacını oluĢturan Ģartlara yani Marxist hareketin o döneme kadar 

geçirdiği evrelere, hangi süreçlerden geçtiğine bakmakta fayda vardır. Bu 

anlamda Frankfurt Okulu‟nun tarihsel arka planını Marxist hareketin genel 

tarihsel seyrini kaba hatlarıyla ortaya koymakla baĢlatmak gerekmektedir. 

Genel Olarak Marxizm: 

Marxizm genel olarak ve ortaya çıktığı ilk yıllardaki haliyle Marx ve 

Engels‟in ortaya koyduğu görüĢlerin yine Engels tarafından geliĢtirilmiĢ bir 

sentezini ifade eder. Bu sentez, Marx ve Engels‟ in görüĢlerinin bilimci ve 

idealist bir amaçla pozitivist ilkelerle birleĢtirilmesi sonucu ortaya çıkmıĢtır.3 

Dolayısıyla bu çalıĢmadaki anlamıyla Marxizm‟den kasıt Marx sonrası, onun 

felsefi mirasından yola çıkan düĢünce sistemidir.  

Marxizm genel olarak, hem kronolojik açıdan hem de geçirdiği 

dönüĢüm ve değiĢimlere göre iki farklı tarihsel dönem içerisinde 

incelenmektedir. Bunlardan ilki Marxizm‟i ve özellikle Engel‟sin “Anti - 

Duhring”4 ini bir yaĢam kılavuzu olarak görüp yücelten ve felsefi 

belirlenimlerini de bu düĢüncenin savunulması Ģeklinde oluĢturan; genellikle 

Marxizm‟le çeĢitli yollarla tanıĢmıĢ Rus düĢünürlerin oluĢturduğu Ortodoks 

Marxizm‟i ya da diğer bir adıyla Sovyet Marxizmi; ikincisi ise, değiĢen 

koĢullara bağlı olarak Marx ve Engels‟in görüĢlerinin doğruluğunu eleĢtirel bir 

tutumla kabul ederek mevcut düzenin eleĢtirisine uyarlama eğiliminde olan 

düĢünürlerin toplandığı Batı Marxizm‟idir.  

Kabaca yapılan tanımlarından da rahatça anlaĢılabileceği gibi 

Frankfurt Okulu Batı Marxizm‟i akımının içinde kendine yer bulur. Zaten Batı 

Marxizm‟ini hazırlayan, baĢka bir deyiĢle Ortodoks Marxizmi'nin sona 

ermesine kaynaklık eden tarihsel süreçler aynı zamanda Frankfurt Okulu‟nun 

da ortaya çıkmasına zemin hazırlayan süreçlerdir. Bu sebeple Marxist 

                                                             
3
Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi: Thales’ ten Baudrillard' a, Say Yayınları, 2010, s. 1178, 

4
 Friedrich Engels, Anti – Dühring,: Bay Eugen Dühring Bilimi Altüst Ediyor çev. Kenan Somer, 

Ankara, Sol Yayınları, 1995, Ankara 



4 

 

hareket içindeki her iki dönemin temel karakteristiklerini ortaya koymak bu 

Ģartların belirlenmesi adına elzemdir. 

Ortodoks Marxizmi:  

Karl Marx, 1883‟te öldüğünde henüz eserlerinin büyük bölümü 

yayınlanmıĢ değildi. Bu sebepten kendisinin teorik etkisi ölümünden sonraki 

dönemde yaĢadığı döneme nazaran çok daha büyük olmuĢtur. 19. Yüzyıl 

baĢlarında çevrilen bölük pörçük eserlerle tanıĢan Rus sosyalistleri de 

Marx‟ın bu eserlerini kendilerine rehber edinerek bir teorik yapı 

oluĢturmuĢlardır. ĠĢte henüz çok yeni ve bir ölçüde de zayıf olan bu teorik 

mirası benimseyen söz konusu teorik gelenek, Ortodoks Marxizmin ortaya 

çıkıĢına kaynaklık etmektedir. Bu anlamda Ortodoks Marxist geleneğin en 

birinci amacı; Marx ve Engels‟in mevcut eserlerindeki görüĢlerini genel bir 

dünya görüĢü olarak benimseyip yüceltmek ve onları her türlü toplumsal, 

siyasi, felsefi sorunun çözümü olarak rakip disiplinler karĢısında savunmaktır.  

Ortodoks Marxist gelenek içindeki düĢünürler farklı teorik yönelimlere 

sahip olsalar da bu amaç istisnasız her düĢünürün benimsediği bir amaçtır. 

Ortodoks Marxizmin içindeki önemli düĢünürler; Karl Kautsky (1854 – 1938 ), 

Georgi Plekhanov   ( 1856 – 1918 ), Josef Stalin ( 1878 – 1953 ) ve Nikolai 

Buharin ( 1988 – 1938 ) gibi önemli Rus sosyalistleridir. Bu düĢünürler için 

Marx ve Engels‟in görüĢleri, doğa ile insan arasındaki iliĢkinin kesin bir 

tanımını verebilecek, ortaya koyduğu ilkeler doğaya, insana, tarihe ve 

topluma uygulandığında bunların hepsinin özünü, iĢleyiĢini ve iĢlevini ortaya 

koyabilecek evrensel bir rehber, uyulması gereken tek kılavuzdur.  

 Ortodoks Marxizmi, diyalektik materyalizmi aĢkın bir yaĢam kılavuzu 

olarak görürken, Marx ve Engels‟in ortaya koyduğu belirli ilkelerin üzerinde 

özellikle durmuĢ ve asıl olarak onları benimseyerek, kendi teorik yönelimlerini 

o Ģekilde oluĢturmuĢtur. Bu anlamda Ortodoks Marxizmin temel 

karakteristiğini belirleyen öğeler, söz konusu Marxist ilkelerin savunulması 

sonucunda belirlenmiĢtir.  



5 

 

Bu ilkelerden ilki Marx ve Engels‟ in ekonominin belirleyiciliğine yaptığı 

vurgudur. Gerçekten de Ortodoks Marxizmi'nin temel belirleyici noktalarından 

biri benimsediği keskin ekonomik determinizmdir. Bu noktada Ortodoks 

Marxist düĢünürlerin bu konuda bu kadar tavizsiz ve kesin olmaları Marx‟ın 

eserlerinin; özellikle de felsefi ağırlıklı eserlerinin o dönemde henüz 

çevrilmemiĢ olması olabilir. Ortodoks Marxizm‟inin ekonomik temelli Marx 

yorumunun sonucu olarak bu gelenek içindeki egemen düĢünce,  ekonomik 

alt yapının kültürel üst yapıyı belirlediği ve mevcut kapitalist düzenin kendi 

içindeki çeliĢkilerinin giderek artarak kapitalizmin sonunu kendiliğinden 

getireceği Ģeklindedir.  

Bu hâkim görüĢün temelinde ise kuĢkusuz Marx‟ ın “doğal tarih” 

anlayıĢı vardır. Ortodoks Marxizmi‟nin istisnasız bütün temsilcileri kültürel üst 

yapıyı belirleyenin ekonomik alt yapı olduğunu ve bu iliĢkinin kapitalizmin 

sonunu getireceğini ve böylece tarihte var olan diyalektik yasaların, 

sosyalizmi kendiliğinden ortaya çıkaracağını iddia etmektedirler.  

Ortodoks Marxizmi'nin, Marx‟ın felsefesindeki temel dinamiklerinden 

alıp benimsediği bir baĢka öğe de bilinç ile madde arasındaki iliĢki 

problemidir. Felsefenin ana sorunlarından biri olan bu probleme Ortodoks 

Marxizmi'nin verdiği cevap, bilincin maddi temelli olduğu, daha doğru bir 

deyiĢle maddenin bir yansıması olduğu Ģeklindedir. Bu düĢünceye göre göre 

madde birincildir ve bilinç onun bir yansıması olduğu için ikincil ve türemiĢtir. 

Bunun anlamı toplumsal alanda maddi yaĢamın birincil, tinsel yaĢamın ise 

ikincil ve birincil olan tarafından belirlenmiĢ olduğudur.  

Sonuç olarak; çok kaba hatlarıyla ortaya koymaya çalıĢtığımız 

Ortodoks Marxizmi'nin genel özelliklerini Ģu maddeler altında toplayabiliriz: 

1. Ortodoks Marxist gelenek, Marx ve Engels‟ in görüĢlerini özellikle 

de Engels‟ in Anti Duhring‟ de sistemleĢtirdiği görüĢleri 

değiĢtirilemez, kutsal bir dünya görüĢü olarak kabul etmiĢ ve kendi 



6 

 

felsefi sistemlerinde bu görüĢü diğer burjuva görüĢlerine karĢı 

savunma amacı gütmüĢlerdir. 

2. O dönemde, Marx‟ ın tüm eserleri özellikle de ilk gençlik felsefi 

denemeleri henüz yayımlanmadığından Ortodoks Marxizmi 

geleneğindeki düĢünürler ekonomik determinizme oldukça yoğun 

bir ilgi duymuĢ ve Marx‟ ın tüm felsefi sistemini söz konusu 

ekonomik determinizme indirgemiĢlerdir.  

3. “Doğal tarih” fikrinin bir uzantısı olarak, Ortodoks Marxizmi, tarihin 

evrensel yasalarla, diyalektik bir süreç içerisinde ilerlediğine ve bu 

yasaların kaçınılmaz olarak kapitalizmi yıkıp sosyalizmi 

getireceğine dair tarihsel determinist bir anlayıĢı benimsemiĢtir. 

4. Ortodoks Marxizm‟inin bilinç – madde iliĢkisi yorumu, bilincin 

maddenin salt bir yansıması olduğu ve buna bağlı olarak da 

doğada maddenin birincil, bilincin ise ikincil ve türemiĢ olduğu, 

toplumda ise maddi iliĢkilerin birincil, ideolojik yapının ise ikincil 

olduğu Ģeklindedir. 

 Ortodoks Marxizmi görüldüğü üzere, felsefi yoğunluğu oldukça düĢük 

olan ilkel bir Marxizm olarak kalmıĢ ve Marx ve Engels‟in görüĢlerini tekrar 

eden ve haklılaĢtırmaya çalıĢan bir savunudan öteye gidememiĢtir. Ancak 1. 

Dünya SavaĢı ve sonunda ortaya çıkan Ģartlar, Marxist filozofları bazı 

kararlar almaya zorlamıĢ ve değiĢen Ģartlar Marxizm'de de belli değiĢimlerin 

oluĢmasına neden olmuĢtur. ĠĢte bu değiĢimlerin sonucu olarak da Marxizmin 

tarihinde birincisinden farklı eğilimleri, ilgileri ve amaçları olan ve genel olarak 

Batı Marxizmi olarak adlandırılan ikinci bir teorik gelenek ortaya çıkmıĢtır. 

 

 

 

 



7 

 

 Batı Marxizmi:  

 1900‟lerin baĢında ortaya çıkan 1. Dünya SavaĢı, sonucu itibariyle 

Rusya dıĢında her yerde kapitalizmin ve faĢizmin yükseldiği, sermayenin 

gücünü kesin bir biçimde kabul ettirdiği bir savaĢ olmuĢtur. Rusya‟da da 

1924‟te Lenin‟in ölümü Stalin‟in zaferi ve iĢçi sınıfı üzerinde bürokratik 

ayrıcalığı bulunan bir zümrenin ortaya çıkmasıyla birlikte devrimci teori – 

pratik birliği de bozulmuĢtur. Bunun sonucu olarak Rusya‟ da her türlü teorik 

çalıĢma son bulmuĢtur.5  

Sovyetler‟ de Stalin‟ in söz konusu durumu, Avrupa‟ da ise kapitalizmin 

yükseliĢi, Avrupalı Marxst entelektüelleri bir yol ayrımına getirmiĢtir. Bu 

noktada Avrupa Marxizminin akıbetinin nasıl Ģekilleneceği bir problem olarak 

ortaya çıkmıĢtır. Bu açıdan Avrupalı Marxistler bu felaketler döneminden 

Marxizmin yeniden yorumlanması yoluyla, var olan Ģartlara uygun bir 

Marxizm oluĢturmakla, yani Marxizmi yeniden canlandırmakla kurtulmanın 

yollarını aramıĢlardır. ĠĢte bu arayıĢ da genel olarak Marxizmin ikinci 

dönemini yani Batı Marxizmi'ni ortaya çıkarmıĢtır. Batı Marxizmi geleneği 

özellikle üç bölgede etkili olmuĢtur. Ġtalya‟ da Antonio Gramsci ( 1891 – 1937 

), Fransa‟ da Jean Paul Sartre (1905 – 1980 ) ve Louis Althusser ( 1918 – 

1990 ), Almanya‟da da Frankfurt Okulu teorisyenleriyle etkili olan Batı 

Marxizmi, Marxist hareketin bir önceki kuĢağından çok daha farklı özelliklere 

sahiptir.  

 Batı Marxizm‟inin felsefi anlamda ortaya çıkıĢ koĢullarını sağlayan 

etken kuĢkusuz, Marx felsefesindeki Hegelci öğelerin ya da etkilerin tekrar 

ortaya çıkması, böylece Ortodoks Marxizmin indirgemeci edilginliğine karĢı 

bir tepki olarak Marx‟ın Hegelci bir yorumlamaya tabi tutulmasıdır. Bu, bir 

anlamda Ortodoks Marxizm‟inin elinde donuk bir dünya görüĢü haline 

getirilen, böylece temelindeki dinamik yapıdan koparılan ve bu yüzden de 

geliĢtirilemeyen Marx‟ın görüĢlerini tekrar kendi dinamik temellerine oturtmak 

                                                             
5
 Pery Anderson, Batı Marksizmi Üzerine DüĢünceler, çev. Bülent Aksoy, Birikim Yay. İstanbul, 

2007, s.48. 



8 

 

giriĢimi olarak görülebilir. Zira Marx‟ın kendisi de sol Hegelciler adıyla anılan 

grubun içinden sivrilip çıkmıĢtır.  

Marx‟ ın Hegelci okunmasıyla ortaya çıkan bu yeni geleneğin ilk 

önemli eserleri, Lukacs‟ın “Tarih ve Sınıf Bilinci” ile Krosch‟un “Marxizm ve 

Felsefesi” dir. Bu eserlerle baĢlayan teorik gelenek, 1840‟lı yıllarda ortaya 

çıkan Sol Hegelcilerle aynı kaygıyı, yani Hegel‟in diyalektiğini maddi temelli 

bir biçimine doğru evrimleĢtirme kaygısını taĢımaktadırlar. Ancak 19. Yüzyılın 

ortasındaki seleflerine oranla 20. Yüzyılın ikinci çeyreğinde ortaya çıkan bu 

düĢünürlerin aradaki yaklaĢık bir asırlık dönemde ortaya çıkan ve 

benimsedikleri bir teorik miras da söz konusudur. Bununla birlikte yeni sol 

Hegelciler artık daha baĢka siyasi ve sosyal bir ortam içindedirler. Bu 

dönemin düĢünürleri ile Sol Hegelciler arasındaki zaman diliminde 

Schopenhauer, Nietzsche, Dilthey, Bergson gibi felsefi düĢünürler farklı 

felsefi temalar, farklı sorunlar ve farklı sorular ortaya çıkarmıĢlardır. Bununla 

birlikte, Marx‟ın felsefesinden daha farklı bir hale gelmiĢ Ortodoks Marxizmi 

de bu düĢünürler için önemli bir miras olarak ortaya çıkmaktadır.6  

Siyasal ve sosyal anlamda da 19. Yüzyıl Sol Hegelcilerinden farklı 

olarak Rus devrimine Ģahit olmuĢ ve baĢarılı olan ancak henüz nasıl bir etki 

yapacağı, neler getireceği belli olmayan bir örneği görmüĢlerdir. Oysa 19. 

Yüzyıldaki selefleri, önlerinde birkaç ütopik cemaat dıĢında böyle gerçek bir 

örnek bulamamıĢlardır. Bununla birlikte ikinci dönemin Sol Hegelcileri, 

kapitalizmin ilk döneme oranla çok daha baskın, geliĢmiĢ ve yoğun etkisi 

altında ortaya çıkmıĢtır. Var olan bu yeni Ģartlar, tecrübeler ve edindikleri yeni 

felsefi etkiler ve yönelimler, 1840‟larda ortaya çıkan Sol Hegelcileri temele 

alan Batı Marxizmi'ni, kendine has öğeler içeren farklı bir Marxist yaklaĢım 

olarak ortaya çıkarmıĢtır. Özetle Batı Marxizmi'nin ayırt edici temel özellikleri 

bu etkilerle birlikte ĢekillenmiĢtir. 

                                                             
6
 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem: Frankfurt Okulu ve Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsü 

Tarihi, çev. Ünsal Oksay, İstanbul, 2. Baskı, 2005, s.69 – 72 



9 

 

 Söz konusu ayırt edici özelliklerin, var olan siyasi, sosyal ve felsefi 

durumların sonucu olduğu daha önce belirtilmiĢti. Bunlardan siyasi durumun 

sonucu olarak ortaya çıkan bir özellik, 1. Dünya SavaĢı sonunda Marxizmin 

Rusya dıĢında Avrupa‟nın her yerinde aldığı baĢarısızlık ve Rusya‟nın 

Stalinizme kayması sonucu oradaki zaferin de önce Rusya dıĢına 

yayılamaması ve sonra orada da beklenen sonucu sağlayamamasının Batı 

Marxizm‟ini doğurmuĢ olmasıdır. Bu anlamda Batı Marxizmi bir yenilginin 

ürünü olarak ortaya çıkmaktadır.7 Batı Marxizmi bu açıdan söz konusu 

baĢarısızlığın izlerini her alanda üzerinde taĢımaktadır. Bu anlamda söz 

konusu teorik gelenek bir yandan bu yenilginin sebeplerini aramayı görev 

edinirken diğer yandan da bu yenilgi, Batı Marxizmi geleneğinde genel bir 

umutsuzluk ve karamsarlık havası oluĢturmuĢtur. Dolayısıyla Batı 

Marxizmi'nin ayırt edici özelliklerinden biri olarak, söz konusu Marxist 

hareketin içerdiği genel kötümser bakıĢ açısı gösterilebilir. 

 Batı Marxizmi'nin bir teorik gelenek olarak etkisini hissettirdiği dönem, 

Marx‟ın gençlik dönemlerindeki felsefi nitelikli el yazmalarının keĢfedildiği 

döneme denk düĢer. Söz konusu el yazmaları ilk kez 1932‟ de Moskova‟da 

yayınlamıĢtır.8  Yayınlanan bu eserler, Batı Marxizmi'nin önde gelen 

düĢünürleri üzerinde önemli etkiler bırakmıĢ, giderek artan bu etki, söz 

konusu metinlerin, Marx‟ın diyalektik materyalizminin temel öğelerini içerdiği 

Ģeklinde bir kanıya neden olmuĢ ve bu düĢünürler için bu metinler Marxizmin, 

her tartıĢma konusunda baĢvurulan temel metinleri haline gelmiĢtir.  

 Bu geliĢme Marxist hareket için oldukça önemlidir. Ortodoks 

Marxizmi'nin mahrum kaldığı bu metinler Batı Marxizmi'ni belirleyen en 

önemli özelliklerden birisinin doğmasına yol açmıĢtır. Bu geliĢmenin bir 

sonucu olarak Batı Marxizmi'nin genel niteliklerinden biri de adı geçen 

eserlerdeki yönelimlere uygun olarak genel ilginin ekonomiden felsefeye 

kayması Ģeklinde ortaya çıkmıĢtır.  Ortodoks Marxizmi'nde yer alan ekonomik 

determinizm büyük ölçüde ortadan kalkmıĢ; yerini, kapitalizmin kültürel 

                                                             
7
 Pery Anderson Batı Marksizmi Üzerine DüĢünceler, s.77. 

8
 Anderson, a.g.e. ,  s.85 – 89  



10 

 

süreçlerinin iĢleyiĢinin incelenmesine bırakmıĢtır. Bu geleneğin içindeki 

düĢünürler kapitalizmin çöküĢ koĢullarının ekonomik çeliĢkilerle belirlenen 

doğal süreçlerle değil, kapitalist yaĢam tarzına, onun kültürüne alternatif bir 

kültür, bir üst yapı oluĢturmakla gerçekleĢeceğine kanaat getirmiĢlerdir. 

 Ġlginin ekonomiden felsefeye kayması Batı Marxizmi adına baĢka 

değiĢimlerin de habercisi olmuĢtur. Bu geliĢmeyle beraber Batı Marxizmi'nde 

artan bir entelektüalizm kendisini hissettirmiĢtir. Gerçekten de bu dönemin 

düĢünürleri, siyasi pratikten genel olarak uzak durmuĢlar, Marxist tartıĢmalar 

da parti kongrelerinden üniversitelere taĢınmıĢtır.9 Bu noktada Frankfurt 

Okulu‟nun Almanya‟da Weimar Cumhuriyeti içinde kurduğu Toplumsal 

AraĢtırmalar Enstitüsü her ne kadar bağımsız bir kuruluĢ olsa da Frankfurt 

Üniversitesi‟ne bağlı olarak kurulmasıyla, bu sürecin baĢlatıcısı olduğu 

söylenebilir.10  

 Aslına bakılırsa Batı Marxizmi'nin temel hareket noktasının 

ekonomiden felsefeye kayıĢı ve bununla birlikte hâkim olan entelektüalizm 

kiĢisel felsefi ilgilerin yanında mevcut toplumsal ve siyasi koĢulların 

oluĢturduğu durumun getirdiği bir tercih yapma zorunluluğunun sonucu olarak 

ortaya çıkmıĢtır. 1. Dünya SavaĢından sonra Rusya‟daki Stalinizm ve 

Almanya‟da Sosyal Demokrat Weimar Cumhuriyetinin kurulması, o dönemin 

Avrupalı Marxist aydınlarının önünde yönelebilecekleri üç seçeneğin 

belirmesine neden olmuĢtur:  

Söz konusu aydınlar ya Rusya‟daki komünist partisine üye olarak 

devrimci pratikle siyasi anlamdaki bağlarını koparmayacak ama bunun 

karĢılığında bu devrimci hareket içindeki eleĢtiri yapma gücünden fedakârlık 

edip o hareketin tek sesliliği içinde edilginleĢecek ya Alman Weimar 

Cumhuriyetinin sosyal demokrat çizgisi içinde teorik açıdan bağımsız kalacak 

ancak teorilerini destekleyecek ve tamamlayacak bir devrimci pratikle 

                                                             
9
 Bu noktada, ömrünün çoğunu hapishanede geçiren Antonio Gramsci ( 1891 – 1937 ) ve özellikle 

1960 gençlik hareketlerinin önderi konumuna gelen Herbert Marcuse ( 1898 – 1979 ) istisna olarak 

gösterilebilir 
10

 Anderson, a.g.e. , s. 86 



11 

 

bağlantılarından feragat edecekler ya da her iki geliĢmenin de uzağında kalıp 

tamamen tarafsız ve bağımsız olarak teoriler ortaya koyacak ve böylece hem 

Marxizmin geldiği noktayı hem de Weimar Cumhuriyetinin uzlaĢmacı 

hükümetini eleĢtirebilecek özgürlüğe sahip olacak ama baĢka bir biçimde 

yine teori pratik bağından uzaklaĢıp edilginleĢecek ve devrimci pratikten 

kopuk bir entelektüalizme kayacaklardı. ĠĢte bu noktada üçüncü Ģıkkı seçen 

aydınlar bağımsızlıklarını korumuĢlar ama gitgide artan ve Ortodoks 

Marxizmi tarafından da kıyasıya eleĢtirilen bir entelektüalizme doğru kayıp 

pratikle olan somut bağlarını zayıflatmıĢlardır.  

Bu noktada Martin Jay “ Diyalektik Aklın EleĢtirisi”nde Avrupalı 

Marxistlere yapılan eleĢtiriyi o dönemde teori ve pratik arasındaki bağın 

mahiyetinin değiĢtiğine ve pratikten bağımsız gözüken teorinin de aslında 

pratiği değiĢtirme amacıyla yapıldığına iĢaret ederek, burada bir kopukluktan 

ziyade aradaki iliĢkide öncelikli olanın değiĢmesinin söz konusu olduğunu ve 

bu değiĢiminde Marxizm'in o dönemki Ģartları içinde zorunlu olduğunu iddia 

ederek haksız bulmuĢtur.11 Phil Slater ise Martin Jay‟ in buradaki tavrının 

iyimser bir kaçınma olduğunu ileri sürmüĢ ve Batı Marxizmi'nin ( özelde 

Frankfurt Okulu‟nun ) teori ile praksis arasındaki bağı açıkça kuramadığını 

ileri sürmüĢtür.12 Gerçekten de Frankfurt Okulunun ve bu okulun mensubu 

olduğu Batı Marxizm hareketinin pratikle olan iliĢkisi hep tartıĢılagelen bir 

noktadır. Bu tartıĢmanın detaylı bir incelemesi, bu çalıĢmanın konusunun 

dıĢındadır.  

Ancak hem Batı Markizmi'nin hem de Frankfurt Okulu‟nun devrimci 

pratikle olan mesafeli tavırları ve ortaya koydukları görüĢler hem amaç 

bakımından hem de iĢlevsellik açısından Phil Slater‟ ın anladığı biçimde bir 

teori - praksis birliğini sağlanmadığı sonucunu veriyor gibi görünmektedir. 

Frankfurt Okulu‟nun devrimci pratiği, sadece proletarya sınıfına özgü bir 

pratik olarak anlamadığı çok açıktır. Bu noktada değiĢen sadece teori ile 

pratik arasındaki iliĢki değil, pratiğin mahiyeti ve tanımı gibi görünmektedir.  

                                                             
11

 Jay Martin, Diyalektik Ġmgelem, s.9 
12

 Slater Phil, Frankfurt Okulu, s. 11 – 12 



12 

 

 Batı Marxizmi'nin pratikle olan iliĢkisi ne Ģekilde olursa olsun, seçtiği 

ya da seçmek zorunda kaldığı entelektualist çizginin dolaylı bir sonucu olarak 

bu teorik geleneğin kullandığı dil de, bir o kadar teknik ve çetrefilli bir dil 

olmuĢtur. Gerçekten de genel olarak Batı Marxizmi'nde ortaya çıkan eserlerin 

dili oldukça teknik düzeyde ve anlaĢılması zor bir seviyededir.  Bu durum da 

söz konusu aydınların iĢçi sınıfı tarafından kolay anlaĢılamamalarına ve 

böylece aradaki kopukluğun daha da pekiĢmesine neden olmuĢtur. Bu 

dönemin düĢünürleri arasında, J.Paul Sartre (1905 – 1980 ) ve Theodore 

Adorno gibi sanatçı ve dolayısıyla anlatmak istediklerini doğrudan doğruya 

istedikleri biçimde basitçe anlatabilecek kapasitede yazarlar olmasına 

rağmen durumun böyle olması; aslında bu düĢünürlerin dili böylesi çetrefilli 

kullanmasının özel nedenleri olduğunu düĢündürmektedir. Dolayısıyla bu 

durum sadece genel ilgi alanının ekonomiden felsefeye kaymasıyla ya da 

artan entelektüalizmle doğrudan iliĢkili bir biçimde açıklanmamalıdır. Bu 

durum kapitalizmin yarattığı kültür bunalımında dilin durumuna dikkat çekmek 

ve dilin bu durumdan kurtulmak için önemli bir araç olduğunu vurgulamak için 

bilinçli bir tercih olarak da ortaya çıkmıĢtır.  

Bu tercih özellikle Horkheimer ve Adorno‟ da çok belirgindir. Ġki 

düĢünür de, ileriki bölümlerde gösterileceği gibi, kapitalizmin, dili düĢüncenin 

bir aracı olmaktan çıkarıp düĢünceden tasarruf için kullanılan bir basitleĢtirme 

aracına çevirmesi karĢısında, gerçek kültürün zengin içeriğini yansıtma 

iĢlevini gözler önüne sermeyi amaçlamıĢlar ve bu amaç doğrultusunda, dili 

bilhassa çetrefilli ve teknik bir biçimde kullandıklarını bizzat kendileri 

belirtmiĢlerdir. Sonuç olarak ilginin ekonomiden felsefeye; altyapıdan da 

üstyapıya kayması, dolaylı olarak bu dönemin eserlerinde kullanılan dilin de 

bilinçli bir biçimde teknikleĢtirilmesini doğurmuĢtur.  

 Batı Marxizmi'nin asıl ilgi noktasının ekonomiden felsefeye kayıĢı ve 

artan entelektüalizm ve bu entelektüellerin Marx ile kendi dönemleri arasında 

edindikleri felsefi miras, kendi Marx okumalarında felsefe tarihinin yeniden bir 

gözden geçirilmesini ve bu anlamda da kendi Marxizm çizgilerinde diğer 

felsefi disiplinlerin de etkisinde kalmalarını beraberinde getirmiĢtir. 



13 

 

Dolayısıyla Batı Marxizmi içindeki düĢünürlerin asıl uğraĢlarının ekonomi 

değil felsefe olması, onların Marx okumalarında Marx ile kendi dönemleri 

arasındaki felsefi mirası da kullanmalarına yol açmıĢ ve Batı Marxizmi ile 

Avrupa Ġdealizmi arasındaki bu iliĢki de Batı Marxizmi'nin ayırt edici bir 

özelliği olarak ortaya çıkmıĢtır. 

 Batı Marxizmi'nin, Marxizm öncesi felsefi düĢüncelerle iliĢkisi Ģüphesiz 

bu kadarla sınırlı değildir. .  Marx‟ ın görüĢlerinin doğruluğunu kabul edip onu 

var olan toplumsal düzenin yorumlanmasına uygulamaya çalıĢan bu 

düĢünürler, Marx‟ın felsefesinin meĢruluğunu göstermek ve onu tamamlamak 

için hep Marx öncesi felsefelere baĢvurmuĢlardır.13  Temel kaygıları, 

Marxizmi var olan Ģartlara uygun bir biçimde geliĢtirip zenginleĢtirmek olan 

Batı Marxizmi'nin temsilcileri, bu amaçla kendi düĢünsel hareketlerinde 

ürettikleri yeni temaları Marxist düĢünce içerisine kazandırma ve bu temaları 

tarihsel materyalizmin geneline yayma çabası içinde de olmuĢlardır.  

 Bütün bunların ıĢığında Batı Marxizmi'ni kendinden önceki gelenekten 

ve Marx‟ ın kendi felsefesinden ayırıp, bu geleneği özgün kılan temel 

nitelikleri Ģöyle özetleyebiliriz:  

1. Birinci Dünya SavaĢından sonra kapitalizmin büyük yükseliĢi ve 

devrimci hareketin Avrupa‟ da yaĢadığı hayal kırıklığı üzerine 

kurulan Batı Marxizmi geleneği bu yönüyle ciddi bir düĢ kırıklığının 

eseridir. Bu durum, aynı zamanda devrimci anlamda bir teori - 

pratik bağını da zayıflatmıĢtır. 

2. O dönemdeki parti hareketlerinden uzak kalarak teorik bağımsızlığı 

seçen Avrupalı Marxistler giderek üniversitelere çekilmiĢler ve bu 

da, entelektüalizmi bu dönemin hakim teması haline getirmiĢtir. 

3. Artan bu entelektüalizm ile birlikte ve Marx‟ ın felsefi ağrılıklı 

eserlerinin yeni keĢfedilmesinin verdiği coĢkuyla,  Batı Marxizmi'ni 

temsil eden aydınların temel ilgisi, kendilerinden önceki gelenekten 

                                                             
13

 Perry Anderson, Batı Marksizmi Üzerine DüĢünceler, s. 94 – 98 



14 

 

çok farklı olarak, ekonomiden felsefeye, alt yapıdan üst yapıya 

kaymıĢtır. Bu dönemin eserlerinin temel ilgi noktası devlet ya da 

ekonomi değil kültürdür. 

4. DeğiĢen ilgi odağı ve artan profesyonelleĢme, kullanılan dilin de 

daha teknik ve daha çetrefil bir dil olmasına neden olmuĢtur. Bu 

gelenek içindeki birçok yazar da o dönemde en çok eleĢtirdikleri 

kültürel tek sesleĢme ve basitleĢmeye karĢı bu tercihi bir tepki 

olarak bilinçli bir biçimde seçmiĢlerdir. Dilin bu teknikleĢmesi,  

aydınlarla iĢçi sınıfının arasındaki kopukluğun da bir göstergesidir. 

5. Bu dönemin Marxist anlayıĢının arkasındaki iĢçi pratiğini yitirmesi 

ve daha teorik düzeyde kalması, Marxizmi, diğer felsefi 

düĢüncelerle iliĢkilendirme çabasının doğmasına neden olmuĢ ve 

özellikle Avrupa idealizminin etkisi altındaki Marxist yorumları da 

beraberinde getirmiĢtir. 

6. Marxizmin Marxist olmayan felsefelerin etkisiyle yeniden 

yorumlanması, gözleri Marx öncesi felsefe tarihine çevirmiĢ ve bu 

dönemin aydınları kendi Marx yorumlarında bu mirastan da 

faydalanma çabası içine girmiĢlerdir. Bu çaba Batı Marxizmi 

geleneği içinde Marx‟ın felsefe tarihindeki pozisyonunu belirleme 

çalıĢmaları Ģeklinde kendini göstermiĢtir. 

7. Marxizmin, daha baĢka felsefelerin etkisi altındaki yorumları ve 

baĢlangıçtaki Marx‟ ın günümüz Ģartlarına uyarlanması hedefi bu 

dönemin düĢünürlerinin ürettikleri yeni temaları Marxizm‟e 

kazandırmasına yol açmıĢtır. Bu temaların en belirgin ortak özelliği 

de yoğun bir karamsarlığı içeriyor olmalarıdır. 14 

 Bir sonraki bölümde daha açık bir biçimde gösterilecek olmakla birlikte 

buraya kadar anlatılanlardan da sezildiği üzere, Frankfurt Okulu, hem üst 

yapıya yaptığı vurguyla hem de Hegelci diyalektiğe verdiği önemle Ortodoks 

                                                             
14

 Perry Anderson, Batı Marksizmi Üzerine DüĢünceler, s.141 -143. 



15 

 

Marxizmi geleneğinden ayrılıp Batı Marxizmi geleneğinin içinde yer 

almaktadır. Okulun hem ortaya çıkıĢ koĢulları ve amaçları hem de ele aldığı 

temalar Batı Marxizmi'yle ortaktır. Frankfurt Okulu birçok açıdan Batı 

Marxizmi geleneğinin temel belirleyici özelliklerinde öncülük etmiĢtir. Özellikle 

2. Dünya SavaĢından sonra, Batı Marxizmi'ne büyük canlılık kazandıran en 

önemli güçlerden olmuĢtur.15 Okulun kurumsal bir yapı olarak Frankfurt 

Üniversitesiyle kurduğu iliĢki, bu gelenek içinde entelektüalizmin ağırlık 

kazanmasının öncülüğünü yapmıĢtır. Yine bir sonraki bölümde detaylı olarak 

ele alınacağı gibi, Frankfurt Okulu‟nun ilk çekirdek kadrosu hem Ortodoks 

çizgideki hem de Batı Marxizmi geleneği içindeki düĢünürlerden oluĢmuĢ, 

hatta okulun ilk yöneticisi de Ortodoks bir ekonomi profesörü olan 

Grünberg‟dir.  Okul daha sonra kendi kimliğini ortodoksiden ayırmıĢtır. Bu 

yönüyle de genel olarak Marxist düĢünce geleneğinde Ortodoksluktan daha 

eleĢtirel bir Marxizm‟e geçiĢte köprü görevi gördüğü söylenebilir. Frankfurt 

Okulu‟ unun genel anlamda bir kurum olarak tarihini serimlemek hem 

kurumun gerçek kimliğini kazandıran ve bundan sonra da buradaki teorik 

çerçeveyi oluĢturan Horkheimer ve Adorno‟nun felsefi kökenleri hakkında 

ipuçları vermek hem de bu düĢünürlerin hangi teorik eğilimlerle nasıl 

karĢılaĢtığını göstermek açısından önemlidir. Frankfurt Okulu‟nun felsefe 

tarihindeki pozisyonunun tahlilini tamamlamak için genel olarak okulun 

tarihsel izleğini ortaya koymak gerekmektedir. 

 

 

 

 

                                                             
15

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.23. 



 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

 

FRANKFURT OKULU’ NUN KURULUġU VE TARĠHSEL GELĠġĠMĠ 

  

 Frankfurt Okulu‟nun tarihsel geliĢimine geçmeden, bu tarihsel seyri 

izlemede yardımcı olacak birkaç noktayı belirtmekte fayda vardır. Öncelikle 

Frankfurt Okulu‟nun tarihini yazmanın çok zor ve karmaĢık bir iĢ olduğunu 

belirtmek gerekmektedir. Çünkü Frankfurt Okulu her biri ayrı uzmanlık dalı 

olan farklı alanlarda eserler ortaya koymuĢ bir teorik geleneğin adıdır. 

Bunların tümünün tek bir el tarafından ele alınıp hakkıyla ortaya koyulması 

imkânsız olmasa da çok zordur. Özellikle, asıl konusu Frankfurt Okulu‟nun 

bütün bir teorik gelenek olarak tarihi olmayan, sadece eleĢtirel teoriye bir giriĢ 

olarak ortaya koyulmaya çalıĢılan bu çalıĢmada böylesi detaylı bir serimleme 

mümkün olmadığı gibi kapsam dıĢıdır da. Dolayısıyla burada yapılmaya 

çalıĢılan Horkheimer ve Adorno‟nun önemli bir parçası olduğu Frankfurt 

Okulu‟nun tarihsel süreç içindeki belli dönemlerinin genel özelliklerini 

göstererek bu düĢünürlerin teorik yönelimlerini ortaya koymaya çalıĢmaktır.  

 Ayrıca kavramsal bir karıĢıklığı ortadan kaldırmak için de bir noktayı 

açıklığa kavuĢturmak gerekmektedir. Frankfurt Okulu‟nun tarihini ya da 

eleĢtirel teoriyi ele alan eserlerin bazılarında Frankfurt Okulu ve EleĢtirel 

Teori özdeĢleĢtirilerek aynı anlamda kullanılmaktadır. Bu bir noktada kabul 

edilebilir bir durum olarak değerlendirilebilir. Ancak gözden kaçırılmaması 

gereken bir nokta vardır. Eğer eleĢtirel teoriyi genel olarak Frankfurt 

Okulu‟nun içindeki düĢüncelerin oluĢturduğu bir mozaik olarak düĢünürsek 

Frankfurt Okulu ile eleĢtirel teori aynı anlamda kullanılabilir. Ancak eleĢtirel 

teoriyi baĢta Adorno, Horkheimer, Marcuse ve Fromm‟un Ģekillendirdiği ve 

süreç içinde ( özü gereği ) kendini yenileyerek geliĢtiren bir teori olarak ele 



18 

alırsak Frankfurt Okulu içindeki belli bir dönemde ortaya çıkan ama diğer 

dönemlerin de ya kaynağı ya da sonucu olarak onunla iliĢki içinde olduğu bir 

teori olarak ele almamız gerekir. Ġkinci seçeneğe göre, Frankfurt Okulu 

geleneği içinde bir değil birden fazla eleĢtirel teoriden bahsetmek 

mümkündür. Bu çalıĢmada bu noktada ikinci seçenek kabul edilmekte ve 

eleĢtirel teoriyi Frankfurt okulunun tümüyle özdeĢleĢtirmeden, okulun 

düĢünsel anlamdaki zirvesinde ortaya çıkan bir teori olarak 

değerlendirilmektedir.   

1.1. FRANKFURT OKULU’NUN KURULUġU  

Frankfurt Okulu resmen 3 ġubat 1923‟de Almanya‟ da Frankfurt 

Üniversitesine bağlı Frankfurt Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsü adı altında 

kurulmuĢtur. Ancak böylesi bir kurumsal çatı altında birleĢip istikrarlı Marxist 

çalıĢmalar yapma fikri somut olarak ilk kez sonradan okulun kurucuları da 

olan Marxist düĢünürler tarafından 1922‟ de düzenlenen ve Alman Felix 

Weil‟ın öncülüğünde gerçekleĢen 1. Marxist ÇalıĢma Haftası‟nda ortaya 

çıkmıĢtır. Bu anlamda söz konusu toplantının Frankfurt Okulu‟nun kuruluĢuna 

kaynaklık ettiği söylenebilir.  Bu toplantı, farklı teorik eğilimleri olan Marxist 

düĢünürleri bir araya getirerek saf ya da daha canlı bir Marxizm ortaya 

koyabilmek amacıyla düzenlenmesi planlanan bir dizi toplantının ilki olarak 

ortaya çıkmıĢtır. Toplantıya o dönemin önde gelen Marxistleri, G. Lukacs ( 

1885 – 1971 ), K. Korcsh ( 1886 – 1961 ), R. Sorge ( 1895 -1944 ) , F. 

Pollock ( 1884 – 1970 ), K. Wittfogel ( 1896 – 1988 ), gibi düĢünürler katılmıĢ 

ve Korsch‟un henüz yayımlanmamıĢ olan “Mark ve Felsefe” si ağırlıklı olarak 

tartıĢılmıĢtır. Daha sonra devamının düzenlenmesi de planlanan bu toplantı,  

bunun yerine söz konusu çalıĢmaların süreklilik kazanabileceği bir enstitü 

altında toplama fikrinin ağırlık kazanmasıyla, ilk ve tek toplantı olarak 

kalmıĢtır. 1. Marxist ÇalıĢmaları Haftası sırasında Frankfurt Üniversitesinden 

arkadaĢlarının da teĢvik ve desteğiyle, bu toplantının da maddi kaynağını 

sağlayan Felix Weil, kurulması düĢünülen enstitünün faaliyete geçmesi için 

tahıl tüccarı olan babasından gerekli fonu da sağlayarak, enstitünün 

kurulması iĢine giriĢmiĢtir. 



19 

   

Frankfurt Okulu‟nun kurulum aĢamasında Weil dıĢında öne çıkan diğer 

düĢünürler ise Alman siyasal ekonomist Freidrich Pollock ile sonradan okula 

kurumsal kimliğini kazandıracak ve uzun süre yöneticiliğini yapacak olan Max 

Horkheimer‟dır. Pollock özellikle okulun bir kurum olarak oluĢup geliĢmesinde 

büyük katkıları olan bir isimdir. 1895‟ de Freiburg‟da doğan Freidrich Pollock, 

Munich, Freiburg ve Frankfurt Üniversitelerinde ekonomi ve siyaset bilimi 

okuduktan sonra 1923‟te Frankfurt Üniversitesinde Marx‟ ın para teorisi için 

yazdığı teziyle doktor unvanını almıĢtır. Pollock, Horkheimer‟ la yıllar süren 

çok sıkı bir dostluk kurmuĢ, bu dostluk Horkheimer‟ ın Frankfurt Okulu için bu 

denli önemli olmasında çok etkili olmuĢtur. Pollock, bir anlamda Horkheimer‟ 

ın baĢarılı akademik kariyerinin arkasındaki güçtür.16 Okulun kurumsal 

kimliğini kazanmasında etkili olan üçüncü isim ise Max Horkheimer‟dır.  

Horkheimer okulun ilk dönemlerinden sonra yöneticiliğe geçmiĢ ve 

okulun gerçek teorik kimliğini kazanmasında en önemli belirleyici olmuĢtur. 

Gerçekten de ileriki bölümlerde de görüleceği gibi Horkheimer‟ın 

yöneticiliğiyle birlikte okulun teorik yönelimi, ilgisi tümden değiĢmiĢ ve felsefe 

tarihinde Okul ile özdeĢleĢen eleĢtirel teori tam halini almıĢtır. Horkheimer, 

1895‟ de Stutgart‟da doğmuĢtur. Babasının isteği üzerine savaĢtan önce 

tüccar olmak üzere eğitim almıĢtır. Bu eğitimin bir parçası olarak dil eğitimi 

için Brüksel ve Londra‟ ya giden Horkheimer burada Pollock‟ la tanıĢmıĢ ve 

onunla birlikte Munich, Freiburg ve Frankfurt Üniversiteleri‟ ne giderek 

entelektüel bir birikim edinmiĢtir. Burada bir dönem psikoloji de çalıĢan 

Horkheimer‟ ın daha sonraki ilgi alanı felsefe olmuĢ ve bu alanda Cornelius‟ 

un öğrenciliğini yapmıĢtır.17 1922‟ de Kant üzerine yaptığı tez çalıĢmasıyla 

doktora unvanını kazanan Horkheimer 1925‟te de yine Kant üzerine yaptığı 

çalıĢmasıyla Frankfurt Üniversitesi‟nde ilk dersini vermeye hak kazanmıĢtır. 

                                                             
16

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.26 
17

 Horkheimer’ ın hocalığını yapan Hans Cornelius, hiç bir zaman okulla doğrudan bir ilişkisi olmasa 

da okulu oluşturan teorisyenlerin üzerinde önemli etkileri olan bir düşünürdür. Horkheimer ile 

Cornelius arasındaki felsefi bağlılık da çok fazla güçlü değildir. 



20 

 Hem bu üç düĢünür hem de Frankfurt Okulu‟nun ilk çekirdek 

kadrosunu oluĢturan diğer teorisyenlerin hepsi parlak akademik kariyer 

hedefleyen insanlardır. Ancak Marxist ve Yahudi oluĢları dönemin Ģartları ve 

özellikle Alman üniversitelerinin iĢleyiĢ sistemi göz önüne alındığında bu 

düĢünürlerin akademik alanda ilerlemelerinin önünde hep bir engel olarak 

ortaya çıkmıĢtır. Bu sebeple bu düĢünürler Alman üniversite sisteminde çok 

rahat bir çalıĢma ortamı bulabileceklerine inanmamaktaydılar. Bunun yanında 

söz konusu teorisyenlerin belirli alanlarla kendilerini sınırlamadan çok geniĢ 

bir alanda çalıĢmak istemesi, bünyesinde bulundurduğu akademisyenleri tek 

bir disiplinle sınırlamak isteyen Alman üniversitelerine ters düĢmekteydi.  

 Öte yandan Frankfurt Okulu‟nun söz konusu kurucu üyeleri, Marxist 

hareketi içindeki siyasi oluĢumlardan da uzak durmaya büyük özen 

göstermiĢler, bu anlamda bağımsız bir tutumu tercih etmiĢlerdir. Dolayısıyla, 

bu düĢün adamları için hem bu siyasi hareketlerden hem de Alman üniversite 

ortamının tek yanlı ve baskıcı iĢleyiĢinden bağımsız olarak çalıĢmalarına 

devam etme gereksinimine karĢılık olarak bağımsız bir enstitü kurma fikri en 

makul düĢünce olarak ortaya çıkmıĢtır. Bunun yanı sıra Alman 

Üniversitelerinin çalıĢmalarında yer almayan ama Frankfurt Okulu 

teorisyenlerinin üzerinde önemle durmayı istedikleri proletarya hareketleri, 

anti semitizm gibi konuları istedikleri gibi ele almaları da ancak böyle bir 

bağımsız enstitü bünyesi altında gerçekleĢebilirdi.18  Bu konuda Alman Weil‟ 

in ailesinin geliriyle yarattığı maddi fon okul teorisyenlerinin üzerinde çok 

önemle durdukları bu bağımsızlığı sağlamak açısından onlara önemli bir 

rahatlık sağlamıĢtır.  

 Yukarıda en önemlileri sayılan ve sayıları daha da çoğaltılabilecek 

olan bu ve bu gibi sebeplerden dolayı Marxist çalıĢmaların özgürce 

yürütülebileceği bir enstitü kurma fikri geliĢmiĢ ve Weil‟ in Frankfurt 

Üniversitesi‟ ne yazdığı bir yazıyla bu fikir resmen ilgili makamlara teklif 

edilmiĢtir. Böylece Frankfurt Üniversitesine bağlı Sosyal AraĢtırmalar 

                                                             
18

 Kızılçelik, a.g.e., s.33-34 



21 

Enstitüsü Milli Eğitim Bakanlığının da onayıyla 1923‟ de resmen kurulmuĢ 

oldu. 

1.2. FRANKFURT OKULU’NUN TARĠHSEL GELĠġĠMĠ 

  

 Birçok kez farklı vesilelerle belirtildiği gibi Frankfurt Okulu, içinde çok 

farklı disiplinlerin, çok farklı araĢtırma alanlarının bulunduğu bir teorik 

geleneğin genel adıdır. Bu anlamda Frankfurt Okulu‟nun tarihini veren çeĢitli 

kitaplarda, konunun ele alınıĢına göre farklı dönemselleĢtirmeler 

yapılmaktadır.19 Biz hem bu dönemselleĢtirmelerin bir sentezi olacak hem de 

araĢtırmamıza en uygun düĢecek bir biçimde aĢağıdaki gibi bir 

dönemselleĢtirmeyi uygun gördük: 

a. GRÜNBERG DÖNEMĠ 1923 – 1930: Bu dönem, Frankfurt 

Okulu‟nun Ortodoks Marxist çizgide olduğu bir dönemdir. Ancak 

her ne kadar Ortodoks bir çizgi söz konusu olsa bile okulun içinde 

eleĢtirel teorinin kurulacağı ortam ve bunu oluĢturacak nüvenin 

oluĢması söz konusudur. 

b. HORKHEĠMER DÖNEMĠ 1930 – 1933: Bu dönem, Horkheimer‟ ın 

yöneticiliğe geçmesiyle birlikte Frankfurt Okulu‟nun gerçek 

kimliğinin kazandığı ve eleĢtirel teorinin etkin bir toplumsal teori 

olarak oluĢup geliĢtiği bir dönemdir. Bu dönemde eleĢtirel teori 

özellikle bilimsel dünya görüĢü ve bunun felsefedeki yansıması 

olan pozitivizme karĢı çıkıĢ ve bununla birlikte tüm kapalı 

sistemlere bir tepki olarak ortaya çıkmaktadır 

c. A.B.D. DÖNEMĠ 1933 – 1950: Bu dönemin en önemli belirleyici 

olayı kuĢkusuz Enstitünün faĢizmin baskısı sonucu Almanya‟ dan 

A.B.D.‟ ye göç etmesidir. Bu geliĢmeyle birlikte eleĢtirel teorinin 

ilgilendiği konular çeĢitlenmiĢtir. Enstitünün ilgilendiği konular 

                                                             
19

 Daha fazla bilgi için bknz: Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s. 39 - 42 



22 

arasına A.B.D.‟ deki gözlemlerinin de etkisiyle kapitalizm ve onun 

egemenlik aracı olarak kitle kültürü eleĢtirisi de girmiĢtir. Bu ilgi 

alanlarının enstitüde belirgin olmasının faili de yine bu dönemde 

Enstitü‟ de etkin bir rol oynayan Adorno‟ dur. Dolayısıyla bu dönem 

Horkheimer‟ a Adorno‟nun da katılmasıyla Ģekillenen ve A.B.D.‟ 

deki sürgün sırasında ortaya çıkan kültür endüstrisi ve kapitalizm 

eleĢtirisinin hâkim olduğu bir dönemdir. 

d. FRANKFURT’ A DÖNÜġ 1950 – 1970: Enstitünün Almanya‟ ya 

geri dönmesinden Horkheimer, Adorno gibi önemli isimlerin 

emekliye ayrılmasına kadar süren dönemdir. Bu dönemde enstitü 

içinde Horkheimer‟ ın etkisi yavaĢ yavaĢ azalmıĢ, bunun yerine 

Marcuse ve Adorno ön plana çıkmıĢtır. Bu dönemde özellikle 

kültür, sanat, teknoloji ve bunların toplumsal yansımaları en önemli 

ilgi alanı olmuĢ, enstitüde bu problem üzerine yazılan eserler 

ağırlık kazanmıĢtır. Yine bu dönemde eleĢtirel teorinin önemli 

temsilcileri kendilerinden sonra da bu geleneği devam ettirecek bir 

kuĢak yaratma amacı gütmüĢler ve bu amaca binaen enstitüye 

yeni, genç öğrenciler kazandırmıĢlardır. Bu dönem ayrıca eleĢtirel 

teorinin tam olarak olgunlaĢtığı ve artık oluĢum evresini bitirdiği 

dönemdir. Bu anlamda eleĢtirel teorinin diğer tüm bağlarından 

koparak tamamen özgün bir teori olarak ortaya çıktığı dönemdir.  

e. HABERMAS DÖNEMĠ - 1950 VE SONRASI - :  Enstitünün 

Almanya‟ ya geri dönmesinden ve Horkheimer, Adorno gibi önemli 

isimlerin emekliye ayrılmasından sonra Habermas‟ın Ģekillendirdiği 

bu dönem aynı zamanda Frankfurt Okulu‟nun son dönemini de 

oluĢturmaktadır. Bu dönemde eleĢtirel teori giderek Marxist 

bağlarından uzaklaĢmıĢ ve Habermas‟ ın kazandırdığı yeni 

temalarla Horkheimer ve Adorno‟nun teorisinden baĢka bir hal 

kazanmıĢtır. Bu dönemde Frankfurt Okulu da ilk kurulduğundaki 

çifte anlamlı okul olma özelliğini de yitirmiĢ, Toplumsal AraĢtırmalar 



23 

Enstitüsü bir kurum olarak kapanmıĢ, eleĢtirel teori de bu yeni 

mirasçısının elinde daha farklı bir teori olarak ortaya çıkmıĢtır. 

 Görüldüğü üzere Frankfurt Okulu tarihini bir bütün olarak 

değerlendirdiğimizde birinci döneme doğuĢ sancılarının yaĢandığı dönem, 

ikinci döneme doğuĢ, üçüncü ve dördüncü döneme de geliĢme dönemi 

diyebiliriz ve nihayet beĢinci dönem de Frankfurt Okulu‟nun son dönemi 

olarak değerlendirilebilir. Bu çalıĢmada ele alınan konu gereği, oldukça 

kapsamlı olan Frankfurt Okulu tarihi içerisinde bu çalıĢmanın ilgi alanı daha 

çok Frankfurt Okulu‟nun ikinci, üçüncü ve dördüncü dönemindeki geliĢmeler 

olacaktır, Enstitünün diğer dönemleri de bu dönemlerdeki temalarla iliĢkisi 

içinde incelenecektir. 

1.2.1. Grünberg Dönemi:  

 Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsü kurulduğunda o dönemdeki kurallar 

gereği enstitünün yöneticiliğine, bir profesörün getirilmesi gerekiyordu. Ancak 

o dönemde kuruculardan ne Weil, ne Horkheimer ne de Pollock bu unvana 

henüz sahip değillerdi. Bu yüzden hem enstitünün genel yapısına uygun hem 

de yaĢ olarak kurucu üyelerin profesör olduğu anda göreve geçmelerine 

engel teĢkil etmeyecek yaĢta bir enstitü yöneticisi adayı aranmaya 

baĢlanmıĢtır. Bu arama çalıĢmalarında F.Weil‟ ın önerisiyle ilk öne çıkan isim 

olan Kurt Albert Gerlach genel kabul de görünce Frankfurt AraĢtırmalar 

Enstitüsünün ilk yöneticisi olmuĢtur. Ancak Gerlach‟ ın ani ölümüyle enstitüye 

yeniden bir yönetici arayıĢı gerekliliği doğmuĢtur. Gerlach enstitünün baĢında 

teorik olarak herhangi bir etki yapamayacak kadar az süre kalabilse de Weil‟ 

e bıraktığı ve ondan da enstitüye kalan sekiz bin ciltlik kitaplık enstitüye 

yaptığı en büyük katkı olmuĢtur.20  

 Gerlach‟ın ani ölümünden sonra enstitünün kurucu üyeleri profesörlük 

unvanını kazanıp yöneticiliğe geçebilecek pozisyona gelene kadar tekrar 

enstitünün müdürlüğünü yapabilecek uygun bir aday aranmaya baĢlanmıĢtır. 

                                                             
20

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem s.28. 



24 

Bu konuda ilk öne çıkan isim Gustav Mayer aristokratlaĢmıĢ bir komünist 

olduğu gerekçesiyle uygun bulunmamıĢ daha sonra ekonomi profesörü 

Grünberg üzerinde uzlaĢma sağlanmıĢtır ve o dönem Viyana Üniversitesinde 

siyaset bilimi profesörü olan Carl Grünberg, Viyana‟dan ayrılıp Frankfurt‟ a 

gelmeye ikna edilerek enstitünün yeni yöneticisi olmuĢtur. Böylece Frankfurt 

Üniversitesi‟ nin birinci dönemi yani Grünberg dönemi de baĢlamıĢ oldu. 

 1861‟ de Romanya‟ da Yahudi bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen 

Grünberg, Alman Üniversitelerindeki Marxist eğilimli ilk profesördür. Özellikle 

tarihsel materyalizm konusunda kendi döneminin otoriteleri arasında 

gösterilen Grünberg‟ in Marxist çizgideki pozisyonu da Ortodoks Marxizm‟e 

çok daha yakındır. Bu bağlamda kuruluĢundan itibaren yönetici 

diktatörlüğünü ilke edinmiĢ olan Enstitünün ilk dönemlerine de Grünberg‟ in 

Ortodoks Marxist çizgisi egemen olmuĢtur. Nitekim Grünberg, ilk 

konuĢmasında Marxizmi bilimsel bir metot ve sosyal bir bilim olarak ele almıĢ 

ve enstitünün Marxizmin rehberliğinde çalıĢacağını ilan etmiĢtir. Grünberg 

yine aynı konuĢmasında Marxizmi ekonomik bir teori ve doğa ve tarihin 

zorunlu kategorilerini ve yasalarını ortaya çıkarmaya yarayan bir araĢtırma 

yöntemi olarak ele alarak Ortodoks çizgisini açıkça ortaya koymuĢtur. 

Grünberg‟ e göre, gerçek bir materyalist araĢtırmanın bilgi nesnesi 

soyutlamalarla ulaĢılan kavramlar değil, sürekli değiĢen somut dünya 

olmalıdır.21 Bu anlamda Grünberg döneminde enstitüde özellikle ampirik 

araĢtırmalar ön plana çıkmıĢtır. Birkaç teorik çalıĢmanın dıĢındaki tüm eserler 

ampirik araĢtırmalar Ģeklindedir. Ġstisna birkaç teorik araĢtırmada da 

Grünberg‟ in hiçbir etkisi ya da katkısı yoktur. Bir siyaset profesörü olan 

Grünberg, enstitü yöneticiliği boyunca hiçbir teorik eser ortaya koymamıĢtır. 

 Grünberg dönemindeki Ortodoks yönelimin bir baĢka göstergesi de o 

dönemde enstitünün Moskova‟ da Ryazanov yönetimindeki Marx – Engels 

Enstitüsü ile kurduğu iliĢkidir. Bu iliĢki çerçevesinde Enstitü bünyesinde, 

Pollock, Ryazanov‟ un davetlisi olarak Moskova‟ya gitmiĢ ve oradaki sosyalist 

                                                             
21

 Tom Bottomore, Frankfurt Okulu, çev. Ahmet Çiğdem, Ankara, Vadi Yayınları, s.9. 



25 

yapılanmayı incelemiĢtir.22 Bu ziyaret Frankfurt Okulu‟nun tarihsel geliĢimi ve 

dönüĢümü açısından oldukça önemlidir. Zira Pollock‟ un bu ziyaretinde 

edindiği izlenimler Frankfurt Okulu‟nun Marxist teoriden uzaklaĢmasında çok 

büyük rol oynamıĢ; örneğin enstitünün Almanya‟dan sürüldüğü sırada Rusya 

bu izlenimlerin ıĢığında ciddi bir seçenek olarak bile görülmemiĢtir. Grünberg 

döneminde enstitüye katılan araĢtırmacıların çoğu da Marxist yönelimli ve 

politik aktör olarak öne çıkmıĢ isimlerdir. Tüm bu sebeplerden dolayı 

Grünberg döneminde Enstitü “Marx‟ ın Kıraathanesi” olarak anılmaya 

baĢlamıĢtır.23  

 Enstitünün bu döneminin Grünberg dıĢındaki diğer önemli isimleri ise 

Wittfogel, Grossman ve Pollock‟ tur. Bu isimler de eserlerinde genel olarak 

sosyalizm, kapitalizm ve toplum üzerine yoğunlaĢmıĢlardır. Bu döneme 

damgasını vuran asıl çalıĢma kuĢkusuz Grünberg‟ in Frankfurt‟ a gelmeden 

önce de editörlüğünü yaptığı “Sosyalizm ve ĠĢçi Hareketi Tarihi ArĢivi” ya da 

bilinen adıyla “Grünberg ArĢivi” dir. Grünberg‟ in toplum bilimlerinde önemli 

bir boĢluğu doldurma amacıyla ortaya çıkardığı Grünberg ArĢivi, genel olarak 

teorik ve ideolojik alandan ziyade pratik yöne ağırlık veren bir yayın organıdır. 

Bu arĢivde bu dönemde ortaya çıkan en önemli eser Ģüphesiz ki Korcsh‟ un 

Marxizm ve Felsefesi‟ dir. Bu eserin ele aldığı konulardan en dikkat çekeni 

Marxizmin felsefi kökenidir. Bu, Grünberg ArĢivindeki birçok temanın, teorik 

çalıĢmayı hemen hiç düĢünmemiĢ olan Grünberg‟in ufkunun da ötesine 

geçtiğinin bir göstergesi olması açısından önemlidir. Ancak buna rağmen bu 

teorik çalıĢmalar oldukça kısıtlı ve tartıĢmalı olarak kalmıĢtır. Örneğin bu 

arĢivde sonradan Horkheimer döneminde oldukça önemli bir yer teĢkil eden 

psikolojik çalıĢmalar eksik bırakılmıĢtır.24 

 Grünberg döneminde bir yandan enstitü nispeten ortodoks çizgide 

ilerlerken ve teorik çalıĢmalardan çok ampirik çalıĢmalara ağırlık verilirken, 

diğer yandan da enstitü içindeki yeni katılımların da etkisiyle, ilgi alanları 

                                                             
22

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.33 
23

 a.g.e. s.32 
24

 Phil Slater, Frankfurt Okulu, s.30 



26 

Grünberg ve yönetiminin çizgisinden daha farklı, daha teorik çalıĢmalara ve 

üst yapı incelemesine ağırlık veren bir grup Horkheimer etrafında birleĢerek, 

farklı bir çekirdek kadro oluĢturmaya baĢlamıĢlardır. Bu oluĢan çekirdek 

kadro, enstitünün kuruluĢundan itibaren Grünberg‟e belli bir mesafede kalan 

Horkheimer‟ın önderliğinde Grünberg döneminden sonra Enstitüde 

gerçekleĢecek büyük değiĢimin ilk belirtisidir. Nitekim 1927‟de Grünberg‟ in 

kalp krizi geçirmesinden sonra enstitüdeki etkinliği iyice azalmıĢ ve 1929‟ da 

Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsünden ayrılma kararı almıĢtır. Bu, hem 

enstitü tarihinde bir dönemin sonunu hem de yepyeni, farklı ve çok verimli 

yeni bir dönemin baĢlangıcını haber vermesi açısından oldukça önemli bir 

geliĢmedir. Grünberg yöneticilikten ayrıldıktan sonra 1940‟ a kadar yaĢasa da 

enstitü içinde hiçbir etkisi olmamıĢtır.  

Grünberg‟ in ayrılmasından sonra artık üç kurucu üye de profesör 

olmuĢ ve enstitünün yöneticiliğini yapma konusundaki engelleri ortadan 

kalkmıĢtır. Bu üç üyeden Pollock, Grünberg‟ in hastalığından sonra kısa bir 

süre Enstitü yöneticiliğini yapsa da daha sonra bırakmıĢ ve bir daha gönüllü 

olmamıĢ, Weil ise daha çok idari konularla ilgilenmeyi tercih etmiĢtir. Böyle 

olunca Horkheimer‟ ın ismi yöneticilik için en çok öne çıkan isim durumuna 

gelmiĢtir. Aslına bakılırsa Horkheimer, ilk yıllarında Enstitü içinde çok önemli 

bir pozisyonda değildir ancak özellikle Pollock‟ un geçici yöneticiliğinde yıldızı 

iyice parlamıĢ ve enstitü yöneticiliği için birinci aday durumuna gelmiĢtir.25 

Horkheimer‟ın enstitü yöneticiliği için en uygun aday olarak öne çıkmasının 

bir baĢka sebebi de siyasi yönden sicilinin temiz olması ve üniversite içinde 

oldukça popüler ve yetenekli biri olarak dikkat çekmesidir. Sonuç olarak tüm 

Ģartlar bu yönde geliĢmiĢ ve Max Horkheimer Temmuz 1930‟ da Sosyal 

AraĢtırmalar Enstitüsü müdürlüğüne getirilmiĢtir. 

1.2.2. Horkheimer Dönemi 

 EleĢtirel teoriye en büyük katkıları yaparak düĢünce tarihinde önemli 

bir yer edinmesini sağlayan ve bu anlamda ismi eleĢtirel teoriyle 

                                                             
25

 Sezgin Kızılçelık, Frankfurt Okulu, s.47–48 



27 

özdeĢleĢtirilip onunla birlikte anılan Horkheimer, Frankfurt Okulu‟nun baĢına 

geçtiğinde okul da yepyeni bir döneme girmiĢtir. Bu dönemde eleĢtirel teoriyi 

büyük ölçüde inĢa edecek olan çekirdek kadro oluĢmuĢ, böylece Frankfurt 

Okulu gerçek kimliğine bürünmüĢtür. Horkheimer döneminde enstitüye 

katılan araĢtırmacılar Grünberg döneminden farklı olarak ekonomi ve 

siyasetten ziyade sanata, felsefeye, kültüre ilgi duyan, nispeten Batı Marxizmi 

çizgisindeki isimler olmuĢtur. Böylece enstitü, Grünberg döneminden hem 

niteliksel hem de niceliksel açıdan çok daha farklı ve zengin bir yapıya 

bürünmüĢ, bünyesinde çok daha farklı disiplinlerden gelen entelektüelleri 

barındırmaya baĢlamıĢlardır. Böylelikle Horkheimer‟ ın baĢından beri 

amaçladığı disiplinler arası bir araĢtırma ya da teori oluĢturma düĢüncesini 

gerçekleĢtirecek ortam da sağlanmıĢtır.26 Bu dönemle birlikte enstitüye 

katılan ve eleĢtirel teorinin de yaratıcı çekirdek kadrosunu oluĢturan isimler 

Ģunlardır: Max Horkheimer ( 1895 – 1973 ), Theodore W. Adorno ( 1903 – 

1969 ), Eric Fromm ( 1900 -1980 ), Herbert Marcuse ( 1898 – 1979 ). 

 Horkheimer‟ ın yöneticiliğe geçmesiyle birlikte yaĢanan köklü değiĢiklik 

daha onun açılıĢ konuĢmasında kendini göstermiĢtir. Gerçekten de 

Horkheimer bu konuĢmasında hem Grünberg yönetiminden farkını hem de 

bundan sonra enstitünün yöneleceği alanları çok açık bir biçimde 

anlatmaktadır. Horkheimer‟ ın konuĢmasının adı da söz konusu değiĢiklikleri 

vurgularcasına “Toplum Felsefesinin Bugünkü Durumu ve Toplumsal 

AraĢtırmalar Enstitüsünün Amaçları”dır.27 Horkheimer bu konuĢmasında 

Marxizmi Grünberg gibi toplumsal sorunların tümüne uygulanacak bir rehber 

biçiminde bir sosyal bilim olarak değil, bir toplum felsefesi olarak 

yorumlamaktadır. Felsefenin görevini de ideal ve tek bir varlığın dünya 

tarihindeki hükümdarlığı karĢısında bireyin kaderini tartıĢmak değil, toplumsal 

gerçekliği tüm karmaĢıklığıyla ele alıp analiz etmek olarak belirlemektedir. 

Böyle bir toplumsal felsefe içinde birey ancak toplumsal bir bütün içerisinde 

anlamlı olan ama bu bütün içinde özerkliğini de koruyan bir nitelik taĢımalıdır.  

                                                             
26

 Jorge Larrain, Tarihsel Materyalizmi Yeniden Yapılandırmak, çev: S. Çeviker, Toplumsal 

Dönüşüm Yay. , İstanbul, 1986, s, 51 – 54 
27

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.48 



28 

Horkheimer‟ın yöneticiliğe geçmesiyle birlikte Grünberg döneminde 

hâkim olan ve toplumu tek tek bireylerin toplamı olarak göre bütüncül anlayıĢ 

da yerini daha dinamik ve daha canlı bir toplum anlayıĢına bırakmıĢtır. Bu 

anlayıĢa göre: “Kesin anlamıyla toplumdan, insanlar arasındaki her Ģey ve 

herkesin herkese bağımlı olduğu bir tür yapı kast ediliyor; burada bir yandan 

bütün, ancak tüm üyelerinin yerine getirdikleri iĢlevlerin birliğinden oluĢmakta 

olup her bir üye de bu tür bir iĢleve denk düĢmekte diğer yandan da her bir 

üye, geniĢ anlamda bütün bir yapıya ait olmakla belirlenmektedir. Toplum 

kavramı, öğe veya çıplak betimlemelerden daha çok, onun öğeleri arasındaki 

iliĢkilerle bu tür iliĢkilerin yasal düzenliliklerini tanımladığı sürece iĢlevsel bir 

kavrama denk düĢmektedir.”28 

Horkheimer‟ a göre bireyi ve toplumu doğru bir biçimde 

inceleyebilecek bir toplumsal felsefe tek baĢına hakikati verme iddiasında 

olmayan, doğa felsefesinin ampirik araĢtırmalarla zenginleĢmesi gibi çeĢitli 

disiplinlerle desteklenmesi ve zenginleĢmesi gereken interdisipliner bir 

materyalist teori olmalıdır.29 Bu anlamda enstitü insanların sosyal hayatlarına 

iliĢkin her alanla, yani insanlığın maddi ve maddi olmayan kültürüyle 

ilgilenecektir.30 Dolayısıyla bu dönem içerisinde Enstitü‟de de çeĢitli 

alanlardan entelektüeller ortak bir amaç gözeterek disiplinler arası bir 

araĢtırma içine girmeyi hedeflemiĢtir. Horkheimer bu noktada böyle çok 

zengin ve disiplinler arası bir araĢtırmanın ancak yönetici diktatörlüğü altında 

gerçekleĢebileceğine vurgu yapmakta ve enstitünün kuruluĢundan beri var 

olan bu geleneğin devam edeceğini duyurmaktadır. 

 Horkheimer‟ın yukarıda söz konusu edilen açılıĢ konuĢması, ileriki 

bölümlerde de görüleceği gibi eleĢtirel teorinin ilk taslağını da ortaya 

koymaktadır. Bu konuĢmada tanımlandığına göre kapsamlı bir sosyal felsefe 

olarak eleĢtirel teori, toplumsal bütünlüğü tek tek tüm momentleriyle birlikte 

inceleyerek sosyal gerçekliği çözümlemeyi hedefler. ĠĢte bu yüzdendir ki 

                                                             
28

 Max Horkheimer, Theodore W. Adorno, Sosyolojik Açılımlar, çev. M. Sezai Durgun, Adnan 

Gümüş, Bilge Su Yay., Ankara, 2011, s.29 
29

 a.g.e. s.49 
30

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.71 



29 

onun konusu sadece maddi gerçeklik değil, tüm dolayımlarıyla insanlığın 

hem maddi hem de manevi kültürüdür. EleĢtirel teori, tek bir toplum felsefesi 

olarak kendini diğer disiplinlere kapatırsa, öteki felsefi okulların düĢtüğü 

yanlıĢa düĢerek hakikati tek baĢına elde edebilecek nihai bir teori olarak 

algılanma yanlıĢına sürüklenir. Oysa eleĢtirel teori, sosyal yaĢamın çok 

boyutlu, dolayımlı ve görünenin arkasındaki gerçekliğinin farkında olarak, bu 

gerçekliği tek baĢına elde edemeyeceğini bilir. O yüzden de kendisini 

disiplinler arası bir teori olarak ortaya koyar. 

 Horkheimer enstitünün bundan sonra benimseyeceği sosyal eleĢtirel 

teoriyi bu Ģekilde betimlerken onun yönteminin de ne idealist bir tinin 

egemenliğini kabul eden kaba Hegelci ne de kiĢinin tüm bilinç düzeyini salt 

ekonomik belirlenimlere indirgeyen kaba Marxist bir yöntem olduğunu 

belirtmektedir. Bu yöntem maddi gerçeklik ile zihinsel gerçeklik arasındaki 

diyalektik gerilimin farkında olan ve bu farkındalık sayesinde her türlü 

indirgemeciliğe karĢı olan bir yöntem olmalıdır.  

Bu açıklama Horkheimer‟ ın ve genel olarak enstitünün Marxist 

teorideki üst yapı – alt yapı iliĢkisine nasıl baktığını da gözler önüne 

sermektedir. Horkheimer, toplumsal gerçekliğin tam bir analizi için ekonomik 

alt yapının doğru bir Ģekilde incelenmesinin zorunluluğunu kabul eder ancak 

bu, tüm bilinç durumlarının ya da tüm kültürel fenomenlerin ekonomiye 

indirgenebileceği anlamına gelmez. Böyle bir tutum her Ģeyden önce kültürel 

üst yapının ve kiĢinin bilinç durumlarının hakkıyla incelenmemesine neden 

olur. Oysa bu öğeler de bir kez belirlendikten sonra toplumsal gerçekliğin 

analizinde incelenmesi zorunlu momentler olarak ortaya çıkarlar ve toplumsal 

gerçekliğin üretiminde aktif rol oynarlar. Bu anlamda doğru bir sosyal teori, 

ikisi arasında, hangisine doğru olursa olsun indirgemeci bir tutumu 

reddederek, bilinç ve madde arasındaki diyalektik etkileĢimin farkında olan bir 

teori olmalıdır. Bu, ileride de görüleceği gibi eleĢtirel teorinin araĢtırma 

alanına kültürel öğelerin ve özellikle de psikolojinin de katılacağı ve giderek 

artan bir öneme sahip olacağının da erken bir habercisidir.     



30 

 Görüldüğü üzere Horkheimer döneminin genelde Frankfurt Okulu 

özelde ise eleĢtirel teori açısından en önemli geliĢmesi; eleĢtirel teorinin bu 

dönemde ilk ciddi kavramsallaĢtırılmasını kazanması ve içeriği büyük ölçüde 

belirgin bir sosyal teori olarak ortaya çıkmasıdır. EleĢtirel teorinin giriĢ 

bölümünde de detaylı olarak üzerinde durulacağı gibi enstitünün, özellikle de 

Horkheimer‟ ın bu dönemde verdiği eserler daha ziyade eleĢtirel teorinin 

neliğine ve içeriğine iliĢkin çalıĢmalardır. Bu çalıĢmalarda Horkheimer ve 

arkadaĢlarının temel amacı, farklı disiplinlerin temsilcisi olan düĢün 

adamlarının ortak bir amaç doğrultusunda birlikte çalıĢabilecekleri bir yapı 

oluĢturmak olarak ortaya çıkmaktadır. Horkheimer döneminde enstitü de bu 

amaç doğrultusunda yapılandırılmıĢtır. 

 Horkheimer döneminde Enstitünün genel karakteristiğindeki değiĢim 

doğal olarak, enstitünün resmi yayın organına da yansımıĢtır. O döneme 

kadar 15 cildi bulan ve enstitünün yol gösterici resmi yayın organı olan 

Grünberg ArĢivi de yeni yapılanmanın ihtiyaçlarına ya da beklentilerine 

karĢılık veremez bir duruma gelmiĢtir. Bu anlamda Grünberg ArĢivi yerine 

yeni bir yayın organı oluĢturma ihtiyacı doğmuĢtur.31 

Bu ihtiyaca karĢılık olarak 1910‟dan beri yayınlanan Grünberg ArĢivi 

yerini, yeni kadronun oluĢturduğu Sosyal AraĢtırmalar Dergisine bırakmıĢtır. 

Elbette değiĢen sadece yayın organının ismi değildir. Sosyal AraĢtırmalar 

Dergisinin tanıtım yazısında Grünberg ArĢivinin bir devamı olacağı belirtilse 

de farklılık birçok açıdan açıkça görülmektedir. Yeni yayın organında 

öncelikle Alman felsefe geleneğinin değiĢmez bir özelliği olan ağır ve uzun 

ciltler halinde yazma alıĢkanlığı, Horkheimer ve arkadaĢlarının öznel 

eğilimlerine koĢut olarak bırakılmıĢ ve bunun yerine kısa makalelere yer 

verilmeye baĢlanmıĢtır. Ayrıca bu yeni dergide çıkan tüm makaleler, 

yayınlanmadan önce enstitüdeki bütün üyeler tarafından derinlemesine 

incelenmekte ve eleĢtirilmekte; ondan sonra yayınlanmaktadır. Bu açıdan da 

bu eserler bir yönüyle sadece yayınlayanın değil bir bütün olarak enstitünün 

                                                             
31

 Sezgin Kızılçelik, a.g.e., s. 69 



31 

genel düĢüncesini de yansıtan eserler olmaktadır. Bu anlamda kolektif bir 

ürün olarak ortaya çıkan Sosyal AraĢtırmalar Dergisi, Grünberg arĢivinden 

tamamen farklı bir karakterdedir.  

Derginin inceleme alanları da bir öncekine oranla belirgin bir biçimde 

zenginleĢmiĢ ve geniĢlemiĢtir. Derginin ilk sayısında yayımlanan makaleler 

de Grünberg ArĢivinden farkını ve ne kadar çeĢitli ve zengin bir içeriğe sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır. Ġlk sayıda Grossman‟ın “Marx ve Kapitalizmin 

ÇöküĢü Üzerine” adlı makalesi, Löwenthal‟ın Edebiyat Sosyolojisi Üzerine 

adlı bir makalesi, Pollock‟ un Kapitalist sistemlerde planlı ekonominin bunalım 

ve Ģansları, Adorno‟nun Müzik Sosyolojisi Horkheimer‟ ın Tarih ve Psikoloji 

ve Bilim ve Bunalım üzerine notlar adlı iki makalesi ile Fromm‟ un psikoloji 

üzerine bir makalesi yayımlanmıĢtır.  

Horkheimer, dergideki ilk makalelerinden biri olan “Bilim ve Bunalım 

Üzerine Notlar” da o dönemde yaĢanan bunalım sebebi olarak bilimlerle bilgi 

arasındaki bağın kopmasını göstermektedir. Ekonomik düzenin tekelci yapısı 

bulanık bir bilgi ortaya çıkarmıĢ ve bu da genel bir bunalımı beraberinde 

getirmiĢtir. Bu bunalımı aĢmanın yolu da bilimi fetiĢleĢtiren temel 

anlayıĢlardan azade bir bilincin bilimi arındırması olduğunu söyleyen 

Horkheimer bunun için de bilimin kendi tarihsel rolünü ihmal etmemesi 

gerektiğine vurgu yapmaktadır. Böylece bilim beklenen değiĢimin 

gerçekleĢmesinin toplumsal koĢullarını gerçekleĢtirecek Ģartları oluĢturma da 

etkin olabilir.  32 

 Derginin ilk sayılarında yayınlanan makalelerde dikkat çeken bir baĢka 

nokta da enstitünün ilgi alanları arasına psikolojinin de katılmasıdır. 

Horkheimer‟ ın yöneticiliği döneminde, Grünberg‟ in ihmal ettiği psikolojik 

boyut çok ciddi bir biçimde ele alınmıĢ ve enstitünün bu döneminde önemli 

bir araĢtırma alanı olarak ortaya çıkmıĢtır. Dolayısıyla enstitünün ilgi alanının 

Marx felsefesinin bir tamamlayıcısı olarak psikolojiyi özellikle Freud 

                                                             
32

 Max Horkheimer, “Bilim ve Bunalım Üzerine Notlar” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, çev. 

Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005,  s.51  



32 

psikolojisini de içine alacak biçimde geniĢlemesi Frankfurt Okulu tarihinde 

Grünberg döneminin resmen kapandığına iĢaret etmektedir.33  

Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsü‟nde psikolojik incelemelerin önemli 

bir rol oynamasında büyük payı olan isim ise o dönem enstitüye katılan ve 

sonradan da enstitünün bu alandaki çalıĢmalarına öncülük eden Eric Fromm‟ 

dur. Eric Fromm Frankfurt‟ da katı dindar bir ailenin çocuğu olarak dünyaya 

gelmiĢtir. 1922‟ de Heldelberg Üniversitesinden Yahudilerin Sosyal Katkıları 

konulu teziyle doktora almıĢ, 1930‟da da Sosyal AraĢtırmalar Enstitüsü‟ne 

üye olmuĢtur. Onun enstitüye üyeliğinde özellikle Leo Löwenthal‟ın önemli 

rolü olmuĢtur. Fromm‟ la 1918 yılında beri arkadaĢ olan Löwenthal 1930‟ 

lasın baĢında baĢka iki psikanalist arkadaĢıyla birlikte Enstitü‟ ye getirip 

Fromm ve iki arkadaĢını üyelerle tanıĢtırmıĢ ve böylece enstitüde psikanaliz 

de önemli bir çalıĢma alanı olarak yerini almıĢ olmaktadır. 

 Gerçekten de Fromm‟ un enstitüye katılıĢıyla birlikte ve özellikle 

Horkheimer‟ ın kiĢisel ilgisinin bir yansıması olarak psikoloji ve özellikle 

psikanaliz, eleĢtirel teorinin çok önemli bir momentini oluĢturmuĢtur. 

Psikolojinin enstitüdeki yeri, eleĢtirel teorisyenlerin eksik olduğunu iddia 

ettikleri teori ile praksis arasındaki bağda konumlanır. Frankfurt Okulu 

teorisyenlerine göre, Marxist teoride baĢta sıkı bir birlik içindeymiĢ gibi 

görünen teori ve praksis arasında bir kopukluk bir boĢluk vardır.  Bu boĢluğun 

nedeni ikisini birleĢtiren psikolojik bağlantının göz ardı edilmesinden 

kaynaklanmaktadır.34 

Bu noktada eleĢtirel teori, Ortodoks Marxizmi'ne ve Frankfurt Okulu 

içindeki Grünberg ve onun çevresindeki düĢünürlere karĢı bir tepki ortaya 

koyar. Buna göre söz konusu düĢünürler psikolojinin Marxizm‟e bir katkısının 

olamayacağını düĢünürken yanılmaktadırlar. Psikoloji ve özellikle psikanaliz 

Marx‟ ın teorisinin ortaya çıkardığı bu eksikliği kapatabilecek bir etkendir. Bu 

noktada yapılması gereken Ģey Marxizmi, Freud‟ un psikanaliziyle 

                                                             
33

 Georg Stauth, Bryan S. Turner, Nietzsche’nin Dansı, çev. Mehmet Küçük, Bilim ve Sanat Yay., 2. 

Baskı , 2005, Ankara, s.199 
34

 Phil Slater, Frankfurt Okulu, s. 183 – 186 



33 

bütünleĢtirmektir. Enstitüde bu iĢi üstlenen de Eric Fromm olmuĢtur.  Bu 

döneme kadar birkaç küçük giriĢim dıĢında denenmemiĢ olan bu sentez 

özellikle içinde bulunulan dönem için alıĢılmamıĢ ve cesaret isteyen bir 

denemedir.35 Ortodoks Marxizmi'nden ve Enstitünün Grünberg dönemindeki 

çizgisinden çok kesin çizgilerle ayrılan bu deneme, bu anlamda enstitünün ve 

dolayısıyla eleĢtirel teorinin gerçek kimliğini kazandığına ve kendini, daha 

önceki Marxist teorilerden farklı bir teori olarak ortaya koyduğuna dair önemli 

bir gösterge olarak da değerlendirilebilir. 

 Fromm‟ un temel hareket noktası psikolojinin özellikle de psikanalizin 

sadece bireye uygulanabileceğinin reddidir. Ona göre birey toplumsal 

bağlarından, sosyal koĢullardan bağımsız olarak ele alınamaz. Dolayısıyla 

baĢından beri gerçek ve yararlı bir psikoloji, sosyal psikoloji olmak 

durumundadır. Sosyal psikoloji bireyi toplumsal bağlarından koparmadan 

onlarla iliĢkisi içerisinde inceler. Böyle bir psikoloji de Marx‟ ın teorisine 

uygulanabilir, daha doğrusu onunla sentezlenebilir ve böylece Marx‟ ın 

teorisinde açık bırakılan teori ve praksis arasındaki bağı kuracak bir köprü 

görevi görebilir.  

Fromm, Freud‟ un psikanalizinin doğru bir biçimde ele alınıp 

yorumlanmasının böyle bir sosyal psikoloji ortaya koyacağını iddia 

etmektedir. Zaten ona göre Marx felsefesi ile Freud‟ un psikanalizi genel 

olarak birer hümanizma olması bakımından aynı konuyu incelemektedirler. 

Bu anlamda bu iki teori birbirinden uzak iki teori değildir. Hem Marx‟ ın teorisi 

hem psikanaliz insanı konu alır ve onun özgürlüğünü amaçlar. Marx kendi 

teorisinde insanı maddi çıkarların boyunduruğundan kurtarmayı hedefler, 

Freud‟ un da amacı tam olarak budur. Hem Marx hem de Freud maddi 

yaĢamdaki ihtiyaçlardan hareket ederek toplum içindeki bireyin irrasyonel 

davranıĢlarını anlamlandırmaya çalıĢan materyalist teoriler üretmiĢlerdir. Bu 

                                                             
35

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.132 



34 

sebeple Marx‟ ın teorisini zenginleĢtirip geliĢtirecek öğeler Freud‟ un 

psikanalizinde mevcuttur. 36 

 Fromm‟ un Marxist teoriyi psikanalizle geliĢtirme denemesi için Marx‟ 

ta tespit ettiği baĢlangıç noktası da doğal olarak Marx‟ın insan anlayıĢıdır. 

Marx‟ agöre insanın doyurulmayı bekleyen doğal güdüleri vardır ( açlık, 

cinsellik vs...) Ayrıca insanda var olan sahip olma güdüsünün belirleyicisi de 

toplumsal koĢullardır. Buradan hareketle Fromm daha önceki Marxistlerin 

yapamadığı Ģeyi, yani, Marx‟ın görüĢlerini psikolojinin öğeleriyle zenginleĢtirip 

onda eksik olan üst yapı ve alt yapı arasındaki kopukluğu giderebilecek bir 

köprü oluĢturmayı amaçlamıĢtır.37  

 Bu amaç doğrultusunda oluĢturulacak bir sosyal psikoloji bireyin 

psikolojisinin toplumsal süreçlerle olan karmaĢık ve karĢılıklı iliĢkisini iyi bir 

biçimde kavramalıdır. Fromm bu iliĢkinin Ģu Ģekilde iĢlediğini iddia eder: 

Freud‟ un da vurguladığı gibi insanın sosyal kiĢiliğini belirleyen güç toplumsal 

yapıdır. Bu toplumsal yapı tarafından belirlenen sosyal kiĢilik daha sonra aynı 

toplumsal yapıya uygun kültürel üst yapı öğeleri üretir. Dolayısıyla burada 

karĢılıklı bir belirlenim söz konusudur. Toplumsal koĢullar bireyin sosyal 

kiĢiliğini belirlerken, sosyal kiĢilik de bu toplumsal koĢulları sürdüren kültürel 

öğeleri üretir. Dolayısıyla üst yapı bir kez alt yapı tarafından belirlendikten 

sonra, o da hem sosyal kiĢiliği hem de maddi alt yapıyı belirler. Fromm 

burada sosyal kiĢiliği toplumsal üst yapı ile maddi alt yapı arasındaki alıĢ 

veriĢi ya da etkileĢimi sağlayan bir aracı olarak değerlendirir. ĠĢte bu 

sebepten, Marxizm ve psikanaliz aslında aynı bütünlüğün iki farklı momenti 

olarak ortaya çıkar. 

 EleĢtirel teoriye psikanalizin katılmasının tarihini Fromm‟ la baĢlatmak, 

Fromm‟ un katılımından önce de enstitü üyelerinin psikanalize hiç ilgi 

duymadıkları anlamına gelmez. Zaten Fromm‟ un enstitüye katılımı da bu 

ilginin sonucudur. Nitekim Horkheimer‟ ın Freud‟ a karĢı ilgisi 1920‟lerden de 

                                                             
36

 Sezgin. Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.78 – 80. 
37

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.138 – 139 



35 

öncesine dayanmaktadır. Onu bu konuda en çok destekleyen isim de Leo 

Löwenthal ( 1900 – 1993 )‟ dir.  Bununla birlikte 1927‟ de Horkheimer‟ ın 

desteğiyle o zaman henüz enstitüye resmi olarak üye olmamıĢ olan Adorno, 

Horkheimer‟ la birlikte ortak hocası olan Cornelius ( 1863 – 1947 )‟ un aĢkın 

fenomenolojisiyle psikanaliz arasında karĢılıklı bir iliĢki olduğunu iddia eden 

bir yazı hazırlamıĢtır. Bir yıl sonra da Horkheimer‟ ın kendisi psikanaliz 

uygulamasına tabi tutulmuĢtur.  Horkheimer‟ ın eleĢtirel teoriyi psikolojik 

öğelerle zenginleĢtirme düĢüncesi daha onun enstitünün açılıĢında yaptığı 

konuĢmasında vurguladığı bir noktadır. Horkheimer, bu konuĢmasında 

enstitünün temel problem alanlarından birinin de “ekonomik temel ve 

ideolojinin üstyapısal ifadesi arasındaki ruhsal bağlantı kanalları”38 olarak 

belirlemiĢtir.  Horkheimer, Ortodoks Marxizmin birinin diğerine bağlı kıldığı 

indirgemeci bilinç – madde iliĢkisini kesinlikle reddeder. EleĢtirel teorinin de 

bu iliĢkinin karĢılıklılığını vurgulamadığı sürece hep dogmatik bir öğe 

barındırmak durumunda kalacağını ifade ederek psikolojik öğenin eleĢtirel 

teori için vazgeçilmez önemini vurgulamıĢtır.  

 Horkheimer‟ ın döneminde enstitüye katılan ve eleĢtirel teoriye büyük 

katkıları olan bir baĢka düĢünür de Herbert Marcuse ( 1998 – 1979 )‟ dur.  

1898‟ de Berlin‟ de doğan Marcuse da enstitünün diğer üyeleri gibi Yahudi bir 

Alman ailenin çocuğudur. SavaĢ yıllarında asker olan Marcuse Berlin‟ deki 

Askeri Konseyde politikayla ilgilenmiĢ ancak Alman Devriminin 

baĢarısızlığından sonra siyaseti bırakmıĢ, Berlin ve Freiburg 

Üniversitelerinde felsefe eğitimi almıĢtır. Freiburg Üniversitesinden 

doktorasını alan Marcuse 1929‟ da Husserl ve Heidegger‟le çalıĢma fırsatı 

bulmuĢtur. 1932‟ de Freiburg‟dan ayrılan Marcuse, Frankfurt 

Üniversitesinden Kurt Riezler‟in önerisiyle Horkheimer‟ la tanıĢmıĢ ve 

enstitüye giriĢi de bu Ģekilde olmuĢtur.39  

Marcuse Enstitüye katılmadan önce, beraber çalıĢtığı Husserl ve 

özellikle Heidegger‟in büyük etkisi altındadır ve baĢka bir açıdan bağlandığı 

                                                             
38

 Phil Slater, Frankfurt Okulu, s.183 
39

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.52–53 



36 

Marx felsefesini de bu düĢünürlerden gelen etkiyle yorumlamaktadır. 

Dolayısıyla onun amacı, fenomenolojik bir özgün Marxizm oluĢturmaktır. O 

dönem için yeni ve çok radikal olan bu giriĢim bir bakıma daha sonraları 

benzer düĢüncelerle ortaya çıkan Merleau – Ponty (1908 – 1961 ) ve J. P. 

Sartre (1905 – 1980)‟ ın da habercisi olarak gösterilebilir.40 Nitekim Marcuse‟ 

un Frankfurt Okulu bünyesinde Sosyal AraĢtırmalar Dergisi‟nde yayınlanan 

ilk makalesinde Heidegger‟ ın etkisi oldukça yoğun bir biçimde 

hissedilmektedir. Marcuse bu makalede Heidegger‟ in o dönemde yeni olan 

Varlık ve Zaman adlı eserinin kapitalizmi kendi iç çeliĢkileriyle yüzleĢtirdiğini 

ve onun eksik bıraktığı noktaları da Marx‟ ın tamamladığını iddia etmektedir. 

Marcuse‟ a göre nasıl Marx felsefesi Heidegger‟ in doğru ama eksik bıraktığı 

felsefesini tamamlıyorsa, Marx felsefesi de fenomenolojik bir yorumla 

tamamlanmalıdır. Marcuse‟ a göre bize hakikati verebilecek yöntem diyalektik 

fenomenolojidir.41 

 Marcuse‟ un açıkça Heidegger ve Husserl etkilerini ortaya koyduğu bu 

tavrı, enstitüye katılması ve Horkheimer‟ la tanıĢmasıyla birlikte gitgide 

değiĢmiĢ ve Husserl ve Heidegger etkisi yerini Horkheimer‟ ın etkisine 

bırakmıĢtır.  Daha sonra ortaya koyduğu eserlerle eleĢtirel teoriye oldukça 

önemli katkılar yapmıĢtır. Marcuse Nazilerin Almanya‟daki baskısından dolayı 

Enstitü ile birlikte A.B.D.‟ ye göçmüĢ ancak 1950‟ de enstitü Frankfurt‟ a 

döndüğünde o Amerika‟ da kalmıĢ ve yaĢamının geride kalanını da burada 

geçirmiĢtir. Burada ortaya koyduğu eserlerle dünya çapında bir ün kazanan 

Marcuse 1960‟larda ortaya çıkan Yeni Sol hareketinin de öncü isimlerinden 

biri olmuĢtur.  Oldukça üretken bir yazar olan Marcuse‟ un yapıtlarından en 

önemlileri arasında Us ve Devrim, Eros ve Uygarlık ve Tek Boyutlu Ġnsan 

sayılabilir. Frankfurt Okulu‟nun en çok tanınan isimlerinden biri olan ve 

özellikle 2. Dünya SavaĢından sonra Adorno‟yla birlikte enstitünün en 

belirleyici ismi olan Marcuse 1979‟ da Amerika‟ da ölmüĢtür.42  

                                                             
40

a. g. e.  s.110 
41

 a.g.e., s.111 – 115 
42

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.60 



37 

 Sonuç olarak, Horkheimer döneminde Sosyal AraĢtırmalar Enstitüsü 

ilk döneminden oldukça farklı ve zengin bir kimlik kazanmıĢ, eleĢtirel teori de 

gerçek içeriğini kazanıp, bütünlüklü bir sosyal teori olarak ortaya çıkmıĢtır. 

Horkheimer döneminde, enstitünün geçirdiği değiĢimi ve Grünberg 

yönteminden farkları Ģöyle sıralanabilir: 

1. Grünberg‟ in üst yapıya, özellikle de psikolojiye karĢı ilgisizliği 

enstitüye de yansımıĢ, enstitü bu dönemde ilgi alanı içine 

psikolojiyi hiçbir biçimde katmamıĢtır. Oysa Horkheimer döneminde 

psikolojik öğeler eleĢtirel teorinin vazgeçilmez bir unsuru haline 

gelmiĢ ve kültürel üst yapı da asıl ilgi alanı olmuĢtur. 

2. Grünberg ve Horkheimer‟ ın tarihsel materyalizmi tanımlamaları 

arasındaki fark, enstitünün bu iki dönemi arasındaki farkı da 

belirlemiĢtir. Buna göre tarihsel materyalizmi kesin bir bilim olarak 

görüp onun rehberliğini benimseyen Grünberg yöneticiliğinde 

enstitü buna uygun olarak ampirik çalıĢmalara ağırlık vermiĢ teorik 

çalıĢmalar geri planda kalmıĢtır. Ayrıca enstitünün Marxist çizgideki 

pozisyonu da ortodoksiye daha yakındır. Oysa tarihsel 

materyalizmi bir toplumsal felsefe ve bir araĢtırma yöntemi olarak 

gören Horkheimer‟ın yöneticilik döneminde ampirik çalıĢmalarla 

desteklenen teorik çalıĢmalar ön plana çıkmıĢtır ve enstitüye hâkim 

olan ortodoks çizgi yerini daha farklı bir bakıĢ açısına bırakmıĢtır.  

3. Grünberg döneminde enstitünün yayın organı olan Grünberg ArĢivi, 

içinde kalın ciltli eserleri barındıran ve içerik açısından ekonomi 

ağırlıklı bir yayın organı iken, Horkheimer döneminde ArĢivin yerini 

alan Toplumsal AraĢtırmalar Dergisi daha kısa makalelerden 

oluĢan ve içerik açısından daha zengin ve donanımlı bir programa 

sahip olan bir yayın organıdır. 

4. Horkheimer döneminde enstitü kadrosu da tamamen yenilenmiĢtir. 

Bu dönemde enstitüye giren aydınlar Grünberg döneminden farklı 

olarak Batı Marxizmi'ne daha yakın entelektüellerdir. Bu Ģekilde 



38 

oluĢan çekirdek kadro, eleĢtirel teorinin ĢekilleniĢinde etkin rol 

oynamıĢtır. Bu dönemde enstitüye katılan isimler çok farklı teorik 

eğilimleri ve birikimleri olan kimselerdir. Böylece Horkheimer‟ ın 

daha enstitünün açılıĢ konuĢmasında ortaya koyduğu disiplinler 

arası bir teori oluĢturma düĢüncesi için uygun ortam da yaratılmıĢ 

olmaktadır 

 Horkheimer döneminde gerçekleĢen bütün bu değiĢikler, eleĢtirel 

teorinin, interdisipliner kimliğini ve metodolojisini Ģu Ģekilde belirlemiĢtir. 

EleĢtirel teori bu dönemde, disiplinler arası bir bağla toplumun ekonomik 

temeliyle kültürel üst yapısı arasındaki etkileĢimi anlamaya ve bu ikisi 

arasında bağı kurmaya çalıĢan bunun için de o döneme kadar ihmal edilen 

kültürel üst yapı üzerine yoğunlaĢan anti ortodoks Marxist bir sosyal teori 

olarak ortaya çıkmıĢtır.43  

Bu noktada Ģu açıklamayı yapmak da elzemdir: Horkheimer ve 

arkadaĢlarının oluĢturduğu eleĢtirel teorinin üst yapıya yoğunlaĢtığını ve onu 

ön plana çıkardığını söylemek, bu teorinin ekonomik alt yapının 

belirleyiciliğini reddettiği ya da eleĢtirel teorinin bu ikisi arasındaki iliĢkide 

kültürel üst yapının öncelikli olduğunu savunduğu anlamına gelmemektedir. 

EleĢtirel teori de ekonomik alt yapının ideolojik üst yapı üzerinde belli bir 

etkisi olduğunu kabul etmektedir. Ancak onun karĢı çıktığı Ģey, ortodoks 

Marxizm tarzı bir basit indirgemeciliktir. Bu anlamda eleĢtirel teori ekonominin 

belirleyiciliğini zaten açık olan bir öğe olarak kabul edip, bunun üstüne fazla 

bir söz söyleme ihtiyacı hissetmez. Bunun yerine yanlıĢ anlaĢılan ya da ihmal 

edilen kültürel üst yapı ve onun alt yapı ile olan diyalektik iliĢkisine 

yoğunlaĢır. Yani eleĢtirel teori için üst yapıya ilginin yoğunlaĢması onun 

diğerine karĢı bir önceliği olduğu düĢüncesinden değil, daha önceki 

çalıĢmalarda bu alanın görmezden gelinmesinin fark edilmesinin bir 

sonucudur. Ancak eleĢtirel teorinin daha sonraki dönemlerinde yaĢanan 

tarihsel olaylar, toplumsal tahakkümün ekonomiden ziyade kültürel olarak 

                                                             
43

 Kızılçelik, a. g. e. ,  s.88. 



39 

geliĢtiği Ģeklinde bir kanıyı uyandırmıĢ ve birbirlerine indirgenemeyecek bu iki 

alan arasında kültürel fenomenler, daha yoğun bir incelemenin konusu haline 

gelmiĢtir. 

 Horkheimer döneminde belirginleĢen eleĢtirel teorinin gerçek kimliği ve 

yöntemi yine bu dönemde teorinin eleĢtiri muhataplarının da belirginleĢmesini 

beraberinde getirmiĢtir.  Özü gereği, dogmatizme ve indirgemeciliğe en 

baĢtan karĢı olan eleĢtirel teorinin bu ve bundan sonraki dönemlerindeki 

muhatapları buna uygun olarak, o dönemin hâkim anlayıĢları, her türlü kapalı 

sistem ama özellikle pozitivizm ve Ortodoks Marxizmi ile mevcut kültürel 

yapı, Aydınlanma düĢüncesi ve pragmatizmdir. 

 Frankfurt Okulu teorisyenleri,  bir yandan gerçek eleĢtirel uğraklarını 

ve ana ilgi alanlarını bu Ģekilde oluĢturup bunlar üzerinde çalıĢmalar 

yaparken, diğer yandan da içinde yaĢadıkları toplumsal Ģartlar, hem bu 

çalıĢmaları yapmalarını hem de genel olarak o Ģartlar içinde yaĢamalarını zor 

ve tehlikeli kılmaya baĢlamıĢtır. Zira Frankfurt Okulu‟nun bu çalıĢmaları 

yaptığı 1930‟lu yılların baĢları, Almanya‟ da faĢizmin yükseliĢine denk 

gelmektedir. Gerçekten de 30 Ocak 1933‟de Nazilerin iktidara gelmesi, 

enstitü tarihinde bir dönüm noktasını oluĢturmaktadır. Bu durum üyelerinin 

hemen hemen tamamı Yahudi ve Marxist olan enstitü için de oldukça büyük 

bir tehlike arz etmiĢtir. Bu dönemle birlikte enstitü çok zor ve karmaĢık bir 

sürecin içine girmiĢtir. Nazilerin iktidarıyla birlikte hem siyasal hem toplumsal 

açıdan “sakıncalı” bir pozisyonda olan enstitü üyeleri üzerinde siyasi baskılar 

giderek artmıĢtır. Sonunda da 1932 Mart‟ında enstitü devlete karĢı eğilimler 

taĢıdığı nedeniyle kapatılmıĢtır. Enstitünün kütüphanesine içindeki altmıĢ 

binden fazla kitapla birlikte el konulmuĢtur. Ancak enstitü üyeleri geliĢen bu 

durumu daha önceden görebildikleri için kısmen hazırlıklı bir durumdadırlar. 

Nitekim enstitünün mal varlığı böyle bir tehlikeye karĢı daha önceden 

yurtdıĢına aktarıldığı için maddi anlamda bir kayıp yaĢamamıĢlardır. 

 Enstitünün kapatıldığı dönemlerde Horkheimer da Almanya‟yı terk 

ederek Ġsviçre‟ ye sığınmıĢtır. YaĢanan tüm bu geliĢmelerin ardından nihayet 

13 Nisan 1933‟ de Horkheimer Frankfurt Okulu‟ndan atılmıĢtır ve böylece 



40 

Naziler tarafından Üniversiteden atılan ilk bilim adamı olmuĢtur.44 Bu 

geliĢmenin ardından enstitünün diğer üyeleri de Horkheimer‟ ın izinden 

giderek Almanya‟yı terk etmiĢ ve böylece Frankfurt Okulu‟nun yıllar sürecek 

olan mültecilik yılları da baĢlamıĢtır 

1.2.3. A.B.D. Dönemi  

 Enstitünün tüm üyelerinin Frankfurt‟ u terk etmesiyle birlikte Cenevre 

enstitünün yeni yönetim merkezi haline getirilmiĢtir. Bu göçle birlikte enstitüde 

birçok değiĢiklik de ortaya çıkmıĢtır. Bunlarda biri de yönetsel anlamda ortaya 

çıkan bir değiĢikliktir. Bu yeni merkezde Horkheimer ve Pollock enstitüye 

beraber baĢkanlık etmeye baĢlamıĢtır. Bu dönemde enstitü sadece Cenevre‟ 

de kalmamıĢ, oradaki dostlarının da yardım ve teĢvikiyle Paris ve Londra‟da 

da Ģubeler açmıĢtır. Bu sürgün döneminde enstitünün yayın organı olan 

Toplumsal AraĢtırmalar Dergisinin yayınlanması da ciddi bir sorun haline 

gelmiĢtir. Zira derginin Almanya‟daki yayımcısı baskılara daha fazla 

dayanamayıp derginin yayımından vazgeçtiğini Horkheimer‟a bildirmiĢ bunun 

üzerine Paris‟te baĢka bir yayıneviyle anlaĢılmıĢtır ancak bu anlaĢma da 

1940‟ a kadar devam edebilmiĢ, bu tarihten sonra Fransa‟daki yayınevinin de 

Hitler tarafından korkutulması sonucu anlaĢma bozulmuĢtur.45 

 Almanya‟dan sonra Cenevre‟yi merkezi yapan ve maddi sıkıntıları da 

olmadığı için derginin yayımlanması ile ilgili küçük problemler dıĢında 

çalıĢmalarına aynı hızla devam eden enstitü burada da faĢizm tehlikesini 

hissetmeye baĢlayınca yeniden bir taĢınma söz konusu olmuĢ bu amaçla 

yeni bir merkez arayıĢına giriĢilmiĢtir. Bu çerçevede Pollock, Londra‟ ya 

London School of Economics‟le görüĢmeye gitmiĢ ancak buradan olumlu bir 

sonuç çıkmamıĢtır. Bunun üzerine bir baĢka seçenek olarak Fransa 

düĢünülmüĢ ancak orada zaten soğuk karĢılanan enstitü üyeleri bu 

giriĢimden de bir netice alamamıĢlardır. 

                                                             
44

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.90 
45

 Sezgin Kızılçelik, a.g.e., s.90 



41 

Bu geliĢmelerden sonra ortada kalan tek seçenek Amerika olmuĢtur. 

Dolayısıyla enstitünün merkezini Amerika‟ ya alabilmek için çalıĢmaların 

baĢlanmasına karar verilmiĢtir. Bu noktada enstitünün bu seçimi özellikle 

Ortodoks Marxizmi'ne bakıĢı açısından oldukça dikkat çekicidir. Zira bu zor 

süreçte bile enstitü üyeleri için Rusya ve oradaki Stalinci Marxist oluĢum 

hiçbir zaman ciddi bir seçenek olarak düĢünülmemiĢtir. Bu kararda 

enstitünün kuruluĢu sırasında Pollock‟ ın Rusya‟ ya seyahati ve oradaki 

ortamı görüp benimsememesi etkili olmuĢ gibi görünmektedir.46 

 Sonuç itibariyle elde kalan tek seçenek olan Amerika‟ ya göç için 

temaslar kurulmuĢtur. Bu temaslar çerçevesinde Columbia Üniversitesiyle bir 

yakınlık sağlanmıĢ ve 1934 Mayıs‟ında Horkheimer‟ ın ilk Amerika 

seyahatinde Enstitünün bu üniversiteye bağlanması yönünde bir öneri 

gelmiĢtir. Böylece Marxist ve antikapitalist bir kurum olan Toplumsal 

AraĢtırmalar Enstitüsü, kapitalizmin merkezi A.B.D.‟ ye yerleĢmiĢtir.  

 Enstitünün Amerika‟ya taĢınması beraberinde bazı sorunları da 

getirmiĢtir. Bunların en önemlisi kuĢkusuz dil ve kültürel uyum sorunlarıdır. 

Amerika‟ da hâkim olan anti spekülatif yöntem ve bu yöntemin belirlediği 

akademik ortam,  felsefeye dayalı bir metodolojiyi benimseyen eleĢtirel 

teorinin temsilcileri için ilk baĢta alıĢılması zor bir ortam olmuĢtur. Ama daha 

sonra Frankfurt‟a döndüklerinde Amerikan sosyal biliminin ampirik 

metodolojisinden öğrendikleri teknikler kendileri için önemli bir kazanç 

olacaktır.47 Ancak yine de Amerika‟ya göçün ilk yıllarında söz konusu anti 

spekülatif metodolojiyi benimsemeleri ya da bu teknikleri kabul etmeleri 

konusunda ciddi tereddütler yaĢamıĢlardır.  

 Enstitü üyelerinin karĢılaĢtığı ikinci büyük güçlük de dille ilgili 

problemlerdir. Bu problem Alman kimliğini korumak ve AmerikanlaĢmamak 

konusunda özel ve bilinçli bir çaba gösteren eleĢtirel teorisyenlerin yazılarını 

da Almanca yayınlaması noktasındaki ısrarları sonucu iyice belirginleĢmiĢtir. 

                                                             
46

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.64 – 65 
47

 a.g.e. s.67 



42 

Gerçekten de Frankfurt Okulu için Amerika‟ da varlığını sürdüren bir okul 

olarak Alman kimliğini korumak oldukça zor bir durum olmuĢ ve bu durum 

büyük sıkıntılara sebep olmuĢtur. Buna rağmen enstitü üyeleri bu 

tavırlarından asla vazgeçmemiĢlerdir. Bu çerçevede enstitünün yayın organı 

olan Toplumsal AraĢtırmalar Dergisi de Almanca olarak yayınlanmaya devam 

etmiĢtir. Bu, elbette, her Ģeyden önce enstitü üyelerinin düĢüncelerinin 

Amerikan akademik çevresinde yeterince yankı uyandıramamasına neden 

olmuĢtur. Ancak buna rağmen enstitü üyelerinin bu tavırlarından 

vazgeçmeleri, kendilerini Hitler tarafından yok edilmekte olan bir kültürün, saf 

Alman kültürünün son temsilcileri olarak görmelerinden kaynaklanmaktadır.48 

 ġüphesiz ki enstitü üyelerinin karĢılaĢtığı zorluklar sadece dil ve 

kültürel uyum sorunları değildir. Bunun yanında enstitü ilk kez maddi kaynak 

sıkıntısı da yaĢamaya baĢlamıĢtır. Enstitünün bazı projeleri maddi kaynak 

sıkıntısından dolayı yarım kalmıĢ ve yapılamamıĢ, bazı üyeler de tasfiye 

edilmek zorunda kalmıĢtır. Bu maddi kaynak probleminin temelinde ise, 

Amerika‟nın 2. Dünya SavaĢına girmesi ve bu yüzden akademik radikal 

giriĢimleri kısıtlamasıdır. YaĢanılan maddi problemler enstitü içinde bir 

dağılma sürecinin de ilk baĢlatıcısı olmuĢtur. Bu olumsuz Ģartlar nedeniyle 

Neuman ve Kirchmeier enstitüden uzaklaĢmıĢ, Marcuse‟un da enstitü ile 

iliĢkileri giderek zayıflamıĢtır. Bununla birlikte enstitünün resmi yayın organı 

olan Toplumsal AraĢtırmalar Dergisi de yayından kaldırılmıĢtır.49  

 Enstitünün Amerika‟daki sürgün döneminde yaĢanan tarihsel olayları 

içinde en önemlileri Ģüphesiz müthiĢ bir hızla yükselen Nazilerin faĢizmi ve 

Amerikan kapitalizminin yükseliĢidir. Bu olaylar enstitünün o dönemki ilgi 

alanlarını da belirlemiĢtir.  Hitler iktidarında bizzat faĢizmin Ģiddet nesnesi 

olan eleĢtirel teorisyenler, bu dönemde ne kadar büyük sıkıntı çekerlerse 

çeksinler yine de faĢizmle Ģiddetli bir mücadele içine girmekten hiçbir zaman 

kaçınmamıĢlardır. Bu mücadelelerinde hem kendileri açısından hem de genel 

olarak dünya tarihinde yaĢanan büyük sıkıntılara rağmen hala belli bir 

                                                             
48

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.67 – 68 
49

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.95 



43 

iyimserliği içlerinde barındırmaları onlara güç vermiĢ ve bu dönem eleĢtirel 

teorinin en yoğun eser verdiği en verimli dönemi olmuĢtur. Horkheimer‟ ın 

“Akıl Tutulması”, Adorno ve Horkheimer‟ ın birlikte yazdığı “Aydınlanmanın 

Diyalektiği” gibi eleĢtirel teorinin baĢyapıtları hep bu dönemde ortaya 

çıkmıĢlardır. Bu dönemde enstitü içinde en öne çıkan araĢtırma alanları 

Nazizm‟in kültürel yansımaları ve anti semitizm ile kapitalizmin kültürel 

boyutudur. 

 Özetle enstitünün bu dönemini belirleyen önemli tarihsel olaylar, önce 

Almanya‟ da sonra tüm Avrupa‟ da faĢizmin yükseliĢi ve göç ettikleri Amerika‟ 

da egemen olan kapitalizm ile bu kapitalizmin yoğun etkileriyle enstitü 

üyelerinin birebir karĢılaĢmasıdır. Bu tarihsel etkenlerin Ģekillendirmesiyle, 

göç dönemi birçok zorluklarına rağmen çok verimli geçmiĢ özellikle otorite, 

kapitalizm, faĢizm ve anti semitizm üzerine eserler verilmiĢ ve eleĢtirel 

teorinin araĢtırma alanları ve gerçek kimliği tam olarak belirlenmiĢtir. Ayrıca 

bu dönem, özellikle Amerika‟daki kapitalizmi ve yoğun etkisini birebir gören 

eleĢtirel teorisyenlerin Marx‟ ın ortaya koyduğu düĢünceden ve idealden 

yavaĢ yavaĢ uzaklaĢmaya baĢladığı bir dönemdir. Bu durum da eleĢtirel 

teorinin hala Marxist temelli bir teori olmasına rağmen, bir Marxizm türü ya da 

yorumlaması olmaktan öte, özgün bir teori olması açısından önemli bir 

geliĢmedir. Frankfurt Okulu‟nun dördüncü döneminde görüleceği gibi 

Amerika‟daki sürgün döneminden sonra artık eleĢtirel teori hem teorinin 

kurucuları ve temsilcileri tarafından hem de genel olarak felsefi çevre 

tarafından özgün ve tam bir sosyal teori olarak algılanmıĢ ve ortaya konan 

düĢünceler ve eserlerde de bu olgunluk kendini açıkça ortaya koymuĢtur. 

 Ayrıca denilebilir ki, Frankfurt Okulunun tarihsel seyrinde ikinci dönem 

ile üçüncü dönem arasındaki içerik farkı, birinci dönem ile ikinci dönem 

arasındaki fark kadar keskin değildir. Enstitünün Almanya‟ da Horkheimer‟ ın 

yöneticiliğe geçmesiyle baĢlayan yeni döneminin devamı ve tamamlayıcısı 

Amerika‟ ya göçle baĢlayan bu üçüncü dönemdir. Üçüncü dönemde, ikinci 

dönemdeki gibi keskin bir dönüĢümden ziyade, bir geliĢim ve zenginleĢme 

söz konusudur. Bu hem enstitüye katılan teorisyenlerin sayısı açısından 



44 

nicel, hem de içerik açısından nitel bir zenginleĢmedir. Dolayısıyla bu iki 

dönemi bir bütün olarak eleĢtirel teorinin, tam bir sosyal teori olarak ortaya 

çıkmasının ve araĢtırma alanlarının tamamen belirlenmesinin gerçekleĢme 

süreci olarak görmek yanlıĢ olmayacaktır. BaĢka bir deyiĢle bu iki dönemde 

ortaya çıkan problem alanları eleĢtirel teorinin eleĢtiri muhataplarıdır. Bu 

sebeple Horkheimer‟ ın enstitü yöneticiliğine geçmesiyle baĢlayan ve 

Amerika‟daki sürgün hayatının sonuna kadar devam eden bu süreci bir bütün 

olarak ele alıp, bu dönemin sonunda ortaya çıkan çerçeveyi genel bir bakıĢla 

ortaya koymak eleĢtirel teorinin aslında ne olduğunu göstermek açısından 

faydalı olacaktır: 

 Bu iki dönemde genel olarak eleĢtirel teori ve düĢünce tarihinde 

Frankfurt Okulu olarak anılacak teorik gelenek gerçek kimliğini kazanmıĢ, 

felsefi düzlemdeki pozisyonunu belirleyip sağlamlaĢtırmıĢ ve bu teorinin 

araĢtırma alanları kesin çizgilerle ortaya konmuĢtur. Bu anlamda çok geniĢ 

bir araĢtırma alanına sahip olan, bu sebeple de çeĢitli dallardan birçok 

teorisyeni içinde barındıran eleĢtirel teorinin en öne çıkan problem alanları; 

pozitivizm ve modern bilimsel düĢünce eleĢtirisi, kapitalizmin kültürel ve 

felsefi eleĢtirisi, modern toplum eleĢtirisi, aydınlanma eleĢtirisi, Marxist 

teorinin eleĢtirel değerlendirmesi, faĢizm ile anti semitizm ve buna bağlı 

olarak aile, otorite gibi kavramların eleĢtirel değerlendirmesi gibi alanları 

olmuĢtur. Bu alanların hakkıyla ele alınıp incelenmesi için çok zengin bir 

teorisyen kadrosunu barındıran eleĢtirel teorinin öne çıkan isimleri ise baĢta 

Max Horkheimer olmak üzere, Theodore Adorno, Herbert Marcuse ve Eric 

Fromm olmuĢtur.  

Bunlar arasında keskinleĢmiĢ bir iĢ bölümü ya da ilgilendikleri alanlar 

açısından belirgin bir ayrım olmasa da ağırlıklı olarak, Horkheimer felsefi, 

Adorno kültürel, Marcuse siyasi, Fromm ise psikolojik açıdan yukarıda söz 

konusu edilen problem alanlarını ele almıĢlar ve çoğu zaman da – özellikle 

Adorno ve Horkheimer – bu alanların tümünü yine bütün açılardan ele alıp 

inceleyen eserlere beraber imza atmıĢlardır. Ancak bu iki dönemi diğer 

dönemlerden ayıran ve iki dönemi de birbirine bağlayan en önemli ortak 



45 

nokta belki de Horkheimer‟ın enstitüdeki yoğun etkisidir. Bu gerçekten de 

enstitünün diğer dönemlerinde görülmeyen ve eleĢtirel teorinin bu kurulma ve 

geliĢme aĢamalarında oldukça etkisi olan önemli bir durumdur. Bir sonraki 

dönemde ele alınacağı gibi bu etki Amerika‟dan dönüĢle birlikte giderek 

azalarak yok olacak ve bu durum eleĢtirel teorinin kimliğinde olmasa bile ilgi 

alanları arasındaki öncelikte farklılıklar yaratacaktır. 

1.2.4. Frankfurt’ a DönüĢ 

 Dünya SavaĢı‟ndan sonra Amerika‟ da etkili olmaya baĢlayan 

Frankfurt Okulu temsilcileri, Frankfurt‟taki bilim çevresinden ve yerel 

yönetimden Almanya‟ya dönmeleri için ısrarlı teklifler almaya baĢlamıĢlardır. 

Bu tekliflerden sonra enstitü üyelerinin bir kısmı geri dönüĢe olumlu 

yaklaĢırken bazı teorisyenler Amerika‟ da kalmayı tercih etmiĢlerdir.  

Almanya‟ ya dönüĢ için teklifte bulunan çevreler Horkheimer‟a Frankfurt 

Üniversitesi‟ndeki kürsüsünün yeniden düzenlenmesi ve geri verilmesiyle 

birlikte enstitünün kütüphanesi ve mal varlığının da geri verilmesi teklifinde 

bulunmuĢlar,  bu cazip teklif üzerine Horkheimer, Adorno, Pollock gibi isimler 

Frankfurt‟ a dönme kararı alırlarken, Marcuse ve Löwenthal gibi isimler 

Amerika‟ da kalmıĢlardır.50  

Almanya‟ ya dönen teorisyenlerin kendi aralarında bazı özel nedenleri 

olsa da dönüĢü cazip kılan en önemli noktalardan biri de bu teorisyenlerin 

Almanya‟ da yeni bir öğrenci kuĢağı yetiĢtirme amaçlarının olmasıdır. Bu 

nedenlerle Almanya‟ ya dönen eleĢtirel teorisyenler burada Sosyal 

AraĢtırmalar Enstitüsünü yeniden kurmuĢlardır. Bu dönüĢten birkaç yıl sonra 

Horkheimer, önce Frankfurt Üniversitesi Felsefe Fakültesi dekanı daha sonra 

da üniversite rektörü olmuĢtur.  Bununla birlikte bir de Chicago 

Üniversitesi‟nde öğretim üyeliği görevini de sürdürmüĢtür. Bu geri dönüĢle 

birlikte Amerika‟ da maddi kaynak sıkıntısı nedeniyle yayımı durdurulan 

Sosyal AraĢtırmalar Dergisi de tekrar yayımlanmaya baĢlamıĢtır. 

                                                             
50

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.110 



46 

 Frankfurt‟ a geri dönüĢten yaklaĢık 8 yıl sonra 1958‟ de Horkheimer ve 

Pollock enstitüden emekli olmuĢ ve Ġsviçre‟ ye yerleĢmiĢlerdir. Enstitünün 

yöneticiliğine de bu dönemlerde profesör olan Adorno geçmiĢtir. Böylece 

enstitü tarihinde yeni bir dönem açan ve daha sonra da yaklaĢık 30 yıl 

boyunca enstitünün geliĢmesinde birincil önemli rol oynayan Horkheimer 

dönemi sona ermiĢ, enstitü Adorno ile birlikte yeni bir döneme girmiĢtir. Bu 

dönemde enstitünün eğilimleri ve yönelimlerini belirleyen diğer isim ise 

Amerika‟daki eserleriyle oldukça popüler olan ve enstitünün de ünlenmesini 

sağlayan Herbert Marcuse‟ dur. 

 Adorno, 11 Eylül 1903‟te Frankfurt‟ da doğmuĢtur.51 O da enstitünün 

belirleyici olan üyelerinin tamamı gibi Yahudi bir Ģarap tüccarının tek 

çocuğudur. Annesi Ġtalya doğumlu bir Ģarkıcı olan Adorno‟nun çocukluk yılları 

annesi gibi bir müzisyen olan teyzesinin de etkisiyle müzikle iç içe geçmiĢtir. 

Küçük yaĢta piyano dersleri almaya baĢlayan Adorno, bu alanda gösterdiği 

baĢarıyla dikkat çekmiĢ, çevresi de hem müzik alanında hem de entelektüel 

alanda oldukça kabiliyetli olan Adorno‟yu geliĢmesi için oldukça teĢvik 

etmiĢtir. Henüz 15 yaĢında, Siegfried Kracauer‟in öncülüğünde klasik Alman 

felsefesi üzerinde çalıĢmaya baĢlayan Adorno, daha sonra 1921 yılında 

Goethe Üniversitesine girmiĢ ve burada Hans Cornelius yönetiminde yazdığı 

doktora teziyle 1924‟ de doktora unvanını almıĢtır. ( Daha sonra görüleceği 

gibi Adorno‟nun Horkheimer‟ la tanıĢması da Cornelius‟un verdiği Husserl 

seminerlerini beraber almaları sonucu gerçekleĢmiĢtir.)  

Goethe Üniversitesi‟nden sonra 1925‟ de Viyana‟ ya Alban Berk‟in 

öğrencisi olarak giden Adorno, burada müzik eğitimi almıĢ 1927‟ de bilimsel 

çalıĢmalarına devam etmek için Almanya‟ ya dönmüĢ, Horkheimer‟ la 

dostluğunun bir sonucu olarak o günlerde yeni kurulmuĢ olan Grünberg 

yönetimindeki Sosyal AraĢtırmalar Enstitüsü ile yakınlık kurmuĢ, resmi olarak 

üye olmasa da belli bir iliĢki içine girmiĢtir. Adorno‟nun Enstitüye fiilen katılımı 

ise çok daha sonraki yıllara rastlar.  

                                                             
51

 Willem van Reijen, Adorno: Bir GiriĢ, çev. Mustafa Cemal, Belge Yay., İstanbul, 2009, s.124 



47 

Enstitü çevresiyle ama özellikle Horkheimer‟ la arkadaĢlığı yaklaĢık 

yarım yüzyıl devam eden Adorno için Nazilerin Almanya‟ sı tüm enstitü 

üyeleri için olduğu kadar tehlikeli bir ortamdır. Bu dönemde eleĢtirel teori 

temsilcileri Amerika‟ ya göç ederken, Adorno faĢizmin sona ereceğine dair 

umudunu hala yoğun bir biçimde taĢıdığından olsa gerek Avrupa‟ da 

kalmakta ısrar etmiĢtir. Bu durum 1937 yılında Horkheimer‟ ın Adorno‟yu 

Amerika‟ ya davet etmesiyle değiĢmiĢ, bu davet üzerine gerçekleĢen Amerika 

seyahatinde Adorno da çalıĢmalarına Amerika‟ da devam edebileceğini 

görmüĢ ve aynı yıl Amerika‟ ya gitmiĢ, bu gidiĢle birlikte  Adorno ile 

enstitü arasındaki iliĢki de daha yoğun bir hal almıĢtır.  

Bu dönemden sonra enstitü içinde giderek artan bir etkisi olan Adorno 

özellikle kitle kültürü ve sanatın toplumsal boyutuna iliĢkin verdiği eserlerle 

eleĢtirel teorinin önemli bir sacayağı durumuna gelmiĢtir. Amerika döneminde 

Horkheimer‟ la birlikte yazdıkları ve ilerleyen bölümlerde üzerinde sıkça 

durulacak olan “Aydınlanmanın Diyalektiği” adlı eseri eleĢtirel teorinin 

baĢyapıtları arasında gösterilmektedir.  Adorno‟nun Enstitü üzerindeki asıl 

etkisi 1950‟ den sonra enstitünün Almanya‟ ya dönüĢü ile birlikte baĢlamıĢtır. 

Adorno‟nun Almanya‟ ya dönmeyi tercih etmesinde özellikle kendi anadilinde 

eser verme konusundaki yoğun isteği çok önemli rol oynamıĢtır. Gerçekten 

de Adorno, ortaya çıkarılan eserlerin gerçek değerinin ve ondaki diyalektik 

unsurların ancak anadilde yazıldığında ortaya çıkacağı kanısındadır.52 

Almanya‟ ya dönüĢle birlikte kiĢisel ilgilerinin enstitünün genel yönelimini de 

belirlediği Adorno 1969 yılında Ġsviçre‟ de ölmüĢtür.53 

 Bu dönemde öne çıkan diğer isim olan Marcuse ise özellikle 

1960‟larda çok popüler olan bir düĢünürdür. Bu dönemde ortaya çıkan Yeni 

Sol hareketinin öncüleri arasında sayılan Marcuse, bu hareketle birlikte 

ortaya çıkan öğrenci ayaklanmalarında da önemli bir figürdür. Marcuse‟ la 

birlikte Frankfurt Okulu bu dönemde söz konusu hareket açısından siyasi ve 

düĢünsel anlamda çok önemli etkilerde bulunmuĢ olan bir düĢünce ekolü 

                                                             
52

 Martin Jay, Adorno, çev. Ünsal Oksay, İstanbul, Der Yayınları, 2001, s.21 – 55. 
53

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.55 – 58 



48 

olmuĢtur. Marcuse da Horkheimer ve Adorno‟dan farklı olarak bu hareketleri 

desteklemiĢtir. Marcuse bu hareketlerde sosyal değiĢimi yaratacak bir gücün 

var olduğuna inanmaktadır. Adorno ve özellikle de Horkheimer ise bu 

hareketlere karĢı hep belli bir mesafede durmayı tercih etmiĢlerdir.  Adorno 

ve Horkheimer‟ ın bu mesafeli tavrı onların proletarya diktatörlüğüne karĢı 

durdukları yeni pozisyonu da gözler önüne sermektedir. Artık Marxizm bu iki 

düĢünür için eskisi kadar net ve doğru bir teori değildir. Marxist teori 

toplumun temel dinamiklerini anlamak için hala elzemdir ancak özellikle 

Horkheimer‟ a göre ulusların kendi iç geliĢmelerini ve uluslar arası iliĢkileri 

açıklamada yetersiz kalmaktadır.54 

 Dolayısıyla enstitünün bu dördüncü dönemini Horkheimer‟ ın emekliye 

ayrılması ve enstitüdeki belirleyiciliğini kaybetmesi ile onun yerine Adorno ve 

Marcuse‟ un etkili olması ĢekillendirmiĢtir. Bu iki düĢünürün kiĢisel ilgilerinin 

bir yansıması olarak bu dönem kitle kültürü, modern toplum eleĢtirisi, 

teknoloji, sanat ve sanatın toplumsal boyutu gibi konuların öncelikli olarak ele 

alındığı ve 1960‟ların öğrenci hareketlerinde önemli bir düĢünsel ve siyasi 

rehber olarak görüldüğü bir dönemdir. Yine bu dönem giderek azalan Marxist 

etkinin bir kopuĢa dönüĢtüğü ve devrimin geleceği konusunda belli bir 

umutsuzluğun hâkim olduğu bir dönemdir.55 Ayrıca bu dönemde eleĢtirel 

teorinin kurucuları, emekliye ayrılmadan önce, Almanya‟ ya dönüĢ 

nedenlerinden biri olan amaçlarını gerçekleĢtirmiĢler ve daha sonra Alman 

düĢünce dünyasında etkili olacak bir kuĢak yetiĢtirmeyi de baĢarmıĢlardır. 

Nitekim bu kuĢağın en önde gelen temsilcisi Jurgen Habermas, Adorno ve 

Horkheimer‟ ın ölümü ve Marcuse‟ un da eleĢtirel teoriden kopmasının 

ardından sona eren bu dönemin ardından Frankfurt Okulu tarihinde son 

dönem olarak adlandırılabilecek 70 sonrası dönemin en etkili düĢünür 

durumuna gelmiĢtir. 

1.2.5. Habermas Dönemi – 1970 ve Sonrası -  

                                                             
54

 a.g.e., s.116 
55

 Kızılçelik, a.g. e. ,  s.118 



49 

 Bu dönem Frankfurt Okulu‟nun kurumsal bir yapı olarak sona erdiği 

ancak düĢünsel anlamda son mirasçılarıyla devam ettiği bir dönemdir. 

Gerçekten de Horkheimer ve Adorno‟nun ölümünün ve Marcuse‟ un 

uzaklaĢmasının ardından Sosyal AraĢtırmalar Enstitüsü bir kurum olarak 

kapanmıĢ ancak düĢünsel anlamdaki etkileri kendinden sonraki kuĢağı 

etkilemeye devam etmiĢ, bu anlamda da düĢünsel olarak yaĢamına devam 

etmiĢtir. 

Bu dönemde öne çıkan isim Jurgen Habermas‟dır. Bu dönemde eleĢtirel teori 

bir yandan toplum bilimlerine ve ideolojiye ilgisini sürdürürken diğer yandan 

eleĢtirel teorinin ilk kuramcılarının ilgi alanlarından ve onların kullandıkları 

terminolojiden de bir kopuĢu ifade eder. Bu dönemde Habermas‟ ın belirlediği 

eleĢtirel teorinin ilgi alanları liberalizm sonrası toplumların durumu, aile ve 

benlik geliĢimi, kitle iletiĢim araçlar, sosyal psikoloji gibi alanlardır. 

 Frankfurt Okulu tarihinin genel çerçevesi içerisindeki bu 

dönemleĢtirilmesinden de görüleceği gibi, Frankfurt Okulu‟nun kuruluĢ 

döneminden sonraki geliĢme döneminde Okul içindeki bir takım Hegelci 

Marxist düĢünürlerin, Horkheimer‟ın çevresinde toplanarak oluĢturup 

geliĢtirdikleri ve tarihsel süreç içerisinde sıkı sıkıya bağlı olduğu büyük 

kuramlardan ayrılarak özgün bir sosyal teori haline gelen, oldukça zengin bir 

içeriğe sahip olan ve bu nedenle de interdisipliner bir nitelikte olan ve bireyde 

verili olan toplumsal Ģartları değiĢtirecek bir bilinç düzeyi oluĢturma amacı 

güden sosyal bir teori olarak ortaya çıkmaktadır. EleĢtirel teoriye katkısı olan 

birçok düĢünürün içinde özellikle Adorno, Horkheimer, Marcuse ve Fromm 

çok etkili olmuĢ, bunlar arasında da Horkheimer ve Adorno daha yoğun bir 

belirleyici role sahip olmuĢlardır. 1960‟lı yıllarda Frankfurt Okulu olarak 

anılmaya baĢlanan bu gelenek, eleĢtirel teoriyle birlikte anılmakta, eleĢtirel 

teori de özellikle bu iki düĢünürle birlikte anılmaktadır. EleĢtirel teorinin neliği 

hakkında bir açılım sağlamak amacıyla Frankfurt Okulu‟nun tarihsel izleğinin 

serimlenmesinden sonra yapılması gereken Ģey artık eleĢtirel teorinin felsefi 

kökenlerini ortaya koymak ve sonra da bu eleĢtirel teorinin eleĢtirdiği 

alanlarla ilgi detaylı bilgiler vermektir. 



50 

 



 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

 

HORKHEĠMER VE ADORNO’ DA ELEġTĠREL TEORĠ 

 

 ÇalıĢmanın buraya kadarki bölümünde Max Horkheimer ve Theodore 

Adorno‟nun felsefi eğilimlerini belirleyen önemli olaylar ve mensubu 

bulundukları Frankfurt Toplumsal AraĢtırmalar Enstitüsünün kısa bir tarihçesi 

serimlenmeye çalıĢılmıĢtır. Buradaki amaç, Adorno ve Horkheimer‟ ın zengin 

felsefi düĢüncelerinin hangi Ģartlar altında Ģekillendiğini ortaya koymaktır. Bu 

noktada ise bu açılımların da ıĢığında, söz konusu filozofların ve dolayısıyla 

büyük oranda bir bütün olarak eleĢtirel teorinin felsefi kökenleri ortaya 

koyulmaya çalıĢılacaktır. Böylece Horkheimer ve Adorno‟ da eleĢtirel teorinin 

nasıl bir teori olduğu ve genel olarak bu teorinin içeriği belirlenmeye 

çalıĢılacak, eleĢtirel teorinin eleĢtiri muhatapları da bundan sonra 

incelenmeye baĢlanacaktır. 

2.1.ELEġTĠREL TEORĠNĠN FELSEFĠ KÖKENLERĠ 

 EleĢtirel teoriye iliĢkin yapılması gereken belki de ilk tespit, onun 

istisnasız tüm kapalı felsefi sistemlere karĢı kesin bir güvensizlik duyduğu 

olmalıdır.56 Ne Horkheimer tarafından ne Adorno tarafından ne de Frankfurt 

Okulu‟nun herhangi bir üyesi tarafından eleĢtirel teori tamamlanmıĢ, bitmiĢ, 

durağan bir teori olarak tanımlanmıĢtır. Bu anlamda eleĢtirel teoriyi belirleyen 

öncelikli özelliklerden belki de ilki kapalı bir sistem olmaması ve böylesi 

sistemlerin tümüne karĢı eleĢtirel bir tavır takınmasıdır. Bu açıdan, eleĢtirel 

teorinin tam bir tanımını yapmak da doğru olmayacaktır. Bu sebepten 

eleĢtirel teorinin neliğine iliĢkin bir araĢtırma, onun ne olduğunu tanımlama 

yerine ortaya çıkıĢ koĢullarını oluĢturan felsefi tabloyu ve eleĢtirel teorinin 

içeriğini, yani onun eleĢtiri muhataplarını ve bunları hangi açılardan 

eleĢtirdiğini ortaya koymayı gerektirmektedir. Zira eleĢtirel teori de kendini, 
                                                             
56

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.69 



51 

 

karĢısında yer alan felsefi düĢünceleri eleĢtirme yoluyla tanımlamaktadır. 

EleĢtirel teorinin felsefi kökenlerine bakmak da, bu teoriyi oluĢturan 

düĢünürlerin özellikle de Horkheimer ve Adorno‟nun felsefi kökenleri üzerinde 

durmayı gerektirmektedir. Çünkü eleĢtirel teori, bu filozofların bireysel ilgileri 

üzerinde temellenmektedir. 

 ÇalıĢmanın ilk bölümünde genel olarak Batı Marxizmi'nin kedinden 

önceki Marxist kuĢaktan hem felsefi hem de tarihsel açıdan çeĢitli 

bakımlardan ayrıldığına değinilmiĢ ve bu filozofların Marxist olmayan 

düĢünce sistemlerini de kendi teorilerinde kullandıklarına vurgu yapılmıĢtı. 

Aslına bakılırsa bu ayırt edici özellikler, Batı Marxizmi'nin önemli bir parçası 

olan eleĢtirel teoriyi oluĢturan düĢünürler için de söz konusudur. Bu anlamda 

Horkheimer ve Adorno‟nun beraber paylaĢtıkları ortak felsefi miras içinde 

yoğunluğu en fazla olanları Marx sonrası ortaya çıkan H. Bergson, F. 

Nietzsche, W. Dilthey, E. Husserl, M. Weber gibi düĢünürlerle birlikte elbette 

K. Marx‟ın da beslendiği S. Kierkegaard ve G. Hegel felsefeleri ile Marx 

sonrası ortaya çıkan ve ellerinde Marx felsefesinin donuk, cansız bir sistem 

haline geldiği Ortodoks Marxizm geleneğidir. Kendini eleĢtiri yoluyla ifade 

eden bir teori olan eleĢtirel teorinin ve onun kurucularının beslendikleri 

kaynakları da daha çok eleĢtirel bir tavırla irdelemesi, olumlu olarak kabul 

ettikleri unsurları bile yeni ya da doğru bir değerlendirme ıĢığında olumlu bir 

duruma yol açabilecek bir potansiyel taĢıması anlamında kabul etmesi, 

eleĢtirel teorinin karakteristiğini oluĢturan özelliklerden biri olarak 

değerlendirilmelidir. 

 Max Horkheimer‟ ın felsefi açıdan Marx ve Hegel‟le tanıĢmasından 

önce etkisi altına girdiği ya da ilgilendiği düĢünürlerden en önemlileri, I. Kant 

ve A. Schopenhauer‟dır. Nitekim ilk yayınlanmıĢ eseri de Kant‟ ın “Yargı 

Gücünün EleĢtirisi”nin bir kritiğidir.57 Horkheimer‟ ın Kant‟tan aldığı etki birkaç 

açıdan oldukça önemlidir. Horkheimer‟ ın öğrenimi süresince Kant üzerine 

yaptığı çalıĢmalar, onun, bireyin öneminin farkına varmasını sağlamıĢ ve 

                                                             
57

 Jay, a.g.e., s.73.74 



52 

 

böylece kendisini Ortodoks Marxizmi'nin katı determinist toplum 

anlayıĢından, yani bireyi toplumsal bütün içinde eriten anlayıĢtan ayrı 

tutmasına yol açmıĢtır. Gerçekten de Horkheimer, kaleme aldığı bütün 

çalıĢmalarında bireyi, totalite karĢısında bütünüyle feda edilemeyecek bir 

değer olarak ortaya koymuĢ; onun Adorno ve diğer arkadaĢlarının da 

paylaĢtığı bu kiĢisel ilgisi eleĢtirel teorinin en karakteristik unsurlarından birini 

oluĢturmuĢtur.  

 Horkheimer‟ ın Kant felsefesinden aldığı bir baĢka önemli yönelim de 

onun bilinç ve içeriğine iliĢkin görüĢlerinde ortaya çıkmaktadır. Kant‟ ın hem 

bilginin oluĢumundaki hem de insan bilincinin içeriğindeki etkin öğelerin 

varlığına yaptığı vurguyu kabul eden Horkheimer böylece Ortodoks 

Marxizmi'nin bilinci maddeye indirgeyen sınırlı bakıĢ açısını aĢabilmiĢ, ona 

karĢı çıkabilmiĢtir. Bununla birlikte Horkheimer, Kant‟ ın bu bilinç içeriklerinin 

doğasının apriori olduğu yönündeki iddiasına ise hiç itibar göstermemiĢ, 

doğası gereği birbirinden tamamen ayrı ve asla etkileĢim içinde olmayan ikili 

bir akıl anlayıĢını da Ģiddetle eleĢtirmiĢtir.58 Horkheimer‟ a göre Kant‟ ın saf 

aklın antagonizmaları olarak ortaya koyduğu çeliĢkilerin henüz çözülemediği 

hiç çözülemeyecekleri anlamına gelmez. Bununla birlikte Horkheimer Hegel‟ 

den gelen etkiyle birlikte Kant‟ ın teorik ve pratik akıl anlayıĢının içerdiği olan 

ve olması gereken ayrımını da kabul etmemiĢ, bu ikisinin bütünüyle 

birbirinden ayrı ya da bütünüyle birbirine özdeĢ Ģeyler olmadığını 

savunmuĢtur. Kısacası Horkheimer, Kant felsefesindeki ikiliklerin doğası 

gereği nihai ve tamamen birbirlerinden kopuk olduğu iddiasına karĢı çıkmakla 

birlikte özellikle onun bireyin ve insan bilincinin etkin gücüne yaptığı vurguyu 

olumlamaktadır.59 

 Horkheimer, eleĢtirel teorinin içeriğinde Kant‟ın ahlak felsefesinin 

eleĢtirisine de birkaç noktada yer vermektedir. Bunun sebebi Kant‟ın ahlak 

felsefesinin, bireysel çıkar ile genelin yararı arasındaki ikiliği ortaya 

                                                             
58

 Max Horkheimer, “Hakikat Sorunu Üzerine”, Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2005, s. 168 - 170 
59

 Jay, a.g.e., s.75 



53 

 

koymasının ve kiĢisel çıkardan bağımsız insan davranıĢını olumlamasının, 

burjuva düzeninin mükemmel bir örneğini teĢkil ettiğini düĢünmesidir. Buna 

göre burjuva düzeninde birey, kendi çıkarı ile toplum karĢısındaki 

yükümlülükleri arasındaki akıldıĢı uyumun ya da çeliĢkinin sonucu olarak 

psikolojik bir bunalım yaĢamaktadır. Bu noktada burjuva bireyi, yaptığı ahlaki 

eylemin ne ölçüde kendi çıkarına ne ölçüde toplumsal bütünün yararına 

olduğu konusunda bir bilince sahip olamaz. Horkheimer‟a göre çoğunluğun 

çıkarı ile bireyin kendi çıkarı arasında burjuva düzeninde asla 

gerçekleĢemeyecek olan uyum ve bu uyumsuzluğun bireydeki psikolojik 

rahatsızlığı kendini en saf biçimde Kant‟ ın ahlak felsefesinde gösterir. Çünkü 

Kant‟ın ahlak felsefesinin “maxim” i ve insanın kendi çıkarından bağımsız 

davranıĢını ahlaki erdem olarak görmesi, bireyin kendi davranıĢının gerçek 

nedenlerini bilememesi gibi bir durum ortaya çıkarmaktadır.  

 Kant‟ ın ahlak felsefesinin koĢulsuz buyruğuna uyan bir kimse, yaptığı 

davranıĢın kendi çıkarı için mi genelin çıkarı için mi olduğunu, ya da bu ikisi 

arasındaki uyumun nasıl sağlanacağını bilemez. Nitekim Horkheimer‟ a göre; 

“Bireyin ruhunda kiĢisel çıkar ile genel çıkarın müphem tasarımı arasında, 

bireysel ve genel amaca uygunluk arasında bir savaĢ yaĢanır.”60 Kant‟ ın 

ahlak felsefesindeki bu sorunsal bireyin toplumsal düzendeki rolünden 

kaynaklandığı için Horkheimer‟ a göre Kant felsefesi kendi zamanının 

mükemmel bir aynasıdır. 

 Ayrıca Horkheimer, Kant‟ ın ahlak felsefesinin uygulamadaki 

olanaksızlığına da vurgu yapmaktadır. Buna göre, Kant‟ ın kendi maxim inin 

kanıtı olarak ortaya koyduğu tüm örnekler pratikte Kant‟ ın iddia ettiği 

ahlakilikten ya da nesnellikten uzaktır. Kant‟ ın ana ahlak ilkesi olan “Öyle 

davran ki senin eylemini yöneten ilke genel bir ilke olarak kabul edilsin.”61 

Ġlkesi pratikte tüm eylemlerin nihai ahlaki ilkesi olabilecek bir ilke değildir. 

Bunun yanında, Kant‟ ın ahlak felsefesindeki temel hareket ettirici olan iyi 

                                                             
60

 Max Horkheimer, “Materyalizm ve Ahlak” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s.54. 
61

 I. Kant, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, çev. Ionna Kuçuradi, Türkiye Felsefe Kurumu 

Yay. 2002, Ankara, s.17 



54 

 

isteme ve bu iyi istemenin ne dediğine bağlı olarak bir ahlaki kurallar bütünü 

oluĢturma düĢüncesi de “idealist bir kuruntudur.”62   

 Kant‟ ın ahlak felsefesine Horkheimer ın en Ģiddetli itirazı kuĢkusuz, 

onun itaatçi bir mistisizme kaynaklık etme tehlikesini içinde barındırmasıdır. 

Buna göre Kant felsefesinin içerdiği ve hatta önerdiği, kiĢisel çıkarı, genelin 

mutluluğu uğruna feda etme düĢüncesi bir kurban olma ahlakına neden 

olabilir. Ödev bilincinin kutsallığını savunmak, ne uğurda kurban olunduğuna 

bakmadan kurban olmanın kendisinin yüceleĢtirilmesidir. Bu da insan 

istencinin her koĢulda kendini kurban etmesinin farklı bir ifadesinden baĢka 

bir Ģey değildir. “Kurban olmaya hazır bir istenç her gücün, hatta en gerici 

gücün bile hizmetinde, iyi bir araç olabilir; ...”63 

 Horkheimer bir yandan Kant‟ ın ahlak felsefesindeki bu tehlikeli 

potansiyelleri sayıp dökerken, diğer yandan da bu felsefenin ilerici 

potansiyeller de taĢıdığına dikkat çekmektedir. Zira koĢulsuz buyruğun 

mevcut düzende olanaksızlığı kendi içinde bu düzenin değiĢtirilmesi 

gerekliliğini de içermektedir. “ Ġnsanlar, maksimlerinin genel yasaya uyacağı 

biçimde davranmak isterlerse, bu düĢünüĢün Kant‟ ın sözünü ettiği 

örneklerde olduğu üzere o kadar da Ģüpheli kalmadığı, gerçekten kıstaslara 

göre uygulandığı bir dünyaya neden olmalıdırlar. Sonra toplum, kendi 

çıkarlarını ve üstelik tüm üyelerinin çıkarlarını rasyonel bir yöntemle 

saptayacak yapıda olmalıdır: Ancak bu koĢulla, kendisini böyle bir tasarıya 

öznel ve nesnel olarak katılmıĢ bulunan birey için, yaĢamını buna göre 

düzenlemek anlamlıdır.”64  

Ayrıca Kant‟ın mutluluk ile ahlakilik arasında Aristoteles‟ten yola çıkarak 

kurduğu iliĢkinin yapısı da Horkheimer‟a göre, diyalektik süreçle 

tamamlanması gereken bir yapıdır. “Gerçek yaĢamdan ölüme kadar hayal 

kırıklığına uğrayan mutluluk isteğinden snunda sadece umut doğuyorsa, 

mutsuzluğu belrleyen koĢulların değiĢtirilmesi, materyalist düĢüncenin hedefi 

                                                             
62

 Max Horkheimer, “Materyalizm ve Ahlak” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s.59 
63

 a. g. m., s.60. 
64

 a. g. m., s.60 



55 

 

olabilir.”65 Modern etikte Kant‟ ın felsefesinin bu ilerici yönleri yerine 

ilerlemenin önünü kesecek yönlerinin öne çıkması ise Kant‟ ın değil, ondan 

bu yana gelen tarihsel sürecin suçudur.  

 Horkheimer‟ın Kant‟a getirdiği eleĢtirilerde Hegel etkileri kendini 

göstermekte, Horkheimer‟ın yaptığı bu eleĢtiriler Hegel‟le paralellik arz 

etmektedir.66 Horkheimer‟ ın Hegel‟ e olan ilgisi ve ondan etkileniĢi sadece bu 

noktada değil bunun dıĢında birkaç noktada da oldukça belirgin bir biçimde 

kendini hissettirmektedir. Hatta Horkheimer ve diğer eleĢtirel teorisyenlerin 

üzerindeki Hegel etkisi o kadar yoğundur ki, eleĢtirel teori çoğu zaman 

HegelcileĢtirilmiĢ bir Marxizm‟den ibaret olarak değerlenilip bu yüzden 

eleĢtirilmiĢtir.67  

 Ancak buna rağmen belirli konularda eleĢtirel teorinin, özellikle 

Horkheimer ve Adorno‟nun Hegel‟ den çok uzak olduğunu da gözden 

kaçırmamak gerekmektedir. Her Ģeyden önce Hegel‟ in felsefesini 

dayandırdığı temel tezlerden biri olan mutlak hakikat düĢüncesi bu filozoflar 

için asla kabul edilemeyecek bir düĢüncedir. Horkheimer, bir mutlak tinin 

kendini açma süreci olarak ele alınan Hegelci tarih felsefesine her zaman 

karĢı çıkmıĢtır. Buna paralel olarak Hegel‟in felsefesindeki mutlak tinin 

metafizik amaçları, Horkheimer‟ ın kıyasıya eleĢtirdiği bir baĢka unsurdur. 

Horkheimer‟ a göre içinde her Ģeyi kapsayan tinsel ya da maddi bir gücün 

içerildiği ya da kendisinin her Ģeyi kapsadığını iddia eden felsefi sistemler 

örtük ya da dolaylı olarak statükoyu, verili toplumsal düzeni 

haklılaĢtırmaktadır. Horkheimer bu noktada Marxizmin ortodoks yorumunu da 

aynı gerekçeyle eleĢtirmekte ve Marx‟ ın felsefesini her türlü soruna çözüm 

bulabilecek bir rehber olarak görmenin yanlıĢlığına vurgu yapmaktadır. Ona 

göre Marxizmin amacı ilahi hakikatleri ortaya çıkarmak değil, toplumsal 

                                                             
65

 Max Horkheimer, “Materyalizm ve Metafizik” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa 

Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, s.29 
66

 David Held, “Horkheimer’ ın Eleştirel Kuram Çözümlemesi” Frankfurt Okulu,  ed. H. Emre 

Bağçe, çev. Emre Bağçe, Kahraman Bozkurt, Doğu Batı Yay. 2. Baskı, Ankara, 2006 s.190. 
67

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.76 



56 

 

değiĢimi gerçekleĢtirecek dinamikleri ortaya çıkararak bu değiĢimi 

hızlandırmak olmalıdır.  

 Horkheimer‟ ın Hegel felsefesindeki metafizik unsurları eleĢtirisinin bir 

baĢka boyutu da bilginin sonsuz öznenin bilgisi olduğu ve dolayısıyla özne ile 

nesnenin, akıl ile maddenin özdeĢ olduğuna yönelik eleĢtirisidir. Buna göre 

Hegel kendi felsefi sistemini mutlak varlığın nihai üstünlüğüne 

dayandırmakta, üstelik bu üstünlükle sınırlandırmakta ve sonlandırmaktadır. 

Horkheimer‟ a göre ise ne kendi baĢına salt düĢünceden ne de kendi baĢına 

salt varlıktan söz edilebilir. Dünyada var olan bireyin sosyoekonomik 

koĢulların belirlediği düĢüncelerden ve varoluĢ çeĢitliliğinden söz edilebilir 

ancak.  

 Bölümün baĢında da ifade edildiği gibi eleĢtirel teori hiçbir zaman 

bitmiĢ tamamlanmıĢ bir diyalektiği kabul etmez ve kendini bu Ģekilde 

tanımlamaz. EleĢtirel teoriye göre tamamlanmıĢ sistemlerin eksikliğini ve 

sınırlılığını fark edebilmek diyalektik düĢüncenin ayırt edici bir özelliğidir. 

EleĢtirel teori bu tamamlanmıĢlık iddialarındaki eksikliği gösterebildiği için 

eleĢtirel bir teori olarak değerlendirilir.68 ĠĢte bu açıdan Horkheimer için Hegel 

felsefesi yöntem olarak kapalı bir diyalektiği kullanmaktadır. Hegel bilginin 

doğruluğunu nihai tine ne kadar yaklaĢtığıyla ölçmektedir. Horkheimer‟ ın 

düĢüncesine göre Hegel diyalektiği, idealist bir sistem tarafından 

içerilmektedir. Bu yüzden de bu haliyle yadsınmalı ve yeniden 

Ģekillendirilmelidir.  

 Kısaca Horkheimer, Hegel‟ in özdeĢlik teorisini ve kendini tarihte açan 

tinsel bir varlığı kabul ettiği metafizik tarih felsefesini reddetmektedir. Ona 

göre, Hegel‟ in ifade ettiği gibi ne dünyada kendini açan ve böylece dünyanın 

ve bireyin kaderini belirleyen bir mutlak tin vardır ne de tarih, felsefe ve 

diyalektik bu tinsel varlığın kendini açma süreci ile sona ermiĢtir. Özne ve 

nesne arasında – daha sonra detaylı bir biçimde görüleceği gibi – sonlu 

                                                             
68

 Held, a. g. m. s.191 



57 

 

olmayan nihai bir diyalektik gerilim vardır ve tarih de her türlü determinist 

iliĢkiden ve aĢkın güçten bağımsızdır.69 

 Horkheimer‟ın Hegel‟i eleĢtirdiği bu noktalar, onun felsefi yönelimini 

oluĢturan temel dinamikler açısından son derece önemlidir. Horkheimer, 

Hegel‟ in bitmiĢ tarih, diyalektik ya da felsefe düĢüncesini ve özdeĢlik teorisini 

kabul etmezken kendi teorisini de bu yadsıma üzerinde temellendirir. 

Horkheimer ve arkadaĢlarının oluĢturduğu eleĢtirel teorinin ilk belirleyici 

noktası olan diyalektik yöntemin bitmemiĢliği, kendini Hegel eleĢtirisinde 

bütünüyle ortaya koyar. Bununla birlikte tarihin determinist yasalardan 

bağımsız oluĢuna iliĢkin düĢünce de yine Hegel eleĢtirisinden yola çıkarak 

temellenir. Buna göre, Horkheimer, tarihsel süreç sonucunda gelinen mevcut 

durumun geçiciliğinin ve sınırlılığının diyalektik yöntemle farkına varılmasının, 

bu Ģartların kendiliğinden ortadan kalkacağı anlamına gelmediği 

görüĢündedir.70 Söz konusu Ģartların ortadan kaldırılması ya da nasıl ortadan 

kaldırılacağı, yalnızca kuramsal bir sorun değil, aynı zamanda ve daha çok 

pratik bir sorundur.  

 Bu anlamda tarihte sürekli bir ilerlemenin garantisi söz konusu değildir. 

Böyle bir düĢüncenin mantıki sonucu konformizmdir. Oysa söz konusu 

tarihsel ilerleme, bu tarihsel süreçte, bireylerin pratik eylemlerine bağlıdır. 

Tarih bireye, bir takım çeliĢkilerle birlikte, kendinde içkin bir takım çözüm 

imkânları da sunmaktadır. Bu imkânların hangi Ģartlar altında ve ne zaman 

gerçekleĢeceği de kuramsal değil pratik bir sorundur. Bunun sonucu olarak 

Ģu söylenebilir: Tarih hiçbir zaman hiçbir bilinçte tamamen verili değildir. 

Hatta hiçbir nesnel gerçeklik bilince kendini olduğu gibi sunmaz. Bu açıdan 

tarihsel ve toplumsal bir “mutlak” söz konusu değildir. Çünkü tarih bireylerin 

pratik eylemleriyle, toplum da bu Ģekilde belirlenen tarihsel süreçlerle 

bağlantılı olarak sürekli bir yeniden yapılanma içindedir.  

                                                             
69

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.76 – 78 
70

 Held, a. g. m., s.193 



58 

 

 Horkheimer bir yandan Hegel‟in özdeĢlik teorisine yukarıda söz 

konusu edilen nedenlerden dolayı karĢı çıkarken diğer yandan da Hegel‟in bu 

konuda 19. Yüzyıl filozofları tarafından, özellikle de pozitivistler ve bir takım 

ortodoks Marxist düĢünür tarafından, gereğinden fazla eleĢtirildiği 

kanısındadır. Horkheimer‟ a göre 19. Yüzyılda özellikle pozitivist kanat hakiki 

olanın, gerçek olanın; Ģimdi ve burada olduğunu iddia ederlerken doğru bir 

eleĢtiri yapmıĢlar; ancak söz konusu eleĢtirilerini aklı tamamen yadsımaya, 

yok saymaya vardıracak kadar ileri götürmüĢlerdir. Pozitivistlerin ampirik 

yönelimleri olgulara eĢit derecede önem veren yanlıĢ bir anlayıĢa 

dönüĢmüĢtür ve Hegel felsefesinin tümden bir ampirik yadsınmasına neden 

olmuĢtur. Horkheimer‟ ın ve eleĢtirel teorinin pozitivizmi eleĢtirisi, eleĢtirel 

teorinin hayati derecede önem taĢıyan bir unsurudur. Bu son derece önemli 

nokta üzerinde daha sonra ayrı bir bölüm çerçevesinde özellikle durulacaktır.  

 Ancak burada Ģu kadarı ile yetinilmelidir: Horkheimer‟ ın hem genel 

olarak metafiziğe yaptığı eleĢtirilerde, hem de kendini kesin bir bilimsel teori 

olarak ortaya koymasına rağmen metafizik bir felsefe olduğunu iddia ettiği 

pozitivizme yaptığı eleĢtirilerde, Marxizmin bir hakikatler yığınına 

dönüĢtürülmüĢ olmasına duyduğu tepkinin yanı sıra; Hegelci ve Marxist 

felsefeler dıĢındaki felsefelere de hakim oluĢu ve bu felsefeler hakkında 

geniĢ bir bilgiye sahip olması oldukça etkili olmuĢtur. Bu felsefeler arasında 

özellikle Bergson, Nietzsche ve Dilthey, Horkheimer‟ ın düĢün yöneliminde en 

çok belirleyici etkisi olan düĢünürlerdir.71 Horkheimer bu üç düĢünürü yaĢam 

filozofları olarak adlandırmaktadır. YaĢam filozoflarının onun üstündeki etkisi 

hem olumlu hem de olumsuz anlamda söz konusudur.  

Horkheimer, bahsi geçen filozofların düĢüncelerinin, katı rasyonalizmin 

giderek yaygınlaĢmasına ve ileri kapitalizmin dayattığı standartlaĢtırılmıĢ 

bireysel varoluĢa haklı bir tepki olarak ortaya çıktığını, bu anlamda da bu 

filozofların burjuva toplumunun vaatleri ile ortaya koyduğu gündelik yaĢam 

arasındaki uçurumu gözler önüne serdiğini ve böylece burjuva düzeninin 

                                                             
71

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.78 



59 

 

statik yapısını doğru bir biçimde ifĢa ettiğini ifade eder. Horkheimer‟ a göre; 

kapitalizmin niteliksel değiĢiminin yaĢandığı dönem, hayat felsefesinin 

geliĢimi ile aynı döneme denk düĢmektedir. Bu dönemde, bilim ve tekniğin 

ıĢığı ile yükselen burjuvazinin, gelinen noktada baĢta vadettiği hedeflerden 

çok uzakta olduğunun idrak edildiği bir dönemdir. ĠĢte Horkheimer; Nietzsche, 

Dilthey ve Bergson‟ un hayat felsefelerinin bu değiĢikliğe bir tepki olarak 

ortaya çıktığı görüĢündedir.72  

Bu açıdan, Horkheimer, bu düĢünürlerin irrasyonalizmini, kendilerinin 

20. Yüzyıldaki sıradan takipçilerinden dikkatle ayırır.73 Horkheimer‟ a göre bu 

düĢünürlerin akla yönelik eleĢtirileri, “burjuvazinin hümanist geleneğindeki 

güvenilmezliği”74 gözler önüne sermekte; bununla birlikte burjuvanın akılcı 

olmayan düzeni içindeki bireyin acılarını yansıtmaktadır.  

Buna paralel olarak bu filozofların modern bilime yönelik eleĢtirisi de, 

bilimin kendisine değil, bilime değer verme düĢüncesinin sahteliğine 

yöneliktir. 20. Yüzyılda ise bilim eleĢtirileri, bilimsel düĢünceyi toptan geçersiz 

olarak görmeye yönelmiĢtir. Horkheimer, böylece, yani değiĢik 

irrasyonalizmleri birbirinden ayırarak, söz konusu felsefelere karĢı tümden bir 

yadsıma içinde olan klasik Marxist gelenekten de kendini ayrı tutmayı 

baĢarabilmiĢtir. Horkheimer‟ ın bu felsefelerde olumlu bulduğu bir baĢka yön 

de bu düĢüncelerde var olan sistemcilik karĢıtı unsurlardır. Bunun yanında 

Horkheimer özellikle Dilthey ve Nietzsche‟ nin bireye yaptığı vurguyu da bir 

ölçüye kadar olumlu bir düĢünce olarak değerlendirir.  

 Horkheimer‟ ın yaĢam filozoflarının rasyonalizm eleĢtirisini 

değerlendirmesine göre; yaĢam filozofları rasyonalizmin tek ölçütü olarak aklı 

benimsemektedirler. Oysa akıl, sadece bireyin etkin yaĢam gücünü değil, 

tinsel alanın tüm fenomenlerini kavramaktan eksik bir yetidir. Bu anlamda ne 

dinsel olan ne duygusal olan ne de estetik olan aklın yapmıĢ olduğu 

                                                             
72

 Max Horkheimer, “Günümüz Felsefesinde Rasyonalizm Tartışması Üzerine”, Geleneksel ve 

EleĢtirel Kuram s.92 
73

 a. g. m. s.95 
74

 a. g. m. s.92 



60 

 

kavramsal analizin alanına girer. Böylesi bir kavramsal analiz, değer yüklü 

nesnenin doğasını bozar, onu çarpıtarak, bambaĢka, boĢ bir kavrama 

dönüĢtürür. Dolayısıyla tam bir anlama aklın analizi sayesinde değil, “kendini 

canlılığa adama”75 Ġle gerçekleĢir. Horkheimer bu noktada yaĢam 

felsefecilerinin rasyonalistler karĢısında haklı olduklarını iddia etmektedir. 

YaĢam felsefecileri çok isabetli bir biçimde anlama yetisinin yaĢamın en 

önemli fenomenleri karĢısında baĢarısız kaldığını gösterebilmiĢlerdir. 

Gerçekten de Horkheimer da rasyonalistlerin aklı ve onun yetilerini boĢ, 

içeriksel bir kavramsallaĢtırma aygıtı haline getirdiği kanısındadır.  

Ancak Horkheimer, yaĢam felsefecilerinden farklı olarak 

rasyonalistlerin akıl kavramının tanımını eksik bulmakta daha doğrusu aklı 

rasyonalistlerin tanımladığı iĢlevlerle sınırlı görmemektedir. Bu anlamda 

Horkheimer‟ a göre yaĢam felsefecileri rasyonalistlerin aklın kesin egemenliği 

iddialarına karĢı gelmekle haklıdırlar ancak bu itirazlarının muhatabı olarak 

rasyonalistlerin kendilerini değil de aklın doğasını göstermeleri konusunda ise 

yanılmıĢlardır. Kavramsal düĢünme yetisi, elde ettiği bilgileri tamamen 

yalıtırsa gerçekliği, gerçekten de boĢ, içeriksiz bilgiler yığınına dönüĢtürür; 

ancak bu bilgiler, parçası bulunduğu toplumsal bütünün içinde bir iĢleve sahip 

olduğu oran da değerli de olabilir. Yani kavramsal analizle elde edilen bilgi 

yalıtılmıĢ bir bilgi haline gelirse elbette geçersizdir ancak bu analitik 

kavramsal bilgi, bağlı bulunduğu toplumsal bütün içindeki iĢlevi ile 

değerlendirilirse anlamlı olabilir.  

YaĢam felsefesinin eleĢtirdiği tek tek bilimlerin, ortaya koyduğu 

doğruların toplamının yaĢayan gerçekliğin bütününü oluĢturamayacağı 

doğrudur. Ancak “tekil bilimlerdeki araĢtırmalarda incelenen, soyut kavram 

unsurları ve onların sabit iliĢkileri, canlı süreçlerin kuramsal olarak yeniden 

inĢasında el altında bulunan malzemeyi oluĢturur.”76 Horkheimer, Hegel‟ den 

aldığı yönelimle birlikte yaĢam felsefesinin, kavramsal analizin bu olumlu 

potansiyelini göremediğini ifade etmektedir. Bu anlamda Horkheimer‟ a göre 

                                                             
75

 Horkheimer, a. g. m. s.95 
76

 Horkheimer, a.g. m. 108 



61 

 

“rasyonalizmin yaĢam felsefesi tarafından eleĢtirilmesi elbette maksadını 

aĢmaktadır.”77 Bu noktada yaĢam felsefecileri karĢısında takınılması gereken 

tavır Horkheimer‟ a göre, bu filozofların modern bilime karĢı takındığı tavır 

gibi olmalıdır, yani onların bilimi sınırladıkları gibi kendi düĢünceleri de en uç 

noktasına vardığında sınırlanmalı ve böylece etkin bir eleĢtiri haline 

getirilmelidir.  

Horkheimer‟ ın yaĢam felsefecileri olarak aynı grupta topladığı Dilthey, 

Nietzsche ve Bergson‟ a karĢı takındığı tavra daha ayrıntılı bir biçimde 

bakmak, eleĢtirel teorinin ve Horkheimer‟ ın kendisinin felsefi altyapısının 

ortaya konması açısından faydalı olacaktır.  

Horkheimer, Dilthey‟ in doğa bilimlerinin yöntemi ile sosyal bilimlerin 

yöntemini ayırmasını ve sosyal bilimlerin kendi yönteminin olması gerektiği 

konusundaki düĢüncelerini olumlamaktadır. Zira bu düĢünce, tarihin 

anlamlılığının da kabulünü içermektedir. Ancak Horkheimer, Dilthey‟ in tarihi 

açıklamada psikolojik yaklaĢımın tek baĢına geçerli bir yaklaĢım olduğu 

iddiasına katılmamakta ve bu noktada ona karĢı çıkmaktadır. Horkheimer‟ a 

göre Dilthey‟ in tarihin anlamını tarihçinin yaĢadığı dönemde, o tarihsel 

dönemi zihninde tekrar yaĢayarak sezgisel olarak kavrayabileceği inancı 

yanlıĢtır. Horkheimer, geçmiĢi her istediğimiz an bilinçli bir Ģekilde 

anımsayamayacağımızı düĢünmektedir. Marx‟ı takip ederek; tarihin 

insanların hazır bulduğu bir Ģey olduğunu savunmaktadır. Dolayısıyla 

Horkheimer‟a göre tarih Dilthey‟ in iddia ettiği gibi anlaĢılabilir değil 

açıklanabilir bir fenomendir. Özetle Horkheimer, Dilthey‟ in insan bilimleri ile 

doğa bilimlerini ve bunların yöntemlerini ayırmasını olumlamakla birlikte, bir 

insan bilimi olarak tarihin yöntemine iliĢkin önerisine karĢı çıkmaktadır.78 

 Horkheimer, Nietzsche‟yi 1935 yılındaki bir yazısında gerçek bir 

burjuva filozofu olarak nitelendirmiĢ ve birey üzerindeki ısrarlı duruĢu ile 

topluma ve toplumsal sorunlara kayıtsızlığının da bunun bir göstergesi 

                                                             
77

 a. g. m. 97 
78

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.79 – 80 



62 

 

olduğunu ifade etmiĢtir.79 Buna rağmen kendi döneminde Nietzsche‟ nin 20. 

Yüzyıl irrasyonalistleriyle birlikte anılıp eleĢtirilmesine de Ģiddetle karĢı 

çıkmıĢtır. Horkheimer‟ ın Nietzsche‟ de en olumlu olarak değerlendirdiği 

unsur, uzlaĢmaz bir eleĢtirel tutumu benimsemesi olmuĢtur. Ayrıca 

Horkheimer, Nietzsche‟ nin Batı‟nın geleneksel ahlakının mazoistik olduğu 

yolundaki eleĢtirilerinden de etkilenmiĢ ve bu yolla Hıristiyanlığın yoksulluğu 

toplumsal bir norm haline getirdiğini gösteren ilk filozofun da Nietzsche 

olduğunu ifade etmiĢtir.  

 Ancak tüm bunların yanı sıra Horkheimer, Nietzsche‟ nin üstün insan 

düĢüncesini ve bu üstün insanı bu denli yüceltmesini eleĢtirerek, onun bu 

düĢünceyi benimsemesini, kendisinin, yaĢadığı dönemde toplumdan tecrit 

edilmesine bağlamaktadır. Ayrıca Horkheimer, Nietzsche‟ nin kendi 

değerlendirmelerindeki seçkinci tutumu haklı çıkarabilmek için emeğin 

tarihsel boyutunu gözden kaçırdığını ve onu değiĢmez, mutlak bir olgu olarak 

gördüğünü ifade etmektedir. Özetle Horkheimer, Nietzsche‟ nin burjuva 

ahlakının tarihsel kökenlerini ortaya baĢarılı bir biçimde çıkardığını ancak 

sonunda kendisinin de tarihi göz önünde tutmayan bir anlayıĢa kaydığını 

düĢünmektedir.80 

 Horkheimer‟ ın yaĢam felsefecileri olarak adlandırdığı son düĢünür 

olan Bergson‟ a karĢı tutumu ise Dilthey ve Nietzsche‟ye nazaran daha 

eleĢtireldir. Horkheimer, Bergson‟un soyut rasyonalizme yönelttiği eleĢtirileri 

çok yerinde bulsa da bunların metafiziksel amaçlarla yapılan eleĢtiriler 

olduğuna da önemle dikkat çekmektedir. Bunun yanında Bergson‟un 

hakikatin ve evrensel yaĢam gücünün kazanılmasının aracı olarak gördüğü 

sezgiyi ise bir ideoloji olarak görerek ciddiye almaz. Ona göre Bergson‟ un 

sezgisi hayat, enerji, süre ve yaratıcı geliĢmeyi içeren birleĢik bir nesneye 

sahiptir. Oysa gerçeklikte insanlık bölünmüĢlük içindedir, her Ģeyi bir bütün 

olarak, tek tek göz önüne almaksızın nüfuz etmek isteyen sezgi tarihsel 

olanın anlamını ve önemini göremez. 

                                                             
79

 a.g.e., s.81 
80

 Jay, a.g.e. s.81–82 



63 

 

 Horkheimer, Bergson‟un zaman ve süreyi; doğa bilimlerinin soyut 

zamanı ve yaĢanan gerçeklik olarak ayırmasını doğru bulmaktadır. Ancak bu 

noktada gerçekliği hiç durmadan akan bir olgu olarak görmesini, acı çekilen 

zamanın, ölünen zamanın vs... gözden kaçırılmasına neden olacağı 

gerekçesiyle eleĢtirir. Böyle bir anlayıĢ; yani Ģimdiki zamanın 

mutlaklaĢtırılması, pozitivistlerin düĢtüğü yanlıĢa farkında olmadan düĢmek 

olduğunu belirtir. Horkheimer‟ a göre tarihçinin görevi, çekilen acıların 

unutulmamasını sağlamak ve bu sayede tarihsel değiĢim isteğini 

canlandırmak olmalıdır.81 

 Horkheimer‟ ın Dilthey, Bergson ve Nietzsche‟ ye genel anlamda üç 

noktada eleĢtiri getirdiği görülmektedir. Ġlkin bu filozofların modern toplumun 

tehditlerine karĢı bireyi savunmada çok fazla aĢırıya kaçtıkları eleĢtirisi, ikinci 

olarak gerçekliğin maddi yanının ihmal edildiği yönünde eleĢtiri ve üçüncü 

eleĢtiri de burjuva rasyonalizminin soyut ve biçimsel olduğunu gösterirken, bu 

görüĢlerini aklın kendisinin yadsınmasına kadar götürmelerine iliĢkindir.  

 Yukarıda sözü edilen eleĢtirilerden ilkine iliĢkin detaylandırma için 

tekrar Horkheimer‟ ın Kant‟ la olan iliĢkisine dönmekte fayda vardır. 

Horkheimer‟ a göre Kant felsefesindeki ikiliklerden biri de görev ve yararın 

oluĢturduğu ikiliktir. Kant bireysel ahlakı pratik akılla yaratılan ve kamusal 

ahlaktan tamamen ayrı bir alan olarak ele alır. Bu noktada Horkheimer, Kant‟ 

ın bu görüĢünün 20. Yüzyılın bir tespiti olarak doğru olduğunu düĢünse de 

söz konusu ayrılığın ya da çeliĢkinin asla giderilemeyeceği düĢüncesine 

katılmamaktadır. Ona göre bu durum birey ile toplum arasındaki farkı 

mutlaklaĢtırmakta, bu farklılığın sonuçlarının yalnızca tarihsel olarak geçerli 

olabileceğini göz ardı etmekte ve böylece de statükoyu olumlamaya giden bir 

düĢünceye neden olmaktadır. Horkheimer‟ a göre Kant‟ ın düĢtüğü bu yanlıĢa 

yaĢam felsefecileri de düĢmektedirler.  

 Horkheimer, ayrıca bu bağlamda Kant‟ ın “kategorik buyruk” una 

yönelik de eleĢtirilerde bulunmaktadır. Horkheimer Kant‟ la öz çıkarın dıĢında 

                                                             
81

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s. 82–83 



64 

 

farklı bir ahlaki hareket ettiricinin varlığı noktasında uzlaĢmaktadır ancak bu 

hareket ettiricinin, dıĢavurumunun Kant‟ ın dediği gibi görev değil siyasal 

eylem ya da yönelim olduğu kanaatindedir. Horkheimer‟ a göre en azından 

20. Yüzyılın baĢlarında durum böyledir. 19. Yüzyıl baĢlarındaki koĢullar Kant‟ 

ın bunu görmesini engellemiĢtir ancak 20. asırda ahlaki eylemin icra edileceği 

en uygun ve doğru sahne siyaset sahnesi olmuĢtur. Çünkü bu dönemde 

adalet hemen sağlanması gereken acil bir görev olarak insanlığın önüne 

gelmiĢtir. Sonuç olarak Horkheimer, Kant‟ ın yaptığı gibi yaĢam 

felsefecilerinin de ahlaki amaçlara ulaĢabilmenin yolunun siyasal pratikten 

geçtiğini göremedikleri iddiasındadır.82  

 Horkheimer‟ ın yaĢam filozoflarına ikinci eleĢtirisi, gerçekliğin maddi 

boyutunu gözden kaçırmaları ve böylece felsefelerini örtük bir idealizme 

kaydırmaları noktasındadır. KuĢkusuz Horkheimer, bu üç düĢünürden de 

farklı olarak materyalist bir filozoftur. Ancak buradaki eleĢtiri, Ortodoks 

Marxizmi'nin katı maddeci tutumunun bir göstergesi Ģeklinde ortaya 

çıkmamaktadır. Aradaki farkı daha doğru bir biçimde gösterebilmek için 

Horkheimer‟ ın materyalist çizgisini derinlemesine irdelemekte fayda vardır. 

 Horkheimer için, gerçek materyalizm; manevi hayatı tümden reddeden 

ve kabaca her Ģeyi maddeye indirgeyip ona ontolojik bir öncelik taĢıyan bir 

anlayıĢ değildir. Ayrıca Ortodoks Marxizmi'nin ekonomik altyapının, kültürel 

üst yapı karĢısında tarihin her döneminde öncelikli olduğu ve olacağı 

varsayımı da Horkheimer‟ ın felsefi yönelimine göre hatalıdır. Kapitalist 

düzende ekonomik alt yapının hayati bir önemi olduğu doğrudur ancak, alt 

yapı ve üst yapı tarih boyunca birbirlerini karĢılıklı etkileyegelmektedirler ve 

bu düzende ekonomik alt yapının önceliği mutlak bir hakikat değil tarihsel bir 

olgudur. Bu anlamda söz konusu iliĢki zamana bağlı olarak değiĢebilir bir 

potansiyele sahiptir.  

                                                             
82

 Max Horkheimer, “Günümüz Felsefesinde Rasyonalizm Tartışması Üzerine”, Geleneksel ve 

EleĢtirel Kuram s.121 



65 

 

 Horkheimer, Ortodoks Marxistlerin, diyalektik maddeciliği mutlak 

bilginin anahtarı olan kesin bir bilgi teorisi olarak göstermelerine de Ģiddetle 

karĢı çıkmaktadır. Horkheimer‟ a göre böyle bir iddia hükmetme arzusunu 

azdırmaktan baĢka bir Ģeye yaramamaktadır. O, bu görüĢün, temellerini 

Hobbes‟da bulan, doğaya karĢı egemen olma tutumunun altında var olan bir 

görüĢ olduğunu iddia etmektedir.83  

 Horkheimer‟ ın her türlü mutlaklık iddiasına karĢı çıktığı daha önce 

belirtilmiĢti. Ona göre böylesi bir imkânın reddi, görecelikçi bir materyalizmi 

savunmak anlamına gelmemektedir. Çünkü algılamanın nesneleri insan 

ürünüdür ve dolayısıyla doğanın kendisi de insanın farklı zamanlarda farklı 

algıladığı ve değiĢiminde insanın aktif rol oynadığı bir olgu olarak ikili bir 

tarihsel karaktere sahiptir. Sonuç olarak insanın doğaya yönelik algısı ve 

bilgisi, yine doğaya karĢı kendi gerçekleĢtirdiği eylemlerle Ģekillenir. Burada 

doğa ve insan; özne ve nesne arasında hiç kesilmeyen, karĢılıklı etkileĢim 

içinde süregiden diyalektik bir süreç söz konusudur. ĠĢte Horkheimer‟ ın 

savunduğu materyalizm anlayıĢı da bu diyalektik süreci ortaya çıkarabilecek 

bir biçimde diyalektik nitelikte olmalıdır. Dolayısıyla Horkheimer‟ ın elinde 

materyalizm, Ortodoks Marxizmi'ndeki katı determinist ve donuk 

görünümünden kurtulmuĢ ve daha dinamik bir hal kazanmıĢtır. Ayrıca 

Horkheimer, kendi diyalektik materyalizm anlayıĢında, öncekilerden farklı 

olarak bireyi totalite içinde eritmemiĢ, ona tarihsel ve biliĢsel aktif özne rolünü 

vererek, bireyin özgürlüğünü ve etkinliğini tekrar sağlamayı baĢarmıĢtır. Zira 

Horkheimer‟ ın materyalizm anlayıĢında diyalektik, insandan ve onun 

eylemlerinden tamamen bağımsız, nesnel bir süreç olarak değil, insan ile 

doğa arasındaki gerilimli etkileĢimi kavrayabilecek bir süreç olarak ortaya 

çıkmaktadır. Bu anlamda da Horkheimer‟ ın Ortodoks Marxizmi'ne kıyasla, 

Marx‟ ın kendi felsefesine daha yakın bir çizgide durduğu rahatlıkla 

söylenebilir.  

                                                             
83

Horkheimer, a.g.m. s.110 – 113 



66 

 

 Bütün bunların ıĢığında Ģu söylenebilir ki, Horkheimer‟ ın diyalektik 

materyalizm anlayıĢında dolayımlama, sosyal gerçekliğin kendisini ortaya 

koyabilmek açısından çok büyük bir önem taĢımaktadır. Toplumsal gerçeklik 

hiçbir zaman tamamlanmıĢ, bitmiĢ değildir. Horkheimer‟ a göre, toplumsal bir 

teorinin altında yatan hiçbir toplumsal olgu yoktur. Aksine totalite ile onun 

momentleri arasında karĢılıklı ve kesintisiz bir etkileĢim vardır. Bu anlamda 

kültürel fenomenlerin, yani üst yapının ekonomik alt yapının basit bir 

yansıması olduğu saptaması yanlıĢtır. Kültür, Horkheimer ve Frankfurt 

Okulu‟nun diğer temsilcileri için hiçbir zaman tamamen ikincil bir unsur olarak 

değerlendirilmemiĢtir. Kültür ile o toplumun alt yapısı arasındaki iliĢki çok 

boyutludur. “Bütün kültürel görüngülerin, sınıf çıkarlarının düz bir yansıması 

olarak değil, toplumsal bütünlüğün aracılığı ile dolayımlanmıĢ olarak ele 

alınmaları gerekir. Bunun anlamı, kültürel görüngülerin, statükoyu 

olumsuzlayıp reddeden güçler dâhil, bütünün içindeki karĢıtlıkları ifade 

etmekte olduğudur.”84 

 Horkheimer‟ ın toplumsal bütünlük üzerindeki bu vurgusu realiteyi, 

toplumsal realiteyi ya da bir bütün olarak hakikati tek bir yanıyla ele alıp 

değerlendiren görüĢlere de karĢı çıkması gerektiği sonucunu doğurmaktadır. 

Gerçekten de hem Horkheimer hem Adorno hem de diğer eleĢtirel 

teorisyenler, mutlak hakikati ya da toplumsal bütünü tek bir boyutuyla 

irdeleyen ve o boyuta indirgeyen her türlü sisteme karĢı eleĢtirel bir tavır 

takınmıĢlardır. Bu eleĢtirel tutum, o kadar yoğundur ki eleĢtirel teorinin 

karakteristik özelliklerinden biri olarak değerlendirilmelidir.  

 Horkheimer‟ ın mutlak doğru bilgi ve nihai diyalektik konusundaki 

eleĢtirisi onun tam bir “toplumsal insan” tanımı yapılmasını da doğru 

bulmaması sonucunu doğurur. Çünkü Horkheimer‟ ın düĢünsemesinin 

mantıki bir sonucu olarak sadece doğa üzerinde değil hatta belki de daha çok 

insan üzerinde konuĢulurken bir mutlaklıktan söz etmek olanaksızdır. Bu 

                                                             
84

 Jay, Diyalektik Ġmgelem., s.87 



67 

 

anlamda hem genel olarak eleĢtirel teori hem de Horkheimer, felsefi bir 

antropolojinin olanaksızlığına inanmaktadır.  

 Horkheimer‟ ın antropolojiye karĢı olan bu negatif tutumunun 

temelinde ise Karl Marx vardır. Marx, Feuerbach eleĢtirisinde insanın 

zamandan bağımsız olarak değiĢmeden kalan tek yanının kendini sürekli 

yenileyebilmesi olduğunu ifade etmektedir. Horkheimer‟ da her dönemin 

karakterinin belli bir insan doğasına denk düĢtüğü iddiasının fazlasıyla 

uyumlu bir bakıĢ açısından kaynaklandığını düĢünmektedir.85 Her dönemde 

öne çıkan ve o dönemin insanına özgü olduğu düĢünülen belli karakteristik 

özelliklerin olduğu doğrudur. Ancak bu özellikler yine de toplumun tamamını 

yansıtmamaktadır. “ Yunanistan da sadece yurttaĢlar değil köleler de vardı ve 

Fransa‟ da sadece grandseigneur‟ler değil, çiftçiler, burjuvalar ve kent 

proletaryası da vardı.”86   

 Horkheimer, hem genel tarihsel süreçte hem de belirli tarihsel 

dönemlerin içerisinde birbirleriyle aynı pratik gereksinimleri paylaĢan, aynı 

ahlaki ve dinsel inançlarda olan insanların olduğunu kabul etmekle birlikte bu 

benzerliğin yüzeysel bir biçimde tek bir insan doğasına dayandırılmasını 

reddetmektedir. Çünkü bu görüĢ, bireylerin yukarıda sayılan ortak paydalarını 

belirleyen insan dıĢı faktörleri ya göz ardı eder ya da o faktörleri de birleĢtirir. 

Ġnsan doğayla sürekli bir savaĢım, daha önce de belirtildiği gibi sürekli 

gerilimli bir iliĢki halindedir. Bireyi belirleyen, genel bir insan doğasından ne 

kadar pay aldığı değil, bu savaĢımdaki pratik eyleminin yanı sıra toplumsal ve 

kültürel, özel koĢullarıdır. “Toplum ve doğa arasındaki değiĢen 

takımlanıĢlardan, sosyal grupların birbirleriyle iliĢkileri doğar ve bu iliĢkiler 

bireylerin manevi ve ruhsal yapısı açısından belirleyici olurlar, yine bu yapı da 

toplumsal yapıya geri etki eder.”87  

 Ġnsani niteliklerin belirlenmesi çok boyutlu bir süreçtir. Felsefi bir 

antropoloji oluĢturma çabası bu süreci tek bir boyuta indirger. Bu anlamda 

                                                             
85

 Max Horkheimer, “ Felsefi Antropoloji Üzerine Notlar”, Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s.141 
86

 a. g. m.,  s.141 
87

 a. g. m.,. s.142 



68 

 

modern felsefi antropoloji, ortaçağa özgü dinsel bir mutlak otoritenin 

yıkımından sonra burjuva düzeninin dayattığı tüm insan etkinliklerine 

meĢruiyet kazandırma çabaları çerçevesinde dinsel otoritenin boĢluğunu 

dolduracak yeni kapsayıcı, mutlak ilkeler koyma çabasına denk düĢmektedir. 

BaĢka bir deyiĢle, modern burjuvazi, kendi eliyle yıktığı dinsel ve bu yüzden 

de mutlak ilkelerin yerine içerisinden mevcut düzendeki insan eylemlerinin 

haklılığını çıkarılabileceği baĢka bir ideal koyma çabası içindedir. Daha doğru 

bir ifadeyle; burjuvazi böyle bir gereksinim içindedir. ĠĢte felsefi antropolojinin 

genel insan modeli de bu idealist çabaya denk düĢmekte, bu gereksinime 

cevap vermektedir.  

 Ġnsanlar kendilerine dayatılan mevcut toplumsal düzende niçin baĢka 

türlü değil de öyle davranmak zorunda olduklarını sorduklarında verilecek 

cevabı felsefi antropoloji hazırlar. “Modern felsefi antropoloji, bireyin 

yaĢamına, dünyanın Ģimdiki halinde bir anlam verecek bir norm bulmaya 

yönelik güç denemelerinden biridir.”88 Felsefi antropoloji, dinsel gücün ve 

dolayısıyla daha iyi bir yaĢam süreceği “öteki dünya” garantisinin ya da 

vaadinin bağlarından kopmuĢ olan ve böylece yaptıkları fedakârlıkların 

sonucunda – ki burjuva ahlakının bireyden beklediği bu fedakârlıktır. – 

kendisini bekleyenin sadece ölüm ya da baĢka bir ifadeyle hiçlik olduğu 

gerçeğiyle karĢılaĢan bireye, söz konusu fedakârlıkları sorgusuzca yapmaya 

devam etmesi, böylece de toplumsal düzenin yeniden üretilmesinin bireyin 

pratik eylemi yoluyla sürdürülmesi için kapsayıcı bir ilke sağlar. Dolayısıyla 

felsefi antropoloji kaynağını, burjuva düzenin acizliğinden almaktadır. 

 Horkheimer‟ ın Marx‟ tan etkilendiği bir baĢka nokta da emeğin insan 

etkinliğinin değiĢmez, aĢkın bir kategorisi olarak görülmesine karĢı takındığı 

negatif tutumdur. Marx, çalıĢmada emeğin merkezi bir rol oynamasının 

kapitalist toplumlarda yabancılaĢmıĢ emek sorununa yol açtığını belirtirken 

Horkheimer, çalıĢmada emeğin fetiĢleĢtirilmesini perhizci bir ideoloji olarak 

tanımlamaktadır. Ona göre bu durum, insanın bireysel mutluluğunun 

                                                             
88

 Horkheimer, a. g. m., s.146 



69 

 

toplumsal bütünlük karĢısında kaybolmasına neden olmaktadır. Emek bu 

kadar merkezi bir konuma sahip olunca insan, görev ile mutluluk arasında bir 

seçim yaptığında görevi mutluluğa tercih edecektir. Temelinde Kant‟ ın ödev 

ahlakındaki mutluluk – görev ikilemi olan kapitalizm etkisini hissettirdikçe 

toplumsal bütünlüğe karĢı görev, mutluluğa oranla öyle bir ağrılık kazanır ki; 

kiĢisel mutluluk neredeyse unutulur. Kapitalizm de iĢte bu noktada bireyin 

mutluluğunun bu bastırılıĢının telafisi olarak kitlelere eğlendirici temalar 

sunmak suretiyle hoĢnutsuzluğun bilincini uyandırmamaya çalıĢmaktadır. 

Nitekim eleĢtirel teorinin ikinci dönemine damgasını vuran kültür endüstrisi 

kavramı, bu süreç üzerine yapılan çalıĢmaların etrafında Ģekillenmektedir.  

 Horkheimer‟ a göre burjuvazinin ahlakı yukarıdaki sebeplerden ötürü 

çileci bir ahlaktır. Oysa Horkheimer, buna karĢı “bencilliğin fazilet ve onurunu 

savunmuĢtur.”89 Horkheimer savunduğu bu görüĢün öncülleri olarak, 

Aydınlanma döneminden Claude Adrien Helvetius90 ve Marquis de Sade91 

19. Yüzyıldan ise Freidrich Nietzsche‟ yi gösterir. Sade ve Helvetius; 

görüĢleri çarpıtılsa da ahlak adına savunulan çileciğe cesurca tepki 

göstermiĢler; Nietzsche ise Batı kültürünün temalarından biri olan nefis 

bastırılmasını huzursuz bir ruh halinin göstergesi olarak değerlendirmiĢtir. 

Horkheimer‟ ın bu düĢünürlerden farkı ise, bireysel mutluluktaki toplumsal 

boyuta dikkat çekmesidir. Ona göre gerçek bencil ahlaka sahip birey; en 

yüksek hazzın toplumsal anlamda karĢılıklı etkileĢimle geleceğini bilen 

kimsedir. Sonuç olarak Horkheimer bireyle toplumun; özneyle nesnenin 

zıtlığına kesinlikle karĢı çıkmıĢtır.  

 Horkheimer‟ ın yaĢam filozoflarına karĢı üçüncü eleĢtirisi yani, 

rasyonalizmin katı tutumuna karĢı yaptıkları eleĢtirilerde aklı reddedecek 

                                                             
89

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.92 
90

 C.A.Helvetius ( 715-1771): 18. Yüzyıl Fransız Aydınlanmasının en önemli filozoflarından biridir. 

Aydınlanma düşüncesinin temel eseri olarak gösterilen Ansiklopedinin yazılmasında önemli katkıları 

olmuştur. Ayrıntılı bilgi için bknz: Cevizci Ahmet, Aydınlanma Felsefesi, Ezgi Yay. 2002 s.133-137 
91

 M. De Sade (1740-1814): Kabaca acıdan zevk alma halinin felsefesi olan Sadizmin isim babası 

olan Fransız filozof. Aydınlanma döneminde yazdığı romanlarla cinsel hazzı ve doğayı yüceltip her 

türlü ahlaki eğilimi aşağılayan bir düşüncenin temsilcisi olarak Aydınlanma düşüncesine savaş açan 

filozof. Detaylı bilgi için bknz: Cevizci Ahmet, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yay. 6.Baskı 

İstanbul 2005 s. 1441 



70 

 

kadar aĢırıya gitmelerine yönelik eleĢtiriyi detaylıca irdelemek için 

Horkheimer‟ ın akıl kavramını hangi anlamda değerlendirdiğine bakmakta 

fayda vardır. Horkheimer‟ ın akıl kavramına yüklediği anlam hem eleĢtirel 

teorinin hem de kendi felsefi yöneliminin anahtar noktasıdır. Denilebilir ki, bu 

nokta eleĢtirel teorinin üzerine bina edildiği ana temeldir. Horkheimer, akıl 

konusunda Kant‟ la baĢlayan ve Hegel‟le devam eden Alman felsefe 

geleneğini izlemektedir. Bu anlamda o da Alman idealistleri gibi aklın iki ayrı 

yetisi olduğu görüĢünü savunmaktadır. Buna göre akıl, us ve anlık olmak 

üzere iki ayrı yetiye sahip bir güçtür. Anlık verili olanla ilgilenir ve bunun 

ötesine geçemez. Anlık için dünya benzerlikler ve zıtlıklardan oluĢan 

nesneleri içinde barındıran bir olgular yığınıdır. Anlama ise anlığın 

ulaĢabildiği yüzeysel alanın ötesine geçen ve buradaki diyalektik iliĢkileri 

kavrayabilen bir yetidir. Dolayısıyla anlama realitenin gerçek niteliğini fark 

edebildiği için anlıktan daha üstün bir yetidir. ĠĢte Horkheimer‟ a göre yaĢam 

filozofları akıl eleĢtirilerinde aklı tamamen anlık yetisine indirgeyerek 

eleĢtirilerini yapmıĢlar ve bu sebepten de onu tamamen geçersiz ve eksik bir 

yeti olarak tümden yadsımıĢlardır. Oysa Horkheimer‟ a göre modern bilimin 

aklı sadece bu yetiyle yani anlıkla sınırlandırmaya çalıĢması veya o Ģekilde 

ele alması, aklın sınırlı bir yeti olduğunun değil, bilimin akla dair yanlıĢ bir 

bilince sahip olduğunun göstergesidir. YaĢam filozoflarının göremedikleri 

nokta tam olarak budur. Bu sebeple bu eleĢtirilerinde de aĢırıya 

kaçmaktadırlar.  

 Tüm bu bilgilerin ıĢığında özetle,  Horkheimer‟ ın bu zengin felsefi 

formasyonunun ve bunun belirlediği kiĢisel felsefi ilgisinin birkaç noktada 

eleĢtirel teorinin genel karakteristiğini belirlediği söylenebilir. Buna göre, 

Horkhiemer‟ın özellikle diyalektik yöntemin bitmemiĢliği ve genel, kapsayıcı 

bir bilginin ve böyle bir bilgiye sahip olabilecek bir öznenin olmadığı 

düĢüncesi, eleĢtirel teorinin sürekli bir eleĢtiri halinde, bitmemiĢ bir teori 

olarak ortaya konmasında belirleyici olmuĢtur.  

 Bunun yanında, Kant‟ la baĢlayan Alman geleneğinden gelen etkiyle 

Horkheimer‟ ın aklın iki yetili bir güç olduğunu kabul etmesi ancak Kant‟tan 



71 

 

farklı olarak bu iki yeti arasında nihai bir uçurumun değil, bitmeyen diyalektik 

bir gerilimin olduğu düĢüncesi eleĢtirel teorinin özne – nesne iliĢkisine dair 

belirleniminin de temelinde yer almaktadır. Buna göre eleĢtirel teori, ne, hem 

bilen özne olarak bilginin oluĢumunda hem de eyleyen özne olarak tarihsel 

süreçte özneyi tek etkin güç olarak kabul eder ne de söz konusu süreçleri 

özneyi tamamen yadsıyacak bir biçimde nesnel süreçler olarak görür. 

EleĢtirel teoriye göre insan aklındaki diyalektik gerilim alanı, özne ile 

nesnenin tarihsel süreçteki gerilimli iliĢkisinin bir yansımasıdır. Ya da tam 

tersi. EleĢtirel teori için hem bilginin oluĢum sürecinde hem de tarihsel 

süreçte özne ve nesne diyalektik bir gerilim içindedir. Bu gerilimli süreç de 

ancak sürekli bir eleĢtirel diyalektik yöntemle kavranabilir. Bu anlamda bu 

gerilimli iliĢkinin asla bitmeyecek olması, asıl görevi toplumsal düzenin 

iyileĢtirilmesi açısından bu iliĢkiyi kavramak olan eleĢtirel teorinin de 

bitmemiĢliğini belirlemektedir. EleĢtirel teorinin bu bitmemiĢliğinin mantıksal 

sonucu olarak o, kurtuluĢ için herhangi bir reçete de ortaya koymamaktadır. 

Zira Horkheimer‟ ın Hegel diyalektiğinin eleĢtirisini ve genel olarak tüm 

mutlakçı sistemlere karĢı eleĢtirisinin bir sonucu olarak, eleĢtirel teori kendi 

nesnesiyle arasındaki bağı koparmamıĢtır. Hatta bu bağ zorunlu olarak 

vardır. EleĢtirel teori bu sebeple kendi nesnesine aĢkın değil ona içkin bir 

teoridir. Dolayısıyla dıĢarıdan bir bakıĢla, bir doktorun hastasına takındığı 

tavır gibi, bir teĢhis ve bunun sonucunda yazılacak bir reçete, eleĢtirel 

teorinin ortaya çıkıĢ amacıyla çeliĢir. 

 Ama bu eleĢtirel teorinin amaçsız bir teori olduğu anlamına da gelmez. 

EleĢtirel teorinin amacı, toplumsal düzendeki iyileĢtirici dinamikleri körelten 

unsurlara karĢı yılmak bilmez bir eleĢtiri yoluyla bunlarla savaĢmak ve 

böylece toplumdaki bireyleri söz konusu ilerletici dinamikleri kavrayacak bir 

bilinç düzeyine yükseltmektir. EleĢtirel teorinin bu karakteristik özellikleri, 

Adorno‟nun felsefi yönelimlerinin de ortaya konmasıyla daha belirgin bir 

biçimde hissedilecektir.  

 Bilindiği gibi Adorno‟nun Frankfurt Okulu‟na katılımı enstitü Amerika‟ 

da iken gerçekleĢmiĢ ve bundan sonra, enstitünün ortaya koyduğu eserlerin 



72 

 

büyük bölümündeki değerlendirmeler Adorno ve Horkheimer‟ ın ortak 

görüĢleri olarak sunulmuĢtur. Ancak Adorno ve Horkheimer‟ ın felsefi 

düĢünüĢlerindeki bu ortaklık ve kısmen beraberlik bu düĢünürlerin Toplumsal 

AraĢtırmalar Enstitüsü çatısı altında birleĢmelerinden çok daha eskilere 

dayanmaktadır. Adorno ile Horkheimer‟ ın doktora tezleri Cornelius 

tarafından yönetilmiĢtir. Nitekim bu iki filozofun ilk tanıĢmaları da Cornelius‟ 

un verdiği bir dizi seminer sırasında olmuĢtur. Bu tarihsel olgunun burada 

belirtilmesinin sebebi Adorno ve Horkheimer‟ ın çok benzer felsefi etkilerden 

geçerken kendi düĢüncelerini oluĢturduğu ve Adorno daha enstitüye 

katılmadan, yani Horkheimer‟ la birlikte yazmaya baĢlamadan önce bile 

ortaya koyduğu eserlerde Horkheimer'ınkine çok yakın değerlendirmelerde 

bulunduğuna vurgu yapmaktır. Bu açıdan Adorno‟nun felsefi yöneliminin 

temellerine iliĢkin bir incelemede daha önceden Horkheimer‟ınkine yer 

verilmiĢse tekrara düĢmemek özen gösterilmesi gereken bir noktadır. Bu 

çalıĢmada da bu sebeple Adorno‟nun düĢün yönelimini özgün kılan unsurlara 

değinilmekle yetinilecektir.  

 Adorno‟nun felsefi düĢüncesinin temelinde yatan belki de en önemli 

nokta, onun her türlü özdeĢlik ve mutlakçılık düĢüncesine karĢı takındığı 

olumsuz tavırdır. Bu eleĢtirel tavrın arkasındaki en önemli belirleyici de 

Walter Benjamin ( 1892 – 1940 )‟ in insanın gerçeklikle ilgili algısının oluĢumu 

sırasındaki zihinsel süreçlere iliĢkin görüĢledir. Benjamin‟ e göre gerçeklikle 

ilgili algımız kendi gerçekleĢtirdiğimiz eylemlerimiz sonucu olarak edindiğimiz 

tek tek farklı öğelerin birleĢtirilip anlamlı bir bütün oluĢturma sürecinin 

gerçekleĢtiği düzenleyici bir faaliyettir. Bu anlamda Benjamin‟e göre 

gerçeklikle ilgili algı o gerçekliği anlamlandırma faaliyetidir. Algı bu yanıyla 

gerçekliği, bir anlamda belirlerken diğer yandan kendisi de sosyal ve tarihsel 

süreçlerle belirlenmektedir. Dolayısıyla Benjamin‟ e göre gerçeklik ile ona 

yönelen bilinç, yani özne ve nesne arasında karĢılıklı bir belirlenim iliĢkisi söz 

konusudur. Algı gerçekliğe düzen vererek onu anlamlandırırken kendisi de 

gerçeklik tarafından dolayımlanır ya da koĢullanır. Saf gerçeklik algı 

sırasındaki düzen verici faaliyet olmadan anlamsızdır. Ne var ki, algılamanın 



73 

 

bu düzen verici yönü, yani onun aktif bir çaba olduğu, rutin algı sırasında 

çoğu zaman gözden kaçmaktadır.92 

 ĠĢte Adorno‟nun Benjamin karĢısında duyduğu hayranlığın temelinde 

de bu düĢünceler yatmaktadır. Benjamin‟ in bu görüĢleri Adorno‟nun doğa ve 

insan ya da bütün – parça iliĢkisine bakıĢını belirlemiĢ, bu bakıĢ da Adorno 

felsefesinin temelini oluĢturmuĢtur. Burada Adorno‟nun Benjamin‟le birlikte 

Kantçı bilinç teorisini de olumlamakta olduğu da gözden kaçırılmamalıdır. 

Adorno, Benjamin‟ in algısız gerçekliğin boĢ olduğu iddiasını kabul ederken, 

Kant‟ ın meĢhur “algısız kavramlar boĢ, kavramsız algılar ise kördür” 

yargısını da kabul etmiĢ olmaktadır. Zira burada da algının ve gerçekliğin 

birbirlerini belirledikleri bir durum söz konusudur. Ancak Horkheimer gibi 

Adorno da; Kant‟taki bu aktif unsurların bir doğa lütfu olduklarını kabul 

etmemekle Kant‟ tan ayrılmaktadır. 

 Adorno‟nun gerçeklikle insan bilinci arasında var olduğunu iddia ettiği 

bu etkileĢimden, gerçekliğin ancak tek tek momentlerin birbiriyle sürekli 

değiĢen iliĢkileriyle anlamlı olacağı ve tersi; yani tek tek momentlerin bir 

bütün içinde, o gerçekliği oluĢturan diğer kısmi parçalarla olan iliĢkisi içinde 

var olacağı sonucunu çıkarmaktadır. Bu açıdan Adorno‟ ya göre bilincin sahip 

olduğu, gerçekliğe anlam kazandırarak onu belirleme yetisi çok önemlidir. 

Çünkü yaĢanılan dönem her alanda bir düĢ kırıklığının, yoksulluğun, sefaletin 

olduğu bir dönemdir ve bunun sebebi de gerçeklikle bilinç arasındaki bu 

bağın koparılması ya da yanlıĢ bir biçimde ele alınmasıdır. Bu anlamda yeni 

bir düzen verme gerekliliği söz konusudur. Felsefenin görevi de bilinçteki bu 

gücü kullanarak gerçeklikle ilgili oluĢturulmuĢ yanlıĢ düzenlerin yerine yeni ve 

doğru bir düzen ortaya koymaktır. Bu da kuĢkusuz algımızı yöntem bilincin 

doğru bir biçimde kullanılması ile gerçekleĢebilir. 

 Adorno‟nun bilinç ile gerçeklik, doğa ile insan, toplumsal bütün ile 

birey, özne ile nesne arasında var olduğunu savunduğu bu gerilimli iliĢki 

onun bu ikisinden birini diğerine indirgeyen tüm felsefi sistemlere, kısaca 

                                                             
92

 Williem Van Reijen, Adorno: Bir GiriĢ, s.8 – 9 



74 

 

geleneksel felsefenin özdeĢlik teorisine kesin bir karĢı çıkıĢı beraberinde 

getirmektedir. Gerçekten de her türlü özdeĢlik düĢüncesinin kesin reddi 

Adorno felsefesinin her döneminde temel unsur olarak öne çıkmaktadır. Buna 

göre özne ve nesnenin özdeĢliği, bu ister idealizmdeki gibi ideal bir varlığın 

kuĢatmasıyla olsun ister pozitivizmdeki gibi totaliter bir bilimcilikle olsun 

felsefenin yolunu saptırmak anlamına gelmektedir. 

 Adorno‟nun geleneksel felsefe eleĢtirisini, söz konusu geleneğin en uç 

temsilcileri olarak gördüğü Husserl ve Heidegger felsefeleri üzerinden 

geliĢtirmektedir.93 Özellikle Husserl eleĢtirisi Adorno felsefesinde geleneksel 

teori eleĢtirisinin kendisini en açık bir biçimde gösterdiği noktadır. Adorno, 

felsefi düĢünce sürecinin baĢlarında büyük bir hayranlık duyduğu Husserl‟ e 

sonraları gitgide daha eleĢtirel bir bakıĢla yaklaĢmıĢtır. Adorno Husserl‟ in 

idrakin açıklanabilmesi için psikolojizmi aĢmak gerektiğine iliĢkin 

söylediklerine katılmaktadır ancak onun aĢkın öznenin varlığına iliĢkin yaptığı 

vurguyu da kıyasıya eleĢtirmektedir. Bu sebeple Adorno, Husserl‟ de övgüye 

değer bulduğu psikolojizmi aĢma çabasının baĢarısızlığa uğradığını ifade 

etmektedir.94  

 Horkheimer gibi her türlü mutlakıyetçi ve indirgemeci felsefelere karĢı 

olan Adorno için Husserl felsefesi de değiĢmeyenin ardındaki özü araması 

bakımından indirgemeci bir felsefe olarak değerlendirilmektedir. Adorno‟ ya 

göre ilk ilkeleri arama arzusu kendi içinde örtük bir özdeĢlik teorisi barındırır. 

Bu felsefenin temellerinde örtük olarak her Ģeyin ardında, tüm var olanı 

kapsayan bir öz, özneyle nesneyi aynı potada eriten bir ilke arama vardır. 

Adorno‟ ya göre Husserl‟ in yaptığı, tüm gelip geçenlerin ardındaki 

değiĢmeyeni, yani yeni olanın içindeki eskiyi bulma çabasıdır. Ancak böyle 

bir çabanın mantıki sonucu bilginin fetiĢleĢtirilmesi, donuklaĢtırılmasıdır. 

 Horkheimer‟ da olduğu gibi Adorno‟ ya göre de hakikat, öznenin 

nesneye ya da nesnenin özneye indirgenmesiyle değil aksine bu ikisi 

arasındaki güç alanının korunmasıyla elde edilebilir. Çünkü hakikatin 

                                                             
93

 Willem, van Reijen, Adorno: Bir GiriĢ,  s. 32. 
94

 a.g.e. s.33 



75 

 

bulunabileceği alan tam olarak bu alandır. DeğiĢmezi aramak her durumda 

ĢeyleĢmeye götürür; bu da var olan düzeni olduğu gibi kabul etmek demektir. 

Adorno‟ ya göre doğru olan yeninin içindeki eskiyi değil, bunun yerine eskinin 

içindeki yeniyi bulup çıkarmaktır. Adorno, Husserl‟ in kendi fenomenolojisini 

sezgiye dayandırmasına da karĢı çıkmaktadır. Ona göre sezginin insan 

yaĢantısının canlı deneyiminin önemli bir öğesi olduğu doğrudur. Ancak 

bunun mutlak bilgi yöntemi olarak görülmesi, her türlü mutlakçı görüĢ gibi 

yanlıĢ ve zararlıdır. 

 Adorno‟nun Husserl‟ e yaptığı eleĢtirilerden bir baĢkası ise onun 

mutlakçı mantık anlayıĢı üzerinedir. Formel mantığa duyulan aĢırı güven ve 

buna bağlı olarak onu mutlaklaĢtırmak biçim ve içerik ikiliğini sürdürerek 

toplumsal sorunlara yol açmaktadır. Adorno bu noktada formel mantık yerine 

diyalektik mantığı önermektedir. Biçimsel mantık zıtlık ve aynılık yasalarıyla 

doğadaki egemenlikle sonuçlanır. Oysa daha önce de belirtildiği gibi ona 

göre, hakikatin merkezinde özne ve nesnenin karĢılıklı olarak birbirini 

üretmesi vardır. Adorno‟ ya göre verili olanı ĢeyleĢtirme; burjuva toplumunda 

bireyin yaĢam deneyimini tahrip ederek, bu yaĢam deneyiminin yerine kolay 

yönetilebilen, cansız kavramları geçirir. Böyle bir düĢünme de kolayca siyasal 

alandaki mutlak ideolojiye; örneğin faĢizme dönüĢebilir.  

 Görüldüğü gibi Adorno‟nun geleneksel felsefeye olan eleĢtirisi, 

özellikle onun kullandığı formel mantığın doğasında bulunan özdeĢlik teorisi 

ve bunun sonuçlarına iliĢkindir. Adorno, formel mantığın reddi konusunda 

Hegel‟le aynı çizgide görülmektedir. Hegel de kendi felsefesinde formel 

mantığa ve özellikle de bu mantığın özdeĢlik ilkesine karĢı çıkmakta, bu 

mantık yerine yeni bir mantık geliĢtirmeye çalıĢmaktadır.  

 Adorno ise formel mantığın reddi konusunda Hegel‟ i takip etmesine 

rağmen onun bu mantık yerine geliĢtirmeye çalıĢtığı yeni mantığın da 

özdeĢlik düĢüncesine dayandığını düĢünmekte ve bu açıdan Hegel‟ i 

eleĢtirmektedir. Adorno‟ ya göre Hegel felsefesinin temelinde bulunan 

olumsuzlamanın olumsuzlanması da yeni bir özdeĢliktir.  Adorno, Hegel‟ in 



76 

 

olumsuzlamanın olumsuzlanması ilkesini oluĢtururken matematikteki eksinin 

eksi ile çarpımını model aldığını95 ve bu çarpımın artı olması gibi 

olumsuzlamanın olumsuzlanmasının da olumluyu doğuracağını ve her 

olumlayıcı düĢüncenin kendi içerisinde bir özdeĢlik düĢüncesi içerdiğini, bu 

sebeple de Hegel‟ in formel mantığın özdeĢlik ilkesini çürütürken aslında yeni 

bir özdeĢlik teorisi kurduğunu söylemektedir.  Bu anlamda Adorno‟ ya göre 

“olumsuzlama gelip geçene kadar olumsuzlamadır. Bu Hegel‟ den kesin bir 

kopuĢtur”.96 Adorno‟ ya göre olumsuzlamanın olumsuzlanması bir yanılgıdır. 

Bu olsa olsa olumsuzlamanın yeterince olumsuz olmadığını kanıtlamaktadır. 

Adorno‟nun Hegel eleĢtirisinin temelinde olumsuzlamanın 

olumsuzlanmasının olumlu olduğu düĢüncesi vardır ve bu eleĢtirinin amacı 

olumsuzlamanın, olumlamayı doğurduğu anda ortadan kalkacağını 

göstererek Hegel felsefesinin yeterince sağlam bir yapı oluĢturamadığını 

ortaya koymaktır. 

 Adorno‟ ya göre Hegel felsefesi sentez aĢamasında kendi yöntemini, 

yani diyalektiği ortadan kaldırmaktadır. O bu anlamda Hegel diyalektiğinden 

de geleneksel felsefenin formel mantığından da farklı bir diyalektik 

önermektedir. Bu diyalektiğin en belirleyici karakteri açık uçlu olması yani 

tamamlanmamıĢ bir diyalektik olmasıdır. Adorno‟nun bu diyalektik için 

kullandığı kavram ise “negatif diyalektiktir.”  

 Negatif diyalektik her türlü özdeĢliğin reddi üzerinde temellenir. 

Adorno‟ ya göre bu diyalektik özne ile nesne arasında bir özdeĢlik olduğu 

düĢüncesinin açık bir yanılsama olduğunun farkındadır. Bu sebeple de 

negatif diyalektiğin bir durma noktası, sentezle sonuçlanan bir bitimi de 

yoktur. Onu Hegel ya da Marx diyalektiklerinden ayıran en önemli özelliği 

budur. Eğer gerçeklik, ona bağlı olan tek tek momentlerin birbirleriyle ve 

dolayısıyla bütünün kendisiyle kurduğu gerilimli ve sürekli değiĢen bir iliĢkisi 

içinde anlamlı olabiliyorsa ve bu sebeple gerçekliğe ancak sürekli değiĢen bu 

                                                             
95

 Theodor W. Adorno, Negative Dialectics, Almancadan İngilizceye Çev. E.B. Eshton, Routledge 

Yay. s.158 
96

 Adorno, a. g. e.,  s.160 



77 

 

iliĢkilerin ortaya çıkarılması yoluyla ulaĢılabiliyorsa – ki Adorno için durum 

budur - , bu ortaya çıkarma iĢlemini yapacak diyalektik sürecin de hiçbir 

zaman durmaması gerekmektedir. Bu anlamda Adorno‟nun negatif 

diyalektiğinde Hegel ya da Marx diyalektiklerinde bir baĢarı olarak ortaya 

çıkan nihai sentez aĢaması, diyalektiğin baĢarısı değil aksine günahıdır, 

suçudur. BitmiĢ bir diyalektik, gerçeklikle bağlantısını koparmıĢ bir 

diyalektiktir. Gerçeklikle bağlantısını koparmıĢ bir diyalektik ise artık diyalektik 

değildir. Bu sebeple diyalektik yöntemin bitmiĢliği kendi kendisiyle çeliĢen bir 

durumdur. Hegel de kendi diyalektiğini sonlandırdığı noktada onu bir özdeĢlik 

teorisine dönüĢtürmüĢtür.97 

 Adorno kendi yaĢadığı dönemde insanlığın tanık olduğu tüm trajik 

geliĢmelerin, özdeĢlik teorisine dayanan tüm felsefi sistemlerin sonuna 

gelindiğinin bir göstergesi olduğu kanısındadır. Felsefe, bu özdeĢlik 

teorileriyle içinde yaĢanılan toplumsal ortamı, verili düzeni tek gerçeklik 

olarak kabul etmekte, bunun yanında Heidegger‟ ın yaptığı gibi boĢ, temelsiz 

soruları inceleyerek, yaĢanan acıları unutturmakta, en azından görmezden 

gelmektedir. Oysa felsefenin yapması gereken artık bu büyük söylemlerden 

vazgeçmek ve bunun yerine toplumsal bütünü ya da hakikati oluĢturan tek 

tek momentlerin doğru iĢlevlerini ortaya koymak suretiyle bütünsel resme 

gerçek düzenini vermektir.  

 Adorno, felsefenin bu yanlıĢ yola sapmasının nedeni olarak doğa 

bilimlerinin ve onun yöntemi olan matematiğin bütüne egemen olma iddiası 

ve genel olarak her türlü disiplinde model olarak kullanılmasını öne 

sürmektedir. Oysa pozitif bilimlerin sunduğu gerçeklik tutarlı bütünlüğün 

kendisi değildir. O, diğer tüm tekil bilimler gibi, sadece bu bütünün kısmi, 

sınırlı bir momentidir. Ancak pozitif bilim hakikatin bütününü verdiği iddiasıyla 

hem kendini hakikati oluĢturan diğer momentlerden yalıtarak hem de 

hakikatin kendisiyle olan iliĢkisini ortadan kaldırarak söz konusu kısmi 

                                                             
97

 Williem van Reijen, Adorno: Bir GiriĢ, s. 95 – 109 



78 

 

hakikati verme yetkisini de yitirmektedir. ĠĢte Adorno‟ ya göre eleĢtirel teorinin 

amacı tutarlı bütünü pozitif bilimin tekelinden kurtarmaktır. 98   

 Adorno Benjamin‟ in etkisiyle asıl amacını, kültür dünyasında ya da 

genel olarak toplumsal düzende birbirinden kopuk olan ama aslında aynı 

gerçekliğin farklı görünüĢleri ya da kısmi gerçeklikleri olarak var olan 

unsurları düzene sokmak ve böylece yeni ve gerçek bir kültüre ulaĢmak 

olarak belirlemektedir. Söz konusu unsurlar sanat, ekonomi ve bilim gibi 

toplumsal düzende ilk bakıĢta farklı hakikat alanlarına ait disiplinler gibi 

görünen disiplinler olsa da Adorno için gerçek ilerici toplum düzeni hakikatin 

bu kısmi gerçekliklerinin bütün içindeki doğru iĢlevini yerine getirmesiyle elde 

edilebilir. Dolayısıyla bu momentler aslında birbirleriyle karĢılıklı iliĢki 

halindedir.  Söz konusu iliĢkiyi belirleyen toplumsal süreçler de devamlı bir 

değiĢim içindedir. Bu yüzden felsefenin görevi bu farklı momentleri bütünün 

içinde sürekli değiĢen bağlantılarıyla birlikte ele alıp sürekli yeniden 

yorumlama, baĢka bir deyiĢle sürekli bir eleĢtiriye tabi tutma olmalıdır. Bunun 

yolu da özel bilimlerin sonuçlarının birbiriyle iliĢkilendirilmesidir.  

 Adorno bu noktada eleĢtirel teorinin söz konusu eleĢtirel bakıĢ için 

motivasyonu daha iyi bir toplum hayalinden almadığını önemle 

vurgulamaktadır. Adorno bu noktada niyetsiz bir eleĢtiri peĢindedir. Buradaki 

eleĢtiri daha iyi bir toplum hayaliyle değil, Ģimdi ve burada olanın eleĢtirilmesi 

gereken doğası nedeniyledir. Bu düĢüncenin diğerinden farkı eleĢtirinin 

kesilmesi gereken bir noktanın hayal edilmesini dahi yasaklamasıdır. Böylesi 

bir eleĢtiri herhangi bir ideal uğruna değil tam tersi verili olandan yola çıktığı 

için gerçek materyalist bir eleĢtiridir.  

 Görüldüğü gibi Adorno ve Horkheimer‟ ın kiĢisel felsefi ilgileri eleĢtirel 

teorinin genel karakteristiğini oluĢturmada doğrudan etkili olmuĢtur. Bu 

bölümün baĢında doğası gereği tam bir tanımını yapmanın yanlıĢ olacağını 

iddia ettiğimiz eleĢtirel teorinin, bu gelinen noktada belirleyici özelliklerini 

saymak, hem burada anlatılanları toparlamak açısından hem de Horkheimer 

                                                             
98

 a.g.e., s.12 



79 

 

ve Adorno‟ da eleĢtirel teorinin muhataplarını belirlemek açısından faydalı 

olacaktır. Katkı yapan diğer düĢünürlerle birlikte özellikle Horkheimer ve 

Adorno‟nun Ģekillendirdiği eleĢtirel teori;  

1. Her türlü sistem düĢüncesine ve mutlaklık iddiasına karĢı bir 

teoridir. Zira sistem düĢüncesi farklılıkları ya ortadan kaldırır ya da 

bütüncül sistem içerisinde eritip aynılaĢtırır. Bu da sosyal düzenin 

verili haliyle kabulüne ve değiĢime olan inancın ortadan kalkmasına 

neden olur. Bütüncül sistem düĢüncesi aynı zamanda bu sistemin 

mutlak gerçekliği ve nihai hakikati de elde edebileceği iddiasını 

içinde barındırır. Oysa eleĢtirel teoriye göre mutlak hakikati kendi 

bilincinde verili olarak bulabilecek bir özne düĢüncesi salt bir 

yanılsamadır.  

2. EleĢtirel teori, her türlü özdeĢlik düĢüncesine de karĢıdır. Özneyi 

nesneye ya da nesneyi özneye indirgeyen ve böylece bu ikisinden 

birini diğerinin içinde eriten her düĢünce, gerçeklikle iliĢkisini 

kaybeden bir düĢüncedir. Zira gerçeklik, özne ile nesnenin sürekli 

ve diyalektik gerilimle birbirlerini belirlemeleriyle ortaya çıkmaktadır. 

Dolayısıyla özne ve nesne ne birbirleriyle tamamen özdeĢ ne de 

birbirlerinden nihai olarak kopuk fenomenlerdir. Aralarında bir 

belirleyicilik iliĢkisi vardır ve bu iliĢki diyalektik bir mahiyettedir. 

3. EleĢtirel teorinin mutlak hakikat iddiasındaki felsefelere ve özne – 

nesne iliĢkisindeki özdeĢlik ve mutlak ayrılık düĢüncesine olan 

eleĢtirisi, onun kendi içinde de mutlaklık iddiasında olmamasını 

beraberinde getirmektedir. EleĢtirel teoriye göre nesnesine uzaktan 

bakan ve onu dıĢarıdan donuk bir obje olarak değerlendiren ve bu 

Ģekilde kesin hükümlere varan her teori, yanlıĢ bir teori olmak 

durumundadır. EleĢtirel teori, kendi nesnesine içkindir. Bu anlamda 

da kendi nesnesiyle arasındaki bağı koparmamıĢ, yani gerçeklikle 

iliĢkisini kesmemiĢtir. Bu sebeple eleĢtirel teori tespitlerinin 

sonucunda bir reçete, bir çözüm önerisi sunmamaktadır. O, daha 



80 

 

önce söylendiği gibi nesnesine dıĢarıdan bir doktorun hastasına 

yaklaĢtığı gibi yaklaĢmaz. Kendisinin de söz konusu problemin bir 

parçası olduğunu, baĢka bir deyiĢle kendisinin de hastalıklı 

bünyenin içinde olduğunu yani bütünün bir parçası olduğunun 

farkındadır. Bu anlamda o, söz konusu hastalığın aĢılması için 

gereken toplumsal bilinci, yani daha iyi bir toplumsal düzene doğru 

evrilebilecek potansiyelleri harekete geçirecek bilinci uyandırmaya 

çalıĢmaktadır. 

4. Toplumsal dolayımların her alanda kesilmeden devam ettiğini kabul 

eden eleĢtirel teori bu anlamda kendisini de bitmiĢ, tamamlanmıĢ 

bir teori olarak ortaya koymaz. Hatta böylesi bir tamamlanmıĢlık 

eleĢtirel teoriye göre, kendi kendisini inkâr etmedir. Bu açıdan 

eleĢtirel teorinin görevi, toplumsal yanlıĢ düzenin, ilerici 

dinamiklerini körelten her unsuru bıkmadan eleĢtirmek ve böylece 

değiĢimi gerçekleĢtirecek unsurları ortaya çıkararak ve değiĢimi 

hızlandırmaktır. 

 Görüldüğü gibi eleĢtirel teori mevcut toplumsal düzenin olumsuzluğu 

ön kabulünden ve bu olumsuzluğun yanlıĢ bir bilinçten kaynaklandığı 

düĢüncesinden hareket etmektedir. EleĢtirel teoriye bu noktada, her türlü 

dogmaya ve ön kabule karĢı bir teori olarak ortaya çıkmasına karĢın 

kendisinin de belli ön kabüllerden yola çıktığı, kendi felsefi pozisyonunu bu 

önkabule dayandırarak belirlediği eleĢtirisi yapılabilir. Gerçekten de eleĢtirel 

teori, toplumsal düzenin olumsuzluğu ve bu olumsuzluğun temelinde akla 

yüklenen yanlıĢ anlamın doğurduğu bir bilinç ya da bilinçsizlik durumu olduğu 

temelinde yükselmektedir. Bu temel kabul eleĢtirel teorinin varlık nedenidir. 

Bu anlamda eleĢtirel teori kendi eleĢtirdiği Ģeyi yapan bir düĢünce gibi 

görülebilir. Ancak eleĢtirel teorinin bir 20. yüzyıl düĢüncesi olduğu 

unutulmamalı ve bu düĢünce 20. yüzyılın kendine özgü felsefi, sosyal, 

ekonomik Ģartları içinde değerlendirilmelidir. Böyle bir değerlendirmede, 

eleĢtirel teorinin ön kabulünün aslında 20. yüzyılda toplumsal ve düĢünsel 

alanın tümüne yayılmıĢ bir olumsuz hava olduğu görülecektir. 20. yüzyılda 



81 

 

ortaya çıkan tüm düĢünceler aslında söz konusu olumsuz havayı ve çağın 

insanının içinde bulunduğu krizi temel bir tespit olarak kabul etmekte ve 

felsefelerini bu duruma çözüm arayıĢı olarak bina etmektedirler. EleĢtirel 

teorinin bu düĢünceler arasındaki ayırt edici özelliği söz konusu olumsuz 

durumun akla yüklenen yanlıĢ anlamdan kaynaklandığını iddia etmesidir.  

 Bu anlamda eleĢtirel teoriyi en genel anlamıyla bir akıl eleĢtirisi olarak 

kabul etmek mümkündür. Bu açıdan eleĢtirel teorinin ilk eleĢtirel uğrağı da 

söz konusu toplumsal düzeni yöneten akıl yapılanması olarak araçsal aklın 

eleĢtirisidir. Bu akıl anlayıĢının egemenliği de özellikle tarihsel süreçte 

aydınlanma ile tehlikeli boyutlara varmıĢtır. EleĢtirel teoriye göre bu aklın 

egemenliği altında gerçekleĢen ve aydınlanma düĢüncesiyle somutlaĢan 

toplumsal düzendeki olumsuzluklar özellikle kendini bilimsel düĢünce, kültürel 

araçlar ve bireysel yaĢama yönelik toplumsal fenomenler aracılığıyla 

gerçekleĢmektedir. Bu anlamda eleĢtirel teorinin ana uğrakları söz konusu 

toplumsal olumsuzlukların ana motoru olarak aydınlanma eleĢtirisi ve bu 

olumsuzlukların aracı olarak kabul ettikleri pozitivizm ve kültür endüstrisi 

eleĢtirileridir. Bunun yanında bu olumsuzlukların modern toplumda ve bireyde 

yansıması da eleĢtirel teorinin modern toplum eleĢtirisini oluĢturmaktadır. 

Sonuç olarak eleĢtirel teorinin diğerlerinin yanında öne çıkan eleĢtirel 

uğrakları, araçsal aklın eleĢtirisi, pozitivizm eleĢtirisi, aydınlanma eleĢtirisi, 

modern toplum eleĢtirisi ve kültür endüstrisi ya da kültür eleĢtirisi olarak ön 

plana çıkmaktadır. 

2.2. ARAÇSAL AKLIN ELEġTRĠSĠ 

 EleĢtirel teorinin genel olarak mevcut toplumsal düzenin olması 

gerektiği gibi olmadığı varsayımından hareket ettiği daha önceki bölümlerde 

ifade edilmiĢti. ĠĢte eleĢtirel teoriye göre bu olumsuz durumun temelinde 

mevcut düzende en yüksek boyutlarına ulaĢmıĢ bir yanlıĢ bilinç vardır. Bu 

yanlıĢ bilinç, akıl kavramının kendisine iliĢkindir. Bu bağlamda eleĢtirel 

teoriye göre mevcut toplumsal düzenin olumsuzluğunun temelinde bu 

toplumsal düzene egemen olan ve temelde yanlıĢ olan bir akıl anlayıĢı vardır. 



82 

 

Dolayısıyla eleĢtirilmesi ve böylece düzeltilmesi gereken Ģey öncelikle bu akıl 

anlayıĢının kendisidir. Bu bağlamda araçsal akıl eleĢtirisi eleĢtirel teori için 

oldukça önemli bir çıkıĢ noktasını teĢkil etmektedir.  

 Araçsal aklın eleĢtirisi, Adorno ve özellikle Horkheimer‟ ın benimsediği 

ve Kant‟ la baĢlayan Alman felsefesi geleneğinin bir uzantısı olarak akla 

yükledikleri iki anlam daha doğrusu akla atfettikleri iki ayrı yeti üzerinde 

temellenir. Buna göre aklın iki farklı yetisi vardır. Bunlardan biri us (verfunt) 

yetisi diğeri ise anlak (verstand) yetisidir. "Verstand" özü gereği, dünyayı salt 

olgular yığını olarak gören ve bu nedenle de gerçekliği, verili olanı ve 

görünenle sınırlı olarak algılayan bir yetidir. Anlık için tüm gerçeklik olgular 

arası iliĢkilerle çerçevelenir. Bu sebeple anlık görünenin ardındaki gerçekliğe 

nüfuz edemeyen bir yetidir. “Verfunt” ise bu noktada Hegel ve Kant açısından 

açık bir biçimde, Horkheimer ve genel olarak Adorno için ise örtük bir biçimde 

“verstand”dan daha üstün bir yetidir. Çünkü bu yeti görünenin ardındaki 

gerçekliği de kavrayabilir. Bu anlamda gerçekliğin tam bir resmini 

oluĢturabilir. 

 Aklın bu iki yetisi, yani “verfunt” ve “verstand” arasındaki iliĢkiye iliĢkin 

ise Kant, Hegel ve eleĢtirel teori farklı görüĢtedirler. Kant anlık ve usun 

birbirinden tamamen bağımsız ve asla bir iliĢki içinde olmayan ve olmayacak 

olan, farklı alanlara egemen olan yetilerdir. Hegel de ise aklın bu iki yetisi, 

mutlak olanda, “geist”te birleĢmektedir. Adorno ve Horkheimer ise her iki 

görüĢü de kabul etmemekte, anlık ve usun sürekli ve gerilimli bir iliĢki içinde 

olduklarını savunmaktadırlar. Bu düĢünce aynı zamanda aklın bu iki yetisinin 

birinin diğerine üstün olmadığı görüĢünü de içermekte hatta gerektirmektedir 

ancak özellikle Horkheimer ve Marcuse‟un eserlerinde örtük olarak hep 

“verfunt” un önceliğini vurgulamıĢlardır. Ancak eleĢtirel teorinin düĢün 

yönelimi çerçevesinde bu iki kavram birbirlerinden hem ayrı hem de 

birbirlerine bağlıdır.99 EleĢtirel teoriye göre, felsefe tarihi de aklın bu iki 

yetisinin karĢılıklı iliĢkisine sahne olmakta, bu iki yetiye karĢılık gelen iki 

                                                             
99

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, çev. Orhan Koçak, Metis Yayınları, 2010,  s.178. 



83 

 

paradigmanın, iki farklı akıl anlayıĢının gerilimli iliĢkisiyle belirlenmektedir. 

Buna göre Horkheimer, felsefe tarihindeki bu iki farklı akıl anlayıĢını öznel 

akıl ve nesnel akıl olarak adlandırmaktadır. Öznel akıl anlayıĢı, “verstand” 

yetisine karĢılık düĢerken; nesnel akıl anlayıĢı ise “verfunt”a karĢılık 

gelmektedir.  

 Öznel akıl, yalnızca öznede vardır. Kendisine verildiği biçimiyle 

düzensiz olgular yığını olan dünyayı, ondaki nesneleri ayrıĢtırarak, 

sınıflandırarak düzene sokmakla ilgilenir. Bu açıdan o, doğası gereği analiz 

yapar, böler.100 GörünüĢle ilgilendiği için de salt biçimseldir.  Biçimsel olması, 

onun dünyayı salt farklılık ve benzerlikler iliĢkisi içinde algılamasından gelir. 

Dünyayı bu Ģekilde algıladığı için de verilenin ötesindeki diyalektik iliĢkileri 

kavramaktan acizdir. Araçsal akıl; “… sınıflandırma, çıkarsama, 

tümdengelme yeteneğidir: düĢünme aygıtının somut iĢleyiĢi.”101 Öznel akıl, 

bu özelliklerinden dolayı, amaçlardan çok araçlarla ilgilenir. Bir Ģekilde kabul 

edilmiĢ amaçlar doğrultusunda araçlar seçer ve bu araçların yeterli olup 

olmadığıyla ilgilenir. Amaçların kendi baĢına akla uygunluğu ilgi dıĢıdır. 

Amaçlar daha baĢtan kabul edilmiĢ ve insan ya da toplumun yararına hizmet 

ettiği öngörülmüĢtür. Amaçların kendi baĢına varlıklarıyla, kiĢisel ya da 

toplumsal çıkardan bağımsız bir değeri ya da akliliği düĢüncesi öznel akılda 

yoktur. Bu akıl anlayıĢı, Batı düĢüncesinde ortaya çıkan paradigma 

değiĢikliğinin ve egemen görüĢün bir belirtisidir. 

 Nesnel akıl, öz ile görünüĢ arasındaki bağlantının farkında olan akıldır. 

Fenomenlerin ardındaki diyalektik iliĢkileri fark edebilir. Nesnel akla dayanan 

kuramların hedefi insanın amaçlarını da içine alacak evrensel bir sistem 

kurmaktır. Bu kuramlarda akli olanın ölçütü de bu sistemle olan uyumdur. 

Nesnel aklı temele alan felsefeler her Ģeyin temelinde var olan bir varlık 

düĢüncesinden hareket ederler. Bu varlık; ideal bir insan modelini, ulaĢılması 

gereken bir hedef olarak ortaya koyar. Örneğin Platon‟nun devlet anlayıĢında 

nesnel akla yani ideal modele uygun yaĢayan insan mutlu ve baĢarılı 

                                                             
100

 Besim F. Dellaloğlu, Frankfurt Okulu’nda Sanat ve Toplum, Say Yayınları, 2007, s.33 – 34 
101

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, s.55 



84 

 

olacaktır. Bu açıdan nesnel akıl, öznel aklı da dıĢlamaz, yok saymaz. Onu da 

kapsar ancak kendisini gerçekliğin kısmi bir ifadesi olarak değerlendirir. Bu 

felsefelerde bilim de söz konusu evrensel modele uygun davranıĢı 

gerçekleĢtirme ya da bu evrensel düzeni gerekçelendirme Ģeklinde ortaya 

çıkar. Bu anlamda da dünyayı düzensiz veriler yığını olarak görüp, bilimi de 

bu verilerin düzenlenmesi olarak değerlendiren her epistemolojiye karĢı 

çıkarlar. Nesnel akıl araçlara nazaran ağırlığı amaçlara vermektedir. Bu 

anlamda Platon‟ un, Aristoteles‟ in felsefeleri ile Alman idealizmi gibi büyük 

felsefi sistemlerin temelinde bu nesnel akıl anlayıĢı yatmaktadır.102  

 Öznel aklın egemenliğindeki akıl anlayıĢında herhangi bir düĢüncenin 

ya da eylemin akli olması o eylemin ya da düĢüncenin belli bir amaç için 

iĢlevsel olduğu, o amacı gerçekleĢtirmek için kullanılabilir olduğu anlamına 

gelmektedir. Bu anlamda söz konusu düĢüncenin ya da eylemin kendi baĢına 

bir değerinden bahsedilemeyeceği gibi, amaçların birbirlerinin arasında da bir 

değer sıralaması yoktur. Herhangi iki değerden birinin diğerine önceliğinden 

bahsedilemez.  Böylesi bir değerlendirme ancak o iki amacın baĢka bir 

amaca hizmet etmesi, yani yine araç haline gelmesinden sonra yapılabilir. 

Nesnel akıl ise, bu anlamda evrensel bir değerler hiyerarĢisi kurma 

amacındadır. Buna göre nesnel akıl açısından üst değerlerden ve daha aĢağı 

değerlerden bahsedilebilir.  

 EleĢtirel teoriye göre felsefe tarihi iĢte bu iki akıl anlayıĢının tarih içinde 

süregiden iliĢkisinin bir yansımasıdır. Ancak Horkheimer bu iki akıl 

anlayıĢının birbirlerinden bu kadar farklı olmalarına rağmen tarihsel süreçteki 

iliĢkilerinin hep bir karĢıtlık iliĢkisi olmadığını savunmaktadır. Buna göre 

tarihsel süreçte aklın nesnel yönleri de öznel yönleri de hep var olagelmiĢtir. 

Felsefenin baĢlangıcı denilebilecek antik Yunan‟ ın ilk dönemlerinde bu iki 

kavram aynı felsefe içerisinde içerilmektedir.103 Bu, hem bu iki akıl 

anlayıĢının birbirleriyle olan iliĢkisinin hem de felsefe tarihinin serüveninin 

baĢlangıç noktasıdır. Horkheimer, “Akıl Tutulması” adlı eserinde bu süreci 

                                                             
102

 Horkheimer, a.g.e., s.56 
103

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, s.57 



85 

 

izlemiĢ ve aklın bu süreçten geçerek, modern toplumda hangi noktaya 

geldiğini; hangi anlayıĢa karĢılık geldiğini ortaya koymaya çalıĢmıĢtır. 

 Söz konusu tarihsel sürecin baĢlarında akıl, bir yanıyla öznel diğer 

yanıyla nesnel içeriğini aynı felsefi düĢüncede koruyabilmiĢtir. Buna göre, o 

dönemde akılın karĢılığı olan tüm kavramlar hep özneye, öznenin yetisine 

göndermede bulunan kavramlardır. Bu açıdan akıl, safsataları ortadan 

kaldıran eleĢtirel bir yeti olarak görülmektedir. Ancak diğer yandan söz 

konusu akıl, sahte bir gerçeklik olarak görüp reddettiği mitolojiden doğru 

olduğunu kabul ettiği bazı unsurları da içermekte, bunları da kullanmaktadır. 

Platon‟ un felsefesi buna en büyük örnektir. Burada akıl insanın düĢünme 

yetisi olarak öznel bir anlam ifade ederken, insanın bu öznel yetisi kaynağını 

yıldız mitolojisinden alan Pitagoras‟ın sayı kuramını, mutlak bir nesnellik 

olarak idealar teorisine dönüĢtürmekte ve kendini bu evrensel olanla uyumu 

içinde tanımlamaktadır.  

 EleĢtirel teoriye göre, - ileride görüleceği gibi – mevcut toplumsal 

düzendeki bozulmuĢluğun temelinde aklın bu iki yetisi arasındaki uyumun 

öznel akıl tarafına doğru bozulması, baĢka bir deyiĢle öznel aklın nesnel akla 

egemen oluĢu vardır. Felsefe tarihi de bu egemen oluĢ sürecinin sahnesidir. 

Bu egemen oluĢ, sadece felsefe tarihini değil, insanlık tarihini de belirleyen 

önemli bir süreçtir.  

 Horkheimer, “Akıl tutulması” adlı eserinde öznel aklın bu nesnel 

içeriğinin yok edilme sürecinin baĢlangıcı olarak Yeniçağ felsefesini 

göstermektedir.104 Bu anlamda 16.yüzyılda aklın, en geliĢmiĢ anlatımını 

Fransız edebiyatında bulan ve günlük dilde de kullanılagelen bir yan anlam 

kazandığını söylemektedir. Bu yan anlamla birlikte akıl artık bir uzlaĢma aracı 

olarak görülmekte ve uzlaĢmacı bir tutumu ifade etmek için de kullanılmaya 

baĢlamıĢtır. Bu anlamda eleĢtirel tavırlar hor görülüp; toplumsal çatıĢmalar, 

örneğin Ortaçağ kilisesinin gücünü yitirmesiyle siyasal farklılıkların çatıĢma 

sahnesi durumuna gelen dinsel ayrılıklar önemsenmez olmuĢtur. Akıl, aldığı 

                                                             
104

 Horkheimer, a.g.e. s.62 



86 

 

bu yan anlamla birlikte doğal olarak verili düzene kolayca uydurulabilecek, 

hatta her türlü kiĢisel ya da egemen sınıfsal gücün çıkarlarına çok kolayca 

uyarlanabilecek kadar zayıf bir kavrama dönüĢmüĢtür. Dolayısıyla aklın aldığı 

bu uzlaĢmacı yan anlam ondaki eleĢtirel yönün zayıflamasına, egemen 

çıkarlar uğruna bir araç haline gelmesine, kısaca araçsallaĢmaya 

baĢlamasına sebep olmuĢtur. 16. Yüzyıldaki bu geliĢmeden itibaren akıl artık, 

akıldıĢılığa teslim olma tehlikesine açık bir kavrama dönüĢmüĢ, en azından 

böyle bir teslimiyete karĢı çıkabilecek yetilerinden koparılmaya baĢlamıĢtır.  

 Aklın bu uzlaĢımcı anlamı, dönemi hümanist devlet adamlarınca 

savunulan aynı toplum içinde yaĢayan ama farklı inançlara sahip insanlar 

arasında aslında bir ayrım olmadığını savunan görüĢle bir tutulmuĢ, siyasi 

alanda bu Ģekilde somutlaĢmıĢtır. Bu dönemde dinsel otoriteye karĢı aklın bu 

uzlaĢmacı yanının öne çıkarılması sadece devletleri laikleĢtirmemiĢ, akıl ile 

dini de birbirinden ayırmıĢtır. Aklın dinden bu Ģekilde ayrılması ve bu ayrımı, 

akla uzlaĢmacı bir anlam yükleyerek telafi etme giriĢimi, onun nesnel yanının 

daha fazla zayıflamasına neden olmuĢtur.105 

 Horkheimer buna rağmen 17. Yüzyılda baskın olanın hala aklın nesnel 

yanı olduğunu iddia etmektedir. Zira bu dönemin hâkim felsefi paradigması 

olan rasyonalizm, nesnellik ya da nesnel doğru iddiasından hala 

vazgeçmemiĢ, bunun yerine akılla iliĢkisi koparılmadan önce dine ait olan 

nesnel hakikat iddiasına talip olabilecek yani dinin nesnel iĢlevinin yerine 

geçebilecek bir doğa ve insan doktrini oluĢturma çabası içine girmiĢtir. 

Burada amaç, nesnel doğruyu kendi içerisinden çıkarabileceğimiz, din kadar 

kapsamlı ama kaynağını insandan, insan aklından alan bir düĢünce geleneği 

oluĢturmaktır. Dolayısıyla böyle bir gelenekte nesnel olan hala baskın 

olandır. Rasyonalistler, 17. Yüzyılda hem nesnenin gerçek doğasını yansıtan 

hem de insana doğru yaĢamın yolunu gösterecek olan bir teori peĢindedirler. 

Rasyonalistlere göre insanın bunları ortaya koyabilmek için kendini tümüyle 

ilahi bir gücün etkisine bırakmasına gerek yoktur. Rasyonalistlerin bu 

                                                             
105

 Horkheimer, Akıl Tutulması, s. 62 



87 

 

düĢünceleri, Tanrı‟nın yokluğu anlamına gelmemektedir. Tanrı‟nın varlığı yine 

söz konusudur; ancak günlük hayatı yöneten ve Ģekillendiren tek otorite artık 

tanrısal irade değildir. Yani kısaca 17. Yüzyıl rasyonalizminde nesnellik 

ortadan kalkmamıĢtır ancak bu nesnellik aĢkın köklerinden kopmuĢ, insan 

aklı içine alınmıĢ ve burayla sınırlanmıĢtır. Nitekim rasyonalist felsefe dinin 

yerini almaya baĢladığında amacı nesnel doğruyu ortadan kaldırmak değil, 

bu nesnel doğruya rasyonalist bir temel kazandırmaktır.106  

 Bu anlamda, o dönemde din ile rasyonalizm arasındaki tartıĢma, 

nesnel bilginin olup olmadığı tartıĢması değil, bu bilginin vahiyle mi yoksa 

akılla mı elde edilebileceği üzerine bir tartıĢmadır. Ancak yine de bu tartıĢma 

hem dinin hem felsefenin ya da aklın hem de nesnel bilginin kendisinin büyük 

zararlar görmesiyle sonuçlanmıĢtır.107  

 Zira bu tartıĢmaya, her iki görüĢü de benimseyene ve baĢka hak 

iddiaları taĢıyan, böylece de tartıĢmanın eksenini değiĢtiren baĢka 

düĢünüĢler de dâhil olmuĢtur. Bunlardan biri Protestanlık iken diğeri de 

metafiziğe ve nesnel bilgi iddiasındaki görüĢlere, sahte sorunlarla uğraĢtığı 

gerekçesiyle karĢı çıkan ampirizmdir. Bu tartıĢmalar sonuçta, uzlaĢmacı akıl 

paradigmasının kendini göstermesiyle “ratio” ve din arasında zorlama bir 

uzlaĢmayla çözülmüĢ, daha doğrusu ötelenmiĢtir. Zira bu uzlaĢma görünüĢte 

bu iki alanı birbirlerinin saldırılarından korumuĢ ve böylece onların yararına 

geliĢmiĢ bir durum olarak görülse de aslında hem felsefe hem din bu 

uzlaĢmayı, yıkıcı etkilere maruz kalma pahasına sağlamıĢlardır. Din ile genel 

olarak felsefe, özelde ise rasyonalizm, sonuçta, tamamen farklı kültürel 

alanlar olarak görülmeye baĢlanmıĢ ve kendilerine ayrılan alanlarda kendi 

doğrularını üreten, birbirlerine karıĢmayan, hatta birbirlerini hoĢ gören alanlar 

olarak değerlendirilmiĢlerdir.  

 Bu durum dini farklı kültürel alanlardan herhangi biri durumuna 

getirirken, onun varlık sebebi olan mutlak hakikat iddiasını da ortadan 

                                                             
106

 Horkheimer, Akıl Tutulması, s. 63 – 65 
107

 Max Horkheimer, “Din Üzerine Düşünceler” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, 

Yapı Kredi Yayınları, 2005, İstanbul, s. 212 - 213 



88 

 

kaldırmıĢtır. Böylece din, suya sabuna dokunmaz bir hale gelmiĢ ve içeriği 

boĢaltılmıĢ, bu suretle de aynı akıl gibi toplumdaki egemen güçlerin kolayca 

kullanabileceği bir araç haline gelmiĢtir.  Aynı Ģekilde dine akıl adına saldıran 

rasyonalist “aydınlanmacılar” da sonunda kendi çabalarının güç kaynağı olan 

metafiziğin ve nesnel aklın ölümüne tanıklık etmiĢlerdir. Son tahlilde, nesnel 

olan, metafizikle, metafizik de hurafeyle eĢ anlamlı hale gelmiĢ, öznel aklın 

nesnel akla egemenliği sürecinde çok önemli bir aĢama daha geçilmiĢtir.  

 Horkheimer‟ a göre, aklın, kendisine karĢı geliĢtirdiği bu yanlıĢ bilincin 

bir baĢka önemli nedeni de burjuva düzeninde önemli bir kavram olarak 

ortaya çıkan hoĢgörü (toleranz) düĢüncesidir. Horkheimer hoĢgörü 

kelimesinin ikili bir anlam taĢıdığına dikkat çekmektedir.108 Bir yanıyla 

dogmatik otorite yönetiminden kurtulmayı, diğer yandan her türlü zihinsel 

etkinliğe karĢı tarafsız olmayı içerir ki bu ikinci anlamının mantıki sonucu 

kesin bir göreceliliktir. Bu görecelilik de her kültürel ya da toplumsal alanın 

birbirlerine tamamen kapalı olarak kendi sınırlarını çizdiği ve kendi hakikatini 

ürettiği, bu noktada hiçbir karĢıt görüĢle karĢılaĢmadığı bir anlayıĢı 

olumlamaktadır. Böylesi bir düzen de eleĢtirinin ölmesi anlamına gelmektedir. 

Bu kültürel iĢ bölümü, nesnel doğru yerine göreceliciliği ve biçimsel aklı 

geçirir ve onu sürekli yeniden üretir. Böylece söz konusu durum hem bu 

düĢünüĢün sonucudur hem de bu düĢünüĢ söz konusu sonuç tarafından 

ortaya çıkar.  

 Rasyonalizmin 18. Yüzyıldaki siyasal sonuçları, özellikle Amerikan ve 

Fransız devrimleriyle birlikte, kendini ulus kavramının öne çıkmasıyla ve bu 

kavramın içeriğiyle ortaya koymaktadır. Bu yüzyılda, rasyonalizmin bir yüzyıl 

önce epistemolojide yaptığının bir benzeri ya da yansıması olarak, ulus 

kavramı bir kılavuz ilke olarak, dinin yerine geçirilmiĢtir. Ġnsanüstü bir güdü 

olarak ulus, otoritesinin kaynağını vahiyden değil akıldan almaktadır. Akıl 

                                                             
108

 Horkheimer, a. g. e., s.66. 



89 

 

buradaki anlamıyla, “... doğuĢtan gelen ya da spekülasyonla geliĢtirilen temel 

kavrayıĢların toplamı olarak alınmaktadır.”109  

 Aynı dönemde bir baĢka geliĢme de önceleri bu temel kavrayıĢlardan 

herhangi bir tanesi olarak değerlendirilen kiĢisel çıkar düĢüncesinin bazı 

doğal hukuk kuramcılarının ve hazcı düĢünürlerin öne çıkarmasıdır. Bunun 

bir sonucu olarak kiĢisel çıkar düĢüncesi diğer tüm temel kavrayıĢları 

bastırmıĢ ve toplumda egemen bir güç haline gelmiĢtir. Ancak bu süreç genel 

akıl kavramı içindeki bir çeliĢkiyi de beraberinde getirmiĢtir. Bu çeliĢki 

toplumun tamamına egemen olan iki etkin gücün, ulus kavramıyla kiĢisel 

çıkar kavramının birbirleriyle zorunlu olarak çeliĢik yapılarından 

kaynaklanmaktadır.  

 Bu noktada felsefenin karĢısında iki seçenek kalmıĢtır: ya kiĢisel çıkar 

kavramının ve bu anlayıĢın anarĢizme kadar varan sonuçlarını kabul edecek 

ya da akıldıĢı bir ulusçuluk anlayıĢını kabullenecektir. Her iki durumda da 

sonuç terör ve baskıdır. Zira kiĢisel çıkar düĢüncesinin en uç noktası 

doğrudan anarĢizme götürürken, kiĢisel çıkarın tehditlerine karĢı ulus 

düĢüncesine körü körüne bağlılık, bu düĢünceyi yani ulusal topluluk 

düĢüncesini yalnızca baskı ve zorbalıkla sürdürmeyi beraberinde getirir. 

Horkheimer burada ulusal bir toplumda kiĢisel çıkar ilkesine dayanan 

liberalizmin nasıl hemen faĢizme dönüĢme eğilimini ve tehlikesini içinde 

barındırdığına vurgu yapmaktadır. Horkheimer son tahlilde; aklın bu tikel 

olana dönüĢünün, kendi içeriğinin yalnızca bir bölümüne indirgenmesinin ve 

bu bölümün evrensellik iddiasında bulunmasının siyaset alanında zorba bir 

iktidara zemin hazırladığı kanısındadır.110 

 Görüldüğü gibi aklın bu iki farklı yetisi arasındaki gerilimli güç dengesi 

sadece o dönemin egemen felsefi görünüĢünü değil, buna bağlı olarak 

toplumsal yaĢantıyı da doğrudan belirlemektedir. Horkheimer‟ın bu tahlilinin 

son aĢaması olan modern kapitalist toplumdaki aklın ve dolayısıyla felsefenin 

                                                             
109

 Horkheimer, a. g. e., s.66. 
110

 Horkheimer, a. g. e., s.66 - 67 



90 

 

ve toplumsal yaĢantının durumu çalıĢmanın sonraki bölümlerinde “modern 

toplum eleĢtirisi” baĢlığı altında detaylıca incelenecektir. Ancak bu noktada 

Ģu kadarını ifade etmekte fayda vardır: Aklın nesnel yanının kaybolup, salt 

araçsal olması sürecinin doruk noktası modern kapitalist toplumdur. Akıl bu 

noktada toplumsal olana boyun eğmiĢ, böylece de tüm özerkliğini kaybetmiĢ, 

boĢ bir araç halini almıĢtır. Hâkim felsefi ve siyasal ideolojiler de bu durumu 

pekiĢtirmektedirler. Biçimselci ve araçsal öznel aklın hâkimiyeti, toplumsal 

düzlemde; pozitivizm tarafından nesnellikle bağlantısızlığı vurgulanarak 

biçimselci yönüyle; pragmatizm tarafından da kendi dıĢındaki süreçlere 

boyun eğmiĢ içeriği vurgulanarak araçsal yönüyle pekiĢtirilmektedir. Böylece 

aklın doğayı ve insanı egemenlik altına almada oynadığı rol, yani; araçsal 

değeri tek ölçüt olarak ortaya çıkmaktadır. Bunun sonucu olarak her Ģey artık 

bir araçtan öte bir anlam içermemekte, kendi baĢına anlamlı bir Ģey 

kalmamaktadır. Niteliksel farklılık ortadan kalkmakta, tüm doğa belli 

kategoriler tarafından içerilen olgular toplamı haline gelmektedir. Araçsal akıl 

sadece aklın nesnel boyutunu değil, aklın kendisini ve bireyi de yadsımıĢ ve 

sonunda bir akıldıĢılığa sebep olmuĢtur. Öznel aklın nesnel akla egemen 

olma süreci, aklın ve bireyin silinmesi ile doruğuna ulaĢmıĢtır. 

 Bu bölümün baĢındaki iddia, araçsal akıl eleĢtirisinin, eleĢtirel teori için 

çok önemli bir hareket noktası olduğu yönündeydi. ġimdi bu iddianın 

temellendirilmesi gerekmektedir. Bunun için de araçsal akıl eleĢtirisinin 

ortaya çıkıĢının ve eleĢtirel teori için ne anlam ifade ettiğinin üzerinde 

durmakta fayda vardır.  

 Öncelikle araçsal akıl eleĢtirisinin üzerine kurulduğu varsayımlar 

oldukça dikkat çekicidir. EleĢtirel teorinin akıl eleĢtirisi, toplumların akıl 

konusundaki bilinçlerinin o toplumun yaĢantısını belirlediğini varsayar. Bu, bir 

anlamda eleĢtirel teorinin bilinç ve madde arasındaki iliĢkinin mahiyeti 

üzerine yaptıkları değerlendirmenin de bir gerekçelendirilmesidir. Zira 

toplumsal olarak kabul edilmiĢ bir bilinç araçsal aklın eleĢtirisine göre, 

toplumsal gerçekliği belirlemektedir. Bu, klasik Marxizm'den kesin bir 

kopuĢun göstergesidir. Çünkü klasik Marxizm için bilincin maddi olan 



91 

 

üzerinde bir etkisinden söz etmek mümkün değildir. Oysa eleĢtirel teori, 

araçsal aklın eleĢtirisini, toplumsal gerçekliğin, toplumsal bilince bağlı olarak 

Ģekillendiği varsayımı üzerine kurmaktadır. EleĢtirel teori, sadece araçsal 

aklın bir eleĢtirisi olarak bir tespit değil de bu eleĢtiri yoluyla, eleĢtirilen 

toplumsal durumu aĢabilecek bir bilinç oluĢturma amacı güden bir teori olarak 

değerlendirdiğinde ise araçsal aklın eleĢtirisinin sadece bilinç – madde 

arasındaki iliĢkide değil, daha birçok boyutta eleĢtirel teorinin özgünlüğünün 

bir göstergesi olduğunu görmek mümkündür. Zira eleĢtirel teorinin amacı 

daha önce de belirtildiği gibi bireylerde toplumsal olarak olumsuz olanı 

aĢacak bir toplumsal bilinç düzeyi oluĢturacak Ģartları sağlamaktır. Bu 

anlamda eleĢtirel teorinin en önemli amacı da bilinç – madde iliĢiksinde 

bilincin etkinliğini varsaymaktadır.  

 Araçsal akıl eleĢtirisinde, felsefe tarihinin ve genel olarak insanlık 

tarihinin aklın iki yetisine karĢılık düĢen iki kavrayıĢın gerilimli iliĢkisiyle 

doğrudan belirlendiği düĢüncesi Hegel‟ in tarih ve doğa hakkındaki 

görüĢleriyle karĢılaĢtırıldığında, eleĢtirel teorinin diyalektik anlayıĢının özgün 

karakteri belirgin bir biçimde ortaya çıkacaktır. Bu açıdan, araçsal aklın 

eleĢtirisinin doğru bir biçimde yorumlanıĢı, eleĢtirel teorinin diyalektik 

anlayıĢını özgün kılan unsurların gerekçelendirilmesi açısından oldukça 

büyük bir önem arz etmektedir. Daha önce de ifade edildiği gibi çok kaba 

hatlarıyla Hegel‟ e göre tarih, bir dünya tininin, "geist"ın kendini doğada 

açarak somutlaĢtırmasının tarihidir. Bu kendini açıĢ da diyalektik bir süreçtir. 

Yani tarihsel süreçler,  evrensel akıl ya da mutlak bilinç olarak 

adlandırılabilecek olan varlığın kendini gerçekleĢtirmesinin aĢamalarıdır. 

Felsefi kaynakları arasında en önemlilerinden birinin de Hegel olduğu 

eleĢtirel teorinin de felsefe tarihini, akılla, onun belli tarihsel dönemlerde 

aldığı anlamlarla belirlemesi, bu iki tarihsel bakıĢın karĢılaĢtırılabilir unsurlar 

içerdiğini ortaya koymaktadır:  

 EleĢtirel teori de Hegel de aklın insanlık tarihini doğrudan belirleyen 

önemli bir güç olduğu kanısındadırlar. Ancak eleĢtirel teorinin akıldan kastı, 

evrensel ve tümel bir varlığın aklı ya da böylesi mutlak bir bilinç değildir. 



92 

 

EleĢtirel teori burada, bir varlık olarak akıldan ziyade belirli tarihsel 

dönemlerde, topluma egemen olan akıl anlayıĢlarından bahsetmektedir. 

Dolayısıyla Hegel‟ e göre aklın tarihsel süreci, evrensel aklın diyalektik 

biçimde iĢleyen kendini açma süreci iken, eleĢtirel teori de aklın iki farklı 

yetisine karĢılık düĢen iki farklı anlayıĢın gerilimli diyalektik iliĢkisidir. Bu iliĢki 

sonucu oluĢan toplumsal bilinç, toplumsal gerçekliği belirlerken diğer yandan 

toplumsal gerçeklikler de söz konusu toplumsal bilinci belirlemektedir. 

Dolayısıyla eleĢtirel teori diyalektik tarihsel süreci, temelinde toplumsal 

yaĢamın bulunduğu karĢılıklı bir etkileĢim süreci olarak algılamaktadır.  

 Diyalektiğe ve tarihe bu farklı bakıĢ, diyalektik sürecin nasıl iĢlediğiyle 

ilgili algıyı da farklılaĢtırmıĢtır. Zira Hegel de tinsel varlığın kendini 

tamamlama süreci bittiğinde tarih de bitecektir. Üstelik söz konusu tinsel 

varlığın bu kendini tamamlama süreci de – tinsel varlığın doğasından 

kaynaklı olarak – zorunlu olarak sonlu bir süreçtir. Oysa eleĢtirel teoride 

diyalektik süreç toplumsal yaĢantı ve toplumsal bilinç arasındaki iliĢki süreci 

olduğundan ve dünya var oldukça toplum ve toplumsal bilinç var 

olacağından, diyalektik süreç tamamlanmıĢ ya da tamamlanacak bir süreç 

değildir. Bu tamamlanmamıĢlık, söz konusu diyalektik sürecin eksikliğinden 

değil, gerçekliğin, bu diyalektik sürecin tezi ve antitezi olan kutupların 

varlığına doğrudan bağlı olmasından kaynaklanmaktadır. Bir önceki bölümde 

söz konusu edilen Adorno‟nun negatif diyalektik anlayıĢının ya da 

Horkheimer‟ ın açık uçlu diyalektik anlayıĢının araçsal akıl eleĢtirisinin 

sağladığı bu açılımla birlikte incelenmesi söz konusu anlayıĢların 

özgünlüğünü ve ortaya çıkıĢ Ģartlarını anlamak açısından önemlidir.  

 Görüldüğü gibi eleĢtirel teori için araçsal aklın eleĢtirisinin daha iyi bir 

topluma doğru evrilme amacının bir sınırı yoktur. Bu, her toplumsal düzende 

istenebilir bir amaç olarak ortada durmaktadır. Daha sonra görüleceği gibi 

eleĢtirel teori, felsefenin bu iki akıl anlayıĢı arasında bir tercih yapmaması 

gerektiğini ve bu ikisi arasındaki hem bağlılığı hem de ayrılığı fark ederek bu 

dengenin her iki tarafa doğru da bozulduğu dönemlerde eleĢtiri yoluyla bu 

dengeyi tekrar sağlamaya yönelmesi gerektiği kanaatindedir. Ancak daha iyi 



93 

 

bir topluma evrilme amacını, her toplumsal düzende istenen bir amaç olarak, 

yani kendi baĢına değerli bir amaç olarak görmenin de ancak nesnel akılda 

mümkün olacağı açıkça ortadadır. Bu açıdan çok net bir biçimde eleĢtirel 

teorinin hiçbir çalıĢmasında ifade edilmese de, nesnel aklın öznel akla 

önceliği eleĢtirel teorinin nihai amacının mantıki bir sonucudur. Buradaki 

önceliğin mahiyeti üzerine düĢünmek eleĢtirel teorinin araçsal akıl eleĢtirisin 

doğru anlamak açısından elzemdir. Bu çalıĢmada bu önceliğin, bir önem ya 

da ontolojik üstünlük olarak bir öncelik değil de,  var olan bir iĢ bölümündeki 

zamansallık açısından söz konusu olan öncelik olduğunu iddia etmektedir.  

 Bu savı gerekçelendirmek için, eleĢtirel teorinin öznel akıl ve nesnel 

akıl kavramlarını, aklın iki farklı yetisinin karĢılığı olarak kullandıklarını 

hatırlatmak gerekmektedir. Buna göre, eleĢtirel teoride bilincin herhangi bir 

Ģey karĢısındaki algısı, bu iki yetinin ve toplumsal gerçekliğin birlikte etkin 

olduğu bir süreç olarak değerlendirilmektedir. Bu açıdan öznel aklın nesnel 

akla veya nesnel aklın öznel akla bir üstünlüğünden söz etmek mümkün 

değildir. Ancak söz konusu sürecin iĢleyiĢini ele aldığımızda, bir öncelik 

sonralık olduğu iddia edilebilir. Bu öncelik sonralık da bu iki akıl yetisinin 

doğaları gereği ortaya çıkmaktadır. Daha önce ifade edildiği gibi, nesnel akıl 

amaçlarla ilgilenirken, öznel akıl belirlenen amaçlara en uygun olan yolu 

seçmektedir ve ikisi de toplumsal süreçler tarafından dolayımlanmakta olan 

nesneler üzerinde çalıĢmaktadırlar. O halde, eleĢtirel teori için doğru bir 

amaçlı eylem, aklın nesnel yanının belirlediği ya da farkına vardığı amaçların, 

öznel aklın sağladığı araçlarla gerçekleĢtirilmeye çalıĢılması Ģeklinde olması 

gerektir.  

 Bu eleĢtirel teorinin içeriğinde ifade edilen bir unsur olmasa da, onun 

akıl anlayıĢının ve aklın doğası hakkındaki değerlendirmelerinin mantıki bir 

sonucudur. Dolayısıyla nesnel aklın öznel akla önceliği, öznel aklın araç 

seçerken yöneleceği rotayı sağlaması açısından geçerlidir. Ancak bir Ģey 

hakkındaki bir bilinçlilik durumu, mutlaka bu iki yetinin birlikteliğinde 

gerçekleĢeceğinden; önem, değer ya da üstünlük açısından bir öncelikten 

söz edilemez.  



94 

 

 Son tahlilde eleĢtirel teori aklın bu iki yetisi arasında bir önceliğin 

olmadığını ifade ederken haklıdır. Zira onun ortaya koyduğu 

değerlendirmelerin sonucunda mantıki olarak ortaya çıkan önceliğin mahiyeti 

ile eleĢtirel teorinin olmadığını iddia ettiği önceliğin mahiyeti farklıdır.  

  EleĢtirel teori, araçsal aklın tarihsel seyrini ortaya koymakla bir tespit 

yapmakta ve bu tespiti araçsal aklın yaĢanılan dönemde en tehlikeli boyutlara 

ulaĢtığıyla bitirmektedir. Söz konusu tehlikeli boyut, araçsal akıl anlayıĢının 

oluĢturduğu ideolojilerdir. Bu ideolojilerden eleĢtirel teorinin üzerinde en fazla 

durduğu ise 20. Yüzyıla damgasını vuran pozitivizm düĢüncesidir. 

2.3. ELEġTĠREL TEORĠNĠN POZĠTĠVĠZM ELEġTRĠSĠ 

 EleĢtirel teorinin pozitivizm eleĢtirisi, onun varlık sebeplerinden biridir. 

Zira eleĢtirel teorinin ve özellikle de Horkheimer ve Adorno‟nun pozitivizm 

eleĢtirileri yalnızca bir bilim eleĢtirisi olmasının çok ötesinde, araçsal aklın 

haksız hâkimiyetinin bir sonucu olarak ortaya çıkan bir dünya görüĢü, bir 

ideoloji eleĢtirisidir. Bu dünya görüĢü hem araçsal aklın egemenliği sonucu 

ortaya çıkmakta hem de varlığıyla bu hâkimiyeti derinleĢtirmekte, 

sürdürmekte ve yeniden üretmektedir. Bu açıdan eleĢtirel teori için, pozitivizm 

eleĢtirisi, hayati bir önem arz etmektedir. Söz konusu önem, eleĢtirel 

teorisyenlerin eserlerine de yansımıĢtır. Horkheimer, eleĢtirel teorinin 

manifestosu olarak değerlendirilebilecek olan “Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram” adlı makalesinde, eleĢtirel teoriyi, karĢısına geleneksel teori baĢlığı 

altında pozitivist dünya kuramını koyarak ve bu görüĢü eleĢtirerek 

tanımlamaktadır.  

 EleĢtirel teorinin ve özellikle de Horkheimer ve Adorno‟nun pozitivizme 

eleĢtirileri son derece sert ve keskin eleĢtirileri olmuĢtur. Hatta bu noktada 

Horkheimer, söz konusu eleĢtiriler için derginin sayfalarını açmayı reddetmiĢ, 

bunun için bir tartıĢma ortamı yaratmayı bile kabul etmemiĢtir.111 Tom 

                                                             
111

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu s.188 – 189 



95 

 

Bottomore112 eleĢtirel teorinin bir bütün olarak pozitivist dünya görüĢünü 

özellikle Ģu üç noktada eleĢtirdiğini belirtmektedir:113 

1. Pozitivizm, insanlara, salt olgulara baktığı gibi mekanik bir 

belirlenimcilikle, çıplak olgular olarak bakar.  

2. Dünyayı, deneyde verilmiĢ gerçeklik olarak kavradığından, öz ile 

görünüĢ arasında bir ayrım yapmaktan acizdir. 

3. Pozitivizm, olgu ve değer arasında kesin bir ayrım yaptığı 

yolundaki haksız iddiasıyla, bilgi ve insan istemleri arasına derin bir 

uçurum koymaktadır. 

 Yukarıdaki maddelerden de anlaĢılabileceği gibi eleĢtirel teori, 

pozitivizmi eleĢtirirken, yalnızca bilimin doğası ve yöntemine yönelik 

eleĢtirilerde bulunmamakta, daha çok eleĢtirilerini pozitivizmin 

hâkimiyetindeki bir paradigmanın, toplumsal ve bireysel düzlemde sebep 

olduğu ya da olabileceği sorunlara ve bu açıdan pozitivist dünya görüĢünün 

taĢıdığı tehlikeli potansiyele yöneltmektedir. 

 EleĢtirel teorisyenler içinde, pozitivizme ilk ve en Ģiddetli saldırıları 

yapan filozof Max Horkheimer‟dır. Horkheimer‟ ın pozitivizm eleĢtirisi daha 

sonra, birçok pozitivizm eleĢtirilerine de kaynaklık etmiĢtir. O, özellikle 1937 

tarihli “Geleneksel ve EleĢtirel Kuram” ile “Metafiziğe En Son Saldırı” 

makaleleriyle birlikte, “Akıl Tutulması” adlı kitabında pozitivizm eleĢtirisini 

geniĢ bir biçimde ortaya koysa da, onun hemen hemen tüm yazılarında söz 

konusu eleĢtirilere iliĢkin unsurlar bulmak mümkündür. Horkheimer, 

pozitivizmi, en genel biçimiyle araçsal aklın bir sonucu olarak ve bunu 

sürdürecek biçimde aklın “verfunt” yetisini görmezden gelen ve onu 

“verstand” yetisine indirgeyen bir düĢünce olarak değerlendirmekte ve 

eleĢtirilerini bu değerlendirme etrafında Ģekillendirmektedir. 

                                                             
112

 Tom Bottomore: 1920 doğumlu İngiliz Marksist sosyolog. Marx felsefesi ve Marksizm üzerine 

oldukça fazla sayıda eser veren Bottomore, Frankfurt Okulu ile de bu bağlamda ilgilenmiş ve önemli 

eserler vermiştir. 
113

 Tom Bottomore, Frankfurt Okulu s.14 



96 

 

 Horkheimer‟ ın pozitivist dünya görüĢü karĢısında ilk eleĢtirisi, özellikle 

bu düĢüncenin tüm gerçekliği olgularla sınırlamasına ve onun ileri aĢaması 

ve Horkheimer‟ ın eleĢtirilerinin birinci muhatabı olan mantıkçı pozitivistlerin 

dıĢ dünyadaki olgulara tekabül etmeyen her bilginin metafizik ve anlamsız 

olduğuna iliĢkin iddiasına yöneliktir. Aslına bakılırsa bu eleĢtiri, Horkheimer‟ 

ın bir bütün olarak pozitivizm eleĢtirisinin de kaynağını teĢkil etmektedir. 

Horkheimer‟ a göre pozitivizm özne ile nesne arasına sınır çekerek, öz ile 

görünüĢ arasına, düĢünme ile eyleme arasına yani teori ile pratik arasına 

sınır çekmektedir. Bu sebeple de bu teori gerçekliği anlamaktan son derece 

uzaktır. Zira eleĢtirel teorinin üzerine bina edildiği gerçeklik anlayıĢına göre, 

olgusal ya da bilinçsel hiçbir gerçeklik bize verildiği haliyle özdeĢ değildir, 

sürekli bir toplumsal dolayımlama içinde var olmaktadır. Dolayısıyla 

pozitivizm olguları, biliĢsel özneden bu denli ayırdığında gerçeklikle de 

bağlarını koparmıĢ olmaktadır.   

 Toplumsal bağlarından kopmuĢ olan her türlü bilgi, gerçeklikle olan 

bağlarını da kopardığından yanlıĢ bir bilgi olmaya mahkûmdur. Çünkü “Hem 

yeni keĢfedilmiĢ olgusal bağlantıların mevcut bilginin yeniden 

biçimlendirilmesi açısından verimliliği, hem de onların olgular üzerine 

uygulanıĢı saf mantıksal ya da yöntembilgisel unsurlara dayanmayan, her 

defasında sadece gerçek toplumsal süreçlerle bağıntı içinde anlaĢılması 

gereken belirlemelerdir.”114  

 Üstelik gerçeklik karĢısında söz konusu yanlıĢ bilince sahip olan 

pozitivizm buna rağmen, gerçekliğin tümü hakkında tek yetkili olarak kendini 

görmekte ve kendi yöntemi dıĢındaki her türlü yönteme, sonsuz bir kendine 

güvenle karĢı çıkmaktadır. ĠĢte bu nokta, yani pozitivizmin her türlü 

gerçekliğe karĢı oluĢturduğu yanlıĢ bilince rağmen kendisine duyduğu sonsuz 

güven onun bilimsel, epistemolojik, sosyolojik ya da psikolojik düzlemdeki 

yıkıcı sonuçlarına da kaynaklık etmektedir. Horkheimer‟ ın bu düĢün 

yöneliminin ıĢığında Ģu söylenebilir: EleĢtirel teorinin pozitivizm eleĢtirisi, 

                                                             
114

 Max Horkheimer, “Geleneksel ve Eleştirel Kuram” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s. 345 



97 

 

temelde onun bu düĢüncenin gerçekliği doğru algılayamaması tespitinden 

hareket etmekte, bu tespit eleĢtirel teorinin pozitivizm eleĢtirisinin çıkıĢ 

noktasını oluĢturmaktadır. Çünkü bundan sonra irdelenecek olan diğer 

eleĢtirel unsurlar hep söz konusu tespitin sonuçları olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bu yüzden bilimin temelindeki bu yanlıĢ bilinci detaylandırmak, eleĢtirel 

teorinin pozitivizm eleĢtirisinin doğru bir yorumu için faydalı olacaktır. 

 Horkheimer‟ ın gerçeklikle ilgili yanlıĢ bir bilince sahip olduğunu iddia 

ettiği pozitivizmin, bu yanlıĢ bilince rağmen hakikati bütünüyle verme iddiası 

Horkheimer‟ a göre çocukça bir iddiadır. Çünkü pozitivizm söz konusu 

iddiasını, temelinde yükseldiği yönteme dayandırmaktadır. Pozitivizme göre 

bir bilimsel önermenin doğru ya da yanlıĢ olması o önermede ifade edilen 

olgunun dıĢ dünyadaki karĢılığıyla örtüĢmesine bağlıdır. Eğer bir bilimsel 

önerme hatalıysa ya o bilimsel önermeyi oluĢturan kuramsal varsayımlarda 

ya da bu varsayımlara dayanarak yapılan deneylerde bir hata aranmaktadır. 

Ancak bu süreçte söz konusu deneysel yöntem asla sorgulanmamaktadır.115  

 Bu yöntem tümevarım yöntemidir. Pozitivizme göre tümevarım 

yöntemi, bilimsel bilginin hem kesinliğini hem de nesnelliğini sağlayan 

evrensel bir yöntemdir. Bu nedenle de bu yöntemi bir kez kavramıĢ bir özne, 

her türlü nesne hakkında bu yöntemi kullanarak o nesnenin bilgisini 

edinebilir. Kısaca pozitivizmde tümevarıma karĢı kesin bir inanç söz 

konusudur. Ancak Horkheimer‟ a göre söz konusu inancın yersizliği bu 

yöntemin doğası biraz kurcalandığında hemen ortaya çıkmaktadır.  

 Tümevarım yöntemi, kabaca bir olayın gerçekleĢme sıklığı ile o olayın 

kesinliği arasında doğrusal bir iliĢki olduğu varsayımına dayanır. Daha açık 

bir ifadeyle, tümevarım yöntemine göre bir olay dıĢ dünyada ne kadar sık 

gerçekleĢmiĢse o denli kesindir. Böyle yapmakla tümevarım yöntemi ve bu 

yöntemi kesin bilginin tek ve mutlak aracı olduğu kanısında olan pozitivist 

görüĢ, var olanın yenilenmesini baĢarı olarak göstermektedir. Var olanın, 

verili durumun yenilenmesi tümevarımın baĢarısıdır. Böylece bu yöntem yeni 

                                                             
115

 Horkheimer, a. g. m., 339 – 341 



98 

 

varoluĢ biçimleri karĢısında dilsiz ve kör bir durumda kalmakta bu yeni 

varoluĢ biçimlerini görememektedir. Varlığın yeni biçimleri tümevarım 

yönteminin temelindeki deney ve gözlem ilkesinin alanının dıĢında 

kalmaktadır.  

 Böylece, tüm yenilikçi iddialarına, yanlıĢ olduğu kanıtlandığı anda her 

türlü olgusal düzenlemeyi ya da kuramsal konstrüksiyonu hemen terk edip 

yenisini kabul edeceği iddiasına karĢın bilimsel yöntem, açıkça tüm yeni olanı 

kendi alanının dıĢına iter. Bu alanı kendini sürekli yenileyen olgularla sınırlar. 

En ileri noktasında da bu alanın dıĢında kalan her Ģeyi saçma olarak görerek, 

üzerinde konuĢulmaya bile değmeyecek safsatalar olarak nitelendirir. Oysa 

görüldüğü gibi pozitivist düĢünce, kendini üzerine bina ettiği ve kesinlik 

iddiasını da buradan aldığı temel yöntemini sorgulamayı asla kabul etmediği 

için hem dogmatik hem de yeniliğe kati bir biçimde karĢı bir düĢüncedir.  

 Tümevarım yönteminin bakıĢ açısına göre dünya ve varoluĢ biçimleri 

bize verildiği halde, buradadır. Bunlar arasındaki değiĢmeler sadece zahiridir. 

Her Ģey sürekli kendini yenileyen bir sistemin parçaları olduğu için 

aralarındaki iliĢkilerde hep aynı kalmaktadır. Zaten tümevarım yönteminin 

kesinlik ve nesnellik iddiası da bu değiĢmeden kalan iliĢkileri açığa çıkardığı 

inancına dayanmaktadır. Horkheimer‟ a göre tümevarım yönteminin bu verili 

olanı mutlaklaĢtırması ve kendi yöntemine karĢı takındığı dogmatik tutum 

açısından, kendisinin, eleĢtirdiği rasyonalizmden hiçbir farkı yoktur. Ġki 

düĢünce de dünyayı verili haliyle değiĢmez olarak algılamaktadır. Bunun gibi 

bilginin kaynağı olarak örneğin sezgiyi ya da baĢka bir yetiyi mutlak olarak 

koyan ve bu açıdan pozitivizmin eleĢtirilerine maruz kalan diğer tüm 

disiplinlerle pozitivizm arasında da bir fark yoktur. Zira hepsi kendi yöntemini, 

ya da kendi mutlaklaĢtırdığı yetiyi sorgulamaksızın bilginin temeline 

yerleĢtirmektedir. Buradan çıkan sonuç da Horkheimer‟ a göre tümevarım 

yöntemine dayanan pozitivist düĢüncenin mutlaklık iddiasının oldukça sakat 

olduğudur.116  

                                                             
116

 Horkheimer, a.g.m. s.347 



99 

 

 Ayrıca tümevarım metodunun temelinde yer alan deney ve gözlem 

ilkesi de aynı Ģekilde kendini sorgulamaktan acizdir. Bu acz, ondaki temel 

eksikliği görmeyi de engellemektedir. Tümevarım yöntemin kabul ettiği 

varsayım evrendeki her türlü iliĢkinin ya da bilginin deney ve gözlem 

metoduyla elde edilebileceği yönündedir. Oysa aynı varsayıma göre bu 

varsayımın kendisinin nasıl kanıtlanabileceği konusu açık bırakılmıĢtır. Bu 

düĢünceye göre eğer her bilginin kaynağında deney ve gözlem yer alıyorsa, 

bizzat bu önerme de, yani her Ģeyin gözlem metoduyla çözülebileceği ilkesi 

de deney yoluyla kanıtlanmalıdır. Oysa deney ve gözlem ilkesini deney 

yoluyla kanıtlamaya kalkmak açıkça bir totolojidir, kısır döngüdür. 

Pozitivizmin bu kısır döngüden kaçmasının da imkânı yoktur. Çünkü bu 

düĢünce söz konusu deney ve gözlem metoduyla kanıtlanamayan her türlü 

bilgiyi daha baĢlangıçta dıĢlamıĢtır. Dolayısıyla Horkheimer‟ a göre pozitivist 

düĢünce temsilcileri,  “kendi ilkelerini – doğrulanmadığı sürece hiçbir 

önermenin anlamlı olmadığı ilkesini – doğrulamayı reddetmekle, petitio 

principii  ( kanıtlanması gereken ilkeyi varsayım olarak kullanma ) hatasına 

düĢmektedirler.”117  

 Horkheimer‟ a göre pozitivizmin ortaya koyduğu bilim anlayıĢı hem 

yanlıĢ, hem geçersiz hem de tehlikelidir. Horkheimer‟ ın pozitivizm 

eleĢtirisindeki asıl tehlikeli bulduğu düĢünce tarzı klasik ampirizmin bilim 

anlayıĢından çok, 20. Yüzyılda bu kaynaktan yani klasik ampirizmden 

hareketle ortaya çıkan mantıkçı pozitivizmin bilim anlayıĢıdır. Horkheimer 

mantıkçı pozitivizmin, ampirizmin ve matematiksel mantığın evliliğinden 

doğduğu kanısındadır. Bu açıdan mantıkçı pozitivizm temellerini, bir yanıyla 

özne ve nesneyi birbirinden kesin çizgilerle ayıran ve dünyayı matematiksel 

mantığın iĢleyiĢiyle çözülebilecek olan bir iliĢkiler bütünü olarak gören 

Kartezyen düalizmden diğer yandan da bilgiyi, son tahlilde insan duyumlarına 

dayandıran klasik ampiristlerden almaktadır. Ancak mantıkçı pozitivistlerin, 

kendi öncüllerinden en önemli farkları bilginin temeline klasik ampirizmdeki 

                                                             
117

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, s.107 



100 

 

gibi tekil bilen öznenin duyularını değil, baĢtan kabul edilmiĢ matematiksel 

varsayımları yerleĢtirmeleridir.   

 Horkheimer‟ ın mantıkçı pozitivizm eleĢtirisine göre, bu düĢünce, 

bilgilerin olgulara dayandığı iddiası noktasında klasik ampirizmle aynı 

doğrultudadır. Ancak mantıkçı ampiristler, söz konusu algıyı, tekil, bilen 

öznenin, baĢka bir deyiĢle özne ve nesne arasındaki tekil ve biricik 

iliĢkisindeki bireyin her durumda o iliĢkiye özel olan algısı olarak 

değerlendirmemekte, bunun yerine bilim adamının deney ortamındaki bir 

anlık gözlemi olarak algılamakta ve daha sonra bu deneyden ortaya çıkan 

yargıyı bilimsel doğrunun temeline koymaya çalıĢmaktadırlar. Bunun sonucu 

olarak klasik ampirizmde bilgi hala bir yanıyla etkin bir bilen öznenin ürünü 

olarak ortaya çıkarken, mantıkçı ampirizmde bilim ve bilgi tamamen 

öznesizleĢtirilmektedir.118 

 Klasik ampirizmde olguların birbirleriyle ya da özneyle olan iliĢkileri 

bilimsel yargıyı belirlerken, mantıkçı ampirizmde bir Ģekilde oluĢturulmuĢ 

bilimsel yargının olgular arası iliĢkileri belirlemesi beklenmektedir. Bunun 

sonucu olarak da hem bilginin fetiĢleĢtirilmesi hem de ortaya konan bilimin 

mutlaklaĢtırılması en keskin halini almıĢtır. Bu açıdan Horkheimer, mantıkçı 

pozitivistleri öncülleri olan klasik ampiristlerden daha tehlikeli bir düĢünce 

olarak değerlendirmektedir. Klasik ampirizmde hala bireye özgü bir Ģey 

varken, bilim birey için yapılan bir etkinlikken, mantıkçı pozitivistlerde bu 

unsur tamamen unutulmuĢtur. Bilginin temeline etkin insan algısını 

yerleĢtiren ampirizmde hala en temel noktada etkin bir bilen özne vardır. 

Oysa mantıkçı ampirizm bilimi ampirik verilerden değil, bilim adamının olgular 

üzerindeki yargılarından oluĢan atomik önermelere dayandırmaktadır.119   

 Klasik ampirizmde insan algısı bilimi belirlerken, mantıksal ampirizmde 

bilim, insan algısını belirlemektedir. Mantıksal ampirizmde bilim, protokol 

önermelerle, verili olan üzerine bir araĢtırmaya dönüĢmektedir. Wittgenstein‟ 

                                                             
118

Max Horkheimer, “Metafiziğe En Son Saldırı” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram,  s.297  
119

 a.g.m. s.297 – 298 



101 

 

ın üzerinde konuĢulmayan hakkında susmalı önermesi de, bu bağlamda 

anlaĢılabilir olmaktadır. “Bilim adamı dünya ile ancak dilsel olarak saptandığı 

ölçüde ilgilenir. Uygun bir biçimde tutanağa geçirilene dayanır.”120 Böylece 

bilim mantıksal ampirizmde, salt olguları sınıflandırma iĢlemine dönüĢmüĢtür. 

BaĢka bir deyiĢle tüm bilim, hatta tüm insan bilgisi fiziğe indirgenmiĢ, bunun 

dıĢında kalan her Ģey saçma olarak görülüp bir kenara itilmiĢtir. Bilim 

adamının olguları sınıflayıp bir düzene koyma iĢlemi, diğer insanların dünya 

hakkındaki yargısını da belirlemiĢtir. Çünkü bilim söz konusu iĢlem sonrası 

oluĢan yargı dıĢında konuĢmayı yasaklamıĢtır.  

 Görüldüğü üzere, bilginin ve bilimin insansızlaĢtırılması, mantıksal 

ampirizmle en üst noktasına ulaĢmaktadır. Artık temelde insanı olgularla 

iliĢkisi değil, bilim adamının o olgu hakkındaki, söz konusu iliĢkiyi de 

belirleyecek olan yargısı yer almaktadır. Bilginin bu Ģekilde 

insansızlaĢtırılması, eyleyen öznenin ve onun eyleminin artık bilim için bir 

anlam ifade etmemesi sonucunu doğurmaktadır. BaĢka bir deyiĢle artık, 

eyleyen bireysel öznenin eylemi tüm yaratıcılığından ya da etkinliğinden 

kopmuĢ, olgularla iliĢkisi evrensel kanunlarla önceden belirlenmiĢtir.  

 Horkheimer‟ a göre, “ĠĢte buna kendine güvenerek konuĢma denir.”121 

Üstelik mantıkçı pozitivizm tüm gerçekliği de bu protokol önermelere 

indirgemektedirler. Mantıkçı pozitivistlerin bu aĢırı kendine güvenlerini 

temellendirdikleri ilke de paradoksal bir biçimde yine bu özgüvene 

dayanmaktadır. Mantıkçı pozitivistler, olgu ile değer arasına kesin bir ayrım 

koyulabileceği ve kendi yöntemleriyle bu ikisini birbirinden ayırabildikleri 

iddiasındadırlar. Horkheimer‟ a göre bu düĢünce tam anlamıyla, çocukça bir 

düĢüncedir. Her Ģeyden önce toplumsal dolayımdan, dolayısıyla toplumun 

ortak olarak paylaĢtığı değer yargılarından tamamen azade bir birey tahayyül 

edilemez. Aynı zamanda bu ortak taban olguların neliğini belirleyen bir 

güçtür. Dolayısıyla bilim de tüm toplumsal üretim biçimlerinden sadece bir 

                                                             
120

 a. g. m., s.298 
121

 Horkheimer, a. g. m., s.297 



102 

 

tanesidir.122 Onu bu Ģekilde hem toplumsal dolayımdan hem de insani 

değerlerden soyutlamaya çalıĢmak beyhude bir çabadır. Bilim adamı, 

herhangi bir olguyu gözlemlerken de, toplumda bir yurttaĢ olarak gündelik 

hayatındaki eylemleri gerçekleĢtirirken de hep toplumsal üretime katkıda 

bulunmaktadır.  

 Toplumsal büyük dönüĢümler ve geliĢimler, mantıkçı pozitivistlerin 

iddia ettikleri gibi yalnızca büyük bilimsel buluĢlar sayesinde ve bu yolla 

gerçekleĢmezler. Aynı zamanda toplumsal yaĢantı yeni üretim araçlarına 

ihtiyaç duyduğu için gerçekleĢirler. Hatta söz konusu toplumsal ihtiyaç ya da 

karĢılık gelmeme durumu, bilimsel devrimlerin de sebebi durumundadır. 

Dolayısıyla mantıkçı pozitivistlerin iddia ettikleri olgu ve değer ayrımı pratikte, 

bilimin de diğer toplumsal üretim araçları gibi toplumsal dolayımla var 

olduğundan dolayı mümkün olmayan bir ayrımdır.  

 Horkheimer‟ ın ve eleĢtirel teorinin bilimi, toplumsal üretim 

araçlarından biri olarak görmesi, onun pozitivizm eleĢtirilerinin ayağının yere 

basması açısından üzerinde durulması gereken bir noktadır. Zira bu nokta 

Horkheimer‟ ın bilimi, tümden dıĢlamadığını, her Ģartta ve durumda olumsuz 

bir anlayıĢ olarak görmediğini ortaya koymaktadır. Aksine bir toplumsal 

üretim aracı olarak bilim denen etkinliği olumlayan Horkheimer, bilime karĢı 

tümden bir olumsuz tavır takınma eğiliminde olan Bergsonculuk gibi 

düĢüncelere de karĢı çıkmaktadır. Burada dikkat edilmesi gereken nokta 

Horkheimer‟ ın bilim etkinliğine değil, bilimsel düĢüncenin her alanda mutlak 

olarak son sözü söyleyecek bir merci olarak görülmesine savaĢ açtığıdır. Bu 

açıdan da ona göre asıl tehlike, bilimin bu mutlak güç olma iddiasının sosyal 

alanlarda kabul görmesi ve böylece sosyal araĢtırmaların da kendine bilimsel 

yöntemi rehber olarak almasıdır. “Ġnsan ve toplum bilimleri, baĢarılı 

doğabilimleri örneğini izleme çabasındadırlar.”123  

                                                             
122

 Max Horkheimer, “Bilim ve Bunalım Üzerine Notlar” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s.9 
123

 Max Horkheimer, “Geleneksel ve Eleştirel Kuram”, Geleneksel ve EleĢtirel Kuram,  s.341 



103 

 

 Bu çaba, özellikle 20. Yüzyılda doğabilimlerin kazandığı büyük teknik 

baĢarılar sonucunda insan bilimlerinin zaten çalkantılı olan değerini, 

doğabilimlerinin baĢarılarını bu alanda da yakalamak amacıyla 

doğabilimlerinin yöntemine öykünme giriĢimi olarak değerlendirilebilir. “Sağın 

anlatım yöntemleri, özellikle anlamları, özetlenen kuram kavramıyla sıkı 

sıkıya bağlantılı olan matematik iĢlem biçimleri, bu bilginlerce çok 

tutulmaktadır.”124 Bu sosyal bilimcilere göre, “Bilimsel araĢtırmanın 

günümüzdeki düzeyinde sosyolojinin alması gerektiği yol, toplumsal 

fenomenlerin betimleniĢinden, ayrıntılı karĢılaĢtırmaya ve ancak oradan 

genel kavramların kurulmasına giden zorlu bir yükseliĢtir.”125 Ancak sosyal 

bilimlerin, kesinlik uğruna pozitivist dünya görüĢüne karĢılık gelen 

doğabiliminin yöntemini kullanma çabası, doğabilimin yönteminin doğasının 

yukarıda sayılan çeliĢkilerini toplumsal bir yıkıma neden olabilecek bir düzeye 

yükseltmektedir. 

 EleĢtirel teorinin, sosyal pozitivizm olarak adlandırılabilecek olan bu 

görüĢü eleĢtirisini, özellikle Horkheimer ve arkadaĢlarının eleĢtirel teoriyi 

ortaya koyma amaçlarını akılda tutarak irdelemek, söz konusu eleĢtirilerin 

gerekçelerini anlamak açısından oldukça önemlidir. ÇalıĢmanın baĢında 

söylendiği gibi eleĢtirel teori toplumsal düzenin bozuk olması ve değiĢtirilmesi 

gerektiği tespitinden yola çıkmakta ve varlık nedenini bu tespite 

dayandırmaktadır. Nitekim eleĢtirel teorinin en önemli amacı söz konusu 

bozuk toplumsal düzeni aĢacak toplumsal dinamikleri harekete geçirecek bir 

toplumsal bilinç düzeyini oluĢturabilmektir. Bu noktada eleĢtirel teorinin 

toplumsal değiĢimi hedefleyen bir teori olduğunu, dolayısıyla eleĢtirel teorinin 

bu toplumsal değiĢimi gerçekleĢtirmeyi engelleyen her türlü düĢünceye temel 

ilke olarak karĢı çıktığını hatırlamakta fayda vardır. Çünkü eleĢtirel teoriye 

göre, sosyal pozitivizm tam da bu toplumsal değiĢim imkânlarını ortadan 

kaldıran bir kuramdır.  

                                                             
124

 Horkheimer, a. g. m., s.342 
125

 Horkheimer, a. g. m., s.342 



104 

 

 Pozitivizmin özne ile nesneyi birbirinden ayıran ve bu iki kutbu birbirine 

yabancılaĢtıran tümevarım yönteminin karĢılığı toplumsal alanda, kendi 

toplumuna salt bir olgu olarak yaklaĢan sosyal bilimci profilidir. Zira 

doğabilimindeki fiziksel olguların karĢılığı sosyal bilimde toplumun ya da o 

toplumu oluĢturan bireylerin ta kendisidir. Dolayısıyla pozitivist yöntemi 

kullanan sosyal bilimci kendini kendi içinde bulunduğu ve bir anlamda bir 

ürünü olduğu toplumdan yalıtmakta ve böylece kendini bu toplumun dıĢında 

algılamaktadır. Bu yanlıĢ bilinç, bilim adamının hem kendi özbilincini hem de 

bağlı bulunduğu topluma karĢı bilincini belirlemektedir. Ancak verili olanı 

mutlaklaĢtırıp, bu var olanın yenilenmesini kendi baĢarısı olarak gösteren 

pozitivizmin sosyal alanda uygulanıĢının belki de en vahim sonucu toplumun 

ve toplumsal iliĢkilerin verili haliyle mutlaklaĢtırılması ve her türlü değiĢim 

potansiyellerini ortadan kaldırmasıdır. Sosyal pozitivizm, mevcut toplumsal 

düzeni kutsayarak, bu düzeni değiĢtirecek her türlü dinamiği dıĢlamaktadır. 

Dolayısıyla pozitivist toplumbiliminin mantıksal sonucu toplumsal 

konformizmdir. Sosyal pozitivizm her türlü değiĢim imkânını inkâr etmektedir.  

 Pozitivizmin yönteminin, sosyal bilime uygulanmasının toplumsal 

alandaki yıkıcı etkilerinden bir diğeri de doğabiliminin fiziksel olgularla 

iliĢkisinde ve bu iliĢkisinin gerçekleĢme amacında ortaya çıkmaktadır. Daha 

önce ifade edildiği gibi, eleĢtirel teoriye göre, pozitivizm bilimi, salt olguları 

kullanıĢlılık ölçütüne göre sınıflandırma iĢlevine dönüĢtürmektedir. Buradaki 

amaç da söz konusu olguları, onlara niceliksel değerler vererek 

sınıflandırmak suretiyle aralarındaki niteliksel farkları ortadan kaldırmak ve bu 

olgulara daha iyi egemen olabilmek için onları büyük oranda zorlamayla 

belirli gruplar altına yerleĢtirmektir. Bu açıdan eleĢtirel teori için pozitivizmi 

rehber edinen sosyal pozitivizm, toplumsal düzen için çok tehlikeli bir 

potansiyel taĢımaktadır. Pozitivizm söz konusu amacı ve yönteminde 

bulunan nitelik yerine niceliğe önem verme ve daha kolay egemenlik altına 

alabilmek adına etiketleme, toplumsal düzlemde hemen baskıcı bir rejime 

dönüĢme tehlikesi taĢımaktadır. Pozitivist dünya görüĢünün hâkim olduğu 

toplumsal düzen, bireysel farklılıkların ortadan kalktığı ve herkesin birbirinin 



105 

 

yerine geçebileceği, bu açıdan da kolayca yönetilebilecek bir toplumsal 

düzendir.  

 Pozitivizm, kendini yalnızca doğa bilimleriyle sınırlamadığı ve 

toplumun tamamına hâkim olan genel bir paradigma, bir dünya görüĢü, bir 

ideoloji haline geldiği andan itibaren toplumsal düzendeki tüm değiĢim 

unsurlarını, tüm bireysel farklılıkları ortadan kaldıran ve egemen ideolojinin 

yararına iĢleyen bir düĢünce sistemi haline gelmektedir. Bu açıdan 

pozitivizm, bir ideoloji olarak araçsal aklın toplumsal düzendeki egemenliğinin 

sürdürülmesine ve derinleĢtirilmesine yarayan bir değerler dizisi olmaktadır. 

Horkheimer‟ ın pozitivizm eleĢtirisinin, bilimsel bilgi yöntemi eleĢtirisini aĢıp 

da toplumsal anlamda yıkıcı bir güç olarak eleĢtiri halini aldığı nokta da iĢte 

bu noktadır. Bu açıdan Ģu söylenebilir: Pozitivist görüĢün toplumsal düzeni 

meĢrulaĢtıran ve değiĢimi ortadan kaldıran bir paradigma olarak eleĢtirisi 

Horkheimer‟ ın pozitivizm eleĢtirisini özgün kılan en önemli unsurdur. 

 EleĢtirel teorinin bir diğer önemli temsilcisi olan Adorno‟nun pozitivizm 

eleĢtirisi de temel noktalarda Horkheimer‟ ın eleĢtirilerini tekrar eder 

niteliktedir. Bunun yanında özellikle Popper‟ la giriĢtiği pozitivizm tartıĢması 

baĢta olmak üzere Adorno'nun da eleĢtirel teorinin pozitivizm eleĢtirisine belli 

noktalarda özgün unsurlar kattığı söylenebilir.126 Adorno, genel olarak 

eleĢtirel teorinin pozitivizmin gerçeklikle ilgili yanlıĢ bir bilince sahip olduğu 

noktasındaki eleĢtirisine, özellikle pozitivizmin, düĢünce ile gerçeklik 

arasındaki mesafeyi daralttığı noktasında katkıda bulunmaktadır. Adorno‟ ya 

göre pozitivizm, bilimsel doğruluğu olgunun algıya uygunluğu olarak görerek, 

düĢünce ile gerçekliği özdeĢleĢtirmektedir. Bunun sonucu olarak da “Altındaki 

olgusal malzeme için geçici bir kısaltma iĢaretinden fazla bir Ģey olmamayı 

istememe noktasına doğru püskürtülen düĢünce, sadece gerçeklik 

karĢısındaki özerkliğini değil, onunla birlikte gerçekliğe nüfuz etme gücünü de 

yitirir.”127  

                                                             
126

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s.119 
127

Theodor W. Adorno, Minima Moralia: SakatlanmıĢ YaĢamdan Yansımalar,  çev. Orhan Koçak, 

Ahmet Doğukan, 5. Baskı, Metis Yayınları, 2007, s.132 



106 

 

 Pozitivizmin ortaya koyduğu gerçeklikle düĢüncenin bu özdeĢliği, 

düĢüncenin devinimini, geliĢimini de engellemektedir. Çünkü bu düĢüncede, 

düĢüncenin var olanı kesin olarak anlattığı kabul edilmektedir. Bu da 

düĢüncenin ilerleme ihtiyacı hissetmemesi demektir. Pozitivist dünya 

görüĢüne göre verili haliyle ebedi ve doğal olan evren ile bu evrene yönelen 

düĢünce arasında bir özdeĢlik varsa artık düĢünmenin geliĢmesine de ihtiyaç 

yoktur. Dolayısıyla Adorno‟ ya göre, pozitivist bakıĢ açısı, düĢüncenin 

devinimi için gerçeklikle arasındaki mesafenin korunması gerektiğini 

görememiĢ ve bu açıdan kendi sahte ampirik gerçekliğini yaratmıĢ, üstelik bu 

gerçek olmayan gerçekliği de mutlak doğrunun kaynağı haline getirmiĢtir.  

 Pozitivizm hem gerçekliği, hem düĢünceyi hem de ikisi arasındaki 

iliĢkiyi bozmuĢ ve bunların hepsini baĢka bir Ģeye dönüĢtürmüĢtür. Gerçeklik 

olgular arası evrensel iliĢkilere, düĢünce de bu iliĢkilerin zihindeki birebir 

yansımasına ve bu ikisi arasındaki gerilimli ve mesafeli iliĢki de bir özdeĢlik 

iliĢkisine dönüĢmüĢtür. Oysa Adorno‟ ya göre düĢünceye canlılığını veren, 

gerçeklikle birebir özdeĢliğe hiçbir zaman kavuĢamayacak olmasıdır. “… 

Çünkü var olan hiçbir zaman düĢüncenin tam onu anlattığı gibi değildir. Her 

zaman belli bir abartı öğesi bulunur düĢüncede: Nesnesini hedeflerken 

ötesine geçer, olgusalın ağırlığını üstünden atar ve böylece var olanı 

düpedüz yeniden üretmek yerine, aynı anda hem kesin hem de özgür bir 

tavırla, belirlemeye yönelir onu.”128 ĠĢte pozitivizm, düĢüncedeki bu etkin 

unsuru ortadan kaldırmakta, onu sırf kaydeden, sınıflandıran bir aygıta, 

böylece de yeniden üretimin bir aygıtına dönüĢtürmektedir.  

 Pozitivist dünya görüĢünün hâkim olduğu toplumsal düzende 

düĢünceyi verili olan olgular dıĢına taĢırmak bir çılgınlık olarak görülmekte ve 

yasaklanmaktadır. Hep verili olan üzerinde konuĢmak, verili olanın devamını 

sağlayacak Ģartları oluĢturmak hedeflenmektedir. Pozitivizm düĢünceyi, 

egemen olanın, verili olanın ve sorgulanmadan kabul edilmiĢ olanın devamı 

için uygun araçları seçmeyle, baĢka bir deyiĢle araçsal aklın kendisiyle 

                                                             
128

 Adorno, a. g. e., s. 133 



107 

 

sınırlamıĢtır. Farklı olanı, özdeĢ olmayanı eĢitleme çabası içinde olan 

pozitivizm, böylece düĢünceyi bir uyma aracına dönüĢtürmekte, düĢüncenin 

özündeki eleĢtiri unsuru ortadan kaldırılmaktadır. Adorno‟ ya göre, 

“Pozitivizm karĢısında alınacak tavır ne haklı ve doğru çıkarmaya çalıĢmak 

olmalıdır, ne de seçkincilik ve farklılık havalarına bürünmek. Yapılması 

gereken, bilginin eleĢtirisi yoluyla, bir yanda kavramla öte yanda onu 

karĢılayan Ģey arasında tam bir örtüĢmenin imkânsız olduğunu 

göstermektir.”129  

 Adorno‟ ya göre pozitivizmin elinde otomatikleĢen ve eleĢtirel gücünü 

yitiren, böylece de canlılığını yitiren düĢünceyi, tekrar canlandırmanın yolu 

yine eleĢtiriden geçmektedir. DüĢüncenin devamlı gerçekliğin bütününe sahip 

olma amacı gütmesi anlaĢılır bir durumdur ancak söz konusu amaca hiçbir 

zaman ulaĢamayacağını da bilmelidir. Çünkü ancak o zaman var olanla 

yetinmeyip hep daha ötesine yönelme eğiliminde olacaktır. “Pozitivizm ise 

kendisinin o hedefe ulaĢabileceğine inanmakla her türlü eleĢtiriden 

vazgeçer.”130 Pozitivizm kendi yetersizliğinin farkında olmayan, bu yüzden de 

neyi bilmediğini bilmeyen bir düĢüncedir. Neyi bilmediğini bilmeyen bir 

düĢüncede bilinmeyen hakkında söz söyleme hakkına sahip olmamalıdır. 

Oysa pozitivizmin yaptığı da tam olarak budur. Pozitivizm var olandan yola 

çıkarak gelecek hakkında tahminlerde bulunmaktadır ve gelecekte de var 

olanın sürdürülmesini baĢarı olarak algılamaktadır. Ancak görüldüğü gibi 

pozitivizmin hem gerçeklik üzerine hem de gelecek üzerine son sözü 

söyleme hakkını kendinde bulması, buna hakkı olduğu için değil, kendisinin 

nerede durduğunu kavrayamadığı içindir. 

 Adorno‟nun yukarıda gösterilen pozitivizm eleĢtirileri aslında hep aynı 

ihtiyacın sonucudur. Bu da var olanla hiçbir zaman yetinmeyen ve ortaya 

çıkardığı durumu nesnelleĢtirmeyip hep onu aĢma amacı güden ve bu amacı 

hiçbir zaman hiçbir Ģartta terk etmeyen bir düĢünce sistemi ihtiyacıdır. 

Basitçe söylemek gerekirsek negatif diyalektiğe duyulan ihtiyaç. Adorno‟ ya 

                                                             
129

 Adorno, a. g. e., s. 133 
130

 Adorno, a. g. e., s.134 



108 

 

göre, pozitivizmin düĢünceyi içine düĢürdüğü bunalımdan çıkarmanın yolu, 

sürekli bir eleĢtiridir. Bu, sınır durumlarına geldiğinde onu aĢmak gerektiğinin 

bilincidir. Hegel‟le birlikte Adorno‟da da “sınırı düĢünmek onu aĢmakla aynı 

Ģeydir.”131 Ancak Adorno Hegel‟ den farklı olarak bu sınırda aĢma 

düĢüncesine bir son nokta koymamaktadır. DüĢüncenin, yani aklın, 

dolayısıyla toplumun içine düĢtüğü bu bunalımdan ancak, bu bunalımı 

aĢacak temel dinamikleri açığa çıkaracak bir düĢünce tarzıyla kurtulmak 

mümkündür.  

 Bu düĢünce tarzı da sürekli eleĢtiri yoluyla söz konusu dinamikleri 

harekete geçirebilir. Ancak düĢünce burada durursa, yani Ģimdiki bunalımdan 

daha iyi Ģartları sağladığı anda, bu Ģartları ebedileĢtirirse, kendi ilerlemesini 

de durdurmuĢ olur. DüĢünmenin durması, aklın durması, yani toplumsal 

ilerlemenin durmasıdır. Ancak toplumsal düzen hiçbir zaman en mükemmel 

halini almayacaktır. Hep, daha iyisi vardır. Çünkü toplumsal düzeni belirleyen 

tüm iliĢkiler sürekli bir değiĢim içindedir. Dolayısıyla eleĢtiri yoluyla ilerleyen 

ve bu Ģekilde toplumsal ilerlemeyi sağlayan diyalektik düĢünce tarzı da hiçbir 

zaman durmamalıdır. Durduğu anda pozitivizmin, mevcut düzende düĢtüğü 

hataya düĢmüĢ olur. ĠĢte Adorno‟nun negatif diyalektik, Horkheimer‟ ın ise 

açık uçlu diyalektik dediği düĢünce tarzı budur. Bu düĢünce tarzı hem 

hakikati her zaman elinde bulundurur hem ona hiçbir zaman ulaĢamaz. Her 

zaman elinde bulundurur çünkü o dönemdeki toplumsal iliĢkileri ve 

dolayımları eleĢtirel bir gözle irdeleyerek söz konusu dönemin toplumsal 

hakikati hakkında fikir sahibidir, hiçbir zaman ulaĢamaz çünkü söz konusu 

hakikat onu aĢmak adına eleĢtirilmek için oradadır ve asıl ulaĢılmak istenen 

hakikat hiçbir zaman ulaĢılamayandır. Zaten eleĢtirel teorinin ve negatif 

diyalektiğin gücü de hakikatle olan bu gerilimli iliĢkiden gelmektedir. 

 Adorno‟nun pozitivizm eleĢtirisi bağlamında eleĢtirel teoriye kattığı en 

özgün yan Ģüphesiz onun Karl R. Popper ( 1902 – 1994 )‟ la sosyal bilimlerin 

doğası ve mantığı üzerine yaptığı tartıĢmada ortaya çıkmıĢtır. Söz konusu 

                                                             
131

 Adorno, Minima Moralia., s.134 



109 

 

tartıĢma, 1961‟ de Tübingen‟ deki Alman Sosyoloji Topluluğu‟ndaki bir 

konferansta ortaya çıkmıĢtır. Bu tartıĢmada sosyal bilimlerin hangi yöntemi 

kullanması gerektiği konusunda farklı fikirleri savunan iki grup yer almaktadır. 

Bir yanda sosyal bilimlerde ampirik modeli savunan Popper ve arkadaĢları 

diğer yanda da baĢta Frankfurt Okulu temsilcileri ama özellikle Adorno‟nun 

baĢını çektiği sosyal bilimlerde eleĢtirel yöntemin geçerli olması gerektiği 

iddiasındaki eleĢtirel teorisyenler tartıĢmanın iki kutbunu oluĢturmuĢlardır. Bu 

tartıĢmanın özellikle Popper ve Adorno ekseninde cereyan etmesini ya da en 

azından bu Ģekilde anlaĢılmasını sağlayan nokta ise bu tartıĢmada 

Adorno‟nun Popper‟ ı sosyal alanda pozitivist bir düĢünür olarak nitelemesi 

ve Popper‟ ın da bu eleĢtiriyi asla kabul etmemesidir. Adorno‟nun Popper‟ ı 

pozitivist düĢünürlerle aynı platformda değerlendirmesi oldukça ilginçtir. Zira 

Popper kendi felsefesini pozitivizm eleĢtirisinden hareketle oluĢturmaktadır. 

Bu sebeple, söz konusu tartıĢma ekseninde bu iki filozofun hangi çizgide 

durduğunu, baĢka bir ifadeyle, Adorno‟nun Popper‟ı hangi açılardan pozitivist 

olarak nitelendirdiğini ve Popper‟ın bu eleĢtirilere karĢı nasıl bir savunma 

geliĢtirdiğini tam olarak anlayabilmek için öncelikle Adorno‟nun sosyal 

bilimlerin doğasına iliĢkin görüĢlerine, özellikle de onun pozitivist sosyal bilim 

olarak adlandırdığı Ģeyi nasıl nitelendirdiğine bakmakta fayda vardır.   

 Adorno‟ya göre, pozitivist sosyal bilim, temelini A. Comte‟un 

pozitivizminden almıĢ ve Comte‟dan bu yana kendisine doğa bilimlerinin 

yöntemini model olarak almıĢtır.132 Adorno, özellikle pozitivist sosyal 

bilimimin, toplumsal gerçekliğin, o toplumsal gerçekliği oluĢturan bireylerin 

sübjektif kanaatlerinden yola çıkarak oluĢturulan genellemelerle, nesnel 

olarak saptanabileceği Ģeklindeki iddiasına karĢı çıkmaktadır. Adorno‟ ya 

göre, tek tek bireylerin öznel kanaatleri, yani kendilerine ve toplumsal Ģartlara 

iliĢkin kendi görüĢlerinin toplamı, o toplumsal gerçeklikle ilgili nesnel bir yargı 

oluĢturamaz. Bunun mümkün olabileceğini düĢünen görüĢ, bireylerin içinde 

bulunduğu Ģartları ve kendisiyle ilgili yargılarına iliĢkin yanlıĢ kanaatlere sahip 

                                                             
132

Bekir Baldız, “Frankfurt Okulu ve Eleştirel Teori: Sosyolojik Pozitivizmin Eleştirisi” Sosyoloji 

Dergisi,  sayı:12–13, 2004, s. 144s.135 -158 



110 

 

olabileceği düĢüncesini görmezden gelmekte, toplumu, tek tek bireylerin 

toplamından oluĢan büyük bir organizma olarak algılamaktadırlar. 

Pozitivizmin, doğabiliminde dünyayı değerlerden bağımsız olguların 

matematiksel toplamı olarak algılamasının karĢılığı; sosyal bilimde, toplumu 

değer yargılarından azade olan bireylerin ve dolayısıyla bu bireylerin kiĢisel 

kanaatlerinin toplamı olarak algılamaktır. Bu nedenle de Adorno‟ ya göre 

pozitivist sosyal bilimciler, doğayla ilgili hakikate dair yanlıĢ bilinçlerini, 

toplumsal gerçekliğe iliĢkin görüĢlerine de uygulamıĢlar ve toplumsal 

gerçeklik karĢısında da yanlıĢ bir bilinç oluĢturmuĢlardır. Bu nedenle de 

toplumsal bilimlerde pozitivist yöntem geçerli bir yöntem değildir. 

Pozitivist sosyal bilimin, bu yöntemle daha iyi bir toplum düzenine geçiĢi 

sağlayacağı iddiası da Adorno‟nun düĢün yönelimi açısından tartıĢmalı bir 

iddiadır. Zira pozitivist yöntemin topluma uygulanmasının toplumsal geliĢmeyi 

kendiliğinden gerçekleĢtiği yargısının altı boĢtur, tümden temelsizdir. Böyle 

bir anlayıĢ, metodu öznenin karĢısında öne çıkarıp onu mutlaklaĢtırmaktadır. 

Metodun özneye karĢı önceliğinin de toplumsal açıdan çok büyük zararları 

söz konusudur. Metot ile özne arasına koyduğu bu ayrımla ve metodu 

mutlaklaĢtırmakla pozitivist sosyoloji, bireyi ve düĢüncenin kendisini de 

metoda bağlı kılmıĢ olmaktadır. BaĢka bir deyiĢle bireyi belirleyen gücün 

kendisi metot olmaktadır. “DüĢünce kendini metotta üretir ve denetler; 

mantıksal tutarlılık ve statik bir biçimlilik, kavramsallaĢtırmasından aldığı 

ideallerin yardımıyla teknik ve toplumsal pratiği kategorileĢtirir ve uyarır.”133  

 Doğabiliminde yöntemin olguları sınıflayıp o sınıflar altına sokacak 

Ģekilde kategorileĢtirdiği ve belirlediği gibi toplumbiliminde de yöntem 

düĢünceye aynı iĢlemi uygular. DüĢünce söz konusu metot tarafından 

belirlenmeye baĢladığında insanın düĢünümü ve eylemi de yalnızca bir 

problem çözme halini almakta ve bu Ģekilde araçsallaĢmaktadır. Ġnsan 

baĢarımı problem çözmeyle, dolayısıyla teknik ilerlemeyle sınırlanınca bu 

problemin nasıl ve ne Ģekilde çözüldüğü de önemsizleĢmektedir. Bilim 

                                                             
133

 Willem van Reijen, Adorno: Bir GiriĢ, s.55 



111 

 

adamının doğada kendi olgusuna karĢı duyarsızlığı, toplumda özneye karĢı 

duyarsızlığına karĢılık gelmektedir. Teknolojik ilerleme mutlaklaĢtırılınca, 

uygulanan Ģeyin uygulanmasının gerekip gerekmediği artık 

tartıĢılmamaktadır. Doğabiliminde öznesinden koparılan bilgi, toplumbiliminde 

de aynı uygulamaya maruz kalmaktadır. Toplumsal özne olan birey ile ona 

iliĢkin bilgi arasındaki tek iliĢki ötekilik iliĢkisi olarak ortaya çıkmakta, 

toplumsal düzen nesnelleĢtirilmek adına öznesizleĢtirilmektedir.  

 Adorno, sosyal pozitivizmin, insanları metodolojik kategoriler içinde 

etiketleyip, o etiketlerle tanımladığını, daha sonra da o etiketleri doğal 

durumlar olarak göstererek, onlardan nesnel bir hakikat ya da en azından 

yargılar bütünü ortaya çıkarmaya çalıĢtıklarını düĢünmektedir. Buna göre 

toplumsal farklılıklar olarak gösterilen bireyin statü, gelir gibi farklılıkları, 

sosyolojik pozitivizm tarafından önce yaratılmakta ya da yaratılan toplumsal 

düzenin korunması yoluyla olumlanmakta sonra da doğal toplumsal 

gerçeklikler olarak algılanıp, nesnel toplumsal yargıların temeline 

konulmaktadır. Bu yüzden sosyal pozitivist teori, doğabiliminde yaptığı gibi 

sosyal alanda da kendi gerçekliğini yaratıp, bu gerçekliği değiĢmez bir 

hakikat olarak ortaya koyan ve bunun dıĢındaki her türlü yöntem ya da 

kurama karĢı kesin bir tavırla karĢı çıkan bir teori olarak 

değerlendirilmektedir. Sosyal pozitivizmin oluĢturduğu toplumsal gerçeklik, 

sahte bir gerçekliktir, bu yüzden de mutlaklık iddiaları dayanaksızdır. 

Toplumsal açıdan kendi yarattığı Ģartları doğal Ģartlar olarak ele alan sosyal 

pozitivist teori, görünenin arkasındaki gerçekliği kavramaktan aciz bir 

düĢüncedir. Ayrıca, toplumsal gerçeklikle ilgili algısı verili durumu 

ebedileĢtirdiğinden ve özneyi yönteme feda ettiğinden, Horkheimer gibi 

Adorno için de pozitivist teori çok kolayca faĢist, baskıcı diktatörlerin bir baskı 

aracı haline gelme tehlikesini taĢımaktadır. Özellikle de pozitivist yöntemin 

sosyal alana uygulanması bu tehlikeyi çok daha yoğun bir biçimde 

taĢımaktadır.  

 Görüldüğü gibi, Adorno‟nun pozitivist sosyal teoriyi eleĢtirisinde temel 

nokta, bu teorinin mutlaklaĢtırdığı yöntem anlayıĢındadır. BaĢka bir deyiĢle 



112 

 

Adorno, sosyal araĢtırmada her türlü mutlak yöntem iddiasını pozitivist bir 

tavır olarak değerlendirmektedir. Bu açıdan daha önce söylendiği gibi hem 

Adorno‟nun hem de Frankfurt Okulu‟nun pozitivizm değerlendirmesi 

alıĢılagelmiĢ pozitivizm değerlendirmelerinden daha kapsamlıdır. Buna göre, 

tek bir yöntemi mutlaklaĢtırıp, tüm bilimi bu yöntemin uygulanıĢına 

indirgeyerek tüm nesnelere uygulanabilindiği varsayılan bu bilimsel yöntemi 

her türlü bilimsel etkinliğe model olarak öneren ve bu yöntem içinde öznel ya 

da tekil yargılardan nesnel yasalara ulaĢmayı hedef edinen, bunu da bilimin 

varlık yasası olarak ortaya koyan her teori eleĢtirel teorinin 

değerlendirmesine göre pozitivist teori baĢlığı altında değerlendirilmektedir. 

Popper ile Adorno arasındaki pozitivizm tartıĢmasını da bu eksende 

incelemek durumun tüm boyutlarını ortaya koyabilmek adına elzemdir. 

 Popper, mantıkçı pozitivistleri eleĢtirirken, klasik pozitivizm anlayıĢını 

eleĢtirmektedir. EleĢtirel teori açısından bu eleĢtiriler doğru olmakla birlikte 

eksik ve yüzeysel olduğundan Popper‟ ın eleĢtirdiği Ģeyi baĢka bir boyutta 

gerçekleĢtirmesine de mani değildir. “Popper‟ ın kendisine göre pozitivizm, 

gerçeğe aykırı olarak, bilim yöntemini, olguları gözlemleme ve toplama, 

tümevarımlı yoldan varsayımlar elde etme ve bu varsayımları gözlem ve 

deneyle pekiĢtirerek kuramlar elde etme biçiminde yorumlayan görüĢtür.”134 

Popper‟ ın pozitivizm eleĢtirisi bu anlamda bir eleĢtiridir. Ancak Adorno ve 

arkadaĢları pozitivizmden daha kapsamlı bir dünya görüĢünü anladıkları için 

Popper‟ ı da pozitivist düĢüncenin içinde değerlendirmektedir.  

 Popper, 1961 yılındaki Alman Sosyoloji Derneğinde düzenlenen 

toplantıda yaptığı konuĢmasında135 kendi düĢün yönelimine göre, sosyal 

bilimlerin alması gereken yöntemi 27 maddede ortaya koymuĢtur. Popper, 

söz konusu konuĢmasına evren hakkındaki bilgimizin ne kadar derin 

olduğunu vurgulayarak baĢlar. Ancak bu bilgimizin derinliği yanında, 

bilmediklerimiz de sınırsızdır. Doğa bilimlerindeki olağanüstü geliĢmeler bir 

                                                             
134

 Teo Grünberg, David Grünberg, “Toplumbilimleri Yönteminde Pozitivizm: Adorno – Popper 

Tartışması” Cogito Dergisi, sayı: 36, 2009 s. 124 
135

 Karl R. Popper, “Sosyal Bilimlerde Mantık” Daha Ġyi Bir Dünya ArayıĢı, çev. İlknur Aka, Yapı 

Kredi Yayınları, 2010 s.79 -98 



113 

 

yandan bilgimizi arttırırken diğer yandan bilgisizliğimizin sınırsızlığını da 

gözler önüne sermektedir. Edinilen her yeni bilgi, bir yandan yeni problemler 

ortaya çıkarırken diğer yandan da daha önceki bilgilerimizin ne kadar 

güvenilmez olduğunu ve Ģu anki bilgilerimizin de ne kadar güvenilmez 

olabileceğini göstermektedir. Bu anlamda problem, bilgi ile bilgisizliğin 

iliĢkisinin alanıdır. Dolayısıyla, Popper‟ a göre hem doğa bilimlerinde hem de 

insan bilimlerinde bilginin baĢlangıcı ne olguların ne de gözlemlerin 

kendisiyle değil, gözlemlerin sonucu ortaya çıkarılan problemle 

baĢlamaktadır.  

Popper‟ ın temeline problemi fark ettirici gözlemi koyduğu bilimsel 

yöntem de doğal olarak onun için bir problem çözme giriĢimidir. Bu yöntemin 

basamakları ise Ģöyle sıralanabilir: Önce belli bir gözlem sonucu bir problem 

fark edilir. Bu problem genel olarak eski bilgilerimizle olgusal bir durumun 

çeliĢkisi Ģeklinde ortaya çıkar. Söz konusu problem fark edildiğinde de çözüm 

önerileri getirilir. Sonraki aĢamada ise bu çözüm önerileri eleĢtirilir. Nesnel 

eleĢtiriye açık olmayan çözüm önerileri dıĢarıda bırakılır. Açık olanlarsa 

çürütülmeye çalıĢılır. Bu çözüm önerilerinin çürütülmesi aynı zamanda yeni 

çözüm önerilerinin getirilmesi anlamına gelmektedir. Ancak bir çözüm önerisi 

eleĢtiriler karĢısında sağlamlığını koruyor, yani çürütülmüyorsa bu öneri 

geçici bir süre için kabul edilir. Yine de; bu kabul Ģartlı bir kabuldür. Geçici 

olarak doğru kabul edilen çözüm önerisi, nihai bir doğru olarak değil, daha 

fazla eleĢtirilmeye değer bir öneri olarak kabul edilir.  

 Popper‟ a göre bu nedenle bilimsel yöntemin temelinde eleĢtiri vardır. 

Popper bu yöntemi “eleĢtirimcilik” olarak tanımlamaktadır.136 Buna göre, 

Popper için bilimin nesnelliğini sağlayan unsur, pozitivistlerin iddia ettikleri 

gibi bilim adamının her türlü değer yargısından bağımsız olması değildir. 

Zaten bu mümkün de değildir. Bilimin nesnelliğini sağlayan Ģey Popper‟ ın 

bilimin temeline koyduğu eleĢtiri unsurudur. Söz konusu eleĢtiri unsuru, 

bilimin sürekli ilerleyen, dinamik bir yapıya sahip bir disiplin olmasını 

                                                             
136

 a. g. e., s.82 



114 

 

sağlayan tek faktördür. Nesnellik de bu açıdan Popper‟ da tek bir bilim 

adamının bütün değerlerden bağımsızlığı anlamına gelmemektedir. 

Ġnsanoğlunun hangi koĢulda olursa olsun etkisi altında olacağı ve onlardan 

kendini ayrı tutamayacağı değerler vardır. Popper‟ ın bu nesnellik tanımının 

temelinde de değerlere iliĢkin bu düĢünce yatmaktadır.  

  Popper‟ a göre nesnelliği böylesi bir tutumla sağlamaya çalıĢmak 

basitçe anlamsızdır. “Bilimdeki nesnelliğin, bilim adamının nesnelliğine bağlı 

olduğu düĢüncesi tamamen yanlıĢtır. Doğa bilimcinin sosyal bilimciden daha 

nesnel olduğu kanısı da, yine büyük bir yanılgıdır. Doğa bilimci de diğer tüm 

insanlar gibi taraflıdır; hele kendi düĢünceleri karĢısında – eğer sürekli yeni 

düĢünce üreten o azınlıktan değilse – ne yazık ki fazlasıyla olumlu bir 

taraftarlık sergiler.”137  

 Demek ki; Popper‟ a göre bilimsel nesnelliğin temelindeki Ģey, bilim 

adamının tutumu değil, eleĢtiridir. Bu eleĢtiri unsuru da salt bilim adamıyla 

sınırlanmayan sosyal bir sürecin sonunda ve bu yolla sağlanabilir. “BaĢka bir 

deyiĢle, bilimdeki nesnellik, farklı farklı bilim adamlarının bireysel meseleleri 

değil, karĢılıklı eleĢtiriye, aralarında yaptıkları dost – düĢman iĢbölümüne, 

birlikte ve ayrı çalıĢmaya dayalı sosyal bir meseledir. Böyle olduğundan da 

bu ortak çalıĢma, büyük oranda, eleĢtiriyi biçimlendirecek toplumsal ve siyasi 

iliĢkilere bağlıdır.”138 Dolayısıyla Popper, bilimsel nesnelliğin temeline 

koyduğu eleĢtiriyi, bilim adamlarının ya da bilimsel okulların arasındaki 

rekabetle, bilimsel açıdan oluĢan sosyal kurumlaĢmayla ve söz konusu 

düĢüncelerin özgürce yayılmasını sağlayacak bir devlet yönetimiyle sağlanan 

sosyal bir süreç olarak görmektedir. Basitçe söylemek gerekirse; Popper‟ a 

göre bilimsel nesnellik, bir bilimsel konu üzerinde farklı ekollerin fikirlerini 

özgürce söyleyebilmesi ve bu fikirlerin sosyal etkileĢimle yayılıp genel olarak 

demokratik bir tartıĢmaya yol açmasıyla sağlanabilir. Böylesi bir süreçte 

araĢtırmacının bireysel farklılıklarından, yani sosyal ve ideolojik 

yaklaĢımlarının yarattığı etkiden de kurtulmak mümkündür.  

                                                             
137

 Popper, a. g. e., s.87 
138

 a. g. e., s.87-88 



115 

 

  Popper‟ ın önerdiği söz konusu eleĢtirel yöntem, tümdengelimle 

iĢlemektedir. “Salt tümdengelimsel mantığın en önemli iĢlevi, eleĢtiri 

Organon‟unu sağlamaktır.”139 Tümdengelimsel mantık çerçevesinde geçerli 

bir çıkarım, öncüllerinin doğruluğuna bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. BaĢka 

bir deyiĢle tümdengelimsel mantıkta öncüller doğru ise bu öncüllerin 

sonucunda ortaya çıkacak olan çıkarım da doğru olmak zorundadır. Elbette 

bunun tersi de doğrudur. Yani eğer sonuçta çıkarım yanlıĢsa bu çıkarımın 

dayandığı öncüllerin hepsinin doğru olma ihtimali yoktur. ĠĢte bu ikinci durum 

Popper için oldukça önemlidir. Çünkü tümdengelimsel yöntem, herhangi bir 

önermenin doğruluğunu o önermeyi oluĢturan öncüllerin eleĢtirisi yoluyla 

sınamaktadır. “Böylece tümdengelimsel mantık, rasyonel eleĢtiri kuramına 

dönüĢür. Çünkü rasyonel olarak ele alınan tüm eleĢtiriler, eleĢtirilecek 

önermede tutarsızlıkların arayıĢı biçiminde geliĢir. Herhangi bir önermeden, 

mantıksal yollarla türetilen tutarsız çıkarımlar, o önermeyi çürütür.”140 

Dolayısıyla kuramın tümdengelimsel yolla incelenmesi, kuramı hem bir 

problem çözme yani bir açıklama giriĢimi olarak ele almakta hem de rasyonel 

açıdan eleĢtirilebilir bir önerme olarak ele almaktadır. Bu açıdan Popper‟ ın 

problem yaratan gözlem ile baĢlattığı ve eleĢtirel yöntemi temele koyarak bir 

problem çözme giriĢimi Ģeklinde betimlediği bilimsel iĢleyiĢin yöntemi de 

tümdengelimsel yöntem olmalıdır.    

 Popper‟ ın toplum bilimlerin yöntemine iliĢkin görüĢlerini Ģu Ģekilde 

özetleyebiliriz: Toplumbilimlerinin temelinde problem çözme vardır. Bu 

yüzden bilimsel düĢüncenin yöntemi de problem çözmeye dayanır. 

Dolayısıyla,  bilimsel bir önerme aslında bir problem karĢısında geliĢtirilen bir 

çözüm önerisidir. Klasik doğa bilimi problemin önceliğini kavrayamamıĢ bu 

yüzden, bilimsel yöntemin iĢleyiĢini sıradan gözlemle baĢlatmıĢtır. Oysa 

Popper‟ a göre bilimsel iĢleyiĢ herhangi bir gözlemle değil, problem 

oluĢturucu bir gözlemle baĢlamaktadır. Bir problem çözme önerisi olarak 

ortaya atılan önermenin bilimsel açıdan sınanması da yine klasik 

                                                             
139

 Popper, a. g. e., s.90 
140

 a. g. e., s.90-91 



116 

 

doğabilimsel yöntemde olduğu gibi dıĢ dünyayla uyuĢmasını test etme 

yoluyla değil, eleĢtiri yoluyla gerçekleĢir.  

 Söz konusu eleĢtiri, bilimin nesnelliğini sağlayan en önemli unsurdur. 

Zira bilim adamının kendinde tüm değerlerden bağımsızlaĢması mümkün 

değildir. Dolayısıyla nesnelliği bilim adamında değil onun ortaya attığı 

önermenin sınanma yönteminde aramak gerekmektedir. Bu sebeple bilimsel 

nesnellik ancak, bilimsel düzlemde geniĢ bir eleĢtiri platformu oluĢturularak 

gerçekleĢebilir. Bilim adamlarının ya da bilimsel toplulukların söz konusu 

bilimsel önermeyi eleĢtirmeleri, bilim adamının bireysel farklılıklarından 

kaynaklanan öznelliğini de kendiliğinden ortadan kaldıracak, böylece 

nesnellik sağlanmıĢ olacaktır. Bu bilimsel eleĢtiri platformu da, herkesin kendi 

fikrini özgürce söyleyebildiği bir düzende gerçekleĢeceğinden, devlet böyle 

bir platformu sağlamakla yükümlüdür. Bu açıdan bilimsel eleĢtiri denilen 

durum, sosyal bir süreçtir. Bu eleĢtiriler sonunda öneri yanlıĢlanabildiyse bir 

süreliğine geçersiz kabul edilmeli, ancak eleĢtiriler karĢısında geçerliliğini 

devam ettiriyorsa, yanlıĢlanana kadar doğru daha doğrusu geçerli olarak 

görülmeli, ancak eleĢtirilmeye de devam edilmelidir. Popper‟ a göre henüz 

yanlıĢlanamayan bir bilimsel doğruluk iddiası, nihai bir doğru değil, daha fazla 

eleĢtirilmeye uygun bir iddia olarak değerlendirilmelidir.  

 Popper‟ ın bu biçimde betimlediği bilimsel yönteminin aracı da 

tümdengelimsel yöntemdir. Zira tümdengelimsel yöntem, bir önermenin o 

önermenin üzerine bina edildiği öncüllerinin eleĢtirilmesiyle sınanması 

anlamına gelmektedir. Bu açıdan Popper‟ ın eleĢtirimcilik yöntemine en 

uygun olan bilimsel sınama aracı da tümdengelimsel yöntemdir. Popper,   

bilimsel bir önermenin hiçbir zaman tam olarak kanıtlanamayacağını, ancak 

rasyonel eleĢtiri yoluyla daha iyi olanları kötü olanlardan ayırt etmenin 

mümkün olduğunu, bu sebeple bilimsel yöntemin bu ayırt etme iĢlemini 

gerçekleĢtirebilecek olan eleĢtirimcilik yöntemi olması gerektiğini iddia 

etmektedir. 



117 

 

 Adorno, Popper‟ ın bilimsel kuramda problemin önceliğine verdiği 

önemi doğru bulmakta ve bunu onaylamaktadır.141 Zaten eleĢtirel teori de, 

problem yaratan bir gözlemden ortaya çıkan bir teoridir. Ancak Adorno, 

Popper‟ ın bilimsel yöntemi bir bütün olarak salt problem çözme giriĢimine 

indirgemesine karĢı çıkmaktadır. Zira Adorno için, toplumsal düzen doğası 

gereği çeliĢkilidir ve bu çeliĢkiler de tutarlı bir kuramsal yapı ile giderilemez. 

Çünkü toplumsal gerçekliğin doğası, böyle bir anlatıma uygun değildir. 

Toplumsal gerçekliğe iliĢkin her tutarlı önermeler dizgesi, o toplumsal 

gerçekliğin içindeki çeliĢkileri, farklılıkları ya görmezden gelerek, ya da 

aynılaĢtırarak yok sayar. Bu noktada Adorno‟ ya göre Popper‟ ın kuramsal 

yapısı ile pozitivistlerin kuramsal yapısı arasında çok büyük bir fark 

bulunmamaktadır. Ġki görüĢ de toplumsal yapının doğasındaki çözülmez 

çeliĢkileri göz ardı etmekte ve bu sebeple toplumu, onun doğasına aykırı bir 

yoldan açıklamaya giriĢmektedir. 

 Adorno‟nun Popper‟ da doğru ama eksik bulduğu bir baĢka nokta da 

onun eleĢtiriye yaptığı vurgudur. Adorno da eleĢtirinin ilerlemeyi sağlayacak 

tek unsur olduğu konusunda Popper‟ la hemfikirdir. Ancak Adorno, söz 

konusu eleĢtiri düĢüncesinin sadece bilim adamının önermesi üzerinde bir 

eleĢtiri olarak sınırlanmasının, o eleĢtiriyi iĢlevsizleĢtirdiği kanısındadır. 

Adorno‟ ya göre eleĢtiri sadece araĢtırmacının kendisiyle sınırlı tutulmamalı 

toplumsal çeliĢkileri ortaya çıkaracak bir biçimde geniĢletilmeli, yani 

toplumsal düzenin kendisine de yönlendirilmelidir. Toplumsal düzenin 

çözülmez çeliĢkili doğası onun bilgisine ulaĢmayı engellemez. Hatta 

toplumsal düzenin doğasındaki çeliĢkilerin varlığının kabulü,  bu çeliĢkilerin 

doğru bir biçimde ortaya çıkarılmasına bağlıdır. Popper, eleĢtiri unsurunu 

sosyal bir süreç olarak görmekte haklıdır ancak bu eleĢtiri unsurunu ortaya 

çıkaracak toplumsal düzeni oluĢturma adına eleĢtiri, toplumsal alana doğru 

da yönlendirilmelidir. Bu da çeliĢkinin zorunlu olduğunu kavrayabilecek bir 

bilinç gerektirmektedir.  

                                                             
141

 Theodor W. Adorno, “On The Logic of Social Sciences”, The Positivist Dispute In German 

Sociology, Almancadan çev. Glun Adey, David Frisby, Heinemann Pub., London, 1977 



118 

 

 Popper ve pozitivistlerde eksik olan da iĢte bu bilinçtir. Popper çeliĢki 

kavramını pozitivistler gibi, düĢünce ile nesnenin arasındaki uyuĢmazlık ya 

da bir önermeler dizgesi içindeki uyumsuzluk olarak anlamaktadır. Oysa 

Adorno‟ ya göre çeliĢki yalnız düĢüncede baĢlayıp biten bir süreç değildir. 

Asıl çeliĢki kendini toplumsal düzende göstermektedir. Bu sebeple de 

Adorno‟ ya göre eleĢtiriyi, bu gerçek çeliĢkiyi de ortaya çıkaracak Ģekilde 

geniĢletmek gerekir. Popper, bunu yapmamakla eleĢtirinin toplumsal 

düzende ve dolayısıyla toplum bilimlerdeki gerçek iĢlevini kavrayamamıĢ, 

onu pozitivistler gibi doğrudan ortadan kaldırmasa da iĢlevsizleĢtirmiĢtir.  

 Adorno‟nun Popper‟ da eleĢtirdiği bir diğer nokta ise onun nesnellik 

anlayıĢıdır. Adorno Popper‟ ın anladığı anlamda eleĢtirel gelenekle bilimsel 

nesnellik arasında bir özdeĢlik olduğuna kesinlikle katılmamaktadır. EleĢtiri 

bilimsel araĢtırmada elbette çok önemlidir. Ancak bu eleĢtiri geleneğini, 

problem çözme bağlamında bilimsel nesnelliğin temeline koymak ve böylece 

bilimsel doğruluğun sınama aracı haline getirmek, bu sınamaya uygun 

olmayan her türlü önermeyi reddetme sonucunu doğurmaktadır. Oysa 

Adorno, bazı önermelerin bu açıdan sınanmasa da doğruluk değeri 

taĢıdığına inanmaktadır.142 Popper eleĢtiri ilkesini hem içeriksel olarak değil 

biçimsel olarak ele alır, yani onu salt önermeler ve o önermeleri oluĢturan 

öncüller arasındaki tutarsızlığı bulma amacıyla kullanır ve toplumsal 

gerçekliğe yöneltmez hem de bu içeriksiz eleĢtiri yöntemini bilimsel doğruluk 

iddiasının sınanmasında temel unsur olarak gösterir. Toplumsal gerçeklikten 

kopuk ve içeriği boĢaltılmıĢ bir yöntemi mutlaklaĢtırarak da aslında 

pozitivistlerin düĢtüğü hataya düĢmektedir.  

 Adorno‟nun Popper‟ ı pozitivist bir toplum bilimci olarak 

değerlendirmesine neden olan eleĢtirileri Ģu Ģekilde özetlenebilir:  

                                                             
142

 Teo Grünberg, David Grünberg, “Toplumbilimleri Yönteminde Pozitivizm: Adorno – Popper 

Tartışması” Cogito Dergisi s.133 



119 

 

1. Popper, toplumsal çeliĢkilerin tutarlı bir önermeler dizgesi ile 

giderilebileceğini iddia ederek toplumsal gerçekliğin çeliĢkili yapısını 

görmezden gelmektedir.  

2. Popper, pozitivistlerden farklı olarak eleĢtiri yönteminin önemini 

kavramıĢ ama onu sadece önermeler arasındaki iliĢkileri eleĢtirmek 

biçiminde yüzeysel olarak görerek toplumsal eleĢtiriyi göz ardı etmiĢ 

ve onu iĢlevsizleĢtirmiĢtir.  

3. Popper eleĢtiri yöntemini bilimsel nesnelliğin ve bilimsel doğruluğu 

sınamanın tek ölçütü olarak ortaya koymakla bu yöntemin dıĢında 

kalan tüm önermeleri dogmatik bir tavırla tümden yok saymıĢ ve kendi 

yöntemini kutsayarak pozitivistlerin yaptığı hataya düĢmüĢtür.  

 Görüldüğü gibi Adorno, Popper‟ ın ortaya koyduğu düĢünceyi, özellikle 

toplumsal gerçekliği doğru bir biçimde kavrayamamakla ve buna rağmen 

kendi yöntemini mutlak bir yöntem olarak bilimsel doğruluğun tek ölçütü 

olarak dayatmakla pozitivist bir düĢünce olarak değerlendirmektedir. Popper 

ise, pozitivistlerin hem tümevarım yöntemine hem bilimsel yöntemi salt 

gözlemle baĢlatmasına hem de bilimsel doğruluk ölçütlerine itiraz ettiği için 

kendini pozitivist teoriden özenle ayrı tutmuĢtur. Bu anlamda da Adorno‟nun 

ve bu tartıĢmada Adorno‟nun yanında yer alan Habermas‟ ın kendisine 

haksız eleĢtirilerde bulunduğunu iddia etmiĢtir. Aradaki fark kuĢkusuz 

pozitivizmin yorumlanıĢındaki farklılıktan kaynaklanmaktadır.  

 Popper‟ ın anlayıĢındaki pozitivizme göre, yani temeli tümevarıma ve 

olgusal doğrulanabilirliğe dayanan bir bilimsel yöntem olarak pozitivizme göre 

Popper elbette bu düĢünceden oldukça uzak ve bu düĢüncenin tam 

karĢısındadır. Ancak eleĢtirel teorinin pozitivizm değerlendirmesine göre, yani 

toplumsal gerçekliği yanlıĢ bir biçimde değerlendiren ve kendi yöntemini 

bilimsel doğruluğun tek ölçütü olarak dayatan bir paradigma olarak pozitivizm 

anlayıĢına göre, Popper da bu paradigma içinde değerlendirilebilir. Yani  



120 

 

 Adorno‟nun Popper eleĢtirileri ancak Adorno‟nun ve dolayısıyla 

eleĢtirel teorinin temel varsayımlarının kabul edilmesi durumunda geçerli 

olabilir. Bu varsayımlardan ilki ve en önemlisi de kuĢkusuz toplumsal 

gerçekliğin temelinde çeliĢkiler bulunması ve bu çeliĢkilerin, doğası gereği 

tutarlı bir önermeler dizgesiyle çözülemez olmasıdır. Bu, toplumsal 

çeliĢkilerin hiçbir biçimde açıklanamayacağı anlamına gelmemektedir.  

 Teo Grünberg ve David Grünberg konuya iliĢkin yazdıkları 

makalelerinde Adorno ile Popper‟ ın arasındaki karĢıtlığın bu noktada çeliĢki 

kavramının çifte anlamlı bir kavram olmasından kaynaklandığı 

kanısındadırlar. “Bizce güçlük “çeliĢki” teriminin herkesçe kabul görmüĢ tek 

bir anlamı olmamasıdır. Biçimsel mantıkta çeliĢki, aynı bir önerme dizgesinde 

bir önerme ile değillemesinin ya da dizgeden böyle bir önerme çiftinin 

türetilebilmesi demektir. Ancak çeliĢkinin mantık dıĢında yaygın kullanılıĢı çok 

geniĢ kapsamlı olup, uyumsuzluk, aykırılık, çatıĢkı gibi çeĢitli anlamlara 

gelmektedir. Hegel çeliĢkiyi özellikle ( varlık ve yokluk gibi ) karĢıt kavramlar 

için, Adorno ise kavram ile nesne aykırılığının bilgisi için kullanıyor. Bu 

çokanlamlılığı gidermek üzere, biçimsel mantıktaki çeliĢkiyi “çeliĢme” terimi 

ile adlandırıp, öbür kullanımları için “çeliĢki” sözcüğünü koruyacağız. Böylece 

çeliĢme ile çeliĢki kavramları arasında açık seçik bir ayrım yaparak Popper‟ 

ın eleĢtiri süreci sonunda çelişmeden arındırılmıĢ kuram ( yani önerme 

dizgesi ) ile Adorno‟nun toplumda var olan gerçek çeliĢki anlayıĢını 

bağdaĢtırabiliriz.”143   

 David ve Teo Grünberg, görüldüğü gibi, Adorno ve Popper‟ ın çeliĢki 

terimine farklı anlamlar yüklediğini ve aslında aralarındaki anlaĢmazlığın da 

bu farklılıktan kaynaklandığını iddia etmektedirler. Buna göre Adorno 

çeliĢkiden toplumsal alandaki uyuĢmazlığı, Popper ise mantıksal bir 

tutarsızlığı anlamaktadır. Bu açıdan toplumsal anlamda var olan çeliĢkilerin 

mantıksal açıdan çeliĢkisiz bir önerme dizgesiyle açıklanması bir problem 

                                                             
143

 Grünberg, Grünberg a. g. m., s.137 

 



121 

 

oluĢturmayacaktır. O halde Adorno ile Popper arasındaki anlaĢmazlık da bu 

kavram kargaĢasının çözülmesiyle en azından bu noktada çözümlenebilir.  

 Ancak bu çalıĢmada, söz konusu problemin sadece bir kavram 

kargaĢasından kaynaklanmadığı, daha derin bir temelden kaynaklandığı 

iddia edilmektedir. Bu temel, Popper‟ ın önerme dizgelerini hangi açıdan 

incelediği düĢünüldüğünde kendini ortaya koymaktadır. Zira Popper için 

toplum bilimlerinde de doğa bilimlerinde de ortaya atılan önerme ya da 

önermeler dizgesi bir problem çözme giriĢimdir. Dolayısıyla Popper, 

Adorno‟nun kesin bir biçimde çözülemez olarak tanımladığı toplumsal 

çeliĢkileri çözme giriĢimi olarak tutarlı önermeler dizgesi önermektedir. 

 Adorno‟nun Popper‟ a itirazını bu minvalde değerlendirmek daha 

faydalı olacaktır. Adorno‟nun bakıĢ açısıyla toplumun temelinde çözülemez 

çeliĢkiler vardır ve Popper‟ da toplumbilimlerini hepsi birer çözüm önerisi olan 

tutarlı önerme dizgelerinde oluĢan bir disiplin olarak değerlendirmektedir. 

Adorno iĢte bu noktada, Popper‟ ın yönteminin sadece açıklamak ya da 

betimlemek için değil çözmek için de oluĢturulmuĢ tutarlı dizgelerle iĢlediğini 

iddia ettiği bilimsel kuramın toplumun temel yapısına ters düĢtüğünü iddia 

etmektedir. Yani Adorno, Popper‟a toplumsal yaĢantının açıklanmasında 

tutarlı önermeler kullanılması gerektiğine iliĢkin iddiası yüzünden değil bu 

önermelerin birer çözüm önerisi olarak sunulduğu iddiasına, dolayısıyla da 

doğası gereği çözülemez olan toplumsal çeliĢkilerin çözülebileceğine dair 

örtük bir kabulü yüzünden itiraz etmektedir.  

 Özetle Adorno ile Popper arasındaki tartıĢmanın temelinde çeliĢkilerin 

tutarlı bir dizgeyle açıklanıp açıklanmayacağı değil, çözülüp çözülemeyeceği 

iddiası yatmaktadır. Bu noktada da sorun sadece bir kavram kargaĢası değil, 

toplumsal gerçekliğe iliĢkin oluĢturulan bilinçteki farklılıktan 

kaynaklanmaktadır. Adorno‟ ya göre Popper‟ ın toplumsal alana iliĢkin her 

tutarlı önermeler dizgesini o toplumun temelindeki çeliĢkileri çözmeye yönelik 

bir öneri olarak değerlendirmesi örtük olarak bu çeliĢkilerin çözülebilecek olan 

çeliĢkiler olduğunu kabul etmek anlamına gelmektedir. 



122 

 

 Adorno, Popper‟ ı eleĢtirel teorinin kendine dayanak olarak belirlediği 

temel varsayımlar zemininde eleĢtirmekte ve kendi açısında da haklı 

görünmektedir. Eğer eleĢtirel teorinin, bir paradigma olarak pozitivizm 

eleĢtirisi doğru olarak kabul edilirse Popper‟ ın pozitivist bir teori olduğu 

yolundaki eleĢtiri de haklı bir eleĢtiri olarak değerlendirilmelidir. Bu açıdan 

Adorno‟nun Popper‟ a yönelik eleĢtirileri, eleĢtirel teorinin bütünü içinde tutarlı 

eleĢtiriler olarak değerlendirilebilir. 

 Hem Adorno‟nun hem de Horkheimer‟ ın genel olarak pozitivizm 

eleĢtirilerinde öne çıkan nokta son tahlilde pozitivizmin bir bilimsel yöntem 

değil de bir ideoloji, bir paradigma olarak ele alındığında çok tehlikeli bir araç 

olduğu iddiasıdır. Bu açıdan, eleĢtirel teorinin bilimin kendisine ya da 

doğasına iliĢkin tümden olumsuz bir tavır sergilediğini iddia etmek doğru bir 

değerlendirme olmayacaktır. EleĢtirel teori, bilimin kendi yaĢadıkları 

yüzyıldaki faydalarını görmezden gelmemektedir ve bu anlamda teknik olarak 

bilimi asla tümden yarasız olarak değerlendirmemektedir. EleĢtirel teorinin 

asıl itirazı bilimsel düĢüncenin temelindeki pozitivist bakıĢ açısının araçsal 

aklın egemenliğinin bir aracı olarak genel bir paradigma halinde toplumun her 

alanına ve tamamına egemen olması özellikle de sosyal bilimin de bu 

yöntemi kullanma çabasıdır. BaĢka bir deyiĢle pozitivist dünya görüĢünün 

mutlak ve tek doğruluk aracı olarak ilan edilmesidir. Oysa bilim ve bilimsel 

düĢünce de toplumsal üretimin momentlerinden biridir ve bu haliyle 

anlaĢıldığında toplumsal ilerleme adına önemli bir güçtür. Son tahlilde Ģu 

söylenebilir: EleĢtirel teori için pozitivist bakıĢ açısı teknik ilerlemenin aracı 

olarak, toplumsal üretime katkı sağlayan toplumsal bir momenttir. Ancak 

onun genel bir dünya görüĢü halinde kabul edilmesi ve hakikatin tümünde 

hak iddiasında bulunması, onu araçsal aklın hâkimiyetinin en önemli aracı 

yapar ve bunun da toplumsal yaĢantıda yıkıcı sonuçları vardır. O halde 

eleĢtirel teorinin pozitivizmi eleĢtirisi, araçsal aklın modern toplumsal 

düzende en önemli aracı ve ideolojisi olarak bilimsel dünya görüĢü 

eleĢtirisidir ve böyle anlaĢılmalıdır. 

 



123 

 

2.4. ELEġTĠREL TEORĠNĠN AYDINLANMA ELEġTĠRĠSĠ 

 

 Genelde eleĢtirel teorinin özelde Horkheimer ve Adorno‟nun 

eleĢtirilerinin önemli bir hedefi de aydınlanma düĢüncesi eleĢtirisidir. EleĢtirel 

teorinin düĢün yöneliminde araçsal aklın hâkimiyetinin aracı pozitivizmse bu 

hâkimiyetin felsefi sahası da aydınlanmadır. Horkheimer ve Adorno‟nun 

aydınlanma eleĢtirilerini en kapsamlı olarak dile getirdikleri yer ise kuĢkusuz 

beraber kaleme aldıkları “Aydınlanmanın Diyalektiği” adlı eserdir. Bu eser 

savaĢ yıllarında yazılmıĢ olmasına rağmen 1947 yılına kadar 

yayımlanamamıĢ ve ilk yayımı da Hollanda‟daki bir yayın evinde ve Almanca 

olarak gerçekleĢmiĢtir.144  

 Adorno ve Horkheimer, söz konusu eserin öndeyiĢinde amaçlarını 

“insanlığın gerçekten insani bir duruma ulaĢmak yerine neden yeni bir tür 

barbarlığa battığını anlamak…”145 olarak ifade etmiĢlerdir. Buna koĢut olarak 

da Aydınlanmanın Diyalektiğinin ilk ve en önemli tezi, Aydınlanmanın 

insanlığı mitlerden ve korkulardan kurtarmak amacıyla çıktığı yolda 

kendisinin bir mite dönüĢtüğü ve bu açıdan da kendi kendini tahrip eden, 

kendi kendini yok eden bir anlayıĢ olduğu Ģeklindedir. BaĢka bir deyiĢle 

Adorno ve Horkheimer‟ ın olumsuz hatta bir ölçüde düĢmanca Aydınlanma 

değerlendirmelerine göre, Aydınlanma düĢüncesi, çıktığı yolda yok etmek 

istediği Ģeyin kendisine dönüĢmüĢ ve böylece kendi kendisini yok etmiĢtir.  

 Aydınlanmanın mit olarak gördüğü ve insanın özgürleĢmesinde engel 

olarak değerlendirdiği öğeler, nesnel aklın son kalıntılarıdır. Aydınlanma 

böylece öznel aklın nesnel akla karĢı hâkimiyetinin son noktasına geldiği bir 

alan olarak ortaya çıkmaktadır. Aydınlanma düĢüncesi insan aklının nesnel 

boyutunun son kalıntılarını da ortadan kaldıran ve tüm düĢünceyi öznel akla, 

araçsal akla indirgeyen bir süreçtir. Bu süreçte kullanılan araç da 

                                                             
144

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem s.368 
145

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar çev: 

Nihat Ülner, Elif Öztarhan Karadoğan,  Kabalcı Yay. İstanbul 2010 s. 10 



124 

 

insanoğlunun faydası adına doğaya egemenlik kurma, onu sonsuz bir 

sömürü nesnesi olarak algılamadır. Ancak gelinen noktada, aydınlanma 

düĢüncesinin bizzat özgürleĢtirmek adına yola çıktığı insan yine 

aydınlanmanın kendisi tarafından yok edilmiĢtir. Bu açıdan Adorno ve 

Horkheimer‟ ın düĢün yöneliminde Aydınlanma DüĢüncesi ve bu düĢüncenin 

hâkim olduğu tarihsel süreç, bir yandan öznel aklın hâkimiyet sürecinin son 

noktasına diğer yandan da bu hâkimiyet karĢısında doğanın bizzat bu 

düĢüncenin kendisinden, dolayısıyla da aydınlanmıĢ akıldan intikam 

almasına sahne olmaktadır.  

 Adorno ve Horkheimer, Aydınlanmanın Diyalektiği adlı eserin daha en 

baĢında Aydınlanma düĢüncesinin ortaya çıkıĢındaki temel amacı çok açık 

bir biçimde ifade etmiĢlerdir: “En geniĢ anlamda ilerlemeci bir düĢünme 

olarak Aydınlanmanın öteden beri hedefi, insanları korkudan arındırmak ve 

efendi konumuna getirmek olmuĢtur.”146 Adorno ve Horkheimer, 

Aydınlanmanın bu amaç doğrultusunda oluĢturduğu programın temellerini 

Bacon‟ a kadar geri götürmektedir. Bacon‟ un “Bilmek egemen olmaktır.” 

Ġfadesiyle özetlenebilecek düĢüncesine göre insani geliĢmenin tek Ģartı 

doğanın tüm gizlerini ortaya çıkarmak ve bunları insan yararına 

kullanabilecek tekniği geliĢtirmektir. BaĢka bir deyiĢle Bacon‟ la birlikte 

insanlığın ilerlemesi teknik ilerlemeyle özdeĢ olarak kabul edilmiĢtir. “Batıl 

inancı yenen anlama yetisi büyüsü bozulmuĢ doğaya hükmetmelidir. Erk olan 

bilgi ne mahlûkatın köleleĢtirilmesinde ne de dünyanın efendilerine itaatte 

engel tanır.”147  

 Bu düĢünceye göre, insanlığın geliĢmesi teknik ilerlemesine 

bağlanmıĢtır. Teknik ilerlemede bir yandan insanın bilinmeyenden duyulan 

korkularının giderilmesine bağlıyken, diğer yandan insanın bu mitlerden 

kurtulması da bu teknik ilerlemeye bağlıdır. ĠĢte Aydınlanma düĢüncesi bu 

mirastan yola çıkmaktadır. Bu anlamda da birinci amacı insanı teknik 

ilerlemeyi sağlayacak “temiz” bir bilinç düzeyine ulaĢtırmak için, kendisinde 

                                                             
146

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.19 
147

 a. g. e., s.20 



125 

 

bulunan tüm mitsel korkulardan arındırmaktır. Aydınlanma düĢüncesine göre 

bilmek, egemen olmak, egemen olmak da yönetmek demektir. Dolayısıyla 

Aydınlanma düĢüncesine göre insan ile doğa arasındaki tek iliĢki biçimi tek 

taraflı bir sömürü iliĢkisidir. “Ġnsanların doğadan öğrenmek istediği Ģey 

doğaya ve insanlara tümüyle egemen olmak üzere doğayı kullanabilmektir. 

BaĢka hiçbir Ģeyin hükmü yoktur.”148  

 Bu düĢüncenin zorunlu bir sonucu olarak Aydınlanmanın bu uğurda 

kullandığı araç da bilimdir. Aydınlanma düĢüncesini belirleyen en önemli 

özelliklerden biri bilime duyulan mutlak ve sarsılmaz güvendir. Bilimin 

araçsallığı içinde evreni algılayan ve tüm varlık kategorilerini bu bakıĢ 

açısıyla inceleyen Aydınlanma sonunda özneye de bu gözle bakan bir 

anlayıĢa bürünmektedir. Bireyin yükseliĢi amacını güden Aydınlanma 

bağlandığı araçsallaĢma ve biçimselleĢme ilkesinin her varlık alanını olduğu 

gibi, bireyi de etkilemesi sonucunda bireyin de araçsallaĢmasına ve sonunda 

da bireylik özelliklerini kaybedip yok olmasına neden olmaktadır. “Ġnsan türü, 

bağımsızlaĢma süreci içinde, içinde yaĢadığı dünyanın yazgısını paylaĢır. 

Doğa üzerindeki egemenlik, insan üzerindeki egemenliği getirir. Her özne 

sadece dıĢsal doğanın ( gerek insanın fiziksel varlığının, gerekse insanın 

dıĢındaki doğanın ) köleleĢtirilmesine katılmakla kalmaz, bunu yapabilmek 

için içindeki doğayı da boyunduruk altına alır. Egemenlik için egemenlik 

“içselleĢtirilir”.149 BaĢta insanın özgürleĢmesi amacıyla yola çıkan 

Aydınlanma, insanı hem kendisinin hem de egemenlik düĢüncesinin kölesi 

yaparak kendi amacını yok eder. Böylece Aydınlanma düĢüncesi kendi 

kendini yok eden bir düĢünce halini alır. Egemen olmayı tek amaç olarak 

ortaya koyan Aydınlanma, buna bir sınır da koyamamaktadır. Doğaya 

egemen olma, insana, onun doğasına doğru yöneldiğinde de aydınlanma 

kendi temellerine dinamit koymuĢ olur. ĠĢte Aydınlanma süreci bu bakımdan, 

kendi kendisinin yok oluĢ sürecine sahne olmaktadır.  

                                                             
148

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.20 
149

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, s.120 



126 

 

 Horkheimer ve Adorno‟ ya göre Aydınlanma DüĢüncesinin insanı 

mitlerden, dünyayı da gizlerinden kurtarma çabası, aslında doğadaki 

animizmin ölmesine sebep olmaktadır. Aydınlanma ve onun aracı olan bilimle 

birlikte artık anlam ortadan kalkmıĢ ve yerini iĢleve bırakmıĢtır. Bu açıdan 

Aydınlanma, insanlığı kendisinden kurtarmaya çalıĢtığı mitsel büyüden bile 

daha geride kalmaktadır. Mit de aydınlanma da temelini bilinmeyene karĢı 

duyulan korkuda bulmaktadır.150 Birincisinde bu korku, mitsel Tanrıları 

yaratmıĢtır. Ġnsan için doğada giz olarak kalan her Ģey Tanrılara atfedilmiĢ ve 

böylece bilinmeyen, giz olan; bir mana, bir anlam kazanmıĢtır. Bu süreçte 

artık doğadaki her bilinmeyen, en yüce varlıklarla iliĢkisi açısından aĢkın bir 

anlama ve canlılığa sahiptir. Mitsel doğa tasavvuru bu anlamda cansız olana 

canlılık özelliği atfetmiĢtir. Aydınlanmada ise süreç tersten iĢlemektedir. Doğa 

karĢısında duyulan korku, sonunda tüm doğayı bir olgular yığını olarak 

görmeyi doğurmuĢtur.  

 Böylece Aydınlanma, tüm doğayı anlamdan uzaklaĢtırmıĢ, salt 

hesaplanabilirliğin nesnesi haline getirmiĢtir. Hesaplanabilirlik ölçütüne 

uymayan her Ģeyi de görmezden gelerek haksız bir iç huzura kavuĢmuĢtur. 

Aydınlanmanın dünyayı gizlerinden arındırma çabası, basitçe, hakikati 

görmezden gelmektedir. Aydınlanma doğa karĢısında, bilinmeyen alıĢılmıĢ 

olmayan karĢısındaki korkularından, onunla karĢılaĢtığında gözlerini 

kapatarak arınmaya çalıĢmaktadır. Neden sorusunun artık önemini yitirmesi 

de bundandır. Oysa “neden” kategorisi “ bilimsel eleĢtirinin kendini sınadığı 

son felsefi kavramdı; çünkü yaratıcı ilkenin seküleĢtirilmiĢ en son biçimi 

olarak eski idealarda yalnızca bu kavram hala bilimsel eleĢtiriyle boy 

ölçüĢebiliyordu.”151  Sonuç olarak Aydınlanma, doğadaki animizmi öldürerek 

ve tüm doğayı cansız, manadan uzak bir olgular yığını olarak tasvir ederek, 

onu gizlerden arındırdığını zannetmektedir. Oysa yaptığı tek Ģey onu aslında 

olmadığı bir biçimde tanımlamaktır. Bu nedenle Aydınlama, realist bir 

düĢünce olduğunu iddia etse de Adorno ve Horkheimer‟ a göre tam tersi 

                                                             
150

 Arslan Topakkaya, “Aydınlanmanın Diyalektiği’nde Din Kavramının Yeri, Felsefe TartıĢmaları, 

sayı:40 Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, İstanbul 2008, s. 69-71 
151

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, s.21 



127 

 

nominalist bir düĢüncedir. Çünkü onun gerçek diye nitelendirdiği Ģey, yani 

salt olgular yığını olarak doğa aslında görüldüğü gibi Aydınlanma 

düĢüncesinin kendi adlandırması sonucu oluĢturduğu bir tasavvurdur. Bu 

açıdan Aydınlanma realist değil nominalist bir düĢüncedir.  

 Adorno ve Horkheimer‟ a göre Aydınlanma düĢüncesinin dünyayı 

gizlerinden kurtarma adına, tüm varlıkları ve varlık kategorileri adlandırarak 

ĢeyleĢtirmesi ve manadan uzaklaĢtırması onu birinci düĢmanı olarak ilan 

ettiği mite dönüĢtürmüĢtür. Aydınlanmanın doğaya karĢı bu yanlı tutumu ve 

gerçekliğe karĢı gözlerini kapatması, onun kendi sistemi dıĢındaki her Ģeyi ya 

yok sayması ya da - daha da kötüsü - olduğundan baĢka bir hale getirerek 

zorlamayla kendi sistemi içine alması anlamına gelmektedir. Aydınlanma bu 

zorbaca kapsamayı da biçimsel mantık yoluyla gerçekleĢtirmektedir. Bu 

anlamda Aydınlanma, sistem düĢüncesi dıĢında, bitmemiĢ, tamamlanmamıĢ 

ya da sistemle uyumsuzluk içinde olan her Ģeyi reddeder. “Aydınlanma 

baĢlangıcından bu yana yalnızca birlik çerçevesinde kavranabilen olayları ya 

da varlıkları dikkate alır. Ġdeali bütün her Ģeyin içinden çıktığı ve her bir Ģeyin 

izinden gittiği sistemdir.”152 Aydınlanma düĢüncesinin kendisi, bu anlamda da 

mite dönüĢmektedir. Ġnsanı özgürleĢtirme amacıyla yola çıkan Aydınlanma, 

yine insanı kendi sistemine uymaya zorlayarak, çıkıĢ amacına ihanet 

etmektedir. Aydınlanmanın kendisi bir mite dönüĢmüĢ ve kendi ideal 

sisteminin dıĢındaki her Ģeyi yanlıĢ sayarak reddetmiĢtir. Aydınlanmanın 

nesnesine tavrı açıkça, zorbacadır. Aydınlanmanın hesaplanabilirliğin 

temelinde bulunduğu bu ideal sisteminde her Ģey nicelikle ölçülmektedir. 

Dolayısıyla bu düzende tek ölçüt ya da tek güç sayıdır. ”Sayı Aydınlanmanın 

kanonu olmuĢtur.”153  

 Aydınlanmanın burjuvazisinde egemen olan, sistemin içinde eritmek 

düĢüncesidir. Her Ģey bir diğerine sayısal oranıyla tanımlanır. Aydınlanma 

her Ģeyi sayılara, sonuçta da bire indirgemekte, birle eĢitlemektedir. 

Aydınlanmanın bu tavrı onu mite dönüĢtürmektedir. Bu açıdan Horkheimer ve 

                                                             
152

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.23 
153

 a. g. e., s.24 



128 

 

Adorno‟ ya göre insanı mitsel olandan kurtarma amacındaki Aydınlanmanın 

kendisi de mite dönüĢtüğü için, kendi kendini yok etmektedir.  

 Horkheimer ve Adorno‟ya göre Aydınlanma, mitsel olanın egemenliğini 

ortadan kaldırmak adına kendi mitleĢtirdiği bir disiplin olan bilimi ön plana 

çıkarmıĢ ve baĢka bir egemenlik biçimi üretmiĢtir. Bu açıdan Aydınlanma 

düĢüncesi mitleri ortadan kaldırmamıĢ sadece onların yerine geçmiĢtir. Bu 

açıdan Aydınlanma kökenlerini mitte bulmaktadır. Buna göre, doğayı 

anlamlandırmak ve açıklamak için yaratılan mitsel figürlerin yazıya dökülmesi 

ve çoğalmasıyla birlikte Aydınlanmanın baĢ düĢman ilan ettiği mitsel öğeler, 

efsanelerden, söylencelerden mitolojik öğretilere dönüĢmüĢtür.  

 Bu mitolojik öğretilerin ilk örneği de halk destanlarıdır. Böylece 

bağımsız hale gelen mitler, artık doğrudan Tanrılarla özdeĢ değil, onları 

imleyen figürlerdir. Felsefedeki geliĢme ile bir önceki aĢamada bir biçimde 

somutlaĢan mitolojik öğeler bir kurallar dizgesine, tutarlı bir bilgi sistemine 

dönüĢmüĢtür.  

 Ortaçağda somutlaĢan bu mitsel olanın felsefileĢtirilmesinde varlık ve 

özne Tanrısal bir dünyada bir nokta halini almıĢtır ve varlığını Tanrısal 

düzene uyuma dayandırmaktadır. Yani var olmak için Tanrısal düzene boyun 

eğmelidir. ĠĢte Aydınlanma da bu tarihsel sürecin bir parçası olmaktan 

kendini kurtaramamıĢ ve kendi döneminde Tanrısal otoritenin yerini bilim ve 

bilimsel akla bırakmasına sahne olmuĢtur. Bu anlamda mit bir Aydınlanma 

iken Aydınlanma da aslında mittir. Aydınlanma düĢüncesinin hâkim olduğu 

düzende; “ Doğanın egemen güçleri olarak yaratıcı Tanrı ile düzenleyici tin 

birbirine benzer.”154 Özetle, mitsel olandan kurtarma iddiasındaki Aydınlanma 

köken itibariyle de sonuç itibariyle de mitsel olanla sıkı bir iliĢki içindedir, 

hatta Aydınlanma mitin kendisidir.  

 Aydınlanmanın mite dönüĢmesine kaynaklık eden doğaya karĢı bu 

despotça tutumunun oldukça büyük zararları vardır. Bunlardan belki de en 

                                                             
154

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.26 



129 

 

önemlisi insan ile doğa arasına koyduğu derin uçurumla insanın doğaya karĢı 

yabancılaĢmasına neden olmasıdır. Aydınlanma düĢüncesinin egemen 

olduğu düzende, insanın doğaya yabancılaĢması bir anlamda ona egemen 

olması karĢısında ödediği bir bedeldir. Zira “Aydınlanmanın nesnelere karĢı 

tutumu, diktatörün insanlara karĢı tutumuyla aynıdır.”155 Bir diktatörün 

egemenliği altındaki insanları yalnızca onları yönetebileceği Ģekliyle ve o 

kadar tanıyabilmesi gibi, bilim adamı da egemen olduğu doğayı sadece bir 

boyutuyla tanıyabilmektedir. Bilim adamı için doğa, hiçbir zaman bir 

egemenlik nesnesinden fazla bir Ģey değildir. Aralarındaki iliĢki hep tek yönlü 

bir çıkar iliĢkisidir. Özne olarak birey, nesne olarak doğayı hep kendisine 

sağladığı fayda ile tanımlar. Böyle olunca onu hep kendisi için görür ve 

kendisine göre algılar. 

 Tüm değiĢikliğe rağmen doğa hep egemenlik nesnesidir, doğanın tüm 

değiĢim içindeki bu değiĢmeyen özü aynı zamanda onun birliğini 

oluĢturmaktadır. Özneyle nesne arasındaki iliĢki asla doğrudan değil ve hep 

tek taraflıdır. Dolayısıyla birey, egemen olduğu doğaya nüfuz etme yetisinden 

bile uzak kalmıĢtır. Bu açıdan Aydınlanma, en büyük düĢmanı ilan ettiği 

mitsel büyü ritüellerinin bile gerisinde kalmaktadır. Büyünün de mitsel 

dönemin egemenlik aracı olduğunu kabul eden Horkheimer ve Adorno‟ ya 

göre, buna rağmen büyüde bile doğa ile insan arasındaki iliĢki bu kadar tek 

taraflı ve yüzeysel değildir. Büyücü, ritüelini doğadaki canlılığı taklit ederek 

gerçekleĢtirmektedir. Burada bile doğa ile insan arasında karĢılıklı bir iliĢki 

söz konusudur. Ancak Aydınlanmada böyle bir iliĢkiden bahsetmek mümkün 

değildir. “Bilim gibi büyü de amaç güder, ama amaçlarına nesneyle arasına 

gitgide artan bir mesafe koyarak değil, mimesis yoluyla eriĢmeye çalıĢır.”156 

 Aydınlanmanın her Ģeyi “1” de eĢitlemesi sadece insan ile doğa 

arasındaki yabancılaĢmayı değil, insanın kendisine yabancılaĢması 

sonucunu da doğurmaktadır. Zira aydınlanma düĢüncesinin ideal sistem 

anlayıĢı farklı olan her Ģeyi birbiriyle eĢitlemeyi hedeflemektedir. Ancak her 

                                                             
155

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.26 
156

 a. g. e., s.28 



130 

 

Ģeyin birbiriyle özdeĢ olması hiçbir Ģeyin kendisiyle özdeĢ olmaması 

sonucunu doğurmaktadır. Artık her Ģey kendisini baĢkasıyla olan niceliksel 

iliĢkisine göre tanımlamaktadır. Bu durum bireyi ortadan kaldırmaktadır. Zira 

bireysel farklılıklar ortadan kalkmıĢtır. Artık herkesin her Ģeyin yerine 

geçebileceği bir düzen söz konusudur. “Güdümlü kolektifin birliği tüm 

bireylerin yadsınması üzerine kuruludur. Bu birlik, insanları bireye 

dönüĢtürmeyi hedefleyen bir toplumu sanki alaya alır.”157 Bireyin özgürlüğü 

için yola çıkan Aydınlanma son tahlilde bireyin yok oluĢunun zemini 

durumuna gelmiĢtir. Bireysel farklılıkların ortadan kalkması ve bu mutlak 

özdeĢlik aynı zamanda daha kolay yönetilebilen bir toplumsal düzenin de 

yaratıcısıdır. Bu açıdan Aydınlanma baskıcı bir yönetim Ģekli içinde en uygun 

zemin durumuna gelmiĢtir. Baskıyla gelen niteliksel eĢitlik hak eĢitliğiyle 

koĢut değildir. Bu açıdan Aydınlanma, baskının, haksızlığın, bireyi ezen 

faĢizmin sahnesi haline gelmiĢtir. “Doğanın dayatmasını onu alt ederek 

kırmayı amaçlayan her giriĢim onun hükmü altına daha çok girerek 

tahakkümüne maruz kalır. Avrupa uygarlığının izlediği yol budur iĢte. 

Aydınlanmanın aracı olan soyutlama, nesnelerine, kavramını yeryüzünden 

sildiği yazgı gibi davranır: Onları tasfiye eder.”158 

 Horkheimer ve Adorno‟ ya göre Aydınlanmanın yıkıcı etkileri insanın 

sadece içsel ve dıĢsal doğayla olan iliĢki üzerinde ortaya çıkmamakta, her 

insan etkinliğini bozmakta, tahrip etmektedir. Bunlardan en önemlisi 

kuĢkusuz dildir. Aydınlanmanın en yıkıcı etkilerinden biri de dildeki yaratıcılık 

unsurunu yok etmesidir. Aydınlanma bu zararlı etkiyi kavramların yerine 

formülleri koyarak gerçekleĢtirir. Hesaplanabilirlikle iĢleyen aydınlanmıĢ akıl, 

doğal olarak kendini kavramlarla değil, sayılarla ve formüllerle ifade 

etmektedir. Dildeki eleĢtiri unsurunu öldüren de bu formülleĢtirmedir. 

Nominalist bir düĢünce olarak Aydınlanma, tüm doğayı bir matematiksel 

formül olarak görmekte ve bu sebeple de doğadaki her öğenin tek bir ada 

iĢaret etmesine büyük önem vermektedir. Bu da dildeki çok anlamlılığı 

                                                             
157

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.31 
158

 a. g. e., s.31 



131 

 

ortadan kaldırmaktadır. Artık dil arık ama bir o kadar da iĢlevsizdir. Zira artık 

her söz bir olguya tekabül etmekte, herkesin ne söylediği çok açık biçimde 

ortadadır. Her sözün bir olgunun varlığını olumladığı ve bunun dıĢındaki her 

ifadenin saçma sayıldığı bir dilsel sistemde de doğal olarak eleĢtiri unsuru, 

olumsuz olanı ifade etme yetisi ortadan kalkmaktadır. Dilin tek iĢlevi iĢaret 

etmektir, ifade etmek bile değil. Aydınlanmanın matematiksel dilinde, eleĢtirel 

teorinin temelinde yer alan olumsuzlama yok sayılmıĢtır. Oysa eleĢtirel 

teoriye göre dilin en önemli iĢlevi bu olumsuzlama yetisini kullanabilmesidir. 

Bu nedenle Adorno ve Horkheimer‟ ın düĢün yöneliminde Aydınlanma dili 

iĢlevsizleĢtirerek, onu egemen düzenin, verili olanın kabulünün bir aracı 

haline getirmiĢtir.  

 Dilin bu iĢlevsizleĢtirilip araçsallaĢtırılmasının temelinde aslında 

Aydınlanmanın im ile imgeyi birbirinden ayırması yer almaktadır. Horkheimer 

ve Adorno‟ ya göre bu olumsuz durum da Aydınlanma düĢüncesine özgü bir 

durumdur. Zira eleĢtirel teorinin pre - animizm olarak adlandırdığı mitsel 

dönemde böyle bir ayrımdan söz etmek mümkün değildir. Bu dönemde mitler 

doğanın simgeleri olarak var olmaktadır. Bu simgesellikte im ve imge de 

birlikte bulunmaktadır. Bu anlayıĢta doğa simgesel olanın özü olarak ortaya 

çıkar. Doğa ile insan arasındaki iliĢki de bu simgesellik içinde doğayı 

anlamaya çalıĢmak adına mimetik bir iliĢki Ģeklindedir. Ġnsan doğayı anlamak 

için onu taklit etme yoluna gitmektedir. Böylece pre – animizm döneminde öz 

ve anlam hala gücünü ve varlığını korumaktadır. Ancak aydınlanma 

düĢüncesi ve onun lokomotifi bilimle birlikte im ve imgeyi birleĢtiren bu 

bütünsel simgesellik yok olmaktadır. Ġm ve imge birbirinden ayrılmıĢtır. Söz, 

im olarak bilime, imge olarak da değiĢik sanat dallarına hasredilmiĢtir.159  

 Bu bir anlamda bir iĢ bölümüdür. Buna göre bilim artık doğayı anlamak 

için onla mimetik bir iliĢki içine girmeyi reddederek ona egemen olma yolunu 

seçecek, sanat ise var olanın, verili olanın yansıtılması ile ilgilenecektir. Dilsel 

ifade ya egemen olma amacıyla formüle ya da salt verili olanın taklidi yoluyla 

                                                             
159

 Horkheimer, Adorno, a.g.e. s. 36 



132 

 

boyun eğmeye indirgenmektedir. Böylece her türlü ifade verili olanın kabulü 

ve iĢlenmesinin aracı haline gelmekte, sonuç olarak sanatın da iĢlevi ortadan 

kalkmaktadır. Ġm ile imgenin ayrılması sanatı da kendi içine kapalı, devrim ya 

değiĢim gücünü asla içermeyen tarafsız, yansız bir etkinlik haline 

getirmektedir. Sanat bu ayrımla birlikte gerçek olanla tüm iliĢkisini kesmiĢ, 

kendini gerçek olandan ayırmıĢtır. Oysa ileride de gösterileceği gibi gerçek 

sanat bu elinden alınan özelliklerle mümkün olabilir ancak. Adorno ve 

Horkheimer‟ a göre im ile imgenin ayrılmasını önlemek mümkün değildir 

ancak bu ayrım nesnelleĢtirildiğinde, ortada birbirinden tamamen yalıtılmıĢ iki 

ilke kalmakta ve bu iki ilke de hakikati tahrip etmektedir.  

 Horkheimer ve Adorno‟ ya göre im ile imgenin bu ayrılıĢının toplumsal 

düzendeki yansıması temelinde genel bir iĢ bölümü olan 

profesyonelleĢmedir. Aydınlanma bu profesyonelleĢmeyi, toplumsal 

dayanıĢmanın bir göstergesi hatta kaynağı olarak gösterip dayatmaktadır. 

Oysa Aydınlanma ile birlikte gelen uzmanlaĢma ve toplumsal iĢbölümü 

Horkheimer ve Adorno‟ ya göre hiç de sanıldığı gibi toplumsal dayanıĢmayı 

yansıtmamaktadır. Tam tersine hiyerarĢinin ve egemenliğin bir kanıtıdır. 

Çünkü söz konusu iĢ bölümü egemen güçlerin varlığını korumaya 

yaramaktadır. Egemen bütün, tikellerin karĢısına genel akıl olarak çıkar. 

Böylesi bir düzende de bireye düĢen görev ya da daha doğrusu bireyin 

yapabileceği tek Ģey bu genel aklı yani bütünü yeniden üretmek olacaktır. Bu 

anlamda Aydınlanmanın dayattığı toplumsal iĢbölümü hükmedenlerin 

hükmettikleri yoluyla, hükmetme gücünü pekiĢtirmesini sağlayacak bir iĢleyiĢi 

yansıtır 

 Aydınlanmanın dili formüllere dönüĢtürmesi düĢüncenin matematiksel 

hesaplara dönüĢtürmesinin bir sonucudur. DüĢünme matematiğe 

indirgenince otomatikleĢir. Artık tek hedef çıkar, tek yöntem hesaplamadır. 

Aydınlanma bu ölçütlere uymayan her Ģeyi yok sayar. Bu elbette diktatörce 

bir tutumdur. Aydınlanma düĢüncenin kendisinden öznesini yani insan 

istemini ayırmaktadır. “Matematiğin iĢleyiĢi sanki düĢüncenin bir tür ritüeline 



133 

 

dönüĢtü.”160 Bu düĢünmenin araçsallaĢması, bir alet haline gelmesidir. 

DüĢünce matematiksel bir iĢlem haline gelince bu düĢüncenin dile getirilmesi 

doğal olarak formüllerle gerçekleĢtirmektedir. Aydınlanmanın paradigması, 

olguların verili haliyle kabulü ve bu olguların kiĢisel yarar ilkesine göre 

hesaplanması ve bu hesaplamanın da formüllerle dile getirilmesiyle sınırlıdır. 

DüĢüncenin ve dilin bu Ģekilde iĢlevselleĢtirilip içeriğinin boĢaltılmasının 

bireyde yansıması tümden bir yok olmadır. Aydınlanma attığı her adımla 

bireyin yok olmasına hizmet etmektedir.   

 Sonuç olarak Adorno ve Horkheimer‟ ın Aydınlanma düĢüncesinin 

yarattığı yıkıcı etkileri Ģu baĢlıklar altında ortaya koyduğu söylenebilir. 

1. Aydınlanma, mitsel olanı ve mitsel olanın otoritesi altından ezilen, 

korku içinde olan bireyi kurtarma adına yola çıkmasına rağmen 

kendisi de bilimsel düĢünceyi fetiĢleĢtirerek mitsel olana dönüĢmüĢ 

ve kendi kendini yok eden bir süreç halini almıĢtır. 

2. Aydınlanma düĢüncesinin otoriter bilimsel anlayıĢı doğayı baskıcı 

bir biçimde sınıflandırarak onu tek boyutlu bir biçimde bir sömürü 

nesnesi olarak ele almıĢ ve böylece insanın doğaya 

yabancılaĢması sonucunu doğurmuĢtur. 

3. Aydınlanmanın zorla ve zorbaca her Ģeyi “1” de eĢitleme düĢüncesi 

ve ideal sistem anlayıĢı, bireysel olarak tüm farklılıkları ortadan 

kaldırmıĢ, herkesin herkesle özdeĢ olduğu bir sistemde kendi 

kendiyle özdeĢ olan hiç bir Ģey kalmamıĢ herkes bir de eĢitlenmiĢ 

ve böylece “birey” düĢüncesi ortadan kaldırılmıĢtır. Bu açıdan 

bireyin özgürlüğü için yola çıkan Aydınlanma, bireyin yok olmasına 

yol açan bir sürece sahne olmuĢtur. 

4. Aydınlanma düĢüncesinin içsel ve dıĢsal doğaya karĢı bu tutumu, 

baskıcı ve diktatörcedir. Aydınlanmanın zor yoluyla her Ģeyin 

eĢitlendiği bir düzeni ideal bir sistem olarak ortaya koyması, daha 

                                                             
160

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.46 



134 

 

kolay yönetilebilen bir insan topluluğunu olumlamaktadır. Bu 

açıdan Aydınlanma, faĢist dikta yönetimi için en uygun zemin 

haline gelmiĢtir.  

5. Aydınlanmanın düĢünceyi bir matematiksel iĢlem olarak görmesi ve 

kavramlar yerine formüllerle düĢünüp konuĢmayı olumlaması, her 

türlü ifade biçimini iĢlevsizleĢtirmiĢtir. Her sözün verili olanın belirli 

bir parçasına tekabül etmesi ve bununla sınırlanması, dildeki 

olumsuzlama, eleĢtiri yapma yeteneğini ortadan kaldırmıĢtır. Dilin 

sınırı ile dünyanın sınırının özdeĢleĢtirilmesi, dilsel ifadeyi 

matematiksel formüllerle sınırlamıĢ, sanata da yalnızca bu verili 

düzenin yansıtılması görevini yüklemiĢtir. Dolayısıyla hem dilsel 

ifade hem sanatsal ifade iĢlevini ve canlılığını yitirmiĢ, 

içeriksizleĢmiĢ, egemen olanın salt kabulüne yönelik etkinlikler 

halini almıĢtır.  

 Görüldüğü gibi Adorno ve Horkheimer‟ ın Aydınlanma eleĢtirisi genel 

olarak Aydınlanmanın insanın içsel ve dıĢsal doğasını bilimsel paradigmanın 

egemenliği yoluyla zorla baskı altına almasına yol açan ve böylece bireyin 

ortadan kaldırılmasıyla sonuçlanan bir süreç olduğu noktasında 

temellenmektedir. Horkheimer ve Adorno‟ ya göre söz konusu süreç, öznel 

aklın hâkimiyetiyle koĢut olarak ilerlemektedir. Bu açıdan Adorno ve 

Horkheimer, tıpkı pozitivizm anlayıĢlarında olduğu gibi Aydınlanma 

konusunda da yaygın kanıdan daha farklı ve daha kapsamlı bir bakıĢ açısını 

benimsemektedirler. Aydınlanma düĢünü, eleĢtirel filozoflarca temelleri 17. 

Yüzyılda atılan ve en somut haliyle 18. Yüzyılda ortaya çıkmıĢ olan bir düĢün 

yönelimi olarak anlaĢılmamaktadır. Daha doğrusu sadece bu Ģekilde 

sınırlandırılmamaktadır. Aydınlanma süreci özellikle Adorno ve Horkheimer‟ 

ın düĢün yöneliminde, felsefe tarihinde nesnel akıl anlayıĢının ikinci plana 

itilmesiyle birlikte baĢlayan bir süreçtir. Bu anlamda ilk örneğini de Homeros 

destanlarında özellikle de Odysseia da bulmak mümkündür. Özetle Ģu 

söylenebilir: Adorno ve Horkheimer Aydınlanma sürecini geniĢ bir tarihsel 



135 

 

perspektiften ele alırlar ve bu tarihsel sürecin temellerini de Odysseia 

destanına kadar geri götürürler.  

 Gerçekten de Aydınlanmanın Diyalektiğinde Odysseia destanı hem bir 

bütün olarak Aydınlanma düĢününün bir örneği olarak ele alınmakta hem de 

destandaki ana karakter olan Odysseius birçok açıdan AydınlanmıĢ burjuva 

bireyinin ilk örneği olarak değerlendirilmektedir. Özellikle Odysseia‟nın 12. 

Bölümünde anlatılan sirenler efsanesi161 Horkheimer ve Adorno için, hem 

Aydınlanma düĢününün temel özellikleri hem de bu düĢüncenin oluĢturduğu 

ve bir sonraki bölümde detaylandırılacak olan modern toplum düzeni 

açısından mükemmel bir metafordur.  

 Destanda anlatılan efsaneye göre, Siren adasında yaĢayan ve 

çaldıkları ezgilerle adanın yakınlarından geçen tüm gemicileri büyüleyen 

Sirenler, bu ezgilerini daha yakından dinlemek için yaklaĢan gemicilerin 

kayalıklara çarparak felaketine neden olmaktadır. Ancak buna rağmen hiçbir 

denizci kendini Sirenlerin bu muhteĢem ezgisinden alıkoyamamakta ve hep 

aynı kötü sonla karĢılaĢmaktadırlar. Odysseius da bunu bilmekte ama buna 

rağmen oradan geçmek zorundadır. Kirke Tanrısı, Odysseius‟ a, Sirenlerin 

harikulade ezgisi karĢısında büyülenmeden oradan geçmenin bir yolu 

olduğunu söyler. Buna göre Odysseius, yol arkadaĢlarının kulaklarını bal 

mumu ile tıkayacak ve oraya gelindiğinde Sirenlerin ezgisini duymayan yol 

arkadaĢları küreklere asılmaya devam edeceklerdir. Odysseius‟ un ise bu 

muhteĢem ezgiden mahrum kalmasına gerek yoktur. O, arkadaĢlarından 

kendini geminin direğine sımsıkı bağlamasını isteyecek ve kulakları bal 

mumu ile kapatılmıĢ arkadaĢlarına bu bağları çözmesi için iĢaret ettiğinde 

bağları daha sıkı bağlanacaktır. Böylece Odysseius, Sirenler‟ in büyüsüne 

kendini kaptırıp onların peĢinden gidemeyecektir.  

 Kabaca bu Ģekilde özetleyebileceğimiz bu efsane, Horkheimer ve 

Adorno‟ ya göre günümüz insanının durumunu birebir yansıtmaktadır. Zira 

Sirenler‟ in ezgisi gerçeği söylemektedir. Bu açıdan henüz bilgi olmaktan 

                                                             
161

 Homeros, Odysseia, çev. Fulya Koçak, Arkadaş Yayınevi, İstanbul, 2009, s. 205 – 221 



136 

 

vazgeçip salt estetik haline gelmemiĢ ve bu açıdan da praksisle tüm bağlarını 

koparmamıĢ, gerçek sanat olarak var olmaktadır. “Sanat, bilgi olmaktan 

vazgeçip praksisten uzak durduğu sürece, tıpkı haz gibi, toplumsal praksis 

tarafından hoĢgörüyle karĢılanır. Sirenlerin Ģarkıları henüz sanat gibi 

erksizleĢtirilmemiĢtir. … Onlar en yakın geçmiĢi yeniden canlandırıp 

Ģarkılarında karĢı konmaz bir haz vaat etmekle, her insanın ancak olanca 

zamanı karĢılığında yaĢamını geri alabildiği ataerkil düzeni tehdit ederler. 

Ġnsanın ancak zihnin kesintisiz oradalığıyla (geistesgegenwart) var oluĢu 

doğanın elinden koparabildiği o noktada, Sirenlerin gölge oyununun peĢinden 

giden mahvolur.”162  

 Odysseius‟ un yol arkadaĢlarının çalıĢması için Sirenlere karĢı sağır 

olmasını buyurması da, modern toplumda gerçeklikten ve yaptığı iĢi niye 

yaptığından habersiz bireylerin çalıĢtırılmasına benzemektedir. “Varlığını 

sürdürmek isteyen asla geri getirilemeyecek olanın cazibesine kulak 

asmamalıdır. Bu da ancak geçmiĢin çağrısı hiçbir biçimde iĢitilmezse 

baĢarılabilir toplum öteden beri bunun için gerekli önlemleri almıĢtır. 

Emekçiler diri bir yoğunlaĢmayla önlerine bakmalı iĢlerinden baĢka hiçbir 

Ģeyle ilgilenmemelidirler. Dikkatlerini dağıtan dürtüleri diĢlerini sıkıp 

tamamlayıcı bir çabaya dönüĢtürerek yüceltmek zorundadırlar.”163 Odysseius‟ 

un durumu ise açıkça modern toplumdaki mülk sahibinin durumunu 

yansıtmaktadır. “ Odysseus Sirenleri duyar, ancak baygın bir biçimde gemi 

direğine bağlıdır ve Sirenlerin cazibeleri arttıkça bağlarının daha da 

sıkılaĢtırılmasını tembihler; tıpkı sonraları burjuvaların erkleri artıp da bu 

sayede mutluluğa yaklaĢtıkça, bu mutluluğu tam bir inatla kendilerinden 

esirgemeleri gibi. ĠĢittikleri, Odysseus açısından bir sonuç doğurmaz; 

bağlarını çözmeleri için ancak baĢıyla iĢaret eder, ama artık çok geçtir. Hiçbir 

Ģey iĢitemeyen yoldaĢları ezgilerin yalnızca tehlikesini bilirler, güzelliğini 

değil. Onu ve kendilerini kurtarmak için Odysseus‟ u gemi direğine bağlı 

bırakırlar. Kendi yaĢamlarıyla birlikte onlara zalimce hükmedeninin yaĢamını 

                                                             
162

 Horkheimer, Adorno Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar., s.55 
163

 a. g. e., s. 56 



137 

 

da yeniden üretirler ve hükmeden bundan böyle o toplumsal rolün dıĢına 

çıkamaz.”164  

 Sirenler‟ in ezgisi köle için de efendi için de baĢka bir Ģeydir artık ve 

her ikisi de kendine düĢeni yapmakla kendi gerçekliklerini yaratırlar. Böylece, 

amacı gerçekliği bildirmek olan Sirenler‟ in ezgisi de bu amacını yitirmiĢ olur. 

“Odysseius‟ u geri dönülemez Ģekilde praksise bağlayan bağlar aynı 

zamanda Seirenleri de praksisten uzak tutarlar: Çekicilikleri salt düĢünme 

konusu halinde, sanat halinde etkisiz duruma getirilir. Direğe bağlı Odysseius 

hareketsiz ve kulak kesilerek bir konser dinler, tıpkı sonraki dönemlerin 

konser izleyicileri gibi ve serbest bırakılması için coĢkuyla seslenmesi daha o 

zaman alkıĢ olarak yankılanır.”165 Sanatın iĢlevsizleĢtirilmesi ve praksisle 

bağlarının koparılması, modern toplumun Homeros‟ tan aldığı bir miras 

olarak ortaya çıkmaktadır.  

 Aydınlanmanın ve genel olarak modern toplumun Homeros 

destanından aldığı miras kendini en açık biçimde modern toplumun çalıĢma 

süreçlerinde ortaya koymaktadır. Odysseius gibi iĢveren de çalıĢma sürecinin 

ve onun kendi yararına iĢlediğinin farkında ama söz konusu süreçte 

yönlendirici ya da belirleyici bir etkisi bulunmamakta adeta Odysseius‟ la aynı 

kaderi paylaĢmakta, eli kolu bağlı bir durumda kalmaktadır. ĠĢverenin söz 

konusu sürece katılamamasından daha kötü bir durum çalıĢanlar için 

geçerlidir. Çünkü çalıĢma sürecine karĢı kör ve sağır durumdadırlar ve 

kendilerini ancak o Ģekilde var edebilmektedirler. Köle de efendi de, iĢçi de 

iĢveren de, Odysseius da yol arkadaĢları da, sürecin kendisine boyun 

eğmekte ve kendilerini ancak bu Ģekilde var edebilmektedirler.  

 Horkheimer ve Adorno‟ ya göre Homeros destanının hem Sirenlerle 

ilgili bölümü hem de destanın tamamı, Aydınlanma düĢüncesinin temel 

niteliği olan aklın araçsallaĢmasının, bireysel çıkarın yönettiği otomatik 

düĢünmenin bir örneğidir. Bu açıdan Odysseius da Aydınlanmanın burjuva 

                                                             
164

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.57 
165

 a. g. e., s. 57 



138 

 

bireyinin ilk örneğidir. Bu noktada Horkheimer ve Adorno, Odysseius‟ un 

baĢına gelen tüm maceralarda doğa ile savaĢ içinde olduğuna dikkat 

çekmektedir. Anlatılan her serüvende, kahraman, doğa ile bir çatıĢma içine 

girmekte ve ona karĢı, aklıyla üstünlük kurmaktadır. Bu açıdan da Odysseius 

araçsal aklı doğanın sömürüsü için kullanan bireye ilk örnek olarak ortaya 

çıkmaktadır. Homeros, destanın tümünde mitleri akılla düzene koymakta ve 

böylece mitsel olanla rasyonel olan iç içe geçmektedir. Bu yüzden de destan, 

aslında karĢıtı olan romanda bulunan özellikleri içermekte ve düzenleyici 

aklın bir eseri olarak ortaya çıkmaktadır.166 Homeros‟ un destanında mit 

yavaĢ yavaĢ yerini AydınlanmıĢ akla, doğal olan da kurguya, düzenlenmiĢ 

olana bırakmıĢtır. Dolayısıyla bu eserde, destanla roman, mitle Aydınlanma, 

doğal olanla kurgusal olan iç içe geçmiĢ ve Aydınlanma süreci baĢlamıĢtır. “ 

Avrupa uygarlığının temel metni olan Homeros‟ un eserinden baĢka hiçbir 

eser Aydınlanma ile mitin iç içe geçiĢine bu denli uzdilli bir kanıt 

oluĢturmaz.”167  

 Odysseius her serüveninde bilinmeyenin, alıĢılmamıĢın ve bu yüzden 

de uzak durulması gerekenin, tehlikeli olanın peĢinden giden, yaramaz bir 

çocuk gibidir. Ancak her serüvende bilinmeyen karĢısında araçsal aklıyla 

hayatta kalmayı bilir, düzenleyici bilgi onun “kendini korumasını” ve böylece 

de hayatta kalmasını sağlar. Bir sonraki bölümde detaylandırılacağı üzere 

AydınlanmıĢ toplumun temelinde yer alan “kendini koruma” ilkesi Odysseius‟ 

un da temel ilkesidir. Odysseius‟ un kendini koruma için baĢvurduğu yol ise 

doğa tanırlarını aldatma, yani doğa karĢısında hiledir. Odysseius‟ un doğa 

tanrılarına verdiği yolluklar da temelinde değiĢim ilkesi bulunan değiĢ 

tokuĢlardır. DeğiĢim ilkesi de yine Aydınlanmanın yarattığı toplumsal düzenin 

en önemli ölçütüdür.  

 Odysseius‟ un Sirenler karĢısındaki durumu aslında Odysseius‟ un 

kendini alçaltmasıdır. Bu aydınlanma düĢüncesinde bireyin kendini alçaltarak 

kutsamaya çalıĢmasına benzemektedir. Aydınlanma düĢüncesinin verili olanı 

                                                             
166

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s. 68 
167

 a. g. e., s. 70 



139 

 

mutlaklaĢtırması ve sorgusuz kabulü gibi Odysseius da Sirenler adasından 

değil de baĢka bir yerden geçmeyi denemeyi düĢünmez. Daha da vahimi, 

kendisine ve “bilgisinin üstünlüğünde diretmeyi”168  ve böylece Sirenler‟ in 

harikulade ezgisini direğe bağlanmadan dinlemeyi de düĢünmez. Bunların 

yerine, kendisi için yazılan yazgıyı kabul eder ve bundan en az zararla 

kurtulmaya çalıĢır. Bunu da doğadan uzaklaĢmakla böylece hem onu hem de 

kendisini baĢka bir Ģeye dönüĢtürmekle yapar. “Bağımlılık antlaĢmasına uyar 

ve mahvedicilerin kollarına atılmak için direğe bağlı çırpınıp durur. Ama 

antlaĢmada bir boĢluk bulmuĢtur, bu boĢluk vasıtasıyla antlaĢma kurallarını 

yerine getirmekten maharetle kaçıp kurtulur.”169 Zekâ, yaratıcılıktan uzak bir 

kurnazlığa dönüĢmüĢ, aydınlanmıĢ birey de kurnaz ve hilekâr bir birey olarak 

Odysseius da örneğini bulmuĢtur.  

 Horkheimer ve Adorno “Aydınlanmanın Diyalektiği”nde Homeros 

destanları ile baĢlattığı aydınlanma sürecinin takipçileri olarak ya da daha 

doğrusu bu sürecin zararlı sonuçlarına bilinçli ya da bilinçsiz katkı yapan 

düĢünürler olarak özellikle Immanuel Kant, Friedrich Nietzsche ve Marquis 

De Sade‟dan söz ederler ve bu üç filozofu da aydınlanma düĢüncesi içinde 

değerlendirirler.  

 Aydınlanmanın Diyalektiğinin bu bölümü Kant‟ ın aydınlanma 

tanımlamasına iliĢkin bir alıntıyla baĢlar. Buna göre, Kant aydınlanmayı 

“insanın kendi kusuru olan erginliğe ulaĢmamıĢlıktan çıkması”170 olarak 

tanımlamaktadır. Bu erginliğe ulaĢamama durumunu da insanın kendi 

anlığını baĢkasına ihtiyaç duymadan kullanamama acizliğine 

dayandırmaktadır. BaĢkasına ihtiyaç duymayan anlık ise yalnız akıl 

tarafından yönetilen anlıktır. Akıl tarafından yönetilen anlığın iĢlevi de tek tek 

bilgileri tutarlı bir sistem halinde birleĢtirmesidir. O halde Kant‟ a göre 

aydınlanmıĢ ve böylece bağımsızlaĢmıĢ akıl Descartes‟ ın önerdiği gibi tek 

tek basit bilgilerden en karmaĢığa doğru ilerleyen ve tüm bilgileri sistemli bir 

                                                             
168

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s. 88 
169

 a. g. e., s. 77 
170

 Immanuel Kant, “Aydınlanma Nedir? Sorusuna Yanıt (1974)”, SeçilmiĢ Yazılar, çev. Nejat 

Bozkurt, Remzi Kitapevi Yayınları, İstanbul, 1984, s. 213  



140 

 

bütün oluĢturacak Ģekilde düzenleyen akıldır. Dolayısıyla Kant‟ a göre gerçek 

doğru bilgi sistem içinde olan, tutarlı olan bilgidir. Bu sisteme uymayan bilgiler 

ise yanlıĢtır. “Aklın tek katkısı sistematik birlik ideasıdır, sabit kavramsal 

bağlantıların biçimsel öğeleridir.”171 Anlık olgular hakkında nesnel yargılarda 

bulunmamızı sağlayan biliĢsel süreçlerin toplamıdır. Bu açıdan Kant‟ da anlık 

öznel yargının nesnel niteliğidir. Anlık düĢüncedeki birliği, bütünlüğü sağlayan 

mekanizmadır. En basit tabiri ile olgularla zihnimizdeki uyumu sağlayan etkin 

güçtür. Bu güç, olguları, insanın onlarla baĢ edebileceği bir Ģekilde 

zihnimizde düzene sokar.  

 Bireyin doğaya egemen oluĢunu sağlayacak bir biçimlilik anlıkla 

sağlanır. Böyle olunca Kant‟ ın anlık olarak ortaya koyduğu düĢünce yapısı 

ya da biliĢsel mekanizma, doğaya egemen olmanın aracı, Kant da bu amacı 

güden aydınlanmacı bir düĢünür durumuna gelir. “Aydınlanmanın aklındaki 

sistem, olgularla en iyi biçimde baĢ edebilen ve böylece öznenin doğaya 

egemen olmasını en etkili biçimde destekleyen bir bilgi biçimidir. Sistemin 

ilkeleri öz-varlığı korumanın ilkeleridir. Bu durumda insanın ergin olmama 

durumu kendi varlığını korumakta yetersiz kalması demektir.”172 Kant‟ ın 

öznel algıların nesnel boyutunu sağladığını iddia ettiği anlığın kategorileri 

Adorno ve Horkheimer‟ a göre aslında Aydınlanmanın her Ģeyi “1” de 

eĢitlemesinin en güzel örneğidir. Zira aklın kategorileri olguları daha algı 

gerçekleĢmeden önce belirlemektedir. Genel yargı daha kamu tarafından 

onaylanmadan yargının kendisi tarafından belirlenmektedir. Hiçbir deneyim, 

aklın söz konusu kategorilerinden dıĢarı çıkamamaktadır. Bu açıdan Kant‟ ın 

anlığı otoriter ve hatta baskıcıdır.  

 Kant, Aydınlanmanın genel çizgisine koĢut olarak kendi 

sınıflandırmasının dıĢında hiçbir Ģeyi kabul etmez. Anlık, algıları daha özne o 

algının bilincine varmadan kendi standartlarına göre sansür eder. Kant‟ ın 

anlağı, Aydınlanmanın bir biçimciliğinin en güzel örneğidir. Her Ģey önce 

genel aklın sansüründen geçirilip kullanıma, sömürüye hazır hale getirilir. 

                                                             
171

 Horkheimer, Adorno a. g. e., s.116 
172

 a. g. e., s.117 



141 

 

“Akıl toplumsal iĢletmenin sınıflandırmaları dıĢında hiçbir belirlemeyi geçerli 

saymaz. Kimse uğruna Ģekillendirildiği amaca ters düĢmez: mesleki ve ulusal 

grupların iĢe yarar, baĢarılı ya da baĢarısız üyesi olmak.”173  

 Horkheimer ve Adorno, insan özgürlüğünün felsefesini yaptığı 

iddiasındaki Kant‟ın aslında baskıcı bir düzene kapı açan bir düĢünce ortaya 

koyduğunu asla kabul etmediğini bilmektedirler. Üstelik Kant‟ın olguların 

insana kendilerini olduğu gibi sunmadığı görüĢünde haklı olduğunu 

düĢünmektedirler. Ancak Kant felsefesini, baskıcı bir sistem için uygun bir 

zemin haline getiren ve böylece eleĢtirel teori tarafından Aydınlanmacı bir 

çizgide değerlendirilmesine neden olan nokta, özneye belli bir dolayımla 

gelen olgulara iliĢkin algıların bu dolayımlarının mahiyetinin yanlıĢ 

anlaĢılmasıdır.  

 Daha açık bir ifadeyle eleĢtirel teoriye göre Kant olguların özneye 

kendini ne ise o olduğu Ģeklinde sunmaz ama buradaki dolayım onun sandığı 

gibi apriori kategoriler vasıtasıyla değil, toplumsal iliĢkiler vasıtasıyla 

gerçekleĢir. Kant bu noktayı göremediği için kendi sisteminin özneyi yücelten 

bir düĢünce tarzı olduğu iddiasındadır. Çünkü Kant‟ a göre bilgide asıl etkin 

olan Kant‟ ın ortaya koyduğu aklın düzenleyici nesnel Ģeması, yani öznenin 

kendisidir. Ancak Kant bu dolayımı apriori zihinsel formlar aracılığıyla 

açıklayarak hem dogmatizme, baĢka bir deyiĢle mite hem de konformizme 

neden olacak bir sistem hatasına saplanır. Kant belki olguların kendi 

kendisiyle özdeĢ olarak verilmediğinin farkındadır ancak, dolayımlanan 

hallerinin de ebedi olduğunu iddia etmektedir. Bu da o dönemin toplumsal 

üretim iliĢkilerinin ebedileĢtirilmesi demektir. Kant, olgu ile özne arasındaki 

biliĢsel iliĢkinin apriori ve değiĢmez olduğunu vurgulayarak, insanı da olguyu 

da sabitlemiĢ, tarihsel ve toplumsal kökenlerinden koparmıĢtır. Ayrıca, 

olgunun da praksisle olan tüm bağlarını koparmıĢ ve tüm olgusal etkinliği bir 

deney verisine indirgemiĢtir.  

                                                             
173

 Horkheimer, Adorno a. g. e.,  s.119 



142 

 

 Özelde Kant felsefesinde genelde ise Batı Aydınlanmasındaki bir 

baĢka problem de sözüm ona aynı aklı taĢıyan insanlar arasındaki çeliĢkiler 

ve bu çeliĢkilerin gerçekliği karĢısında aklı tanımlamadaki güçlüktür.174 Hem 

Kant, hem de diğer aydınlanmacı düĢünürlerin temel hareket noktalarından 

biri de aklın herkeste ortak ve eĢit derecede bulunduğu iddiasıdır. Bu iddia 

aydınlanma düĢüncesinin çözmesi gereken bir problem alanı oluĢturmuĢtur. 

Buna göre, aynı ve eĢit aklı taĢıyan bireyler arasındaki çeliĢkilerin kaynağı 

açıklanmak durumundadır. Bu çeliĢkilerin gerçekliği karĢısında aklın nasıl 

tanımlanacağı Aydınlanmanın çözmesi gereken bir problemdir.  

 Descartes, bu noktada aklın insanlar tarafından yanlıĢ kullanıldığını ve 

çeliĢkilerin bu nedenle çıktığını söylemektedir. Ancak aklın bilgiyi – en 

azından bilimsel bilgiyi – ortaya koymadaki aracını ve yöntemini de sabitleyip 

"apriori"leĢtiren Kant için böyle bir çıkıĢ yolu da gözükmemektedir. O, bu 

noktada akla ikili bir anlam vererek söz konusu zorluklardan kaçmayı 

denemiĢtir.  

 Kant‟ ta akıl bir yanıyla bireyüstü bir Ben‟ e iĢaret ederken bir yanıyla 

da kendini koruma ilkesine göre hareket eden ve bu ilkeye göre dünyayı 

düzenleyen, egemenliği altına alamaya çalıĢan bir düĢünmeyi ifade eder. 

Birinci anlamıyla akıl bir ütopyayı yansıtır. Kant bu ütopyayı amaçlar krallığı 

kavramıyla ifade eder. Buna göre bireyler üstü akıl pratik alanda, genel bir 

özne Ģeklinde örgütlenmek suretiyle, herkesin bir arada özgürce yaĢayacağı 

bir dünya düzenini ifade eder. Bu düzende her insan bilinçli olarak eyleyecek 

ve bu bilinçli eylemlerini yöneten “pratik akıl” bireyleri bireyüstü bir genel akıl 

kavramında birleĢtirecektir. Ġkinci anlamıyla kendini bilimde ifade eden akıl 

ise aydınlanmada, özellikle de sanayi toplumunda, bu toplumun çıkarı olarak 

kendini gösterir. Amaç sanayi toplumunun çıkarı ve geliĢmesi olunca da 

sadece dıĢsal doğa, yani insanın yaĢadığı çevre değil insanların kendisi de 

Ģey haline gelir. Büyük sistemin içinde bir modelden baĢka bir Ģey değildir 

birey. Yenilenebilen, telafi edilebilen bir piyondur. Burada kamusal yargı 

                                                             
174

 a.g.e., s.118 



143 

 

bireysel yargıyla birdir. Daha doğrusu bireysel yargı kamusal yargının içinde 

erimiĢtir. Bu anlamda farklılıklar da tamamen ortadan kalkmıĢtır.  

 Kant aklı böylece iki ayrı bölüme ayırırken fenomenleri de iki ayrı 

grupta toplamıĢ olmaktadır. Buna göre fenomenlerden bazıları aklın bir 

bölümünün iĢleyiĢine bazıları ise diğer bölümünün iĢleyiĢine uygundur. 

ÇeliĢki de bir fenomenin aklın uygun olmayan bölümü tarafından 

irdelenmesinden kaynaklanmaktadır. BaĢka bir deyiĢle sorun sistemin 

kendisinde değil, fenomenin o sisteme uygun olmayıĢındadır. Bu, Kant 

felsefesinin olguları nasıl zorla kendi sistemine uydurmaya çalıĢtığının bir 

göstergesidir. Fenomenler, ya bir gruba ya da diğerine uymak zorundadır. 

Farklılık mümkün değildir. Kant, aslında aklın iĢleyiĢi açısından farklı bir 

alternatif sunmamakta sadece bir olan sistemi gruplara ayırmaktadır. Bu 

açıdan da Avrupa‟ da kapıda olan faĢizmin felsefi öğretilerinden biri olarak 

değerlendirilmelidir. 

 Horkheimer ve Adorno, Kant özelinde, Aydınlanmacı ahlak telakkilerini 

de eleĢtirmektedir. Buna göre Aydınlanmanın ahlak öğretileri, güçsüz duruma 

düĢürülen dinin bıraktığı boĢluğu kapatacak bir entelektüel temel bulma 

adına yapılan nafile çabalardır. Kant‟ ın ahlak öğretisi de bu çabalardan 

biridir. O da diğer aydınlanmacılar gibi kendi katı bilimsel kuramına uymayan 

düĢünceleri pratiğe affedip kabul etmeye çalıĢmıĢtır. Kant bu noktada saygı 

kavramını ahlakın temeline koyar ve bunu da aklın bir ilkesine dayandırır 

ama bu da içerik olarak hiçbir Ģeyi değiĢtirmez. Kendi katı bilimsel kuramları 

karĢısında ahlak kuramları oldukça duygusal ve bilinçten uzaktır. Aslında 

hem Kant‟ ın hem de Aydınlanmanın ahlak felsefeleri, insana kendi 

beklentileri ya da toplumsal erkin ona vaat ettiği ile karĢılaĢtığı arasındaki 

uçurum karĢısında bir zamanlar, kendi yıktığı dinin öbür dünyadaki mutluluk 

inancının yerine bir temel koyma çabalarıdır. Ġnsanların beklentilerinin 

karĢılığını alamadığını anladıklarında mevcut düzenin sahteliğini fark 

etmemesi için sebat etmesini sağlayan, bu açıdan da egemen gücün 



144 

 

ideolojisinin devamını amaç edinen teorilerdir. Kant‟ ın bunun temeli bireyin 

aklına dayandırması söz konusu amacı saklayamamaktadır.175  

 

 EleĢtirel teorinin, Homeros destanlarıyla baĢlattığı ve Kant‟ la devam 

ettirdiği Aydınlanma çizginin bir baĢka ana uğrağı da Marquis de Sade‟ ın 

felsefesidir. Ancak Horkheimer ve Adorno, Sade‟ ı baĢka bir boyutta 

değerlendirmektedirler. Onlara göre Sade, Aydınlanma felsefesinin bir ürünü 

olarak Kant‟ la aynı çizgidedir, ancak Kant gibi sadece Aydınlanmacı 

düĢünceyi destekleyen unsurlar barındırdığı için değil, Aydınlanmanın 

doğaya karĢı zorbaca baskıcı tutumuna bir tepki olarak, sapkın bir doğaya 

dönüĢ denemesi olmasına rağmen yine Aydınlanmaya dönen bir düĢünce 

olduğu için bu çizgide değerlendirilmelidir. BaĢka bir deyiĢle, Sade‟ ın açıkça 

kaba ve kötülüğü yücelten tutumu, Aydınlanma‟ ya bir tepki olarak ortaya 

çıkmakta ama sonunda kendisi de Aydınlanmanın vardığı sonuçlarına 

varmaktadır. Sade bir anlamda, Aydınlanma düĢününün vardığı sonuçların ilk 

gerçek uygulayıcısıdır.  

 Bu anlamda Horkheimer ve Adorno‟ ya göre “Juliette”  in öyküsü 

iĢlevsel rasyonalitenin temeli olmuĢtur.”176 Sade Juliette‟ in Öyküsü‟nde iki kız 

kardeĢten bahseder.177 Bunlardan Justine iyi yürekli ve ahlak yasasına bağlı 

olanıdır. Julliette ise tam bir burjuva bireyidir. “Julliette sisteme ve vargıya 

sevdalıdır. Rasyonel düĢünmenin aracını kusursuzca kullanır.”178 O bilime 

adeta tapmaktadır. Bilimsel rasyonalite dıĢındaki her Ģey ona göre anlamsız 

bunlara gösterilen her çeĢit saygı ise iğrençtir. Hıristiyanlarla alay eder. 

Peygamberlerini, paradoksal bir biçimde ölü bir Tanrı olarak gösterir. Bilimsel 

kanıta dayanmayan her Ģey karĢısında bir hoĢnutsuzluk; dahası bir 

düĢmanlık duymaktadır. Özetle Sade‟ ın yarattığı Julliette karakteri tam 

olarak bir Aydınlanma insanıdır. 

                                                             
175

 Horkheimer, Adorno, a.g.e., s.118 
176

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem s.383 
177

 Marquis de Sade, Julliette: 2.Kitap –Suç KardeĢliği çev. Munire Yılmaer, Çivi Yayınları 2004 
178

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar 1. Cilt 

s.131 



145 

 

 Julliette, sınırsız kötülüğü, bir anlamda doğal bir davranıĢ olarak 

görmektedir. Bir dine inanan insanları özellikle de Hıristiyanları ise “çatlak 

kafalı insanlar”179 olarak tanımlamaktadır. Sade, Julliette‟ in ağzından, iyiliğin, 

merhametin iğrenç Ģeyler olduğunu ve bunları uygulayanların da aptal 

olduğunu söylemektedir. Sade, her insanın temelde özgür olmadığını ve 

doğa kanunlarına tabi olduğunu, bu açıdan da aslında bir köle olduğunu 

söylemektedir. Bu yüzden de ona göre, yapılması gereken insanın tüm doğal 

arzularını açığa çıkarmak olmalıdır. Ġnsanların doğal olarak eĢit olduğu ise 

dinin ve ahlak telakkilerinin uydurduğu büyük bir yalandır. Doğa insanlara eĢit 

derecede cömert davranmamıĢtır. EĢitlik teorisi, insanların zayıfı korumak 

için uydurdukları bir yalandır. Bu açıdan da aslında insanın acizliğinden 

ortaya çıkmıĢtır. Doğal ve kutsal olan suçtur. Tinsel mutluluğa ulaĢmak için 

insandan fedakârlık yapmasını beklemek yanlıĢtır. Aslolan tensel mutluluklar, 

tensel zevklerdir. Ġnsan, kendi zevki uğruna her Ģeyi yapmakta özgürdür, 

bunun için her Ģeyi feda edebilir.  

 Horkheimer ve Adorno‟ ya göre Aydınlanma karĢısında sapkın bir 

doğaya dönüĢ denemesi olan Sade‟ ın düĢüncesi, tüm barbarlığı ve 

kabalığıyla, tam olarak Aydınlanmanın bir ürünüdür. Onun kaba cinselliğe 

yaptığı vurgu ve onu yüceltmesiyle aĢktaki tinsel boyutu tensel olandan 

ayırmakta ve böylece Kartezyen düalizmin bir izleyicisi olmaktadır. Ayrıca 

Sade‟ ın kendini saklamaya bile gerek duymayan bu kaba tavrı, 

Aydınlanmanın doğa üzerindeki tahakkümünün bir uzantısıdır.  

 Bu Sade‟ da özellikle kadınlar üzerinde ortaya çıkmaktadır. Sade‟ da 

kadın figürü yalnızca biyolojik özellikleriyle tanımlanmıĢ ve böylece 

kendisinden güçlü olanın kadına karĢı tahakküm uygulamasını 

haklılaĢtırılmıĢtır. Bu Aydınlanmanın temel düĢüncelerinden birinin 

yansımasıdır ve Yahudi düĢmanlığının da temelinde yer alan bir 

paradigmadır. “ Sade‟ ın kendini inceltmek, saklamak bile istemeyen kabalığı 

ve zalimliği, çok daha yayılmacı bir baĢka olgunun en açık örneğidir aslında. 

                                                             
179

 Marquis de Sade, Julliette: 2.Kitap –Suç KardeĢliği s.24  



146 

 

Gerçekten de Aydınlanmanın “güçsüz cinsiyete” karĢı sadizmi, daha 

sonraları baĢlayacak olan Yahudi kırımlarının habercisi sayılmalıdır – 

kadınlar da, Yahudiler de tıpkı Doğa gibi, üzerinde tahakkümümüzü 

kurabileceğimiz, haklı olarak egemenliğimiz altına alabileceğimiz nesneler 

olarak düĢünülmeye baĢlanmıĢtır.”180  

 Sade‟ ın Aydınlanmaya karĢı açtığı savaĢta geldiği nokta Aydınlanma 

düĢününün kendisi olmaktadır. Bu, Aydınlanmanın egemenliğinin ne denli 

ürkütücü boyutlarda olduğunun da bir göstergesidir: Aydınlanma düĢüncesi, 

sadece kendi kurduğu sistemin içinde olan olguları değil, kendi karĢıtı olarak 

geliĢen düĢünceleri de içine alarak, kendi sistemine katarak bir kartopu gibi 

büyümektedir. Bunun nedeni, büyük olasılıkla Sade‟ ın da aynı 

paradigmanın, yani Batı Aydınlanmasının içindeki bir birey olmasıdır. Sade‟ 

ın bu baĢarısız denemesi doğaya dönüĢlerin tek örneği değildir. Bir sonraki 

bölümde gösterilecek olan baĢka örnekler de hep, Aydınlanmanın, kendi 

içinden çıkan ve kendisine yöneltilen eleĢtirileri de kendi sisteminde 

etkisizleĢtirdiğinin bir kanıtı olarak ortaya çıkmaktadır.  

 Horkheimer ve Adorno‟nun Aydınlanma çizgisi içinde değerlendirdiği 

bir baĢka düĢünür ise Aydınlanmaya karĢı yine negatif bir bakıĢ içerisinde 

olan Freidrich Nietzsche‟ dir. Nietzsche de Sade gibi, Hıristiyanlığın güçsüz 

olanın yanında olan ve asil olana, büyük olana karĢı anlamsız bir nefret 

besleyen bir düĢünce yapısı olduğu kanısındadır.181 Doğanın her insana eĢit 

derecede bir güç bahĢetmediği konusunda da Sade‟ la aynı kanıyı 

paylaĢmaktadır. Bu açıdan, doğal olarak daha güçlü birinin, güçsüz üzerinde 

bu gücünü kullanmamasını beklemek doğal olana karĢı yapılan bir 

haksızlıktır. Bu açıdan dinsel temelli ya da herkesin özünde eĢit olduğu 

iddiasındaki her türlü ahlak öğretisi, her türlü erdem anlayıĢı boĢtur, 

                                                             
180

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem s.384 
181

 Friedrich W. Nietzsche, Ġyinin ve Kötünün Ötesinde, çev. Ahmet İnam, Say Yayınları, 4. Baskı, 

İstanbul, 2009 s. 74 



147 

 

anlamsızdır, saçmadır. “Nietzsche‟nin öğretisine göre suçlu olan zayıflardır; 

kurnazlıkları sayesinde doğa yasasını atlatırlar.”182  

 Nietzsche‟ ye göre söz konusu baskı, doğada gerçek anlamda var 

olan bir baskı değildir, manevi bir baskıdır. Bu yüzden zayıf olan, doğanın 

ona vermediği karĢısında, bu baskı için elinde bulunmayan güçlere ihtiyaç 

duymaktadır. Din iĢte bu güçlerden biridir. Güçlünün ise böyle bir Ģeye 

ihtiyacı yoktur. Çünkü o, gücünü doğanın kendisinden almaktadır ve güçsüz 

olanı ezerken aslında doğanın yasasına uygun davranmaktadır. O, ne 

kendini ne de bir baĢkasını kandırarak olduğundan baĢka bir karaktere 

bürünmez. Bu yüzden de suç olan ve doğal olmayan güçlünün zayıfı ezmesi 

değil, zayıfın güçlü üzerinde egemenlik kurmaya çalıĢmasıdır.  

 Bu noktaya kadar Sade‟ la aynı görüĢleri paylaĢan Nietzsche güçlünün 

gücünü, aĢağılık hedefler için kullanmasını da hoĢ görmemekte ve bu 

yönüyle Sade‟dan ayrılmaktadır. Ona göre, güçlü ona bahĢedilen bu soylu 

gücü, onun soyluluğuna uygun hedefler uğrunda kullanmalıdır. Böylece 

Nietzsche, Sade‟ ın suçun sınırsızlığından kendini ayrı tutsa da yine de suça 

hayrandır. Nietzsche de Sade da merhameti suç, baskı ve egemenliği ise 

doğal olarak görmektedir. 

 EleĢtirel teoriye göre, Nietzsche‟ nin doğal olarak güçlü olanın 

egemenliğinde de, Sade‟ ın açıkça basit hazzı yüceltmesinde de temelde 

aynı unsur vardır. Bu, aynı zamanda AydınlanmıĢ toplumun temelinde de yer 

alan “kendini koruma” ilkesidir. Aydınlanmanın doğa ile insan arasına 

koyduğu yabancılaĢma ve insanı tüm güçlerden bağımsız ve üstün bir güç 

olarak görme çabası Sade „da da Nietzsche‟de de kendini, egemenliğin 

felsefi olarak haklılaĢtırması olarak göstermiĢtir. Her Ģeyin ölçütü olarak 

insanı koymak; örtük olarak, insanın doğa üzerindeki egemenliğini 

olumlamaktır. Kendini koruma ilkesi, tek ilke olarak insan davranıĢını 

yönetmeye baĢladığında, bunun bir sınırı yoktur. Bu varsayım bir kez kabul 

                                                             
182

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar 1.Cilt,  

s.137 



148 

 

edildiğinde güçlü olanın gücünü uygulamaması için herhangi rasyonel bir 

neden de kalmamaktadır. Bu nedenle Sade‟ ın açıkça savunduğu Ģeyi 

Nietzsche‟ de örtük bir biçimde savunmaktadır: “ Nietzsche, iktidar sahiplerini 

ve onların “dıĢa, yabancının baĢladığı yere dönük” yani kendilerine ait 

olmayan her Ģeye dönük acımasızlıklarını sinsice över.”183 Nietzsche‟ nin 

efendi ahlakı, bu açıdan faĢizmin felsefi dayanaklarından biri haline gelir. 

 Horkheimer ve Adorno‟nun ortaya koyduğu Sade ve Nietzsche‟ de 

somutlaĢan örnekler Aydınlanma düĢününün taĢıdığı tehlikeli potansiyeli 

gözler önüne sermektedir. Sade‟ ın “sadizmi” de, Nietzsche‟ nin güç 

kullanmayı haklılaĢtıran felsefi dizgesi de Aydınlanma düĢüncesinin 

semptomlarıdır. Aydınlanma, genel bir paradigma olarak, kendi sistemine 

tepki Ģeklinde ortaya çıkan düĢünceleri de kendi içinde eritmekte ve git gide 

daha da büyümektedir. Ayrıca Sade ve Nietzsche‟ de görüldüğü gibi, 

Aydınlanmanın doğaya karĢı oluĢturduğu bu baskıcı sömürü karĢısında 

alınacak olan tavır, doğaya geri dönüĢ çabaları olmamalıdır. Çünkü doğa, 

Aydınlanma düĢüncesinin iddia ettiği üzere, salt bir sömürü aracı olmadığı 

gibi, bu doğaya dönüĢ amacı güden düĢüncelerin iddia ettikleri üzere insanı 

ve insani olanı, böylece de insani iliĢkileri belirleyen ve kuĢatan tek güç de 

değildir.  

 EleĢtirel teorinin oluĢturmaya çalıĢtığı toplumsal bilinç bu anlamda 

hayati bir öneme sahiptir. Bu bilinç, doğa ile insan arasındaki karĢılıklı ve 

birbirini kapsamayan iliĢkiyi kavrayabilen ve böylece, Aydınlanma düĢününün 

içinden ona karĢı gerçek bir eleĢtiri ile ondaki egemenlik ilkesini hakkıyla 

sorgulayabilen bir bakıĢ açısı geliĢtirebilir. EleĢtirel teori, özü gereği, kendi 

problem nesnesine içkin bir teori olduğunda diğer Aydınlanma eleĢtirilerinden 

farklı olarak, içinden çıktığı paradigmanın kendisini eleĢtirebilir. Oysa Kant 

da, Sade da kendilerini Aydınlama düĢününden bütünüyle soyutlayarak, onun 

tam tersine bürünmeye çalıĢarak yola çıkmıĢlar ve sonunda Aydınlanmanın 

içine düĢtüğü kısır döngüyü tersinden gerçekleĢtirmiĢ olmuĢlardır. Sonuç 

                                                             
183

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno a. g. e., s.116 



149 

 

olarak Aydınlanma düĢüncesi, araçsal aklın egemenlik sahasıdır, aracı 

bilimdir ve modern toplumda hâkim olan paradigmanın tamamlanma 

sürecinin sonu olarak kendi kendini yok etmektedir.  

 Horkheimer ve Adorno‟nun bu Ģekilde ortaya koydukları Aydınlanma 

eleĢtirilerine ve özellikle de Aydınlanma karĢısında takındıkları tümden 

olumsuz tavra eleĢtirel teorinin kendi içinden bir eleĢtiri gelmiĢtir. EleĢtirel 

teorinin son kuĢağının en önemli temsilcisi olan Jurgen Habermas, 

hocalarının, Aydınlanmanın mite dönüĢtüğü yolundaki eleĢtirilerine 

katılmamakta ve Aydınlanmada bazı ilerici unsurların içerildiği iddiasını 

taĢımaktadır. “ Ona göre, akla verilen totalize edici itkinin Aydınlanma‟nın 

mite dönüĢmesini kaçınılmaz kıldığını vurgulayan Horkheimer ve Adorno‟nun 

Aydınlanma eleĢtirilerinin yol açtığı ve aklın eleĢtirel iĢlevinin yıkıcı bir 

faaliyete indirgenildiği bağlam savunulamaz.”184 Habermas‟ a göre, 

Aydınlanmanın Diyalektiğinde içkin olarak bulunan Nietzscheci bir bütüncül 

eleĢtiri, Aydınlanmanın tükenmiĢliği fikrini ebedileĢtirmektedir. Oysa 

Habermas, Aydınlanma ruhunun bittiğine inanmamakta, hatta böyle bir 

inancın insanın rasyonel bir yaratık olarak varlığını sürdürmesini 

imkânsızlaĢtıracağını iddia etmektedir. Adorno ve Horkheimer‟ ın yaptığı gibi 

Aydınlanmanın tükenmiĢliği düĢüncesini ebedileĢtirerek onu tarih dıĢına 

itmek, ondaki özgürleĢtirici boyutları görmezden gelmek demektir.  

 Habermas, araçsal aklın ve onun doğurduğu ya da doğuracağı 

sonuçların tümden yadsınmasının doğru olmadığı noktasında da Horkheimer 

ve Adorno‟dan ayrılmaktadır. Habermas, Aydınlanmanın belli olumsuz 

sonuçları olduğu kabul etmekte ama bunların geri dönülemez durumlar 

olmadığını savunmaktadır. Oysa Adorno ve Horkheimer, araçsal aklı tümden 

olumsuzlayarak, bu geri döndürme yollarını kapamaktadır. “Horkheimer ve 

Adorno, araçsal akılda, içsel ve dıĢsal tabiatın bastırılmasının potansiyel 

haklılaĢtırımını görmekteydiler; ancak Habermas araçsal aklın bireylere var 

olan durumu sorgulama ve var olan durumun ilke olarak daha iyi bir hayatın 

                                                             
184

 Ahmet Çiğdem, Akıl ve Toplumun ÖzgürleĢimi: Jurgen Habermas Üzerine Bir ÇalıĢma, 

İletişim Yay. İstanbul 2008 s. 53 



150 

 

esası – maddi ve manevi temeli – olarak belirleme ehliyeti veren öğrenme 

mekanizmalarının geliĢmesinde önemli bir rol oynadığını belirtmekte ve bu 

noktada Horkheimer ve Adorno‟dan ayrılmaktadır.”185 Sonuç olarak 

Habermas, Aydınlanmanın tekrar mite dönüĢerek kendi kendini yok ettiği 

görüĢüne karĢı çıkmaktadır. Ona göre böylesi bir görüĢ rasyonel insan 

düĢüncesinin sonu anlamına gelmektedir. O, Adorno ve Horkheimer‟ den 

farklı olarak, Aydınlanmayı moderniteye eklemleyerek onun henüz bitmemiĢ, 

tamamlanmamıĢ bir proje olduğu tezini savunmaktadır. 

 Habermas, Horkheimer ve Adorno‟nun Aydınlanma eleĢtirilerinde 

aydınlanmayı tümden olumsuzlamasını Nietzscheci bir nihilizm tehlikesi 

taĢıdığı noktasında eleĢtirmektedir.186 Habermas‟ a göre Horkheimer ve 

Adorno tüm rasyonel ölçütleri ortadan kaldırmakta ve bu nedenle de kendi 

eleĢtirilerinden yola çıkaracak, rasyonel bir kuram geliĢtirme imkânını da yok 

etmektedirler.  

 Son tahlilde, Horkheimer ve Adorno‟nun 20. Yüzyılda tamamlanmıĢ 

olmasını bekledikleri ancak, bunun yerine tam bir barbarlığa ve akıldıĢılığa 

dönüĢtüğünü gözlemlediklerine187 iliĢkin aydınlanma eleĢtirilerini Habermas‟ 

ın bu eleĢtirilerini de göz önünde bulundurarak değerlendirdiğimizde, 

Aydınlanma eleĢtirisinin eleĢtirel teorinin Marx‟ a karĢı belli bir mesafe 

aldığının en önemli göstergesi olduğunu söylemek mümkündür. Zira Adorno 

ve Horkheimer‟ a göre gelinen nokta hiçbir rasyonel temelin kalmadığı bir 

noktadır. Bu aynı zamanda devrimi gerçekleĢtirecek bir potansiyelin de hala 

var olsa bile ortaya çıkamayacağını içermektedir.  

 Ancak Marx‟ tan asıl ayrılıĢ, tarihsel süreçlerin iĢleyiĢiyle ilgili görüĢte 

gerçekleĢmiĢtir. EleĢtirel teorinin baĢından beri gizil olarak ortaya koyduğu 

tarihsel ilerlemenin motorunun sınıf çatıĢmasından ziyade doğa ile insan 

arasındaki iliĢki olduğu görüĢü Aydınlanmanın diyalektiğinde tüm açıklığıyla 

                                                             
185

 a. g. e., s.57 
186

 Jurgen Habermas, “Mitle Aydınlanmanın Kördüğümü” Cogito Dergisi, Sayı:36, 2004, s.104 
187

 Taşkıner Ketenci, “Frankfurt Okulu’ nun diyalektiği” Felsefe Logos Dergisi, sayı: 30 – 31, Bulut 

Yay. İstanbul, 2006 s.274 



151 

 

ilan edilmektedir. Martin Jay, bu noktada Ģu değerlendirmeyi yapmaktadır: 

“Frankfurt Okulu üyelerinin geçirdiği bu değiĢikliğin en açık ifadesi, Marxist bir 

kuramın temel taĢını oluĢturan sınıf çelişkisi' nin yerine, tarihin motorunu bir 

baĢka yerde aramaları olmuĢtur. Tarihin motor gücünü artık çok daha 

kapsamlı bir baĢka çeliĢkide; baĢlangıcı kapitalizmden daha önceki 

dönemlere kadar geriye uzanan ve kapitalizmin sona ermesinden sonra da 

süreceğe, hatta daha da yoğunlaĢacağa benzeyen bu çeliĢkide aramaya 

baĢlamıĢlardır.”188  

 Yine de bu çalıĢma söz konusu kopuĢun ifade edildiği kadar sert bir 

kopuĢ olmadığı iddiasındadır. EleĢtirel teorinin tarihin motoru olarak doğa ile 

insan arasındaki çatıĢmayı temele koydukları ve bunun da Marx‟ tan belli 

oranda farklı bir bakıĢ açısı olduğu doğrudur. Ancak hem bu fark Diyalektik 

Ġmgelem de ortaya koyulduğu kadar keskin değildir hem de söylenildiği gibi 

Aydınlanmanın diyalektiği ile baĢlayan bir kopuĢ söz konusu değildir. 

Öncelikle eleĢtirel teori tarihsel süreçlerde doğa ve insan arasındaki 

çatıĢmayı temele koysa da, tarihsel süreçte sınıf çatıĢmasının 

belirleyiciliğinden de tamamen vazgeçmemiĢtir. Aradaki iliĢki Ģöyle ifade 

edilebilir: EleĢtirel teoriye göre, toplumsal çatıĢmaların temelinde insanın 

doğayla ve diğer insanlarla olan karĢılıklı etkileĢimi vardır. Ġnsan ve bilinci var 

olduğundan, doğa ile insan sürekli bir çatıĢma halindedir ve bu çatıĢma 

insanın hem insanın içsel ve dıĢsal doğaya hem de genel olarak insan 

kavramına bakıĢını belirlemiĢtir. Buradaki belirleme iliĢkisi de karĢılıklıdır. 

Yani bu iliĢkiler sonucu belirlenen bilinçsel düzey de o dönemin sınıf 

çatıĢmasının niteliğini belirlemiĢtir.  

 Özetlemek gerekirse, eleĢtirel teori için, tarihsel süreçlerin motoru 

doğa ile insan arasındaki karĢılıklı ve gerilimli diyalektik iliĢki olsa bile bu 

iliĢkinin, dolayısıyla tarihsel sürecin ilerlemesinin aracı da sınıfsal 

çatıĢmalardır. Marx‟ ın da tarihsel süreci belirleyen sınıf çatıĢmalarının 

temeline, bu sürecin en baĢında insanın maddi olarak doğa ile etkileĢimini 

                                                             
188

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s. 370. 



152 

 

koyduğu da göz önüne alındığında buradaki fark bu süreçte doğa ile insan 

arasındaki iliĢkinin sadece bir baĢlatıcı olarak değil, tarihsel sürecin her 

anında yaratıcı ve belirleyici bir güç olarak var olmasıdır. EleĢtirel teorinin bu 

farklılığının kaynağı da ilk kez “Aydınlanmanın Diyalektiği” de değil, çok daha 

öncelerde, eleĢtirel teorinin ilk oluĢumu sırasında ortaya konmuĢtur. EleĢtirel 

teori, bilinçsel süreçlerin tamamen edilgen süreçler olmadığını ifade ederken 

aslında tarihsel sürecin ilerlemesinde doğa ve insan arasındaki iliĢkinin 

etkinliğini de ortaya koymuĢ olmaktadır.  

 “Aydınlanmanın Diyalektiği” nin Marx‟ tan belirgin bir biçimde ayrıldığı 

esas nokta ise, baĢka bir yerde, emek kavramının analizinde aranmalıdır. Bu 

noktada eleĢtirel teorinin Marx‟ tan bir kopuĢu olmasa da derin bir ayrılığı söz 

konusudur. Hatta eleĢtirel teori, Marx‟ ın emeğe yaptığı vurguyu Aydınlamacı 

bir çizgi biçiminde değerlendirerek, onu da Aydınlanmacı düĢünürler arasına 

koymaktadır. Buna göre emeğin çalıĢma sürecinin tek ölçütü olarak 

kutsallaĢtırılması ve bu emeğin de maddi bir çalıĢma süreci ile tanımlanması, 

emeği doğa üzerinde çalıĢarak egemenlik kurmanın bir aracı olarak 

ĢeyleĢtirmektedir. Emek kavramına yapılan bu yoğun vurgu ve insanı 

“çalıĢan bir hayvan” olarak nitelendirmek, baĢka bir deyiĢle bireyin var olma 

nedenini emek kavramıyla sınırlamak, hem insana tek boyutlu bir bakıĢı hem 

de doğayı bir sömürü nesnesi olarak değerlendiren bir bakıĢ açısını 

içermektedir. Bu yüzden eleĢtirel teori, insanın herhangi bir yetisinin 

mutlaklaĢtırılıp, onun var olma sebebini bu yetiyle sınırlayan her görüĢ gibi 

emeği yücelten Marxizmi de eleĢtirmektedir. Emeğin bu Ģekilde 

yüceltilmesinin yanlıĢlığı, bu emeğin öznesi olan iĢçi sınıfının 

TanrılaĢtırılması yanlıĢını doğurmaktadır. Oysa eleĢtirel teori, toplumun 

geneline yönelik bir kurtulmayı planlamaktadır. Proletaryanın bu 

mitleĢtirilmesi, aydınlanmanın dikte ettiği paradigmanın bir sonucu olarak 

yine mite dolayısıyla tahakküme dönüĢmeye mahkûmdur. 

 Sonuç olarak Aydınlanma eleĢtirisi, birkaç açıdan eleĢtirel teorinin 

farklı bir mecraya doğru kayıĢının göstergesidir. Bu mecra, ekonomik alan 

yerine kültürel alandır. Böyle bir kayıĢ, eleĢtirel teorisyenlerin ve özellikle de 



153 

 

Horkheimer ve Adorno‟nun felsefi ilgilerinin değiĢiminin etkisi unutulmamak 

üzere, aslında toplumsal düzenin ortaya koyduğu bir zorunluluktur. Çünkü 

eleĢtirel teorisyenlere göre modern toplum tahakküm biçimini değiĢtirmiĢtir, 

böylece toplumsal gerçeklik de değiĢmiĢtir. Negatif bir diyalektiği rehber 

edinen eleĢtirel teori de bu değiĢime göre yeniden düzenlenmelidir. Bu 

düzenlenme de öncelikle yeni toplumsal düzenin iĢleyiĢini ortaya koymayla, 

yani eleĢtirel teorinin nesnesini yeniden tanımlamakla gerçekleĢmelidir. 

2.5. ELEġTĠREL TEORĠNĠN MODERN TOPLUM ELEġTĠRĠSĠ 

 Bu çalıĢmanın baĢından beri vurgulandığı üzere, eleĢtirel teori mevcut 

toplumsal yapıya iliĢkin bir tespitten, söz konusu toplumsal yapının bozuk 

olduğu tespitinden hareketle ve bu bozuk yapıyı düzeltebilecek bir toplumsal 

bilinç düzeyi oluĢturma amacıyla ortaya çıkmıĢtır. Bu açıdan eleĢtirel teorinin 

genelini bir modern toplum eleĢtirisi olarak değerlendirmek yanlıĢ 

olmayacaktır. Gerçekten de araçsal aklın hâkimiyeti ve bunla iliĢki olarak 

aydınlanma eleĢtirisi de pozitivizm eleĢtirisi de modern toplumdaki olumsuz 

sonuçları bağlamında ve bu nedenle ortaya konan eleĢtirilerdir. Bu açıdan 

eleĢtirel teorinin modern toplum eleĢtirisi aslında çalıĢmanın bu bölümüne 

kadar ortaya konan eleĢtirilerin hem genel bir toparlanması hem de 

detaylandırılmasını içermektedir.  

EleĢtirel teorinin modern toplum eleĢtirilerinin temelinde Max Weber‟ in 

modern toplumun yapısını ortaya koyduğu araçsal rasyonalite fikri ile G. 

Lukacs‟ ın Weber‟ in bu görüĢü ile Marx‟ ın meta fetiĢizmini sentezlediği ve 

“Tarih ve Sınıf Bilinci”189 eserinde detaylandırdığı ĢeyleĢme düĢüncesi yer 

almaktadır.  

 Weber, Batıdaki modernleĢme süreçlerinin sonucu olarak araçsal 

rasyonalitenin toplumun her alanında baskısını yoğun bir biçimde arttırdığı 

kanısındadır. Böylece formel akılsallık, toplumsal iliĢkileri belirleyen en etkin 

ölçüt olarak modern toplumun temelinde yer almaktadır. Bu açıdan formel 

                                                             
189

 György Lukacs, Tarih ve Sınıf Bilinci, çev. Yılmaz Öner, Belge Yayınları, İstanbul, 2006 



154 

 

akılsallık; gerçekliği, soyutlaĢmıĢ kavramlarla daha önceden hesaplanabilen 

ve araçsal olarak düzenlenebilen bir gerçeklik olarak kavramaya çalıĢır. 

Böyle olunca da toplumsal eylem giderek o eylem için en uygun araçların 

evrensel kurallar rehberliğinde seçilmesi olarak görülmeye baĢlar. Bu 

anlamda araçsal rasyonalite seçilen hedefler için en uygun araçları önceden 

hesaplayabilme ve bunu kullanabilme yetisi olarak anlaĢılabilir.  

 Lukacs‟ a göre ise araçsal rasyonalitenin bu kadar yoğun bir biçimde 

etkisini hissettirmesinin nedeni toplumdaki meta formunun baskınlığıdır. 

“Meta, Lukacs‟ a göre toplumsal iliĢkilerin hücresidir.190 Bu hücre toplumun 

geneline yayılan bir yeniden üretimi olanaklı kılar. Meta formunun bu Ģekilde 

yayılmasının altındaki zemin ise soyut eĢdeğerliliktir. Buna göre sadece 

maddi olarak malların meta olmaları dolayısıyla mübadele nesnesi olmaları 

değil, insani iliĢkilerin de aynı Ģekilde metalaĢması söz konusudur. ĠĢte bunu 

sağlayan etken de soyut eĢdeğerliliktir. Ġnsani nitelikler ya da iliĢkiler önce 

soyutlanır daha sonra da birbiri yerine geçecek Ģekilde bir mübadele aracı ya 

da nesnesi haline getirilir.  

 Bu soyut eĢdeğerliğe dayanan mübadelenin tek ölçütü paradır. Para 

sayesinde düzenlenen mübadele iliĢkileri içinde insan emeği de alınıp 

satılabilen bir değer olarak metalaĢır. Para bu Pazar ortamında tek ölçüttür. 

Birbirlerinden farklı somut nesne ya da etkinlikler üçüncü bir değer de yani 

para da eĢitlenir. Böylece niteliksel olan nicelik kazanır ve niteliksel olma 

özelliğini yitirir. Bu iĢleyiĢ kapitalist toplumun temelindeki iĢleyiĢtir. Böylesi bir 

iĢleyiĢe sahip bir ekonomik düzendeki tek ölçüt de emek – zaman 

büyüklüğüdür. Özetle Lukacs‟ a göre toplumun temelinde soyut eĢdeğerlilik 

ilkesi vardır. Bu ilke, her türlü metayı, toplumsal anlamda maddi olan gerçek 

iliĢkiler dâhil önce soyutlar sonra onlara bir değiĢim değeri yükleyerek 

mübadele nesnesi haline getirir. Bu değiĢim değerini belirleyen tek ölçüt ise 

paradır. Bu Ģekilde örgütlenen modern toplumsal düzen de araçsal 

rasyonaliteyi gerekli hatta zorunlu kılmaktadır. Bu açıdan Weber‟ in isabetle 

                                                             
190

 Şeyla Benhabib, EleĢtiri, Norm ve Ütopya: EleĢtirel Teorinin Temellerine Dair Bir Ġnceleme, 

çev. İsmet Tekerek, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005  



155 

 

tespit ettiği toplumsal düzenin araçsal rasyonalitenin yoğun etkisi altında 

olduğu gerçeğinin temelinde bu meta fetiĢizmi yani soyut eĢdeğerlilik ilkesi 

vardır. Böylesi bir toplumsal düzende meta olmayan yani ĢeyleĢmeyen hiçbir 

iliĢki yoktur. Her Ģeyin bir satın alınma değeri vardır.  

 EleĢtirel teorinin, yukarıda kaba hatlarıyla anlatılan çizgiye katkısı ise 

modern toplumdaki bu araçsallaĢmıĢ rasyonalitenin yöneldiği temel ilke ve 

yine bu araçsal rasyonalitenin kökenlerine iliĢkin bir araĢtırmadır. Adorno ve 

Horkheimer‟ a göre toplumsal düzenin temelinde yer alan bu soyut eĢdeğerlik 

ilkesi ve buna bağlı olarak ortaya çıkan araçsal rasyonalitenin yöneldiği amaç 

kendini koruma ilkesidir. BaĢka bir Ģekilde ifade etmek gerekirse; bireyler 

araçsal rasyonaliteyi, salt kendi varlıklarını koruyup devam ettirme amacıyla 

kullanmaktadırlar.191 Bu araçsallık da kökenlerini araçsal aklın egemenliğiyle 

koĢut bir süreçte bulmaktadır.  

 BaĢka bir deyiĢle Weber‟ in ve Lukacs‟ ın ortaya koyduğu modernite 

anlayıĢı Adorno ve Horkheimer‟ a göre araçsal aklın egemenliğinin bir 

sonucu olarak ortaya çıkan bir toplumsal tablodur. Bu tabloda tek ölçüt 

hayatta kalmadır. Modern toplumsal iliĢkileri belirleyen tek ölçüt kendi 

varlığını sürdürme ilkesidir. Doğayı egemenliği altına alan birey, bu sürecin 

sonunda kendi içsel doğasını da baskı ve denetim altına almıĢtır, artık 

modern toplumda her Ģey birey için bir tehlike oluĢturmaktadır. Araçsal akıl 

ve aydınlanma, kendi öncüllerinden Thomas Hobbes‟ un ortadan kaldırma 

adına kendisini yarattığı doğa öncesi duruma dönüĢmüĢtür. Artık tek ölçüt 

varlığı devam ettirme olmuĢtur. Birey, kendini toplumsal baskılara karĢı her 

daim hazır tutmalıdır. Devamlı bir uyum içinde olmalıdır. Rasyonel eylem 

mevcut duruma en az çaba ile en baĢarılı uyumu sağlayacak eylem olarak 

tanımlanmaktadır. Kendini korumanın yolu, toplumsal düzene en çabuk ve en 

baĢarılı uyum sağlamadır. “ Uygarlığın geliĢmesinde bir etken, doğal 

ayıklanmanın yerini rasyonel eylemin alması olarak tanımlanabilir. Sağ kalma 

– ya da baĢarı diyelim buna – bireyin toplumdan gelen basınçlara kendini 

                                                             
191

 Max Horkheimer, Alacakaranlık, çev. İlknur Aka, Kırmızı Yay. İstanbul, 2009, s. 124 



156 

 

uyarlama yeteneğine bağlıdır. Sağ kalmak için, hayatını oluĢturan 

anlaĢılmaz, çetrefil durumlara her an en uygun tepkiyi gösteren bir aygıta 

dönüĢtürür insan kendini. Herkes her durumla karĢılaĢmaya hazır 

olmalıdır.”192  

 Birey bir sistem içinde eritilmesini sorgulayacak zaman bulamamakta, 

hayatta kalabilmek için her an rasyonel bir seçim yapmak durumunda 

kalmaktadır. Sisteme uyum sağlamak rasyonelliğin tek ölçütü durumundadır. 

Herkes ondan beklenen tepkiyi, beklenen sürede göstermelidir. “Ortalama 

insanın varlığını sürdürmesi, reflekslerinin hızına bağlıdır. Aklın kendisi de bu 

kendini uyarlama yeteneğiyle özdeĢleĢmektedir.”193 

 Rasyonel seçimi, toplumsal var kalmanın temeline yerleĢtiren modern 

toplum düzeni sanıldığı gibi bireyin önüne çok fazla seçenek de 

sunmamaktadır. Modern toplumdaki bireyin geçmiĢteki atalarına nazaran 

niceliksel olarak daha fazla bir seçme özgürlüğü olduğu doğrudur. EleĢtirel 

teori bunun tarihsel bir geliĢme olduğunu göz ardı etmemektedir. Ancak 

modern birey söz konusu özgürlüğü, bu özgürlüğün niteliğindeki bir değiĢime 

razı olarak elde edebilmektedir. Ġnsanoğlu geliĢen teknoloji ile birlikte artık 

seçme konusunda özgür ama seçtiği Ģeyi kullanma konusunda sınırsız 

zorunluluklarla bağlanmıĢ durumdadır. “Nitelik açısından, çağımızın bir 

iĢçisinin yararlanabileceği ürün çeĢidi eski çağların bir soylusunkinden çok 

daha geniĢtir. Bu tarihsel geliĢme küçümsenmemelidir elbet; montaj hattı 

tekniğinin tutkulu yandaĢlarının yaptığı gibi,  tercihlerdeki bu artıĢı bir 

özgürlük artıĢı olarak yorumlamadan önce, bu artıĢın ayrılmaz bir yönü olan 

bir basıncı ve yeni tercih biçimiyle birlikte giden nitelik değiĢmesini de dikkate 

almamız gerekir. Söz konusu basınç, modern toplumsal koĢulların herkese 

uyguladığı zorlamadır; nitelik değiĢikliğinin en iyi örneği ise, ince bir iĢin için 

en uygun aleti bulup seçen eski tip zanaatkârla hangi kolları çekeceğine ya 

da hangi düğmelere basacağına çabucak karar vermek zorunda olan modern 

                                                             
192

 Max Horkheimer, Akıl Tutulması,  s. 121 
193

 Horkheimer, a. g. e., s. 123 



157 

 

bir iĢçi arasındaki farklılıktır.”194 Modern toplum, bireye niceliksel açıdan 

büyük bir seçme özgürlüğü tanımaktadır, hatta özgürlük sadece seçmede 

değil, iĢlevsel açıdan da var olabilir. Ancak seçimini yaptıktan sonra bireyden 

sınırsız mekanik zorunluluklara uymasını beklemektedir.  

 Özgürlüğün temelindeki niteliksel değiĢim, bireyi kazandığı 

özgürlükten daha büyük bir bağımlılığa mahkûm etmektedir. Horkheimer Ģu 

örneği verir: “Modern toplumdaki otomobil sahiplerinin nüfusa oranının eski 

toplumdaki atlı araba sahiplerinden çok daha büyük olması bir yana, otomobil 

daha hızlı ve daha geniĢ imkânlı bir araçtır, daha az bakım ister, hatta belki 

daha kolay kullanılabilir. Ne var ki, bu özgürlük artıĢı, özgürlüğün niteliğinde 

bir değiĢikliğe yol açmıĢtır. Sanki otomobili kullanan biz değilizdir de uymak 

zorunda olduğumuz sayısız yasalar ve kurallardır. Hız sınırları vardır, yavaĢ 

sürme, durma, belirli Ģeritler içinde kalma uyarıları, hatta biraz ilerideki 

dönemecin biçimini gösteren iĢaretler vardır. Gözlerimizi yola dikmemiz ve 

her an doğru hareketi yapmak için tetikte olmamız gerekmektedir. Ġçten 

gelen, kendiliğinden davranıĢlarımızın yerini, boğazımızı sıkan mekanik 

zorunluluklara yönelttiğimiz dikkati dağıtacak her türlü duygu ya da düĢünceyi 

silmemizi gerektiren bir zihniyet almıĢtır.195 

 Horkheimer, “Akıl Tutulması” da bireyin içinde bulunduğu toplumsal 

düzene uyma zorunluluğunun sadece modern dönemde gerçekleĢen bir olgu 

olmadığını savunmaktadır. Ancak modern toplumda bu uyma zorunluluğu, 

daha önce hiç olmadığı kadar hızlı ve kapsamlıdır. Bireyin bundan kaçacağı 

hiçbir sığınağı yoktur. Üstelik bu uyma, kendiliğinden ya da belli bir 

zorunlulukla değil, “kazanmıĢ olduğu bireysellikten feragat eden bir birey 

gibi”196 bilinçli bir Ģekilde gerçekleĢmektedir. Modern toplumda, egemen 

güçler bireyi kandırmak için bir Ģey yapmaya bile gerek duymamaktadır. 

Birey zaten silik ve tepkisiz bir haldedir. Sadece çalıĢma sürecinde değil 

hayatının her alanında modern toplumun dayattığı baskıyla karĢılaĢan birey 

                                                             
194

 a. g. e., s.123 
195

 Horkheimer, a. g. e., s.123 -124 
196

 a. g. e., s.125 



158 

 

artık bunu sorgulamamakta daha da vahimi kendi seçimi sanmaktadır. Üretim 

araçları karmaĢıklaĢtıkça ĢeyleĢmekte ve bağımsızlıklarını ilan etmekte, 

böylece araçsallık tek amaç halinde bu araçları kutsallaĢtırmaktadır. Böylece 

düĢünce de salt otomatikleĢmekte ve araçsallaĢmaktadır. Platon zamanında 

lüks sayılan ve ekonomik açıdan rahat olan belli grupların tekelinde olan 

derin düĢünme, bu yapısını modern toplumda kaybetmiĢ ancak bir ayrıcalık 

olmaktan çıkmak yerine, yerini tümden pragmatik zekâya bırakmıĢtır.  

 Horkheimer, düĢüncenin otomatik ve iĢlevsel zekâya indirgenmesinin 

temelinde elbette doğaya karĢı modern insana özgü duyarsızlığın olduğu 

kanaatindedir. Bu duyarsızlığın temelini de “Aydınlanmanın Diyalektiği” den 

farklı olarak “Akıl Tutulması” da Tevrat‟ a kadar geri götürmektedir. “Ġnsanı 

her Ģeyin efendisi olarak gören bu zihniyet, Tevrat‟ ın ilk bölümleri kadar 

eskidir. Ġncil‟ de hayvanlar lehine söylenmiĢ birkaç satır da Aziz Paul, 

Aquinolu Thomas ve Luther gibi en etkili dinsel düĢünürler tarafından, 

hayvanlar karĢısında insana bazı yükümlülükler getiren hükümler değil, 

insanın ahlaki eğitimiyle ilgili hükümler olarak yorumlanmıĢtır. Sadece insanın 

ruhu kurtarılabilir; hayvanların tek hakkı acı çekme hakkıdır.”197 Görüldüğü 

gibi Horkheimer modern dönemdeki iĢlevsel – araçsal aklın modern döneme 

özgü bir durum olmadığını göstermektedir. Ancak yine de bu araçsallık en 

net ifade biçimini modern dönemde bulmuĢtur. Böylece de doğa en çok ve en 

vahĢi biçimde modern dönemde bir sömürü nesnesi olarak görülmeye 

baĢlamıĢtır. “Yine de bugün doğa her zamankinden çok insanın bir aleti 

olarak görülmektedir. Doğa akıl tarafından konulmuĢ bir amacı ve dolayısıyla 

hiçbir sınırı olmayan mutlak sömürünün nesnesidir. Ġnsanın ölçüsüz 

emperyalizmi hiçbir sınır tanımamaktadır artık.”198 

 Horkheimer‟ a göre insanın doğa karĢısındaki bu barbarca tavrı 

insanın kendi doğasından kaynaklanmamakta, insanlar arası iliĢkilerin bir 

sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. BaĢka bir deyiĢle insanın doğayı sömürü 

nesnesi olarak görmesi de her fenomen gibi toplumsal bir fenomendir. 

                                                             
197

 Horkheimer, a. g. e., s.127 - 128 
198

 a. g. e., s.130 



159 

 

Dolayısıyla dıĢsal doğaya karĢı bu söz konusu tahakküm en sonunda kendi 

kaynağına geri dönerek insanlar arası iliĢkiye de yansımaktadır. Modern 

toplumla son halini almıĢ olan uygarlık eleĢtirel teoriye göre bireyin kendisini 

yok eden bir süreçtir.  

 Modern toplumsal organizasyonun bireyde bıraktığı etkilerin psikolojik 

ve tarihsel boyutları vardır. Psikolojik boyutun irdelenmesinde eleĢtirel 

teorinin üzerindeki Freud etkisi kendini açıkça göstermektedir Horkheimer, 

uygarlığın bireyi yok ediĢ sürecinin psikolojik boyutunun serilmemesinde sık 

sık Freud terminolojisini kullanmaktadır. Buna göre, her insan daha dünyaya 

gelir gelmez uygarlığın baskıcı karakteriyle karĢı karĢıya kalmaktadır. 

Uygarlığın birey karĢısındaki ilk aracı baba figürdür. Babanın otoritesi 

doğadan bağımsız bir aklın bireye uyguladığı ilk kuvvettir. Çocuk bu kuvvete 

uymakla yükümlüdür ama bu uyum sırasında da acı çekmektedir. Uygarlığın 

bireyden beklentilerinin çocukluk dönemindeki temsilcisi, babanın çocuktan 

beklentileridir. Ondan belli kalıplara uyması beklenir. Çocuk bunlara niye 

uymak zorunda olduğunu anlamadan, cezalandırılmamak ya da sevgiyi 

kaybetmemek için uyar ama bir taraftan da bu istemsiz boyun eğiĢ ve onun 

yarattığı tasız duygu, babaya karĢı bir düĢmanlığın geliĢmesine neden olur. 

Bu düĢmanlık da bir noktadan sonra yerini uygarlığa karĢı bir düĢmanlığa 

bırakır.  

 Uygarlığa karĢı duyulan nefretin tek kaynağı elbette çocukluktaki 

psikolojik buhranların akıldıĢı bir biçimde dünyaya yansıtılması değildir. 

Çocuk gençliğe adım attığında fedakârlık ettiği tüm içgüdülerin sonunda, vaat 

edilen sonuçların gelmediğini görür. Örneğin, toplumsal normlar adına cinsel 

dürtülerini bastıran genç birey sonunda beklediği maddi güvenceyi 

alamadığını fark eder. Ġçgüdülerinden feragatin nedeni olan idealler 

gerçekleĢmeyince birey, ona öğretilen ideallerle gerçeklik arasındaki 

uçurumu, zıtlığı fark eder. Genç birey; doğa, tahakküm ve benlik arasındaki 

neredeyse özdeĢ olma durumunu sezerek umutsuzluğa kapılır. Sonuç olarak 



160 

 

da ona öğretilenlerden çok farklı olarak güçlü olanın egemen olduğu bir 

dünyada tek baĢına kalır.199  

 Bu durumdaki bireyin önünde iki seçenek vardır: Ya direnecek ya da 

çoğunluğun yaptığı gibi boyun eğecektir. Direnmeyi seçerse, doğruluğu, 

gerçeklikle uzlaĢtırma amacıyla yapılan her pragmatik çabaya da direnmesi 

gerekecektir. Kendi hayatındaki doğruları; dayatılan gerçekliğe feda etmeyip 

verili olana itiraz edecektir. Bu sebeple de daha baĢtan yalnızlığı göze almak 

durumundadır. Bu yolu seçmiĢ olan birey gerçeklikle doğruluk arasındaki 

çeliĢkiyi açığa çıkarmaktan korkmaz. Bu çeliĢkinin farkında olması gerçeklik 

diye dayatılan Ģeyi reddedecek bir bilinç düzeyinde olduğunun bir 

göstergesidir.  

 Diğer bir yol ise boyun eğmedir. Bu yolu seçen birey, gerçekliği 

reddedebilecek kadar güçlü olmayandır. Bu yüzden onun için tek yol, 

dayatılan gerçekliğin içinde kendisini eriterek onla özdeĢleĢmek ve bu Ģekilde 

kendisini yok etmektedir. Buradaki özdeĢlikte rasyonel bir uzlaĢma değil bir 

boyun eğme vardır. Bir siniklik, bir önceden kabul söz konusudur. Bundan 

dolayı, sahte gerçeklikle özdeĢ olmak için birey hem kendi içindeki doğayı 

hem de dıĢarıdaki doğayı bastırmaya çalıĢır. Böylece toplumsal düzene de 

uyum sağlamıĢ olur. Bu birey için tek bir gerçeklikten, olguların birliğinden 

söz edilebilir. Boyun eğen birey uyum sağlamak için bir yanda doğal 

dürtülerini bastırırken diğer yandan da bu doğal dürtüler bilinçaltında varlığını 

sürdürür. Bu sebeple boyun eğmiĢ birey sürekli bir isyan potansiyeli 

taĢımaktadır. Bu bastırılmıĢ isyan kendini kimi zaman “ya iĢgüzar bir 

uyumlulukta ya da suç eğiliminde”200 gösterir.  

 Boyun eğen bireyin uygarlığa tepkisi gerçek anne babaya karĢı 

duyulan bir tepki boyutunda kalır. Direnen birey ise bu psikolojik çatıĢmaları 

aĢmıĢ olan bireydir. Zaten direncinin kaynağını da bu psikolojik aĢmada 

                                                             
199

 Horkheimer, a. g. e., s.132 - 133 
200

 Horkheimer, a. g. e., s.134 



161 

 

bulmaktadır. Direnme bilinci, bireyin uygarlık ile onun temsil ve vaat ettiği 

ideallerle gerçeklik arasındaki farklılığın hatta zıtlığın bilincidir. 

 EleĢtirel teori, bireyin direnmeyi ya da boyun eğiĢi seçme durumuna 

geldiğinde özgür olarak karar vermesinin de kolay olmadığını savunmaktadır. 

Buna göre çocukluktan gençliğe adım atmıĢ birey için uygarlığın temsilcileri 

değiĢmekte, ana – babanın eğitici rolü okula devredilmekte ve uygarlık kendi 

beklentilerini okuldaki eğitimle bireye dayatmaya baĢlamaktadır. Böylece 

birey için egemen gücün baskısına ve dayattıklarına karĢı bireysel direniĢ çok 

daha zorlaĢmakta hatta yok olmaktadır.  

 Bireyin okuldaki denetimi ve egemen güçlerin kendi planladığı bilinç 

düzeyini bireye empoze etmesi sadece araç değil Ģekil de değiĢtirmektedir. 

Çocuklukta öğrenme, mimetik dürtülerle gerçekleĢirken, bu daha sonra 

bilinçli bir uyarlanmaya dönüĢmektedir. ĠĢte eleĢtirel teoriye göre, uygarlık da 

bu mimetik dürtülerin aĢılması ile baĢlamaktadır. Buna göre birey kendine 

has özelliklerinin çoğunu daha çocuklukta mimetik yöntemle, yani doğayı ve 

etkileĢim içinde olduğu her Ģeyi taklit yoluyla kazanır. Bu ilk bilinçsiz evreden 

sonraki dönemlerde mimetik dürtü yerini bilinçli öğrenme ve öykünmeye 

bırakır. Aynı ırkın kuĢaklar sonra bile aynı karakteri göstermelerinin sebebi de 

iĢte bu süreçtir. Uygarlık, mimetik dürüyle baĢlayan bu eğitim sürecini aĢar ve 

dönüĢtürür. Kültürel ilerleme bu anlamda mimetik dürtülerin bilinçli 

davranıĢlara dönüĢmesi sürecidir. Uygarlık, mimetik dürtüleri denetim altına 

alarak belirli amaçlara yönlendirir ve onları da birer araç haline getirir. 

Böylece mimetik dürtüler ve sonrasındaki bilinçli öykünme, egemenliği kabul 

etme ve ona uyum sağlamayla sonlanan bir süreç haline gelir. “Kendini 

uyarlamak demek, varlığını sürdürmek için insanın kendini nesneler 

dünyasına benzetmesi demektir.”201 Bu bilinçli benzetme bir uygarlık ilkesidir.  

 EleĢtirel teoriye göre, Yahudilik ve Hıristiyanlık bu dürtülerin denetim 

altına alınmasına bir anlam verme çabasıdır. Bu bir anlamda insanın içsel 

doğasının bastırılması karĢısında, beklentilerinin karĢılanmaması durumunu 

                                                             
201

 Horkheimer, Akıl Tutulması., s.135 



162 

 

telafi etme çabasıdır. Bu çabanın araçları da ebedi ruh ve kiĢisel yücelme gibi 

doktrinlerdir. Avrupa felsefesi de bu çabaları eleĢtirel mantıkla geliĢtirmeye 

çalıĢtırmıĢtır. Bu çabaların sonunda ortaya çıkan devrimler de, söz konusu 

inançları siyaset alanına taĢımıĢlardır. Ancak siyaset, dinin yardımı 

olmaksızın bu dürtüleri kontrol altına almakta zorlanmaktadır. Çünkü dinsel 

kurtuluĢ inancı laikleĢtirilmiĢ ve böylece ortadan kalkmıĢtır. Bu inanç da 

kalmayınca mimetik dürtü aĢılamamakta, birey devamlı bu dürtülere çarpık 

bir biçimde geri dönmektedir. Kitleler tabulara teslim olmakta ve böylece 

baskı organıyla özdeĢleĢmektedirler. Bu baskıya tepkileri ise, yine taklit 

yoluyla ortaya çıkmaktadır. “Cadıların, büyücülerin ve kâfirlerin yerini siyasal 

azınlıklar ve yasaklılar, Almanya‟daki Binelforscher gibi dinsel tarikatlar ve 

benzeri çizgi dıĢı akımlar almıĢtır ve Yahudiler de bugün eksik değildir.”202  

 Modern toplum bireyden devamlı mimetik dürtülerini kontrol altına 

almayı ve egemen gücün çıkarı doğrultusunda bir hedefe doğru yöneltmeyi 

beklemektedir. Bu yolda birey üzerinde sürekli bir baskı hissetmekte, bu 

dürtüleri aĢacak bilinçsel düzeye gelememektedir. Bu yüzden bu mimetik 

dürtüler birer tabu olarak bireyin sınırlarını belirlemektedir. Bu sınır 

aĢıldığında ise birey anormal ya da suçlu olarak etiketlenmekte ya da bu 

mimesise geri dönüĢ yine egemen güç tarafından kullanılmaktadır. 

 EleĢtirel teoriye göre Nazizm‟in yaptığı da bu mimesise geri dönüĢleri 

kullanmaktır. Bu açıdan onun doğaya baĢkaldırısı sahtedir. Horkheimer, bu 

sebeple faĢizmi, “akıl ile doğanın Ģeytani bir sentezi”203 olarak 

tanımlamaktadır. Nazi faĢizmiyle birlikte artık rasyonellik sadece içsel ve 

dıĢsal doğayı bastırma suretiyle sömürmemekte bununla birlikte bu baskı ve 

sömürü karĢısında oluĢan tepkileri de kendi sistemine katarak sömürü 

nesnesi haline getirmektedir. Naziler bu anlamda özellikle Almanya‟ da halkın 

desteğini almak için – çünkü bu destek olmadan baĢarılı olmaları mümkün 

değildir – onların kısıtlanmıĢ ve engellenmiĢ doğal duyguları sömürmüĢlerdir. 

“BastırılmıĢ doğal dürtüler Nazi rasyonelliğinin emrine girdi. Ve bu dürtüleri 

                                                             
202

 Horkheimer, a. g. e., s.136 
203

 a. g. e., s. 141 



163 

 

tatmin etme çabaları, yadsınmalarıyla sonuçlandı. Naziler‟ e koĢan küçük 

üreticiler ve tüccarlar bağımsızlığın son kırıntılarını da yitirdi ve rejimin 

memurları haline geldiler. Sadece özgül psikolojik “doğaları” tavsiye 

edilmekle kalmadı, rasyonel düzen içine sokulmaları sürecinde maddi 

çıkarları da zarar gördü; hayat standartları düĢtü.”204 Nazizm insanların, 

uygarlık karĢısında içine düĢtüğü psikolojik buhranın farkına varmıĢ ve bunu 

kurnazca ve ikiyüzlüce kendi egemenliği için kullanmıĢtır. 

 Sonuç olarak uygarlık, insanın içsel doğasında geri dönülemez bir 

tahribata yol açmakta ve buna karĢı çıkmayı neredeyse imkânsız hale 

getirmektedir. Bu psikolojik tahribat bireyi baĢka çareler aramaya muhtaç 

etmiĢ ve bu noktada ortaya çıkan Nazizm insanların psikolojik yıkıntıları 

karĢısında onların yanındaymıĢ gibi görünerek bireyin tümden yok olmasına 

neden olmuĢtur. Bu yüzden eleĢtirel teoriye göre uygarlık kendi karĢısına 

çıkan güçleri bile kendi yararına kullanabileceği bir araç olarak görecek bir 

biçimde ve yoğunlukta rasyonelleĢmiĢ ve bu yüzden de artık birey için geri 

dönülemez hasarların meydana geldiği bir süreç olarak ortaya çıkmıĢtır.  

 Uygarlığın içsel ve dıĢsal doğayı sömürüp her Ģeyi 

araçsallaĢtırmasına, içsel doğaya dönme iddiasındaki bir tepki olarak Nazizm 

çıkmıĢ ve sonuç daha kötü olmuĢtur. Aynı araçsallaĢmaya dıĢsal doğaya 

dönme biçiminde bir baĢka tepki de A.B.D.‟ den gelmiĢtir. Bu tepki Darvinizm‟ 

dir.205 Ama eleĢtirel teoriye göre sonuç yine araçsal egemenliğin kendisine 

dönme Ģeklinde tecelli etmiĢtir. EleĢtirel teori, aslında Darvin‟ in kendi 

görüĢlerinin doğaya karĢı alçak gönüllü bir bakıĢ açısı olduğunu ve bu 

yönüyle de birçok karĢıt görüĢten daha üstün olduğunu iddia etmektedir. Bu 

açıdan da ilk haliyle kaldığı sürece doğa ile insan arasındaki iliĢkinin 

anlaĢılmasına katkı yapabileceğini savunmaktadır.  

                                                             
204

 a. g. e., s. 140 
205

 Horkheimer, a. g. e., s. 141 



164 

 

 Ancak modern dönemde Darvin sonrası oluĢan popüler Darvinizm bu 

alçakgönüllülükten uzaklaĢmıĢtır.206 Popüler Darvinizm'in temel ilkesi olan 

güçlü olanın sağ kalması ilkesi, modern toplumda ahlaki bir maksim olarak 

kabul edilmiĢtir. Bu durumda akıl da diğer organlar gibi bir organ haline 

gelmiĢ ve yalnızca iĢleviyle tanımlanan bir araç halini almıĢtır. ĠĢlevi de 

doğaya egemen olma ile sınırlandırılmıĢtır. Böylece akıl, bu görüĢün düĢün 

yöneliminde doğayı sömürü nesnesinin aracı olarak tanımlanmaya 

baĢlamıĢtır. Akıl, modern Darvinizm'in terminolojisiyle doğal seleksiyon süreci 

içinde ona sahip olan biyolojik varlığın ihtiyacı sonucu ortaya çıkmıĢ ve 

varlığını da hala ihtiyaç duyulmasına borçlu olan bir organdır. Bu düĢünceye 

göre akıl hem doğanın bir parçasıdır hem de onun düĢmanı olarak doğayla 

savaĢır. Burada asıl hâkimiyet doğadadır; yöneten doğadır. Dolayısıyla aklın 

sözcülüğüne de ihtiyaç yoktur. Bu, aklın alçaltılması ve doğanın yüceltilmesi 

Ģeklinde ortaya çıkan bir isyan olarak değerlendirilmelidir. Ancak böyle bir 

isyan insanın doğaya karĢı tahakkümünü ortadan kaldıramaz.  Aksine aklı tek 

bir amaç dıĢında her türlü yetisinden dıĢlar. Bu amaç da doğal seleksiyon 

sürecinde doğaya uyum gösterme ve böylece varlığını sürdürme olarak 

ortaya çıkar.  

 Modern Darvinizm aklın hâkimiyetine ve doğa karĢısındaki 

tahakkümüne bir isyan olarak aklı alçaltır ve tek etkin güç olarak doğayı 

yüceltir ancak bu bakıĢ açısı da doğa ve insan arasındaki iliĢkiyi 

kavrayamamasından dolayı tahakküm sürecine geri dönmektedir. 

Darvinizm'in doğal seleksiyonu tüm yaĢamsal kategorilerin tek belirleyicisi 

olarak ortaya koyması, doğanın tahakkümü sonucunu doğurmaktadır. 

Araçsal rasyonalitenin temel ilkesi de aslında budur. Darvinizm'in araçsal 

rasyonaliteden farkı tahakkümün nesnesi ve öznesini yer değiĢtirmeye 

çalıĢmasıdır. Ancak modern toplumsal düzeni yöneten temel ilke, yani 

kendini koruma ilkesi burada da tek belirleyici olmaktadır. Dolayısıyla 

doğanın ve bireyin sömürüsüne doğal bir tepki olarak ortaya çıkan Darvinizm 

                                                             
206

 a. g. e., s. 142 



165 

 

modern toplumsal süreçlerin temel ilkesine uygun bir ideoloji haline 

gelmektedir.207  

 Modern toplum, onun kendi diliyle konuĢmak gerekirse doğa ve insana 

iliĢkin bir denklem ortaya koymaktadır. Bu denklem hep tahakkümle 

sonuçlanan bir denklemdir. Modern toplumun tahakkümüne karĢı ortaya 

çıkan her tepki, bu denklemin değiĢkenleriyle ilgilenmekte ve onların yerlerini 

değiĢtirmektedir. Ancak sonuç yine tahakküme varmaktadır. Çünkü eleĢtirel 

teoriye göre yanlıĢlık denklemin kendisinde ya değiĢkenlerde değil, 

denklemin oluĢturulduğu ilkede ve onu oluĢturan bilinçtedir. Tarihsel süreç 

içinde bu gerçek hep göz ardı edildiği için ilk çağlardan bu yana tahakküm 

karĢısında oluĢan her tepki yine tahakküme dönmekte ve kaybeden hep 

bireyin kendisi olmaktadır. Bu açıdan eleĢtirel teoriye göre bireyin tarihi 

tahakkümün tarihiyle birdir. Horkheimer, “Akıl Tutulması” da modern bireyin 

hangi tarihsel süreçlerden gelip bugünkü durumunu aldığını uzun uzadıya 

tartıĢmaktadır. Bu tartıĢmada hem birey kavramının felsefe tarihinin çeĢitli 

dönemlerinde hangi anlamları aldığı hem de modern bireye uygulanan 

tahakkümün tarihini gözler önüne sermektedir. 

 Horkheimer, öncelikle birey kavramına yüklediği anlamı netleĢtirir: 

“Bireyden bir tarihsel varlık olarak söz ederken, kastettiğimiz, sadece insan 

türünün bir üyesinin uzay – zaman içindeki duyusal varoluĢu değil, bunun 

yanı sıra, bilinçli bir insan olarak kendi bireyselliğinin farkında oluĢu ve kendi 

kimliğini taĢıyıĢıdır.”208 Bu bilinç, çocuğa nazaran yetiĢkin insanda, ilkel 

insana nazaran da uygar insan da daha geliĢkindir. Çünkü bireylik bilinci, 

toplum içinde ruhsal ve manevi anlamda bir zenginlik ve güvenlik adına anlık 

hazlardan vazgeçmeye dayanır. Bu yüzden de bireyin tarihi aynı zamanda 

fedakârlığın tarihidir. 

 Horkheimer‟ a göre bireyin ilk örneği ya da baĢlatıcısı yarı mitolojik 

Yunanlı kahramandır. Bu kahraman, kendisiyle kabile arasındaki savaĢtan 

                                                             
207

 Horkheimer, a. g. e., s. 144 
208

 Horkheimer, a. g. e., s.145 



166 

 

sağ çıkmayı baĢarmıĢ bir kiĢidir. O, bilinçsiz bir bencilliğe sahiptir ve bu 

bilinçsiz egosu tahakküm ruhunu doğurur. Böyle olunca kahramanın 

egosuyla topluluk arasındaki çatıĢma yoğunlaĢır ve kahraman kendi 

egosuyla dünya arasındaki çeliĢkinin farkına varamaz. Kahramanlık bu 

anlamda fedakârlıkla birlikte doğmuĢtur. Kahraman kendi egosu uğruna 

toplumsallıktan feragat etmiĢtir. Bu anlamda o, bireyin somutlanıĢından çok 

doğumunun habercisidir. “… Varlığın korunması ile fedakârlığın bu 

evliliğinden birey doğacaktır.”209 

 Horkheimer‟ ın bireyin tarihsel izleğindeki ikinci durağı Yunan polis 

devleti içindeki tipik bireydir. Bu birey toplumun bireyden üstün olarak 

görüldüğü bir düzende; bir kentli sınıfın Ģekillenmesiyle birlikte ortaya 

çıkmıĢtır. Ancak polis yönetiminin devleti bireyden üstün tutan yapısı, 

bireyselliği öldürmek Ģöyle dursun büsbütün güçlendirmiĢtir. Çünkü polis; 

devletle birey ve onun özgürlüğü arasında uyumu sağlayan bir kurum olarak 

iĢ görmektedir. Bu Yunan kent devletine uygun düĢen bireysellik 

düĢüncesinin felsefe tarihindeki ilk temsilcisi ise Platon‟ dur. Platon‟ da insan 

ve devlet doğaları gereği birbirlerine uyumlu yapılardır ve insan bir mikro 

kozmos olarak devleti yansıtır. Dolayısıyla Platon felsefesi bireyin çıkarları ya 

da özgürlüğü ile topluluğun çıkarları arasındaki bir dengeyi temele alır. 

Bireyle devlet arasındaki uyum her ikisinin de doğasındaki paralellikten 

kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte Horkheimer, Platon‟ un uyuma dayalı 

felsefesine köle emeğine dayalı bir toplumun kayanlık ettiğini de göz ardı 

etmemektedir. Bu anlamda bireysel özgürlük sadece belirli kimselerin 

ulaĢabileceği bir haktır. BaĢka bir deyiĢle birey olma yalnız köle olmayanlara 

verilen bir haktır.  

 Horkheimer hem Platon‟ da hem de onun felsefesi gibi uyumu ve 

uyumlu kiĢiliği öne çıkaran tüm felsefi düĢüncelerde bir soğukluk olduğu 

kanısındadır.210 Bu felsefi sistemlerde kiĢilik, hiçbir zaman değiĢmeyen bir 

toplumsal yapıya uygun olarak statik bir yapı olarak değerlendirilmektedir. 

                                                             
209

 a. g. e., s.146 
210

 Horkheimer, a. g. e., s. 149 



167 

 

Dolayısıyla statik tarih ve donuk evren düĢüncesini içeren bu felsefi sistemler 

bireyin kurtuluĢ ümidini de yok etmektedirler. Horkheimer‟ a göre öznel akla 

dayanan ilerleme kavramı da aynı sebepten dolayı bu felsefelerle aynı 

derecede soğuk bir düĢüncedir. Mutlakçı teoriler doğa güçlerini nesnel 

kavramlar yoluyla mutlaklaĢtırıp dolaylı bir biçimde doğanın tahakkümüne 

kılıf hazırlarken ilerleme düĢüncesi doğrudan egemenliğini mutlaklaĢtırır ve 

kendisi de statik bir mite döner. Ġlerleme mutlaklaĢtırılıp toplumsal 

dolayımdan soyutlandığı anda da salt mekanik bir kısır döngü halini alır. 

Teknolojinin amaçsızca ilerlemesi olarak bu mekanik kısır döngü, yani sözüm 

ona ilerleme, toplumsal sömürüyü güçlendirdiğinden her an barbarlığa 

dönme tehlikesini içinde taĢır. Dolayısıyla “statik ontoloji de ilerleme doktrini 

de – yani nesnelci felsefeler de öznelci felsefeler de insanı unuturlar.”211 

 Horkheimer, bireyin felsefe tarihindeki yolculuğunda Sokrates‟ e soyut 

bireyselliği ve bireyin özerkliğini açıkça ileri süren ilk filozof olarak önemli bir 

yer vermektedir. Buna göre, Sokrates‟ in ortaya koyduğu vicdan kavramı, 

bireysel olan ile evrensel olan arasındaki iliĢkiye yeni bir boyut katar. Denge 

artık dıĢsal bir öğe yoluyla değil, bireyin içsel mekanizması sayesinde 

sağlanmaktadır. Evrensel, bireydedir. Bu anlamda Sokrates‟ in içi boĢaltılmıĢ 

sahte idealleri, inançları sorguladığı için toplumsal güçle ters düĢüp 

yargılanması bireysel vicdanla devletin arasındaki uçurumun belirmeye 

baĢladığı ilk an olarak değerlendirilmelidir. Birey dıĢsal gerçekliğe karĢı kendi 

benliğini idealize ettikçe var olana duyulan ilgi de azalmıĢ, felsefe insanın 

gerçeklik karĢısında bir avuntu bulduğu içsel bir çaba halini almıĢtır. Bu da 

Stoa felsefesi gibi kendi kendine yetmenin idealize edildiği, hiçbir Ģey 

istememenin kutsandığı felsefelerin doğmasına zemin hazırlamıĢtır. Böyle 

olunca da birey topluluktan, ideal de gerçeklikten kopmuĢtur. Artık gerçekliğe 

ideal bir Ģekil verme yükümlülüğü olmayan bireyin zorbalığa dönmemesi için 

önünde bir engel de kalmamıĢtır. Herkesin tek baĢına kaldığı yerde 

bireysellik değil, orman kanunları geçerlidir. 

                                                             
211

 a. g. e., s. 149 



168 

 

 ĠĢte Hıristiyan birey, bu yıkıntıların üzerinde yükselmiĢtir. Her Ģeye 

gücü yeten sonsuz bir Tanrı anlayıĢında bireyin küçüldüğü, etkisizleĢtiği 

düĢünülebilir. Ama Horkheimer bu noktada, ruhun ölümsüzlüğü ve insanın 

Tanrı‟nın suretinde yaratıldığı ve yine Ġsa‟nın çektiği çile gibi unsurların insan 

ruhunu küçültmek bir yana oldukça değerli kıldığı kanısındadır. Birey, ampirik 

doğasını dizginlemekle ebedi bir mutluluk kazanacağı inancında olduğundan 

yeni bir derinlik kazanır.  

 Ancak Rönesans‟la birlikte birey, kendi hayatıyla ebedi olan arasındaki 

farklılığı görmüĢ ve ölümün katı görünümüyle yüzleĢmiĢtir. Böylece insan 

hayatı mutlak bir üst değer olarak ortaya çıkmıĢtır. Hıristiyanlığın 

görecelileĢtirdiği ölümlü insan kavramı Rönesans hümanizmiyle birlikte 

mutlaklaĢtırılmakta ve insan hayatı ve onun sürdürülmesi en değerli amaç 

olarak ortaya çıkmaktadır. Bireysellik dinsel ya da nesnel bağlarından 

kopmuĢ, böylece serbest giriĢim çağında, yani liberalizmde salt benliği 

korumaya odaklanmaya baĢlamıĢtır. Sonuç olarak akıl nesnelliğin ağırlığını 

üzerinden tamamen atmıĢ ve araçsal aklın hâkimiyetine girmiĢ, tek değer 

olan bireysel varoluĢu koruma, içgüdüsü toplumsal yaĢantının tek belirleyicisi 

olmuĢtur. Artık her eylem, her söylem, her düĢünce kendini koruma ilkesine 

göre düzenlenmektedir. Böyle olunca da birey, ideologların elinde bir 

oyuncak halini almıĢtır. Bireysel varoluĢu koruma ilkesinin akıl dıĢılığı 

paradoksal olarak bireyin yok olmasına neden olmuĢtur. Bunun erken 

liberalizmde yansıması o dönemin birey anlayıĢında ortaya çıkmaktadır. 

“Birey ancak geçici anlık doyumları bırakarak uzun vadeli çıkarlarını 

gözetmekle kendini bir toplumsal varlık olarak sürdürebilecektir.”212 

 Buna rağmen eleĢtirel teoriye göre erken liberalizm olarak 

adlandırılabilecek olan bu dönemde bile insan özgürlüğünde bir parça söz 

etmek mümkündür. Çünkü bu dönemde birey kendi mülklerini kendi yöneten 

bir giriĢimci olarak tanımlanmaktadır. Birey, yine toplumdaki her geliĢmeye 

her an hazırlıklı olmalıdır ama sonuçta bu değiĢiklikler karĢısındaki uzun 

                                                             
212

 Horkheimer, a. g. e., s.152 



169 

 

vadeli planını kendi gerçekleĢtirmektedir. Dolayısıyla birey, liberalizmin ilk 

modelinde belirli bir bağımsız düĢünme yetisine sahiptir. GiriĢimci kendi 

yaĢamından daha uzun vadeli planlar yaparak kendinden sonraki kuĢaklara 

neler bırakacağını düĢünebilir. Ancak büyük sermaye çağı olarak 

nitelendirilebilecek olan modern dönemde giriĢimci değil gelecek kuĢakları, 

kendi geleceğini bile planlamakta zorlanmaktadır. “GeçmiĢte Pazar iliĢkilerini 

hesaplayabilen kiĢinin kendi yaĢamını belirlemesi bir ölçüde mümkündü. 

Bugünse böyle bir Ģey için anlamlı bir çerçeve yok.”213  

 Bireyin önündeki fırsatlar artmıĢ gibi görünse de somut olasılıklar iyice 

azalmıĢtır. Gelecek; hesaplamaların içine alınmamak durumunda kalmıĢtır. 

Birey geleceğiyle ilgili planlar yapmak yerine, sendikasına, Ģirketine ya da 

derneğine güvenmek zorundadır. Bireysel özne giderek sönmekte ve 

içeriksizleĢtirilmektedir. Birey, “uçup giden bir Ģimdiki zaman içinde 

hapsolmuĢtur.”214  

 Bu durumdaki modern birey, kendi tarihsel sürecinin sonunda verili 

olan gerçekliğin ötesine geçecek zihinsel yetisini de kaybetmiĢtir. Bu iĢlevi 

artık büyük ekonomik güçler devralmıĢtır. Bireyin geleceği modern dönemde 

kendi kontrolü altında değildir. Toplumsal güçler de bireyin bu atıllığını 

sürdürmesini sağlayacak Ģartları oluĢturmakla kendilerini tanımlarlar. Birey 

bir an için bile olsa bu dev sistemin dıĢına çıkmamalıdır. Her Ģey buna göre 

hazırlanmıĢtır. Modern birey, tahakkümün tarihsel süreci içinde ilk kez bu 

kadar çaresiz ve yalnızdır. Modern dönemin birey üzerindeki tahakkümünün 

tarihsel süreç içindeki diğer tahakküm biçimlerinden en önemli farkı birey için 

hiçbir boĢluk bırakmamasıdır. Modern toplumsal düzenden önceki toplumsal 

örgütlenmeler, insan karĢısındaki tahakkümü gerçekleĢtirirken bir yandan da 

evrensel bir doğruluk iddiası içindedirler. Bu toplumsal örgütlenmelerin ortaya 

koyduğu bu nesnel doğruluk iddiası maddi hayatta bire bir karĢılığını 

bulamayınca da maddi gerçeklik ile doğruluk iddiası arasındaki boĢluk o 

dönemin toplumsal örgütlenmesi içindeki bireyin tahakkümden kurtulabileceği 

                                                             
213

 Theodore W. Adorno, Minima Moralia, s. 41 
214

 Adorno, a. g. e., s.153 



170 

 

boĢluklar yaratmaktadır; oysa nesnel olanın ağrılığından kurtulan modern 

toplumda böyle bir kaçıĢ imkânı da yoktur. 

 Horkheimer tüm bu olumsuz tabloya rağmen, yine de zayıf da olsa bir 

umut ıĢığı taĢımaktadır: “Sinai disiplin, teknolojik ilerleme ve bilimsel 

aydınlanma; bireyin siliniĢine yol açan bütün bu süreçler, ortaya çıkabileceği 

bir çağın doğuĢunu da hazırlayabilirler, bugün böyle bir umut pek zayıf olsa 

da, büsbütün kaybolmuĢ değildir.”215  Ancak bu gerçekten de çok zayıf bir 

kurtuluĢ umududur. Aslında bu kötümser tablo eleĢtirel teorinin büyük 

eserlerinin yazıldığı bu dönemde, tüm eleĢtirel teorisyenlerin paylaĢtığı ortak 

bir değerlendirmedir. Gerçekten de bu dönemde eleĢtirel teorisyenlerin 

gördüğü ve bizzat nesnesi olduğu tarihsel olaylar, savaĢ, faĢizmin yükseliĢi 

ve bunun gibi daha birçok geliĢme eleĢtirel teorinin kurtulmaya iliĢkin 

umudunun da zayıflatmıĢ ve bu ortaya konan eserlere de yansımıĢtır. 

Horkheimer‟ ın “Akıl Tutulması” da oldukça zayıf bir ıĢık olarak gördüğü 

kurtulma ümidi, “Aydınlanmanın Diyalektiği” de tamamen ortadan kalkmıĢ gibi 

görünmekte, söz konusu eser, modern toplumun geldiği noktayı son derece 

karamsar bir biçimde betimlemektedir.  

 Bu karamsarlık aslında Marx‟ tan kopuĢun bir baĢka göstergesidir. 

Buna göre, eleĢtirel teori artık iĢçi sınıfının devrim potansiyelini içinde taĢıyan 

bir sınıf olduğu konusunda Marx kadar ümitli değildir. Marx‟ ın döneminde 

henüz teori ile bağlarını koparmamıĢ olan iĢçi sınıfı özellikle modern 

dönemde 19. Yüzyıldaki eleĢtirel teorilerden bağlarını koparmıĢtır. Bu durum 

egemen güçlere teslimiyet sürecini de hızlandırmıĢtır. Artık, iĢçi sınıfıyla 

doğrudan bir iliĢki hem zorlaĢmıĢ hem de anlamsızlaĢmıĢtır. Proletaryayı bu 

Ģekilde yüceltip kurtuluĢun tek ümidi olarak kutsallaĢtırmak baĢka bir mitsel 

figür ortaya çıkarmaktan baĢka bir iĢe yaramamaktadır. Çünkü artık 

tahakkümün hem nesnesi hem de Ģekli çok daha değiĢmiĢ, ĢekillenmiĢ, 

çeĢitlenmiĢ ve derinleĢmiĢtir. Artık sadece iĢçi sınıfı değil, toplumsal yapının 

bütünü tahakkümün nesnesi haline gelmiĢtir. Dolayısıyla kurtulma için 

                                                             
215

 a. g. e., s.167 



171 

 

toplumun geneline yayılacak bir bilinç düzeyi gerekmektedir. Bu da ekonomik 

süreçlerin tahlili ve iĢçi sınıfını ekonomik sömürü konusunda bilinçlendirmekle 

çözülemeyecek kadar karmaĢık bir problem alanıdır. Çünkü artık tahakküm 

çalıĢma alanıyla sınırlı kalmamakta hatta onu da aĢıp özel hayata kültürel 

hayata sıçramaktadır. Modern dönemdeki tahakkümün geçmiĢtekilerden en 

önemli farkı, tahakkümün alanının ve aracının yoğun olarak kültürel 

yaĢantıya kaymasıdır. Bu yüzden yapılması gereken Ģey derin bir kültür 

analizidir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLTÜR ENDÜSTRĠSĠ 

 

 

3.1. “KÜLTÜR ENDÜSTRĠSĠ” KAVRAMI 

 

 Horkheimer ve Adorno‟nun ve genel olarak eleĢtirel teorinin modern 

toplum eleĢtirilerinde, kültürel çöküntüye iliĢkin tespitlerini ve eleĢtirilerini 

altında topladıkları kavram “kültür endüstrisi” kavramıdır. EleĢtirel teoriye 

özgü olan ve genel itibari ile kitle kültürü olarak eleĢtirilegelen pratiğe denk 

düĢen bu kavram, ilk bakıĢta kültür ve endüstri gibi iki farklı kavramı biraraya 

getirmesi bakımından ilgi çekicidir. Kültür genel olarak bir toplumun ya da 

topluluğun maddi olmayan yaratılarının oluĢturduğu alanken endüstri bir 

toplumun maddi metalarının alınıp satıldığı bir pazar ortamını ifade eder. bu 

anlamda "kültür endüstrisi" kavramı birbirne taban tabana zıt iki terimin 

biraraya getirilmesinden oluĢmuĢtur. Aslında bu kavramın eleĢtirel 

teorisyenler tarafından özellikle seçilmesinin hatta oluĢturulmasının en önemli 

sebeplerinden biri de söz konusu çeliĢkinin toplumun her katmanında var 

olması ve bu kavramın bu çeliĢkili durumu en net biçimde ortaya koyan 

kavram olmasıdır. EleĢtirel teori için kültür endüstrisi, özü itibariyle maddi 

olmayan ve bu anlamda yalnız niteliksel açıdan ölçülebilecek olan, insani 

olan ne varsa hepsini metalaĢtıran ve böylece pazarda alınıp satılan maddi 

bir ürün haline getiren bir sistemdir. Bu anlamda kültür endüstrisi insana ait 

olan son kalenin de zapdedildiği bir sistemdir. Toplumsal tahakkümünden 

kurtulmak için bireyin sığınabileceği son sığınağın da ele geçirilmesi için 

oluĢturulmuĢ dev sistemin adıdır kültür endüstrisi.



173 

 

EleĢtirel teorisyenlerin ve özellikle Adorno ile Horkheimer'ın, kitle kültürü ya 

da eleĢtiri nesnelerini karĢılayacak baĢka bir kavram yerine bilinçli olarak 

kültür endüstrisi kavramını kullanmayı tercih etmelerinin bir baĢka nedeni de 

bu kavramın yerine kullanılabilecek olan "kitle kültürü" gibi bir kavramın, 

eleĢtirel teorisyenlerin eleĢtirdikleri Ģeyle birebir örtüĢmemesi ve bir kafa 

karıĢıklığına neden olabilecek bir kavram olmasıdır. Ġlk kez Adorno ve 

Horkheimer tarafından “Aydınlanmanın Diyalektiği” de kullanılan bu terimin 

seçilme nedenini Adorno Ģöyle anlatmaktadır: “Müsveddelerimizde kitle 

kültüründen söz ediliyordu. Burada, kitlelerin içinden adeta kendiliğinden 

yükselen bir kültür, bir halk sanatının günümüzdeki biçimi söz konusuymuĢ 

gibi, konuyu savunanların hoĢuna gidecek bir yorumu en baĢtan 

olanaksızlaĢtırmak için “kitle kültürü” ifadesini “kültür endüstrisi”yle 

değiĢtirdik.”216  

 Adorno, kitle kültürü terimini kullanmayı, kitlelerin kendi içinden çıkan 

ve bu anlamda kendi praksisleri sonucunda oluĢturdukları ve bilinçli olarak 

ürettikleri, özetle kitlelerin kendi ürünleri olan bir kültür olarak anlaĢılabileceği 

için ve eleĢtirel teorinin eleĢtiri nesnesi olan kültürün böyle bir kültürden derin 

bir biçimden farklı olduğu için, reddetmiĢtir. Bu kavramın yerine kullanılan 

kültür endüstrisi terimi ise, eleĢtirel teorisyenlere göre, kültürel fenomenlerin 

bir meta olarak, satılıp alınabilen bir mal olarak kullanılmasını ve bununla 

birlikte kültürel alanın bir endüstri haline getirilmesini en iyi anlatan terimdir. 

Kitle kültürü yerine kültür endüstrisi kavramının kullanılması, söz konusu 

kültürel tahripte ya da bu tahribat sonucu oluĢan kültürel tabloda, kitleyi 

oluĢturanların yani halkın edilgenliğine yapılan vurgunun altını çizmeyi 

amaçlamaktadır. “Burada öne çıkarılan nokta, “kültür endüstrisi kavramında 

var olan kültürün oluĢmasında kitlelerin sanılandan daha az katkısının olması 

ve kültürün, bütünün Ģartlarıyla bulunmaya ikna aracı oluĢu gerçeğidir.”217 

Kültür endüstrisi terimi hem eleĢtirel teorinin önemli bir eleĢtirel uğrağını 

kendi içinde toplayan hem de eleĢtirel teoriyi oluĢturan filozofların özellikle 

                                                             
216

 T.W. Adorno, “Kültür Endüstrisine Genel Bir Bakış” Kültür Endüstrisi, çev. Nihat Ülner, 

Mustafa Tüzel, Elçin Gen, İletişim Yay. 4. Baskı İstanbul, 2009, s.109 
217

 F. Besim Dellaloğlu, Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum s.115 



174 

 

kullandıkları bir terim olması bakımından üzerinde önemle durulması gereken 

bir kavramdır. Bunun için öncelikle eleĢtirel teorinin kültür kavramından ne 

anladığına bakmakta fayda vardır.  

 EleĢtirel teoriye göre kültür(kultur), özellikle Alman felsefe ve toplum 

geleneğinde ikili anlama sahip bir kavramdır. Kültür ilk anlamıyla yönetim 

kavramından ayrı düĢünülemez. “Kültürden söz eden, bilerek ya da 

bilmeyerek yönetimden de söz ediyor demektir.”218 Buna göre kültürden 

anlaĢılan, o toplumsal yapıyı oluĢturan felsefe, sanat, din gibi unsurların 

üstünde, onları hem kapsayan hem de onlara aĢkın bir tindir. Bu anlamıyla 

kültür, sözü geçen toplumsal fenomenleri, kendi içinde ölçüp biçen onları 

yöneten ve organize eden bir güç olarak anlaĢılmaktadır. Bu kavram 

analizine göre kültür, maddi olmayan her türlü insan etkinliğini kendi bünyesi 

alında toplayan ve onları kendi sistemi içinde tanzim eden nesnel bir tin 

olarak ortaya çıkar.  

 Özellikle Alman geleneğinde kültür kavramına yüklenen ikinci anlam 

ise yönetim kavramının tam karĢıtıdır. Bu anlayıĢa göre ise kültür, toplumsal 

iliĢkiler dâhil her türlü iliĢkiden ve dolayımdan azade olan ve çağın insanının 

tabi olduğu ve onun nesnel özünü yansıtan bir tin olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bu anlayıĢa göre; “Kültür, dokunulamayan, herhangi bir taktik ya da teknik 

kaygıyla üzerinde oynamayacak, daha yüksek ve daha saf bir Ģeydir.”219  

 Özetle eleĢtirel teoriye göre kültür, bir anlamıyla yönetim kavramından 

ayrı düĢünülemeyen, diğer anlamıyla ise yönetim kavramıyla asla 

bağdaĢmayan bir kavramdır. Bu, kültür kavramının yarattığı bir paradokstur 

ve bu paradoksun iki kutbundan herhangi birinin öne çıkması söz konusu 

olduğunda kaybeden hep kültür kavramının kendisidir. Adorno söz konusu 

paradoksu Ģöyle açıklamaktadır: “Kültür planlanıp yönetildiğinde zarar görür; 

ama kendi halinde bırakıldığında, kültürel olan ne varsa yalnızca etkisini değil 

varlığını da yitirmeye yüz tutar.”220 Dolayısıyla eleĢtirel teoriye göre, kültürün 

                                                             
218

 T.W.Adorno, “Kültür ve Yönetim”, Kültür Endüstrisi,  s.121 
219

 Adorno, a. g. m., s.122 
220

 a. g. m, 122 



175 

 

bu ikili anlamından birincisi öne çıktığında, kültür o dönemin, “kültürel” 

fenomenlerini belirleyen genel bir ölçüte dönüĢerek ideolojileĢmekte; ikinci 

anlamına göre ise, toplumsal pratikten tamamen kopuk, dıĢsal bir güç olarak 

ortaya çıkmakta, böylece toplum karĢısında tamamen nötrleĢmekte ve kolay 

yönetilebilir bir duruma gelerek yine birinci anlamına varmaktadır.   

 EleĢtirel teori tam olarak kültürün planlanıp yönetilebilen bir meta 

haline gelmesine karĢıdır. Ne var ki eleĢtirel teoriye göre kültürün her iki 

anlamı da aslında onu toplumsal düzen karĢısında etkisiz, edilgin bir güce 

dönüĢtürür; böylece kültür manipülasyona son derece açık bir meta halini 

alır. Bu durumda, eleĢtirel teori, söz konusu tehlikeli durumdan kurtulma 

yolunu kendi temel dayanağına geri dönüĢ olarak gösterir: Yapılması 

gereken kültürün kısmi özerkliğini görebilmek ve onun ne tümden planlanmıĢ 

bir metaya ne de tamamen özerk bir tine dönüĢmesine izin vermektir.  

 EleĢtirel teorinin kültür kavramının ortaya çıkardığı bu paradoksu 

çözme biçimi, onun temel dayanağını referans almaktadır. ÇalıĢmanın daha 

önceki bölümlerinde bir kaç defa belirtildiği gibi; eleĢtirel teoriye göre 

toplumsal bütünlük ile o bütünlüğü oluĢturan momentler arasındaki, ya da 

özne ile nesne arasındaki, en genel ve basit ifadesi ile de parça ve bütün 

arasındaki iliĢki ne tam bir özdeĢlik ne de tam bir bağımsızlık iliĢkisidir. 

Parça, bütünün bir parçası olarak ona bağlıdır ama kendi içinde belli bir 

özerkliğe de sahiptir. Parça, ancak bütün içinde bir anlama sahiptir ancak 

parçaların matematiksel toplamı bütünü vermez. Bütün parçaların hem 

kendisiyle hem de diğer parçalarla dolayımı sonucu oluĢur. Bu bakıĢ açısıyla 

kültür de eleĢtirel teoriye göre toplumsal bütünün bir parçası olarak var 

olmakta ama parçası olduğu bütün karĢısında belli bir ölçüde özerkliğini 

korumaktadır; daha doğrusu korumalıdır. Kültür, söz konusu özerk alanını 

toplumsal bütüne bıraktığı anda, hem kendisi hem de toplumsal bütün yok 

olmak durumunda kalır. 

 EleĢtirel teorinin kültür eleĢtirisi de bu temel üzerinde yükselir. Çünkü 

eleĢtirel teorinin iddiasına göre yaĢanılan dönemde yönetilip planlanan bir 



176 

 

kültür anlayıĢı öne çıkmıĢ ve bu öne çıkıĢın motorunu da doğa bilimleri 

oluĢturmuĢtur. Kültür alanı, ekonomik çıkarın hedef olarak alındığı ve doğal 

bilimlerin kılavuzluğunu yaptığı bir maddi üretim alanına dönüĢmekte, bu 

amaç doğrultusunda ve bu yolla planlanmaktadır. Yani, artık kültürü maddi 

çıkar belirlemektedir. Dolayısıyla kültürel fenomenleri belirleyen ölçüt de 

maddi değer, baĢka bir deyiĢle değiĢim değeri olmuĢtur. ĠĢte kültür endüstrisi 

kavramının içerğini belirleyen unsurlar bunlardır. Bu bağlamda kültür 

endüstrisi kavramı, kültürel temaların; yönetilen, planlanan, manipüle edilen 

ve böylece pazarlanan bir meta haline gelmesi ve bu metalaĢma sonucunda 

bütün bir kültürel alanın özerkliğini kaybedip endüstrileĢmesi, stratejik pazar 

ortamının bir öğesi olma durumunu anlatan bir kavramdır. 

EleĢtirel teorinin kültür eleĢtirisindeki temel itiraz noktası da iĢte bu 

tabloya iliĢkindir. Çünkü kültür, söz konusu tabloda, yanlıĢ organize olmuĢ bir 

toplumsal düzenin koruyucusu ve sürdürücüsü durumuna gelmiĢ, bu düzeni 

olduğu gibi onaylayan bir araç halini almıĢtır. Böylece kültür, maddi 

gerçekliğin bir yansıması, bir tezahürü olarak anlaĢılır olmuĢtur. Ancak 

eleĢtirel teori için kültür adına bir iddiada bulunmak için önce Ģu basit gerçek 

kabul edilmelidir: “Kültüre özgü olan, yaĢamın çıplak zorunluluklarından 

azade olandır. 

3.2. DĠYALEKTĠK KÜLTÜR ELEġTĠRĠSĠ 

EleĢtirel teori için doğru kültür eleĢtirisi çok önemlidir. Zira kültür 

eleĢtirisi adı altındaki yanlıĢ bir pratik, her zaman eleĢtirdiği Ģeyin kendisine 

dönme tehlikesini içinde taĢımaktadır. Bu anlamda kültür eleĢtirisinin nasıl 

olması gerektiği eleĢtirel teori için üzerinde ciddiyetle durulması gereken 

önemli bir problemdir. Bu problemin eleĢtirel teori açısından önemini ve hangi 

açıdan problematik bir karakter gösterdiğini anlamak için eleĢtirel teorinin 

toplum eleĢtirisi yöntemini hatırlamakta fayda vardır.  

 EleĢtirel teorinin temel özelliklerinin anlatıldığı bölümde üzerinde 

önemle durulduğu gibi eleĢtirel teorinin benimsediği eleĢtiri, kendi nesnesine 

içkin bir eleĢtiridir. EleĢtiri, eleĢtiride bulunduğu Ģey karĢısında, onunla hiçbir 



177 

 

bağlantısı yokmuĢ, dıĢarıdan bir nesneymiĢ gibi bir yöntem uygularsa, hem 

eleĢtirilen hem de eleĢtirinin kendisi ĢeyleĢir ve canlılığını kaybeder. Bu 

yüzden gerçek anlamda etkili bir eleĢtiri, eleĢtiri nesnesine içkin olan, onla 

bağlantısını koparmayan, onunla yüzleĢmekten korkmayan bir eleĢtiri 

olmalıdır. Ancak söz konusu içkinlik de tam bir özdeĢliğe vardırılmamalıdır. 

EleĢtiri, ancak içeriden bir yadsıma Ģeklinde geliĢtiğinde amacına ulaĢabilir. 

EleĢtirel teorinin bu Ģekilde ortaya koyduğu doğru eleĢtiri yöntemi iddiası 

özellikle kültür eleĢtirisinde oldukça önemli bir gereklilik olarak ortaya 

çıkmaktadır. Çünkü kültür eleĢtirisi bağlamındaki yanlıĢ eleĢtiri, eleĢtirildiği 

Ģeyin daha da güçlenmesine neden olmaktadır. 

 Kültür eleĢtirisi kavramı, eleĢtirel teorinin düĢün yöneliminde kendi 

içinde bir çeliĢkiyi barındırır: Kültürü eleĢtiren birey, yani kültür eleĢtirmeni bir 

yandan mevcut kültürden hoĢnut değildir ama diğer yandan zorunlu olarak 

hoĢnut olmadığı kültürün içinden çıkmakta, hem bir bütün olarak kendisi hem 

de eleĢtirisi o kültürün bir ürünü olmak durumundadır. EleĢtirel teoriye göre, 

bu çeliĢkiyi kavrayamayan bir kültür eleĢtirisi eleĢtirdiği Ģeyin daha da 

güçlenmesine yarar. Bu çeliĢkili durum, bu bölümün baĢında anlatılan parça 

ve bütün arasındaki iliĢkinin bir tezahürü olarak ortaya çıkmaktadır. Yani 

kültüre dair bir eleĢtiri parçası olduğu bütünden yani kültürden ayrı 

düĢünülemese de söz konusu bütün içinde bir özerkliğe sahiptir. EleĢtirel 

teoriye göre, kültüre dair aĢkın yani dıĢarıdan yapılacak bir eleĢtiri bu çeliĢkiyi 

görememekte ve kendini kültürün dıĢında tutarak, bir nesnellik kazanma 

çabasında olacaktır. Ancak bu çaba nafiledir. Zira kendini eleĢtirdiği kültürden 

soyutlayan kültür eleĢtirmeninin, bir üst belirleyici tavrıyla gösterdiği kibir 

aslında eleĢtirdiği kültürün kibrini beslemektedir: “Kültür eleĢtirmeni, kültürün 

kendisinde bulunmayan bir kültüre sahip olmakla övünür gibidir. Kendi kibri 

kültürünkine yardımcı olur: Suçlayıcı tavrında bile yalıtık, sorgulanmayan, 

dogmatik kültür anlayıĢına sarılmıĢtır.221  

                                                             
221

 T.W.Adorno, “Kültür Eleştirisi ve Toplum”, Edebiyat Yazıları, çev. Orhan Koçak, Sabir 

Yücesoy, Metis Eleştiri, 2. Basım, 2008, s. 159  



178 

 

 Kültür eleĢtirmeni, mevcut kültürden ve onun momentlerinden Ģikâyetçi 

olabilir ancak bu Ģikâyetinde bile o kültürün bir parçası olduğunu 

unutmamalıdır. Ucuz bir küçümsemeyle kendini, eleĢtirdiği kültürden daha 

üst ve daha ayrıcalıklı bir yere koyarsa, hem kendi eleĢtirisini hem de eleĢtiri 

nesnesini ĢeyleĢtirmiĢ olur ki bu da özellikle yaĢanılan dönemde mevcut 

kültürün paradigmasını onaylamak anlamına gelmektedir. Kültür 

endüstrisinde profesyonel maaĢlı bir iĢ olarak görülen kültür eleĢtirmenliği de 

bu anlayıĢın bir sonucu ortaya çıkmaktadır. Kültür eleĢtirmeni kendisi ile 

kültür arasındaki farka vurgu yaptıkça ve bu farkı kendisine yönelik bir 

ayrıcalık haline getirdikçe, “iĢbirliği yaptığı kültürün ücretli ve saygı gören bir 

baĢ belası”222 olarak ortaya çıkar. Kendi eleĢtirisi de bu “kültürel pazar” da 

satın alınabilen bir mal haline gelir. Dolayısıyla baĢta, kendini mevcut 

kültürden ayrı tutmaya çalıĢan kültür eleĢtirmeni, tek tek kültürün ürünleriyle 

olmasa da bu kültürün genele yayılmasını sağlayan bilinç düzeyinde onunla 

yani kültürel bütünlük ile uyum içinde olmaktadır. Profesyonel eleĢtirmen 

olarak yol gösterici durumundadır. Rekabet toplumu içinde onun eleĢtirileri de 

araçsallaĢır ve baĢkası ya da baĢka bir Ģey için yararına göre fiyat biçilir.  

 Kültür karĢısındaki aĢkın eleĢtiri sadece eleĢtirinin kendisini o kültür 

içinde bir metaya dönüĢtürerek kültür endüstrisini geniĢletmekle kalmaz, 

kültür endüstrisinin özgürlüğe asla yer bırakmayan yapısını örter ve kültür 

endüstrisini en azından daha kolay katlanılabilir olarak göstererek olumlamıĢ 

olur. Kültür eleĢtirmeninin kendisi ile eleĢtirdiği kültür arasına koyduğu 

mesafe sayesinde kazandığı özgürlük duygusu gerçek bir özgürlük değil, bir 

yanılsamadır. Bu yanılsama, kültür endüstrisinde, profesyonel eleĢtirmenlerin 

günlük gazetelerdeki köĢe yazılarında yazdıklarıyla ortaya çıkan ve sanki 

mevcut kültürün bu özgür eleĢtirilere hem hoĢgörü ile yaklaĢacak kadar 

özgürlüğe müsait hem de bu eleĢtirilerin karĢısında varlığını devam ettirecek 

kadar güçlü olduğu yanılsamasını doğurur. Dolayısıyla kültür eleĢtirilerinin 

kültürle kendi aralarına koydukları bu kesin mesafe, kültürün kendisini yok 

etmek Ģöyle dursun, onu daha sağlam ve güvenilir bir güçmüĢ gibi 

                                                             
222

 Adorno, a. g. m.,  s.160 



179 

 

görünmesine neden olmakta ve böylece kültür endüstrisini sadece 

olumlamamakta aynı zamanda güçlendirmektedir. 

 AĢkın kültür eleĢtirisinde eleĢtirmen, sadece kültürü nesneleĢtirip 

ĢeyleĢtirmez, aynı zamanda kendisini de bir bütün olarak ĢeyleĢmiĢ kültürü 

tanzim edebilecek bir merci olarak görür. Bu elbette çok büyük bir 

yanılsamadır. “Kültür karĢısında düĢünüp taĢınmaya dayanan tavrı zorunlu 

olarak kılı kırk yarmayı, muayeneyi, tartmayı, seçip ayırmayı da içermektedir: 

ġu parça iĢ görür, bu yaramaz. ĠĢte tam da eleĢtirmenin bu hükümranlığı, 

nesne karĢısında daha derin bir bilgiye sahip olma iddiası ve eleĢtirel 

yargının bağımsızlığına dayanarak kavramı nesnesinden ayırması – kültür 

eleĢtirisi ortada dolanan fikirler yığınına baĢvurup da tin, yaĢam, birey gibi 

yalıtık kategorileri fetiĢleĢtirdiği ölçüde, eleĢtirmenin bu iddiaları da nesnenin 

eĢya-benzeri biçimine yenik düĢme tehlikesi yaratır.”223  

  AĢkın kültür eleĢtirisi kendi nesnesini ĢeyleĢtirerek onu insansızlaĢtırır 

ve tarihsizleĢtirir. Böylece de eleĢtirdiği kültüre karıĢır. Zira kültür endüstrisi 

varlığını ancak tarafsızlaĢıp insansızlaĢtığı ölçüde sürdürebilir. AĢkın kültür 

eleĢtirisi kültürü maddi insan pratiğinden koparıp kendi eleĢtirdiği Ģeyle 

özdeĢleĢir. Kendisi de ĢeyleĢip kültür endüstrisine katıldığında da fiyatı ile 

değeri bir olan bir tüketim metası halini alır. Fiyatının araçsallığıyla 

belirlendiği kültür eleĢtirisi sonunda piyasa düzenine tamamen bağımlı bir 

hale gelir. AĢkın kültür eleĢtirisi sonunda olumlu ya da olumsuz, kültür 

endüstrisinin edilgin bir metasına dönüĢür. “Ġçeriği ne olursa olsun kültür 

eleĢtirisinin varlığı ekonomik sisteme bağımlı olduğundan, onun kaderini 

paylaĢır. Bugünün toplumsal düzenleri – özellikle Doğu‟daki – boĢ zaman da 

dâhil olmak üzere yaĢam sürecini ne kadar mükemmelen ele geçirebilmiĢse, 

tinin görüngüleri de o ölçüde düzenin damgasını taĢır. Ya eğlence ve eğitim 

olarak düzenin devamına doğrudan katkıda bulunurlar ve tam da toplumsal 

anlamda önceden biçimlenmiĢ olmaları sayesinde düzenin sözcüsü olarak 

beğenilirler. Tanıdık, tescilli ve denenmiĢ olarak, gerilemiĢ bilince sızarlar, 

                                                             
223

 Adorno, a. g. m.,  s.164 



180 

 

kendilerini doğalmıĢ gibi gösterirler ve sahte sevgiden baĢka bir Ģey 

bırakmayacak ölçüde egemen güçlerle özdeĢleĢmeye izin verirler. Ya da 

farklılaĢarak nadir Ģeyler haline gelir ve yine satılık olurlar.”224 AĢkın kültür 

eleĢtirisi, nesnesini ĢeyleĢtirdikçe bir ideoloji eleĢtirisi olarak kalır, salt bir 

ideoloji eleĢtirisi olarak, kendisi de bir ideolojiye dönüĢür.  

 EleĢtirel teoriye göre kültür eleĢtirisinin doğasında bulunan çeliĢki de 

aĢkın kültür eleĢtirisinin ortaya çıkardığı problemler de sonuçta kültür denilen 

Ģeyin eleĢtirisinin olanaksızlığı sonucunu doğurmamaktadır. Hatta gerçek bir 

diyalektik kuram, kültür eleĢtirisini içermediği müddetçe eksik kalmıĢ 

sayılmalıdır. EleĢtirel teorinin bu tavrı onu tüm klasik Marxist felsefelerden 

ayıran en önemli özelliktir. EleĢtirel teoriye göre, kültür eleĢtirisi, diyalektik 

yöntemin basit ekonomizmine takılıp kalmamasını sağlar ve dolayısıyla 

diyalektik yönteme süreklilik, canlılık ve toplumsal düzeni gerçek boyutuyla 

ortaya koyabilecek bir kavrayıĢ kazandırır. “... Aynı zamanda diyalektik bir 

kuram, eğer ekonomizme, dünyanın değiĢmesini üretimin artmasından ibaret 

sayan bir anlayıĢa sahip olmak istemiyorsa, kültür eleĢtirisini içermekle 

yükümlüdür – çünkü bu eleĢtirinin hakikati de hakikatsizliğin kendi bilincine 

varmasını sağlamaktır. Diyalektik kuram kültürü bir gölge – olgu sayıp onunla 

ilgilenmezse, kültürel çürümenin iyice derinleĢmesine katkıda bulunmuĢ ve 

kötünün yeniden üretilmesine yardım etmiĢ olur.”225 Dolayısıyla kültür 

eleĢtirisinin aĢkın biçiminin olumsuzlanması eleĢtirel teorinin kendi diyalektik 

yönteminde kültür eleĢtirisinin içerilmemesi sonucunu doğurmamaktadır.  

 EleĢtirel teorinin diyalektik yönteminin, aĢkın kültür eleĢtirisinden farkı 

“onun kültürü eleĢtirmeyi kültürün yadsınarak aĢılıp tamamlanmasına kadar 

vardırmasıdır.”226 Yani eleĢtirel teori kültüre karĢı dıĢsal, dolayısıyla da 

yüzeysel bir bakıĢla değil de ona içkin ve böylece kökenlerine kadar nüfuz 

eden bir eleĢtiri geliĢtirmektedir. Bu eleĢtiri, kültürün kendi içinden çıkıp onu 

yadsıyarak aĢmayı hedeflemektedir.  

                                                             
224

 Adorno, a. g. m.,  s.167  
225

 Adorno, a. g. m.,  s.171 
226

 a. g. m.,  s.172 



181 

 

 EleĢtirel teorinin diyalektik yönteminin kültür eleĢtirisi bu açıdan 

kesinlikle dıĢsal ya da aĢkın bir eleĢtiri değildir ama hemen hemen aynı 

sebeplerden dolayı salt içkin bir eleĢtiri de değildir. Kültür eleĢtirisi, eleĢtirdiği 

bütün içindeki yerini ve özerkliğini koruyamazsa eleĢtirinin kendisi de ölür. 

“Nesnenin kendiliğinden hareketini ancak büsbütün onun içine gömülmemiĢ 

biri izleyebilir.”227  

 EleĢtirel teorinin içkin eleĢtiriye daha yakın bir çizgide olduğu doğrudur 

ancak bu içsellik tümden bir özdeĢlik olarak anlaĢılmamalıdır. Ġçsel eleĢtiri bir 

bütün olarak salt bir ideoloji hakline gelmiĢ kültürü blok olarak ve yalnızca 

kendisini eleĢtirmekle yetinmez, ideoloji olmuĢ olan kültürün gerçekliğe 

tekabül ettiği yönündeki iddiasını da sorgular. Yani kültürün toplumsal hakikat 

iddiası içkin eleĢtiri için bir problem alanıdır. AĢkın eleĢtiri kendi nesnesinin 

yani kültürün deneyiminden yoksun olduğu için bu problem alanını ihmal 

etmektedir. Bununla birlikte içkin eleĢtiri kendi eleĢtirel nesnesinin içindeki 

çeliĢkileri sahte bir uyumla çözmeye çalıĢmaz, onları bir olumsuzluk olarak 

ifĢa eder. Ġçkin eleĢtiri, kültürün içindeki çeliĢkilerin farkındadır ancak kültürün 

kendisinin bu çeliĢkileri kendiliğinden çözemeyeceğinin de farkındadır. Ancak 

tüm bunlara rağmen tam bir özdeĢliğin söz konusu olduğu bir içkin eleĢtiri her 

zaman idealizme yani kültürün fetiĢleĢtirilmesine dönme tehlikesini 

taĢımaktadır. Kültürün tam içinden yapılan bir eleĢtiri her parçanın nereye ait 

olduğunu bilir ancak bu parçaların ne olduğunu bilemez. Ġçkin eleĢtiri, 

özdeĢliğe vardırıldığında kültürü kült olarak algılamaya baĢlar.  

 Bu noktada eleĢtirel teori için hem aĢkın hem de içkin eleĢtiri kültürün 

doğru bir eleĢtirisi olmamakta ve ĢeyleĢmiĢ kültürün kendisine dönme 

tehlikesini taĢımaktadır. Yapılması gereken kültürle olan iliĢkide hem içselliği 

hem de dıĢsallığı barındıran bir pozisyon almaktır. “Kültürün diyalektik 

eleĢtirisi kültüre hem katılmalı hem de katılmamalıdır. Ancak o zaman hem 

nesnenin hem de kendi kendisinin hakkını vermiĢ olur.”228 Kültür endüstrisinin 

diyalektik eleĢtirisi mümkün bir eleĢtiridir. Bu eleĢtiri için gereken bilinç 

                                                             
227

 a. g. m.,  s.172 
228

 Adorno, a. g. m.,  s.178 



182 

 

düzeyi, eleĢtiri nesnesiyle belirli bir mesafeden bir iliĢkiyi gerektirmektedir. 

EleĢtirel teorisyenler bu mesafeyi korumanın yolunu bitmeyen bir diyalektik 

bilince sahip olmak olarak belirlemiĢlerdir.  

3.3. ENDÜSTRĠ OLARAK KÜLTÜR 

 EleĢtirel teorisyenler, her zaman belirli bir ağırlıkla inceleme konusu 

ettikleri ve bu yönleriyle de klasik Marxizm‟den temelde ayrıldıkları, kültürel 

fenomenlerin metalaĢması problemini özellikle A.B.D‟ deki sürgün 

dönemlerinde hem sürgüne neden olan Ģartlar hem de gittikleri A.B.D.‟ de 

doğrudan inceleme fırsatı buldukları kapitalizmle kurdukları yakın iliĢkileri 

yoluyla, daha büyük bir ağırlıkla incelemeye baĢlamıĢlardır. Özellikle bu 

dönemde enstitü ile daha önce de hep belli bir yakınlık içinde olan 

Adorno‟nun da resmi olarak katılımı, kendisinin, aldığı eğitim ve kiĢisel 

ilgilerinin etkisiyle incelenen konular arasında ağrılığın iyice kültür üzerine 

yoğunlaĢmasına yol açmıĢtır. Kültür endüstrisi terimi de bu dönemde ortaya 

çıkan ve en genel tanımıyla toplumdaki kültürel fenomenlerin birer meta 

haline getirilerek içeriksizleĢtirilmesi ve böylece genel toplumsal tahakkümün 

koruyucu ve devam ettirici bir aracı haline getirilmesini eleĢtirmek adına 

kullanılan bir terimdir. 

 EleĢtirel teorinin kültür eleĢtirisi, genel toplumsal eleĢtirilerinin diğer 

boyutları gibi ve onlara koĢut olarak toplumsal bir tespitten yola çıkmaktadır: 

Kültürel fenomenler ne yalnızca kendi kendileriyle açıklanacak kadar 

toplumsal olandan soyutlanmıĢ ne de sınıf çatıĢmalarının basit bir yansıması 

olacak kadar, toplumsal olana bağlı kalmıĢlardır. Kültürel fenomenler de, 

diğer toplumsal fenomenler gibi, toplumsal bütünü oluĢturan parçalardan 

biridir ve ancak diğer parçalarla ve bütünle olan iliĢkisi çerçevesinde anlaĢılır. 

Bu temelden yola çıkan eleĢtirel teorinin kültürel fenomenleri incelemesindeki 

esas amaç da zaten, bu kültürel fenomenlerin nasıl ortaya çıktığının ve diğer 

toplumsal fenomenler ile kurdukları iliĢkinin ortaya konulmasıdır.  

 Ayrıca eleĢtirel teorinin bütününün üzerine bina edildiği bir baĢka temel 

varsayım da en çok kültür endüstrisi kavramı ve kültür eleĢtirisi söz konusu 



183 

 

olduğunda gerçek anlamını bulmaktadır. Buna göre, kültürel fenomenler ya 

da Marxist terminoloji ile konuĢursak üst yapı, özellikle geç kapitalizm 

döneminde sadece ekonomik alt yapının basit bir yansıması olarak 

değerlendirilemez ve bu bakıĢ açısı ile açıklanamaz. Kültürel fenomenlerin 

belirli bir özerkliği vardır ve bu özerklik toplumsal bütünlüğün oluĢumunda 

kültüre de önemli bir rol biçmektedir. Özetle eleĢtirel teorinin kültür 

eleĢtirisinin temelinde, toplumsal bütünlüğün sadece ekonomik süreçlerle 

açıklanamayacak kadar karmaĢık bir yapısı olduğu ve bu yapı içinde kültürel 

fenomenlerin toplumun diğer fenomenleri ile olan iliĢkisinin de önemli bir rol 

oynadığı varsayımı vardır.  

 Bu amaçla eleĢtirel teori kültür endüstrisi kavramıyla, toplumsal bir 

moment olarak kültürel fenomenlerin toplumsal bütünlüğün oluĢumunda ne 

gibi bir rol oynadığının ortaya konulmasını hedeflemektedir. Bu amaç, 

eleĢtirel teorinin toplumun genel yapısının an itibariyle yanlıĢ olduğu tespitiyle 

birleĢtiğinde kültür endüstrisi kavramı ve kültür eleĢtirisi, mevcut toplumsal 

bütünlüğün bu yanlıĢ organizasyonunda, söz konusu toplumsal bütünlüğün 

belirleyici bir momenti olan kültürel fenomenlerin oynadığı rolü ortaya 

koymayı amaç edinen bir eleĢtiri ve kavram olarak belirmektedir. 

 Dolayısıyla, kültür endüstrisi için “toplumsal eleĢtiriyi gerçekleĢtirmenin 

bir aracı” tanımını yapmak yanlıĢ olmasa gerektir. Zira özellikle kültür 

endüstrisi kavramının öne çıktığı dönemde, kültürel fenomenlerin toplumsal 

bütünlüğün belirlenmesindeki rolü önemli derecede artmıĢtır. Buna göre, 

kültür endüstrisi yaĢamın her alanında bireye kaçacak yer bırakmamıĢ olan 

toplumsal tahakkümün son parçasıdır. Pozitivizmle teknikte, kapitalizmle 

çalıĢma yaĢamında tahakkümü sağlayan genel paradigma kültür 

endüstrisiyle kültürel hayatta, daha da genelleĢtirirsek özel yaĢamda 

tahakkümünü kurmakta ve böylece bireyüstündeki egemenlik sürecini 

tamamlamaktadır. “Kültür endüstrisi, sistemin genel bütünselliği içinde, 

bireyin varlığını idame ettirebilmek için, onun emeğini, aklını ve varlığını 

sisteme kiraladığı iĢlik dıĢında, onun sisteme yabancılaĢmasını engelleyen, 



184 

 

genel – tikel uyumunu sürekli kılan bir iĢlev görür.”229 Kültür endüstrisi bu 

anlamda, toplumsal bilince hâkim olan egemen gücün, kendi ideolojisini 

yerleĢtirdiği son alandır. Kültür endüstrisinin etkileri tek tek her kültürel 

fenomene yayılmıĢtır. Bu anlamda kültür endüstrisi, endüstriyel olanın etkisini 

hissettirdiği kültürel bir alanı değil, kültürel olanın malzeme olarak kullanıldığı 

bir endüstriyi açıklamak için kullanılan bir terimdir. Bu anlamda baĢta, kültürel 

olanı metalaĢtıran kültür endüstrisi ileri aĢamalarında endüstrinin, satmak için 

ürettiği kültürel metaların alanı haline gelmiĢtir. Bu da kültür endüstrisinin 

karakteristik özelliğini ortaya koymaktadır: Adorno ve Horkheimer‟ a göre 

kültür endüstrisinin en belirgin özelliği kitleleri aldatmasıdır. Bu düĢünce 

Aydınlanmanın Diyalektiğinin ikinci kitabının ilk bölümünün baĢlığını da 

belirlemiĢtir.230  

 Kültür endüstrisi temel olarak endüstrinin, pazarın; kültür alanını gasp 

etmesi ve onun özerkliğini elinden alması durumudur. Böylece kültür de bir 

bütün olarak gerçek toplumsal iĢlevini yitirmiĢ ve paranın belirlediği, bozuk 

toplumsal düzenin sorgulamaz bir parçası haline gelmiĢtir.231 Daha açık bir 

ifadeyle kültür endüstrisinde kültürel alanı yöneten ölçüt ile ekonomik alanı 

yöneten ölçüt aynıdır. Sadece ekonomik alanda değil kültürel alanda da 

piyasa değeri, yani soyut değiĢebilirlik ilkesi egemendir. Kullanım değeri 

yerini değiĢim değerine bırakmıĢ her kültürel fenomenin bir değeri var olur 

duruma gelmiĢ ve kültürel fenomenler ile ekonomik metalar arasında hiçbir 

fark kalmamıĢtır. Basitçe, kültür metalaĢmıĢtır. Kültürel ürünlerin değerini 

belirleyen ölçüt artık ne kadar çok satıldığı ve ne kadar kar getirdiği olmuĢtur. 

Dolayısıyla kültürel olan, varolan durumda toplumsal açıdan en çok kabul 

göreni olumlamıĢtır. Bu verili olanın sorgusuz kabulünden baĢka bir Ģey 

değildir. Oysa gerçek kültür verili olanın reddini bir potansiyel olarak hep 

içinde taĢıyan kültürdür. Kültür yaratıcı gücünün kaynağını buradan 

almaktadır. O halde kültür endüstrisi kültürün gerçek iĢlevini ve gücünü 

                                                             
229

 Besim F. Dellaloğlu, Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum s. 123 
230

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği Felsefi Fragmanlar 1. Cilt 
231

 D. Beybin Kejanlıoğlu, Frankfurt Okulu’ nun EleĢtirel Bir Uğrağı: ĠletiĢim ve Medya, Bilim 

ve Sanat Yay, Ankara, 2005, s.184. 



185 

 

ortadan kaldırarak, aslında gerçek kültürü ortadan kaldırmıĢ ve yerine yapay, 

planlanmıĢ ve kar getiren bir metayı bırakmıĢtır. Böyle bir kültürel 

yapılanmada, herhangi bir kültürel ürünün diğerinden niteliksel bir 

farklılığından söz etmek anlamsızdır. Böylece kültür endüstrisi, kültürel 

alanda nitel farklılığı ortadan kaldırmıĢtır.  

 Kültür endüstrisi her eyleminde bireyi ön plana çıkardığını iddia 

etmekte ancak asıl olan asla birey olmamaktadır. Birey her zaman ikincil bir 

öneme sahiptir. Kültür endüstrisi içinde eylemi yöneten tek güç kar güdüsü, 

eylemin tek özelliği de bu karı getirecek olan planlama ve hesaplamadır. 

“Kültür endüstrisi bildik Ģeyleri yeni bir nitelikte birleĢtirir. Tüm dallarda, 

kitleler tarafından tüketilmeye uygun olan ve bu tüketimi büyük ölçüde 

belirleyen ürünler, az çok planlı bir biçimde üretilir. Tek tek dallar, yapıları 

açısından birbirine benzer ya da iç içe geçer. Adeta boĢluk bırakmayacak bir 

sistem oluĢtururlar.”232 Kendi içinde kültürel farklılıklara hiçbir Ģekilde 

tahammül edemeyen bu genel sistemde kültürel dallardan herhangi biri için 

iĢe yarar bir yöntemin diğer tüm dallar için iĢe yarayacağı varsayılır. “Eğer bir 

sanat dalı araç ve içerik bakımından kendisine çok uzak düĢen baĢka bir 

sanat dalı ile aynı reçeteyi uyguluyorsa, radyodaki “pembe dizi”lerin dramatik 

düğüm noktaları, cazın en üst seviyelerinde olduğu gibi “jam” diye üstesinden 

gelinen teknik sorunların nasıl çözüleceğine iliĢkin öğretici örneklemeler 

haline geliyorsa; Beethoven‟ a ait bir bölümün serbest bir “uyarlaması” bir 

Tolstoy romanının filme uyarlanmasıyla aynı kurallara uyuyorsa, izleyicilerin 

kendiliğinden isteklerini karĢılamaya çalıĢmak havadan bir bahaneye 

dönüĢür.”233  

 Kültür her Ģeyi içine katıp aynı nitelikte birleĢtiren bir sistemdir ve bu 

sistemde uygulanacak teknik de her öğe için aynıdır. Kültür endüstrisi 

tamamen bir seri üretimle iĢlemektedir. Kültür endüstrisi savunucularına göre 

bu tekniğe dayalı seri üretim, milyonlarca bireyin taleplerine karĢılık vermenin 

                                                             
232

 T.W.Adorno, “Kültür Endüstrisine Genel Bir Bakış” Kültür Endüstrisi, s. 109  
233

 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, çev. 

Nihat Ülner, Elif Öztarhan Karadoğan, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2010 s.165 



186 

 

en etkin yolu olması bakımından zorunludur. Bu “müĢteri”lerin dağınıklığı ve 

üretim merkezlerinin azlığı seri üretimin planlı bir biçimde iĢlemesini 

gerektirmektedir. Böylece kültür endüstrisinin standartlaĢmıĢ seri üretimi haklı 

çıkarılmaya çalıĢılır. Ancak böylesi bir seri üretim ve standartlaĢtırmanın 

kültürün doğasına, daha ötesi insanın doğasına ters olduğu ya gözden 

kaçırılır ya da görmezden gelinir.234 Kültür endüstrisindeki tekniğin hâkimiyeti 

aslında araçsal rasyonalitenin hâkimiyetidir. Araçsal rasyonalitenin hâkimiyeti 

de son tahlilde hep ekonomik açıdan güçlünün zenginleĢmesi ve hâkimiyeti 

anlamına gelmektedir. “Bu arada, tekniğin toplum üzerinde kazandığı erkin 

zemininin ekonomik açıdan en güçlülerin erki olduğu suskunlukla geçiĢtirilir. 

Günümüzün teknik rasyonelliği egemenliğin rasyonelliğidir.”235 

 Kültür endüstrisi kültürel fenomenleri bir meta gibi alıp satarken, bu 

metaların müĢterisi olan modern bireyi de kandırmaktadır. Bireyin neye 

ihtiyacı olduğunu kendi belirleyen kültür endüstrisi toplumun parçalarının 

hiçbir özerkliği olmayan bir bütüne, toplumsal bütünlüğe dönüĢmesi sürecinin 

son halkasını gerçekleĢtirmektedir. Bu sistemden kaçıĢ yoktur. Kültür 

endüstrisi herkese hitap etmektedir ancak bu onun çeĢitliliğini değil, bireylerin 

tüm ihtiyaçlarını sabitleme baĢarısını gösterir. Kültür endüstrisi daha baĢtan 

ne vereceğini bildirir ve bu bildirim, bireylerin bilincini dolayısıyla da 

beklentilerini oluĢturur. Böylece, kültür endüstrisinin ne olduğu daha önceden 

malum metaları, toplumsal ve bireysel beklentileri karĢıladığı gerekçesiyle 

olumlanır. “Bir müziksever koĢullandırılmıĢ, belki de piyasa tarafından 

üretilmiĢ kulağıyla, hit olmuĢ bir Ģarkının ilk notalarını duyduğunda arkasında 

neyin geleceğini tahmin edebilmekte ve bundan da hoĢnut olmaktadır.”236  

 Kültür endüstrisi de böylece kültürün özüne iliĢkin doğallığını, 

kendiliğindenliğini kaybetmekte ve salt bir önceden planlanabilirliğe mahkûm 

olmaktadır. Böyle bir önceden planlanabilirlik içerisinde oluĢturulan sahte 

kültüre egemen olan da teknolojik akıldır. Her Ģey en ince teknik 

                                                             
234

 T.W. Adorno, “Almanya’ da Kültürün Dirilişi”, EleĢtiri: Toplum Üzerine Yazılar, çev. M. 

Yılmaz Öner, Belge Yay. İstanbul, 1990, s.72 
235

 a. g. m.,  s.163 
236

 a. g. m.,  s. 125 



187 

 

hesaplamalarla önceden planlanmıĢ, her ihtiyaca cevap verecek metalar 

yaratılmıĢ ve kimse dıĢarıda bırakılmamıĢtır. Bu kültürün metaları, dıĢarıdaki 

yaĢamda bir an olsun bir uzaklaĢma imkânı da tanımamakta ve tahakkümü 

tüm bireysel yaĢama yaymaktadır. “Gerçek yaĢam filmlerden ayrılamaz hale 

gelmektedir. Film, filmin yapısı içinde tepki verme yeteneğini yitirmiĢ 

seyirciye, düĢ kurma ve akıl yürütme fırsatı vermemekte, böylece film 

seyirciyi, kendisini gerçeklikle doğrudan özdeĢleĢtirmeye zorlamaktadır.”237 

Kültür endüstrisinin sağladığı Ģey bireylere verdiği sözde özgürlüktür. Onlara 

benim gibi düĢünmek zorundasın dememekte, istediğini düĢünebilirsin ancak 

benim gibi düĢünmüyorsan aramızda bir yabancısın mesajını vermektedir.  

 Kültür endüstrisinin kitleleri aldatma aracı reklâmdır. Reklâm kültür 

endüstrisinin ruhudur. Büyük bütçeli reklâmlarla aslında farklı olmayan ya da 

çok küçük niceliksel farklılıklarla ayrılan metalar arasında olağan üstü 

farklılıklar varmıĢ izlenimi yaratılarak salt bir müĢteri olarak görülen tüketici 

kandırılır. Bu kandırma yoluyla bireye sürekli bir ilerleme olduğu düĢüncesi 

empoze edilir. Oysa kültür endüstrisinin ilerleme olarak dayattığı Ģey sürekli 

aynı olanın kılık değiĢtirmesidir. “Kültür endüstrisinde bir ilerleme olarak 

ortaya çıkan Ģey, hep aynı olanın kılığının değiĢtirilmesinden ibarettir.238 

Kültür endüstrisi, kendi ruhu olan kar amacını hiç değiĢtirmeden bu amacın 

doğrultusunda metaları sürekli yeniden düzenlemekte ve bu yeniden 

düzenlemeyi bir ilerleme olarak diretmektedir. Oysa ortada ilerlemeye iliĢkin 

bir iz bile yoktur. Düzen hep aynı amaç doğrultusunda ve aynı Ģekilde iĢler. 

Bir ilerlemeden bahsedilecekse bu asla birey ya da toplumun yararına değil, 

kültür endüstrisinin kendisinin yararınadır.  

 Kültür endüstrisi ileriki aĢamasında artık reklâmı gizliden gizliye 

yapmamakta hatta bunun için fazladan bir çaba göstermesine gerek bile 

kalmamaktadır. Her Ģey ya kendisinin ya da bir baĢka Ģeyin reklâmı haline 

gelmiĢtir. Artık belli bir renk bize bir araba markasını, televizyonda ya da 

neonlarla aydınlatılmıĢ tabelalarda görülen güzel bir kız ise reklâmında 

                                                             
237

 Adorno, a. g. m., s.125 
238

 T.W.Adorno, “Kültür Endüstrisine Genel Bir Bakış”, Kültür Endüstrisi, s. 112 



188 

 

oynadığı bir parfümün kokusunu hatırlatmaktadır. Artık bireyin tüketiciliğini 

kamçılamayan her Ģey anlamsız hatta Ģüpheli olarak değerlendirilir.  

 Reklâmın, günlük hayata girmesiyle birlikte bireye kültür 

endüstrisinden kaçacak bir alan da kalmamıĢtır. Her Ģeyi belirleyen rasyonel 

hesaplama, boĢ zamanı da ele geçirmiĢtir. BoĢ zaman artık insanın iĢ 

yaĢamından kaçıp sığınabileceği ve kendisiyle kalıp özgürce düĢünüp 

eyleyebileceği bir zaman dilimi olmaktan çıkmıĢtır. BoĢ zamanın eğlencesi 

bile artık kültür endüstrisinin hesaplamasına tabidir. “Eğlence, geç kapitalizm 

koĢullarında çalıĢmanın uzatılmasıdır. MekanikleĢtirilmiĢ emek süreciyle 

yeniden baĢ edebilmek için ondan kaçmak isteyen kimselerin aradığı bir 

Ģeydir. Ama aynı zamanda mekanikleĢtirme, boĢ zamanı olan kimseler ve 

onların mutluluğu üzerinde öyle bir erke sahiptir ki, eğlence metalarının imal 

edilmesini temelden belirleyerek bu kimselere boĢ zamanlarında iĢlerinin 

seyrinin kopyasından baĢka bir Ģey yaĢatmaz.”239 Toplumsal tahakkümün 

boĢ zaman ajanları, bireylere boĢ zamanlarda yapabilecekleri aktiviteleri 

önceden paket halinde sunmaktadırlar. Bireyler de kendilerine sunulan bu 

paketlerden birini seçmektedirler. Sonra bu seçimlerini kendi hür iradeleriyle 

yaptıklarına dair çocukça bir iç huzuruna kavuĢmaktadırlar. Kantçı terminoloji 

ile konuĢulduğunda toplumsal tahakkümün kültür ajanları kültür 

endüstrisinde, bireyin zihnindeki apriori kategorilerin yerine geçmiĢlerdir. 

Bireyin gerçekliğe iliĢkin her türlü algısı, birey daha o gerçeklikle 

karĢılaĢmadan önce biçimlendirilmektedir. Toplumsal bilinç de, bireysel bilinç 

de araçsal rasyonalitenin hâkimiyeti altına girmiĢ, onun tarafından belirlenen 

edilgin aygıtlar halini almıĢtır.  

 Adorno ve Horkheimer, bir bütün olarak kültür endüstrisinin kendi 

sistemi içinde bireyler arası farklılıkların ortadan kaldırılmasında özellikle 

radyoyu önemli bir araç olarak değerlendirmektedirler. Buna göre iletiĢimde 

telefondan radyoya geçiĢ kültür endüstrisinin standartlaĢtırması adına çok 

önemli bir geliĢmedir. “Telefon liberal yoldan insanların özne rolünü 

                                                             
239

 Max Horkheimer, T.W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, s. 183  



189 

 

oynamasına izin vermiĢtir. Radyoysa herkesi demokratik yoldan aynı ölçüde 

dinleyici kılarak, otoriter bir biçimde, farklı kanallar tarafından yayınlanan 

birbirinin aynı programların eline teslim eder. Herhangi bir cevap 

mekanizması geliĢmediği gibi, özel yayınlar da bağımlı olmaya 

mahkûmdurlar.”240 Radyo, kültür endüstrisinde insanın ve onun ihtiyaçlarının, 

daha doğrusu ihtiyaçlarını güdüleyen bilinçsel unsurların tek tipleĢtirilmesinde 

önemli bir araç olarak ortaya çıkmaktadır. Radyo, tüm katılımcıları dinleyiciye 

dönüĢtürmekte, böylece radyo dinleyicisini edilgen bir alıcı haline getirerek 

standartizasyon sürecine katkı sağlamaktadır.  

 EleĢtirel teorinin radyoyu demokratik bir kitle iletiĢim aracı olduğu 

iddiasına rağmen bireyi tek tipleĢtirme sürecinin önemli bir aracı olarak 

görmesi, özellikle günümüzden bakılınca oldukça ilgi çekicidir. bu düĢünce, 

günümüz internet kültüründe eleĢtirel teorinin kültür endüstrisine iliĢkin 

eleĢtirisinin geçerliliği açısından önemli bir sınamayı sağlayabilir. Günümüzün 

en önemli kitle iletiĢim aracı olarak görülen internet de aynı radyo gibi 

demokratik olma iddiasıyla ortaya çıkmıĢtır. Üstelik radyodan farklı olarak son 

derece interaktif bir özellik arzetmekte, kullanıcıların özgürce her türlü bilgiye 

ulaĢmasını ve her türlü verici karĢısında aktif olmasını sağlayacak teknik 

imkanı da sunmaktadır. Bu anlamda vaadettiği özgrlük ve demokrasiyi sağlar 

gibi görünmektedir. Bu noktada eleĢtirel teorinin kültür endüstirisi 

düĢüncesine iliĢkin bugünün çerçevesi içinden bakıldığında iki farklı 

değerlendirme yapılabilir. Ya eleĢtirel teorinin kültür endüstrisi kavramıyla 

tasvir ettiği sistemin fazla duygusal bir güdüyle aĢırıya geçen bir eleĢtiri 

içerdiğinin ortaya çıktığını kabul etmek gerekir, ya da günümüz Ģartlarında 

kültür endüstrisinin farklı boyutta iĢlediğini, ancak tahakkümün yönünün ve 

amacının aynı olduğunu söylemek gerekmektedir. Bu çalıĢma ikinci 

seçeneğin doğru bi yaklaĢım olduğunu iddia etmektedir.  

 Bu iddia, günümüz kitle iletiĢim araçlarının iĢleyiĢine ve bireyde 

yarattığı psikolojik duruma daha yakından bakılarak temellendirilebilir. 

                                                             
240

 Horkheimer, Adorno, a. g. e.,  s.164 



190 

 

Ġnternetin kitle iletiĢim araçları içinde öne çıkmasıyla birlikte kullanıcılar 

gerçekten de hem bilgiye daha hızlı ve daha geniĢ bir alandan ulaĢma imkanı 

kazanmıĢ hem de geliĢen teknolojinin imkanlarını kullanarak her türlü veri 

karĢısında bire bir etkin olarak tepki verme Ģansına sahip olmuĢlardır. Bu 

anlamda internet bireye hem bilgiye eriĢebilirlik konusunda hem de toplumsal 

sürece katılım konusunda geniĢ bir özgürlük ve kolaylık sağlamıĢtır. Ancak 

söz konusu özgürlük ve kolaylık karĢılığında bireyin verdiği ödünler, tam da 

eleĢtirel teorinin kültür endüstrisi kavramıyla anlatmak istediği durumu ortaya 

koymaktadır. Birey artık bilgiye daha çabuk ve daha geniĢ kaynak ağı içinden 

seçerek ulaĢırken bu bilginin sağlamlığı konusunda hiçbir zaman emin 

olamamaktadır. Bilginin kaynağının güvenilirliği açısından tek ölçüt artık 

araçsal rasyonaliteye uygun olarak nitelik değil niceliktir. Kullanıcı bir bilgiye 

ulaĢmak istediğinde, hangi kaynağa daha önce ne kadar çok baĢvurulduğunu 

tek ölçüt olarak kullanmak durumundadır. Böylece varolanın olumlanıp 

sürdürülmesi süreci devam etmekedir. Bu anlamda internetin yarattığı bilgi 

ortamı aslında bilginin insansızlaĢtırıp değersizleĢtirilmesi ve böylece içinin 

boĢaltılması sürecinin bir devamı olarak ortaya çıkmaktadır.  

 Bir bilgi edinme aracı olarak internetin bilginin değersizleĢtirilmesine 

yaptığı en büyük katkı Ģüphesiz, bilgiyi çok kolay ve zahmetsiz elde edilen bir 

Ģey olarak göstermesi ve böylece zihinsel çabayı anlamsız olarak 

göstermesidir. DüĢünmeyi yasaklayan ve verili olanın tekrarı üzerine kurulan 

sistemin, baĢka bir değiĢle kültür endüstrisinin önemli bir öğesi olan internet, 

sistemin devamı adına bilgiyi baĢka birĢeye dönüĢtürerek dolaĢıma sunar; 

artık bilgi olmaktan çıkmıĢ veriler yığınına oldukça kolay ve hızlı ulaĢan 

kullanıcı da bundan oldukça memnundur. UlaĢtığı bilginin doğruluğu ya da 

güvenilirliğinden çok iĢe yararlığı ve kaç kiĢi tarafından geçerli görüldüğü gibi 

niceliksel ölçütlerle elde ettiği veriyi sınar ve kullanır. Bu anlamda internet 

bilgi dolaĢımını hızlandırıp kolaylaĢtırdığını iddia ederken aslında zihinsel bir 

süreç sonunda oluĢan gerçek bilgiyi ortadan kaldırmakta, 

iĢlevsizleĢtirmektedir. 



191 

 

 Ġnsanların zihnine, düĢünmeye ihtiyaç olmadığını sağladığı kolaylık 

yanılsamasıyla kazıyan internet, gerçek tehlikeli durumu salt bir bilgi alma 

aracı olmaktan çıkıp da kültürel bir meta haline gelmesiyle yaratır. Ġnternetin 

kültürel bir meta olması, dahası genel anlamda en baskın kültürel fenomen 

haline gelmesi ve "internet kültürü"nü oluĢturması, internetin kendi değerlerini 

üretmesi anlamına gelmektedir. GeliĢen teknolojinin tüm imkanları kullanarak 

sadece bilgi alıĢveriĢinde değil sosyal yaĢamın her alanında sınırsız 

özgürlük, hız ve kolaylık vaadeden internet, kısa sürede kendi kültürünü 

yaratmakta ve bu kültüre koĢut bir değerler sistemi oluĢturmaktadır. Ancak bu 

değerler sistemi ve onun üzerine bina edildiği ilkeler yine kültür endüstrisinin 

ajanları olarak iĢ görür. Bütün sistem daha çok beğenilme, daha çok makbul 

görülme üzerine kuruludur. Sosyal yaĢamı belirleyen tek ilke olan uyum 

gösterme ve kabul internetin yarattığı yeni sosyal alanda da kendini gösterir. 

üstelik burada birei dıĢarıdan etkileyen bir uyarıcıya bile gerek yoktur. Birey 

bilerek ve isteyerek söz konusu siteme uymak için kendi kimliğini yine kendi 

yarattığı sanal bir kimlikle değiĢtirmektedir. Bu değiĢimin son noktası, bireyin 

artık yarattığı ve aslında kendisinin olmayan bir kimliği benimseyerek kendi 

kendinden uzaklaĢmasıdır. Ġnsan bu sayede kendisi yoluyla kendine 

yabancılaĢmaktadır.  

 Bireyin kendi kimliğinden feragat ederek sağladığı sahte tatmin ve 

kabul edilme duygusu, yaratıcılığın, direnme dinamiklerinin son kırıntılarını da 

ortadan kaldırmaktadır. Bireye daha özgür ve daha geniĢ bir ifade olanağı 

sağlama vaadiyle ortaya çıkan internet yarattığı bilgi ve kültür deformasyonu 

ile bireyin kendi kendisini ortadan kaldırmasının aracı haline gelmektedir. Bu 

anlamda günümüzde kültür endüstrisi ile süren tahakkümün en önemli aktörü 

durumundadır.  

 Bu durum baĢta sorulan sorunun cevabını vermeyi de 

kolaylaĢtırmaktadır: Radyodan internete doğru giden kitle iletiĢim araçlarının 

evriminde kültür endüstrisinin yarattığı sistem ve ulaĢmak istediği amaç 

değiĢmemiĢ, kültür endüstrisi yoluyla gerçekleĢen tahakküm ortadan 

kalkmamıĢtır. Aksine, kültür endüstrisi varlığını ve etkisini daha yoğun 



192 

 

biçimde hissettirmeye devam etmektedir. Bu anlamda kültür endüstrisi 

bağlamında yapılan kültür eleĢtirisinin güncelliğini yitirdiğini iddia etmek fazla 

iyimser bir tavır olarak değerlendirilmelidir. Böylesi bir iyimserlik kültür 

endüstrisinin yaydığı paradigmanın toplum üzerindeki hakimiyetinin ulaĢtığı 

noktayı göstermesi açısından da önemli bir örnektir.            

 Kültür endüstrisi salt tüketiciler olarak gördüğü bireyleri, onlara 

sundukları ürünlerle sınıflandırır, kayda geçirir ve böylece istediği gibi yönetir. 

Bu süreçte birey, kendi seçimi sandığı Ģeyin de daha önceden belirlenmiĢ 

olduğunu görememekte, böyle bir farkındalığı, bu farkındalığın yaratacağı 

acizlikle yüzleĢmemek için görmezden gelmektedir. Böylece kültür endüstrisi, 

yıkıma uğrattığı Ģeylerin yıkıntısından güçlenir. Birey bu yıkıntı sonucu kendi 

düĢtüğü olumsuz durumla karĢılaĢmamak için düzene boyun eğer ve bu 

noktadan sonra kültür endüstrisinin kendi üzerindeki egemenliği artık 

gerçekten kendi bilinçli seçiminin bir ürünü olarak ortaya çıkar. Her bireyin 

seviyesi, daha baĢtan belirlenip kayda geçirilmiĢ ve bireye kabul ettirilmiĢtir. 

Bundan sonra kültür endüstrisi için yapılacak tek Ģey sadece herkesin 

“level”ına241 göre seri üretime geçmektir. Bunun karĢılığında kültür endüstrisi 

de bireyden onun belirlediği seviyeyi benimsemesini ve ona göre 

davranmasını bekler. Böylece ortaya bir niceliksel hiyerarĢisi çıkar. Bu 

hiyerarĢi tablosunda birey neredeyse, ona göre davranmalıdır. Kültür 

endüstrisinde birey bir istatistik malzemesinden öte bir Ģey değildir.  

 Bir bütün olarak kültür endüstrisinin sattığı Ģey aslında sadece 

uyumdur. Uyum göstermekte direneni de, marjinal olarak etiketleyip kendi 

sistemine dâhil eder. Kültür endüstrisinin her ajanı, toplumsal tahakküme 

bireysel uyumu amaçlar ve bu yönde çalıĢır. Uyum sağlamamanın cezası 

artık toplumdan tamamen aforoz edilme değil, ekonomik olarak mahrum 

bırakmadır. Böylece, direnen birey, tek ölçütün ekonomik güç olduğu bu 

sistem karĢısında silahsızlandırılmakta ve bu kültürün kendisine muhtaç 

bırakılmaktadır. Kültür endüstrisi için ekonomik acz içinde olan kiĢi, yetersiz 

                                                             
241

 a. g. e.,  s.166 



193 

 

ve yeteneksizdir. Genele uyum sağlama yetisinden mahrum olduğu için 

ekonomik açıdan fırsatları değerlendiremeyen kiĢidir. Artık direnme yasak 

değildir, ancak sonuçlarına katlanmak Ģartıyla. Bu Ģekilde iĢleyen düzen 

artık, daha özgürlükçü olduğunu iddia edebilir. Elbette bu büyük bir 

yanılsamadır. Kültür endüstrisinin sunduğu özgürlüğün bedeli açlıktır.  

 Kültür endüstrisi sürekli bir değiĢim içinde olduğu iddiasındadır ama 

aslında hep değiĢmez olanın sürekliliği söz konusudur. Her Ģey yinelenip 

sürekli akar ama hiçbir Ģey değiĢmez. Kültür endüstrisinin bu inanılmaz hızlı 

temposu hep aynı görüntünün perdede sürekli kendini tekrar etmesine 

benzemektedir. Kültür endüstrisinin bireylerde yarattığı güvende olma hissi 

de bu aynının tekrarına bağlıdır. Kültür endüstrisi ve onun içindeki birey, 

sürprizleri – önceden bilinmedikçe – sevmez. Yeni olan hep tehlikeli olandır. 

“Makine hep aynı yerde döner durur. Tüketimi belirlediği gibi, henüz 

denenmemiĢ olan her Ģeyi riskli bularak eler.”242 Kültür endüstrisi için baĢarı, 

yeni ve ĢaĢırtıcı olan değil, daha önce baĢarılı olmuĢ olan modelin tekrarıdır. 

SınanmıĢ olanın garantisi, yeni olanın çekiciliğine karĢı galip gelir. Zaten 

kültür endüstrisinin yöneticisi araçsal akıl da, baĢarılı örneği varken yenisini 

denemeyi gereksiz iĢ gücü olarak reddetmeyi gerektirir. Ancak uyum, baĢarılı 

olana uyum olunca günahından arınmamaktadır. Çünkü temelde baĢarı 

kriteri yanlıĢtır. Farklı olanın reddedilmesi mevcut düzenin olabilecek en iyi 

düzen olduğuna dair artık örtük olmayan bir fikri içermektedir. BaĢarılı 

örneklerin tekrar edilmesi, yeniyi deneyip maceraya atılmaktan çok daha 

“rasyonel”dir. Böylece, verili olanın mutlaklaĢtırılmasının irrasyonelliği 

görünmez olur.   

 Sonuç olarak kültür endüstrisi, insanın çalıĢma hayatı dıĢındaki 

vakitlerinde de araçsal aklın kurduğu sistemin dıĢına çıkmamasını 

sağlamakta, böylece toplumsal tahakkümü tamamlamaktadır. Kültür bu 

açıdan eleĢtirel teori için olumsuz anlamda bir ehemmiyete sahiptir. Ortaya 

çıkan tablo oldukça karamsar bir tablodur ve kültür bu haliyle bu tablonun 

                                                             
242

 Horkheimer, Adorno, a. g. e.,  s.180 



194 

 

tamamlayıcısı gibi görünmektedir. Bu noktada hâkim kültüre bir baĢkaldırı 

zorunluluğu açıkça ortadadır. Asıl problem alanı bu baĢkaldırının nasıl 

gerçekleĢeceğidir. Bir bütün olarak totaliter baskıcı rejim her yerde hüküm 

sürerken ve bireyin tüm yaĢam alanlarında kendi istediği dıĢında bir hareket 

ya da düĢünüm alanı bırakmazken söz konusu baskıcı düzene karĢı isyan 

nasıl gerçekleĢebilir?  

EleĢtirel teorisyenlerin – en azından Marcuse gibi bir istisna dıĢında özellikle 

Horkheimer ve Adorno‟nun – bu isyanın silahlı bir mücadele Ģeklinde 

gerçekleĢmesine karĢı olduğu bilinmektedir. EleĢtirel teori, toplumsal 

tahakküm karĢısında teröre baĢvurmanın, toplumsal tahakkümü arttıracağını 

iddia etmektedirler. Yapılması gereken asla Ģiddet ve terör değildir. EleĢtirel 

teoriye göre eğer küçük de olsa bir kurtulma ümidi varsa bu yine kültürün 

kendi içinden çıkacak olan bir araçla gerçekleĢebilir. BaĢka bir deyiĢle, 

kendisini bir endüstri haline getirerek toplumsal tahakkümü tamamlayan 

kültür, bu toplumsal tahakkümü ortadan kaldırıp toplumun özgürleĢimine 

giden yolu açacak olan potansiyeli de her zaman kendi içinde taĢımaktadır. 

Kültürün kendi içinden çıkacak olan ve bu anlamda kendisine tabi olan ama 

sonunda onu olumsuzlayarak aĢacak potansiyele sahip olması anlamında da 

tabi olduğu bütünle arasına belli bir mesafe koymayı baĢarabilen moment, 

eleĢtirel teoriye göre kültürün temel motoru olan sanattır. Dolayısıyla sanat, 

doğru iĢlev ve potansiyelini gerçekleĢtirebilirse kültürün ve genel olarak 

toplumun üzerindeki tahakkümü kırabilecek dinamikleri harekete 

geçirebilecek bir moment olarak ortaya çıkmaktadır. Bu da sanatın, özellikle 

kültür endüstrisi içinde aldığı ve alması gereken durumunu incelemeyi, 

eleĢtirel teori adına hayati öneme sahip bir soruĢturma olarak ortaya 

çıkarmaktadır. 

3.4. TESLĠMĠYET VE KURTULUġ OLARAK SANAT 

 Hem genel anlamıyla hem de eleĢtirel teoriye iliĢkin değerlendirme 

çerçevesinde sanat üzerine yapılacak bir tanımlama ya da soruĢturma, 

zorunlu olarak kültürün genel yapısıyla ciddi bir iliĢkilendirmeyi 



195 

 

gerektirmektedir. BaĢka bir deyiĢle, sanat ile o sanatın kendi içinden çıktığı 

kültür arasında karĢılıklı bir iliĢkinin söz konusu olduğu söylenebilir. Bu 

karĢılıklı iliĢkiye göre sanat, ortaya koyduğu ürünlerle, genel anlamda o 

dönemin kültürel yapılanmasını belirlemekte ve bu kültürel yapılanma da 

kendisinin bir parçası olarak sanat yapıtında olumlu ya da olumsuz olarak yer 

almakta ve tekil sanat yapıtını belirlemektedir. Bu anlamda kültürel gerçeklik 

ile sanatsal gerçeklik ne birbirlerinden tamamen ayrı ne de özdeĢ gerçeklik 

türleridir.  

 Sanatın malzemesi toplumdur, toplumsal yapıdır. Sanatın bu 

toplumsal yapıya karĢı ilgisi, toplumsal yapıyı belirlemede rol oynar. Bu 

açıdan sanat ile toplum ya da dar anlamda kültür arasındaki iliĢki eleĢtirel 

teorinin olumladığı anlamda diyalektik bir iliĢkidir. Sanat, bir yönüyle 

toplumsal iliĢkilerin içinde ve toplumsal gerçekliği oluĢturan momentlerden 

biri olduğunun farkında ama diğer yönüyle de bu toplumsal yapıyla arasına 

belli bir mesafe koyarak kendi gerçekliğini yaratmakta ve böylece de 

toplumsal bütünlük karĢısında kendi özerkliğini korumayı baĢarabilmektedir. 

Sanatın iĢte bu yapısı, toplumsal tahakküm karĢısında bu tahakkümü kırma 

potansiyeline iĢaret etmektedir. Sanat, bu yapısı sayesinde kendini yanlıĢ 

toplumsal organizasyon karĢısında bir eleĢtiri olarak ortaya koyabilir, daha 

doğrusu koymalıdır. Bu açıdan sanat toplumsal bir eleĢtiridir.243  

 Sanatın toplumsallığı, toplum tarafından içerilmesinden değil, daha 

çok toplumsal realiteyi kendi içinde bir olumsuzlama olarak 

barındırmasındandır. “Ġtiraz toplumsaldır. Çünkü sanat, toplumu kendi içinde 

ve kendi tarzında içkin olarak bulundurur. BaĢka bir deyiĢle sanat, doğrudan 

doğruya toplumdan çıkarılacak bir Ģey değildir. Sanatın toplumsallığı, sanatın 

kendi içinde, kendi tarzında taĢıdığı bir Ģeydir.”244 EleĢtirel teori için sanat bir 

sığınaktır. “Bu sığınak, burjuva toplumunun kötü “Ģimdi” si içinde var kalan en 

                                                             
243

 Max Horkheimer, “Yeni Sanat ve Kitle Kültürü” Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, s. 485 
244

 Ömer Naci Soykan, Müziksel Dünya Ütopyasında Adorno ile Yolculuklar, Bulut Yayınları, 

2000 s.65 



196 

 

son yerdir.”245 Sanat, kendi yarattığı gerçeklikle, toplumsal gerçekliğe bir 

alternatif oluĢturmaktadır. Bu, sanatın söz konusu yanlıĢ düzen içinde aldığı 

pozisyonla iliĢkili bir durumdur. Sanat bir yanıyla toplumsal düzenin içinden 

çıkan bir momenttir ancak bu toplumsal bütün içinde kendi alanını özerk 

olarak tutabilmeyi baĢaracak potansiyele de sahiptir. Bu açıdan sanat 

topluma karĢı hem içkin hem de aĢkın eleĢtiriyi birlikte gerçekleĢtirebilir. 

Sanat toplumsal hakikatle birebir iliĢki içindedir ancak kendi gerçekliğinde bu 

hakikati birebir yansıtmaz ya da yansıtılmamalıdır. Onu kendi hakikati içinde 

değerlendirir ve böylece bu yanlıĢ ve bozulmuĢ düzeni yadsıyarak aĢabilecek 

potansiyeli kendi içinde taĢır. “YanlıĢ bütün içinde var olan, fakat yanlıĢlığa 

katılmayan, ilkece ona karĢı duran ve doğruluk savıyla ortaya çıkan son kale 

sanattır.”246  

 Sanatın ortaya koyduğu Ģey, yani sanat eseri bir ütopyadır. Sanatın bu 

gücü yani baĢka bir dünya modeli yaratma gücü, onun var olan düzene karĢı 

alternatif bir dünya düzeni oluĢturması anlamına gelmektedir. Sanat o halde, 

kendiliğindenliğin, doğallığın, imgelemin ve bireysel yaratıcılığın tek 

sığınağıdır. Gerçek anlamda alternatif yaratacak sanat da Aristoteles ve 

Platon çizgisinin devamı olan bir mimesis değil, toplumsal gerçekliği kendi 

eserinde bir olumsuzlama olarak göstererek onu aĢacak alternatifleri ortaya 

koyan sanattır. Bu açıdan eleĢtirel teori, mimetik sanatın en geliĢmiĢ hali olan 

gerçekçiliğe karĢı çıkmaktadırlar. Sanatın görevi asla var olanı birebir kopya 

etmek değildir. “Sanat artık toplumsal gerçekliği anlatmayacak, onu 

yansıtmaya çalıĢmayacak, tersine toplum gerçeği için örnek oluĢturacak, ona 

yol gösterecektir.”247 Sanat yarattığı ütopyayla alternatif oluĢturmak yerine, 

verili olanı taklide yönelirse kültür endüstrisine hizmet etmiĢ olur ve bu yanlıĢ 

düzenin yıkılması adına güvenilebilecek son kale de yıkılmıĢ olur.  

 Toplumsal düzenin bozukluğu o toplumsal düzeni oluĢturan parçaların 

yanlıĢ düzenlenmesinin bir sonucudur. Sanat kendi içinden çıktığı bu yanlıĢ 

                                                             
245

 F.Besim Dellaloğlu, Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum, s.57 
246

 a. g. e.,  s.57 
247

 Dellaloğlu, a. g. e.,  s.58 



197 

 

düzenin parçalarıyla kurduğu birebir iliĢki sayesinde doğru düzen için bir 

alternatif sunabilir. Zaten ütopya da bu doğru düzenin gerçekleĢtiği dünya 

olarak var olmaktadır. Sanat eseri toplumsal gerçeklik karĢısında onu 

yadsıyarak, yerine kendi modelini koyar. Dolayısıyla toplumsal gerçeklik ile 

sanat eserinin ortaya koyduğu gerçeklik arasında bir karĢıtlık vardır. Sanat 

eserinin ütopik dünyası, verili düzenin değiĢebilirliğine dair en önemli 

güvencedir. Sanat bu anlamda toplumsal gerçekliği değiĢtiren değil bu 

değiĢime dair bir model, bir alternatif ortaya koyabilen bir güçtür.  

 EleĢtirel teori, sanat eserinin maddi boyutu aĢan özelliğini oldukça 

önemser. Çünkü böylece sanat varlık alanını toplumsal gerçekliği dıĢına 

taĢıyabilir. Bu da toplumsal gerçekliğin kendisine doğrudan eleĢtiri yapma 

fırsatını verir. Sanat özerkliğini maddi olanı aĢıp salt bir görünüĢ olmasına 

borçludur. Ütopya, sanatın özerkliğini sağlar. Sanat kendi içinde bulunduğu 

toplumu olumsuzlayarak onu aĢar, bu açıdan hem toplumsaldır hem de 

değildir. Sanatın toplumsal olanla iliĢkisi bir sorgulama iliĢkisidir. Sanatın 

toplumsal olanı sorgulayabilmesi için varlık alanını bu gerçekliğin dıĢına 

taĢıması gerekir. ĠĢte bu da sanatın özerkliğini sağlar. Bu taĢıma sanat 

eserinde vücut bulur. Sanat eserinde içerilen ütopik dünya onun maddi olanı 

aĢmasını ve böylece kendi özerkliğini koruyabilmesini sağlar. Bu ütopik 

dünya aynı zamanda, verili olanın reddini içermektedir. Bu, ütopyanın tanımı 

gereği böyledir. Ütopya, verili olanın dıĢındaki bir düzene iĢaret eder. Sanat 

böyle bir düzenin olabilirliğine kendimizi inandırabileceğimiz son alandır. 

Dolayısıyla sanat, verili olanla arasındaki mesafeyi ortadan kaldırdığı an, tam 

karĢıtına dönüĢür.  

 Ancak mevcut kültürel düzende, kültür endüstrisi sanata da bulaĢmıĢ, 

onu da araçsallaĢtırmıĢtır. Böylece sanat var olanı, verili olanı, mevcut 

toplumsal düzeni kabule dönüĢmüĢtür. Kültür endüstrisi, sanatı salt, basit ve 

haince bir eğlenceyle özdeĢleĢtirerek onu toplumsal tahakkümün bir aracı 

haline getirmektedir. Bu noktada kültür endüstrisinin eğlenceyi, aĢağı sanatın 

kendiliğinden ve plansız eğlencesi anlamında ele almadığını belirtmekte 

fayda vardır. EleĢtirel teori, hafif sanatın aĢağılanmasına kesinlikle karĢı 



198 

 

çıkmaktadır. EleĢtirel teoriye göre hafif sanat ile ciddi sanat, bir hakikatin asla 

birleĢmeyecek olan iki uyuĢmaz parçasıdır. “Hafif sanat, ciddi sanatın 

toplumsal vicdan azabıdır.”248 Hafif sanat eleĢtirel teoriye göre, ciddi sanatın 

doğası gereği görmediği hakikati kendine konu edinir. Ciddi sanat, toplumsal 

temeli nedeniyle, iĢ yaĢamının dıĢındaki zamanları eğlenmeye ayıran ve bu 

zamanlarda “sevinmek zorunda kalan insanları reddetmiĢtir.”249 Ciddi sanat 

ile gerçek sanat arasındaki bu ayrım hakikatin kendisini verir. Kültür 

endüstrisi ise bu iki uyuĢmaz parçayı yanlıĢ bir bütünde birleĢtirmeye 

çalıĢmakla tüm sanatı bir eğlence sektörüne dönüĢtürmeye çalıĢmaktadır. Bu 

açıdan kültür endüstrisinin baskıladığı sanattaki eğlence ile hafif sanatın 

anlayıĢındaki eğlence arasında oldukça önemli bir fark vardır. “Kültür 

endüstrisinin getirdiği asıl yenilik kültürün uzlaĢmaz iki öğesini, sanat ile 

eğlenceyi amaç kavramına, yani tek bir yanlıĢ formüle, kültür endüstrisinin 

bütünselliğine tabi kılmıĢ olmasıdır. 

 Kültür endüstrisi, sanatı olumlayıcı bir eğlence haline getirirken 

kullandığı araç yinelemedir. Kültür endüstrisinin ortaya koyduğu sanat, her 

ürününde verili olanın onaylanmasını ve mevcut toplumsal düzenin 

sürdürülmesini hedeflemektedir. Filmlerde dayak yiyerek kendine güldüren 

kahraman, bireysel direniĢin sonucunu temsil etmekte ve bu direniĢe dair 

kalan son kırıntıları da yok etmektedir. Beyazperdede ne tabu haline 

getirilmek isteniyorsa, o gösterilmekte ve her gösteriliĢ, doyuma ulaĢma için 

ertelenen bir vaadi simgelemektedir. Kültür endüstrisinin temel sanatı olarak 

değerlendirilebilecek olan sinema, sürekli cinselliği vurgulayarak aslında 

cinsel doyumu esirgemekte ve cinsel doyuma iliĢkin hiç gelmeyecek bir vaat 

olarak ortaya çıkmaktadır. Gerçek sanat yapıtından farklı olarak, kültür 

endüstrisinin sözde sanatı, yasaklamak istediğini seyircinin gözüne sokarak 

ona asla yaklaĢmamak gerektiğini ima etmektedir. “Sanat yapıtları çileci ve 

utanmazdır, kültür endüstrisi ise pornografik ve iffetlidir.”250  

                                                             
248

 Max Horkheimer, Theodor W.Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, s.181 
249

 Horkheimer, Adorno, a. g. e.,  s.181 
250

 Horkheimer, Adorno, a. g. e.,  s.187 



199 

 

 Sinemada gösterilen filmlerin her karesi önceden bir hesaplanabilirlik 

ürünü olarak ortaya çıkmaktadır. Her Ģey bir kendini yenilemeye 

dönüĢmektedir. Böylece sanatın özünde var olan olumsuzlama ortadan 

kalkar. Sahte ya da kurgusal sanat için baĢarılı yapıt çok satan yapıttır. Ölçüt 

sadece tekrar, baĢarılı olanın yenilenmesi ve kar olunca sanat da verili olanın 

bir yenilenmesine ve kutsanıp kabul edilmesine dönüĢmüĢtür. Kültür 

endüstrisinin tüm sanat yapıtları verili olanın devamına hizmet etmekte ve 

böylece hayal gücü ile düĢünüm ölmektedir. Sanata da kültürün tamamına 

olduğu gibi bir önceden planlama ve hesaplama dâhil edilir: “Akılda kalıcı 

olduğu bir hit Ģarkıda kanıtlanmıĢ birbirini takip eden kısa ses aralıkları, erkek 

kahramanın geçici olarak düĢtüğü zor durumlarda good sport ( Ģaka 

kaldırabilen kimse ) olarak katlanması, erkek yıldızın sevdiği kadına güçlü 

elleriyle attığı faydalı tokatlar, yaĢamın Ģımarttığı mirasyedi kadına gösterdiği 

o kaba muamele; bunların hepsi ister orada ister burada geliĢigüzel 

kullanılabilen hazır kliĢelerdir ve her zaman kendilerine düĢen amaç 

tarafından bütün yönleriyle tanımlanmıĢlardır. Tek varlık nedenleri öngörülen 

Ģemayı bir araya getirerek onaylamaktır. BaĢından her filmin nasıl biteceği 

kimin ödüllendirilip kimin cezalandırılacağı ya da unutulacağı anlaĢılır ve 

dahası kulağı alıĢtırılmıĢ dinleyici hafif müzikte Ģarkının ilk ölçülerini duyar 

duymaz parçanın devamını kolayca kestirip, tahmini gerçekten doğru 

çıktığında sevinir.”251  

 Sanatın alıcısı olarak birey bir nesne olarak görülür ve hangi kliĢeye 

nasıl tepki verileceği daha önceden bilinmektedir. Sanat, bireyden istenilen 

tepkiyi alma yöntemi olarak sınırlanmıĢtır. Her Ģey özel uzmanlar tarafından 

belirlenmektedir. Bir filmde akıp giden sahneler izleyicinin dikkatini, algılarını 

hep canlı tutmasını sağlamakta ancak bu süreçte düĢünmeye fırsat 

bırakmamaktadır. Her Ģey sanatın temelinde bulunan canlı hayal gücünün 

ölmesine hizmet etmektedir. Sinemalarda gösterilen filmler, özellikle sesli 

çekim tekniğiyle birlikte, gündelik hayatın bir devamı olmak zorundadır. 

Bireyde izlediği Ģeyin dıĢ dünyanın bir uzantısı olduğu algısı uyandırılır. 

                                                             
251

 Horkheimer, Adorno, a. g. e.,  s.168 



200 

 

Böylece onun dıĢ dünyada gerçekleĢtirilen sistemden uzak kalmaması, 

kopmaması sağlanır, hem sanatın hem de onun alıcısının doğallığı ve 

kendiliğindenliği ortadan kalkar.  

 Sonuç olarak kültür endüstri sanatı da kendi amacına hizmet eder bir 

duruma getirmiĢ ve onu verili olanın salt bir taklidine dönüĢtürmüĢ, ondaki 

yaratıcılığı, eleĢtiri ve olumsuzlama unsurunu ortadan kaldırmıĢtır. EleĢtirel 

teoriye göre sanatın olumsuzlama yetisinin kaynağı onun biçiminden 

kaynaklanmaktadır. Bu açıdan sanat eseri, biçim ve içeriğin diyalektik iliĢkisi 

içinde üretilmelidir. Biçim sanat eserinin özerkliğini korumasını sağlamakta, 

böylece de olumsuzlama gücünü vermektedir. Saf politik bir sanat eseri 

yoktur. Biçim ortadan kalktığında sanat, politik olmak için ya da her hangi bir 

mesaj vermek için sadece olanı yenilemeye yönelmek durumunda kalır. 

“Sanat yapıtı ancak özerk bir yapıt olarak siyasal geçerlilik kazanır. Estetik 

biçim yapıtın toplumsal iĢlevi için vazgeçilmezdir.”252  

 EleĢtirel teorinin kültür endüstrisi bağlamında, sanatı ele alıĢlarında 

müzik oldukça önemli bir yer kaplar. Özellikle Adorno, müziğin toplumsal 

gücünü oldukça önemsemekte ve diğer sanat türlerinden ayırmaktadır. Müzik 

alanı kültür endüstrisinin yarattığı tahribatı en açık bir biçimde gösteren sanat 

dalıdır. “ Günlük yaĢamın düzenliliğinden ve geleneğinden çıkmıĢ ( kökeni 

onlardan gelen ) olan müzik, günümüze gelene dek, çoktan beri, sırf iĢlevsel 

rolünün sınırlarını aĢmıĢ bulunmaktadır. Bu nedenle, müzik, hem maddi 

koĢullarla bağlantı içindedir; hem de bu bağlantıların üstünde bir konumdadır. 

Müzik toplumsal realitelerdeki değiĢimlerin karĢısında, onların yanıtlayıcısıdır. 

Ama bu, müziğin bu değiĢmelerin yalnızca yansıması oluĢundan daha fazla 

bir Ģeydir.”253 Dolayısıyla müzik, toplumsal tahakküm karĢısında doğru bir 

eleĢtiri imkânı veren en önemli alandır.  

 Belki de bu sebeple de, mevcut toplumsal düzende, kültür 

endüstrisinin saldırılarına da en çok maruz kalan sanatsal uğraĢtır. Kültürün 

                                                             
252

 a. g. e.,  s.76 
253

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem s. 263 



201 

 

tamamı gibi müzikte de kültür endüstrisinin dayattığı belirleyici ölçüt, kullanım 

değeri değil değiĢim değeri olmuĢtur. Kültür endüstrisinin, sanattaki hafif 

sanat – ciddi sanat ayrımını anlamsızlaĢtırıp, gerçek sanat – sözde sanat 

olarak oluĢturduğu ikiliğin karĢılığı müzikte hafif müzik – ciddi müzik yerine 

Pazar yönelimli müzik – Pazar yönelimli olmayan müzik ayrımıdır.254 Buna 

göre Pazar yönelimli müzik kültür endüstrisinin ürünü olarak ortaya çıkmakta 

ve eleĢtirel teoride özellikle Adorno‟nun çok Ģiddetli itirazlarının hedefi 

olmaktadır.  

 Adorno, pazar yönelimli olmayan müziğin en önemli örneğinin caz 

müziği olduğu kanısındadır. Ona göre caz müziği meta olarak sanatın en 

önemli göstergesidir. Caz müziği, topluma karĢı yabancılaĢmıĢ olan bireyle 

toplum arasındaki mesafeyi azaltmaktadır. Böylece kültürün olumlanması 

sürecine hizmet etmektedir. Cazın, insanda bıraktığı doğaya dönüĢ hissi 

aldatıcı bir histir. Cazın kiĢisel imgelemin yerine ortak duyguları koyarak 

kendini demokrat gibi göstermesi de aslında verili olanı kabule yönelik bir 

plan olarak anlaĢılmalıdır. Caz, doğaçlamaya açık olmakla övünmekte ancak 

doğaçlama olarak anılan Ģey, daha önceden belli formların yinelenmesinden 

ibaret olarak kalmaktadır. Böylece caz kültür endüstrisinin dayattığı sanatın 

mükemmel bir örneği olarak ortaya çıkmaktadır.  

 Caz müziği Adorno tarafından sadece toplumsal ya da sanatsal 

ölçütlerle değil psikolojik ölçütlerle de değerlendirilmektedir. Buna göre cazın 

zenci müziği olarak empoze edilmesi aslında zenci ırkının köleliğine bir 

baĢkaldırı değil, sızlanmalı bir boyun eğiĢtir. Cazdaki isyanı içeren tüm 

temalar daha önceden planlanmıĢ bir Ģemaya sıkı sıkıya bağlıdır. Caz, isyanı 

kesin bir itaate bağlamaktadır. Zencinin ten rengi ile saksafonun gümüĢ 

renginin parlaklılığı bile Adorno‟ ya göre bir renk efektidir.255 Zencilik ya da 

zenci ırkı, caz müziğinde korunan bir canlılık değil, kullanılan bir metadır. Caz 

müziğinin ciddi olarak dinlenen bir müzik değil de, dans ya da fon müziği 

olması Adorno‟ ya göre sadece ezilen bir ırkla olan iliĢiksinin kopuk 

                                                             
254

 Sezgin Kızılçelik, Frankfurt Okulu, s. 332 
255

 Martin Jay, Diyalektik Ġmgelem, s.270 



202 

 

olmadığını, bireysel öznenin de bu müzik içinde yok olduğunun bir 

göstergesidir. Caz müziği, bireysel özne ile birebir bir iliĢki kuramamaktadır. 

Böylece her türlü olumsuzlama gücünden de uzak kalmaktadır. 

  Sonuç olarak eleĢtirel teoriye göre, mevcut toplumsal düzende 

sanatın önünde ona düĢen çok önemli bir görev ve iki seçenek vardır. Sanat 

ya verili olanı olumlayarak, kültür endüstrisine katılacak ve böylece mevut 

toplumsal Ģartların değiĢtirilebilirliğine iliĢkin son umut da ortadan kalacak ya 

da toplusal düzenle olan diyalektik iliĢkisinden gelen potansiyeli kullanarak, 

olumsuzlama ve eleĢtiri gücüyle, mevcut duruma alternatif ütopyalar üreterek 

insanlık için kurtuluĢ ümidinin kaybolmadığını gözler önüne serecektir. Yani 

eleĢtirel teoriye göre sanat, kullanım tarzı ve amacına göre söz konusu 

toplumsal tahakkümün etkin bir aracı olabildiği gibi, bu tahakkümü ortadan 

kaldıracak potansiyeli harekete geçirecek bir güç de olabilir. O halde, bu 

noktada sanatçıya çok önemli bir görev düĢmektedir. EleĢtirel teori için 

sanatçı sadece yetenekli kiĢi değil, aynı zamanda toplumsal anlamda muhalif 

kiĢidir. Verili olan, var olan na yetmediği için sanat yapmaktadır. Dolayısıyla 

eleĢtirel teori için "sanat sanat içindir" düĢüncesi boĢ bir düĢüncedir. Sanat 

toplumsal muhalefetin en büyük aracıdır. Sanatçı için toplumsal muhalefet bir 

bireysel bilinç içeriğidir. 

 Ancak sanatın ve sanat eserinin doğası ve iĢlevi gereği, sanatçıda 

toplumsal muhalefet Ģeklinde oluĢan bu bireysel bilinç, salt bireysel düzlemde 

kalmamalı, sanatçı bunu ortaya koyduğu yapıtla toplumsal alana yaymalı ve 

böylece verili düzenin dıĢına çıkabilecek toplumsal dinamikleri harekete 

geçirmelidir. ĠĢte bu noktada, en baĢından en sonuna kadar kültür 

endüstrisinin öğeleriyle ve bu öğelerin tek tek biretlerin zihninde oluĢturduğu 

ön yargılar karĢısında gerçek sanatın toplumla hangi araçlarla buluĢabileceği 

sorusu eleĢtirel teorinin cevaplaması gereken bir sorudur? BaĢka bir deyiĢle, 

kültür endüstrisinin tüm ajanları yoluyla bütünüyle araçsal aklın hakimiyetine 

girmiĢ toplumsal bilinç karĢısında, sanat hangi yolla bir değiĢikliğe neden 

olacaktır? Kültür endüstrisinini sistemi içinde gerçek sanat kendi pozsiyonunu 

ve etkinlik alanını nasıl ve neye göre belirlemelidir? Bu sorular eleĢtirel 



203 

 

teorinin cevaplaması gereken sorulardır. Ne var ki ne Horkheimer'ın ne de 

Adorno'nun çalıĢmalarında bu sorulara tatminkar bir cevap bulunmamaktadır.   

Bu noktada eleĢtirel teorinin yukarıda sorulan sorulara iliĢkin cevaba en yakın 

açıklaması sanatın kendisinin bu kurtuluĢu gerçekleĢtiremeyeceği, onun 

kurtuluĢun kendisini değil, bu kurtuluĢun var olabilirliğine dair vaadi sunmakta 

olduğu Ģeklindedir Bu anlamda eleĢtirel teori, sanatı bir reçete olarak değil, 

insanların bilinç seviyelerini kurtuluĢu gerçekleĢtirecek dinamiklerin ortaya 

çıkarılması için gereken noktaya çekebilecek bir araç olarak ele 

almaktadırlar. ÇalıĢmanın baĢında ifade edildiği gibi eleĢtirel teoriye göre 

kurtuluĢu kesin olarak verebilecek tek bir ilaç yoktur, eleĢtirel teori reçete 

yazmamakta, teĢhis koyup yol göstermektedir. Sanatta teĢhis konulan bu 

hastalıkta çare değil, çareye götürecek olan yoldur. Ancak bu açıklamaya 

rağmen sanatın, bir kurtuluĢun  var olabilmesine iliĢkin bir vaadi tek tek 

bireysel bilinçlere hangi yolla - örneğin kültür endüstrisi ajanlarını farklı bir 

Ģekilde kullanarak mı? - yerleĢtireceği sorusu hala havada kalmaktadır. 

 Aslında eleĢtirel teorinin bu konudaki eksikliği eleĢtirel teoriyi oluĢturan 

düĢünürlerin kendi eserleri ve onların algılanıĢ biçimlerine bakıldığında daha 

rahat görülebilir. Özellikle Adorno, hayatı boyunca yazdığı eserlerin 

anlaĢılmaması yönünde eleĢtiriler almıĢ, kendisi de bu özelliğinden içten içe 

bir memnunluk duymuĢ, hiçbir zaman anlaĢılma gibi bir derdi olmadığı gibi, 

anlaĢılması zor bir dille yazmaya özel bir çaba göstermiĢtir. Adorno özelinde 

ortaya çıkan bu özelliğin bir sonucu olarak eleĢtirel teori de, tümden 

bozulmuĢ bu toplumsal düzen içinde gerçek sanatın anlaĢılmazlığını doğal 

bir sonuç olarak kabul etmekte ancak diğer yandan bu sanata onu 

anlamayan bireylerin oluĢturduğu toplumsal düzeni değiĢtirecek potansiyelleri 

ortaya çıkarma görevi yüklemektedir. Bu noktada eleĢtirel teori açık bir 

biçimde kendiyle çeliĢmektedir.  

 EleĢtirel teorinin ortaya koyduğu sanat anlayıĢından yapılacak bir 

çıkarımla Ģu söylenebilir: Sanat, verili olanı değiĢtirme adına bir sığınak 

olacaksa eğer, önce kendi varlığını sürdürebilecek bir sığınağa, kültür 

endüstrisinin etkisini hissettirmediği bir toplumsal alana ihtiyaç duymaktadır. 



204 

 

Ancak eleĢtirel teori, bu konuda derin bir umutsuzluk içindedir. EleĢtirel 

teoriye göre, toplumsal alanda tahakkümden kaçıĢ yoktur. O halde sanatın 

da kendini bir muhalefet olarak gerçekleĢtirdiğinde o toplumsal yapının içinde 

bireysel bilinçlerle buluĢma imkanı yoktur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME 

 

 Karl Marx, Feurbach Üzerine Tezlerin 11. bölümünde, bugüne kadar 

filozofların dünyayı anlamaya çalıĢtıklarını ancak artık onu değiĢtirme 

zamanının geldiğini ifade etmiĢtir. Bu kesin ve toptancı yargı, Marx‟ ın 

yaĢadığı dönem ve yine Marx‟ ın kendi felsefi sisteminin içerdiği kesin yargı 

ve beklentiler göz önüne alındığında, tartıĢılır olsa da savunulabilir bir tez 

olarak düĢünülebilir. Gerçekten de Marx‟ ın felsefe yaptığı dönem, yüzyıllardır 

süregiden felsefi problemlerin değiĢmeye yüz tuttuğu bir dönem olarak ortaya 

çıkmaktadır.  

 17. Yüzyıldan beri insanın doğa ve dünyayla olan iliĢkisi ve onların 

karĢısında kendini özne mi nesne mi; köle mi efendi mi olarak 

konumlandıracağı sorunu ve bunun gibi problemler felsefenin ana problem 

alanları olarak ortaya çıkmaktaydı. Ancak 19. Yüzyılla, özellikle de diyalektik 

düĢüncenin, felsefi düĢünüĢ tarzı olarak yeniden ve bambaĢka bir biçimde 

öne çıkmasıyla birlikte, felsefe, yalnızca var olan üzerinde düĢünen, varlığı 

bu açıdan yorumlayan bir düĢünce etkinliği değil, var olanın olumsuzlanması 

suretiyle, yaratan bir düĢünce tarzı olarak da tekrar öne çıkmıĢtır. Bu açıdan 

Kant‟ta ilk iĢaretlerinin ortaya çıktığı ancak, gerçek anlamda Hegel‟le 

baĢladığı söylenilebilecek olan ve kesinlikle K. Marx‟la en yüksek seviyesine 

çıkan Alman diyalektik düĢünce geleneğinin felsefi düĢünce tarihine kattığı en 

önemli özellik, anlamanın yanında yaratmanın, dolayısıyla değiĢtirmenin, 

yeniden inĢa etmenin de felsefi bir iĢlev olduğunun hatırlanmasıdır. Diyalektik 

düĢüncenin, Alman coğrafyasındaki yeniden inĢası felsefeye, yeni bir ivme 

kazandırmıĢ ve Karl Marx da bu ivmenin zirve noktası olarak, kendinden 

önceki felsefelerle, kendi düĢünce sistemi arasına kesin bir sınır çizme 

hakkını kendinde görebilmiĢtir. Bununla birlikte, Karl Marx, kendinden önceki 

tüm felsefi düĢünüĢlerin, ya da ortaya atılan felsefi problemlerin, toptan 



206 

 

tarihsel bir sürecin uğrakları olduğunu ve bu açıdan dünyayı değiĢtirme 

gerekliliğinin bir tercih değil, bir zorunluluk olduğu iddiasındadır. 

 Oysa Marx‟tan neredeyse bir yüzyıl sonra, dünya, hem felsefi, hem 

siyasi, hem ekonomik, hem de kültürel açıdan K. Marx‟ın yaĢadığı ve dahası 

ön gördüğü dünyadan tamamen farklı bir noktaya gelmiĢtir. YaĢanan tarihsel 

geliĢmeler, Marx‟ın diyalektiğinde ortaya koyduğu tez ile antitez arasındaki 

iliĢkinin belli oranda doğruluğunu; ancak bu iliĢkinin nihai bir sentezde 

birleĢme imkânının giderek daha zor bir hal aldığını göstermiĢtir. ĠĢte eleĢtirel 

teori de bu felsefi ve tarihsel miras üzerinde yükselen bir felsefi düĢünce 

geleneğidir. EleĢtirel teorisyenler, Marx‟ın ortaya koyduğu Ģekliyle diyalektik 

düĢünmenin, toplumda ortaya çıkan bozuklukların tahlili açısından ne kadar 

baĢarılı olduğunu görebilmiĢ ancak Marx‟ ın tedavi konusunda nasıl büyük bir 

yanılgıya düĢtüğünün de farkına varabilmiĢlerdir. Bu açıdan, eleĢtirel 

teorisyenlerin ortaya çıkıĢ amacı, değiĢen bu dünya karĢısında yapılması 

gerekenin artık onu değiĢtirmekten önce, yeniden bir anlama faaliyeti 

olduğunun bilinciyle, toplumsal eleĢtiriyi, herhangi bir teĢhiste bulunmadan, 

böylece Marx‟ın düĢtüğü yanılgıya düĢmeden, sonuna kadar sürdürme olarak 

ortaya çıkmıĢtır.  

 EleĢtirel teorisyenler bu amaçla yöneldikleri toplumsal yapı karĢısında 

Marx‟tan bu yana değiĢmeden kalan tek Ģeyin toplumsal tahakküm olduğunu 

görmüĢlerdir. Bu yüzden de kendi düĢünce sistemlerinin merkezine bu 

tahakkümü koymuĢlar ve hemen her açıdan söz konusu tahakkümün 

yarattığı olumsuz tabloyu gözler önüne sürerek bu tahahkkümü ortadan 

kaldıracak ve dolayısıyla söz konusu olumsuz tabloyu aĢacak bir toplumsal 

bilinç düzeyini oluĢturmayı hedeflemiĢlerdir. Üstelik Marx sonrası geliĢen 

süreç, söz konusu toplumsal tahakkümün alanını insanın hiçbir Ģekilde dıĢına 

çıkamayacağı oranda geniĢletmiĢ ve birey kendini tanımlayıp 

konumlandıracak bir mecra bulamaz duruma düĢmüĢtür. Bu noktada Max 

Horkhemer ve Theodore Adorno baĢta olmak üzere eleĢtirel teoriyi oluĢturan 

tüm filozoflar söz konusu toplumsal tahakkümün birey üzerindeki bu olumsuz 

ve geri dönülemez tahribatını çağın insanının ve felsefi düĢüncesinin temel 



207 

 

problem alanı olarak görmüĢler ve söz konusu tahribatın kökenlerini 

araĢtırma adına felsefe tarihini yeniden ve bu pencereden sorgulamayı 

gerekli hatta zorunlu görmüĢlerdir. 

 EleĢtirel teorinin tüm felsefi düĢünce tarihini, çağın bunalımının en 

önemli müsebbibi olarak değerlendirmesi, en azından böyle bir 

sorgulamanını zorunluluğunu vurgulaması aslında hem eleĢtirel teorinin 

kökeni hakkında hem de eleĢtirel teorisyenlerin felsefe yapma biçimi 

hakkında oldukça önemli ipuçları vermektedir. Neredeyse tümü Alman olan 

ve Alman felsefi formasyonuyla yetiĢen eleĢtirel teorisyenler bu kökten 

aldıkları etkiyle düüĢünce tarihiyle insanlık tarihini bir, en azından çok yakın 

ve doğrudan iliĢkili süreçler olarak ele almaktadırlar. Alman idealizminin her 

noktasına az ya da çok sirayet eden bu unsur, Hegel‟de olduğu gibi tam bir 

özdeĢlik biçiminde karĢımıza çıkmasa bile eleĢtirel teoride de kendini 

göstermektedir. EleĢtirel teoriye göre, düĢünce tarihi, insanlık tarihini kesin bir 

biçimde etkilemiĢ ve büyük oranda belirlemiĢtir ancak uygarlık tarihi de aynı 

biçimde düĢünce üzerinde etkili olmuĢtur. Yani, ortada Hegel‟de ya da 

Marx‟ta olduğu gibi kusursuz bir dünya düzeninde son bulan ya da bulacak 

bir özdeĢlik iliĢkisi değil, hiç bitmeyecek olan bir karĢılıklılık iliĢkisi vardır. Bu 

anlamda, eleĢtirel teorisyenler düĢünce tarihini ya da insanlık tarihini asla 

bitmiĢ ya da mükemmele evrilerek bitecek bir süreç olarak görmezler. Bu 

durum, eleĢtirel teorinin felsefe yapma biçimini doğrudan belirleyen ana 

unsurdur. Hiçbir biçimde bitmeyecek bir karĢılıklılık iliĢkisi ve hiçbir biçimde 

sona ermeyecek çatıĢkılı bir etkileĢim süreci ancak ve ancak hiçbir zaman 

kesilmeyecek bir diyalektik düĢünme tarzıyla anlaĢılabilir. BaĢka bir deyiĢle 

eleĢtirel teorisyenlere göre, topluma, tarihe ve felsefeye en genel ifadeyle 

insanlığa en doğru yönelim tarzı, bitmeyen, sentezle sonuçlanmayan 

diyalektik bir eleĢtirel bilinçle gerçekleĢebilir. 

ĠĢte bu diyalektik düĢüncenin Adorno ve Horkeimer‟ın 

terminolojiisindeki karĢılığı negatif diyalektiktir. Negatif diyalektik, basitçe, 

eleĢtirel teorinin felsefe yapma biçimidir. Bu yöntem eleĢtirel teorinin kendi 

köklerinden doğmakla birlikte, aynı köklerden bir kopuĢu da ifade eder. Max 



208 

 

Horkherimer ve Theodore Adorno‟ya göre, kendilerinden önceki diyalektik 

felsefeler, insana hep yanlıĢ bir pencereden ama doğru bir araçla 

bakmıĢlardır.     

EleĢtirel teori, özellikle temel çıkıĢ noktaları olan Marx felsefesinin 

toplumsal eleĢtiriyi, belirli bir noktaya kadar getirip, ondan sonra bırakmasını, 

felsefi bir hata olarak görmekte ve bu anlamda Marx‟ın doğru bir biçimde 

kullandığı diyalektiği yanlıĢ bir yargı ile sonlandırdığı için, Marx felsefesinin, 

yeni bir biçim kazandırılması gereken eksik bir düĢünce olduğu kanısındadır. 

Marx‟ ın diyalektik süreci keserek vardığı bu yanılgısı ve mevcut toplumsal 

düzenin giderek daha olumsuz bir tablo oluĢturması, eleĢtirel teoriyi her 

durum ve Ģartta sürdürülmesi gereken diyalektik bir toplum eleĢtirisinin 

gerekliliği düĢüncesine yöneltmiĢtir.  

Özetle eleĢtirel teori, Marx‟ ın teĢhisinin doğru ancak tedavisinin yanlıĢ 

olduğu kanısındadır. Bununla birlikte, Marx‟ın yanılgısı, diyalektik yöntemin 

de Marx dönemindeki toplumsal tahakkümle sınırlanmasına neden olmuĢtur. 

Oysa eleĢtirel teorinin ortaya çıkıĢ Ģartlarını oluĢturan toplumsal düzen içinde 

tahakküm hem niteliksel hem de niceliksel açıdan çok daha farklı ve yoğun 

bir boyut kazanmıĢtır. Bu anlamda yapılması gereken, Marx felsefesindeki 

doğru öğeleri, - yani diyalektik toplum eleĢtirisini ve buna iliĢkin unsurları –  

almak ve hem Marx‟tan bir yüzyıl sonra hem de toplumsal tahakküm 

sürdükçe ve Ģekil değiĢtirdikçe geçerliliğini koruyacak bir biçimde yeniden bir 

yorumla Ģekil verme olmalıdır. ĠĢte hem eleĢtirel teorinin, hem de onun 

negatif diyalektiğinin temel çıkıĢ noktası bu gerekliliktir.  

 Bu çalıĢma eleĢtirel teoriden yaklaĢık yarım yüzyıl sonra, günümüz 

toplumsal Ģartlarının yeniden bir felsefi eleĢtiriye tabi tutulması yolunda bir 

eksikliğin ve dolayısıyla böyle bir gerekliliğin var olduğunu iddia etmekte ve 

bu gereklilikte eleĢtirel teorinin bir model olup olamayacağını tartıĢmayı 

hedeflemektedir. Bu bağlamda, eleĢtirel teorinin ortaya koyduğu toplumsal 

tahakkümün bugün de daha da artan bir yoğunlukla devam ettiği kabul 

edilmektedir. Dolayısıyla eleĢtirel teorinin ortaya koyduğu toplumsal eleĢtiri 



209 

 

biçiminin bugün de geçerli bir yöntem olduğu iddia edilebilir. Ancak, bu 

iddianın temelli olabilmesi için eleĢtirel teoriyi özellikle çağdaĢı felsefelerden 

ayıran ve onu özgün kılan, böylece de günümüz felsefi tablosunda bir model 

olabileceği kanısını uyandıracak unsurları ortaya koymak gerekir.  

Ġlk bakıĢla verilecek acele bir yargıda eleĢtirel teorinin yirminci yüzyıl 

felsefesinin tipik bir örneği olduğu söylenebilir. Özellikle 20. Yüzyıl felsefesine 

damga vuran kötümser tablonun kendini en açık bir biçimde eleĢtirel teoride 

gösterdiği makul bir iddia gibi gözükmektedir. Gerçekten de eleĢtirel teori ve 

onun toplumsal eleĢtiri yöntemi olan negatif diyalektik, içinde derin bir 

umutsuzluğu barındırmakta, sürekli bir yadsıma düĢüncesi, sürekli bir 

olumsuzluk halini varsaymaktadır. Bu da 20. Yüzyılın sadece felsefi değil, 

daha çok siyasi, ekonomik ve toplumsal Ģartlarının bir sonucu olarak ortaya 

çıkmaktadır. Bu açıdan, eleĢtirel teorinin 20. Yüzyıl felsefesinin tipik bir örneği 

olduğu değerlendirmesi yapılabilir. Gerçekten de, 20. Yüzyıl filozofu için 

içinde bulunulan Ģartlar, dünya savaĢlarının, faĢizmin, ekonomik sömürünün 

en süt düzeyde hissedildiği bir dönemdir, özellikle Marxist hareket beklenen 

somut baĢarıyı sağlayamamıĢ ve böylece, derin bir umutsuzluğa kapılmıĢtır. 

EleĢtirel teori de, diğer Marxist temelli felsefeler gibi, bu umutsuzluğu kendi 

felsefelerine yansıtmıĢlardır. Ancak eleĢtirel teori, kendisiyle çağdaĢ olan 

felsefelerden farklı olarak insanın içine düĢtüğü umutsuz durum için 

toplumsal tahakkümün dıĢında baĢka bir müsebbip aramamıĢtır. Bu da bir 

bakıma, eleĢtiriye tabi tutulan mevcut toplumsal düzenin ortadan kalkması 

sonucu insanın kurtuluĢa erebileceği seçeneğinin bir ihtimal olarak 

bırakılması anlamına gelmektedir. 

Örneğin, Horkheimer‟ ın mevcut toplumsal düzen karĢısında bireyin 

yaĢadığı psikolojik durumu ortaya koyması ve bu durum karĢısında insanın 

yaĢadığı çaresizlik, A. Camus felsefesinde, bireysel olarak yaĢanan yaĢamın 

ontolojik saçmalığından kaynaklanan, “doğal” olarak, yaĢayan ve düĢünen 

her insanın karĢılamak zorunda kaldığı bir durum olarak gösterilmektedir. 

Hem Camus felsefesinde hem de eleĢtirel teoride bu absurde durum 

karĢısında bireyin takınacağı tavra iliĢkin iki seçenek vardır. Birey ya kabul 



210 

 

edecek ve güdük bir bilinçle bu absurde durumla yaĢamaya razı olacak ya da 

baĢkaldıracaktır. ĠĢin daha da ilginci baĢkaldırma için seçilen araç hem 

Camus felsefesinde hem de eleĢtirel teoride sanat olarak belirtilmiĢtir. Ancak 

bu baĢkaldırı Camus‟de yaĢamın temel özelliği olan, dolayısıyla kesinlikle 

ortadan kaldırılamayacak olan absurde durum karĢısında anlık bir rahatlama, 

bir nefes alma imkânı sağlarken, eleĢtirel teoride, mevcut toplumsal 

tahakküm karĢısında, bireyin kendine özgü, özerk bir alan edinmesinin 

yolunu açan bir bilince kavuĢmayı sağlamaktadır. Son tahlilde, eleĢtirel 

teorinin, umutsuz tavrına iliĢkin Ģu söylenebilir: Umutsuzluk, yaĢanan onca 

kıyım ve insanın tahribatı karĢısında 20. Yüzyıl felsefesi içindeki bir 

düĢüncenin kaçamayacağı bir durumdur. EleĢtirel teorinin içinde de bu derin 

umutsuzluk açıkça hissedilmektedir. Ancak eleĢtirel teori, bu umutsuzluğu 

ontolojik bir gerçeklik olarak ya da insanın doğal hali olarak algılamamakta ve 

bu açıdan bu yaĢanan umutsuzluk içinde, söz konusu umutsuzluğu yaratan 

toplumsal tahakkümü aĢma potansiyellerinin olduğunu düĢündürmektedir.  

 Bu çalıĢma en temel olarak bu potansiyellerin peĢinden gitmeye 

çalıĢmaktadır. Bunu da ancak negatif diyalektiğin ve eleĢtirel teorinin, 

kendine yönelmesiyle gerçekleĢtirebileceğini iddia etmektedir. Çünkü eleĢtirel 

teorinin doğası böylesi bir içe bakıĢı mümkün kılmaktadır. EleĢtirel kuramın, 

kendi dönemindeki toplumsal düzenin olumsuz tablosunu, insan eliyle ortaya 

çıkmıĢ bir tablo olarak betimlemesi, onun hem kendine olan bir içe bakıĢ 

imkânını hem de kendinden önceki felsefi disiplinlerle olan güçlü bir bağ 

kurma ve bir sorgulama iliĢkisi içine girme imkânını olanaklı kılmıĢtır. EleĢtirel 

teori, insanlık tarihini, toplumsal tahakkümün tarihi ile bir tutarken ve bu 

anlamda, tarihsel seyri kötümser bir bakıĢ açısıyla irdelerken aslında bir 

yandan da bu olumsuz durumu, tarih boyunca oluĢan felsefi paradigmanın 

yanlıĢlığına ya da eksikliğine bağlamaktadır. O halde eleĢtirel teori için 

yapılması gereken Ģey, mevcut toplumsal tabloyu bu denli karamsar bir 

duruma getiren felsefi mirasla hesaplaĢmadır. Bu da ancak negatif bir 

diyalektikle gerçekleĢebilir. Bu, eleĢtirel teoriyi yirminci yüzyıl felsefelerinden 

ayıran önemli bir ayırt edici unsurdur. EleĢtirel teori, tarihi, doğa ile insan 



211 

 

arasındaki mücadelenin tarihi olarak görürken bu mücadeleyi insan adına 

yöneten gücü de döneme hâkim olan felsefi paradigmalar olarak belirler. Bu, 

insan eliyle kurulan tahakkümün yine insanın kendi bilinç potansiyellerini 

gerçekleĢtirmesiyle ortadan kaldırılabileceği gibi bir umudu içerdiği gibi, umut 

edilen bu kurtuluĢu gerçekleĢtirecek bilincin de ancak geçmiĢ felsefi mirasla 

bir bütün olarak ciddi bir hesaplaĢmanın sonunda ortaya çıkacağı iddiasını da 

taĢımaktadır.  

Bu durum, eleĢtirel teorinin, hem Marx‟la hem Hegel‟le hem Kant‟la bir 

bütün olarak da Alman idealizmiyle ikircikli gibi görünen iliĢkisini de 

açıklamaktadır. EleĢtirel teori için, mevcut toplumsal düzenin birinci 

müsebbibi olarak bütün felsefe tarihi bir eleĢtiri nesnesidir. Ancak, kurtuluĢ da 

yine doğru oluĢturulacak bir felsefi paradigma ile gerçekleĢebilir. O halde, 

eleĢtirel teori için bir bütün olarak felsefe tarihi ile kurulacak doğru bir iliĢki, 

söz konusu doğru bilinci gerçekleĢtirecek potansiyelleri harekete geçirecek 

unsurları almak, ancak mevcut olumsuz toplumsal tabloyu yaratan unsurları 

ortadan kaldıracak bir eleĢtiriyi de devam ettirmek olacaktır. Bunun içindir ki 

eleĢtirel teori bir yandan Alman idealizminin temelinde bulunan akıl anlayıĢını 

kabul ederken diğer yandan, bu felsefelerin tümüne karĢı çıkmaktadır. Yine 

bu sebepledir ki, doğrunun nesnelliği konusunda klasik felsefeyle aynı 

çizgideyken, mutlaklık konusunda klasik felsefeye en Ģiddetli saldırıların 

öznesidir. Horkheimer‟ın eleĢtirel teoriyi felsefe temelli bir toplumsal 

araĢtırma biçimi olarak nitelendirmesi de, eleĢtirel teori ile felsefe ve toplum 

arasındaki iliĢkinin bu boyutunu açıklar niteliktedir. Özetle eleĢtirel teorinin, 

felsefe tarihiyle özellikle Alman idealist felsefesi ile olan ikircikli iliĢkisi bir kafa 

karıĢıklığının göstergesi değil, tam tersine var olan hastalığın nedeninin de 

çaresinin de felsefede olduğuna dair kanısından ileri gelmektedir.  

 Özetle eleĢtirel teori, özellikle 20. Yüzyılda ortaya çıkan Marxist temelli 

ya da diyalektik yöntemi bir Ģekilde kullanan felsefi düĢüncelerden daha farklı 

bir noktadadır. EleĢtirel teori, insanın içinde bulunduğu karamsar durumu, 

ontolojik bir gerçeklik olarak kabul etmemekle, insanın bu karamsar tablodan 

kurtulmak için gerekli potansiyeli taĢıdığına iliĢkin umudu da içermektedir. 



212 

 

Bununla birlikte, söz konusu karamsar tablonun, insan eliyle ortaya 

çıkmasının kabulü ve bu tablonun bireyin tarihiyle eĢ zamanlı gitmesi, 

eleĢtirel teorinin bir bütün olarak felsefe tarihi ile hesaplaĢması sonucunu 

doğurmuĢ, bu da bu teoriyi çağdaĢlarından, sorunun kökenine inecek bir 

metodolojiyi benimsemesi açısından daha ayrıcalıklı bir konuma getirmiĢtir. 

Bu öncüller, eleĢtirel teorinin negatif diyalektiğinin, geleceğe yönelik bir 

kötümserlikten çok, geçmiĢe yönelik bir hesaplaĢmaya yönelttiği sonucunu 

doğurmaktadır. Burada, eleĢtirel teorinin yirminci yüzyıl felsefesinin genel 

eğilimi olan karamsar tabloyu hiç taĢımadığı iddia edilmemekte ancak söz 

konusu olumsuzluk karĢısında eleĢtirel teorinin insanın çaresiz ve eli kolu 

bağlı bir durumda olması gerekmediğini, dolayısıyla da bu olumsuz tabloyu 

kabul etmeyip ona direnebileceğini gösterdiği, en azından bugün bu teoriden 

böyle bir momentin çıkarılabileceği iddia edilmektedir. 

 Görüldüğü üzere, eleĢtirel teori negatif diyalektik anlayıĢını temele 

alarak mevcut toplumsal düzen hakkında doğru bir tespit yapmıĢtır. Bu 

çalıĢmada aynı tespitin bugünün yeni tahakküm biçimlerini anlamada da 

faydalı olacağı iddia edilmektedir. Ancak eleĢtirel teori, söz konusu teĢhisin 

sonunda, her ne kadar bir tedavi önermediğini iddia etse de aslında 

tahakkümden kurtuluĢ için bir reçete sunmaktadır. Bu reçete sanattır. 

EleĢtirel teoriye göre, sanatın içinde yaratı unsuru alternatif bir dünya düzeni 

oluĢturacak ve bu dünya düzeni de toplumda varolan potansiyelleri harekete 

geçirecektir. Ancak bu noktada sanatın bunu nasıl yapacağı bir önceki 

bölümde gösterildiği gibi açıklanmadan bırakılmıĢtır. EleĢtirel teori, sanatın 

tahakkümden nasıl azade kaldığını anlatmıĢ ancak toplumun tümüne dair bir 

biliç aydınlanmasını tek baĢına nasıl sağlayacağını anlatmamıĢtır. Bu eksiklik 

sıradan bir açık değildir. Zira eleĢtirel teori, tüm toplumsal tahakkümü bu 

noktada bağlamaktadır.  

Buradaki tutarsızlık eleĢtirel teori adına son umudun da ortadan kalkması 

anlamına gelmektedir. Son umudun ortadan kalması da eleĢtirel teoriyi kapalı 

ve bir Ģey söylemeyen, yaratmayan, statik bir eleĢtiri durumuna getirmektedir. 

Bu çalıĢma eleĢtirel teorinin dinamik temellerine geri dönmenin, onun 



213 

 

yeniden bir değerlendirmeyle gerçekleĢebileceğini iddia etmektedir. Bu 

yeniden değerlendirmede kültür endüstrisi kavramı üzerinden ve günümüz 

kültürel metaların eleĢtirel teori bağlamında irdelenmesiyle gerçekleĢmelidir. 

Bu da ancak eleĢtirel teoriyi salt Marksist çerçeve içinden değil de daha geniĢ 

bir perspektiften ele alınmasıyla gerçekleĢebilir. EleĢtirel teori eğer yalnıca 

Marksist geleneğin eleĢtirel bir uğrağı olarak düĢünülürse, bir ideoloji içine 

hapsolur, statikleĢir. Oysa eleĢtirel teori bunu aĢacak dinamiklere sahiptir.  

 Mevcut toplumsal tahakküm eleĢtirel teorinin, kültür endüstrisi 

kavramıyla özetlenen kültür eleĢtirisinde isabetli bir biçimde tespit ettiği gibi, 

artık salt ekonomik açıdan değil, daha çok kültürel açıdan gerçekleĢmekte, 

böylece sömürü salt ekonomik sömürü değil, insani değerlerin sömürüsü 

halini almaktadır. Üstelik 20. Yüzyılın sonlarından itibaren yaĢanan döneme 

damgasını vuran internet kültürü, toplumsal tahakkümün kültürel biçimini 

daha derin ve daha üst bir boyuta taĢımıĢtır. Artık bireyler sanal kimlikleriyle 

yaĢayan kimlikleri arasında sıkıĢıp kalmakta ve bu anlamda kültür 

endüstrisinin salt nesnesi değil aynı zamanda öznesi olmaktadırlar. Artık, 

bireyler kendi hayal güçlerini, kültürel ajanlarla değil kendi elleriyle 

öldürmekte, yaratıcılıklarını, kendileri hadım etmektedirler. Dolayısıyla 

günümüz açısından tahakküm hiç olmadığı kadar kültürel, sorun da hiç 

olmadığı kadar bireysel kimlik sorunu olmuĢtur. Bu noktada yarım yüzyıl 

önce, o dönemin Ģartlarından yola çıkarak oluĢturulan bir alternatif olarak 

negatif diyalektiğin, ilk haliyle bu kimlik sorununu çözmesini beklemek, 

gerçekçi bir çaba olmayacaktır. EleĢtirel teorisyenler için Marx felsefesi nasıl 

kendi çağı için uygun ancak yeni oluĢan Ģartlar karĢısında eksik ve aĢılması 

gereken bir baĢlangıç noktası ise, toplumsal tahakkümün günümüzde adığı 

yeni biçim de eleĢtirel teorinin bu dönemin felsefesini yapma için bir 

uyarlanarak aĢılması gereken bir baĢlangıç noktası olarak kabul edilmesini 

gerektirmektedir. Bu anlamda eleĢtirel teori, Nietzscheci bağlamda bir değer 

felsefesi olarak değerlerin değersizleĢtirilmesi bağlamında ele alındığında 

temellerinde var olan dinamik yapıya kavuĢacak ve günümüz felsefi sorunları 

için önemli bir model haline gelecektir. 



214 

 

EleĢtirel teoriye, bir yüzyıl önce Marx‟a eleĢtirel teorisyenlerin yaptığı 

gibi yeniden bir değerlendirmeyle yönelmek ve belirli yadsımayla yaklaĢmak, 

günümüz felsefi problemleri açısından önemli bir bakıĢ açısı sağlayabilir. Bu 

noktada, bu çalıĢma, günümüz felsefi problemleri açısından, eleĢtirel teorinin, 

kendisine dönmesi ve kendisini eleĢtiri nesnesi olarak ortaya koyması 

gerektiğini iddia etmektedir. Bu potansiyel negatif diyalektiğin kendisinde 

zaten vardır. Bu özeleĢtiri ve belirli yadsıma Ģunu iddia etmeyi sağlayabilir: 

EleĢtirel teori ve onun eleĢtiri biçimi olan negatif diyalektik, sürekli bir 

toplumsal eleĢtiri açısından ideal bir modeldir, ancak çağımızda bireyin 

yaĢadığı kimlik bunalımında onun pozisyonunu belirlemek için geçerli bir 

model değildir. Bu noktada eleĢtirel teori bize sürekli bir toplumsal 

muhalefetin zeminin sağlar, toplumsal tahakküme karĢı sağlanacak bu sürekli 

diyalektik eleĢtiri, bireysel bir bilinç olarak hayatımızı yönlendirdiğinde, 

bireysel bir kimlik edinme için insanda var olan potansiyel gerçekleĢecek ve 

eleĢtirel teorinin sadece bir sınıfla sınırlamayıp tahakküm altında olan 

toplumsal düzenin tümüne yaydığı teori–pratik bağı, bireysel ve toplumsal 

düzlemde gerçekleĢmiĢ olacaktır. 



 

 
215 

 

KAYNAKÇA 

 

A. T.W. ADORNO VE M. HORKHEIMER'IN KENDĠ ESERLERĠ 

THEODORE W. ADORNO 

ADORNO, THEODOR W.; MĠNĠMA MORALĠA: SakatlanmıĢ YaĢamdan 

Yansımalar,  çev. Orhan Koçak, Ahmet Doğukan, Metis Yayınları 

ADORNO, THEODOR W.; NEGATIVE DIALECTICS, çev. E.B.Eshton, 

Routledge Yay 

ADORNO, THEODOR, W.; “Kültür Endüstrisine Genel Bir BakıĢ” Kültür 

Endüstrisi, Kültür Yönetimi, çev. Nihat Ünler, Mustafa Tüzel, Elçin Gen, 

ĠletiĢim Yay., 2009, Ġstanbul 

ADORNO, Theodor,W.; “Kültür ve Yönetim”, Kültür Endüstrisi, Kültür 

Yönetimi, çev. Nihat Ünler, Mustafa Tüzel, Elçin Gen, ĠletiĢim Yay., 2009, 

Ġstanbul 

ADORNO, Theodor,W.; “Kültür EleĢtirisi ve Toplum”, Kültür Endüstrisi, 

Kültür Yönetimi, çev. Nihat Ünler, Mustafa Tüzel, Elçin Gen, ĠletiĢim Yay., 

2009, Ġstanbul 

ADORNO, Theodor, W.; “Almanya‟da Kültürün DiriliĢi”, EleĢtiri, Toplum 

Üzerine Yazılar, çev. M.Yılmaz Öner, Belge Yayınları, Ġstanbul, 2006,          

s. 69 – 82  

ADORNO, Theodore, “On The Logic Of The Social Sciences” The Positivist 

Dispute In German Sociology”, çev. David Frisby, Glun Adey, Heinemann 

Pub., London, 1977, s. 105 - 122 

 

 



 

 
216 

MAX HORKHEIMER 

HORKHEIMER, MAX; "Bilim ve Bunalım Üzerine Notlar" Geleneksel ve 

EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul,  s. 

10 - 15 

HORKHEIMER, MAX; "Günümüz Felsefesinde Rasyonalizm TartıĢması 

Üzerine" Geleneksel ve EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi 

Yayınları, 2005, Ġstanbul,  s.87 – 138 

HORKHEIMER, MAX; "Felsefi Antropoloji Üzerine" Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 141 – 

165 

HORKHEIMER, MAX; "Metafiziğe En Son Saldırı" Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 289 – 

335 

HORKHEIMER, MAX; "Geleneksel ve EleĢtirel Kuram" Geleneksel ve 

EleĢtirel Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 

339 – 388 

HORKHEIMER, MAX; "Yeni Sanat ve Kitle Kültürü" Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 141 – 

165 

HORKHEIMER, MAX; "Materyalizm ve Ahlak" Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 50 – 85 

HORKHEIMER, MAX; "Materyalizm ve Metafizik" Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 16 – 49 

HORKHEIMER, MAX; “Hakikat Sorunu Üzerine” Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s. 169 – 

209 



 

 
217 

HORKHEIMER, MAX; “Dün Üzerine DüĢünceler” Geleneksel ve EleĢtirel 

Kuram, çev. Mustafa Tüzel, Yapı Kredi Yayınları, 2005, Ġstanbul, s.212 – 214 

HORKHEIMER, MAX; Alacakaranlık, çev. Ġlknur Aka, Kırmızı Yayıncılık, 

2009, Ġstanbul 

HORKHEIMER, Max; Akıl Tutulması, çev. Orhan Koçak, Metis Yayınları, 7. 

Baskı, 2008, Ġstanbul 

 

ADORNO VE HORKHEIMER 

ADORNO, Theodor, W., HORKHEIMER, Max, Aydınlanmanın Diyalektiği, 

çev. Nihat Ünler, Elif Öztarhan Karadoğan, Kabalcı Yay., Ġstanbul, 2010 

ADORNO, Theodor, W., HORKHEIMER, Max, Sosyolojik Açılımlar, çev. M. 

Sezai Durgun, Adnan GümüĢ, Bilge Su Yay., Ankara, 2011 

 

B. DĠĞER ESERLER 

ANDERSON, Perry; Batı Marksizmi Üzerine DüĢünceler, çev. Bülent 

Aksoy, Birikim Yay., 2007 

BENHABĠB, ġeyla, EleĢtiri, Norm ve Ütopya: EleĢtirel Teorinin 

Temellerine Dair Bir Ġnceleme, çev. Ġsmet Tekerek, ĠletiĢim Yayınları, 2005, 

Ġstanbul 

BOTTOMORE Tom, Marksist DüĢünce Sözlüğü, çev. Mete Tuncay, ĠletiĢim 

Yay. 3. Baskı, 2002, Ġstanbul 

BOTTOMORE Tom, Frankfurt Okulu, çev: Ahmet Çiğdem, Ankara, Vadi 

Yayınları 

CEVĠZCĠ Ahmet; Felsefe Tarihi: Thales’ ten Baudrillard' a, Say Yayınları, 

2010 



 

 
218 

ÇĠĞDEM AHMET, Akıl ve Toplumun ÖzgürleĢimi: Jurgen Habermas 

Üzerine Bir ÇalıĢma, ĠletiĢim Yayınları, 2008, Ġstanbul 

DELLALOĞLU Besim,F., Frankfurt Okulu’nda Sanat ve Toplum, Say 

Yayınları, 2007 

ENGELS Friedrich, Anti – Dühring,: Bay Eugen Dühring Bilimi Altüst 

Ediyor çev. Kenan Somer, Ankara, Sol Yayınları, 1995, Ankara 

HOMEROS, Odysseia, çev. Fulya Koçak, ArkadaĢ Yayınevi, 2009, Ġstanbul 

JAY, Martin; Diyalektik Ġmgelem: Frankfurt Okulu ve Toplumsal 

AraĢtırmalar Enstitüsü Tarihi, çev. Ünsal Oksay, Belge Yayınları, 2005, 

Ġstanbul 

JAY, Martin; Adorno, çev. Ünsal Oksay, Der Yayınları, 2001, Ġstanbul 

KANT, Immanuel; Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, çev. Ionna 

Kuçuradi, Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2002, Ġstanbul 

KEJANLIOĞLU, BEYBĠN, D., Frankfurt Okulu’nun EleĢtirel Bir Uğrağı: 

ĠletiĢim ve Medya, Bilim ve Sanat Yay, 2005, Ankara 

KIZILÇELĠK, Sezgin; Frankfurt Okulu, Anı Yayınları, 2. Baskı, 2008, Ankara 

LARRAIN, Jorge; Tarihsel Materyalizmi Yeniden Yapılandırmak, çev.        

S. Çeviker, Toplumsal DönüĢüm Yay. , 1986, Ġstanbul  

LUKACS, György, Tarih ve Sınıf Bilinci, çev. Yılmaz Öner, Belge Yayınları, 

Ġstanbul, 2006 

MARCUSE, Herbert; Eros ve Uygarlık: Freud Üzerine Felsefi Bir 

Ġnceleme, çev. Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 3. Baskı, 1998, Ġstanbul, 

MARX, Karl; “Feuerbach Üzerine Tezler”, Felsefe Yazıları, ed. Ömer TürkeĢ, 

çev. Ahmet Fethi, Hil Yayınları, 2. Baskı, 2009, Ġstanbul 



 

 
219 

NIETZSCHE, Friedrich W.; Ġyinin ve Kötünün Ötesinde, çev. Ahmet Ġnam, 

Say Yayınları, 4. Baskı, 2009, Ġstanbul 

REIJEN, Williem Van; Adorno: Bir GiriĢ, çev. Mustafa Cemal, Belge 

Yayınları, 1999, Ġstanbul 

SADE, De Marquis; Julliette: 2.Kitap –Suç KardeĢliği çev. Munire Yılmaer, 

Çivi Yayınları, 2004 

SLATER, Phil; Frankfurt Okulu, çev. Ahmet Özden, Kabalcı Yayınları, 1998, 

Ġstanbul, 

SOYKAN, Ömer Naci, Müziksel Dünya Ütopyasında Adorno ile 

Yolculuklar, Bulut Yayınları, 2000 

STAUTH, Georg, TURNER Bryan S., Nietzsche'nin Dansı, çev. Mehmet 

Küçük, Bilim ve Sanat Yay., 2. Baskı, 2005, Ankara 

 

C. MAKALELER 

ATAAY Faruk, KALFA Ceren, “Modern Prens‟ ten Post - modern Prens‟e: 

Gramsci‟nin Siyasal Parti Kuramı Üzerine” Akdeniz Ġ.Ġ.B.F. Dergisi, sayı 15, 

2008, s. 26 – 49 

AYTAÇ, Ömer, “Kapitalizm ve Hegemonya Kavramı Bağlamında BoĢ Zaman” 

C.Ü. Sosyal Bilimler Dergisi, Aralık 2004 Cilt: 28 No:2 s. 115 – 138 

BALDIZ, Bekir;  “Frankfurt Okulu ve EleĢtirel Teori: Sosyolojik Pozitivizmin 

EleĢtirisi” Sosyoloji Dergisi,  sayı:12–13, 2004, s.135 -158 

BÜLBÜL Kudret, “Antonio Gramsci: bir yaĢam felsefesi ya da bir felsefesinin 

yaĢamı” Felsefelogos Dergisi, sayı: 30 – 31, Bulut Yayınevi, 2006, Ġstanbul 

GRÜNBERG, David, GRÜNBERG Teo; “Toplum Bilimleri Yönteminde 

Pozitivizm – Adorno Popper TartıĢması” Cogito: Adorno: Kitle, Melankoli, 

Felsefe; sayı:39, Yapı Kredi Yayınları, 2003, Ġstanbul, s.124 – 139 



 

 
220 

HABERMAS Jurgen; “Mitle Aydınlanmanın Kördüğümü: Max Horkheimer ve 

Theodor Adorno” Cogito: Adorno: Kitle, Melankoli, Felsefe; sayı:39, Yapı 

Kredi Yayınları, 2003, Ġstanbul, s. 85 – 107 

HELD, David; “Horkheimer‟ın EleĢtirel Kuram Çözümlemesi: Epistemoloji ve 

Yöntem” çev. Kahraman Bozkurt, H. Emre Bağçe, Frankfurt Okulu, Doğu – 

Batı Yayınları, 2006, Ankara, s. 189 – 218 

KANT, Immanuel, " "Aydınlanma Nedir?" Sorusuna Yanıt (1784)" 

Toplumbilim Dergisi: Aydınlanma Özel Sayısı, çev. Nejat Bozkurt, sayı.11, 

2. Baskı, 2000, s. 17 – 21 

KELLNER, DOUGLAS; "Frankfurt Okulu'nu Yeniden Değerlendirmek", 

Frankfurt Okulu, çev. Armağan Öztürk, Emre Bağçe, Doğu Batı Yayınları, 

2.Baskı,  2006, Ankara 

KETENCĠ, TaĢkıner; “Frankfurt Okulu‟nun diyalektiği” Felsefe Logos 

Dergisi, sayı: 30 – 31, Bulut Yay. 2006, Ġstanbul, s.273 - 281 

MC CHARTY, Thomas; “EleĢtirel Kuram ve Felsefe ĠliĢkisi Üstüne” çev. 

Demet Songurtekin Frankfurt Okulu, Doğu - Batı Yayınları, edt. Emre 

Bağçe, 2. Baskı, 2006, Ankara, s. 55 – 82 

POPPER, Karl R.; "Sosyal Bilimlerde Mantık", Daha Ġyi Bir Dünya ArayıĢı: 

Son Otuz Yılın Makaleleri ve Bildirileri, çev. Ġlknur Aka, Yapı Kredi 

Yayınları, 3. Baskı, 2010, Ġstanbul, s. 79 – 97 

THERBORN, Göran; "Frankfurt Okulu", Frankfurt Okulu, çev. Emre Bağçe, 

Doğu Batı Yayınları, 2. Baskı, 2006, Ġstanbul,, s. 19 - 54 

TOPAKKAYA, Arslan; “Aydınlanmanın Diyalektiği‟nde Din Kavramının Yeri, 

Felsefe TartıĢmaları, sayı:40 Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, 2008, Ġstanbul 

s. 67 – 85 

 

 



 

 
221 

ÖZET 

 

RUTLĠ, Evren Erman.  

Max Horkheimer ve Theodore Adorno'da EleĢtirel Teori ve Kültür Endüstrisi. 

Yüksek Lisans Tezi 

Ankara, 2011 

  Marx Horkheimer ve  Theodor W. Adorno, 20. yüzyılda geniĢ bir 

toplumsal eleĢtiri geliĢtirmeyi amaçlamıĢlardır. YaĢanılan çağda toplumsal 

düzenin bireyi sömürüye ve tahakküme dayalı bir sistemle iĢlediğini iddia 

eden eleĢtirel teori, bu olumsuzluğun temelinde akla yüklenen  yanlıĢ bir 

felsefi anlamın olduğunu iddia etmektedir. bu yanlıĢ bilincin sonucu olarak 

modern toplumsal düzen bireyin ortadan silindiği bir düzen haline gelmiĢtir.  

Bu olumsuz düzewn kendini bilimsel düĢüncede, aydınlanma anlayıĢında ve 

özellikle kültürel metalarda göstermekte, bireyi bunlara tahakkümü altına 

almaktadır.  

 Bu bağlamda, kültür endüstrisi kavramı eleĢtirel teori için en önemli 

kavramlardan biridir. Bu kavram kültürel alandaki tahakkümü anlatmak için 

kullanılır. Bu anlayıĢa göre kültürel alanın tahakkümü, toplumsal tahakkümün 

son halkasıdır. Kültür endüstrisi ile birlikte toplumsal tahakküm tamamlanmıĢ 

ve bireye kaçacak bir yer bırakmamıĢtır. 

 EleĢtirel teoriye göre söz konusu toplumsal tahakkümden kurtulmanın 

yolu sanattan geçer. Sanat, içindeki yaratıcılık unsurunu kullanarak alternatif 

bir dünya düzeni tasarlayabilir. Sanat bunu yapmak için önce topluma dair 

doğru bir felsefibilince ihtiyaç duymaktadır. Söz konusu felsefi bilinç, 

toplumun bütünü ile onun öğeleri arasındaki iliĢkinin mahiyeti üzerinedir . 

Sanat bir yandan bu toplumsal düzenin bir parçası olduğunu unutmamalı 

diğer yandan da kendisinin söz konusu toplumsal düzeni değiĢtirebilecek 

potansiyelleri harekete geçirecek bir güç olduğunun da farkına varmalıdır. 



 

 
222 

Anahtar Sözcükler 

 

1.   EleĢtirel Teori 

2.   Kültür Endüstrisi 

3.   Frankfurt Okulu 

4.   Max Horkheimer 

5.  Theodore Adorno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
223 

ABSTRACT 

 

RUTLĠ, Evren Erman 

Critical Theory and Concept of Culture Industry on Max Horkheimer and 

Theodore Adorno 

Master Thesis 

Ankara, 2011 

 Max Horkheimer and Theodor W. Adorno, in 20 century,underthe 

concept of critical theory,  aimed to develop a wide range of social criticism . 

Critical theory, claims that it works with a system based on domination of the 

social order in our age and on the basis of this negativity, there is a false 

philosophical consciousness loaded in mind. As a result of this false 

consciousness, modern social structure, has become the structure of the 

individual is cleared away. This negative structure shows itself it shows itself 

in scientific thought, the Enlightenment concept and  particularly cultural 

commodities and all of the culturel field.  

 In this sense, concept of culture industry is the most important 

concepo for critical theory.  This concept is used to describe the domination 

of the cultural field. According to this understanding, the domination of the 

cultural field, the last link of social domination. With the culture industry, 

social domination is complete and  there is no room for individuals to escape. 

 According to critical theory, art is a way to eliminate domination. Art, 

using elements of creativity, can design is an alternative social structure. It, to 

achieve this, requires a true philosophical consciousness. These 

philosophical consciousness, the nature of the relationship between society 

as a whole on its elements. At this point, art, should not forget that not only 

itself a social phenomenon but also  has the potential to design a new social 



 

 
224 

order. So, art, to get rid of domination, could be driven by the potential that 

exists in society. 

 

Key Words 

1.   Critical Theory 

2.   Culture Industry 

3.   Frankfurt School 

4.  Max Horkheimer 

5.   Theodore Adorno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


