
 
 

 
T. C. 

RECEP TAYYİP ERDOĞAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 
 
 

BÂKILLÂNÎ’DE HABER TEORİSİ VE HADİS 
YORUMCULUĞU 

(Yüksek Lisans Tezi) 
  
 

Lokman KORKUT  
 
 
 

Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ 
Danışman 

 
 
 
 
 

RİZE 
2020



KABUL VE ONAY 

 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel 

İslam Bilimleri Ana Bilim Dalında, Lokman Korkut tarafından hazırlanan 

Bâkıllânî’de Haber Teorisi ve Hadis Yorumculuğu başlıklı bu çalışma, 15.06.2020 

tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oy birliği/oy çokluğuyla başarılı 

bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

Başkan: Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ                                      Kabul/Red 

 

Üye: Doç Dr. Halil İbrahim TURHAN                                 Kabul/Red 

 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi İlyas YILDIRIM                                  Kabul/Red 

 

 

 

 

 

                                                                                 __ /__ /__  

                                                                                 

Doç. Dr. Ahmet YANIK 

                                                                                   Enstitü Müdürü 



 

 

ETİK BEYAN 

 

Temel İslam Bilimleri Programından mezun olmak üzere teslim ettiğim 

Bâkıllânî’de Haber Teorisi ve Hadis Yorumculuğu konulu tezimi, bilim ve 

araştırma etiği prensiplerine riayet edilerek tarafımdan yazılmıştır.  

Eserimde, başka kaynaklardan aktarılan bütün bilgi ve alıntılar, Enstitünüz 

Tez Yazım Kılavuzuna uygun olarak açıkça gösterilmiştir. Kaynağı gösterilenler 

dışında kalan bütün bilgiler uygun araştırma yöntemi kullanılarak tarafımdan 

edinilmiş ve esere bu şekilde yansıtılmıştır. Şahsıma ait olmayan hiçbir bilgi, kasıt 

veya kusurlar, şahsıma aitmiş gibi gösterilmemiştir. İnternet kaynakları dâhil, 

sahibine/kaynağına atıf yapılmaksızın hiçbir bilgi kullanılmamıştır.  

Aksinin ortaya çıkması halinde doğacak bütün hukuki, idari, akademik ve 

etik sorumluluk tarafıma ait olacaktır. Eserin tesliminden sonra herhangi bir 

zamanda, bilim etiğine aykırılık tespit edilmesi ve / veya eserimle ilgili intihal 

veya intihal şeklinde anlaşılacak bir durumun ortaya çıkması halinde; 

Üniversiteniz ve eğitim kadronuzun hiç bir şekilde sorumlu tutulmayacağını hür 

irademle kabul, beyan ve taahhüt ederim. 15/06/2020 

 
 

 
 

 
Lokman KORKUT 

 



4 
 

 

ÖN SÖZ 

Bâkıllânî (ö. 403/1013), hicrî dördüncü yüzyılın önemli âlimlerindendir. 

Onun ilmî şahsiyetinde kelâmcılık yönü ağır basmaktadır. Ayrıca hadis, fıkıh, 

usûl-i fıkıh, tefsir, belâgat, dinler ve mezhepler tarihi alanlarında da adından 

önemle bahsedilir. Hadis sahasında eser telif ettiği bilinmiyorsa da hadis dinleyip 

rivayet edenlerden olduğu bilinmektedir. Bununla birlikte eserlerinde pek çok 

hadis kullanmış ve bu hadisleri yoruma tabi tutmuştur. Hadis yorumları dikkate 

değer bir görünüm arzetmektedir. Bu yorumların yanında elbette onların da 

esasını teşkil eden haber teorisini ortaya koymamak bir eksiklik olacaktır. 

Kelamcı olarak tanınması sebebiyle haber teorisini ele almak da kaçınılmazdır. 

Dolayısıyla haber teorisi ve bu teorinin pratikte hadis yorumlarına nasıl yansıdığı 

mühim bir inceleme alanı olarak önümüzde durmaktadır. 

Çalışma giriş ve sonuç dışında iki bölümden müteşekkildir. Çalışmanın 

giriş kısmında konunun önemi, amacı, faydalanılan kaynaklar ve takip edilen 

yöntem anlatılmıştır. Birinci bölümde, genel olarak haberin tanımı, disiplinlerin 

haber teorisini tesis etme amaçları ve haber teorisinin tarihi gelişimi ele alınmıştır. 

Daha sonra Bâkıllâni’den önce yaşamış olan Şâfiî (ö. 204/820), Câhiz (ö. 

255/869), Kaᶜbî (ö. 319/931) ve Cessâs’ın (ö. 370/981) haber teorileri genel 

hatlarıyla ortaya konulmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde ise Bâkıllânî’nin inanç 

ve Kur’ân’la ilgili hadis yorumları incelenmiştir. Hadis yorumlarında yaptığı 

teᵓviller ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Tez konusu seçiminde ve tezin ortaya çıkmasında yardımlarını 

esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ Bey’e en içten 

teşekkürlerimi sunarım. Bu süreçte maddi ve manevi desteğini esirgemeyen, 

bugünlere gelmemde büyük emekleri olan başta annem ve babam olmak üzere 

tüm aileme, tez yazım esnasında değerli görüşlerini benimle paylaşan Dr. Öğr. 

Üyesi Mehmet Sait ARVAS ve Abdullah YILDIZ hocalarıma ve bu süreçte 

sürekli desteğini gördüğüm değerli dostum Hamza ÇATAN’a da teşekkürü bir 

borç bilirim. 

Lokman KORKUT  

RİZE/2020 



5 
 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ..................................................................................... 2 

ETİK BEYAN .............................................................................................. 3 

ÖN SÖZ ....................................................................................................... 4 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................ 5 

ÖZET ........................................................................................................... 7 

ABSTRACT ................................................................................................. 8 

KISALTMALAR ......................................................................................... 9 

 

GİRİŞ ......................................................................................................... 10 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BÂKILLÂNÎ’DE HABER TEORİSİ 

 

I. GENEL OLARAK HABER ................................................................... 14 

II. BÂKILLÂNÎ ÖNCESİ HABER ........................................................... 18 

A. İmam Şâfiî ......................................................................................... 19 

1. Haberin Kısımları ........................................................................... 19 

2. Haber-i Vâhid’in Temellendirilmesi .............................................. 21 

B. Câhiz .................................................................................................. 25 

1. Mütevâtir Haber ............................................................................. 26 

2. Âhad Haber .................................................................................... 28 

C. Ebu’l-Kasım el-Kaᶜbi ........................................................................ 29 

1. Mütevâtir Haber ............................................................................. 29 

2. Âhad Haber .................................................................................... 31 

D. Cessâs ................................................................................................ 32 

1. Mütevâtir Haber ............................................................................. 35 

2. Âhad Haber .................................................................................... 38 



6 
 

III. BÂKILLÂNÎ'DE HABER ................................................................... 40 

A. Haberin Tanımı ................................................................................. 40 

B. Haberin Kısımları .............................................................................. 40 

C. Tevâtür İle İlgili Meseleler ................................................................ 43 

D. Haber-i Vâhid İle İlgili Meseleler ..................................................... 45 

1. Haber-i Vâhidin Manası ................................................................. 45 

2. Haber-i Vâhidle Amel .................................................................... 46 

E. Muhtelif Usûl Görüşleri..................................................................... 47 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BÂKILLÂNÎ’NİN HADİS YORUM METODU 

 

I. İNANÇ İLE İLGİLİ HADİSLERE DAİR YORUMLARI .................... 49 

A. İmametle İlgili Rivayetler ................................................................. 49 

1. İmamın Tayini ................................................................................ 50 

2. Hz. Ali İle İgili Rivayetler ............................................................. 55 

3. Mefdûlün İmameti.......................................................................... 62 

4. İmamın Nesebi ............................................................................... 66 

5. Zalim ve Fâsık İmama İtaat ........................................................... 71 

B. Şefaatle İlgili Rivayetler .................................................................... 73 

C. Mucize İle İlgili Rivayetler ............................................................... 87 

II. KUR’ÂN İLE İLGİLİ HADİSLERE DAİR YORUMLAR .................. 93 

A. Kur’ân’dan Bir şey Kaybolduğunu İddia Eden Rivayetler ............... 93 

B. Yedi Harf İle İlgili Rivayetler ......................................................... 107 

C. Abdullah b. Mesᶜûd Mushafı İle İlgili Rivayetler ........................... 116 

D. Übey b. Kâᶜb Mushafı İle İlgili Rivayetler ..................................... 126 

E. Hz Peygamber Zamanında Kur’ân’ı Cem Edenlerle İlgili Rivayetler

 ......................................................................................................................... 131 

F. İlk ve Son Nâzil Olan Ayetlerle İlgili Rivayetler ............................ 141 

SONUÇ .................................................................................................... 155 

KAYNAKLAR ........................................................................................ 158 

ÖZ GEÇMİŞ ............................................................................................ 172  



7 
 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü  

Ana Bilim Dalı: Temel İslam Bilimleri  

Tez Türü: Yüksek Lisans Tezi  

Danışman: Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ 

Hazırlayan: Lokman KORKUT 

Yıl: 2020 

Sayfa Sayısı:172 

ÖZET 

 

BÂKILLÂNÎ’DE HABER TEORİSİ VE HADİS YORUMCULUĞU 

 

Hicri beşinci yüzyılın ilk çeyreğinin başlarında vefat eden Bâkıllânî,  

Eşᶜarî kelamının sistemleşmesinde büyük öneme sahip bir âlimdir. Müellif, kelam 

ve fıkıh usûlü alanlarında yazdığı eserlerle ön plana çıkmaktadır. Söz konusu 

eserleri telif ederken bazı âlimlerden etkilendiği gibi bazı âlimleri de etkilemiştir. 

Bu çalışmada Bâkıllâni ve kendisinden önceki bazı âlimlerin haber teorileri genel 

hatlarıyla ortaya konulmaya çalışılmıştır. Ayrıca Bâkıllânî’nin hadis usûlünün 

çeşitli konularına dair görüşleri de belirtilmiştir. Müellifin söz konusu görüşleri, 

Hatîb el-Bâğdâdî’nin (ö. 463/1071) mütekaddimûn dönemde önemli yer tutan el-

Kifâye isimli eserinde kendisinden yapılan alıntılar çerçevesinde tespit edilmiştir. 

Haber teorileri tespit edildikten sonra ise Bâkıllânî’nin eserlerinde 

kullandığı inançla ve Kur’ân’la ilgili hadisleri değerlendirme metodu konu 

edilmiştir. Bu bağlamda müellifin yaptığı yorumlar ve bu yorumlarından hareketle 

hadis yorum metodu ortaya konulmaya çalışılmıştır. Daha net bir ifadeyle 

belirtilecek olursa Bâkıllânî’nin hadisler karşısındaki tutumu tespit edilmeye 

çalışılmıştır. Öte yandan onun hadis yorumlarının hadis şârihlerine etkisinin olup 

olmadığı da incelenmeye gayret edilmiştir. 

Çalışmamızın sonucunda Bâkıllânî’nin genel olarak hadisleri reddetmek 

yerine kullanmaktan yana olduğu; bu doğrultuda da teᵓviller yaptığı tespit 

edilmiştir. Ayrıca yaptığı hadis yorumlarının da hadis şârihleri tarafından dikkate 

alındığı gözlemlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Bâkıllânî, Hadis, Yorum, Metod, Haber  



8 
 

Recep Tayyip Erdogan University Graduate School of Social Sciences  

Department: Basic Islamic Sciences  

Thesis Type: Master Thesis  

Supervisor: Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ 

Author: Lokman KORKUT 

Year: 2020 

Pages: 172 

ABSTRACT 

THE HABAR THEORY AND THE HADITH INTERPRETATİON 

İN BÂKILLÂNÎ 

 

Al-Bâkıllânî hijri is a scholar of great importance in systemizing the word 

of Ash'ari, who died in the first quarter of the fifth century. The author comes to 

the fore with his works written in the fields of theology and fiqh style. While 

copying the works in question, they were influenced by some scholars, but also 

others. In the first part of this study, it was tried to put forward the theories of al-

Bâkıllânî and some of the scholars before it. In addition, it is known that al-

Bâkıllânî’s expressed his views on various issues of the hadith method. These 

views of the author were determined within the framework of the quotations made 

by him in his book titled al-Kifâye, which took an important place in the period of 

Hatîb el-Bâğdâdî 

Al-Bâkıllânî in his works and the hadiths related to the Qur'an are 

discussed. In this context, the interpretation made by the author and the hadith 

interpretation method has been tried to be revealed based on these comments. If it 

is stated more clearly, the attitude of al-Bâkıllânî understandig the hadiths was 

tried to be determined. In addition, it has been tried to examine whether his hadith 

interpretations have an impact on hadith explanations. 

As a result of our study, it is believed that al-Bâkıllânî is generally in favor 

of using hadiths instead of rejecting them; In this direction, it was determined that 

he made tevıl. In addition, it was observed that the hadith comments he made 

were taken into consideration by the understandig of the hadith. 

Keywords: al-Bâkıllânî, Hadith, Method, Comment, Habar  



9 
 

 

 

KISALTMALAR 

 

ed. :  Editör  

haz. :  Hazırlayan  

Nşr. :  Neşreden 

Hz. :  Hazreti  

Prof. :  Profesör  

Dr. :  Doktor 

Arş. :  Araştırma 

Thk. :  Tahkik eden 

S. :  Sayfa  

C. :  Cilt 

h. :  Hicri 

s.a.v. :  Sallallâhü aleyhi ve sellem 

t.y. :  Basım tarihi yok  

vb. :  Ve benzeri  

vd. :  Ve diğerleri  

vs. :  Vesaire  

bk. :  Bakınız 

  



10 
 

 

 

GİRİŞ 

 

Araştırmanın Konusu ve Önemi  

Bâkıllânî üzerine yapılan çalışmalar incelendiğinde onun sadece kelam ve 

fıkıh usûlü görüşlerinin incelendiği, hadis ilmi hakkındaki görüşlerinin ise 

incelemeye konu olmadığı görülmektedir. Dolayısıyla çalışmamız Bâkıllânî’nin 

hadis ilmine ne tür katkıları olduğunu ortaya koymakla ilgilidir. Eşᶜarî kelamının 

öncülerinden olan Bâkıllânî, hicrî dördüncü yüzyıl âlimlerindendir. Bâkıllânî, 

esasen kelamcılığının yanında iyi bir usûl-i fıkıh âlimidir. Bununla birlikte 

Bâkıllânî’nin eserlerinin bizi ilgilendiren tarafı kelamî ve usûlî konuları işlerken 

hadis meselelerine işaret etmiş olmasıdır. Bunun yanında eserlerinde hadis 

tenkitleri ve hadis yorumları da bulunmaktadır. 

Bâkıllânî’nin hadis ilmiyle ilgisinin olduğuna yönelik düşünceye bizi 

sevkeden bulgulardan biri de, ilk dönem hadis usûlü eserleri içerisinde önemli yer 

teşkil eden Hatîb el-Bağdâdi’nin el-Kifâye fî maʿrifeti uṣûli ʿilmi’r-rivâye adlı 

eserinde kendisinden Muhammed b. Ubeydullah el-Mâlikî isimli öğrencisi 

aracılığıyla alıntılar yapmasıdır. Bununla birlikte Bâkıllânî’nin eserlerinde, 

kendisinden sonraki âlimleri etkileyen hadis yorumlarının bulunması da bizi bu 

çalışmaya sevkeden diğer bir bulgudur. Ayrıca bir usûlcü olarak haber taksimi 

yapmış, mütevâtir ve haber-i vâhidin değerini ortaya koymuştur. Onun haber-i 

vâhidle ilgili tavrı hadislere yaklaşımına da yansımıştır. Dolayısıyla Bâkıllânî 

kelam ve usûlcülüğü ile ön plana çıksa da onun hadis ilmine de önemli 

katkılarının olduğunu söylemek mümkündür.  

 

Araştırmanın Amacı 

Kelamcı ve usûlcü olan bir âlimin, hadis ilmiyle ilgili görüşlerinin 

temelinde haber teorisi yatmaktadır. Haber teorisi epistemolojik açıdan hadislere 

nasıl yaklaşıldığının da göstergesidir. Bâkıllânî de bunun dışında değildir. Bu 

nedenle çalışmada başta Bâkıllânî’nin haber teorisine yer verilmiştir. Ancak 

Bâkıllânî’yi kendisinden önceki haber teorilerinden bağımsız olarak incelemek 



11 
 

çalışmayı eksik hale getireceği düşüncesiyle kendisinden önce mevcut olan haber 

teorileri de genel olarak incelenmiştir. Kendinden öncesinin incelenmesi, 

Bâkıllânî’nin, farklı bir sınıflandırmaya gidip gitmediğinin diğer bir ifadeyle 

kendinden öncekileri aynen tekrarlayıp tekrarlamadığının tespit edilmesi 

hususunda önem arz etmektedir. Bu bağlamda Bâkıllânî’nin özgün bir haber 

teorisinin olup olmadığı ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Araştırmada sadece Bâkıllânî’nin haber teorisini tespitle yetinilmemiş 

belki de ona bağlı olarak bir takım hadis tenkitleri ve yorumları da ele alınmıştır. 

Hadis tenkidinde izlediği yöntemin tespiti ve yaptığı yorumların hadis şârihlerine 

etkileri de çalışmamızın amaçları arasındadır. 

 

Araştırmanın Kapsamı ve Yöntemi 

Öncelikle ifade edelim ki, Bâkıllânî’den önce haber teorileri gelişmiştir. 

Hatta her mezhebin şöyle veya böyle bir haber teorisi vardır. Bütün bunları 

incelemek tezin sınırlarını aşacağından müstakil eserleri bize ulaşan bazı âlimlerin 

haber teorisi ele alınacaktır. Bu âlimleri Şafiî, Câhiz, Kaᶜbî ve Cessâs olarak 

belirlemeyi tercih ettik. Zira bu âlimlerin haber teorilerini ele alırken kendi 

eserlerine müracaat etmekle birlikte daha ziyade haklarında yapılan akademik 

çalışmalardan yararlandığımızı belirtmeliyiz. 

Bâkıllânî'nin haber teorisi incelenirken onun et-Temhîdü’l-evâʾil ve 

telḫîṣü’d-delâʾil ve el-İntiṣâr li-sıhhati nakli’l-Kurʾân isimli eserlerine müracaat 

edilmiştir. Onun hadis yorumları incelenirken özel olarak Kur’ân ile ilgili hadis 

yorumları el-İntiṣâr, akâid ile ilgili hadis yorumları da et-Temhîd isimli eseriyle 

sınırlandırılmıştır. Bu şekilde bir sınırlandırma yapılmasının ise iki sebebi vardır. 

Birinci sebep olarak bu çalışma Bâkıllânî’nin hadis ilmiyle ilişkisini Kur’ân ilk 

çalışma olduğundan dolayı onun hadislere bakışını genel bir porte olarak ortaya 

koyabilmek zikredilebilir. İkinci sebep ise Bâkıllânî’nin kelam alanında yazmış 

olduğu et-Temhîd kitabının el-İnṣâf eserinden daha hacimli olması ve onun diğer 

fırkalara cevap verme sadedinde yazıldığı düşünüldüğünde hadisleri daha temkinli 

kullanması, ayrıca el-İntiṣâr isimli eserinde Kur’ân’la ilgili birçok konuya yer 

vermesi ve bu konularda hadislere çokça değinmesi zikredilebilir. 



12 
 

Diğer taraftan Bâkıllânî, eserlerinde hem hadisleri kendi görüşlerini 

temellendirmek için kullanmış hem de daha kuvvetli gördüğü delillere aykırılıktan 

dolayı onları tenkit de etmiştir. Çalışmada daha ziyade tenkit ettiği hadisler 

üzerinde durulmuş, onları nasıl bir yöntemle tenkit ettiği veya anlamaya çalıştığı 

tespit edilmiştir. Bunun yanında diğer fırkaların tenkit ettiği hadisleri de nasıl 

cevaplandırdığı ve teᵓvil ettiği incelenmiştir. 

Yöntem olarak ise ilk aşamada tasviri (deskriptif) olarak konuyla ilgili 

Bâkıllânî’nin görüşlerini tespit ettikten sonra onun dışındaki âlimlerin görüşleri de 

zikredilerek söz konusu görüşler analiz edilmiştir. Daha sonra Bâkıllâni ve diğer 

âlimlerin görüşleri değerlendirmeye tabi tutularak sentezlenmiştir. Aynı şekilde 

Bâkıllânî’nin hadis yorumları ele alınırken de hadisi şerh eden âlimler varsa 

onların şerhleri zikredilmiş, ardından Bâkıllânî’nin yorumlarıyla birlikte hadis 

şârihlerinin yorumları sentezlenmiştir. 

 

Araştırmanın Kaynakları 
Bâkıllânî’nin temayüz ettiği alan kelam ve fıkıh usûlü olduğu için hadis 

ilmiyle ilişkisini konu edinen müstakil bir çalışma tespit edilememiştir. Hadisleri 

ilim ifade etmesi ve amele konu olması açısından incelemek için tesis edilen haber 

teorisi ise, daha çok kendi eserlerinden ve ondan alıntı yapan âlimlerin 

eserlerinden istifade edilerek ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Bâkıllânî'nin haber teorisi incelenirken et-Temhîdü’l-evâʾil ve telḫîṣü’d-

delâʾil ve el-İntiṣâr li-sıhhati naḳli’l-Kurʾân isimli kendi eserlerine müracaat 

edilmiştir. Onun hadis yorumları incelenirken özel olarak Kur’ân ile ilgili hadis 

yorumları el-İntiṣâr, akâid ile ilgili hadis yorumları da et-Temhîd isimli 

eserlerinden faydalanılmıştır. 

Bâkıllânî’den önceki haber teorilerini ele aldığımız bölümde Şâfiî’nin er-

Risâle ve el-Ümm; Câhiz’ın el-ʿOs̱mâniyye, Kitâbü’l-Ḥayevân, ve Resâʾilü’l-

Câḥiẓ; Kaᶜbî’nin Kitâbü’l-Aḫbâr fî maʿrifeti’r-ricâl ile Cessâs’ın el-Fuṣûl fi’l-uṣûl 

adlı eserleri incelenmiştir. Bu âlimlerin haber teorilerini anlamaya çalışırken 

günümüzde yapılan akademik çalışmalardan da istifade edilmiştir. Nejla 

Hacıoğlu’nun el-Fuṣûl fi’l-uṣûl İsimli Eseri Bağlamında Cessâs’ın Hadis 



13 
 

İlmindeki Yeri ve Taha Çelik’in Ebu’l-Kâsım el-Kaᶜbi ve Kabûlü'l-ahbâr ve 

Ma’rifetü’r-ricâl isimli eseri adlı çalışmaları bunlar arasındadır. 

Hüseyin Hansu’nun Mutezile ve Hadis ve Hüseyin Akyüz’ün el-Câhiz’ın 

Sünnet/Hadis Anlayışı gibi eserler de Türkçe olarak faydalanılan kaynaklardır. 

Bâkıllânî’nin hadis yorumlarını ele alırken onun hadis yorumlarının yanı 

sıra hadis şârihlerinin yapmış olduğu yorumlara da müracaat edilmiştir. Bu 

bağlamda İbn Battal’ın (ö. 449/1057) Şerḥu İbn Baṭṭâl ʿalâ Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî, İbn 

Hacer’in (ö. 852/1449) Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî ve Aynî’nin (ö. 

855/1451) ʿUmdetü’l-ḳārî fî şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî isimli eserleri merkeze 

alınmıştır. 

  



14 
 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BÂKILLÂNÎ’DE HABER TEORİSİ 

 

Haber teorisi, âlimlerin kendilerine nakille ulaşan bilgilerin sıhhatini tespit 

etmede önemli rol oynamaktadır. Dolayısıyla âlimler söz konusu bilgilerin 

tespitinde farklı yöntemler izleyebilmektedir. Bu bölümde genel olarak haberin ne 

olduğu ve haber teorilerinin neden kullanıldığı incelenecektir. Daha sonra 

Bâkıllâni’den önce yaşamış Şâfiî, Câhiz, Kaᶜbî ve Cessâs gibi bizim tercih 

ettiğimiz dört âlim ile Bâkıllânî’nin haber teorileri de genel olarak incelenecektir. 

 

I. GENEL OLARAK HABER 

Haber; sözlükte, "bir nesneyi gereği gibi bilmek için yoklayıp sınamak, bir 

şeyin iç yüzünden haberdar olmak" manasına gelen hubr (hıbre) kökünden türemiş 

bir isimdir1. Söz konusu kelime bilginin eş anlamlısı olarak da kullanılmıştır. 

Hatta bilgi tanımlanırken “bilgi, haberdir” şeklinde tanımlar yapılmıştır. Bu 

anlamda “Habîr” lafzı Allah için yaygın olarak kullanılan bir lafızdır.2 Kur’an-ı 

Kerim’de iki yerde “haber”, üç yerde “ahbar” şeklinde kullanımı mevcuttur. “Her 

şeyin (bâtınından) iç yüzünden haberdar olan” anlamına gelen “habîr” kelimesi ise 

Kur’ân’da kırk dört ayette yer almaktadır.3 

Terim olarak bakıldığında kelamcıların haberin ne olduğuyla ilgili olarak 

birçok tanım yaptıkları görülmektedir. Bu tanımlardan bazılarını şöyle sıralamak 

mümkündür. 

1. Haber, “doğruluk ve yanlışlık ihtimali olan kelamdır.”4 

                                                 
1 Ebu Nasr İsmail b. Hammad el-Cevherî, es-Ṣıhah tâcü’l-lü̇ġa ve ṣıḥahi’l-ɔArabiyye, nşr. Ahmed 

Abdulgafur Attar (Beyrut: Daru’l-İlmi li’l-Malâyîn, 1407), 2: 64; Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn 
Muhammed İbn Manzûr, Lisânü’l-ᶜArab (Beyrut: Dârü Sadr, 1414), 4: 226; Yusuf Şevki 
Yavuz, “Haber” (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14: 14: 346. 

2 Mustafa Bozkurt, “Müslüman Kelamında Haberin Bilgi Değeri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 48/2 (2007): 85. 
3 Yavuz, “Haber”, 14: 14/346. 
4 Seyyid Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcânî, et-Taʿrîfât, nşr. İbrâhim el-Ebyârî (Kahire: Darü’r-

Reyyân li’t-Türâs, 1403), 130. 



15 
 

2. Haber, “kendisine doğruluk veya yanlışlık dâhil olan şeydir. Bir başka 

ifadeyle haber, doğrulanabilme ve yalanlanabilme ihtimali olan şeydir.”5
 

3. Haber, “nefiy veya ispat şekillerinden birisi ile bir durumun başka bir 

duruma izafe edilmesini bizzat ifade eden bir sözdür.”6
 

4. Haber “geçmişte meydana gelen veya gelecekte vuku bulacak bir olayı 

bildiren söz, mahiyeti itibarıyla doğru veya yanlış olma ihtimali bulunan söz”dür.7 

Haberin ne olduğu ile ilgili yapılan olan tanımlara bakıldığında farklı gibi 

görünseler de aslında birbirine yakın oldukları görülmektedir. Bu tanımlarda iki 

hususun öne çıktığı söylenebilir. Bunlardan birisi haberin bir “söz” olduğudur. 

Diğeri ise bu “sözün” yalanlanabilme ve doğrulanabilme imkânının olmasıdır. 

“Haber sözdür” derken her türlü sözün haber olduğu anlaşılmamalıdır. Eğer bir 

söz doğrulanamıyor veya yalanlanamıyor ise bu mutlak olarak haber olarak 

nitelendirilemez. Bu nedenle istifham, emir, nehiy, esef, temenni ve istirham gibi 

sözler haber olarak nitelendirilemezler. Fakat doğrulanabilme ve yalanlanabilme 

imkânı olan ispat, nefiy, medih, zem ve taaccüp gibi sözler haber olarak 

nitelendirilebilmektedir.8 

İslam medeniyetinin ve bunun arka planını oluşturan düşünsel zeminin en 

ayırıcı özelliğinden biri, nakle dayalı haberin (haber-i sâdık) bilgi kaynakları 

arasında asli bir konum işgal etmesidir9. Bunun neticesi olarak İslam âlimleri 

nakle dayalı haberlerin ne olduğunu ve işlevselliğini ortaya koymak için haber 

teorileri geliştirmişlerdir. Haber teorileri, amaçları farklı olan kelam, fıkıh usûlü 

ve hadis gibi islamî ilimlerin çeşitli disiplinlerine konu olmuştur.  

Ancak hemen belirtelim ki, haber teorileri hadis usûlunun temel 

konularından değildir. Haber teorisi kelam ilminde geliştirilmiş, oradan hadis 

usûlune intikal etmiştir. İbnü’s-Salâh’ın mütevâtir kavramının hadis ilminin 

                                                 
5 Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, Temhîdü’l-Evâɔil ve Telḫîsu’d-Delâɔil, nşr. İmâmüddîn 

Ahmed Haydar (Beyrut: Müɔessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye, 1414), 160. 
6 Bozkurt, “Müslüman Kelamında Haberin Bilgi Değeri”, 86. 
7 Yavuz, “Haber”, 14: 346. 
8 Bozkurt, “Müslüman Kelamında Haberin Bilgi Değeri”, 85-86. 
9 Salih Sabri Yavuz, “Fahreddin er-Râzî’ye Göre Epistemolojik ve İtikadî Açıdan Ahad Haber ve 

Kritiği”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 17/3 (2004): 149. 



16 
 

kavramı olmadığını ifade etmesi bu hususu desteklemektedir.10 Fakat hadisçiler 

önceleri karşı çıktıkları bu tasnifi daha sonra yaygın olarak kullanmışlardır.11 

Hadis usulune bu tasnifi sokan ilk kişi Hatîb el-Bağdâdî’dir. İbnü’s-Salâh’a göre 

Hatîb el-Bağdâdî de usulcülerden etkilenmiştir.12 

Amacı, inanç konularını sağlam delillerle temellendirmek olan kelam 

ilminde ise haber teorisi üç sebeple kullanılmıştır. 

1. Peygamberleri ve mucizelerini tespit etmek için  

2. Hz. Peygamber'in peygamberliğini ispatlamak için  

3. İmametin temellendirilmesi için.13 

Ameller hakkında şer’î bir hüküm ortaya koyabilmek için üç aslî delilden14 

biri olan Sünnet’e müracaat etmek zorunludur. Amacı, şer’î amelî hükümleri 

tafsîlî delillerinden çıkarmak olan fıkıh usûlünde ise haber teorisi, hükme delil 

olabilecek haberleri tespit etme noktasında incelenmiştir. 

Hadis usûlünün gayesi ise Hz. Peygamber’e ait olan ve olmayan sözleri 

ayırıp ortaya çıkarmaktır15. Yani muhaddisler, bizzat haber olan hadislerin Hz. 

Peygambere aidiyetini belirlemek için onları inceleme konusu edinmişlerdir. 

Hz. Peygamber’in sağlığında Müslüman olmak şartıyla tek kişinin 

getirdiği haberin kabulü ve onunla amel etme hususunda herhangi bir tartışma söz 

konusu değildi. Fakat fitne dönemi diye adlandırılan Hz Osman’ın (ö. 35/656) 

şehid edilmesiyle başlayan dönemde insanların birbirine olan güveninin 

kaybolması ve Hz. Peygamber’e yalan isnad edilmeye başlanması hadislerin 

kabulünde bir takım şartların öne sürülmesini gerekli kılmıştır. 

Âlimler, hicri ikinci asrın başlarından itibaren, nübüvveti kabul etmeyen 

ve bunu temellendirirken de mutlak olarak “haberler kesin bilgi ifade etmez” 

diyerek temellendiren bazı mülhidlerin iddialarına cevap vermek maksadıyla 

                                                 
10 Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân İbnü’s-Salâh, Muḳaddimetüİbni’s-Ṣalâḥ, nşr. Nûruddin ᶜItr 

(Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1406/1986), 267. 
11 Hüseyin Hansu, Mutezile ve Hadis (Ankara: Otto, 2012), 126. 
12 İbnü’s-Salâh, Muḳaddime, 267-268. 
13 Ahmet Yücel, Hadis Usûlü (İstanbul: İFAV Yayınları, 2015), 140. 
14 Ali Bardakoğlu, “Delil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1994), 9: 140. 
15 Yavuz Köktaş, Hadis Tarihi ve Usûlü (Rize: STS, 2017), 149. 



17 
 

haberlerin bilgi değeri üzerinde durmuşlardır. Netice olarak haberleri bilgi değeri 

açısından mütevâtir ve âhad olmak üzere ikili tasnife tabi tutmuşlardır. 

Mütevâtir kavramının ortaya çıkmasının nedeni, İslam âlimlerinin, herkes 

tarafından kabul edilebilecek ve akla şüphe ihtimali getirmeyecek haberlerin 

özelliklerini ortaya koyma çabalarıdır. Dolayısıyla mütevatir haberi genel 

hatlarıyla, “yalan söylemeleri mümkün olmayan bir topluluktan aktarılan haber” 

şeklinde tanımlamışlardır. 

Bilgi ifade etmesi bakımından haberlerin ikincisi ise, Âhad haberlerdir. 

Âhad haber, ilk dönemlerde “tek kişinin rivayet ettiği haber” anlamında 

kullanılırken mütevâtir kavramının ortaya çıkışıyla birlikte, râvi sayısı kaç olursa 

olsun “mütevâtir haberin şartlarını taşımayan haber” anlamında kullanılmaya 

başlanmıştır.16 

Âhad haberlerin ilim ifade edip etmemesi üzerinde çokça düşünülmüş 

meselelerden biridir. Buradaki problemin çözümü ilim kavramından ne 

anlaşıldığına bağlıdır. Binaenaleyh bu noktadaki tartışmaların da lafzi olduğu 

söylenebilir. Haber-i vâhidin ilim ifade edip etmemesi konusundaki ihtilaf, 

“nazari ilim” mi yoksa “zaruri ilim” mi ifade ettiği noktasındadır. Daha açık bir 

ifadeyle belirtilecek olursa mütevâtir haber kendisi dışında bir karineye ihtiyaç 

duymadan zaruri ilim ifade ederken haber-i vâhid kendisi dışındaki bir karine ile 

nazari ilim ifade eder. Dolayısıyla “haber-i vâhid ilim ifade etmez” diyenler 

“zaruri ilim” ifade etmez demektedirler. Hadisçiler, haber-i vâhid olan sahih 

hadisin bir takım şartlarla nazarî bilgi ifade edeceğini söylemişlerdir.17 

Haber-i vâhidlerin ilim ifade etmesi şu üç şarta bağlanmıştır: 

1. Hadisin ümmetin ittifakıyla kabul edilmesi 

2. İsnadı tenkid edilmemiş meşhur bir haber olması. 

3. Hadisin sahih olduğuna dair bir karinenin bulunması.18 

Âhad haberlerde gündeme gelen diğer bir problem de âhad haberlerle amel 

meselesidir. Hz. Peygamber’in muhatapları olan sahâbîler için ilim-amel 

                                                 
16 Yücel, Hadis Usûlü, 150. 
17 Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed es-Sehâvî, Fetḥu’l-muġîs bi şerḥi Elfiyyeti’l-ḥadîs̱ li’l-ᶜIrâḳî 

(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1430), 1: 31. 
18 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed İbn Hacer el-ᶜAskalânî, en-Nüket ᶜalâ Kitâbi İbni’s-Ṣalâḥ, nşr. 

Rebîᶜ b. Hâdî ᶜUmeyr (Riyad: Dârü’r-Râye, 1417), 1: 377-378. 



18 
 

ayrımının fazlaca bir önemi yoktu. Onlar, itikadi konularda olsun amelle ilgili 

konularda olsun, Hz. Peygamber’den dinledikleri her şeye inanamak ve onunla 

amel etmekle mükellef olduklarını biliyorlardı. Çünkü onların duydukları, bizzat 

müşahede ettikleriydi. Nitekim Gazzalî (ö. 505/1111) bu konuda şöyle 

demektedir: 
“Haber-i vâhidlerin ilim ifade etmediğini söyleyenler, rivayet esnasında 

hata olabileceği ihtimalini gerekçe göstermişlerdir. Rasûlullah’ı bizzat 
dinleyenlerin onun sözleriyle amel etmeleri gerekli olduğu gibi o sözlerin ifade 
ettiği bilgiye de kesin inanmaları gerekmektedir. Onu görmeyenlerin ise haber-i 
vâhidlerle yalnızca amel etmeleri vaciptir; o haberdeki bilgilere kesin bir inançla 
inanmaları farz değildir.”19 

 
Tabiîn döneminden sonra isnadların uzaması ve hadislerde hataların 

yapılmaya başlanmasıyla birlikte artık hadislerin tahkik ve tevsîki üzerinde daha 

fazla durulmaya başlanmıştır. Dolayısıyla itikâdî ve amelî konularda huccet 

olacak haberlerin arası tefrik edilmiştir. Bu durum bir nevi mütevâtir-âhad 

tasnifinin arka planını oluşturmaktadır. Ancak fakihler bu ayrıma, haber-i vâhidle 

gelen bilgilerin şüpheli olduğu imasını taşıdığından dolayı şiddetle karşı 

çıkmışlardır.20 

Sonuç olarak İslam âlimleri geçmişten bilgi elde edinebilmenin tek yolu 

olan haberleri incelemişler ve hangi bilginin ilim ifade edip etmediğini, amele 

konu olup olamayacağını ortaya koyabilmek için haber teorisi inşa etmişlerdir. 

Buraya kadar genel olarak haber teorisinin ortaya çıkışındaki etmenleri ortaya 

koyduk. Şimdi ise Bâkıllânî öncesi bazı âlimlerin haber teorilerini ve konu 

bağlamındaki görüşlerini inceleyeceğiz. 

 

II. BÂKILLÂNÎ ÖNCESİ HABER 

Hicri beşinci yüzyılın ilk yıllarında vefat eden Bâkıllânî’den önce haberler 

konusunda birçok âlim söz söylemiştir. Bu çalışmada Bâkıllânî’den önce haberler 

hakkında söz söyleyen dört âlim incelenmiştir: Şâfiî, Câhiz, Kaᶜbi ve Cessâs. Şâfiî 

ve Cessâs’ın tercih edilmesindeki ana etken mezhep içerisinde kendilerinden 

                                                 
19 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, el-Müstaṣfâ min 

ʿilmi’l-uṣûl, nşr. Muhammed Süleyman el-Eşkar, trc. H. Yunus Apaydın (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 1433), 1: 224. 

20 Ebû Abdillâh Muhammed eş-Şafiî, el-Ümm, nşr. Mahmûd Mataracî (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1993), 7: 287-301. 



19 
 

sonra gelmiş ilim adamlarını gözle görülür bir biçimde etkilemiş olmalarıdır. 

Câhiz ve Kaᶜbi’nin tercih edilmesindeki gaye ise, aklı kullanması ve zekâsıyla öne 

çıkmış olan Bâkıllânî’nin Muᶜtezilî âlimlerin görüşleriyle karşılaştırmasının 

yapılmak istenmesidir.  

 

A. İmam Şâfiî 

Bu bölümde, Şâfiî’nin haber vurgusu ve haber teorisi üzerinde 

durulacaktır. Sünnetin tespitine büyük önem veren ve bunun için mesai harcayan 

Şâfiî, sahih hadislerin belirlenmesi ve tercih edilmesi noktasında kendisinden 

önceki âlimlerden farklı bir yöntem izlemiştir. Şâfiî’yi bu konuda farklı ve özgün 

kılan ise, haber-i vâhidler konusunda kendisinden önceki hukuk ekollerinden 

büyük ölçüde farklı ve bunun yanında onları kıyasıya eleştiren bir haber teorisi 

geliştirmiş olmasıdır. 

 

1. Haberin Kısımları 

İmam Şâfiî ilim elde etme yollarını eserlerinin çeşitli yerlerinde 

muhalifleriyle tartışmıştır. Ona göre ilahi iradenin bilgisine dört yoldan ulaşılır. 

Bunlar Kur’an, sünnet icma ve kıyastır. Sünneti öğrenmenin tek yolu ise 

haberlerdir. Fakat bu haberler, bilgi ifade etmeleri bakımından birbirlerinden 

farklıdırlar. Bu sebeple haberler, haber-i âmme ve haber-i hâssa diye ikiye 

ayrılırlar.21 

Haber-i âmme ve haber-i hâssa ile ne kastedilmektedir? İmam Şâfiî'nin 

verdiği bilgilere bakılırsa, haber-i âmme ile bütün müslümanların mütevâtir olarak 

nesilden nesile aktardığı ve bağlayıcılığı konusunda hemfikir oldukları mütevâtir 

sünneti kastetmektedir. Aynı zamanda bunun için, “üzerinde icma edilmiş sünnet” 

ve “ittifakla kabul edilmiş haber” kavramlarını da kullanmıştır. Şâfiî’ye göre bu 

haber türü çoğunluğun çoğunluk aracılığıyla naklettikleri haberdir. Bu şekilde 

sabit olan Kitap ve sünnetin hükümleri kesin bilgi ifade eden hükümlerdir. Bu 

hususta bilgisizlik ve şüphe söz konusu değildir.22  

                                                 
21 Ebû Abdillâh Muhammed eş-Şafiî, Cimâʿu’l-ʿilm (Kahire: Daru’l-Âsar, 1423), 5. 
22 Ebû Abdillâh Muhammed eş-Şafiî, er-Risâle  (İslam Hukukunun Kaynakları), trc. Abdülkadir 

Şener - İbrahim Çalışkan (Ankara: TDV Yayınları, 2012), 258. 



20 
 

Haber-i âmme ve haber-i hâssa tartışmasının bir arkaplanı vardır. Bu 

arkaplanla bu iki kavrama ulaşmaktadır. İmam Şafii bu iki kavrama ulaşmadan 

önce kesin bilgiyi ifade edecek başka bir kavram kullanmıştır. Bu kavram 

ihata’dır. Muhalifleri ona Kur’ân ile hata yapmaları muhtemel râvilerin haberleri 

arasındaki durumu yani böyle râvilerin haberlerini kabul etmekle onları Kur’ân’ın 

seviyesine çıkarmanın söz konusu olduğunu sorduklarında, İmam Şafiî bu suale 

karşılık önce farklı derecelerde yer alan ve değişik vesilelerle ulaşılabilen üç 

metotla insanların leh ve aleyhinde hüküm verdiklerini belirtir. Bu üç metot kesin 

bilgi (ihata), dürüst kimselerin verdiği haber ve kıyastır. Ancak muhalif, kesin 

bilgi (ihata) ile diğerlerinin bir tutulamayacağını ve vehme düşmeleri, hata 

yapmaları, unutmaları muhtemel olan râvilerin haberlerine güvenilemeyeceğini 

söyleyerek itiraz eder ve İmam Şafiî’ye bu tür haberleri reddedenlere ne cevap 

verdiğini sorar. İşte tam da bu noktada İmam Şafiî Hz. Peygamber’den gelen 

bilgilerin haber-i âmme ve haber-i hâssa şeklinde ikiye ayrıldığını ve ona ait 

bilgilerin ancak bu iki yolla bilinebileceğini belirterek, bu haberlerin kabul 

edilmesinin zorunluluğunu ispata çalışmıştır.23 

Cessâs ile ilgili yapılan bir doktora çalışmasında Şafiî'yle ilgili şu tespitler 

yapılmıştır: 
“Şafiî’nin mütekellimin mesleğine göre yazılmış ilk fıkıh usûlü eseri 

olarak kabul edilen ‘er-Risale’ isimli eserine baktığımızda, mütevâtir kelimesini 
‘el-ahbâru tevaterat’ şeklinde ‘peşi peşine gelmek’ anlamında sadece kelime 
manası ile kullandığını görmekteyiz. Haberu’l-âmme ve ilmu’l-âmm kelimeleri ile 
mütevâtiri kastettiği anlaşılmaktadır. Şafiî’nin ‘Cimâu’l-ᶜilm’ isimli eserinde ise 
mütevâtir haberi, aralarında anlaşma imkânı olmayan birbiriyle karşılaşmış en az 
dört kişinin rivayet ettiği haber olarak terim manasını çağrıştıracak şekilde 
nitelendirdiği görülmektedir.”24 

 
Haber-i hâssa tabirine gelirsek İmam Şafiî, haber-i hâssa ile haber-i vâhidi 

kastetmektedir. Buna haber-i hâssa denmesinin sebebi ise bu haberlerin dinin özel 

bilgi gerektiren meselelerini içermesi dolayısıyla müslümanların çoğunluğunun 

bunları bilmemesidir. Ona göre bu tür haberleri, hükümlerin ayrıntılarını bilmeye 

kafa yoran âlimler bilir.  

                                                 
23 İshak Emin Aktepe, “İmam Şâfii’nin Ehl-i Kelâm ve Mâlikîlere Karşı Hadis Savunusu”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi 6/1 (2008): 113. 
24 Nejla Hacıoğlu, el-Fusûl fi’l-Usûl’ İsimli Eseri Bağlamında Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri 

(Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2010), 72. 



21 
 

Şâfiî, er-Risâle adlı eserinde haber-i vâhid konusuna büyük önem vermiş 

ve üzerinde ayrıntılı bir şekilde durmuştur. Müellif, ilk olarak muhatabının ilim 

sahiplerine karşı delil olabilecek en az şeyin ne olduğunu sorması üzerine haber-i 

vâhid’in tanımını yapmıştır. Buna göre Haber-i vâhid ya Hz. Peygamber’e 

ulaşacak şekilde, ya da Hz. Peygamber’de değil de bir râvide nihayet bulacak 

şekilde tek kişinin tek kişiden rivayet ettiği hadistir.25 Muhatabın delil olabilecek 

en az şeyi sorması üzerine Şâfiî’nin haber-i vâhidi tanımlarken vurguladığı “bir 

kişinin bir kişiden rivayeti” ibaresi, bunun haber-i vâhidin en alt derecesi 

olduğunu gösterir. Genel kabule göre haber-i vâhid, mütevâtir seviyesine 

ulaşmayan her haberdir. Bu iki tanım birlikte düşünüldüğünde haber-i vâhid en az 

tek kişinin tek kişiden rivayet ettiği ve mütevâtir seviyesine ulaşmayan haberdir 

denilebilir. 

 

2. Haber-i Vâhid’in Temellendirilmesi 

Fakihler, haberlerin mütevâtir-âhad şeklindeki tasnifinin, âhad haberlerin 

hucciyetini sarstığını bu durumun âhad haberlere dayanan hükümlerin şüpheli 

olduğu iması taşıdığı iddasıyla bu ayrıma karşı çıkmışlardır. İmam Şâfiî’nin 

konuya yaklaşımında da bu endişeyi görmek mümkündür. O, haberlerin bilgi 

değeri hakkındaki şüpheleri gidermek maksadıyla, haberlerin, özellikle âhad 

haberlerin hucciyetini ispat etmek için gayret göstermiştir. Bu sebeple haberlerin 

huccet olabilmesi için birtakım şartlar öne sürmüştür. 

Şâfiî’ye göre hadisin Hz. Peygamber’den sabit olabilmesi için hadisi, Hz 

Peygamber’e ulaşıncaya kadar (muttasıl bir senetle) sikanın (râvi) sikadan (râvi) 

rivayet etmesi gerekir.26 Şâfiî’nin bu düşüncesi hadisin sahih kabul edilmesinde 

temel kriterin isnad olduğunu gösterir. Burada temel ölçütün isnad olması, tek 

ölçütün isnad olduğu anlamına gelmez. Nitekim Şâfiî, haber-i vâhidin delil 

olabilmesi için bir takım şartlar zikretmiştir. Buna göre haber-i vâhidi rivayet eden 

kimse rivayet ettiği şeye iyice aklı eren, lafız bakımından hadisin manasını 

değiştirecek olan hususları bilen biri olmalıdır. Hadis bilginleriyle bir hadiste 

iştirak halindeyse kendisi de onların hadisine muvâfık bir haber nakletmiş 
                                                 
25 Şafiî, er-Risâle, 205. 
26 Şafiî, el-Ümm, 7/307. 



22 
 

olmalıdır. Bir de o, karşılaştığı kimselerden işitmediği şeyleri rivayet eden ve Hz. 

Peygamber’den güvenilir râvilerce yapılan rivayetlere muhâlif şeyler nakleden bir 

müdellis olmamalıdır.27 

Râvinin rivayet ettiği şeye aklının iyice ermesi, hadisin manasını 

değiştirecek hususları bilmesi, naklettiği hadiste hadis âlimleriyle iştirak halinde 

olması, güvenilir râvilere muhalif haber nakletmemesi gibi şartlar, haberin Hz. 

Peygamber’den sabit olabilmesi için sadece haberi nakleden râvilerin bizatihi 

kendileriyle değil, naklettikleri haberlerin de göz önünde bulundurulduğunu 

ortaya koymaktadır. Netice itibariyle Şâfiî’nin sahih hadis tanımındaki “sika râvi” 

ibaresi metin içeriğinin kontrol altında olduğu bilgisini de tazammun eder. 

Şâfiî’ye göre sahih sünnet, Kur’ân gibi vahiy kaynaklıdır. Şâfiî, sünneti, 

Allah’ın Hz. Peygamber’in kalbine ilham ettiği şey ve Kur’ân’da geçen hikmet 

olarak tanımlamıştır.28 Bu sebeple Allah’ın hükümleriyle O’nun elçisinin 

hükümleri arasında ihtilaf bulunmadığını ve onların aynı derecede olduklarını 

zikretmiştir. 

Hz. Peygamber’in sünneti ister Kur’ân’da okuduğumuz bir ayetle farz 

kılınmış bir hükmü açıklasın, isterse Kur’ân’da yer almayan bir hükümle ilgili 

olsun Allah’ın hükmü ile peygamber’inin hükmü farklı şeyler değildir. Aksine o 

da her halükarda bağlayıcıdır. 

Şâfiî, haber-i vâhidin delil olabileceğini, dolayısıyla onunla amel 

edilebileceğini şu delilleri sunarak iddia etmiştir:29 

1. Hz. Peygamber, “Allah, benim sözümü işitip ezberleyen ve onu iyice 

aklında tutup rivayet eden bir kulun yüzünü nurlandırsın. Bir bilgiyi nakleden bazı 

kişiler bilgin olmayabilir. Bir bilgiye sahip olan bazı kişiler de onu, kendilerinden 

daha bilgin olan kimselere nakledebilir. Üç şey vardır ki müslümanların kalbi 

onlara hıyanet etmez. Onlar da Allah için amelde ihlas, müslümanlara nasihat ve 

müslümanların cemaatinden ayrılmamaktır; çünkü İslam’ın çağrısı, onları 
                                                 
27 Şafiî, er-Risâle, 205. 
28 Şafiî, Cimâʿu’l-ʿilm, 7. 
29 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. İhsan Akay, Şâfiî Usûl Geleneğinde İmâm Şâfiî‟ye Muhalif 

Usûlî Görüşler (Doktora Tezi, Dicle Üniversitesi, 2015), 94-102; Ahmet Temizkan, İmam 

Şâfiî’nin Usûl Anlayışında Şer’î Delillerin Teâruzu ve Çözüm Yolları (Doktora Tezi, Dicle 
Üniversitesi, 2019), 59-68; Mehmet Zahir Karataş, İmam Şâfiî’nin Haber-i Vâhidin Delil 

Değeri İle İlgili Görüşü (Yüksek Lisans Tezi, Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 2018), 55-65. 



23 
 

arkalarından (her tarafından) kuşatır (korur)”.30 Burada Hz. Peygamber kendi 

sözünü işitip ezberleyen ve onu rivayet eden kişiyi övmektedir. Bu kişi de tek 

kişidir. Hz. Peygamber’in kendisinden hadis rivayet edilmesini emretmesi, ancak 

bu hadisin kendisine iletilen kimseye hüccet olması içindir.31 

2. Mâlik b. Enes (ö. 179/795), bize Zeyd b. Eslem (ö. 136/754) vasıtasıyla 

Ata’ b. Yesar’dan (ö. 103/721) şöyle haber verdi: “Bir kişi oruçluyken karısını 

öpmüş, sonra da bundan çok üzüntü duymuş. Bunun üzerine durumu sorması için 

karısını göndermiş. Karısı da müminlerin annesi Ümmü Seleme’nin (ö. 62/681) 

odasına girmiş ve meseleyi ona bildirmiştir. Ümmü Seleme de, Hz. Peygamber 

oruçlu iken öper, demiştir. Kadın kocasına gelmiş ve bunu kocasına bildirmiş. Bu, 

adamın işini daha da kötüleştirmiştir. Adam: ‘biz Allah’ın elçisi gibi değiliz. 

Allah O’na istediği şeyi helal kılar’ demiştir. Bunun üzerine kadın tekrar Ümmü 

Seleme’ye gelmiş ve Hz. Peygamber’i onun yanında bulmuştur. Hz. Peygamber: 

‘bu kadının nesi var’ demiştir. Ümmü Seleme de durumu ona anlatmış, bunun 

üzerine Hz. Peygamber: ‘benim böyle yaptığımı ona haber vermedin mi?’ 

demiştir. Ümmü Seleme: ‘ona haber verdim, o da gidip kocasına haber vermiş. Bu 

adamın işini daha da kötüleştirmiş ve biz Allah’ın elçisi gibi değiliz Allah ona 

istediği şeyi helal kılar’ dediğini aktarınca Hz. Peygamber öfkelenerek şöyle 

buyurmuştur: ‘Vallahi sizin Allah’tan en çok korkanınız ve O’nun koyduğu 

sınırları en iyi bileniniz benim.’ demiştir.”32 Hz. Peygamber’in, “Benim böyle 

yaptığımı ona haber vermedin mi?” sözünde, Ümmü Seleme’nin Hz. 

Peygamber’den naklettiği haberin kabulünün caiz olduğuna bir delalet vardır; 

çünkü Hz. Peygamber, ona kendisinin uygulamasını bildirmesini emrederken, 

bunun kendisine bildirilen kimse için huccet olması söz konusudur.33 

3. Mâlik b. Enes, bize İshak b. Abdillah b. Ebî Talha (ö. 84/703) 

vasıtasıyla Enes b. Mâlik’in (ö. 93/711) şöyle dediğini haber verdi: “Ben Ebû 

                                                 
30 Süleymân b. el- Eşᶜas b. İshâk es-Sicistânî Ebû Dâvûd, Sünenü Ebî Dâvûd, nşr. Şuᶜayb el-

Arnaût-Muhammed Kâmil (b.y.: Darü’l-Risâleti’l-İlmiyye, 1430), “İlim”, 10; Ebû Îsâ 
Muhammed et-Tirmizî, Sünenü’t-Tirmiẕî, nşr. Beşşar ᶜAvvad (Beyrut: Daru’l-Garbi’-
İslamiyye, 1418), “İlim”, 7. 

31 Şafiî, er-Risâle, 222. 
32 Ebû Abdillah Ahmed İbn Hanbel, Müsnedü Aḥmed b. Ḥanbel, thk. Şu’ayb Arnâutnşr. Şuᶜayb 

Arnâut v.dğr. (Beyrut: Müɔessesetü’r-Risâle, 1416), 6/463. 
33 Şafiî, er-Risâle, 223. 



24 
 

Talha( ö. 34/654) ve Ebû Ubeyde b. el-Cerrah (ö. 18/639) ile Übey b. Kâᶜb’a (ö. 

33/654) hurma ve hurma koruğundan yapılmış şarap veriyordum. Birisi geldi ve 

‘şarap haram kılındı’ dedi. Bunun üzerine Ebû Talha: ‘ey Enes, kalk git, şu 

küpleri kır’ dedi. Ben de kalkıp dibek taşımızla onların altlarına vurdum. Sonunda 

onlar kırıldı.”34 Onlara göre şarap helaldi ve onu içiyorlardı. Birisi gelip onlara 

şarabın haram kılındığını haber vermiş; şarap küplerinin sahibi olan Ebû Talha da 

onların kırılmasını emretmiştir. Ne o, ne ötekiler, ne de onlardan biri, “Hz. 

Peygamber bize yakındır, onunla karşılaşıncaya, ya da çoğunluğun haberi bize 

gelinceye kadar şarabı helal olarak kabul ederiz” dememiştir.35 

İmam Şafiî, haber-i vahidin delil olması konusunda pek çok örnek 

vermiştir. Ancak biz bu kadarını yeterli görmekteyiz. Er-Risâle adlı eserinin üçte 

birinin bu konuya ayrıldığını, diğer konuların da bir yönüyle bununla ilgili 

olduğunu söylemek mümkündür. Bu örneklerde dikkat çeken husus, tek kişinin 

haberidir. Malumdur ki, ilk zamanlarda “Bir kişinin rivayet ettiği haber” şeklinde 

anlaşılan haber-i vahid, sonraları “Mütevâtir seviyesine ulaşmayan bir kaç kişinin 

haberi” olarak tanımlanmıştır. Onun için Şafiî, er-Risâle ve diğer eserlerinde 

haber-i vâhidden bahsetmekte ve kabul edilmesi için şartlar sıralamaktaysa da 

onun bahsettiği bu haberlerin ıstılâhî manada değil lugat manası ile haber-i vâhid, 

yani tek kişinin rivayet ettiği hadisler olduğu anlaşılmaktadır. 

Şâfiî, yukarıdaki örneklerden de anlaşılacağı üzere haber-i vâhidin huccet 

olduğunu iddia etmektedir. İddiasını delillendirmek için verdiği örneklerde ön 

plana çıkan husus tek kişinin verdiği bu haberin kabul görmesidir. Şâfiî, Hz. 

Peygamberin kendi sözünü işitip ezberleyen ve onu aktaran kişiyi övdüğü haberi 

ve Ümmü Seleme’nin haberini yorumlarken haber-i vâhidin hüccet olması 

konusunda “Kendisine bildirilen kimse için” kaydını koyması, haberin 

hücciyetinde müşâhede ve tanıklığın gerekliliğini göstermesi bakımından dikkate 

değerdir. 

 

                                                 
34 Ebû Abdillâh Muhammed el-Buhârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasır en-Nasır 

(Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422), “Eşribe”, 3. 
35 Şafiî, er-Risâle, 225. 



25 
 

B. Câhiz 

Bâkıllânî’den önce haber konusunda görüş bildiren âlimlerden biri de 

Câhiz’dır. Câhiz, haber kelimesini hem Hz. Peygamber’in söz veya işleri hem de 

onun haricindeki insanların söz ve işleri anlamında kullanmıştır.36 Ona göre bilgi 

elde edebilmek için habere ihtiyaç vardır. Akıl tek başına bilgi tahsili için yeterli 

değildir. Bu sebeple geçmişe ait haberleri mutlaka toplamak gerekir.37 Nitekim 

Câhiz, haberler konusunda gerekli hassasiyeti göstermedikleri için fakihleri 

eleştirmiş ve kelamcıları da sahih haberleri tespit etmeye yönlendirmiştir.38 

Câhiz’a göre nakli bilgiler, tefekkür ve ilmin vazgeçilmez temel unsurudur. Aklın 

sınırlı olduğu yerlerde, sahih rivayetlere başvurulmalıdır. Örneğin Hz. Peygamber 

ve Hz İsâ’nın sünnetli doğduğunun bilgisi aklın sınırları dışında olan bir bilgidir. 

Dolayısıyla bu konuda bilgi kaynağı olarak sahih rivayetlere başvurulmalıdır.39 

Câhiz’a göre rivayetler bilgi kaynağıdır; fakat rivayetlerin araştırılması 

gerekir. Bu sebeple o, haberlerin makbul olabilmesi için bazı şartlar belirlemiştir: 

1. Haberi verenlerin değişik bölgelerden ve çok sayıda olması, niyetlerinin 

değişik ve görüşlerinin faklı olması gerekir.40 

2. Haberin açık yaygın olması ve herkes tarafından bilinmesi gerekir.41 

3. Haberin güvenilir râvilerden oluşan sahih bir isnada sahip olması 

gerekir.42 

4. Haberlerin çelişik olmaması gerekir.43 

5. Haberin zan ve tahmine değil görme ve işitmeye dayalı olması gerekir.44 

Câhiz bu şartlar ışığında sahih haberi, “isnadı güvenilir, zayıf bir asla 

dayanmayan çelişki ve zayıflık belirtileri taşımayan haber” olarak tanımlamıştır.45 

                                                 
36 Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-Câhız, Kitâbü’l-ʿOs̱mâniyye, nşr. Abdusselam Muhammed Harun 

(Beyrut: Darü’l-Ceyl, 1411), 14; Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-Câhız, Kitâbu’l-Ḥayevân, nşr. 
Abdusselâm M. Hârun (Kahire: Mektebetu Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1322), 4: 199. 

37 Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-Câhız, Resâilü’l-Câḥıẓ, nşr. Abdusselâm M. Hârun (Mısır: 
Mektebetü’l-Hancî, 1399), 3: 237. 

38 Câhiz, Resâil, 3/223-224. 
39 Câhiz, el-Ḥayevân, 7/27. 
40 Câhiz, el-ʿOs̱mâniyye, 124. 
41 Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-Câhız, el-Beyân ve’t-Tebyîn, nşr. Abdusselâm M. Hârun (Mısır: el-

Mektebetü’l-Hancî, 1395), 4: 128. 
42 Câhız, el-Ḥayevân, 2: 320. 
43 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 17. 
44 Câhız, Resâil, 1: 120. 



26 
 

Ona göre haberlerin delil olması bakımından aralarında farklılıklar vardır. 

Câhiz haberin bilgi ifade edebilmesi için doğru olmasını gerekli görmüştür.46 O, 

haberi doğruluğunun kesin olarak bilinip bilinmemesi açısından üç kısma 

ayırmıştır: 

1. Doğruluğu kesin olarak bilinen haberler. 

2. Yalan olduğu kesin olarak bilinen haberler. 

3. Doğru ve yalan olma ihtimali bulunan haberler. 

Câhiz, üçüncü kısmı açıklarken Kur’anî ve aklî deliller sunmuştur. Kur’anî 

delil olarak Sebe sûresi sekizinci âyeti delil olarak zikretmiştir. Aklî delilleri ise 

iki kısma ayırmıştır: 

Birincisi; Doğru haber, haberi verenin verdiği habere mutâbık olması 

demek değildir. 

İkincisi; Yalan haber, haber verenin inancına göre verdiği haberin habere 

mutabık olmaması demek değildir. Dolayısıyla doğru haber, haber verenin 

inancına göre verdiği haberin, habere uygun olmasıdır. Yalan haber ise haber 

verenin inancının zıddına göre verdiği haberin habere mutabık olmamasıdır. Buna 

göre haberin yalan veya doğruluğunda etkili olan faktörler, habere mutabakat ve 

haber verenin inancına uygunluktur. 

Câhiz haberleri, nakledenlerin durumlarına göre iki gruba ayırmıştır: 

Birincisi: Hâssa (ilim ehli) tabakasının, âmme (toplumun geneli) 

tabakasına karşı bir üstünlüğü söz konusu olmayan haberler. 

İkincisi: Hâssa’nın âmme’ye kesin olarak tercih edildiği haberler.47 

Câhiz haberleri bilgi ifade etmesi bakımından da mütevâtir ve âhad olmak 

üzere ikiye ayırmıştır. 

 

1. Mütevâtir Haber 

Mütevâtir kavramının muhtemelen ilk tanımı Câhiz’ın eserlerinde 

görülmektedir. O, bu konuda şöyle demiştir: 
“Haberleri öğrenme ve nakletme konusunda farklı gerekçeleri, ayrı 

sebepleri ve muhtelif himmetleri bulunan bir kalabalığın (çoğunluğun) aynı 
                                                                                                                                      
45 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 142-143. 
46 Câhız, Resâil, 3: 225-226. 
47 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 252. 



27 
 

manada yalan bir haber üzerinde ittifak etmeleri mümkün değildir. Müşahede 
etmeden veya arada elçi bulunmadan bir haberde ittifak etmişlerse, bu ittifak o 
haberin doğru olduğunu gösterir.” 48 

 
Son ifade, bize bir haberin nasıl yalan olamayacağını göstermektedir. 

Metinde yer alan “müşahede” ifadesi muhtemelen insanların bir araya gelip 

uydurma ihtimalini; “arada elçi bulunmadan” ifadesi ise haber verenlerin 

birbiriyle görüşme ihtimalini ortadan kaldırmaktadır. Buna göre farklı mekân ve 

coğrafyalarda, farklı sebeplerle bir araya gelen insanların birbirinden bağımsız bir 

şekilde sonuç itibariyle bir haberde ittifak etmeleri o haberin doğru olduğunun 

göstergesidir. 

Câhiz’a göre geçmişe ait bir konu hakkında bilgi elde etmenin tek yolu 

mütevâtir haberlerdir.49 Câhiz bu konuda şöyle demiştir: 
“Allah bütün kullarını peygamberler gibi mükemmel yaratmamıştır. 

Onları eksik taraflarını yararlarını ve zararlarını bilmekten aciz olarak yarattı. 
Sonra onları cennet ve cehennem konusunda serbest bıraktı. Doğru yolu 
göstermeleri için insanlara peygamberler gönderdi; fakat insanların çoğu 
peygamberlerin hallerine ulaşamadılar, tanık olamadılar. Allah, peygamberleri 
göremeyen insanlara onların hallerini bildirecek sebepler yarattı. Bu sebepler de 
haberleri verenlerin tabiatlarının ve haberleri naklediş sebeplerinin farklı farklı 
olmasıdır. Böylece Allah insanların, kendisine karşı ileri sürecekleri bir 
mazaretleri kalmaması için, yalan üzerinde birleşmeleri mümkün olmayan 
topluluklar vasıtasıyla peygamberlerin haberlerini, onların mucize ve yaşantılarına 
bizzat tanık olamayan insanların çoğuna aktardı.”50 

 
Câhiz’a göre birçok kimsenin naklettiği haberin yalan olması imkânsızdır. 

Çünkü insanların durumları, huyları, meslekleri ve menfaatleri faklı farklıdır. Bu 

sebeple o, birçok kimsenin aynı zamanda, aynı manada ve yalan haber üzerinde 

birleşmelerini olanaksız görmektedir. 

Câhiz, haberlerin doğruluğunu, nakledenlerin sayısına ve nakleden kişinin 

naklettiği haber hakkında bilgili olmasına bağlamaktadır.51 Câhiz’a göre 

nakledenlerin sayısı, onların buluşmadıkları, yazışmadıkları, illet ve sebeplerin 

ihtilafına rağmen uydurma haber üzerinde ittifak etmedikleri bilinen sayıdır. Bu 

nitelikte kişilerin verdiği haberlere icmâ da denir. Bu haberler kesin bilgi ifade 

ederler. Câhiz bu konu ile ilgili şöyle demiştir: 

                                                 
48 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 255. 
49 Câhız, Resâil, 1: 119. 
50 Câhız, Resâil, 3: 240-241. 
51 Câhız, Resâil, 3: 265. 



28 
 

“Delil kasıt ve (yalan üzerine) rastlaşmanın mümkün olmadığı 
rivayetlerdir. Bu şekilde nakledilmiş haberler de icmâ hükmündenir. Haber 
yalnızca râvilerin çok olmasından, muhaddislerin adaletinden dolayı icmâ 
hükmünde olmaz. İcmâ hükmündeki haber, gerekçeleri ve sebepleri farklı olduğu 
halde yalan bir haber üzerinde rastlaşmaları –ayrıca daha önce karşılaşmamış ve 
birbirine haber yollamamış olmak kaydıyla- imkânsız olacak sayıdaki râvinin 
haberidir. Sonra bu haberi bu râvilerden dinleyen kişi, râvilerin haberi kendilerinde 
bulunan özellikleri taşıyan râvilerden naklettiklerini de bilmelidir. Haberin fer’inin 
de aslı gibi olduğu bilinirse, o haber yakini bilgiyi gerekli kılar, şüphe ve taklid 
ihtimali ortadan kalkar.”52 
 

2. Âhad Haber 

Câhiz, en az bir veya iki kişi tarafından rivayet edilen haberlere Âhad 

haberler adını vermiştir. Âhad haberler doğruluğu ve yanlışlığı mümkün olan 

haberlerdir. Câhiz’ın şu sözleri bu bilgileri destekler niteliktedir. “… Yine 

bunlardan daha özel anlamda gelen, haber çeşidi vardır. Onu doğru ya da yalan 

söylemesi mümkün olan kimselerden bir veya iki kişi rivayet eder.”53 Bu tür 

haberlerin doğruluğu, nakleden râvi hakkındaki hüsnü zanna müsteniddir. Yine o, 

“Biz peygamberler miras bırakmayız, bıraktığımız sadakadır.” hadisi hakkında şu 

değerlendirmeyi yapmıştır:  
“Miras hükmünü ve mirasın şeriattaki apaçık yerini kabul ettikten sonra 

bir rivayet bulunduğunu iddia ettiler ve olması imkânsız olmayan, akli delillerle de 
nakli mümkün olan bir hadisten söz ettiler. Belki de bazıları, râvinin doğru 
söylediği görüşündedir. Çünkü râvi çevresinde âdil, dış görünün itibariyle de 
güvenilir bir kimseydi. Bundan önce onu kötü olarak tanımamışlar ve 
sadakatsizliğine şahit olmamışlardı. Dolayısıyla o râviyi doğrulamak, hüsnü zan 
cihetinden ve şahidi adil kılmak kabilindendir.”54 

 
Câhiz sahih haberi, “isnadı güvenilir55 zayıf bir asla dayanmayan, çelişki 

ve zayıflık belirtileri taşımayan haber” olarak tarif etmiştir. Bu tanıma göre bir 

haberi nakleden râvilerin güvenilir olup olmadıklarının araştırılması gerekir. Zira 

ona göre düşünen, araştıran, karşılaştıran ve ölçen kimse hakka daha yakın ve 

delili de daha güçlü kimsedir.56 

                                                 
52 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 115-116. 
53 Câhız, Resâil, 1: 120. 
54 Câhız, Resâil, 1: 120-121. 
55.Prensip olarak râvi hakkında inceleme yapılması gerektiğinin kabul edilmesine rağmen, 

uygulamada daha çok metin tenkidine öncelik verildiğine dair misaller için bk. Hansu, 
Mutezile ve Hadis, 222. 

56 Câhız, el-ʿOs̱mâniyye, 142-143. 



29 
 

Sonuç olarak Câhiz, mütevâtir haberin hiçbir şüpheye mahal bırakmayacak 

şekilde zaruri bilgi ifade ettiğini söylerken âhad haberin doğruluğu ve 

yanlışlığının mümkün olduğunu ve araştırılması gerektiğini söylemiştir. Haberin 

doğruluğunu da râviye olan hüsnü zanna dayandırmıştır.57 

 

C. Ebu’l-Kasım el-Kaᶜbî 

Yaşadığı dönemde Bağdat Muᶜtezilesi’nin önde gelen bir âlimi olan Kâᶜbî, 

kelam ilmindeki derinliğinin yanı sıra hadis ve ricâl ilmine vukûfiyetiyle de 

tanınmaktadır. Hansu’nun naklettiğine göre onun hadis ilmine dair kaleme aldığı 

eserler şunlardır: 

1. el-Müsned 

2. Kitâbü’l-hücce fî ahbâri’l-âhâd 

3. Kitâbü kabûli’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl 

4. Nakdü’s-Sircânî58 

Kaᶜbi önemli Muᶜtezilî âlimlerinden biridir. Bilgi anlayışı içerisinde haber 

önemli bir yer tutmaktadır. Muᶜtezilî gelenek içersinde Nazzam’ın mütevâtiri 

reddettiği, Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf’ın (ö. 235/849) ise “Biri cennetlik olmak şartıyla 

yirmi kişinin naklettiği haberedir” diyerek onu zorlaştırdığı bilinmektedir. 

Kaᶜbî’nin ise bu iki âlimin dışında kalan diğer Muᶜtezilî âlimlerle hemfikir olduğu 

anlaşılmaktadır.59 Şimdi söz konusu âlimin kısaca haberle ilgili tutumunu 

aktarılacaktır: 

 

1. Mütevâtir Haber 

Kaᶜbi, kendisinin ve Muᶜtezilî âlimlerin benimsediği bir mütevâtir haber 

tanımı yapmıştır. Sözü edilen tanım için şunları söylemektedir: 
“Muᶜtezile’nin geneli ve ümmetin büyük çoğunluğu (mütevâtir haber 

hakkında) şunları söylemişlerdir: ‘Geçmiş peygamberlerin mucizeleri ya da bunlar 
dışında bize gâib olan hususlar hakkında hüccet, üzerinde kasıtlı ya da kasıtsız 
olarak anlaşması mümkün olmayan bir topluluk tarafından, yine kendisi gibi 
(büyük) bir topluluğa aktarılan haberdir.’ Bu haberin böyle bir topluluktan gelmesi 

                                                 
57 Câhız’ın haber teorisiyle ilgili geniş bilgi için bk. Hüseyin Akyüz, el-Cahız’ın Hadis-Sünnet 

Anlayışı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2014), 99-117. 
58 Hansu, Mutezile ve Hadis, 205-211. 
59 Taha Çelik, Ebu’l-Kâsım el-Ka’bî ve Kabûlü’l-Ahbâr ve Ma’rifetü’r-Ricâl İsimli Eseri (Yüksek 

Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2009), 51. 



30 
 

muhtevâsının kesin bilgi ifade ettiği anlamına gelir. Başında, sonunda ve ortasında 
aynı nitelikleri taşıyan bu haberi nakleden topluluğun mü’min, fâsık veya kâfir 
olması fark etmediği gibi işiten herkes için de bir hüccettir.”60 

 
Kaᶜbi’nin bu ifadeleri Muᶜtezile içerisindeki en derli toplu mütevâtir haber 

tanımıdır. Her ne kadar o, “mütevâtir” kavramı yerine “hüccet olabilecek haber” 

şeklindeki bir ifadeyi tercih etse de konunun devamında Nazzâm’ın mütevâtir 

haberi kabul etmeyişini “Nazzâm ve onun gibi mütevâtir haberi kabul etmeyenlere 

göre” şeklinde ifade etmesi onun hüccet olabilecek haber ifadesiyle mütevâtiri 

kastettiğini açıkça ortaya koymaktadır.61 

Mütevâtir haberin bilgi değeri nedir? Şârî tarafından yapılması veya 

yapılmaması istenen fiiller hususunda, haberin önemli bir bilgi kaynağı olduğunu 

belirten Ebû Ali (ö. 303/916) ve Ebû Hâşim’e (ö. 321/933) göre mütevâtir haberle 

gelen bilgi, zarûrî bir bilgidir. Bununla birlikte Kaᶜbi ve Ebü’l-Hüseyin el-

Basrî’ye (ö. 436/1044) göre mütevâtir haberle hâsıl olan bilgi nazarî/istidlâlîdir. 

Nitekim haberin duyularla algılanabilen türden olması, yalan üzere birleşmesi 

mümkün olmayan sayıdaki kişiler tarafından aktarılması gibi şartlar mütevâtirin 

nazarî olduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak mütevâtir haber ile oluşan bilginin zarûrî mi yoksa istidlâlî 

mi olduğu ihtilaflı bir konudur. Kâᶜbî’ye göre bir haber bir grup insan için 

mütevâtir olabilirken onlar dışında kalanlar için olmayabilir. Çünkü bu gibi 

ihtilaflı durumlarda bir başkasının görüşlerini benimseme ya da ona kin ve 

düşmanlık besleme gibi durumlar söz konusu olabilir. Örneğin Hz. Peygamber’in 

Kur’ân dışındaki diğer mucizeleri Müslümanlar için mütevâtir seviyesine 

ulaşırken Yahûdî ve Hıristiyanlar bunları işittiklerinde kendilerinde zarûrî bilgi 

meydana gelmez. Bilakis yalnızca bunlar üzerinde akıl yürütüp inananlar 

Müslüman olur; ancak duyduklarında zarûrî bilginin oluşması mümkün değildir. 

İslâm düşünce geleneği içerisinde Kâᶜbî, Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, Cüveynî (ö. 

478/1085), Gazzâlî ve Âmidî (ö. 631/1233) gibi farklı geleneklere mensup âlimler 

bu bilginin iktisâbî olduğunu savunurken Basra Muᶜtezilîleri, İbn Fûrek (ö. 

                                                 
60 Ebu’l-Kâsım el-Belhî, Kitâbu’l-maḳālât ve maᶜhu ʿUyûnü’l-mesâʾil ve’l-Cevâbât, nşr. Hüseyin 

Hansu, Abdulhamîd Râcih Kurdî (Amman: Daru’l-Feth, 1440), 285. 
61 Abdüssamet Sarıkaya, Ebü’l-Kâsım el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı (Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2018), 111. 



31 
 

406/1015), Bakıllanî, Abdülkâhir el-Bağdâdî (ö. 429/1037), Sâbûnî (ö. 580/1180) 

ve Teftâzânî (ö. 792/1390) gibi âlimler bunun zarûrî olduğunu belirtmişlerdir.62 

 

2. Âhad Haber 

Kaᶜbi’nin bilgi anlayışı içerisinde haber-i vâhid önemli bir yer tutmaktadır. 

Zira o, bu konu üzerine hem müstakil eserler kaleme almış hem de haber-i vâhidi 

kabul etmeyenlerle mücadele etmiştir. Nitekim Bağdâdî’nin naklettiğine göre o, 

pek çok meselede hocası Hayyât’ı (ö. 300/913) takip etmekle birlikte madum ve 

haber-i vâhidin hüccet değeri hususunda ondan farklı düşünmektedir. Bu 

bakımdan burada Kaᶜbi’ye göre haber-i vâhidin hangi durumlarda ve ne şartlarda 

delil ifade edebileceği ele alınacaktır. 

Genel olarak hadis âlimleri bu tarz haberlerin sıhhatini tespit için senedine 

ve râvisine bakarken, istisnâları olmakla birlikte fıkıh ve kelam âlimleri 

muhtevâsının gerçeğe uygun ve olguya mutabık oluşuna diğer bir ifadeyle metne 

ehemmiyet vermişlerdir. O, Hanefî âlimlerin bu husustaki kanaatlerini zikrederek 

kendisinin de buna katıldığını ifade etmektedir: 
“Ebû Hanife’nin ashabı ve onların görüşünü benimseyenlere göre Hz. 

Peygamber’den nakledilen haber-i vâhid, Kur’ân, Sünnet, icmâ ve aklî delillere 
aykırı değilse, râvilerinin doğruluğu hakkında genel kanaat oluşmuş ve haklarında 
hüsnü zan edilmiş ise; rivayet edilen haber ümmetin genel tatbikatına aykırı 
olmayıp da şâz da değilse; bu haberin kesin bilgi ifade ettiği ve Allah katında 
doğru olduğu kesin olarak iddia edilmemekle birlikte, kabul edilmesi ve onunla 
amel edilmesi de vaciptir. Ben de bu görüşe katılmaktayım.”63 

 
Görüldüğü gibi metin tenkidi yönünden Kaᶜbi, haber-i vâhidin Kur’ân ve 

sünnete muhâlif olmaması gerektiği yönündeki Hanefilerin görüşüne katıldığını 

belirtmekte, ayrıca birtakım ilave şartlar da zikretmektedir. Bunları şu şekilde 

sıralamak mümkündür: 

1. Kur’ân’a, 

2. Hz. Peygamber’in üzerinde icmâ edilen sünnetine, 

3. Ümmetin icmâına, 

4. Selef-i sâlihînin uygulamasına aykırı olmamalıdır. Nitekim onlar, Hz. 

Peygamberin muradını daha iyi bilmekle birlikte vahyin nüzûlünde Hz. 

                                                 
62 Sarıkaya, el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı, 113. 
63 Belhî, Kitâbu’l-maḳālât, 506; Sarıkaya, el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı, 117. 



32 
 

Peygamberi gördükleri için nâsih-mensûhu, sebeb-i nüzûlü ve olayları daha iyi 

bilmektedirler. 

5. Haber-i vâhid, akla aykırı olmamalıdır. 

6. Tevhid ve adalet gibi konularda da olmamalıdır. Çünkü bu gibi konular, 

hiçbir şekilde ve hiçbir peygamberin lisanında değişikliğe uğramamış, seleften 

kimse de bunların değişebileceğine dair bir şey söylememiştir. Bu konularda 

haber-i vâhid yalnızca aklın ilkeleri doğrultusunda veya ona aykırı olmayacak 

şekilde teᵓkit ve bu konulara iltizam hususunda teşvik maksadıyla kullanılabilir.64 

Kaᶜbi’ye göre haber-i vâhid, senet ve metin açısından aranan şartları 

taşımaları koşuluyla fıkhî (furu´) konularda delil olarak kullanılabilir. Bu hususta 

o, Ḳabûlü’l-aḫbâr isimli eserinde şunları ifade etmektedir: 
“İki ya da üç kişinin haberi eğer kendi emsallerinden rivâyet edilmiş ve 

bu kişilerin adaleti zâhir olmuş ya da bunlar hakkında hüsn-ü zan vâki olmuşsa 
bununla birlikte rivâyet ettikleri haber yukarıda zikredilen kusurlardan uzak ve 
saydığımız şartları da taşıyorsa yalnızca furû (amelî) konularda kabul edilebilir. Bu 
hususta yakînî değil, zann-ı gâlibe dayanılarak amel edilir.”65 

 

Sonuç olarak Kaᶜbi, haber-i vâhidin fıkhî konularda delil teşkil 

edebileceğini savunmakla birlikte öğrencilerine hadislere ve bunları rivayet 

edenlere yaklaşım hususunda bir kılavuz olması için kaleme aldığı Ḳabûlü’l-

aḫbâr isimli eserinde hadisleri olduğu gibi ele alıp kabul eden haşvî yaklaşımı 

eleştirerek, haber-i vâhidle yalnızca bir usûl çerçevesinde amel edilmesi 

gerektiğini vurgulamaktadır. 

 

D. Cessâs 

Cessâs’ın el-Fuṣûl fi’l-Uṣûl isimli eseri Hanefî/Fukahâ metoduna göre 

yazılmış, günümüze kadar ulaşan ilk fıkıh usûlü eseri olarak kabul edilmektedir. 

Biz, bir fıkıh usûlcüsü olan Cessâs’ın haber/hadis konusundaki 

değerlendirmelerini onun bu eseri özelinde ele almaya çalışacağız.  

Hemen belirtelim ki, hadis/sünnet konularını hadis usûlcülerinin ele alış 

biçimiyle fıkıh usûlcülerinin ele alış biçimi birbirinden oldukça farklı olmuştur. 

Hadis usûlcüleri konuları hadis lafzını kullanarak ele almışlar ve daha çok 
                                                 
64 Ebu’l-Kâsım Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr ve Maɔrifetü’l-Aḫbâr, nşr. Hüseyin Hansu (İstanbul: 

Kuramer, 1439), 65; Ayrıca bk. Sarıkaya, el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı, 117. 
65 Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr, 65; Sarıkaya, el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı, 118. 



33 
 

hadisleri tanımlama ve sınıflandırma işiyle uğraşmışlardır. Hadislerin zayıf ve 

sahih olanlarını birbirinden ayırmada temel çıkış noktaları isnada ve râvilerin 

durumlarına ait değerlendirmeler olmuş, bunun sonucunda da isnad ve râvilerle 

ilgili geniş bir mâlumat oluşturmuşlardır. 

Cessâs’ta örneğini gördüğümüz üzere fıkıh usûlcülerinin hadis/sünnet 

konularını ele alışları hadisçilerden daha farklıdır. Cessâs, konuları haber lafzını 

kullanarak ele almış, âhâd haberleri; kabulünün gerekliliği, kabulünün delilleri ve 

bilgi ve amel yönünden değeri açısından ele alarak uzun mülahazalarda 

bulunmuştur.66 

Mütevâtir haber konusuna geçmeden önce Cessâs’ın haberi nasıl ele 

aldığını görelim: 

Cessâs, haberlerin kısımları ve hükümleri ile ilgili meseleleri İsa b. 

Eban’dan (ö. 221/836) geniş iktibaslarla nakletmektedir. Buna göre Cessâs İsâ b. 

Ebân’ın haberleri üç kısımda incelediğini belirtmektedir: 

1. Doğru olduğu kesin olarak bilinen haberler: 

İsâ b. Ebân birinci sırada yer alan “doğru olduğu kesin olarak bilinen 

haberler” hakkında şunları söylemektedir: Haber verilen şey hakkında aralarında 

ittifak ve anlaşma olmaksızın tevatür yoluyla nakledilen haberler, ilim ifade 

ederler. Dünyada Mekke, Medine ve Horasan’ın varlığı hakkındaki bilgimiz gibi. 

Hz. Peygamber’in insanları Allah’a çağırması, Allah’ın kendisine vahiy inzal 

ettiğini söylemesi, Kur’ân’ı getirmesi, bize namaz, zekât, Ramazan orucu, hacc 

vb. görevleri bildirmesi gibi. Bunların bilinmesi zorunlu (iltizamî, ıztırârî) bir 

bilgidir. Hz. Peygamber’e irca edilerek zikredilen bu şeriatın bilinmesi, sanki Hz. 

Peygamber’den işitilmiş gibidir. Bunlar reddedilirse kâfir olunur. İslam 

milletinden çıkılır. Çünkü bu zarûrî bir ilimdir. Müşahede ve duyularla algılanmış 

bir bilgi gibidir. Dünyada bizden önce de kavimler olduğu, mevcut olanların 

onların evlatları olduğu, bizim doğumumuzdan önce de gökyüzünün varlığı ve 

buna benzer bilgiler gibi. Zaruri ilimde şüpheye yer yoktur. 

2- Yalan olduğu kesin olarak bilinen haberler: 

                                                 
66 Nejla Hacıoğlu, “Cessâs’a Göre Haber-i Vâhidin Kabul Şartları ve Reddini Gerektiren 

Sebepler”, İslam Hukuku Araştırma Dergisi, 23 (2014): 351-352. 



34 
 

İsa b. Ebân “yalan olduğu kesin olarak bilinen haberler” konusunda ise 

Müseyleme ve yalancı peygamberlerin haberlerini zikretmiştir. Onlar gelecekle 

ilgili bazı şeyler haber vermişler ve bunların yalan olduğu ortaya çıkmıştır. 

Kendilerine nübüvvet geldiğini iddia ettiler, asılsız olduğu anlaşıldı. Şöyle 

söyleyenlerin sözü de bu kabildendir: “Annesiz babasız yaratılmış bir adam 

gördüm”, “inşa edilmeden yapılmış bina gördüm.” “Arefe Günü Arafat’ta insanlar 

öldürülerek yok edildi, onlardan haber verecek kimse kalmadı “demesi gibi. 

3- Doğru ve yalan olması mümkün olan haberler: 

İsâ b. Ebân, doğru ve yalan olması mümkün olan haberleri ise “tevatürle 

gelmeyen tek kişinin haberleri” şeklinde tanımlamaktadır. Üzerinde anlaşılması 

ve doğru-yanlış olması mümkündür. Görünüşte âdil olan ve töhmetten uzak olan 

kişinin haberi ahkâm konusunda makbuldür. Kesin doğru olduğu söylenemez, 

doğruluğuna şahitlik edilmez. Genel görüntüsünde töhmet ve fısk varsa haberi 

makbul değildir.67 

İsâ b. Ebân’a ait bu görüşlerden anlaşılmaktadır ki; o haberleri kesin 

doğru, kesin yalan ve her iki ihtimale açık olmak üzere üçe ayırmakta, kesin 

doğru olan haberlerle mütevâtir haberleri, kesin yalan olan haberlerle yalancı 

peygamberlerin haberlerini, her iki ihtimale açık olan haberlerle ise haber-i vâhidi 

kasdetmektedir. Burada ifade etmemiz gerekir ki, bu taksim aynıyla Bâkıllânî'de 

de görülmektedir.  

Buna değindikten sonra denilebilir ki, Cessâs, haberleri iki kısma 

ayırmaktadır: 

1. Mütevâtir 

2. Gayr-ı mütevâtir 

Mütevâtir, “yalan üzerinde birleşmeleri adeten mümkün olmayan bir 

topluluğun naklettiği haberlerdir”. Gayr-ı mütevâtir ise “naklinde ittifak etmeleri 

ve anlaşmaları mümkün olan bir topluluğun ve bir kişinin naklettiği haberdir.”68 

Şimdi bunları görelim: 

 

                                                 
67 Ebû Bekr Ahmed b. Alî el-Cessâs, el-Füṣûl fi’l-Uṣûl, nşr. ᶜUceyl Câsim en-Neşemî (İstanbul: 

Mektebetü’l-İrşâd, ts.), 3/35-36; Hacıoğlu, Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri, 60-61. 
68 Cessâs, el-Füṣûl, 3: 37. 



35 
 

1. Mütevâtir Haber 

Cessâs, mütevâtir haberi şöyle tarif eder: “Mütevâtir, sayıca çok oldukları 

için bir araya gelip aslı olmayan bir haber uydurmak üzere anlaşmaları ya da 

komplo kurmaları normalde imkânsız olan türden toplulukların verdiği haberdir.” 

Mütevâtir haber aktarıldığında zorunlu olarak doğru olduğu anlaşılır. Cessâs’a 

göre mütevâtir habere örnek olarak Kur’ân’ın Hz. Muhammed’e indiği bilgisi, Hz. 

Muhammed’in bir din tebliğ ettiği, bu dinin namaz, oruç, zekât, hac gibi temel 

kurallarının olduğu vs. gibi haberler gösterilebilir.69 

Cessâs mütevâtir haberin gerekliliği ve varlığı konusunda ise şunları 

söylemektedir: 
“Allah insanların kurtuluşu, din ve dünya maslahatları için gerekli olan 

şeyleri insanlara emretmiş, zararlı ve kötü olanları ise yasaklamıştır. Bu bilgilerin 
rasûller vasıtasıyla insanlara ulaştırılmasını istemiştir. Ancak bu bilgilerin 
insanlara tek tek ulaştırılması rasûllerin gücü dâhilinde değildir. Allah insanların 
tabiatlarını, ilgi ve gayelerini, niyetlerini farklı yaratmıştır. Bu özellikleri onların 
din ve dünya maslahatları olan konularda bir araya gelmelerini sağlayarak aslı 
olmayan bir haber konusunda ittifak etmelerini imkânsız kılmıştır. İnsanların 
tabiatları ve niyetleri farklı olduğu için onlardan ittifakla nakledilmiş haberler 
doğrudur. Aslı olmayan haberler nakletmeleri ise ancak aralarında anlaşma 
yapmaları ve haber uydurma konusunda ortak gerekçeleri olmasına bağlıdır. 
Çünkü aynı anda her bir insanın aklına bir konuda yalan icat etme fikrinin gelmesi 
âdeten mümkün değildir. Nakli ise hiç mümkün değildir. Onlardan yalan olan bir 
haberin nakledilmesi ancak aralarında anlaşma ile mümkündür. Dolunay halinde 
iken ayın ikiye ayrılıp ve bu durumun gece boyunca devam ettiği haberi gibi. 
Yalan uydurma konusunda onları bir araya getiren bir sebepten dolayı ittifak 
ederlerse böyle şeyler gizli kalmaz, ortaya çıkar ve süratle yayılır. Yalan doğru 
gibi değildir. Ancak anlaşma ile olur. Haberin doğru olması ise nakli için bir 
sebeptir. İnsanların tabiatlarında gördükleri şeyleri gizlememe, gördüklerini 
nakletme vasfı vardır. Özellikle de önemli ve büyük şeyleri gizleme yoktur. 
İnsanların bu özellikleri sayesinde şeraitlerin nakilleri gerçekleşebilmiştir.”70 

 
Bu bilgilerden Cessâs’ın mütevâtir haberi nakledenlerin yalan üzerinde 

birleşmelerinin âdeten mümkün olmadığını kabul ettiği anlaşılmaktadır. Cessâs’ın 

bu konuda söylediklerinin çok benzerlerini Muᶜtezilî âlim Câhiz’ın da söylediğini 

daha önce görmüştük. Nitekim Câhiz haberi veren kişilerin çok sayıda, 

niyetlerinin değişik ve görüşlerinin farklı olmasının, yalan bir haber üzerinde 

birleşmelerini imkânsız kıldığını belirtmişti.71 

                                                 
69 Murteza Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefi Fıkıh Teorisinde Peygamberin Otoritesi, 2. Bs 

(İstanbul: Dem Yayınları, 2017), 115. 
70 Cessâs, el-Füṣûl, 3: 39. 
71 Böyle bir görüş için bk. Hacıoğlu, Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri, 64. 



36 
 

Cessâs’ın mütevâtir haber ile ilgili izahlarından onun mütevâtir haberde 

aradığı şartlar ortaya çıkmaktadır. Bu şartlar; 

1. Haberi yalan üzerinde birleşmeleri âdeten mümkün olmayan bir 

topluluğun rivayet etmesi. Cessâs haberi nakleden topluluk konusunda belirli bir 

sayı ileri sürmemektedir. 

2. Başlangıçtan sonuna kadar yalan üzerinde birleşmeleri mümkün 

olmayan bir topluluğun rivayet etmesi. 

3. His ve müşahedeye dayalı olarak rivayet etmeleri. 

Bu şartları taşıyan mütevâtir haberin zarûrî bilgi oluşturduğu Cessâs 

tarafından kabul edilmektedir. Cessâs’ın mütevâtir haber tarifi ve mütevâtirde 

aradığı şartlar ile daha sonraki dönemlerde yapılan tam şeklini almış mütevâtir 

haber tarif ve şartlarının aynı olduğu görülmektedir. Klasik literatürde yer alan 

mütevâtir haberde bulunan bütün unsurların Cessâs tarafından ifade edildiğini 

görmekteyiz.72 

Cessâs’ın mütevâtir haber konusunda sahip olduğu bu malumatla daha 

önce Muᶜtezilî âlim Kaᶜbi’den aktardığımız görüşleri kıyasladığımızda Cassas'ın 

verdiği bilgilerin oldukça benzerinin Kaᶜbi’de bulunduğunu söylemek 

mümkündür. Dolayısıyla Muᶜtezilî kelamcıların mütevâtir haber kavramını, terim 

manası ile kullanma ve tarif etme konusunda öncü oldukları görülmektedir. 

Mütevâtir ile ilgili son olarak Cessâs’ın bir ayırımına temas etmenin 

faydalı olacağını düşünmekteyiz: 

Cessâs, mütevâtir haberi iki kısma ayırmaktadır: 

1. Zorunlu bilgi ifade eden, doğruluğunu ispat edecek karine, delil ve 

araştırmaya gerek duyulmayan mütevâtir haberler. 

2. Zorunlu bilgi ifade etmeyen, doğruluğu bir delil ile bilinen mütevâtir 

haberler. 

“Doğruluğu kesin olarak bilinen ve bilinmeyen” şeklinde mütevâtir 

haberin ikiye ayrılması, Cessâs’a has bir taksimat olup, kendisine kaynaklık eden 

kişiler ve kendisinden sonraki Hanefî usûlcüler arasında böyle bir taksimata 

rastlanmamıştır. 

                                                 
72 Hacıoğlu, Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri, 72. 



37 
 

Cessâs’ın bundan tam olarak neyi kastettiği detaylı araştırmaları 

gerektirmekle birlikte şu kadarı söylenebilir:  

Cessâs mütevâtir haberi, zorunlu bilgi ifade eden ve zorunlu bilgi ifade 

etmeyip doğruluğu bir delille sabit olan şeklinde iki kısma ayırmakta, Hanefi 

usûlculerin meşhur kapsamında değerlendirdiği hadisleri “zorunlu bilgi ifade 

etmeyen, doğruluğu bir delille sabit olan mütevâtir haberler” başlığı altında 

zikretmektedir. 

Cessâs’ın iki kısma ayırdığı mütevâtir haberin, “zorunlu bilgi ifade eden” 

kısmında rivayete dayalı herhangi bir örnek vermeyerek, rivayete dayalı örnekleri 

sadece “zorunlu bilgi ifade etmeyen” kısımda zikretmesi meşhur haber 

seviyesinde olan haberleri sabit sünnet kapsamında değerlendirdiğini 

göstermektedir. Cessâs, mütevâtir haberin zorunlu bilgi ifade etmeyen ikinci 

kısmında şu örnekleri vermektedir: “Mest üzerine mesh” “altı şeyin değişiminde 

fazlalığın haram oluşu”, “mut’anın mübah iken haram kılınışı” ve “recm 

haberleri.”73 

Son olarak Murteza Bedir mütevâtirin bu ikili ayrımı konusunda nasıl bir 

değerlendirmede bulunduğunu aktarmak istiyoruz: 
“Cessâs mütevâtir haberi iki kısma ayırır. Yukarıda bahsedilen zorunlu 

bilgi doğuran haber, mütevâtir haberin birinci kısmını oluşturur. Mütevâtirin ikinci 
kısmı ise zorunlu değil de istidlâlî / iktisâbî (yani belirli bir düşünme ve tefekkür 
süreci gerektiren) bir yolla kesin bilgi öğretir. Mütevâtirin ikinci kısmı, Müslüman 
toplumun üzerinde ittifak sağlayamadığı, toplumun bütünü tarafından 
aktarılmayan bilgilerdir. Toplumun tamamı tarafından aktarılmadığı için bu 
kesinlik ifade etmez. Fakat bu bilgiler yalan uydurmak için bir araya gelip komplo 
kurmaları mümkün olmayan bir topluluk tarafından nakledildiği için mütevâtir 
sayılır. Özetle, Cessâs’ın mütevâtir tanımı yalan uydurmaları imkân dâhilinde 
olmayan bir topluluğun naklettiği bilgiler şeklindedir ve bu haberler doğruluk 
açısından kesin bilgi üretirler, ancak ikincisi ilk Müslüman toplum içinde bazı 
itiraz seslerine konu olduğundan zorunlu değil istidlâlî bilgi üretir.”74 

 
Cessâs’ın zorunlu bilgi bağlamında mütevâtiri ikiye ayırması ayrıca 

Bâkıllânî’de demevcuttur. İleride görüleceği gibi Bâkıllânî, vacip bilgiyi zarûrî ve 

istidlalî diye ikiye ayıracaktır. İkisi de kesin bilgi olmasına rağmen bilgi değeri ve 

yöntem itibariyle aralarında küçük bir fark vardır. Bunu ifade ettikten sonra âhad 

haberler konusuna geçebiliriz. 

                                                 
73 Hacıoğlu, “Cessâs’a Göre Haber-i Vâhidin Kabul Şartları”, 360. 
74 Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet, 116-117. 



38 
 

2. Âhad Haber 

Âhad haberlerin “bir kişinin haberi”, “bir kaç kişinin haberi” ve “mütevâtir 

seviyesine ulaşmayan haber” şeklinde tanımlarının olduğu malumdur. Cessâs 

üzerine yapılan araştırmalarda kesin olarak ifade edebilecek hususun onun âhâd 

haberi “tek kişinin haberi” olarak ele almış olduğu gerçeğidir. Buna göre Cessâs, 

âhâd haber konusunu geniş bir şekilde değerlendirdiği el-Fuṣûl isimli eserinde, 

âhâd haberi tek kişinin haberi olarak ele almakta, iki kişinin rivayet ettiği haberler 

konusunda “haber-i vâhidi reddedip iki kişinin haberini kabul edenler” başlıklı bir 

bölüm açarak bu hususta detaylı bir inceleme yapmaktadır.75 

Cessâs âhad haber konusunu oldukça geniş ele almıştır. Bizim burada 

bunu geniş bir şekilde ele almamız mümkün gözükmemektedir.76 Bununla birlikte 

ana çerçeveye temas etmekle yetineceğiz. 

Cessâs, âhad haber konusunu geniş bir şekilde değerlendirdiği el-Fuṣûl 

isimli eserinde, âhad haberi tek kişinin haberi olarak ele almakta, ancak tarif 

etmemektedir. 

Cessâs, âhâd haberleri iki kısma ayırmaktadır: 

1. Ahkâmla ilgili olan âhad haberler, 

2. Ahkâmla ilgili olmayan âhad haberler. 

Ahkâmla ilgili olan âhad haberleri de iki kısma ayırmaktadır: 

1. Sıhhatini gerektiren bir delille beraber bulunmasından dolayı kesin bilgi 

gerektiren âhâd haberler, 

2. Kesin bilgi gerektirmeyip amel gerektiren haberler.77 

Görüldüğü gibi Cessâs, kesin bilgi gerektiren âhad haberden 

bahsetmektedir. Bu konu ileri araştırmaları gerektirmekle birlikte Hanefi 

usûlcüleri arasında yer alan Cessâs’ın onlardan farklı olarak, bir kısım haber-i 

vâhidin kesin bilgi gerektirdiğini ifade etttiği söylenebilir. Sıhhatini gerektiren bir 

delil bulunmasından dolayı kesin bilgi gerektiren haberler şeklinde nitelediği bu 

âhad haber türü, isimlendirme yönüyle karineli haberi çağrıştırsa da muhtevâsının 

genel anlamıyla farklı olduğu görülmektedir. Cessâs, bu bilginin zarurî değil, 

                                                 
75 Detaylı bilgi için bk. Hacıoğlu, “Cessâs’a Göre Haber-i Vâhidin Kabul Şartları”, 354. 
76 Detaylı bilgi için bk. Hacıoğlu, Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri, 89-165. 
77 Cessâs, el-Füṣûl, 63. 



39 
 

iktisâbî olduğunu, istidlal yoluyla meydana geldiğini belirtmektedir. Cessâs, kesin 

bilgi gerektirir dediği bu âhad haber türünü beş başlık altında incelemektedir.78 

Görüldüğü gibi Cessâs prensipte ahad haberi kabul etmektedir. Hatta 

bununla ilgili pek çok ayetten delil de getirmektedir. Bununla birlikte her âhad 

haber de kabul ile karşılanmamıştır. Onun için Cessâs bazı kriterler ortaya 

koymuştur. Bu kriterler daha ziyade Hanefilerin usûl eserlerinde zikrettiği 

kriterlerdir. Cessâs da bunları İsâ b. Ebân’dan aldığını açıkça zikretmektedir. 

Cessâs’ın, “ashabımıza göre âhad haberlerin reddini gerektiren hususlar, Îsâ b. 

Ebân’ın belirttiği hususlardır” sözünden, Hanefî mezhebinin bu konudaki 

yaklaşımında Îsâ b. Ebân’ın görüşlerinin esas kabul edildiği anlaşılmaktadır.79 

Cessâs ve Îsâ b. Ebân’a göre şu durumlarda haber-i vâhidin reddi caizdir. 

1. Kur’ân’a aykırı olması 

2. Sabit sünnete aykırı olması 

3. Umûmu’l-belvâ'da vârid olması 

4. Müslümanların tatbikatına uymayan haberler olması 

5. Aklın gereklerine aykırı olması80 

Cessâs, Kur’ân’a aykırı olan haber-i vâhidlerin reddini, kitap nassının 

kesin bilgi gerektirmesi haber-i vâhidlerin ise kesin bilgi gerektirmemesi 

anlayışıyla gerekçelendirmektedir. Diğer maddeler için de aynı gerekçe geçerlidir. 

Kesin bilgi karşısında âhad haber redde konu olmaktadır. 

                                                 
78 Bu beş tür ve geniş tahlili için bk. Hacıoğlu, Cessâs’ın Hadis İlmindeki Yeri, 93-98. 
79 Hanefî haber teorisinin şekillenmesine yönelik ilk çaba büyük oranda Îsâ b. Ebân tarafından 

ortaya konulmuştur. Îsâ b. Ebân’ın Hz. Peygamber’den aktarılan bilgilerin doğruluğunu tespit 
için önerdiği yöntem şu temel esasa dayanmaktadır: İsnâd tek başına güvenli bir yöntem 
değildir; haberlerin aktarılmasında haberin biçim değiştirmesi, anlamının bozulması, değişime 
uğraması kaçınılmazdır. O halde sıhhat sorunu ancak haberin belirli bir zümre içinde aktarılmış 
olması ilkesiyle aşılabilir. Bu zümre en başından itibaren nakledenlerin fıkıh, rey ve içtihat 
bilgisine sahip, yorumlarıyla ve kişisel yargılarıyla aktarılan bilgilerin doğruluğunu test 
edebilen kişilerden oluşmaktadır. İsnadın yeterli olmadığını söylerken onun dayanağı bu 
sistemin hâlihazırda çok çelişkili rivâyetler üretmesi ve bunların çoğu kez Kitâb, sünnet ve 
bunlardan çıkarılan genel ilkelere (usûl, kıyas) aykırı olmasıdır. Yine onun haber-i vâhidi 
kabulde umûm-i belvâ prensibinden bahseden ve onu sistemleştiren ilk kişi olduğu 
belirtilmiştir. Ayrıca bk. Enes Topgül, “Ebu Zeyd ed-Debusi’nin Sünnet/Hadis Anlayışı: 
Takvimu’l-Edille Çerçevesinde Bir İnceleme”, İslam Hukuku Araştırma Dergisi, 17 (2011): 
79. 

80 Aklın gereklerine aykırı olması” ilkesi Îsâ b. Ebân’ın sıraladığı haber-i vâhidin reddini 
gerektiren sebepler arasında yer almamakta, diğer sebeplerin mütalaası yapıldıktan sonra 
konunun sonunda Cessâs’ın görüşü olarak yer almaktadır. Ayrıca bk. el-Cessâs, el-Füṣûl, 3: 
121-122; Hacıoğlu, “Cessâs’a Göre Haber-i Vâhidin Kabul Şartları”, 354. 



40 
 

Görüldüğü gibi şu ana kadar Şafiî, Câhiz, Kaᶜbi ve Cessâs’ın haber 

teorilerini ele almış olduk. Dört âlim de mütevâtir ve ahad ayrımını kabul 

etmektedir. Şafiî’de mütevâtir kelimesi bulunmasa da kesin bilgiyi çağrıştıracak 

ifadeler vardır. Ancak Şafiî, âhad haberin kabulü konusunda daha isteklidir. Âhad 

haberler konusunda onda fazla bir tenkide rastlanmaz. Ancak diğer âlimlerde 

mütevâtir ve âhad konusu neredeyse aynı içerikte kabul edilmiştir. Kesin bilgi 

karşısında âhad haberin reddedilmesi gerektiği konusunda da hemfikirdirler. Bu 

arka plan ile Bâkıllânî’nin haber teorisini görebiliriz. 

 

III. BÂKILLÂNÎ'DE HABER 

Buraya kadar Bâkıllânî öncesi haber teorileri genel hatlarıyla ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Bu bölümde Bâkıllânî’nin haber tanımı, haberleri kaça 

ayırdığı, mütevâtir ve âhad haberlerle ilgili verdiği bilgiler, kısaca haber teorisi ele 

alınacaktır. 

 

A. Haberin Tanımı 

Bâkıllânî, haberi “kendisine doğru ve yalanın dâhil olmasının sahih olduğu 

şeydir” şeklinde tanımlamıştır.81 Tanımı, doğru ve yalanın girebilmesi ifadesiyle 

sınırlandırarak haberin kapsamını sadece vakıada var olan şeylerle sınırlamıştır. 

Böylece emir, nehiy, temenni vb inşaî sözleri haberin içine almamıştır. 

Dolayısıyla Bâkıllânî’nin tanımının kelamcılarla uyum içerisinde olduğu 

söylenebilir.   

 

B. Haberin Kısımları 

Bâkıllânî haberleri tasnif ederken aklı merkeze almıştır. Akıl bir şeyi 

değerlendirirken vacip, mümteni ve mümkün kategorilerinden bir tanesi içerisinde 

değerlendirir. Aynı şekilde Bâkıllânî de haberi vacipden, mümteniden ve 

mümkünden şeklinde üçe ayırmıştır.  

                                                 
81 Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, Temhîdü’l-Evâɔil ve Telḫîsu’d-Delâɔil, nşr. 

İmâmüddînAhmed Haydar (Beyrut: Müɔessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye, 1414/1993), 433; 
İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-MeâlîRüknüddîn Abdülmelik el-Cüveynî, Kitâbü’t-Telḫîs fî uṣûli’l-

fıḳh, thk. Abdullah Cevlem en-Nîbâlî ve ŞübbeyrAhmed el-Ömerî nşr. Abdullah Cevlem en-
Nîbâlî, ŞübbeyrAhmed el-Ömerî (Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1417/1996), 264. 



41 
 

Vacipden haber, aklın zarûrî veya istidlâlî olarak kesin bir şekilde 

doğruluğuna hükmettiği haberdir. Bütünün parçasından büyük olması zarûrî, 

âlemin bir yaratıcısının olması ise istidlâlî olarak aklın kesin doğruluğuna karar 

verdiği haberlerdir. Bu tür haberler Allah’tan, peygamberlerden, müminlerden, 

kâfirlerden, âdillerden, fâsıklardan hülâsa herkesten gelebilir. Çünkü bu haberler 

zaten akıl tarafından doğruluğu tespit edilmiş haberlerdir; dolayısıyla onu haber 

verenlerin değişmesiyle, haberin durumu değişmez.  

Mümteniden haber, vacip haberin zıttına aklın zarûrî veya istidlâlî olarak 

kesin bir şekilde yanlışlığına hükmettiği haberdir. İki zıddın aynı anda bir 

mahalde bulunması zarûrî, Allah’ın yaratılmış olduğunu iddia etmek ise istidlâlî 

olarak aklın yalan olduğuna karar verdiği haberlerdir. Bu tür haberler, Allah’tan, 

peygamberlerden, peygamberin yalan söylemez dediği kimselerden, kendileriyle 

tevâtür sabit olan bir topluluktan gelmez. Yani zarûrî veya istidlâlî olsun 

farketmez, aklın kesin hükümlerine aykırı bir şey bunlardan gelmez.  

Mümkünden haber, aklın mümkün gördüğü haberlerdir. Bu tür haberlerle 

insanlardan kulluk istenebilir. Falanca beldede yağmur yağdığı ve Hz. 

Peygamber’den sonra kimin devlet başkanı olacağı hakkındaki haberler aklın 

mümkün gördüğü haberlerdir. Akıl bu tür haberlere doğru veya yanlış hükmünü 

verebilir. Bu tür haberlerde, vacip ve mümteni haberlerdeki gibi aklın kesin bir 

hükmü bulunmadığından bir hüküm ortaya koyabilmek için araştırma yapılır. 

Eğer deliller, haberin doğruluğuna işaret ediyorsa doğruluğuna, yalan olduğuna 

işaret ediyorsa yalan olduğuna ve haberi aktaranların yalancılığına hükmedilir.82 

Görüldüğü gibi Bâkıllânî, aklen vacip olan şeylerde mümin-kâfir 

ayrımının olamayacağını söylemektedir. Çünkü bunlar bedihî bilgilerdir. Bu 

bilgiler kişiye göre değişmez. Ama dikkat edilirse âlemin bir yaratıcısı olması 

bilgisi de kesindir, fakat zarûrî değil, istidlâlîdir. Bu, herkesin bu bilgiyi kabul 

etmeyeceği anlamına gelir. Bütünün parçasından büyük olduğunu herkes zorunlu 

olarak kabul eder, ancak âlemin yaratıcısı olduğunu herkes aynı oranda zorunlu 

kabul etmez. Onun için bu bilgi zarûrî kesinlik değil, istidlâlî kesinlik arzeder. 

Aynı şekilde muhal haberler de böyledir.  

                                                 
82 Bâkıllânî, et-Temhîd, 434-437. 



42 
 

Mümkünden haber söz konusu olduğunda ise bunun araştırılması gerekir. 

Akıl, zarûrî olarak o bilginin doğruluğuna hükmetmez. Bâkıllânî burada tamamen 

aklı merkeze almıştır. Denilebilir ki, Bâkıllânî haber taksiminde aklı merkeze 

koymuş, buna uygun olarak vacipden ve mümteniden haberlerde zarûrî ve istidlâlî 

ayrımına gitmiş; mümkünden haberlerde ise delilin araştırılmasına vurgu 

yapmıştır.  

Burada akla Bâkıllânî’nin bu tasnifinin bilgi teorisiyle mi haber teorisiyle 

mi ilgili olduğu gelebilir. Hemen ifade edelim ki, bilgi teorisi daha geniştir. Bilgi 

teorisi akıl, duyular ve haberi ihtiva eder. Haber konusu ise bilgi teorisinin bir 

cüzüdür.83 Bu durumda denilebilir ki, her bilgi teorisi ayrıca haber teorisidir, yani 

haber teorisini içermektedir ama her haber teorisi bilgi teorisi değildir, zira haber 

teorisi bütünüyle bilgi teorisini içermemektedir. Bilgi teorisi, akıl ve duyuları da 

kapsaması itibariyle daha geniştir. Diğer taraftan bilgi teorisinde zarûrî bilgi-

nazarî bilgi ifadeleri kullanılırken haber teorisinde mütevâtir ve âhad kavramları 

kullanılmaktadır. Aklen zarûrî bilgi haber teorisinde mütevâtire tekabül ederken, 

nazarî bilgi de haber-i vâhid karşılığı kullanılmaktadır. Diğer bir tabirle mütevâtir, 

zarûrî bilgiyi; haber-i vâhid ise nazarî bilgiyi ifade etmektedir. Ancak hemen 

belirtelim ki, zarûrî bilgi sadece mütevâtir haber bilgisi değildir; aklen zarurî 

dediğimiz bilgi kategorileri de vardır. Aynı şekilde nazarî bilgi de sadece haber-i 

vâhid bilgisi değildir, başka aklî nazarî bilgiler de vardır.    

Yukarıda Bâkıllânî, aklî bilgiden bahsetmiştir. Dediğimiz gibi merkezde 

akıl vardır. Ama “bilgi” değil, “haber” kavramını kullanmıştır. Sanki bilgi ile 

haberi mezcetmiştir. Bilgi haberin lazımı gibidir. Haber varsa hemen o anda 

oluşan bir bilgi de söz konusudur. Tersinden bir bilgi varsa hemen onu haber 

verenlerin durumu, sayısı gibi şeyler akla gelmektedir. Aslında haber teorisi 

yapmak bir açıdan bilgi teorisi ya da bilgi teorisi yapmak haber teorisi yapmak 

anlamına gelir. Daha önce bilginin haberin eş anlamlısı olduğunu, haber anlamına 

da geldiğini söylemiştik. Mesela “zarûrî bilgi”, “istidlâlî bilgi” veya “mümkün 

bilgi” denilmektedir. İlk planda bunlar aklın hükümleri olarak görülebilir ki, 

öyledir. Fakat bunların haberle ilgileri de vardır. “ilgi” yerine “haber” 
                                                 
83 Nurullah Aydın, Bakıllani’de bilgi teorisi (Yüksek Lisans Tezi, Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 

2006), 55-60. 



43 
 

konulduğunda bu hükümler ayrıca haberin de mevzuu olacaktır. Bu durumda 

“zarûrî haber”, “istidlâlî haber” veya “mümkün haber” denilebilecektir. Oysa 

haber söz konusu olduğunda yaygın kullanım “mütevâtir haber” “ahad haber” 

“meşhur haber” şeklindedir. Bu kullanım yani “zarûrî haber”, “mümkün haber” 

şeklinde bir kullanım pek olmadığından, Bâkıllânî, “vacipden haber”, 

“mümteniden haber” ve “mümkünden haber” tabirlerini tercih etmiştir. Sanki hem 

“haber”i hem de “bilgi”yi kapsayacak şekilde bunları kullanmak istemiştir. Ancak 

nasıl olursa olsun burada “bilgi” ile “haber” arasında bir bağ vardır. Tevâtür bir 

haberdir. Tevâtürle zarûrî bilgi oluşmaktadır. Haber, zarûri bilgi sağlamaktadır. O 

zaman bu durumda haber eşittir zarûrî bilgi demek mümkündür. Bir veya bir kaç 

kişinin naklettiği hadis bir haberdir. Bununla istidlâlî/nazarî bilgi oluşmaktadır. 

Kesin bilgi ifade etmez. Bu bilgi araştırılmaya muhtaçtır. Buna da haber eşittir 

mümkün bilgi demek imkân dâhilindedir.   

Bâkıllanî haber taksimini yaparken mütevâtir âhad şeklinde yapmamıştır. 

O, haberin bilgi ifade edip etmemesine önem verdiğinden yukarıda zikrettiğimiz 

üçlü tasnifi yapmıştır. Her ne kadar böyle tasniflendirme yapmasa da tevâtürün 

şartlarını ve haber-i vâhidi eserinde işlemiştir. 

 

C. Tevâtür İle İlgili Meseleler 

Bâkıllâni bu konuyu üç soru etrafında incelemiştir. 

1. Tevâtür ehlinde mutlaka bulunması gereken özellikler nelerdir? 

a. Mütevâtiri nakledenlerin herbiri naklettiklerini zarûrî bilgi ile bilmeleri 

gerekir. Zarûrî bilgi ise müşahede veya sema yoluyla elde edilen yahut kişinin 

nefsinde nazar ve istidlâl olmaksızın kendiliğinden bilinen bir bilgi olmalıdır. 

Eğer naklettikleri haberi zarûrî bilgiye dayanarak nakletmiyorlarsa onların haberi 

zarûrî ilim ifade etmez. Müslümanların istidlal yoluyla kabul ettikleri olaylar 

müslüman olmayan kimseler için zarûrî ilim ifade etmez. Örneğin cisimlerin 

sonradan yaratılması, Allah’ın varlığının ispatı ve Kur’ân’ın muciz olması gibi 

bilgiler, Müslümanların istidlâl yoluyla elde ettikleri bilgilerdir dolayısıyla bu gibi 

konularda tevâtür olmaz.84 

                                                 
84 Bâkıllânî, et-Temhîd, 439. 



44 
 

b. Mütevâtir haberi nakledenlerin sayısı bir, iki, üç ve dört sayısından, 

Allah’ın haber verenlerin doğruluğunu araştırmayı bize emrettiği sayıdan ve 

haberi nakledenlerin adaletlerini ve durumlarını araştırmakla emrolunduğumuz 

sayıdan fazla olmalıdır. Allah, zikredilen sayılardan daha az kişilerin verdiği 

haberin zarûrî ilim ifade ettiğini bildirseydi âdil olmalarına, kıymetlerinin yüksek 

olmasına ve yalandan şiddetle kaçınmalarına rağmen rasûllerin haberlerinin 

doğruluğu üzerine istidlâl etmemizi bize emretmezdi. Dört kişi zina için şahitlik 

yapsalar eğer doğru söyleyen kimseler ise onların haberi ile bilgi oluşur. Onların 

şahitliklerinde ve adaletlerinde araştırma yapmaya gerek yoktur. Eğer fâsık 

kimseler ise onların haberini reddederiz. Çünkü haber verenin doğruluğunu 

bilmiyorsak biz ancak içtihad ve istidlâl yaparız. Mütevâtir haberi nakledenlerin 

sayısı hakkında bizim usûlümüz şudur: Zarûreten verdikleri haberin doğruluğunun 

bilgisi akledilemeyecek sayıdan fazla olmalıdır. Özetlemek gerekirse haberi 

verenlerin sayısı insanların örfünde duyulduğu zaman zarûrî ilim ifade edecek 

sayıya ulaşmalıdır.85 

c. Kendileriyle tevâtürün sabit olduğu topluluk her tabakada mevcut 

olmalıdır.86 

2. Kendileriyle tevâtür oluşan topluluğun yalan üzere birleşmesinin 

imkânsız olmasının delili nedir? 

Böyle bir topluluğun, müşahede ile elde ettikleri haberi, aralarında 

konuşmaksızın ve kararlaştırarak gizlemeleri adeten mümkün değildir. Bu durum 

bir iki kişi için mümkün olabilir fakat tevâtür derecesindeki topluluk için mümkün 

değildir. Bâkıllânî, bu duruma örnek olarak tevâtür şartlarını taşıyan topluluğun 

kendi nefislerini kötüleme, hatalarını açığa çıkarma, eşlerini boşama gibi 

konularda toplanıp aynı karara varmasının adeten mümkün olamayacağını 

zikretmektedir. Çünkü insanların arzuları istekleri ve amaçları farklı farklıdır. 

Tevâtür dercesine ulaşmış topluluğun fertleri tek tek düşünüldüğünde yalan 

söylemelerinin mümkün olmasından hareketle toplu halde yalan 

söyleyebilmelerinin de mümkün olduğunu iddia edenlere şöyle cevap vermiştir: 

Tek tek düşünüldüğünde yukarıdaki fiilleri de insanlar yapabilir ama tevâtür 
                                                 
85 Bâkıllânî, et-Temhîd, 440. 
86 Bâkıllânî, et-Temhîd, 440. 



45 
 

derecesine ulaşan topluluğun hepsinin bunu yapması imkânsızdır. Aynı şekilde 

insanlar tek tek düşünüldüğünde yalan söyleyebilir; fakat tevâtür derecesine 

ulaşan topluluğun yalan üzere birleşmesi imkânsızdır.87 

3. Kendileriyle tevâtür oluşan topluluğun verdiği haberin zaruri olduğunun 

delili nedir? 

Böyle bir topluluğun verdiği haberle kendimizi bilgili buluruz.88 Bu bilgi 

duyularımızla elde ettiğimiz bilgi gibidir. Çünkü bu tür haberlerde nazar ehli 

olmayan kadınlar, avam, çocuklar ve aklı eksik olanlar (deliler) bile bize ortak 

olurlar. Yani tevâtür ehlinin verdiği haberlerle zarûrî olarak insanlarda bilgi 

oluşur.89 

Yaptığımız taramalara göre Bâkıllânî, tevâtürü lafzî ve manevî şeklinde 

ikiye ayırmamaktadır. Fakat bazı meseleleri değerlendirirken haberleri zikrettikten 

sonra “bu haberlerle manevî tevâtürün gerçekleştiğini”, “lafızları farklı olsa da 

manen tevâtür olduklarını” söylemektedir.  Bu ifadelerden hareketle her ne kadar 

sitematik bir şekilde ayrım yapmasa da hadis yorumlarında bu ayrımı yaptığı 

söylenebilir.90 

 

D. Haber-i Vâhid İle İlgili Meseleler 

İslam düşünce dünyasında en çok tartışmaya konu olan meselelerden biri 

de haber-i vahid ile ilgili meselelerdir. Yukarıda zikredilen âlimlerin haber-i vâhid 

hakkındaki düşüncelerini aktardık. Bu bölümde ise Bâkıllânî’nin haber-i vâhid 

tanımı ve onunla amel konusundaki düşüncelerine yer verilecektir. 

 

1. Haber-i Vâhidin Manası 

Lügatte haber-i vâhidin manası bir kişinin verdiği haberdir.91 Bu tanım 

dikkate alındığında akla garib ve şâz hadis gelmektedir. Garib hadis, bir râvinin 

rivayetinde tek kaldığı hadistir. Şâz hadis ise güvenilir bir râvinin başkalarının 

rivayetine muhalif olarak rivayet ettiği hadistir. İki hadis türünde de “râvinin tek 
                                                 
87 Bâkıllânî, et-Temhîd, 438. 
88 Cüveynî, Kitâbü’t-Telḫîs, 268. 
89 Bâkıllânî, et-Temhîd, 437. 
90 Bâkıllânî, et-Temhîd, 419- 474. 
91 Bâkıllânî, et-Temhîd, 441. 



46 
 

kalması” söz konusudur. Bu durum hadisi değerlendiren âlimler nazarında hadisin 

bilinmediği veya yaygınlık kazanmadığı kanaatini oluşturmuştur. Bu açıdan 

haber-i vâhid, münker kavramı ile de ilişkilendirilebilir. 

Fakat fukahânın ve mütekellimûnun ıstılahında ise mütevâtir derecesine 

ulaşmayan her şey haber-i vâhiddir. İster onu bir kişi nakletsin isterse de bir 

kişiden fazla cemaat nakletsin durum aynıdır.92 

 

2. Haber-i Vâhidle Amel 

Haber-i vâhid, mütevâtir haber gibi zarûrî ilim ifade etmez; fakat haber-i 

vâhid, kendisinden daha kuvvetli bir haberle çelişmezse ve râvileri adil olursa 

zannî ilim ifade ettiği gibi amel de ifade eder.93 Bu ifadeler Bâkıllânî’nin, 

muhaddislerin öne çıkan sened tenkidi ile fukahanın öne çıkan metin tenkidini 

mezc ettiğini gösterir. Kaynakların genelinde Mâlikî olduğu belirtilen 

Bâkıllânî'nin haber-i vâhidle amel meselesinde Medine ehlinin ameline 

değinmemesi düşündürücüdür. Hatta bu konuda râvinin adil olmasını ve daha 

kuvvetli bir haberle çelişmemesini şart koşması, Hanefîlerin tutumuna daha 

yakındır.94 Ayrıca müellife göre ilim ifade etmeyen haber-i vâhidle yalnızca 

şeriatın bazı konularında amel edilir.95 

Bâkıllânî, hadisler arasında tearuz olamayacağını da ifade etmiştir. Bu 

hususta sebeb-i vürud bilgisinin önemi üzerinde durarak böyle durumlarda nasıl 

bir metod takip edileceğini belirtmiştir. Ona göre Hz. Peygamber’in söylediği 

tespit edilmiş iki haber arasında zâhiren teâruz var gibi görünse de gerçekte böyle 

bir durum olamaz. Çünkü iki haber veya haberle Kur’ân arasında, birinin emir 

diğerinin nehiy veya birisinin ibaha diğerinin sakındırma ihtivâ etmesi veya da 

birinin doğru olduğunu diğerinin doğru olmadığını ortaya koyması teklifi kaldırır. 

Böylesine bir şeyden ise Hz. Peygamber münezzehtir. Öyleyse aralarında zâhiren 
                                                 
92 Bâkıllânî, et-Temhîd, 441. 
93 Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, et-Taḳrîb ve’l-irşâd fî uṣûli’l-fıḳh, nşr. Abdulhamîd b. Ali 

Ebû Züneyz (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1998), 610; Ebû Bekr Ahmed el-Hatîb el-Baġdâdî, 
el-Kifâye fî maʿrifeti uṣûli ʿilmi’r-rivâye, nşr. Ebu Adullah es-Sûrekî, İbrahim Hamdi el-
Medenî (Medine: Mektebetü’l-İlmiyye, t.y.), 25. 

94 Hanefilerin haber-i vâhidle ilgili görüşleri için bk. Mutlu Gül, Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi 
(İstanbul: İFAV Yayınları, 2018), 199-202. 

95 Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, el-İntiṣâr li’l-Ḳur’ân, nşr. İsâm el-Kudât (Beyrut: Daru İbn 
Hazm, 1421), 1/308. 



47 
 

teâruz gibi gözüken, biri nehyi diğeri yapılması gereğini ortaya koyan hadislerin 

ayrı ayrı zamanlarda ayrı gruplara farklı özellik göz önünde bulundurularak 

söylenmiş olması gerekir.96 

Haber-i vâhidle Kur’ân’ın umum ifadesini tahsis konusunda ise Bâkıllânî, 

sübût ve delalet yönlerini karşılaştırmıştır. Buna göre haber-i vâhid’in sübûtu 

zanni delaleti kat’i, Kur’ân’ın umumunun sübûtu kat’i delaleti zannidir. 

Dolayısıyla ortada çapraz bir eşitlik söz konusudur. Bâkıllânî’ye göre bu 

durumlarda ortaya harici olarak tercihi gerektirecek bir delil çıkana kadar 

tevakkuf edilmesi gereklidir. Çünkü söz konusu çatışmada ne haber-i vâhid ile ne 

de Kur’ân’ın umumuyla amel etmenin gerekliliğine dair elimizde bir delil 

yoktur.97 

Bâkıllânî’nin mütevâtir bilgi karşısındaki haber-i vâhid hakkındaki tutumu 

da dikkat çekicidir. Ona göre tavâtürle elde edilmiş bilgi karşısında haber-i 

vâhidin hiçbir önemi yoktur. Fakat o bu tür haber-i vâhid ile gelen rivayetleri de 

her ihtimale karşı teᵓvil etmektedir.98 

Bâkıllâni haberlere muhalefet konusuna da değinmiştir. Ona göre habere 

yapılan bir muhalefet varsa bu durum söz konusu haberin sıhhatine zarar 

vermez.99 

 

E. Muhtelif Usûl Görüşleri 

Bâkıllânî hadis usûlü konularında da söz söylemiş âlimlerdendir. Onun 

hadis usûlü ile ilgili muhtelif konulardaki görüşlerini, usûl konusunda kendisinden 

sonraki muhaddisleri etkilemiş olan Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye fi maᶜrifeti ilmi’r-

rivâye isimli eserinde bizlere aktarmaktadır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Hatîb, 

on altı yerde Bâkıllânî’den alıntı yapmaktadır. Bâkıllânî’nin söz konusu 

görüşlerini değerlendirmek müstakil çalışmalara ihtiyaç duyabileceğinden dolayı 

                                                 
96 Hatîb el-Baġdâdî, el-Kifâye, 433. 
97 Bâkıllânî, et-Taḳrîb ve’l-irşâd, 3/263; Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Abdulbasıt Saltekin, 

“Bâkıllânî’de Tahsis Kuramı”, Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/2 (2015): 
187-194. 

98 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/308. 
99 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/75. 



48 
 

burada sadece Hatîb’in hangi konularda Bâkıllânî’den alıntı yaptığını aktarmakla 

iktifa edeceğiz. Bu konuları şöyle sıralamak mümkündür: 

1. Haber-i vâhidin ilim ve amel ifade etmesi. 

2. Sahâbî tanımı. 

3. Râvinin adaleti. 

4. Muaddilin taᶜdili. 

5. Adaletiyle meşhur olmayan râvinin tezkiyeye ihtiyaç duyması. 

6. Şahidin sıfatlarını toplayan kişinin haberi. 

7. Ehil olan kadının taᶜdili. 

8. Cerhin müfesser olup olmaması. 

9. Hocanın talebesine yaptığı rivayeti inkâr etmesi. 

10. Adaletinde veya zabtında sıkıntı olan ravinin haberi. 

11. Muhaddisin kendisine kıraat edileni ikrar etmesinin onun sözü yerine 

geçip geçmeyeceği. 

12. Hocasına hadis okuyan râvinin hocası tarafından ikrar edilmesi 

neticesinde o râvinin “semiᶜtü fülan” diyerek hadisi aktarmasının caiz olup 

olmadığı. 

13. Râvinin hocasından icazet alması. 

14. Meçhulü’l ayn ve meçhulü’l-hal ravilerin haberi. 

15. İsmi ve nesebi meçhul olan ravilerin haberi. 

16. Hadisler arasında teaᶜruz.100  

                                                 
100 Hatîb’in Bâkıllânî’den yapmış olduğu alıntılar için bk. el-Hatîb el-Baġdâdî, el-Kifâye, 25, 51, 

80, 85, 87, 94, 97, 107, 138, 152, 281, 296, 348, 372, 375, 433. 



49 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BÂKILLÂNÎ’NİN HADİS YORUM METODU 

 

İslami ilimlerde kalem oynatan her âlimin yolunun düşeceği yegâne iki 

kaynak vardır. Bunlar Kur’ân ve Sünnettir. Bâkıllâni de bu alanda söz söylemiş 

kelamcılığıyla ön plana çıkan bir âlimdir. Dolayısıyla o da hadislerle zorunlu 

olarak bir etkileşim içerisine girmiştir. Bu bölümde Bâkıllânî’nin inançla ve 

Kur’ân’la ilgili hadis yorumlarından hareketle onun hadis yorum metodu tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Ayrıca yaptığı yorumların hadis şarihleri tarafından dikkate 

alınıp alınmadığı da incelenmiştir. 

 

I. İNANÇ İLE İLGİLİ HADİSLERE DAİR YORUMLARI 

Bu bölümde Bâkıllânî’nin akaid ile ilgili konuları, delilleriyle tartışarak 

ortaya koyduğu et-Temhid isimli eserinde yer verdiği hadisleri inceleyeceğiz. 

Müellif, meselelere genelde akıl zaviyesinden çözümler getirmekle birlikte yeri 

geldiğinde hadisleri zikrederek konuyu delillendirmektedir. Bunu yaparken de 

bazen hadislerin metinlerinin hepsini zikrederken bazen de hadislerin metnindeki 

mefhumdan hareketle cümleler kurmuştur. Mezkûr eserde tespit edebildiğimiz 

kadarıyla imâmet, şefaat ve mucize şeklinde sıraladığımız üç konuda yukarıda 

zikredilen şekliyle hadisleri kullanmaktadır. 

 

A. İmametle İlgili Rivayetler 

Kelam ilminde haber teorisinin kullanımının en önemli etkenlerinden birisi 

imâmetin temellendirilmesidir. Şîa’nın Hz. Ali (ö. 40/661) lehine öne sürdüğü 

haberleri Ehl-i Sünnet âlimleri haber teorisi sağlamasıyla test etmişlerdir. Bir 

diğer ifadeyle öne sürülen haberler, sübûtu ve delâletinin ne olduğu ve delil 

olmaya elverişli olup olmadığı yönünden araştırılmıştır. Bâkıllânî de bu bağlamda 

imametle ilgili; imamın tayini, mefdulün imameti, imamın nesebi, zalim ve fasık 



50 
 

imama itaat gibi konuları eserinde işlemiş ve bu doğrultuda ilgili rivayetleri 

incelemiştir.101 

 

1. İmamın Tayini 

İmâmetle ilgili en temel problem, imamın nassla mı yoksa seçimle mi 

tayin edildiği meselesidir.102 Şîa, imâmetin nassla tayin edildiğini iddia ederken 

Ehl-i Sünnet seçimle tayin edildiğini vurgulamıştır. Dolayısıyla her iki mezhep de 

birçok rivayet zikretmişler ve bunları yorumlamışlardır. Bu rivayetlere geçmeden 

önce Bâkıllânî’nin konuyla ilgili görüşlerinin incelenmesinin faydalı olacağını 

düşünmekteyiz. 

Bâkıllânî’ye göre ümmet, imamın tayini konusunda şu iki yoldan başka bir 

yol olmadığı üzerinde ittifak etmiştir:  

1. Nass ile tayin. 

2. Seçimle tayin103 

Bâkıllânî, Şîa’nın aksine imamın tayininin nassla olmayacağını ispat 

ederek seçimle olacağını ortaya koymaya çalışmıştır. Bâkıllânî’ye göre Rasûlullah 

belli bir kişiyi “bu benim halifem ve benden sonra imamdır.” şeklinde imam 

olarak tayin etseydi sahâbîler onu dinler ve itaat ederlerdi. Bu da namaz oruç, hac 

ve diğer farzlar gibi yayılırdı. Hele bu imâmet gibi herkesi ilgilendiren büyük ve 

önemli farz ise bunu insanlardan gizlemez naklederlerdi. Hz. Peygamber’in tayin 

ettiği komutanlar ve bunların dışındaki emîr ve kadılar, ilim ve rivayet ehlinden 

hiç kimseye gizli kalmayacak şekilde ümmetin bütünü tarafından rivayet edildiği 

halde Şîa’nın iddia ettiği gibi Hz. Ali’nin imam tayin edildiği, şüpheye yer 

bırakmayacak ve ilim ifade edecek şekilde neden aktarılmamıştır? Hâlbuki devlet 

başkanlığı daha önemlidir. Böyle bir şey olsaydı, günümüze kadar yaygın bir 

şekilde aktarılırdı. Böylece Şîa’nın doğruluğu ortaya çıkardı. Ayrıca Bâkıllânî’ye 

                                                 
101 Bâkıllânî’nin imamet ile ilgili görüşleri hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Abdülhakim Nas, 

İmamet Probleminin Sünni Literatüre Girişi ve Bakıllani’ye Göre İmamet (Yüksek Lisans 
Tezi, Marmara Üniversitesi, 1998); Mehmet Salih Geçit, “Bakıllânî’nin (V. 403/1012) İmâmet 
ve Siyâset Anlayışı (”et-Temhid” Örneği)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 11/61 
(2018): 1153-1175. 

102 Abdullah b. Ömer b. Süleyman Dümeycî, İmâmetü’l-ʿuẓmâ ᶜinde ehli’s-sünne (Riyâd: Dâru 
Taybe, 1408), 45-64. 

103 Bâkıllânî, et-Temhîd, 442. 



51 
 

göre Zeydiye, Bağdat Muᶜtezileleri ve bunların dışında Hz. Ali’yi başkalarından 

üstün görüp ondan şüpheleri kaldıranların bile onun hakkında nass olduğunu inkâr 

etmeleri de Şîa’nın bu konudaki görüşünün batıl olduğunu gösteren çok açık bir 

delildir.104 

Bâkıllânî’ye göre Şîa’nın imamın tayininin nassla olduğu konusunda 

aktardıkları haberler zarûrî bilgi gerektirmedikleri gibi kendileriyle amel edilecek 

âhad haber türünden de değildir. Ayrıca müellif, âhad haberlerle amel edebilmek 

için belli şartları taşıması gerektiğini belirtmiştir. Bu şartlar da söz konusu habere 

zıt, daha sağlam rivayetlerin bulunmaması ve onları nakledenlerin adalet sahibi 

olmalarıdır. Fakat Hz. Ali ile ilgili nass olduğunu söyleyenlerin tamamı, Hz. Ali 

dışında Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634), Hz. Ömer (ö. 23/644) ve diğer şûra ehlinden 

uzak olduklarını söylemektedirler. Sahâbîye sövmekte, onların yaptıklarını 

değersiz görmekte, hatta dinden çıktıklarını söylemekte ve bunun gibi daha birçok 

şeyi ileri sürmektedirler. Bunların bir kısmı ile dahi râvinin sahip olması gereken 

adalet vasfı ortadan kalkar. Dolayısıyla Bâkıllânî’ye göre bu şekilde inananların 

aktardıkları rivayetleri kabul etmek mümkün değildir.105 

Bâkıllânî'ye göre bu haberlerle amel etmeyi engelleyen diğer bir sebep de, 

ilk dönem müslümanlarının icmâının bu haberlere zıt olmasıdır. Bütün ümmet Hz. 

Ebû Bekir’e itaat etmiştir. Hz. Ali, Hz. Abbas (ö. 32/653), Hz. Ammâr (ö. 

37/657), Hz. Mikdâd (ö. 33/653), Hz. Ebû Zer (ö. 32/653), Hz. Zübeyr b. Avvâm 

(ö. 36/656) gibi sahabiler de buna dâhildir. Müslümanların böyle açık bir icmâı 

varken, bu haberleri terk edip icmâyı kabul etmek gerekir. Müellife göre Şîa bunu 

reddedemediği için takiyye yoluna gitmiştir.106 

Bunların yanında söz konusu haberlerin reddedilmesine yol açan diğer bir 

husus ise bunlara zıt başka haberlerin bulunmasıdır. Çünkü zıt haberler olmadığı 

zaman âhad haberlerle amel edilebileceği bilinmektedir. Hâlbuki burada Bekriyye 

ve Râvendiyye ile Hz. Ebû Bekir ve Hz. Abbas hakkında nass olduğuna 

inananların tamamının rivayetleri bu rivayetlere zıttır. Üstelik bunların rivayetleri 

daha açık ve sabittir. İlk dönem uygulaması da Hz. Ebû Bekir hakkında nass 

                                                 
104 Bâkıllânî, et-Temhîd, 442-446. 
105 Bâkıllânî, et-Temhîd, 447-448. 
106 Bâkıllânî, et-Temhîd, 449-450. 



52 
 

olduğuna dair rivayetlere uygundur. O halde zayıfı bırakıp kuvvetliyi kabul etmek 

gerekir. Hâlbuki en azından zıt oldukları halde eşit sıhhatte bulundukları için 

birbirlerine eşittirler. Mesele bu şekilde olunca da, zıt olanlardan herhangi biri 

kabul edilemez. O yüzden müellife göre kesin bir bilgi gelinceye kadar bu konuda 

nass olmadığı düşüncesi ile hareket edilmelidir. Böyle bir bilgi gelmeyeceğine 

göre, bu konuda nass bulunduğu görüşü reddedilmiş olup, seçim yolu kesinlik 

kazanmış olmaktadır. 

Ayrıca Bakıllânî, imâmetin Hz. Ali lehine nassla tayinini savunanlara Hz 

Ebû Bekir ve Hz. Ömer lehine olan rivayetlerin de olduğunu hatırlatarak niçin 

onların imametleriyle ilgili nass olduğunu iddia etmediklerini sorar. Bâkıllânî’nin 

bu sorusu diğer halifeler hakkında nass olduğunu iddia ettiğinden değil aksine 

Şia’nın iddia ettiği nassla tayinin olmadığını gözler önüne sermek içindir. 107 

Netice itibariyle Bâkıllânî’ye göre Şîa’nın imamın tayininin nassla 

olduğunu temellendirmek için öne sürdüğü rivayetlerin reddini gerektiren sebepler 

şunlardır:  

1. Zikredilen haberler yaygın değildir. 

2. Bu haberlere muhalefet eden fırkalar vardır. 

3. Şiî’lerin adalet vasfı yoktur. 

4. Haberler icmâa aykırıdır. 

5. Bu haberlere muarız haberler vardır. 

Bâkıllânî’nin yaptığı eleştirilerde iki husus dikkate değer görülebilir. 

Birincisi haberlere muhalefet eden fırkaların varlığını haberlerin reddine delil 

olarak sunmasıdır.108 İkincisi ise Şîa’da adalet vasfının olmamasıdır. Bilindiği gibi 

hadis usulünde râvinin adalet vasfına yönelik eleştirilerden biri de bidᶜattır. Bidᶜat, 

râvinin dinin esaslarına aykırı bir inanç ve amele sahip olmasıdır. Burada bidᶜatın 

küfre götüren bidᶜat ve fıska düşüren bidᶜat diye ikiye ayrıldığını hatırlamakta 

                                                 
107 Bâkıllânî, et-Temhîd, 450. 
108 Hâlbuki kendisi el-İntisar isimli eserinde muhalefetin olması haberin sıhhatine zarar vermez 

demiştir. Burada bir çelişki olduğu düşünülebilir; fakat burada muhalefeti, temelde aynı 
zihniyete sahip olanların yaptığı muhalefet ve tamamen farklı zihniyette olnaların yaptığı 
muhalefet diye ikiye ayırırsak Bâkıllânî’nin aynı zihniyete sahip olanların yaptığı muhalefeti 
bir red sebebi olarak gördüğü düşünülebilir. Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, el-İntiṣâr li’l-

Ḳur’ân, nşr. İsâm el-Kudât (Beyrut: Daru İbn Hazm, 1421/2001), 75. 



53 
 

fayda vardır.109 Bu durum Şîa için düşünüldüğünde Şîa’nın içerisinde vahiy 

meleğinin vahyi Hz. Ali yerine Hz. Peygamber’e getirdiğini iddia eden grubun 

bidᶜatı küfre götüren bidᶜattır. Sahâbînin adaletini110 reddeden grubun işlediği 

bidᶜat ise fıska düşüren bidᶜattır.111 Küfre götüren bidᶜatı işleyenlerin rivayetleri 

reddedilir. Fıska düşüren bidᶜatı işleyenlerin rivayeti ise ancak doğru sözlü olması 

ve bidᶜatına davet etmediği durumlarda kabul edilebilir. Şîa’nın Hz. Ali’nin 

imâmeti ile igili rivayet ettiği hadislerin kendi mezheplerinin propagandası 

niteliğinde olduğu açıktır.112 Bu sebeple Şîa’nın rivayetlerinin reddi gerekir. 

İmamın tayini konusunda Bâkıllânî’nin görüşlerini aktardıktan sonra diğer 

âlimlerin konu ile ilgili düşüncelerine geçebiliriz. 

Mutezili âlimlerden Câhiz, imamın nass ile belirlendiği görüşünü kabul 

etmez ve bu görüşü birçok delil ortaya koyarak reddeder. Ona göre, ne Kur’ân’da 

ne de hadislerde imamın kim olacağı hakkında bir huccet bulunamaz. İslam 

ümmetinin içerisinde imâmetin keyfiyeti hakkında ihtilaflar olmakla beraber 

imâmette nass ve vasiyet hususunda, hiçbir nakil yoktur. İmâmetin nassla tayini, 

sadece Şîa’nın iddiasıdır ve onlara has kalmış bir durumdur. Hatta Şîa’dan olan 

Zeydiyye bile bu hususta onlara muhalefet etmiştir. 

Câhiz, Kur’ân’ı baştan sona kadar araştırdığını fakat imâmetin kimin 

olacağı hususunda bir nass bulamadığını ifade etmiştir. Ona göre bu konuda eğer 

açık bir nass ya da imâmete delalet eden bir ayet olsa idi; teᵓvil ve tefsir ehli 

olanların, Şîa’nın Kur’ân’da Allah’ın belli bir kimsenin imâmetini murad ettiği 

kanaatine katılmaları gerekirdi. 
                                                 
109 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. İbnü’s-Salâh, Muḳaddime, 115; Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn 

Ahmed b. Alî İbn Hacer el-Askalanî, Şerhu’n-Nuhbe Nüzhetü’n-nazar fî tavzîhi Nuhbeti’l-fiker 

fî mustalahi ehli’l-eser, thk. Nûreddîn ‘Itr (Dımaşk: Matba‘atü’s-Sabâh, 2000), 102-103; Yusuf 
Güneş, Hadis Usulü Açısından Bid’at Ehli Raviler ve Rivayetlerinin Değeri (Yüksek Lisans 
Tezi, Marmara Üniversitesi, 1999), 68-101; Zehra Özdemir, Hadis Usulünde Ehl-i Bid’at 

Problemi ve Uygulamadaki Yansımaları (Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi, 2007), 34-
42; Sümeyye Şahin, Bid’at İle İlgili Hadislerin Tahkik, Tahriç ve Değerlendirmesi (Yüksek 
Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2012), 31-36; Merve Çınar, Ehli Bid’at Olarak Cerh 

Edilen Râvîler ve Rivâyetlerinin Değeri –Hâricî, Cehmî, Mürciî râvîler örneğinde- (Yüksek 
Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 2019), 32-41. 

110 Şiâ’nın sahâbînin adeleti hakkındaki görüşleri için bk. Abdullah Ünalan, Ehl-i Sünnet ve 

Şiâ’nın İmamette Dayandığı Hadisler (Doktora Tezi, Harran Üniversitesi, 1998), 160-175. 
111 Bünyamin Erul, “Ta‘n”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2010), 39: 558-560. 
112 Emin Aşıkkutlu, “Teşeyyu‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011), 40: 564-565. 



54 
 

Câhiz hadislerde de imamı belirleyen açık bir delil olmadığı belirtmiştir. 

Ayrıca o, Şîa’nın bu konuda naklettiği hadisleri tenkid etmiş ve bazılarını sahih 

kabul etmemiştir. Bazılarının da Şiâ’nın anladığı manayı ifade etmediğini 

belirtmiştir. Son olarak Şîa’nın Kur’ân’ı ve icmâı bırakıp daha çok hadisleri esas 

aldığını, hâlbuki hadis sahih dahi olsa Kur’ân’dan daha açıklayıcı olamayacağını 

vurgulamıştır.113 

el-Lümaᶜ ve el-İbâne isimli eserlerinde konuyu Hz. Ebû Bekir’in imâmeti 

üzerinden işleyen Eşᶜarî (ö. 324/935) de imâmetin nass ve tayinle değil ittifak ve 

seçim yoluyla gerçekleşeceği görüşündedir. Çünkü ona göre kimin imam olacağı 

konusunda herhangi bir nass bulunsaydı, nakledilmesi için birçok imkân hâsıl olur 

ve gizli kalmaz mutlaka bilinirdi.114 

Cüveynî’ye göre ise akıl, belirli bir şahsın imâmete tayinine hükmetmez. 

Bu konunun haberlere dayandırılması gerekir. Haberler de mütevâtir ve âhad 

olmak üzere iki kısımdır. Hâlbuki Şîa’nın elinde Hz. Ali’nin nassla tayin 

edildiğini bildiren mütevâtir bir haber yoktur. Haber-i vâhid ise ilim doğurmaz. 

Cüveynî’ye göre eğer birisi Hz. Ali’nin nassla belirlendiğine dair bir mütevâtir 

haber olduğunu söylerse bu bir iftiradır. Dolayısıyla bu gibi kişilerin iddialarını 

çürütebilmek için Hz. Ebû Bekir’in imâmeti hakkındaki nassla karşılık verilir.115 

İmamın tayininin keyfiyeti konusunda Mâtürîdî âlimlerden olan Nesefî (ö. 

508/1115) de Bâkıllânî ile aynı kanaati paylaşmaktadır. O da konuyu öncelikle 

“nass” ve “seçim” nazariyyeleri açısından işlemiş, daha sonra nassın iptal 

edilmesi ve ihtiyar (seçim)’in isbat edilmesi amacıyla Şîa’nın iddialarını 

çürütmeye çalışmıştır. Nesefî, Hz. Ali’nin verâsetle devlet başkanı olduğunu iddia 

eden görüşleri hatalı bulur. Buna delil olarak da devlet başkanlığının verasetle 

olacağı kabul edilirse, buna Hz. Peygamber’in amcası olan Hz. Abbas’ın, onun 

amcasının oğlu olan Hz. Ali’den daha layık olacağını ileri sürer. Ayrıca Nesefî’ye 

göre eğer Hz. Ali imâmete nass ile tayin olunmuş olsaydı, sahâbîlerden itibaren 

                                                 
113 Câhiz, el-ʿOs̱mâniyye, 273-277. 
114 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-Eş‘arî, el-Lümaʿ fi’r-red ʿalâ ehli’z-zeyġ ve’l-bida (Mısır: 

Matbaatü’l-Mısır, 1375), 136. 
115 İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik el-Cüveynî, el-İrşâd ilâ ḳavâṭıʿi’l-

edilleti fî uṣûli’l-iʿtiḳād, nşr. Ahmed Abdürrahim es-Sâyih (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-
Diniyye, 1430), 322. 



55 
 

bizlere nakledilmesi gerekirdi. Çünkü onların dinlerine bağlılıklarından dolayı bu 

konudaki haberleri eksilttikleri düşünülemez. Bunların yanında Nesefî, “Şayet bu 

konu nass ile sabit olmuş olsaydı, bu durum gizli kalmazdı. Kıble, namaz 

rekâtlarının sayısı ve vakitleri, zekât verilecek şeylerin miktarı ve buna benzer 

meselelerdeki nasslar derecesinde yayılır ve şöhret bulurdu.” demiştir. Ona göre 

bu konuda yaygın ve meşhur herhangi bir haberin olmaması, imâmet hakkında bir 

nassın bulunmadığının da delili olmaktadır. Şayet bu konuda nass olsaydı, bu 

nassla görevlendirilen birey, devlet başkanı olduğunu iddia eder, bunu kabul 

etmeyenlere de hasım olurdu. Hâlbuki devlet başkanlığı görevi bir başkasına 

verilirken böyle bir iddia öne sürülmediği gibi, kimseye bir husumet beslendiği de 

bilinmemektedir. Son olarak Nesefî, “devlet başkanlığı Hz. Ali’nin hakkı olsaydı, 

cesaretiyle meşhur olan Hz. Ali’nin, bu konuda kimsenin yermesine aldırmadan 

hakkını alması gerekirdi. Hâlbuki o bu şekilde davranmamış, kendisinden önceki 

halifeleri meşru görerek onlara biat etmiştir.” diyerek Şîa’nın iddia ettiği gibi Hz. 

Ali lehine bir nass olmadığını ortaya koymuştur.116 

Sonuç olarak Şîa dışında kalan mezhepler, Hz. Ali’nin imâmetinin nassla 

tayin olmadığını iddia ederken bu konuda zikredilen haberlerin yaygın olmaması, 

söz konusu haberlere muhalefet eden fırkaların olması ve ileri sürülen haberlerin 

icmâa aykırı olması gibi hususları dillendirmişlerdir. 

İmamın tayini hakkındaki bu bilgilerden sonra Şîa’nın Hz. Ali’nin lehine 

olduğunu iddia ettiği rivayetleri Bâkıllânî ve diğer âlimlerin nasıl yorumladığına 

geçebiliriz. 

 

2. Hz. Ali İle İgili Rivayetler 

Bâkıllânî, imâmetle ilgili genel konuları tartıştıktan sonra Şîa’nın Hz. 

Ali’nin imâmetine delil olarak zikrettiği hadisleri yorumlayarak bu rivayetlerin 

onların iddia ettikleri gibi Hz. Ali’nin nassla tayin edildiğine delil olamayacağını 

ifade etmiştir. Burada üç rivayet ele alınacaktır: 

                                                 
116 Ebü’l-Muîn Nesefî, Tebsıratu’l-Edille, nşr. Hüseyin Atay, Şaban Ali Düzgün (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2003), 2/840-844. 



56 
 

1. “Ben müminlere nefislerinden daha evlâ değil miyim? Ben kimin 

mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır.”117 

Bâkıllânî, bu hadisteki “mevlâ” kelimesinin “evlâ” manasına 

kullanılmasını eleştirmiş ve bu konuda şöyle demiştir: 

“Eğer “mevlâ” kelimesi “evlâ” anlamında olsaydı ve Hz. Peygamber Hz. 

Ali’ye itaat ve boyun eğmeyi, diğer bir ifadeyle onun emirlerine uymayı gerekli 

kılmış olsaydı Hz. Peygamber bunu sağlığında söylediğine göre, o zamandan beri 

Hz. Ali’nin, imam, kendisine itaat edilen, emredici ve nehyedici olması gerekirdi. 

Hâlbuki ümmet bunun doğru olmadığında ve bunu söyleyenin dinden çıkacağında 

ittifak etmiştir. Dolayısıyla Bâkıllânî’ye göre bu kelimeden böyle bir anlamı 

çıkarmak doğru değildir.”118 

Bâkıllânî hadiste geçen “Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır” 

ifadesini iki şekilde anlamanın mümkün olduğunu söylemiştir: 

1. “Ben din konusunda kimin yardımcısı ve kimin destekleyicisi isem Hz. 

Ali de aynı şekilde onun yardımcısıdır.” Bununla Hz. Peygamber, Hz. Ali’nin 

dine ve müminlere yardım konusunda istikamet üzere ve mertebesinin yüksek 

olduğunu bildirmektedir. Çünkü başkaları dine yardım ederken münafıklığı, 

dünya metâı ve başka menfaatler güdebilirler. Hz. Peygamber’in verdiği bu haber, 

Hz. Ali’nin temizliğine, niyetinin sağlamlığına işaret etmektedir. 

2. “Ben zâhirim ve bâtınımla kime sevimli ve dost isem Ali de zâhiri ve 

bâtınıyla ona dost ve sevimli olmalıdır.” Çünkü her mümin bu şekilde dost 

edinilmez, sadece insanların zâhirine bakılır.119 

Bâkıllânî’ye göre Hz. Peygamber’in bunu söylemiş olması Hz Ali’yi 

kötüleyen bazı sözlerin ona ulaşmış olması sebebiyle olabilir. Ya da münafikların 

bir kısmının onu kötüleyeceği ve tahkimden dolayı dinden çıktığını düşünecekleri 

Allah tarafindan kendisine önceden haber verilmiş olabilir. Hz. Peygamber de 

                                                 
117 İbn Hanbel, Müsned, 30/430; et-Tirmizî, Tirmiẕî, “Menâkıb”, 20; Ebû Abdirrahmân Ahmed en-

Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, nşr. Hasan Abdülmünîm Şelebi (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 
1421), “Menâkıb”, 48. 

118 Bâkıllânî, et-Temhîd, 451. 
119 Bâkıllânî, et-Temhîd, 456. 



57 
 

mezkûr sözü söyleyerek, Hz. Ali hakkında ortaya atılan bu kötü şeylerin doğru 

olmadığını bildirmiş olabilir.120 

Bâkıllanî dışındaki âlimlerin mezkûr hadis hakkındaki görüşlerine geçecek 

olursak Câhiz, hadisi rivayet yönünden eleştirerek, hadisin aslının Şiîler tarafından 

tahrif edildiğini iddia etmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber’den, Hz. Ebû Bekir 

hakkında da bu tür sözlerin rivayet edildiğini iddia ederek bu gibi sözlerin mutlak 

olarak imâmete delil olamayacağını belirtmiştir.121 

Söz konusu hadisi değerlendiren âlimlerden biri de Cüveynî’dir. Ona göre 

hadisi rivayet edenlerin sayısı bellidir. Râvileri her ne kadar sika da olsalar 

yanılmaları ihtimal dâhilindedir. Ayrıca hadiste bulunan “mevlâ” kelimesi 

müşterek bir kelimedir. “Azad edilen”, “yardımcı” ve “amcaoğlu gibi” anlamlara 

gelmektedir. Dolayısıyla bu hadis Şîa’nın lehine delil olmaz.122 

Zeylaî (ö. 746/1343), bu hadisin değişik tariklerden gelmesine rağmen zayıf 

olduğunu belirtmiştir.123 İbn Hacer ise bu hadisin çok değişik yollardan 

nakledildiğini belirtmiş ve rivayetinin sağlamlığına işaret etmiştir.124 

Cemal Sofuoğlu da söz konusu rivayeti ayrıntılı bir biçimde incelemiştir. 

Ona göre söz konusu hadisi reddetmek ne kadar zor ise bu hadise dayanarak Hz. 

Ali’nin halife tayin edildiğini savunmak da o derece zor görünmektedir.125 

Ayrıca tarih kaynaklarında aktarıldığına göre Hz. Peyagamber’in Hz. 

Ali’yi Necran’a gönderdiği ve Hz. Ali’nin orada komutanla tartıştığı 

aktarılmaktadır. Bu olanlar Hz. Peygamber’e intikal edince “Ey insanlar Ali’den 

şikâyet etmeyiniz! Allah’a yemin olsun ki o, Allah hukuku ve onun yolunda 

müdafaa hususunda en katı kimsedir.”126 demiştir. Görüldüğü üzere Hz. 

Peygamber bu sözü, Hz. Ali’ye yapılan kötü muameleyi izale etmek için 
                                                 
120 Bâkıllânî, et-Temhîd, 456-457. 
121 Câhiz, el-ʿOs̱mâniyye, 144. 
122 Cüveynî, el-İrşâd, 324. 
123 Muhammed b. Abdurrahman b. Abdurrahîm el-Mübârekfûrî, Tuḥfetü’l-aḥveẕî bi-şerḥi Câmiᶜi’t-

Tirmiẕî (Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ᶜilmiyye, 1410), 3/137. 
124 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî şerḥu Saḥiḥi’l-Buḫârî, nşr. 

Abdülaziz b. Abdullah b. Abdurrahman b. Bâz, Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Muhibbüddin el-
Hatîb (Beyrut: Dârü’l-Maᶜrife, 1379/1960), 7/74. 

125 Cemal Sofuoğlu, “Gadir-i Hum Meselesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 
(1983): 8. 

126 Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târiḫ, nşr. Ömer Abdüsselâm 
et-Tedmîrî (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-ᶜArabî, 1417), 2/165. 



58 
 

söylemiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’in Ehl-i beyti vasiyet etmesi, kendisinden 

sonra onlara yapılabilecek kötülüğü def etme şeklinde anlaşılmıştır.127 

Söz konusu hadisi değerlendirecek olursak Şîa’nın mezkûr rivayetten yola 

çıkarak Hz. Ali’nin imâmetinin nassla tayin edildiği şeklindeki görüşü, Bâkıllâni 

ve diğer âlimler tarafından reddedilmiştir. Çünkü hadiste bulunan mevla kelimesi 

müşterek bir lafızdır ve mutlak olarak imamete delalet etmez. Ayrıca tarih 

kaynaklarında geçen rivayetle birlikte düşünüldüğünde Bâkıllânî’nin “Hz. 

Peygamber’in bu sözü Hz. Ali hakkında ortaya atılan kötü şeylerin doğru 

olmadığını bildirmek için söylemiş olabileceği” şeklindeki yorumunu haklı 

çıkarmaktadaır. Bu durum ayrıca müellifin rivayetlere vukufiyetini de gözler 

önüne sermektedir. 

2. “Senin bana göre konumun Hârûn’nun Mûsâ’ya göre olan konumu 

gibidir. Ancak benden sonra peygamber yoktur.”128 

Bâkıllânî öncelikle bu hadisin sebeb-i vürûdunu belirlemeye çalışmaktadır. 

Bununla ilgili olarak da şöyle söylemektedir: Hz. Peygamber Tebük seferine 

çıkınca Hz. Ali’yi yerine vekil tayin eder. Bunun üzerine münafiklar, “Hz. 

Peygamber Ali’ye kızdı ve onu terketti.” diye dedikodu çıkarır. Hz. Ali de 

Rasûlullah’a, “Beni geride kalanlarla birlikte terk mi ediyorsun?” diye sorunca, 

Hz. Peygamber, “Senin, bana göre konumunun Hârûn’un, Mûsâ nezdindeki 

konumu gibi olmasını istemez misin? Ancak benden sonra peygamber yoktur.” 

şeklinde cevap verir. Bâkıllânî’ye göre buradaki mana, “Hz. Mûsâ, Rabbi ile 

konuşmaya gidince kardeşi Hz. Hârûn’u yerinde bıraktığı gibi, ben de bu gazveye 

çıkınca seni yerime bırakıyorum” şeklinde olur. Bilindiği gibi Hz. Mûsâ 

ölümünden sonra Hz. Hârûn’u yerine bırakmadı. Çünkü Hz. Hârûn ondan çok 

önce öldü. Dolayısıyla Hz. Peygamber Hz. Ali ile ilgili benzetmede “Benden 

sonra halifemsin” şeklinde bir şey kastetmemiştir. Çünkü Hz. Hârûn'un, Hz. 

Mûsâ’nın yanında böyle bir yeri bulunmamaktadır.129 

                                                 
127 Ünalan, Şiâ’nın İmamette Dayandığı Hadisler, 126. 
128 İbn Hanbel, Müsned, 3/124; Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Müslim, Saḥîḥu Müslim, nşr. 

Muhammed Fuâd b. Abdilbâkī (Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1412), "Fezâilü’s-
Sahâbe", 2404. 

129 Bâkıllânî, et-Temhîd, 457-458. 



59 
 

Ancak “benden sonra peygamber yoktur” demesine gelince bu “benim 

vefatımdan sonra” demek değildir. Hz. Peygamber, burada “ne benimle birlikte ne 

benden sonra” peygamberliğin olmadığını kastetmiştir.130 

Mezkûr hadisi değerlendiren Câhiz, bir kimsenin hilafetinin ya Hz. 

Peygamber hayattayken ya da Hz. Peygamber’in vefatından sonra söz konusu 

olabileceğini belirtmiştir. Ona göre Rasûlullah’ın hayattayken Hz. Ali’yi halife 

tayin ettiğini onun hakkında uydurma söz söyleyen kişiden başkası söyleyemez. 

Hz. Peygamber’in vefatından sonrasına gelince Hz. Peygamber’in “Senin bana 

göre konumun Hârûn’nun Mûsâ’ya göre olan konumu gibidir.” demesi Hz. 

Ali’nin hilafetine delil olamaz. Çünkü Hz. Hârûn Hz. Mûsâ’dan önce vefat 

etmiştir. İsrailoğullarının, Hz. Mûsâ’ya “Hârûn’u sen öldürdün” demeleri de Hz. 

Hârûn’un Hz. Mûsâ’dan önce vefat ettiğini gösterir. 

Câhiz ayrıca Şîa’nın bu hadisi Hz. Ali’nin hilafetine delil sunmasını iki 

yönden eleştirmiştir. Ona göre bu hadise istinaden Hz. Peygamber, Hz. Ali’yi 

kendisinden sonra halife tayin etseydi “Sen benim yanımda Yûşa’ b. Nûn gibisin, 

ancak benden sonra peygamber yoktur.” derdi. Çünkü Hz. Yûşaᶜ, Hz. Mûsâ’dan 

sonra İsrâiloğullarına onun halifesiydi.  

Câhiz, Hz. Peygamber’in Tebük seferi esnasında, yerine bıraktığı kimse 

konusunda, ihtilafın olduğunu her ne kadar Hz. Ali’nin Tebük gazvesinde halef 

olarak bırakıldığını söyleyenler olsa da cumhurun Hz. Ali’nin Medine’de olduğu, 

fakat emir ve imamın başkası olduğunda ittifak ettiklerini belirtmiştir. Bazıları Hz. 

Peygamber’in Muhammed b. Mesleme’yi (ö. 43/663), Medine’de halef bıraktığını 

söylerken; bazıları da Medine’de kalan kişinin İbn Ümmi Mektûm (ö. 15/636) 

olduğunu iddia etmiştir. Ayrıca Câhiz’a göre Hz. Peygamber, bütün gazvelerinde 

yerine birini bırakırdı Öyleyse bu kişilerin de, imâmete hakları olurdu. Dolayısıyla 

bu söz, imâmet için delil olarak ileri sürülemez.131 

Hadisle ilgili İbn Hacer, Tîbî’den (ö.743/1343) naklen şunu aktarmaktadır: 
“Hadisin manası, ‘Hârûn’un Mûsâ’ya olan yakınlığı gibi Ali benimle 

beraberdir.’ şeklindedir. Ayrıca hadiste ‘benden sonra peygamber yoktur’ şeklinde 
mübhem bir teşbih vardır. Bu da gösteriyor ki Hz. Peygamber ve Hz. Ali 
arasındaki bağ peygamberlik cihetinden değil ondan aşağı rütbede olan hilafetle 
ilgilidir. Benzetilen Hz. Hârûn, Hz. Mûsâ’nın hayatında halifesi olduğuna göre Hz. 

                                                 
130 Bâkıllânî, et-Temhîd, 459. 
131 Câhiz, el-ʿOs̱mâniyye, 153-156. 



60 
 

Peygamber’in hilafeti Hz. Ali’ye tahsisi de kendisinin hayatta olduğu zamana 
delalet etmektedir.”132 

 
İbn Hacer, Aynî ve Kastallânî (ö. 923/1517) gibi hadis şârihleri de söz 

konusu hadisi yorumlamıştır. Onlara göre de Hz. Hârûn, Hz. Mûsâ’nın ölümünden 

sonra değil, hayatında ona halef olmuştur. Bu durum Hz. Peygamber’in Hz. 

Ali’nin halefliğini hayatıyla sınırlandırdığına işaret etmektedir.133 

Sonuç olarak Bâkıllâni ve diğer âlimler, Hz. Hârûn ve Hz. Mûsâ ilişkisinin 

hilafette Hz. Ali lehine bir sonucunun olamayacağını ifade ederek Şîa’nın bu 

konudaki görüşlerini çürütmüşlerdir. Ayrıca Hz. Peygamber’in hayatındayken bir 

kişiyi vali tayin etmesinin o kişinin hilafetine delil olamayacağını da 

zikretmişlerdir. 

3. “Sen benim kardeşim, ailem içinde yerime bakan, benden sonra halifem, 

borçlarımı ödeyen ve sözlerimi yerine getirensin.”134 

Bâkıllânî'ye göre eğer Rasûlullah bunu söylemişse bu da onun imâmetine 

delalet etmez. Hz. Peygamber, “kardeşim” sözüyle Hz. Ali’nin kendi yanındaki 

faziletine ve yerinin büyüklüğüne işaret etmiştir. O zaten ailesi olan Hz. Fâtıma ve 

çocukları arasında onun işlerine gözetendir. Bâkıllânî’ye göre “Borçlarımı 

ödeyensin” sözü ise, borçlarını ödemek için onu görevlendirdiğini ya da bundan 

önce borçlarını ödediğine işarettir.135 

Tüm bunlaın yanında Bâkıllânî’ye göre Hz. Ali’nin bu rivayetleri herhangi 

bir yerde kimseye karşı delil olarak kullanmaması kendisiyle ilgili nass olmadığını 

gösterir. Ayrıca Hz. Ali’nin Hz Ebû Bekir ve Hz. Ömer hakkında övgü içeren 

sözlerini de aktararak Hz. Ali lehine nass olmadığını iddia eder.136 

                                                 
132 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 7/74. 
133 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 7/74; Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd el-Aynî, 

ʿUmdetu’l-ḳârî şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-ʿArabî, bt), 16/214; Ebü’l-
Abbâs Şehabüddin Ahmed el-Kastallânî, İrşâdü’s-sârî li şerḥi Ṣaḥiḥi’l-Buḫarî (Mısır: 
Matbaᶜatü’l-Kübrâ el-Emiriyye, 1323), 6/450. 

134 Kaynaklarda hadisi aynı lafızlarla tespit edemedik. “Sen benim kardeşim ve dostumsun” 
şeklinde Ahmed b. Hanbel’in müsnedinde mevcuttur. İbn Hanbel, Müsned, 3/480. 

135 Bâkıllânî, et-Temhîd, 462-463. 
136 Bâkıllânî, et-Temhîd, 456. 



61 
 

Nesefî de mezkûr rivayetle ilgili Hz. Ali’nin borçlarını ödemesi gibi özel 

bir konuda Hz. Peygamber’in vasisi olduğunu, Aksi takdirde mutlak olarak vasisi 

olmadığını ileri sürmüştür.137 

İbn Teymiye (ö. 728/1328) ise bu hadisleri cevaplandırırken iki hususun 

üzerinde durmaktadır: 

1. Söz konusu hadis, bu şekliyle mutemed kaynakların hiç birinde 

bulunmamamaktadır. Hadis imamları bu hadisi sıhhatli bulmamıştır. 

2. Bu hadis ittifakla kabul edilmiş yalan ve uydurma bir hadistir. İbn 

Hazm’ın da dediği gibi bu gibi hadislerin uydurma olduğunu haber ve nakil ilmini 

en aşağı derecede bilen bir kimse tarafından bile bilinir. Bu şekildeki bir hadisi 

kendisini delil kabul ettiğimiz hadis imamları eserlerinde tahriç etmezler. Bu 

hadisi nakledenler karışık ve şişirme bilgileri bir araya toplayanlardır. Her âlim 

bilir ki bu eserlerde yalan haberler de mevcuttur. 

İbn Hibban, hadisin ravisi olan Mutr b. Meymûn’un uydurma hadis rivayet 

eden bir kimse olduğunu söylemektedir.138 Bunların yanında İbnü’l-Cevzî (ö. 

597/1201) mezkûr hadisi benzer lafızlarla Hâtim el-Büsti (ö. 354/965) tarikiyle 

naklederek uydurma olduğunu belirtmiştir.  

İbn Teymiye bu hadisin sahih olan metninde “sen benden sonra 

halifemsin” ifadesinin olmadığını sadece “ailem ve yakın akrabam için 

halifemsin” ibaresinin olduğunu belirtmiştir. Buna göre de hadis Müslümanların 

genel halifeliğini değil de özel bir görevlendirmeyi iktiza eder.139 

İbn Teymiye, bir haberin doğru kabul edilebilmesi için tevâtüre aykırı 

olmaması ve istifadeye uygun olması gerektiğini ifade etmiştir. Ona göre bu 

konuda ileri sürülen haberlerden hiçbirinin tevâtür bir tarafa sahih bir isnadı bile 

mevcut değildir. Eğer Hz. Ali’nin hilafeti ile ilgili hadisler sahih olsaydı Sakife 

gününde, Hz. Ömer’in ölümü esnasındaki tartışmalarda veya altı kişilik şura 

arasında Hz. Ali’nin hilafeti ile ilgili tartışmalarda söz konusu ihtilafı bitirecek bir 
                                                 
137 Nesefî, Tebsıra, 2/840. 
138 Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali İbnü’l-Cevzî, el-Mevżûʿât, nşr. Abdurrahman Muhammed 

Osman (Medine: Mektebetü’s-Selefiyye, 1388), 1/347 Hz. Ali ile ilgili uydurma rivayetler için 
ayrıca bk. 1/346-376. 

139 Ebü’l-Abbâs Takıyyüddin Abdisselâm el-Harrânî İbn Teymiyye, Minhâcü’s-sünneti’n-

nebeviyye fî naḳżi kelâmi’ş-Şîʿa ve’l-Ḳaderiyye, nşr. M. Reşâd Sâlim (Riyad: Camiatü’l-İmam 
Muhammed b. Suud el-İslamiyye, 1406/1986), 7/279-280. 



62 
 

nass olduğu söylenilerek ihtilaf nihayete erdirilmiş olurdu. Fakat İbn Teymiye’ye 

göre böyle bir nass gündeme gelmemiştir.140 

Mezkûr rivayeti değerlendirecek olursak Bâkıllânî’nin “eğer hadis 

sahihse” diyerek söz konusu hadisi yorumlamaya başlaması İbn Teymiye’nin 

değerlendirmeleriyle birlikte düşünüldüğünde hadisin yukarıda zikredildiği 

şekliyle sahih bir metninin olmadığı anlaşılmaktadır. Bununla birlikte 

Bâkıllânî’nin hadisi yorumlama çabaları da onun her rivayeti anlamaya 

çalışmasının bir ürünü olarak anlaşılabilir. Öte yandan Bâkıllânî ve diğer âlimler, 

hadisin sahih olması durumunda bile Hz. Ali’nin özel bir durumda Hz. 

Peygamber’in vâsisi olduğunu mutlak olarak vâsisi olmadığını belirtmişlerdir. 

 

3. Mefdûlün İmameti 

İmâmetle ilgili olarak tartışılan meselelerden biri de imamın en faziletli 

olup olmaması meselesidir.141 Bâkıllânî, bir engel olmadıkça imamın ümmetin en 

faziletlisi olması konusunda bu konudaki rivayetleri ve ilk neslin amelini delil 

göstermiştir. Bâkıllânî en faziletli dururken bazı sebeplerden dolayı gerekirse daha 

az faziletli olanın imam olarak seçilebileceğini ifade etmiştir. 

Müellif, konuyla ilgili olarak “Kavmin imamı faziletlileri olur.”142 

“İmamlarınız Allah’ın yanında şefaatçilerinizdir, hayırlı olanınızı öne 

geçiriniz.”143 rivayetlerini zikrederek lafızları farklı olsa da mana bakımından 

tevâtür oluşturduklarını ifade etmiştir.144 

Bâkıllânî, dört halifenin imamlığını çeşitli delillerle ortaya koymuştur. 

Rivayetleri ise bu delilleri destekleyici unsur olarak kullanmıştır. Hz Ebû Bekir’in 

                                                 
140 İbn Teymiyye, Minhâcü’s-sünne, 7/440-441. 
141 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Yavuz Köktaş, “Hadislerde Efdaliyet Anlayışına Dair”, 

Dokuz Eylül Ünivesitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17 (2003): 147-162. 
142 Kaynaklarda “Kavmin imamı en faziletlileri olur” افضلهم şeklinde bir ibare tespit edemedik. 

Söz konusu ibareye benzeyen “Kavmin imamları Allah’ın kitabını en iyi okuyanlar olur” 
لكتاب اللهاقرءهم   ifade mevcuttur. İbn Hanbel, Müsned, 28/324; Müslim, “Salât”, 290; Ebû 

Hâtim Muhammed İbn Hibbân, Ṣaḥîḥi İbn Ḥibbân bi tertîbi İbn Balabân (el-İḥsân fî taḳrîbi 

Ṣaḥîḥi İbn Ḥibbân), nşr. Şuᶜayb el-Arnâut (Beyrut: Müɔessesetü’r-Risâle, 1414/1993), 5/505. 
143 Hadis için bk. Ebü’l-Kâsım Süleymân et-Taberânî, el-Muᶜcemü’l-kebîr, nşr. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî (Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, ts.), 20/328; Ebû Abdillâh 
Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ᶜale’ṣ-Ṣaḥîḥayn, nşr. Mustafa Abdülkâdir 
ᶜAtâ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1410), 3/246. 

144 Bâkıllânî, et-Temhîd, 474. 



63 
 

imâmetini delillendirirken onun ehlü’l-hal ve’l-akdin en faziletlileri tarafından 

seçilmiş olmasını ve imâmet için uygun özelliklere fazlasıyla sahip olmasını 

zikretmiştir. Bu minvalde birçok merfû rivayet aktarmıştır.145 

Bâkıllânî, Hz. Ali, Hz. Abbas ve Hz. Zübeyr b. Avvâm’ın Hz. Ebû Bekir’e 

biat etmekte ağır davrandıkları iddialarını da cevaplandırmıştır. Ona göre âhad ve 

zayıf haberlerle böyle bir şeyi iddia etmenin doğru olmadığını, sahâbenin sahih ve 

sabit biatı varken zikredilen kimselerin ağırdan almalarının günah ve isyan 

olacağını böyle bir durumun da sahâbîler için söz konusu olamayacağını 

söylemiştir. Ayrıca ashaba günah ve isyan izafe eden her rivayetin reddedilmesi 

gerektiğini; çünkü onların sabit olan iman, iyilik ve adaletlerinin âhad haberlerle 

ortadan kalkmayacağını belirtmiştir. Bu sahâbelerin biattan geri kaldıklarının bir 

göstergesi de böyle bir haberin yaygın bir şekilde nakledilmemiş olmasıdır. 

Bâkıllânî’ye göre Hz. Ömer’in imâmetinin hak olduğunun delili, Hz. Ebû 

Bekir’in kendileriyle istişare ettikten sonra sahâbînin ileri gelenlerinin huzurunda 

onu tayin etmesidir. Daha sonra Hz. Ömer’in faziletlerini aktaran Bâkıllânî, bu 

durumu Hz. Peygamber’den gelen rivayetlerle de desteklemiştir.146 

Bâkıllânî, Hz. Osman’ın imâmetinin haklı olduğunu ispat eden delillerin, 

Abdurrahman b. Avf’ın (ö. 32/652) Talha (ö. 36/656) hariç şûrâ üyelerinin önünde 

ona beyat etmesi ve Talha gelince onun da beyat etmesi Hz. Osman’ın fazileti 

olduğunu ifade eder. Bu bağlamda da bazı merfû rivayetleri aktarır.147 

Görüldüğü gibi Bâkıllânî halifelerin meşruiyetini ortaya koymak için 

faziletlerini gösteren rivayetleri aktarmıştır. 

Mefdûlün imameti konusunda Bakıllâni dışındaki âlimlerin görüşlerine 

geçecek olursak Muᶜtezilî âlimlerden Câhiz, imamın zamanının en faziletli kişisi 

olması gerektiği görüşünü savunmuştur. O, imamın Hz. Peygamberin makamını 

temsil ettiğini, bu sebeple söz konusu makama layık olabilmesi için de mutlaka 

zamanının en faziletlisi olması gerektiğini ve bu görevi ancak her asırda Hz. 

Peygamber’e en çok benzeyenin üstlenebileceğini ifade etmiştir. Ayrıca Câhiz, ilk 

                                                 
145 Bâkıllânî, et-Temhîd, 484-485. 
146 Bâkıllânî, et-Temhîd, 502. 
147 Bâkıllânî, et-Temhîd, 506. 



64 
 

dört halifenin efdaliyet sırasının hilafet sıralamasına göre olduğunu kabul 

etmiştir.148 

Eşᶜarî de imamın insanların en faziletlisi olması gerektiğini şart koşmuştur. 

Ona göre efdal varken mefdûl imam olamaz. Ayrıca efdaliyet sırası da Hz. Ebû 

Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali şeklindedir.149 

Cüveynî ise Müslümanların maslahatı gereği efdal varken mefdûlün de 

imam olabileceğini belirtmiştir. Şöyle ki veraᶜ ehli bir kimse ile siyaseti daha iyi 

bilen bir kimse arasında tercih yapılacaksa siyaseti daha iyi bilen tercih 

edilmelidir.150 

Adudüddin el-Îcî (ö. 756/1355) de efdaliyet sırasının vakıadaki sıralamaya 

göre olduğunu iddia etmiştir. Fakat ona göre “Dört halifenin faziletleri hakkında 

nakledilen rivayetler, onların kıymetlerini gösterse de, aralarındaki 

derecelendirmeyi ispat etmez. Dolayısıyla bu konuda bu tür rivayetlere itibar 

edilemez. Ancak Selef, fazilet sıralamasının tarihteki dört halife sıralamasına göre 

olduğu konusunda görüş birliği etmiştir. Eğer durum böyle olmasaydı bu konuda 

ittifakın olması düşünülemezdi. Binaenaleyh onların bu konudaki icmâlarına itibar 

etmek elzemdir.”151 

İbn Hazm (ö. 456/1064) kimin daha faziletli olduğunun bilinemeyeceğini 

belirtmiştir. Ona göre bir insanın efdal olduğunu bilmek; ancak nass, icmâ veya 

mûcize yoluyla mümkündür. Oysa bu konuda üç hususun da mevcut olmadığı 

bilinmektedir. Öte yandan, İslam coğrafyasının dört bir yanına dağılmış insanların 

isimleri bile bilinmezken, hangisinin daha üstün olduğunu tespit etmek 

imkânsızdır. Ayrıca, insanlar hakkında müşahadeye yönelik bir fazilet 

değerlendirmesi yapmak ancak, zannî bir hüküm içerir. Hâlbuki bu meselede, zan 

ile karar verilemez. Kimin daha faziletli oduğunun bilinemeyeceğine bir başka 

delil ise, insanların birbirilerine olan üstünlüklerini ölçmenin imkânsızlığı ile 

alakalıdır. Nitekim birisi çok zâhid iken bir diğeri ilimde, bir başkası askeri 
                                                 
148 Câhiz, Resâil, 4/305-306. 
149 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-Eş‘arî, el-İbâne ʿan uṣûli’d-diyâne, nşr. Fûkiyye Hüseyin Mahmûd 

(Kahire: Darü’l-Ensâr, 1397), 257. 
150 İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik el-Cüveynî, Ġıyâs̱ü’l-ümem fî 

iltiyâs̱i’ẓ-ẓulem, nşr. Abdülazim ed-Dîb (Mektebetü İmamü’l-Haremeyn, 1401), 170. 
151 Ebü’l-Fazl Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr el-Îcî, el-Mevâḳıf fî ʿilmi’l-

kelâm, nşr. Abdurrahman Umeyre (Beyrut: Darü’l-Ceyl, 1417), 3/717. 



65 
 

işlerde, bir diğeri de yönetim işlerinde başarılı olabilir. Bunlar arasındaki seviye 

farkı tespit edilebilir bir şey değildir.152 

Gazzâlî ise mefdûlün imameti konusunda yapılan tartışmaların yersiz 

olduğu kanaatindedir. Ona göre özellikle dört halifenin fazilet sıralaması hakkında 

yapılan tartışmalar, kesin bir delile dayanmaması ve bu konudaki hakikati 

yalnızca Allah’ın bilmesi sebebiyle anlamsızdır. İnsanların hangisinin efdal 

olduğunu bilmek, salt olarak dışarıdan bakılarak karar verilebilecek bir durum 

değildir. Dolayısıyla insanların böyle tasnif yapmaya hakları yoktur. Öte yandan 

dört halife hakkında onların kişisel faziletlerine dair nakledilen haberler, bu 

konuda kesin bilgi oluşturabilecek sağlamlığa sahip değillerdir. Ayrıca bir 

kısmının uydurulmuş olduğu da sabittir. Bu bakımdan bizim dört halife 

hakkındaki bilgimiz, genel olarak Allah’ın hepsinden razı olduğu şeklindedir. Bu 

sebeple fazilet yarışına tutuşmak, mâkul görülmemektedir.153 

Son olarak konuyu makale çerçevesinde işleyen Yavuz Köktaş’a göre dört 

halifenin sırasıyla birbirinden efdal olmaları mutlak bir efdaliyeti ve bu efdaliyetin 

nassla kaim olduğunu çağrıştırmaktadır. Fakat durum böyle değildir. Bunun 

yanında Hz. Osman ile Hz. Ali arasındaki efdaliyet meselesi de tartışmalıdır. 

Sonuç olarak râşid halifelerin efdaliyetleri mutlak değil nisbîdir. Ayrıca Köktaş’a 

göre Ehl-i sünneti böyle bir efdaliyet anlayışına mecbur eden şeyin Şiîlerin 

imametin nassla tayin edildiği şeklindeki ideolojik düşünceleridir. Bunun sonucu 

olarak Ehl-i sünnet tarihi vakıadaki sıralamayı sistemleştirmiş, bazıları yer yer 

konuyla ilgili hadisler uydurmuşlardır.154 

Kısacası, ilk dört halife konusunda yapılan fazilet sıralamasının esası 

itikadî değil, siyasî tercihlere dayanmaktadır. Dolayısıyla İslam mezheplerinin 

yapmış oldukları fazilet sıralamasının dinî ve akli olarak gerçekçi bir karşılığı 

                                                 
152 Ebû Muhammed b. Ali ez-Zâhirî İbn Hazm, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-niḥal (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, ts.), 4/126-128. 
153 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, Feḍâʾiḥu’l-

Bâṭıniyye ve feżâʾilü’l-Müstaẓhiriyye, nşr. Abdurrahman Bedevî (Kuveyt: Müessetü Daru 
Kütübi’s-Sekâfiyye, t.y.), 137. 

154 Köktaş, “Hadislerde Efdaliyet”, 161. 



66 
 

yoktur. Yapılan yorumlar ve öne sürülen deliller ise bir takım zorlama 

değerlendirmelerdir.155 

 

4. İmamın Nesebi 

İmâmet konusunda üzerinde en çok tartışılan konulardan birisi ise 

imâmetin Kureyşîliğidir.  Bâkıllânî, imamın Kureyş’ten olması konusunda Hz. 

Peygamber’den gelen bazı rivayetleri delil getirerek imamın Kureyş’ten olması 

gerektiğini savunur. Fakat o,  Kureyşlilikle imamın Kureyş’e tabi olan mevaliden 

değil asil bir Kureyşli olmasını kastetmektedir. 156  Bu bağlamda “Onlardan iki 

kişi kalıncaya kadar imamlar Kureyş’tendir.”157 ve Hz. Peygamber veda 

hutbesinde ensarla ilgili tavsiyede bulunurken amcası Abbas Ondan Kureyş’le 

ilgili de tavsiyede bulunmasını ister. Bunun üzerine Hz. Peygamber de ona: 

“İnsanlarla ilgili bu hususta Kureyş’e tavsiyede bulunacağım. Herkes Kureyş’e 

tabidir. İyiler Kureyş’in iyilerine, kötüler Kureyş’in kötülerine tabidir.”158 

rivayetlerini ve benzeri rivayetleri zikrederek rivayetlerin kelimeleri farklı olsa da 

manada birleştiklerini ve dolayısıyla manevi tevâtürün gerçekleşiğini 

belirtmiştir.159 

 Bâkıllânî, bu konuda gelen rivayetlerin doğruluğuna delil olarak şu 

argümanları ileri sürmüştür: 

1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Sakîfe’de ensara karşı bu rivayetleri delil 

olarak getirmiştir. 

                                                 
155 Maksut Çetin, Mâturidiliğin Siyaset (Hilâfet/İmâmet) Anlayışı (Doktora Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 2013), 167. 
156 M. Said Hatiboğlu’na göre İbn Haldun, Bâkıllânî’yi hilafette Kureyşlilik şartını gerekli 

görmeyen kimseler arasında saymıştır. Konu ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Mehmed Said 
Hatiboğlu, Hilafetin Kureyşliliği İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik (Kitabiyat Yayınları, 2005), 
75-77; İbn Haldun’un Bâkıllânî’ye nispet ettiği görüş Bâkıllânî’nin elimizde bulunan 
eserleriyle örtüşmemektedir. Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Nas, Bakıllani’ye Göre 

İmamet, 66. 
157 İbn Hanbel, Müsned, 8/446; Buhârî, “Menâḳıb”, 3; Müslim, “İmârât”, 1820. 
158 İbn Hanbel, Müsned, 2/175. 
159 M. Said Hatiboğlu, konu ile ilgili olarak Bâkıllânî’nin tarih bilgisinde noksanlık olduğunu bu 

sebeple onun hadis denen birtakım kabile iddialarının mahkumu olduğunu ve Kur’ânî değer 
ölçülerini kabileciliğe kurban ettiğini iddia etmiştir. Bâkıllânî’nin eserleri incelendiğinde 
kendisinin büyük oranda tarihi verilere dayandığı görülmektedir. Kanaatimizce tenkit 
noktasında iddia edilen ithamların ciddi araştırmaya ihtiyaç duyduğu âşikardır. Hatiboğlu, 
Hilafetin Kureyşliliği, 76. 



67 
 

2. Ensar’dan olan Sâᶜd b. Ubâde (ö. 14/635) Kureyş’li olan Hz. Ebû Bekir 

ve Hz. Ömer’e “Siz bizim emirlerimiz biz de sizin yardımcılarınızız” demiştir. 

3. Kureyş bu konuda ittifak etmiştir.160 

Görüldüğü gibi Bâkıllânî, rivayetin doğruluğunu, diğer rivayetlerin 

mefhumlarının bu rivayete muvafık olmasına, tarihi vâkıaya uygun olmasına ve 

haberin yaygınlık kazanmış olmasına bağlamıştır. 

İmamın Kureyş’ten olmasını kabul eden Bâkıllânî, bunun sadece 

Hâşimoğulları’na özgü olmadığını Kureyş’in tümüne şâmil olduğunu ifade 

etmiştir. Buna delil olarak da Hz. Ebû Bekir’den rivayet edilen “En hayırlınız 

olmadığım halde üzerinize tayin edildim”161 sözünü aktarmıştır. Bâkıllânî’ye göre 

Hz. Ebû Bekir bu ifadesiyle kabile ve aşiret yönünden üstün olmadığını kastetmiş 

olabilir. Çünkü Hâşimoğulları nesep olarak onun kabilesinden üstün olduğundan 

Hz. Ebû Bekir bu büyük görevi haketmenin nesep üstünlüğü ile olmadığını ifade 

etmek istemiştir.162 

Câhiz’ın eserleri incelendiğinde imamın Kureyş’ten olması meselesinde 

kesinlik bulunmamaktadır. O, bir eserinde nesebin bir üstünlük ve kriter 

olmadığını iddia ederken163 başka bir eserinde Abbasoğullarının üstünlüklerini 

Hz. Peygamber’e yakınlıkları sebebiyle nesep ve verâsetle açıklamıştır. Bunun 

yanında Haşimoğulları ile Ümeyyeoğullarının birbilerine olan üstünlüklerini 

karşılaştırmış ve Haşimoğullarının daha üstün olduğu sonucuna ulaşmıştır. 

Binaenaleyh Haşimoğullarının yönetime gelişlerinin Hz. Peygamber’e yakınlıkla 

ve miras yoluyla olduğunu söylemiş ve dolayısıyla Haşimoğullarını hilafete daha 

layık olduğunu iddia etmiştir. Haşimoğullarının hilafete gelişini meşru bulurken 

Ümeyyeoğullarının hilafete gelişini eleştirir ve onların Hz. Peygamber’e 

yakınlığının Haşimoğullarına nisbetle daha uzak olduğunu ifade etmiştir. Ona 

göre, Ümeyyeoğullarının “biz Kureyş’teniz” demeleri kendilerine 

                                                 
160 Bâkıllânî, et-Temhîd, 472-473. 
161 Ebü’l-Fidâ İmamüddin İsmâil b. Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, nşr. Ali Şîrî (Beyrut: 

Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1408), 6/333. 
162 Bâkıllânî, et-Temhîd, 493. 
163 Câhiz, el-ʿOs̱mâniyye, 217-218. 



68 
 

Haşimoğullarına karşı bir üstünlük sağlamaz; çünkü “Halifeler Kureyş’tendir” 

rivayeti bütün Kureyş’lileri kapsamaktadır.164 

Konuya bütün olarak bakıldığında, aslında Câhiz’ın imamette Kureyşliliği 

bir şart olarak kabul etmediği iddia edilmektedir.165 

Eşᶜarî de “Kureyşlilik” ilkesini imâm da bulunması gereken niteliklerden 

biri olarak kabul etmiştir. Yalnız ona göre imâmın bu niteliği aklın delâletine 

değil de sem‘in delâletine dayanmaktadır. Ayrıca Eşᶜarî, Hz. Peygamber’in 

“İmâmlar Kureyştendir” şeklindeki hadisiyle imâmeti Araplardan bir kabileye 

tahsis ettiğini belirtir. Aklî deliller ise hilafetin belli bir vakitte, belirli bir 

kabileye, belirli bir soya has kılınmasını zorunlu görmez.166 

Eşᶜarî mezhebine mensup olan Cüveynî ise mezhebinin mensuplarının 

imamların Kureyş’ten olduğunu ifade eden hadislere dayanarak imamın 

Kureyş’ten olduğu görüşünü kabul ettiklerini dile getirmiştir. Fakat o, bu konuda 

farklı yorumların yapılabileceğini belirterek bu görüşe katılmadığını söylemiştir. 

Çünkü ona göre bu hadis mütevâtir seviyesine ulaşmamıştır. Hz. Peygamber’in 

ağzından böyle bir sözün çıktığı kesin bilgi ile bilinemediğinden bu hadisin 

imâmette nesep şartını gerekli kıldığını iddia etmek doğru değildir.167 

Mâtürîdî (ö. 333/944) de “Hilâfetin Kureyşiliği” meselesini etraflıca 

incelemiş bu hususun dinî bir gereklilik olmayıp İslam’ın ilk dönemlerindeki 

sosyo-kültürel ve politik şartlar açısından bir zorunluluk olduğu tezini ileri 

sürmüştür. 

Ayrıca Mâtürîdî, “Hilâfetin Kureyşiliğini” dinî açıdan eleştirmiştir. Ona 

göre imâm olacak kişinin, öncelikle Allah'tan en çok sakınan, insanların 

problemlerini çözmede en basiretli ve onların yararına olan şeyleri en iyi bilen 

birisi olması gözetilmelidir. Bunun yanında söz konusu şartları taşıyan kim olursa 

                                                 
164 Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-Câhız, Resâilü’s-Siyâsiyye (Beyrut: Daru ve Mektebetü’l-Hilâl, 

ts.), 420-421. 
165 Câhız’ın imamın Kureyşten olması hakkındaki görüşleri için bk. Muhammed Ammâra, el-

İslâmu ve Felsefetü’l-Hukmi (Beyrut: Daru’ş-Şurûk, 1409), 396; Adem Eryiğit, El-Câhız’ın 

imamet anlayışı (Yüksek Lisans Tezi, Iğdır Üniversitesi, 2014), 54. 
166 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘arî, Maḳālâtü’l-İslâmiyyîn., nşr. 

Hellmut Ritter (Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, t.y.), 2. 
167 Cüveynî, el-İrşâd, 328. 



69 
 

olsun imâmet ona tevdi edilmelidir.168 Bu görüşü de “Muhakkak ki, Allah yanında 

en değerliniz, O'ndan en çok sakınanızdır.”169 ayeti ile delillendirmektedir. 

Mâtürîdî âlimlerinden Nesefî ise, imamın Kureyş’ten olması gerektiğini 

kabul etmiş, bu görüşünü de “İmamlar Kureyş’tendir,” şeklindeki rivayete ve 

Sakîfe günü Beni Saîde’de Hz. Ebû Bekir’in mezkûr rivayeti delil olarak 

kullanmasına dayandırmıştır. Ayrıca o, devlet başkanının Kureyş kabilesinden 

olmasını gerekli görmüşse de Hâşimî olmasını şart koşmamıştır.170 

Kâsânî (ö. 587/1191) de Kureyş’lilerin diğer Araplar’a karşı bir üstünlüğü 

bulunduğu için imâmetin onlara mahsus olduğunu belirtmiş ve bu doğrultuda 

“İmamlar Kureyş’tendir” hadisini kaydetmiştir.171 

Aynî, her bir Kureyşli’nin hilâfete layık olduğunu belirtmiştir. Kureyş’li 

olmayan Arapların dahi Kureyş’lilere denk olmadıklarından dolayı hilâfete 

salahiyetli olmadıklarını ifade etmiştir.172 

Görüldüğü gibi Mâturidi âlimleri, imâmın Kureyş’ten olması lazım 

geldiğini iddia ederken aslında halifenin sadece Haşimoğullarından olması 

gerektiğini kastetmemişlerdir. Çünkü Haşimoğullarından olmayan ama 

Kureyş’ten olan Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman’ın halifelikleri delille 

sabittir.173 

İbn Hacer, imamın Kureyş’ten olması gerektiğini belirten hadisi iki şekilde 

anlamanın mümkün olacağını söylemektedir: 

1. Hadisteki ifade emir manasına gelen haberdir. Aksi takdirde haber 

olduğu kabul edilirse birçok bölgede hilafetin Kureyş’in himayesinden çıktığı 

tarihi bir vakıadır. 

                                                 
168 Nesefî, Tebsıra, 2/437-438. 
169 Kur’ân-ı Kerim Meâli, trc. Muzaffer Şahin - Halil Altuntaş (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2009), el-Hucurât 49/13. 
170 Nesefî, Tebsıra, 2/828. 
171 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mesʿûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾi̮ʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ 

(Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1402), 2/319. 
172 Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd el-Aynî, el-Binâye şerḥu’l-Hidâye, nşr. 

Emin Salih Şaban (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1420), 5/112. 
173 Mehmet Ali Kapar, İslam’ın İlk Döneminde Bey’at ve Seçim Sistemi (İstanbul: Beyan 

Yayınları, 1998), 60. 



70 
 

2. Birçok yerde Kureyş’ten olmayan aynı zamanda halkın işlerini üstlenen 

kimseler hilafetin Kureyş’ten olduğunu söylüyorlardı. Bu durumda imamet sadece 

isimlerdirme ile kalmış olur.174 

İbn Haldun (ö. 808/1406), söz konusu hadisi anlarken Hz. Peygamber’in 

yaşadığı zamandaki Kureyş’in sahip olduğu kuvvet ile asabiyeti dikkate aldığını 

ifade ederek yorumlamıştır. Ona göre Kureyşlilik şartı sadece onlarda bulunan 

asabiyet ve üstünlük sebebiyle bu hususta meydana gelebilecek anlaşmazlıkları 

engellemek için konulmuştur. Dolayısıyla İbn Haldun’a göre “Kureyşlilik” o 

asırda kendisinde bulunan asbiyetten kaynaklanan bir “yeterliliktir.”175 

Muhammed Hamidullah, Hz. Peygamber’in çeşitli nedenler dolayısıyla 

Medine’den dışarıya çıktığı zamanlarda yerine vekil olarak bıraktığı kişilerin 

tarihi listesini vererek yönetici konumunda kimleri istihdam ettiğini tespit etmiştir. 

Bu listeye göre; Hz. Peygamber’e vekillik yapanlar arasında Evs, Hazrec, Kelb, 

Ğifar, Kinane’den kimseler mevcuttur. Öte yandan Hz. Peygamber, Abdullah b. 

Revâha, Zeyb b. Hârise ve Usâme b. Zeyd’i de emir olarak tayin emiştir. Bunların 

hiçbiri Kureyş’li değildir. Öyle ise; Hz. Peygamber’in Kureyş’li olmayanları da 

emir olarak tayin ettiği bir vakıadır.176 

Mevdudî bir insanın çoğu kere özel bir yerde özel bir oturumda çok özel 

şartlar içinde bir söz söylediğini ve bu sözün o şartlar içinde geçerli ve doğru 

olduğunu belirtir. Ona göre Hz. Peygamber, ileriyi gören bir lider olduğu gibi 

mevcudu da göz önünde bulundurabilen bir kişidir. Dolayısıyla Rasûlullah, kendi 

döneminin şartlarını dikkate alarak Kureyş kabilesinin yetenekli kişilere sahip 

olduğu ve asırlardan beri diğer kabileler üzerinde bir etkisi olduğu gerçeklerinden 

yola çıkarak Kureyş dışında bir kabilenin devlet idaresinde muvaffak 

olamayacağını düşünmektedir. Tüm bunlardan hareketle Mevdudî’ye göre Hz. 

Peygamber’in imamların Kureyş’ten olduğunu belirten buyruğu hukuki açıdan bir 

                                                 
174 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 6/530. 
175 Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed İbn Haldûn, Muḳaddime (Kahire: Daru’l-

Fecri li’t-Türâs, t.y.), 248-249. 
176 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi Hayatı ve Eserleri, trc. Mehmet Yazgan (İstanbul: 

Beyan Yayınları, 2015), 2/929. 



71 
 

hakkı ifade etmemektedir. Aksine bu buyruk uygulama açısından bir yol gösterme 

olarak algılanmalıdır.177 

Yusuf el-Karadâvî de hadislerin söylendiği sebepler, şartlar ve amaçlar 

ışığında anlaşılması başlığı altında söz konusu hadisi zikretmiştir. Burada sadece 

Mevdudî’nin görüşünü vermekle yetinmiştir. Dolayısıyla onun da bu konuda 

Mevdudî’ye katıldığını söylemek mümkündür.178 

Yukarıda verilen bilgilerden hareketle imamın Kureyş’ten olması meselesi 

âlimler arasında ihtilaflıdır. Bunun sebebi ise vakıaya uygun olmayan ama 

kimsenin reddetmediği imamların Kureyş’ten olduğunu bildiren hadistir. Bu 

sebeple bazı âlimler imamın Kureyş’ten olmasını aklın değil sem’in delaletine 

bağlamışlardır. Binaenaleyh konuyla ilgili hadisin bir yoruma ihtiyaç duyduğu 

açıktır. Bu bağlamda kanaatimizce “İmâmetin Kureyş’ten olması o asırda 

kendisinde bulunan asabiyetten kaynaklanan bir yeterliliktir.” şeklindeki yorum 

meseleyi vuzuha kavuşturmaktadır. Dolayısıyla bu şartın artık kalktığı, imâmet 

görevini üstlenecek kişinin çağındaki asabiyetlere üstün gelecek güçlü bir 

asabiyete sahip olması gerektiği söylenebilir. 

 

5. Zalim ve Fâsık İmama İtaat 

İmâmet konusunda tartışılan bir diğer mesele ise zalim ve fâsık imama 

itaat meselesidir. Bâkıllânî cumhur ulemanın, imamın fıskının azlini 

gerektirmeyeceğini savunduklarını ifade etmiştir. Daha sonra İfkâru’l-müteevvilin 

adlı eserinde bunun delillerini ve karşı delilleri aktarıp söz konusu delilleri teᵓvil 

ettiğini belirtmiştir.  Bu konuda isbât ehli ve hadisçilerin çoğunluğunun 

görüşlerini aktarır ve hadisçilerden “taraftarlarımız” diye bahseder. Binaenaleyh 

Bâkıllânî bu konuda ehl-i ispat ve hadisçilerle aynı görüşü paylaşmıştır.179 

Ehl-i isbât ve hadisçilerin çoğunluğuna göre imamın fıskı ve zülmü 

sebebiyle azledilmesi gerekmez. Buna delil olarak da Hz Peygamber’den ve 

ashabından gelen şu rivayetleri zikrederler: “Uzuvlarından birisi eksik bir köle 

olsa da veya Habeşli bir köle olsa da dinleyiniz ve itaat ediniz, her iyi ve 

                                                 
177 Ebü’l-A’lâ Mevdûdî, Mesleler ve Çözümleri (İstanbul: Risale Yayınları, 1990), 1/53-55. 
178 Yusuf el-Keradâvî, Sünneti Anlamada Yöntem (İstanbul: Nida Yayıncılık, 2014), 250. 
179 Bâkıllânî, et-Temhîd, 479. 



72 
 

günahkârın arkasında namaz kılınız.”180, “Namaz kıldıkları müddetçe malını yiyip 

sırtına vursalar da ona itaat edin.”181 

Bâkıllânî İfkâru’l-müteevvilin adlı eserinde imamın fıskı ve zulmünün 

azlini gerektirip gerektirmeyeceği konusunda karşı delilleri teᵓvil etmiştir; fakat 

mezkûr eser günümüze ulaşmamıştır. Her ne olursa olsun onun karşı delilleri 

teᵓvil etmesi, rivayetleri ilk planda inkâr etmeyip onları anlamaya çalışmasının bir 

ürünü olarak düşünülebilir. 

Muᶜtezile, Zeydiyye, Şîa ve Hâriciler adaletsizlik yapan ve günah işleyen 

devlet başkanının görevine son verilmesi gereğini kabul etmişlerdir. Bununla 

birlikte Ehl-i sünnet zalim ve fasık imamın azledilmeyeceği görüşündedir. 

İbn Battal “habeşli bir köle bile olsa itaat edilmesi” gerektiğini belirten 

hadisi şerh ederken Bâkıllânî’nin görüşlerini zikretmiş ve fâsık imamın 

azledilmeyeceğini ifade etmiştir.182 

İbn Kesir (ö. 774/1373) de fısk dolayısıyla azlin gerekip gerekmediği 

konusunda görüş ayrılığı bulunduğunu bildirdikten sonra, doğru olanın 

azledilmemesi olduğunu belirtmiştir. Bu görüşünü de Hz. Peygamber’in, devlet 

başkanına karşı gelmeyi, açıkça küfre girmedikçe doğru bulmadığını ifade eden 

rivayetlere dayandırmıştır.183 

Teftazânî ise, selefin fâsık ve zalim imâmlara itaat ettiğini ileri sürerek, 

imâmın fıskı dolayısıyla azledilemeyeceğini belirtmiştir.184 

Görüldüğü üzere âlimlerin zalim ve fasık imamın azledilmemesi 

şeklindeki görüşleri, Hz. Peygamber’den nakledilen hadislere uymaya ayrıca 

kamu düzeninin bozulmamasını sağlamaya dayanmaktadır. 

 

                                                 
180 Buhârî, “Eẕân”, 54. 
181 Müslim, “İmârât”, 1847. 
182 Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiᶜi’ṣ-ṣahîḥ, nşr. Ebû Temîm 

Yasir b. İbrahim (Riyâd: Mektebetu Rüşd, 1423), 87215-87216. 
183 Ebü’l-Fidâ İmamüddin İsmâil b. Ömer İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’ani’l-aẓîm, thk. Sâmî b. 

Muhammed es-Selâmenşr. Sâmî b. Muhammed es-Selâme (Riyad: Dârü Taybe, 1420), 1/222. 
184 Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî et-

Teftâzânî, Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi Şerhu’l-Akâid, trc. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah 
Yayınları, 2016), 268. 



73 
 

B. Şefaatle İlgili Rivayetler 

Şefaat konusu İslam âlimleri arasında geçmişten bu yana tartışmalı olan 

konulardan birisidir. Bazıları şefaati toptan redderken bazıları da şefaatin kimler 

için olacağı hususunda tartışmışlardır.185 Bâkıllânî de söz konusu tartışmalara 

dâhil olan âlimlerdendir. Bu bölümde Bâkıllânî ve diğer âlimlerin şefaat 

anlayışları ve bu konudaki hadislere yaklaşımları ele alınacaktır. 

Bâkıllânî’ye göre Hz. Peygamber’in şefaatinin ispatı hakkında açık ve 

sâbit haberlerin vârid olması, Müslümanların günahkârları için bağışlanmanın 

mümkün olacağına delalet eder. Bu konuda Hz. Peygamber’den Enes b. Mâlik, 

Câbir b. Abdullah (ö. 78/697), Ebû Bekir es-Sıddık ve Ebû Said el-Hudrî (ö. 

74/693) gibi birçok sahâbî hadis nakletmiştir.  

Bâkıllânî, Enes b. Mâlik’den gelen uzunca bir rivayeti aktardıktan sonra 

şefaatle ilgili haberlerin lafızları farklı olsa da muvahhidlerin Hz. Peygamber’in 

şefaatiyle cehennemden çıkarılacaklarının mütevâtirlik ve yaygınlık kazandığını 

ifade etmiştir. 186 Ayrıca müellif, haberlerden elde edilen bilgiler ışığında şefaatin 

var olduğunu ve kimlerin yararlanabileceğini ispatlamıştır. Söz konusu haberler 

şunlardır: 

1. Hz. Peygamber’den şöyle rivayet edildi: “Onların bazıları kömürleşmiş 

kavrulmuş bir şekilde cehennemden çıkarılırlar. Bazıları grup grup çıkartılırlar, 

hayat nehrine atılırlar. Sonra sel yatağında biten ot gibi yeniden biterler. Bazıları 

da alınlarında cehennem ehli ‘cehennemiyûn’ yazılı olarak cennete girerler. 

Allah’ın ateşten azad ettiği kimseler vardır. Ateşten en son çıkarılan kimse ‘ya 

hannan ya mennan’ diyen kimsedir.”187 

2. Hz. Peygamber şöyle demiştir: “Ben, şefaatimi ümmetimden büyük 

günah işleyenler için sakladım.”188 

                                                 
185 Şefaat ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Akif Akay, İslam İnancında Şefaat (Doktora Tezi, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2012). 
186 Bâkıllânî, et-Temhîd, 419. 
187 Buhârî, “Riḳâḳ”, 52; Tirmizî, “Cehennem”, 10; Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 23. 
188 Hadisi Bâkıllânî’nin eserinde verdiği lafızlarla tespit edemedik. Benzer lafızlarla kaynaklarda 

yer alan hadisler için bk. İbn Hanbel, Müsned, 13/141; Ebü’l-Kâsım Süleymân et-Taberânî, el-

Muᶜcemü’l-evsaṭ, nşr. Ebû Muᶜâz Târık b. ᶜAvdillah - Ebu’l-Fazl Abdülmuhsin b. İbrahim 
(Kahire: Dârü’l-Harameyn, 1416), 6/106. 



74 
 

3. Hz. Enes, Hz. Peygamber’in şöyle dediğini rivayet etmiştir: “Kıyamet 

gününde, insanlar birbirlerine gidecekler. Hz. Âdem’e gelip: ‘Evlatlarına şefaat 

et!’ diye talepte bulunacaklar. O ise: ‘Benim şefaat yetkim yok. Siz İbrahim 

aleyhisselâm’a gidin! Çünkü o Halilullah’tır’ diyecek. İnsanlar Hz. İbrahim’e 

gidecekler. Ancak o da: ‘Ben yetkili değilim! Ancak İsa’ya gidin. Çünkü o 

Ruhullah’tır ve O’nun kelâmıdır!’ diyecek. Bunun üzerine ona gidecekler. O da: 

‘Ben buna yetkili değilim. Lâkin Muhammed’e gidin!’ diyecek. Böylece bana 

gelecekler. Ben onlara: ‘Ben şefaate yetkiliyim!’ diyeceğim. Gidip rabbimin 

huzuruna çıkmak için izin talep edeceğim. Bana izin verilecek. Önünde durup, 

Allah’ın ilham edeceği ve şu anda muktedir olamayacağım hamdlerle Allah’a 

senâ ve tahmid edeceğim, sonra da rabbime secdeye kapanacağım. Allah: ‘Ey 

Muhammed! Başını kaldır! Dilediğini söyle, söylediğine kulak verilecek. Ne arzu 

ediyorsan iste, talebin yerine gelecektir! Şefaatte bulun, şefaatin kabul 

edilecektir!’ buyuracak. Ben de: ‘Ey rabbim! Ümmetimi, ümmetimi istiyorum!’ 

diyeceğim. Allah: ‘(Çabuk onların yanına) git! Kimlerin kalbinde buğday veya 

arpa tanesi kadar iman varsa onları ateşten çıkar!’ diyecek. Ben de gidip bunu 

yapacağım! Sonra rabbime dönüp, önceki hamd-u senâlarla hamd ve senâlarda 

bulunacağım, secdeye kapanacağım. Bana, öncekinin aynısı söylenecek. Ben de: 

‘Ey rabbim! Ümmetim! Ümmetim!’ diyeceğim. Bana yine: ‘Git, kimlerin 

kalbinde hardal tanesi kadar iman varsa onları da ateşten çıkar!’ denilecek. Ben 

derhal gidip bunu da yapacak ve rabbimin yanına döneceğim. Önceki yaptığım 

gibi yapacağım. Bana, evvelki gibi: ‘Başını kaldır!’ denilecek. Ben de kaldırıp: 

‘Ey rabbim! Ümmetim! Ümmetim!’ diyeceğim. Bana yine: ‘Git, kalbinde hardal 

tanesinden daha az miktarda imanı olanları da ateşten çıkar!’ denilecek. Ben gidip 

bunu da yapacağım. Sonra dördüncü sefer rabbime dönecek, o hamdlerle hamd-u 

senâda bulunacağım, sonra secdeye kapanacağım. Bana: ‘Ey Muhammed! Başını 

kaldır ve (dilediğini) söyle, sana kulak verilecektir! Dile, talebin verilecektir! 

Şefaat et, şefaatin kabul edilecektir!’ denilecek. Ben de: ‘Ey rabbim! Bana Lailahe 

illallah diyenlere şefaat etmem için izin ver!’ diyeceğim. Allah: ‘Bu hususta 

yetkin yok! -veya: Bu hususta sana izin yok!- Lâkin izzetim, celâlim, büyüklüğüm 



75 
 

ve azametim hakkı için Lailahe illallah diyenleri de ateşten çıkaracağım!’ 

buyuracak.”189 

Bâkıllânî’ye göre ümmetin selef âlimleri bu rivayetlerin ortaya çıkıp 

yayılmasıyla birlikte selim ve sahih oldukları, sahâbî ve tâbiînden mervî oldukları 

bilgisinde ittifak etmişlerdir. Aksi takdirde bu rivayetlerle huccet gerçekleşmemiş 

olsaydı sahâbîler, Muᶜtezile’nin yaptığı gibi akli ve semᶜî dayanaklarla onu 

eleştirirlerdi. Oysa onlar bu durumu daha iyi bilir ve o rivayeti inkârda daha 

aceleci davranırlardı. Ayrıca sahâbî şefaati inkâr etseydi bu durum ortaya çıkar ve 

yayılırdı. Hatta aynı şekilde nakledilirdi. Çünkü haberlerde sabit olan duruma göre 

bir haberin ortaya çıkıp yaygınlık kazanması için birçok neden vardır. Böyle 

olmaması yani sahâbînin şefaati inkâr etmemesi -böyle bir durum olsa yaygın bir 

şekilde nakledilirdi- şefaat haberinin sübûtuna delil olurken aynı zamanda 

Muᶜtezile’nin “bağışlama aklen batıldır ve semᶜiyyatı yalanlamayı gerektirir” 

sözünün geçersiz olduğuna da delildir.190 

Buraya kadar şefaatin varlığıyla ilgili olarak Bâkıllânî’ni görüşlerini 

aktardıktan sonra onun dışındaki âlimlerin de konuyla ilgili görüşlerini aktarmakta 

fayda vardır. 

Konuyla ilgili Cüveynî, şefaatin varlığını aklen ispatladıktan sonra bu 

konuda rivayet edilen meşhur hadislerin kendi görüşünü desteklediğini ifade 

etmiştir. Ona göre söz konusu hadisler şefaatin, büyük günah işleyenler için 

gerçekleşeceğini açıkça bildirir.191 O, bu konuda “Şefaatim, ümmetimden büyük 

günah sahipleri içindir.”192 ve “Ben, şefaat etme yetkisi ile ümmetimin yarısının 

cennete girmesi arasında serbest bırakıldım; fakat şefaati tercih ettim. Çünkü 

şefaat, daha umumi ve yeterlidir. Siz bu şefaatimi takva sahibi (Allah’ın 

emrettiklerini yapıp yasaklarından kaçınan) müminler için mi zannedirsiniz? 

Hayır, Bilakis benim şefaatim, günahkâr, hatalı ve çirkin işlere bulaşmışlar 

içindir.”193 gibi hadisleri zikretmiştir. 

                                                 
189 Müslim, “İmân”, 327. 
190 Bâkıllânî, et-Temhîd, 419. 
191 Cüveynî, el-İrşâd, 304-305. 
192 Tirmizî, "Ṣıfâtü’l-ḳıyâme", 11. 
193 İbn Hanbel, Müsned, 9/327. 



76 
 

Râzî (ö. 606/1210) ise Ümmet-i Muhammed’in, Hz. Peygamber’in ahirette 

müminlere şefaatçi olacağı hususunda icma ettiklerini belirtmiştir. Ayrıca ona 

göre “Şefaatim ümmetimden büyük günah sahipleri içindir.” hadisi de bu konuda 

delildir.194 

Teftâzânî de büyük günah işleyenler hakkında şefaatin söz konusu 

olduğunu ve bu hususun meşhur hadislerle sabit olduğunu belirtmiştir. “Şefaatim, 

ümmetimden büyük günah sahipleri içindir.” hadisini zikrederek bu konudaki 

hadislerin mana yönünden mütevâtir olduğunu ifade etmiştir.195 

Yukarıda görüldüğü gibi Bâkıllâni ve diğer Ehl-i sünnet âlimler şefaatin 

varlığını kabul etmişlerdir. Ayrıca onlar bu konudaki hadislerin manen mütevâtir 

olduğunu ifade etmektedirler. Bunun yanında şefaati inkâr edenler de bazı 

hadisleri delil getirmişlerdir. Söz konusu hadisler hakkında Bâkıllânî ve diğer 

âlimlerin görüşlerini incelemeye başlayabiliriz. 

1. Hasan el-Basri ve başkalarının Hz. Peygamber’den rivayet ettikleri, 

“Ümmetimden büyük günah işleyenler şefaatime nail olamayacaktır.”196 rivayetini 

delil göstererek bu rivayet, şefaatle ilgili başka rivayetlerle çelişir. Bu durumda 

şefaati reddetmek gerekir şeklinde itiraz edenlere Bâkıllânî şöyle cevap verir: 

“Sizin zikrettiğiniz rivayet, Ehl-i hadise göre maruf ve sabit değildir. Bu rivayetle 

hepimizin bildiği diğer rivayetleri reddetmemiz gerekmez.”197 

Bâkıllânî’ye göre itiraza mesnet teşkil eden rivayet sağlamsa sünnetlerden 

tashihi ve istiᶜmali mümkün olan bir şeyi reddetmemek için şefaatin var olduğunu 

belirten rivayetlerle birlikte teᵓvile hamledilmesi gerekir. Bu çerçevede Bâkıllânî 

teᵓvil yoluna gitmiş ve iki rivayet arasında görülen zahiri çelişkiyi ortadan 

kaldırmıştır. Buna göre “Ümmetimden büyük günah işleyenler şefaatime nail 

olamayacaktır.” sözündeki “büyük günah”, Hz. Peygamber’in şefaatiyle iman 

ehlinin ateşten çıkarılacağını belirten diğer haberlerin delaletiyle “imandan sonra 

                                                 
194 Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed er-Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb (Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1421), 3/60. 
195 Teftâzânî, İslâm Akâidi Şerhu’l-Akâid, 219. 
196 Bâkıllânî, et-Temhîd, 420; Muteber hadis kaynaklarında bu anlama gelen herhangi bir hadis 

tespit edilememiştir. Söz konusu hadisin Muᶜtezile’nin uydurmalarından biri olduğu hakkında 
ayrıntılı bilgi için bk. Akay, Şefaat, 260. 

197 Bâkıllânî, et-Temhîd, 420. 



77 
 

küfre düşmek ve İslam’dan sonra irtidat etmektir.” Böylece ortada bir çelişki 

kalmamış olur. 

Bâkıllânî, yaptığı bu yoruma itirazların olabileceğinin farkındadır. Bundan 

dolayı o, “ümmetimden büyük günah işleyenler şefaatime nail olamayacaktır.” 

sözü sizin yaptığınız teᵓvili men eder. Çünkü Hz. Peygamber, ümmettinden büyük 

günah işleyenlerin şefaate nail olamayacaklarını belirtiyor. Dolayısıyla onların 

müslüman topluluktan olması icap eder” şeklindeki itiraza da şöyle cevap verir: 

“Hz Peygamber’in ‘Ümmetim’ sözünden ‘Ümmetimden irtidat edenleri’ veya 

‘Benim zamanımda kendilerine gönderildiğim kişileri’ kastetmiş olması 

mümkündür.”198 

Mezkûr hadisle ilgili olarak Nesefî de Hz. Peygamber’e nisbet edilen 

“Ümmetimden büyük günah işleyenler, şefaatime nail olamazlar.” şeklindeki 

rivayeti delil gösterenlere, ‘eğer bu hadis sahih ise büyük günahı helal sayarak 

işlerse şefaatim erişmez demektir’ cevabını vermiştir.199 

Âmidî ise bu hadisin senedindeki zayıflığa dikkat çektikten sonra söz 

konusu hadiste şefaate erişemeyeceği bildirilen kimselerin, iman ettikten sonra 

şirke ve küfre düşmüş kimseler olduğunu, dolayısıyla herhangi bir çelişki 

bulunmadığını vurgulamıştır. Ona göre, Hz. Peygamber’den rivayet edilen 

“Şefaatimi ümmetimden büyük günah işleyenler için sakladım.” hadisi gibi pek 

çok meşhur ve sahih hadis mevcuttur. Eğer “Ümmetimden büyük günah 

işleyenler, şefaatime erişemezler.” rivayetindeki “büyük günah” ifadesi küfre 

hamledilmeyecek olursa iki rivayetten birini mutlaka reddetmek etmek gerekir. 

Bu durumda herhangi bir hadisi reddetmenin, teᵓvil etmekten daha uzak bir tercih 

olduğu ortadadır. Dolayısıyla Âmidî, -lafızlarında farklılıklar bulunmakla birlikte- 

neredeyse sayılamayacak kadar fazla olan şefaat hadislerini esas alıp onlara 

tutunmanın, daha doğru ve tercihe şayan olduğunu ifade etmiştir.200 

Sonuç olarak “Ümmetimden büyük günah işleyenler, şefaatime 

erişemezler.” şeklindeki rivayetin sahih olduğu kabul edilse bile, Muᶜtezile’nin 

                                                 
198 Bâkıllânî, et-Temhîd, 420. 
199 Ebü’l-Muîn Nesefî, Bahrü’l-kelâm fî akāʾidi ehli’l-İslâm (Matbaatü Meşrikı’l-İrfân, 1330), 41. 
200 Ebü’l-Hasan Seyfüddin Ali el-Âmidî, Ġāyetü’l-merâm fî ʿilmi’l-kelâm, nşr. Hasan Mahmud 

Abdullatif (Kahire: el-Meclisü’l-A’lâ li’ş-Şuûni’l-İslamiyye, t.y.), 308-309. 



78 
 

iddia ettiği gibi büyük günah işleyenlerin şefaate erişemeyecekleri değil; helâl 

kabul etmeksizin büyük günah işleyen müminlerden hak edenlere şefaatin 

ulaşacağı anlaşılmaktadır. 

Ayrıca Muᶜtezile âlimleri, Ehl-i sünnet’in şefaat hakkında delil gösterdiği 

Hz. Enes’in aktardığı uzunca bir hadise bazı eleştirilerde bulunmuşlardır. Bu 

eleştirileri şu şekilde özetlemek mümkündür: 

a. Bu haberler, uzundur. Bu sebeple Hz. Peygamber’in lafzıyla, söylediği 

şekilde ezberlenmesi mümkün değildir. Dolayısıyla, hadisi rivayet eden kişi, onu 

kendi sözleriyle rivayet etmiştir. Bu durum dikkate alındığında, söz konusu 

hadislerin delil olma niteliğini taşımadıkları ortadadır. 

b. Bunlar bir tek olayla ilgili haberler oldukları halde eksiklikleri ve 

fazlalıklarıyla birlikte, farklı şekillerde rivayet edilmişlerdir. Bu da yine haberlerin 

güvenilirliği konusunda şüpheye sebep olmaktadır. 

c. Mezkûr hadis, “teşbihler” içermektedir. Bu da şüpheye yol açacağından 

dolayı hadis batıldır. 

d. Söz konusu hadis, Kur’ân’ın zâhirine201 zıt olarak varid olmuştur. Bu da 

hadis hakkında töhmete yol açmaktadır. 

e. Bu haber, rivayet edilmesinde birçok neden bulunan, büyük bir olaydan 

bahsetmektedir; eğer bu haber sahih olsaydı, hadisin tevâtür derecesine ulaşması 

gerekirdi. Böyle olmadığına göre, bu hadis, töhmet altında kalmıştır. 

f. Büyük günah işleyen kimselere şefaatin olacağını haber veren hadis ile 

şefaat-i uzma hakkındaki hadisler, haber-i vâhid olduğu için zan ifade eder. Kat’î 

meselelerde, zan ifade eden haber-i vâhide itibâr etmek ise câiz değildir.202 

Ehl-i sünnet âlimleri, Muᶜtezile’nin bu eleştirilerine şu şekilde cevap 

vermişlerdir: “Söz konusu hadisler, haber-i vâhid olarak rivayet edilse bile, 

konuyla ilgili çeşitli tariklerden gelen ve büyük günah işleyen kimselerin şefaat ile 

cehennemden kurtulacaklarını bildiren pek çok hadis mevcuttur. Dolayısıyla Ehl-i 

sünnet âlimlerine göre bu hadisler, mütevâtir derecesinde olup kesin delil olarak 

kabul edilmelidir. 
                                                 
201 Mu’tezile’nin şefaat hakkında delil getirdiği ayetler hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Akay, 

Şefaat, 179-226. 
202 Ebü’l-Hasen Kâdı Abdülcebbâr, Şerḥu’l-Uṣûli’l-ḫamse, nşr. Ahmed Ebû HâşimAbdülkerîm 

Osmân (Kahire: Mektebetu Vehbe, 1409), 689-691. 



79 
 

Konuyla ilgili olarak Fahreddin er-Râzî, Muᶜtezile’nin bütün delillerine bir 

tek sözle cevap verilebileceğini belirtmiştir. Buna göre Muᶜtezile’nin şefaati 

reddetme hususundaki delilleri, tüm şefaat çeşitlerinin yokluğunu ifade ederken, 

Ehl-i sünnet’in şefaatin varlığı hususundaki delilleri ise hususî olarak şefaatin 

varlığını ifade eder. Umum ile husus birbirleriyle tearuz ettikleri zaman, hususî 

olan ifade, umumî olana takdim edilir. Buna göre, Ehl-i sünnet’in delilleri, onların 

delillerine göre öncelik kazanır.203 

Şefaati inkâr edenler hadislerde bulunan bazı günahları işleyen kimselerin 

cehennemden çıkamayacağı veyahut cennete giremeyeceği şeklindeki ifadeleri de 

delil getirerek şefaatin olamayacığını iddia etmişlerdir. Söz konusu hadisler 

şunlardır: 

2. Hz. Peygamber’den şöyle rivayet edildi: “Kim zehir içerek kendisini 

öldürürse, cehennemde zehir kadehi elinde olduğu halde devamlı ceza çeker.”, 

“Kim kendisini dağın tepesinden atarak intihar ederse o cehennemde devamlı ve 

ebedi olarak sonsuza kadar kendini dağdan atar. Kim zehir içerek intihar ederse 

zehirini eline alır ve cehennem ateşi içerisinde ebedi olarak onu içer. Kim de 

kendisini bir demirle öldürürse demirini eline alır ve cehennem ateşinin içinde 

ebedi olarak o demiri karnına saplar.”204 

3. Hz. Peygamber’den şöyle rivayet edildi: “İçki bağımlısı olan, anne ve 

babasına itaatsizlik eden cennete giremez”205 

Bâkıllânî,  bu şekildeki rivayetlerin şefaat haberleriye çeliştiğini iddia 

edenlere bu haberlerin de şefaat haberleri gibi sabit olması durmunda herhangi bir 

çelişkinin olmayacağını ifade ederek cevap vermiştir. Bilakis zehir içerek kendini 

öldüren, alkol bağımlısı olan, anne babasına itaat etmeyen, kendini dağın 

tepesinden atan ve demirle öldüren kişinin yaptığı bu işler “haberin tahrim ifade 

ettiğini bildiği halde onları helal görmek ve haberi tekzip etmek” anlamına gelir. 

Haberi tekzip eden kişi de şefaati hak edemez.206 

                                                 
203 Râzî, Mefâtîḥ, 3/61. 
204 Buhârî, “Cenâᵓiz”, 84; Ebû Abdirrahmân Ahmed en-Nesâî, Sünenü’n-Nesâî, nşr. Ebû Gudde 

ᶜAbdülfettâh (Beyrut, Lübnan: Mektebetu’l Matbuᶜati’l-İslamiyye, 1406/1986), “Cenâᵓiz”, 68. 
205 Ebû Bekr Abdullah İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, ed. Muhamed Avvâme (Cidde: Dârü’l-Kıble, 

2006), 12/269. 
206 Bâkıllânî, et-Temhîd, 421. 



80 
 

Kendisini öldüren kişinin ebedi cehnnemde olacağını belirten hadisi şerh 

eden âlimler, üç yorumu ön plana çıkarmaktadır: 

1. Söz konusu amellerin haram olduğunu bildiği halde inkâr edererek o 

ameli işleyenler kastedilmiştir. 

2. Cenennemde “ebedi kalmaktan” murad “uzun süre” orada kalmaktır. 

Buradaki ebedilik “hakiki bir devamlılık” değildir. 

3. Mezkûr amelleri işleyen kişinin cezası ebedi olarak cehennemde 

kalmaktır. Fakat Allah, Müslüman olarak vefat eden kişiyi ebedi cehennemde 

bırakmayacağını haber vererek ikramda bulunmuştur.207 

Burada Aynî’nin yukarıdaki yorumları zikrettikten sonra İbn Tîn’den 

aktarmış olduğu bilgi de ilgi çekicidir. Zira ona göre bu hadis kâfirler hakkında 

vârid olmuştur. Fakat bazıları İbn Tîn’in vermiş olduğu bu bilginin uzak bir 

ihtimal olduğunu söylemişlerdir. Aynî ise uzak bir ihtimal olmadığını, buna mani 

olan durumun ne olduğunu sorarak İbn Tîn’in verdiği bilginin makul olduğuna 

işaret etmiştir.208 

Hadis şarihleri hadislerde bulunan “cennete giremez” sözünü de aynı 

şekilde “söz konusu amelleri helal sayarak yaparsa” cennete giremez şeklinde 

anlamışlardır.209 

Şefaati inkâr edenler aşağıdaki rivayetleri örnek göstererek Hz 

Peygamber’in mümin olmayan kişiye nasıl şefaat edeceğini ve müslüman 

olmayanların şefaati nasıl hak edecekleri sorularını gündeme getirerek mezkûr 

rivayetlerin şefaat haberlerine muarız olduklarını iddia etmişlerdir. 

4. Hz. Peygamber şöyle demiştir: “Hırsızlık yapan kimse hırsızlık ettiği 

anda, mümin olarak hırsızlık yapmaz, zina eden kimse zina ettiği anda mümin 

olarak zina yapmaz.”210 

5. Hz. Peygamber şöyle demiştir: “Bizi aldatan bizden değildir.”211 

                                                 
207 İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiᶜi’ṣ-ṣahîḥ, 9/454-455; İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 11/538-539; Aynî, 

ᶜUmdetü’l-ḳârî, 21/292. 
208 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 21/292. 
209 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 10/33; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ en-Nevevî, Ṣaḥîḥu Müslim bi Şerḥi’n-

Nevevî, nşr. Ebû Süheyb Muhammed b. Sâmih (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1392), 
167113. 

210 Buhârî, “Eşribe”, 1; Müslim, “İmân”, 100. 
211 İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, 11/655; Müslim, “İmân”, 164. 



81 
 

Bâkıllânî, Hz. Peygamber’in sadece müminlere şefaat edeceğini, söz 

konusu haberlerin ise bir kaç şekilde teᵓvil edilebileceğini belirtmiştir. Böylece 

mezkûr rivayetler şefaat haberleriyle çelişmezler. Buna göre yukarıdaki, rivayetler 

şu şekilde teᵓvil edilebilir: 

1. Hz. Peygamber, zânî zina yaparken hırsız da hırsızlık yaparken mümin 

değildir sözüyle “bu fiilleri yapanlar zina ve hırsızlığı helal sayıyorlar ve onların 

haram olduğunu yalanlıyorlar” manasını kastetmesi mümkündür. 

2. Bu fiilleri helal görenlere de şefaat yoktur. 

3. Hadiste geçen “mümin değildir” lafzını, günahlardan temizlenmiş temiz, 

pak hırsızlık ve zina yapmamış mümin gibi mümin değildir şeklinde anlamak da 

mümkündür.212 

İbn Hacer de söz konusu rivayetin dört şekilde anlaşılabileceğini belirterek 

şu yorumları zikretmiştir: 

1. Böyle yapmakla kişi kâfir değil münafık olur 

2. Şehvetin galip gelmesine sevk eden gafletten kinayedir 

3. İmanın nefyi Allah’ın azabından emin olmanın nefyidir. Zira iman 

emandan müştaktır. 

4. Murad zinadan zecr ve tenfirdir. Zahiri murad değildir.213 

Bâkıllânî, “Bizi aldatan bizden değildir”214 gibi hadislerde geçen “bizden 

değildir” ifadesini de Hz. Peygamber’in “Mescide yakın olanın namazı ancak 

mesciddedir”215 hadisinde olduğu gibi “istenmeyen davranışı engellemek ve 

kınamak için Rasûlullah’ın mübalağa yolunu izlemiş olması mümkündür” diyerek 

teᵓvil etmiştir. Bâkıllânî’ye göre bu haberler bu şekilde teᵓvil edilirse tearuz batıl 

(geçersiz) olur.216 

Bâkıllânî, bizden değildir ifadesini anlamlandırmak için ayrıca şu rivayeti 

de nakletmiştir. Ebu’d-Derdâ (ö. 32/652) Hz. Peygamber’den şöyle rivayet etti: 

“Rasûlullah: ‘Kim Allah’tan başka ilah yoktur; O birdir, O’nun hiçbir ortağı 

yoktur, derse cennete girer.’ diye buyurdu. Ben: ‘Ey Allah’ın Rasûlü! Zina edip 
                                                 
212 Bâkıllânî, et-Temhîd, 422. 
213 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 12/61. 
214 İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, 11/655; İbn Hanbel, Müsned, 9/122; Müslim, “İmân”, 164. 
215 Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 1/373. 
216 Bâkıllânî, et-Temhîd, 423. 



82 
 

hırsızlık yapsa da mı, dedim.’ O, ‘Evet, zina edip hırsızlık yapsa da.’ diye cevap 

verdi. Ben yine ‘Ey Allah’ın Resulü! Zina edip hırsızlık yapsa da mı, dedim.’ O, 

‘Evet, zina edip hırsızlık yapsa da.’ diyerek aynı cevabı verdi. Ben üçüncü kez: 

‘Ey Allah’ın Rasûlü! Zina edip hırsızlık yapsa da mı, dedim.’ O, ‘Evet, Ebu’d-

Derda’nın burnu yere sürtse bile.’ diyerek cevap verdi.”217 

Hadislerde geçen “bizden değildir” ifadesini hadis şarihleri de anlamaya 

çalışmışlardır. Nitekim İbn Hacer, bu ifadeyle dinden çıkmanın kastedilmediğini 

belirtmiştir. Ona göre bu ifade, “hadiste zikredilen şeylerin meydana gelmesini 

önlemede mübalağa” için kullanılmıştır.218 Aynî de kastedilen mananın dinden 

çıkmak olmadığını, bilakis “bizim yolumuzun ehlinden değildir” manasına 

geldiğini belirtmiştir.219 

Süfyân es-Sevrî’ye (ö. 161/778) göre bu tür ifadelerin geçtiği hadisleri 

teᵓvil etmeden anlamak selefin de benimsediği bir yöntemdir.220 Ancak Sevrî’nin 

bu düşüncesine rağmen, İslam âlimleri, böyle ifadelerin zâhiren 

değerlendirilmesinin ortaya çıkarabileceği sıkıntılar sebebiyle teᵓviller 

yapılmışlardır. Aksi takdirde yasaklanan davranışı veya fiili işleyenlerin durumu 

hakkında zor durumlar ortaya çıkabilecektir.221 

Özetle Bâkıllânî ve diğer Ehl-i sünnet âlimleri Muᶜtezile’nin aksine büyük 

günah işleyenlere şefaat olunacağı ile ilgili haberlerin manen mütevâtir olduğu 

kanatindedirler. Muᶜtezile büyük günah işleyenler için şefaat olmadığını belirten 

bazı haberlerin şefaatin olduğunu belirten haberler ile çeliştiğini veya hadislerde 

bulunan bazı ifadelerin şefaatin olmadığına delaalet ettiğini iddia etmektedir. 

Fakat Bâkıllânî, bu haberlerin zahiren çelişik gibi görünen Kur’ân ayetlerinde 

olduğu gibi teᵓvil edilmesi gerektiğini düşünmektedir. Onun haberlere 

yaklaşımındaki metodu, bir haberi teᵓvil etme imkânı varken reddetmenin doğru 

olmadığı şeklinde açıklanabilir. Ayrıca o, bir haberi teᵓvil ederken muarız olan iki 

haberinde sahih ve sâbit olmasına önem vermektedir. Bununla birlikte teᵓvil 
                                                 
217 İbn Hanbel, Müsned, 45/483; Taberânî, el-Muᶜcemü’l-evsaṭ, 3/205. 
218 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 3/163. 
219 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 25/182. 
220 Cemâlüddîn ed-Dımeşkî el-Kâsımî, Ḳavâᶜîdü’t-taḥdîs̱ (Kahire: Daru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

1354), 305. 
221 Mehmet Görmez, Sünnetin ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu 

(Ankara: Otto, 2014), 332. 



83 
 

ederken diğer haberlerin delaletine de önem vermektedir. Bu durum onun 

haberlere bir bütün olarak baktığını göstermesi açısından önemlidir. Fakat sabit 

haberler karşısında sabit olmayan haberleri de her ihtimali göz önünde 

bulundurarak teᵓvil yoluna gitmiştir. Burada şunu ifade etmekte fayda vardır; 

Bâkıllâni’nin teᵓvilleri incelendiğinde onun söz konusu teᵓvillerinin hadis 

şârihleriyle paralellik arzettiği görülmektedir. Ayrıca müellif, büyük günah 

işleyenler için şefaatin var olduğunu ifade eden hadislerin sabit olduğunu, 

sahâbîbilerin bu haberleri inkâr etmemesine bağlamaktadır. Tüm bunların yanında 

müellife göre bir haberin Ehl-i hadis tarafından maruf olması da bir tercih 

sebebidir. 

Bâkıllânî, Muᶜtezile’nin şefaat hakkındaki düşüncelerini sıraladıktan sonra 

söz konusu düşüncelerini eleştirmiştir. Bâkıllânî’ye göre Muᶜtezile, şefaat 

konusunda iki gruba ayrılır. Bir grup şefaati tamamen inkâr ederken diğer grup ise 

Nebilerin ve meleklerin müminlerden üç fırkaya şefaat edebileceğini söylerler. 

Şefaati tamamen inkâr edenlerin durumu onları haberleri inkâr etmeye, Kur’ân’ı 

da döndürmeye (çarpıtma) sevkeder. Nebilerin ve meleklerin müminlerden üç 

fırkaya şefaat edebileceğini söyleyenler ise üç grubu şu şekilde 

sınıflandırmışlardır: 

1. Büyük günahlardan kaçınmakla birlikte küçük günah işleyenler. 

2. Büyük günah işledikten sonra tevbe edip pişman olanlar, -bunlar bu 

günahta ısrarcı olarak ölürse onlara şefaat batıl olur- 

3. Aslen günahı olmayan müminler. Bunlara nebilerin ve meleklerin 

şefaati kendilerine verilen nimetlerde amelleri nispetince artırma şeklinde olur.222 

Bâkıllânî, ilk iki grubun şefaatinin bir manasının olmadığı kanaatindedir. 

Çünkü onlara Allah şefaat edecektir. Allah kullarını hak etmediği cezayla 

cezalandırıp zulmetmez. Bâkıllânî Muᶜtezile’ye kendi usullerine göre, büyük 

günahlardan kaçınarak küçük günaha düşenlerin azabı hak etmeyeceğini 

hatırlatarak aynı şekilde büyük günah işleyip de tevbe edenler tevbeleriyle 

kendilerinden azabı izale ettiklerini ifade etmiştir. Bu durumda tevbe eden birini 

cezalandırmak çirkin bir zulüm olur. Dolayısıyla böyle kişilere şefaatin bir anlamı 

                                                 
222 Bâkıllânî, et-Temhîd, 427. 



84 
 

yoktur. Günahlardan sâlim olan kişinin hak ettiği oranda kendisine verilen 

“nimetlerin artırılacağı” şeklindeki şefaate gelince bu durum Hz. Peygamber’den 

nakledilen haberlere ve Kur’ân’a muhâliftir. Çünkü haberlerde böyle bir şey 

zikredilmemiştir. Kur’ân-ı Kerim’de ise Allah’ın zikrettiğine göre meleklerin 

şefaati223 hakkında zülümden ve küfürden tevbe edenler için yalnızca affetme 

şefaati olacaktır. Bâkıllânî’ye göre Kur’ân ve haberlerde “nimetlerin artırılması” 

şeklinde bir şefaatin zikri geçmemektedir. Son olarak müellif, üçüncü görüş 

hakkında ümmet arasında böyle bir düşencenin olmadığını, şefaat hakkında 

Kur’ân’da ve haberlerde ne varsa ona uymak gerektiğini belirtmiştir. 

Bâkıllânî, Kur’ân’da ve haberlerde zikredilen şekliyle şefaati kabul 

etmeyenlerin sebeplerini inat, sapkınların yoluna meyletmek, şeytanın yoluna 

uymak ve teᵓvil metodunu kullanmak şeklinde sıralamıştır.224 

Eşʽarî de Muᶜtezile’nin şefaat anlayışını eleştirmiştir. Ona göre şefaat 

Muᶜtezile’nin iddia ettiği gibi kendilerine cennet vadedilmiş kimseler hakkında 

değil büyük günah işleyerek cehennemde azap görmeyi hak etmiş olan kişilerin 

cezasının kaldırılması şeklinde söz konusu olacaktır. Diğer bir ifadeyle Eşʽarî, 

Allah’ın, cehenneme girmiş olan büyük günah sahibi müminleri Hz. 

Peygamber’in şefaatiyle oradan çıkaracağını ifade etmiştir. Ona göre şefaat, 

günahkâr kimseler içindir.225 

Matürîdî’ye göre de şefaat, büyük günah işleyen kişiler içindir. O, 

Muʽtezile’nin iddia ettiği sadece günahı bulunmayan ya da tevbe etmiş olan 

kimselerin cennetteki makamlarının yükseltilmesi şeklindeki bir şefaat anlayışını 

yanlış bulmaktadır. Bu tür bir şeffat algısı Kur’ân’da ve hadislerde bulunan ilâhî 

ihsan içerikli beyanlara ters düşmektedir. Ayrıca bu durum Müslüman ilim ehlinin 

ve ümmetin Hz. Peygamber zamanından bu yana Allah’ın engin rahmetine 

                                                 
223 “Arşı yüklenenler ile onun çevresinde bulunanlar (melekler) rablerini hamd ile tesbih ederler, 

O’na inanırlar ve müminlerin ba ğışlanmasını dilerler: “Ey Rabbimiz! Sen, rahmetin ve ilminle 
her şeyi kuşattın. Tövbe edenleri ve yolundan gidenleri bağışla ve onları cehennem azabından 
koru! Rabbimiz! Onları ve atalarından, e şlerinden ve nesillerinden olup da iyi yolda 
bulunanları kendilerine vaad etti ğin adn cennetlerine kabul buyur. Kuşkusuz sen azîzsin, 
hakîmsin. Onları kötü sonuçlardan koru. O gün sen kimi kötü sonuçlardan korumuşsan onu 
rahmetine mazhar kılmışsın demektir. İşte en büyük kurtuluş da budur.” el-Mümin 40/7-9. 

224 Bâkıllânî, et-Temhîd, 428. 
225 Eşᶜarî, el-İbâne, 244. 



85 
 

güvenerek ümit besledikleri ve gerçekleşmesi hususunda dua ettikleri şefaatin, 

tamamen asılsız bir vehimden ibaret olduğu sonucunu doğurur.226 

Nesefî de Bâkıllânî gibi Muᶜtezile’nin şefaat konusunda kendi içlerinde 

görüş ayrılıklarının olduğunu belirtmiş; onlardan bir kısmının şefaati tamamen 

inkâr ettiğini fakat diğer bir kısmının ise sadece üç hususta şefaati kabul ettiklerini 

ifade ederek Bâkıllânî’nin zikretmiş olduğu üçlü tasnifi zikretmiştir. 

Nesefî, Muᶜtezile’nin ilk kısmının iddialarının, onların kendi 

mezheplerinin görüşlerine göre de tutarlı olmadığını belirtmiştir. Çünkü onlar, 

“Eğer size yasaklanan büyük günahlardan kaçınırsanız küçük günahlarınızı örteriz 

ve sizi değerli bir yere koyarız.” âyeti gereği Allah’ın büyük günahlardan kaçınıp 

küçük günah işleyen kimseyi affetmesinin O’nun üzerine vâcip olduğunu 

söylemişlerdir. Günahları Allah tarafından bağışlanmış böyle bir kimse için 

şefaate gerek yoktur. Dolayısıyla bu genel görüşleri, şefaatin büyük günahlardan 

kaçınmakla birlikte küçük günah işleyenler için olacağını iddia eden grubun 

yanlışlığını ortaya koymaktadır. 

İkinci kısma gelince, onların, “büyük günah işleyip sonra tevbe eden bir 

kişi, tevbesinin kabul olması için peygamber ve meleklerin şefaatine muhtaçtır” 

şeklindeki görüşleri de yine kendi prensipleriyle çelişmektedir. Çünkü 

Muᶜtezile’ye göre, büyük günah işleyip tevbe eden kimsenin tevbesini kabul 

etmek, Allah’ın üzerine vâciptir. Hal böyle olunca tevbesi kabul edilen bu kişiye 

ayrıca şefaat edilmesine gerek yoktur. Dolayısıyla bu prensipleriyle de 

savundukları ikinci kesimin görüşleri kendi içerisinde tutarsızlık arz etmektedir.227 

Ayrıca Nesefî de İmam Mâtürîdi ile paralel olarak şefaatin, büyük günah 

işleyen müminler için olduğunu ifade etmiştir. O, Muʽtezile’nin iddiasının aksine, 

büyük günahı olmayan müminlerin şefaate ihtiyaçlarının olmadığını belirtmiştir. 

Zira ona göre bu tür kişilerin cennetteki makamlarının yükselmesi için aracı 

olunmasına, şefaat değil, “iâne” denir. Nitekim şefaat, meşhur olarak cezadan 

kurtarılma talebini ifade etmek için kullanılır. Muᶜtezile ise şefaati asıl 

                                                 
226 Ebû Mansûr Muhammed el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd, nşr. Bekir Topaloğlu, Muhammed Aruçi 

(İstanbul, Beyrut: Mektebetü’l-İrşâd, Dâru’s-Sâdir, 1431), 587. 
227 Nesefî, Bahrü’l-kelâm, 40-41. 



86 
 

manasından çıkarıp vazʽ edildiği anlamı tahrif ederek ona gerçekte taşımadığı bir 

manayı yüklemiştir.228 

Kâdı İyâz (ö. 544/1149) ise cenette derecelerin yükseltilmesinin şefaat 

olarak kabul edilmesi hakkında Ehl-i sünnet âlimlerinden farklı düşünmektedir. O, 

şefaat ile ilgili hadisi şerh ederken şefaat çeşitlerini zikretmiştir. Buna göre cennet 

ehlinin cennete derecelerinin artırılmasını da şefaatin bir çeşidi olarak saymıştır. 

Ona göre şefaat bazen hesabın hafifletilmesi bazen de cenette derecelerin 

yükseltilmesi şeklinde olabilir.229 

Mevdûdî ise Hz. Peygamber’in günaha bulaşmış müminlere şefaat 

edeceğini belirtmiştir. Fakat ona göre Hz. Peygamber günaha bulaşan müminlere 

mutlak olarak şefaat etmeyecektir. O, bilerek inatla ve günahta ısrarcı olanları bu 

şefaatin dışında tutmuştur.230 Bunu da Hz. Peygamber’den vârid olan şu hadise 

dayandırmaktadır: “Kıyamet günü ihanet ve haksızlık yapmış olanlar 

boyunlarında haksız yere ele geçirdikleri mallar asılı olduğu halde gelecekler ve 

bana: ‘ey Allah’ın Rasûlü imdat’ diye feryat edecekler; ama ben onlara: ‘benim 

size bir şey yapmaya gücüm yetmez ben dünyada durumu size bildirmiştim 

diyeceğim’ diye buyurmuştur.”231 

Sonuç olarak Muᶜtezile’nin şefaat hakkındaki düşüncelerinin, “el-vaᶜd 

ve’l-vaᶜîd” prensibi etrafında şekillendiği görülmektedir. Bunun yanında şefaatin 

sadece cennetlik mümin kimseler için olduğunu ve bunu sonucu olarak da 

müminlerin hakettikleri dereceleri artırmak olduğunu iddia eden Muᶜtezile 

âlimlerinin aksine Ehl-i sünnet âlimlerine göre şefaat azabı haketmiş kişilerden 

azabı kaldırmaktır. Buna göre günahkâr müminler, ya mahşer meydanındaki 

şefaatle cehenneme hiç uğramadan azaptan kurtulurlar ya da cehenneme girdikten 

sonra yapılan şefaatle cehennemden çıkarılırılırlar. 

Ehl-i sünnet ve Muᶜtezile’nin ortak görüşüne göre, kâfirler için şefaat söz 

konusu değildir. Bununla birlikte ilk dönem Ehl-i sünnet âlimleri, Muᶜtezile’ye 

karşı şefaatin sadece büyük günah işleyen kimseler için olacağı ve itaatkâr, 

                                                 
228 Nesefî, Tebsıra, 2/400-401. 
229 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ Kâdî İyâz, İkmâlü’l-Mu‘lim bi fevâidi Müslim, thk. Yahyâ İsmaîl 

(Mansûre: Dârü’l-Vefâ, 1998), 1/368. 
230 Mevdûdî, Mesleler, 2/252. 
231 Buhârî, “Cihâd”, 189; Müslim, “İmâre”,24. 



87 
 

cennetlik kulların şefaate ihtiyaçlarının olmayacağını iddia ederken sonraki 

âlimler, şefaat çeşitlerini zikrederlerken cenneti haketmiş kulların cennetteki 

derecelerinin yükseltilmesinin de şefaat kapsamına girdiğini ifade etmişlerdir. 

 

C. Mucize İle İlgili Rivayetler 

Kelam kitapları incelendiğinde mucizelerin Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

ispat noktasında incelendiği görülmektedir.232 Bu bölümde Bâkıllâni ve diğer 

âlimlerin bir kelam problemi olarak mucizeyi nasıl değerlendirdikleri değil de bu 

konuda hadisleri nasıl kullandıkları tespit edilmeye çalışılacaktır. 

Bâkıllâni’ye göre mucize, insanlık nazarında mutad olan âdetin Allah 

tarafından bozulmasıdır.233 Hz. Peygamber’in elinde gerçekleşen mucizeler onun 

nübüvvetine ve sıdkına delalet eder. Buna örnek olarak mislini getirmekle meydan 

okuyan elimizdeki Kur’ân, kütüğün ağlaması, kurt’un konuşması, az olan 

yemeğin çoğalması, ayın yarılması ve elinde taşların tesbih etmesi gibi olayları 

zikreder.234 

Bâkıllânî’ye göre mucizelerin doğruluğunun bilgisi zarûrî veya nazarî 

olmak üzere iki türlü elde edilebilir. Kur’ân mucizesinin doğruluğu zaruri olarak 

bilinir. Bunu inkâr etmek ve bu konuda şüpheye düşmek mümkün değildir. Çünkü 

Müslümanlar ve diğer dinlerden olan insanlar Kur’ân’ın Hz. Peygamber 

tarafından vahiy kâtiplerine yazdırıldığını tasdik etmişlerdir. Böyle zaruri bilgileri 

inkâr etmenin inattan ileri geldiğini vurgulamıştır. Bu konuları ispat noktasında 

râvi aramaya ve delilleri araştırmaya ihtiyaç yoktur. Kütüğün ağlaması, Kurt’un 

konuşması, az olan yemeğin çoğalması, ayın yarılması ve elinde taşların tesbih 

etmesi gibi mucizeler de ise nazar ve istidlâl gereklidir.235 

Bâkıllânî, nazar ve istidlâl gereken mucizelerin Hz. Peygamber’in elinde 

ortaya çıktığının sahihliği hakkında delil olarak asar ehlinin, muhaddislerin ve 

siyer âlimlerinin çoğunun bu gibi meşhur olayları asırlar boyunca aktardıklarını, 
                                                 
232 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Halil İbrahim Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissi 

Mucizeler (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2001); Yasin Ulutaş, İslam Düşüncesinin 

Teşekkül Döneminde Mucize Anlayışları (Doktora tezi, Kahramanmaraş Sütçü İmam 
Üniversitesi, 2019). 

233 Bâkıllânî, et-Temhîd, 20. 
234 Bâkıllânî, et-Temhîd, 158. 
235 Bâkıllânî, et-Temhîd, 160. 



88 
 

sadrı evvelde yaygınlık kazandığını, Hz. Peygamber’e şahit olanlar ve onunla aynı 

asırda yaşayanların duyduklarını rivayet ettiğini söylemiştir. Fakat Bâkıllânî’ye 

göre bu olayları nakledenler tevatür derecesine ulaşamadılar. Her râvi katıldığı bir 

gazveyi, bilinen bir vaziyeti ve unutulmaz bir sahneyi aktardılar. Örneğin râvi 

“filan gazada şöyle şöyle oldu” veya “ziyafet esnasında ashab mescitte 

toplanmışken az olan yemek çok oldu” şeklinde kendi gördüğü bir olayı 

nakletmiştir. Burada ashaptan kimse o olayı inkâr etmemiş nakledilen bilgiyi 

töhmet altında bırakacak herhangi bir şey de zahir olmamıştır. Büyük 

toplulukların bildikleri, gördükleri ve işitikleri bir şeyi gizlemeleri de adeten 

mümkün değildir. Bu durum sahâbe için düşünüldüğünde onların kendi 

nefislerinde dürüstlüğe ve dinlerine büyük önem verdikleri yalanı da kötü 

gördükleri bilindiğinden dolayı imkânsızdır. Dolayısıyla sahâbeler yalan haber 

nakledenleri reddeder ve onları kınarlardı. Bu sebepler, mucizelerle ilgili naklin 

tevatür seviyesine ulaşmasa da sıhhatine ve râvilerinin sıdkına apaçık delalet 

eder.236 

Yukarıda görüldüğü gibi Bâkıllânî, mucize kapsamında bazı olayları 

aktarmıştır. Bunun yanında Kur’ân’ı ise “mucizesinin doğruluğu zaruri olarak 

bilinen” diyerek diğerlerinden ayırmıştır. Dolayısıyla biz de mucizeleri Kur’ân ve 

diğer mucizeler şeklinde inceleyeceğiz. 

Mucizeler âlimler tarafından çeşitli tasniflere tabi tutulmuşlardır. Eşᶜarî 

mucizeleri akli ve hissi olmak üzere ikiye ayırmıştır. Mâtürîdî de aynı şekilde akli 

ve hissi olarak ikili ayrıma gitmiştir.237 

Akli mucize kapsamında değerlendirilen Kur’ân’ın hangi yönüyle mucize 

olduğu tartışmalı olsa da nihai olarak onun mucize olması konusunda Ehl-i sünnet 

ve Mu’tezîle âlimleri ittifak halindedirler.238 

Hissi mucizelere gelince İslam dünyasında onu kabul ve red edenlerin 

olduğu bilinmektedir. Hissi mucizeleri reddedenlerin başında Nazzam 

gelmektedir. Ona göre zaruri ilim gerektirmeyen haberlerden meydana gelen 

                                                 
236 Bâkıllânî, et-Temhîd, 162. 
237 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd, 276. 
238 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Sabri Türkmen, “Kur’an’ın Mucizeliği Meselesi”, Diyanet 

İlmi Dergi 43/2 (2007): 55-74. 



89 
 

deliller geçerli değildir. Hz. Peygamber’e nispet edilen hissi mucizeler de 

tevatüren sabit olmadığından dolayı Nazzam, söz konusu mucizeleri kabul 

etmemiştir.239 Câhiz da hissi mucizelerin tevatüren aktarılmadığını, ahad yollarla 

aktarıldığını belirtmiştir. Dolayısıyla ona göre Hz. Peygamber’in nübüvvetinin 

ispat eden mucizeler, tavatüre dayanan Kur’ân, Hz. Peygamber’in ahlakı ve kabul 

edilen dualarıdır. Görüldüğü gibi o, hissi mucizeleri tevatüre dayanmadıkları için 

mucize kapsamında zikretmemiştir. Nitekim Câhiz haberi değil, haberin gelişini 

mucize olarak kabul etmiştir.240 

Hissi mucizeleri reddedenlerin yanında onları kabul eden âlimler de 

mevcuttur. Örneğin Eşᶜarî, Kur’ân’ın Hz. Peygamber’in nübüvvetine delalet eden 

bir mucize olduğu belirttikten sonra onun nübüvvetine delil teşkil eden az olan 

yemeğin çok olması, pamaklarının arasından su akıtması koyunun konuşması ayın 

yarılması ve ağacın yanına gelmesi gibi bazı hissi mucizeleri de aktarmıştır.241 

Mâturîdî de Kur’ân’ın aklî mûcizeye örnek olduğunu ifade etmiştir. Bunun 

yanında ayın yarılması, parmaklarından suyun akması, bazı hayvanların dile gelip 

onunla konuşması, bir kaptaki az miktardaki sütü kalabalığa içirmesi, onun için 

pişirilen zehirlenmiş etin dile gelmesi, kütüğün inlemesi vb. çok sayıda benzer 

hadiseyi hissî mucizelere örnek olarak zikretmiştir.242 

Cüveynî de Eşᶜarî ve Mâtürîdî gibi mucize konusunu işlerken ilk olarak 

Kur’ân’ın mucize olşunu aktardıktan sonra Hz. Peygamber’in Kur’ân dışında da 

mucizelerinin olduğunu belirtmiştir. Ona göre az olan yemeğin çoğalması, ayın 

yarılması ve Hz. Peygamber’in elinde taşların tesbih etmesi gibi daha birçok 

mucize mevcuttur. Ayrıca Cüveynî bu mucizelerin tevatüren sabit olmadığını 

ancak her birinin olağanüstülüğü ifade etmesi sebebiyle bunların toplamının kesin 

bilgi ifade ettiğini belirtmiştir.243 

Yukarıda görüldüğü gibi Kur’ân dışında kalan hissi mucizelerin 

epistemolojik değeri, onların kabul ve reddinde önemli rol oynamıştır. 

                                                 
239 Ebû Mansûr Abdülkāhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-Bağdâdî, el-Farḳ beyne’l-fıraḳ ve 

beyânü’l-fırḳati’n-nâciye minhüm (Beyrut: Daru’l-Âfak el-Cedîde, 1397), 135. 
240 Câhiz, Resâil, 3/227-228. 
241 Eşᶜarî, el-İbâne, 78. 
242 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd, 278. 
243 Cüveynî, el-İrşâd, 278. 



90 
 

Binaenaleyh Nazzam gibi Muᶜtezile âlimleri onların tevatür seviyesine 

çıkmadığını ifade ederek kabul edilemeyeceklerini belirtmişlerdir Bunun yanında 

Ehl-i sünnet âlimleri Hz. Peygamber’in bu çeşit mucize göstermesinin manen 

tevâtür oluşturduğunu söyleyerek hissi mucizeleri kabul etmişlerdir. Sonuç olarak 

hissi mucizeler, görenler için mucizedir. Görmeyenler için de mucize olarak kabul 

edilmesi için tek yol doğru bir haber kanalı ile görmeyenlere aktarılmış olmasıdır. 

Buraya kadar mucize hakkındaki genel değerlendirmeleri aktardıktan 

sonra hissi mucizeler hakkındaki bazı rivayetleri incelemekte fayda vardır. 

1. İlk olarak ayın yarılması mucizesi244 ile ilgili rivayetleri görecek olursak 

Abdullah b. Mesᶜûd (ö. 32/652), Abdullah b. Ömer (ö. 73/693) ve Abdullah b. 

Abbas (ö. 68/687) tarikiyle gelen rivayetlerde Rasûlullah zamanında ayın ikiye 

ayrıldığı ve Hz. Peygamber’in bu olaya “Şahid olun!” dediği nakledilmektedir.245 

Ayrıca İbn Mesᶜûd’dan nakledilen bir başka rivayete göre Hz. Peygamber’le İbn 

Mesᶜûd’un Mina’da iken olayın meydana geldiği anlatılmaktadır.246 Cübeyr b. 

Mutᶜim (ö. 59/678) kanalıyla gelen rivayette ise ayın Hz. Peygamber zamanında 

bölünerek dağın üzerine iki parça olduğu, bunun üzerine Hz. Peygamber’in 

kendilerini büyülediği bildirilmektedir.247 Son olarak Huzeyfe b. Yemân’dan (ö. 

36/656) gelen rivayette ise ayın yarıldığından ziyade ayın yarılacağı 

anlaşılmaktadır.248 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla söz konusu rivayetin altı sahâbî râvisi 

bulunmaktadır. Bunlar şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. Abdullah b. Mesᶜûd 

2. İbn Ömer 

3. İbn Abbas 

4. Enes b. Mâlik 

                                                 
244 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Yavuz Köktaş, Tüm Yönleriyle Akaid Hadisleri (İstanbul: 

İFAV Yayınları, 2013), 448-450; Fatıma Ünsal, Hasâis ve Delâil Edebiyatında Hz. 

Peygamber’e Atfedilen Hissî Mucizelerin Kur’an Çerçevesinde Değerlendirilmesi (Yüksek 
Lisans Tezi, Çukurova Üniversitesi, 2012), 68-72. 

245 Buhârî, “Menâḳıb”, 27; Müslim, "Ṣıfâtü’l-münâfiḳîn", 43. 
246 İbn Hibbân, Ṣaḥîḥ, 14/420. 
247 İbn Hanbel, Müsned, 27/314; Tirmizî, “Tefsir”, 54. 
248 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-

Ḳurʾân, nşr. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1420), 22/568. 



91 
 

5. Cübeyr b. Mutᶜim 

6. Huzeyfe b. Yemân 

2. Hurma kütüğünün ağladığı şeklindeki rivayetler de Hz. Peygamber’in 

nübüvvetine delil olarak sunulmuştur. Söz konusu rivayetleri inceleyecek olursak 

Abdullah b. Ömer’den gelen rivayet şöyledir: “Rasûlullah mescidde bir hurma 

kütüğüne dayanarak hutbe irad ederdi. Onun için bir minber yapıldı. Dayandığı 

hurma kütüğünden ayrılınca bir inilti (yavrulu devenin sesi gibi bir ses) işittik. 

Bunun üzerine Rasûlullah hurma kütüğüne elini koyup sıvazladı, bunun üzerine 

kütük hemen sustu.”249 

Yukarıdaki rivayette Hz. Peygamber’in sadece kütüğe elini koyduğunu 

belirtilirken diğer rivayetlerde ise Hz. Peygamber’in kütüğü kucakladığı ve bunun 

üzerine kütüğün sustuğu ifadelerine yer verilmiştir.250 

Buhârî’nin (ö. 256/870) Abdullah b. Ömer’den kaydettiği rivayetin 

senedinde tenkide uğrayan bir ravinin bulunmamasına karşılık diğer rivayetlerde 

senedinde hadis uydurmakla suçlanan râviler bulunmaktadır. Dolayısıyla bu bilgi 

Buhârî’de bulunmayan ifadelerin rivayete sonradan eklenebileceğini 

düşündürmektedir. 

Rivayetler incelendiğinde söz konusu hadisin de altı sahâbî râviden geldiği 

anlaşılmaktadır. Bunları da şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. Abdullah b. Ömer 

2. Câbir b. Abdillah el-Ensârî 

3. Abdullah b. Abbâs 

4. Ebû Saᶜîd el-Hudrî 

5. Übey b. Kâᶜb 

6. Büreyde b. Husayb (ö. 63/682) 

3. Hz. Peygamber’e nisbet edilen hissi mucizelerden biri de az olan 

yiyeceğin çoğaltılmasıdır. Bu konu ile ilgili birçok rivayet mutemed hadis 

kitaplarında bulunmaktadır. Bu rivayetleri şöyle sıralamak mümkündür: 

Enes b. Mâlik’in bildirdiğine göre Hz. Peygamber birkaç ekmek 

kırıntısının üstüne yağ ekleyerek katık yapmış daha sonra da dua ederek bu 
                                                 
249 Buhârî, “Menâḳıb”, 25. 
250 İbn Hanbel, Müsned, 4/107; Taberânî, el-Muᶜcemü’l-evsaṭ, 1/187. 



92 
 

katığın çoğalmasını sağlamıştır. Öyle ki on kişilik gruplar halinde seksen kişi bu 

yemekten yiyerek karınlarını doyurmuşlardır.251 

Câbir b. Abdullah’ın naklettiğine göre ise Hz. Peygamber kendi 

hurmalarını bereketlendirip artırmıştır.252 

Abdurrahman b. Ebû Bekir’e (ö. 53/673)  isnat edilen bir rivayete göre ise, 

az olan yemek önce Hz. Ebû Bekir tarafından artırılarak kerameti ortaya 

konulurken, daha sonra da Hz. Peygamber’in bu yemeği daha da 

bereketlendirmesi ile mucizesi meydana gelmiştir. Artırılan bu yemekten 

yemeyen Abdurrahman, babası tarafından hakarete uğramış ve kendisine beddua 

edilmiştir.253 

Abdurrahman b. Ebû Bekir’e isnat edilen bir başka rivayete göre, Hz. 

Peygamber ciğerden yapılan yemeği bereketlendirerek çoğalttığı nakledilmiştir.254 

İbn Abbas’a isnat edilen bir başka rivayete göre, Hz. Peygamber 

Hudeybiye seferi sırasında sefere katılanlarda mevcut olan yemeği toplayıp bir 

araya getirerek yemeği bereketlendirip çoğaltmıştır.255 

Semüre b. Cündeb’e (ö. 60/680) isnat edilen başka bir rivayete göre, Hz. 

Peygamber tirit yemeğini bereketlendirip çoğaltmıştır.256 

Konuyla ilgili Ebû Hureyre’ye (ö. 58/678) isnat edilen bir rivayete göre ise 

Hz. Peygamber Ebû Hureyre’ye ait birkaç hurmayı bereketlendirmiştir. Daha 

sonra Ebû Hureyre ise bu hurmaları hem yemiş hem de infak etmiştir. Bu durum 

da Hz. Osman’ın şehit edildiği güne kadar böyle devam etmiştir.257 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla az olan yemeğin bereketlenmesi hakkındaki 

mucizeleri nakleden sahâbî ravi sayısı altıdır. Bunları şu şekilde sıralamak 

mümkündür: 

1. Ebû Hureyre 

2. Semüre b. Cündeb 

                                                 
251 Buhârî, “Menâḳıb”, 25. 
252 Buhârî, “Menâḳıb”, 25. 
253 Buhârî, “Menâḳıb”, 25. 
254 Buhârî, “Etᶜime”, 6; Müslim, “Eşribe”, 2056. 
255 İbn Hanbel, Müsned, 4/498. 
256 İbn Hanbel, Müsned, 33/316. 
257 Tirmizî, “Menâḳıb”, 47; İbn Hibbân, Ṣaḥîḥ, 14/467. 



93 
 

3. İbn Abbas 

4. Abdurrahman b. Ebû Bekir 

5. Câbir bin Abdullah 

6. Enes b. Mâlik 

Yukarıda hissi mucize ile ilgili incelediğimiz üç konuda görüldüğü üzere 

söz konusu rivayetler, sahâbî râvisi itibariyle birçok kişiden aktarılmışlardır. 

Bunun yanında mezkûr rivayetlerin farklı olaylardan bahsettiği de görülmektedir. 

Bu bilgilerdeden hareketle, Hz. Peygamber’in hissi mucize göstermiş olduğu 

bilgisi, Bâkıllânî ve diğer Ehl-i sünnet âlimler tarafından benimsenen, bu tür 

mucizelerin manen mütevâtir seviyesine ulaştığı şeklindeki tespitlerini haklı 

çıkarmaktadır. Ayrıca rivayetlerin farklı olayları anlatması, her sahâbînin 

duyduğunu veya gördüğünü aktarmış olması Bâkıllânî’nin söz konusu mucizelerin 

aktarılış keyfiyeti hakkında yapmış olduğu çıkarımı da doğrular niteliktedir. 

Dolayısıyla bu durum müellifin konuyla ilgili rivayetlere vukufiyetini de 

göstermektedir. 

 

II. KUR’ÂN İLE İLGİLİ HADİSLERE DAİR YORUMLAR 

İslam dininin temel kaynağı olan Kur’ân üzerinde çeşitli tartışmalar 

yapılmıştır. Öyleki tarihte Kur’ân’da eksiklik veya fazlalık olduğunu iddia eden 

grupların varlığı bile müşahade edilmiştir. Söz konusu gruplar bu iddialarını 

kaynaklarda bulunan rivayetler üzerine bina etmeye çalışmışlardır. Buna mukabil 

Bâkıllânî ise Kur’ân üzerinde oluşabilecek en ufak şüpheleri bile izale etmek 

maksadıyla el-İntisar isimli eserini kaleme almıştır. Bu bölümde Bâkıllânî’nin 

mezkûr eserinden tespit ettiğimiz bazı konular çerçevesinde müellifin Kur’ân’la 

ilgili hadisleri nasıl yorumladığı ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

 

A. Kur’ân’dan Bir şey Kaybolduğunu İddia Eden Rivayetler 

Bâkıllânî, Kur’ân’ın naklinde hata yapıldığı, onun kaybolduğu ayrıca 

sahihinin ve fesadının ayırt edilemediği iddialarına, sahâbî neslinin Kur’ân’a 

önem verdiklerini, onun yerini kalplerinde yücelttiklerini onu öğrenmek ve 

öğretmekle Allah’a yaklaşmayı umduklarını ve Rasûlullah’ın Kur’ân’ı 

ezberlemeye teşvik ettiğini zikrederek cevap vermiştir. Ashab, Hz. 



94 
 

Peygamber’den Kur’ân’ı öğrenip öğretmeye, üzerinde düşünmeye, her harfinden 

sevap alındığına ve Kur’ân ehlinin diğer insanlardan daha üstün olduğuna dair 

çokça şey işitmişlerdir. Bunların hepsi de zaruri olarak bilinir. Bâkıllânî, 

sahâbîlerin Hz. Peygamber’e uğrunda canlarını verme, babalarını ve oğullarını 

öldürme derecesinde itaat ettiklerini hatırlatarak böyle bir durumda ittifak 

etmelerinin adeten mümkün olmadığını ifade etmiştir. Müellif, sahâbîyi bu şekilde 

tavsif ettikten sonra onların Kur’ân’ı zâyi ettiklerini söyleyen kimsenin âdeti inkâr 

ettiğini söylemiştir. Bu konuda bazı sahâbîlerden gelen rivayetlerin tevâtüre 

aykırılık ve çoğunluğun naklini inkâr gibi sebeplerden reddedileceğini 

belirtmiştir. 

Müellif bu konuyu işlerken geçmişten bilgi elde etmenin tek yolu olan 

haberlerden yararlanmıştır. Haberleri bir isnad zinciri ile vermese de mana 

bakımından aktararak delil olarak zikretmiştir. Burada önemli olan nokta 

Bâkıllânî’nin bu haberlerin bilgi değeri açısından zarûrî bilgi ifade ettiğini 

zikretmesidir. Ayrıca Bâkıllânî, ashabta Hz. Peygamber ve Kur’ân sevgisi 

olduğunun bilgisini haberler vasıtasıyla elde etmiş ve bu bilgiden yola çıkarak 

onun kaybedildiği bilgisinin âdeten mümkün olmadığını söylemiştir. 

Bâkıllânî, Kur’ân’ın ezberlenip unutulmasını kötüleyen, onun ezberlenip 

korunmasını ve öğretilmesini ise teşvik eden birçok hadis rivayet etmiştir. Bu 

hadislerden biri de şudur: “el-Bakara ve Âl-i İmrân kıyamet gününde sahibine 

gölge yapan bulut şeklinde gelirler.”258 Bâkıllânî söz konusu rivayeti üç şekilde 

yorumlamıştır. 

1. Kur’ân’ın gelmesinden maksat “Kur’ân’ın sevabının gelmesidir” 

demiştir. Çünkü Kur’ân fiildir ve mahlûktur. Okunması karşılığında sevap alınan 

kıraat değil de Allah’ın kelamı olan Kur’ân ise böyle değildir. 

2. Allah’ın Kur’ân’ı ezberleyen kimseye korkularını gidermek ve 

rahatlatmak için mümin sûretinde bir melek göndermesi de mümkündür. Bunu da 

Kur’an diye isimlendirebilir. Meleğin teskin etmesi de Kur’ân’ın sevabıdır. 

                                                 
258 Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 1/752. 



95 
 

3. Aynı şekilde Allah kıyamet gününde iki büyük cisim yaratıp onlarla 

Kur’an okuyanı müjdeleyebilir. Bu cisimlerin müjdelemesi de el-Bakara ve Âl-i 

İmrân’ı okuyanın sevabıdır şeklinde yorumlar yapmıştır.  

Bâkıllânî bu yorumları yaptıktan sonra “bu tür haberleri teᵓvil etme imkânı 

varsa reddetmenin bir anlamı yoktur” diyerek haberleri anlamada teᵓvilin önemine 

dikkat çekmiştir. 

Bâkıllânî, vahyin korunduğunu ve doğru bir şekilde aktarıldığını vahyin 

yazılması (kitabet) olgusuyla da ilişkilendirmiştir. Bu bağlamda Hz. Ömer’in kız 

kardeşinde bulunan yazılı ayetleri,259 Ümmü Âmir’in Kur’ân’ı okuyan ve yazan 

birisi olduğunu ve vahiy kâtiplerini zikretmiştir.260 

Buraya kadar vahyin korunduğu, Hz. Peygamber ve ashabın ona gereken 

önemi verdiği bilgisi ve bunun tezahürü olan vahyin yazılması üzerinden 

temellendiren Bâkıllânî, Kur’ân’ın korunmadığına mesnet teşkil edebilecek beş 

rivayeti de değerlendirmiştir. 

1. Hz. Peygamber, ashâbıyla olduğu sırada “Sizler karış karış, arşın arşın 

sizden öncekilerin yolunu izleyeceksiniz. Onlar insanın giremeyeceği küçük bir 

kertenkele deliğine girecek olsalar, siz de onları takip edeceksiniz” dedi. Orada 

bulunanlardan biri, “Ey Allah’ın Rasûlü (izlerini takip edeceğimiz bu topluluklar) 

Yahûdi ve Hristiyanlar mı?” diye sordu. Bunun üzerine Hz. Peygamber, “ya başka 

kimler olacaktı” buyurdu.261 

Bâkıllânî, Yahûdi ve Hristiyanların kitaplarını tahrif ettiği bilgisinden 

hareketle mezkûr rivayeti delil göstererek Kur’ân’da eksiklik veya fazlalık 

olacağını iddia edenlerin iddialarını cevaplandırmıştır. Ona göre böyle bir habere 

dayanarak İslâm ümmetinin Kur’ân metnini tahrif edeceğini söylemek acziyetin 

göstergesidir. Çünkü bu rivayet, sıhhatini zarûrî veya istidlâlî olarak bilmediğimiz 

ayrıca ümmetin kabul ile telakki etmediği âhâd bir haberdir. Bu rivayetten 

hareketle Müslümanların Kur’ân’ın tamamını ya da bir kısmını tahrif ettiği iddia 

                                                 
259 Ebû Abdillah Ahmed İbn Hanbel, Fezâilü’s-Sahâbe, nşr. Vasıyyullah Muhammed Abbas 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1403), 1/285. 
260 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/148. 
261 Ebû Bekr Abdullah İbn Ebî Şeybe, el-Muṣannef, nşr. Muhamed ᶜAvvâme (Cidde: Dârü’l-Kıble, 

1427/2006), 7/479; İbn Hanbel, Müsned, 14/81; Buhârî, “Cumᶜa”, 215; Müslim, “ᶜİlm”,6; 
Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 1/93. 



96 
 

edilemez. Sübûtunu ve sıhhatini kesin olarak bilmediğimiz bir haberle Allah’ın, 

hakkında söz verdiği “aslın” (Kur’ân’ın korunacağı) ispatı caiz değildir. 

Bâkıllânî Şîa’nın, Ehl-i sünnet’in kabul ettiği pek çok konu ile ilgili 

rivayetleri reddederken Kur’ân gibi asıl mesabesinde olan bir mevzuda haber-i 

vâhide dayanmasının mâkul olmadığını ifade etmektedir. Ona göre söz konusu 

rivayet sahih olarak kabul edilse bile o, ümmetin Kur’ân’ı tahrif edeceğine delâlet 

etmez. Zira İslâm kaynaklarında bu rivayetin aksine pek çok rivayet 

nakledilmiştir. Bunlardan bazılarına göre Hz. Peygamber, “ümmetim dalâlet üzere 

birleşmez”262, “Allah’tan ümmetimin dalâlet üzere birleşmemesini istedim ve 

Allah da bu duamı kabul etti”263 buyurmaktadır. Bu türden hadisler lafızları farklı 

olsa da mana itibariyle tevâtür derecesine ulaşmıştır. Bundan ötürü Hz. 

Peygamber’in beyanları çerçevesinde ümmetin icmâı ile söz konusu tahrif iddiası 

çürütülmüş olur. Ayrıca Kur’ân’daki bazı ayetler de Kur’ân’ın hiçbir zaman tahrif 

olmayacağına delalet etmektedir. Bunun yanında Hz. Peygamber’in gelecekle 

ilgili pek çok hususu bildirmesine rağmen bu konuda herhangi bir sözünün vârid 

olmaması, mezkûr rivayet üzerinden Kur’ân’ın tahrif edildiğini iddia eden 

görüşün doğru olmadığına delil olarak ileri sürülmüştür. 

Bâkıllânî’ye göre Kur’ân’ın tahrif edilemeyeceğine delalet eden bir diğer 

karine de Rasûlullah’ın, veda hutbesinde “Size bıraktığım şu iki şeye sımsıkı 

sarıldığınız sürece dalâlete düşmezsiniz: Allah’ın Kitabı ve benim sünnetim” 

sözüdür. Eğer Hz. Peygamber Kur’ân metninin tahrife uğrayacağını bilseydi ona 

uyulmasını emretmezdi. Ayrıca İslâm ümmetinin önceki ümmetler gibi olacağı ve 

Kur’ân’ı tahrif edeceği iddiası doğru ise o takdirde Müslümanlar’ın Hz. 

Peygamber hayattayken bir buzağıya tapmaları ya da Peygamber’den kendilerine 

Allah’ı göstermelerini talep etmeleri gerekirdi. Ancak siyer kaynakları göz önüne 

alındığında Hz. Peygamber’in gazveye çıktığı dönemlerde bile sahâbînin bu tür 

hatalara düşmedikleri görülür.264 

                                                 
262 Ebû Abdillâh Muhammed İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, nşr. Şuᶜayb Arnâut v.dğr. (Beyrut: 

Daru’l-Risaleti’l-Alemiyye, 1430), “Fiten”, 8. 
263 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 1. 
264 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 2/439-453. 



97 
 

Yukarıda zikredilen rivayete, İbn Battal, Kadı İyâz, Nevevî (ö. 676/1277), 

İbn Hacer ve Aynî gibi hadis şârihleri de değinmiştir. Zikri geçen âlimlerin söz 

konusu rivayet hakkında yaptığı açıklamalar birbirleriyle aynılık arzetmektedir. 

Buna göre “öncekilerin yoluna uymaktan” maksat günahta, bidᶜatlerde ve 

hevalarda öncekileri takip etmektir, yoksa küfürde değildir. Ayrıca “deliğe 

girmekten” murad ise öncekilerin hal ve durumlarından zemm edilen ve şeriatın 

nehy ettiği şeylerde öncekilere uymayı anlatan bir temsildir.265 

Rivayet ile ilgili yapılan yorumları özetlemek gerekirse Bâkıllânî rivayet 

için, “sıhhatini zarûri veya istidlâlî olarak bilmediğimiz ayrıca ümmetin kabul ile 

telakki etmediği âhâd bir haberdir.” şeklinde açıklama yapmış ve mezkûr rivayete 

dayanarak Kur’ân’ın tahrif edileceğini söylemenin mümkün olmadığını ifade 

etmiştir. Ayrıca ümmetin hata üzere birleşmeyeceğini bildiren mana bakımından 

tevatür oluşturmuş haberlerin olduğunu da zikretmiştir. Tüm bunların yanında 

“Kur’ân eğer tahrif olacaksa Hz. Peygamber ona uyulmasını emretmezdi” diyerek 

akli bir izah yapmıştır.  Hz. Peygamber’in gazâda olduğu sırada dahi ashabın 

böyle bir hataya düşmediğini söyleyerek de tarihi vakıadan yararlanmıştır. Bu 

bilgilerden hareketle onun, hadis yorumlarken aklını ve tarihi vakıaları ön plana 

çıkardığını söylemek mümkündür. Rivayetle ilgili Bâkıllânî dışındaki âlimlerin 

“öncekilerin yoluna uymanın” küfürde olmadığını ifade ederek hadisi şerh 

etmeleri de Bakıllânî’nin yapmış olduğu yorumlarla paralellik arzederek 

tamamlayıcı bir bilgi ortaya koymaktadır. Ayrıca rivayette İslâm ümmetinin 

Yahûdi ve Hristiyanlara uyacağına yönelik uyarının dışında Kur’ân’ın tahrif 

edileceğine dair açık bir bilgi bulunmamaktadır. Dolayısıyla söz konusu rivayet, 

Ehl-i kitap’ın düştüğü başka hatalara da işaret etmiş olabilir.266 Sonuç olarak bu 

ve benzeri rivayetler ahir zamanda olacak bazı fitneleri önceden haber vererek 

müminleri uyarmak içindir. Bunun aksine ehl-i kitap’a bir teslimiyet çağrısı 

olduğunu söylemek ve bu rivayet üzerinden Kur’ân’ın tahrif edileceğini söylemek 

mümkün değildir. 

                                                 
265 İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiᶜi’ṣ-ṣahîḥ, 10/365; Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ Kādî İyâz, İkmâlü’l-

Muᶜlim bi fevâidi Müslim, nşr. Yahyâ İsmaîl (Mansûre: Dârü’l-Vefâ, 1419/1998), 8/80; Nevevî, 
Şerḥu’n-Nevevî, 16/219; İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 13/301; Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 16/43. 

266 Abdulvahap Kösesoy, Ebû Bekr el-Bâkıllânî’nin Metinleşme Süreci Bağlamında Kur’ân 

Savunusu -El-İntisâr Örneği- (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2019), 146. 



98 
 

2. Hz. Ömer’den nakledilen bazı rivayetler de Kur’ân ayetlerinin 

korunmadığına yönelik örnek olarak sunulmuştur. Söz konusu rivayetlerden biri 

şudur: “Yemâme’de bir grup kurra öldürüldü ki Kur’ân’ın pek çok ayetini 

onlardan başka okuyan yoktu. Onların ölümüyle Kur’ân ayetleri yok oldu.”267 

Bâkıllânî, bu rivayetin aslının olmadığını, kuruntu ve yalandan ibaret 

olduğunu söylemiştir. Aksine hiçbir ayetin kaybolmadığını ve Kur’ân metninin 

korunduğunu ifade eden birçok rivayetin olduğunu ve bu haberlerin de metin ve 

senet açısından daha sağlam olduğunu ifade etmiştir. Müellife göre bu rivayet Hz. 

Ömer’e atılan bir iftiradır. Bunun yanı sıra Bâkıllânî, لو صحت diyerek rivayetin 

sahih olması durumunu da gözardı etmemiştir. Rivayetin sahih olduğu 

düşünüldüğünde Kur’ân’da eksiklik olduğunu iddia edenlerin çıkarlarına uygun 

bir durum olmaz. Çünkü Yemâme savaşında şehit olan sahâbîler diğer 

Müslümanlara göre Kur’ân’ı ezberleme gibi konularda daha gayretli kimselerdi. 

Bu sebeple Kur’ân ayetleri değil onların bu konudaki gayretleri yok olmuş 

demektir.268 

3. Hz. Ömer’den nakledilen recm ile iligili rivayetler de Kur’ân ayetlerinin 

korunmadığına örnek olarak sunulan rivayetlerdendir. Hz. Ömer, “Allah, 

Rasûlullah’ı hak olarak gönderdi ve ona kitabı (Kur’ân’ı) verdi. İndirilen ayetler 

içerisinde recm ayeti de vardı. Rasûlullah bunu uyguladı, ondan sonra da biz 

uyguladık. Recm ayeti, Kur’ân’da haktır.”269 

Başka bir rivayette ise Hz. Ömer, “Eğer insanların, ‘Ömer, Kur’ân’dan 

olmayan bir ayeti Kur’ân’a ekliyor’ şeklindeki sözlerinden korkmasaydım, recm 

ayetini kendi ellerimle Kur’ân’a yazardım” demiştir.270 

Bâkıllânî, mushafa kaydedilmeyen recm ayetini, nesh bağlamında 

değerlendirmektedir. Recm ayetinin neshedildiğini bize bildiren ise sünnettir. Ona 

göre Allah, recm ayetini indirmiş; ancak hükmünü bâki kılıp tilavetini 

neshetmiştir. Bu durumdan haberdar olan Müslümanlar, bu ayeti ezberlememiş ve 

gerekli ihtimamı göstermemişlerdir. Müellife göre bu ayet, eğer neshedilmemiş 

                                                 
267 Buhârî, “Cumᶜa”, 220. 
268 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/399. 
269 Buhârî, “Hudûd”, 31. 
270 Buhârî, “Aḥkâm”, 21. 



99 
 

olsaydı mushafta yer alan diğer ayetler gibi özenle korunur ve kaydedilirdi. Hz. 

Ömer, mezkûr rivayetlerde recm ayetini okuduğunda herhangi bir kimsenin o 

anda ya da daha sonra bir soru veyahut da eleştiri yöneltmemesi bu ayetin, tüm 

sahâbîler nezdinde bilindiğine işaret etmektedir. Nesh hakkında fikir beyan edip 

kitap telif eden âlimler de recm ayetinin mensûh ayetler grubunda olduğunu 

söylemişlerdir. Ayrıca Hz. Ömer’in topluluğa hitaben recm ayetini okuması ve 

cemaatin onun sözleri karşısında sessiz kalmaları bu ayetin mensûh olduğuna 

delalet etmektedir. Aksi takdirde tilaveti mensûh olmayan bir ayet hakkında Hz. 

Ömer’in mushafa ekleme sözlerini dile getirmesi onun Kur’ân’a ekleme yapmaya 

çalıştığı vehmini uyandırabilirdi. Böyle bir durum ise Kur’ân’a bağlılığı ile 

bilinen Hz. Ömer için mümkün değildir. Öte yandan, Hz. Ömer’in recm 

meselesinde sarf ettiği ifadeleri her ne kadar Kur’ân metninin eksik olduğu veya 

bazı ayetlerinin mushafa kaydedilmediği şeklinde anlaşılsa da Bâkıllânî’ye göre 

bunun hakikat payı yoktur. 

Hz. Ömer’den recm ayeti ile ilgili nakledilen rivayet hakkında 

Bâkıllânî’nin yanı sıra diğer âlimler de çeşitli yorumlar yapmışlardır. Yapılan 

yorumlara geçmeden önce konuyla ilgili Ebû Nuaym’ın aktarmış olduğu 

rivayetteki bir ifade, diğer rivayetlerden farklılık arzetmektedir. Buna göre, Hz. 

Ömer recm ayeti için “onu sayfanın sonuna yazardım”  şeklinde bir ifade 

kullanmıştır. 

İbn Battâl, İbn Hacer ve Aynî’ye göre Hz. Ömer’in “Eğer insanların, 

‘Ömer, Kur’ân’dan olmayan bir ayeti Kur’ân’a ekliyor’ şeklindeki sözlerinden 

korkmasaydım, recm ayetini kendi ellerimle Kur’ân’a yazardım” sözünde, yanlış 

bir hükme gidecek yolu kapatmak için söylenmiş olabileceğine işaret vardır.271 

Ayrıca Kadı İyâz’a göre Hz. Ömer recm ayetini okuduğu zaman ona kimsenin 

itiraz etmemesi onların da Hz. Ömer’e katıldığını gösterir.272 

Muhammed Hamidullah’a göre, Hz. Ömer de recmin Kur’ân’dan bir âyet 

olmadığını biliyordu. Fakat bunun âyet olduğunu iddia etmemekle beraber, 

insanların ilerde recm hükmünü inkâr etmelerinin önüne geçmek için, bu hükmün 

                                                 
271 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 13/159; Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 24/248. 
272 Kâdî İyâz, İkmâlü’l-Mu‘lim, 5/508. 



100 
 

zeyl veya not kabilinden Kur’ân’da yer almasını arzu ediyordu. Yukarıda Ebû 

Nuaym’ın aktardığı rivayeti de bu görüşüne delil olarak sunmuştur.273 

Ömer Rıza Doğrul, söz konusu rivayeti zındıkların uydurması olarak 

nitelendirmiştir. Ona göre Kur’ân’ın toplanmasında en büyük hizmeti ve himmeti 

bulunan Hz. Ömer’in böyle bir söz söylemesi tasavvur edilemez.274 

Konuyu detaylıca inceleyen Selçuk Coşkun, söz konusu hadisin ayet 

olduğunu belirten veya ima eden ziyade lafızların sahih olmadıklarını ifade 

etmiştir. Bu fikirlerin, hadislerdeki ravi tasarrufuyla ortaya çıktığını belirtmiştir. 

Ayrıca konuyla ilgili rivayetlerin hiçbirinde mezkûr hadis için “lafzı mensuh, 

hükmü baki” şeklinde bir değerlendirme bulunmamaktadır. Coşkun’a göre 

dolayısıyla bu tür bir ifade daha sonraki islam âlimlerinin meseleyi 

formülleştirmesidir. 

Bunların yanında Coşkun, recm ayetiyle ilgili müşkilin, hadisin farklı 

tariklerinde bulunan “ayet” ve “kitap” lafızlarına dayandığını iddia etmiştir. 

Çünkü “ayet” her zaman “Kur’ân ayeti”, “kitap” da her zaman “Kur’ân” anlamına 

gelmez. Yazar bunu şöyle ifade etmektedir: 

1. Tevrat’ta recm ayetinin olduğunu belirten rivayet mevcuttur. Bu durum 

“ayet” kelimesinin Tevrat cümleleri için de kullanıldığını göstermektedir. 

2. “Recm ayeti Kur’ân’da vardı” demek “Allah’ın hükmünde vardı” 

demektir. Coşkun’a göre bütün bunlar Kur’ân’da böyle bir ayetten 

bahsedilemeyeceğini ve râvilerin kitap kelimesini Kur’ân veya ayet olarak anlayıp 

tasarrufta bulunduğu göstermektedir.275 

Recm ayeti ile ilgili rivayet hakkında söylenen sözleri özetlemek gerekirse 

Bakıllânî, rivayetlerde bulunan recm ayetini neshle ilişkilendirmiştir. O, recm 

ayeti için âlimlerin mensûh ayet olduğunu söylemelerini ve Hz. Ömer’in okuduğu 

recm ayetine cemaatin sessiz kalmasını mezkûr ayetin mensûh olduğuna delil 

olarak sunmuştur. Dolayısıyla ashab bu ayeti ezberlememiş ve gerekli ihtimamı 

göstermemiştir. Kadı İyâz’a göre de Hz. Ömer’e herhangi bir itirazın olmaması 

                                                 
273 Muhammed Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları (Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1978), 27-28. 
274 Ömer Rıza Doğrul, Tanrı Buyruğu (İstanbul: Ahmet Halit Yaşaroğlu Kitapçılık, 1955), 1/48. 
275 Selçuk Coşkun, Hadis Değerlendirmelerinde Bütünlük (Ankara: Aktif Yayınevi, 2003), 208. 



101 
 

ashabın da Hz. Ömer’le aynı düşüncede olduğunu göstermektedir. Öte yandan 

hadis şârihleri Hz. Ömer’in recm ayeti ile ilgili söylediği sözünü, yanlış bir hükme 

gidecek yolu kapatmak için söylenmiş olabileceğine yormuşlardır. Ayrıca 

Hamidullah, Hz. Ömer’in recm ayeti için “Kur’ân’a yazardım” ifadesinin zeyl 

veya not kabilinden olabileceğini belirtmiştir. Son olarak Selçuk Coşkun hadisin 

tüm tariklerini inceleyerek hadiste râvi tasarrufunun olduğunu tespit etmiş ve söz 

konusu hadisin ayet olduğunu belirten veya ima eden ziyade lafızların, sahih 

olmadıklarını ifade etmiştir. 

4. Kur’ân’ın korunmadığını iddia edenlerin öne sürdüğü rivayetlerden biri 

de şudur: Abdullah b. Mesleme el- Kaᶜnebî – Süleyman b. Bilal  (ö. 172/788) – 

Yahya b. Saᶜd – Amre bint. Abdurrahman (ö. 106/724) - Hz. Âişe (ö. 58/678) 

kanalıyla gelen rivayette Hz. Âişe şöyle demiştir: “Kur’ân metninde bir ayet vardı 

ki on defa emzirmeye cevaz veriyordu. Daha sonra bu, ‘bilinen beş emme’ ile 

neshedildi.”276 

Yahya b. Yahya – Mâlik – Abdullah b. Ebû Bekr - Amre bint 

Abdurrahman – Hz. Âişe kanalıyla gelen başka bir rivayette Hz. Âişe şöyle 

demiştir: “Peygamber vefat edinceye kadar okunmaktaydı.”277 

Yakup – Ebû Yakup – Muhammed b. İshak - Abdullah b. Ebû Bekr - 

Amre bint Abdurrahman – Hz. Âişe kanalıyla gelen rivayette ise Hz. Âişe şöyle 

demiştir: “Allah’a yemin olsun ki on defa emzirme ve recm ayeti nâzil olmuştu. 

Recm ve emzirme ayetlerinin yazılı olduğu sahifeler, yatağımın altındaydı. 

Peygamber vefat ettiğinde biz onun defniyle meşgul olurken evcil bir hayvan 

gelip onları yedi”278 

Bâkıllânî, Hz. Aişe’nin emzirmeyle ilgili rivayetleriyle ilgili şunları 

söylemektedir: Rivayetlerde geçen “neshedildi” ibaresi, ayetle neshedildiğine 

delalet etmez. Çünkü mensûh hükmündeki ayetin hangi ayetle neshedildiğine dair 

herhangi bir bilgi mevcut değildir. Söz konusu emzirme ayetinin sedir altında 

bulunduğu şeklindeki ifadeler de bu ayetin tilaveti neshedilen ayetlerden 

olduğunu göstermektedir. Çünkü sahâbî, neshedilmediği kesin olarak bilinen 

                                                 
276 Müslim, "Raḍâᶜ", 25. 
277 Müslim, “Raḍâᶜ”, 24. 
278 İbn Hanbel, Müsned, 43/342. 



102 
 

ayetleri koruma noktasında dikkatli davranıyor ve Kur’ân metinlerini sedir altına 

atmıyorlardı. Ayrıca Bâkıllânî’ye göre Hz. Aişe’nin “hayvan yedi” şeklindeki 

ifadesi bu ayetlerin başkası tarafından bilinmediği anlamına gelmez. Yine Hz. 

Âişe’nin “Peygamber vefat edinceye kadar okundu” şeklindeki sözleri ise 

neshedilinceye kadar insanlar tarafından okunup hıfz edildiğine işaret etmektedir. 

Bâkıllânî’ye göre Kur’ân’ı muhafaza etme konusunda ihtiyatlı davranan Hz. 

Peygamber ve ashâbının nesh edilmemiş ayetleri sedir altına koyması veya bu 

ayetlerin hayvan tarafından yenilmesi ancak cahil bir kimsenin iddia edebileceği 

bir durumdur. 

Ayrıca “recm ayetini sadece Hz. Ömer ve emzirme ayetini sadece Hz. Aişe 

biliyordu” şeklinde yapılabilecek bir eleştiri ise Bâkıllânî’ye göre dikkate değer 

bir eleştiri değildir.  Çünkü gerek recm gerek emzirme ayetlerinde sahâbînin sukût 

etmesi, durumdan haberdar olduklarını göstermektedir. Bunun yanında, recm ve 

emzirme rivayetlerinin ayet olmadığını söyleyen veya ayet olup olmadığı 

hususunda şüpheye düşen bir kimse icmayla tekfir edilmez. Çünkü ona göre 

bunların ayet olduğunu gösteren elimizde katî bir delil mevcut değildir.279 

Hz. Âişe rivayetiyle ilgili Bâkıllânî’nin yorumlarını serdettikten sonra 

diğer âlimlerin görüşlerini incelemekte fayda vardır. 

Müslim’in (ö. 261/875) naklettiği hadislerde açıkça görüldüğü gibi on 

emme ile ilgi ayet, beş emme ayeti ile nesh edilmiştir. Ayrıca Hz. Âişe’nin 

ifadesine göre bu ayetler Peygamber vefat edinceye kadar okunmuştur. 

Nevevî hadiste geçen “Peygamber vefat edinceye kadar okundu” sözünü, 

“haram kılan beş emme ile ilgili nesh hayli gecikmiştir. Hatta Hz. Peygamber 

vefat ettiği zaman kendilerine nesh haberi ulaşmayan bazı kimseler, bu beş emme 

ile ilgili (vahyi) okuyor ve bunu metlüv bir Kur’ân sanıyorlardı. Sonradan 

kendilerine nesh haberi ulaşınca bundan vazgeçtiler ve bunun Kur’ân olarak 

okunamayacağı üzerinde ittifak ettiler.” şeklinde anlamıştır.280 

Konuyla ilgili yukarıda zikredilen Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) 

Müsned’i ve Tirmîzî’nin (ö. 279/892) Sünen’inde bulunan diğer bir rivayette ise 

recm ve on emzirme ile ilgili ayetlerin yazılı olduğu sahifelerin Hz. Âişe’nin 
                                                 
279 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/438. 
280 Nevevî, Şerḥu’n-Nevevî, 10/29. 



103 
 

sedirinin altında bulunduğu ve Rasûlullah’ın defni ile meşgul olurlarken onları 

evcil bir hayvanın yediği nakledilmektedir. 

İbn Kuteybe (ö. 276/889) konuyu eserinde ayrıntılı bir şekilde incelemiştir. 

Ona göre sahifelerin sedirin altında olması, o zamanın insanları için sedirin altının 

en korunaklı yer olmasından dolayıdır. Ayrıca İbn Kuteybe, söz konusu ayetlerin 

yazılı olduğu sahifeleri evcil bir hayvanın yemesiyle dinin kemale erdiğini ifade 

eden ayet arasındaki ilişkiyi de yorumlamıştır. Ona göre bahsi geçen ayet, 

Rasûlullah’a veda haccında nâzil olmuştur. Diğer bir deyişle Allah’ın İslam’ı aziz, 

şirki de zelil ettiği ve müşrikleri Mekke’den çıkardığı zaman nâzil olmuştur. 

Dolayısıyla dinin kemale erdiğini belirten ayet, onun ortaya çıkışını ve şirkin zelil 

olmasını ifade eder. Aksi takdirde farzların ve sünnetlerin kemale erdiğini 

belirtmez. Çünkü her an farz ve sünnet ortaya koyma yetkisi olan vahiy, 

Rasûlullah’ın vefatına kadar devam etmiştir. 

İbn Kuteybe aynı zamanda rivayetin isnadına yönelik bir değerlendirmede 

bulunur. Ona göre rivayette geçen on emzirme ibaresi Muhammed b. İshak’ın 

hatasıdır. Ayrıca Ebu Hatim’in “Muhammed b. İshak’tan bir şey almayın. Çünkü 

o çok yalancıdır.” dediğini nakletmiştir.281 

Son olarak İbn Kuteybe rivayette bulunan recm ayeti ile emzirme 

ayetlerinin batıl olmadığını ifade etmiştir. Recm ayetinin batıl olmadığını Hz. 

Peygamber’in recm uygulamış olmasına bağlamaktadır.282 Emzirme ayetine 

gelince yukarıda zikrettiğimiz Müslim’de bulunan emzirme ile ilgili rivayetlerin 

senedinde Mâlik b. Enes’in olduğunu hatırlatarak söz konusu rivayetlerin 

emzirme ile ilgili ahkâm konusunda kabule şayan olduğunu ifade etmiştir. Çünkü 

                                                 
281 İbn İshak hakkında tadil ifadelerinin yanında cerh ifadeleri de mevcuttur. Konuyla ilgili 

ayrıntılı bilgi için bk. Ebû Abdillâh Muhammed İbn Saᶜd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-kübrâ, nşr. İhsan 
Abbas (Beyrut: Dâru Sâdır, 1388), 7/321; Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî İbn 
Hacer, Tehẕîbü’t-Tehẕîb (Haydarâbâd: Matbaᶜatü’l-Meclis Dâ’iratü’l-Meᶜârifi’n-Nizâmiyye, 
1325), 9/40; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed ez-Zehebî, Siyerü aɔlâmi’n-nübelâɔ, thk. 
Şu’ayb el-Arnaût ve Hüseyin el-Esednşr. Şuᶜayb el-Arnaût - Hüseyin el-Esed (Beyrut: 
Müɔessesetü’r-Risâle, 1405), 7/47-49; Abdullah Ünalan, “İbn İshak ve Hadis Rivayetindeki 
Yeri”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 2 (2009): 105-110. 

282 Yavuz Köktaş, İbn Kuteybe’nin mezkûr rivayet hakkında yaptığı yorumları değerlendirmiştir. 
Köktaş’a göre İbn Kuteybe’nin bu rivayeti savunmasının nedeni rivayette recmin olmasıdır. 
İbn Kuteybe’nin tevilleri hakkında değerlendirme için bk. Yavuz Köktaş, Kur’an’a Aykırı 

Görülen Hadisler (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 190-192. 



104 
 

ona göre Malik b. Enes hadisçiler nazarında Muhammed b. İshak’tan daha sağlam 

kimsedir.283 

Zemahşerî (ö. 538/1144) de tefsirinde Râfizî ve mülhidlerin uydurması 

diyerek söz konusu rivayeti aktarmıştır.284 İbn Hacer ise hadisin râvisi sika ve 

itham edilmemiştir diyerek Kur’ân’a bir şey eklenip çıkarıldığını söyleyen 

Râfizîler’in uydurmalarıyla ilgili olmadığını ifade etmiştir. Ona göre evcil 

hayvanın sahifeleri yeme olayı, neshten sonra gerçekleşmiştir.285 

Selçuk Coşkun da evcil bir hayvanın Kur’ân sahifelerini yemesini, bu 

ayetlerin Kur’ân’a giremeyişinin bir sebebi olarak görülmesini eleştirmektedir. 

Ona göre şayet bu olayın Hz. Âişe’ye nisbeti sahih ise, burada kendine ait bir 

sahifenin bir hayvan tarafından yenildiğinden bahsedilmektedir. Yazar, Kur’ân ve 

hadislerin, sadece Hz. Âişe’de yazılı olarak bulunmadığını, onun dışındaki birçok 

sahâbîde de yazılı nüshaların var olduğunu söylemiştir. Zira elliye yakın vahiy 

kâtibinden bahsedilmektedir. Hz. Âişe ise vahiy kâtibi değildir. Öyleyse bu 

sahifeyi, bir başkasından elde etmiş ve böylece kendine ait bir nüsha sahibi 

olmuştur. Adı geçen olay da, onun sahifesiyle ilgili olmalıdır. Coşkun’a göre bu 

durum, var olan bir âyetin Kur’ân’a girmemesinin gerekçesi olarak kabul 

edilemez.286 

Mehmet Erdoğan da “bazı rivayetler sahih kaynaklarımızda da olsa 

Kur’ân’ın bütünlüğüne ve korunmuşluğuna gölge düşürecek mahiyettedir. Bu gibi 

hadislerin tekrar gözden geçirilmesi gerekir” demiştir. Ona göre bir hüküm 

korunacak diye dinin esasını zedeleyecek rivayetlere tutunmak sadece zarar 

getirecektir.287 

Emzirme ayetleriyle ilgili rivayet hakkında yapılan yorumları özetleyecek 

olursak Bâkıllânî söz konusu ayetin nesh olunduğunu kabul etmektedir. Ayrıca 

                                                 
283 Ebû Muhammed Abdullah İbn Kuteybe, Teɔvîlü muḫtelifi’l-ḥadîs̱, nşr. Muhammed Muhyiddin 

el-Esferî (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1420), 439-444. 
284 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı 

ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, nşr. Abdürrezzâk el-Mehdî (Beyrut: Daru 
İhyai’t-Türasi’l-Arabi, ts.), 3/526. 

285 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalânî İbn Hacer, el-Kâfi’ş-şâf fî taḫrîci eḥâdîs̱i’l-Keşşâf 
(Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407), 3/518. 

286 Coşkun, Hadis Değerlendirmelerinde Bütünlük, 204. 
287 Mehmet Erdoğan, Vahiy-Akıl Dengesi Açısından Sünnet, 4. Bs (İstanbul: İFAV Yayınları, 

2014), 63. 



105 
 

ona göre ayetlerin sedirin altında olması, ashabın mezkûr ayetlerin nesholunduğu 

bildiklerinden dolayı, söz konusu sahifeleri elimizde bulunan Kur’ân gibi koruyup 

muhafaza etmediklerini gösterir. İbn Kuteybe ise Bakıllânî’den farklı 

düşünmektedir. O, sedirin altının en korunaklı yer olmasından dolayı ashabın 

sahifeleri burada muhafaza ettiklerini iddia etmektedir. Bunun yanında İbn 

Kuteybe sahifeleri evcil bir hayvanın yemesiyle dinin kemale ermesinin 

çatışmadığını belirtmiştir. Ona göre dinin kemale erdiğini belirten ayet farzların 

ve sünnetlerin kemale erdiğini belirtmez. Zemahşerî ise söz konusu rivayeti 

uydurma olarak görmektedir. Buna karşılık İbn Hacer ise rivayetin isnadının 

sağlam olduğunu ve sahifelerin yenmesinin neshten sonra gerçekleştiğini ifade 

etmiştir. Son olarak Selçuk Coşkun, evcil bir hayvanın Kur’ân sahifelerini 

yemesini, bu ayetlerin Kur’ân’a giremeyişinin bir sebebi olarak görülmesini 

eleştirmektedir. Yazara göre rivayetin sahih olması durumunda ise sadece Hz. 

Âişe’ye ait bir sahifenin bir hayvan tarafından yenildiğini, bu durumun da var 

olan bir âyetin Kur’ân’a girmemesinin gerekçesi olarak kabul edilemeyeceğini 

söylemiştir. 

5. Şîa’nın Kur’ân metnininin tahrif olduğuna dair zikrettiği görüşlerden 

birisi de Ebû Mûsâ el-Eşᶜarî kanalıyla rivayet edilen “Allah’a yemin olsun ki 

Rasûlullah zamanında bir sûre okuyorduk ki üslup açısından Tevbe sûresine 

benzetiyorduk. Daha sonra bu sûreyi unuttuk; ancak ben bir kısmını hatırlıyorum. 

Eğer âdemoğlunun iki vadi dolusu malı olsa bir üçüncüsünü ister. Âdemoğlunun 

karnını ancak toprak doldurur. Allah, tövbe edenlerin tövbesini kabul edendir” 

rivayetidir.288 

Bu rivayete göre Ebû Mûsâ el-Eşᶜarî’nin (ö. 42/662) unuttuğunu iddia 

ettiği sûre, yaklaşık olarak 130 ayet civarındaydı. Çünkü bilindiği üzere Tevbe 

sûresi 129 ayettir. 130 ayet civarındaki bir sûrenin unutulması ise vakıaya uygun 

değildir. Çünkü Hz. Peygamber nâzil olan ayetleri vahiy kâtiplerine yazdırmış ve 

metni muhafaza etmiştir. Öte yandan, Ebû Mûsâ el-Eşᶜarî ne Kur’ân metninin 

cemᶜ’i ne de istinsâhı esnasında, böyle bir sûre hususunda herhangi bir teşebbüste 

bulunmamıştır. Bâkıllânî’ye göre bu rivayet, âhâd haber olup; sıhhati ve sübûtu 

                                                 
288 Müslim, “Zekât”, 119. 



106 
 

noktasında kesin bir delil yoktur. Nazım ve üslûp açısından da Kur’ân’ın üslûbuna 

benzememektedir. Bu rivayet doğru kabul edilse bile daha sonra neshedilip, 

Kur’ân’dan çıkarılmış olduğu anlamına gelir.289 

Konuyu bir makale çerçevesinde inceleyen Adil Yavuz, “Eğer 

âdemoğlunun iki vadi dolusu malı olsa bir üçüncüsünü ister. Âdemoğlunun 

karnını ancak toprak doldurur. Allah, tövbe edenlerin tövbesini kabul edendir” 

şeklindeki ibarenin ayet olduğunu belirten rivayetlerin tamamının isnadının zayıf 

olduğunu söylemiştir. Ayrıca Yavuz’a göre rivayetin tüm tarikleri incelendiğinde 

ayet olduğu söylenen ibarenin lafızlarında birlik olmadığı görülmektedir. 

Binaenaleyh yazar, bu tür zayıf rivayetler ile bize ulaşması tevatürle sabit olan 

Kur’ân’ın tespit edilmeyeceğini ifade etmiştir. Bunun yanında muhaddislerin söz 

konusu rivayeti Kur’ân ve tefsir bölümlerinde zikretmeyip zekât, menâkıb, rikak 

ve zühd bölümlerinde vermeleri onların bu rivayeti ayet olarak görmediği şeklinde 

anlaşılabilir. Son olarak Yavuz bu rivayeti nesh edilmiş ayet kapsamına sokmanın 

tutarlı olmadığını belirtmiştir. Çünkü nesh, ahkâmla ilgili konularda söz konusu 

olmaktadır.290 

Söz konusu rivayet hakkında özet bir bilgi vermek gerekirse Bâkıllâni, 130 

civarında ayetin unutulmasını vakıaya uygun görmemektedir. Adil Yavuz da 

rivayeti sened ve metin yönünden tahlil etmiş rivayetin ayet olduğunu ifade eden 

rivayetlerin hepsinin isnadının zayıf olduğunu belirtmiştir. Bunun yanında 

muhaddislerin rivayeti zekât, menâkıb, rikâk ve zühd bölümlerinde 

zikretmelerinin “bir vadi dolusu mal” rivayetinin ayet olmadığına bir delil 

olabileceğini söylemiştir. Bâkıllânî’nin rivayetin sahih olması durumunda nesh 

edilmiş olabileceğini söylemesine karşın Yavuz, bu rivayeti nesh edilmiş ayet 

kapsamına sokmanın tutarlı olmadığını belirtmiştir. Çünkü nesh, ahkâmla ilgili 

konularda söz konusu olmaktadır. 

 

                                                 
289 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/405. 
290 Adil Yavuz, “"Âdemoğlunun İki Vadi Malı Olsa” Rivayeti Üzerine Bir Değerlendirme - 

Kur’ân’da Eksiklik İddiaları Bağlamında-”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22 
(2006): 30-31. 



107 
 

B. Yedi Harf İle İlgili Rivayetler 

Yedi harf (el-Ahrufü’s-Sebᶜa) konusu vahyin nüzûlünden itibaren 

Kur’ân’ın tarihi, korunmuşluğu ve içerisinde çelişkilerin olup olmadığı 

bağlamında tartışılagelmiştir. 291 Bâkıllânî de eserinde bu konuyu detaylı bir 

şekilde incelemiştir. Müellife göre yedi harfin bazısının manaları farklıdır; 

bazısının ise lafızları farklı olduğu halde manaları birdir. Ancak manaları arasında 

bir çelişkinin olması söz konusu değildir.292 

Bâkıllânî, Kur’ân’ın yedi harf üzere nâzil olduğunu açık bir şekilde ifade 

etmektedir. Onun bu görüşü savunmasının sebebi Hz. Peygamber’den gelen sahih 

rivayetlerdir. Ona göre yedi harf, Hz. Peygamber’den nakledilmiş ve ümmet 

tarafından kaydedilmiştir. Bâkıllânî, Kur’ân metninin yedi harfle indiğine dair pek 

çok rivayet olduğunu söylemektedir. Bu rivayetler ilim ehli ve nakil ehli 

nazarında meşhur ve sabittir.293 Bâkıllânî, rivayetlerin lafızları ve tarikleri farklılık 

gösterse de mana açısından aynı anlama geldiklerini ifade etmektedir. Mana 

bakımından aynı olan rivayetlerden dolayı bu konuda ilim hâsıl olur. 

Müellif konu ile ilgili Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd (ö.275/889), Nesâî (ö. 

303/915) ve Ahmed b. Hanbel gibi âlimlerin eserlerine aldığı on dört rivayet 

zikretmiştir. Daha birçok rivayetin olduğunu da hatırlatarak konunun uzamaması 

için bu kadar ile yetindiğini söylemektedir. Bu rivayetlerden bazılarını burada 

zikretmeyi uygun görüyoruz. 

İbn Abbas, Hz. Peygamber’in şöyle söylediğini nakletti: “Cibrîl bana bir 

harf üzere okudu. Artırmasını istedim. Yedi harfe ulaşıncaya kadar artırdı.”294 

Übey, Hz Peygamberin şöyle söylediğini rivayet etti: “Cibrîl ve Mîkâil 

bana geldiler. Cibrîl sağıma Mîkâil soluma oturdu. Cibrîl bana: ‘Kur’ân’ı bir harf 

                                                 
291 Harun Öğmüş, “Yedi Harf Meselesi”, İslam Araştırmaları Dergisi, 24 (2010): 6; Mustafa 

Öztürk, “İmâmiyye Şîası’nın Kıraat ve ‘Ahruf-i Seb‘a’ Anlayışı”, Marife Dergisi, 3 (2008): 
143; Kerim Buladı, “Klasik Tefsir Mukaddimelerinde Yedi Harf Meselesi ve Yorumları”, 
Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (2016): 121; Abdulhalim Turan, Kıraat 

İlminde Yedi Harf Lehçe İlişkisi (Yüksek Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi, 2019), 15. 
292 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/60. 
293 Yedi harfle ilgili rivayetlerin ayrıntılı değerlendirilmesi için bk. Emin Aşıkkutlu, Kıraat İlminin 

Temellendirilmesinde Ahruf-i Sebᶜa Hadisi (Tahriç, Tahlil ve Değerlendirme) (İstanbul: Ensar 
Neşriyat, 2001). 

294 Müslim, "Ṣalâtü’l-müsâfirîn", 272. 



108 
 

üzere oku’ dedi. Mîkâil: ‘Artırmasını iste’ dedi. Böylece yedi harfe kadar ulaştı. 

Onların hepsi kâfîdir, şâfidir.”295 

Hz. Peygamber şöyle dedi: “Cebrâil bana bir harf üzere okuttu. Ona 

müracaat ettim ve tekrar tekrar müracaatımı yeniledim. Nihayet yedi harfe 

ulaştı.”296 

Hz. Ömer’in şöyle dediği rivayet edilir: “Hişâm b. Hâkim’in Furkan 

sûresini benden farklı okuduğunu işittim. Hâlbuki bu sûreyi Hz. Peygamber bana 

bizzat okutmuştu. Neredeyse üzerine atılacaktım. Ancak bitinceye kadar ona 

müsaade ettim. Sonra onu yakasından tuttuğum gibi Rasûlullah’a götürdüm ve 

‘Bu adamın Kur’ân’ı senin bana okuttuğundan farklı bir şekilde okuduğunu 

işittim’ diye şikâyette bulundum. Hz. Peygamber bana ‘Onu bırak!’ buyurdu. 

Sonra ona ‘Oku bakalım!’ dedi. O da okudu. Hz. Peygamber ‘Bu şekilde nâzil 

oldu’ dedi. Sonra bana ‘Sen oku bakalım’ dedi. Ben de bildiğim gibi okudum. 

Bana da ‘Bu şekilde nâzil oldu’ dedi ve ekledi: Bu Kur’ân yedi harf üzere nâzil 

olmuştur. Ondan kolayınıza geleni okuyunuz.”297 

Übey b. Kâᶜb şöyle dedi: “Ben mescidde iken bir adam içeri girip namaz 

kılmaya başladı ve bilmediğim bir kıraat okudu. Sonra başka biri girdi, o da 

arkadaşından farklı bir kıraat okudu. Namaz bitince hep beraber Rasûlullah’ın 

yanına gittik. Ben ‘Bu adam benim bilmediğim bir kıraat okudu. Sonra diğeri 

geldi, o da arkadaşınınkinden farklı bir kıraatle okudu’ dedim. Bunun üzerine 

Rasûlullah da onlara okumalarını emretti. İkisi de okudu. Rasûlullah da 

okuyuşlarını beğendi. O an, içimden bir yalanlama geldi. Hâlbuki cahiliyyede 

değildik. Rasûlullah, beni kaplayan hali görünce göğsüme vurdu. Bunun üzerine 

benden bir ter boşandı ve o an sanki Allahü Teâlâ’yı açıkça görüyor gibi oldum ve 

bana; ‘Übey! Kur’ân, bana bir harf üzere oku diye gönderildi. Ümmetime kolaylık 

göster diye Allah’a iade ettim. Allah da bana ikinci defa “Kur’ân’ı iki harf üzere 

oku” diye gönderdi. Bunun üzerine ben tekrar ümmetime kolaylaştır diye iade 

ettim.’ Üçüncü defa bana ‘Yaptığın her bir iadede senin talebinin karşılanması 

vardır; Kur’ân’ı yedi harf üzere oku’ diye gönderdi. Bunun üzerine ‘Allah’ım, 

                                                 
295 İbn Hanbel, Müsned, 35/69. 
296 İbn Hanbel, Müsned, 34/147. 
297 Buhârî, “Cumᶜa”, 220. 



109 
 

ümmetimi mağfiret eyle! Allah’ım ümmetimi mağfiret eyle’ dedim. Üçüncüsünü 

de ‘İbrahim (a.s.)’ın bile aralarında olacağı bütün yaratılmışların bana 

yönelecekleri güne bıraktım’ dedim, dedi”298 

Toplu olarak yedi harfle ilgili rivayetlere baktığımızda bunların “Melek-

Peygamber, Peygamber-sahâbîler arasında geçen konuşmaları yansıtan rivayetler” 

şeklinde iki gruba ayrılması mümkündür. 

Bâkıllânî’ye göre, sahâbîlerin Kur’ân’ın yedi harf üzere nâzil olduğunu 

ayrıntısıyla bilmemeleri, Kur’ân metninin yedi harf üzere nâzil olduğunu 

bilmedikleri anlamına gelmez. Şöyle ki; Hz. Peygamber’in bildirdiği hükümlerin 

çoğunun tafsilatı bilinmemekle birlikte reddedilen bir mevzu değildir. Ayrıca 

Müslümanların çoğunun, yedi harfin tafsilatına dair bilgileri olmasa da Kur’ân’ın 

yedi harf üzere nâzil olduğunun bilgisini mütevâtir haberle bilmektedirler. 

Müellif, konuyla ilgili sahâbî arasında meydana gelen ihtilafları, sahâbînin yedi 

harf hakkında tafsilatlı bilgiye sahip olmamasına ve Kur’ân söz konusu olduğunda 

hiçbir şekilde gevşeklik göstermeksizin yanlış olanı ortaya çıkarma hususunda 

gösterdikleri aşırı çabalarına bağlamaktadır. 

Sahâbînin yedi harf hakkında ayrıntılı bilgisinin olmamasına bağlı olarak, 

“bu konuda bazı şüphelerin ortaya çıkmasına ve mülhidlerin Hz. Peygamber’e 

dayandırdıkları isnadlarla uydurma harfler rivayet etmelerine sebep olabilir” 

şeklindeki bir itiraza Bâkıllânî, sahâbînin yedi harfin ayrıntısını net olarak 

bilmeseler de kaynağının Hz. Peygamber olduğunu bildiklerini söyleyerek 

cevaplandırmıştır. Binaenaleyh müellife göre onlar, yedi harf hususunda Hz. 

Peygamber’in nakline dayanmışlardır. Nitekim Hz Peygamber, nübüvveti 

süresince sahâbîye vahyi tebliği ve tâlimi esnasında yedi harfin bilgisini de 

öğretmiştir. Ancak bu yedi harf, Hz. Peygamber tarafından detaylı bir şekilde 

açıklanmamış, tefsir edilmemiş ve sınırları belirlenmemiştir. Bu sebeple zaman 

içerisinde yedi harfin tefsirinde birtakım ihtilaflar ortaya çıkmıştır. Bâkıllânî’ye 

göre bu ihtilaflar, yedi harf hakkında şüphe duyulmasını gerektirmez. Aynı 

şekilde ayetlerin tefsirinde de Hz. Peygamber’den bir nass bulunmadığında 

                                                 
298 Müslim, "Ṣalâtü’l-müsâfirîn", 273. 



110 
 

ümmet farklı teᵓviller yapmış ve ihtilâfa düşmüştür. Ancak hiçbir zaman ayetler 

inkâr edilmemiştir. Yedi harf için de durum aynıdır.299 

Bakıllânî, yedi harf ile ilgili tercih ettiği görüşü belirtmeden önce “yedi 

harf” terkibini incelemiştir. Ona göre terkipteki “yedi” lafzı, rakam olarak 

bildiğimiz yedidir. Tamlamada bulunan “harf” lafzı ise sözlük anlamı itibariyle 

bir şeyin ucu, kenarı, sınırı, üslup, kıraat gibi anlamlara gelir. Dilde bu kullanım 

pek yaygındır. Bunun yanı sıra “elif, be, te, se” gibi dilde kelimeleri oluşturan 

birim anlamında da kullanımı mevcuttur. Ancak dilin en küçük birimi olarak 

kullanılması anlamlı ifadeleri ortaya koyması için yeterli değildir. Müellif 

görüşünü ispat noktasında Hz. Peygamber’den nakledilen “Kim Kur’ân’dan bir 

harf okursa ona on sevap vardır. Elif lam mim bir harf demiyorum. Elif ayrı bir 

harftir. Lam ayrı bir harftir. Mim ayrı bir harftir.”300 rivayetini aktarmıştır. 

İnsanlar, harflerden oluşan ibareler için “harf” sözcüğünü kullanıyorlardı. Bunun 

farkında olan Hz. Peygamber, bir açıklama yapma gereği duymuştur. Bu 

bilgilerden hareketle Hz. Peygamber’in yedi harf ile elif, be, te gibi dilin en küçük 

birimine karşılık gelen ifadeleri murad etmediği açıktır. Bâkıllânî’ye göre Hz. 

Peygamber, dilde kullanılan harfi kast etmiş olsaydı Kur’ân’ın yirmi dokuz harf 

üzere nâzil olduğunu söylerdi. Bunun yanında “harf” ile kelimeyi kastetmesi de 

mümkün değildir. Çünkü Kur’ân’da binlerce kelime vardır. Müellif, Hz. 

Peygamber’in yedi harfi, “harf” olarak isimlendirmesini Arapça kullanımına 

dayandırmaktadır. Çünkü Arap dilinde kelimenin “harf” diye isimlendirilmesi 

mümkündür. Ayrıca harf kelimesinin mecazi bir anlam ifade etmesi de 

mümkündür. 

Bâkıllânî yedi harfin “yedi dil” olduğu görüşünü, “dil” lafzıyla “bir dilde 

kullanılan ve hepsiyle konuşulan faklı vecihler” kastedilmiyorsa kabul 

etmemektedir. Ayrıca bu görüşün geçersiz olduğunu Ömer b. Hattâb, Hişâm b. 

Hâkem, Übey b. Kâᶜb ve Abdullah b. Mesᶜûd gibi sahâbîlerin ihtilafına 

bağlamaktadır. Çünkü mezkûr sahâbîler aynı dili kullanıyorlardı. 

Bâkıllânî’ye göre yedi harfin emir, nehiy, vaᶜd, vaᶜid, kıssa, helal ve haram 

olduğunu ifade eden görüş de yanlıştır. Çünkü yedi harfle ilgili rivayetlerde Hz 
                                                 
299 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/340-341. 
300 Tirmizî, "Feżâᵓilü’l-Ḳur’ân", 16. 



111 
 

Peygamber, “Kolayınıza nasıl geliyorsa öyle okuyun” diyerek okuyucuyu yedi 

harfin hepsiyle okuyabilmesi noktasında muhayyer bırakmıştır. Bu görüşü 

savunanlara göre okuyucu, emir yerine nehiy, vaᶜd yerine vaᶜid, helal yerine 

haram okuyabilir. Müslümanlar, böyle bir şeyin yanlış olduğunda ve bu gibi 

tebdillerin helal olmadığında icmâ etmişlerdir. Ayrıca “Cibrîl ve Mîkâil bana 

geldiler. Cibrîl sağıma Mîkâil soluma oturdu. Cibrîl bana: ‘Kur’ân’ı bir harf üzere 

oku’ dedi. Mîkâil: ‘Artırmasını iste’ dedi. Böylece yedi harfe kadar ulaştı.” 

rivayetinde Hz. Peygamber’in artırılmasını istediği şeyin, emir yerine nehiy, vaᶜd 

yerine vaᶜid, helal yerine haram okunması değildir. Bu şekilde bir artırma 

talebinin imkânsız olduğu hakkında ümmet içinde bir ihtilâf yoktur. Bâkıllânî, 

yedi harfin Allah’ın isim ve sıfatları olduğu şeklindeki görüşü de aynı şekilde 

tenkid etmektedir.301 

Müellifin yedi harfin ne olduğu hakkındaki tercihi ise; harf kelimesinin 

kıraatin gerçekleştiği vecih olmasından hareketle yedi harf, yedi vecihtir 

görüşüdür.302 Bu görüşünü de Hacc sûresinin 11. ayeti ile delillendirmiştir. Ona 

göre sözü edilen ayette geçen harf kelimesi nasıl ki, ibadetin gerçekleştiği vecih 

olarak anlaşılması gerekiyorsa aynı şekilde yedi harfin de kıraatin gerçekleştiği 

vecih olarak anlaşılması gerekir.303 

Konu ile ilgili olarak “Kur’ân üç harf üzere indirildi.”304, “Kur’ân dört harf 

üzere indirildi.”305 ve “ Kur’ân beş harf üzere indirildi”306 şeklinde Kur’ân’ın üç, 

dört ve beş harf üzere indirildiğini belirten rivayetler de vardır. Bâkıllânî’nin yedi 

harfle ilgili rivayetlerle tezat gibi görünen bu rivayetlere bakışını beş maddede 

toplamak mümkündür: 

1. Kur’ân’ın üç, dört ve beş harf üzere indirildiğini belirten rivayetler yedi 

harf üzere indirildiğini ifade eden rivayetlerle çelişmez. Çünkü yedi, üç, dört ve 

beşi kapsar. 

                                                 
301 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/379-380. 
302 Bâkıllânî’nin tercih ettiği yedi vecih için bk. Kösesoy, Ebû Bekr el-Bâkıllânî’nin Metinleşme 

Süreci Bağlamında Kur’ân Savunusu, 82. 
303 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/376. 
304 İbn Hanbel, Müsned, 33/393. 
305 Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Süyûtî, el-İtḳān fî ᶜulûmi’l-Ḳurʾân, nşr. Muhammed 

Ebü’l-Fazl İbrâhim (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1394), 4/217. 
306 İbn Hanbel, Müsned, 35/86. 



112 
 

2. Bu harfler yedi harfin vecihleri olabilirler. 

3. Üç ya da dört harf üzere indirildiğine dair rivayetlerin manası yedi 

harften bir harfin üç veche, diğer bir harfin üç ve dört veche göre okunabileceği 

şeklinde anlaşılabilir. 

4. İlk olarak üç harf inmiş daha sonra Hz. Peygamber bir harf daha 

ekleyerek bunu dörde çıkarmış, son olarak üç harf daha ekleyerek yedi harfe 

ulaşmış olabilir. 

5. Bu harfler yedi harften farklı da olabilirler.307 

Kur’ân’ın üç harf üzere indiğini bildiren rivayet sadece Semüre 

b. Cündeb’den rivayet edilmiştir. Ebû Ubeyd, yedi harf ile ilgili rivayetlerin 

mütevâtir olduğunu bunun hilâfına sadece mezkûr rivayetin var olduğunu 

söylemiştir. Fakat yedi harf dışındaki rivayetlerin mahfuz olmadığını da ifade 

etmiştir.308 Bazı rivayetlerde bir, iki ve üç harf zikredilmiş devamında ise yedi 

harfe ulaştı denilmiştir. Üç harfi tazammun eden bu rivayetlerle birlikte 

düşünüldüğünde Bâkıllânî’nin yaptığı birinci ve dördüncü teᵓvil uygun görülebilir. 

Bunun yanında Semüre rivayeti gibi bağımsız bir rivayetle beraber 

düşünüldüğünde diğer teᵓviller uygun görülebilir. Sonuç olarak Bâkıllânî’nin 

yaptığı teviller her türlü oluşabilecek boşluğu doldurmaktadır. 

Dört harf rivayetini incelemeden önce Bakıllani’nin,  dört harf rivayeti 

hakkında yaptığı özel bir yorumu aktarmakta fayda vardır. Ona göre “Dört harf 

Hz. Peygamber’in kendisinden Kur’ân alınmasını emrettiği dört kişi olabilir.”309 

Kur’ân’ın dört harf üzere indiğini ifade eden rivayet, İbn Abbas tarafından 

rivayet edilmiştir. Süyûti, Taberî’nin söz konusu rivayeti İbn Abbas’tan zayıf bir 

sened ile merfu olarak aktardığını belirtmektedir. Ayrıca mevkuf olarak da 

aktardığını söylemiştir.310 Söz konusu rivayet, Kelbî-Ebû Sâlih-İbn Abbas 

                                                 
307 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/353-355. 
308 Kāsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî Ebû Ubeyd, Fezâʾilü’l-Kurʾân ve meʿâlimuh ve edebüh, 

nşr. Mervân el-Atıyye, Muhsin Harâbe, Vefâ Takıyyüddîn (Dımaşk, Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 
1415/1995), 339. 

309 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/355. 
310 Süyûtî, el-İtḳān, 4/217. 



113 
 

tarikiyle gelmiştir. Taberî’ye göre Kelbî-Ebû Sâlih tarikiyle gelen rivayetler, 

nakliyle ihticacı caiz olan rivayetlerden değildir.311 

Kur’ân’ın beş harf üzere indiğini belirten rivayetlere gelince hem Hz. 

Peygamber’den merfu olarak hem de Abdullah b. Mesᶜûd’dan mevkuf olarak 

rivayet edilmiştir. Her iki rivayetin de lafızlarında bazı farklılıklar olmasına 

rağmen mana bakımından aynıdır. Söz konusu rivayet şöyledir: “Kur’ân beş harf 

üzere indirildi. Helal, haram, muhkem, müteşâbih ve emsal. Helali helal kılın. 

Haramı haram kılın. Muhkemle amel edin. Müteşâbihe iman edin. Emsal ile ibret 

alın.”312 Mezkûr rivayetlere bakıldığında beş harften maksadın Kur’ân’ın 

muhtevasına yönelik terimler olduğu görülmektedir. Yukarıda Bâkıllânî yedi 

harfin haram helal muhkem müteşâbih vb. olamayacağını nedeniyle birlikte 

zikretmiştir. Ayrıca yedi harfle ilgili araştırmalar da incelendiğinde bu görüşün 

pek tutarlı olmadığı anlaşılmaktadır. Dolayısıyla rivayetlerde bulunan bu tür 

açıklamaların, Kur’ân’ın okunuşuyla alakalı olan yedi harfle ilgili olması makul 

değildir.  

Özet olarak Bâkıllânî, konuyla ilgili muhaddislerin kitaplarında geçen 

rivayetlerden bazılarını zikretmiştir. Yedi harf ile ilgili rivayetlerin muhaddisleri 

kast ederek nakil ehlince meşhur olduklarını ifade etmiştir. Dolayısıyla onları 

manevi tevâtürün oluştuğunu söyleyerek kabul etmiştir. Ayrıca bu konuda Şîa 

dışında bir itiraz da söz konusu değildir. Bâkıllânî, yedi harf terkibindeki yedi 

lafzının hakiki manasında olduğunu iddia etmiştir. Müellif yedi harfin yedi vecih 

olduğu görüşünü kabul etmiş bunun dışındaki yorumları da eleştirmiştir.  Bunun 

yanında Kur’ân’ın yedi harf üzere indiğini belirten rivayetlerin dışında kalan üç, 

dört ve beş şeklinde gelen rivayetleri de reddetmek yerine teᵓvil etmiştir. Teᵓvil 

ederken de aklın mümkün gördüğü sınırları büyük oranda kullanmıştır. 

Buraya kadar Bâkıllânî’nin görüşlerini aktardıktan sonra konuyla ilgili 

hadisin sahâbî ve tarik sayısı ile vererek Bâkıllânî dışındaki âlimlerin görüşlerini 

de incelemenin, meselenin daha iyi anlaşılacağına katkı sunacağı 

düşünüldğünden, aşağıda diğer âlimlerin görüşleri serdedilecektir. 

                                                 
311 Taberânî, Câmiʿu’l-beyân, 1/76. 
312 Rivayetler için bk. Ebû Ubeyd, Fezâʾilü’l-Kurʾân, 1/100; Taberânî, Câmiʿu’l-beyân, 1/69. 



114 
 

 Kur’ân’ın yedi harf üzere indirildiği konusunda Şîa’nın itirazları313 

olmasına rağmen Ehl-i Sünnet içerisinde herhangi bir ihtilâf yoktur. Örneğin Ebû 

Ubeyd (ö. 224/838), Kur’ân’ın yedi harf üzere indiğinin tevâtürle sabit olduğunu 

söylemiştir. Abdüssabûr Şahin de, yedi harf ile ilgili hadis senedlerinin sayısının 

46 olduğunu ifade ederek bunların senetlerinin 8 tanesinde zayıflık 4 tanesinde ise 

kopukluk olduğunu belirtmiştir. Ona göre geriye kalan 34 rivayet sağlamdır ve 

tenkide uğramamışlardır. Bu sebeple mezkûr hadisler tevâtür seviyesine 

ulaşmıştır.314 

Taberî (ö. 310/923) meseleyi incelereken 40 hadis nakletmiş, bu hadislerin 

senedinde geçen 15 sahâbî zikretmiştir. Süyûtî (ö. 911/1505), konuyla ilgili 

hadislerin senedlerinde bulunan sahâbî sayısının 21 olduğunu söylemektedir. 

Taberî, Süyûtî’den farklı olarak iki sahâbî ismi daha tespit etmiştir. Böylece sayı 

24’e ulaşmış olmaktadır. Abdurrahman Çetin, yedi harfle ilgili hadisi Hz. 

Peygamber’den duyan sahâbî sayısının yukarıda zikredilen sahâbî sayılarından 

çok daha fazla olduğunu söylemektedir. Çünkü Hz. Osman bir gün minberde iken: 

“Peygamber’in: ‘Muhakkak Kur’ân yedi harf üzere indirilmiştir. Her biri şâfidir, 

kâfidir’ buyurduğunu duyan varsa söylesin deyince sayılamayacak kadar çok kişi 

ayağa kalkarak bu hadisi işittiklerini bildirmişler, Hz. Osman da: ‘Ben de onlarla 

beraber şahidim’ demiştir.”315 Çetin’e göre bu haber bize, bu konudaki hadisin 

pek çok sahabi tarafından bilindiğini göstermektedir.316 

Hz. Peygamber’den Kur’ân’ın yedi harf üzere indirildiğini bildiren birçok 

hadis mevcuttur. Fakat söz konusu rivayetlerde yedi harfin ne olduğu nesnel bir 

şekilde ortaya konulmuş değildir. Bundan ötürü yedi harfin neye işaret ettiğine 

dair farklı görüşler vuku bulmuştur.  

Âlimler, “yedi harf” terkibinde bulunan “yedi” kelimesini iki şekilde 

anlamışlardır. Birincisi sayı olarak bilinen hakiki yedi rakamıdır. Süyûti ve Subhi 

Sâlih’in de içerisinde olduğu âlimler bu görüştedir. Subhi Sâlih’e göre yedi lafzını 

                                                 
313 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Öztürk, “İmâmiyye Şîası’nın Kıraat Anlayışı”, 121-154. 
314 Abdussabûr Şâhin, “Kur’ân Tarihinde Yedi Harf Meselesi”, Diyanet İlmi Dergi, trc. Tayyar 

Altıkulaç 13/1 (1973): 14. 
315 Süyûtî, el-İtḳān, 1/163. 
316 Abdurrahman Çetin, “Kur’ân-ı Kerim’in İndirildiği Yedi Harf”, İslami Araştırmalar Dergisi, 3 

(1987): 72. 



115 
 

bilinen yedi rakamı olarak almayanlar tevâtür derecesine ulaşan nasslardan 

kaçınmada aşırı gitmektedirler. Çünkü rivayetlerde yedi sayısının çokça 

zikredilmesi, onun hakiki manada olduğunu göstermektedir. Ona göre vahyi ve 

nüzûlünü konu edinen hadislerde Hz. Peygamber, konuyu kapalı olarak anlatmaz 

ve mefhumu olmayan bir sayı zikretmez.317 Terkipteki yedi lafzı ile ilgili ikinci 

görüş ise “çokluktan kinaye olarak yedi” olduğudur. Bu görüşü savunanlar 

arasında Kadı İyâz ve Kâsımî gibi âlimler mevcuttur. Bu görüşe göre yedi lafzı 

belli bir adet için kullanılmamıştır. Çünkü yüzlü sayılarda yedi yüz, onlu sayılarda 

yetmiş ve birli sayılarda yedi sayısı çokluktan kinayedir.318 

Âlimler terkipteki “harf” kelimesini ise birçok şekilde anlamışlardır. 

Çünkü İbn Saᶜdân’ın da dediğine göre harf kelimesi birçok manalara delalet eden 

müşterek bir lafızdır. Bu sebeple yedi harfin tespitinde 35319, 40320, 51321 gibi 

rakamlara ulaşan görüşler mevcuttur. Konunun uzamaması için burada 

Bâkıllânî’nin de kabul ettiği yedi harf yedi vecihtir görüşünü incelemekle iktifa 

edilecektir. Mezkûr görüşü Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869), İbn Kuteybe, 

Mekkî b. Ebû Tâlib (ö. 437/1045), Ebû Amr ed-Dânî (ö. 444/1053) ve Ebü’l-Fazl 

er-Râzî (ö. 454/1062) gibi âlimler savunmuşlardır. Söz konusu görüş, iki açıdan 

eleştiriye uğramıştır. Birincisi bu görüşü savunanlar yedi vechin tespitinde ittifak 

oluşturamamışlardır. İkincisi ise bu görüşü savunanlar, görüşlerini açıklarken yedi 

sayısının içinde kalabilmek için kendilerini zorlamışlardır. Bu sebeple bir madde 

içinde birden fazla hususu dile getirmek zorunda kalmışlardır. Tüm bunlara 

rağmen Abdurrahman Çetin’e göre doğruya en yakın olan görüş budur.322 

Bâkıllânî ve İbn Kuteybe’nin zikrettiği yedi vecih aynıdır. Bu görüşe yapılan 

birinci itiraz, İbn Kuteybe’nin Bâkıllânî’den önce yaşaması, ayrıca ibare ve 

                                                 
317 Subhî es-Sâlih, Mebâḥis̱ fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân, 24. Bs (Beyrut: Daru’l-İlmi li’l-Malâyîn, 2000), 

104. 
318 Cemâlüddîn ed-Dımeşkî el-Kâsımî, Meḥâsinü’t-teʾvîl, nşr. Muhammed Bâsil, 1. Bs (Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418), 1/181. 
319 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-

Ḳurʾân, nşr. Ahmet el-Berdevî, İbrahim Etfîş, 2. Bs (Mısır: Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1384), 
1/42. 

320 Süyûtî, el-İtḳān, 1/164. 
321 Abdurrahman Çetin, Kur’ân-ı Kerîm’in İndirildiği Yedi Harf ve Kırâatlar (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2010), 112-121. 
322 Çetin, “Kur’ân-ı Kerim’in İndirildiği Yedi Harf”, 84. 



116 
 

örneklerin bile aynı olması göz önüne alındığında Bâkıllânî’nin İbn Kuteybe’den 

etkilendiğini göstermektedir.323 

 

C. Abdullah b. Mesᶜûd Mushafı İle İlgili Rivayetler 

Kur’ân’ın korunmuşluğu bağlamında tartışılan meselelerden birisi de 

Abdullah b. Mesᶜûd’un mushafıdır.324 Kaynaklarda onun mushafında Fâtiha ve 

Muavvizeteyn’in yer almadığı rivayet edilmektedir.325 Bu bölümde, “İbn Mesᶜûd, 

mezkûr sûreleri mushafına almadı mı?”, “Eğer almadıysa bunun sebepleri 

nelerdir?” Bu durum, onun söz konusu sûreleri, “Kur’ân’dan saymadığını gösterir 

mi?” gibi sorulara, rivayetler ve bu rivayetlere Bâkıllânî’nin yaptığı teᵓviller 

üzerinden cevap aranacaktır. 

Bu konuda İbn Mesᶜûd’a nispet edilerek “Fâtiha ve Muavvizeteyn’i 

mushafına yazmadı”, “Muavvizeteyn’i mushaftan kazıdı (sildi)” ve “O ikisi 

(Felak-Nâs) Kur’ân’dan değildir. Ondan olmayanı ona karıştırmayın.” şeklinde 

nakledilen farklı rivayet formları bulunmaktadır.326 Bu ifadeleri daha somut bir 

hale dönüştürmek amacıyla bu konuda nakledilen bazı rivayetleri aşağıda 

zikredilecektir: 

Zir b. Hubeyş (ö. 82/701) şöyle diyor: “Übey b. Kâᶜb’a, ‘Ey Ebû Münzir, 

kardeşin İbn Mesᶜûd şöyle şöyle söylüyor’ dedim. Übey: ‘ Bu konuyu 

Rasûlullah’a sordum’ ve o bana: ‘Bana böyle söylendi ben de böyle söyledim’ 

buyurdu. Biz onun söylediği gibi söylüyoruz” dedi.327 

Zir b. Hubeyş şöyle diyor: “Übey b. Kâᶜb’a İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i 

mushafına yazmadığını söyledim. O da Râsûlullah’ın kendisine şöyle haber 
                                                 
323 Kösesoy, Ebû Bekr el-Bâkıllânî’nin Metinleşme Süreci Bağlamında Kur’ân Savunusu, 83. 
324 Abdullah b. Mesᶜûd’un mushafı hakkında ayrıntılı bilgi için bk. M. Kemal Atik, “Abdullah b. 

Mesᶜûd ve Mushafının Kur’ân Tarihindeki Yeri”, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/5 (2005). 
325 Muavvizeteyn ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Hidayet Aydar, “Muavvizeteyn Üzerine Bir 

Değerlendirme”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11 (2005): 10-27; Adil 
Yavuz, “Kur’ân’da Eksiklik Olduğu İddiaları Bağlamında Bazı Sûrelerle İlgili Rivayetler 
Üzerine Bir Değerlendirme (Ahzâb, Muavvizeteyn, Kunut ve Nurayn Rivayetleri)”, Marife 

Dergisi, 1 (2006): 14-18; Taha Çelik, “Abdullah B. Mesud’un ‘Unuttuğu’ İddia Edilen 
Meselelerin Tahlili”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 17/1 (2017): 107-110; İsmail Akbulut, 
Muavvizeteyn Surelerinin Tespiti ve Tefsiri (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2007). 

326 Hadisler için bk. İbn Hanbel, Müsned, 35/117; İbn Hibbân, Ṣaḥîḥ, 3/77, 10/274; Ebû Bekr 
Ahmed b. Hüseyn el-Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, nşr. Muhammed Abdülkadir Atâ (Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y.), 2/551. 

327 Buhârî, “Cumᶜa”, 215. 



117 
 

verdiğini söyledi: ‘Cibril bana Kul eûzu bi-Rabbi’l-felak dedi. Ben de dedim. 

Sonra, Kul eûzü bi-Rabbi’n-nâs dedi. Ben de dedim’ Ben (Ubey) de: ‘Biz onun 

söylediği gibi söylüyoruz’ dedim”328 

Abdurrahman b. Yezid (ö. 98/716): “Abdullah, Muavvizeteyn’i 

mushaflarından silerdi ve şöyle derdi: ‘O ikisi Allah’ın kitabından değildir.’”329 

Abdurrahman b. Yezid: “Abdullah, Muavvizeteyn’i mushaflarından silerdi 

ve şöyle derdi: ‘Ona (Kur’ân’a) ondan olmayan bir şeyi karıştırmayın.’”330 

Bâkıllânî, mezkûr rivayetleri tevâtüre, icmâa ve söz konusu sûrelerin 

Kur’ân’dan olduğunu beyan eden rivayetlere aykırı olduğunu söyleyerek 

reddetmiştir. Bâkıllânî’ye göre Muavvizeteyn, diğer Kur’ân sûreleri gibidir. İbn 

Mesᶜûd’dan Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olduğunu inkâr ettiğine dair tek bir harf 

bile gelmemiştir. Bunları iddia edenler tamamen âhad haberlere dayanarak 

cehaletlerini ortaya koymuş olurlar. O, sahâbînin hatta Abdullah b. Mesᶜûd gibi 

ilmiyle Hz. Peygamber’in övgüsüne mazhar olmuş bir sahâbînin, fısk ve dalâlete 

düşmüş olduğunu bildiren hiçbir âhad rivayetin kabul edilemeyeceğini ve onun 

amele konu olamayacağını ifade etmiştir. Müellife göre bu tür haberlerin 

sıhhatiyle de amel etmek caiz değildir. İlim ifade etmeyen haber-i vâhidle 

yalnızca şeriatın bazı konularında amel edilir. Haber-i vâhidle Abdullah b. 

Mesᶜûd’un Kur’ân’dan iki sûreyi inkâr ettiğini, bu sebeple dinden çıktığını iddia 

etmek nasıl mümkün olabilir?331 Bâkıllânî, İbn Mesᶜûd’un Fâtiha ve 

Muavvizeteyn sûrelerini inkâr etmediğini, aksi yönde varid olan rivayetlerin 

geçersiz olduğunu şu gerekçelerle savunmuştur: 

1. Eğer İbn Mesᶜûd, söz konusu sûreleri inkâr etmiş olsaydı sahâbîler onu 

yalanlar ve ona cevap verirlerdi. Bu davranışından ötürü onun dalâlete düştüğünü 

ve kâfir olduğunu söylerlerdi. 

2. Abdullah b. Mesᶜûd, Kur’ân ilimlerinde; fesahat ve belâğat alanında da 

temeyyüz etmiş bir kişidir. Dolayısıyla Muavvizeteyn’in mahlûkun sözü 

olduğunu; diğer bir deyişle Kur’ân’dan olmadığını iddia etmesi mümkün değildir. 

                                                 
328 İbn Hanbel, Müsned, 35/116; İbn Hibbân, Ṣaḥîḥ, 3/77. 
329 İbn Hanbel, Müsned, 35/117. 
330 Taberânî, el-Muᶜcemü’l-kebîr, 9/234. 
331 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/308. 



118 
 

3. Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olduğunu belirten Hz Peygamber’den 

gelen açık rivayetler vardır. Bu rivayetlerde Hz. Peygamber, Muavvizeteyn’e 

bazen âyet bazen sûre demektedir.332 

4. Muavvizeteyn’in fazileti hakkında Abdullah b. Mesᶜûd’dan gizli 

kalmayacak şekilde lafzen olmasa da mânen mütevâtir seviyesine ulaşmış 

rivayetler vardır.333 

5. Bu konudaki âhad haberler, Abdullah b. Mesᶜûd’un öğrencilerinden 

Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olduğuna dair gelen daha sağlam rivayetlere 

aykırıdır. Onun öğrencilerinden hiç biri açık veya kapalı bir şekilde Abdullah b. 

Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i inkâr ettiğini rivayet etmemişlerdir. İbn Mesᶜûd böyle 

bir şey söylese talebelerinin bunu bilmesi ve aktarması gerekir. 

6. İbn Mesᶜûd’un, içerisinde Muavvizeteyn bulunan Hz. Osman’ın 

mushafına itiraz ettiğine dair bir rivayet nakledilmemiştir. Bu durum onun söz 

konusu sûreleri kabul ettiğini gösterir. 334 

Yukarıdaki bilgiler ışığında Bâkıllânî’nin görüşlerini savunurken 

odaklandığı noktalar, İbn Mesᶜûd’un üç sûreyi inkâr ettiğine dair gelen haberlerin 

haber-i vâhid olması, konuyla bağlantılı rivayetlere muhalif olması, İbn 

Mesᶜûd’un sahâbî içerisindeki konumu ve ashabın söz konusu sûrelerin 

Kur’ân’dan olduğu üzerine icmâa etmesidir. Bâkıllânî’ye göre zikredilen 

sebeplerden dolayı İbn Mesᶜûd’dan nakledilen rivayetin geçersizliği ve yalan 

olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Bununla birlikte Bâkıllânî, İbn Mesᶜûd’un bazı illetlerden dolayı Ümmü’l-

Kitap/Fâtiha ve Muavvizeteyn’i mushafına yazmamış olabileceğini de 

söylemektedir. Söz konusu illetleri şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. Bahse konu olan sûreleri, insanlar arasında şöhret bulmaları, pek çok 

sahâbînin onları ezberlemesi ve namazda çokça tekrarlanması sebebiyle yazma 

ihtiyacı duymamış olabilir. 

                                                 
332 Hadisler için bk. İbn Hanbel, Müsned, 28/586; Ebû Muhammed Abdullah ed-Dârimî, Sünenü 

Dârimî (Riyad: Dârü’l-Mugnî, 1421/2000), "Feżâilü’l-Ḳur’ân", 25; Müslim, "Ṣalâtü’l-
müsâfirîn", 265; Nesâî, "Feżâilü’l-Ḳur’ân", 24. 

333 Hadisler için bk. İbn Hanbel, Müsned, 28/560, 37/335; Nesâî, "İstiâze", 1. 
334 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/301-305. 



119 
 

2. Rasûlullah’ın bu sûreleri her hangi bir kâtibe yazdırdığına veya 

yazdırılmasını emrettiğine şâhit olmamış, dolayısıyla bu sûrelerin Kur’ân metnine 

yazılmaması şeklinde bir sünnet oluştuğu kanaatine varmış olabilir. 

3. İbn Mesᶜûd, Fâtiha ile Muavvizeteyn sûrelerini başlangıçta nüzul 

tarihine göre yazmayı düşünmüş; ancak bu metodun sünnete muhalif olmasından 

ötürü nüzûl tarihini gözetmekten vazgeçmesi mümkündür. 

4. Fâtiha’nın ilk; Muavvizeteyn’in de son nâzil olmamasından ötürü İbn 

Mesᶜûd, kendisi için özel olarak yazdığı sahîfelere Fâtiha sûresiyle başlamak ve 

Muavvizeteyn sûreleri ile bitirmek istememiş olabilir. 

5. Başka sahâbîlerin sahîfelerinde bu sûrelerin asıl yerinde değil de farklı 

bir yere yazıldığını görmüş olması ve bundan ötürü kendi sahîfesinden silmesi de 

imkân dâhilindedir. 

6. İbn Mesᶜûd’un, Fâtiha sûresini her sûrenin başında yazılması ve 

okunması gereken bir sûre olarak düşünmesi ve bu şekilde yazması halinde 

sahîfelerinin fazla olmasından çekindiği için Fâtiha’yı yazmamış da olabilir. 

7. İbn Mesᶜûd, Muavvizeteyn’in mensuh olduğundan veya başka bir 

illetten dolayı Kur’ân’a yazılmaması gerektiğine inandığından onları yazmamış 

olabilir.335 

İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i Kur’ân’dan sildiğine dair rivayetlere 

gelince Bâkıllânî, bunların kabul edilemeyeceğini belirtmektedir. Müellif, İbn 

Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i sildiğine dair rivayeti değerlendirirken İbn Mesᶜûd’un 

bu işi açıktan veya gizliden yapma ihtimallerini tartışmış; fakat her iki durumda 

da bu olayın İbn Mesᶜûd’a atılan bir iftira olduğu kanaatini dile getirmiştir.336 

Bâkıllânî’ye göre bu tür haber-i vâhidlerle İbn Mesᶜûd’a bu olayları izâfe etmek 

doğru değildir. Bunun yanı sıra söz konusu rivayetleri şu şekilde teᵓvil etmek de 

mümkündür:  

1. İbn Mesᶜûd’un Kur’ân’dan yazılması caiz olmayan bir şeyi sildiği 

rivayet edildi. Fakat bunu duyan kimsenin, İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i 

sildiğini zannetmesi mümkündür. 

                                                 
335 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/317-330. 
336 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/327. 



120 
 

2. Bazı rivayetlerde İbn Mesᶜûd’un (حكهما) iki şeyi sildiği vardır. Fakat 

râvi, “Muavvizeteyn’i sildi” dememiştir. “Ondan olmayanı ona karıştırmayın” 

demiştir. Bunu duyan kimse de onun Muavvizeteyn’i sildiğini zannetmiştir. 

Bâkıllânî, ayrıca bu konuda gelen rivayetlerin de birbirine muhalif 

olduğunu söylemektedir. İbn Mesᶜûd’a nispet edilen bazı rivayetlerde silme fiiline 

muzaaf olan zamir, tesniye değil de müfred (يحكها) şeklinde gelmiştir. Bu da 

tesniye (يحهما) şeklinde gelen haberlere muhaliftir. Müellif, bu durumun sebepleri 

arasında da bazı uydurmacıların mim harfini ekleyebileceği, râvilerin vehme 

kapılabileceği ve kâtiplerin yanlış yazabileceği ihtimallerini saymıştır.337 

Bâkıllânî, verdiği bilgileri doğrulamak amacıyla şu rivayeti zikretmiştir: 

Abdurrahman b. Zeyd şöyle rivayet etmiştir: “Abdullah bir şeyi siliyordu (يحكها) 

ve şöyle diyordu: ‘Ondan olmayanı ona karıştırmayın.’ Muavvizeteyn’i 

kastediyor.” Bâkıllânî’ye göre “Muavvizeteyn’i kastediyor” sözü râvinin kendi 

tefsiridir. İbn Mesᶜûd’un bu konuda böyle bir sözü yoktur. Bu durumda müellif, 

İbn Mesᶜûd’un sildiği şeyin kendisine göre Kur’ân’a yazılması caiz olmayan her 

başlangıçta ve fâsıladaki besmele lafzı olabileceğini iddia etmektedir.338  

Abdullah b. Mesᶜûd’dan “Mushafta bir hata gördüğü zaman onu silerdi ve 

ondan olmayanı ona karıştırmayın derdi.” şeklinde nakledilen rivayet vardır. 

Bâkıllânî’ye göre İbn Mesᶜûd’u yazıyı silerken görmemiş olduğu halde mushafta 

silinmiş bir yer gören kimse, önceki bilgisinden de hareketle (İbn Mesᶜûd’un 

Muavvizeteyn’i mushafa yazmadığı) İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i sildiğini 

düşünmüş olabilir. Buna mâtuf olarak tesniye sîgasıyla rivayet etmiş olabilir. 

Bâkıllânî, rivayetin tesniye sîgasıyla nakledildiğinin sahih olması 

durumunu da İbn Mesᶜûd’un kendisine göre sabit olmayan iki harf veya kıraati 

silmiş olabileceği şeklinde teᵓvil etmiştir.339 

Müellife göre İbn Mesᶜûd’un Nâs ve Felak sûrelerini mushafa yazmadığı 

veya mushaftan sildiği şeklinde varid olan rivayetler sahih olsa bile onun, mezkûr 

sûrelerin Kur’ân’dan olduğunu inkâr ettiğine delil olmaz. Bâkıllânî’ye göre 
                                                 
337 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/327. 
338 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/328. 
339 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/328. 



121 
 

Abdullah b. Mesᶜûd, Kur’ân’a Muavvizeteyn’i yazmadı. Onu bu sûreleri 

yazmamaya neyin sevkettiğini bilmeyenler ise onun, Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan 

olmadığına inandığını düşünmelerine sebep oldu. Bu görüşünü savunmak için de 

şu aklî izahları yapmıştır: 

1. Hz. Peygamber’in Muavvizeteyn’i yazdırdığını veya yazılmasını 

emrettiğini görmediğinden bu sûrelerin yazılmamasının sünnet olduğu inancı 

kendisinde hâsıl olabilir. Dolayısıyla o iki sûreyi silmiş olabilir. 

2. Muavvizeteyn’in bazı mushaflarda yazılması gereken yere yazılmaması 

ve ezberi kolay olsun diye Bakara sûresinin yanına yazılmasından ötürü “Ondan 

olmayanı ona karıştırmayın” diyerek onları silmiş olabilir. 

3. Muavvizeteyn’in fazla veya eksik yazılmış olduğunu görmüş olabilir. 

Bu nedenle “Ondan olmayanı ona karıştırmayın” diyerek onları silmiş olabilir. 

4. İbn Mesᶜûd, Muavvizeteyn dışındaki bazı taavvuz duaları için “Bunlar 

Kur’ân değildir” demiş olabilir; fakat râviler bunu Muavvizeteyn ile karıştırmış 

olabilirler. 

5. İbn Mesᶜûd, Hz Peygamber’in Muavvizeteyn ile namaz kıldırdığını 

duymamış olabilir. Kendisine, Muavvizeteyn ile namaz kılınır mı? diye soran 

kimseye: “Ben Rasûlullah’ı onlarla (Felak-Nas) namaz kılarken görmedim.” 

demiş olabileceği, bundan dolayı soruyu soran kişi de İbn Mesᶜûd’un 

Muavvizeteyn’i Kur’ân’dan saymadığını zannetmiş olabilir. 

6. İbn Mesᶜûd’un, Übey’in Muavvizeteyn hakkında Hz. Peygamber’e 

sorduğu soruyu işitmesi de mümkündür. Daha sonra Hz. Peygamber’in verdiği 

cevabı işittiğinde veya başkası ona, onu haber verdiğinde Muavvizeteyn’in 

Allah’ın kelamı ve vahyi olduğuna inanmıştır. Fakat Rasûlullah onları Kur’ân 

diye isimlendirmediğinden o da Kur’ân diye isimlendirmemiştir. Bâkıllanî’ye 

göre Allah bize Yûsuf ve Ra’d sûrelerini Kur’ân diye isimlendirmememizi şart 

koşsaydı biz de onları Kur’ân diye isimlendirmezdik. Onları Kur’ân diye 

isimlendirmeyi terk etmemiz onların Kur’ân’dan olmadığına inandığımızı 

göstermez. Muavvizeteyn için de durum aynıdır. İbn Mesᶜûd’un söz konusu 

sûreleri Kur’ân olarak isimlendirmemesi, onların Kur’ân’dan olmadığına 

inandığını söylememizi gerektirmez. 



122 
 

7. İbn Mesᶜûd yazdığı mushaf için “Bu Allah’ın indirdiği Kur’ân’dır.” 

dememiştir. Bundan ötürü onun, bir şeyi mushafına yazmaması, onun Kur’ân’dan 

olmadığına inandığını göstermez.340 

Yukarıda konuyla ilgili Bâkıllânî’nin görüşleri zikredilmeye çalışılmıştır. 

Mevzunun önemine binaen Bâkıllânî dışındaki âlimlerin konu ile ilgili görüşlerini 

de incelemek faydalı olacaktır. Bahsi geçen rivayetleri değerlendiren âlimleri iki 

gruba ayırmak mümkündür. Birinci grup, söz konusu rivayetleri kabul etmeyenler, 

ikinci grup ise kabul edenlerdir. 

İbn Kuteybe, Gazzâlî, İbn Hazm, Nevevî ve Râzi gibi âlimleri söz konusu 

rivayetleri kabul etmeyen âlimler arasında saymak mümkündür. İbn Kuteybe, İbn 

Mesᶜûd’un Rasûlullah’ın bu iki sûreyi musibetlerden korunmak maksadıyla dua 

niyetiyle okuduğunu zannedip mushafına almadığını, Fâtiha sûresini ise her 

namazda okuduğundan dolayı unutma endişesi kalmadığından dolayı da 

mushafına yazmadığını söylemiştir.341 Gazzâlî ise, “İbn Mesᶜûd’a göre mushafa 

yazma konusunda sünnet olanın, Rasûlullah’ın mushafa yazılmasını emretmesidir. 

O, Rasûlullah’tan böyle bir emir duymadığı için söz konusu sûreleri mushafına 

yazmamıştır.” diyerek İbn Mesᶜûd’un bu sûreleri niçin yazmadığını 

açıklamıştır.342 İbn Hazm’a göre Fâtiha ve Muavvizeteyn’in İbn Mesᶜûd’un 

mushafında yer almadığına dair nakledilen tüm rivayetler uydurmadır. Çünkü İbn 

Mesᶜûd – Zir b. Hubeyş – Asım tarikiyle gelen kıraatte mezkûr sûreler 

mevcuttur.343 Nevevî ise ümmetin, mushafta yazılı bulunan Muavvizeteyn, Fâtiha 

ve diğer sûrelerin hepsinin Kur’ân olduğu, ondan bir şey inkâr edenin kâfir 

olacağı konusunda icmâa ettiğini söylemiştir. Bu sebeple İbn Mesᶜûd’un Fâtiha ve 

Muavvizeteyn’i Kur’ân’dan saymadığı şeklinde nakledilen rivayetlerin batıl 

olduğunu vurgulamıştır.344 Râzî, “Rivayetlere göre, İbn Mesud Fatiha ve Felak-

Nas sûrelerini Kur’ân’a yazmamıştır. Ancak İbn Mesᶜûd’a hüsn-i zan etmemiz 

                                                 
340 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/100, 314, 315, 329. 
341 Ebû Muhammed  Abdullāh b. MüslimAbdullah İbn Kuteybe, Teʾvîlü müşkili’l-Ḳurʾân, nşr. 

İbrahim Şemsüddîn (Beyrut, Lübnan: Darü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, ts.), 34. 
342 Gazzâlî, el-Müstaṣfâ, 1/228. 
343 Ebû Muhammed b. Ali ez-Zâhirî İbn Hazm, el-Muḥallâ bi’l-âs̱âr fî şerḥi’l-Mücellâ bi’l-iḫtiṣâr, 

nşr. Abdülgaffâr Süleyman el-Bündârî (Beyrut: Darü’l-Fikr, ts.), 1/32. 
344 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ en-Nevevî, el-Mecmûᶜ şerḥu’l-Müheẕẕeb (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1389), 

3/396. 



123 
 

lazımdır. Onun bu düşüncelerinden vazgeçtiğini kabul etmemiz gerekir.” 

demiştir.345 Ona göre ortada ilginç bir durum vardır. O, bu sebeple meseleye, 

“Eğer desek ki: ‘Onların Kur’ân’dan olduğu hususu İbn Mesᶜûd zamanında 

mütevâtirdi.’ o halde onları inkâr edenin tekfiri gerekir. Şayet desek ki: ‘Onların 

Kur’ân’dan olduğu hususu İbn Mesᶜûd zamanında mütevâtir değildi’, o halde de 

Kur’ân’ın bazı kısımlarının mütevâtir olmadığı sonucu ortaya çıkacaktır. Bu 

çözülmesi zor bir düğümdür.” şeklinde yorum getirmiştir. O, haklı olarak bu 

yorumu yaptıktan sonra meseleyi “Onlar İbn Mesᶜûd zamanında da mütevâtirdi, 

fakat İbn Mesûd’a göre onlar mütevâtir değildi” diyerek çözüme kavuşturmaya 

çalışmıştır. Lakin Râzî de, çabalarının sonucunda zann-ı gâlibince İbn Mesᶜûd’a 

nispet edilen rivayetlerin batıl olduğu yönünde görüş bildirmiştir.346 

İbn Mesᶜûd’a nispet edilen rivayetlerin sahih olduğunu belirten âlimler de 

vardır. İbn Hacer, Ahmed b. Hanbel, Bezzâr, Taberânî, Süyûtî ve Subkî gibi 

âlimler bu doğrultuda görüş belirtenler arasındadırlar. 

İbn Hacer meseleyi rivayetler bağlamında inceleyen âlimlerdendir. O, 

yukarıda ilk olarak verdiğimiz Buhârî hadisini açıklarken Zir b. Hubeyş’in İbn 

Mesᶜûd hakkında “Şöyle şöyle diyor” şeklindeki mübhem ifadesini incelemiş ve 

bu ifadenin ilk defa Süfyan b. Uyeyne’den İbn Mesᶜûd’u tazim etmek için 

mübhem olarak aktarıldığını tespit etmiştir. Aynî, buradaki mübhemliği 

açıklarken “O ikisinin (Felak-Nas) Kur’ân’dan olmadığını söylüyor” diyerek şerh 

etmiştir.347 İbn Hacer, Abdullah b. Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i mushafına 

yazmadığı, sildiği ve onları Kur’ân’dan saymadığı şeklinde varid olan rivayetleri 

zikretmiştir. Ardından söz konusu sûrelerin Kur’ân’dan olduğunu ifade eden 

hadisleri naklederek Bâkıllânî’nin bu konuyu teᵓvil ettiğini söylemiştir. Fakat İbn 

Hacer, Bâkıllânî’nin, “İbn Mesᶜûd, bunların Kur’ân’dan olmasını inkâr etmemiş, 

sadece mushafa yazılmalarını gerekli görmemiştir. Ona göre ancak Peygamberin, 

yazılmasına izin verdiği şeyler Kur’ân’a yazılır. Herhalde bunların yazılması 

konusunda izin, İbn Mesᶜûd'a ulaşmamıştır.” şeklindeki yorumuna, “Güzel teᵓvil 

olmakla birlikte benim zikrettiğim sahih, sarih hadislere ters düşmektedir. Çünkü 

                                                 
345 Râzî, Mefâtîḥ, 1/175. 
346 Râzî, Mefâtîḥ, 1/178. 
347 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 20/11. 



124 
 

o hadislerde İbn Mesᶜûd’un ‘onlar Allah’ın kitabından (كتاب الله) değildirler’ diye 

bir açıklaması vardır.” diyerek cevap vermiştir. Daha sonra “Kitabullah” 

kelimesinin “Mushaf” olarak teᵓvil edilebileceğini ve mezkûr teᵓvile daha uygun 

olacağını aktarmıştır. Sonuç olarak bu bağlamda zikredilen rivayetlerin sahih 

olduğunu ve mesnetsiz bir şekilde eleştirilmesinin kabul edilemeyeceğini 

söylemiştir.348 Süyûti de İbn Hacer’le aynı görüşü paylaşmaktadır. Yukarıda 

zikredilen âlimlerin görüşlerini verdikten sonra kendi görüşünün de İbn Mesᶜûd’a 

nispet edilen rivayetlerin sahih senetlerle geldiği yönünde olduğunu 

belirtmiştir.349 Subkî de, Muavvizeteyn’in faziletiyle ilgili hadisi zikrettikten sonra 

“Bu hadis, Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olduğuna delalet eder.” demiştir. Ayrıca 

sahâbîlerin Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olduğu hakkında icmâa ettiklerini 

vurgulamıştır. Konuyla ilgili olarak Ahmed b. Hanbel, Bezzâr ve Taberânî’nin 

sahih tariklerle İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i mushafından silerek “Ondan 

olmayanı ona karıştırmayın” ve “Onlar (Muavvizeteyn) Kur’ân’dan değildir. 

Rasûlullah onlarla sadece taavvuzda bulunmuştur.” şeklindeki rivayetleri sahih 

senetlerle naklettiklerini söylemiştir.350 

İbn Mesᶜûd’un mushafı ile ilgili olarak Fâtiha sûresi özelindeki iddialar ve 

teᵓvilleri ayrı değelendirecek olursak, âlimlerin ön plana çıkarttığı husus, 

Fâtiha’sız namazın olmaması sebebiyle İbn Mesᶜûd’un onu inkâr etmesinin 

mümkün olmamasıdır.351 Ayrıca İbn Nedim, İbn Mesᶜûd’a nispet edilen bu 

mushaflardan birkaçını gördüğünü söyleyerek, bu mushaflardan, birbirleri 

arasında tam anlamda bir mutabakat bulunan iki nüshanın bile mevcut olmadığını 

belirtir. Aynı zamanda incelediği iki yüz senelik diğer bir nüshada da Fâtiha 

sûresinin bulunduğunu kaydeder.352 

                                                 
348 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 8/742. 
349 Süyûtî, el-İtḳān, 1/272. 
350 Mahmud Muhammed Hattab es-Sübki, el-Menhelü’l-ᶜAẕbi’l-Mevrud Şerḥu Sünen-i Ebi Dâvûd 

(Kahire: Matbaatü’l-İstikâme, 1351), 8/122. 
351 Abdullah b. Mesᶜûd’un namazda Fâtiha sûresini okuduğuna dair bk. Ali Haydar Bölükbaş, 

Abdullah b. Mesᶜûd’un Ebû Hanîfe’ye Etkisi (Yüksek Lisans Tezi, Recep Tayyip Erdoğan 
Üniversitesi, 2014), 64. 

352 Ebü’l-Ferec Muhammed İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, nşr. İbrahim Ramazân (Beyrut: Dârü’l-
Maᶜrife, 1418), 1/44. 



125 
 

Kaynaklarda, tespit edebildiğimiz kadarıyla İbn Mesᶜûd’a nispet edilerek, 

Fâtiha için sadece “Mushafına yazmadı”, Muavvizeteyn için ise “Mushafına 

yazmadı” ve “Mushafından sildi” şeklinde rivayetler mevcuttur. Ayrıca Übey b. 

Kâᶜb’ın Hz. Peygamber’e Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan olup olmadığını sorması 

ve İbn Mesᶜûd’un, Hz. Osman mushafına itiraz etmemesi, aşağıdaki teᵓvilleri 

tercih etmemizde önemli rol oynamıştır: 

İbn Mesᶜûd’un Muavvizeteyn’i niçin yazmadığı sorusuna cevap olarak, 

Rasûlullah’ın bu sûreleri her hangi bir kâtibe yazdırdığına veya yazdırılmasını 

emrettiğine şâhit olmaması zikredilebilir. Dolayısıyla İbn Mesᶜûd, bu sûrelerin 

Kur’ân’dan olduğunu düşünmüyordu. Daha sonra İbn Mesᶜûd’un, Übey’in 

Muavvizeteyn hakkında Hz. Peygamber’e sorduğu soruyu işitmesi de 

mümkündür. Hz. Peygamber’in verdiği cevabı işittiğinde veya başkası ona, onu 

haber verdiğinde Muavvizeteyn’in Allah’ın kelamı ve vahyi olduğuna inanmıştır. 

Fakat Rasûlullah onları Kur’ân diye isimlendirmediğinden o da Kur’ân diye 

isimlendirmemiştir. İbn Mesᶜûd’un söz konusu sûreleri Kur’ân olarak 

isimlendirmemesi, onların Kur’ân’dan olmadığına inandığını söylememizi 

gerektirmez. 

Sonuç olarak İbn Mesᶜûd, bir dönem Muavvizeteyn’in Kur’ân’dan 

olmadığını savunmuş bu sebeple onları mushafına yazmamış ve silmiş olabilir. 

Daha sonra Hz. Peygamber’in Übey’e verdiği cevabı işittiğinde veya başkası ona, 

onu haber verdiğinde Muavvizeteyn’in Allah’ın kelamı ve vahyi olduğuna 

inanmıştır. Böylece İbn Mesᶜûd’a nispet edilen rivayetlerin sahih olduğunu 

düşünen âlimler de İbn Mesᶜûd’un -netice itibariyle- Kur’ân’dan bir şeyi inkâr 

etmediğini düşünen âlimler de kendi iddialarında haklı olmuş olacaklardır. 

Fâtiha’da durum biraz daha farklıdır. Yukarıda belirttiğimiz gibi 

kaynaklarda İbn Mesᶜûd’un sözü edilen sûre ile alakalı mushafından sildiğine dair 

bir bilgi yoktur; sadece mushafına yazmadığı bilgisi mevcuttur. Ayrıca İbn 

Mesᶜûd yazdığı mushaf için “Bu Allah’ın indiridiği Kur’ân’dır.” dememiştir. 

Kanatimizce bu bilgilerden mülhem, İbn Mesᶜûd’un Fâtiha’yı mushafına 

yazmama sebebi olarak tercihe şayan olan görüş onun her namazda okunması, bu 

sebeple şöhret bulmuş olmasıdır. İbn Mesᶜûd’un Fâtiha’nın Kur’ân’dan olduğuna 

inandığına delil ise; bir şey namazda okunuyorsa (kıraat ediliyorsa) o şeyin ayet 



126 
 

olduğudur. İbn Mesᶜûd’un onun namazda okunduğunu bilmemesi mümkün 

değildir.353 Bunun yanında İbn Nedim’in İbn Mes’ud’a nispet edilen mushaflardan 

birinde, Fâtiha sûresini gördüğü bilgisi eğer doğru ise İbn Mesᶜûd’un daha sonra 

Fâtiha’yı mushafına yazdığını söylemek de mümkündür. Sonuç olarak İbn 

Mesᶜûd, başından beri Fâtiha’nın Kur’ân’dan olduğunu biliyordu; fakat unutma 

tehlikesi olmadığından onu özel mushafına yazmadı. 

 

D. Übey b. Kâᶜb Mushafı İle İlgili Rivayetler 

Kur’ân’ın metinleşme süreciyle beraber Übey b. Kâᶜb’ın mushafı, bazı 

ithamlara maruz kalmıştır.354 Kaynaklarda onun mushafında Kunut dualarının; 

diğer adıyla Hal ve Hafd sûrelerinin yazılı olduğu bilgisi vardır. Bu durum, 

birtakım kimselerin Kur’ân’da eksiklik veya fazlalık olduğunu iddia etmelerine 

sebep olmuştur. Bu bölümde Übey, “Mezkûr sûreleri mushafına aldı mı?” “Eğer 

aldıysa niçin aldı?” “Mushafına yazması onların Kur’ân’dan olduğuna inandığını 

gösterir mi?” sorularına rivayetler ve bu rivayetlere Bâkıllânî’nin yaptığı teᵓviller 

üzerinden cevap aranacaktır. Konuya geçmeden önce konu ile ilgili rivayetlerin 

verilmesinin uygun olduğunu düşünüyoruz. 

İsmail b. İbrahim, Eyüp’ten Eyüp de İbn Sîrîn’den (ö. 110/729) şöyle 

rivayet etti: “Übey b. Kâᶜb mushafında Fâtiha, Muavvizeteyn, Allahümme inna 

nesteinüke ve Allahümme iyyakenabüdü yazılıydı. İbn Mesᶜûd bunları yazmadı. 

Osman ise Fâtiha ile Muavvizeteyn’i yazdı.”355 

Vekiᶜ (ö. 197/812), Cafer b. Bürkân’dan Cafer de Meymun b. Mihrân’dan 

şöyle rivayet etmiştir: “Übey b. Kâᶜb’ın kıraatinde şunlar bulunmaktaydı: Ey 

Allahım biz senden yardım ister bağışlanma dileriz. Seni metheder ve sana 

nankörlük etmeyiz. Sana isyan edeni terk eder, ondan uzaklaşırız. Ey Allah’ım 

ancak sana Kulluk eder, senin için namaz kılar secde ederiz. Senin rızan için çaba 

                                                 
353 Abdullah b. Mesᶜûd’un ilmi yönü için bk. Bölükbaş, Abdullah b. Mesᶜûd’un Ebû Hanîfe’ye 

Etkisi, 29. 
354 Übey b. Kâ’b’ın mushafı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. M. Kemal Atik, “Übey b. Ka‘b ve 

Kur’an İlmindeki Yeri”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (1987): 149-178. 
355 Ebû Ubeyd, Fezâʾilü’l-Kurʾân, 318. 



127 
 

harcarız. Senin rahmetini diler ve azabından korkarız. Şüphesiz azabın tüm 

kâfirlere ulaşacaktır.”356 

Bâkıllânî konuyu, Übey’in Kunut dualarını mushafına yazıp yazmadığı ve 

onların Kur’ân’dan olduğuna inanıp inamadığı gibi yönlerden incelemiştir.  

Müellif, Übey’e nispet edilen rivayetin batıl olduğunu savunmaktadır. 

Bâkıllânî’ye göre Übey’in, bu iki duayı mushafına yazdığı bilgisi mütevâtir 

rivayetlere değil, ilim ifade etmeyen haber-i vâhidlere dayanmaktadır. Dolayısıyla 

bir Müslüman için Übey’in Kunut dualarını mushafına yazdığı ve onların 

Kur’ân’dan olduğuna inandığını iddia edebilmesi için bir delil yoktur. Âhad 

haberle onun, mushafına Kunut dualarını yazdığı bilgisinin sahih olduğu 

bilinemez. Çünkü Kur’ân’ın naklinde mütevâtir bilgi gereklidir. 

Bâkıllânî’ye göre eğer Übey’in sahîfelerinde Kunut duaları yazılı olsaydı 

Hz. Osman, kendi oluşturduğu mushafa muhalif olanlara yönelik, uyguladığı 

yakma ve imha gibi işlemlerini Übey’in sahîfelerine de uygulardı. Übey’in 

oğullarından, Osman’ın Übey’in mushafını imha ettiğine dair rivayetler vardır. 

Eğer bu rivayetler doğru ise insanlar, Übey’in mushafını gördüklerini ve onda 

Kunut dualarının olduğunu nasıl rivayet ediyorlar? 

Bâkıllânî,  Enes’in mushafında Übey’in mushafından bahsedildiğini ve 

onun, cemaatin mushafıyla uyumlu olduğunu rivayet edildiğini aktarmıştır. Ona 

göre eğer bu bilgi doğru ise içerisinde Kunut dualarının olduğu mushafı Übey’e 

nispet eden kimse yalancıdır. Bunu da Kur’ân’ın naklinde şüphe uyandırmak, 

dinde fesat çıkarmak ve Müslümanların arasını açmak için kasıtlı yapmıştır. Bu 

durumda akıllı bir kimsenin Übey’in Kunut dualarını mushafına yazdığı ve onun 

Kur’ân’dan olduğuna inandığını söylemesi mümkün değildir. Bâkıllânî, İbn 

Mesᶜûd’u savunanların bu konuyu irdelemeye, Übey’den böyle bir haberi 

yaymaya çok istekli olduklarını söylemektedir. Müellife göre onlar, Osman 

mushafına muhalif olan mushafları tespit ederek İbn Mesᶜûd’un kendi özel 

mushafını Osman’a teslim etmekten imtina etmesini temellendirmeye 

çalışmaktadırlar. Bu sebepten dolayı İbn Mesᶜûd’u savunanlar, Übey’e nispet 

                                                 
356 İbn Ebî Şeybe, el-Muṣannef, 15/344. 



128 
 

ederek böyle hikâyeler anlatmıştır. Bâkıllânî, yukarıda zikrettiği iddiaları 

temellendirmek için bazı rivayetler zikretmiştir: 

Bişr b. Said, Muhammed b. Übey b. Kâᶜb’ın şöyle dediğini rivayet etti: 

“Irak ehlinden bazı insanlar geldi ve bana şöyle dediler: ‘Bize Übey’in mushafını 

göster.’ Ben de onlara: ‘Osman onu aldı.’ dedim. Onlar da: ‘Sübhanallah! Onu 

bize göster.’ Ben yine onlara: ‘Osman onu aldı.’ dedim.”357 

Tufeyl b. Übey şöyle dedi: “Osman’ın hilafeti zamanında Übey’in 

vefatından sonra Kufe ehlinden dört kişi bana geldi ve şöyle dediler: ‘Biz sana 

geldik. Babanın mushafını çıkar da biz de onu görelim.’ Ben de onlara: ‘Onu 

Osman aldı.’ dedim. Onlar da: ‘Sübhanallah Osman niçin babanın mushafını 

aldı?’ dediler. Ben de onlara: ‘Osman aldı. Ömer b. Hattab yaktı.’ dedim.”358 

Müellife göre bu rivayetler, Osman’ın, Übey’in mushafını aldığını ve Irak 

ehlinin Osman mushafına muhalif olan mushafları tespit etmesindeki gayreti 

göstermektedir. Bu sebeple bir kişinin, “Ben Enes b. Mâlik’in yanında içerisinde 

Kunut olan Übey’in mushafını gördüm” demesi mümkündür. Bunu duyanlar da 

râvinin doğru söylediğini zannetmiş olabilirler Aslında böyle bir şey yoktur. 

Bâkıllânî’ye göre bu durumda Übey’in Kur’ân ilimlerindeki şöhreti hakkında 

gerekli olan âdetin aksine varid olan şâz rivayet ile ilgili yapılan yorumların hepsi 

batıl olur. Ortaya konulan tüm bu sebepler, Übey’e nispet edilen rivayetin zayıf 

olduğuna delalet eder. 

Bâkıllânî, “Hal ve Hafd sûrelerinin resmi Kur’ân’dan kaldırılmıştır; fakat 

hıfzı kalplerden kaldırılmamıştır.” şeklinde yorum yapanlara “Haber-i vâhidle 

Kur’ân’ın inzâli ve neshi caiz değildir.” diyerek cevap vermiştir. Ayrıca Bâkıllânî, 

söz konusu iki duanın, neshe uğrayan ayetlerden olduğundan dolayı Übey’in onu 

yazmış olabileceği iddialarını reddetmektedir. Çünkü Kur’ân ayetlerini ilk defa 

işiten kimse bile Kur’ân’ın nazım açısından mucize olduğunu ve diğer 

kelamlardan farklı olduğunu anlar.359 

                                                 
357 Ebû Ubeyd, Fezâʾilü’l-Kurʾân, 285. 
358 Ebû Ubeyd, Fezâʾilü’l-Kurʾân, 285. 
359 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/276. 



129 
 

Bâkıllânî, yukarıda rivayetin âhad ve batıl olduğunu söyledikten sonra 

“Rivayetin inkâr edilmesi ve ondan şüphe duyulması mümkün olmadığında teᵓvil 

edilmesi gerekir.” diyerek söz konusu rivayeti şöyle teᵓvil etmiştir: 

1. Übey, Kunut dualarını Rasûlullah’ın namazda okumasından ötürü 

ezberlemek amacıyla kaydetmiş olabilir. 

2. Übey, bu iki duayı Kur’ân sahîfelerine değil de ayrı bir sahîfeye 

kaydetmiş olabilir; ancak daha sonra bu sahîfe Kur’ân sahîfelerinin arasına 

konulmuş olabilir. 

3. Übey b. Kâᶜb, Kunut dualarının belâgat ve fesahat açısından Kur’ân’a 

benzemesinden, Hz. Peygamber’in ve sahâbîlerin söz konusu duaları sürekli 

okumalarından veya duanın başlangıcında besmelenin zikredilmesinden dolayı bu 

iki duayı Kur’ân’dan zannetmiş ve mushafına yazmış olabilir. 

Ancak müellife göre duaların, belâgat ve fesahat açısından ayetlere 

benzemesi, Resûlullah tarafından okunması ve başında besmelenin çekilmesi 

Kur’ân olması için yeterli değildir. O zaman aynı şekilde besmele ile 

başladığından ötürü Tahiyyât duasının da Kur’ân’dan bir sûre olması gerekirdi. 

Zira bu duanın besmeleyle okunduğuna dair pek çok rivayet nakledilmektedir. 

4. Hz. Osman’ın istinsâh faaliyeti esnasında hayatta olan Übey, Kunut 

dualarını Kur’ân sahîfelerine kaydetmişse, bunu yanlışlıkla yapmış ve kendisinin 

uyarılmasıyla bundan vazgeçmiştir. 

Bâkıllânî, “Übey b. Kâᶜb, Abdullah b. Mesᶜûd ve ümmetin tamamı, Hz. 

Osman döneminde istinsâh edilen Kur’ân’ın sıhhati noktasında ittifak 

etmişlerdir.” diyerek ümmetin hata üzerine ittifak etmeyeceğini söylemiştir. 

Çünkü Kur’ân’ın naklinde adet olan o haberin ortaya çıkması ve yayılmasında 

çoğunluğun onu bilmesidir. Ona göre dördüncü görüş itimad edilecek görüştür. 

5. Übey’in Kunut dualarını, unutmamak için dua kabilinden mushafının 

arkasına yazması da mümkündür.360 

Bâkıllânî,  yukarıdaki teᵓvilleri yapmasına rağmen söz konusu rivayetin 

Übey’den şöhretinin az olması, Enes’in mushafında Übey’in mushafından 

bahsedilmesi ve onun, cemaatin mushafıyla uyumlu olduğunun rivayet edilmesi 
                                                 
360 Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, İcâzü’l-Kur’ân, nşr. Seyid Ahmed Sagar (Mısır: 

Dârü’l-Maᶜrife, 1417), 292. 



130 
 

ve Übeyin oğullarından gelen rivayetlere muarız olması nedenleriyle batıl ve 

yalan olduğunu söylemektedir.361 Ona göre Übey hakkında zikredilen rivayetler, 

İbn Sîrîn ve ondan sonrakilerin naklettikleri rivayetlerdir. Dolayısıyla Hz 

Osman’ın söz konusu mushafı aldığı bilgisi doğruysa bu kişilerin Übey’i ve 

mushafını görmeleri mümkün değildir. 

Bâkıllânî, Kunut dualarının Kur’ân’dan olmadığını açık bir şekilde ifade 

etmiştir. Çünkü Hz. Peygamber’in diğer Kur’ân sûrelerinde olduğu gibi, bu dualar 

hakkında açık bir beyanı yoktur. Bâkıllânî’ye göre Kunut dualarının her ne kadar 

diğer Arap kelamından farklı ve üstün vasıfları olsa da belâğat ve fesahat 

açısından birtakım nazım kusurları taşıdığı ilim ehli tarafından bilinmektedir. 

Bâkıllânî, Übey’in de Kunut dualarının Kur’ân’dan olduğuna inanmadığını 

ifade etmektedir. Çünkü Übey’den Kunut dualarının Kur’ân’dan olduğuna dair bir 

rivayet yoktur. Sadece bir topluluk ona nispet ederek mushafında Kunut 

dualarının yazılı olduğunu rivayet etmiştir. Bu tür zayıf rivayetlerden hareketle 

onun söz konusu duaların Kur’ân hükmünde olduğuna inandığını söylemek 

zordur.  Ayrıca Bâkıllânî’ye göre Übey’in onları mushafına yazması onun, Kunut 

dualarının Kur’ân’dan olduğuna inandığını söylemeyi gerektirmez. 

Übey b. Kâᶜb’ın mushafında Kunut dualarının yazılı olduğunu belirten 

rivayet hakkında Bâkıllânî’nin dışındaki âlimler de görüş bildirmişlerdir. 

İbn Nedim (ö. 385/995), Fazl b. Şâzân’dan (ö. 260/874) rivayet ederek 

Übey’in mushafında var olan sûreleri saymıştır. Bu sûrelerin içinde Kunut duaları 

da mevcuttur.362 

Süyûti de Übeyin mushafının sonunda Hal ve Hafd sûrelerinin olduğunu 

söylemiştir.363 

Tüm bunların yanında Übey’in mushafında Kunut dualarının bulunduğunu 

belirten rivayetin senedine bakıldığında Câfer b. Bürkân’ın olduğu görülmektedir. 

Cerh-taᶜdîl âlimleri onun hakkında taᶜdîl ifadelerinin yanında cerh ifadeleri de 

kullanmışlardır. Buna göre İbn Uyeyne (ö. 198/814), İbn Saᶜd (ö. 230/845) ve İbn 

Maîn (ö. 233/848) ona sika demişlerdir. Ebû Hâtim, hadislerinin araştırılarak 

                                                 
361 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/277. 
362 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 44-45. 
363 Süyûtî, el-İtḳān, 226. 



131 
 

yazılması gerektiğini, İbn Huzeyme ise ferd hadisleri ile ihticac edilemeyeceğini 

belirtmiştir. 

İbn Kuteybe, Übey’in Rasûlullah’ı namazlarda Kunut dualarıyla dua 

ettiğini görüp onları Kur’ân’dan zannetmesinin mümkün olabileceğini 

söylemektedir.364 

Muhammed Tayyip Okiç ise konuyla ilgili Abdülmüteâl es-Saîdî’den bir 

nakilde bulunmuştur. Saîdî’ye göre Kur’ân üslübundan olmayan Kunut, belki 

Übey’in mushafına Kur’ân sûresi olarak değil de namazda okunması gereken dua 

olarak ve mushafla birlikte korunması için yazılmış olabilir.365 

Osman Keskioğlu da Übey’in kunutu mushafına dua kabilinden yazdığını 

belirtmiştir. Çünkü Übey, istinsah heyetindeydi; eğer Kunut’un mushaftan 

olduğunu düşünseydi heyette bunun tartışmasını yapardı. Fakat böyle bir durum 

olmamıştır. Keskioğlu’na göre Übey eğer mushafına kunutu yazmışsa da istinsah 

heyetinde bulunduktan sonra bu görüşünü tashih etmiştir. Ancak söz konusu 

mushafı eskiden görenler Übey’in görüşünden döndüğünü bilmeyerek böyle 

rivayet etmiş olabilirler.366 

Yukarıda konuyla ilgili verilen malumatlardan anlaşıldığı üzere Bâkıllânî 

kunut dualarının sûre olmadığını ifade etmektedir. Ayrıca Übey’in mushafında 

kunut dualarının yazılı olduğu bilgisinden hareketle Kur’ân’ın ispatının caiz 

olmadığını da vurgulamaktadır. Rivayetlerin sahih olması durumunda da çeşitli 

teᵓviller yapmıştır. Bâkıllâni’nin ve diğer âlimlerin teᵓvilleri incelendiğinde 

bibirleriyle uyumlu olduğu görülmektedir. 

 

E. Hz Peygamber Zamanında Kur’ân’ı Cemᶜ Edenlerle İlgili 

Rivayetler 

Erken dönemde Kur’ân ezberini karşılamak için hıfz, haml ve cemᶜ 

kelimeleri kullanılmaktaydı. Söz konusu üç lafız ezber anlamına gelmekle birlikte 

farklı anlamlar da barındırmaktadır. Hıfz kelimesinde tahrif ve tebdilden koruma 

                                                 
364 İbn Kuteybe, Teʾvîlü Müşkili’l-Ḳurʾân, 34. 
365 Muhammed Tayyib Okiç, Tefsir ve Hadis Ders Notları (Ankara: Atlas Kitap, 2017), 85. 
366 Osman Keskioğlu, Nüzûlünden Günümüze Kur’an-ı Kerim Bilgileri (Ankara: Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1989), 103. 



132 
 

manası öne çıkarken haml kelimesinde bilinçli olarak okuma manası öne 

çıkmaktadır. Cemᶜ kelimesi ise daha çok yazarak muhafaza etmek anlamına 

gelmektedir.367 Bâkıllânî de mezkûr kavramların hepsini Kur’ân ezberini 

karşılamak üzere kullanmıştır. 

Kur’ân’ın ezberlenmesi, nâzil olduğu ilk günden bu yana gündemde olan 

bir meseledir. Vahyin muhatabı olan Hz. Peygamber de Kur’ân metnini ezberleme 

noktasında büyük çaba göstermiştir. Bunun yanında ashabına da Kur’ân’ı 

öğrenmeleri ve ezberlemeleri konusunda teşvik edici sözler söylemiştir.368 Bu 

konudaki merfu hadisler şunlardır: 

Rasûlullah şöyle dedi: “Kur’ân’ı şu dört kişiden alın: Abdullah İbn 

Mesᶜûd, Ebû Huzeyfe’nin azatlısı Sâlim, Übey b. Kâᶜb ve Muâz b. Cebel.”369 

Berâ b. Âzib’den (ö. 71/690) rivayetle Rasûlullah şöyle dedi: “Kur’ân’ı 

sesinizle güzelleştirin.”370 

Hz. Peygamber, Ebû Mûsâ el- Eşᶜarî’yi dinledikten sonra: “Bu kardeşinize 

Âli Dâvûd’un mizmarlarından verilmiştir.” dedi.371 

Konu ile ilgili mevkuf hadisler ise şunlardır: 

İbn Abbas’dan rivayetle: “Rasûlullah bize Kur’ân’dan sûre öğretir gibi 

teşehhüdü de öğretirdi.”372 

“Rasûlullah secde ayeti okuduğu zaman hiç birimiz secde yapmak için 

alnımızı koyacak yer bulamazdık.”373 

Abdullah b. Mesᶜûd: “Zeyd çocuklarla oynarken ben Rasûlullah’tan yetmiş 

sûre ezberledim” diyordu.374 

                                                 
367 Yusuf Alemdar, “Kırâatlerin Oluşumu Bağlamında Kur’an’ın Cem’i Konusuna Yeni(den) Bir 

Bakış”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2003): 222-225. 
368 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 136-137. 
369 İbn Ebî Şeybe, el-Muṣannef, 15/509; Buhârî, “Cumᶜa”, 209; Müslim, "Feżâilü’s-sahâbe" , 116; 

Tirmizî, “Menâḳıb”, 38; Nesâî, “Menâḳıb”, 29; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/250. 
370 İbn Hanbel, Müsned, 30/453; İbn Mâce, "İḳâmetü’s-ṣalavât", 176; İbn Hibbân, Ṣaḥîḥ, 3/25; 

Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 1/762. 
371 Dârimî, “Ṣalât”, 171; Buhârî, “Cumᶜa”, 209; Müslim, "Ṣalâtü’l-müsâfirîn", 235; Nesâî, “Ṣalât”, 

82. 
372 Müslim, “Ṣalât”, 60; Nesâî, “Ṣalât”, 104; Ebû Bekr Muhammed İbn Huzeyme, Ṣaḥîḥu İbn 

Ḫuzeyme, nşr. Muhammed Mustafa Aᶜzamî (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1390/1970), 1/349; 
Beyhakî, es-Sünen, 2/572. 

373 İbn Hanbel, Müsned, 8/295; Buhârî, “Cumᶜa”, 81; Ebû Dâvûd, “Ṣalât”, 332; İbn Huzeyme, 
Ṣaḥîḥ, 1/279. 



133 
 

Bâkıllânî yukarıda verilen hadisleri Hz. Peygamber zamanında sahâbîlerin 

Kur’ân’ı öğrenip öğrettiğini ve ezberlediğini ayrıca ona son derece bağlı 

olduklarını ortaya koymak sadedinde zikretmiştir. Bu rivayetlerin yanında Hz. 

Peygamber döneminde Kur’ân metninin ezberlenmediği yönünde vârid olan 

rivayetler de vardır. Bu rivayetler ise şunlardır: 

Ubeyd b. Cübeyr şöyle rivayet etti: “Osman’ın şehit edildiği günlerde 

Zeyd b. Sâbit’e ‘bana Âᶜraf sûresini oku’ dedim. Zeyd de bana: ‘ben onu ezbere 

bilmiyorum sen bana oku’ dedi. Ben de ona Âraf sûresini okudum. O da beni harfi 

harfine dinledi.”375 

Saîd b. Vehb şöyle rivayet etti: “Abdullah b. Mesᶜûd bir gün yanımıza 

geldi. Ona ‘Bize Bakara sûresini oku’ dedik. O da bize ‘ben onu ezberlemedim’ 

dedi.”376 

Atâ b. Ebî Mervân şöyle rivayet etti: “Tufeyl b. Ubey’e ‘senin baban 

Rasûlullah zamanında Kur’ân’ı cemᶜ etmiş’ dedim. O da ‘Rasûlullah’tan sonra’ 

dedi. Ben de ‘insanlar Rasûlullah zamnında dört kişinin Kur’ân’ı cemᶜ ettiğini ve 

senin babanın da bunların içinde olduğunu haber veriyorlar’ dedim. Tufeyl: 

‘insanlar benim babamı benden daha mı iyi biliyorlar?’ dedi”377 

İkrime (ö. 13/634), İbn Abbas’tan şöyle rivayet etti: “Rasûlullah 

zamanında Kur’ân’ı kimse cemᶜ etmedi (ezberlemedi).”378 

Bâkıllânî Hz. Peygamber’in ve ashabın Kur’ân’a çok önem verdiklerini 

belirten rivayetlerle onun ezberlenmediğini ve ona gereken ehemmiyetin 

gösterilmediğini ima eden rivayetleri şu şekilde teᵓvil etmiştir:  

1. Kur’ân’ın hiç kimse tarafından ezberlenmediğine dair rivayetler âhad 

haberlerdir. Sıhhati hakkında kesin bilgi mevcut değildir. 

2. Bu rivayetlerde sahâbîlerin neshedilen ayetleri ezberlemediklerine işaret 

edilmiş olabilir. Çünkü onların veya başkalarının neshedilen, hükmü kaldırılan 

ayetleri ezberlemeleri gerekmez. 
                                                                                                                                      
374 İbn Ebî Şeybe, el-Muṣannef, 15/483; İbn Hanbel, Müsned, 6/225; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Müstedrek, 2/448. 
375 Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr, 124; İbn Saᶜd, eṭ-Ṭabaḳât, 5/286. 
376 Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr, 124; Zehebî, Siyer, 1/487. 
377 Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr, 124; Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-Dânî, et-Taḥdîd fi’l-itḳān 

ve’t-tecvîd, nşr. Ğânim Kudûrî Hamd (Bağdat: Mektebetu Darü’l-Enbâr, 1407), 81. 
378 Belhî, Ḳabûlü’l-Aḫbâr, 123. 



134 
 

3. Sahâbîler, Hz. Peygamber hayatta olduğu ve vahiy nâzil olmaya devam 

ettiği için Kur’ân metnini ezberlemediklerini ifade etmiş olabilirler. Çünkü daha 

sonra inecek ayetler hakkında bir fikirleri yoktu. 

4. Yedi harfle nâzil olan ayetlerin hepsini ezberlememiş olabilirler. 

5. “Şu ayeti veya sûreyi ezberlemedim.” gibi ifadelerin yer aldığı 

rivayetler ile Hz. Peygamber’den bizzat ezberlemedikleri; diğer bir ifadeyle Hz. 

Peygamber’den dinlemiş olan kimselerden ezberledikleri kastedilmiş olabilir. Bu 

durumda “Şu ayeti veya sûreyi ezberlemedim.” sözü “Şu ayeti veya sûreyi Hz. 

Peygamber’den ezberlemedim.” şeklinde teᵓvil edilebilir. 

6. Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Ali’nin Kur’ân metninin tamamını 

ezberlemedikleri şeklindeki rivayetler onların nâsih-mensuh ya da farklı kırâat ve 

harflere göre nâzil olan ayetleri ezberlememiş olmalarına işaret edebilir.379 

Buraya kadar Hz. Peygamber zamanında sahâbîlerin Kur’ân’ı 

ezberlemediklerini ima eden rivayetlerle ilgili Bâkıllânî’nin yorumlarını aktardık. 

Söz konusu rivayetleri Muᶜtezilî âlimlerinden olan Belhî de Kabûlü’l-Aḫbâr isimli 

eserine almıştır. O, konuyu eserinde içerisinde apaçık hata bulunan rivayetleri 

aktardığı beşinci babda işlemiştir. Bazı rivayetlerin neden hatalı olduğunu 

açıkladığı halde yukarıda verdiğimiz rivayetleri sadece aktarmakla kalmıştır. 

Bâkıllânî ise sadece rivayetleri aktarmakla kalmamış aynı zamanda çeşitli 

ihtimaller üzerinden rivayetleri teᵓvil ederek anlama yoluna gitmiştir. Bu durum 

Bâkıllânî’nin yapmış olduğu teᵓvillerin Belhî’ye cevap niteliğinde olduğunu 

söylememizi mümkün kılmaktadır. 

Müellif, Hz. Peygamber zamanında sahâbîlerin Kur’ân’ı ezberlediklerini380 

onların Kur’ân’a düşkünlüklerini tavsif ederek delillendirdikten sonra spesifik 

olarak kaç kişinin ezberlediğini tartışmıştır. Bu konuda dört, beş ve altı kişinin 

ezberlediğini belirten rivayetler vardır. Söz konusu rivayetler şunlardır: 

Katâde şöyle rivayet eder: “Enes b. Mâlik’e; Rasûlullah devrinde, Kur’ân’ı 

kimler ezberlemişti? diye sordum. O da: ‘Hepsi Ensârdan olmak üzere, dört 

kişidir. Bunlar; Ubey b. Kâᶜb, Muâz b. Cebel, Zeyd b. Sâbit ve Ebû Zeyd’dir’ 
                                                 
379 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1: 198-199. 
380 Hz. Peygamber zamanında Kur’ân’ı ezberleyen sahâbîler hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Ökkeş 

Dağ, Hz. Peygamber Zamanında Kur’an’ın Ezberlenmesi Ve Hafız Sahabiler (Yüksek Lisans 
Tezi, Ankara Üniversitesi, 2006), 57-70. 



135 
 

dedi. Bunun üzerine, ‘Ebû Zeyd kimdir’ diye sorunca: ‘Amcalarımdan biridir’ 

cevabını verdi.”381 

Enes, şöyle demiştir: “Rasûlullah vefat ettiğinde Kur’ân’ı şu dört kişinin 

dışında, kimse hıfzetmemişti. Bunlar; Ebû’d-Derdâ, Muâz b. Cebel, Zeyd b. Sâbit 

ve Ebû Zeyd’dir.”382 

Muhammed b. Kâᶜb el-Kurazî şöyle rivayet etti: “Kur’ân’ı Rasûlullah 

zamanında, Ensârdan beş kişi ezberledi. Bunlar; Muâz b. Cebel, Ubâde b. Sâmit, 

Ubey b. Kâᶜb, Ebu’ d-Derdâ, Ebû Eyyub el-Ensârî’dir.”383 

Şâ’bi (ö. 104/722) şöyle rivayet etmiştir: “Rasûlullah zamanında Kur’ân’ı 

altı kişi ezberlemiştir. Bunlar; Ubey, Zeyd, Muâz, Ebû’d-Derdâ, Saᶜd b. Ubeyd, 

Ebû Zeyd ve Mucemmiᶜ b. Câriye’dir. Mucemmiᶜ (ö. 60/680), iki veya üç sûre 

hariç, Kur’ân’ın tamamını Rasûlullah’dan almıştır.”384 

Bâkıllânî, Hz. Peygamber döneminde Kur’ân’ı belli sayıda kişinin 

ezberlediği yönünde nakledilen bu rivayetleri aktadıktan sonra, rivayetlerde 

zikredilenlerden başka kimsenin Kur’ân’ı ezberlediğini nefy edecek bir durumun 

olmadığını belirtmiştir. Ayrıca mezkûr hadisler Hz. Peygamber’den 

nakledilmemiştir. Hadisi rivayet edenler zannı galiplerini ve kendi görüşlerini 

aktarmışlardır. Bunun yanında müellif, Hz. Osman, Hz. Ali, Temim ed-Dârî, 

Ubâde b. Sâmit ve Abdullah b. Amr b. Âs gibi sahâbîlerin Rasûlullah hayattayken 

Kur’ân’ı ezberlediklerini bildiren mütevâtir haberlerin olduğunu ifade etmiştir.385 

Ardından Kur’ân ezberini belli sayılarla sınırlandıran rivayetleri şu şekilde teᵓvil 

etmiştir:  

1. Bu tür rivayetler, Kur’ân’ı tüm vecihlere, harflere ve kıraatlere göre 

ezberleyen kişileri belirtmeye yönelik rivayetler olabilir. 

                                                 
381 İbn Saᶜd, eṭ-Ṭabaḳât, 2/356; İbn Hanbel, Müsned, 21/114; Buhârî, “Cumᶜa”, 214; Müslim, 

"Feżâilü’s-sahâbe", 119; Tirmizî, “Menâḳıb”, 33; Nesâî, "Feżâilü’l-Ḳur’ân", 10; İbn Hibbân, 
Ṣaḥîḥ, 16/72; Taberânî, el-Muᶜcemü’l-evsaṭ, 2/150; Beyhakî, es-Sünen, 6/347. 

382 Buhârî, “Cumᶜa”, 214; Taberânî, el-Muᶜcemü’l-evsaṭ, 7/362. 
383 İbn Saᶜd, eṭ-Ṭabaḳât, 2/357; Ebû Abdillah Muhammed el-Buhârî, et-Târîḫü’l-evsaṭ (hatalı 

olarak et-Târîḫü’s-ṣaġîr ismiyle neşredilmiştir), nşr. Mahmûd İbrâhim Zayed (Beyrut: Dârü’l-
Maᶜrife, 1406/1986), 1/66; Süyûtî, el-İtḳān, 1/248; Zehebî, Siyer, 2/6. 

384 İbn Saᶜd, eṭ-Ṭabaḳât, 2/355; Zehebî, Siyer, 2/339; Süyûtî, el-İtḳān, 1/248. 
385 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/167-171. 



136 
 

2. Zikredilen bu sahâbîler, neshedilen ve metni sabit olmakla birlikte 

tilâvet edildikten sonra izâle edilen ancak ezberlenmesi ve tilâveti farz olan 

ayetleri bilen kimseler olabilir. 

3. Zikri geçen sahâbîlerin Kur’ân’ın tamamını Hz. Peygamber’den 

ezberleyen kimseler olduğu anlaşılabilir. Çünkü sahâbîlerin çoğu Kur’ân’ı 

birbirlerinden ezberliyorlardı. 

4. Sahâbîler hafız olduklarını söylemedikleri için mezkûr rivayetlerden 

râvilerin sadece o kimseleri bildiği anlaşılabilir. 

5. Zikredilen sahâbîler, Kur’ân’ı öğrenmek ve öğretmekle meşgul 

olduklarından, bu özellikleriyle şöhret bulmuşlardır. Bunların bu özelliklerini 

bilenler, diğer sahâbînin aynı özelliklere sahip olduklarını fark edememişlerdir. 

Böylece, Kur’ân’ı ezberleyenlerin sadece rivayetlerde zikredilen kişilere münhasır 

kalması, rivayet eden kimsenin bilgisine dayanmaktadır ki durum, tamamen 

bunun tersinedir. 

6. Kur’ân’ın cemᶜinden maksat, Kur’ân’ın yazılmasıdır. Bu hal, 

rivayetlerde zikredilmeyen kimselerin Kur’ân’ı ezberden cem etmelerine engel 

değildir. Fakat zikredilen sahâbîler Kur’ân’ı hem yazıya, hem de ezbere 

dayanarak cem etmişlerdir. 

7. Kur’ân’ın ceminden maksat, Kur’ân’ın emrine uymak ve gerektiği 

şekliyle amel etmektir.386 

Ayrıca Bâkıllânî, sahâbilerin hafız olduklarını söylememelerinin 

nedenlerini şöyle yorumlamaktadır: Sâhabe, o zamana kadar ezberlediğinin 

vahyin hepsini içine aldığı veya ezberlediklerinin nesh edilip edilmeyeceği 

hakkında bir bilgiye sahip değildi. Sâhabiler, hafız olduklarını izhar etmeyecek 

kadar mütevazıydılar. Diğer bir ifadeyle kendilerinden kaynaklanan bir kusur 

sebebiyle kendilerini hafız olarak tanıtmaktan çekinmiş olabilirler. Kur’ân onlar 

için sadece ezberlenen bir kitap değil aynı zamanda amel edilmesi gereken bir 

kitaptı. Metni ezberlemiş olsalar dahi tam manasıyla amel etmedikleri için 

kendilerine câmiᶜ ya da hafız dememişlerdir.387 

                                                 
386 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/180-181. 
387 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/176-177. 



137 
 

Hz. Peygamber döneminde Kur’ân’ı ezberleyen sahâbî sayısının 

sınırlandırıldığı rivayetler üzerinden Kur’ân’ı ezberleyenlerin az olduğunu iddia 

eden gruplara Bakıllânî, bu konuda pek çok rivayetin olduğunu, çoğunda ise sayı 

ile ilgili bir sınırlandırmanın olmadığını, bu rivayetlerin hepsi incelendiğinde ise 

Hz. Peygamber zamanında Kur’ân’ı ezberlediği nakledilen sahâbî sayısının on 

beşe ulaştığını söyleyerek cevap vermiştir.388 Bu durum, müellifin haberlere vakıf 

olduğunun ve bütüncül baktığının bir göstergesidir. 

Buraya kadar konuyla ilgili Bâkıllânî’nin görüşlerini verdikten sonra diğer 

âlimlerin de meseleye nasıl açıklamalar getirdiklerini görmekte fayda olduğunu 

düşünüyoruz. 

Hz. Peygamber döneminde Kur’ân’ı cemᶜ edenlerin rivayetlerde ismi 

sayılan sahâbîlerle sınırlı olmadığını ifade eden İbn Battâl, Bâkıllânî’yi zikrederek 

Rasûlullah zamanında Kur’ân’ı cemᶜ eden kişileri sınırlayan rivayetlerin zahiri 

manasıyla anlaşılmaması gerektiğini belirtmiştir. Söz konusu rivayetlerin teᵓvil 

edilmesinin doğru olacağını söylemiştir. Ardından yukarıda verilen Bâkıllânî’nin 

tevillerinden üç tanesini serdetmiştir.389 

Mâzerî (ö. 536/1141) ise “Enes’in rivayetinde geçen ‘Kur’ân’ı onlardan 

başkası hıfzetmedi’ sözü, gerçekten böyle olmasını gerektirmez.” demiştir. 

Müellife göre Enes bu sözünü, ismini saydığı kişilerden başka Kur’ân’ı 

ezberleyen kimselerin bulunduğunu bilmediğinden söylemiş olabilir. Ayrıca 

“sahâbî sayısının çokluğuna, çeşitli beldelere dağılmış olmalarına rağmen 

Kur’ân’ın ezberlenmesi, bu dört kişiyle sınırlanması nasıl mümkün olur?” 

sorusunu sormuş ve bu ancak Enes’in, değişik beldelerde olan sahâbînin her 

biriyle, tek tek görüşerek, kendisine Rasûlullah zamanında, Kur’ân’ın hıfzını 

tamamlayamadığını söylemesi ile mümkün olabileceğini söylemiştir. Bu da son 

derece zor, alışılagelen âdetin dışındadır. Mâzerî, Enes’in Kur’ân’ın hıfzı işini bu 

dört kişiyle sınırlaması, kendi bilgisine dayanıyorsa, bunun gerçekle 

bağdaşmasının mümkün olamayacağını belirtmiştir.390 

                                                 
388 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/171. 
389 İbn Battâl, Şerḥu’l-Câmiᶜi’ṣ-ṣahîḥ, 10/241. 
390 Ebû Abdillah Muhammed et-Temîmî el-Mâzerî, el-Muᶜlim bi fevâɔidi Müslim, nşr. Muhammed 

eş-Şâzelî en-Neyfer (Tunus: Dârü’t-Tunusiyye, 1407), 3/263-265. 



138 
 

Kurtubî (ö. 671/1273) de “Yemâme vakasında, kurrâdan yetmiş kişi şehîd 

edilmişti. Rasûlullah zamanında da, Biᵓr Maûne vakasında aynı sayıda kurrâ şehid 

edilmişti.” diyerek Hz. Peygamber zamanında Kur’ân’ı ezberleyen birçok 

sahâbînin olduğunu ifade etmiştir. Ona göre Enes’in bu dört kişiyi tahsis etmesi, 

başkalarına nazaran bunlara daha bağlı olması veya aklına bunlardan başkasının 

gelmemesinden dolayıdır.391 

İbn Hacer, yukarıda zikredilen Katâde ve Enes rivayetleri üzerinde durmuş 

ve Enes rivayetinin Katâde rivayetine iki yönden muhalif olduğunu belirtmiştir. 

Birincisi, Enes rivayeti dört kişiyi hasr sigasıyla tasrih etmiş, ikincisi ise mezkûr 

rivayette Ebu’d-Derdâ, Ubey b. Kâᶜb’ın yerine zikredilmiştir. Müellif birinci 

problemi çözerken, kaynaklarda bu dört kişinin dışında başka isimlerin de 

zikredildiğini belirtmiş ve iki rivayeti şöyle telif etmiştir: 

1. Kur’ân’ın nâzil olduğu bütün vecih ve kıraatları sadece bu dört kişi cemᶜ 

etmiştir. 

2. Kur’ân’da tilaveti mensûh olanlarla olmayanları sadece bu dört kişi 

cemᶜ etmiştir. 

3. Kur’ân’ın cemᶜ edilmesiyle murad, başkalarının aksine sadece bu dört 

kişinin vasıtasız olarak bizzat Rasûlullah’ın ağzından almasıdır. 

4. Bu dört kişi daima Kur’ân’ı takrir etme ve öğretme işiyle meşgul 

olmuşlardır. Bunların bu halini bilen kimseye, başkalarının halleri gizli kaldığı 

için o kimse Kur’ân’ı cemᶜ etme işini kendi bilgisine göre sadece bu dört kişiye 

hasretmiş olabilir. 

5. Cemᶜ ile murâd, ezberlemek değil, yazmaktır. Binaenaleyh bu durum, 

diğerlerinin sırf hafıza ile ezberlemiş olarak cem etmiş olmalarını nefyetmez. 

Hadisteki dört kişi ise, hem yazılı hem de hafızadan ezberlemiş olarak cemᶜ 

etmiştir. 

İbn Hacer, iki rivayeti bu şekilde telif ettikten sonra Bâkıllâni’yi 

zikrederek onun yukarıda verdiğimiz tevillerine değinmiş ve ardından “ileri 

sürülen bu ihtimallerin çoğunda, özellikle sonuncusunda, zorlama vardır.” 

demiştir. Bununla birlikte, “Enes rivayetinde geçen Kur’ân’ın ezberlenmesi ile 

                                                 
391 Kurtubî, el-Câmiʿ, 1/57. 



139 
 

sadece Hazrec kabilesine mensup kişiler kastedilmektedir.” şeklinde başka bir 

ihtimali de hatırlatmıştır. 

Enes rivayetinin Katâde rivayetine muhalif olduğu ikinci hususa gelince 

İbn Hacer, önce hadîse yöneltilen eleştirileri nakletmiştir. Buna göre İsmâilî bu iki 

hadîsin ihtilaflı olduğunu söyleyerek sahihde iki zıt şeyin birlikte bulunmasının 

caiz olmadığını ve sahih olanın bir olabileceğini ifade etmiştir. Beyhakî de Ebu’d-

Derdâ’nın zikrinin vehm, doğrusunun Ubey olduğunu belirtmiştir. Dâvûdî ise 

Ebu’d-Derdâ’nın zikredildiği hadîsin mahfuz olduğunu bilmediğini söylemiştir. 

Bu noktada Kirmânî’nin hadîsleri cem etme yoluna gittiği görülmektedir. Ona 

göre her iki hadisin de râvisi Enes’dir. İlk hadîste hasr yoktur. Bu durum, Ebu’d-

Derdâ’nın Kur’ân’ı cem etmesini nefyetmez. O halde Ebu’d-Derdâ’nın da cemᶜ 

edenler arasında yer alması mümkündür. Hasr olan ikinci hadise gelince, belki 

dinleyenin inancı sadece o dört kişinin cemᶜ etmedikleri ve Ebu’d-Derdâ’nın da 

cemᶜ edenlerden olmadığı yönündeydi. Kirmânî’ye göre Enes bu inancı 

reddetmek maksadıyla mübalağa yaparak sadece o dört kişinin cemᶜ ettiğini 

söylemiş, Ebu’d-Derdâ’yı da özellikle vurgulamıştır. Bundan dolayı başka 

sahâbîlerin de Kur’ân’ı ezberlemiş olabileceğinin nefyi gerekmez. 

İbn Hacer, bu görüşleri naklettikten sonra kanaatlerini şöyle belirtir: 
“Buhârî her iki hadisin de kendi şartına uygun olmasından dolayı tercih 

yapılamayacağına işaret etmiş olabilir. Ancak bu iki hadîsin hemen akabinden Hz. 
Ömer’in ‘Kur’ân’ı en iyi okuyan’ olması nedeniyle Ubey b. Kaᶜb’ı zikretmesini 
nakletmesi ilk hadisin tercihini gerektirebilir. Buhârî bu hadisi tahric etmekle buna 
işaret etmiş olabilir. Bunlarla birlikte Enes’in bu hadisleri iki ayrı zamanda tahdîs 
ettiğini söylemek de muhtemel görünmektedir.”392 

 
Aynî de diğer âlimler gibi söz konusu rivayetlerin teᵓvil edilmesi 

gerektiğini düşünmekte ve aynı teᵓvilleri tekrarlamaktadır. Ayrıca Kirmânî’nin 

söylediklerinin cevap için kâfi olmadığını belirtmiş ve İbn Hacer’in “Enes’in iki 

ayrı zamanda nakletmiş olabileceği” sözüne “hadisin aslının ve râvisinin bir 

olmasından dolayı bu ihtimalin ikna edici olmadığı” şeklinde cevap vermiştir.393 

Konuyla ilgili görüş bildirenlerden birisi de Zürkânî’dir. O da bu ihtilafı 

ele almış ve “Hadisteki hasr, hakiki değil, göreceli hasrdır. Dolayısıyla Hz. 

Peygamber döneminde bu dört kişi dışında Kur’ân’ı ezberleyen sahâbîlerin 
                                                 
392 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 9/51-53. 
393 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 20/27. 



140 
 

bulunmadığını göstermez.” demiştir. Ona göre bunun delili de Katâde rivayettir. 

Mezkûr rivayette Ebu’d-Derdâ yerine Übey b Kâᶜb zikredilmiştir. Dolayısıyla 

Enes her iki rivayette de doğru söylemiştir. Böylece onun bu hasr ile göreceli 

hasrı kastettiği ortaya çıkmaktadır. Buna göre herhangi zamanda bu üç sahâbîyi ve 

onların yanı sıra Ebu’d-Derdâ yerine Übey’i zikretmeyi amaçlamıştır. Böylece 

Kur’ân’ı ezbere bilmeyi bunlara hasretmiştir. Başka bir zamanda ise bu sefer üç 

sahâbîyi ve onlarla birlikte Übey yerine Ebu’d-Derdâ’yı zikretmeyi amaçlamıştır. 

Zürkânî, bu yorumların ardından “her ne kadar bu yorum uzak olsa da bu iki 

rivayeti ve Kur’ân’ı hıfzeden diğer sahâbîlerin isminin geçtiği hadisleri 

uzlaştırmak için bundan başka çıkar yol yoktur” demiştir.394 

Muhammed Zâhid el-Kevserî de Hz. Peygamber zamanında Kur’ân’ın 

tümünü ezberleyenlerin sayısının hesaba gelmeyecek kadar fazla olduğunu 

söylemiştir. Ona göre Kur’ân’ı ezberleyen sahabilerin adedi konusunda gelen 

rivayetler sahâbî râvilerin bildiği kadarını veya belli kabileye mensup hafız 

sahâbîleri anlatır.395  

Konuyla ilgili genel bir değerlendirme yapılacak olursa Kur’ân’ın, Hz. 

Peygamber zamanında cemᶜ edilip edilmediği tartışılmıştır. Kaynaklarda bu 

durum hıfz, haml ve cemᶜ ıstılahlarıyla karşılanmıştır. Bâkıllânî’ye göre Kitap, 

Hz. Peygamber zamanından beri en başta kendisi olmak üzere sahâbî tarafından 

korunmuş, hatta Rasûlullah ashabını bu konuda teşvik etmiştir. Bazı sahâbîlerin 

bu dönemde Kur’ân’ı ezberlediği mütevâtir bir şekilde nakledilmiştir. Fakat bu 

konuda dört, beş ve altı kişinin ezberlediği şeklinde rivayetlerin olması, sayının ne 

olduğu meselesini ihtilaflı hale getirmiştir. Bâkıllânî’nin de içlerinde bulunduğu 

âlimler, söz konusu rivayetleri anlamaya çalışmış ve çeşitli teᵓviller yapmışlardır. 

Yapılan teᵓviller incelendiğinde hadis şârihlerinin de Bâkıllânî’nin yukarıda 

verdiğimiz yorumlarıyla uyumlu olduğu görülmektedir. Ayrıca incelediğimiz 

âlimler tarafından bu teᵓviller dışında konuyla alakalı herhangi bir teᵓvil yapan 

kimseye rastlanmamıştır. Bununla birlikte meseleyle ilgili İbn Battâl ve İbn Hacer 

gibi iki Buhârî şârihi Bâkıllânî’nin teᵓvillerine eserlerinde yer vermişlerdir. Her ne 
                                                 
394 Muhammed b. Abdulbâkî ez-Zürkânî, Menâhilü’l-ʿirfân fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân, nşr. Fevvâz Ahmed 

Zümerlî (Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1415), 1/200. 
395 Muhammed Zâhid el-Kevserî, Maḳālâtü’l-Kevs̱erî, trc. Ebubekir Sifil (İstanbul: Rıhle Kitap, 

2015), 147. 



141 
 

kadar İbn Hacer, Bâkıllânî’nin yaptığı son teᵓvili zorlama olarak görse de 

Bâkıllânî’nin yaptığı teᵓvillerin İbn Hacer’in teᵓvillerine şamil olduğu 

görülmektedir. Özellikle İbn Battâl gibi Bâkıllânî ile muasır olan bir şârihin onu 

zikrederek hadis yorumlaması ve daha sonraki âlimlerin de ona eserlerinde yer 

vermeleri Bâkıllânî’nin hadis yorumlarının kendisinden sonra gelen şârihlere ışık 

tuttuğunu göstermektedir. 

 

F. İlk ve Son Nâzil Olan Ayetlerle İlgili Rivayetler 

Kur’ân’ın tarihi incelenirken ilk ve son inen ayetlerin hangileri olduğu 

hakkında bazı rivayetler nakledilmiştir. Bu rivayetler arasında olan ihtilaflar 

sebebiyle Kur’ân’ın korunmuşluğuna dil uzatanlar olmuştur. Bu bölümde 

Bâkıllânî’nin ve onun dışındaki âlimlerin söz konusu rivayetlere yaklaşımları 

incelenecektir. 

Bâkıllânî, “Sahâbîler ilk ve son nâzil olan ayetler, Mekkî-Medenî, esbâb-ı 

nüzûl gibi konuları en iyi bilen kimseler olduğu halde niçin ilk ve son nâzil olan 

ayetler konusunda sahâbî arasında ihtilaf zuhûr etmiş ve niçin onlardan birinin 

benimsediği görüşü bir diğeri reddetmiştir? Durum böyleyken, Kur’ân’ın nüzûlü 

ve metinleşme tarihiyle ilgili bilgilerin çok sayıda rivayet yoluyla geldiğini, 

Kur’ân tarihine dair meselelerin açıklık arz ettiğini ve seleften halefe kadar tüm 

ümmetin bu meselelere vukuf kesbettiğini söylemek mümkün müdür?” diye 

özetlenebilecek itiraza yönelik cevap vermiştir. Ona göre Hz. Peygamber’in 

sahâbîlere ilk ve son nâzil olan ayetlerle ilgili olarak tüm yorumlara kapalı 

düzeyde sarih bir açıklamada bulunduğuna dair kesin bilgi yoktur. Zaten Hz. 

Peygamber ilk ve son nâzil olan ayetler hakkında bilgi sahibi olmayı dini bir 

vecibe kılmamış, sahâbîyi de bu konuda sorumlu tutmamıştır. 

Bâkıllânî, “Hz Peygamber’den bu konuda nass olmadığının delili nedir?” 

sorusuna, eğer böyle bir şey olsaydı âdeten bu nass, onlar arasında yaygın olarak 

bilinir ve mütevâtir olarak nakledilirdi diyerek cevap vermiştir. Ayrıca ilim 

ehlinden hiç kimse Hz. Peygamber’in ilk ve son nâzil olan ayetler hususunda 

mutlaka bilinmesi gereken bir açıklama yaptığı iddiasında bulunmamıştır. Bunun 

yanında ümmetin önceki ve sonraki nesilleri arasında da bu konuyu bilmenin dini 



142 
 

bir vecibe olmadığını kabul etme noktasında herhangi bir ihtilaf ortaya 

çıkmamıştır. 

Sahâbîler ilk ve son nâzil olan ayetler hakkında farklı görüşler ifade 

ederken bu konudaki görüş ayrılıklarını Hz. Peygamber’den kaynaklanan ihtilaflar 

şeklinde değerlendirmemiş, bilakis onlar kendi içtihatları ve istidlalleriyle elde 

ettikleri sonuçları dile getirmişlerdir. İlk ve son nâzil olan ayetler konusunda 

Rasûlullah’a atıfla nakledilen rivayetler, doğru ve yanlış olması mümkün, teᵓvile 

açık ve zan ifade eden görüşler kabilindendir. Her ne kadar bazı sahâbîler Hz. 

Peygamber’den rivayette bulunmuşlarsa da bu rivayetleri kesin bilgi olarak 

görmemişlerdir. Sonuç olarak, sahâbîler ve daha sonraki nesiller ilk ve son nâzil 

olan ayetler konusunda ihtilâf etmişlerdir. Bu konuda nakledilen çeşitli 

rivayetlerin tümü yoruma açıktır. Çünkü ilgili rivayetlerin hiç birinde Rasûlullah’a 

ait olan ve kesinlik vasfı taşıyan bir beyan yoktur. Diğer bir deyişle Rasûlullah, 

Câbir b. Abdullah, Hz. Âişe ve Ebû Meysere (ö. 63/683) rivayetleri göz önüne 

alındığında, “Allah bana ilk olarak يا ايها المدثر ayetini indirdi. Bundan önce hiçbir 

ayet indirmiş değildi” veya “Allah bana ilk olarak اقرأ باسم ربك الذي خلق ayetini 

indirdi, bundan önce hiçbir ayet indirmiş değildi" veyahut "Bana ilk nâzil olan 

ayetler şunlardır. Bunlardan önce hiçbir ayet nâzil olmamıştır” gibi son derece 

açık ve aynı zamanda farklı yorum ihtimallerine kapalı bir beyanda 

bulunmamıştır. Bu sebeple, ilk nâzil olan ayetler hususunda ihtilaf, içtihat ve 

farklı görüşleri tercihi mümkün kılmıştır. 

Sonuç olarak Bâkıllânî, konu hakkında herkesin kendi görüşünü 

aktardığını söylemiştir. Hatta o kimseye sorulsa ve şöyle söylense: “Bu ayet 

kesinlikle ilk veya son ayettir. Senin dediğin dışında bir şey söylemek mümkün 

değildir.” O kişinin vereceği cevap: “Evet” olur.396 

Bâkıllânî’nin konuya bakışını genel olarak gördükten sonra ilgili 

rivayetleri ve görüşleri aktarmanın faydalı olduğunu düşünüyoruz. 

Bâkıllânî, ilk inen ayet hakkında üç görüşün olduğunu söylemiştir. Bunlar: 

 1-اقرأ باسم ربك الذي خلق

                                                 
396 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/246. 



143 
 

 2-يا ايها المدثر

 (Fâtiha sûresinin sonuna kadar). 3- الحمد لله رب العالمين 

Mezkûr görüşlerin dayandığı rivayetler ise şunlardır: 

Alak sûresinin ilk beş ayeti: Hz. Âişe’nin rivâyet ettiği bir hadiste; 

Rasûlullah’a vahiy olarak ilk başlayan şey uykuda gördüğü sâlih rüyalar idi. 

Rüyada her ne görürse, sabah aydınlığı gibi aynen meydana geliyordu. (Bu 

zamanlarda) ona yalnızlık sevdirilmişti. Hira mağarasına çekilip orada, ailesine 

dönmeksizin birkaç gece tek başına kalıp, tahannüsde bulunuyordu. -Tahannüs 

ibadette bulunma demektir. -Bu maksatla yanına azık alıyor, azığı tükenince Hz. 

Hatice’ye dönüyor, yine aynı şekilde azık alıp tekrar gidiyordu. Bu hal, kendisine 

Hira mağarasında hak gelinceye kadar devam etti. Bir gün ona melek gelip: 

“Oku!” dedi. Rasûlullah: “Ben okuma bilmiyorum!” cevabını verdi. Melek beni 

tutup kucakladı, takatim kesilinceye kadar sıktı. Sonra bıraktı. Tekrar: “Oku!” 

dedi. Ben tekrar: “Okuma bilmiyorum!” dedim. Beni ikinci defa kucaklayıp 

takatim kesilinceye kadar sıktı. Sonra tekrar bıraktı ve “Oku!” dedi. Ben yine: 

“Okuma bilmiyorum!” dedim. Beni tekrar alıp, üçüncü sefer takatim kesilinceye 

kadar sıktı. Sonra bıraktı ve: “Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı bir kan 

pıhtısından yarattı. Oku, Rabbin kerimdir, o kalemle öğretti, insana bilmediğini 

öğretti" (Alak 1-5) dedi.” Rasûlullah bu vahiyleri öğrenmiş olarak döndü. 

Kalbinde bir titreme (bir korku) vardı. Hatice’nin yanına geldi ve: “Beni örtün, 

beni örtün buyurdu. Onu örttüler. Korku gidinceye kadar öyle kaldı. (Sükûnete 

erince) Hz. Hatice’ye başından geçenleri anlattı: “Nefsim hususunda korktum!” 

dedi. Hz. Hatice de: “Asla korkma! Vallahi Allah seni ebediyen rüsvay 

etmeyecektir. Zira sen, sıla-i rahimde bulunursun, doğru konuşursun, işini 

göremeyenlerin yükünü taşırsın. Fakire yardım edersin, misafire ikram edersin, 

hak yolunda ortaya çıkan olaylar karşısında (halka) yardım edersin!” dedi.”397 

Müddessir sûresinin ilk ayetleri: Ebû Seleme b. Abdirrahman, Câbir b. 

Abdullah’a; “ilk nâzil olan Kur’an vahyi hangisidir?” diye sordum. O da, 

Müddessir sûresinin 1-3 âyetleridir, diye cevap verdi.” Bunun üzerine, “ilk Kur’ân 

vahyi Alak sûresinin ilk âyetleri değil midir?” dedim. O da “Ben sana 
                                                 
397 Buhârî, "Bedᶜü’l-vahy", 1; Müslim, “İman”, 252. 



144 
 

Rasûllullah’ın bize söylediğini söylüyorum.”dedi ve ekledi: Rasûlullah bana 

şunları anlattı: “Hira mağarasında idim, orada tefekkürle meşguliyetimi 

tamamladıktan sonra dağdan aşağıya indim. Vadide bulunduğum sırada (bana) 

nida edildi. Her tarafımı bulut sarmıştı. Hiçbir şey göremedim. Ardından başımı 

kaldırıp göğe baktım, orada bir şey gördüm. Hemen Hatice’nin yanına geldim ve 

“üzerimi örtün, üzerime soğuk su serpin.” dedim. İşte bu sırada (Müddessir 74/1-

3) âyetleri nâzil oldu.398 

Söz konusu sûre ile ilgili diğer bir rivayet ise şöyledir: Hz. Câbir b. 

Abdullah el-Ensârî’den nakledilen bir rivayette Peygamber fetret döneminden 

bahsederek şöyle buyurdu: “Yoluma devam ederken, birden gökyüzünden gelen 

bir ses duydum ve başımı kaldırdım, Hira mağarasına gelen meleği gördüm. Onu 

görünce ürperdim, dizlerimin üzerine çöktüm. Sonra yolumdan dönerek eve gelip 

‘beni örtün’ dedim. Örtündükten sonra ‘Ey bürünüp sarınan (Rasûlüm)! Kalk ve 

(insanları) uyar. Sadece Rabbini büyük tanı. Elbiseni tertemiz tut. Kötü şeyleri 

terk et.’ ayeti nâzil oldu. Bu ayetlerin nâzil olmasından sonra vahiy kesintiye 

uğramadan devam etti.”399 

Fâtiha sûresi: Hz. Peygamber (sav) eşi Hatice’ye, “Ben inzivâ halinde iken 

bir ses işittim. Vallahi, bunun (kötü bir) iş olmasından korktum” dedi. Hatice, 

‘Allah korusun. (Korkma), Allah senin başına kötülük getirmez. Çünkü sen 

emaneti sahibine teslim eden, akrabalık hukukunu gözeten ve hep doğru söz 

söyleyen bir kimsesin.’ diye karşılık verdi. Derken, Hatice, Hz. Peygamber’i 

bulunmadığı bir sırada yanına gelen Ebû Bekir’e bu hadiseyi anlattı ve ‘Ey Atik! 

Muhammed ile birlikte Varaka’ya gidin.’ dedi. Hz. Peygamber içeri girince Ebû 

Bekir onun elini tuttu; ardından, ‘Haydi, Varaka’ya gidip görüşelim.’ dedi. Bu 

arada Hz. Peygamber, ‘sana bu meseleyi kim anlattı?’ diye sordu. Ebû Bekir, 

‘Hatice’ diye cevap verdi. Sonra Varaka’ya gittiler ve olup biteni anlattılar: Hz. 

Peygamber, ‘Ben inzivâ halinde iken arkamdan ‘Ey Muhammed! Ey 

Muhammed!’ diye bir ses duydum. Bundan dolayı korkup kaçtım.’ diye anlattı. 

Bunun üzerine Varaka, ‘Eğer böyle bir hadiseyle tekrar karşılaşırsan, böyle 

davranma. Sana o ses geldiğinde, dur ve ne söylendiğine kulak ver. Daha sonra 
                                                 
398 Buhârî, “Cumaᶜ”, 216; Müslim, “İman”, 257. 
399 Buhârî, "Bedüᶜl-vahy", 4; Müslim, “İman”, 255. 



145 
 

bana gel ve anlat.’ dedi. Bir zaman sonra: Hz. Peygamber yalnız olduğu bir 

esnada, kendisine şöyle seslenildiğini işitti: ‘Ey Muhammed! De ki: 

Bismillahirrahmânirrahîm, Elhamdülillahi rabbi'l-âlemin er-rahmânirrahîm’ 

veledâllîn’e ulaşıncaya kadar devam etti.”400 

Bâkıllâni, rivayetlerde de görüldüğü üzere Hz. Peygamber’e yapılan 

nidâların birçok defa vuku bulduğunu söylemiştir. Hz. Peygamber nuru görmüş, 

bir ses işitmiş ve bunlardan korkmuştur. Müellife göre bu durum nübüvvetin 

başlangıcında, ta ki durumu Hz. Hatice ve Varaka b. Nevfel’e anlatıncaya kadar 

birçok defa tekrarlanmıştır. Olayın birden fazla gerçekleşmesi üzerinden 

Bâkıllânî, üç rivayeti telif etmeye çalışmıştır. Ona göre bu nidâların birinde ilk 

defa “Yaratan rabbinin adıyla oku!” (Alak 1-5) ayeti nâzil olmuştur. Sonra ise “Ey 

örtüsüne bürünen” (el-Müddessir 1-3) ayeti nâzil olmuştur. Çünkü Hz. 

Peygamber, bir âyet nâzil olduktan sonra korkarak örtüsüne bürünmüştür. Diğer 

bir deyişle Hz. Peygamber’e ilk vahiy gelmiş ve Hz. Peygamber bundan ötürü 

korkmuş korktuğundan dolayı örtüsüne bürünmüş daha sonra ise el-Müddessir 1-3 

âyetleri kendisine nâzil olmuştur. Ayrıca Müellif, Fâtiha sûresi hakkında Alak 1-5 

ve el-Müddessir 1-3 nâzil olduktan sonra söz konusu nidâların birinde Hz. 

Peygamber’e “De ki, Hamd âlemlerin rabbi olan Allah’a mahsustur.” denilmiş 

olabilir şeklinde bir ihitimali de dile getirerek söz konusu üç rivayeti telif etmiştir. 

Son olarak Bâkıllânî, ilk inen ayet hakkındaki görüşlerin dayandığı 

rivayetleri değerlendirmiştir. Bu bağlamda Fâtiha rivayetinin münkatıᶜ olduğunu, 

senedinin muttasıl olmadığını, Ebû Meysere’den mevkuf olarak nakledildiğini 

ifade etmiştir. Ayrıca Alak 1-5 rivayetinin ise el-Müddessir 1-3 rivayetine göre 

daha kuvvetli olduğu kanaatini dile getirmiştir.401 Müellifin bu kanaati, yukarıda 

zikredilen üç rivayete yaptığı telifle birlikte düşünüldüğünde onun,  اقرأ باسم ربك

 .ayetini, ilk inen ayet olarak tercih ettiğini söylemek mümkündür الذي خلق

                                                 
400 Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr İbn İshâk, Sîretü İbn İsḥâḳ el-Mübtedeʾ 

ve’l-mebʿas̱ ve’l-meġāzî, nşr. Süheyl Zükkâr (Beyrut: Darü’l-Fikr, 1398), 133; Ebû Bekr 
Ahmed el-Beyhakî, Delâɔilü’n-nübüvve ve maᶜrifetü aḥvâli ṣâḥibi’ş-şerîᶜa, nşr. Abdülmuᶜtî 
Kalᶜacî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1408), 2/158; Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. 
İbrâhîm es-Sa‘lebî, el-Keşf ve’l-beyân ʿan tefsîri’l-Ḳurʾân, nşr. Ebû Muhammed b. Âşûr 
(Beyrut, Lübnan: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1422), 1/89. 

401 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/242. 



146 
 

Buraya kadar ilk inen ayetlerle ilgili Bâkıllânî’nin görüşünü aktarılmıştır. 

Şimdi ise onun dışındaki âlimlerin görüşlerini de aktarmakta fayda olduğu 

düşünülmektedir. İlk inen âyetin ne olduğunu ifade eden rivayetlerin ilk ikisi 

Buhârî ve Müslim’in eserlerinde bulunmaktadır. Bu sebeple mezkûr iki görüşün 

değerlendirilmesi söz konusu müelliflerin şârihleri dikkate alınarak yapılacaktır. 

Nevevî, ilk inen âyetin Hz. Âişe rivayetine dayanarak اقرأ âyeti olduğunu 

ve bu görüşün doğru olduğunu söylemektedir. Aynı zamanda ثرديا ايها الم  ayetinin 

ilk inen âyet olduğunu söyleyenlerin de mevcut olduğunu fakat durumun öyle 

olmadığını ifade etmektedir. Çünkü konuyla ilgili bazı rivayetlerde açık bir 

şekilde “O fetretü’l-vahyden bahsediyordu” ibaresi mevcuttur. Bu durumda اقرأ 

ayeti ilk inen âyet, يا ايها المدثر âyeti ise fetretü’l-vahyden sonraki ilk ayet olmuş 

olur.402 İbn Hacer de Nevevî ile aynı görüşü paylaşmaktadır. Ona göre Müddessir 

sûresinin evveliyetliği fetretü’l-vahyden sonrasına veya uyarmakla 

emrolunmasına mahsustur. Ayrıca Müddessir sûresinin ilk inen âyet olması Hz 

Peygamber’in korkmasından kaynaklı olarak örtüsüne bürünmesi gibi bir sebeple 

kayıtlanmıştır. Fakat Alak sûresinin ilk inen âyet olmasında böyle bir şey söz 

konusu değildir. Onun ilk olması mutlaktır.403 Aynî de bu konuda mezkûr iki 

şârihle birlikte aynı değerlendirmeleri zikretmiştir.404 

Hz. Câbir’in “Ben Rasûlullah’tan duyduğumu söylüyorum.” sözü her ne 

kadar Hz. Peygamber’in ilk inen âyetin Müddessir sûresinin ilk üç âyeti olduğunu 

söylediği şeklinde anlaşılsa da bu sarih bir ifade değildir. Çünkü mezkûr ifadeden 

sonra Hz. Câbir, Hz. Peygamber’in yaşadığı bir olayı anlatmıştır. Bu durumda Hz. 

Câbir’in Rasûlullah’tan duyduğunu aktardığı şey, hira mağarasına giderken 

yaşadığı olaylar ve sonunda Müddessir sûresinin ilk üç ayetinin nâzil olduğu 

olaydır. Dolayısıyla Aynî’nin de ifade ettiği gibi rivayetteki olaydan çıkarım 

yaparak Müddessir sûresinin ilk üç ayetinin ilk nâzil olan âyetler olduğu görüşü, 

Hz. Câbir’in kendi içtihadıdır.405 

                                                 
402 Nevevî, Şerḥu’n-Nevevî, 2/208. 
403 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 8/678. 
404 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 19/265. 
405 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 19/266. 



147 
 

Bunların yanında Suyûtî de Hz. Âişe ile Câbir b. Abdullah’tan gelen iki 

rivayetin birkaç şekilde telif edilebileceğini söylemiştir: 

1. Câbir b. Abdillah’a, “İlk inen Kur’ân âyetleri hangisidir?” diye sorulan 

soru, tam veya bütün halinde inen ilk sûreye yöneliktir. Dolayısıyla Câbir’in bu 

soruya verdiği cevap Alak sûresinin tamamı nâzil olmadan önce bir bütün halinde 

inen ilk sûrenin Müddesir sûresi olduğunu belirtmek içindir. 

2. Câbir’in ilk nâzil olan âyetlerle ilgili ifadesindeki maksat, mutlak 

anlamda öncelik (evveliyet) değil fetretü’l-vahyden sonrasına mahsus bir 

önceliktir. 

3. Câbir rivayetinde sözü edilen öncelik (evveliyet) inzâr emrine 

mahsustur. 

4. Câbir rivayetinde sözü edilen öncelikten maksat, vahyin nüzûlünden 

önce vuku bulan bir hadise üzerine gelen ilk ayetlerdir. Nitekim Müddessir 

sûresinin ilk ayetleri, Hz. Peygamber’in Hira’da yaşadığı ilk vahiy tecrübesinden 

duyduğu korku üzerine eve gelip örtüye bürünmesi üzerine nâzil olmuştur. Alak 

sûresinin ilk ayetleri ise herhangi bir nüzul sebebi olmaksızın doğrudan doğruya 

(ibtidâen) nâzil olmuştur. 

5. Câbir, “Müddessir sûresi ilk nâzil olan Kur’ân vahyidir” derken, bunu 

Hz. Peygamber’den naklettiği rivayetten hareketle değil kendi içtihadıyla 

söylemiştir.406 

Fâtiha sûresinin ilk inen âyet olduğu konusunda ise Nevevî, “Kimi 

müfessirlerin, ‘İlk olarak Fâtiha sûresi nâzil oldu’ görüşüne gelince, bu görüş 

tamamen batıldır. Allah en iyiysini bilir” diyerek bu görüşü reddetmiştir.407 İbn 

Hacer ise Fâtiha rivayeti hakkında, mürseldir; fakat râvileri sikadır demiştir. 

Ayrıca ilk inen âyet konusundaki mahfuz olan görüşün Alak sûresinin ilk beş 

âyeti olduğunu vurgulamıştır.408 

İlk inen âyetle ilgili görüşleri özetleyecek olursak Bâkıllânî Hz. 

Peygamber’e yapılan nidâların birden fazla olduğunu söylemiştir. Ayrıca 

Müddessir sûresinin Hz Peygamber’in korkmasına müteallik olduğunu ifade 

                                                 
406 Süyûtî, el-İtḳān, 93-94. 
407 Nevevî, Şerḥu’n-Nevevî, 2/199. 
408 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 8/719. 



148 
 

etmiştir. Bu yorum, İbn Hacer ve Süyûti’nin yorumlarında da görülmektedir. 

Bunların yanında Bâkıllânî, Fâtiha sûresinin ilk inen âyet olduğunu ifade eden 

rivayetin munkatıᶜ olduğunu Alak sûresinin ilk beş âyetiyle ilgili rivayetin de 

Müddessir sûresinin ilk üç âyetiyle ilgili rivayetten daha kuvvetli olduğunu 

söylemiştir. Aynı zamanda Nevevî, İbn Hacer ve Aynî de bu görüşü 

savunmuşlardır. Sonuç olarak ilk inen âyetin hangisi olduğu hakkında 

Bâkıllânî’nin yaptığı yorumların ve tercih ettiği görüşün kendisinden sonra gelen 

âlimlerle uyuştuğu söylenebilir. 

Buraya kadar ilk inen âyet ile ilgili üç görüş hakkındaki rivayet ve 

değerlendirmeler aktarılmıştır. Günümüzde yapılan bazı çalışmalara değinmek de 

faydalı olacaktır. Mesela, Hadiye Ünsal konuyu, Erken Dönem Mekkî Sûrelerin 

Muhteava Tahlil adlı doktora çalışmasında ele almıştır. Yazara göre Alak 

sûresinin ilk beş âyetinin ilk inen âyetler olduğu görüşü, rivayetin Buhârî ve 

Müslim’de bulunmuş olmasına dayanmaktadır. Ayrıca Hz. Câbir’den nakledilen 

Müddessir sûresinin ilk üç âyetinin ilk inen âyetler olduğu şeklindeki rivayet de 

aynı şekilde mezkûr müelliflerin eserlerrinde mevcuttur. Yazar, bu durumu 

açıklayabilmek için bazı iddialar ortaya atmıştır. Ona göre: 
“Hz. Hz. Âişe rivayetinin râcih kabul edilmesiyle ilgili bir değerlendirme 

yapmak gerekirse, evvelü mâ nezel konusunda Câbir rivayetinin ikinci sıraya 
yerleştirilmesine gerekçe kılınan “ve-hüve yühaddisü an fetreti’l-vahy” ibaresi çok 
büyük ihtimalle bir idraçtır. Bu ara cümlenin râvi tasarrufuyla metne dâhil 
edildiğinin göstergesi ise “hüve” zamirinin bir rivayette Hz. Peygamber’e, diğer 
bir rivayette Câbir b. Abdillah’a râci kılınmasıdır.”409 

 
İncelemeler neticesinde söz konusu rivayet Buhârî ve Müslim’in 

eserlerinde toplam yedi defa senetleriyle birlikte zikredilmiştir.410 Bu isnadların 

ikisi aynı olmakla beraber, beş farklı tarikle nakledilmiştir. Söz konusu isnadları 

şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. İbn Şihâb - Ebû Seleme – Hz. Câbir (2) 

2. Abdullah b. Yusuf – Leys – Ukayl – İbn Şihâb – Ebû Seleme – Hz. 

Câbir – Rasûlullah (2) 

                                                 
409 Hadiye Ünsal, Erken Dönem Mekkî Sûrelerin Muhteava Tahlili (Doktora Tezi, Çukurova 

Üniversitesi, 2014), 101. 
410 Hadisler için bk. Buhârî, "Bedüᶜl-vahy",4; “Cumᶜa”, 216 3238, 4925, 4926 ve 4953 nolu 

hadisler; Müslim, “İman”, 255. 



149 
 

3. Yahya b. Bukeyr – Leys –Ukayl – İbn Şihâb - Ebû Seleme – Hz. Câbir – 

Rasûlullah 

4. Abdullah b. Muhammed – Abdurrezzak – Maᶜmer – İbn Şihâb - Ebû 

Seleme – Hz. Câbir – Rasûlullah 

5. Ebû Tâhir – İbn Vehb – Yunus - İbn Şihab - Ebû Seleme – Hz. Câbir – 

Rasûlullah 

Yukarıda görüldüğü gibi hadisin Hz. Peygamber’den sadece Hz. Câbir b. 

Abdullah kanalıyla nakledildiği ve rivayetin medârı olan İbn Şihâb’tan sonra beş 

farklı tarike ayrıldığı tespit edilmiştir. Bir numaralı isnad incelendiğinde 

Buhârî’de muallak olarak iki yerde geçtiği, iki, üç ve dört numaralı tariklerin ise 

muttasıl merfu olarak aktarıldığı görülmektedir. Son isnad ise yalnızca Müslim’de 

muttasıl merfu olarak aktarılmıştır. Yukarıda zikredilen Buhârî rivayetlerinde “ve-

hüve yühaddisü an fetretü’l-vahy” ibaresi beş yerde Hz. Peygamber’e bir yerde de 

Hz. Câbir’e râcidir. Buhârî, zamirin Hz. Câbir’e râci olduğu rivayetini muallak 

senetle tahriç etmiştir. Aynı muallak senedle bir başka yerde ise zamiri Hz 

Peygamber’e râci olarak zikretmiştir. Buhârî’nin mezkûr ibareyi beş yerde Hz. 

Peygamber’e, sadece bir yerde ise Hz. Câbir’e isnad etmesi ve bunu da muallak 

olarak aktarması Buhârî’nin de mezkûr ibaredeki zamirin Hz. Peygamber’e raci 

olduğu fikrini benimsediğini göstermektedir. Müslim’de mevcut olan tek rivayette 

de zamir Hz. Peygamber’e racidir. Bu bilgilerden hareketle mezkûr ibarenin 

metne sonradan idrac edildiği bilgisi isabetli olmasa gerektir. Çünkü idrac 

olabilmesi için metnin aslından olmayan bir şeyin metne eklenmesi 

gerekmektedir.411 Söz konusu rivayetlerin hepsinde mezkûr ibarenin bulunması, 

bu lafızların metnin aslından olduğunu göstermektedir. Burada metnin aslından 

olan “ve-hüve yühaddisü an fetretü’l-vahy” ibaresinin bir yerde Hz. Câbire isnad 

edilmesinin bir problem olduğu düşünülebilir. Fakat rivayetin diğer tariklerinin 

tamamında bu lafzın Hz. Peygamber’e râci olması ve ayrıca İbn Hacer’in de 

Buhârî’de bulunan rivayette Hz. Câbir’e raci olan zamirin sarih olmadığını, söz 

                                                 
411 Müdrec ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Ayşe Esra Şahyar, Zayıf Hadis Rivayeti (Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi, 2005), 228-234; Kadir Paksoy, “Hadis Metodolojisinde İdrâc ve 
Müdrec Hadisler -I”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/2 (2005): 110; Mehmet 
Efendioğlu, “Müdrec”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2006). 



150 
 

konusu zamirin Hz. Peygamber’e de râci olabileceğini belirtmesi meseleyi açığa 

kavuşturmaktadır.412 Sonuç olarak yazarın iddia ettiği gibi mezkûr ibarenin idrac 

olarak algılanmasının doğru olmadığı anlaşılmaktadır. Ayrıca zamirin, Hz. 

Peygamber’e veya Hz. Câbir’e râci olması Müddessir sûresinin ilk âyetlerinin 

fetretü’l-vahyden sonra nâzil olduğu bilgisini değiştirmez. 

Yazarın bir diğer iddiası da ilk inen âyet konusunda Hz. Âişe rivayetinin 

tercihe şayan olabilmesi için Hz. Câbir rivayetine mezkûr cümlenin eklendiğidir. 

Buna istinaden:  
“Câbir rivayetine böyle bir ara/anahtar cümle eklenmediği takdirde bu 

rivayetin racih, Hz. Hz. Âişe rivayetinin mercuh kabul edilmesi gerekecektir. 
Çünkü Hz. Hz. Âişe ilgili rivayette bizzat yaşayıp görmediği bir olayı naklederken 
diğer rivayette ise Câbir’in, ‘Ben size Rasûlullah’tan işittiklerimi söylüyorum’ 
şeklinde bir ifadesi geçmektedir.” 413 

 
Yukarıda görüldüğü gibi yazar, Hz. Âişe’nin naklettiği olayı bizzat 

yaşamadığını kabul etmektedir. Bu görüşünde haklıdır. Çünkü Hz. Âişe’nin yaşı 

gereği söz konusu olaya şahit olmadığı malumdur.414 Fakat aynı şekilde Hz. 

Câbir’in de naklettiği olaya şahit olmadığı bilinmektedir. Onun da yaşı söz konusu 

olaylara şahit olmaya müsait değildir.415 Diğer bir deyişle her iki sahâbî de şahit 

olmadıkları olayı nakletmektedirler. Bu durumda Hz. Câbir’in, “Ben size 

Rasûlullah’tan işittiklerimi söylüyorum” şeklindeki ifadesi, yazarın belirttiği gibi 

Hz. Câbir rivayetinin Hz. Âişe’nin rivayetine tercih edilmesini gerekli kılacak bir 

delil değildir. Ayrıca yukarıda da belirttiğimiz gibi Hz. Câbir’in Rasûlullah’tan 

duyduğunu aktardığı şey, Hz. Peygamber’in hira mağarasına giderken yaşadığı 

olaylar ve sonunda Müddessir sûresinin ilk üç ayetinin nâzil olduğu olaydır. 

Sonuç olarak yazarın iddia ettiği gibi metne bir idrâc yoktur ve bu idrâc sebebiyle 

Hz. Âişe rivayetine mevsûkiyet kazandırmak söz konusu değildir. 

Son olarak, ilk inen ayetlerin Fâtiha sûresi olduğunu savunan yazar, Bu 

görüşün genel kabul olarak telakki edilmemesini sûrenin ilk inen âyet olduğunu 

belirten rivayetin Buhârî ve Müslim’in eserlerinde bulunmamasına ve rivayetin 
                                                 
412 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 8/721. 
413 Ünsal, Mekkî Sûrelerin Muhteava Tahlili, 101. 
414 Hz. Âişe’nin hayatı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî 

İbn Hacer, el-İṣâbe fî temyîzi’ṣ-ṣaḥâbe, nşr. Adil Ahmed Abdül Mevcud-Ali Muhammed 
Muavvad (Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ᶜilmiyye, 1415), 8/231. 

415 Câbir b. Abdillâh hayatı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. İbn Hacer, el-İṣâbe, 1/546. 



151 
 

mürsel olmasına bağlandığını iddia etmektedir. Yukarıda da değinildiği üzere 

Bâkıllânî ve İbn Hacer Fatiha rivayetinin münkatıᶜ olduğunu söyleyerek bu görüşü 

tercih etmemişlerdir. Dolayısıyla yazar rivayetin mürsel olmasına dayanarak bu 

görüşün tercih edilmediği konusunda haklıdır. Fakat incelemeler neticesinde hiç 

kimsenin söz konusu rivayeti Buhârî ve Müslim’in eserlerinde geçmediğini ileri 

sürerek, ilk inen âyetin Fâtiha sûresi olduğu görüşünü reddettiğine 

rastlanılmamıştır. Kanaatimizce bu yargı, yazarın niyeti öyle olmasa bile Buhârî 

ve Müslim’in ilim ehlince kabul görmüş eserlerinde bulunan rivayetler üzerinde 

şüpheye yol açma riski taşımaktadır.416 

Son inen âyet ile ilgili rivayet ve görüşlere gelince Bâkıllânî’nin bu 

konuyla ilgili aktardığı rivayetlerden hareketle üç âyet tespit edilmiştir. Söz 

konusu âyetleri şöyle sıralamak mümkündür: 

 1-لقد جاءكم رسول من أنفسكم

 2-يستفتينك قل الله يفتيكم في الكلالة

 3-و اتقوا يوما ترجعون فيه الى الله

Son inen âyetlerle ilgili görüşlerin dayandığı rivayetler ise şunlardır: 

                                                 
416 Konuyu eserinde işleyen bir diğer yazar da Mustafa Öztürk’dür. Ona göre “Bâkıllânî gibi 

büyük bir Sünni âlim ilk nazil olan Kur’ân vahyiyle ilgili farklı görüşlere mesnet oluşturan 
rivayetler arasında kategorik değer farkından söz edilemeyeceğini belirtmiş ve Alak sûresinin 
ilk ayetleriyle ilgili olarak Hz. Aişe’den gelen meşhur rivayeti de bu kapsamda 
değerlendirmiştir.” Yukarıda da işaret ettiğimiz gibi Bâkıllânî, “konuyla ilgili rivayetler 
ictihadı mümkün kılmaktadır.” demiştir. Bununla birlikte Bâkıllânî, Fatiha rivayetinin munkatı 
olduğunu, senedinin muttasıl olmadığını, Ebu Meysere’den mevkuf olarak nakledildiğini ifade 
etmiştir. Ayrıca Alak 1-5 rivayetinin ise Müddessir 1-3 rivayetine göre daha kuvvetli olduğu 
kanaatini dile getirmiştir. Onun bu görüşü, yukarıda da zikredildiği gibi, Alak süresinin ilk 
ayetlerinin evvelü ma nezel olduğunu ortaya koyacak şekilde, söz konusu üç rivayete yaptığı 
telifle birlikte düşüldüğünde Bâkıllânî’nin, اقرأ باسم ربك الذي خلق ayetini, ilk inen ayet olarak 
tercih ettiğini söylemek mümkündür. Bu bilgilerden hareketle Mustafa Öztürk’ün belirttiği gibi 
Bâkıllâni, rivayetler arasında “kategorik değer farkından” söz edilemeyeceğini değil ictihadın 
mümkün olduğunu vurgulamıştır. Bilakis ictihadın olabilmesi için ayırıcı, tercihi mümkün 
kılacak “kategorik değer farkının” oluşması gerekmektedir. Nitekim Bâkıllânî de rivayetler 
arasında tercihi mümkün kılacak Fatiha rivayetinin munkatı olması ve Alak 1-5 rivayetinin 
Müddessir 1-3 rivayetine göre daha kuvvetli olması gibi bazı karinelerin olduğunu zikretmiştir. 
Sonuç olarak Mustafa Öztürk’ün, Bâkıllânî’nin konu ile ilgi verdiği malumatı tam olarak 
aktarmadığı, dolayısıyla mevzunun doğru anlaşılmadığı görülmektedir. Mustafa Öztürk, İlahî 

Hitabın Tefsiri (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018), 1/74-80. 



152 
 

Übey b. Kâᶜb şöyle dedi: “Son inen âyet, لقد جاءكم رسول من أنفسكم 

âyetidir.”417 

Berâ b. Âzib şöyle demiştir: Son inen âyet,  يستفتينك قل الله يفتيكم في

 âyetidir.418 الكلالة

İbn Abbas şöyle dedi: “Son inen âyet, و اتقوا يوما ترجعون فيه الى الله  

âyetidir.”419 

Bâkıllânî yukarıdaki görüşleri aktardıktan sonra sadece rivayetlerin neden 

farklılık arz edebileceğini ortaya koymaya çalışmıştır. Görüşlerin dayandığı 

rivayetler üzerinde yorum yapmaması, onun herhangi bir görüşü tercih etmediği 

şeklinde anlaşılması mümkündür. 

İlk inen âyetlerde olduğu gibi son inen âyetler hakkında da ihtilaf 

mevcuttur. Bâkıllânî’ye göre son inen âyetin ne olduğuyla ilgili rivayette 

bulunanlar, Hz. Peygamber’den son duyduklarını nakletmiş olabilirler. Bu 

durumu üç ihtimal üzerinden anlamaya çalışan müellif, aşağıdaki ihtimalleri dile 

getirmiştir: 

1. Bu konuda rivayette bulunan kimse,  Hz. Peygamber’den vefat ederken, 

vefat etmeden biraz önce veya vefat edeceği zamanki hastalığından önce bir şey 

duydu; fakat ondan sonra bir âyet daha nâzil oldu; ama o kimse Hz. Peygamber’in 

yanından ayrıldığı için son inen âyeti duymamış olabilir. 

2. Son âyetle birlikte başka âyetler de indi. Hz. Peygamber, son âyetle 

birlikte inen âyetleri de okudu. Akabinde, ilk olarak son âyetin yazılmasını ve 

okunmasını emretti. Daha sonra son âyetle birlikte inen âyetlerin yazılmasını ve 

okunmasını emretti. Bunu duyan kimse de yukarıdaki tertibe göre son inen âyetin, 

son yazılan ve okunan âyet olduğunu zannetmiş olabilir. 

3. Hz. Peygamber’e gece bir âyet indi. Bazı sebeplerden dolayı onu 

yazdıramadı, gündüz olmasını bekledi. Daha sonra sabah olunca bir âyet daha 

indi. Söz konusu âyetleri yazdırırken sabah ineni önce gece ineni ise sonra okudu. 

                                                 
417 İbn Hanbel, Müsned, 35/42; Taberânî, el-Muᶜcemü’l-kebîr, 1/199; Beyhakî, Delâɔilü’n-nübüvve, 

7/139; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 2/368. 
418 Buhârî, “Cumᶜa”, 216; Müslim, “Ferâᵓiz”, 10; Beyhakî, Delâɔilü’n-nübüvve, 7/136. 
419 Nesâî, “Tefsir”, 2; Beyhakî, Delâɔilü’n-nübüvve, 7/137. 



153 
 

Bunu duyan kimse de son okunan âyetin son inen âyet olduğunu zannetmiş 

olabilir. Fakat durum böyle değildir. Tilaveti takdim edilen tehir edilenden sonra 

inmiştir.420 

Son inen âyetlerle ilgili rivayetler hakkında Bâkıllâni dışındaki âlimlerin 

görüşlerine gelince İbn Hacer, riba âyeti ile Bakara 281. âyeti, bir 

değerlendirmiştir. Ona göre bu iki ayet beraber inmiştir. Dolayısıyla Bakara 281. 

âyet ribâ ile ilgili inen son âyettir. Berâ b. Âzib’in son inen âyet olduğunu iddia 

ettiği kelâle âyeti ile Bakara âyetleri arasını iki ihtimal üzerinden cemᶜ etmeye 

çalışmıştır. Birinci ihtimal kelâle âyeti mirasla ilgili son âyettir. Bakara âyeti ise 

vahyin nüzûlü ile ilgili son âyettir. İkinci ihtimal ise bunun tam tersi olarak 

Bakara âyeti riba ile ilgili son âyettir. Kelâle âyeti ise vahyin nüzulü ile ilgili son 

âyettir. Diğer bir deyişle bunların son âyet olması birbiri dışında nisbîdir. İbn 

Hacer bu yorumu yaptıktan sonra, kelâle âyeti mirasla ilgili son ayettir. Bakara 

âyeti ise vahyin nüzûlü ile ilgili son âyettir şeklindeki birinci ihtimalin tercihe 

daha uygun olduğunu ifade etmiştir. Çünkü Bakara âyetinin içeriğinde nüzûlün 

sonu için gerekli olan vefata işaret vardır.421 

Süyûti ise İbn Hacer’den farklı olarak söz konusu âyetlere deyn âyetini de 

ekleyerek üç âyeti beraber değerlendirmiştir. Ona göre aslında bu rivayetlerde, 

yani son inen âyetin riba âyeti (el-Bakara/278) veya (el-Bakara/281) ya da ‘deyn 

âyeti’ (el-Bakara/282) olmasında hiçbir tezat yoktur. Zira söz konusu âyetlerin 

zahirinden, bunların mushaftaki tertibinde olduğu gibi bir defada indiği 

anlaşılıyor. Çünkü aynı konu içerisinde bulunuyorlar. Buna göre ‘en son inen âyet 

şudur’ tarzında farklı varyantlarla gelen tüm rivayetler sahihtir. Bunun yanında 

kelale âyetinin ise mirasla ilgili son âyet olduğunu söylemiştir. Ayrıca son inen 

âyet hakkında görüşlerin farklılık arz etmesinin nedeni ile ilgili Bâkıllânî’yi 

zikrederek yukarıda verdiğimiz yorumları eserine almıştır.422 

İbn Tin ise son inen âyetle ilgili her ikisi de İbn Abbas’a atfedilen ribâ ve 

Bakara 281 âyetiyle ilgili âyetlerin birbirine yakın olmasından dolayı râvilerin bir 

vehmi olduğunu iddia etmiştir. Fakat Aynî bunun bir vehm olmadığını iki âyetin 

                                                 
420 Bâkıllânî, el-İntiṣâr, 1/246. 
421 İbn Hacer, Fetḥü’l-bârî, 8/205. 
422 Süyûtî, el-İtḳān, 1/102-104. 



154 
 

birlikte nâzil olduğunu hatta o ikisinden her birinin son nâzil olduğunu 

söylemenin doğru olduğunu ifade ederek İbn Tin’e cevap vermiştir.423 Kelâle 

âyetiyle Bakara âyetleri arasındaki son olma durumunu İbn Hacer gibi telif 

etmiştir. Ona göre son olmak nisbî bir durumdur. Diğer bir deyişle kendinden 

öncesine nispetle sondur. Übey b. Kâᶜb’ın iddia ettiği Tevbe sûresinin 128. 

âyetinin son olması da böyledir.424 

Tevbe sûresinin 128. âyetinin son inen ayet olduğu görüşünü ayrıca 

incelemek gerekirse konuyla ilgili şu rivayet dikkate değerdir. Übey b. Kâᶜb’dan 

şöyle rivayet edilmiştir: “Kur’ân’ın ilk cemᶜi esnasında, yazma sırası Tevbe 

sûresinin (Sümmen-sarafû.... diye başlayan) 127. âyetine gelince bu âyeti 

Kur’ân’dan inen en son âyet zannettiler. Ancak Übey b. Kâᶜb onlara: ‘Rasûlüllah 

bundan sonra da bana şu iki âyeti okuttu (Lekad câekümâ). Bu iki âyet 

Kur’ân’dan en son inen kısımdır.’ dedi.”425 

Mezkûr rivayette de açıkça görüldüğü gibi, mesele Kur’ân’ın cemᶜiyle 

alakalıdır. İbn Hacer ve Aynî’nin de üzerinde durduğu son olmada nisbîlik bu 

rivayet üzerinden düşünüldüğünde Tevbe sûresinin 128. âyetinin Kur’ân’ın 

cemᶜine nispetle son âyet olduğunu söylemek mümkün gözükmektedir. 

Yukarıda da görüldüğü gibi son inen âyetin ne olduğu konusunda ihtilaf 

vardır. Beyhakî de son inen âyetle ilgili rivayetleri aktardıktan sonra bu konudaki 

ihtilafın kaynağının ne olduğunu belirtmiştir. Ona göre söz konusu meseleyle 

ilgili rivayette bulunan her bir kişinin bildiğini haber vermesi ve bu kimselerin son 

inen âyeti değil de inen ayetlerin sonlarını zikretmeyi kastetmeleri, konuyla ilgili 

ihtilafların ortaya çıkmasına sebep olmuştur.426 

  

                                                 
423 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 11/202. 
424 Aynî, ᶜUmdetü’l-ḳârî, 18/133. 
425 İbn Hanbel, Müsned, 35/150. 
426 Beyhakî, Delâɔilü’n-nübüvve, 7/139. 



155 
 

 

 

SONUÇ 

Bâkıllânî kelam ve fıkıh usûlü alanlarındaki eserleriyle ön plana çıkmış 

velûd âlimlerdendir. Onun söz konusu eserleri incelendiğinde hadisler hakkında 

ciddi değerlendirmeler ve yorumlar yaptığı görülmektedir. Dolayısıyla o, 

geçmişten bilgi elde etmenin yollarından birisi olan hadislerin/haberlerin sübûtu 

ve delâletini tespit edebilmek için bir haber teorisi ortaya koymuştur. Müellif 

haber teorisinde aklı merkeze almıştır. Bu durum, aklın bir bilgiyi vacip, mümteni 

ve mümkün kategorilerinden birinde değerlendirdiği gibi Bâkıllânî’nin de 

haberleri mezkûr şekilde tasnif ettiği anlamına gelmektedir. Bunun tezahürü ise 

onun, bir hadisi yorumlarken önce konuyla ilişkili aklın verilerinden yararlanarak 

söz konusu haberin o konuda delil olup olamayacağını tespit etmesi daha sonra 

hadisi spesifik olarak yorum ve teᵓvile tabi tutması şeklinde ortaya çıkmaktadır. 

Bu sebeple Bâkıllânî haberleri ilk olarak akıl süzgecinden geçirip daha sonra teᵓvil 

yoluna gitmiştir. 

Yapılan incelemeler neticesinde Bâkıllânî’nin hadisleri reddetme 

gerekçelerini birkaç maddede toplamak mümkündür: 

1. Haberin yaygın olmaması. 

2. Haberin tevâtüre aykırı olması. 

3. Haberin icmâa aykırı olması. 

4. Habere muarız başka haberlerin olması. 

Bunun yanında müellifin, bir rivayetin doğruluğuna gerekçe olarak da şu 

husuları kabul ettiği tespit edilmiştir: 

1. Rivayetin konuyla ilgili diğer rivayetlerin mefhumlarına muvâfık 

olması. 

2. Rivayetin tarihi vâkıaya uygun olması. 

3. Haberin yaygınlık kazanmış olması. 

4. Rivayetin muhaddisler nazarında maᶜrûf olması. 

Kanatimizce rivayetleri değerlendirirken bir bütün içerisinde olayı ele 

almak önemlidir. Olayın tek vechesini gösteren rivayetler üzerinden bilgi 

devşirmek yanlışa giden en büyük adımdır. Konuyla ilgili bir benzetme yapılacak 



156 
 

olursa pergelin sabit ayağı mütevâtir bilginin üzerinde tutularak bu doğrultuda 

tenkitler yapılmalıdır. Bu bağlamda Bâkıllânî’nin hadis red ve kabul kriterleri 

dikkate değer bir öneme sahiptir. Bâkıllânî’nin yaptığı tüm hadis tenkitlerinin 

mütevâtir bilgi çerçevesinde şekillendiği, onun hadis tenkitlerinden hareketle 

tespit edilmiştir. 

Bâkıllânî’nin hadis tenkitlerinin yanında yaptığı hadis yorumları da dikkat 

çekicidir. O, tenkit ettiği hadisleri de tashihi ve istiᶜmâli mümkün olan bir şeyi 

reddetmemek adına teᵓvil yoluna gitmiştir. Söz konusu teᵓviller incelendiğinde 

Bâkıllânî’nin rivayetlere vukufiyeti ve ihtilafü’l-hadis ilminin konusu olan 

rivayetleri telif etmedeki başarısı ön plana çıkmaktadır. 

Bu çalışmada tespit edilen diğer bir husus ise Bâkıllânî’nin yapmış olduğu 

hadis yorumlarının kendisinden sonraki hadis şârihleri tarafından dikkate alınmış 

olduğudur. 

Tespit edilen diğer bir husus ise Bâkıllânî’nin hadis usûlünün muhtelif 

konuları hakkında yorumlar yaptığı ve bu yorumları kendisinden sonraki hadis 

usûlcülerini etkileyen Hatîb el-Bağdâdî’nin on altı yerde ondan alıntı yaparak 

eserine aldığıdır. 

Sonuç olarak Bâkıllânî her ne kadar kelam ve fıkıh usûlü alanlarında 

temayüz etmiş bir âlim olsa da onun yapmış olduğu hadis tenkitleri, teᵓvilleri bu 

teᵓvillerinin kendisinden sonraki hadis şarihleri tarafından dikkate alınması ve usûl 

konusunda Hatîb el-Bağdâdî’nin ondan alıntı yapması gibi hususlar onun hadis 

ilminde de yadsınamaz bir yerinin olabileceğini gözler önüne sermektedir. 

Bu tez Bâkıllânî ile hadis ilmi arasında ilişki kuran ilk çalışma olması 

sebebiyle onun hadis ilmine bakışını haber teorisi ve hadis yorumları üzerinden 

genel olarak ortaya koymayı hedeflemiştir. Fakat bunun neticesinde Bâkıllânî’nin 

hadis alanındaki görüşleri ve etkilerinin daha dar bir çerçevede derinlemesine 

yapılacak araştırmalara ihtiyaç duyduğu anlaşılmıştır. Bu bağlamda sonraki 

araştırmacılara fikir vermesi açısından bazı konuları burada zikretmeyi faydalı 

buluyoruz. Bu çalışmamızın kapsamı dışında kaldığından Bâkıllânî’nin ahkâm ile 

ilgili hadislere nasıl yaklaştığı incelenememiştir. Bu da müstakil bir çalışmaya 

konu olacak niteliktedir. Ayrıca bu çalışmada Bâkıllânî’nin hadis şârihlerine etki 

ettiğinin bazı ipuçları tespit edilmiştir; fakat bu konunun da özel olarak bir hadis 



157 
 

şârihi veya bir eser şerhi etrafında incelenmesi faydalı olacaktır. Son olarak 

yukarıda belirttiğimiz gibi Hatîb el-Bağdâdî hadis usûlünün çeşitli konularında 

Bâkıllânî’den alıntılar yapmıştır. Söz konusu meseleler ile ilgili yapılan 

çalışmalara bakıldığında Bâkıllânî’nin görüşlerinin, Hatîb’in eseri atıf verilerek 

aktarıldığı görülmektedir. Dolayısıyla bu görüşler Bâkıllânî’nin eserlerinden tespit 

edilerek daha sonraki hadis usûlcüleri tarafından kabul edilip edilmediği de 

ayrıntılı bir çalışmaya konu olabilmesi bakımından dikkat çekicidir.  

  



158 
 

 

 

KAYNAKLAR 

Akay, Akif. İslam İnancında Şefaat. Doktora Tezi, Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, 2012. 

Akay, İhsan. Şâfiî Usûl Geleneğinde İmâm Şâfiî‟ye Muhalif Usûlî Görüşler. 

Doktora Tezi, Dicle Üniversitesi, 2015. 

Akbulut, İsmail. Muavvizeteyn Surelerinin Tespiti ve Tefsiri. Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi, 2007. 

Aktepe, İshak Emin. “İmam Şâfii’nin Ehl-i Kelâm ve Mâlikîlere Karşı Hadis 

Savunusu”. Hadis Tetkikleri Dergisi 6/1 (2008): 111-133. 

Akyüz, Hüseyin. el-Cahız’ın Hadis-Sünnet Anlayışı. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2014. 

Alemdar, Yusuf. “Kırâatlerin Oluşumu Bağlamında Kur’an’ın Cem’i Konusuna 

Yeni(den) Bir Bakış”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

7/2 (2003). 

Âmidî, Ebü’l-Hasan Seyfüddin Ali el-. Ġāyetü’l-merâm fî ʿilmi’l-kelâm. Nşr. 

Hasan Mahmud Abdullatif. Kahire: el-Meclisü’l-A’lâ li’ş-Şuûni’l-

İslamiyye, t.y. 

Ammâra, Muhammed. el-İslâmu ve Felsefetü’l-Hukmi. Beyrut: Daru’ş-Şurûk, 

1409. 

Aşıkkutlu, Emin. Kıraat İlminin Temellendirilmesinde Ahruf-i Sebᶜa Hadisi 

(Tahriç, Tahlil ve Değerlendirme). İstanbul: Ensar Neşriyat, 2001. 

Aşıkkutlu, Emin. “Teşeyyu‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40: 

564-565. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Atik, M. Kemal. “Abdullah b. Mes’ûd ve Mushafının Kur’ân Tarihindeki Yeri”. 

KSÜ  İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/5 (2005). 

Atik, M. Kemal. “Übey b. Ka‘b ve Kur’an İlmindeki Yeri”. Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4 (1987): 149-178. 

Aydar, Hidayet. “Muavvizeteyn Üzerine Bir Değerlendirme”. İstanbul 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 11 (2005). 



159 
 

Aydın, Nurullah. Bakıllani’de bilgi teorisi. Yüksek Lisans Tezi, Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi, 2006. 

Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd el-. el-Binâye şerḥu’l-

Hidâye. Nşr. Emin Salih Şaban. 13 Cilt. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1420. 

Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd el-. ʿUmdetu’l-ḳârî 

şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 25 Cilt. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-ʿArabî, bt. 

Baġdâdî, Ebû Bekr Ahmed el-Hatîb el-. el-Kifâye fî maʿrifeti uṣûli ʿilmi’r-rivâye. 

Nşr. Ebu Adullah es-Sûrekî, İbrahim Hamdi el-Medenî. Medine: 

Mektebetü’l-İlmiyye, t.y. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkāhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-. el-Farḳ 

beyne’l-fıraḳ ve beyânü’l-fırḳati’n-nâciye minhüm. Beyrut: Daru’l-Âfak 

el-Cedîde, 1397. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib el-. İcâzü’l-Kur’ân. Nşr. Seyid Ahmed 

Sagar. Mısır: Dârü’l-Maᶜrife, 1417. 

Bâkıllânî, Muhammed b. Tayyib el-. el-İntiṣâr li’l-Ḳur’ân. Nşr. İsâm el-Kudât. 

Beyrut: Daru İbn Hazm, 1421. 

Bâkıllânî, Muhammed b. Tayyib el-. et-Taḳrîb ve’l-irşâd fî uṣûli’l-fıḳh. Nşr. 

Abdulhamîd b. Ali Ebû Züneyz. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1998. 

Bâkıllânî, Muhammed b. Tayyib el-. Temhîdü’l-Evâɔil ve Telḫîsu’d-Delâɔil. Nşr. 

İmâmüddîn Ahmed Haydar. Beyrut: Müɔessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye, 

1414. 

Bardakoğlu, Ali. “Delil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9: 138-140. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Bedir, Murteza. Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefi Fıkıh Teorisinde Peygamberin 

Otoritesi. 2. Bs. İstanbul: Dem Yayınları, 2017. 

Belhî, Ebu’l-Kâsım. Ḳabûlü’l-Aḫbâr ve Maɔrifetü’l-Aḫbâr. Nşr. Hüseyin Hansu. 

İstanbul: Kuramer, 1439. 

Belhî, Ebu’l-Kâsım el-. Kitâbu’l-maḳālât ve maᶜhu ʿUyûnü’l-mesâʾil ve’l-

Cevâbât. Nşr. Hüseyin Hansu, Abdulhamîd Râcih Kurdî. Amman: Daru’l-

Feth, 1440. 



160 
 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. Hüseyn el-. es-Sünenü’l-kübrâ. Nşr. Muhammed 

Abdülkadir Atâ. 11 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed el-. Delâɔilü’n-nübüvve ve maᶜrifetü aḥvâli ṣâḥibi’ş-

şerîᶜa. Nşr. Abdülmuᶜtî Kalᶜacî. 7 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 

1408. 

Bozkurt, Mustafa. “Müslüman Kelamında Haberin Bilgi Değeri”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 48/2 (2007): 83-100. 

Bölükbaş, Ali Haydar. Abdullah b. Mesᶜûd'un Ebû Hanîfe'ye Etkisi. Yüksek 

Lisans Tezi, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, 2014. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed el-. et-Târîḫü’l-evsaṭ (hatalı olarak et-

Târîḫü’s-ṣaġîr ismiyle neşredilmiştir). Thk. Mahmûd İbrâhim ZayedNşr. 

Mahmûd İbrâhim Zayed. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Maᶜrife, 1406. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed el-. Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî. Nşr. Muhammed Züheyr 

b. Nasır en-Nasır. 9 Cilt. Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422. 

Buladı, Kerim. “Klasik Tefsir Mukaddimelerinde Yedi Harf Meselesi ve 

Yorumları”. Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 

(2016): 113-139. 

Bulut, Halil İbrahim. Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mucizeler. Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi, 2001. 

Câhız, Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-. el-Beyân ve’t-Tebyîn. Nşr. Abdusselâm M. 

Hârun. Mısır: el-Mektebetü’l-Hancî, 1395. 

Câhız, Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-. Kitâbu’l-Ḥayevân. Nşr. Abdusselâm M. 

Hârun. Kahire: Mektebetu Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1322. 

Câhız, Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-. Kitâbü’l-ʿOs̱mâniyye. Nşr. Abdusselam 

Muhammed Harun. Beyrut: Darü’l-Ceyl, 1411. 

Câhız, Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-. Resâilü’l-Câḥıẓ. Nşr. Abdusselâm M. Hârun. 

Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1399. 

Câhız, Ebû Osman ᶜAmr b. Bahr el-. Resâilü’s-Siyâsiyye. Beyrut: Daru ve 

Mektebetü’l-Hilâl, ts. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî el-. el-Füṣûl fi’l-Uṣûl. Nşr. ᶜUceyl Câsim en-

Neşemî. 4 Cilt. İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, ts. 



161 
 

Cevherî, Ebu Nasr İsmail b. Hammad el-. es-Ṣıhah tâcü’l-lü̇ġa ve ṣıḥahi’l-

ɔArabiyye. Nşr. Ahmed Abdulgafur Attar. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l-İlmi li’l-

Malâyîn, 1407. 

Coşkun, Selçuk. Hadis Değerlendirmelerinde Bütünlük. Ankara: Aktif Yayınevi, 

2003. 

Cürcânî, Seyyid Şerif Ali b. Muhammed el-. et-Taʿrîfât. Nşr. İbrâhim el-Ebyârî. 

Kahire: Darü’r-Reyyân li’t-Türâs, 1403. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik el-. el-İrşâd ilâ 

ḳavâṭıʿi’l-edilleti fî uṣûli’l-iʿtiḳād. Nşr. Ahmed Abdürrahim es-Sâyih. 

Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, 1430. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik el-. Ġıyâs̱ü’l-

ümem fî iltiyâs̱i’ẓ-ẓulem. Nşr. Abdülazim ed-Dîb. Mektebetü İmamü’l-

Haremeyn, 1401. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik el-. Kitâbü’t-

Telḫîs fî uṣûli’l-fıḳh. Thk. Abdullah Cevlem en-Nîbâlî - ve Şübbeyr 

Ahmed el-ÖmerîNşr. Abdullah Cevlem en-Nîbâlî, Şübbeyr Ahmed el-

Ömerî. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1417. 

Çelik, Taha. “Abdullah B. Mesud’un ‘Unuttuğu’ İddia Edilen Meselelerin 

Tahlili”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 17/1 (2017): 103-120. 

Çelik, Taha. Ebu’l-Kâsım el-Ka’bî ve Kabûlü’l-Ahbâr ve Ma’rifetü’r-Ricâl İsimli 

Eseri. Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2009. 

Çetin, Abdurrahman. “Kur’ân-ı Kerim’in İndirildiği Yedi Harf”. İslami 

Araştırmalar Dergisi. 3 (1987): 72-88. 

Çetin, Abdurrahman. Kur’ân-ı Kerîm’in İndirildiği Yedi Harf ve Kırâatlar. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2010. 

Çetin, Maksut. Mâturidiliğin Siyaset (Hilâfet/İmâmet) Anlayışı. Doktora Tezi, 

Atatürk Üniversitesi, 2013. 

Çınar, Merve. Ehli Bid’at Olarak Cerh Edilen Râvîler ve Rivâyetlerinin Değeri –

Hâricî, Cehmî, Mürciî râvîler örneğinde-. Yüksek Lisans Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 2019. 

Dağ, Ökkeş. Hz. Peygamber Zamanında Kur’an’ın Ezberlenmesi Ve Hafız 

Sahabiler. Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 2006. 



162 
 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-. et-Taḥdîd fi’l-itḳān ve’t-tecvîd. Nşr. 

Ğânim Kudûrî Hamd. Bağdat: Mektebetu Darü’l-Enbâr, 1407. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah ed-. Sünenü Dârimî. 4 Cilt. Riyad: Dârü’l-

Mugnî, 1421. 

Doğrul, Ömer Rıza. Tanrı Buyruğu. 2 Cilt. İstanbul: Ahmet Halit Yaşaroğlu 

Kitapçılık, 1955. 

Dümeycî, Abdullah b. Ömer b. Süleyman. İmâmetü’l-ʿuẓmâ ᶜinde ehli’s-sünne. 

Riyâd: Dâru Taybe, 1408. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el- Eşᶜas b. İshâk es-Sicistânî. Sünenü Ebî Dâvûd. Nşr. 

Şuᶜayb el-Arnaût-Muhammed Kâmil. 7 Cilt. b.y.: Darü’l-Risâleti’l-

İlmiyye, 1430. 

Ebû Ubeyd, el-Kāsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî. Fezâʾilü’l-Kurʾân ve 

meʿâlimuh ve edebüh. Nşr. Mervân el-Atıyye, Muhsin Harâbe, Vefâ 

Takıyyüddîn. Dımaşk, Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1415. 

Efendioğlu, Mehmet. “Müdrec”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31: 

474-475. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Erdoğan, Mehmet. Vahiy-Akıl Dengesi Açısından Sünnet. 4. Bs. İstanbul: İFAV 

Yayınları, 2014. 

Erul, Bünyamin. “Ta‘n”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39: 558-560. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Eryiğit, Adem. El-Câhız’ın imamet anlayışı. Yüksek Lisans Tezi, Iğdır 

Üniversitesi, 2014. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-. Maḳālâtü’l-

İslâmiyyîn. Nşr. Hellmut Ritter. Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, t.y. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-. el-İbâne ʿan uṣûli’d-diyâne. Nşr. Fûkiyye 

Hüseyin Mahmûd. Kahire: Darü’l-Ensâr, 1397. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-. el-Lümaʿ fi’r-red ʿalâ ehli’z-zeyġ ve’l-bida. 

Mısır: Matbaatü’l-Mısır, 1375. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-. el-

Müstaṣfâ min ʿilmi’l-uṣûl. Nşr. Muhammed Süleyman el-EşkarTrc. H. 

Yunus Apaydın. 4 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1433. 



163 
 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-. 

Feḍâʾiḥu’l-Bâṭıniyye ve feżâʾilü’l-Müstaẓhiriyye. Nşr. Abdurrahman 

Bedevî. Kuveyt: Müessetü Daru Kütübi’s-Sekâfiyye, t.y. 

Geçit, Mehmet Salih. “Bakıllânî’nin (V. 403/1012) İmâmet ve Siyâset Anlayışı 

(”et-Temhid” Örneği)”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 11/61 

(2018): 1153-1175. 

Görmez, Mehmet. Sünnetin ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Metodoloji Sorunu. Ankara: Otto, 2014. 

Gül, Mutlu. Hanefî Usûlünde Hadis Tenkidi. İstanbul: İFAV Yayınları, 2018. 

Güneş, Yusuf. Hadis Usulü Açısından Bid’at Ehli Raviler ve Rivayetlerinin 

Değeri. Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 1999. 

Hacıoğlu, Nejla. “Cassâs’a Göre Haber-i Vâhidin Kabul Şartları ve Reddini 

Gerektiren Sebepler”. İslam Hukuku Araştırma Dergisi. 23 (2014): 351-

369. 

Hacıoğlu, Nejla. el-Fusûl fi’l-Usûl’ İsimli Eseri Bağlamında Cassâs’ın Hadis 

İlmindeki Yeri. Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2010. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi Hayatı ve Eserleri. Trc. Mehmet 

Yazgan. 2 Cilt. İstanbul: Beyan Yayınları, 2015. 

Hamidullah, Muhammed. Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1978. 

Hansu, Hüseyin. Mutezile ve Hadis. Ankara: Otto, 2012. 

Hatiboğlu, Mehmed Said. Hilafetin Kureyşliliği İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik. 

Kitabiyat Yayınları, 2005. 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik. Şerḥu’l-Câmiᶜi’ṣ-ṣahîḥ. Nşr. 

Ebû Temîm Yasir b. İbrahim. 10 Cilt. Riyâd: Mektebetu Rüşd, 1423. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah. el-Muṣannef. Thk. Muhamed AvvâmeNşr. 

Muhamed ᶜAvvâme. 26 Cilt. Cidde: Dârü’l-Kıble, 1427. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah. el-Musannef. Ed. Muhamed Avvâme. 26 Cilt. 

Cidde: Dârü’l-Kıble, 2006. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî. el-İṣâbe fî temyîzi’ṣ-

ṣaḥâbe. Nşr. Adil Ahmed Abdül Mevcud-Ali Muhammed Muavvad. 8 

Cilt. Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ᶜilmiyye, 1415. 



164 
 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalânî. el-Kâfi’ş-şâf fî taḫrîci 

eḥâdîs̱i’l-Keşşâf. 4 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî. Fetḥü’l-bârî şerḥu 

Saḥiḥi’l-Buḫârî. Nşr. Abdülaziz b. Abdullah b. Abdurrahman b. Bâz, 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Muhibbüddin el-Hatîb. 13 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Maᶜrife, 1379/1960. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed el-Askalanî. Tehẕîbü’t-Tehẕîb. 12 Cilt. 

Haydarâbâd: Matbaᶜatü’l-Meclis Dâ’iratü’l-Meᶜârifi’n-Nizâmiyye, 1325. 

İbn Hacer el-Askalanî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî. Şerhu’n-Nuhbe 

Nüzhetü’n-nazar fî tavzîhi Nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser. Thk. 

Nûreddîn ‘Itr. Dımaşk: Matba‘atü’s-Sabâh, 2000. 

İbn Hacer el-ᶜAskalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed. en-Nüket ᶜalâ Kitâbi 

İbni’s-Ṣalâḥ. Nşr. Rebîᶜ b. Hâdî ᶜUmeyr. 2 Cilt. Riyad: Dârü’r-Râye, 1417. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed. Muḳaddime. 

Kahire: Daru’l-Fecri li’t-Türâs, t.y. 

İbn Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed. Fezâilü’s-Sahâbe. Nşr. Vasıyyullah 

Muhammed Abbas. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1403. 

İbn Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed. Müsnedü Aḥmed b. Ḥanbel. Thk. Şu’ayb 

ArnâutNşr. Şuᶜayb Arnâut v.dğr. 50 Cilt. Beyrut: Müɔessesetü’r-Risâle, 

1416. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed b. Ali ez-Zâhirî. el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-

niḥal. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, ts. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed b. Ali ez-Zâhirî. el-Muḥallâ bi’l-âs̱âr fî şerḥi’l-

Mücellâ bi’l-iḫtiṣâr. Nşr. Abdülgaffâr Süleyman el-Bündârî. 12 Cilt. 

Beyrut: Darü’l-Fikr, ts. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed. Ṣaḥîḥi İbn Ḥibbân bi tertîbi İbn Balabân (el-

İḥsân fî taḳrîbi Ṣaḥîḥi İbn Ḥibbân). Nşr. Şuᶜayb el-Arnâut. 18 Cilt. Beyrut: 

Müɔessesetü’r-Risâle, 1414. 

İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed. Ṣaḥîḥu İbn Ḫuzeyme. Nşr. Muhammed 

Mustafa Aᶜzamî. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1390. 



165 
 

İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr. Sîretü İbn İsḥâḳ 

el-Mübtedeʾ ve’l-mebʿas̱ ve’l-meġāzî. Nşr. Süheyl Zükkâr. Beyrut: Darü’l-

Fikr, 1398. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmamüddin İsmâil b. Ömer. el-Bidâye ve’n-nihâye. Nşr. Ali 

Şîrî. Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1408. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmamüddin İsmâil b. Ömer. Tefsîru’l-Kur’ani’l-aẓîm. Thk. 

Sâmî b. Muhammed es-SelâmeNşr. Sâmî b. Muhammed es-Selâme. 8 Cilt. 

Riyad: Dârü Taybe, 1420. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed  Abdullāh b. MüslimAbdullah. Teʾvîlü müşkili’l-

Ḳurʾân. Nşr. İbrahim Şemsüddîn. Beyrut, Lübnan: Darü’l-Kütübi’l-

ᶜİlmiyye, ts. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah. Teɔvîlü muḫtelifi’l-ḥadîs̱. Nşr. 

Muhammed Muhyiddin el-Esferî. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1420. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed. Sünenü İbn Mâce. Nşr. Şuᶜayb Arnâut 

v.dğr. 5 Cilt. Beyrut: Daru’l-Risaleti’l-Alemiyye, 1430. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn Muhammed. Lisânü’l-ᶜArab. 15 Cilt. Beyrut: 

Dârü Sadr, 1414. 

İbn Saᶜd, Ebû Abdillâh Muhammed. eṭ-Ṭabaḳâtü’l-kübrâ. Nşr. İhsan Abbas. 8 

Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1388. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddin  Abdisselâm el-Harrânî. Minhâcü’s-

sünneti’n-nebeviyye fî naḳżi kelâmi’ş-Şîʿa ve’l-Ḳaderiyye. Nşr. M. Reşâd 

Sâlim. 9 Cilt. Riyad: Camiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslamiyye, 

1406. 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali. el-Mevżûʿât. Nşr. Abdurrahman 

Muhammed Osman. Medine: Mektebetü’s-Selefiyye, 1388. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed. el-Kâmil fi’t-târiḫ. Nşr. 

Ömer Abdüsselâm et-Tedmîrî. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-ᶜArabî, 1417. 

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed. el-Fihrist. Nşr. İbrahim Ramazân. 

Beyrut: Dârü’l-Maᶜrife, 1418. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân. Muḳaddimetü İbni’ṣ-Ṣalâḥ. Nşr. 

Nûruddin ᶜItr. Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1406. 



166 
 

Îcî, Ebü’l-Fazl Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilgaffâr el-. el-Mevâḳıf 

fî ʿilmi’l-kelâm. Nşr. Abdurrahman Umeyre. 3 Cilt. Beyrut: Darü’l-Ceyl, 

1417. 

Kâdı Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen. Şerḥu’l-Uṣûli’l-ḫamse. Nşr. Ahmed Ebû 

HâşimAbdülkerîm Osmân. Kahire: Mektebetu Vehbe, 1409. 

Kādî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ. İkmâlü’l-Muᶜlim bi fevâidi Müslim. Nşr. 

Yahyâ İsmaîl. 8 Cilt. Mansûre: Dârü’l-Vefâ, 1419. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ. İkmâlü’l-Mu‘lim bi fevâidi Müslim. Thk. 

Yahyâ İsmaîl. 8 Cilt. Mansûre: Dârü’l-Vefâ, 1998. 

Kapar, Mehmet Ali. İslam’ın İlk Döneminde Bey’at ve Seçim Sistemi. İstanbul: 

Beyan Yayınları, 1998. 

Karataş, Mehmet Zahir. İmam Şâfiî’nin Haber-i Vâhidin Delil Değeri İle İlgili 

Görüşü. Yüksek Lisans Tezi, Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 2018. 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mesʿûd b. Ahmed el-. Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾi̮ʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1402. 

Kâsımî, Cemâlüddîn ed-Dımeşkî el-. Ḳavâᶜîdü’t-taḥdîs̱. Kahire: Daru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 1354. 

Kâsımî, Cemâlüddîn ed-Dımeşkî el-. Meḥâsinü’t-teʾvîl. Nşr. Muhammed Bâsil. 1. 

Bs, 17 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418. 

Kastallânî, Ebü’l-Abbâs Şehabüddin Ahmed el-. İrşâdü’s-sârî li şerḥi Ṣaḥiḥi’l-

Buḫarî. 10 Cilt. Mısır: Matbaᶜatü’l-Kübrâ el-Emiriyye, 1323. 

Keradâvî, Yusuf el-. Sünneti Anlamada Yöntem. İstanbul: Nida Yayıncılık, 2014. 

Keskioğlu, Osman. Nüzûlünden Günümüze Kur’an-ı Kerim Bilgileri. Ankara: 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1989. 

Kevserî, Muhammed Zâhid el-. Maḳālâtü’l-Kevs̱erî. Trc. Ebubekir Sifil. İstanbul: 

Rıhle Kitap, 2015. 

Köktaş, Yavuz. Hadis Tarihi ve Usûlü. Rize: STS, 2017. 

Köktaş, Yavuz. “Hadislerde Efdaliyet Anlayışına Dair”. Dokuz Eylül Ünivesitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 17 (2003): 125-162. 

Köktaş, Yavuz. Kur’an’a Aykırı Görülen Hadisler. İstanbul: İnsan Yayınları, 

2015. 

Köktaş, Yavuz. Tüm Yönleriyle Akaid Hadisleri. İstanbul: İFAV Yayınları, 2013. 



167 
 

Kösesoy, Abdulvahap. Ebû Bekr el-Bâkıllânî’nin Metinleşme Süreci Bağlamında 

Kur’ân Savunusu -El-İntisâr Örneği-. Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2019. 

Kur’ân-ı Kerim Meâli. Trc. Muzaffer Şahin - Halil Altuntaş. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2009. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-. el-Câmiʿ li-

aḥkâmi’l-Ḳurʾân. Nşr. Ahmet el-Berdevî, İbrahim Etfîş. 2. Bs, 20 Cilt. 

Mısır: Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1384. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed el-. Kitâbü’t-Tevḥîd. Nşr. Bekir Topaloğlu, 

Muhammed Aruçi. İstanbul, Beyrut: Mektebetü’l-İrşâd, Dâru’s-Sâdir, 

1431. 

Mâzerî, Ebû Abdillah Muhammed et-Temîmî el-. el-Muᶜlim bi fevâɔidi Müslim. 

Nşr. Muhammed eş-Şâzelî en-Neyfer. 3 Cilt. Tunus: Dârü’t-Tunusiyye, 

1407. 

Mevdûdî, Ebü’l-A’lâ. Mesleler ve Çözümleri. İstanbul: Risale Yayınları, 1990. 

Mübârekfûrî, Muhammed b. Abdurrahman b. Abdurrahîm el-. Tuḥfetü’l-aḥveẕî 

bi-şerḥi Câmiᶜi’t-Tirmiẕî. 10 Cilt. Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ᶜilmiyye, 1410. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. Saḥîḥu Müslim. Nşr. Muhammed 

Fuâd b. Abdilbâkī. 5 Cilt. Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1412. 

Nas, Abdülhakim. İmamet Probleminin Sünni Literatüre Girişi ve Bakıllani’ye 

Göre İmamet. Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 1998. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed en-. es-Sünenü’l-kübrâ. Nşr. Hasan 

Abdülmünîm Şelebi. 10 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed en-. Sünenü’n-Nesâî. Nşr. Abdülfettâh Ebû 

Gudde. 8 Cilt. Beyrut, Lübnan: Mektebetu’l Matbuᶜati’l-İslamiyye, 1406. 

Nesefî, Ebü’l-Muîn. Bahrü’l-kelâm fî akāʾidi ehli’l-İslâm. Matbaatü Meşrikı’l-

İrfân, 1330. 

Nesefî, Ebü’l-Muîn. Tebsıratu’l-Edille. Nşr. Hüseyin Atay, Şaban Ali Düzgün. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2003. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ en-. el-Mecmûᶜ şerḥu’l-Müheẕẕeb. 19 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1389. 



168 
 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ en-. Ṣaḥîḥu Müslim bi Şerḥi’n-Nevevî. Nşr. Ebû 

Süheyb Muhammed b. Sâmih. 18 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-

‘Arabî, 1392. 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed el-Hâkim en-. el-Müstedrek ᶜale’ṣ-Ṣaḥîḥayn. 

Nşr. Mustafa Abdülkâdir ᶜAtâ. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 

1410. 

Okiç, Muhammed Tayyib. Tefsir ve Hadis Ders Notları. Ankara: Atlas Kitap, 

2017. 

Öğmüş, Harun. “Yedi Harf Meselesi”. İslam Araştırmaları Dergisi. 24 (2010). 

Özdemir, Zehra. Hadis Usulünde Ehl-i Bid’at Problemi ve Uygulamadaki 

Yansımaları. Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi, 2007. 

Öztürk, Mustafa. İlahî Hitabın Tefsiri. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018. 

Öztürk, Mustafa. “İmâmiyye Şîası’nın Kıraat ve ‘Ahruf-i Seb‘a’ Anlayışı”. 

Marife Dergisi. 3 (2008): 121-154. 

Paksoy, Kadir. “Hadis Metodolojisinde İdrâc ve Müdrec Hadisler -I”. Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/2 (2005): 105-124. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed er-. Mefâtîḥu’l-ġayb. 32 

Cilt. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1421. 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm es-. el-Keşf ve’l-beyân ʿan 

tefsîri’l-Ḳurʾân. Nşr. Ebû Muhammed b. Âşûr. 10 Cilt. Beyrut, Lübnan: 

Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1422. 

Sâlih, Subhî es-. Mebâḥis̱ fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân. 24. Bs. Beyrut: Daru’l-İlmi li’l-

Malâyîn, 2000. 

Saltekin, Abdulbasıt. “Bâkıllânî’de Tahsis Kuramı”. Muş Alparslan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 3/2 (2015): 171-196. 

Sarıkaya, Abdüssamet. Ebü’l-Kâsım el-Ka’bî’nin Bilgi Anlayışı. Yüksek Lisans 

Tezi, Marmara Üniversitesi, 2018. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed es-. Fetḥu’l-muġîs bi şerḥi Elfiyyeti’l-

ḥadîs̱ li’l-ᶜIrâḳî. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ᶜİlmiyye, 1430. 

Sofuoğlu, Cemal. “Gadir-i Hum Meselesi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 26 (1983): 461-470. 



169 
 

Sübki, Mahmud Muhammed Hattab es-. el-Menhelü’l-ᶜAẕbi’l-Mevrud Şerḥu 

Sünen-i Ebi Dâvûd. 10 Cilt. Kahire: Matbaatü’l-İstikâme, 1351. 

Süyûtî, Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân es-. el-İtḳān fî ᶜulûmi’l-Ḳurʾân. Nşr. 

Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim. 4 Cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-

Âmme li’l-Kitâb, 1394. 

Şafiî, Ebû Abdillâh Muhammed eş-. Cimâʿu’l-ʿilm. Kahire: Daru’l-Âsar, 1423. 

Şafiî, Ebû Abdillâh Muhammed eş-. el-Ümm. Nşr. Mahmûd Mataracî. 9 Cilt. 

Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993. 

Şafiî, Ebû Abdillâh Muhammed eş-. er-Risâle (İslam Hukukunun Kaynakları). 

Trc. Abdülkadir Şener - İbrahim Çalışkan. Ankara: TDV Yayınları, 2012. 

Şâhin, Abdussabûr. “Kur’ân Tarihinde Yedi Harf Meselesi”. Diyanet İlmi Dergi. 

Trc. Tayyar Altıkulaç 13/1 (1973): 11-22. 

Şahin, Sümeyye. Bid’at İle İlgili Hadislerin Tahkik, Tahriç ve Değerlendirmesi. 

Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2012. 

Şahyar, Ayşe Esra. Zayıf Hadis Rivayeti. Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 

2005. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân et-. el-Muᶜcemü’l-evsaṭ. Nşr. Ebû Muᶜâz Târık 

b. ᶜAvdillah - Ebu’l-Fazl Abdülmuhsin b. İbrahim. 10 Cilt. Kahire: Dârü’l-

Harameyn, 1416. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân et-. el-Muᶜcemü’l-kebîr. Nşr. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî. 25 Cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, ts. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-. Câmiʿu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Ḳurʾân. Nşr. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1420. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-

Herevî el-Horâsânî et-. Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi Şerhu’l-Akâid. Trc. 

Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah Yayınları, 2016. 

Temizkan, Ahmet. İmam Şâfiî’nin Usûl Anlayışında Şer’î Delillerin Teâruzu ve 

Çözüm Yolları. Doktora Tezi, Dicle Üniversitesi, 2019. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed et-. Sünenü’t-Tirmiẕî. Nşr. Beşşar ᶜAvvad. 6 Cilt. 

Beyrut: Daru’l-Garbi’-İslamiyye, 1418. 



170 
 

Topgül, Enes. “Ebu Zeyd ed-Debusi’nin Sünnet/Hadis Anlayışı: Takvimu’l-Edille 

Çerçevesinde Bir İnceleme”. İslam Hukuku Araştırma Dergisi. 17 (2011): 

75-104. 

Turan, Abdulhalim. Kıraat İlminde Yedi Harf Lehçe İlişkisi. Yüksek Lisans Tezi, 

Fırat Üniversitesi, 2019. 

Türkmen, Sabri. “Kur’an’ın Mucizeliği Meselesi”. Diyanet İlmi Dergi 43/2 

(2007): 55-74. 

Ulutaş, Yasin. İslam Düşüncesinin Teşekkül Döneminde Mucize Anlayışları. 

Doktora tezi, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 2019. 

Ünalan, Abdullah. Ehl-i Sünnet ve Şiâ’nın İmamette Dayandığı Hadisler. Doktora 

Tezi, Harran Üniversitesi, 1998. 

Ünalan, Abdullah. “İbn İshak ve Hadis Rivayetindeki Yeri”. Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi. 2 (2009): 97-113. 

Ünsal, Fatıma. Hasâis ve Delâil Edebiyatında Hz. Peygamber’e Atfedilen Hissî 

Mucizelerin Kur’an Çerçevesinde Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi, 

Çukurova Üniversitesi, 2012. 

Ünsal, Hadiye. Erken Dönem Mekkî Sûrelerin Muhteava Tahlili. Doktora Tezi, 

Çukurova Üniversitesi, 2014. 

Yavuz, Adil. “"Âdemoğlunun İki Vadi Malı Olsa” Rivayeti Üzerine Bir 

Değerlendirme - Kur’ân’da Eksiklik İddiaları Bağlamında-”. Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 22 (2006). 

Yavuz, Adil. “Kur’ân’da Eksiklik Olduğu İddiaları Bağlamında Bazı Sûrelerle 

İlgili Rivayetler Üzerine Bir Değerlendirme (Ahzâb, Muavvizeteyn, Kunut 

ve Nurayn Rivayetleri)”. Marife Dergisi. 1 (2006). 

Yavuz, Salih Sabri. “Fahreddin er-Râzî’ye Göre Epistemeolojik ve İtikadî Açıdan 

Ahad Haber ve Kritiği”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 17/3 (2004). 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Haber”. 14: 346-349. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Yücel, Ahmet. Hadis Usûlü. İstanbul: İFAV Yayınları, 2015. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed ez-. Siyerü aɔlâmi’n-nübelâɔ. Thk. 

Şu’ayb el-Arnaût - ve Hüseyin el-EsedNşr. Şuᶜayb el-Arnaût - Hüseyin el-

Esed. 23 Cilt. Beyrut: Müɔessesetü’r-Risâle, 1405. 



171 
 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-. el-Keşşâf ʿan 

ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. Nşr. 

Abdürrezzâk el-Mehdî. 4 Cilt. Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, ts. 

Zürkânî, Muhammed b. Abdulbâkî ez-. Menâhilü’l-ʿirfân fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân. Nşr. 

Fevvâz Ahmed Zümerlî. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1415. 

 

  



172 
 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Adı, 
Soyadı   Lokman KORKUT 

Doğum 
Yeri ve 
Yılı  

Büyükçekmece/18.12.1994 

Medeni 
Durumu   Bekâr 

Bildiği 
Yabancı  
Diller ve 
Düzeyi  Arapça / Orta derecede 

Öğreni
m 
Durumu 

Başlama-Bitirme 
Yılı 

Kurum Adı 

Lisans 2012 2017 Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi 

Yüksek 
Lisans 2017 2020 Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü  
Doktora    

Çalıştığı Kurum (/lar) Başlama-Ayrılma Yılı 
Diyanet İşleri Başkanlığı  24.05.2019  
Üye 
Olduğu 
Bilimsel 
ve 
Mesleki 
Kuruluşl
ar  

 

Katıldığ
ı Proje 
ve 
Toplantı
lar  

 

Yayınlar  
Aldığı 
Ödüller 

 

İletişim 
(eposta) 05301100487 

lokman_korkut@hotmail.com 

 


