
 
 

 

                 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Arkeoloji Anabilim Dalı   

 

 

 

 

 

ESKİ HİTİT DÖNEMİNDEN İMPARATORLUK DÖNEMİ 

SONUNA KADAR TASVİRLİ ESERLERDE KADIN KIYAFETLERİ 

 

 

 

 

İpek ÖZDEMİR 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Ankara, 2024 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ESKİ HİTİT DÖNEMİNDEN İMPARATORLUK DÖNEMİ SONUNA KADAR 

TASVİRLİ ESERLERDE KADIN KIYAFETLERİ 

 

 

 

 

 

 

İpek ÖZDEMİR 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Arkeoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2024 

 

 



 
 

KABUL VE ONAY 

İpek Özdemir tarafından hazırlanan “Eski Hitit Döneminden İmparatorluk Dönemi Sonuna Kadar Tasvirli 

Eserlerde Kadın Kıyafetleri” başlıklı bu çalışma, 04.01.2024 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda 

başarılı bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

Prof. Dr. Sevinç GÜNEL (Başkan) 

 

 

Doç. Dr. Yiğit ERBİL (Danışman) 

 

 

Prof. Dr. Tunç SİPAHİ (Üye) 

 

 

Prof. Dr. Ayşegül AYKURT (Üye) 

 

 

Prof. Dr. Vasıf ŞAHOĞLU (Üye) 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

Prof.Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

 

 



 
 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kağıt) 

ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm 

fikri mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki 

çalışmalarda (makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek 

yetkili sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve 

sahiplerinden yazılı izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve 

istenildiğinde suretlerini Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda 

Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim 

aşağıda belirtilen koşullar haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim 

Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet 

tarihimden itibaren 2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren  ….. ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

    ……/………/……  

                                                                                                                              

                                                                                                            İpek ÖZDEMİR 

 

“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi 

durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 

yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi 

yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç 

imkanı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim 

dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak 

üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. 

konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve 

kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili 

kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu 

tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları 

çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir.  
 

 

 

 



 
 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında 

özgün olduğunu, Doç.Dr. Yiğit H. Erbil danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını 

beyan ederim. 

 

İpek ÖZDEMİR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZET 

 

ÖZDEMİR, İpek. Erken Hitit Döneminden Geç Hitit Dönemi Sonuna Kadar Tasvirli Eserlerde 

Kadın Kıyafetleri, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2024. 

Kültür, egemenliğini kazanmış her topluluğun sahip olduğu düşünüş ve sanat değerlerinin 

tümünü kapsaması ve gelenek kimliğini oluşturmasıdır. Anadolu’ da merkezileşmiş 

devlet teşkilatının ilk kurucusu olan Hititler, kültürel ve sosyal ilişki ağını hem yerel 

bütünsellikle hem de farklı etnik gruplarla olan etkileşimle doğan komplike sanat yapısını 

başarıyla koruyabilmişlerdir. Kendi içerisinde farklı alt dalları olan Hitit sanat anlayışının 

en temel göstergesini kıyafet kültürü oluşturmaktadır. Bu kültür, tarihi dönemlerdeki 

diğer medeni uygarlıklar gibi kendi içerisinde özgün bir öykünme eylemidir. Tasvirli 

eserler göz önüne alındığında kıyafet, sadece betimsel bir nesne olmasından ziyade 

Hititlerin içtimai ikonik normudur. Yapılan çalışmalar, yeni kurulan bir devletin kendi 

kimlik belirtisi olarak giyim bilincine sahip olduğunu göstermektedir. Kıyafetin, Hitit 

sosyal devlet anlayışı içerisinde kullanım yeri, amacı farklılık göstermektedir. Toplum 

içerisinde oluşturulmaya çalışan kıyafet hiyerarşisi en belirgin olarak Hitit kadınları 

üzerinde görülmektedir. Hür veya esir olmak üzere iki sosyal gruba ait olan Hitit 

kadınları, görevli oldukları seremoni ve kutlamalarda siyasi ve sosyal kimliklerini 

tanımlayıcı özgün kıyafetler giymişlerdir. Erken devletleşme döneminde, kadın 

kıyafetlerinde renk farkı olsa da ortak kıyafet kültürü oluşturulmaya çalışılmış ve sosyal 

statü ayrımı sanat dilinde yansıtılmamıştır. İmparatorluk Dönemi ile birlikte kadının 

siyasi ve rahibe etkinliğinin artması sonucu, kıyafet stilinde yüceltici, farklı özelliklerini 

ön plana çıkarıcı kumaş ve başlık parçaları eklenmiştir. Hazırlanmış olan bu tezde, Hitit 

kadının sahip olduğu kıyafet kültüründeki değişimin neye bağlı olarak geliştiği, zaman 

içerisinde kadın kimliğindeki etkisi tasvirli eserler ve yazılı belgeler ışığında bütünsel 

bakış açısı ile değerlendirilmeye çalışılmıştır.  

Anahtar Sözcükler 

Kıyafet kültürü, Hitit kadını, Sosyal Hiyerarşi, Kıyafetin Dili 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

 

ÖZDEMİR, İpek.The Women’s Clothes On Pıctorıal Art From The Old Hıttıte To End Of The 

Neo-Hıttıte Period, Master’s Thesis, Ankara, 2024. 

Culture, encompasses all the values of thought and art possessed by every community 

that has gained its sovereignty and constitutes the identity of tradition. The Hittites, the 

first founder of a centralized state organization in Anatolia, that were able to successfully 

preserve the cultural and social network of relations with both local integrity and the 

complex artistic structure that emerged from the interaction with different ethnic groups. 

The most basic indicator of the Hittite understanding of art, which has different sub-

branches within itself, is the culture of clothing. This culture, like other civilizations in 

historical periods, is a unique act of emulation. Given the depicted artifacts, clothing is 

not only a descriptive object but also a social iconic norm of the Hittites. Studies show 

that a newly established state has a clothing consciousness as a sign of its identity. The 

place and purpose of use of clothing within the Hittite social state understanding varies. 

The hierarchy of dress within the society is most clearly seen on Hittite women. Hittite 

women, who belonged to two social groups, free or enslaved, wore unique clothes that 

defined their political and social identities in the ceremonies and celebrations they were 

in charge of. In the early statehood period, although there were color differences in 

women's clothes, a common dress culture was tried to be established and social status 

distinction was not reflected in the language of art. As a result of the increase in women's 

political and priestly activity during the Imperial Period, fabrics and headdresses were 

added to the dress style to ennoble and emphasize their different features. In this thesis, 

it has been tried to evaluate the change in the dress culture of Hittite women and its impact 

on women's identity over time with a holistic perspective in the light of depictive artifacts 

and written documents. 

Keywords 

Clothing Culture, Hittite Woman, Social Hierarchy, Language of Clothing 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY......................................................................................................i 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI..............................ii 

ETİK BEYAN.............................................................................................................iii 

ÖZET...........................................................................................................................iv 

ABSTRACT.................................................................................................................v 

İÇİNDEKİLER...........................................................................................................vi 

KISALTMALAR DİZİNİ..........................................................................................xi 

HARİTALAR DİZİNİ...............................................................................................xii 

TABLOLAR DİZİNİ................................................................................................xiii 

LEVHALAR DİZİNİ..................................................................................................xv 

EKLER DİZİNİ.........................................................................................................xvi 

ÖNSÖZ...................................................................................................................xxxvi 

GİRİŞ.............................................................................................................................1 

1.  BÖLÜM: HİTİT SİYASİ TARİHİ........................................................................7 

1.1.ESKİ HİTİT DÖNEMİ.............................................................................8 

1.2. ORTA HİTİT DÖNEMİ.........................................................................11 

1.3. İMPARATORLUK DÖNEMİ...............................................................13 



vii 
 

2. BÖLÜM: HİTİT DİNİNİN TEMEL ÖGELERİ.................................................19 

3. BÖLÜM: HİTİT SİYASİ TARİHİNDE TAWANANNA KAVRAMI..............28 

3.1.HİTİT DEVLETİ ÖNCESİ KADININ ROLÜ......................................28 

3.2.HİTİT DÖNEMİNDE KADININ ROLÜ...............................................31 

4. BÖLÜM: ESKİ HİTİT VE İMPARATORLUK DÖNEMİNDE YAZILI 

BELGELERDE KADIN.................................................................................39 

4.1.RAHİBELER............................................................................................39 

4.2.ŞARKICI VE İLAHİ SÖYLEYEN KADINLAR..................................41  

4.3.KRALİÇELER/PRENSESLER..............................................................45  

4.4.KÜLT TÖRENLERİNDE GÖREVLİ 

KADINLAR...............................................................................................48  

5. BÖLÜM: HİTİT ÇİVİ YAZILI BELGELERDE KADIN  

KIYAFETLERİ...............................................................................................50 

 

5.1.HİTİTLERDE TEKSTİL........................................................................50 

5.2.DOKUMA ALETLERİ............................................................................51 

5.3.HİTİT ÇİVİ YAZILI BELGELERDE KUMAŞ 

TANIMLAMALARI...............................................................................53 

5.3.1. Tŭg..............................................................................................54 

5.3.2. Sig...............................................................................................54  

5.3.3. Gad..............................................................................................55 



viii 
 

6. BÖLÜM: KIYAFET TANIMLAMALARI...............................................56 

6.1.GAD ALALU............................................................................................56 

6.2. TUG. E. İB...............................................................................................56  

6.3. TUG. KUREŠŠAR..................................................................................57 

6.4.TUG. GŬ. Ĕ. A.........................................................................................61 

6.5.TUG. KUŠİŠİ...........................................................................................62 

6.6.TUG. HUPİGA........................................................................................63 

6.7.TUG..NİG.LAM.......................................................................................64  

6.8. TUG KARİULLİ....................................................................................64 

7. BÖLÜM: ESKİ HİTİT YERLEŞİMLERİ..............................................66 

  7.1.İNANDIKTEPE.................................................................................66 

  7.2. HÜSEYİNDEDE...............................................................................68 

  7.3.BİTİK..................................................................................................69 

  7.4.ESKİYAPAR......................................................................................71 

8. BÖLÜM: ERKEN HİTİT DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

TANIMLAMALARI..............................................................................................73 

8.1. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN ELBİSE............................73 

       8.1.1. İnandık Vazosu Aşçı Kadın.............................................................73  

8.1.2. İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın.........................................................74 

8.1.3. İnandık Vazosu Ritim Tutan Kadın.................................................74 



ix 
 

8.1.4.İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadın...............................................75 

8.1.5.İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın..........................................................76 

8.1.6. Hüseyindede A Vazosu Rahibe(?)...................................................76 

8.1.7. Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerinde Oturan Kadın...................78 

8.1.8-9. Hüseyindede A Vazosu Vagon Arkasındaki Kadınlar..................78 

8.1.10. Hüseyindede A Vazosu Ritim Tutan Kadın...................................79 

8.1.11. Hüseyindede A Vazosu Çalpara Çalan Kadın................................80 

8.1.12. Hüseyindede A Vazosu Ritim Tutan Kadın...................................81 

8.1.13.Bitik Vazosu Kadın Betimi.............................................................81 

8.1.14.Eskiyapar Oturan Kadın Tasviri......................................................82 

8.1.15.Eskiyapar Kadın Tasvirleri..............................................................83 

8.1.16.Amasya Kadın Betimi......................................................................84 

     8.2. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN BOL/ GENİŞ ELBİSE....85 

8.2.1.İnandık Vazosu Rahibe(?).................................................................85 

8.2.2.İnandık Vazosu Rahibe (?)................................................................86 

8.2.3.İnandık Vazosu Kutsal Evlilik Kraliçesi...........................................87 

   8.3. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN ÖNÜNDE KISA  

ETEKLİĞİ OLAN ELBİSE......................................................................89 

 

              8.3.1.İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadın................................................89 



x 
 

              8.3.2. Hüseyindede A Vazosu Çalpara Çalan Kadın..................................89 

              8.3.3.Hüseyindede B Vazosu Çalpara Çalan Kadın...................................90 

     8.4. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN KEMERİ PÜSKÜLLÜ 

ÖNÜNDE KISA ETEKLİĞİ OLAN ELBİSE.....................................................91 

              8.4.1.İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadınlar...........................................91 

              8.4.2.Hüseyindede B Vazosu Halay Çeken Kadınlar.................................91 

     8.5. BAŞINDAN AYAKLARA KADAR UZUN ÇARŞAF ELBİSE.............93 

              8.5.1.İnandık Vazosu Kerpiç Yapı Üzerinde Müziğe Eşlik Eden Kadın...94 

              8.5.2.İnandık Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın..........................................94 

              8.5.3.Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın..............................95 

              8.5.4.Bitik Vazosu Krali Çift......................................................................96 

        8.6. SADECE BAŞLIĞI OLANLAR............................................................98  

              8.6.1. Eskiyapar Kült Fincanı.....................................................................98 

9. BÖLÜM: İMPARATORLUK DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

TANIMLAMALARI..............................................................................................99 

       9.1.BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN TEK PARÇA ELBİSE..99  

9.1.1.Etek kısmı Düz ve Kemersiz Olanlar.......................................................99  

9.1.1.1. Konik Başlıklı...............................................................................99  

9.1.1.1.1. Kayalıpınar..........................................................................99 



xi 
 

   9.1.1.1.2. Taşçı Anıtı.........................................................................100 

   9.1.1.1.3. Gavurkale..........................................................................101     

           9.1.1.2. Diskus Başlıklı..............................................................................102  

                   9.1.1.2.1. Heykelcikler.......................................................................102 

                          9.1.1.2.1.1. Schimmel Koleksiyonu Tanrıça Heykelciği............102 

                          9.1.1.2.1.2. Alacahöyük Tanrıça Heykelciği..............................103 

                          9.1.1.2.1.3. Boğazköy Tanrıça Heykelciği.................................104 

                          9.1.1.2.1.4. Boğazköy Tanrıça Heykelcik Başı..........................104 

                          9.1.1.2.1.5. Çiftlik Tanrıça Heykelciği.......................................105 

                          9.1.1.2.1.6. Değerlendirme.........................................................105  

                             9.1.1.2.2. Anıt......................................................................................106 

                                      9.1.2.2.1. Eflatunpınar................................................................106  

                             9.1.1.3. Polos Başlıklı.........................................................................108  

                                      9.1.1.3.1. Yazılıkaya..................................................................108 

            9.2.1 Etek Kısmı Pileli ve Kemersiz   Olanlar..............................................108  

                             9.2.1.1. Alacahöyük Batı Kulesi Tasvirleri................................108  

                             9.2.1.2. Alacahöyük Doğu Kulesi Tasvirleri..............................109 

                             9.2.1.3. Alacahöyük Sfenksli Kapı Üzerinde  

Yer Alan Tanrıçalar.....................................................................110 

         9.2.2.Polos Başlıklı İki Parçalı Uzun Kıyafet.................................................111 



xii 
 

                            9.2.2.1. Tanrıça Hepat..................................................................111 

                            9.2.2.2. Alanzu ve Tesub’ un Torunu..........................................112 

                            9.2.2.3. Yekbas Kabartması.........................................................113 

                            9.2.2.4-5. Tanrıça Hutena ve Hutellura ......................................114 

                            9.2.2.6. Tanrıça Allatu.................................................................114 

                            9.2.2.7. Tanrıça Ishara.................................................................115 

                            9.2.2.8. Tanrıça Nabarbi..............................................................116 

                            9.2.2.9. Tanrıça Salus..................................................................117 

                            9.2.2.10. Tanrıça Damkina..........................................................118 

                            9.2.2.11. Diğer Tanrıçalar...........................................................119 

         9.2.3. Takke Başlıklı İki Parçalı Uzun Kıyafet..............................................120 

                            10.2.3.1. Tanrıça Ninatta ve Kulitta............................................120             

         9.2.4. Boynuzlu Külah Başlıklı İki Parçalı Uzun Kıyafet..............................120 

                            9.2.4.1. Tanrıça İştar....................................................................120 

         9.2.5. Sadece Başlık........................................................................................122 

                            9.2.5.1. İmamkulu........................................................................122 

          9.2.6. Başından Ayaklara Kadar Uzanan Kıyafet..........................................123 

                            9.2.6.1. Alalah..............................................................................123 

                            9.2.6.2. Fraktin.............................................................................124 



xiii 
 

DEĞERLENDİRME..............................................................................................126 

SONUÇ....................................................................................................................132 

KAYNAKÇA..........................................................................................................140 

KATALOG AÇIKLAMASI..................................................................................161 

KATALOG.............................................................................................................167 

HARİTALAR.........................................................................................................210 

LEVHALAR..........................................................................................................213 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

ABoT         Ankara Arkeoloji Müzesinde Bulunan Boğazköy Tabletleri   

Cm.            Santimetre 

CTH.          Catalouge des Textes Hittites 

Fig.             Figür 

Har.            Harita 

Kat.            Katalog 

KBo.           Keilschrifttexte aus Boghazköi  

KUB.          Keilschrifturkunden aus Boghazköi 

Lev.            Levha 

M.              Metre 

MÖ.            Milattan Önce 

No.              Numara 

Vd.               Ve devamı 

Yy.               Yüzyıl 

 

 

 

 

 



xv 
 

HARİTALAR DİZİNİ 

 

Harita 1: Eski Hitit Dönemi kadın Tasvirli Kült Vazoları 

Harita 2: Hitit İmparatorluk Dönemi Tasvirlerinde Kadın Kıyafetleri 

Harita 3: Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 
 

LEVHALAR DİZİNİ 

 

Levha 1: İnandıktepe IV. yapı katı mimari kalıntıları (Özgüç, 1988) 

Levha 1.1: İnandık Vazosu (Özgüç, 1988) 

Levha 2: İnandık Vazosu Kabartmaları (Özgüç, 1988 göre düzenlenmiştir) 

Levha 3: Hüseyindede Hitit Yapı Kalıntıları (Yıldırım, 2013) 

Levha 3.1: Hüseyindede Vazosu (Yıldırım, 2013) 

Levha 4: Hüseyindede Vazosu Kabartmaları (Yıldırım,2008, Fig.1-2-3-4-5-6 göre 

düzenlenmiştir) 

Levha 5: Bitik Vazosu (Darga, 1992, Fig.37) 

Levha 6.1: İnandık Vazosu Aşçı Kadın Kabartması (Özgüç,1988, Lev-PL. J-2) 

Levha 6.2: İnandık Vazosu Mabed Üzerinde Çalgıcı/ Dansçı Kadınlar (Özgüç,1988, Lev-

PL. K-2) 

Levha 7.1: İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Özgüç,1988, Lev-PL. I-6) 

Levha 7.2: İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın 

Levha 8.1: Hüseyindede A Vazosu Obje Taşıyan Kadın (Moore, 2015, Fig.102) 

Levha 8.2: Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın (Moore, 2015, Fig.5) 

Levha 9.1: Hüseyindede A Vazosu Tekerli Araba Arkasındaki Kadınlar (Moore, 2015, 

Fig.41) 

Levha 9.2: Hüseyindede A Vazosu Çalgıcı/ Dansçı Kadınlar (Yıldırım, 2008, Fig.6) 

Levha 10.1: Eskiyapar Kabartmalı Vazo Parçası- Taburede Oturan Figür (Özgüç, 1988, 

Lev-PI.70-3) 

Levha 10.2: Eskiyapar Kabartmalı Vazo Parçası- Karşılıklı Duran Figürler (Özgüç, 1988, 

Lev-PI.70-4) 

Levha 11.1: Amasya- Kabartmalı Vazo Parçası (Moore, 2015, Fig.52) 



xvii 
 

Levha 11.2: İnandık Vazosu Karşılıklı Oturan Çift (Özgüç, 1988, Lev-PI.42-2) 

Levha 12.1: İnandık Vazosu Karşılıklı Duran Çift (Özgüç, 1988, Lev-PI.44-1) 

Levha 12.2: İnandık Vazosu Kutsal Evlilik Sahnesi  

Levha 13.1: İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Özgüç, 1988, Lev-PI. K-3)  

Levha 13.2: İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Özgüç, 1988, Lev-PI. L-1)  

Levha 14.1: Hüseyindede A Vazosu Çalgıcı Kadın (Sipahi, 2019, Res. 19) 

Levha 14.2: Hüseyindede B Vazosu Müzikal Kadın Grubu (Sipahi, 2019, Res. 19) 

Levha 15.1: İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Özgüç, 1988, Lev-PI. 53-2)  

Levha 15.2: İnandık Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın Figür (Özgüç, 1988, Lev-PI. I-5) 

Levha 16: Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın Figür (Moore, 2015, Fig.5) 

Levha 17.1: Gavurkale Oturan Tanrıça (Özcan, 2014, Lev. IIa) 

Levha 17.2: Kayalıpınar Oturan Tanrıça (Karpe, 2009, Fig.19) 

Levha 18.1: Taşçı Anıtı (Gelb, 1939, Lev. LXXVI) 

Levha 18.2: Boğazköy Diskus Başlıklı Tanrıça Başı (Darga, 1992, Fig.95) 

Levha 19.1: Alaca Höyük Diskus Başlıklı Tanrıça Heykelciği (Darga,1992, Fig.96) 

Levha 19.2: Çiftlik Tanrıça Heykelciği (Doğan, 1970, Lev. II-2) 

Levha 20.1: Boğazköy Oturan Tanrıça (Darga,1992, Fig.98) 

Levha 20.2: Shimmel Koleksiyonu Tanrıça Heykelciği (Darga, 1992, Fig.103) 

Levha 21.1: Eflatunpınar Anıtı (Erbil, 2014, Fig.3) 

Levha 21.2: Eflatunpınar Anıtı Güney Duvarı (Erbil, 2014, Fig.4) 

Levha 22.1: Yazılıkaya A Galerisi Girişindeki Tanrıça Tasviri (Bittel,1975, Taf.41-3) 

Levha 22.2:  Alaca Höyük Batı Kule Tasvirleri (Darga, 1992, Fig.132) 

Levha 23.1: Alaca Höyük Doğu Kulesi Tasvirleri (Baltacıoğlu, 1995, Res.2). 



xviii 
 

Levha 23.2: Alaca Höyük Kapı Odası İçine Bakan Tanrıça Tasviri (Baltacıoğlu, 2006, 

Res.2). 

Levha 24.1-2. Yazılıkaya A Galerisi Ana Sahne Tanrıça Hepat (Bittel,1975, Taf.27-1). 

Levha 25.1: Yazılıkaya A Galerisi Ana Sahne Alanzu ve Tesub’ un Torunu (Bittel, 1975, 

Taf. 31). 

Levha 25.2: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Yekbas Kabartması (Bittel, 1975, 

Taf. 36-3). 

Levha 26.1-2: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça Hutellura ve Tanrıça 

Hutena (Bittel,1975, Taf. 32-3). 

Levha 27.1: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça Allatu (Bittel,1975, Taf.34-

2). 

Levha 27.2: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça İshara ve Tanrıça Nabarbi 

(Bittel,1975, Taf.34-3). 

Levha 28.1: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça İshara ve Tanrıça Damkina 

(Bittel,1975, Taf.35-2). 

Levha 28.1: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça  Salus ve Tanrıça Damkina 

(Bittel,1975, Taf. 35-3). 

Levha 28.2: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı (Alexander, 1986, Plate 35). 

Levha 29.1: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça Ninatta ve Kulitta 

(Bittel,1975, Taf. 22-3). 

Levha 29.1: Yazılıkaya A Galerisi Tanrıçalar Alayı Tanrıça İştar (Alexander,1986, 

Plate.21). 

Levha 30.1. İmamkulu Kaya Anıtı (Darga, 1992, Fig.183). 

Levha 30.2. Alalah Orthostatı (Woolley, 1995, Pl. XLVIII.). 

Levha 31.: Fraktin Kaya Anıtı (Darga, 1992, Fig.181). 

 



1 
 

 GİRİŞ 

 

KONU VE KAPSAM 

 

“Erken Hitit Dönemi’nden Geç Hitit Dönemi Sonuna Kadar Tasvirli Eserlerde Görülen 

Kadın Kıyafetleri” başlığı altında hazırlanan tez çalışması, Hitit Dönemi tasvirli eserlerde 

betimlenen kadın kıyafetlerinin, günümüze ulaşmış ve görsel değerlendirme imkânı 

sağlayan maddi materyallerin yazılı belgeler aracılığı ile destek sağlanan bir 

değerlendirme çalışmasını kapsamaktadır. Günümüze kadar Arkeoloji bilimi literatürüne 

katkı sağlamış kadın çalışmaları, kadının sadece fiziksel varlığından öte sosyal, hukuksal 

ve ekonomik yetkinliğini irdelemiştir. Kadın, var olduğu toplumun gelişiminde ve 

değişiminde en önemli devimsel figür olmuş ve bu dinamizmi sahip olduğu mesleki 

becerilerle ortaya koymuştur. Dişil kimlik gömleğinden sıyrılan kadın, ait olduğu yönetim 

altında “toplummerkezci” ve ilerleyici evrensel adımları ile “açık toplum” olgusunun 

ortaya çıkmasında en önemli dimağdır.  

Bu tez çalışmasının taharri konusunu oluşturan kıyafet, kadının var olduğu sosyal doku 

içerisindeki görsel etki değişiminin tüm boyutları ile incelenmesidir.  

 

AMAÇ 

 

Hitit Devleti, Anadolu’ da merkezi teşkilatlanmanın ilk örneğini sunması bakımından 

Anadolu arkeolojisi ve kronolojisi için önemli yere sahiptir. İdari yönetimin Kızılırmak’ 

ın beslediği verimli ovaların sınırları içerisinde yer alması, Hititlerin egemenliği boyunca 

birçok düşman istilasına maruz kalmasına neden olmuştur. Politik ve jeolojik konumu 

Hititlere sadece dezavantaj sağlamamış; dış ilişkilerde güçlü olmasını, siyasi-kültür 

hegemonyasını etkileşimde olduğu bölgelere ve krallıklara aktarmış ve bu durumdan Hitit 

halkıda etkilenmiştir. Hitit Devleti’ nin sosyo-politik gelişiminden halkın ne kadar 

etkilendiğine dair ulaşılan yazılı belge yetersizdir. Fakat Hitit saraylarında ele geçen 

arşivler ve uluslararası mektuplar; sarayda çalışan ve görevli bireyler ile Hitit ticaretinin 

temeli hakkında bilgi vermektedir. Okunan Hitit yazılı belgeler sayesinde, devletleşmenin 



2 
 

en temel normu olan sosyal tabakalaşmanın kıyafetler üzerindeki etkisi anlaşılmaya 

çalışılmıştır.  

Hazırlanmış olan “Erken Hitit Dönemi’nden İmparatorluk Hitit Dönemi Sonuna Kadar 

Tasvirli Eserlerde Görülen Kadın Kıyafetleri” tezi ile Hitit kadını sosyo-kültürel 

etkileşimiyle değişen kıyafet tercihi açıklanmaya çalışılmıştır. Araştırma esnasında Hitit 

Siyasi Tarihi’ de özellikle incelenmiş ve kültür değişimindeki etkisi düşünülerek bir 

sonuca varmak amaçlanmıştır. Kronolojik olarak kıyafet stilindeki değişimi ve 

tamamlayıcı unsur olarak kullanılan baş ve kıyafet aksesuarları dikkate alınmıştır. Erken 

Dönemde tasvirli eserler üzerindeki kadın figürler incelenmiş, İmparatorluk Dönemi’nde 

ise kent girişlerinde yer alan üzeri tasvirli orthostat yapıları ile Hitit krallık gücünün 

ulaştığı bölgelerde yer alan Kaya Anıtları’n daki kraliçe/ prenses giyim-kuşam özellikleri 

değerlendirilmiştir.  Dönemin bölgelerarası ilişkileri sonucu meydana gelen farklı etnik 

köken halkların kültürel çarpışması sonucu yaşadığı adaptasyon sürece tezin hazırlanış 

sürecinde dikkate değerdir. 

 

Yazılı belgelerde geçen kumaş, renk, giysi tanımlamaları ile tasvirli eserler 

karşılaştırılmış ve kıyafet ile ilgili geçen kelime ve birleşik tanımlamaların farklı halk 

dillerindeki benzerlikleri araştırılmıştır. Kıyafetlerdeki renk ayrımları göz önüne alınarak, 

kadınların mesleki basamak düzeni yorumlanmıştır. Çünkü Hititlerin, hakimiyet 

süreçlerinde Anadolu topraklarında geçmişten gelen siyasi birikimin toplamını yansıtan 

sınır ötesi kuşatma anlayışı hakimdir. Böylelikle toplumu oluşturan her bir çekirdek 

yapının sahip olduğu düşünce bu durumdan etkilenmekte ve kompleks kültürel 

örgütlenme oluşmakta özellikle kadınlar bu durumun oluşmasında kilit taşı 

durumundaydı.  

 

 Kıyafetin kadın üzerindeki nitel özellikleri irdelenmiş ve sosyo- ekonomik toplum ile 

giyim-kuşam geleneği arasındaki ilişki sorgulanmış ve kıyafet kültürünün yerel ve 

evrensel etkileşimi ortaya konmaya çalışılmıştır.  

 

ÇALIŞMA YÖNTEMİ VE TERMİNOLOJİ  



3 
 

 

“Erken Hitit Döneminden İmparatorluk Dönemi Sonuna Kadar Tasvirli Eserlerde Kadın 

Kıyafetleri” başlıklı tez çalışmasının içeriğine uygun çalışma stratejisi belirlenmiştir. 

Öncelikle tezin Giriş kısmında tezin kapsamı, çalışmanın sonunda varmak istediği amaç, 

doğrultu ve kapsamı açıklanmıştır.  

 

“Erken Hitit Döneminden İmparatorluk Dönemi Sonuna Kadar Tasvirli Eserlerde Kadın 

Kıyafetleri” adlı tez çalışması Giriş bölümünden sonra ilk ana başlığı “Hitit Siyasi 

Tarihi” oluşturmaktadır. Bu bölümde, siyasi tarihin kronolojik olarak verilmesi ve süreç 

boyunca Hitit Devlet’i için önemli değişim ve etkileşimler vurgulanmaya çalışılmıştır. 

Her bir Hitit kralının, devletleşme ve İmparatorluk devrinde siyasi etkisi güncel 

çalışmalar göz önüne alınarak ortaya konmaya çalışılmıştır. 

 

Tezin ikinci bölümünü Hitit Dininin Temel Ögeleri başlığı altında içerik oluşturmaktadır.  

Bu kısımda, Hitit Dininin temel ögesini oluşturan etmenleri ortaya çıkaran ve zaman 

içerisinde değişime uğratan gelişim süreci anlatılmıştır. Hitit dininin devinim süreci ele 

alınırken kronolojik olgusal geçiş dikkate alınmış ve bu doğrultuda içerik 

oluşturulmuştur. Anadolu’ da devletleşmenin ilk örneğini sunan Hititler’in özgün inanç 

mirası kökeninin uzandığı doğa ve iklimi olaylarının tanrı-tanrıçalarla özdeşleşmesi ve 

bunun görsel, mimari ve anıtlar üzerine taşınması/ dışavurumu sırasıyla açıklanmıştır.  

 

Hitit Siyasi Tarihinde Tawananna Kavramı başlığı tez çalışmasının üçüncü kısmını 

oluşturmaktadır. Bu kısımda, Hitit siyasi tarihi kronolojisinde sırasıyla yer alan kralların 

yıllıklarında adı geçen eşler anlatılmıştır. Eski Hitit Dönemi’nden İmparatorluk Dönemi 

sonuna kadar devlettin yönetiminde görev alan Tawananna unvanına sahip eşler ve bu 

eşlerin kralların tahta çıkış sırasını ne yönde etkilediği irdelenmiştir. Ayrıca devletin  

etkin olan kraliçeleri siyasi mekanizma içerisindeki üstlendikleri sorumluluklara da 

değinilmiştir.  



4 
 

Tezin dördüncü bölümü Eski Hitit ve İmparatorluk Döneminde Yazılı Belgelerde Kadın 

başlığı altında Hitit kadınının siyasi, sosyal ve dini ritüellerdeki görevi, yazılı 

belgelerdeki karşılıkları ile birlikte açıklanmaya çalışılmıştır. 4 alt başlık altında 

değerlendirilen Hitit kadını, görev aldığı ritüelde ya da kutlamada gerçekleştirdiği eylem, 

tören sırasında kullandığı obje ve sahip olduğu statü yazılı belgeler ışığında eşleştirilerek 

anlatılmıştır. Tezin bu bölümünde, kadının Hitit Devleti hiyerarşisindeki gücü sahip 

olduğu becerisi ve kazanımları ile toplum içerisinde biçimlenişi ortaya konulması 

amaçlanmıştır.  

 

Tezin ana konusunu oluşturan Hitit kadın kıyafetlerinin yazılı belgelerdeki tanımları 

“Hitit Çivi Yazılı Belgelerde Kadın Kıyafetleri” beşinci ana başlık altında üç ayrı alt 

kısımda verilmiştir.  İlk olarak Hitit tekstilinin tanımı yapılmış ve bu işlevi 

gerçekleştirilen kişi tanımlanmıştır. İkinci alt başlıkta tekstil mesleğin eylemlerini 

tanımlayan terminoloji Hitit yazılı belgeler doğrultusunda ifade edilmiştir. Güncel 

kaynaklar dikkate alınarak tekstil sürecinin her bir iş yükü olan; kumaşın dikilmesi, 

kesilmesi, hazırlanması vb. fiilleri Hititçe karşılıklarıyla anlatılmıştır. Üçüncü alt başlıkta, 

Hitit kıyafetlerinin ana kumaş nitelikleri örneklerle açıklanmıştır.  

 

“Kıyafet Tanımlamaları” ana başlıklı altıncı bölümde, yazılı belgelerde kadına ait kıyafet 

parçaları ve törenlerde giydiği resmi kıyafetlerin tanımı yapılmış ve kıyafetlerin kamu 

içinde kullanım yeri açıklanmıştır. Hitit kadınının kıyafet tanımına dair örnekler 

sunulurken, yazılı belgelerdeki ritüel metinleri dikkate alınmıştır. Ele alınan metinler 

arasında Hitit kıyafet kültür çeşitliliğinin sadece Hitit kaynaklarında bahsedilmediği aynı 

zamanda Hurri metinlerinde de geçtiği anlaşılmış ve konuda araştırma yaparken bu husus 

dikkate alınmıştır.  

 

Çalışmanın yedinci bölümünü oluşturan “Eski Hitit Yerleşimleri” başlık altında Eski Hitit 

Dönemi kadın kıyafetinin betimlendiği arkeolojik maddi kalıntıların ele geçtiği dört ana 

yerleşimin konumu, stratigrafisi ve araştırma tarihçesine yer verilmiştir.  



5 
 

Tezin sekizinci bölümünde, dört ana kıyafet tipolojisi altında gruplandırılan Eski Hitit 

Dönemi vazoları üzerinde betimlenen kadın kıyafetleri sırasıyla açıklanmıştır. 

Numaralandırılan her bir tasvir, tipolojik olarak uygun kıyafet stili başlığı altında 

değerlendirilmiş ve bu değerlendirme yapılırken “Yorum” kısmında kadının bulunduğu 

konsept içerisinde statüsü; figürün giydiği kıyafetin rengi, elinde bulundurduğu objesi ile 

birlikte açıklanmaya çalışılmıştır. Eski Hitit Dönemi kadın kıyafet tipleri 

örneklendirilirken, aynı döneme tarihlendirilen kült vazoları, kült kabı ve tasvirli vazo 

parçaları üzerindeki kadın figürleri seçilmiştir.  

 

Çalışmanın dokuzuncu bölümünü Hitit İmparatorluk Dönemi kadın kıyafet tipolojisi 

oluşturmaktadır. İmparatorluk Dönemi Hitit sanatının görsel malzemeler üzerindeki 

tasvirler belirlenen kıyafet tipolojisi doğrultusunda değerlendirilmiştir. Bu bölümde 

değerlendirme yapılırken; kaya anıtları, kadın heykelcikleri, stel ve orthostat üzerindeki 

kadın tasvirleri dikkate alınmıştır.  

 

Tez çalışmasının onuncu bölümü “Değerlendirme” başlığını taşımaktadır. Bu başlık 

altında Paleolitik Dönem’ den Koloni Dönemi’n sonuna kadar Anadolu’da “kadın”’ ın 

bulunduğu dönemin sosyo-kültürel yapısı içinde taşıdığı kimlik ve toplum içerisinde 

üstlendiği görev değerlendirilmiştir. Var olduğu toplumun aynası olan kadın betiminin 

belirtilen süreç içerisindeki değişimi ve bu değişimin sebebi ve sonucu da 

değerlendirmeye dahil edilmiştir.  

 

Tezin “Katalog” çalışması, metinde yer alan tipolojik numara sıralamasına uygun 

verilmiştir. Bu çalışmada belirlenen katalog açıklama terminolojisine göre, her bir tip 

kadın kıyafet görselleri ile birlikte gösterilmiştir. Kataloğu oluşturan her bir bölüm, 

kıyafet tipolojisine göre düzenlenmiştir. Tipoloji bilgileri, metin içerisindeki bilgilerle 

eşleştirilmiştir ve levhalar kısmındaki resimlerle aynı doğrultuda düzenlenmiştir.  

 



6 
 

Tez çalışması, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’ nün yönergesine göre 

hazırlanmıştır. Görsel düzen, metnin yazımı yönergenin gerekliliği şekilde yapılmıştır. 

Tezin kaynak taraması kütüphane ve bilimsel makalenin yayınlandığı internet siteleri ile 

gerçekleştirilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

1. BÖLÜM: HİTİT SİYASİ TARİHİ 

 

Küçük Asya veya Anadolu olarak tanımlanan bölge, Himalayalar’ın oluşturduğu 

dağ uzantıları Kuzey Afrika’nın, Atlantik kıyı şeridine ulaştığı dağ kuşağı 

parçalarından birini oluşturur. Dört farklı iklimin yaşandığı bu coğrafya, tarım için 

elverişli topraklara sahip Akdeniz ve Karadeniz ile üç tarafı denizle çevrili bir 

yarımadadır. Bu bölgenin Orta ve Doğu bölümü dağlık-fiziksel özellik göstermekte 

olup kuzey ve güneyden dağ silsileleri ile çevrilidir. Anadolu’nun doğu kısmından 

batıya gidildikçe eğim azalmakta olup Ege’nin suları alçak seviyedeki kayalıkları 

içine alıp yok etmektedir (Kınal,1962, s. 4-5; Macqueen, 2001, s.13-14) 

 

Belirtilen fiziksel özelliklere sahip Anadolu, siyasi ve ticari etkileşimlerde doğu ve 

batı arasında köprü konumundadır. Bu durum denizaşırı ya da bölge sınırları 

içerisinde yaşayan farklı gruplar arasında ticaretin gelişmesine imkân sağlamış, 

bunun yanında bölgeyi de saldırılara açık hale getirmiştir. Farklı kökenli halkların 

bölgeye sahip olmak istemesi Anadolu’ nun stratejik konumu için tek başına bir 

sebep oluşturmamakta, bölgenin önemli rotalar ve hammadde kaynakları 

bakımından da zengin olması bölgeyi cazip hale getirmektedir (Macqueen, 2001, 

s.13). Tarihi dönemlerde birçok topluluğun kültürel etkisi altında kalan bölgede 

birçok yönetim değişiklikleri yaşanmış bu durum birbirinden farklı insan grupların 

da aynı coğrafya içerisinde yaşamasına olanak sağlayacak pozitif gelişmelere yol 

açmış ve böylelikle etnik çeşitlilik artmıştır (Macqueen, 2001, s.13-14). 

 

MÖ 3. bin yıl Anadolu’da kültürel çeşitliliğin artmaya başladığı süreçtir ve Orta 

Anadolu sınırları içerisinde yerel beylerin kontrolü altında olan bölgelerin 

içerisinde Hattiler’in varlığı söz konusudur (Darga,1985, s.7). Orta Anadolu’ da 

Hattiler’in varlığı söz konusu iken Doğu Anadolu’da Kafkas kavimleri ve onlarla 

akraba olan Hurriler’ in varlığı söz konusu idi. Anadolu’nun merkezinde Hind- 

Avrupa dil yapısına sahip olan Hititler ’in MÖ 2. bin yılda devletleşme süreci 

başlatmasından önce bölgedeki varlıkları bilinmektedir.  

 



8 
 

Farklı gruplarının yaşadığı Orta Anadolu’ da devletleşen Hititler, melez dil ve ırkın 

en güzel örneğini vermiş, doğuda Fırat Nehri, batıda Sakarya ve Porsuk Nehri, 

kuzeyde Kızılırmak Nehri ve güneyde Akdeniz’e kadar yayılım göstermiştir. 

Hâkim oldukları bölge, Kafkasya, Hurri- Hatti ve onlarla akraba diğer birçok 

kavmin anavatanı olmuştur (Darga,1985, s.7; Ünal,2002, s.11-18). Hititler’in 

hâkim oldukları ve yönettiği bölgeler; ana çekirdek bölge, çekirdek bölgenin 

sınırlarına bağlı bölge, vasallık ile yönetilen sınırları belli alanlar ve Kuzey 

Suriye’deki krallıkların egemen oldukları sınır alanları olmak üzere 4 başlık altında 

toplanmıştır (Bryce,2005, s. 46). Kontrol altında tutulmak istenen uzak coğrafyalar, 

krallığın merkezi ve güçlü bir hanedan tarafından yönetilen başkent Hattuša’ nın 

idari çatısı altında yönetilmekteydi. MÖ. 17.yy’ın erken evresinde, günümüzde 

modern Boğazköy/ Boğazkale olarak adlandırılan yerleşim yeri Hititlerin siyasi, 

ekonomik ve dini merkezi olmuştur (Bryce, 2004, s.46).  

 

Krallığın süreci kendi içerisinde 3 ana dönemde incelenmektedir; 

 

1.1. Eski Hitit Dönemi 

 

Kültepe II. tabakasında ele geçen yazılı belgeler Anadolu’da yoğun bir ticaret 

döneminin varlığını ortaya koymaktadır. Koloni Dönemi’nin son sürecine denk 

gelen (MÖ. 1750-1650) zaman diliminde Asurlular, Anadolu’daki ticari 

merkezlerini terk etmişler ve bir daha geri dönmemişlerdir (Bryce, 2004, s. 67). 

Anadolu ile Asurlular arasındaki ticaretin aksamasında, Anadolu’ nun kuzeyinde 

yer alan Kaşka topluluklarının çıkardığı karışıklıklar ve güneydoğuda Hurrilerin 

ticaret rotasında problemlere yol açması buna etkendir (Bryce, 2004, s. 67). 

Anadolu içerisinde yaşanan bu kargaşalar ve takip eden süreç kendini kısa süren bir 

karanlık sessizliğe bırakmış ve Anadolu’da yazılı belgelerin azalmasına neden 

olmuştur, Kültepe Ia ve Erken Hitit Devleti’nin oluşum evresi ile ilgili bilgiyi 

kısıtlamıştır (Bryce, 2004, s.67).  

 



9 
 

İlk Hitit kralı Hattušili’ nin geride bırakmış olduğu yazılı belgeler devletin kuruluş 

süreci hakkında bilgi vermektedir. Hattušili’nin krallığı dönemine ait birçok yazılı 

belge arasından 1957 yılında keşfedilen 6 yıllık askeri başarılarını anlatan yıllık 

önemlidir. Kral, askeri yıllığında Anadolu ve Kuzey Suriye’deki başarılarından 

bahsetmektedir (Bryce, 2004, s.67-68). Hattušili’nin ikinci önemli kaynağı ise 

vasiyetnamesidir, bu belgede kral kendisinden önce gelen var olan yönetici soy ve 

kendisinden sonra tahta oturan yeğeni hakkında bilgi vermektedir (Bryce, 2004, 

s.67-68).     

 

Eski Hitit Dönemi boyunca 19 kral hüküm sürmüş olup bu kralların sadece bazıları 

hakkında yazılı belgeler ile bilgi sahibi olmaktayız. I. Hattušili’nin büyükbabası 

olan kurucu kral Labarna ve kralın oğlu Pušarumma sadece ismi ile belgelerde 

geçmektedir. Pušarumma’nın oğlu I. Labarna, babasının vefatından sonra tahtın 

hakimiyeti için kardeşi Papadilmah ile mücadeleye girmiş ve başarılı olmuştur. 

Galip olan I. Labarna bir belgede tahta çıkışını kasidede “Kalemiz olursa, o zaman 

bütün memleketler Hattuša’ ya boyun eğerler”. İfadeye göre, kralın kalesinin kaya 

üzerinde olduğu düşmanın ki ise kum üzerinde olduğunu anlaşılmaktadır(Kınal, 

1987, s.85). I. Labarna’nın ifadesinden yönetim merkezinin Hattuša olduğu anlaşılır 

çünkü kasidede ifade edildiği gibi Boğazköy yerleşimi kaya üzerine kurulmuştur 

(Bittel, 1937, s. 13). Anitta’nın Hattuša’yı lanetlemesinden sonra ilk kez I. Labarna’ 

nın şehirde ikamet ettiği düşünülmektedir (Kınal, 1962, s.85). 

 

Kral Hattušili MÖ 1650’ de Hitit Devleti’nde ilk kez tahta oturmuştur (MÖ 1650-

1620) (Klengel, 2011, s. 32). Yıllıklarının ilkinde kendisini “Büyük Kral Tabarna, 

Büyük Kral Hattušili, Hatti Toprağının Kralı, Kuššara’lı Adam” olarak 

tanımlamıştır (Bryce, 2004, s.74). Tawanna’nın erkek kardeşinin oğlu olarak tahta 

çıktığı düşünülen kralın ilk hedefi Sanahuitta olmuş ve Sanahuitta’ ya açtığı savaşta 

halkın kendisine zarar vermemiş aksine halkın topraklarını güvence altına almıştır 

(Bryce, 2004, s.74-75). İlerleyen süreçte Sanahuittalı’lar, I. Hattušili’nin Anitta 

metninde geçen Maraššanta Nehri kıyısında kurulan Zalpa ile mücadele halinde 

olmasını fırsat bilerek krala karşı savaş açmıştır. I. Hattušili kendisine karşı yapılan 



10 
 

ayaklanma mücadelesine karşılık Sanahuitta’ yı yerle bir etmiştir (Bryce, 2004, s. 

74-75). 

 

I.Hattušili, krallığının ilk dönemlerini mücadele ettiği savaşların yanında kurmuş 

olduğu başkentin güneydoğusunda bulunan Kuššara’da geçirmiş daha sonra 

Hattuša’ya geçerek burayı krallığının merkezi olarak isimlendirmiştir (Ünal,2002, 

s.66). Kral, merkezi otoritesini oluşturduktan sonra yönünü Kuzey Suriye’ ye 

çevirmiştir. Hititler için kültür birikiminin çok yoğun olduğu tıpkı Avrupa kadar 

cazip gelen Kuzey Suriye, krallığın devamı için önemli bir eşik noktası haline 

gelmiştir. Çünkü belirtilen bölgede ekonomi, din ve diğer sosyo-kültürel ilişkiler 

yoğun olarak yaşanmıştır (Ünal,2002, s.66). I. Hattušili ve ardıl krallar bu önemin 

farkında olup söz konusu alanın kontrol altına alınmasının gerekli olduğunu 

düşünülmüştür. Bu görevi her bir kral kendisinden sonra gelen krala görev/ 

sorumluluk olarak bırakmıştır. Bu anlayış çerçevesinde, I. Hattušili Kuzey Suriye 

ve Anadolu’nun güneyine yaptığı seferlerde başarılı olmuş ve elde edilen 

ganimetleri başkente taşımıştır. Ülkesine getirdiği ganimetler tapınaklara 

doldurulmuş ve ekonomik olarak zenginlik katmıştır (Alparslan,2017, s.91). 

Hattušili, Kuzey Suriye seferi sonrası bölgenin batısında yer alan ve stratejik 

konumu önemli olan Alalakh’ a sefer başlatmıştır. Aynı zamanda Anadolu’ da 

gelişen siyasi gelişmeler Anadolu’ nun batısı ile mücadeleye zorlamış ve bunun 

neticesinde Ege Denizi’ ne kadar ulaşan hatla kralın irtibatta olmasını sağlamıştır 

(Ünal, 2002, s. 69). Güneyde yer alan halklar kralın yaptığı yıkıcı seferlere tepki 

olarak tekrardan ayaklanmış, kralın iç karışıklıktan dolayı dikkatinin dağılmasından 

kaynaklanan siyasi boşluğu değerlendirmişlerdir. Fakat ayaklanma kısa süreli 

olmuş kralın halefi I. Muršili (MÖ 1620-1595) güneye yaptığı seferinde Babil’i 

yıkarak Hammurabi sülalesini tarihten silmiştir (Klengel,2011, s.35). Babil’in 

yıkılışı Mezopotamya tarihi açısından Kassit krallığının bölgede hakimiyetinin 

oluşmasına imkân sağlamıştır (Macqueen,2001, s.47).  

 

I. Muršili’ nin krallığı döneminde Hitit topraklarının işgale uğraması sürmüş, buna 

ek olarak yönetim karışıklıkları da devletin ilerlemesini engelleyen faktörler 

arasında yer almaktadır. Saray içerisinde memur/ görevli olan Hantili, Muršili’nin 



11 
 

kız kardeşin ile evlenmiş ve güney seferinden yorgun dönen Muršili, Hantili 

tarafından saray içinde öldürülmüştür. İlerleyen zamanda I. Hantili, kral I. Muršili’ 

ye yaşattığı kaderin aynısını yaşamış; kralın Hurriler ile yaşadığı mücadele 

sonucunda karısı ve iki çocuğu kaçırılarak öldürülmüştür. Saray içerisinde dönen 

entrikalar bunun ile de kalmayıp taht kavgalarından nasibini tahta çıkan Zidanta ve 

Huzziya kralları almıştır. Zidanta’nın hayatını da Hitit kralı Ammuna elinden 

almıştır. Kral Ammuna’ nın kısa siyasi dönemi başarılı geçmemiş, ülke içerisinde 

yaşanan isyanların dışında kıtlık ile de mücadele etmek zorunda kalmıştır (Ünal, 

2002, s. 71). 

 

Ammuna’ dan sonra tahta çıkan I. Telepinu (MÖ 1500-1425), Hantili’ nin 

kayınbiraderidir. Telepinu, Hantili ve eşinin kendisine karşı düzenleyeceği 

suikasttan önceden haberdar olan kral, Hantili ile diğer dört kardeşini sürgüne 

göndermiştir. Böylelikle Hantili ve kardeşlerini başkentten uzaklaştırarak 

oluşabilecek iç karışıklığın önüne geçen I. Telepinu, sarayda meydana gelen bu tür 

karışıklıkların son bulması için yeni düzenlemeler getirmiş ve kendisinden sonra 

gelecek kuşakta uygulanmak üzere kararname çıkartmıştır. Kral Telepinu’dan sonra 

tahta çıkan krallar oluşturulan yasa maddeleri kapsamında görev yapmışlardır. Kral 

tarafından yayılan ferman ile ayrıca başkent çevresinde yer alan önemli arazileri 

barındıran bölgelerin kontrol altına alınması hedeflenmiştir.  Bu 011doğrultuda 

Anadolu’ nun güneyinde yer alan Kizzuwatna ile toprak antlaşmaları yapılmıştır 

(Hout, 2013, s. 26-27)., 

 

1.2. Orta Hitit Dönemi 

 

 Kral Telepinu’dan sonra başlayan Orta Hitit Dönemi’nden İmparatorluk 

Dönemi’ne geçiş evresi belirsizlikler taşımaktadır. Genel olarak II. Tudhaliya ile 

birlikte İmparatorluk Dönemi başlamaktadır ve Telepinu’nun Kizzuwatna toprak 

bağışına dair mühür baskıları kendisinden sonra başlayacak olan Orta Hitit Dönemi 

kronolojisinin oluşmasında önemli görmüştür (Archi, 2003, s.2). R. Gurney’e göre, 

I. Telepinu Eski Hitit Dönemi’ nin son kralı olarak kabul edilir ve II. Tudhaliya ile 



12 
 

birlikte yeni İmparatorluk Dönemi’nin alt yapısının oluşmaya başladığı söz konusu 

yazar tarafından kabul edilmektedir (Gurney, 1954, s. 25). 

 

Kral Telepinu’ dan sonra tahta geçen krallar arasında I. Tudhaliya, Hitit siyasi 

kimliğinin uzak coğrafi bölgelerde yeniden hissedilmesini sağlamış ve bu durum 

kralın Hurri kökenli kraliçe Nikalmati ile evlenmesi sonucu daha da güçlenmiştir. 

Evlilik sonucunda, Hurri etkisi Hitit Devleti’nde kendine yer bulmuş ve Hurri 

dilinde yazılmış birçok metin kopyalanarak çoğaltılmıştır. Başkent Hattuša’ da ele 

geçen çok sayıda tablet, Hurrice metinlerin yazımı ve çoğaltılmasına ilişkin güçlü 

etkileşim durumun göstergesidir (Hout, 2013, s. 28-29). 

 

Orta Hitit Dönemi’ nin en önemli özelliği, Hurri kültürel etkisinin Hitit 

hanedanlığında yoğun olarak hissedilmeye başlanması ile açıklanabilir (Ünal, 2002, 

s.74). Hurri etkileşiminin etkisi altında olan halk yoğunluğunun fazla olduğu Kuzey 

Suriye, Orta Hitit Dönemi’ nin başında hala tam olarak kontrol altında değildir. 

Kralın, Hurrilerle sağlanan güçlü ittifakı bunun gerçekleşmesi için bir ön adım 

durumundadır. Kral, Hurri ittifakı temelini sağlamaya çalıştığı bu süreçte Hitit 

Devleti’ nin Aşağı ve Yukarı Ülke olarak tanımladığı iki bölgede hakimiyet 

sağlamaya çalışmıştır (Hout, 2013, s. 28).  

 

Eski Hitit Dönemi’nden beri süre gelen Anadolu’nun batısındaki halklar arasındaki 

kargaşa yine bu dönemde önlenmiş ve kral kazandığı başarısı için Fırtına Tanrısı’ 

na iki kılıç adamıştır. Kazandığı zaferden sonra tekrar güneye yönelerek 

Kizzuwatna’yı kontrol altına alan kral, Eski Hitit Dönemi sonunda kaybedilen 

Mitannilerin hakimiyeti altındaki Halpa’yı da ise tekrar Hititler ‘in kontrolüne 

sokmuştur (Hout, 2013, s. 29). 

 

I. Tudhaliya’ dan sonra tahta oğlu I. Arnuwanda geçmiştir. Kraliçe Nikalmati’ den 

sonra I. Arnuwanda’ nın eşi olarak kraliçe Ashmunikal’in ismi yazılı belgelerden 

tanınır (Hout, 2013, s.28-29). Kraliyet çiftinin çocukları olarak kabul edilen bu 

kardeş çifti (?) babaları I. Tudhaliya’nın politikasını devam ettirmişlerdir (Ünal, 

2002, s.75). 



13 
 

 

II. Tudhaliya ve I. Arnuwanda krallık dönemleri Hitit Devleti’nde en fazla yazılı 

belgeleye sahip olunan yönetim sürecidir. Baba ve oğul olan bu iki kral, pek çok 

askeri seferi beraber gerçekleştirmişlerdir (McMahon, 1989, s.67). Bu dönemde 

Anadolu’nun batısında bulunan Assuwa yağmalanmış ve büyük ganimetler 

başkente taşınmıştır. I. Arnuwanda döneminde Kaška saldırıları artmıştır. Kral ve 

kraliçe Ashmunikal’in Kaška saldırılarından korunmak ve oluşabilecek tehlikelere 

karşı ülkenin ayakta durması için kült şehri Nerik’te tanrılara yalvardıkları yazılı 

belgelerden bilinmektedir. Kuzey Ülke sınırları içerisindeki Nerik’in Hitit 

kontrolünde kalması için pek çok dua metni bulunur fakat Kaška tehlikesi altındaki 

bölge İmparatorluk Dönemi kralı III. Hattušili’ye kadar Kaška’lardan 

kurtarılamamıştır (McMahon, 1989, s.67; Ünal, 2002, s.74-75).   

 

Kral I. Arnuwanda’ dan sonra tahta geçen II. Tudhaliya döneminde ülke güneydeki 

Mitanni tehdidi ile karşı karşıyadır. Süreci başarılı bir şekilde atlatmak için diğer 

devletler tarafından da uygulanan uzlaşma yöntemlerinden biri olan siyasi 

evlilikler, ülkelerarasında gerçekleştirilmiştir (Macqueen, 2011, s.50). İlk olarak bu 

uzlaşma yöntemi Mitanni ve Mısır Devletleri arasında uygulanmıştır. Bu amaç 

doğrultusunda Mitanni Kralı kızını IV. Tuthmosis ile evlendirerek Mısır’ın 

desteğini arkasına almıştır. Devletlerarası yapılan siyasi antlaşmaların dışında, 

Anadolu’ nun batısında Arzawa kralı hala Hitit’e karşı gücünü korumaktadır ve bu 

gücünün varlığını Tell Amarna tabletlerinde geçen belgeler kanıtlamaktadır. 

Kuzeydeki Kaškalar halen büyük ölçüde artan tehditleri ile başkenti yağmalayacak 

duruma gelmiş; dışarda ve içerde meydana gelen devleti yıkma girişimleri Orta 

Hitit Dönemi’nin sonunda daha da artmıştır. Ancak I. Šuppiluliuma Dönemi’nde 

bu girişimler de sonlandırılacaktır (Macqueen, 2011, s.50).  

 

1.3. İmparatorluk Dönemi  

 

MÖ 2. bin yılın ikinci yarısında Hitit İmparatorluk siyasi tarihi hakkında bilgimiz 

yazılı belgelerin ışığında kral I. Šuppiluliuma adı ile yakından ilişkilidir. 1906 

yılında başkent Hattuša’da ele geçen tabletler kraldan bahsetmektedir ve yazılı 



14 
 

belgelerde Hitit İmparatorluk Dönemi’nin kurucusu Šuppiluliuma’nın yanında son 

kral Šuppiluliuma’nın da ismi geçmektedir (Otten,1969, s.259).  Laroche, KUB 

XXVI 32- XXIII 44 4- XXXI  106 metinlerini bir araya getirmek suretiyle şu metni 

okumuştur:  

 

"Sadece beyim Šuppiluliuma’nın soyunu tanıyacağım. Suppiluliuma I. (MAȞ RU) 

soyundan, Muršili soyundan, Muwattali ve Tudhaliya soyundan başka bir kimsenin 

tarafına geçmeyeceğim (Laroche, 1953, s.73)”. 

 

Metne göre, İmparatorluk Dönemi’nin tahta çıkan ilk kralı I. Šuppiluliuma (MÖ. 

1350-1320), Anadolu’ nun her yönüne yapılan saldırıları durdurarak başarısını 

kanıtlamış ve siyasi gücünü pekiştirmiştir (Macqueen, 2011, s.50).  Anadolu’ nun 

kuzeyi, kuzeydoğusu ve batısına karşı yaptığı mücadelelerden zaferle çıkan kral, 

Orta Hitit Dönemi’n de Hititlere çok büyük sorun çıkaran Mitannilere karşı daha 

güçlü konumda olmuş ve yaptığı antlaşma ile Hurrileri kendisine bağlamıştır. Kral 

ayrıca Fırat Nehri’nin batısındaki toprakları da kontrol altına almayı başarmıştır 

(Macqueen, 2011, s.50). Aldığı topraklarda siyasi gücünü sağlamlaştırmak ve diğer 

devletler ile güçlü politik ilişkiler kurmak için siyasi evlilikler gerçekleştirmiştir. 

Bu duruma örnek olarak kral I. Šuppiluliuma’ nın Azzi- Hayaša kralının kız kardeşi 

ve Babil prensesi ile yapılan evlilikler verilebilir. (Ünal, 2002, s.78).  Kral, kendi 

evliliklerinin yanı sıra kendi kızlarından birini Arzawa Kralı’na diğerini ise Mitanni 

Kralı’na gelin olarak vermiş ve evlilik siyasi prosedürle taçlandırılmıştır. Kral 

benimsediği politik ilişkiler sayesinde Hurrileri kontrol altına almayı başarmış fakat 

bu durum Mezopotamya’ nın iki büyük güçlü devleti olan Babil ve Asur tarafından 

hoş karşılanmamış ve iki süper güç, Hurrilerle karşı savaş açmıştır (Klengel, 2002, 

s.416). Anadolu’nun güneyindeki devletler arasında yaşanan bu kargaşa, kral 

Šuppiluliuma için yeni fırsatlara imkân sağlamış ve kral yönünü Anadolu’ nun 

batısına çevirmiştir. Kral batıyı tamamen kontrol altına aldıktan sonra Orta Hitit 

Dönemi’nden beri yönetilen Aşağı ve Yukarı Ülke sınırlarını yeniden belirlemiştir 

(Klengel, 2002, s.416). Kralın batıdaki sorunlarla ilgilendiği süreç içerisinde 

Anadolu’nun güneyinde, Assur-Hurri çatışması daha fazla problem yaratacak 

seviyeye gelmiştir. Kral ülkesi için oluşacak tehditleri engellemek için Fırat 



15 
 

Nehri’nin batısında yer alan Karkamış’a Piyaşşili’ yi (Hurrice Şarri-Kuşuh) vasal 

atamıştır. (Klengel, 2002, s. 416).  Kral tarafından atanan vasal ile Anadolu’ nun 

güneyinin güvence altına alınmıştır. Ardından Anadolu’ nun kuzeybatısında da yer 

alan Arzawa ve Millavanda arasında da isyan patlak vermiş fakat oluşan iç savaş 

durumu ile kral Šuppiluliuma fazla ilgilenmemiş ve sorunu atadığı varisine 

bırakmıştır (Macqueen, 2011, s.51).   

 

Kral, Assur ve Babil Devletleri’nin Hitit ülkesi için oluşabilecek tehdit unsurlarını 

uzak bölgelere atadığı varisler ile en aza indirmeye çalışmıştır. MÖ.  13.yy’ın siyasi 

güçler dengesinde Mısır’da diğer devletler kadar Hitit diplomasisinde önem arz 

etmekteydi. Bu dönemde elimize ulaşan yazılı bir belge, Hitit – Mısır ilişkilerinin 

anlaşılması açısından önem taşır. Kral, ölen Mısır firavunu eşinin isteği üzerine 

saray prenslerinden birini eş olarak Mısır’a göndermiştir. I. Šuppiluliuma yaptığı 

iyiliğin karşılığında prensin yolda suikast sonucu öldürüldüğünü öğrenmiş ve 

ihanetin karşılığını ödemek için Šuppiluliuma oğlu II. Arnuwanda’ yı Mısır’ a 

göndermiştir. II. Arnuwanda ülkesine seferden başarı ile dönmüş fakat kral 

beraberinde veba salgınını ülkesine getirerek birçok kişinin ölümüne sebep 

olmuştur (Klengel, 2002, s.416).  

 

Kralın kendisi ve oğlunun da söz konusu salgından etkilendiği bilinmektedir 

(Macqueen, 2011, s.52). Kralın büyük oğlu da vebadan ölünce tahtı en küçük oğlu 

olan II. Muršili geçmiştir. II. Muršili (MÖ. 1318-1290) ülkede hala büyük sorun 

olan salgın ile mücadele etmek durumunda kalmıştır. Krala ait “Veba Duası” 

metninde salgının sebep olduğu kötü sonuçlar dile getirilmiş ve ortadan kalkması 

için tanrılara yalvarılmıştır. Kral (II. Muršili) atasının yaptığı hatadan dolayı 

salgının ülkesine geldiğini ve bunun ülkesinde yok olması için birçok kurban 

adadığını ifade etmiştir (Macqueen, 2011, s.52).  

 

Veba salgınının ülkesine uğrattığı zararlardan dolayı II. Muršili, babasının atadığı 

vasallar sayesinde daha önce güvenceye aldığı Anadolu’nun güney bölgesi ile tahta 

çıkar çıkmaz ilgilenememiştir. Babasının krallığı döneminde vasal atayarak 

çözüme kavuşturmaya çalıştığı Arzawa ve Millewanda kargaşasını çözmüş, batıda 



16 
 

yer alan ülkeleri antlaşmalarla kendine bağlamıştır. II. Murşili döneminde batı 

sorunu neredeyse tamamen çözülmüştür. Yaptığı askeri garnizonlar ile başarısını 

uzun süre boyunca garantilemiş olan kral II. Muršili döneminde tahta küçük yaşta 

çıktığı ve yönetimde zayıf kalacağı düşüncesi ile Mısır’ da yayılmacı bir politika 

sürdürdüğü görülmektedir (Klengel, 2002, s.414; Macqueen, 2011, s. 52;).  

 

Genç yaşta tahta çıkan II. Muršili’nin kraliçe Gashshulawiya’dan olan 4 

çocuğundan biri olan II. Muwattali, II. Muršili’den sonra tahta çıkmıştır. II. 

Muwattali tahta geçtiğinde, Murşili’nin diğer eşi Danuhepa devlette hala söz sahibi 

bir kraliçedir. (Bryce, 1940, s.  251-252; Ünal, 2002, s. 80).  

 

Muwattali tahta çıktığında dönemin siyasi yapısındaki anlaşmazlıklar yüzünden 

başkenti Konya Ovası’nın güneyinde bir yer olan Tarhuntašša’ ya taşınmıştır ve 

ülke iki kardeş tarafından paylaşılamayacak bir yönetimle karşı karşıya kalmıştır. 

Muwattali krallığı sürecinde, Hitit Devleti’nin Mısır ve Kuzey Suriye’de kaybettiği 

toprakları geri kazanmak için bölgede yer alan toplulukları kendi ittifakı altında 

toplama amacına yönelik bir politika sürdürmüştür (Klengel, 2002, s.417). Kadeš 

civarındaki topluluklar Hitit Devleti elinden zorla alınmaya çalışılmış ve bunun 

sonucunda iki devlet arasında savaş çıkmıştır. Orta Suriye’deki Amurru gruplarının 

bölgeye hakimiyet sorunu savaşı daha da tetiklemiştir. Oluşan kargaşayı 

engellemek için diplomatik yollar denenmiş fakat başarılı olunamamıştır (Klengel, 

2002, s.417). Bu sürecin sonunda Hitit ve Mısır Devleti Kadeš ’te karşı karşıya 

gelmiştir. Kadeš Savaşı’ndan kimin galip geldiği kesin olmamakla birlikte her iki 

taraf da savaşı kendi açısından galip olarak yorumlar. Savaş öncesi dönemde, 

Muwattali önemli bir karar alıp başkenti güneye taşımıştır (Alparslan, 2007, s.157).  

 

Savaş sürecinde Muwattali’nin kardeşi III. Hattušili, (MÖ. 1267-1240) orduda 

komutan olarak görev üstlenmiştir. Muwattali’nin Mısır ile mücadelesi süresinde 

kardeşi III. Hattušili kuzeyde Kaškalar ile mücadele içinde idi. Anadolu’nun 

batısında ise Arzawa kökenli Piyamaradu’nun çıkardığı isyanı bastırmak için 

Wiluša kralının Muwattali’den yardım istediği bilinmektedir (Bryce, 1940, s.244; 



17 
 

Macqueen, 2011, s.52). Arzawa sorunu kral Muwattali döneminde çözülememiş, 

kendisinden sonra tahta geçen III.Hattušili zamanında çözüme ulaşmıştır.   

 

II. Muwattali savaştan kısa zaman sonra ölmüş iki çocuğundan birini kardeşi 

Hattušili’ nin gözetimine vermiş diğerini ise tahta geçirmiştir. Tahta çıkan III. 

Muršili, (Urhi Teşup), babası II. Muwattali’ nin güneye taşıdığı başkenti Hattuşa’ 

ya tekrar taşımıştır ancak Hitit Devleti’nde oluşan iki başlı yönetim problemlere yol 

açmış, III. Hattušili devlette tek hâkimi olmak için yeğenini Suriye’ye sürgün 

etmiştir. Kendi yetiştirdiği yeğenini intikam duygusu ile hareket etmesini 

engellemek için, III. Muršili’ yi Tarhuntašša ’ya vali olarak atadı. Sürgüne 

gönderdiği yeğeninin tehdit oluşturmasını engellemek için Hattušili komutan olarak 

bölgeyi kontrol etmeye çalışmış Assur Devleti ile olan dostlukları bozulmuştur 

(Hout, 2013, s.36-37). 

 

III. Hattušili’ nin yeğeni ile yaşadığı anlaşmazlıkların yanında ayrıca Kuzey 

Suriye’ye hâkim olmak isteyen ve Hanigalbat ile yakın ilişkiler içerisinde olan 

Assur problemi de söz konusudur. Assur’un Hititlere karşı yaptığı bu sessiz 

düşmanlık, III. Hattušili’nin devletin arkasındaki desteği artırması için Mısır 

Devleti ile mektuplaşmalarını artırmasına sebep olmuştur (Akurgal, 1995, s. 54-55; 

Hout, 2013, s.36-37). 

 

III. Hattušili dönemi, antlaşma ve yoğun siyasi ilişkiler içinde geçse de kral aynı 

zamanda ülkesi için imar ve barış faaliyetlerine de önem vermiştir. Mısırla yapılan 

Kadeš Antlaşması bu kral ve II. Ramses arasında gerçekleştirilmiştir. Antlaşmada 

mührü bulunan Kraliçe Puduhepa, kralın siyasi hayatı boyunca yanında yer almış 

ve Hitit Devleti’n de en geniş söz hakkına sahip kadın olmuştur.  

 

IV. Tudhaliya, babası Hattušili’ den sonra tahta geçmiştir. Babası gibi, siyasi evlilik 

gerçekleştiren bu kral, Babil prensesi ile evlenmiştir. Tudhaliya’nın saltanatı 

zamanında kuzeni Kurunta en büyük sorun olarak karşısına çıkmaktadır. Tudhaliya, 

amcası Muwattali’ nin oğlu Kurunta’nın kendisine karşı sorun çıkarmasından 

korktuğu için bir antlaşma yapmıştır. Yapılan antlaşma “Bronz Tablet olarak” 



18 
 

bilinmektedir. Kurunta’nın kendisine ait kaya kabartması ve mühürlerinin varlığı 

da büyük ölçüde IV. Tudhaliya’ ya karşı tehlike arz ettiğinin göstergesidir. 

(Klengel, 2002, s.419). 

 

Kral, babası III. Hattušili’nin Assur Devleti ile ekonomik olarak yaşadığı 

anlaşmazlıklardan sonra Assur ile ilişkilerini daha sıkı tutmuştur. Assur Devleti bu 

durumu istismar edip IV. Tudhaliya’ nın birliğini altüst ederek  Lukka’ ya sefer 

yapmıştır. Krallığını, III. Arnuwanda’ ya bırakan IV. Tudhaliya’ dan sonra başa 

geçen III. Arnuwanda kısa dönem tahtta kalmıştır (Hout, 2013, s.39-41). 

 

Son kral II. Šuppiluliuma (MÖ.1207-1200) krallığı döneminde en büyük tehditi 

güneyde hissetmiş ve Deniz Kavimleri’ nin istilaları sonucu devlet yıkılmıştır. 

Çöken krallık güneyde “Geç Hitit” adı altında bir süre daha ayakta kalmıştır. Kralın 

istilacılara karşı oluşturmuş olduğu donanması için Alaşia ve Anadolu’nun 

batısında yer alan Lukkalardan yardım istemiş fakat bu yardım yeterli olmamıştır 

(Hout, 2013, s.39-41).  

 

Büyük Krallık, karanlık ve hazin bir çöküşle son bulmuştur. Hitit siyasi tarihine ait 

belgeler, kraliçelerin varlığını biz gösterirken aynı zamanda onların siyasi hayattaki 

aktif rollerini anlamamız açısından da önemli kanıtlar sunmaktadır. Kraliçeler 

yönetimde sözleri geçen ve isimleri yazılı belgelere işlenen kişilerdir. Aynı 

zamanda prensesler de siyasi hayatın önemli kilit noktalarında görev almış, yapılan 

siyasi evlilikler bu görevlerini göstermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

2. BÖLÜM: HİTİT DİNİNİN TEMEL ÖGELERİ 

 

Dinin geçmişi ve temeline bakıldığında, insan ve tanrı arasında gerçekleşen güçlü 

bir bağlılık olarak tanımlanabilir.  Tanrıya olan bağlılık, sosyal hayatta köle ile 

efendi ilişkisi, siyasi hayatta kral ile prens arasındaki ilişki ile benzerdir (Furlani, 

1938, s.251). Din, insanın var oluşundan itibaren tanrı ile kurduğu ilişkinin 

bütününü kapsar ve insanlık tarihinde din sosyolojik bir olgu olarak her zaman yer 

alır (Ünal, 2003, s.74). Bu olgu yaşamın başlangıcını ve gücünü temsil eden hiç 

görünmeyen olguya karşı yapılan inanç ve uygulamaların tümünü kapsamaktadır 

(Beckman, 2005, s. 343).  

 

Bu anlayışlar doğrultusunda, insan tanrıya hizmet etmek için yaratılmış ve 

hayatındaki düzeni tanrının buyruğuna göre düzenlemiştir. Tarihte Semitik 

kavimler olan Sümerler ve Hititler gibi devletlerin din yapısında belirtilen anlayış 

bu inanç anlayışı ile ön plana çıkmaktadır (Furlani, 1938, s.251).  

 

Anadolu’ nun erken döneminden itibaren oluşan ve gelişen kutsal olguyu, yazılı 

belgeler ve arkeolojik veriler ele alındığında ve Assur Ticaret Kolonileri Dönemi 

din algısı ile birlikte değerlendirilebilir. Bu dönemden itibaren gelişen Anadolu’nun 

yerli geleneklerinin yazıyla buluştuğu anlatımlar, Hititlerin Anadolu’ ya 

geldiklerinde yanında kendi tanrı ve tanrıçalarını Anadolu’ da var olan inanç 

sistemini kabul ettiklerini olan ve bu oluşumları benimseyerek farklı yerel kültürleri 

içeren kompleks bir dini yapıya sahip olduklarını göstermişlerdir (Gurney,1977, 

s.4).  Fakat Anadolulu tanrılarla birlikte kendi tanrı ve tanrıçalarını topluma 

benimsetebilmeleri ancak İmparatorluk Dönemi’nde olmuştur (Arıkan,1998, 

s.272).  Anadolu’ da var olan farklı kültürlerin; Hurriler, Hattiler ve Luwiler kendi 

tanrılarıyla birlikte inanç sisteminde yer bulmuştur (Taracha,2009, s.36). Örneğin, 

Tarhunt, Tiwat ve Kurunta gibi tanrı isimleri Luwi dil kökenli tanrılar olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Popko, 1995, s. 91). 

 

Hitit inanç sisteminde homojen olmayan yaklaşımla ortak bir din anlayışı ortaya 

konmaya çalışılmış, yerel halk kendi inancına sahip olup özgür bırakılmıştır 



20 
 

(Sevinç, 2013, s.29). Dinde geçen tanrı sayısının çok fazla olmasının nedenleri ise, 

devletin genişleme politikası nedeniyle Kizzuwatna, Suriye ve Batı Anadolu ile 

yoğun etkileşim içinde olması ve Anadolu’ da yaşayan halkın kendi inancına sahip 

çıkması ile açıklanmaktadır (Martino, 2013, s.410). Bu durum metinlerde geçen 

LİM DINGIR MEŜ “Bin Tanrılı” tanımının anlaşılmasını sağlar (Ünal, 2003, s. 76).   

 

Bin Tanrılı Hitit Devleti’ nin önemli kült merkezleri vardır. Eski Hitit Dönemi’nde 

Hattuša’nın yanında Arinna, Nerik, Ziplanda gibi yerleşimlerde önemli birer kült 

merkezi konumundadır. Saray çifti ya da prens adayı, tanrı adına değer görüp bu 

şehirlerde kutsanıyordu (Taracha,2009, s.36). 

 

Şehirlerin kutsanmasında yaşadıkları dünyanın yaşamsal kaynağı olan toprak Hitit 

inancında çok önemlidir. Tanrı, evrenin ve yaşadıkları toprağın her yerindedir. 

Tanrılar için kutsal yapılar, kutsal havuzlar ve kayalar inşa eden Hititler, tanrıların 

vurgulanan yerlerde ikametine çok önem vermişlerdir. Tanrıların ortadan 

kaybolması demek her şeyin bitmesi anlamına gelmektedir. II. Muršili, Tanrı 

Telepinu’ nun kaybolmasından sonra onun geri dönmesi için yalvarmış ve ülkenin 

tanrı için seferber olduğunu ifade etmiştir (Schewemer,2013, s. 432); 

 

II. Muršili’nin Telipinu’ya duasında tanrıyı geri döndürmek için sunulanlar dikkat 

çekicidir § 5-7; 

 

“Ve senin için tanrım, kudretli tapınaklar sadece Hatti Ülkesi’ nde inşa ediliyor; 

başka ülkede yoktur... Sadece Hatti Ülkesi’ nde senin için gümüş ve altınla süslü 

azametli tapınaklar var” (Kassian-Yakubovich, 2007, s. 433).  

 

Hitit dinine dair yazılı belgelerinin bize sunduğu anlatıların günümüz Hitit somut 

verileri ile ilişkilendirilmesi ve bazı bilgilerin yetersiz olması kült uygulamalarının 

anlaşılmasını da zorlaştırmaktadır. Söz konusu yazılı belgelerin çoğu başkent 

Hattuša’ dan gelmektedir. Belgeler, sarayın yönetimi ve organizasyonuna dair 

sorumlulukları ve bu sorumlulukların dini uygulamalar ile beraber yönetilmesini 

içerir (Beckman, 1989, s. 99). Kült uygulamalarının yönetimi, görevli falcıların ve 



21 
 

ayincilerin kayıt altına alınması bilgilerini sunmaktadır. Metinler, Hitit din 

temelinin insan yaşam amacında taşıdığı değerlerden farklı olmadığını 

göstermektedir. Din anlayışı ekilen ürünlerin verimliliği, hayvanların 

evcilleştirilmesi ve insan üzerine odaklıdır (Beckman, 1989, s.99). 

 

Tahılın, hayvanların yetiştirilmesi için coğrafi etkenlerin en önemlisi olan su çok 

önemlidir. Su, Hitit dininde toprağın verimliliği sağlayan en büyük araç olmasının 

yanında Hitit ritüellerin de arınmanın da sembolüdür (Erbil ve Mouton, 2012, s.53). 

Irmak, dağ, deniz ve nehirler Hitit panteonunda belirli tanrıları ifade eder (Ünal, 

2003, s.74). Hava Tanrısı’ın hâkim olduğu coğrafi bölgelerin başında gökyüzü ve 

dağlar gelir.  Bu tanrı, atmosfer hareketlerinden de sorumludur. Anadolu ve Kuzey 

Suriye’de kuru tarıma dayalı üretim sebebiyle Hava Tanrısı Hitit dininde en üst 

tanrı olarak yerini alır (Haas, 2002, s.439). Bereketin simgesi olan toprak ve gökten 

inen yağmur suyu Hitit dininin temelini oluşturur. Doğa, Hitit dini üzerinde en 

önemli etkenlerdendir (Hoffner, 1974, s.82-83).  

 

Tanrılarla konuşmak için bir araç olarak kullanılan su, Hitit yazılı belgelerinde 

tanrıların huzuruna çıkmadan önce arınmak için de kullanılmıştır. Bedensel ve 

ruhsal anlamda su temizliği sağlanırken, İtkalzi ritüel örneğinde kurban sahibinin 

üzerinden kuş geçirilmesi, kurban sahibinin arınma su ile yıkanması ve gömleğinin 

suyun içine atılması gibi ifadeler yazılı belgelerden bilinmektedir (Murat,2012, s. 

127). 

 

Hititlerde su kültü farklı bir dünyaya, farklı yaşam alanına bağlantıyı da sağlar. 

Ritüel, tapma, kutlama ve kurban kesim aktivitelerinde kullanılan su ile bağlantılı 

uygulamalar Anadolu’da su kaynağının varlığı bakımından zengin bir kullanımı 

gösterir (Harmanşah, 2020, s. 232- 233). Anadolu karstik toprak yapısına sahip 

olması, birçok nehir, ırmak, göl havzası ve dağların yüksek kısımlarında su 

kaynaklarının varlığı, bu uygulamaları destekleyen şartlar sunar şeklinde 

ulaşabileceği sayısız su kaynakları vardır (Erbil, 2005, s.7).  Anadolu coğrafyası’ 

nın su bakımından bu kadar zengin kaynaklara sahip olması şehirlerin ve anıtların 



22 
 

yapımında önemli yer tutan lokalizasyonların belirlemesinde çok büyük bir etki de 

sağlamıştır (Harmanşah, 2020, s. 232- 233). 

 

Hitit inanç sisteminde tanrıların sıralanması ise şu şekildedir; 

 

Hititlerin kurdukları şehirlerde, anıtlarda dinde ve mitolojide en üst sırada Fırtına 

Tanrısı ve Güneş Tanrıçası gelir. Güneş Tanrıçası Hatti dilinde “Urunzimu” olarak 

geçer ve Hititlerin baş ana tanrıçasıdır. Arinna’nın diğer bir tanrıçası ise 

Mezulla’dır. Güneş Tanrıçası’nın kızı olup panteonda en üst seviyedeki tanrılar 

arasında yer alır (Popko, 1995, s.70-71).   

 

Hititlerin Tarhuna, Luwiler’in Tarhunza olarak isimlendirdiği bu tanrının eşi Hatti 

kökenli Güneş Tanrıçası’ dır. Tanrıça’nın kutsal şehri Arinna olup bereket ile 

ilişkilendirilmiştir. Hatticede ki karşılığı Wurunšemu’ dur. Hitit İmparatorluk 

Dönemi’n de Kizzuwatna ile ilişkiler sonucu benimsenen Hurri kökenli Hepat ismi 

Fırtına Tanrısı’ nın eşi olarak tanınır. Tanrıça, ailesi ile beraber Yazılıkaya A 

odasında kaya üzerine de işlenmiştir (Martino, 2013, s. 410).   

 

I.Hattušili yıllıklarında “Arinna’ nın Güneş Tanrıçası” ifadesi dikkat çekmektedir. 

Tanrıça burada ilk kez GAŜAN-LA “Hakimem” sıfatıyla anmaktadır. Kralın altı 

yılı kapsayan yıllıklarında Suriye’ ye ait farklı bir panteona dair bilgiler de vardır. 

Fırat yakınlarındaki Hassuna’ nın işgalinden sonra I. Hattuśili Hattuša panteonuna 

Halpa’ nın Fırtına Tanrısı yanında Tanrıça Allatum ve Allatum ’un kızı Hepat gibi 

Hurrili birçok tanrı ve tanrıçayı da katmıştır. Kuzey Suriye panteonunda Allatum, 

Hepat’ ın annesi olarak geçmektedir. Hepat, doğuma yardım eden hizmetkarları 

Hutena ve Hutellura ile birlikte Yazılıkaya panteonunda da gösterilmiştir. Aynı 

zamanda Hurri kökenli tanrılar topluluğunun baş tanrısının eşi olan tanrıça 

Şarumma ve Alanzu ’nun da anneleridir (Arıkan,1998, s.277).  

 

Bir diğer önemli tanrıça olan Mezopotamya’ lı tanrıça İštar, Hititlerde Tešub’ un 

kız kardeşi Ŝaušga olarak panteonda yer bulmuştur (Martino, 2013, s.412). Hurri 



23 
 

kökenli Güneş Tanrısı Şimegi de adaletin simgesi olarak karşımıza çıkmaktadır 

(Haas, 2002, s.439).   

 

Panteonun devamında koruyucu tanrılar statüsünde, Karzi, Ea, Damkina, Pirwa, 

Telepinu, Nisaba, Sin, Išhara, İnar gibi tanrılar gelmektedir. Tanrıça Hepat’ ın 

yardımcıları Ninatta ve Kulitta, Ŝaušga’ nın arkasında panteon alayında yer alır 

(Ünal, 2003, s.77).  

 

Bunun dışında yazılı belgelerde gündelik hayata yardımcı olan (hami) tanrılar 

genellikle Luwi kökenli olduğu anlaşılmaktadır. Hititler hami tanrıya İnara, 

Hattiler’in ise İnar dedikleri tanrı, geyik üzerinde gösterilen kırların koruyucu 

tanrısı olarak metinlerde geçen Kurunt(iya) örnek olarak verilebilir (Martino, 2002, 

s.445).  

 

Yazılı belgelerde Hitit panteonunda yer alan tanrı ve tanrıça künyelerine ek olarak 

kült aktivitesinin içeriği ve süresine dair bilgiler de yer almaktadır. Hitit Devleti’n 

de Eski Hitit Dönemi’nden İmparatorluk Dönemi sonuna kadar yapılan kült 

aktiviteleri ve festivaller kayıt altına alınmıştır. Bu kayıtlarda Hattice, Palaca, 

Luwice, Hurrice, Babilce dillerinin kullanıldığı anlaşılır. Erken Hitit Dönemi’n de 

Luwice yazılan kayıtların sayısı fazladır (Martino, 2002, s.445).  Söz konusu kült 

aktivitelerinde takvim yılı benimsenerek doğa olayları esas alınmıştır. Kült ayinleri; 

kralın savaşta başarılı olması, ülkenin refahı, hayvanların doğum yapması, ekilen 

ürünlerin verimli hasat vermesi için yapılan uygulamaları içerir. Törenler, tanrılarla 

olan iletişim ve tanrıların ülkeye yardım etmesi için bir araçtır (Haas, 2002, s.441-

442). Yılın sonbahar mevsiminin yaşandığı Eylül – Kasım ayları ve ilkbaharın 

gelişi ile bereketin arttığı Mart- Haziran ayları bu kutlamalar için önemlidir (Bryce, 

2002, s.188).   

 

Senenin belirli dönemlerinde ise bayram kutlamaları yapılmaktadır. Bayramlardan 

ilki (AN. TAHSUMSAR) “Çiğdem Bayramı” ‘dır. İlkbaharda kutlanılan bayram 38 

gün sürmektedir. Bu törenlerde yeni yıl dönümü kutlanmaktaydı. İmparatorluk 

Dönemi’ nin başlangıcı ile ilkbahar bayramı olarak kutlanan bir diğer bayram ise 



24 
 

(nuntarriyasha-) “Hız Bayramı” olarak bilinir (Martino, 2002, s. 445-447).  Ayrıca, 

KI. LAM; Arinna’ nın Güneş Tanrıçası Arinna ve Zippalanda’ nın Fırtına Tanrısı’ 

nın başkent Hattuša’ da kutlanan önemli kült törenlerinden bir diğeridir. Tören, Eski 

Hitit Dönemi geleneğidir ve 3 gün sürmektedir (Archi, 2015, s.14). Bayramlar 

kadar bayramların kutlanacağı yerler de önemlidir. Zaruri şartlarda bu yerler 

değişebilir; Fırtına Tanrısı’nın kutsal kenti Nerik, Kaşkalar tarafından işgal 

altındayken bölgeye en yakın yerde bulunan Hâkmiş Kenti’nde geçici olarak 

bayram kutlandığı bilinmektedir. 

 

 Metinde bu durum şu  şekilde anlatılır; (KUB Il 6 III 25 ); 

“Kral, Ehalentuwa1 evinden çıkar ve yıkama evine giderdi. Orada banyo yaptıktan   

sonra TUGkususi adı verilen bayram elbisesini giyer. Ayrıca metinlerde beyaz ya da 

siyah ayakkabılarını giydiği, altın ve gümüş küpelerini takar” ifadesi de 

geçmektedir (Alp, 1948, s. 310).  

 

Yazılı belgeler, bayram ritüellerine eşlik eden dansçılar hakkında da bilgi verir. 

Kral, ritüeli başlatmak için tapınağa girmeden önce dansçılar ve kita rahipleri 

tapınağa önceden giderek yerlerini alırlar. Kral ve kraliçe tapınağın iç avlusuna 

girdiklerinde dansöz, kralın önünde bir defa döner. İki saray oğlanı kral ve kraliçeye 

el yıkama suyunu getirir (Gavaz, 2012, s. 40-42). Bazı durumlarda aktiviteye 

müziğin de eşlik ettiği bilinmektedir. Söz konusu müzikli törenlerde en çok lir, saz/ 

vurmalı çalgılar görülür. Müzikli şölene enstrümanı ile eşlik edenlerin yanında 

sadece dans hareketleri ile ritme ayak uyduran dansçıların da yer aldığı metinlerden 

anlaşılmaktadır (Martino, 2002, s.446).   

 

Törenler sırasında kullanılan çalgı aletlerine ek olarak tanrıların hayvan biçimli 

heykelleri de törenlerde kullanılmakta, kurban törenleri ve kült yemekleri 

tüketilmektedir. Şölene katılan kral ve kraliçe “Labarna” ve “Tabarna” adı ile 

törenlere katılmaktadır (Haas, 2002, s.441-442).  Bu törenlere (Tuhkanti) veliaht 

prensler de katılmışlardır (Martino, 2002, s. 446).  Kült törenlerinin gösterimi Eski 

Hitit Dönemi’n de İnandık Vazosu’ndan İmparatorluk Dönemi’nde ise Alaca 

 
1 Ehalentuwa, saray- mabet olarak geçer. 



25 
 

Höyük Sfenksli kapının cephe kabartmalarından tanınmaktadır. Aynı zamanda 

törenin bir parçası olan kral ve kraliçenin kutsal birleşme sahnesi (bereketin 

simgesi) “Hieros Gamos” vazo sanatı üzerinde de betimlenmiştir (Haas, 2002, s. 

441-442).  Bir diğer gösterim ise Alaca Höyük’ te kente giriş kapısının her iki 

orthostatlı cephesinde kral ve kraliçenin saygı jestinde gösterilmesidir. Batı 

cephede, kral ve kraliçe altar üzerinde boğaya doğru ilerlemekte, doğu cephesinde 

ise Tanrıça Hepat tahtında oturmaktadır. Akrobatlar ile av sahnesi festival 

sahnesinin bir parçasıdır (Bryce, 2002, s.191-193).   

 

Tanrı ve tanrıçanın evi olan tapınaklarda tanrı çifti ile beraber birden fazla tanrı için 

tapınım gerçekleştirildiği bilinmektedir. Boğazköy Yukarı Şehrinde yer alan 

tapınak mahallesi ve tapınakların bu alanda bu kadar yoğunlaşmasının sebebi halkın 

yaşadığı alan ile tanrıların evi arasında bir kent ayrımı yapılmış olmasına 

bağlanmaktadır (Seheer, 2002, s.450). Tanrının evine, Hitit devlet hiyerarşisinde en 

yüksek kademede olan kral, kraliçe ve baş rahipler girebilmekteydi. Açık alanlarda 

kutlanılan bayramlardan sonra tapınaklar ziyaret edilip ayin tamamlanıyordu 

(Seheer, 2002, s.450). Tapınak ziyaretinde şarap, bira gibi içecek malzemeleri 

tüketilirken içecekler tanrı heykelinin önüne ya da sunak varsa onun içine 

dökülüyordu. Hitit ikonografisinde Schimmel Koleksiyonunda yer alan rhyton 

üzerinde gaga ağızlı testi ile yapılan libasyon tasviri ve kaya anıtlarında Fraktin 

Anıtı’n da kralın tanrıya libasyonunu anlatan güzel betimsel yansımalar  söz konusu 

sahnenin önemli örnekleri arasındadır. Geç Hitit Dönemi’nde Malatya Arslantepe’ 

de kraliçenin tanrıçaya gerçekleştirdiği libasyonun gösterimi orthostat üzerinde 

işlenmiştir (Martino, s.2002, s.446).     

 

Kült aktivitelerinin uygulanmasında şehir içinde yer alan tapınaklar kadar açık hava 

tapınakları da ayrı bir işlev görmüştür. Başkent Hattuša’ da Kral Kapısı ile Aslanlı 

Kapı arasındaki yol güzergahı kral için bir tören yolu olarak yorumlanır. Alay 

yolunu takip eden yabancı ziyaretçiler ve saraya mensup dansçı-müzisyenler bu 

yolu kullanmış olmalıdırlar (Bryce, 2002, s.188). Tören yolu, tapınak kapısına 

gelmesi ile son bulmaktadır. Tapınağa kral ve kraliçe çifti dansçılarla karşılanarak 



26 
 

tapınağa alınmakta önceden hazırlanan ekmek ve etler kutsal odadaki tanrı heykeli 

önüne bırakılmaktadır (Bryce, 2002, s.188). 

 

Hattuša’ nın 1,5 km. kadar kuzeydoğusunda yer alan bir diğer açık hava kutsal alanı 

olan Yazılıkaya, “Yeni yıl şenlikleri evi” olarak tanımlanır (Seheer, 2002, s.443).  

Burada ölüm ve yaşamı simgeleyen tanrılar bir arada gösterilmiştir (Bryce, 2002, 

s.188). Alan IV. Tudhaliya dönemine tarihlenir. Taç giyme törenlerinin de burada 

yapıldığı düşünülmektedir (Bryce, 2002, s.188).  

 

Açık hava uygulamaları için diğer bir merkez, Beyşehir Gölü yakınında yer alan 

Eflatunpınar kutsal havuz Anıtı’ dır. Orta Hitit Dönemi’ nde yeniden düzenlenen 

bir metinde kral ve kraliçenin sağlığı için iki çeşme kaynağından bahsedilir. 

Metinde geçen çeşmelerden biri Güneş Tanrıçası’ na diğeri ise Hava Tanrısı’ na 

adanmıştır.  

 

“Güneş Tanrıçası’ nın bir kaynağı fışkırmaktaydı. Ve şimdi (nasıl yapılmış?) 

Aşağısı (ve) yukarısı taştan yapılmış;...kaplı... O’ nu leoparlar koruyor...” (Haas, 

2002, s.442). 

 

Her ne kadar Eski Hitit dönemine ait bir metin olsa da metinde oturan Güneş 

Tanrıçası ve leopardan bahsedilmesi nedeniyle bu tür çeşme kaynağı Eflatun Pınar 

Anıtı açısından değerlendirilebilir olacağı vurgulanmıştır (Mouton ve Erbil,2012, 

s.67-70).  

 

Kült törenlerinin gerçekleştiği alanlar, bayram metinlerinin haricinde şifa ve 

koruma amaçlı yapılan büyü metinlerinde sıklıkla ifade edilir. Kötülükten ve 

pislikten arınmak için başvurulan büyüler isteyen kişinin evinde ya da belirlenen 

alanlarda yapılmaktaydı. Büyüleri yapanlar uzman kişilerdir. Yazılı belgelerde 

uzman kadın olarak “Yaşlı Kadın” tanımı geçmektedir. Büyüyü yapan kişi yardım 

için tanrıları çağırır ve Hititler için kutsal olan su ve sıvı madde arındırılır. İşlem 

esnasında yapılan hareketler ve temennilerle kötülüğün uzaklaştırılması 

amaçlanmaktadır (Schewemer,2013, s.440-441).  



27 
 

 

İmparatorluk Dönemi sonrası Hitit’in yıkılış sürecini de kapsayacak dönemlerde 

kültler ve mitosların uygulamaları ve anlatımlarının etkisi devam etmiştir. Yıkılış 

dönemi sonrası Geç Hitit devletlerinde tanrı ve tanrıça isimleri kült uygulamaları, 

siyasi tanımlamalar ve mitoslarda karşılaşılan isim değişikliğin rağmen devinimin 

devam ettiği görülür (Haas, 2002, s.442). 

 

Kısaca anlatılmaya çalışılan Hitit dini ve uygulamaları, bize kadın tanrıçalar ile 

Kraliçelerin statüleri hakkında bilgi verir. Anlaşıldığı gibi kadın tanrıçaların 

başında Güneş Tanrıçası gelmektedir. Bununla birlikte çok sayıda tanrıça yine 

metinlerde geçer ve belgelerden anlaşıldığı üzere erkek tanrılar kadar önem 

taşımaktadırlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

3. BÖLÜM: HİTİT SİYASİ TARİHİNDE TAWANANNA 

KAVRAMI 

 

Hitit Dönemi’nde kadının yerini irdelemek için bir önceki devir olan Koloni Dönemine 

bakılması ve bu gelişimi izlemek gerekmektedir (Kınal, 1956, s.355).  

 

Anadolu, Koloni döneminde (MÖ 1950-1700) MÖ 2. bin yılın ikinci yarısında Asurlu 

tüccarların gelmesiyle yazı ile tanışmıştır. Asurlu tüccarlar Anadolu halkı ile çok yakın 

ilişki içerisinde olmuş, böylece toplanan metinlerde tüccarların yanı sıra yerli halk 

hakkında da bilgi edinilmiştir. MÖ 2. bin yılda Anadolu’da yaşayan Asurlu tüccarlardan 

kadın tüccarlara ait yazılı belgelerin neredeyse tamamı okunmuştur. Tüccarlar 

arasındaki belgeler ve yazışmaların çoğu Asurlulara aittir. Yazışma vesikaları yapılan 

ticari ile ilgili bilginin yanında aile içi boşanma, evlilik gibi sosyal konuları da 

içermektedir (Kınal, 1956, s.355).  

 

Yazışmalar ile ilgili belgeler, Kayseri’ nin 21 km kuzeydoğusunda yer alan Kültepe’de 

ele geçmiştir olup tabletler Anadolu’ nun ilk yazılı belgelerini oluşturur. S. Alp, Koloni 

Dönemi tabletlerinde kelimelerin Hititçedeki kullanımı ile benzerliğini ortaya koymuş 

aynı zamanda ortak coğrafya içerisinde Kaniš’liler ile birlikte ikamet eden Hitit 

nüfusunun yoğunluğuna dikkat etmiştir (Alp, 1997,s.7).  

 

Hitit Devleti kurulmadan önce, MÖ 2. bin yılın başında Anadolu’ya gelen Asurlu 

tüccarlar, Kaniš şehrinde pazaryeri (“karum”) kurmuşlardır. Höyüğün tepe kısmında yer 

alan yöneticilerin evleri ve karum güçlü bir sur sistemi ile korunmuştur (Darga,2011, 

s.75). 

 

3.1 Hitit Devleti Öncesi Kadının Rolü 

 

Yazılı belgelere göre, Asur Ticaret Kolonileri Dönemi’nde Anadolu’ da her birinin 

kendi yöneticisi olan şehir beyliklerinden oluşan bir yapı vardır. Beyliklerin başındaki 



29 
 

kral’ a/yöneticiye “rubaum” denilmiştir (Balkan, 1957, s.26; Garelli ,1963, s.207-208). 

Assur metinlerinde Rubaum, “Assur Kralı” olarak tanımlanır (Gelb,1935, s.13). 

Rubaum’ların her biri kendi beylik sınırından sorumludur.  

 

Rubaum’ların eşi Rubatum’lar kraliçe unvanına sahiptir. Kraliçe/ Rubatum tüccarın evi 

ve pazarlama yeri olan yerleşimin yöneticisidir. Rubatum’lar yazılı belgelerdeki ticari 

faaliyetlerde karar mekanizmasında söz sahibi olmaları yanında kurallara uymayan ya 

da haksız kazanç sağlayan tüccarları cezalandırma yetkisine de sahip olmuşlardır 

(Darga,2011, s.85-86). Örneğin, Kaneš’ te özel ismi bilinmeyen Rubatum, Puśu-ken 

(Kaneš II. yapı katı belgelerinde ismi sıklıkla geçmektedir) isimli tüccarı haksız kazanç 

sağladığı için hapse attırmıştır (Kienast, 1960; 87).  

 

Koloni Dönemi’n de en başta kadın ve erkek yerel yöneticinin hükmü altında toplum 

hiyerarşisi 3 grup altında toplanmıştır. Belirlenen grupta; soylular/ yöneticiler, hür 

insanlar ve köleler vardır. Karar mekanizmasında yer alan Rubatum’ lar soylular 

grubuna dahil olup aynı zamanda ticari faaliyetlerde erkekler kadar iş gücüne sahiptirler. 

(Kınal, 1956, s. 356-357).  

 

Yazılı belgeler arasında köle durumuna düşmeyen belli meslek düzeyine sahip 

kadınların yazmış olduğu iş mektupları önem taşır. Söz konusu iş mektupları kadınların 

ticaretteki rolü hakkında bilgi vermektedir. Mektuplar sayesinde ismi öğrenilen iki 

kadından biri Hattium diğeri ise Puśu-ken’in eşi (aśśatum) Lamassi’dir. Lamassi, kumaş 

imal etmektedir karumda oturan kocasının verdiği talimatlara cevap verip uymaktadır 

ve göndereceği ürünler hakkında bilgi vermektedir. (Veenhof, 1972, s.111-112).  

 

Lamassi’ nin kocasını ürünler hakkında bilgilendirdiği metin; 

“Aĥügar ve Ia-śar sana her biri 5 mina olan yün getirecekler. Bana hiçbir şey 

vermediler. Ia-śar, senin için bir kumaş yapacağını söyledi. Urani, 8 kumaş getirecek. 

Ben kumaşlara yarısı kadar daha ekleyerek Ia-śar’ a ile göndereceğim. Urani, mektup 

sana ulaşmadan hepsini sana ulaştıracak”.  

 



30 
 

Metinden, ücret olarak Puśu-ken ve eşinin aynı hakka mı sahip olduğu anlaşılmıyor fakat 

kararları ortak alındığını anlıyoruz (Darga, 2011, s.96). 

 

Koloni Dönemi’nde kadınların rolünü gösteren diğer bir belge ise mahkeme 

tutanaklarıdır. Tutanakta Puśu-ken kızı Ahaha ve erkek kardeşlerinin ismi geçmektedir. 

Mahkeme zaptına göre, tüccar ailesi varislerinin belirlenmesi amaçlanmıştır. Puśu-ken’ 

in kızı rahibe sıfatına sahiptir. Zapt, Puśu-ken’ in ticarette ortak çalıştığı tüccar 

arkadaşının ölmesi üzerine yapılmıştır (Kienast,1960, s.24).  

 

Yukarıda örneklenen yazıtlara göre kadınların, Koloni Döneminde ticari faaliyetlerde 

payının yüksek olduğunu göstermektedir. Kadınlarda kocası kadar söz hakkına 

sahiptirler. Kadınların borçlarını ödeyemediklerinde köle durumuna düşmesi, kendi 

başlarına borç aldıklarını ve paralarını kontrol etmeye çalıştıklarını göstermektedir. 

Kadınların mahkemede hukuksal hak kazanmaya çalışmışlardır ve bunun en güzel 

örnek, Puśu-ken’in aile yapısına bakıldığında Asurlu tüccarların yerel kadınlarla, yerel 

kadınların da Assurlu tüccarlarla evlilik yapmış olması bu durumu özetler (Kınal, 1956, 

s.359).  Yapılan evliliğin ilk aşamasında para ödemesi görülmezken boşanma esnasında 

kadına para ödenmektedir ve boşanma durumunda her iki taraf eşit ölçüde hak sahibidir 

(Kınal, 1956, s. 360). 

 

Bir evlilik (C3) vesikasın da,  

“(Bay) Abarasna (Bayan) Kulsia ile evlendi... Eğer Abarasna Kulsia’ yı bırakırsa, evi 

her ikisi taksim edecekler.” 

 

Metne göre, evliliğin başında ve sonunda her iki taraf için haklar eşittir. Varislerin 

belirtildiği metinlerde, eşlerin çocuklarına dair bilgiye, ikincil ya da üçüncül evlilikler 

ve evli olup çocuğu olmayan çiftlerin birincil dereceden yakınlarının çocuklarına ortak 

malın bırakıldığına dair bilgiler vardır (Bilgiç, 1951, s.230).  

 



31 
 

Yazılı belgelere göre, evlilikler Anadolu kurallarına göre şekillenmektedir. Kadınların 

hakimiyetinin Hitit Dönemi’n den önce arttığı Koloni Dönemi yazılı belgelerinden 

anlaşılmaktadır (Bilgiç, 1951, s.237). 

 

3.2.Hitit Döneminde Kadının Rolü 

 

Hititlere ait günümüze ulaşmış yazılı belgeler saray görevlileri tarafından yazılmış 

oldukları için Hitit halkı ve cemiyeti hakkında bilgi yok denecek kadar azdır. Yazılı 

belgeler ile çoğunlukla sarayda yaşayan topluluk ve yöneticiler hakkında bilgi sahibi 

olunmaktadır (Kınal,1956, s.361).  

 

Hitit yazılı belgeleri arasında siyasal, askeri ve toprak idaresine göre sosyo- kültürel 

hayata ve hukuk sistemine ait düzenlemeler içeren metinler önemlidir. Bunlar ferman 

olarak nitelendirilir. Fermanların, Eski Hitit’ten Hitit İmparatorluk Dönemi’ne kadar 

yazımı ve kullanımı devam etmiştir. I. Hattušili Dönemi’ ne ait CTH6 Hattusili 

Vasiyetnamesi ve CTH5 I Hattušili’ nin son yıllarındaki karışıklıkları anlattığı 

metinlerde bir Tawananna’ ya karşı alınan şiddetli tedbirler ile yeni veliahdın tahta 

çıkarılmasının sağlanması için gerekli önlemlerin alınması ve uyarıların yapılması 

anlatılmaktadır.  

 

Eski Hitit Dönemine ait Tawananna ile ilgili metinlerden; Hitit Devleti’nin kurucusu I. 

Hattušili’ ye ait yazılı belgelerde 3 farklı eş hakkında bilgi sahibi olmaktayız. Eşlerin 

isimleri; Tawannana, Hastayar ve Kaddusi olarak geçmektedir. Metinlerden anlaşıldığı 

üzere, Hastayar sadece eş görevindedir ve kraliçe statüsüne sahip değildir. Çünkü, 

metinde ismini tamamlayıcı ön ek olan Tawannana veya SAL. LUGAL terimi 

geçmemektedir. Büyük ihtimal Hastayar kralın ablası ya da kız kardeşi olmalıdır 

(Memiş,1994, s.280-281).  

 

I. Hattušili, KBo III 27 Nolu fermanında Tawananna ve çocuklarının adının telaffuzunu 

yasaklamıştır. Belgeye göre (Yiğit, 2007, s.1-7);  

 



32 
 

• Muršili veliaht ilan edilmiştir. 

• Zalpa, Hassuwa ve Halpa kentleri kralın boyunduruğu altında kalmamış, karşı isyan 

hareketine geçmişlerdir.  

• Önemli olan Tawananna’ ya gösterilen tepkidir. 

• Hattušili’ nin bu fermana göre hangi soydan geldiği ve tahta meşru ya da gayrimeşru 

olarak mı çıktığı anlaşılamamaktadır.  

• Hattušili, taht için meşruiyetini kanıtlamak için kendisinin Tawananna soyundan 

geldiğini ileri sürmüştür. Yıllıklarında kendisini Tawananna’ nın yeğeni olarak ifade 

etmiştir.  

• Fermana göre, I. Hattušili adını yasakladığı Tawananna ile kan bağı taşımaktadır.  

• Hattušili fermanında kızının isyan ettiğini belirtmiştir. Metne göre kızı olarak 

nitelendirdiği kız kardeşidir.  Kız kardeşinin Hattušili’ ye karşı isyan hareketine geçmesi 

ve kralın sözünü dinlememesi, kız kardeşinin Tawananna makamında olduğunu 

göstermektedir. Oğlu olan Labarna için de tahta çıkmasını meşru kılmıştır.  

• Hattušili, kız kardeşinin sözünü tutmadığı için kardeşini “yılan” olarak tanımlamış ve 

saray içerisinde bir kargaşa durumunun olduğunu belirtmiştir.  

• Kız kardeşinin Tawananna olarak ifade edilmesinden sonra Hitit Orta Krallık 

Dönemi’ nin sonuna kadar bu unvana sahip olacak yönetici kadın Ashmunikal’e kadar 

olmamıştır.    

 

Labarna ve Muršili I. Hattušili’nin evlatlık torunlarıdır. Labarna olarak ifade edilen kişi 

kız kardeşinin oğludur. Fakat Labarna’ yı DUMU (erkek çocuk).-mi-la-ba-ar-ni şeklinde 

tanımlamıştır. Metinde sadece kız kardeşinin oğlu olarak bir kez ifade etmiştir. Fakat 

Hattusili’ nin 6. yılına ait yıllığında, Labarna ‘yı SA. Tawananna DUMU. SES.SU ile ifade 

etmiştir. (SA Tawananna’ yı ifade eder) (Bin-Nun,1975, s.55-57).  

 

Hattušili’ nin vasiyetnamesinde adı geçen I. Labarna’nın varlığı Tawananna – I. 

Labarna- Hattušili arasındaki akrabalık ilişki problemini ortaya çıkarmıştır. Labarna’nın 

kız kardeşi ile Tawananna’nın erkek kardeşi evlidir. Labarna’ nın kız kardeşi olarak 

tanımlanan kadın I. Hattušili’nin annesidir. Bu da bize iki tane Labarna olduğunu ortaya 

koyar. Fakat bu görüş hakkında farklı açıklamalar mevcuttur. T. Bryce; I. Hattušili’ nin 



33 
 

I. Labarna’ nın oğlu olduğunu savunur. Diğer tanımlanan Labarna yani II. Labarna 

Hattušili’ nin kız kardeşinin oğludur. Bu da bize, Tawananna’nın Labarna isminde hem 

kocası hem de erkek kardeşi olduğunu gösterir.  I. Hattušili’nin halasının kocası I. 

Labarna, kendisinden önceki kral durumundadır. Bu durumun benzeri Eski Asur 

Dönemi’ne ait ele geçen mektuplardan anlaşıldığı üzere bazı yerel kralların babalarını 

takiben tahta çıkmışlardır. Bu da Hitit Dönemi öncesinde ataerkil sistemi temelinin 

atılmaya başlandığını gösterir. Zalpa ile ilişkili erken döneme tarihlenen metinlerde 

büyükbaba-baba-oğul ifadesi geçmektedir. ABI-ABI LUGAL- LUGAL US tahta sırası 

ile geçmişlerdir. Hitit Dönemi’n den önce kralların babaları ile ilgili atıflarda bulunması 

ataerkil düzenin ne zamandan beri uygulanmaya başlandığının anlaşılması ve Hitit 

Devleti’nin sosyal ve siyasi düzeninin oluşmasındaki oynadığı önemli rolü ortaya 

koymuştur. (Bin-Nun,1975, s. 67-83).  

 

 I. Hattušili Dönemi’n de Tawananna olarak ifade edilecek tek kadın halasıdır. Eski Hitit 

Dönemi’n deki kralların eşleri ile ilgili şu bilgilere sahibiz; 

 

 

Kral Eş 

I. Hattušili KADDUSİ- HASTAYAR- 

TAWANANNA  

I. Muršili KALİ 

Hantili HARAPSİLİ 

Ammuna  TAWANANNA 

Telepinu IŜTAPARİYA 

Alluwamna HARAPSEKİ 

III. Zidanta 

III. Huzziya 

IYAYA 

SUMMIRI 

 



34 
 

I.Hattušili’den sonra tahta çıkan Muršili’nin eşi kraliçe Kali hakkında çok fazla bilgimiz 

yoktur. I. Muršili’nin kız kardeşi ve I. Hantili’ nin eşi olan Harapsili hakkında Telepinu 

Fermanından bilgimiz vardır. Ištapariya Telepinu’ nun eşidir (Memiş, 1993, s.21-23).  

 

 Özet olarak; 

• Kraliçe için metinlerde SAL. LUGAL ve Tawananna farklı kadınları temsil 

etmektedir.  

• Kral eşi SAL. LUGAL olarak tanımlanır. I. Hattušili’ nin karısı HASTAYAR 

kullanılan SAL.LUGAL ifadesiyle tanımlanır.  

• İlk Tawananna terimi I. Hattušili’ nin babasının kız kardeşi için kullanılmıştır.  

• İmparatorluk Dönemi’ nin başlangıcında iki kraliçe hem mühür baskılarından hem 

de yazılı belgelerinden öğrenilir. İlk kraliçe Nikalmati mühür baskısı ile tanınır. 

Nikalmati mühürde Ashmunikal’ in annesi olarak geçer. Nikalmati’ nin Tawananna 

unvanını kullandığına dair herhangi bir belge mevcut değildir. Ashmunikal bu dönemde 

varlığı tartışılmaz şekilde Tawananna unvanına sahiptir. Ashmunikal yazılı belgelerde, 

dua metinlerinde politik gücü elinde tuttuğunu kanıtlamıştır. I. Arnuwanda ile bir ortak 

mührü vardır ve bu da bir kral ile mührü olan ilk kraliçe olması bakımından önemlidir 

(Cengiz, 2014, s.105-107). Nikalmati, II. Tuthaliya’ nın eşidir. Kurban listelerinde 

Nikalmati ismine rastlanılmaktadır. Kendisinden sonraki kraliçe olan Ashmunikal’ e ait 

mühür baskısında adının geçtiği görülür. I. Arnuwanda’ nın eşi Ashmunikal ise SAL. 

SUHUR.SAL. Kuratalla ismi ile ifade edilen kadına toprak bağışı yapıldığını bildiren 

bir belge de hükümdar çiftinin mührünü taşır.  Ashmunikal, Nikalmati ve II. Tuthaliya’ 

nın kızı, I. Arnuwanda ise oğludur. Belirtilen bu duruma göre, Ashmunikal ve I. 

Arnuwanda kardeş evliliği yapmıştır. H. Otten’ e göre;   

 

• Tuthaliya ve Nikalmati; Arnuwanda’ yı evlatlık edinmiş olabilir. 

• Arnuwanda, Tuthaliya’nın çocuğudur. 

• İki üvey kardeşliğidir.  

Kraliçe Ashmunikal Hitit tarihi açısından önemi şu şekilde ifade edilmektedir (Bin-

Nun,1974, s.172-173); 

• Politik statü olarak Hitit metinlerinde geçen ilk kraliçedir.  



35 
 

• Hem Tawananna hem de SAL.LUGAL.GAL olarak tanımlanır.  

• Kendi mührü olan ilk kraliçedir. 

• Kralın yanında kraliçe olarak duran ilk kız kardeştir.  

 

Kraliçenin statüsü ile ilgili görüşler arasında evlat edinildiği veya Kraliçe Nikalmati’nin, 

eşi Tuthaliya, sağlığında ölmüş olmalıdır ve Hitit kralı tekrar evlenmiş olabilir. Çiftin 

oğulları da olmadığı için kızları Ashmunikal varis konumuna gelmiştir. Bundan dolayı 

Ashmunikal Tawananna konumuna gelmiş olarak yorumlanır.  Ashmunikal ve 

Arnuwanda çiftine dair diğer bir belge ise Nerik hakkında tanzim edilmiş duadır. Kaşka 

kavminin hücumlarından şikâyet eden bu dua metninde, Hititler tarafından Nerik’ in 

Fırtına Tanrısı’ na sunulan kurbanlar listelenmiştir (Memiş, 1993, s. 24-25).  

 

Orta Hitit Dönemi’nin bir diğer kralı olan III. Tudhaliya ve Taduhepa çifti Hurri kökenli 

İtkalzi ritüelleri ile metinlerden tanınır. Tašmišarri isimli, tahta kral ismi III. Tudhaliya 

olarak tahta çıktı. Kralın, Ŝapinuva’da ağız temizleme ritüelleri gerçekleştirdiği bilinir 

ve I. Šuppiluliuma zamanında Tawananna olarak görevine devam etmiştir (Aygül, 2011, 

s.139).   

 

İmparatorluk Dönemi’ nin kurucusu kral I. Šuppiluliuma’ nın yazılı belgelere göre 3 eşi 

vardır. Sırası ile eşler Danuhepa, Hinti ve Tawananna olarak bilinir (Bryce,1998, s. 172). 

İlk iki eşi Hurri kökenlidir. Tawananna Babil kralının kızıdır ve Tawananna’ nın 

etkisinin yönetimi etkilediği görülür. II. Muršili zamanına kadar devam eder (Cengiz, 

2014,s.112-114). Orta Hitit Dönemi’nden İmparatorluk Dönemi’ nin sonuna kadar sırası 

ile Nikalmati- Ashmunikal- Hinti- Tawananna-Danuhepa-Malnigal ve Puduhepa isimli 

kraliçelerin etkisi vardır. Danuhepa ismi mühürlerde görülmez fakat SAL.LUGAL.GAL 

olarak I. Šuppiluliuma dönemine tarihlenen belgelerde ismine rastlanılır. Kral I. 

Šuppililuima’ nın Babil kökenli eşi Tawananna ile olan mührü ise başkent Boğazköy’ 

de ele geçmiştir. Fakat çok tahrip olmuş durumdadır ve kral Šuppiluliuma ismi yer 

almaz. 

 

Mühürde kraliçe ile ilgili yazıt şu şekildedir; 

 



36 
 

SAL.TAWANANNA.SAL.LUGAL.GAL) DUMU.SAL.LUGAL.KUR.KA. DINGIR. 

(A).SI  

Başka bir mühür baskısında ise (Bin-Nun,1974;164-167); 

DY: NA4.KISIB Su-up-pi-lu-li-u-ma LUGAL.GAL LUGALKUR Ha-at-ti NA-RA-AM 

dISKUR 

İÇ:NA4.KISIBSALTa-wa-na-an-naSAL.LUGALGAL.DUMU.SAL.LUGAL 

KURKA.DINGIR. RAKI yazısı okunur. 

 

Çeviriye göre; “Šuppiluliuma ’nın mührü, Büyük Kral, Hatti toprağının kralı, Fırtına 

Tanrısı ’na ait olan; Tawananna’ nın mührü, Büyük Kraliçe, Babil Kralı’ nın kızı” 

ifadesi yer alır. 

 

M.Darga’ ya göre, II. Muršili zamanında I. Šuppiluliuma’ nın son karısı Tawananna 

etkisini devam etmiştir. Her ikisine ait mühür baskısı Ugarit Kralı Nigmadu ile yapılan 

antlaşmanın şartlarını bildiren tablette yer almaktadır. Tabletin tam ortasında mühürleri 

yer almaktadır. Yazılı belgelere göre, son kraliçe Tawannana, II. Muršili döneminde 

yetkilerini kullanarak sarayda baskın olmuş ve huzursuzluk çıkarmıştır. Eşi 

Suppiluliuma öldükten sonra saray da yasak işler yapmıştır. II. Muršili dilinin 

tutulmasından ötürü Tawananna’yı sebep göstermiştir. Böylelikle I. Hattušili’ nin 

“yılan” olarak tanımladığı saray içerisindeki yetkili kadından sonra, II. Muršili’ nin 

suçlamış olduğu ikinci kadın Tawananna olmuştur. II. Muršili’ nin mühür baskısında, 

Ga-su-la-vi ismine sahip kadın ismi geçmektedir ve kralın ilk eşi olarak Gaşulavia kabul 

edilir. Daha sonra oğlu II. Muvattali zamanında etken olan Danuhepa Muršili’ nin ikinci 

eşidir. Danuhepa’ nın etkisi III. Hattušili zamanına kadar görülmektedir. III. Hattušili 

Lawazantiya şehri baş rahibi olan Pentipşarri’ nin   kızı Puduhepa ile evlenmiştir 

(Memiş, 1993, s.29-31; Darga, 2011, s.157).  

 

III. Hattušili eşi Puduhepa ile evliliğini şu şekilde anlatmıştır (Kılıç ve Duymuş, 2007, 

s.95); 

 

“Mısır’ dan dönüş yolundayken, Tanrıça’ ya sunular yapmak için Lawazantiya’ da 

(Kizzuwatna Kenti) durakladım ve ayini tamamladım. Ve Tanrıça’ nın emri üzerine, 



37 
 

Lawazantiya’ da Tanrıça İştar’ ın rahibi olan rahip Pentipşarri’ nin kızını kendime eş 

aldım.” 

 

Puduhepa ve Hattušili çiftine ait çocukların adları da yazılı belgelerden bilinmektedir. 

En büyük çocuğu IV. Tudhaliya’dır. Diğer oğlu, Amurru Kralı’ nın kızı ile evlenmiştir. 

Kızlarından biri Amurru Kralı Bentešina evlenmiştir.   

 

Puduhepa’nın oğlu ve kızını siyasi amaç kapsamında evlendirmesi ile Hitit devleti 

siyasetinde pek çok şey değişmiştir. Puduhepa Hitit Devlet’inde en etkin kraliçe 

olmuştur. Bu durumun en iyi göstergesi Kadeš antlaşmasının bir yüzünde III. Hattušili’ 

nin mührünün diğer yüzünde ise kraliçenin mührünün yer almasıdır. Kraliçe Puduhepa, 

kendisine verilen siyasi ve hukuki gücü çok iyi yönetmiştir. Krali mektuplarda ve 

belgelerde ismi geçen kraliçenin II. Ramses’ in kraliçeye gönderdiği mektupta eşi Büyük 

Kral Hattušili kadar kendisinin de eşit düzeyde saygı gördüğünü kanıtlar, kardeşim diye 

hitap edilmiştir (Darga, 2011, s.158). 

 

Bir başka belgede kraliçe Puduhepa’nın başka bir kralla yazışması görülür; mektupta 

Babilli ve Amurru’lu prensesler aldığını belirtir. Mektup kraliçelerin siyasi 

evliliklerdeki rolünü ifade etmektedir. Aynı mektupta Hattušili’nin kızını Mısır prensine 

evlenilmek için gönderildiği ifadesi geçer (Memiş, 1994, s.291-292; Ünal, 2005, s.10).  

 

Sonuç olarak Hitit Devleti’nde Orta Hitit Dönemi’nden itibaren kraliçelerin etkilerinin 

arttığını sadece isimlerinin yazılı belgelerde geçmesi değil, kralın yanında söz sahibi 

olduklarının da göstergesidir. Kraliçelerin hukuki sistemi düzene koyma, toplumda 

hiyerarşiyi sağlamada etkileri de büyüktür. Kraliçe isimlerini en belirgin şekilde mühür 

baskıları üzerinde görmekteyiz. İlk kraliçe unvanı Ashmunikal ile başlayıp en yetkin 

kraliçe olan Puduhepa ile bu statü en üst düzeye çıkmaktadır. Mühür baskılarında 

okunan kraliçe isimleri Hitit hanedanlığında hangi kraliçenin siyasi aktivitede üstün rol 

oynadığını da açıkça ortaya koymaktadır. Kraliçe Ashmunikal, siyasi olarak faal görev 

alması yanında dua metinlerinde Nerik Kenti Fırtına Tanrısı’ na başkente yapılan Kaška 

saldırısına karşı güç ve destek isterken de tanınır. Hitit kraliçelerinin kült aktivitelerinde 

başrahibe konumunda olması Ashmunikal ile başlamaktadır. Prenslerle farklı devletlerle 



38 
 

politik dostluk sağlamak amacıyla siyasi araç olarak evlendirilen yabancı prensesler, 

kendi kültür ve inançlarını Hitit sosyal yapısına taşımışlardır. Farklı kültür etkileşiminin 

en net ve yoğun belirtisi inanç üzerinde olmuş ve Kizzuwatna kökenli Hurri etkisi Hitit 

panteonunda kendisine yer bulmuştur. Bu doğrultuda kraliçeler kendi yönetim anlayışını 

oluşturmuş ve kralın yanında eşit söz sahibi hüviyetine sahip olmuşlardır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

4. BÖLÜM: ESKİ HİTİT VE İMPARATORLUK DÖNEMİ YAZILI 

BELGELERİNDE KADIN 

 

Eski ve İmparatorluk Dönemi yazılı belgelerinden tespit edilen bilgiler kapsamında dört 

ayrı gruptan kadın görevliler hakkında bilgi sahibi olunabilir. Bunlar; Rahibeler, 

Şarkıcılar ve İlahi Söyleyenler, Kraliçeler/Prensesler ve Kült Törenlerinde Görevli 

Kadınlar olarak tespit edilmiştir. 

 

4.1 Rahibeler 

 

Hattuša’ da bulunan kral arşivlerinin içerdiği dini belgelerden Hitit kült törenlerinde 

görev alan kişiler hakkında bilgi sahibi olunmaktadır. Yazılı belgelerden anlaşıldığı üzere 

tapınaklar, kült törenlerinin gerçekleştirildiği öncül alanlardır. È. DİNGİR Hititçe de 

tapınağı ifade eder ve tapınakta görev alan kadın ve erkekler farklı statülerde kutsal alana 

hizmet ederler. Metinlerde LŬ SANGA rahibi, SAL SANGA ise rahibeyi ifade etmek için 

kullanılmıştır. SAL. MEŜ SANGA GAL ideogramı ise “Büyük Rahibeler” olarak rahibe 

sınıfının en üst seviyesinde görev alan kişiler için kullanılmıştır (Darga, 1984, s.71). 

 

Hitit rahibelerinin en üst sınıfını SAL AMA. DİNGİR LİM “Tanrının Anası” unvanına sahip 

kadınlar oluşturur. Kadınlar, tanrıça kültünde görev almakta ve LU SANGA rahipten sonra 

isimleri geçmektedir. Belirtilen gruba dahil olan rahibeler, günlük ve özel kutlamalarda, 

kült ayinlerinde görev almışlardır (Darga, 1984, s.73). “Tanrıların Anası” ismi ile 

zikredilen rahibelerin kendilerine özgü bayramları da vardır. Bu kişi baş rahibe olan 

kraliçeden sonra gelir (Kılıç ve Duymuş, 2007, s. 89).  

 

Başkent Hattuša’ da gerçekleştirilen 18 bayramdan biri rahibelere aittir ve bu bayram 

EZEN MEŜ.SAL MEŜ AMA. DİNGİR LİM ifadesi ile tanımlanmıştır. KBo IV 8 (CTH71) 

hukuki metninde, Hitit kralı Murśili’ nin hastalığına sebep olduğu iddia edilen “Tanrı 



40 
 

Anası” mevkiindeki yüksek rahibenin görevinden azledildiğine değinilmiştir (Darga, 

1984, s.73). Verilen cezanın detayına bakıldığında rahibe sadece görevinden azledilmiş 

olduğu, günlük yaşamına devam ettiği anlaşılır. Görevine son verdirilen rahibe için 

metinde “O sağdır... hayatının ekmeğini yiyor...” ifadesi ile durumu belirtilmiştir 

(Alparslan, 2006, s. 15-16). Metinde kralın yanında kraliçe de geçmekte fakat ismi 

verilmemektedir. İsmi bahsedilmeyen kraliçe, kral Murśili’ nin eşi Gaşulavia olmalıdır. 

Kral, kraliçe Gaşulavia’ nın ölümüne sebep olan üvey annesini cezalandırmış verdiği ceza 

ile kraliçenin kültteki önemli görevi de anlaşılmıştır (Alparslan, 2006, s. 15-16); 

 

Söz konusu metin (CTH 71) şu şekildedir; 

“Benim (ona) şu tek cezam vardı. Onu şöyle cezalandırdım: onu saraydan gönderdim ve 

onu tanrılara šivanzanni- rahibelik görevinden aldım. Benim (ona) tek cezam budur.” 

 

Ayinlerde görev alan SAL AMA. DİNGİR LİM yani rahibesinin yanında Tanrı Teteśhabi 

için yapılan bayramlarda SAL NİN.DİNGİR-aś ve DUMU.SAL.AMA.DİNGİR LİM “Tanrı 

Anası Kızı” isimli rahibe de görev almaktadır. Nerik Fırtına Tanrısı kült tören ve 

bayramlarında görev alan kült personellerinin başında ise SAL AMA. DİNGİR LİM rahibesi 

vardır. Ayrıca Nerik Kenti’n de yenilen kült yemeğine rahibelerin katıldığı da 

bilinmektedir (Darga, 1984, s.75).  

 

Bir diğer yazılı metinde ise Parnaśśa şehrinin “Siyah Tanrıça”sına  yapılan kült töreninde 

din adamlarının bulunduğu sıralamada SAL AMA. DİNGİR LİM rahibe ismi geçer ve 

kurban merasimini yöneten grubun içerisinde yer alır. SAL palvatalla ise ilahi söyleyen / 

el çırpan kadın ile kült töreninde SAL AMA. DİNGİR LİM rahibesi ile beraber anılır. SAL 

palvatalla tanımlı kadınların kült törenlerinde görevleri tam olarak bilinmese de isim 

tanımlamaları palvai- fiilinden (el çırpmak) anlaşıldığı üzere, görevleri el çırpmak, törene 

sözle eşlik etmek olarak yorumlanmıştır (Darga, 1984, s.75).  

 



41 
 

Hititli rahibelerinden bir diğeri de SAL NİN.DİNGİR ideogramı ile belirtilen “Tanrının 

Kız kardeşi” sıfatlı görevlidir. Rahibeler, metinlerde görevli olduğu bayramlarda kral ve 

kraliçeden sonra ki sıralamada yer almaktadır (Darga, 1984, s.75).  

 

SAL zintuhi ismiyle ifade edilen diğer bir rahibe sınıfı da kült  törenlerinde görev 

almaktadır. Zintuhi Hatti dilinde “torun”’u ifade etmektedir. Kendisi baş tanrı çifti 

Wurunśemu ve Taru’ nun kızı Mezulla’ nın kızıdır (Laroche, 1947, s.40). Tanrıçaya 

hizmet eden SAL zintuhi rahibelerinin başında ise GAL.SAL.MEŜ zintuhiyaś rahibesi 

vardır. İmparatorluk Dönemi sonunda SAL zintuhi kadınlarının KBo X 10 II numaralı 

listede Hattice şahıs isimleri ile birlikte değil Luvili kadınların arasında olduğu 

anlaşılmaktadır (Kammenhuber, 1969,s. 435). Luvili isimlerin metinlerde geçmesi, Luvi 

kült etkisinin Hitit İmparatorluk Dönemi sonunda hissedildiğini açıkça göstermektedir. 

SALtarpaśgana- SALmanahuerata- gibi Luvi diline has kompozitlerde rahibe isimleri 

geçmekte fakat görevleri hakkında bilgi verilmemektedir (Darga, 1984, s.76). 

 

Metinlerden de anlaşıldığı gibi kraliçe ve rahibeler kült törenlerinde önemli görevler 

almakta, törenlere kral ile birlikte katılmaktadırlar. 

 

4.2. Şarkıcılar ve İlahi Söyleyen Kadınlar 

 

 Kült personellerinde şarkı ve ilahi söyleyen erkek görevlilerin yanında kadın şarkıcılar 

da önemli bir yer tutmaktadır (Darga, 2013, s. 207). Hitit metinlerinde şarkı söylemek 

için iśhamiya- fiili kullanılmaktadır ve şarkı kelimesini ise iśhamia- sözü karşılar. 

Kelimenin sümeogrami karşılığı ŜİR’ dir ve Şarkıcı kadın ise  MUNUS ŜİR olarak geçer. 

“Kült şarkıcısı” için kullanılan sümeogrami ise LŬ GALA olarak tanımlanır. (Alp,1999, 

s. 2).  Şarkıcıların mensup oldukları etnik kültür kökenine göre farklı dillerde şarkı 

söyledikleri de yazılı kaynaklarda bildirilmiştir. Metinlerde MUNUS LU NAR= “müzisyen, 

şarkıcı”, MUNUS LUarkammiyala- “davul çalan kadın” anlamına gelmektedir (Dinçol, 1999, 

s.12).  MUNUS palwatalla- kült aktivitelerinde ilahi söyleyen olarak yorumlanmıştır (Darga, 



42 
 

1984, s.75) ve müziğe el çırparak eşlik edip yüksek sesle bağırırlar (Nowicki, 1990, 

s.242). MUNUS zintuhi-‘lerin KI.LAM bayramında şarkı söyledikleri de metinlerden bilinir. 

(Arıkan,2002, s.16) 

 

Bununla ilgili bir metin aşağıdaki gibidir; 

 

KBo XXX 16 Ay; 

 “Kral KI.LAM bayramına gi[ttiği] zaman ve ...nın çelen[gi tapınak fahişeleri de 

NIN.DINGIR rahibeleri ile beraber [...]ye/ya  ve zintuhi- kadınları şöyle [şarkı 

söylerler” (Singer, 1984, s.98). 

 

Kadınların şarkı söyleme eyleminin yanında müzik aleti çaldığı da belirtilmektedir.   SAL. 

MEŜ. ŜİR ideogramı ile tanınan “Şarkıcı Kadınlar”, kökenlerini gösteren (Dinçol, 1999, 

s.12) şehir adları ile ifade edilmiş olup bazılarının köle (GEME) olduğu da ayrıca 

metinlerde belirtilmiştir (Darga, 2013, s. 208).  

 

Eski Hitit Dönemi kült vazoları üzerinde SAL. MEŜ. ŜİR’ ler  ve müzik aleti kullanan 

kadınlara ait  tasvirler de  vardır. Kadınlar arasında SALMEŜ hazgarai-‘ lerin şarkı, 

MUNUS palvatalla’ nın ilahi söylediği ifade edilmiş ancak hangi müzik aletini 

kullandığı belirtilmemiştir.  

 

Vazolar üzerinde bazı kadınlar müzik aleti olarak çalpara çalmaktadırlar. İnandık 

Vazosu ve (Özgüç,1988, s.28), Hüseyindede Vazosu’ndan çalpara çalan kadınlar 

görülmektedir (Yıldırım, 2006, s.348). 

 

Çalpara, Anadolu’da en eski müzik aletlerinden biri olarak yorumlanır (Özgüç, 

1988;28).  Anadolu’ da en erken örnekleri Erken Tunç Çağı’n dan itibaren görülmektedir 



43 
 

ve Mezopotamya’ da Urnammu Steli’nde de tanınmaktadır (Alp, 2000, s.10; Tunç, 

2019, s.80). 

 

 Hitit yazılı belgelerinde ve tasvir sanatında çalpara/ zil kelimesinin karşılığı galgaturi / 

huhupal ile eşitlenmiştir. Galgaturi anlam karşılığı olarak daha fazla kullanılmaktadır. 

Çalpara özellikle Eski Hitit Dönemi tasvirlerine bakıldığında orta kısmında yer alan 

tutma yerlerinden sıkıca tutulup birbirine çarparak kullanılmış olmalıdır. İkinci 

kullanımı ise, bele kemerle bağlanıp tutturularak kullanılmış örnekler oluşturur (Dinçol, 

2013, s. 594). GİS huhupal, walh- çalmak ve hazzisk- oynamak fiilleri ile tanımlar 

(Dinçol, 1998, s.1). Hazzisk- enstrüman çalma eylemi anlamına da gelmektedir (Alp, 

2000, s. 9). Ziller/ Çalparalar kendinden ses veren çalgılar grubuna dahildir ((Dinçol, 

1999, s.47) ve Geç Hitit Dönemi kabartmalarında da tanınmaktadır (Dinçol, 1999, s. 50).  

 

MUNUSMEŜ katra- MUNUSMEŜ hazgarai- kültte görev alan şarkıcı kadınları 

tanımlamaktadır. MUNUSMEŜ katra kadınları doğum ritüellerinde çokça geçmekte olup 

arınma ritüellerine şarkı söyleyip müzik çalarak eşlik ederler. Katra kadınları tekli ya da 

grup halinde birbirinden farklı görevleri yerine getirmekle tanınırlar. Üstlendiği 

sorumluluklar arasında; elbise parçalamak, yün toplamak, kült töreninde tanrılara kutsal 

suyu taşımak, tanrı ritonlarını temiz su ile yıkamak gibi görevler sayılmaktadır (Murat, 

2013, s.118-119;2016, s.76).  

 

Katra kadınlarının bir diğer üstlendikleri sorumluluk ise doğum ritüelinde (CTH 470: 

KBo 24 5 8-14) doğum yapan kadını rahatlatmak için LŬ NAR “şarkıcı” ile birlikte şarkı 

söylemeleridir (Beckman, 1983, s.224-225; Murat, 2013, s.118). Bir metin bu durumu şu 

şekilde anlatır; 

 

(CTH 470: KBo 24 5 8-14); 

“...Ve onlar “büyük kadın” için endişelendiler. Ve onu “Tanrıların efendisi” [ve?] 

(yukarıda) sallarlar. Fakat ona şarkıcı ve katra-kadınları daha sonra şarkı söylerler. 

Ardından onlar geceyi [ ] geçirirler”. (Beckman,1983, s. 224-225). 



44 
 

Diğer bir Hurri kurban listesinde (CTH 787: KUB 47 65 II 13-15), katra kadınlarının şarkı 

söyledikleri de görülür (Murat, 2013, s.118);  

 

““[ zi]nzapuššiya [ şarkısını] katra kadınları [ söyler] ler ve (onlar) dans ederler...” 

 

Kizzuwatna kökenli Papanikri ritüelinde ise katra kadını ellerinde davul ve tef 

(GIŠBALAG) ile tanrıları çağırma görevindedirler (Sommer ve Ehelolf, 1924, s. 10-12). 

(CTH 476: KBo 5 1 III 48-49); 

 

“...katra-kadını (GIŠBALAG) “davulu/ defi” alır ve tanrıları çağırır...” (Sommer, 1924, 

s.10-12). 

 

Bir diğer kadın görevli de MUNUSMEŜ hazgarai’lerdir. Kült törenlerinde sunum yapımına 

yardımcı olmak yanında sunum yapmak, tanrılara objeler taşımak, şarkı söylemek, sunak 

taşımak gibi görevleri ile tanımlanmıştır (Murat, 2016, s.76). Bu görevliler bayram 

törenlerinin hizmetkarları olup, kült hizmetçileri grubunda yer alırlar (Darga, 1984, s.77; 

Fidan,2018, s.34). 

 

Bir kült envanterinde ise hazgarai kadınlarının görevleri sıralanmıştır (Darga,1984, s. 77; 

Murat, 2013, s.125). 

 

(CTH 505: KBo 2 13 Vs. I 11-20) 

“hazgara- kadınları kurban ekmeklerini ve DUGharši’yi yukarıya dağa taşırlar, Fırtına 

Tanrısı’nı dağa taşırlar. Kurban ekmeklerini ve DUGharši’yi sunarlar. Tanrı heykellerini 

(NA4 huvaši) kült taşının önüne yerleştirirler. Sunakları meyve ile donatırlar, kurban 

ekmeklerini ve DUGharši’yi yerlerine koyarlar. . 2 koyun Fırtına Tanrısı’na 1 koyun 

Kilinuna Dağı’na sunarlar. Kült taşının önünde keserler, taze eti koyarlar. Kurban 



45 
 

ekmeklerini ve DUGharši’yi parçalarlar. Yemeği koyarlar. 2 BAN (ölçü) un 1 kap bira 

Fırtına Tanrısı sunağına, 2 BAN (ölçü) un, 1haniša kabı bira dağa, sunağa, 2 BAN (ölçü) 

un, 2 kalitesiz bira dolu kap tanzim için çağırılır. Kadehleri tanzim ederler. Meyveleri 

getirirler. Tanrılara, törene katılan insanlara çelenkler takarlar ve tanrıları 

eğlendirirler. Gün bitip gece olunca, hazqara- kadınları tanrıları geri (tapınaklarına) 

getirirler, sunakları tanzim ederler, kurban ekmeklerini bölerler, talaimi kaplarını 

(kurban içkisi ile) doldururlar.” (Carter, 1962, s. 105-107) 

 

4.3. Kraliçeler/Prensesler 

 

Hititlere ait günümüze ulaşmış yazılı belgeler saray görevlileri tarafından yazılmış 

oldukları için Hitit halkı hakkında bilgi yok denecek kadar azdır. Yazılı belgeler dini 

şölenler, yöneticiler ve sarayda yaşayan topluluklar hakkında bilgi vermektedir (Kınal, 

1956, s.361).  

 

 Metinlerde geçen kadınlar, hür ve köle olmak üzere iki farklı sosyal sınıfa dahil 

edilmiştir. Hür kadını sadece kraliçeler temsil etmektedir. M.Ö 15. yy.’dan itibaren Hitit 

Devleti’nde ilk hükümdar çiftinin Hattice adı T/ Labarna ve Tawananna olarak karşımıza 

çıkar (Memiş,1994, s.280). “Tawananna” kralın meşru zevcesine denilmektedir. 

Kraliçeden ise sonra Eśertu kadını gelir (Darga, 2011, s. 135). Tawananna, Hatti kökenli 

Tabarna kelimesinden türemiştir. Hattiler ise kral için KATTE, kraliçe için KATTEH 

terimi kullanılmıştır (Kınal, 1956, s.361).  

 

Pala ritüelinde, Tawannana prenses olarak ritüele katılmıştır. Ritüele Tawannana’ nın 

yanında prensler ve sihirbazlarda katılmaktadır. Ritüel metninde kraliçe ise SAL.LUGAL 

olarak ifade edilmiştir. Ek olarak, kraliçe, yazılı belgelerde Şakuvaşşar olarak da 

geçmektedir (Kınal, 1956, s.361). 

 



46 
 

 Hitit Devleti’nin kurucusu I. Hattuśili’ nin yıllıklarında SAL. Tawananna teriminin 

telaffuz edildiği görülmektedir (Darga, 2011;125). E. Forrrer bu terimi, “Kral Annesi”, 

A. Hrozny ise “Tanrı Annesi” olarak yorumlamıştır (Cengiz, 2014;93).   

 

Kral ailesine mensup kadınlar Sümeogramlarla; DUMU.LUGAL- Prenses/ Prens; 

DUMU.SAL.GAL- Büyük Kız; SAL.LUGAL.GAL- Büyük Kraliçe ifadeler ile 

tanımlanmaktadır (Darga, 2011;127; Darga,1984, 21-22). 

 

Hitit rahibe sınıfının hiyerarşisine bakıldığında ise en üst basamağında kraliçe olduğu 

anlaşılır. Krallığın kült törenleri ve resmi bayramlarına kraliçe en üst düzeyde rahibe 

olarak katılmaktadır. Bu törenlerde kraliçe, bayrama özel kıyafetini giyerek birkaç 

tapınağa uğrayarak müzik ve dansçıların eşliğinde töreni yönetir. Hititler için önemli 

bayramlardan biri olan AN.TAH.SUM kutlamalarında kraliçe de yer alır.  Kral, bayramın 

kutlandığı farklı şehirlerdeki tapınaklar ziyaret ederken kraliçe yerinde kalarak tapınakta 

“śalli aśeśśar” toplantısını yürütür. Metinlerde Hattuša’ da “kraliçenin sarayı”’ nda büyük 

toplantıyı yönettiğinden de bahsedilmektedir (Darga, 1984, s.72).  AN.TAH.SUM 

bayramının sekizinci gününe ait metin  

 

“Arinna şehrine gelinir,, kral bu şehirde geceyi geçirirken, kraliçe yoluna devam eder, 

başkent Hattuša’ ya  döner ve kendi sarayına (È. SAL.LUGAL) gider.”  

 

Kraliçe, (SAL.LUGAL.GAL), kralın meşru karısı ve kralın sosyal ve siyasi 

faaliyetlerinde her zaman yanında olan kişidir. Hitit kralları tek eşli olmadığı bilinir. 

Kralın haremine bağlı olan ikinci kadına e-śer-tu denildiği yazılı belgelerden 

bilinmektedir. Kralın meşru karısından olan çocuk öncelikli olarak tahta geçme şansına 

sahiptir. Eğer çocuğu yoksa, ikinci kadından olan çocuğa tahta geçmeye hak 

kazanmaktadır. Bunun en güzel örneği meşru çocuğu olmayan Muwattali’ nin oğlu 

III.Muršili yansıtır (Darga, 2011;135; Otten-Kühne, 1971;37). Yazılı belgelerden 

anlaşıldığına göre kralın hareminde bulunan kadınların statüsü tahta geçecek olan oğlan 



47 
 

çocuğunun da sırasını belirlemektedir. Prens ve prenseslerin saraydaki statüleri 

annelerinin konumuna bağlıdır (Çelebi, 2007, s.142). 

 

Buna göre tahta geçiş sırası Telepinu Fermanı’nda şu şekilde tanımlanmıştır (CTH 19) 

(Fidan,2018, s.26); 

 

“Birinci prens kral olsun. Birinci dereceden prens yoksa ikinci dereceden bir oğul kral 

olsun. Eğer tahta geçecek bir erkek evlat yoksa birinci dereceden prensese bir içgüveyi 

koca versinler ve o kral olsun” (Goetze, 1957, s. 94). Birinci prensin annesi kralın egemen 

kraliçesi olup ikinci dereceden oğul e-śer-tu olarak tanımlanan kadına aittir. 

 

Prensesler de kraliçeler gibi Hitit siyasi ve toplum yaşantısında önemli görevler 

üstlenmişlerdir. Siyasi anlaşmalarda kral kızlarının yaptıkları evlilikler sıkça görülür. III. 

Hattuśili, iki kızını Mısır’ a gelin olarak göndermiştir. Kızlarından birinin ismi 

bilinmezken, diğerinin ismi yazılı kaynakta “Manefrure” olarak okunmaktadır (Darga, 

1984, s.42).  Puduhepa, kızını Mısır Devleti ile yapılan barış antlaşması daha da 

güçlendirmek için Mısır firavunu II. Ramses’ e gelin olarak gönderdiği bilinmektedir. 

Kraliçe diğer ismi bilinen kızı Gaşulavia’ yı ise Amurru Kralı Penteşina ile evlendirmiş 

ve kızının kraliçe olarak yükseltilmesini şart koymuştur (Memiş, 1994, s.291-292; Ünal, 

2005, s.10). Ayrıca kraliçe Puduhepa’ nın Mısır’daki müstakbel damadından Hitit 

Ülkesi’nde yaşanan kıtlık için tahıl, sığır ve koyun istediği de bilinmektedir. Bu durum 

prenseslerin diplomatik ilişkilerde aracı olarak kullanıldığının da  göstergesi olarak 

yorumlanmaktadır (Ünal, 2005, s.10). 

 

 

 

 

 



48 
 

4.4. Kült Törenlerinde Görevli Kadınlar 

 

Hitit kadınlarının dini aktivitelerde görevlerine dair bilgilere yazılı belgeler aracılığı ile 

ulaşılmaktadır. Elde edilen bilgiler doğrultusunda kadın görevlilerin meslekleri şu şekilde 

ifade edilebilir (Reyhan, 2003, s.115; Fidan, 2018, s.34;); 

 

MUNUS SUHUR.LÁ= hizmetçi kadın (Ünal,2007, s. 574) 

 

MUNUS SU.GI = yaşlı kadın, büyücü kadın (Ünal, 2016, s. 486). 

 

MUNUS hasaua = yaşlı kadın, büyücü kadın (Ünal, 2016, s. 896). 

 

MUNUS hasnupala= ebe 

 

MUNUS SÂ.ZU= ebe (Gurney, 1976, s. 46; Ünal, 2016, s. 896) 

 

MUNUS A.ZU = kadın hekim 

 

MUNUSMEŠ KAR.KID: (Kültte) fahişe (Neu ve Rüster 1989, s. 330, Ünal, 2016, s. 746). 

 

Söz konusu tanımlamalar, Hitit toplum yapısında erkekler yanında tek kadının da belirli 

görevler aldığını ortaya koymaktadır. Kadınların hakları ise sahip olduğu meslekler 

doğrultusunda belirlenmiştir. Kadınlar genellikle kült faaliyetlerinde, doğumda, 

bayramlarda, dokuma ve üretim de söz sahibi olmuşlardır ancak sayıları erkeklere oranla 



49 
 

azdır. Kült faaliyetlerini yöneten kadınların başında ise kraliçe yer almaktadır ve en üst 

yetkiye sahip kişiler arasındadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

5.BÖLÜM: HİTİT ÇİVİ YAZILI BELGELERDE KADIN 

KIYAFETLERİ 

 

5.1 Hititlerde Tekstil   

 

İnsan, doğayı tanımaya başladığı Paleolitik Çağdan itibaren vücudunu örtme ihtiyacını 

avladıkları hayvanların derileri ya da bitki yapraklarının birbirine bağlanması ile 

oluşturulmuş örtüler ile karşılıyordu. Zaman içerisinde toplumların tekstil kullanımı ve 

gelişimi sadece örtünme ihtiyacı ile bağdaşlaştırılamaz bir duruma gelmiştir ve tekstilin 

gelişimi, insanların yaşam koşullarına bağlı olarak sürmüştür (Fazlıoğlu, 1997, s. 1-2). 

Gelişimin başlamasında esas kaynak olan hammaddeye ulaşım, Neolitik Dönem ile 

birlikte olmuştur. Neolitik Dönem’ in ilk evrelerinde bitki yaprakları ve hayvansal lif 

hammadde olarak kullanılmıştır. Daha ileriki süreçte koyunun yünü tercih edilmiş ve 

iplik haline getirilerek boyama ile farklı renkli kumaşlar üretilmiştir (Fazlıoğlu, 1997, s. 

1-2). Yünün ip haline gelmesi için ağırşaklar kullanılmıştır. Orta Anadolu’ da MÖ 6000’ 

de Çatalhöyük Doğu yerleşimi mezarında karbonlaşmış yün cinsi bezlerin ele geçtiği 

bilinmektedir (Fazlıoğlu, 1997, s. 2). Kalkolitik Çağda değişim olmaksızın aynı süreç 

devam ederken Tunç Çağları ile beraber çok büyük değişim olmuş ve dokumacılık 

aletlerinde farklılaşmalar görülmeye başlanmıştır (Fazlıoğlu, 1997, s. 1-3).  

 

Erken Tunç Çağı boyunca gelişerek artan tekstil üretimi Orta Tunç Çağına geçildiğinde 

Anadolu’ da Asurlu tüccarlardan alınan mal alışverişine göre giderek belirgin bir üretim 

halini almıştır. Anadolu’ ya gelen tüccarlar yanlarında farklı dokuma çeşitleri de 

getirmekteydiler. Çeşitler arasında elbise (lubŭśum) ve kumaş (şubátum) yanında, 

Anadolu’ da üretilen kumaşlar da vardır. Bunlardan en sık kullanılanı, “kutánum” olarak 

belirlenmiştir (Günbattı, 2012, s.67-68).  

 

Hitit Dönemi’nde dokuma ürünlerin kimden alındığı ve hangi fiyata satıldığına dair bir 

bilgi olmamakla birlikte (Karakurt, Tuncer, 2022, s. 84), Hitit siyasi, dini, ekonomik ve 

sosyal hayatında dokumanın önemi yazılı belgelerden bilinmektedir. Saraya mensup 

kişiler ve kral/ kraliçenin kıyafetleri hakkında yazılı belgeler sayesinde detaylı bilgi 



51 
 

edinilmektedir. Bu ürünler ekonomik hayatta değiş- tokuş yerine geçerken sosyal 

hayatta hediye olarak da verilmiştir. Dini törenlerde, kıyafetlere “tören”- “bayram” 

giysisi olarak değişik şekillerde atıflar yapılmış ve özel günlerde giyilen kıyafetlerin 

kaliteli bir dokuya sahip oldukları vurgulanmıştır (Karakurt ve Tuncer, 2022, s. 111).  

 

Kıyafetlerin çeşitliliği, bayram törenlerinin bütçesinde verilen fiyatlardan da 

anlaşılmaktadır. Törenlerde giyilen kıyafetlerin diğerlerine göre daha değerli olduğunu 

yazılı belgeler göstermiştir (Reyhan, 2016, s.111-112).  

 

I TÚG.SÍG / “1 adet değerli giysi” = 30 şekel gümüş 

I TÚG.GU. È. A SIG / “1 adet ince gömlek” = 3 şekel gümüş 

I TÚGADUPLI “1 adet manto?” = 10 şekel gümüş 

I TÚGMIR? “1 adet kaba kumaştan yapılmış giysi” = 1 şekel gümüş 

Gibi tanımlamalar bu çeşitliliğe örnek oluşturur (Reyhan, 2016, s.111-112). 

 

5.2. Dokuma Aletleri  

 

LÚGAD.TAR teriminin Hitit tekstil yapımını gerçekleştiren kişileri ifade ettiği 

düşünülmekle birlikte bu tanımlama Boğazköy metinleri dışında görülmemektedir 

(Weeden, 2011, s. 227). Akadça karşılığı LÚgad.tar =lu-ga-ad-tar =nu-’-ú =dam-pu-pí-

iš’ tir. LÚGAD.TAR  saray yönetimi ile ilişkili olması ihtimaller arasındadır. 

 

Bununla birlikte Hitit yazılı belgelerinde tekstilin üretim sürecine dair bilgiler az 

olmasına karşın kullanılan tekstil araçları ve aletleri hakkında bilgilerimiz daha fazladır. 

Ritüel metinlerinde geçen bilgilere göre; 

 

SÍG/ḫulana- yün (Ünal, 2016, s. 882). 

 

ḫamank-i /ḫame/ ink- bağlamak (Puhvel,1991, s.64; Ünal, 2016, s. 640) anlamına gelir. 



52 
 

KUB IX 22 II 27 metinde şöyle geçer; 

“ANA QATI-ŜU- ya-ssi-ssan SÍG SA5 hamanki”- ... ve o elinde kırmızı yün bağlar  

 

mālk-i /malk- bükmek- eğirmek (Puhvel, 1984, s. 30). KUB VII 1 II 13-15  de ki ifade 

de şu şekildedir; 

“SÍG GE6 SÍG GE7.GE7 SÍG SA5 SÍG ZA. GǏN dái n-at EGIR-pa parza malakzi namma-

at para handán anda tarnai”- Kadın, siyah yün, sarı yün, kırmızı yün ve mavi yün alır 

ve öncelikle düzene sokmak için çözer. 

 

Yazılı belgelerde geçen fiiller; 

 

[arḫa]- uzak, uzaklaştırılmış, (ipleri birbirinden ayırmak) (Ünal, 2016, s.77).  

 

[arḫa] parkunu- temizlemek (ipleri temizlemek)   

 

(mārk-i /mark-, partae-zi- ayırmak (Puhvel,1984, s. 72; CHD M, 1989, s.187). 

 

SÍG kapina- iplik yumağı (Puhvel,1997, s.65, Ünal, 2016, s. 740) olarak tanımlanır. KUB 

XXIV 43’de şöyle ifade edilir; 

“SÍG antarantan kápinan QATAMMA iyazi “- “Kadın, ipliğe mavi yün yapar”.  

 

[arḫa] tuḫs-a(ri)- kesmek, ayırmak (Ünal, 2016, s. 761) 

 

appan [arḫa] karś- kesmek, koparmak 

 

panzakitti- ağırşak, kirman tekerliği (Ünal,2016,s.392; CHDP, 1997, s.95) tespit 

edilebilmiştir.  

 



53 
 

Yine yazılan kaynaklardan elde edilen verilere göre Hitit metinlerinde görev tanımı 

yapılan 22 kadından 12’si tekstil ile uğraşmaktadır. SÍG gaši(š)- yün ile ilgili bir erzağı 

tanımlayan terim kadınlarla beraber geçer (Mora ve Vigo, 2012, s. 177, Ünal, 2016, s. 

882).  

 

Hurrilerin tekstil uygulamalarına dair bir bilgi ise I. Arnuwanda’nın karısı Ašmunikal’ 

in arazi bağış belgesinde yardımcısı Kuwattalla adına, Šuppililuima’ nın ahşap tablet 

üzerine yazdığı (KBo 5.7.) yeni ev listesinin içerisinde yer alır. Bu metinde  Hurri 

gömleği diken Muliyaziti’ nin ismi geçmektedir (Rüster ve Wilhelm 2012, s. 234).  

 

5.3. Hitit Çivi Yazılı Belgelerde Kumaş Tanımlamaları 

  

Hitit çivi yazılı belgelerinde temel elbise ve kumaşı niteleyen ön ek olarak gelen 

determinatiflere rastlanmaktadır. Bunlara ek metin olarak içerisinde kumaşı, elbiseyi ve 

kumaşın malzemesi ile  yünün renklerine dair verilmiş bilgiler de mevcuttur. Buna göre 

(Karakurt ve Tuncer, 2022, s. 99); 

 

BABBAR= beyaz 

 

ZA. GİN= mavi 

 

SA5= kırmızı 

 

GE6= siyah  

 

HASMANNU= mor anlamlarına gelmektedir. 

 

Hitit kadınına dair kıyafet tanımlamalarının Hititçe karşılıkları yazılı metinlerde 

özellikle bayram kutlamalarının yazıldığı tabletlerde rastlanılır. Kıyafetin temel 

parçalarını oluşturan maddelere ve renklere dair bilgiler bu belgelerde mevcuttur. Hitit 



54 
 

panteonunda önemli konumda olan tanrıça figürü ve onun yeryüzündeki temsilcisi 

kraliçenin ritüellerdeki kıyafetine dair her bir parçanın adı bilinmese de bazılarına dair 

bilgiler mevcuttur (Karakurt & Tuncer, 2022, s. 99). 

 

Bu bilgiler şu şekilde sıralanabilir; 

 

 5.3.1. Tug 

 

Hitit çivi yazılı metinlerde, TŬG “elbise, kıyafet, kumaş” anlamına gelmektedir 

(Karakurt, Tuncer, 2022, s. 85). Kelimenin Hititçe karşılığı waspa- / waśśapa ‘dır. Bez 

tanımlaması yapılan kelimelerden önce determinatif olarak kullanılır (Ünal, 2016, s. 

543). Kelime metinler içerisinde farklı anlamlarda da kullanılmıştır. Bunlardan biri 

direkt kıyafet tanımlamasını içerir. (KBo 20.10) “Kral, özel kıyafetini giyer. Askerler 

oturur. Kral tahtına oturur” (Alp,1983, s. 247). 

 

5.3.2. Sig 

 

Yünden yapılan malzemelerden önce determinatif olarak kullanılır. Yün anlamına gelir. 

Hititçe karşılığı huliya- ‘dır (Ünal, 2016, s. 434). Çivi yazılı belgede bir sepet içerisinde 

yer alan farklı renkte yünlerden bahsedilmiştir (Kosak, 1982; 5). 

 

IBoT 1.31 (-Bo 1040) 6-10; 

“...SİG. ZA-GİN SİG. SA5 haš-ma-nu...” (Goetze, 1956, s. 32). 

“Büyük kırmızı sepet; mavi, kırmızı ve mor yünle ile doldurulmuş”. (IBoT 1.31). 

Metin içerisinde yer alan başka bir satırda ise Hurri yünü ifadesi geçer (Kosak, 1982, s. 

7); 

“1 yumuşak derili beyaz çanta, kısa: Hurri yünü içerir”. (IBoT 1.31) (Kosak, 1982, s. 

7).  

 



55 
 

Yünden yapılmış kıyafetler içerisinde değeri pahalı olanlar yazılı belgelerde 

geçmektedir (Goetze, 1956, s. 51);  

TŬG. SİG = ince giysi (30 şekel) 

TŬG. SİG. ZA-GİN = mavi yünden yapılan giysi (20 şekel)  

 

5.3.3. Gad 

 

Ketenden yapılan kumaşlardan önce kullanılan determinatiftir (Ünal,2016, s. 125).  

Aynı determinatif ile beraber kullanılan isimler arasında; 

 

GADA IGI-waś; peçe, çarşaf. 

 

TŬG GADA.LAM; tozluk 

 

GADA.GAL; geniş keten tanımlamaları da görülür. 

  

Hititlerde kumaşlar kıyafet tanımının yanında ekonomik olarak da ifade yer bulur. I. 

Šuppiluliuma’ nın Ugarit kralı Nigmadu ile yaptığı antlaşmada ödenecek haraçlar 

arasında şu şekilde geçer;  

 

(CTH 47; 25-26); 

“...Otuz śekel ağılığında altın kupa, bir keten giysi, yüz śekel mavi erguvan yün, yüz 

śekel kırmızı erguvan yün kraliçe için(dir)...” (Sir Gavaz, 2012, s.29, Alp, 2001, s. 91). 

 

 

 

 

 

 



56 
 

6.BÖLÜM: KIYAFET TANIMLAMALARI 

 

6.1  GAD alalu 

 

Hurrice de giysi olarak geçer (de Martino, Giorgieri, 2005; 54-55).  

 

6.2 TŬG. e.ib. 

 

TŬG. E. İB ideogramı Boğazköy metinlerinde özel tanımlayıcı olarak yer alır. İki 

tanımlama biçimi vardır; birincisinde ön ek olarak kıyafet, ikincisinde ise kaliteyi ifade 

etmek için kullanılmıştır.  TŬG İB.LAL. fiil olarak erkeğin giysi dolabında (putalliya) 

önemli bir parçayı temsil eder. II. Muršili’ nin savaş yıllıklarında, putalliya ifadesinin 

sıklıkla geçtiği görülür. Hafif bir giysiyi karşılar. Muršili’ nin konuşma bozukluğunu 

ifade eden metninde ise TŬG. E. İB kemer olarak kullanılmıştır (Alparslan, 2016, s. 118). 

 

(KUB 43.50 8-12) 

“...giydi[(ğim)] ‘tören’ kıyafetleri, o  [(‘tören’ kıyafetle)]ri, her şeyi ile be[(raber; 

kemer, hançer (ve) ayakkabı)]  [(ile)] gönde[rdiler ve onları getirdiler.)]  Koşulmuş 

[(arabayı)], yay, okdanlık (ve) atlarıyla beraber gönderdiler ve onu götürdüler...” 

(Alparslan, 2016, s.121). 

 

CTH 486  

Ay 9. 

[(TÚG.NÍG. LÁMM)] EŠ an-da ⌈ap⌉-pa-an-da Q [(A-DU TÚGE.ÍB GÍR KUŠE.SIR)]  

“[tören kıyafetlerini (her şeyi ile be[(raber; kemer, hançer (ve) ayakkabı)] “... 

  

Diğer farklı kullanımlarda; 

 



57 
 

TÚG. E. İB ZAG. GUD [ (HT 50 ii 3 = CTH243.1); boyunca kesmek, kıyafeti kesmek 

olarak da bilinir. 

 

Bir diğer farklı kullanımda ise kemerin tunçtan yapıldığı ifade edilmiştir; 

 

E. İB ZABBAR; ZABBAR tunç madenini ifade eder. Bu da kemerlerin değerli 

madenlerden de yapıldığını göstermektedir (Goetze, 1955, s. 55).  

 

Yukarıda ifade edilen kemerin yazılı belgelerdeki kullanımının tasvirli eserlerde 

karşılığı; boydan ayaklara kadar uzanan elbise ve iki parçalı kıyafette kullanımıdır. 

Örnek olarak, İmparatorluk Dönemi Açıkhava tapınağı Yazılıkaya’ daki tasvirlerde TÚG. 

E. İB’ in tunik ve etek ile birlikte kullanıldığı bütün tasvirler üzerinde görülmektedir 

(Goetze, 1955, s. 55-56; Karakurt ve Tuncer, 2022, s. 86-87).  

 

6.3TŬG. kureššar 

 

F. Sommer ve H. Ehelolf kelimeyi baş bandı / başlık olarak yorumlamıştır (Sommer, 

Ehelolf, 1924; 35). Bununla birlikte aynı tanımlama için J. Friedrich, başörtüsü anlamına 

karşılık geldiğini ifade etmiştir (Friedrich, 1952, s.117). H. Kronasser ise kelimenin, 

kadınların başına taktığı başlık biçiminde açıklarken (Kronasser, 1966; 262). J. Tischler, 

kadınların giydiği kıyafet parçalarından biri olarak yorumlamıştır (Tischler, 1983, s. 

646).  

 

Diğer bir tanımlama A. Goetze tarafından yapılmış ve ifadenin kadınlara ait bir kıyafet 

parçası olduğunu öne sürmüştür. Kadınlar, bu kıyafet parçasını kafalarına takarak 

kullanmakta, uzun ve şerit biçimli parçanın kadının baştan aşağı uzandığını ifade 

etmiştir. A. Goetze’ ye göre bu tanımlama geç dönemlerde kadın tasvirlerinde görülen 

polos başlığın erken gösterimini ifade etmektedir ve giysi biçim olarak, baştan ayaklara 

kadar uzanmaktadır. Örtünün kadınlar tarafından kullanımının yanı sıra kralların da 

başına bağlı olmayan şal benzeri manto biçimli kumaş parçası olarak giydiklerini ifade 

etmiştir (Goetze, 1947, s.178).  



58 
 

 

S. Košak bu kıyafeti “kare biçimli kumaş parçası” olarak tanımlamıştır (Kośak, 

1982;223-224). H. Hoffner, kelimeye farklı bir karşılık önermiştir. TUG.NİG.MUNUS 

ifadesini TŬG. kureššar ile aynı anlamı taşıdığını söylemiştir. Kendisine göre her iki 

kelime de kadına ait olan kıyafeti tanımlamaktadır (Hoffner, 1966, s. 333) 

 

Yazılı belgelerde büyü ile ilgili bir metinde bu kıyafet türünden bahsedilir. İlgili çivi 

yazılı belge de kadının baş örtüsü ritüel metinlerinde de bahsedilmiş, kullanımına ve 

taşıdığı anlam yazıya aktarılmıştır. Büyü ile ilgili bir metinde Arzawa halk soyundan 

Alli isimli büyücünün yaptığı uygulamada, kendisine yapılan karşı kötü büyünün temize 

çıkartılması ve yok edilmesi anlatılmaktadır. Ritüel uzun bir kompozisyona sahiptir. 

Büyülerde en dikkat çekici özellik olan büyüye karşı yapılan karşı büyüdür (Mouton, 

Rutherford, 2015; 740). Büyü, sözlerle temkin edilerek ya da farklı eylemler 

gerçekleştirilerek yok edilmeye çalışılır (Kıymet, 2017; 404). KBo 12 126 numaralı 

metinde, büyü işlemlerinden ve işlem sırasında TŬG. kureššar kıyafetine sahip 

kadınlardan söz edilmektedir (Cesur, 2019, s.79).  

 

CTH 402,  

“Arzawalı kadın Alli şöyle (söyler): Eğer bir adam büyülenmişse şöyle yaparım: 5 adet 

kilden heykel (figürin), içinden ikisi erkektir. Kurša’yı taşırlar ve diller onun içindedir; 

3 kadın, onlar kureššar giysisi giyerler. Kilden bir kap, kilden dillerle doludur. Kilden 

bir eşek, onu taşır; kürek, dilden bir tırmık, 3 adet kilden küçük kap ve 3 adet kapağı 

herhangi bir yere aynı şekilde yerleştirir”. Metnin içerisinde geçen ifade kadınların 

başörtüsüne sahip olduğu ve örtünün kıyafetlerin parçasını tanımladığı da anlaşılır 

(Mouton, 2012, s, 247-258;Tuncer, 2020, s. 60).  

 

TŬG. kureššar için başka bir çivi yazılı metinde ise belirli bir maddeden yapılan objenin, 

insan heykelinin başına duvak örtüsü ile kapatıldığını ve bunun bir gelinin başından 

alınan örtüye benzetildiği ifade edilmiştir. Metinlerden öğrenildiğine göre Hubisna’lı 

kadınların ekmekten yaptıkları insan yüzünü  kureššar ile kapattıkları da bilinmektedir. 

(Pringle 1993, s.152; Tuncer, 2020, s. 61). 



59 
 

Yazılı metin şu şekildedir; 

 

KUB XXVII 49 CCTH 692.6.A 

...na-aš-ta A-NA MUNUSÉ.GI4.A (... gelinin başından) 

 TÚGku-ri-eš-šar I TÚG ZA. GÌN URUDUZ(I. K)IN.BARHI.A IŠ-TU SAG.DU-ŠU (başörtüsü, 

mavi örtüyü ve iğneleri) H. Tuncer, metinde geçen ifadenin gelin başında yer alan duvağı 

yansıttığı görüşündedir. Mavi iğneler ise duvağın başa sıkıca tutturulmasında için 

kullanılan araçlar olarak yorumlamıştır (Tuncer, 2020, s. 62).  

 

Başka bir tanımlama M. Pringle tarafından yapılmış ve baş örtüsünü karşılığı olan ikonik 

yansımanın, Hitit Devleti’ nin zaman içerisinde ki gelişimiyle paralel olarak değiştiğini 

kadının başlığının da resimsel gösterimde değişen gelişim göz önüne alınarak yapılması 

gerektiğini ifade etmiştir (Pringle, 1933, s.153). Bu değişim İmparatorluk Dönemi Alaca 

Höyük orthostat kabartmalarında yer alan tanrıçaların sivri külah biçimli başlıkları, 

heykelciklerde gösterilen kadınların diskus başlıkları, kaya anıtlarında yansıtılmış 

kraliçe ve tanrıçanın sahip olduğu polos ve yüksek başlıklar ile Geç Hitit Dönemi’n de 

özellikle Maraş stellerinde başlıkların kenarlarını süsleyen bordür motifli duvaklar da 

değişim açıkça görülmektedir. M. Pringe göre kelimenin, tam anlamıyla hangi başlığı 

ifade ettiği tartışmaya açık bir konudur (Pringle, 1933, s.153).  

 

Diğer bir ritüel metninde kraliyet çiftine dair yapılan ayinde olumsuzluktan kurtulmak 

için TŬG. kureššar kullanılmıştır. Ritüelde kral ve kraliçe farklı iki kapıdan geçirilmekte 

ve çiftin geçtikleri alana başörtüsü olarak nitelendirilen kumaş serilmektedir. TŬG. 

kureššar, ritüel uygulama sıralamasında kendisine yer bulmuştur.  

 

KUB 58 83 CTH 418’ e bakıldığında; 

 

19- [(Ù 1NU-TI Š)] A MUNUS.LUGAL na-aš-ta ku-e-da-aš-ša  

 

20- [(A-NA KÁ.GALTIM)] 1 TÚGku-še-eš-šar kat-ta-an ar-ḫa ḫu-it-ti-ia-an  



60 
 

(Kapının altına bir başörtüsü serilir/ gerilir) (Popko, 1991, s. 46-50). 

 

Başörtüsünün farklı bir kullanımına dair diğer bir örnek ise kadın başörtüsünün, askeri 

yemin metninde kral ve kraliçeye askerler tarafından yapılan olumsuz duruma yol 

açacak kötülüklere karşı; askerleri aşağılamak için baş örtüsü giydirildiği şeklindedir 

(Karakurt, Tuncer; 2022, s.91).  Bu uygulama erkekleri küçük düşürücü bir eylem olarak 

yorumlanmaktadır. 

 

Uygulama sırasında öreke ve kirman getirilip askerin elindeki ok kırıldıktan sonra şu 

sözler söylenir; 

 

“Bu nedir? Kadın kıyafeti değil mi bu? Onu, yemin törenleri için bulunduruyoruz. Kim 

bu yeminleri bozarsa; krala, kraliçeye ve prenslere kötülük yapmaya kalkışırsa, o kişiyi 

bu yeminler erkek iken kadın yapsın. Onun ordularını da kadın hale dönüştürsün. 

Onları kadın gibi giydirsinler ve başlarına baş örtüsü taksınlar... (Oettinger,1976, s. 

10-11; Karakurt, Tuncer, s. 2022; 91; Tuncer, 2020, s.56).”  

 

Başka bir ise metinde (Ninive Şehri İştar’ına yapılan ritüelde) TŬG. kureššar “kadın 

tarzında giyinmek, değiştirmek” anlamında kullanılmıştır (Wegner, 1981;59). 

 

KUB XV 35+ KBo II 51-55; 

“... Sonra erkeklerden, erkekliğini üreme gücünü (sağlığını?) al git...Silahlarını, 

yaylarını ve oklarını, hançerlerini al...Onların ellerine ise kadının iğini ve örekesini 

koy’ Onları kadın gibi giydir ve onlara baş örtüsü tak!” 

 

Farklı bir kullanımı söz konusu başörtüsünün farklı renklere sahip olduğuna dair bilgi 

ise KUB 10 91 numaralı metinden öğrenilmektedir. Metinde örtü bir kadının taşıdığı 

nesne olarak değil arabaya bağlanan kumaş biçiminde ifade edilmiştir;  

 



61 
 

“... Adam bir beyaz, bir kırmızı ve bir mavi olmak üzere 3 (adet) başörtüsünü (birbirine) 

bağlar ve onları arabaya bağlar... (Tuncer, 2020, s.66).” 

 

Bu kullanımlar dışında kadın kıyafetlerinin bir diğer kullanımına örnek olarak Fırtına 

Tanrısı’nın sinirlendiği kişiye karşı yapılan büyüde kadın kıyafetinin kullanıldığı 

görülür. Ritüelde kadına dair bir kıyafet kullanılmıştır (Cesur, 2019;79); 

 

(CTH 412) 

“...TÚGku-re-eš-šar 1 BABBAR 1 GE6 1 SA5...” 

“...3 adet] kureššar-başörtüsü/ yazma, 1 tanesi beyaz, 1 tanesi siyah, 1 tanesi kırmızı” 

 

Güneş Tanrıçası ve İştar’ a yapılan kült sunumlarında başörtüsü kullanımına da 

rastlanılmıştır; 

“...Tanrıların önünde her ne (varsa?) (kazıntı)] x kalın ekmekler, büyük bir taht, örtü, 

kureššar-başörtüsü […] (onları) tapınağ[a] koyar... (CTH435)”. 

 

Yukarıda belirtilen her bir örnek, TŬG. kureššar kadına ait bir kıyafet parçası olduğunu 

ifade etmektedir.  

 

6.4.TUG.gu.ĕ. a 

 

Hititçede Tug kıyafet, gu boyun anlamındadır ve bu kelime Akadça nahlaptum kelimesi 

olan “çevrelemek” ifadesi ile karşılaştırılmıştır. TŬG.GŬ. È. A, Akadça dilinde yazılmış 

Alalah ve Nuzi metinlerinde de geçmektedir. Yarıca Mısır Kralı IV. Amenofis’ in Babil 

Kralı Burraburiyas’ yazdığı Orta Assur Dönemi’ne tarihlenen metinde, Hurri gömleği 

ifadesi görülür. TŬG.GŬ. È. A [GA]D GUSKIN ifadesiyle başka bir madeni malzeme 

ile gömleğin süslendiği de anlaşılmaktadır (Goetze, 1955, s. 52-53). 

 

 J. Friedrich bu tanımlamayı gömlek/ ince- tül gömlek olarak yorumlamıştır  (Friedrich, 

1952, s. 296). E. Klengel, TŬG.GŬ. È. A HUR- RI ifadesinin karşılığını Hurri gömleği 



62 
 

olarak tanımlamış ve bu tanımlama da gömleğin baştan itibaren giyilmediği, boynu 

açıkta bırakan bir biçime sahip olduğunu söylenmiştir (Klengel, 2009, s.  205).   

 

6.5. Tug. kušıšı 

 

Bayram kıyafeti olarak yorumlanmakta ve hem kral hem de kraliçe tarafından giyilen 

uzun elbise yapısını ifade ettiği belirtilmektedir (Goetze,1947, s. 179). 

 

Bu kıyafet özel gün kıyafeti olarak tanımlanmıştır (Alp, 1947, s. 173; Tischler, 2001, s. 

87; Kronasser, 1966, s. 228).  A. Goetze, uzun kıyafetin kadın ve erkek tarafından 

giyildiğini aradaki farkı sadece manto ve duvakla kullanımından kaynaklı olduğunu 

vurgulamıştır (Goetze, 1947, s. 179). Elbiseden farklı bir diğer kullanım alanı da tanrıları 

çağırma ritüelinde tanrıların gelişini kolaylaştırmak için yollarına serilerek kullanım 

şeklidir (Melchert, 2011, s. 3). 

 

Bayramlarda, Kraliçenin özel ritüelini gerçekleştirdiği ritüelde giydiği kıyafetten de 

bahsedilmektedir (Alp, 1983; 231); 

KBo 23.72;  

“Kraliçe, yıkanma alanına girer. Mavi yünlü elbisesini ve altın küpelerini takar...”. 

 

Kral ve kraliçe dışında bayramlarda giyilen kıyafetlerle ilgili olarak diğer görevlilerin 

kıyafetleri hakkında da bilgi sahibi olunur.  

 

KBo 4.9 (37-45) numaralı AN.TAH.SUM bayramı ile ilgili bir belgede Güneş Tanrıçası’ 

na düzenlenen toplu törende, şaklabanların/ şakacıların, müzik aleti çalanların hangi 

renkte kıyafete sahip olduğuna dair bilgiye ulaşılmaktadır (Karakurt ve Tuncer, 2022, s. 

95).  

 

“Beyler, saray oğlanları ve saray muhafızları kralın arkasında yürürler. Şakacılar/ 

şaklabanlar kralın arkasında arkammi, huhupal ve galgaturi enstrümanı çalarlar. 



63 
 

Katılımcılar kralın yanında dururlar. Onlar ara vermeden dans ederler ve SA. A. TAR 

enstrümanı çalarlar. Diğer şakacılar/ şaklabanlar kırmızı bir elbise giyinirler...” 

(Alp,1991, s. 157; Badali,1991, s. 50-51).  

 

6.6.TUG. hupiga 

 

E. Laroche, hupitauant- ile donanmış kelimesini Eflatunpınar oturan tanrıçanın hator 

başlığı ile ilişkilendirmiştir (Laroche, 1958;46).  

A. Hoffner hu-u-bi-ki için peçe/ duvak anlamını kullanmış olup sözcüğü GAD IGI. 

ḪI. A ile birleştirmiş aynı anlamda kullanmıştır (Hoffner, 19647;93).  

 

Diğer bir tanımlama; HEG’ te TŬG hu-u-bi-ki “duvak/örtü” olarak tanımlanmıştır.  

 

Mitolojik XXXVIII 67 I 30-31 metninde hupiga ’nın öne ve arkaya atılan iki parçadan 

oluşan kıyafet olduğu anlaşılmaktadır. E. Laroche, metinden aldığı destekle manto ya da 

başlıklarda kullanılan tamamlayıcı/ kapatıcı örtü/ duvak olarak tanımlamıştır (Laroche, 

1965; 136). 

 

30-nu-us-si tughu-u-bi-ki a-ap-pi-iz-zi [(pi-ra-an hu-i-nu-ut)}  

31-ha-an-te-ez-zi-ma-za ap-pi-iz-zi-az [(hu-i-nu-ut sa-ra-a-al ti-ya-at] 

“...hupiki’ nin arkasını önden sarkıttı, önünü ise arkadan sarkıttı...”. 

 

İki parça olarak tanımlanan tamamlayıcı duvak/örtü kadın kıyafet parçası, E. Akurgal 

tarafından Geç Hitit tasvirlerinde (Kaya Kabartması, Malatya- Karkamış orthostat 

kabartmaları) ayrımı yapılmıştır. Malatya orthostatlarında tasvir edilen kraliçe ve 

Karkamış tanrıçası Kubaba; duvak ve manto olarak iki farklı parçadan oluşan kıyafetin 

yazılı belgedeki karşılığı ikonografik olarak doğrulamaktadır (Akurgal, 1976;1949). 

 

 



64 
 

6.8.TUG.nig.lam 

 

Söz konusu tanımlama yaşlı kadının yönettiği Mastigga ritüelinde, bayramlarda ve kült 

törenlerin de giyilen kaliteli bir giysi olarak nitelendirilmiştir.  

 

Bir metinde şu şekilde ifade edilmiştir;  

“İki kurban sahibi huwaśi taşlarını ayaklarıyla devirirler ve onlar ateşin ortasından 

yürürler, giymiş oldukları bayram kıyafetlerini, onları, çıkarıp atarlar ve yaşlı kadın 

onları kendisi için alır (Miller, 2004, s. 100; Reyhan, 2002, s. 58-59)”. 

 

6.9.TUG.kariulli 

 

A.  Goetze, kadın kıyafetleri listesi içerisinde TŬG.kariulli geçtiğini ve kıyafetin baştan 

ayaklara kadar vücudu örten tek parça olduğunu belirtmiştir (Goetze, 1955, s.61). H. 

Hoffner, vücudu kapatan örtü olarak tanımlamış fakat baş kısmını dahil etmemiştir 

(Hoffner, 1967, s. 30). C. Rabin, kıyafeti baştan ayaklara kadar uzun biçim şeklinde 

tanımlamıştır (Rabin,1963, s. 123).   

  

A.Goetze’ nin tanımladığı liste II.’ sinin 3. bölümde kadına dair tanımladığı kıyafetler 

içerisinde TŬG.kariulli yer alır;   

“ Bo 2721 ii 4ff; TUG ka-ri-ul-li TA- ḪAP-ŠI tug GAD-DAM kuš E. SIR. ḪI. A 

 

Diğer bir metinde,  

“...SAL-ma  TUG ua-aš; -ša-an har-zi  TUGka-ri-ul-li- -ia-aš-ša-an...” 

 

“Kadın ise bir elbise giymiştir...” (Goetze, 1955, s. 49). 

 

XXII 70 obv. 6 ;  

1 TUG-TUM . . . 1 tug ka-ri-ul-li TUG ki-na-an-ta-ia ŠA SAL-TI 

A. Goetze metni, tug ka-ri-ul-li kafaya geçirilen kıyafet olarak okumuştur.  



65 
 

Metinlerde geçen TŬG.kariulli ifadesi Hitit kadının boydan ayaklara kadar uzun çarşaf 

biçimli kıyafetini temsil etmelidir.  

 

Hititlerin çok uluslu yapısı aynı zamanda başka toplumlarla etkileşim içinde bulunmuş 

olmalarını gerektirmiş dokuma ürünlerinin çeşitliliği bunun en net göstergelerinden biri 

olmuştur. Etkileşim, çivi yazılı metinlerle de desteklenmektedir. Dokuma ürünleri her 

uygulamaya göre özgün olabilir ve bölgesel farklılıklar görülebilir. Metinler yünlerin, 

kıyafetlerin veya kumaşların farklı renkte ve kalitede olduğunu da ortaya koymaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

7.BÖLÜM: ESKİ HİTİT YERLEŞİMLERİ 

 

7.1 İnandıktepe 

 

İnandıktepe Eski Hitit Dönemi’ne ışık tutan arkeolojik verileri ile önemli bir kült 

merkezi konumundadır. Yerleşim Ankara’ nın yaklaşık 80 km kuzeydoğusunda Çankırı 

ili, İnandık köyünün yanı başında yer alır. Çankırı’ nın 22 km güneyindedir (Özgüç, 

1988; s.20-21). 1965 yılında işçilerin arazi içerisinde çalışmaları esnasında buldukları 

vazo, kazı çalışmalarının başlamasına neden olmuştur. 1966-1967 yılları arasında Raci 

Temizer’in çalışmalarını da içeren yayın 1988 yılında Tahsin Özgüç tarafından 

yayınlanmıştır (Mielke, 2013; s.14). Kazı çalışmalarında Prof. Dr. Tahsin Özgüç, Prof. 

Dr. Kutlu Balkan, Mimar ve Arkeolog Mahmut Akok ile Arkeoloji ’nin diğer alt 

disiplinlerinde uzman olan kişilere ekipte yer verilmiştir (Özgüç, 1988, s.19). 

İnandıktepe yerleşimi iki ayrı alandan oluşmuştur. Çalışması yapılan asıl höyüğün ismi 

TermeHöyük’tür. Diğer yerleşim alanı doğal tepe üzerinde yer alan mabed yapısıdır.  

 

Höyük Demir- Hellenistik- Frig ve Erken Tunç Çağı dönemlerinde iskân edilmiştir. 

Hellenistik Dönem yapı kalıntıları Eski Hitit Dönemi yapılarını tahrip etmiştir. Asıl 

höyük kısmını oluşturan TermeHöyük, Hitit İmparatorluk Dönemi’nde iskân 

edilmemiştir. Eski Hitit Dönemi 2 yapı katı ile temsil edilmekte ve yangın evresinden 

sonra terk edilmiştir. Eski Hitit Dönemi’ nin ilk yapı katı altında Erken Tunç Çağı 

seramik parçaları bulunmuş ve seramikler incelendiğinde Ankara çevresinde yayılımı 

olduğu saptanmıştır (Özgüç,1988,s.XX-XXI). Diğer tepe üzerinde tespit edilen mabed 

yapısında (IV. tabaka) bulunan kabartmalı vazo ve diğer seramik parçaları Eski Hitit 

Dönemi’ne tarihlendirilmiştir (Özgüç,1988, s. 2). 

 

Mabette Eski Hitit Dönemi’ ne tarihlenen seramik buluntuları ele geçmiştir. Mabedin 

batı kısmı geniş ölçüde tahribe maruz kaldığı anlaşılmaktadır. Bu tahrip sonucu 

mabedin girişi de zarar görmüştür. Mabedin kuzey kısmı ise arazinin topografik 

yapısından dolayı daha yüksektir. Bu alanda ele geçen odaların depo amaçlı kullanımına 

dair arkeolojik veriler ele geçmiştir. İri boyutlu erzak küpleri bu alandan çıkarılmıştır. 

Özellikle bir erzak küpünün konumlandırıldığı alanın etrafı kerpiç bir yükselti ile 



67 
 

çevrilmiştir. Çivi yazılı tablet bu küpün içinde ele geçmiş olup (Özgüç, 1970; s.32), 

tablet I. Hattušili Dönemi’ne tarihlenmektedir. Bu alanda çıkarılan arkeolojik veriler 

MÖ 16.yy’ın eserleri olarak yorumlanmaktadır (Darga, 1995, s. 63).  

 

Kabartmalı vazo 3 numaralı odada ele geçmiştir (Özgüç, 1988, s.7-8). 

 

Vazo, kahverengimsi-kırmızı renktedir. Üzerinde yer alan kabartmalar kırmızı, krem, 

siyah renklerle boyanmıştır. Mabed yapısı yangın geçirdiği için vazoların rengi 

canlılığını kaybetmiş olup daha soluk hale gelmiştir. 82 cm yüksekliğindeki vazonun 

(Özgüç,1988.) ağız çapı 46 cm’ dir. Vazo, dışa çekik ağızlı, uzun içbükey silindir 

boyunlu, oval gövdeli ve yuvarlak diplidir (Darga, 1995, s.67). Vazo yüzeyi astarlanmış 

olup, kulpların altında kalan kısımları ise astarlı değildir. 4 frizden oluşan vazonun, ilk 

frizin altındaki genişlik 35,5 cm’dir. Çark izi bellidir. Dışa çekik geniş ağız kenarının 

ortasını, kesiti yuvarlak olan, dışa doğru şişkin içi boş olan bir boru çevrelemektedir. 

Borunun iki ucu vazonun ağız kenarı, üzerine yapılmış hazne içindedir (Özgüç, 1988, 

s.15-16). 

 

İnandık Vazosu’n da kabartma tasvirler diğer vazolarda olduğu gibi önce ayrı olarak 

yapılmış daha sonra vazo üzerine yapıştırılmıştır. Kolay yapışmaları için vazoya 

yapışacak alan körtüklenmiştir.  Tasvirler yerleştirildikten sonra vazo bir bütün olarak 

astarlanmıştır (Özgüç, 1988,17).  

 

Vazoda kadın tasvirleri ile ilgili şu gözlemler dikkat çekmektedir; 

Kadınlar,  

Yüzleri, elleri, bacakları kırmızı renktedir.  

Kadınlar daima uzun elbise ile gösterilmiştir.  

Cepheden yansıtılmamışlardır.  

Kadınlar, müzik aleti olarak çalpara çalmaktadır. 

Çalpara çalan kadınlar arasında, IV. frizde erotik sahneye sırtını dönen kadın figürü 

farklılık göstermektedir. 



68 
 

Vazoda, kutsal evlenme/ birleşme sahnesi müzik ve danslarla kutlanmaktadır (Akurgal, 

1997, s. 133).  

 

 7.2. Hüseyindede 

 

Hüseyindede, Çorum ilinin Sungurlu İlçesi’nin 30 km kuzeybatısında Yörüklü 

Kasabası’nda yer alır. Yerleşim İnandıktepe’nin 60 km batısında Boğazköy’ün 45 km 

güneybatısındadır (Yıldırım, 2008, s.832). Eski Hitit Dönemi’ne tarihlenen yerleşim, 

Yörüklü Kasabası’nın güneybatısındaki tepenin Tülü Dağı’na bakan ve güneybatısında 

var olan vadiye doğru alçalan tepeler üzerinde yer alır (Yıldırım, 2013, s. 228). 

 

Tepe, güneybatı- kuzeydoğu doğrultusunda 2 km uzunlukta doğu- batı yönünde 

yaklaşık 750 m genişliktedir. Tepenin en yüksek noktası 776 m’dir. En yüksek konumda 

halk tarafından Hüseyindede (Hüseyinbaba) olarak isimlendirilen birine ait mezarın 

olduğu rivayet edilmiştir. 

 

Hüseyindede Vazosu’nun Hitit sanatına katkısına dair çalışmalar 1997 yılında 

başlamıştır. 1998 yılında Hüseyindede Tepesi’ nin güney kesiminde ve güneybatısında 

Hitit dönemine karakterize eden az korunmuş bir dini yapı ortaya çıkarılmıştır 

(Yıldırım, 2013, s. 228).   

 

Yerleşimin güneyindeki Ağburun mevkiisinde 1998 yılında yapılan kazılarda dini 

yapıların yanında Hitit dini yapı özelliği taşıyan I. nolu yapı ortaya çıkarılmıştır. Yapı, 

diğer mimarilere göre daha yüksek kot seviyede yer alması ve alanda ortaya çıkan kült 

kapları binanın özel işlev amacı ile kullanıldığını göstermektedir. I. nolu özel ev ve 

diğer Hitit mimari özelliği gösteren yapılar dikkate alındığında Hüseyindede’ nin 

Anadolu’nun kuzeyinde Eski Hitit geleneğinin izlerini taşıyan yerleşim alanı olduğunun 

göstergesidir (Yıldırım, 2013; 230). Hüseyindede Tepesi tek tabakaya sahip Erken Hitit 

yerleşimi olup İmparatorluk Dönemi’nde önemini kaybetmiştir. Roma Dönemi’n de 

nekropol alanı olarak kısmen kullanılan alanı vardır (Yıldırım, 2013, s. 231). 

 



69 
 

Prof. Dr. Tayfun Yıldırım ve Prof. Dr. Tunç Sipahi’nin birlikte keşfettiği Hüseyindede’ 

de iki kabartmalı vazo bulunmuştur. Yerleşimde Eski Hitit Dönemi’ ne ait tüm olarak 

korunmuş iki vazo, eksik parçalara sahip olan dört vazo parçası ele geçmiştir (Sipahi, 

2005).  Hüseyindede’ de ortaya çıkan malzemeler, İnandıktepe’ deki mabed yapısı 

buluntuları ile paralellik göstermekte olup yapının kült işlevini ortaya koymaktadır. Ele 

geçen iki kabartmalı vazo, tasvir sanatında Bitik-İnandık gurubu içerisinde yer 

almaktadır. Vazo, diğer kabartmalı örnekleri ile standart ölçüye sahiptir. Büyük vazo 

80 cm, küçük vazo ise 52 cm yüksekliktedir ve Fırtına Tanrısı’ na adanmışlardır. 

İlkbahar Bayramı’ nın gelişinin kutlandığı büyük vazo, 4 frize sahiptir ve her friz kendi 

içerisinde farklı anlamlar taşımaktadır. İlk frizde, güçlü ve kudretli duruşları ile boğalar 

yer almakta ikinci frizde kurban edilecek hayvanların taşınışı ve bunun yönetimini 

sağlayan başrahibe gösterilmiştir. Üçüncü frizde, kült objelerinin taşınışı ve tören için 

kraliçe(?) süslenişi yer alır. En üst frizde ise tanrıça heykelciklerinin boğa tarafından 

çekili arabanın arkasında mabede taşınması müzik eşliğinde kutlanmaktadır (Yıldırım, 

2013, s. 235-236). 

 

Tek frizli küçük vazo üzerinde, folklorik kıyafeti ile kadınlar ile boğa üzerinde akrobasi 

yapan figürler ile Hitit bayram şenliği yansıtılmıştır.  

 

MÖ 16.yy’a tarihlenen Hüseyindede yerleşimi, kabartmalı vazo buluntuları ve tipik 

Hitit mimarisine sahip yerleşim planı ile Eski Hitit Dönemi mimari ve kült geleneğinin 

aynası konumundadır.  

 

7.3. Bitik 

 

Yerleşim Ankara’ nın 42 km kuzeydoğusunda Kahramankazan’da yer almaktadır. 

Yerleşimden ele geçen büyük boy amphoraya ait vazo parçaları Ankara’ da yer alan 

Anadolu Medeniyetleri Müzesi’ne getirilmiştir. 1942 yılında Remzi Oğuz Arık’ın kısa 

süreli çalışması ile Bitik Höyüğün MÖ II. bin yıl için önemli bir Hitit yerleşimi olduğu 

anlaşılmıştır. Alan 3 Hitit katı tespit edilmiştir (Özgüç, 1958 s.1-2). 

  



70 
 

Höyüğe 1933 yılında başlayan çalışmalar için Ankara- Zir arası köprü yolu takip 

edilerek gidilmekteydi şu an ise Ankara-Kızılcahamam yolu üzerinden ulaşılmaktadır. 

Höyük 18 m yükseklikte ve  240 x 250 m genişliktedir. Höyüğe çıkış kuzey yönünden 

sağlanmaktadır. Höyükte yapılan çalışmalar sonucu stratigrafisi yukarıdan aşağı olacak 

şekilde; MÖ. V. inci yüzyılda Klasik Çağ yerleşimi; üç alt yapı katına sahip Frig Çağı; 

daha sonra Hitit Çağı ve gene uzun dönemli Bakır Çağı yerleşimine ev sahipliği 

yapmıştır. Klasik Çağ tabakası kendi içinde üç alt yapı katına ayrılmakta ve Hellen 

özellikleri gösteren seramik örneklere rastlanmıştır. Frig tabakası kendi içinde üç alt 

evreye ayrılmakta ve çok renkli seramik örnekleri ile karakterize edilmektedir. Hitit 

Dönemi iki alt yapı katı ile temsil edilmekte ve Bakır Çağı Ankara ve çevresinde ele 

geçen seramik örnekleri ile benzerlikler taşımaktadır (Arık, 1942, s. 350-354).   

 

Vazo parçaları höyüğün kuzey yamacında köylünün kerpiç çıkarmak için kullandığı 

alanda belirlenmiştir. Kerpiçli alanda sonuncu evresi yangınla sona ermiş üç Hitit 

tabakası ortaya çıkarılmıştır. Vazo tam olarak ele geçmemiştir, parçalar halinde ele 

geçmiştir. Tamamlanan kısımları ile değerlendirildiğinde vazo, geniş ağızlı, silindir 

boyunlu, dibe doğru daralan yumurta gövdelidir. Altı kabartmalı şerit ile beş bölüme 

ayrılmıştır ve bölümleri ayıran şeritler krem zemin üzerine kahverengimsi kırmızı 

renkle baklava dilimleri ile süslenmiştir (Özgüç, 1958, s. 2). 

 

Vazodaki kabartmalar da tam olarak ele geçmemiştir değildir bazı alanlarda kırık 

kısımları vardır. Vazo, çakıl taşı karışımlı kilden yapılmış vazonun ana hamuru gridir. 

Vazonun dış rengi soluk kırmızıdır. Şekil olarak Koloni Dönemi’nde ele geçen 

vazoların benzeridir, karakteristik formu oluşturur. Friz geçişleri gravürlü olacak 

şekilde birbirinden ayrılmıştır. Kabartmalar, vazo halen ıslakken üzerine baskılanmıştır. 

Bitik Vazosu  üzerinde gelinin duvağı açılırken gösterilmiştir. Krali bir çifte örnek 

verilirse prens ve prensesi gösterdiği düşünülür (Akurgal ,1997, s. 131). 

 

 

 



71 
 

7.4. Eskiyapar 

 

Eskiyapar, Çorum İli’ nin sınırları içerisinde yer almaktadır. Alaca’nın 5 km batısında, 

Eskiyapar köyünün altında Hüseyinabad Ovası’ na hâkim konumdadır. Çorum İli 

sınırları içerisinde Boğazköy, Alacahöyük ve Ortaköy’ün yer aldığı çekirdek 

bölgededir ve yerleşimler arası kavşak konumdadır (Sipahi, 2012, s. 5; 2013, s.  240; 

2018, s. 1).  

 

Höyük buluntuları ve yol kenarı üzerinde bulunması ile önemini uzun zamandır 

koruyan yerleşim (Sipahi, 2013, s.241), bundan dolayı birçok yabancı araştımacı-

gezginin dikkatini çekmiş ve 19.yy’ın ilk yarısında Eskiyapar’ dan bahseden ilk kişi 

H.Hamilton olmuştur (Sipahi, 2010, s.6; 2013, s. 241). Daha sonra Anderson, 1903’ 

te Eskiyapar’ dan bahsetmiş ve Eskiyapar’ı Karissa olarak lokalize etmiştir 

(Anderson, 1903, s. 20).  

 

Höyük, 280 x 320 m ölçülerindedir (Sipahi, 2013, s. 240). E. Akurgal ve K. Bittel 

1945 yılı öncesinde höyük çevresinde köy yerleşiminin arttığını fark etmiş ve 1945 

senesinde deneme kazısında Alaca Höyük ile karşılaştırılabilecek düzeyde bir 

uygarlığın varlığını höyükteki vurgulamışlardır (Orthmann, 1963, s. 1).  Eskiyapar, 

bölgede Koloni Dönemi’nden Eski Hitit’ e geçiş ve Hitit yerleşimine dair bütün 

dönemlere dair bilgi vermektedir. Bu da bize özellikle Hitit Dönemi’ nde kesintisiz 

bir yerleşim alanı olduğunu göstermektedir (Sipahi,2018, s.1).  

 

2011 yılında ortaya çıkarılan tablet ile Hitit merkezleri arasındaki yerinin anlaşılması 

açısından önemli bir bilgiye ulaşılmıştır. Orta Hitit Dönemi’ ne tarihlendirilmiştir 

(Sipahi,2018, s.6). Tabletin üzerinde Arinna ve Tahurpa gibi lokalizasyon isimlerinin 

yer alması, höyüğün konumlandırılması bakımından ve rotaların yeniden 

değerlendirilmesi açısından önemlidir (Sipahi, 2013, s.247). 1968 – 1982 yılına kadar 

Anadolu Medeniyetleri Müzesi tarafından yürütülen kazılar yönetilmiştir (Sipahi, 

2013, s.240). 1983-1984 yıllarında höyükteki köy evleri kaldırılması ve 1989-1992 

yılları arasında Çorum Müzesi Höyük’te kazılar gerçekleştirilmesiyle devam etmiştir 



72 
 

(Sipahi, 2013;242). 2010 yılından itibaren kazı Prof. Dr. Tunç Sipahi başkanlığında 

yürütülmektedir (Sipahi, 2013, s.243). 1968 yılında başlayan ilk dönem kazıları ile 

Hitit tabakaları çalışılmıştır (Sipahi, 2012, s.6; 2018, s. 2). Eski Hitit Dönemi’ ne 

tarihlenen yanmış mimari alanlarda vazo, testi, çanak ve çömlek bulunmuştur. Yeni 

dönem kazı çalışmalarında, kült odasında fincan içerisinde göğüslerini tutan tanrıça 

özellikle dikkate değerdir. Kuzey Yamaç V. seviyeye tarihlenir (Sipahi, 2018, s.2-3).  

    

Yerleşim 5 yapı katına sahiptir. Erken Tunç Çağı’ ndan Roma Dönemi’ ne kadar 

kesintisiz bir yerleşim vardır. Erken Tunç Çağı yerleşimi höyüğün önemli bir 

bölümünü kapsamaktadır. Eskiyapar’ ın yerleşim olarak en önemli safhasını ise Eski 

Hitit Dönemi’n de ele geçen buluntular oluşturur (Sipahi,2012, s.6). R. Temizer 1982-

1983 yılları arasında Eskiyapar’ da Eski Hitit katında önemli düzeyde vazo parçaları 

bulmuştur. Vazo parçaları tahrip olmuş yangın geçirmiş binada ele geçtiği 

belirtilmiştir (Özgüç, 1988, s. 49).  Eski Hitit Çağı’ na tarihlenen 3 farklı seviyede 

çalışılmıştır. Bu döneme ait en önemli eser 1968 yılı çalışmalarında boğa aplikeli kült 

vazosudur. Bulunan bu vazo Bitik- İnandık vazo grubu içerisinde aynı form ve 

özelliklere sahip olmasıyla karakterize olur. Vazo, Höyüğün kuzey yamacında ele 

geçmiştir (Sipahi,2012, s.6). Eski Hitit Dönemi’ ne tarihlenen mimari alanın 

temizlenmesi neticesinde birçok yanmış arkeolojik buluntular ile mimari alanda belirli 

şekli korunan yapının kült odasında bulunan toplu buluntular Erken Hitit Dönemi’ nin 

ilk safhasına tarihlenmiştir (Sipahi,2012, s.8, 2018, s. 3). Buluntular sayesinde Hitit 

Dönemi’nde yerleşimin sosyo- kültürel seviyesinin yüksek olduğu anlaşılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

8. BÖLÜM: ERKEN HİTİT DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

TANIMLAMALARI 

 

8.1. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN ELBİSE  

 

            8.1.1. İnandık Vazosu Aşçı Kadın (Lev. 6.2; Kat. No.8.1.1) 

 

   Tanımlama: 

Sağa dönük profilden yansıtılan kadın betimi İnandık Vazosu’nun I. frizinde 

tanımlanmıştır. Figür, boyundan ayaklara kadar uzun elbise ile tasvir edilmiştir. Siyah 

renkte saçı, ince bir şerit halinde belinden aşağı kadar uzanmaktadır. Elbisesi, krem 

renktedir. Belindeki kemer kırmızı renkte olup orta kalınlıktadır (Özgüç, 1988, s.20). 

 

Aksesuar:   

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Figür, kırmızı astarlı başı yuvarlak biçimli sopa ile kaide üzerinde duran kapta tören 

için yiyecek/ yağ karıştırmaktadır (Özgüç, 1988, s.20; Ünal, 2016, s.227). S. Alp, 

kadın aşçının tören için hazırlık yaptığı formu küp olarak ifade etmiştir, İnandık 

Vazosu III. frizde yatak sahnesi ve altar arasında yer alan objeyi işaret ederek destek 

üzerinde duran sivri dipli kurban ekmeği küpü şeklinde tanımlamıştır (Alp, 1999, s. 

20). T. Özgüç, aynı kabı içerisinde yağ veya yiyecek karıştırılan yayık olarak ifade 

etmiştir (Özgüç,1988, s.20). Sopa ile karıştırılan GANNUM’lar üzerinde duran 

küplerde içecek karıştıran aşçı metinlerde LU. MUHALDIM olarak geçmektedir (Alp, 

1999, s.23), kadın yaptığı işe odaklanmıştır ve işi takip etmektedir. Metinlerde baş 

aşçı için GAL LU. MUHALDIM, aşçıların başı UGULA LU.MEŠ MUHALDIM ifadesi 

kullanılmaktadır (Baltacıoğlu, 2003, s.65). 



74 
 

 

 8.1.2.İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Lev. 6.2; Kat. No.8.1.2) 

 

  Tanımlama: 

Sağa dönük profilden gösterilen kadın figürünün, boyundan ayaklara kadar krem 

renkte elbisesi vardır. Siyah renkli ince şerit halindeki saçı belden aşağısına kadar 

uzanmaktadır. Elbisesinin beline oturan kemer ve ayakkabıları kırmızı renktedir. 

(Özgüç, 1988, s.24). 

 

Aksesuar:  

  Kadın figürü, iki eli ile kavradığı çalparayı çalmaktadır (Özgüç, 1988, s.24). 

 

Yorum: 

   Hitit metinlerinde çalgıcı kadın MUNUS.hazgara- olarak geçmektedir (Alp, 1999, s.19). 

 

  8.1.3. İnandık Vazosu Ritim Tutan Kadın (Lev. 7.1; Kat. No.8.1.3)  

 

Tanımlama:  

Sağa dönük profilden gösterilen kadın figürünün, boyundan ayaklara kadar uzanan 

krem renkli elbise giymiştir. Saçları siyah renkte olup, ince bir şerit halinde belinden 

aşağıya kadar uzanmaktadır.  Kırmızı renkte kemeri beline oturmuştur. Ayakkabıları 

kırmızıdır (Özgüç, 1988, s.24).   

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Söz konusu frizde kutsal evlilik ile sonlanan frizde ve çalpara çalan kadın figürleri ile 

birlikte, kutlama yapılmaktadır. Figürün önünde kendinden daha uzun tasvir edilen 

kadın figürlerine ellerini oynatarak ritme ayak uydurmaktadır. Törenlerde sadece alkış 



75 
 

yaparak eşlik eden figürler yazılı belgelerde LU ALAN.ZU ismi tanımlanmakta ve 

palwai eylemini gerçekleştirmektedir (Ünal,2015, s.93). LU ALAM.ZU törenlerde 

müzik aleti çalmak, dans etmenin yanında alkışta yapmaktadır. KBo IV 9 numaralı 

metinde; 

 

“... Diğer Alamzu’ lar kırmızı elbise giymişlerdir ve onlar kralın yanında dururlar. 

Ellerini yukarı kaldırırlar ve (onlar) yerlerinde dönerler palwai işlemini 

gerçekleştirirler”. 

 

Söz konusu eyleme yönelik metinler için şu örneklerde verilebilir; 

  

Telepinu için yapılan KI.LAM bayramında Alamzu adamlarının palwai eylemini    

gerçekleştirdiği kayıt altına alınmıştır (Şahin, 2018, s.91).  

 

Diğer bir örnek AN.TAH.SUM bayramının 16. Gününe ait kayıtta (KUB XXV  1 

numaralı metinde geçer , 13-16);  

 

“...arkammi, galgaturi, huhupal çalarlar. Palwai eylemini yaparlar...” 

 

Metinde çalgı çalan görevlilerin yanında sadece el hareketinin oluşturduğu ses ile 

birlikte katılım sağlandığı da anlaşılmaktadır (Şahin, 2018, s.85-86)., 

 

8.1.4. İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadın (Lev. 13.2; Kat. No.8.1.4) 

 

Tanımlama:  

Sağa dönük profilden gösterilen kadın figürü, boyundan ayaklara kadar uzanan 

önünde ek kısa etekliği/önlüğü yer alan elbise giymektedir. Elbisesi krem renktedir. 

Siyah renkli ince şerit halindeki saçı belden aşağısına kadar uzanmaktadır.  

Elbisesinin beline oturan püsküllü kemeri ve ayakkabıları kırmızı renktedir (Özgüç, 

1988, s.24). 



76 
 

 

Aksesuar: Her iki eli ile tuttuğu bir çalpara çalmaktadır. Kulaklarında küpeler 

vardır (Özgüç, 1988, s.24). 

 

Yorum: Hitit metinlerinde çalgıcı kadın MUNUS hazgara- olarak geçmektedir (Alp, 

1999, s.19). 

 

8.1.5. İnandık Vazosu Çalgıcı Kadın (Lev. 7.2; Kat. No.8.1.5) 

 

Tanımlama:  

Sola ve erotik sahneye arkası dönük profilden gösterilen kadın figürü, boyundan 

ayaklara kadar uzanan elbisesi vardır. Siyah saçı, ince şerit halinde belinden aşağıya 

kadar uzanmaktadır.  Elbisesi siyah renktedir. Kırmızı kemerli elbisesi ayak boyuna 

kadar ulaşır (Özgüç, 1988, s.23). 

 

Aksesuar: Her iki eli ile tuttuğu bir çalpara çalmaktadır. Elinde çaldığı çalparanın 

çevresi kırmızı, merkez kısmı ise krem renklidir (Özgüç, 1988, s.23). 

 

Yorum: Kadın figürü, kraliçe statüsünde değildir. Festivalde/ kutlamada, müzisyen 

olarak yer alıyor olmalıdır (Erbil, Mouton,2020, s.62).  Hitit metinlerinde çalgıcı 

kadın MUNUS hazgara- olarak geçmektedir (Alp, 1999, s.19). 

 

8.1.6. Hüseyindede A Vazosu Rahibe(?) (Lev. 8.1; Kat. No.8.1.6) 

 

Tanımlama:  

Sağa dönük profilden betimlenen kadın figürü rahibe (?) olarak yorumlanmaktadır. 

Siyah renkli elbiseli figürün ince şerit halindeki saçı ise  belden aşağısına kadar 

uzanmaktadır.   Krem renkli kemeri taşır ve  ayakkabıları vazo rengi ile aynıdır.   

 

 



77 
 

Aksesuar: 

Figür, iki eli ile tuttuğu bir tabure/ masa taşımaktadır (Yıldırım, 2008, s.843). 

Belindeki kemerden başka aksesuarı yoktur.  

 

Yorum: 

Siyah elbiseli kadın figürünün elinde tuttuğu obje taşınabilir ocak olarak 

yorumlanmıştır (Yıldırım,2008, s.843; Mouton ve Erbil,2020, s.62). Obje, krem, 

kahve ve siyah renklerle boyanmıştır. Kadın figürünün elinde taşıdığı portatif eşyalar 

Koloni Dönemi’nden itibaren bilinmektedir ve birçok Hitit ritüel metninde 

geçmektedir (Yıldırım,2008, s.843).  

 

Y. Erbil ve A. Mouton, elbise rengini koyu mavi olarak tanımlamıştır. Obje taşıyan 

kadın figürün arkasında krem renkli bol çarşaf şeklinde manto kıyafetli iki rahibenin 

takip ettiği böylelikle öndeki kadın figür bir kraliçeyi temsil edebilir şeklinde 

yorumlanmıştır (Erbil ve Mouton,2020, s.62). Elbisenin rengi için ise; 

 

“Perdeler kaldırıp ikinci gün başladığında, kraliçe hamama gider, mavi yünlü peçeli 

kıyafeti ile birlikte altın küpelerini takar” (Groddek, 2013, s.118). 

 

KBo 49.189’i 7’–15’ festival metninden alıntı yapılmıştır (Erbil ve Mouton,2020, 

s.62-63). 

 

Benzer kıyafet stilinde üçlü figür gösterimi İnandık Vazosu III. frizinde de 

görülmektedir. İki rahibe önünde elinde bilinmeyen bir obje taşıyan kişi ise  kral 

olarak yorumlanmıştır (Erbil, Mouton,2020, s.63). 

 

 

 

 



78 
 

8.1.7. Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerinde Oturan Kadın (Lev. 8.2; 

Kat. No.8.1.7) 

 

Tanımlama: 

Vazonun III. frizinde yatak üzerinde yer alan figürlerin kıyafetleri göz önüne 

alındığında, iki tasvirin de kadın olduğu belirtilmiştir. Kadın figürlerden biri diğerine 

yardım eder şekildedir. Kutsal evlilik sahnesini yansıttığı düşünülürse kraliçenin mi 

yoksa tanrıçanın mı süslendiği sorusu akla gelmektedir (Yıldırım, 2008, s.844).  

 

Sola dönük yatak üzerinde oturan kadın figürü, başından ayaklara kadar uzanan beli 

kemerli bir krem renkli elbisesi giymektedir. Siyah renkli saçı ayaklarına kadar 

ulaşmaktadır. Kemeri kırmızı renktedir. 

 

Aksesuar: 

Kadın figürler, küpe, kolye  gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

İnandık Vazosu’n da betimlenen yatak sahnesinden farklı olarak bu vazoda iki kadın 

tasviri yer almaktadır. Burada gösterilen kadın figürlerinden biri diğerini süslediği 

düşünülmektedir. Bu anlatımda kutsal evlilik öncesi süslenen kraliçe ya da tanrıçanın 

ifadesi olabileceği düşünülmüştür (Yıldırım,2008, s.843). Siyah elbiseli kadın figürü, 

en üst frizde vagon arkasında taşınan heykelcik tanrı/ tanrıça ile ilişkilendirilebileceği 

düşünülmüştür (Yıldırım, 2008, s.844).  

 

9.1.8-9. Hüseyindede A Vazosu Vagon Arkasındaki Kadınlar (Lev. 9.1; 

Kat. No.8.1.8-9) 

 

Tanımlama:  

Vazonun III. frizinde yer alan tekerlekli arabanın (GlŜMAR.GİD.DA) vagonlu sahne 

üzerinde göstertilen kadın figürlerinden soldaki kırıktır (Ünal,2016,s.228) ve çok 



79 
 

tahrip olmuştur.  Taşınan figürler kraliçe ve tanrıçayı yansıtan bir obje olarak 

düşünülmüştür (Yıldırım, 2008, s.844). Figürlerden biri siyah renkli elbise giyer ve 

geniş kemeri krem renklidir. Diğer figür ise krem renkli boyundan ayaklara kadar 

uzanan elbisesi giyerken, geniş kemeri kırmızı olarak işlenmiştir.   

   Aksesuar: 

Kadın figürler, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum:  

Burada ele alınan siyah elbiseli tasvir Hüseyindede Vazosu’ nun III. frizinde yatak 

üzerinde gösterilen siyah elbiseli kadın ile renk açısından benzerlik gösterir. Hitit 

yazılı belgelerinde tanrı/ tanrıça heykelciklerinin kutsal alanlara taşındığına dair 

ifadelerin yer aldığı bilinmektedir. Söz konusu tapınaklarda heykeller dekoratif ve 

koruma amaçlı olarak tutuluyor olmalıdır (Yıldırım,2008, s.844).  

 

8.1.10. Hüseyindede A Vazosu Ritim Tutan Kadın (Lev. 9.2; Kat. 

No.8.1.2) 

 

Tanımlama:  

Vazonun IV. frizinde sağa dönük profilden gösterilen kadın figürün, başından 

ayaklara kadar uzanan elbisesi krem renkli elbise giyer. Siyah renkli saçları ayaklarına 

kadar ince bir şerit şeklinde uzanmaktadır. Geniş kemeri ise kırmızı renktedir.   

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, hiçbir süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Kadın figürü, dansa vücut dilini kullanarak, eğlenerek ve dans hareketleriyle eşlik 

ettiği düşünülmektedir. Ellerini müziğin ve kutlamanın etkisiyle “şıklatmaktadır“ 

(Sipahi, 2019, s.86).  



80 
 

Hititçe dans etmek tarku (wai) olarak okunmuştur (Alp, 1998, s. 52). Parmaklarını 

şıkırdatan dansçılara ise tarpaskana- denir (Ünal, 2015, s.93). Parmak şıklatarak dans 

eden kadınlar yazılı belgelerden bilinmektedir (Ünal, 2015, s.93). 

 

Yazılı belgelerde belirtilen kadın figürünün yaptığı dansa dair bilgiler yer almaktadır. 

T.Yiğit, GALMUNUS.MESKAR.KID törenlerde bir grup olarak bulunmakta, 

bayramlarda ve kült törenlerinde grup ya da bireysel olarak rol oynadığını belirtmiştir 

(Yiğit, 1997, s. 292; Yiğit, 2002, s.77). 

 

 KBo XXIII 97 i 8-1: 

“...önden yürürler ve sonra da dansı bitirirler” ifadesinden hareketle dans edenlerin 

kadınlar olduğunu belirtmiştir (Yiğit, 1997, s. 292). 

 

Metne göre figürler İlkbahar’ın gelişi ile beraber bolluk ve bereketin kutsanması 

eğlencesine dans ve müzik aletleri ile eşlik etmektedirler.  

 

8.1.11. Hüseyindede Vazosu Çalpara Çalan Kadın (Lev. 9.2; Kat. 

No.8.1.11) 

 

Tanımlama:  

Vazonun IV. frizinde sola dönük profilden betimlenen kadın figürü tasvir edilmiştir. 

Siyah renkli ince şerit halindeki saçı belden aşağıya kadar uzanmaktadır 

(Yıldırım,2002, s.596). Boyundan ayaklara kadar uzanan siyah renkli bir elbisesi 

vardır. Krem renkli kemeri vardır. Ayakkabıları ise vazo rengi ile aynı gösterilmiştir. 

 

Aksesuar: 

Figür, iki eli ile tuttuğu krem renkli bir çalpara çalmaktadır.  Elinde çaldığı çalpara bir 

kemer/kuşak ile bele bağlı olduğu belirtilmiştir (Yıldırım, 2002, s.596).   

 

 



81 
 

Yorum:  

İlkbahar’ın gelişi ile beraber bolluk ve bereketin kutsanması eğlencesine dans ve 

müzik aletleri ile eşlik eden kadınların varlığını göstermektedir (Yıldırım,2008, s.844-

845).  

 

8.1.12. Hüseyindede A Vazosu Dansçı Kadın (Kat. No.8.1.12)  

 

Tanımlama:  

Vazonun IV. frizinde sola dönük profilden gösterilen kadın figürü, başından ayaklara 

kadar uzanan elbisesi krem renklidir. Siyah renkli saçları ayaklarına kadar ince bir 

şerit şeklinde uzanmaktadır ve geniş kemeri kırmızı renktedir.   

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye. gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Söz konusu figürlerin anlatılan ritüele, folklorik hareketlerle destek sağladıkları 

düşünülmektedir. Müziğe eşlik ederken el çırpma, kendi etrafında dönmek ve zıplama 

gibi dans hareketleri gerçekleştirildiği bilinmektedir. Bu durum sadece ritüel 

aktiviteye müzik aletleri ile değil ayrıca ritim tutarak da eşlik edilebileceğini 

göstermektedir (Sipahi, 2019;86).  Anlatımda İlkbahar’ın gelişi ile beraber bolluk ve 

bereketin kutsanması eğlencesine dans ve müzik aletleri ile eşlik edilmektedir 

(Yıldırım,2008, s.844-845). 

 

8.1.13 Bitik Vazosu (Lev. 5; Kat. No.8.1.13) 

 

Tanımlama:  

Portico alanının dışında, sağa doğru yürür şekilde bir kadın betimi vardır. Sadece bel 

bölgesinden itibaren aşağısı görülmektedir. Krem renkli elbisesi ayaklarına kadar 

uzanmaktadır. T. Özgüç, Eteğinin arkası yırtmaçlı olduğu belirtmiştir (Özgüç,1957, 



82 
 

s.62-63). Kemeri kırmızı renktedir. Vazo da kemerli elbise giymiş tek kadın figürüdür. 

Kemeri uzun ve incedir (Özgüç,1957, s.62-63).  

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Kutsal evlilik sahnesini kutsayan yardımcı kadınlardan biri olmalıdır (Alp, 1999, 

s.17). Figürün üst kısmı kırık olduğu için elinde bir şey taşıyıp taşımadığına dair 

bilgimiz yoktur. Fakat diğer kült vazolarında görüldüğü gibi farklı kıyafet stiline sahip 

kadınları Bitik Vazosu’ nda da görmekteyiz.  

 

Figürün kıyafet stiline sahip kadınlar; çalpara çalarken, dans ederken ve yemek 

yaparken de gösterilmiştir. Bu vazoda gösterilen arkası kutsal evlilik sahnesine dönük 

kadın figürünün de diğer kadınlar gibi törene hizmet edenlerden biri olmalıdır. İnandık 

Vazosu IV. frizde ana sahneye arkası dönük kadın figürün benzer duruşuna sahip 

olmasından dolayı elinde çalpara çalan figür olduğunu düşündürtmektedir. 

 

8.1.14. Eskiyapar Oturan Kadın (Lev. 10.1; Kat. No.8.1.14) 

 

Tanımlama:  

Uzun elbiseli figür üç ayaklı alçak bir taburede oturmaktadır. Figürün yüzü sola dönük 

olup profilden tasvir edilmiştir. Baş kısmı ise kırıktır. Elbisesi krem renkli gösterilmiş, 

oturduğu taburesi kırmızı renkte gösterilmiştir. Figürün, kaldırdığı kolu dua jestinde 

ya da elinde obje taşıdığını düşündürtmüştür (Özgüç, 1988, s. 49-50).  

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

 



83 
 

Yorum: 

T. Moore çalışmasında, figürün oturmuş olduğu alçak tabure için Hüseyindede Vazosu 

III. frizinde yer alan sağa dönük siyah elbiseli kadının elinde taşıdığı obje ile Eskiyapar 

Vazosu figürü üzerinden ilişki kurmuştur (Moore, 2015, s.46). T. Yıldırım, siyah elbiseli 

kadın figürün taşıdığı obje için taşınabilir ocak ifadesini kullanmıştır (Yıldırım, 2008, 

s. 843). T. Moore, İnandık Vazosu III. frizde Fırtına Tanrısı Teşub’un sembolü olan 

boğanın kutsanmasına giden alay içerisinde yer alan 27.  figürün sağ elinde tuttuğu 

objeyi alçak tabureye benzetir (Moore, 2015, s.46). T. Özgüç ise figürün elinde tuttuğu 

objeyi maden riton olarak tanımlamıştır (Özgüç, 1988, s.21).  

 

8.1.15. Eskiyapar Kabartmalı Vazo Parçası (Lev. 10.2; Kat. No.8.1.15) 

 

Tanımlama:  

Sahnede belden aşağısı korunmuş iki uzun elbiseli figür karşılıklı durmaktadır. Duruş 

biçimleri profildendir. Elbiseleri siyah renkte olan figürlerin bel kemeri kalın 

işlenmiş, kırmızı ucu kıvrık ayakkabıları alt frizi ayıran kabartma şeride basar şekilde 

gösterilmiştir. Sağdaki figürün kolu yukarı kalkık pozisyondadır, bu duruş biçimi dua 

jesti ya da  elinde başka bir obje tutabileceği şeklinde yorumlanmıştır (Özgüç, 1988, 

s.50). 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Eskiyapar vazosuna ait parçalar, Eski Hitit Çağı yapı katında dönemi karakterize eden 

arkeolojik malzemelerin ile birlikte bulunmuştur.  Eskiyapar’ ın önemli bir kült 

merkezi olduğuna işaret eden diğer kabartmalı seramik buluntuları, heykelcikler ve 

boğa başlı aplikeli kaplar bu görüşü desteklemektedir. Kabartmalı vazo parçaları üslup 

ve işçilik bakımından diğer Eski Hitit vazoları ile benzerlik göstermektedir (Özgüç, 

1988, s. 49-50). 

 



84 
 

8.1.16. Amasya Kabartmalı Vazo Parçası (Lev. 11; Kat. No.8.1.16) 

 

Tanımlama:  

Amasya Müzesi’nde birleştirilmiş iki kırmızı astarlı seramik parçası ritüel anlamda 

bilgi taşımaktadır. Figürün ayak bileklerine kadar uzanan elbisesi siyah renklidir. 

Kırmızı geniş kemeri vardır. Sol elini öne doğru uzatmış figür arka sağ elinde bir 

köpeği bacaklarından tutmaktadır (Moore,2015, s.37). Kadının baş kısmı olmadığı 

için elbise tipi hakkında net bilgiye ulaşılmamaktadır. 

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Siyah elbiseli kadın figürünün sol elinde bacaklarından tutarak taşıdığı köpek sahnesinin 

benzeri Hüseyindede Vazosu’ndan tanınmaktadır. Hüseyindede Vazosu’nda taşınan 

hayvanlar kurban edilmek üzere götürülürken ve hayvanlar arasında köpek yer 

almamaktadır. Genel olarak bakıldığında, Eski Hitit Vazoları’ nda kurban edilecek 

hayvanları götüren figürler erkeklerdir. Köpeğin tasvirde görüldüğü gibi elle taşınarak 

götürülmesi Babil ve Kizzuwatna Ritüel’ lerinde de tanınmaktadır.  

Köpeklerin, Hitit Dönemi’nde avlanma ve koruma ihtiyacını karşılamak için 

kullanıldığı bilinmektedir. Bununla birlikte sadece yavru/ genç köpekler ritüellerde 

kullanılmıştır. Köpeğin ritüellerde en erken kullanımına dair kesin bir bilgi olmasa da 

özellikle yavru köpekler avlanma, bekçilik ve çobanlık yapabilmesi için yetiştirilmiştir. 

Buna göre köpek yavruları ritüellerde iki amaçla kullanılmıştır; 

1. Koruma- Engelleme 

2. Temizlik  

Huvarlu Ritüel’inde köpek yavruları kral ve kraliçeyi fenalık ve kötülüklerden korumak 

için kullanıldığı yazılı belgelerde geçmektedir. Tanrıça Hepat için köpek yavruları 

kurbanı ile 3 kez sunum yapılmıştır. Zuvi Ritüeli’ nde ise köpek yavruları hasta kişiyi 

iyileştirmek için kullanılmıştır. (Collins,1992, s.2-4). 



85 
 

8.2. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN KOLLU BOL GENİŞ ELBİSE 

 

8.2.1. İnandık Vazosu Rahibe(?) (Lev. 11.2; Kat. No.8.2.1) 

 

Tanımlama: 

Vazonun I. frizinde karşı karşıya oturan iki figür gösterilmiştir. Figürlerden birinin 

gövdesinin üst kısmı diğer figürün ise baş kısmı tahrip olmuştur. Sağdaki figür, çapraz 

ayaklı arkalıksız tabure üzerinde oturmakta ve kaldırdığı sağ elinde kadeh 

tutmaktadır. GİSSU.A tanımı metinlerde erkeğin oturduğu iskemleyi, hapsali- / 

hassalli- tanımının da kadının oturduğu tabureyi tanımladığı tespit edilmiştir 

(Alp,1999, s.22).  

 

İkinci figürün, uzun siyah saçının bir kısmı korunmuştur. Figürün oturduğu taburenin 

ayak kısımları kırmızı, birleştiği pençe kısmı ise krem renklidir. Önünde tablası kalın 

dik prizma formunda altar yer almaktadır. Figürün tam karşısında alçak seviyeli üç 

ayaklı taburede oturan diğer figür betimi, önündeki vazoya dökmek veya küpün 

içinden içecek almak için elinde krem astarlı bir kadeh tutmaktadır. Her iki figür, 

boyundan ayaklara kadar uzanan geniş, beli kemersiz – süssüz krem renkli elbise 

giyimli olup her iki figürün ayyakkabıları kırmızı renktedir (Özgüç, 1988, s.19).  

 

Aksesuar:  

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

I. frizde gösterilen söz konusu sahnede arkalıksız iskemle ve alçak taburede oturan 

tanrı ve tanrıça tasviri betimlendiği düşünülmektedir. Önde yer alan küp bereketi, 

beslenmeyi ifade eden ekmek küpü olmalıdır ve alçak taburede oturan kadın tasviri 

önünde yer alan ekmek küpü, aynı frizde içerisinde sopa ile yayık yapan aşçı kadın 

figürü önünde de gösterilmiştir (Alp,1999, s.22).   

Kadın figürü, erkek figüre göre daha alçak seviyede gösterilmiştir. Bu gösterim biçimi 

Hitit aile yapısında ataerkil düzenin sanatta ifade edilişi olarak yorumlanmıştır. 



86 
 

Kadının arkasında yer alan lir çalan erkek ise karı- koca çiftinin yemeğine müzik ile 

eşlik etmektedir (Alp,1999, s.22).   

 

8.2.2. İnandık Vazosu Rahibe(?) (Lev. 12.1; Kat. No.8.2.2) 

 

Tanımlama: 

Vazonun I. frizinde karşılıklı duran figürlerden birinin yukarı kaldırdığı kolları hariç 

vücudunun diğer kısımları, karşısındaki figürün ise göğüs ve kol kısımları 

korunmuştur.  Her iki figür de profilden tasvir edilmişlerdir. Her ikisin de kolları 

yukarda yüzleri birbirine dönük ve uzun elbiselidirler. Figürlerin, saçları siyah renkte 

olup uzun bir şerit halinde aşağıya inmektedir. Figürler lir ve saz çalan erkek figürlerin 

arasında yer alır. Saz çalan figüre arkası dönük olan tasvirin elbisesi siyah renktedir, 

karşısında yer alanın ise krem renkli elbise giymiştir. Uzattıkları ellerinde müzik aleti 

taşıyıp taşımadıklarına dair netlik yoktur (Özgüç, 1988, s.19).   

 

Aksesuar: 

Kadın figürler, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir.  

 

  Yorum: 

Sözü edilen sahnede yer alan kadın figürleri, vazonun IV. frizinde, yer alan kutsal 

birleşme sahnesi, yiyecek hazırlama ve müzik aletleri ile hazırlanma evresinin bir 

aşamasını göstermektedir (Alp,1999, s.23). Uzun elbiseli (cübbe görünümlü) kıyafet 

taşıyan figürler dua pozisyonunda (?) / müziğe eşlik eder şekilde elleri havada 

gösterilmiştir. Lir ve saz çalan figürler arasında bulunmaları acaba ellerinde çalpara 

mı taşıdıklarına dair soruyu akla getirmektedir. Diğer çalpara çalan kadın figürlerin 

kıyafetlerine bakıldığında, sahneyi oluşturan iki figür dua jestinde olma ihtimali 

yüksektir. 

 

 

 



87 
 

8.2.3. İnandık Vazosu Kutsal Evlilik Kraliçe (Lev.12.2;Kat. No.8.2) 

 

Tanımlama:  

Vazonun IV. frizinde erotik pozisyonda gösterilmiş olan kadın figürü, boyundan 

ayaklara kadar uzanan bol geniş elbisesi giymekte, erotik duruşundan dolayı elbisesi 

belli bir yerden sonrası açık gösterilmiştir. Uzun ince siyah renkli saçı belinden aşağı 

uzanmaktadır. Figürün duruş pozisyonundan dolayı saçın bir kısmı başka yöne 

devrilmiş ve figürün elbisesinin kemeri yoktur (Özgüç, 1988, s.23). 

 

Aksesuar:  

Kadın figürü, küpe, kolye  gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum:  

Erotik sahnede gösterilen figür, vazoda gösterilen diğer kadın figürler gibi giyinik 

gösterilmiştir (Özgüç, 1988, s.23).  Müzik aletleri ve erotik sahne ile kutsal evliliğin 

kutlandığı düşünülmektedir (Özgüç, 1970, s.32). Mezopotamya’ da kutsal evliliğin 

gösteriminde her iki figürde çıplaktır burada her iki figür giyinik olması bakımından 

farklıdır.  

 

C. Melchert, sahnede kadın ve erkeğin festival metnindeki ifadeye göre cinsel ilişkide 

olduğunu ve kral – kraliçeyi temsil ettiğini ifade etmiştir (Melchert, 2001, s.405-406). 

 

CTH 669: 

“Kral ve kraliçe çiftleşirken, onlar büyük lirler çalarlar ve ağlarlar”. 

 

C. Melchert, festival metnindeki ifadeyi İnandık Vazosu’nda gösterilen kutsal 

birleşme sahnesi ile örtüştürmüştür. Y.Erbil ve A.Mouton’da bu ifadeyi destekleyerek 

figürlerin kral ve kraliçeyi temsil ettiğini kabul etmişlerdir (Erbil ve Mouton, 2020, s. 

56). 



88 
 

S. Alp tarafından öne eğilmiş ritüel sekste gösterilen kadın figür tapınak fahişesi 

olarak tanımlanmış ve Hitit metinlerinde MUNUS.KAR.KID olarak okunmuştur (Alp, 

1999, s.19).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

8.3. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN KOLLU ÖNÜNDE KISA 

ETEKLİĞİ OLAN ELBİSE 

8.3.1. İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadın (Lev. 13.1; Kat. No.8.3.1) 

 

Tanımlama:  

Vazoda, sağa dönük profilden gösterilen kadın figürü boyundan ayaklara kadar 

uzanan önünde kısa etekliği olan siyah renkte olup, saçı ince bir şerit halinde belinden 

aşağıya kadar uzanmaktadır.  Beline oturduğu kemeri ve ayakkabıları kırmızı 

renktedir (Özgüç, 1988, s.24). 

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, iki eli ile kavradığı çalparayı çalmaktadır.  

 

Yorum:  

Hitit metinlerinde çalgıcı kadın MUNUS.hazgara- olarak geçer (Alp, 1999, s.19). 

8.3.2. Hüseyindede A Vazosu Çalpara Çalan Kadın (Lev.4; Kat. 

No.8.3.2) 

Tanımlama:  

Vazonun IV. frizinde yer alan sağa dönük profilden betimlenen kadın figürün siyah 

renkli ince şerit halindeki saçı belden aşağısına kadar uzanmaktadır. Boyundan 

ayaklara kadar uzanan ve önünde ikinci etekliği/ önlüğü olan bir krem renkli bir 

elbisesi vardır. Kırmızı renkli kemer giymiştir. Ayakkabıları ise vazo rengi ile aynıdır.  

 

Aksesuar: 

Figür, iki eli ile tuttuğu çalpara çalmaktadır.  

 

Yorum: 

Kadın betimi, müzik aletleri çalan ve kült objeler taşıyan alay içerisinde yer alır. Yatak 

sahnesinin kutsandığı frize, çalpara çalarak destek vermektedir.  



90 
 

8.3.3. Hüseyindede B Vazosu Çalpara Çalan Kadın (Lev.14.2;Kat. 

No.8.3.3) 

 

Tanımlama:  

Vazonun boyun kısmında gösterilen tek friz, üçlü kadın dansçı ile başlamaktadır. El 

ele tutuşmuş kadın figürünün yanında sola dönük profilden gösterilmiş kadın figürü 

çalpara çalmaktadır. Siyah saçlarını kulağının arkasından beline kadar uzanmaktadır. 

Krem renkli elbisesi boyundan ayaklara kadar uzanmaktadır. İki eli ile kavradığı 

çalparayı çalmaktadır. Profilden gösterilen başı hafif yukarıya kalkık olması elinde 

çalparası ile birlikte şarkı söylediğini de düşündürtmektedir. Figürün belindeki kemer, 

aynı friz üzerindeki kadınlardan farklı olarak omuz ve kol dirseği arasında kalan 

boşlukta başlamakta ve elindeki çalparasına eşlik eden belki de metalden yapılan ses 

çıkarıcı özelliği olan özelliktedir.  

 

Aksesuar: 

Figür, iki eli ile tuttuğu çalpara çalmaktadır. Çalparası, belindeki kemere takılıdır.  

 

Yorum: 

Boğa aktivitesi ile kutlanan festivale çalpara çalarak eşlik etmektedir (Sipahi,2000; s. 

63).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

8.4. BOYUNDAN AYAKLARA KADAR UZUN ÖNÜNDE KISA ETEKLİĞİ 

OLAN KEMERİ PÜSKÜLLÜ ELBİSE  

 

8.4.1.İnandık Vazosu Çalpara Çalan Kadınlar (Lev.15.1;Kat. No.8.4.1) 

 

Tanımlama:  

Vazonun III. frizinde sağa dönük profilden gösterilen iki kadın figürü, boyundan 

ayaklara kadar uzanan önünde ek kısa ek etekliği/önlüğü bulunan krem renkli elbise 

giyerler. Siyah renkli ince şerit halindeki saçlar belden aşağıya kadar uzanmaktadır.  

Elbiselerin beline oturan kırmızı renkte kemerler püsküllüdür. Ayakkabılar kırmızı 

renktedir (Özgüç, 1988, s.22).  

Önlerinde (NİN. DİNGİR) rahibe kıyafetine sahip iki figür vardır. Kıyafetleri tüm 

vücudunu örten çarşaf gibidir (Erbil, Mouton, 2020, s.68). Bu tip rahibe kıyafeti, 

Hüseyindede A vazosunda III. frizde görülmektedir.  

 

Aksesuar:  

Her iki figür ellerinde çalpara çalarken gösterilmiştir (Özgüç, 1988, s.22). 

 

Yorum:  

Hitit metinlerinde çalgıcı kadın MUNUS.hazgara- olarak geçmektedir (Alp, 1999, s.19) 

 

8.4.2. Hüseyindede B Vazosu Halay Çeken Kadınlar(Lev.14.2;Kat. 

No.8.4.2) 

 

Tanımlama:  

Vazonun boyun kısmında gösterilen tek friz, en sol sınırda el ele tutuşan iki kadın 

figürü ile başlamıştır. Ele ele tutuşmuş iki kadının yüzleri profilden, vücutları 

cepheden gösterilmiştir.  

 



92 
 

Ele ele tutuşan kadın gösterimi sanatsal açısından Hitit tasvir sanatında tek örnek 

oluşturmaktadır. Halay çeker pozisyonda folklorik dans gösterimi vardır ve elbiseleri 

püsküllü kemerlidir (Sipahi, 2005).  

 

Boyundan ayaklara kadar uzanan önünde ikinci etekliği ile birlikte beli püsküllü 

kemere sahip elbisesi krem renklidir. Kırmızı püsküllü kemerlerinde müzik aleti takılı 

değildir. 

 

Aksesuar: 

El ele tasvir edilen kadın figürün sağdaki’ nin krem renkli büyük halka küpesi vardır.  

 

Yorum:  

Folklorik kıyafetlerle (Yıldırım,2013, s.236) ve duruş olarak cepheden gösterilen 

kadınlar Hitit sanatı için farklılık oluşturmaktadır ve Eski Hitit Dönemi karakteristik 

kıyafet biçimine sahip olarak değerlendirilmektedir. Bedeninin dış kontürü siyah ile 

boyanmıştır (Sipahi,2000, s. 69).  

Tasvirlerin el ele tutuşmuş halay çeker pozisyonda ifade edildikleri belirtilmiştir 

(Sipahi, 2005). Dans eden kadın tasvirlerinin en erken örneklerini Geç Neolitik- 

Kalkolitik Çağ’ da Köşkhöyük’ te boyalı seramikler üzerinde görülmektedir 

(Silistreli,1989, s.363). Birlikte gösterilen kadınların betim sanatında benzerleri ikiz 

idollerin varlığı ile Orta Anadolu’ da yer alan Alaca Höyük’ ten ETÇ III döneminde 

de bilinmektedir (Çınaroğlu, 2018, s.10). 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

8.5. BAŞINDAN AYAKLARA KADAR UZUN BOL ÇARŞAF ŞEKLİNDE 

GENİŞ ELBİSE 

 

8.5.1. İnandık Vazosu Kerpiç Yapı Üzerinde Müziğe Eşlik Eden Kadın( 

Lev. 6.2; Kat. No.8.5.1)  

 

Tanımlama: 

Vazonun III. frizinde gösterilen kerpiç yapı, hitit metinlerinde siunas pir olarak 

okunmaktadır. Söz konusu sahnede yapı üzerinde gösterilen kadın figürleri yer 

almaktadır. Kareye yakın plana sahip siyah- kırmızı ve krem renkler ile astarlanmıştır. 

Yapıyı tutan ağaç kirişleri belli etmek için farklı renkler bir arada kullanılmıştır. 

Yapının üst kısmı düzdür ve üzerinde oturduğu taş temel görünmemektedir. Kerpiç 

yapı (tanrının evi) üzerinde ise sola dönük biçimde profilden betimlenen iki kadın yer 

alır. 

 

Soldaki kadın figürü, başından ayaklara kadar uzanan bol çarşaf şeklinde siyah renkli    

elbise giymektedir. Elbisesi başını kapatacak biçimde olduğu için saç detayına dair 

bilgi yoktur. Elbisesi kemersizdir.  

Aksesuar:   

Figür herhangi bir objeye sahip değildir. 

 

Yorum:  

Figürler, çiftin evlilik töreninin kutsanmasına müzik aleti ile eşlik ettiği 

düşünülmektedir. Elinde müzik aleti taşımayan siyah elbiseli kadın figür, saz çalan 

erkek figür ve çalpara çalan kadın müzisyen arasında yer almaktadır. Diğerlerinden 

farklı bir elbiseye sahip kadın figürü, yatak üzerinde gösterilen siyah elbiseli kadın 

figürün farklı bir duruşunu yansıtıyor olabilir (Şahin,2020, s.222; Özgüç, 1988, s.22). 

T. Özgüç’ e göre, figürün elinde hiçbir müzik aleti olmayışı ve elbisesinin siyah renkte 

olması dua jesti pozisyonunda olduğunu da ifade etmektedir (Özgüç, 1988, s.33). A. 

Ünal, kadın figürün ellerini birbirine vurarak ya da parmaklarını şıkırdatarak törene 

eşlik ettiğini öne sürmektedir (Ünal, 2016, s.227). 



94 
 

8.5.2. İnandık Vazosu Yatak Üzerindeki Kadın (Lev.15.2; Kat. No.8.5.2) 

 

Tanımlama: 

Vazonun III. frizinde yatak üzerinde dizleri çeneye yakınlaştırmış şekilde oturan 

kadın figürü tasviri yer almaktadır. Figürün küçük bir kısmı kırıktır.  Figür geniş bir 

yatak üzerinde oturmaktadır. Yatağın yan kısımları krem ve kırmızı renklerde nakış 

motiflidir, ayakları boğa ayağı şeklinde gösterilmiştir. Figür, ayaklara kadar uzanan 

bol geniş çarşaf gibi bütün vücudu kapatan bir elbisesi taşır, elbisesi başından itibaren 

uzandığı için saçı görülmemektedir. Büktüğü dizleri üzerinde görülen krem renkli iç 

çamaşırı görülmektedir. Kemersiz elbisesi siyah renktedir. Ucu kıvrık geleneksel Hitit 

pabuçları kırmızıdır (Özgüç, 1988, s.21). 

 

Aksesuar:   

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. Kadının elleri kırık olduğu 

için elinde tuttuğu objeye dair bir fikir öne sürülememektedir (Özgüç, 1988, s.22). 

 

Yorum: 

Figürün karşısında oturan bir erkek figür yer aldığı düşünülmektedir. Belden yukarısı 

kırıktır. Olasılıkla, karşısındaki kadın figürünün duvağını açmak için elini uzatmıştır. 

Tam olmayan sahne, Bitik Vazosunda karşılıklı oturan çift görüntüsüne göre 

tamamlanabilir (Alp,1999, s.19-20). Bitik Vazosu’n daki figürler taburede oturması 

bakımından ikonografik olarak farklılık gösterir (Özgüç,1988, s.28).  Sahne Bitik 

Vazosu’ nun kopyası şeklindedir fakat daha küçük boyutta yapılmıştır. Bu durum 

gerçekleştirilen seremonide sadece heykel görüntüsü (?) vermek için mi yapıldı 

sorusunu akla getirmektedir. (Özgüç,1988, s.32). 

 

  Yatak sahnesinin solunda metinlerde DUG harsiyalli (bereketli ekmek küpü) ve GİS. 

ZAG.GAR. RA olarak tanımlanan altar bulunmaktadır. Tasvirin en solunda tanrı evinde 

gösterilen yatak sahnesini müzik eşliğinde kutlayan üç kişi bulunur (Alp,1999, s.19-

20). 

 



95 
 

M.Popko, kadın tasvirinin Hatti tanrıçası Halmasuit’i temsil ettiğini dile 

getirmektedir. Bunu da ifade ederken tanrıça Halmasuit’ in bir sandalye üzerinde değil 

yüksek platform üzerinde kült malzemesini ifade etmesidir. Seremoniye oturarak eşlik 

eder. Ek olarak yanında altar, yüksek platform ve hava tanrısı Wurunkatte ile 

gösterilmiştir bunun için İnandık Vazosu III. frizde yatak üzerinde yansıtılan tanrıça 

Halmasuit’ i temsil ettiğini ifade eder (Popko,1995, s.71). 

 

Hitit metinlerinde kutsal izdivaç kültüne dair bilgi yoktur ve kutsal izdivaçta yer alan 

tanrı- tanrıça isimlerine dair bir kesinlik tespit edilememiştir. Fakat izdivacın bir kült 

mabedinde gerçekleştirildiğine ve yapılan uygulamalara dair geniş bilgi Sümerlerde 

vardır. İştar ve Dummuzi’ nin kutsal birleşmesi Sümer adak levhalarında, 

mühürlerinde ve vazolarında kendine geniş yer bulmuştur. Hitit ikonografisinde kutsal 

izdivaç kültünün Sümerler üzerinden açıklanabileceği belirtilmektedir (Özgüç,1988, 

s. 34-35). 

 

8.5.3. Hüseyindede A Vazosu Yatak Üzerinde Kadın (Lev.16;Kat. 

No.8.5.3) 

 

Tanımlama:  

Vazonun III. frizinde sağa dönük yatak üzerinde oturan kadın figürü, başından 

ayaklara kadar uzanan bol çarşaf şeklinde bir elbisesi giymekte ve elbisesi siyah 

renktedir. 

 

Aksesuar: 

Kadın figürler, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

İnandık Vazosu’n da betimlenen yatak sahnesinden farklı olarak bu vazoda iki kadın 

gösterilmiştir. Burada gösterilen kadın figürlerinden birinin diğerini süslemektedir.  

Bu anlatımda kutsal bir evlilik için süslenen kraliçe ya da tanrıçanın ifadesi şeklinde 

düşünülmüştür (Yıldırım,2008, s.843). Siyah elbiseli kadın figürü, en üst frizde vagon 



96 
 

arkasında taşınan heykelcik tanrı/ tanrıça ile ilişkilendirilebilir (Yıldırım, 2008, 

s.844).  

 

Tasvirde yatakta oturan kadınlara kap uzatan erkek figürü daha vardır. Erkek 

figürünün damat ya da tanrı (?) olabileceği ve metinlerde geçen bilgiler 

doğrultusunda, heykel ve heykelciklerin bakımının yapılmasına yardımcı olduğu 

düşünülmektedir (Yıldırım,2008, s.844).  

 

8.5.4. Bitik Vazosu Krali Çift (Lev.5; Kat. No.8.5.4) 

 

Tanımlama:  

Vazonun birinci sahnesinin gösterildiği boyun kısmında yer alan frizde, büyük kerpiç 

binanın balkon alanının içinde profilden gösterilen kadın figürü vardır. Kadın ve 

kocası karşılıklı oturmaktadırlar. Sahnenin devamında arkası dönük sağa doğru 

hareket eden kadın figürü vardır. Balkonda ki kadın figürün, krem renkli elbisesi 

başından ayaklara kadar bol, çarşaf şeklinde uzanmaktadır. Ayaklarına kapatacak 

uzunluktadır. Sadece ayakları ve yüzü görülmektedir.  Kemeri yoktur. Karşısında yer 

alan erkek -figürü ile beraber ucu kıvrık kırmızı ayakkabıları vardır (Özgüç,1957, 

s.57-58).   

 

Aksesuar: 

Kadın figürü, küpe, kolye gibi süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

Kadın betimi, portico alanı içinde karşısında yer alan erkek figürler beraber profilden 

gösterilecek şekilde karşılıklı oturmaktadırlar. Olası bu yapı kerpiç bir yapıdır ve 

oturdukları alan yapının balkonu olmalıdır. Bina, ahşap dikmelerle desteklenmiştir. 

Bulundukları portico alanın 8,5 cm genişliği, 8,9 cm yüksekliği vardır. Arka fon yani 

kırmızıdır. Yapının kolonları krem ve kırmızı renklerdedir. Karşısındaki erkek figür 

kendisinden daha uzundur. Kadının yüksekliği 7,8 cm yüksekliktedir. Erkek, sağ eli 

ile kadının duvağını, örtüsüne uzanmakta sol eli ile libasyon kabı tutmaktadır 



97 
 

(Özgüç,1957, s.62-63). Akurgal’a göre, bir evlilik sahnesini yansıtmaktadır. 

Bulundukları yer bir tapınak olmalıdır. Tapınakta tanrı huzurunda evliliklerini 

kutsamaktadırlar (Özgüç,1957, s.64). Erkek figür, sol elinde içki kabı bulunmakta sağ 

eliyle de gelinin örtüsünü açmaktadır (Alp, 1999;17; Darga, 1992, s.56). M.Ö II.bin 

Hitit kadın erkek ilişkisini göstermesi bakımından önemlidir. Karı koca sevgisinin 

naratif anlatımı vazo üzerinde uygulanmıştır. Alçak iskemlede karşılıklı oturan gelin 

ve damat gösterilmiştir (Darga, 2011, s.218-219). Fakat Kutsal Evlilik/ “Hieros 

Gamos” sahnesinde betimlenen gelinin kıyafeti yalın bir kıyafete sahiptir (Darga, 

2011, s.209). Kutsal evlenmenin yer aldığı kült EZEN hassumas kült bayramı bu 

sahne için önemlidir (Darga, 1992, s.56).  

 

Hassumas bahar bayramı kutlamalarında gerçekleştirilen erginleme töreni olup 

erginleme ise kişiyi özel bir kutlama ile topluluğa kabul edilmesidir. Vazonun konusu 

olan kutsal evlilik, erginleme töreni sonucunda yapılmaktadır (Sevinç, 2008, s. 693-

698-700). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

  8.6. SADECE BAŞLIĞA SAHİP OLANLAR   

 

  8.6.1. Eskiyapar Kült Fincanı (Kat.8. 6.1) 

 

Tanımlama:  

Yerleşimde 1968 yılında başlayan kazılarda, höyüğün kuzey kesimi güney ve 

güneydoğu alanında Eski Hitit Dönemi buluntuları veren yanmış evler içinde vazo, 

çanak-çömlek parçaları ele geçmiştir. Mimari kalıntı gösteren evlerden birinin kült 

odasında; kült işlevi gören iki eli ile göğüslerini tutan bir tanrıça heykelcinin yer alığı 

bir kült kabı bulunmuştur. Tanrıça heykelciği, diğer kaplar ile birlikte alanda 

düzenlemiş biçimde korunmuştur. Kuzey yamaç V. tabakaya tarihlenmektedir. Tek 

kulplu kap açık kahverengi renkte kilden yapılmış olup kabın ağız kısmı dışarı 

çekilmiştir. Kabın dış kısmı çentik ve küçük nokta desenler ile süslenmiştir 

(Kulaçoğlu, 1992, s. 199). Yüksek kabartma ile ön plana çıkarılan tanrıçanın başında 

diskuslu bir başlığı vardır. Geniş yuvarlak gözleri ve yarım ay biçimli ağızı yüzünde 

belirgindir (Kulaçoğlu, 1992, s. 199).  Tanrıçanın güneş diskli başlığına aplike edilmiş 

8 küçük disk yer alır. Diskler, minik yuvarlaklar halindedir. Diskli başlıkların 

ikonografik olarak gösterimi Assur Ticaret Kolonileri Dönemi’ nin son safhasından 

itibaren görülmektedir (Emre, 1993;239; Sipahi,2012,s.8; 2018, s.3-4). 

 

Aksesuar: 

Kadın figürü hiçbir eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum: 

İlmik kulplu derin bir çanağın içerisinde tabure üzerinde oturarak gösterilen kişi 

tanrıça kimliğini yansıtmaktadır (Bilgi, 2012, s. 1091) Tanrıça’ nın başındaki başlık 

Güneş Tanrıça’ sını yansıtmaktadır.  Hitit kült metinlerinde Tahurpa’ da 

gerçekleştirilen Güneş Tanrıça’ sı festivalinde gün ve tanrıça sayısı 8 ‘dir (Collins, 

2005, s.28; Sipahi,2012; 2018, s.4). Tanrıçanın başındaki diskte bunu ifade eder. Ana 

tanrıça kültünü yansıtır (Sipahi,2018, s.4). 



99 
 

9. BÖLÜM: İMPARATORLUK DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

TANIMLAMALARI 

 

9.1.Boyundan Ayaklara Kadar Uzun Tek Parça Elbise  

 

9.1.1.1. Konik Başlıklı Etek kısmı Düz ve Kemersiz olanlar  

 

9.1.1.1.1. Kayalıpınar (Lev.17.2; Kat. No. 9.1.1.1.1) 

 

Tanımlama:  

Kayalıpınar bulunduğu konum itibari ile Hitit Devleti için siyasi ve dini açıdan 

stratejik önemini hep korumuştur.  Yerleşim, Sivas il merkezine 50 km uzaklıkta olup 

Kızılırmak kıyısındadır. Orta Hitit Dönemi’ ne tarihlenen yerleşim noktasıdır. 

 

Tahtında sağa bakan kadın figürün, başı ve ayakları profilden gövdesi cepheden 

gösterilmiştir (Karpe, 2009, s.114).  Konik şekilli başlığı vardır (Özcan, 2016, s.197). 

Yüzü plastik olarak işlenmiş şekildedir. Bacakları asimetrik olarak durmakta, tahtın 

ayakları aslan pençelerini anımsatacak biçimdedir. A.Özcan tarafından figürün ayaklar 

“toynak” biçimine benzetilmiştir. Tahtın ayaklarının bu şekilde olmasından dolayı, 

Kayalıpınar’ da bir “koruyucu tanrıçanın” tasvirin olduğu düşünülmektedir (Özcan, 

2016, s.198-199). Oturduğu tahtın sol üst kısmı kırık olduğu için tahtın boyu ve kalınlığı 

hakkında kesin bir bilgi yoktur. Tanrıça, ayaklarına kadar uzanan elbise giymiştir ve 

figürün kaldırdığı sağ kolundan sarkan kumaş/ pelerin parçası, kıyafetinin birden fazla 

parçadan oluşabileceğini düşündürmektedir (Karpe, 2006, s. 3-4).  

 

Aksesuar: 

Tanrıça, bir elinde içki kabı/ libasyon kabı diğer elinde ise kuş tutmaktadır (Karpe, 

2009, s.114).  

 



100 
 

Yorum:  

MÖ. 13.yy’a tarihlenen taş blok üzerine yapılan tanrıçanın duruş biçimi, elinde 

tuttuğu kuş ve içki kabı, Ön Asya ikonografisinde tanrı ve tanrıçanın karakteristik 

betim biçimidir. Taş blok buluntunun erken dönem örneğini Anadolu’ da Kültepe 

mühürlerinde görülmektedir. Mühürlerde tanrılarında bu tarz betime sahip olduğu 

görülmektedir. Başka bir örneği Alacahöyük batı orthostatında tahtında oturan 

Tanrıça Hepat’tan tanınır. Buluntu durumu olarak değerlendirildiğinde, Hitit 

İmparatorluk Dönemi’nden- Geç Hitit Dönemi’ne kadar kullanılmış olan şehrin dışına 

bakan sfenksler, kral betimlemeleri ile aynı işlevi görmüş olmalıdırlar. Kayalıpınar’ 

da tanrıçanın tam karşısında sadece bir ayağı korunmuş bir figür ise olası tanrıçaya 

sunum yapmaktadır.  (Karpe, 2009, s. 114).   

      

                   9.1.1.1.2. Taşçı Anıtı (Lev. 18.1; Kat. No. 9.1.1.1.2) 

 

Tanımlama: 

Anıt, Kayseri’ nin Develi ilçesi Taşçı Köyü’n de bulunmaktadır. Yakın bölgesinde yer 

alan Fraktin Anıtı gibi Zamanti Irmağı’ na bağlı kollardan biri olan Homurlu Çayı’ nın 

güneyinde konumlanır. Anıtın bulunduğu alanın çalılık ve ormanlık olması nedeniyle 

bu coğrafik özellikler anıtın görülmesini ve anıt üzerinde yer alan yazıtın okunmasını 

zorlaştırmıştır (Kıymet, 2016, s.165). A ve B olmak üzere iki parçadan oluşmuş olup 

her iki anıt aynı güzergahta fakat birbirinin tersi istikametindedir. 1906 yılında H.Rott 

tarafından keşfedilmiştir ve aynı kişi tarafından çizimi yapılan anıttaki çizimlerde 

sadece iki kişiyi görmüştür. İkinci anıt ise E.Akurgal, S.Alp tarafından bulunmuştur 

(Darga, 1992, s. 175). Kalker cinsli Taşçı A Anıtı, üzerine figürler kazıma işlenmiştir 

(Emre, 2002, s. 489). H. Rott, anıttaki çizimlerin yüzeysel yapıldığını ve yazıtın kaya 

üzerinde düzensiz dağılımını ifade etmiş ve yaptığı çizimde sadece iki kişiyi görmüştür 

(Rott, 1908, s. 174-178).  

 

Figürler ve yazılar, İmamkulu- Fraktin Anıtları’n daki gibi kayanın yüzeyi 

düzleştirilmeden direkt doğal zemin üzerine yapılmıştır. Anıtın, betim alanının solunda 

Hattušili’ nin ismi, sağ köşesinde ise arka arkaya hareket eden ikisi erkek biri kadın 3 



101 
 

figür yer alır (Hawkins, 2000, s.39; Kıymet, 2016, s.165-167;).  Anıt üzerine Hitit 

sarayına dahil prensler ve prenses tasvir edilmiştir (Bossert, 1942, s. 56).  En sağdaki 

figür çok tahrip durumdadır. Figürün ayak kısımları görünmediği için yerden yukarı 

çıkıyormuş izlenimi vermektedir (Emre, 2002, s.489) Bir kolu dua jesti halinde yukarı 

kalkık (Kıymet, 2016, s.167) en soldaki kadın figürü, yuvarlak başlık takmakta ve 

başlığından aşağı sarkan ince tülü belinden aşağı uzanmaktadır. Figürün, başlığı 

tanrıçalarınki ile benzerdir (Kohlmeyer, 1988, s. 170).   

 

Yorum:  

Hiyeroglif yazılar figürlerin sol üst küşesinde yer alır. Okunuşu itibariyle, “Büyük Kral, 

Hattušili’ nin hizmetçisi, MESEDİ adamı Zida’ nın oğlu, Ordu Yazıcısı Lupaki’ nin kızı 

Manazi “ifadesi geçmektedir. Yazıtta okunan Zida ismi, yazılı belgede I. Šuppiluliuma’ 

nın kardeşi olarak geçmektedir.  Ordu Yazıcısı Lupaki, II. Muršili’ nin kuzenidir 

(Hawkins, 2005, s.293). Metine göre, Šuppiluliuma’ nın erkek kardeşi III. Hattušili’ nin 

hizmetçisi tanımlanan kadın olmalıdır. Manazi, Muwattali ve Hattušili’ nin kuzenidir. 

Anıt üzerinde gösterilen en soldaki kadın figürü, Hattušili’ in hizmetçisi konumundadır.  

 

                9.1.1.1.3. Gavurkale (Lev. 17.1; Kat. No. 9.1.1.1.3) 

 

Tanımlama:  

Kısa arkalıksız tahtta oturan tanrıça tasviri (Bittel,1976, s. 179; Özcan, 2014, s.375), 

toprak seviyesinden 2,35 m yüksekliktedir ve 2,40 m boyutta işlenmiştir. Detay 

işçiliği fazla olmayan tasvirin vücudu cepheden, baş ve ayak kısmı profilden 

gösterilmiştir (Akurgal, 1995, s. Şek. 58b; Özcan, 2014, s.374) Figür yüzünü doğuya 

doğru dönmüştür (Osten,1933;60). Figürün başlığı yandan bakıldığında yüksek koni 

şeklinde olup kısa ve boynuzsuzdur. Tanrıçanın, baş hizasından bel hizasına kadar 

uzanan ucu yukarı doğru kıvrılmış saç tutamı vardır. Ayak bileklerine kadar uzanan 

elbisesi kemersizdir. Ayakları çukurlu yüksek bir platforma basmaktadır. Ayaklarının 

platforma bastığı çukur alanda ucu kıvrık pabuçları (KUS. E. SİR) görülmektedir.  Figür 

iki elini ileri doğru uzatmış, sol elinde iyilik/sağlık anlamı taşıyan üçgen, diğer elinde 



102 
 

ise GAL kabı tutmaktadır (Özcan, 2016, s.120). Tahtında oturan tanrıça ve tanrıçaya 

doğru ilerleyen iki erkek figür tanrıçaya bağlılığını gösterir durumdadır (Bittel, 1976, 

s.186). 

 

Aksesuar: 

Figür, sol elinde iyilik, sağlık anlamına gelen üçgen obje, diğer elinde GAL kabı 

tutmaktadır.   

 

Yorum:  

A. Özcan, oturan tanrıçanın Hepat’ın tasvir edildiğini düşünmektedir. Bu sonuca 

ulaşmasında tanrıçanın duruş ve arkalıksız tahta oturması dikkate alınmıştır. Hitit 

İmparatorluk Dönemi’ ne tarihlenen Alaca höyük Tanrıça Hepat’ın, Eflatunpınar 

Güneş Tanrıçası’ nın, Yazılıkaya A galerisi girişinde tahtında oturan 66 nolu tanrıça 

figürün ve Yağrı Steli’ nde figürün oturduğu tahtın arkalıksız oluşu ve duruş biçimi 

ile benzerlik göstermektedir. Ek olarak, Hitit İmparatorluk Dönemi’ ne tarihlenen 

heykelciklerde oturan tanrıçalar duruş biçimi ile Gavurkale Kaya Anıtı’n da oturan 

tanrıça ile ilişkilendirilmektedir. (Özcan, 2014, s.379-380). Gavurkale tanrıçasının 

başlığı Hitit İmparatorluk Dönemi kadın heykelciklerinden ve Eflatunpınar Anıtı’nda 

gösterilen Arinna’ nın Güneş Tanrıçası başlığından tanınmaktadır (Ekiz, 2009, s.215). 

Kabartma MÖ. 14-13.’ yy’ın ilk yarısına tarihlendirilir (Bittel, 1976, s. 328; Akurgal, 

1995, s.150). 

 

 9.1.1.2. Diskus Başlıklı Etek Kısmı Düz ve Kemersiz olanlar  

 

 9.1.1.2.1. Heykelcikler  

 

  9.1.1.b.1.1. Schimmel Koleksiyonu Heykelcik (Lev. 20.2; Kat. No. 

9.1.1.2.1.1) 

 



103 
 

Tanımlama:  

4,3 cm diskus ile en geniş başlık görüntüsüne sahip olan heykelciktir (Darga, 1992, s. 

102). Heykelcik yuvarlak yüz hatlı olup keskin kenarlı badem gözleri büyüktür. 

Kulakları görünmemektedir.  Başlığının altında beline kadar uzanan saçları baklava- 

yatay ve dikey çizgilerle gösterilmiştir (Muscarella, 1974, s. 125). Arkalıksız iki 

kademeli, pati ayaklı taht üzerinde oturmaktadır (Muscarella, 1974, s. 126; Darga, 

1992, s.102).  Ayak basma yerlerini ifade eden yükselti aslan patileri ile yansıtılmıştır. 

Tanrıçanın, kucağında yer alan oğlan çocuğu oturur pozisyondadır. Tanrıça, uzun sade 

ayaklarına kadar uzanan bir elbise giymiştir ve elbisenin altından ayakları 

görülmektedir.  

 

Aksesuar: 

Heykelcik belirgin olmayan kulaklarında, geniş halkalı küpe takmaktadır. Geniş 

diskus başlığı, boynunda uzun kalın halkalı kolyesi vardır (Muscarella, 1974, s. 125).  

 

                   9.1.1.2.1.2. Alaca Höyük Tanrıça Heykelciği (Lev. 19.1; Kat. No. 

9.1.1.2.1.2) 

 

Tanımlama:  

Tanrıça, kütlesel biçimde tahtta oturur vaziyettedir ve göğüsleri belirgindir. Yuvarlak 

hatlı, geniş iri gözlü, tam kapalı olmayan dudak yapısı vardır. Eser ilk ele geçtiğinde 

elinde yuvarlak bir nesne olduğu ifade edilmiştir (Koşay, 1951, s.24). Tanrıça, arkalıksız 

bir tahtta oturmakta olup başında diskus başlığı taşır. Başlığında şualar betimlenmiştir. 

(Darga, 1992, s 103).  Kadın heykelciğin uzun, sade bir elbisesi giyer ve kıyafeti 

vücudunu kapatır.  

 

   Aksesuar: 

   Geniş diskus başlığı vardır (Darga, 1992, s. 103). 

 



104 
 

9.1.1.2.1.3. Boğazköy Tanrıça Heykelciği (Lev. 20.1; Kat. No. 

9.1.1.2.1.3) 

Tanımlama:  

Heykelcik, 1953’ te Boğazköy Kayalı Boğaz’ da bulunmuştur (Bittel, 1957, s.30; 

Muscarella, 1974, s.131). Yüksekliği 2 cm, genişliği ise 0,32 cm’ dir. Kadın heykelciğin 

dolgun yanakları ince çizgi şeklinde dudağı birbirinden ayrılmamış haldedir. Göz 

bebekleri eşit değildir. Kulakları dağ tanrılarının kulaklarını andırır. Saçları bir bant 

halinde başından sandalye seviyesine kadar uzanmaktadır (Bittel, 1957, s.30).  

 

Tanrıça yüksek boyunlu, her iki omzu yatay çizgilerle süslü uzun sade elbise giymiştir. 

Figürün, başın etrafını saran fileto tipi basık başlığı vardır ve giydiği uzun elbisesi 

altında ayakları birbirinden ayrılmamış tek bir parça halinde çıkıntı yapmıştır.  

 Figür, sağ elinde ekmek (?), sol elinde ise tanımlanamayan obje tutmaktadır 

(Muscarella, 1974, s. 131).  

 

Aksesuar: 

Elinde tabanı yuvarlak ağız kısmı geniş bir kâse (yuvarlak nesne) tutmaktadır. 

Kulağında, düğme biçimli büyük yassı şekilli küpesi vardır (Darga, 1992, s.104). 

 

9.1.1.2.1.4. Boğazköy Tanrıça Heykelcik Başı (Lev.18.2;Kat.No. 

9.1.1.2.1.4) 

 

Tanımlama:  

Tanrıça başı, Boğazköy Aşağı Şehir Tapınak I terasında yer alan evin duvarı içinde 

bulunmuştur. Çok fazla tahrip olmuş olan heykel başı, baş kısmına oturan diskus başlık 

taşır ve başlık kulaklarını ön plana çıkaracak şekilde işlenmiştir (Darga, 1992, s.101).  

 

Aksesuar: 

Başında geniş diskus başlığı vardır (Darga,1992, s. 101).  

 



105 
 

9.1.1.2.1.5. Çiftlik Tanrıça Heykelciği (Lev. 19.2; Kat. No. 9.1.1.2.1.5) 

 

Tanımlama:  

Heykelcik, Kayseri’nin Sarıoğlan ilçesinde Çiftlik Köyü’nün güneyinde köy 

sakinlerinden Mustafa Çapur tarafından bulunmuştur. Altın olan heykelcik şu an Kayseri 

Müzesi’nin envanterindedir (Doğan ,1970, s. 73). 

 

Heykelcik, tahtında oturan bir tanrıçaya ait olup yüksekliği 4,85 cm‘dir. Heykelciğin, iki 

dirsek arasındaki mesafesi ise 0,95 cm’ dir. Tanrıça’nın yüz fizyonomisi tipik Hititliyi 

göstermektedir. Kalın kaşlı ve badem gözlüdür. Omuzları geniş ve kalındır ve sol eli 

göğüs bölgesine yakın olarak işlenmiştir (Doğan ,1970, s. 73-74). Tanrıçanın oturduğu 

taht arkalıksızdır ve vücudunu tamamen örten kalın bir manto/ elbiseye sahiptir. Benzer 

kıyafet stili, Fraktin Anıtı, Gavurkale ve Eflatunpınar’ da gösterilen kadın betimlerinde 

vardır.  

 

Aksesuar: 

Heykelcik aksesuara sahip değildir.  

                  

                   9.1.1.2.1.6. Değerlendirme  

 

Diskus başlık taşıyan ve düz kemersiz bir elbise giyen tasvirler kıyafet tanımı açısından 

detay vermemektedir. Hale/ Diskus başlığı Hitit İmparatorluk Dönemi tanrıçaların taşıyor 

olduğu düşünülmektedir. Arinna şehrinin kült envanterinde Güneş Tanrıçası’ nın ve kızı 

Tanrıça Mezulla’ nın altından ve gümüşten yapılmış AS. ME güneş kursu şeklinde başlığı 

olduğu ifade edilmiştir (Darga, 1992, s.99). Başlık formu güneşi anımsattığı için Güneş 

Tanrıçası’ nı temsil etmektedir (Akurgal, 1997, s.143). Güneş Tanrıçası, Hatti Ülkesi’ nin 

kraliçesi konumdadır. Heykelcikler, tapınaklarda yer alan devasa kült heykellerinin 

küçültülmüş formları olarak düşünülmektedir (Bittel, 1957, s.31). Amulet olarak tanınmış 



106 
 

en küçük eserlerdir (Darga, 1992, s. 104). Mısır ve Mezopotamya’ da küçük altın 

figürinlerin tıpkı Hitit heykelcikleri gibi benzer bir kullanıma sahip boyuna takılan objeler 

olduğu bilinmektedir (Muscarella, 1974, s. 125).  

 

   9.1.1.2.2. Anıt 

 

9.1.1.2.2.1. Eflatunpınar (Lev. 21.1-2; Kat. No. 9.1.1.2.2) 

 

Tanımlama:  

Anıt, Konya ili Beyşehir Gölü’nün 15 km kuzeyinde yer almaktadır (Rossner, 1988, s.67; 

Emre, 2002, s.490).  Pınarın oluşturduğu gölcüğün kıyısında dikili olan dinsel bir anıttır. 

Anıt, 1837 yılında W.J. Hamilton tarafından tanıtılmıştır (Özenir, 2001, s.35). Anıt, kaya 

anıtı olarak değil daha çok kutsal kaynak alanı olarak kullanılmıştır. Havuzun kaynağı, 

yatay kaynak tabakasının oluşturduğu su yolu üzerinde birkaç yerinden büyük bir güçle 

patlayıp fışkırarak belirli bir alanda birikmektedir. Biriktiği alan, doğal bir kaya seti ile 

çevrelenmiştir. Oluşan tüm düzlemde, küçük bir kaynak gölü oluşmuştur. Anıt direk su 

üzerinde yükselmez, yapay bir kaya seti oluşturulup kült simgesi üzerine işlenmiştir. 

Kabartmalar, kesme taş duvarların düzeltilerek yapılmıştır (Naumann, 2019; 451-453). 

16 adet dikdörtgen taş bloktan oluşmaktadır. Tasvirlerin tamamen insan eli ile işlenerek 

yapılması bakımından anıt önemli yere sahiptir (Darga, 1992; 186).  

 

Eflatunpınar’ da üç adet tanrıça tasviri vardır; bunlardan ikisi kuzey duvarda, diğerleri 

anıtın her iki duvarında ve üçüncüsü ise güney cephede platform üzerinde yer almaktadır.   

 

Havuzun kuzey duvarındaki anıtta karışık varlıklar tarafından taşınan Güneş Kursu 

altında tahtında oturan iki figür gösterilmektedir; solda tanrı, sağda tanrıça oturmaktadır 

(Rossner, 1988, s. 68; Erbil, 2017, s.192). Bitik Vazosu ve Yazılıkaya A galerisi ana 

sahnesinde gösterildiği gibi ortak ikonografik üslup olan erkeğin solda, kadının sağda 

gösterimi burada da  uygulanmıştır (Akurgal,1995, s. 233).  Tanrı ve tanrıça tasviri 



107 
 

Eflatun pınar Anıtında Güneş Kursu birleştirici olarak yorumlanmıştır. Bu simge, Hitit 

İmparatorluk Dönemi kraliyetinin simgesidir. Anıt MÖ. 13. yy’ın sonuna 

tarihlenmektedir (Rossner, 1988, s. 69-70).  

 

Anıtta, en alt sırasında dağ tanrıları yer alır fakat doğa koşullarından çok etkilenmiş 

olunup tahrip olmuşlardır. Boğa başlı insan vücutlu yaratıklar (cinler) sahneyi ve Güneş 

Kursunu taşıyıcı unsur olarak işlenmişlerdir (Yiğit, 2016, s.136). Anıtın karşısında 

başka bir platform üzerinde tanrı ve tanrıçanın betimlendiği bir blok daha vardır (Yiğit, 

2016, s. 140).  

 

Havuzun kuzey duvarında yer alan anıtın hemen karşısındaki güney cephesinde duvar 

ile birleşik bir platform yer almaktadır. Platform ile birleşik tanrı- tanrıça ve onların 

önlerinde altar vardır. Tanrı betimi, tanrıçaya göre daha az korunabilmiştir. Tanrıça iki 

eli dizleri üstünde gösterilmiş ve arkalıksız taht üzerinde oturmaktadır. S. Özenir, 

korunamayan erkek figürü Fırtına Tanrısı kadın figürünü ise Güneş Tanrıçası olarak 

yorumlanmıştır (Özenir, 2001, s. 37). 

 

Aksesuar: 

Figür herhangi bir süs eşyasına sahip değildir. 

 

Yorum:  

Anıt üzerinde herhangi bir yazıt bulunmaktadır bundan dolayı figürlerin kimliklerinin 

belirlenmesinde erkeğin konik biçimli başlığı ve kadının disk şeklindeki başlığından 

başka bir şey yoktur. E. Laroche, erkeği Hava Tanrısı, kadını ise suyun geldiği kaynak 

tanrısı olabileceğini ifade etmiştir (Laroche, 1958, s. 43-45).  B. Klahn, figürleri Hava 

Tanrısı ve Arinna’ nın Güneş Tanrıçası olarak yorumlamıştır (Klahn, 1976, s.36). H. 

Erkanal, anıt üzerinde hiçbir yazıt olmadığı için önerilen görüşleri varsayım olarak dile 

getirmiştir (Erkanal, 1980, s. 291). 

Anıttaki tanrıça başlıkları, kadın heykelciklerinin başlıkları ile benzerlik 

göstermektedir.  

 



108 
 

    9.1.1.3. Polos Başlıklı  

 

9.1.1.3.1. Yazılıkaya (Lev. 22.1; Kat. No. 9.1.1.3.1) 

 

Tanımlama:  

Tasvir, Yazılıkaya A galerisinin girişinde yer almaktadır. Karşılıklı oturan iki figür 

gösterilmiştir. Soldaki figür erkek, sağdaki ise kadındır. Soldaki figürün uzun, sivri 

külah biçimli başlığı vardır. Başlığındaki boynuz cinsiyet kimliği hakkında bilgi 

vermektedir. Sağda yer alan kadın figürü ise düz ve yüksek bir başlığa sahiptir.  

Aralarında bir sunak vardır. Kaya tasviri çok yıpranmıştır (Alexander, 1986, s.101). 

Kadın tasviri olasılıkla  manto şeklinde tek parça kıyafeti giymektedir. 

 

Aksesuar: 

Tanrıçanın süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 

Yorum:  

Tanrıçanın hiyeroglif yazısında, D Ti-pa-ti-na olarak okunmuştur (Masson,1981, s.45). 

Eskişehir’ de bulunan Yağrı Steli, figürlerin kürsü üzerinde tasvir edilmeleri, Yazılıkaya’ 

daki kabartma için güzel bir örnek oluşturmaktadır. Stel de kabartma da kompozisyon ve 

hiyeroglif benzerliği vardır (Alexander, 1986, s.101; Özcan, 2012, s.224).  Karşılıklı 

oturan çift, Teşup ve Hepat ikilisini temsil etmektedir. 

 

9.1.2. Etek Kısmı Pileli ve Kemersiz Olan Figürler 

 

        9.1.2.1.  Alaca Höyük Batı Kulesi Tasviri (Lev. 22.2; Kat. No. 9.1.2.1) 

 

 

 



109 
 

Tanımlama:  

Boğa simgeli Fırtına Tanrısı’ nın önünde kral ve kraliçe bayram törenini gerçekleştirirken 

orthostat dizisi üzerinde resmedilmiştir (Taracha, 2012, s. 110). Kral ve kraliçe tasvirleri 

üzerinde boğanın yer aldığı sunağın sol tarafındadır. Kraliçe, sağa doğru adım atar 

biçimdedir. Kısmen başlığı tahrip olmuştur (Yiğit, 2016, s.78). Kraliçenin sağ eli dua 

pozisyonunda sol eli ise çapraz bir şekilde sağ kolunun altında yer almaktadır. Kollarının 

duruş biçiminin ifadesi Hitit sanatında üniktir. (Darga, 1992, s. 135). Başlığının 

arkasından yere kadar uzanan örtüsü vardır. Örtüsü kıyafetinin görüntüsünü engelleyecek 

biçimde değildir. Örtünün altında, boydan ayaklarına kadar uzanan elbisesi yer alır. Eteği, 

dalgalı/pileli olarak inmektedir. Ucu kıvrık pabuçları vardır (Yiğit, 2016, s.78).  

 

Aksesuar: 

Kraliçe elinde herhangi bir obje taşımaktadır. 

 

Yorum:  

Boğa simgesi önünde kadın ve erkek figürünün yer alması ve rahip-rahibe konumunda 

töreni yönetmeleri Fraktin Anıtı’ndaki Puduhepa ve III.Hattušili tasvirlerine 

anımsatmaktadır (Bittel, 1976; s. 214-215). Kraliçe bayram ve dini töreni statüsünde 

olduğu görsel olarak yansıtılmıştır. 

 

9.1.2.2. Alacahöyük Doğu Kulesi Tasvirleri (Lev.23.1;Kat.No. 9.1.2.2) 

 

Tanımlama:  

Sfenksli kapının doğu kulesinin cephe duvarında 3 orthostat dizisi korunmuştur. Tanrıça 

tasvirinin devamını oluşturan orthostattaki libasyon sahnesi W. Ramsay yayınlarında 

farklı yerlerde olduğunu belirtmiştir (Ramsay, 1883, s. 113-120). Zaman içindeki 

tahribatla orthostat bloğunun sol tarafı daha yüksek kalmıştır. Libasyon sahnesinde, 

arkalıksız tahtında oturan tanrıçaya, libasyon yapan kral-kraliçe ve erkek figürleri vardır 

(Baltacıoğlu, 1995, s.1). Başından aşağıya kadar uzanan kıyafet içinde olan tanrıça, 

arkalıksız iskemle üzerinde oturmaktadır (Darga, 1992, s.144-145). Oturan tanrıçanın 

önünde litus taşıyan “Büyük Kral” elinde tuttuğu gaga ağızlı testisi ile tanrıçanın 



110 
 

ayaklarına doğru libasyon yapmaktadır. Kralın arkasında yer alan kraliçe tasvirinin baş 

kısmı tahrip olmuştur. Kraliçe boydan ayaklarına kadar uzanan elbise giymiştir. Elbisenin 

bel kısmından aşağısı, üst bedene göre daha geniştir (Alexander, 1989, s. 151).  

 

Aksesuar: 

Oturan tanrıçaya sunum yapan kraliçe figür sol elinde yuvarlak obje tutmaktadır.     

 

Yorum:  

Oturan tanrıça bir niş içerisinde gösterilmiştir. Yüzü tahrip olmuştur. Kendisine 

libasyon yapan kral-kraliçe çifti ile birlikte gösterilmiştir. Oturan tanrıça uzun 

kıyafetlidir. 

 

9.1.2.3. Alacahöyük Sfenks Kapısı Üzerinde Yer Alan Tanrıça 

Tasvirleri (Lev.23.2;Kat.No. 9.1.2.3) 

 

Tanımlama:  

Sfenksli kapının doğu tarafında çift başlı kartal üzerinde yer alan kraliçe tasviridir. Duruş 

biçimi, şehrin içine doğru baktığını gösterir. Figür uzun giysilidir (Darga, 1992, s.132). 

Tasvirin büyük bir kısmı tahrip olmuştur. Korunan elbisesinin etek kısmı diyagonal 

çizgilere sahiptir. (Alexander, 1989, s.152). Sivri uçlu ayakkabıları belirgindir. Batı 

kısmında şehrin dışına bakan uzun kıyafetli etek kısmı korunmuş olası tanrıça tasviri 

vardır (Darga, 1992, s.132). 

 

Aksesuar: 

Tasvir tahribata uğradığı için sahip olduğu objeye dair bilgi yoktur.  

 

Yorum:  

Çift başlı kartalın Anadolu’ da erken sanatsal gösterimi MÖ. 18.yy’ da Assur Ticaret 

Kolonileri Dönemi’ne tarihlenen mühürler üzerinde görülmektedir. Çift başlı kartal 

üzerinde kadın figürü gösteriminin benzeri başkent Boğazköy açık hava tapınağı alanı 

olan Yazılıkaya A galerisinde ana sahnede görülmektedir. 45-46 numaralı figürler çift 



111 
 

başlı kartal üzerinde durmaktadır (Lev. 25.1) (Vieyra, 1955, s. 64; Alexander, 1989, 

s.152-154; Akurgal,1995, s. Şek.44).  

 

9.2.2 Polos Başlıklı Pileli Etekli İki Parçalı Kıyafet  

 

9.2.2.1. Tanrıça Hepat (Lev. 24.1-2; Kat. No. 9.2.2.1) 

 

Tanımlama:  

Tanrıça alayının bitişinde sola dönük profilden dağ silsilesi üzerine basan dişi aslanın 

sırtında karşılaşma sahnesinde baş tanrıça olarak yer alır (Seheer, 2011, s.67) 

(Bossert,1951, s.326; Alexander, 1986, s.64-65). Profilden gösterilmiştir. Yüksek polos 

başlığı vardır. Polos başlığı altında örgü demeti halinde saçı uzanmaktadır. Polos 

başlığının altında ince bir tül saçının gözükmesini engellemektedir (Darga,1992, s.157). 

İki parça kıyafeti uzun kollu bir gömlek ve etekten oluşmaktadır. Geniş bir bel kemeri 

vardır. Eteği ayak boyuna kadar ulaşmaktadır ve dikey pilelidir.  

 

Aksesuar: 

Tanrıça ’nın kulağında küpesi vardır.  

 

Yorum:  

Hititlerin baş tanrıçası konumundadır. 43 numaralı tanrıça Eti bilinmektedir. Hiyeroglifi 

kesinlikle Hepatu şeklinde okunmaktadır. Hepatu şeklinde okunan hiyeroglifi olmasına 

rağmen Arinna şehrinin güneş tanrıçası olarak kabul etmek gerekir (Koşay, 1941, s.624).  

Yazılıkaya ana sahnede yer alır (Güterbock, 1975, s.273). Hepat, Hurri kökenli olup, 

Hititlerin baş tanrısı Teşup’ un eşidir (Arıkan,1998, s.277). Tanrıça’ nın sağ elinin 

üzerinde Hitit hiyeroglif yazıtı ile; DHe-pa-tu yazmaktadır (Bossert,1951, s.326). Laroche 

tarafında, hu-pi-ti olarak okunmuştur (Güterbock,1982, s.7).  Hurriler anaerkil bir 

toplumdur bunun için kadın hakları çok ön planda tutulmuştur. Kadının yüceltilmesi 

kendisini en çok dinde göstermiştir. Din olgusunun yanında, Orta Hitit Dönemi’nden 

itibaren Hitit siyasi ve sosyal yaşamında etkileri büyük olmuştur. İmparatorluk 



112 
 

Dönemi’nden itibaren, Hititler’ in Hava Tanrısı ve Güneş Tanrıçası tamamen Hurri 

etkisindedir. Hurri etkisinin en iyi yansıması kuşkusuz Yazılıkaya Açık Hava Tapınağı’ 

ndadır (Ünal,2002, s.96-97) Tanrıça Hepat’ı diğer kaya anıtında da görmekteyiz. Fraktin 

Anıtı’n da Kraliçe Puduhepa ile birlikte gösterilmiştir. İmparatorluk Dönemi’ne 

tarihlenen diğer kaya anıtlarında Hepat ismini okumasak ta Hitit panteonunda tanrıça 

olgusunun yüksek olduğu görülmektedir. Alacahöyük, Gavurkale, Spylos’ ta, 

Eflatunpınar Anıtı’nda görülen örnekler tahtında oturan/ oturmayan kadın ilahinin 

yüceltildiğini göstermektedir (Mellaart,1962, s. 119).  

 

İştar’ın kutsal merkezleridir (Beckman,1988, s. 2-3). Yazılıkaya’ da eril ve dişil tanrılar 

panteonunda her iki grubun arasında yer alır. Kutsal hayvanı aslandır. Hitit ve Hurri 

panteonunda en çok savaşçı özelliği yansıtılmıştır (Bryce,2003, s. 162-163). Hitit 

hanedan üyelerinden III. Hattušili ve Puduhepa İştar’a hizmet eden kişilerdir. Hititler için 

İştar, zorluklardan başa çıkma ve başarıya ulaşmada önemli bir inanç figürüdür (Ünsal, 

2013, s. 73). 

 

9.2.2.2. Alanzu ve Tesub’ un Torunu (Lev. 25.1; Kat. No. 9.2.2.2)  

 

Tanımlama:  

Çift başlı kartal üzerinde (Darga, 1992, s.162) sola dönük profilden betimlenmişlerdir.  

Tanrıça Hepat’ ın arkasında yer alırlar (Yiğit, Kıymet, 2016, s.36). Yüksek polos biçimli 

başlıklarından örgü biçiminde bir tutam saç bele kadar uzanmaktadır (Alexander, 1986, 

s.64). Olası, Polos başlığının altında ince bir tül/ örtü saçın görünmesini engeller. İki 

parçalı kıyafetini, uzun kollu gömlek ve dikey pileli etek oluşturmaktadır. Bel kemeri 

geniştir. Ucu yukarı kıvrık ayakkabıları vardır.  

 

Aksesuar: 

Tanrıçaların kulağında küpesi vardır. 

 

 



113 
 

Yorum:  

Alanzu ve Teşub’ un torunu çift başlı kartal üzerinde durmaktadır. Kartal Hititler için 

kutsal hayvanlardan biridir. Bir başka örneğe Alacahöyük Sfenksli kapının batı 

duvarının iç kısmında benzer tasvir vardır (Alexander,1989, s. 151). Hitit Dönemi’nden 

önce Koloni Dönemi’n de çift başlı kartal tasviri mühürlerde ve rhytonlarda 

kullanılmıştır (Bknz, Bittel, 1976, Res. 78-80; Özgüç, 2003; Res. 197-200; 2005; Res. 

197-200 ).  

  

Eflatunpınar Anıtı’nda görülen örnekler tahtında oturan/ oturmayan kadın ilahinin 

yüceltildiğini göstermektedir (Mellaart,1962, s. 119).  

 

9.2.2.3. Yekbas Kabartması (Lev. 25.2; Kat. No. 9.2.2.3) 

Tanımlama:  

1945 ‘te Yekbas Köyün’ de bulunmuş olan kabartmada sağa dönük profilden bir kadın 

betimini yansıtır. Yazılıkaya’ da tanrıçalar alayındaki kıyafet stiline sahiptir. Bir örgü 

demeti halinde saçı bele kadar inmektedir. İki parçalı kıyafeti uzun kollu gömlek ve 

pileli etekten oluşmaktadır. Geniş kemeri ve ucu kıvrık ayakkabıları vardır (Seheer, 

2011, s.73). 

 

Aksesuar: 

Yüz kısmı tahrip olduğu için süs eşyasına sahip olup olmadığı anlaşılmamaktadır.  

 

Yorum:  

Buluntu değerlendirildiğinde, tek başına kabartma blok olarak Yekbas Köyü’nde 

bulunmuştur. Arkasında İştar hiyeroglifi vardır. Konum durumu için iki görüş vardır; 

birincisi arkasında yer alan İştar yazısından dolayı Tanrıça İştar ile karşılıklı durması 

gerekmektedir. Diğer bir olasılık ana sahnenin sağ bitişinde yer alan boş yarık duvarda 

yer alabilmesidir (Darga, 1992, s.162). Fakat hiyeroglif yazısından dolayı Tanrıça 

İştar ile karşılıklı durması durumu kabul görür (Bittel, 1975, s.145; Seheer, 2011, 

s.73).  



114 
 

9.2.2.4-5. Tanrıça Hutena (Lev. 26.1-2; Kat. No. 9.2.2.4-5) 

 

Tanımlama:  

Tanrıça Hutena ve Hutellura arka arkaya yer almaktadır (Bittel, 1975, s.144). Tanrıça 

Hutena alçak polos biçimli başlığa sahiptir. Başlıkları dört mazgal siperine sahip kule 

çıkıntısı olmayan başlık olarak ifade edilmiştir (Baltacıoğlu, 2007, s.401).  İki parçalı 

kıyafeti uzun kollu gömlek ve etek oluşturmaktadır. Diğer tanrıça kıyafetlerden farklı 

olarak eteği pilesiz değil düzdür (Seheer, 2011, s.75). Tahrip olmuş durumdadır.  

 

Tanrıça Hutellura (Seheer, 2011, s.75) alçak polos biçimli başlığa sahiptir. Başlığı, 

dört çift mazgal siperi ile kent savunma mimarisini anımsatmaktadır (Baltacıoğlu, 

2007, s. 400-401). İki parçalı kıyafeti uzun kollu gömlek ve etek oluşturmaktadır. 

Eteği ayaklarına kadar uzanmakta ve pilelidir. Önünde yer alan hiyeroglif yazısından 

ismi okunmaktadır (Yiğit, Kıymet, 2016, s.52). 

 

Aksesuar: 

   Halka küpesi vardır (Hit. İstamuhura, Akadca HİBBU) (Darga, 1992, s. 156-157).   

 

Yorum:  

   Tanrıça Hutena kader tanrıçası olarak geçer (Archi,2007, s.187). Tanrıça Hutellura ile       

birlikte Hurri kökenli doğum ritüellerinde yer alır. Hitit metinlerinde Tanrıça Hutellura 

ile birlikte ebe anlamına gelen MUNUSSİ-in-ti-maa-ni hu-ti-il-lu-ri olarak 

tanımlanmaktadır (Archi,2013, s.19).  

 

9.2.2.6. Tanrıça Allatu (Lev.27.1; Kat.No. 9.2.2.6) 

Tanımlama:  

Tanrıça Allatu, Yazılıkaya’ da yer alan diğer tanrıçalarla aynı kıyafete sahiptir. 

Tanrıçanın başlığı görülmemektedir. Bir niş yapısı vardır (Yiğit, Kıymet, 2016, s.53). 

İki parçalı kıyafeti uzun gömlek ve etekten oluşmaktadır. Eteği pilelidir.  

 

 



115 
 

Aksesuar: 

   Tanrıçanın başlığı görülmediği için süs eşyasına dair izlenim yoktur. 

 

Yorum:  

Allatu, Hurri panteonunda Allani, Sümer panteonunda Ereskigal olarak tapınılmıştır. 

Sümer panteonunda Nergal’ in eşidir. Hitit panteonunda Hepat Allatu’ nun kızı olarak 

geçmektedir. Bu bilgiye; 

..... “Tanrıça Allatum’ un kızı Hepat’ ı gümüşten üç heykeli, altından iki heykeli Mezulla’ 

nın tapınağına yukarıya getirdim (Alp, 2002, s.66). 

 

Hattuşili’ nin K. Suriye’ ye yaptığı ilk sefer sonrası ülkesine getirdiği ganimetlerde ve 

ulaştığı zenginliğe dair bilgide Allatu’ nun adı geçmektedir. 

“O günlerde gittim, Büyük Kral bir arslan gibi Puran (Fırat) ırmağını geçti, Hassu 

kentini bir arslan gibi pençesi ile ezdi. Üstüne toz yağdı ve onun (ganimet) malı ile 

Hattusa’ yı doldurdu. Gümüş ve altın ne başı vardı ne sonu. Amaruk’ un efendisi Fırtına 

Tanrısı’ nı, Halap’ ın efendisi Fırtına Tanrısı’ nı, Allatum’u... (Alp, 2002, s.66). 

 

9.2.2.7. Tanrıça İshara (Lev.27.2; Kat.No. 9.2.2.7) 

Tanımlama:  

Tanrıça İshara, Allatu’ nun arkasında yer alan tanrıça, sola dönük profilden 

gösterilmiş olup yüksek silindirik başlıklı (polos)’ dır. Saçı bir örgü demeti halinde 

beline kadar inmektedir. Uzun kollu gömlek ve dikey pileli etekten oluşan iki parça 

kıyafeti vardır. Bel kemeri geniştir. Ucu kıvrık pabuçları vardır.  

 

Aksesuar: 

   Tanrıçanın süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 

Yorum:  

İshara, Mezopotamya kökenli bir tanrıçadır. Hitit Dönemi’nde Kizzuwatna Bölgesi’nde 

tapınım gören bir inanç figürüdür. Sümerlerden başlayarak zaman içerisinde diğer 



116 
 

Mezopotamya kavimleri tarafından tapınım görmüştür. Anadolu’ da yaşayan haklardan 

biri olan Hitit panteonunda kabul görmesi Hurriler’ le iletişime geçtiği zamana 

dayanmaktadır (Murat, 2010, s. 187-188).  Hastalıkta, sağlıkta etkin bir tanrıçadır. Hitit 

inancına göre Tanrıça İnara’ nın kızması ve memnun olma durumları önemlidir. 

Kızdığında, memnun edilmediğinde ülke içerisinde olumsuzlukların artacağına 

inanılmaktadır. Bu olumsuzlukların giderilmesi ve hiç yaşanmaması için tanrıçanın 

panteonda memnun edilmesi, tapınım görmesi gerekmektedir (Murat, 2010, s. 187-188). 

Tanrıça panteonda etkili olmasının yanı sıra antlaşmalarda yemin tanrıçası olarak ismi 

geçmektedir. Suppiluliuma’ nın Bağımsız Mitanni Kralı Tuşratta’ yı yenmesinin 

ardından, bölgedeki Hurri kontrolünün sağlanması için Tuşratta’ nın oğlu ile yaptığı 

antlaşmada Tanrıça İshara’ yı şahit listesine eklemiştir.  

“......Savaş Tanrıça’ sı İştar, Tanrı Askasipa, Halki, yeminin efendisi Ay Tanrısı, yeminin 

kraliçesi Tanrıça İshara…. (Alp, 2002, s. 95)”. 

II. Ramses ile yapılan Mısır- Hitit barışına dair başkent Boğazköy’ de kil tablet üzerinde 

yazılan antlaşmada Tanrıça İshara’ nın ismi geçmektedir;  

“..... Tanrıça Ninatta, Tanrıça Kulitta, Göğün Kraliçesi Tanrıça Hepat, yemin efendileri 

tanrıları, Yerin Hakimesi Tanrıça, Yeminin Kadın Efendisi İshara… (Alp,2002, s.123)”.  

 

   9.2.2.8. Tanrıça Nabarbi (Lev.27.2; Kat.No. 9.2.2.8) 

  Tanımlama:  

Tanrıça Nabarbi, Yazılıkaya’ daki diğer tanrıçalar gibi gösterilmiştir. Sola dönük 

profilden gösterilen yüksek polos biçimli başlığından saçı bir örgü demeti gibi beline 

kadar inmektedir. Kıyafeti uzun kollu gömlek ve pileli etekten oluşmaktadır.  

Ayaklarında ucu kıvrık pabuçları vardır.  

 

Aksesuar: 

   Tanrıçanın süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 

 



117 
 

Yorum:  

Tanrıça Nabarbi, Tanrıça Ninurta’ nın zevcesidir. Hurri panteonunda önemli konumda 

bir tanrıçadır. Hurrice -nau- “otlatmak” fiil kökü -ar- ve Genetiv eki -ue- getirilerek 

nauruare “otlatma” kelimesi türetilmiştir. Böylece hiyeroglif isim anlamı “Otlak 

Tanrıçası” olarak tanımlanır. Tanrıça Nabarbi’ nin adı, yazılı belgelerde, Takultu 

Ritüelinde; Tanrı Kumarbi ve Tanrı Samuha ile birlikte Tedi panteonunda geçer. Ek 

olarak Emar’ da ele geçen yazılı belgelerde de adı geçmektedir (Aslantürk, 2005, s.63).  

Hitit Dönemi’nde Tanrıça Nabarbi’ ye ait ilk bilgilere Orta Hitit Dönemi’nde “İtkalzi” 

Ağız Yıkama Ritüeli’ nde ulaşılmaktadır. “AZU” tarafından gerçekleştirilen ritüelde 

Tanrıça İştar ile birlikte adı geçer (Aslantürk, 2005, :63; Martino, Süel; 2017, s.19).   

Tanrıçanın ritüellerde adının geçmesinin yanı sıra, Tanrıça Hepat’ ın Kaluti Listesi’n de 

Nabarbi’ nin ismi Tanrıça Suuala’ dan önce, Tanrıça Kulitta’ dan sonra geçmektedir. 

Bu da Tanrıça’ nın tapınım sırasında Tanrıça Suuala’ dan önce Tanrıça Kulitta’ dan 

sonra geldiğini göstermektedir (Aslantürk, 2005, s.78). 

Nabarbi, I. Suppiluliuma’ nın Mitanni KralıTuşratta’ nın oğlu ile yaptığı antlaşmada 

Tanrıça, yemin listesinde yer alır (Alp,2002, s.95).  

 

9.2.2.9. Tanrıça Salus (Lev.28.1; Kat.No. 9.2.2.9) 

 

Tanımlama:  

Tanrıça Salus, sola dönük biçimde yüksek polos biçimli başlığı ile gösterilmiştir. Saçı 

örgü demeti halinde beline kadar inmektedir. Başlığının altından ince bir örtü iner ve 

kaldırdığı tek kolu ile bu pelerinin bir ucunu kaldırmaktadır. Uzun kollu gömlek ve 

pileli eteği vardır. Ucu kıvrık ayakkabıları ile gösterilen tasvir oldukça yıpranmıştır 

(Yiğit, Kıymet, 2016, s.56).  Tanrıçanın kaldırdığı elleri üzerinde büyük bir kaya 

yarığı/çatlağı vardır. Bu da tanımlanmasını zorlaştırmıştır (Güterbock, 1982, s. 22).  

 

Aksesuar: 

   Tanrıçanın süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 



118 
 

Yorum:  

Salus/ Salus-Bitinhi, Hurri panteonunda önemli konumda bir tanrıçadır (Popko,1995, 

s.115). İlk kez Orta Hitit Dönemi’n de tanrıçanın ismi ritüellerde geçer. M.Ö 14.yy’ 

da II. Tudhaliya Dönemi’nde Kizzuwatna ve Ammihatna Ritüelleri ’nde önemsenen 

panteonda yer alır (Martino, Süel,2017, s.67). İmparatorluk Dönemi parlak dönemi 

kralı II. Mursili zamanında kutsal kent Samuha’ da Tanrıça İştar’ a yapılan ritüelde 

Tanrıça Salus ekmek ile kutsanmıştır (Aslantürk,2018, s.465). Hurri vasıtası ile Hatti 

panteonunda yer almıştır (Ünal,2003, s.90). Orta Fırat Bölgesi’nde tapınılan Dagan, 

Kumarbi ile bir görülmüştür (Gurney,1977, s.14). Tanrıça Salus/ Salas Kumarbi’ nin 

eşi olarak geçer. Veziri Mukisanu’ dur. Eşi olan Kumarbi’ yi kült merkezi Tell Mozan’ 

da tapınılan en eski tanrılar listesinde yer alır. Mezopotamya’ da Enlil, Suriye’ de 

Dagan, Hititler’ de Halki ( DNİSABA) olarak geçer. Tanrıça Hepat’ ın Kaluti Listesi’n 

de Anu, Kumarbi, Teşub’ un yanında Kumarbi’ nin eşi Salus’ un ismi de yer alır 

(Taracha, 2009, s.157).  

 

Salas, Suppiluliuma ile Mitanni Kralı Sattiwaza arasında yapılan antlaşmada ismi yer 

alır. Antlaşmada tanrıçanın ismi Salus olarak geçer bu da isminin Salus/ Salas olarak 

farklı şekillerde kutsandığını gösterir (Archi, 1995, s.635).  

 

9.2.2.10. Tanrıça Damkina (Lev.28.1.; Kat.No. 9.2.2.10) 

    

   Tanımlama:  

Tanrıça Damkina (Yiğit, Kıymet, 2016, s.57) sola dönük biçimde yüksek polos 

biçimli başlığı ile gösterilmiştir. Saçı örgü demeti halinde beline kadar inmektedir. 

Başlığının altından ince bir örtü iner ve kaldırdığı tek kolu ile bu pelerinin bir ucunu 

kaldırmaktadır. Uzun kollu gömlek ve pileli eteği vardır. Ucu kıvrık ayakkabıları ile 

gösterilmiştir.  

 

Aksesuar: 

   Tanrıçanın süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 

 



119 
 

Yorum:  

Damkina, tıpkı Anu- Antu, Enlil-Ninlil ve Ea gibi Hurri etkisi ile Hitit panteonunda 

yer almıştır (Gurney,1952, s.136). Kizzuwatna kökenli İtkalzi ritüelinde 

gerçekleştirilen ilahilerde Ea ve eşi Damkina yer almaktadır (Martino, Süel, 2017, 

s.62).  Ortaköy/ Sapinuwa menşeli ritüel’ Damkina ve eşinin yanında Sulupassi (ya) 

kenti ana tanrıçası da katılmaktadır (Taracha, 2009, s.126). Daha sonra Damkina ve 

esi Nerik kenti ritüellerinde kutsanan dini figürler arasında yerini almıştır (Taracha, 

2009, s.104-105). Mezopotamya Hurri yeraltı tanrıları arasında yer alır (Popko,1995, 

s.112). 

 

9.2.2.11. Diğer Tanrıçalar (Lev.28.2; Kat.No. 9.2.2.11) 

 

Tanımlama:  

Yazılıkaya’ da tasvir edilen diğer tanrıçalarla ikonografik olarak benzer özelliklere 

sahiptirler. Hepsi bir alay içerisinde bir bütün halindedirler. Alçak/ yüksek polos 

biçimli başlıklarından örgü demeti halinde saçları bel kısmında eteklerinin başladığı 

yere kadar uzanmaktadır. Başlıkları şehir surlarını anımsatmaktadır (Darga, 1992, 

s.97).  Bir kolları yukarı kalkık olan kollarından pelerin ince örtü sarkmaktadır. Bu 

örtü başlıklarının altından etek boyuna kadar uzanmaktadır. İki parçalı olan kıyafetleri 

etek ve uzun kollu gömlek ve etekten oluşmaktadır. Eteklerin hepsi pilelidir fakat 

bazılarında farklı pile görünümleri vardır. Tanrıçaların, ucu kıvrık çarık giymişlerdir 

(Kıymet, Yiğit, 2016, s. 59). 

    

   Aksesuar: 

   Tanrıçaların süs eşyasına dair izlenim yoktur.  

 

Yorum:  

Tanrıçaların, bazılarında hiyeroglif yazısı vardır fakat okunmaz. Böylelikle adları kesin 

olarak belirlenemez (Kıymet, Yiğit, 2016, s. 59). 

 



120 
 

  9.2.3. Takke Başlıklı İki Parçalı Uzun Kıyafet 

 

9.2.3.1. Tanrıça Ninatta ve Kulitta (Lev.29.1; Kat.No. 9.2.3.1) 

 

Tanımlama:  

Tanrılar alayı içerisinde 36-37 numaralı tanrıçalar Ninatta- Kulitta sağa dönük adım 

atar şekildedir. Baş profilden vücudu cepheden gösterilmiştir.  Yuvarlak/ kask biçimli 

başlıklıdır (Darga, 1992, s.158). Beli geniş kemerli, eteği ayak bileklerine kadar 

pilelidir. Eteği ayaklarını örtecek kadar uzundur (Yiğit, Kıymet, 2016, s.40).  Tanrıça 

Kulitta, Laroche tarafından “saf, ilahi isim” olarak tanımlanmıştır. Bu da aynı 

tanımlamanın Tanrıça Ninatta için kullanılabileceğini gösterir. Şauşga’ yı ilahileştirir 

pozisyondadırlar (Güterbock,1982, s.10). 

 

Aksesuar: 

Tanrıça Ninatta, sağ elinde saplı yuvarlak bir obje tutmaktadır. Bu yuvarlak objeyi 

Seheer, ayna olarak tanımlamıştır. Tanrıça Kulitta, elinde boynuz biçimli kabı da 

merhem kabı olarak ifade etmiştir (Seheer; 2011, s.58-59).  

 

Yorum:  

Ninatta ve Kulitta, Tanrıça İştar’ın hizmetkarları olarak bilinmektedir (Arıkan,1998, 

s.278; Seheer; 2002; 444; Yiğit,, 2016, s.40). Tasvir edilişine dair bir örnek vermek 

gerekirse (Ünal,2003, s.83); 

---- Altında altından kaplı bir kaide, kaidenin (altında) gene altından kaplı bir arslan, 

arslanın kanatlarının sağında ve solunda (ise) gümüşten yapılmış ve gözleri altınla kaplı 

Ninatta ve Kulitta (yer) alır (KUB 38) --. 

 

9.2.4. Boynuzlu Külah Başlıklı İki Parçalı Uzun Kıyafet 

 

9.2.4.1. Tanrıça İştar (Lev.29.2; Kat.No. 9.2.4.1) 

 



121 
 

Tanımlama:  

Tanrılar alayı içerisinde batı duvarında 38 numaralı tanrıça İştar erkek kimliğini ön 

plana çıkaracak kıyafete sahiptir. Başı ve ayakları profilden, göğsü cepheden verilmiştir. 

Başında boynuzlu külah biçimli başlığı vardır. Tanrıların takmış olduğu başlık tipidir. 

Omuzlarından kanatlar çıkmaktadır. Geniş kemeri vardır. Çizgili eteği diğer tanrılardan 

farklı olarak bir bacağını açıkta bırakacak şekildedir (Yiğit, Kıymet, 2016, s.39-40). 

Hititlerde Şauşga olarak tanımlanır (Bknz; Güterbock 1982, s.9).  Hem kadın hem de 

erkek figürü arasında yer alır. Büyük tanrı çifti Teşup ve Hepat’ ın oğlu Şarumma’ nın 

arkasında yer alır (Bittel, 1976, s.212). 

 

Aksesuar: 

Tanrıça ’nın kulağında küpesi vardır.  

 

Yorum:  

Hizmetkarları olan Ninatta ve Kulitta’ nın önünde A galerisinin batı duvarında yer alır.  

Yazılıkaya’ daki gösterimi erkek kimliğini gösterecek şekildedir. Mezopotamya 

kökenli, Hititlerin Hurriler ile etkileşimi sonucu panteona eklenmiş Kizzuwatna kökenli 

tanrıçadır. Şifa veren, bitki, dağ, su, ırmak, kötülük, kirlilik ile ilişkili zıt karakterleri 

barındıran bir tanrıçadır (Murat,2009, s. 159). Hitit metinlerinde İştar olarak geçer. 

Babil kökenli tanrıça olan İnanna ilk kez Anadolu’ ya Koloni Dönemi’n de gelmiştir. 

Mühürlerde tanrıçaya dair tasvirler bunu kanıtlamaktadır. Hititlerin için kutsal 

yerleşimler arasında yer alan Samuha ve Lavazantiya İştar’ın kutsal merkezleridir 

(Beckman,1988, s. 2-3). Yazılıkaya’ da eril ve dişil tanrılar panteonunda her iki grubun 

arasında yer alır. Kutsal hayvanı aslandır. Hitit ve Hurri panteonunda en çok savaşçı 

özelliği yansıtılmıştır (Bryce,2003, s.162-163). Hitit hanedan üyelerinden III. Hattušili 

ve Puduhepa İştar’a hizmet eden kişilerdir. Hititler için İştar, zorluklardan başa çıkma 

ve başarıya ulaşmada önemli bir inanç figürüdür (Ünsal, 2013, s.73). 

 

  

 



122 
 

9.2.5. Sadece Başlıktan Oluşan Kıyafet  

 

    9.2.5.1. İmamkulu (Lev.30.1; Kat.No. 9.2.5.1) 

 

Tanımlama:  

Kayanın, sağ üst köşesinde çift başlı kartallar üzerinde tanrıça profilden gösterilmiştir. 

Uzun bir pelerini, başında polos biçimli başlığı vardır (Darga, 1992, s. 181).  Başlığı yıldız 

şeklindedir olası ponpon eklentisi olmalıdır. Tanrıçanın bir çift kanadı vardır. Tanrıça 

pelerini iki eli ile yana açmış ve tamamen çıplak gösterilmiştir. İki elinde olası yıldız vardı 

ve bu yıldızların pırıltıları yukarıdan aşağı inmektedir (Elkovan,1997, s. 69). 

 

Aksesuar: 

Çıplak olarak gösterilen tanrıçanın süs eşyası yoktur. 

 

Yorum:  

Tanrıça, ikonografik tasvir olarak ayakları kısa işlenmiş baş ve başlığı ön plana getirilecek 

şekilde yansıtılmıştır. Tanrıçanın ayakları görülmemektedir. Çok tahrip olmuş 

durumdadır. Üzerinde durduğu tasvirin çift başlı kartal ve ağaç olduğu konusunda farklı 

fikirler söz konusudur. Kartal kabartması olarak kabul edilmesi daha yaygın görüştür 

(Elkovan,1997, s. 68; Darga, 1992, s.181). Çift başlı kartal üzerinde durması ikonografik 

olarak Yazılıkaya’ da Tanrıça Hepat’ ın arkasında çift başlı kartal üzerinde yer alır kızları 

anımsatmaktadır (Darga, 1992;181; Yiğit, 2016, s. 174). Diğer bir görüş, betimlenen 

tanrıçanın başlığında yıldızlarla gösterilmesi, Güneş Tanrıçası kimliğine sahip olduğunu 

vurgulamaktadır (Oppenheim, 1936-1937, s.346; Alfonso, 2017, s. 52) Bir başka görüşte, 

Karkamış Uzun Duvar’da yer alan çıplak tanrıçayla ikonografik olarak benzerlikler 

taşıdığı doğrultusundadır (Elkovan,1997, s. 68). Başlığı ve kıyafet ile Tanrıça İştar’ ı da 

temsil etmektedir (Ehringhaus,2005, s.75). Hitit panteonunun baş konumunda yer alan 

Güneş Tanrıça’ sı olarak tanımlanmaktadır. Dört ayaklı ağaç benzeri betim üzerinde sola 

dönük ve kenarları büzgülü olan pelerini açık, çıplak olarak tasvir edilmiştir (Rossner, 

1988, s. 177). 



123 
 

9.2.6. Başından Ayaklarına Kadar Uzanan Kıyafet  

 

9.2.6.1. Alalakh (Lev.30.2; Kat.No. 9.2.6.1) 

 

Tanımlama:  

Tuthaliya orthostatı, IA seviyesine tarihlenen tapınaktaki erken dönemde ya da tapınağın 

daha geç döneminde kullanılmıştır. Tapınağın kullanımı II. Muršili Dönemi’ ne M. Ö 

14.yy sonu 13.yy’ ın arasındaki zaman dilimine tarihlenir (Fink, 2010, s. 54). Sağa dönük 

adım atar şekilde profilden gösterilen kadın betiminin orthostat üzerinde işlenmesi işçilik 

olarak az kalite göstermektedir. Kadın betimi, uzun kıyafetli ve erkeğin arkasında daha 

küçük boyutta yapılmıştır. Sadece dış hattı belli olacak şekilde bir taslak çalışmasına 

benzemektedir (Darga, 1992, s.153).  Duruş biçimi tanrıyı selamlama pozisyonundadır. 

Pozisyonu Alacahöyük Sfenksli Kapı’ da Kralın kaide üzerinde duran boğayı 

selamlaması ve Kaya Anıtları’ nın en erkeni olan Sirkeli Anıtındaki figürün duruşu ile 

benzerlik göstermektedir. Hitit Kraliyeti’ nin geleneksel duruşunu ifade eder (Manuelli, 

2020, s.329). 

Aksesuar: 

Kraliçenin tasviri detaysız işlenmiştir. Bundan dolayı süs eşyasına dair betim yoktur  

 

Yorum:  

Alalakh kronolojisi ilk kazı çalışmasını yapan Woolley tarafından 3-1 olmak üzere 

ayrılmıştır. Araştırma süreci genişledikçe ve yeni buluntularla Alalakh kronolojisinin 

tarihlendirmesinde değişiklik yapılmıştır. Kronolojik tarihlendirmenin yapılmasında ele 

geçen mühürler, seramikler, orthostat ve mimari kalıntılar değerlendirilmiştir. Ele geçen 

mühürler Alalakh’ taki siyasi süreç hakkında önemli bilgi vermektedir. Buluntu durumu 

olarak mühürlerin önemine baktığımız zaman, birinci bulla baskısı MÖ. 13.yy’ a 

tarihlendirilmiş ve “Büyük Prens” Pilakatuha aittir. Diğer mühür baskısı, 4. evreye kerpiç 

yapılı binada ele geçmiştir. Geç Bronz Çağ II evresine M. Ö 14.yy’ ın geç- 13.yy’ ın erken 

safhasına tarihlendirilmiştir. Fakat mührün bulunduğu mimari kontekst aynı 

tarihlendirme ile paralel değildir. Fakat mühür baskısı, orthostat kabartma üzerinde yer 

alan erkek ve kadın figürünün isimlendirilmesi ve konteksti hakkında bize ipucu 



124 
 

vermektedir.  Buna göre kabartma üzerinde gösterilen Kral Tudhaliya ve arkasında 

kendisine eşlik eden eşi Asnu- Hepa vardır. Orthostat Woolley kazı çalışmasında 1a 

tapınağında bulunmuş 1b tapınağının alanda yeninde kullanılmıştır (Yener, 2014, s.216-

217). Her iki mimari safhada orthostat kullanımı söz konusudur. 1c tapınağının 

kullanımın tarihi en son III. Hattušili dönemine denk gelmektedir. Belirtilen kronolojik 

problemlerden dolayı, Tudhaliya’ nın Alalakh’ taki konumu ve görevi hakkında net bir 

bilgi yoktur. Hititler için Tanrıça İştar ve onun için yapılan tapınağın önemi büyüktür. 

İştar tapınağında orthostat yüzüstü yerleştirilmiş ve taban döşemesi olarak kullanılmıştır 

bu da Alalakh’ ın vali tarafından yönetilmeyip bağımsız olduğunu göstermektedir (Yener, 

Akar,2013, s.271). Tudhaliya’ da dini olarak değil dünyevi etkide kutsanmış olabilir 

(Yener,2014,s.216-217). Suriye- Hitit sanatının özelliklerini yansıtmaktadır 

(Woolley,1955, s.242).  

 

Bazalt orthostatta Kral Tudhaliya ve eşi gösterilmiştir. Kral, diğer figüre göre daha büyük 

boyuttadır ve önünde “Tudhaliya Büyük Kral’ ın Oğlu” yazmaktadır. Fakat hangi 

Tudhaliya’ ya temsil ettiği belli değildir. II. Tudhaliya’ nın Hanigalbat/ Mitanni ‘ye 

yaptığı saldırı sürede Alalakh’ ta dair iz yoktur. III. Tudhaliya K. Suriye politikası 

bakımından zayıftır bölge ile iletişimi krallığı boyunca hemen hemen hiç yoktur. IV. 

Tudhaliya ise, K. Suriye’ yi kontrol altında tutmak istemektedir. Hakimiyeti olduğu 

senelerde, Assur Kralı Tukulti- Ninurta savaş halindedir (Woolley, 1955, s.241). Suriye- 

Hitit sanatının özelliklerini yansıtmaktadır (Woolley,1955, s.242).  

 

 10.2.6.2. Fraktin (Lev.31; Kat.No. 9.2.6.2) 

 

Tanımlama:  

Kaya anıtı 3 bölümden oluşmaktadır. İkinci bölümde Tanrıça Hepat ve Kraliçe Puduhepa 

gösterilmiştir. Tanrıça Hepat sağa doğru dönük tahtında otururken tasvir edilmiştir 

(Darga,1992, s.178).  Tanrıçalar tasvirlerde çok sık olmasa da otururken 

gösterilmektedirler (Messerschmidt,1903, s.46). Elbisesi başından ayaklarına kadar 

uzanmaktadır. Başında üçgen/ sivri bir başlığı vardır. Elbisesi başlığı ile bir bütündür. 

Tanrıça’ nın bir elinde kap, diğer elinde üçgen sembol vardır. Karşısında libasyon 



125 
 

yaparken Kraliçe Hepat vardır. Elbisesi Tanrıça’ nın ki gibidir. Kraliçe elindeki libasyon 

kabı ile tanrıçaya sunum yapmaktadır (Alexander, 1977, s.199). Tanrıların önüne çıkmak 

için ruhsal ve bedensel temizlenmek gerekir.  Bu temizlenme de amaç; kötü ruhlardan, 

alışkanlıklardan arınmaktır. Libasyon yapmak için de sıvı gerekmektedir (Murat,2016, s. 

127). Kraliçenin, tanrıça Hepat’ a sunum yaparken gösterilmesi, kraliçenin kaya üzerine 

yapılan sanat içerisinde farklı gösterimlerinin de olduğunu yansıtması bakımından 

önemlidir (Bittel, 1976, s. 188).  

 

Aksesuar: 

Tanrıça ve Kraliçe figürlerinin betimi çok stilize yapıldığı için süs eşyasına dair bilgi 

yoktur.  

 

Yorum:  

Tanrıça Hepat’ ın ve Kraliçe Puduhepa’ nın Hititlerin K. Suriye’ ye ulaşan rotada yer alan 

bir kaya anıtı üzerinde gösterilmesi, Hitit panteonunda ve siyasisinde çok etkin konumda 

olduğunu gösterme amacıdır (Darga,1992, s.179). En iyi ifade ediş biçimi olarak dönemin 

siyasi ve inanç sistemini komplike olarak Fraktin Kaya Anıtında sunmuşlardır. Bu anıtta 

Kayseri’den Kilikya Bölgesi dediğimiz alana ulaşımı sağlamaktadır. III. Hattušili ve 

kendinden sonra gelecek krallar Anadolu’nun batı ve doğusunu hakimiyetleri altına 

almak için uğraşmışlardır. Sosyal baskı ve ideolojilerini yansıtmak için anıtları 

kullanmışlardır. Bu anıtlar sayesinde hammadde kaynaklarına sahip doğal madeni 

yataklarını ellerinde tutmayı başarmışlardır. Politik kargaşayı önemsemişlerdir. O 

anıtlardan biri olan Fraktin Anıtı da bu amaçlar doğrultusunda yapılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

DEĞERLENDİRME 

 

Arkeoloji çalışmalarının temeline bakıldığında “bireyi” anlama çabası vardır. İnsan; var 

ettiği malzemesi ve yarattığı sanatı ile bütüncül bir bakış açısı yaklaşımıyla anlaşılmaya 

çalışılmıştır. Aynı zamanda bireyin toplumdaki fiziksel gücünün yanında insanın sahip 

olduğu manevi bakış açısı da çalışmalarda dikkate alınmıştır. Çünkü insanın bilişsel 

dünyası “yorumlama” evresine çok geç ulaşmış ve insan beyninin gelişimi ile yakından 

ilgili olan “kavradığını anlamlandırma” becerisine zamanla ulaşmıştır.  

 

Düşsel dünyanın en güzel göstergesi olan betimleme ve yorumlama çabası bu süreçlerde 

gelişmeye başlayarak halkı ve kültürünü temsil etmiş ve varolduğu halkta medenilik 

kazandırarak arkeoloji bilimine güzel veriler sunmuştur. Kültür oluşumu, küçük bir 

klanın sahip olduğu konup göçer yaşam tarzından, çağdaş egemenliğe ulaşmış medeni 

ülkelere kadar farklılık göstermektedir. Bireyin zaman içinde kazandığı bilgi birikimi 

yaşadığı halk içinde kökleşmiş ve kültürel yaşama bilincini oluşmuştur.  

 

İnsanın kendini ve yaşadığı dünyayı anlamlandırma çabası “resim hikâyesini” anlatıma 

dönüştürmesi ile başlamış ve öyküsel devinimle gelişme göstermiştir. İnsanın el 

becerisinin sanata dönüştüğü Prehistorik Dönem’den günümüze kadar olan tarihi süreçte 

sanat ve kültürün toplum içerisinde yoğruluşu Anadolu’ da en çok kadın figürlerde 

izlenebilmiştir.  Kadının sadece fiziksel olarak sahip olduğu dişilik kimliğinin yanında 

zihinsel olarak mucizelere sahip olduğuna inanılmış ve kadına olan inancın dünya 

tarihinde temeli Anadolu’da atılmıştır. Bunun en güzel örneğini, “Neolitik kent” 

tanımının karşılığı olan Çatalhöyük’te ele geçmiş olan “Ana Tanrıça” heykeli oluşturur. 

Diğer örnekler Orta Anadolu’ nun güneyinde Hacılar Höyüğü’nde ele geçmiştir. 

 

Böylelikle Anadolu’da kentleşmenin oluştuğu döneme kadar var olan her toplum, 

anaerkil yapılı kültürel etki altındadır. Avrupa’da kadına dair tasvirlerinin ilk örneklerini 

ise Üst Paleolitik Dönem’e tarihlenen kemiğe, kile ve taşa işlenen Venüsler 

oluşturmaktadır. Avrupa’ da Üst Paleolitik Dönem kadın heykelcikleri sanatsal anlamda 

toplulukların doruk noktasına ulaştıklarını olup yansıtılan kadın fizyonomisi 



127 
 

doğurganlığın/ bereketin sembolü olmuş ve venüs olgusu biçimselleştirilmiştir. Venüs 

kadınlarının fiziksel görünüşü daha fazla ön plana çıkarılmış ve kadınlığa ait cinsiyet 

ayrımının sanatı yapan birey tarafından idrak edildiği anlaşılmıştır. Genel olarak ellerini 

göğüsleri üzerinde birleşik duruşta ve ayakta gösterilen venüsler; bereket, doğurganlık ve 

şamanizm ile doğrudan ilişkilendirilmiştir. Yaşlı kadınların özellikle venüslerin 

fizyonomisinde yansıtılması, kadınların büyü muhafızları ve anneliğin tanrıçası 

konumuna yükseltildiğini ifade etmektedir.  

 

Avrupa’da kadının fizyolojik yansıması olan venüslerin Anadolu’ da ortak zihin 

birikimiyle gelişen farklı gösteriş biçimleri ile devinim sürecine devam etmiştir. Anadolu’ 

da belirli uzaklıkta ve küçük gruplar halinde tamamen avcı-toplayıcılık odaklı yaşam 

sürdüren klanların, kadınları tasvirlerinin aynı resim kültürü ile yansıtması; tören 

yöneticilerinin ortak zihin bilincine sahip olduğunu ve sadece görsel belleğin değil 

sembolizmi oluşturan muhakeme yeteneğini kazandıklarını göstermektedir. Böylelikle 

kadın sadece cinsiyet durumuna sahip üreyebilen bir canlı konumundan sembolizm 

objesine dönüşmüştür. 

 

Paleolitik Dönem’de yukarıda anlatılanların doğrultusunda kadının resmedilmesi, doğa 

olayların anlamlandırma ve coğrafi faktörler etkisi üzerinde gelişmiş olup bu durumda 

inancı/ düşünce evrimini desteklemiştir. Konar- göçer yaşam tarzı, besin tüketimindeki 

değişiklik beyin mekanizmasını ve sanatsal düşünceyi de doğrudan etkilemekteydi. 

 

Tüm bu anlatılanlar doğrultusunda Anadolu’ da tarihi öncesi dönemde kadının bütünsel 

bakış açısıyla sanatta yansıması Neolitik Dönem ile başlamıştır. Avlanarak kazanılan 

besin rejimine sahip grupların yabani tahılları tanıması ve temel öğünlerine eklemesi 

insanın kültürel gelişiminde önemli faktör olmuştur çünkü bu süreci güçlü gözlem 

yeteneğine sahip kadınlar başlatmıştır. Kadınlar tarafından doğada tanınan yeni tahıllar 

kadın bellek sığacının genişlemesini sağlamış, toprağın verimliliği kadın ile 

özdeşleştirilmiş ve kadına “bilgin kadın” statüsünü kazandırmıştır.  

 



128 
 

Neolitik Dönem Anadolusu’nda kadın, üç boyutlu (steopojik) heykelcikler ile ifade 

edilmiştir. Fiziksel olarak kilolu, yaşlı ve olgun kadın profili yansıtılmış olup ideolojik 

olarak “Ana Tanrıça Kültü” kadınlara ithaf edilmiş ve kadın sosyal statüde bilgin, yönetici, 

kült başı statüsüne yükseltilmiştir. Tanrıça vasfına yükselen Çatalhöyük kadını tahtında  ve 

kült hayvanı dişi aslan ile tasvir edilmiştir. Tasvirde, kült hayvanı olarak dişi aslanın tasvir 

edilmesi dikkate değerdir çünkü dişi aslan koruduğu özel alanı içerisinde yavrularını 

besleyen ve erkek aslandan ziyade avlanma sorumluluğu daha fazla olandır ve bundan 

dolayı Neolitik kadının sembolizm simgesi olmuştur.  

 

Neolitik Dönem figürinlere ek olarak kadın biçimli kaplar buluntu konumları ve tohum 

konmak için yapılan heykelcik formları, kadınlar için bolluk, verimlilik simgesi olmuştur. 

Hatta kadın, ölüm ve yaşam arasındaki ince çizgide sembolik anlam taşımış olup 

Çatalhöyük’ te 2005’ te çıkarılan figürün önden bakıldığında şişman, arkadan bakıldığında 

iskeletleri görünecek kadar zayıf gösterilmiştir.  

 

Üretkenliğin ve bereketin sembolü olarak görülen kadın figürinlerini, göğüslerini sunarken 

çıplak ve cinsel pozisyondaki duruş biçimleri ile de tasvir edilmişlerdir. Paleolitik Dönem 

Venüslerine benzer fizyonomiye sahip ayakta durur pozisyonda, eller kalçalarında yaslı ve 

iri vücutlu olanları vardır.  Erken Tunç Çağı’ nın başına kadar kadının heykelciklerle tasvir 

edilmesi ve “Ana Tanrıça” imajı daha fazla öne çıkartılarak yansıtılmaya devam etmiştir.  

Kalkolitik Dönem sonu Erken Tunç Çağı başına kadar kadın figürleri yassı, ince ve stilize 

şekilde yapılmaya devam edilmiştir. Böylelikle üç boyutlu insan gösterimi iki boyuta 

inmiştir.  

 

MÖ IV. yy’ ın sonunda tuncun keşfi ile erkeğin savaşçı gücü ortaya çıkmış ve siyasal 

örgütlenme artmıştır. Savunma duvarı ile koruma altına alınmış şehirleşme yapıcılığı ile 

“bey/yönetici” kavramının ortaya çıktığı ve idari- tapınak yapılarının yapılmaya başlandığı 

Erken Tunç Çağı döneminde, kadın tasvirleri daha stilize, basit işleniş tarzına dönüşmüştür. 

Orta, Batı ve Güneybatı Anadolu’da yaygın olarak görülen dolgun, şişman kadın 

fizyonomili idollerin yerini ince, zayıf kadın heykelcikleri ve idolleri almıştır. İdoller, “Ana 

Tanrıça” kültünün en soyut gösterimidir.  Ortak sanatsal yaklaşım olan, göğüslerini sunma 



129 
 

duruşlu gösterimin yerini insani duruş biçimli olanları almıştır. İdoller, elleri iki yanda, 

başında ya da oturur pozisyonda dizleri üzerinde ve yüzlerinde belirli duygu ifadelerine 

sahiptirler. Bunun en güzel örneği Tokat’ ta Horoztepe’de bulunmuş bronzdan yapılmış 

kadın heykelciğidir. Kadının ince fizikli oluşunun yanında çocuğu ile birlikte anneliğin 

sıcaklığını simgelemektedir. Horoztepe heykelciği gibi diğer heykelciklerin de cinsel 

bölgesi üzerine çizik ve kazıma bezemeler ile belirgin hale getirilmiştir. 

 

Orta Karadeniz ve İç Batı Anadolu’ da ortaya çıkarılan kadın figürleri belirtilen sanatsal 

yaklaşım ile işlenmiştir fakat Alacahöyük madeni kadın heykelcikleri farklılık 

taşımaktadır. Küçük göğüslü, saçsız ve zarif bu kadınlardan biri elinde testi taşımakta 

diğeri ise bir elini ileri uzatmaktadır. Bu değerli örnekler, Orta Anadolu’ da Hitit sanatının 

başlangıcına dair model olması bakımından önemlidir. 

 

Hitit sanatının temelinin atıldığı Orta Tunç Çağı, Anadolu’ da ticari, siyasal ve kültürel 

olarak yeni oluşumların görüldüğü ve   devletleşme bilincinin geliştirecek ilk temel 

ögelerin filizlendiği dönemdir. Mezopotamya kültürü Anadolu kültürü üzerinde etkili 

olmuş, Prehistorik Dönem’ den itibaren topluluklar için güvenilir ve barındırdığı coğrafik 

zenginlikler bakımından geçiş rotası haline gelen Anadolu, Mezopotamya’dan gelen 

kolonistlerin odak noktası haline gelmiştir. Pazar yerlerinin en önemlisi Kayseri’ de yer 

alan Kaneš’tir. Hatti kültürünün oluşumunda ve M.Ö. II. bin yılda Orta Anadolu’ da 

devletleşmenin temelinin atılmasında Asur ve Anadolu’ lu yerel halkın kültürel etkileşimi 

etkili olmuştur. Kültepe’ de karum adı verdikleri pazar alanları Asurlular için ticari 

faaliyetlerinin merkezi olmuş; yaptıkları ticaret ile Anadolu’dan maden alıp karşılığında 

yerli halka kumaş satmışlardır.  

 

Yerli halk ilk defa bu dönemde çivi yazısı ile tanışmıştır. Böylelikle alım- satım 

organizasyonun sistematik hale gelmesi ve kayıt altına alınması ve belirli yazılı kurallar 

çerçevesinde yürütülmesi amaçlanmıştır. 

 

Karum olarak kurdukları pazar yerlerinde ele geçen Eski Asur dilinde yazılmış olan 

tabletler, Anadolu’nun kültürü ile yoğrulmuş yerli halka ve Asur kolonistlerinin ticari 



130 
 

aktivitelerinin belirli katı kurallar esasına dayandırıldığı ve benimsenen prensiplerin 

başında Rubatum adı verilen kadın yönetici olduğu bildirmektedir. Saraya bağlı kraliçe, 

birebir ticaret yapabilmiş ve diğer saray dışı kadınları köle edinebilmiş, evlilik ve 

boşanma da hak kazanabilmiş ve eşinin ticari işlerinde yardımda bulunabilmiştir. 

Rubatum, eşi ile aynı haklara elinde bulundurmakta ve ticari faaliyete kural veya engel 

koyabilme yetkisine sahiptir. Rubatum’un, haksız yolla kazanç elde edeni ve hileli iş 

yapanları cezalandırma hakkı vardır. Ayrıca ithalat ya da ihracatını yaptığı ürünler 

hakkında Rubatum, kocasını bilgilendirmek zorunda idi.  

 

Yerel kraliçe, kolonistlerin Anadolu’ya gelirken yanında getirmeleri için özel siparişler 

verirdi ve karşılığında tüccarlara değerli eşya ve madenler verirdi. Anlaşıldığı üzere, 

Rubatum ’ların kocalarının yanında ve hür birey olarak güçlü yaptırım gücü vardı. Bunun 

en güzel resmi örneği Kaneš şehrinde ele geçen karşılıklı antlaşmayı içeren kontrat 

metninde geçmektedir ve Kaneš Rubatum’u Ankuwa şehrinin hükümdarı olarak tek 

başına var olduğunu belgelemektedir. Anadolu’ da var olan bu durum, sosyal-mevkii 

basamağının en tepesinde yönetici beyinin ve eşinin yer aldığını, kadının yönetsel ve 

parasal işlerin denetiminde büyük görevler üstlendiğini göstermiştir. 

 

Eşlerinin yanında sosyal, hukuki ve ekonomik güçlere sahip olan Rubatum’un haricinde 

halktan kadınlarda kendi gelecek kaygılarını belgeler ile kontrol altına almışlardır. Assur’ 

dan Anadolu’ ya ticaret için gelen tüccarlar uzun süre evlerinden ve eşlerinden uzak 

kalmalarından dolayı Anadolu’nun yerli kadınları ile evliliğini engelleme amacıyla 

sözleşme yaptığı yazılı belgelerden bilinmektedir. Asurlu tüccarların eşleri bulundukları 

yerde ticarette aktif rol almışlardır. Anadolu’ nun yerli kadınları ise daha çok köle ticareti 

ile uğraşmaktaydı. Çünkü yazılı belgelerin bize sunduğu kadarı ile Kaneš’ te ev 

kadınlarının sayısı kadar köle kadınlar yaşadığı bilgisi geçmektedir. Assurlu tüccarlar, 

Anadolu’da satılan köle olarak çalıştırılan kadınlardan satın alıp ülkelerine götürdükleri 

yazılı belgelerden bilinmektedir.  

 

Anadolu’ da para karşılığı satılan köle kadınların bulunduğu sosyal grup içerisinde yer 

alan hür kadınlar ticarette giyim- kuşama önem vermişlerdir. Kaneš’ te yer alan evlerin 



131 
 

taban mezarlarda birçok süs eşyası Anadolu kadınlarının giyim- kuşam kültürü hakkında 

bilgi vermektedir. Kültepe Ib tabakasında mezardan çıkmış altın mühür üzerindeki 

tasvirde arkalıksız tahtında oturan tanrıça uzun elbisesi Hitit kadınlarının kıyafet stilinin 

temeline örneklerden birini oluşturmaktadır. Uzak mesafe ticareti ile satın alınan değerli 

taşlardan yapılmış (lapislazuli, akik, dağ kristali) aksesuarlar kıyafetlerin tamamlayıcı 

objesi olarak kullanılmıştır. Giyimlerini oluşturan kumaş tanımlamalarına Hitit 

metinlerinden bilgi sağlanmakta, ince, kaba ve yünlü olmak üzere farklı kumaş türlerini 

tercih etmişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

SONUÇ 

 

MÖ 1650’ lerde Anadolu’ da köklü değişimler olmuş ve Hitit Devleti, MÖ II. bin 

yılın ikinci yarısında Kızılırmak kavsi içerisinde Anadolu’ da yerel yönetim 

bölgelerini bir çatı altında toplayarak, siyasi ve kültürel kenetlenmenin en güzel 

örneğini sunmuştur. Anadolu’ da MÖ III. binden itibaren bölge siyasisinin temelini 

oluşturan yayılmacı zihniyet, erkeklerin silahlanma yarışını artırmış ve böylelikle 

sosyal yapı MÖ II. binde ataerkil düzen üstünde filizlenmiştir. Erkek tanrı (Fırtına 

Tanrısı) bu anlamda ön plana çıkarken, Ana tanrıça kavramı kadın kişiliği ile 

özdeşleştirilmiş ve Hitit sosyal ve din yapısında statüsü ne olursa olsun kadınların 

sosyal ve siyasi hayatta görev edinmesine imkân sağlamıştır. 

 

Kadının toplumdaki bireysel kimliğinin göstergelerinden biri olan ve bu tez 

çalışmasının asıl konusunu oluşturan kadın kıyafetleri ile ilgili sonuçlardan 

bahsetmeden önce kadının toplumsal statüsü hakkında bilgi vermek yerinde 

olacaktır. 

 

MÖ II. bin yılda Hitit Devleti’ nin veliaht sistemi dikkate alındığında, kadınların 

ataerkil toplum yapısında görev üstlendikleri bilinse de Hititler Anadolu’ da erken 

dönemde anaerkil toplum olan Hattiler’ den, İmparatorluk Döneminde ise 

Hurilerden etkilenmişlerdir. Söz konusu etkileşim, İmparatorluk Dönemi’nde Hitit 

siyaset geleneği olan kralların tahta çıkışı sırasında kadınların etkisinden fark 

edilmektedir. Erken krallıkta, kraliçelerin baskın etkisi çok hissedilmese de 

İmparatorluk Dönemi’nde geniş haklara sahip oldukları yazılı belgelerden 

bilinmektedir.  

 

Kadınların siyasi gücü her ne kadar Hitit yazılı belgelerden, mühür baskılarından 

ve ikonografik olarak anlaşılsa da halk kadınının günlük yaşam içerisindeki 

konumları hakkında bilgi neredeyse yoktur. Toplum örgüsünün en küçük birimi 

olan “ataerkil aile” ’de evin birçok sorumluluğunu taşıyan erkek olarak kabul 

edilmektedir. Kadın, ailesine sahip olduğu mesleği ve becerileri ile katkı 



133 
 

sağlamaktaydı. Toplumdaki hür kadınlar, yazılı belgelerden anlaşıldığı üzere aşçı, 

değirmenci, ebe, rahibe, müzisyen vb. gibi beceri ve mesleklere sahip 

olabiliyorlardı.  

 

Erken Hitit Dönemi’nden itibaren belli mesleki becerilere sahip olan kadının sosyal 

yönlü hakları da dikkate alındığında, evlilik ve boşanma durumlarında eşit haklara 

sahip olduğu yazılı belgelerden bilinmektedir. Evlilik gerçekleşmeden önce erkek 

tarafının kız tarafına “kuşata” (başlık parası) ödediği ve kız tarafının karşılığında 

kendi özel eşyalarını da içeren “ivaru” (çeyiz) götürdüğü bilinmektedir. Kadının 

çeyizi aile yapısına ekonomik olarak destek sağlamış olmalıdır. Evlilik 

gerçekleştikten sonra kadın, genelde erkek- erkek babası evine gitmekte çok nadir 

durumlarda damat içgüveysi olarak kız babası evine gelmektedir. Boşanma 

durumunda, kadın ve erkek eşit haklara sahip olmakta; eğer tek çocuk var ise 

anneye, iki çocuk var ise biri babasına verilmektedir.   

 

Kadının toplumdaki sosyal statüsüne bakıldığında, yazılı belgeler hür ve köle olmak 

üzere iki alt sınıfa dahil kadın grubu hakkında bilgi vermekte olup halk kadını 

hakkındaki bilgiler katıldıkları ritüellerden statüleri hakkında bilgi sahibi 

olmaktayız. 

  

Üst statüye sahip kadınlara ait bilgiler, Hitit saray arşivlerinde ele geçen yazılı 

belgelere dayanmaktadır. Buna göre, kraliçe (baş eş) SAL.LUGAL. GAL. siyasi ve 

dini işlerde kralın yanında yer almakta ve yetkisini maddi ve manevi olarak Hitit 

halkı üzerinde hissettirmektedir. Kral ve kraliçe arasında diktomik bir ilişki söz 

konusu olup İmparatorluk Dönemi’n de daha fazla devlet ilişkilerinde 

hissedilmektedir. Bununla birlikte her kraliçe Tawananna unvanına sahip 

olmamakta, en erken Tawananna rütbesi I. Hattušili’ nin krallığında en 

sonuncusunu ise kraliçe Puduhepa’dır. Yazılı belgelerde Tawananna olarak 

tanımlanmayan fakat kralın saray ve idari yönetiminde etkin olan meşru kraliçeler 

de vardır. Meşru kraliçeler, dini uygulamaları yönetme, gerektiğinde emir verme 

yetkisine sahiplerdir. Hitit Devleti’ nin bekası için alınan önemli kararlarda en son 



134 
 

cevabı kral verse de meşru kraliçeler mahkeme ve meclisler de danışma kurulunda 

yer almaktaydılar. Diplomatik yazışmalarda isimleri geçen meşru kraliçelerin 

yanında Hitit kralları  MUNUS NAPTARTU ve MUNUS SUHUR.LAL gibi farklı sosyal 

sınıftaki cariyeleri eş olarak da almaktaydılar. 

 

Kralın farklı hiyerarşi düzeyindeki kadınlarla birlikte olması krallığın devamı için 

çok önemliyken, güçlü oluşunu da göstermektedir. Kralın birliktelikleri ülkenin 

bereketi için önemli bir gösterge niteliği taşımakta ve  bunlar için ritüeller 

gerçekleştirilmekteydi. Buna örnek olarak, yapılan bir  ritüelde rahip ve rahibelerin 

görev aldığı bilinmektedir ve tek amaçları iyiye, sağlığa ulaşmaktır. Törenlerde 

MUNUS ŠU.GI (yaşlı kadın) tarafından ritüeller yürütülmektedir. Belirli hastalıkların 

tedavisinde büyü yapan ve hamile kadınların doğumuna yardım eden tanrıça 

Kamrušepa ritüellere katılması da Hitit yazılı belgelerinde geçmektedir. MUNUS 

SANGA (rahibe) kült törenlerinde diğer tanrıçalar gibi görev almakta olup en üst 

mevkiisinde kraliçe yer almaktadır. Kraliçe kralla beraber ya da bazen tek başına 

yönettiği “büyük toplantı”’ yı tıpkı ritüelleri yönettiği gibi yönetebilmektedir. 

Ritüeli yöneten kraliçeden sonra “Tanrıların Anası” statüsüne sahip kadınlar grupta 

vardır.  

 

Hitit dininin baş tanrıçası Hepat ve tanrısı Tešub her kült ve bayram törenlerinde 

kutsanmıştır. Devleti oluşturan etnik gruplar farklı olsa da ortak tapınım kişilikleri 

vardır. 

 

Egemen olunan bölgede krallık kurulmadan önce var olan yerel toplulukların 

sosyo-kültürel normlarına sahip çıkılmış ve her yönden hoşgörü ile karşılanmıştır. 

Bu durum, Hititlerin tarih sahnesinde yer aldığı dönem boyunca farklı kültürleri tek 

merkezi çatı altında toplamasını kolaylaştırmış ve Anadolu’da siyasi egemenliğin 

yanında kültürel mozaiğin oluşumunda ilk örnek basamağı konumunda olmasını 

sağlamıştır. Hakimiyet sağlanan yerel topraklar ve uzak kara parçaları üzerinde 

yaşayan birbirinden çok farklı gelenek ve sosyal normlara sahip etnik gruplar, Hitit 

kültürünü doğrudan etkilemişlerdir. Krallığın kronolojik gelişimine bakıldığında 



135 
 

kültürel gelişimde bu doğrultuda ilerlemiş ve Hitit kültürünü oluşturan etkenler 

Hitit krallarının istilacı politikaları ve imparatorluk olmanın gereği farklı 

coğrafyanın özelliklerinin tanımasına imkân sağlamıştır. Bu etkileşim kendisini 

kültürün sessiz dili olan sanatta göstermiş olup yerel ve evrensel özelliklerin 

harmanlanmasından oluşmuştur. 

 

Devletin konumlandığı coğrafyada hakimiyetini hissettirebilmesi için iletişim 

propagandasına ihtiyacı vardır. Eski Hitit Dönemi’nde devletin benimsediği 

öğretiler halka bu yol ile açıklanmaya çalışılmıştır. Kültürel birliği sağlamanın 

önemini bilen Hititler bu durumu çok iyi yönetebilmişlerdir. 

 

Birlik ve bütünlüğün en etkili yöntemi olarak ortak ikonografik üslup benimsenmiş 

ve kral I. Hattušili ile başlayan Eski Hitit Dönemi yönetiminde kadınlarda saray 

içerisindeki konumu ne olursa olsun benzer kıyafet stili seçilmiş ve erkeğin yanında 

kadın sahip olduğu becerisi ve konumu ile yerini almıştır.  

 

Eski Hitit Dönemi tasvirli sanat eserlerini kült vazoları oluşturmaktadır. ÖnAsya 

tasvir ortak ikonografik gösterimi olan baş- ayakların profilden bedenin cepheden 

ifade etme biçimi Hitit ikonografisinin betim yöntemidir. Vazolar üzerindeki 

tasvirlere detaylı bakıldığında kadınların kıyafet stili sadece saray sahası 

içerisindeki görevleri esnasında değil gündelik yaşamlarında da giyilebilecek 

tarzdadır. Kadınlar arasındaki rütbe ve meslek farkları renkler ve kıyafete ait ek 

detayları ile ortaya konmuştur. Hitit kadınları, tasvir sanatında uzun kıyafetler 

içerisinde ve birçoğu statik (durağan) olmayacak şekilde tasvir edilmişlerdir. Erkek 

kıyafet tasvirlerinde kadınlarınkine göre kendi içinde yenilenme modernleşme 

görülürken kadınlar yerel kültürel özelliklere bağlı kalmış ve kıyafetlerini uzun süre 

taşımışlardır. Hitit öncesi Anadolu’da Koloni Dönemi kadın tasvirlerinin uzun 

kıyafetli olması yerel özelliğe bağlı kalındığını göstermektedir. 

 

Kıyafetin yerel özellikte (püsküllü kemerli, farklı renklerde) ve özgün karakterde 

olması ilk kez Hitit Devleti’n de karşımıza çıkmaktadır bu durum devletleşmenin 



136 
 

gerekliliği olan “kimlik” göstergelerinden biri olmuştur. Eski Hitit Dönemi’nde 

kadın kıyafetindeki basit görünüm ve devlete bir nevi aidiyet simgesi haline 

gelmiştir.   

 

Kıyafeti meydana getiren materyaller organik maddeden yapıldığı için günümüze 

ulaşmamıştır fakat yazılı belgeler bu konuda fikir sahibi olmamıza olanak 

sağlamaktadır. Koloni Dönemi’n de ticaret sonucu Asurlulardan aldıkları yünlü ve 

kaliteli kumaşları Hititler’ de kumaş materyali olarak kullanmışlardır. Koloni 

Dönemi’nde Anadolu tüccar kadınının kullandığı kumaş cinsleri (yün, keten, iplik/ 

SİG- GAD) Hitit yazılı belgelerinde geçmektedir.  

 

Bu çalışmada Eski Hitit Dönemi kadınına ait dört tip elbise tasvirleri içinde tasvir 

edilmiştir.  Bunlar kendi arasında renklerine ve kıyafetlerinde bulunan ek 

aksesuarlara göre farklılık göstermektedir. Buna göre; uzun elbise; boydan ayaklara 

kadar ve başından ayaklara kadar uzanan iki ana tipte olup siyah ve krem renk 

olmak üzere çeşitlilik göstermektedir. Elbiselerin önündeki ek eteklik ve püsküllü 

kemer çeşitleri ana tipin alt ayrımlarını oluşturur. 

 

Başından ayaklara kadar uzanan çarşaf şeklindeki elbise tipinde kemer 

görülmemekte olup boydan uzanan elbiselerde belde kemer görülmekte ve kırmızı 

ya da her iki elbise tipinde de siyah ve krem renkte farklı renklerin kullanımları söz 

konusudur. Kırmızı renkli kemerlerde, püsküllü ve püskülsüz olmak üzere iki alt 

tipi tespit edilmiştir. Elbiselerin renkleri üzerinden yorum yapabilmek için 

tasvirlerin bütününe bakılması gereklidir çünkü kadınlar arasında belirli hiyerarşi 

farklılığı vardır.  

 

Tören alayı içerisinde bulunan püsküllü kemerli kadınlar müzisyen grubu içerisinde 

bulunmakta ve ellerinde çalparaları ile gösterilmiştir. Ortak yönleri hepsinin 

elbiseleri krem renklidir. Başından ayaklarına kadar uzanan çarşaf biçimli elbiseli 

figürler “Hieros Gamos” sahnesinde, yatak üzerindeki törene hazırlanan (kral-

kraliçe) çifti ve mabed üzerindeki müzisyen grup içerisindeki çalgıcı olarak 



137 
 

karşımıza çıkmaktadır. Figürün friz bandındaki yeri önem arz etmektedir. Boydan 

ayaklara kadar uzanan kemerli elbise tipi, çalgıcı, aşçı, rahibe konumundaki kadın 

figürler üzerinde görülmektedir.  

 

Eski Hitit Dönemi vazoları üzerinden ulaştığımız tasvirleri incelediğimizde, Hitit 

krali sarayında olan her kadın bireyin tören içerisinde belirli görevleri icraat ettiği 

anlaşılmaktadır. İlk kez Hitit Devleti sanat eserlerinde kadının çok yönlü özelliği 

vurgulanmış, Koloni Dönemi’n de siyasi kimliği ön plana çıkan kadının siyasi 

gelişimi ataerkil sisteminde ilerleyen Hititlerin, kadını bu derece çok ön plana 

çıkarması önemlidir. Kral ve kraliçe beraberliğinin ülke için umumiyeti ve iktida-i 

bereket için gerekliliği tasvirli eserler aracılığı ile ifade edilmiştir. Kraliçe 

kıyafetinin, diğer sosyal sınıftaki kadın kıyafetleri ile benzer olması farklı etnik 

grupların birbiri ile kaynaşmasını kolaylaştırmıştır.  

 

Tasvirlerde farklı kıyafet tipleri ile gösterilen kadın figürlerin belirli görevlerde/ 

meslekleri icra ettikleri anlaşılmaktadır. Yazılı belgelerde MUNUS SİR olarak 

tanımlanan el çırpma ya da şarkı söyleyerek törene katkı sağlayan şarkıcı kadınlar 

ve galgaturi / huhupal ile eşitlenen çalpara çalan çalgıcı kadınlar (MUNUS.hazgara) 

tasvirli eserlerde yansıtılmıştır.  

 

İmparatorluk Dönemi, Hititler için coğrafik etkileşimlerin en fazla olduğu süreçtir.  

Anadolu’ da anıtsal sanat eserleri ilk defa bu dönemde ortaya çıkmış; kralların farklı 

ülke prensesleri yapmış olduğu siyasi evlilikler sanatta çeşitlenmeyi arttırmış ve 

tasvirler kült kapları üzerinden heykelciklere, orthostatlara ve kaya anıtları üzerine 

taşınmıştır.  

 

İmparatorluk Dönemi’nde heykelciklerin gösterimine baktığımız zaman, tasvirlerin 

cepheden gösterildiği ve bedeni tamamen kapatan yekpare bir elbise giyilmiştir. 

Başlarında “Güneş Tanrıçası’ nın” sembolü olan disk şekilli başlık vardır.  

İmparatorluk Dönemi kadın heykelciklerinin sahip olduğu disk biçimli başlığın en 

erken örneğini Kültepe Ib tabakasındaki fildişi heykelcik oluşturur.  



138 
 

 

Yukarıda belirtilen kadının sanatsal gösterimine bakıldığında, Hitit kadını 

İmparatorluk Dönemi’nde dikotomi ilişki örneği göstermiş ve eşini her türlü 

tamamlamıştır. Kraliçe tıpkı kral gibi tanrıdan gelen gücü ile insanlığın temsilcisi 

konumundadır çünkü sarayda, ülkenin refahından ve bereketinden sorumludur 

böylece bayram ve kült törenlerinde rahibe konumu ile baş yöneticidir. Kraliçe’ nin 

katıldığı ortamlarda da kıyafeti son derece önemli olup üstünlüğünü ortaya 

koymada bir araçtır. Hakimiyeti olduğu bölgede ya da diğer krallık çiftlerinin 

eşlerine karşı üstünlük kurmak için kıyafet seçimi önemlidir ve kimlik kazandırır. 

Kraliçelerin kıyafetlerinde kullandıkları aksesuarlar, semboller sosyal statülerini, 

cinsiyetlerini açıklamıştır. Hem erkek hem de kadına ait sembollerin bir arada 

taşınması her iki cinsel kimliğe sahip güçlere sahip olduğunu göstermektedir.  

Hitit kadınlarının kıyafetleri yalnızca kullanışlı bir giysi değil aynı zamanda sosyal 

statülerinin sembolik bir temsili olmuştur. Kıyafetlerinin farklılığı genellikle 

kullanıcının toplumsal hiyerarşi içindeki statüsünün göstergesidir. Kadın 

kıyafetlerinin dini ve kültürel sembolizmin ifade edildiği bir araç haline geldiği bu 

etkinliklerde kıyafetler çok önemli bir rol oynamış olmalıdır. Belirli törenler için 

kıyafetlerin dikkatli seçimi, kıyafet, kimlik ve toplumsal geleneklerin iç içe geçmiş 

doğasının altını çizmiştir. Kültürel Kimlik ve Bölgesel Etkiler açısından 

bakıldığında Hitit kadın kıyafetlerinin aynı zamanda kültürel kimliğin ve bölgesel 

etkilerin ifade edilmesi açısından bir tuval işlevi gördüğü de anlaşılır. Hitit 

İmparatorluğu’ nun farklı bölgelerinde, bu kozmopolit toplumda yaygın olan çeşitli 

etkileri yansıtan tarzlar ve giyim çeşitleri sergilenmiştir. Hitit kadınlarının 

kıyafetleri zarafet ve giyen kişinin konumuna göre güç gösterirken aynı zamanda 

pratiklik düşünülerek yaşamın taleplerini karşılaması, estetik çekicilik ile işlevsellik 

arasında bir denge sunması gerekiyordu. Tasarımdaki bu ikilik, hem görünümün 

zarafetine hem de günlük aktiviteler için gereken pratik ihtiyaçlara değer veren bir 

toplumu yansıtmaktadır. Kumaşla hikâye anlatmada bir rol üstlenen kıyafetlerin 

tekstil açısından gösterdiği ustalık, Hitit dokumacılarının ve zanaatkârlarının 

becerilerini de sergilemektedir. Kumaşlarda karmaşık desen ve motiflerin 

kullanılması yalnızca estetik bir süsleme olarak değil, aynı zamanda kültürel 



139 
 

anlatıların ve geleneklerin korunmasına da hizmet etmiş olmalıdır. Sonuç olarak 

Hitit kadın kıyafetleri, eski Anadolu toplumunun çok yönlü dinamiklerini 

keşfetmeye yönelik bir mercek ortaya çıkartmaktadır. Hitit’in her döneminde  kadın 

kıyafetleri estetik çekiciliğinin ötesinde statü, kimlik ve kültürel zenginliğin 

dinamik bir ifadesi olarak hizmet etmiştir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

KAYNAKÇA 

Akdoğan, R. (2016). Boğazköy'den yayınlanmamış bir Hititçe tablet (Bo 3891) ve 

zintuhi-kadınları. KUBABA Arkeoloji-Sanat Tarihi-Tarih Dergisi, 25, 53-62. 

Akşit, İ. (1982). Anadolu uygarlıkları. Akşit Kültür ve Turizm Yayınları. 

Akşit, İ., Güner, S. (1981). Hititler. Sandoz. 

Akok, M. (1979). Alacahöyük’te Son Dönem Arkeolojik Çalışmalarla Açıklığa 

Kavuşturulan Yapı Tekniği ve Mimari Gerçekler. VIII. Türk Tarih 

Kongresi,Kongreye Sunulan Bildiriler, I, 107-114. 

Akok, M. (1980). Alacahöyük 1979 Yılı Kazı Çalışmaları. II. Kazı Sonuçları 

Toplantısı, 81-83 

Akurgal, E. (1962). The Art of the Hittites. London: Thames and Hudson. 

Akurgal, E. (1995).  Hatti ve Hitit Uygarlıkları. İzmir: Yaşam Eğitim ve Kültür Vakfı 

Yayınları. 

Akurgal, E. (1997). Anadolu kültür tarihi (Vol. 67). Tubitak. 

Akurgal, E. (1998). Anadolu uygarlıkları. Net Turistik Yayınlar AŞ. 

Alexander, R. L. (1986). The Sculpture and Sculptors of Yazılıkaya. University of 

Delaware Press. 

Alexander, R. L. (1989). A great queen on the sphinx piers at Alaca Hüyük. Anatolian 

Studies, 39, 151-158. 

Aleksander, R.  L. (1998). Contributions to the Interpretation of the Fraktin Reliefs. III. 

Uluslararası Hititoloji Kongresi Bildirileri, (Çorum 16-22 Eylül 1996), Ankara, 

15-20. 



141 
 

Alkım, U. B. (1969). The Amanus region in Turkey: new light on the historical 

geography and archaeology. Archaeology, 22(4), 280-289. 

Alkım, U. B., Alkım, H., & Bilgi, Ö. (1988). Ikiztepe/1 Birinci ve ikinci dönem 

kazıları= the first and second seasons' excavations: 1974-1975. Türk Tarih 

Kurumu Basımevi. 

Alp, S. (1947). La Designation du Lituus en Hittite. Journal of Cuneiform Studies, 

Vol 1, 164-175. 

Alp, S. (1947). Hitit Kanunları Hakkında. DTCF Dergisi, 5, 465-482. 

Alp, S. (1993). Beitrage Zur Erforschung Des Hethitischen Tempels Kultanlagen Im 

Lichte Der Keilschrıfttexte, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.  

Alp, S. (1999). Hititlerde sarki, müzik ve dans: Hitit çağında Anadolu'da üzüm 

ve ̧sarap. Kavaklıdere Kültür Yayınları. 

Alp, S. (2001). Hitit Çağında Anadolu: Çiviyazılı ve hiyeroglif yazılı kaynaklar (Vol. 

140). Tübitak. 

Alparslan, M. (2013). Hititlerde Kadın. Aktüel Arkeoloji, 70-79. 

Alparslan, M., Doğan-Alparslan, M. (2015). The Hittites and their geography: 

problems of Hittite historical geography. European Journal of 

Archaeology, 18(1), 90-110. 

Archi, A. (2007). The soul has to leave the land of the living. Journal of Ancient Near 

Eastern Religions, 7(2), 169-195. 

Ardzinba, V. (2010).  Eskiçağ Anadolu Ayinleri ve Mitleri. (O. Uravelli Çev.), 

Ankara: KAFDAV.  



142 
 

Arık, O. R. (1944). 1942'de Türk Tarih Kurumu Adına Yapılan Bitik Kazısı ve Hatay 

Tetkikleri Hakkında Kısa Rapor. Belleten VIII, 341-384. 

Aruz, J. (2008). Beyond Babylon: art, trade, and diplomacy in the second millennium 

BC. Benzel, K ve Evans J-M (Ed.). Metropolitan Museum of Art. 

Aydıngün, Ş. G. (2005). Yerleşik Hayat Öncesi Yaratan Beden. Presettlement, The 

Creative Body”, Tunç Çağının Gizemli Kadınları, S, 12-26. 

Aydıngün, Ş. (2005). Kentleşme ve tuncun keşfi: İlk Tunç Çağı’nın kutsal 

bedenleri. Tunç Çağı’nın Gizemli Kadınları Sergi Kataloğu. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Baccelli, G., Bellucci, B., & Vigo, M. (2014). Elements for a comparative study of 

textile production and use in Hittite Anatolia and in neighbouring 

areas. Prehistoric, Ancient Near Eastern and Aegean Textiles and Dress. An 

Interdisciplinary Anthology, 97-142. 

Badali, E. (1991). Strumenti musicali, musici e musica nella celebrazione delle 

feste ittite.  Texte der Hethier 14/1, Heildelberg.  

Baltacıoğlu, H. (1976). Alacahöyük 1995 Yılı Kazıları. XVIII. Kazı Sonuçları 

Toplantısı, 353-358.  

Baltacıoğlu, H. (1995). Alacahöyük Sfenksli Kapı’ya ait Tanrıçaya Tapınma Konulu 

Kabartmaya İlişkin Gözlemler. 

Baltacıoğlu, H. (2006). Alaca Höyük Sfenksli Kapı Hitit İmparatorluk Çağı 

Kabartmaları. İDOL, 30, 24-29. 

Baltacıoğlu, H. (2006). Güneş Kursları, Alaca Höyük ve Arinna. Hayat Erkanal’a 

Armağan. Kültürlerin Yansıması. Studies in Honour of Hayat Erkanal. 

Cultural Reflections, İstanbul, 129-137.  



143 
 

Baltacıoğlu, H. (2015). Hitit Yazılı Kaynaklarında ve Görsel Sanatlarında Purpura- 

Purpuri.  Anadolu 41, 239-296.  

Barthes, R. (1957). Histoire et sociologie du vêtement: quelques observations 

méthodologiques. In Annales. Histoire, Sciences Sociales (Vol. 12, No. 3, s. 

430-441). Cambridge University Press. 

Beckman, G. (1983). Hittite Birth Rituals [Studien zu den Bogazkoy-Texten 

29], 570, Wiesbaden. 

Bilgi, Ö., Başgelen, N., & Öztuncay, B. (2012). Anadolu'da insan görüntüleri: 

Klasik Çağ öncesi. Aygaz. 

Bin-Nun, S. R. (1975). The Tawananna in the Hittite kingdom (Vol. 500). Winter. 

Bucellati, G., Bucellati, K. (1997). Urkesh. The First Hurrian Capital. Biblical 

Archaeologist 60, 77-96.  

Boehmer, R. M. (1983). Die Reliefkeramik von Boǧazkoey: Grabungskampagnen 

1906-1912, 1931-1939, 1952-1978, Vol. 13, Mann. 

Bozgun, Ş., Savaş, S. Ö. (2017). CTH 676: Nerik Kenti “Arınma Ritüeli”. Archivum 

Anatolicum-Anadolu Arşivleri, 11(1), 75-96. 

Bryce, T.  (2002). Hitit dünyasında yaşam ve toplum. Dost Kitabevi. 

Bryce, T. R. (2016). 21 The Role and status of women in Hittite society. Budin, S. 

L., Turfa, J. M. (Ed.), Women in Antiquity: Real Women across the Ancient 

World, 303-318. 

Canby, J. V. (1969). Some Hittite figurines in the Aegean. Hesperia: The Journal of 

the American School of Classical Studies at Athens, 38(2), 141-149. 

Canby, J. V. (1989). Hittite art. The Biblical Archaeologist, 52(23), 109-129. 



144 
 

Carter, C. W. (1962). Hittite cult-inventories (Doctoral dissertation, The University 

of Chicago). 

Celasin, C., Beşiroğlu, Ş. Ş. (2010). Hitit Medeniyeti müzik kültürünün analizinde 

arkeolojik verilerin rolü. İTÜDERGİSİ/b, 3(2). 

Çelebi, B. (2007). Anadolu'da Hitit sosyal yaşamında kadının yeri ve önemi (Master's 

thesis, Sosyal Bilimler Enstitüsü). 

Cengiz, T. (2014). Hitit kralı ve kraliçesi arasındaki dikotomik eşitlik üzerine bazı 

tespitler. Tarih Araştırmaları Dergisi, 33(56), 19-34. 

Cesur, S. Ç. (2017). Hitit büyü ritüelleri üzerine bir değerlendirme. Tarih Okulu 

Dergisi (TOD) XXXII, 777-813. 

Cesur, Ç. Sevgül. (2019). Eşyanın Cinsiyeti: Hitit Ritüellerinde Kadın. TÜBA-AR 24, 

73-90.  

Ceram, C. W., Erendor, E. N. (1992). Tanrıların Vatanı Anadolu. Remzi. 

Collins, B. J. (2016). Women in Hittite religion. In Women in Antiquity (s. 365-378). 

Routledge. 

Collins, B. J. (2019). Virginity in Hittite ritual. In Hrozný and Hittite (s. 455-468). 

Brill. 

Collins, B. J. (2007). The Hittites and Their World. Society of Biblical Literature, 

Atlanta. 

 

Collins, B. J. (2010). Hero, Field Master, King: Animal Mastery in Hittite Texts and 

Iconography. The Master of Animals in Old World Iconography, (Eds: Derek B. 

Counts, Bettina Arnold), Budapest, 59-76. 

 



145 
 

Çığ, M. (2005). Hititler ve Hattuša: İştar’ın Kaleminden. İstanbul: Kaynak 

Yayınları. 

 

Çınaroğlu, A., Çelik, D. (2013). Alacahöyük. Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem 

Doğan-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 196-205. 

Darga, M. (1985).  Hitit Mimarlığı/ 1 Yapı Sanatı Arkeolojik ve Filolojik Veriler. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayını. 

Darga, M. (1992). Hitit Sanatı. İstanbul. Akbank Yayınları.  

Darga, M. (1993). Anadolu Tarihi Çağlarında Kadın. G. Renda (yay.) Çağlar Boyu 

Anadolu’da Kadın. Anadolu Kadınının, 9000, 26-35. 

Darga, M. (2011). Anadolu’ da Kadın On Beş Yıldır Eş, Anne, Tüccar, Kraliçe. 

İstanbul: YKY. 

Delaney, C. (2001). Tohum ve Toprak. Selda Somuncuoğlu ve Ak-su Bora (Çev.).  

İstanbul: İletişim Yayınları, 1. 

Dinçol, Ali (2011). Hititler. Arkeoatlas Dergisi, (Ed: Necmi Karul), Sayı: 2011/1, 

256-301. 

Dinçol, B. (2001). Eski Önasya ve Mısır’da Müzik. İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri 

Enstitüsü Yayınları. 

Dinçol, B. (2013). Hititlerde Müzik ve Dans. Hititler Bir Anadolu İmparatorluğu, 

(Ed: Meltem Doğan-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları,582-595. 

 

Doğan-Alparslan, Meltem (2011). Hitit İnanç Sistemi. Arkeoatlas Dergisi, (Ed: Necmi 

Karul), No: 2011/1, İstanbul, 270-271. 

 



146 
 

Ehringhaus, Horst (2005). Götter, Herrscher, Inschriften, die Felsreliefs der Hethitischen 

Grossreichszeit in der Türkei. Mainz: Verlag Philipp Von Zabern. 

Elkovan, T. (1997). Kayseri'de Hitit kaya anıtları. Erciyes Üniversitesi Gevher 

Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü. 

Ekiz, Halil Hamdi (2009). Gavurkale (Gavurkalesi) Kaya Anıtı. Anadolu Medeniyetleri 

Müzesi 2007-2008 Yıllı ı, Sayı: XXI, 213-223. 

 

Emre, Kutlu (2002). Felsreliefs, Stelen, Orthostaten, Grosplastik als Monumentale form 

Staatlicher und Religiöser Reprasentation. Hititler ve Hitit İmparatorluğu: 1000 

Tanrılı Halk, Bonn, Kunst-und Ausstellungshalle, 218-233. 

 

 

Emre, Kutlu (2002a). Kaya Kabartmaları, Steller, Ortostatlar, Görsel Sanat: Devletin ve 

Dinin Anıtsal ifadesi. Hititler ve Hitit İmparatorluğu: 1000 Tanrılı Halk, Bonn, 

Kunst-und Ausstellungshalle, 487-492. 

 

Emre, Kutlu (2011). Hitit Sanatı. Arkeoatlas Dergisi, (Ed: Necmi Karul), Sayı: 2011/1, 

İstanbul, 284-285. 

Emre, K., Mellink, M., Hrouda, B., Özgüç, N. (1989). Anatolia and the Ancient Near 

East. Studies in Honor of Tahsin Özgüç, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara. 

Ensert, K. (2012). Eski Anadolu’ da Müzik ve Günümüze Etkileri. Çorum ve Kültür, 

9, 29-47. 

Ensert, K. (2017). Norbert Schimmel Koleksiyonu’nun Altın Pandantifi’indeki Çocuk 

Tasviri Tanrıça Zintuhi Olabilir. Eurasian Academy of Sciences Eurasian Art & 

Humanities Journal, Volume: 8, 1-11. 



147 
 

Erbil, Yiğit, H. "Preliminary Report of the Fasıllar Survey." Hittitology Today , 

Institut Français d’xxEtudes Anatoliennes Georges Dumezil CNRS USR, 

2017, .191-200. 

Erkanal, A. (1980) “Eflatun Pınar Anıtı”, Bedrettin Cömert’e Armağan. Hacettepe 

Üniversitesi, Sosyal ve İdari Bilimler Fakültesi Beşerî Bilimler Dergisi Özel Sayı 

(1980): 287-301. 

Frangipane, M., Balossi Restelli, F., Di Filippo, F., Manuelli, F., & Mori, L. (2020). 

Arslantepe: new data on the formation of the Neo-Hittite kingdom of 

Melid. Arslantepe: new data on the formation of the Neo-Hittite kingdom of 

Melid, 71-111. 

Frankfort, H. (1954). The Art and Architecture of the Ancient Orient. 27, (Ed: Nikolaus 

Pevsner), London: Penguin Books. 

 

Friedrich, J.(1952). Hethitischen Wörterbuch, Kurzgefasste kritische Sammlug der 

Deutungen hethitischer Wörter. Heidelberg. 

Friedrich, J., Kammenhuber A. (1952). Hethitisches Wörterbuch. Heidelberg: Carl 

Winter- Universitatsverlag.  

Garstang, J. (1910). Land of the Hittites. London: Constable and Company Ltd. 

Gavaz, Ö. S. (2012). Hitit Krallarının Kült Gezileri Ayinler, Ziyaret Merkezleri, 

Yollar ve Lokalizasyonla İlgili Yeni Gözlemler. Tekmatsan Matbaacılık 

Sanayi ve Ticaret AŞ. 

Gelb, I. J. (1939). Hittite hieroglyphic monuments. Oriental Institute Publications. 

Gilan, A. (2011). Hittite religious rituals and the ideology of kingship. Religion 

Compass, 5(7), 276-285. 



148 
 

Gilan, A. (2019). Religious Convergence in Hittite Anatolia: The Case of 

Kizzuwatna. Religious Convergence in the Ancient Mediterranean, 173-189. 

Gilibert,A.(2011). Syro-Hittite monumental art and the archaeology of performance: 

the stone reliefs at Carchemish and Zincirli in the earlier first millennium 

BCE (Vol. 2). Walter de Gruyter. 

Goetze, A. (1947). The Priestly Dress of the Hittite King. Journal of Cuneiform 

Studies, 1(2), 176-185. 

Goetze, A. (1955). Hittite Dress. H. Krahe (Ed.), Corolla linguistica. Festschrift F. 

Sommer zum 80. Geburtstag darchgebracht (s. 48-62). Wiesbaden:4. 

Goetze, A. (1956). The Inventory IBoT I 31. Journal of Cuneiform Studies, 10(1), 

32-38. 

Gorny, R. L. (1989). Environment, archaeology, and history in Hittite Anatolia. The 

Biblical Archaeologist, 52(23), 78-96. 

           Gorny, R. L. (1990). Alisar Hoyuk in the Second Millenium BC. Doctoral dissertation, 

The University of Chicago. 

Götze, A. (1993). Šuppiluliumaš'dan Muwatalliš'in Mısır Savaşı'na kadar Anadolu. 

A. Süel (Çev.), Belleten, Cilt 57, 863-882. 

Gurney, O.R. (1977). Some Aspects of Hittite Religion. Oxford: The Schweich 

Lectures.  

Gurney, O. R. (2016). The Hittites. Pickle Partners Publishing. 

Güterbock, H. G., & Alexander, R. L. (1983). The second inscription on Mount 

Sipylus. Anatolian Studies, 33, 29-32. 



149 
 

Güterbock, H. G. (1975). Yazılıkaya: Apropos a new interpretation. Journal of Near 

Eastern Studies, 34(4), 273-277. 

Güterbock, H. G. (1982). Les hiéroglyphes de Yazılıkaya. A Propos dun Travail 

Récent, Paris. 

Haas, V. (2002). Die Hethitische Religion. Hititler ve Hitit İmparatorluğu: 1000 Tanrılı 

Halk, Bonn, Kunst-und Ausstellungshalle, 102-111. 

 

Harmanşah, Ö.  (2013). Taşa Oyulmuş Suretler, Hitit Kaya Anıtları. Hititler Bir 

Anadolu İmparatorlu u, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin Alparslan), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 566-579. 

Harmanşah, Ö. (2014). Place, memory, and healing: An archaeology of Anatolian 

rock monuments. Routledge. 

Hawkins, J.D. (2015). Hittite Monuments and Their Sanctity. Sacred Landscapes of 

Hittites and Luwians, Proceedings of the International Conferenec in Honour 

of Franca Pecchioli Daddi Florence, (Eds: Anacleto D’Agostino, Valentina 

Orsi, Giulla Torri), Studia Asiana 9, Italy: Frienze University Press, 1-9. 

Hoffner, H. A. (1966). Symbols for masculinity and feminity: their use in ancient 

near eastern sympathetic magic rituals. Journal of Biblical Literature, 85(3), 

326-334. 

Hoffner, H. A. (1987). Paskuwatti’ s Ritual against sexual importance. Aula 

Orientalis 5, 271-287. 

Hoffner, Harry A. (2010). Hititler Anadolu’sunda Yasal ve Sosyal Kurumlar. Tarih 

Okulu, (Çev: Sevgül Çilingir), Cilt: 2010, Sayı: VI, 223-244. 

 

Van Den Hout, Theo P. J. (2013). Hitit Krallığı ve İmparatorlu unun Kısa Tarihi. Hititler 

Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin Alparslan), 

İstanbul, 22-45. 



150 
 

İlknur, T. A. Ş. Hititli Kadın Şifacılar-Şifalandırma Çalışmaları ve Bunların 

Birleştirici Coğrafya ve Jeokültürel Bellek Esasında Anadolu Kültüründeki 

Yansımaları. Kadın Araştırmaları Dergisi, (15), 48-60. 

J. Börker Klähn. (1975) “Eflatun Pınar, Zu Rekonstruktion, Deutung und Datierung”, 

JdI 90, 1-41. 

Karasu, C. (2006). Çivi Yazılı Belgelere Göre Eski Anadolu Kadını Hakkında Bazı 

Gözlemler. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 15 (3), 

45-66. 

Karauğuz, G. (2001). Hitit Mitolojisi. Çizgi Kitabevi. 

Kınal, F. (1956). Eski Anadolu’ da kadının mevkii. Belleten, Cilt XX, 355-378.  

Kınal, F. (1987).  Eski Anadolu Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Klengel, E., Klengel H. (2009). Hurritische Hemden in der Keilschriftlichen 

Tradition. Altorientalische Forschungen 36/2, 205-208.   

Klengel, H. (2011). History of the Hittites. Insights into Hittite history and 

archaeology, 31-45. 

Kosak, S. (1982). Hittite İnventory Texts (CTH 241-250). Heidelberg: C. Winter.  

Koşay, H. Z. (1941). Türk Tarih Kurumu Alacahöyük Hafriyatı 1940 Çalışmaları ve 

Neticeleri. Belleten, 17, 18. 

Kılıç, Y. (2005). Eski Mezopotamya ve Anadolu Toplumlarında Kadının Sosyal 

Durumu. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 1(2), 30-41.  

Kılıç, Y., Duymuş, H. (2007). Hititlerde Kadın ve Siyaset. Tarih Araştırmaları 

Dergisi 26, 85-99. 



151 
 

Kırkpınar, L. (2001). Türkiye’de Toplumsal Değişme ve Kadın. T.C. Kültür Bakanlığı 

Y., No:2563, Ankara. 

K, Kohlmeyer. (1983). “FelsbilderderhethitischenGrossreichszeit”, Acta Praehistorica et 

Archaeologica 15 (1983): 7-154. 

 

Laroche, E. (1958). “Eflatun Pınar”, Anadolu III, 43-47. 

 

Laroche, E. (1969). Les dieux de Yazilikaya. Revue hittite et asianique, 27(84), 61-109. 

Loon, V., M. N. (1985). Anatolia in the second millennium BC (Vol. 12). Brill. 

Macqueen, J. G. (2001). Hititler ve Hitit Çağında Anadolu. Esra Davutoğlu (Çev.). 

Ankara: Arkadaş Yayıncılık. 

Manuelli, F. (2019). Carving the memory, altering the past. PUGNUS-mili and the 

earlier Iron Age rulers at Arslantepe/Malizi (South-Eastern 

Turkey). Antiquitates variae. Festschrift für Karl Strobel zum, 65, 227-241. 

Marchetti, N., Peker, H. (2018). The Stele of Kubaba by Kamani and the Kings of   

Karkhemish in the 9th  Century BC. Zeitschrift für Assyriologie und 

Vorderasiatische Archäologie 108/1, 81-95.  

Marcuson, H. (2016). " Word of the old woman": Studies in female ritual practice in 

Hittite Anatolia (Doctoral dissertation, The University of Chicago). 

Martino, S. (2006). Hititler, Ankara. Dost Kitabevi Yayınları. 

Martino, S. (2013). Religion and Mythology-Din ve Mitoloji. Hititler Bir Anadolu 

İmparatorluğu, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 410-429. 



152 
 

Mascetti, M. D. (2000). İçimizdeki tanrıça: Kadınlığın mitolojisi. Çorakçı, B. (Çev.). 

Doğan. 

Melchert, H. C. (2011). Luviler: Anadolu'nun gizemli halkı. Kalkedon Yayınları. 

Mellaart, J. (1958). The end of the Early Bronze Age in Anatolia and the 

Aegean. American Journal of Archaeology, 62(1), 9-33. 

Mellink,  J. (1970). Observation on the Sculptures of Alaca Hüyük. Anadolu, (14), 

15-27. 

Mellink, J. (1970). Archaeology in Asia Minor. American Journal of 

Archaeology, 74(2), 157-178. 

Memiş, E. (1993). Hitit Sarayında Kraliçelerin Rolü.  Tarih İncelemeleri Dergisi 8/1, 

19-35. 

Messerschmidt, L. (1903). Die Hettiter (Vol. 1). Hinrichs. 

Messerschmidt, L. (1904). The Ancient Hittites. Smithsonian. 

Mielke, D. (2013). Maşathöyük ve İnandıktepe. Hititler Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: 

Meltem Doğan-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 208-

217. 

Miller, J. (2004). Studies in the Origins, Development and İnterpretation of the 

Kizzuwatna Ritüels. StBoT 46. Wiesbaden: Otto Harrasowitz Verlag.  

Moore, T. (2015), Old Hittite Polychrome Relief Vases and the Assertion of Kingship in 

16th Century BCE Anatolia, The Graduate School of Economics and Social 

Sciences of İhsan Doğramacı Bilken University, In Partial Fulfillment of the 

Requirements of the Degree of Master of Arts, Ankara. 



153 
 

Murat, L., Tuncer, H.  (2022). Hititlerde Tekstil ve Kullanımı. Derya Y (Ed.), Neolitik 

Çağ’ dan Demir Çağı Sonuna Kadar Anadolu’ da Dokumacılık (s. 81-122). 

Ege Yayınları.  

Müller-Karpe, A. (2002). Kuşaklı-Sarissa: A Hittite Town in the Upper Land. Recent 

Developments In Hittite Archaelogy and History Papers in Memory of Hans 

G. Güterbock, Eisenbrauns Winona Lake, 145-155. 

Müller-Karpe, A., & Müller-Karpe, V. (2006). Kızılırmak (Maraşanta) kıyısındaki 

bir Hitit kentinde yeni araştırmalar. Arkeoloji ve Sanat Dergisi, 123, 1-12. 

Müller-Karpe, A. (2009). "Recent Research on Hittite Archaeology in the 'Upper 

Land', StAs 5, 109–17. 

Mouton, A. (2012). Le rituel d’Allī d’Arzawa contre un ensorcellement CTH 402: 

texte et contexte. In Colloquium Anatolicum (No.11,s.247-266). Türk 

Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü. 

Mouton, A., Erbil, Y. (2020). Dressing Up for the Gods: Ceremonial Garments in 

Hittite Cultic Festivals according to the Philological and Archaeological 

Evidence. Journal of Ancient Near Eastern Religions, 20(1), 48-86. 

Murat, A. (2018). Arkeolojik ve Tarihsel Bağlamı İçerisinde Mitanni 

İmparatorluğu’nun Batı Sınırı: Alalah Aççana Höyük Geç Tunç Çağı 

Tabakalarına Ait Bir Değerlendirme. In Colloquium Anatolicum (No. 17). 

Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü, 21-32 

Murat, L. (2016). Anadolu’ da Hitit Dönemi’n de Kadın ve Önemi. O. Köse (Ed.), 

Geçmişten Günümüze Kadın ve Şehir (s. 73-87). Samsun: Canik Belediyesi 

Kültür Yayınları. 

Nossov, K. S., & Nossov, K. (2012). Hittite fortifications c. 1650-700 BC. 

Bloomsbury Publishing. 



154 
 

Seheer, J. (2011).  Taşa Yontulu Tanrılar- Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya. İstanbul. 

Seeher, J. (2011). The plateau: the Hittites. 

Singer, Itamar. (1984). The Hittite KI.LAM Festival Part II (StBoT 28), Wiesbaden, s.98. 

Orthmann, W., & Amiet, P. (1975). Der Alte Orient (Vol. 14). Berlin: Propyläen. 

Osten, V., H. H., Martin, R. A., & Morrison, J. A. (1933). Discoveries in Anatolia, 

1930-31 (Vol. 14). University of Chicago Press. 

Ökse, T. (2022). Arkeolojik Bulgularda Dini Törenlere İlişkin İzler ve Psikolojik 

Arka Planı, İlknur T (Ed.), Hititlerden Günümüze Anadolu’ da Dini Törenler 

ve Tören Mekanları (s. 9-21). İstanbul: Ege Yayınları.  

Özcan, A. (2012).  "Yağrı Steli", Ömer Çapar'a Armağan, ed. Yiğit, T-M.A. Kaya-

A. Sina, Ankara, 221-229. 

Özcan, A. (2014). Gavurkale Hitit Kaya Kabartmaları. Belleten, 78(282), 373-406. 

Özenir, S. (1998). Eflatunpınar Hitit Anıtı 1996 Yılı Temizlik ve Kazı Çalışmaları. VIII. 

Müze Kurtarma Kazıları Semineri, (7-9 Nisan 1997 Ku adası), Ankara: Kültür 

Bakanlığı Milli Kütüphane Basımevi, 135-157. 

 

Özgüç, Nimet (1955). Frakdin Eserleri. Belleten, Cilt: XIX, Sayı: 74, 295-307. 

 

Özgüç, Nimet (1966). Acemhöyük Kazıları, Anadolu (Anatolia), Harun Taşkıran, Tayfun 

Yıldırım, Kutalmış Görkay (Ed.), Sayı: 10, Ankara, 1-27. 

 

Özgüç, Nimet (1979). Acemhöyük’ün Eski Anadolu Sanatına Yeni Katkıları. Belleten, 

Cilt: XLIII, Sayı: 170, Ankara, 281-308. 

Özgüç, T. (1957).   The Bıtık Vase. Anadolu (02), 58-85. 



155 
 

Özgüç, T. (1988). İnandıktepe- An Important Cult Center In The Old Hittite Age. 

Ankara: TTK.  

Özgüç, T. (1993). Studies on Hittite Relief Vases, Seals, Figurines and Rock 

Carvings. M.J. Mellink et al. (Ed.), Nimet Özgüç'e Armağan, Aspects of Art 

and Iconography: Anatolia and Its Neighbors, Studies in Honour of Nimet 

Özgüç (s.473-499). Ankara: TTK Basımevi.  

Özgüç, Tahsin, (2002). Adak ve Libasyon. Hititler ve Hitit İmparatorluğu, 1000 Tanrılı     

Halk, Bonn, Kunst-und Ausstellungshalle, 448. 

Özgüç, T., Akok, M. (1958). Horoztepe. Eski Tunç Devri mezarlığı ve İskân Yeri. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 18. 

Özgüç, T., Boehmer, R. M., & Hauptmann, H. (1983). New finds from Kanesh and 

what they mean for Hittite Art (Taf. 8487). Beiträge zur Altertumskunde 

Kleinasiens. 1. Band: Text, 1, 421-426. 

Özyar, A. (2006). A Prospectus of Hittite Art Based on the State of our Knowledge 

at the Beginning of the 3rd Millennium AD.: Mielke, D.P.- Schoop, U.-D. - 

J. Seeher, J. (Hrsg.), Structurierung und Datierung in der hethitischen 

Archäologie, BYZAS 4, 125-148. 

Perrot, G., Guillaume, E. (1865). Giaour-Kale-si. Revue Archeologique. Nouvelle Serie 

XII, France, 1-14. 

Popko, M. (1991). Weitere Fragmente zu CTH 418. Altorientalische Forschungen 

18/1, 44-53.  

Rabın, Ch. (1963). Hittite words in Hebrew , Orientalia 32: 113-139 

Rossner, E.P. (1988). Die Hethitischen Felsreliefs in der Türkei, Nördlingen. 



156 
 

Reyhan, E. (2003). Hitit Büyü Ritüellerinin Uygulama Şekilleri Üzerine Bir 

İnceleme. Archivum Anatolicum-Anadolu Arşivleri, 6(2), 111-142. 

Reyhan, E. (2010). Hititlerde gündelik hayata dair iktisadi ilişkiler. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 29(47), 65-82. 

Renda, G. (1993). Çağlar Boyu Anadolu'da Kadın: Anadolu Kadınının 9000 Yılı / 

Sergi Kataloğu. T. C. Kültür Bakanlığı Anıtlar ve Müzeler Genel Müdürlüğü. 

Roller, L. E. (2004). Ana Tanrıça'nın İzinde: Anadolu Kybele Kültü. Avunç B. (Çev.). 

Homer. 

Sevinç, F. (2008). Hititlerin Anadolu’da kurdukları ekonomik ve sosyal 

sistem. Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2008(17), 11-32. 

Savaş, Özkan. (2001). Kizzuvatnalı Büyük Hitit Kraliçesi Puduhepa'nın Evlilik Anıtı 

ile ölüm Anıtı. In: La Cilicie: espaces et pouvoirs locaux (IIe millénaire av. J.-C.- 

IVe siècle ap. J.-C.), (Eds: Ali M. Dinçol, Eric Luc Jean, Serra Durugönül) Actes 

de la Table Ronde d’Istanbul, 2-5 novembre 1999. Istanbul: Institut 

Françaisd'Études Anatoliennes-Georges Dumézil, Varia Anatolica, 13, 95-114. 

Sevin, V. (2010). Yeni Assur Sanatı II. Ankara: TTK Basımevi. 

Schachner, A. (2013a). Hitit Sanatının Geliiimi ve Toplumsal İşlevlerine Dair. 

Hititler Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin 

Alparslan), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 534-563. 

                       (2013b). Hattuşa, Hitit İmparatorluğu’nun Başkenti. Hititler Bir 

Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 150-175. 

Schachner, A. (2019). Hattusa Efsanevi Hitit İmparatorluğu’ nun İzinde. (R. 

Işıklıkaya- Laubscher Çev.), Homer Kitabevi.  



157 
 

Schoop, Ulf-Di. (2013). Gündelik Hayatın ve Ayrıcalığın Nesneleri Hitit Çanak 

Çömleği. Hititler Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem Doğan-

Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul, 356-371. 

Schwemer, D. (2013). Tanrılar Kültü, Büyü Ritüeli ve Ölülerin Bakımı. Hititler Bir 

Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem Do an-Alparslan, Metin Alparslan), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 432-449. 

Seeher, J. (1999). Hattuşa Rehberi Hitit Başkentinde Bir Gün. (Çev: Ümit Öztürk, 

Ayşe Baykal-Seeher), İstanbul: Ege Yayınları. 

Seeher, J. (2002a). İmparatorluk Panteonu ’na Bakış -Yazılıkaya. Hititler ve Hitit 

İmparatorluğu: 1000 Tanrılı Halk, Bonn, Kunst-und Ausstellungshalle, 443-

444. 

             (2002b). Ein Einblick in das Reichspantheon. Hititler ve Hitit İmparatorluğu: 

1000 Tanrılı Halk, Bonn, Kunst-und Ausstellungshalle, 112-117. 

 

Seeher, J. (2011). Taşa Yontulu Tanrılar, Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya. (Çev: Selma 

Bulgurlu Gün), İstanbul: Ege Yayınları. 

Sevinç, F. (2008). Hitit Dininde Arinna’ nın Güneş Tanrıçası ve Onunla Özdeş 

Tutulan Diğer Tanrıçalar. Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitü 

Dergisi, 1(1), 175-195. 

Seçer, S. (2018). Yazılı Belgeler Işığında Hitit Kadınları. Arkeoloji ve Sanat Dergisi 

Vol. 157, 25-42. 

Simon, Z. (2019). The changing garment of Hittite ritual performers and some dating 

problems in Hittite art. Textiles in ritual and cultic practices in the ancient 

Near East from the third to the first millennium BC. 



158 
 

Sipahi, T. (2000). Eine althethitische Reliefvase vom Hüseyindede Tepesi. Istanbuler 

Mitteilungen, 50, 63-85. 

Sipahi, T. (2008). Hüseyindede Vazosu: Hitit Sanatında Yeni Bir Sahne. Aktüel 

Arkeoloji, 7, 66-73. 

Sipahi, T. (2012). “Hitit Çağında Eskiyapar”, 3. Çorum Kazı ve Araştırmalar 

Sempozyumu, Çorum, 5-17. 

Sipahi, T. (2013). Hitit Çağında Boyalı Höyük ve Eskiyapar. Çorum Kültür Sanat 

Dergisi, 14, 2-20. 

Sipahi, T. (2014). Son Yıllardaki Çalışmaların ve Buluntuların Işında Eski Hitit 

Kabartmalı Vazoları Üzerine Değerlendirmeler. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih- Coğrafya Fakültesi Arkeoloji Bölümü Dergisi, Anadolu /Anatolia, 

Sayı: 40, Ankara, 21-43. 

Sipahi, T. (2019). Hititlerde Dans-Müzik ve Günümüze Yansımaları. Ankara 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi, 1(1), 71-97. 

Sipahi, T., Yıldırım T., Ediz, İ. (1999). 1998 Yılı Yörüklü/ Hüseyindede Kazısı. 21. 

Kazı Sonuçları Toplantısı, 349-352. 

Sipahi, T., Yıldırım, T. (2000). 1999 Yılı Yörüklü/ Hüseyindede Kazısı.  23. Kazı 

Sonuçları Toplantısı,2, 257-259. 

Sir Gavaz, Ö. (2012). Hitit Krallarının Kült Gezileri. Çorum: Çorum Belediyesi 

Kültür Yayınları. Sturtevant, Edgar H. (1946). Eti Dili Sözlü ü. Türk Dil 

Kurumu, (Çev: Münire B. Çelebi), C.II.23, İstanbul: İbrahim Horoz 

Basımevi. 

Sommer, Ferdinand-Ehelolf, Hans. (1924). Das hethitische Ritual des Papanikri von 

Komana (KBo V 1), Leibzig. 



159 
 

Stol, M. (2016). Women in the ancient Near East. de Gruyter. 

Süel, A. (1985).  Hitit Kaynaklarında Tapınaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili 

Bir Direktif Metni. No:350, Ankara: A.Ü.D.T.C.F. Y. 

              (1990) Hitit Kadınının Hukuki Durumu. Hititoloji Kongresi Bildirileri, Ünal 

Ofset, Ankara, 239-240.  

              (2002) “Şapinuwa’daki Kraliçe Hakkında”, Anatolia Antica Studi in 

Memoria di Fiorelle İmparati, Eothen 11, Firenze. 

Şahin, H. (2019). Hitit Metinlerinde Doğum. Avrasya Sosyal ve Ekonomi 

Araştırmaları Dergisi, 6(5), 464-477. 

Şahin, M. G. (2017). Hitit Yasalarında Kadının Yeri. Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve 

Sanat Araştırmaları Dergisi E-Dergisi, 4(2), 134-143. 

Şahin, G. M. (2019). Hititçe Metinlerde Geçen Bazı Yerel Şarkıcılar 

Üzerine. Archivum Anatolicum-Anadolu Arşivleri, 13(1), 83-100. 

Şahin, M. G. (2020). Hititlerde müzik, müzik aletleri ve müzisyenler. Bilgin Kültür 

Sanat Yayınları. 

Şare, T. (2017). Women and Music in Ancient Anatolia: The Iconographic 

Evidence. Questions, Approaches, and Dialogues in Eastern Mediterranean 

Archaeology, içinde (s. 555-580). Münster: Ugarit-Verlag. 

Taracha, P. (2009). Religions of second millennium Anatolia (Vol. 27). Otto 

Harrassowitz Verlag. 

Taracha, P. (2011). The iconographic program of the sculptures of 

Alacahöyük. Journal of Ancient Near Eastern Religions, 11(2), 132-147. 



160 
 

Taracha, P. (2012). The Sculptures Of Alacahöyük: A Key to Religious Symbolism 

in Hittite Representational Art. Near Eastern Archaeology Vol. 75, 108-115. 

Tuncer, H. (2020). Hititçe Çivi Yazılı Metinlerde TÚGKUREŠŠAR. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 39 (67), 53-70. 

Turgut, M. (2018). Dress and Culture in the Hittite Empire and during the Late Hittite 

Period according to Rock Reliefs. Fashion through History: Costumes, 

Symbols, Communication (Volume I), 1, 2. 

Uhlig, H. (2004). Avrupa'nın anası Anadolu: inceleme. Bayer, Y. (Çev.). Telos 

Yayıncılık. 

Ünal, A. (2002). Hititler Devrinde Anadolu I. İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları.  

Ünal, A. (2005). Eski Anadolu’da Feminizmin Öncülerinden Bir Kraliçe Portresi: 

Kizzuwatnalı Puduhepa. İDOL Dergisi 24/2005, 5-16. 

Ünal, A. (2005). Hititler Devrinde Anadolu III.  İstanbul: Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları.  

Ünal, A. (2016). Hititlerde ve eski Anadolu toplumlarında din, devlet, halk ve 

eğlence: müzik, dans, spor, akrobasi, sirk ve gladyatör oyunları. Bilgin 

Kültür Sanat Yayınları. 

Vieyra, M. (1955). Hittite Art. London. 

Yakar, J., Riegel, S. H. (2007). Anadolu'nun Etnoarkeolojisi: Tunç ve demir 

çağlarında kırsal kesimin sosyo-ekonomik yapısı. Homer Kitabevi 

Yener, K. A., & Akar, M. (2014). Unutulmuş Krallık Mukiş ve Başkenti Aççana 

Höyük, Antik Alalah. Hatay Arkeolojik Kazı ve Araştırmaları, Mustafa 

Kemal Üniversitesi Yayınları, (50), 95-106. 



161 
 

Yıldırım, T. (2001). Hüseyindede Kabartmalı Vazosunda Betimlenen Dans Eden Bir 

Hititli. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 41, 1, 1-

7. 

Yıldırım, T. (2008). Hüseyindede Vazosu. Aktüel Arkeoloji, 7, 56-65. 

Yıldırım, T. (2013). Hüseyindede. Hititler Bir Anadolu İmparatorluğu, (Ed: Meltem 

Doğan-Alparslan, Metin Alparslan), İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 228-237. 

 

Yiğit, T. (1997). Hititçe Çivi Yazılı Metinlerde MUNUS(MES)KAR.KID. Tarih Araştırmaları 

Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 30, Ankara, 289-297. 

Yiğit, T., Özcan, A., Kıymet, K. (2016). Hitit imparatorluk dönemi kaya anıtları. 

Bilgin Kültür Sanat. 

Yiğit, T. (2002). Hititçe Çivi Yazılı Belgelerde Dokumacılar. Tarih İncelemeleri 

Dergisi 17(2), 79-84. 

Yiğit, T. (2005). Hurriler’ e İlişkin Hititçe Çivi Yazılı Belgelerdeki İlk Kayıtlar. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, Cilt 38, 55-69.  

Yıldırım, T. (2008). New scenes on the second relief vase from Hüseyindede and 

their interpretation in the light of the Hittite representative art, SMEA L, 837-

850. 

Yıldırım, T. (2011). Music in Hüseyindede/Yörüklü: Some New Musical Scenes on 

the Second Hittite Relief Vase. Anadolu Araştırmaları 16, 591-604. 

 

 

 

 



162 
 

ESKİ HİTİT DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

Hitit Dönemi kadın kıyafetlerini içeren söz konusu tasvirler bu çalışmada kendi içinde 2 

adet gruba ayrılmıştır. Belirlenen grupların hepsi uzun elbiselerin tasvir edildiği 

betimlerdir. Buna göre; öncelikle renklerine göre siyah ve beyaz olarak belirlenmiş, alt 

gruplar olarak ise kemerli, kemersiz ve elinde farklı objeler ya da müzik aletleri taşıyanlar 

olarak saptanmıştır.   

 

UZUN ELBİSELİ KADIN TASVİRLERİ 

A. Boyundan Ayaklara Kadar Uzun Elbise ile Tasvir Edilen Kadın Figürler 

 A.1. Siyah renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

    A.1.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

           A.1.1.1. Krem renkte kemerli  

           A.1.1.2. Kırmızı renkte kemerli  

       A.2. Krem renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

     A.2.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

            A.2.1.1. Kırmızı renkte kemerli  

  A.3. Elinde obje ya da müzik aleti taşırken betimlenen kadın figürleri 

     A.3.1. Elinde çalpara taşırken betimlenen kadın figürleri  

     A.3.2. Elinde obje taşırken betimlenen kadın figürleri 

 

B. Boyundan Ayaklara Kadar Uzun Kollu Bol Geniş Elbise  

B.1. Krem renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

   B.1.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

          B.1.1.1. Krem renkte kemerli 

   B.1.2. Kemersiz elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 



163 
 

B.3. Elinde obje ya da müzik aleti taşırken betimlenen kadın figürleri 

   B.3.1. Elinde çalpara taşırken betimlenen kadın figürleri 

   B.3.2. Elinde obje taşırken betimlenen kadın figürleri 

 

C. Boyundan Ayaklara Kadar Uzun Kollu Önünde Kısa Etekliği Olan Elbise  

C.1. Siyah renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

   C.1.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

          C.1.1.1. Krem renkte kemerli  

          C.1.1.2. Kırmızı renkte kemerli 

C.2. Krem renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

   C.2.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

           C.2.1.1. Kırmızı renkte kemerli  

C.3. Elinde obje ya da müzik aleti taşırken betimlenen kadın figürleri 

   C.3.1. Elinde çalpara taşırken betimlenen kadın figürleri 

   C.3.2. Elinde obje taşırken betimlenen kadın figürleri 

 

D. Boyundan Ayaklara Kadar Uzun Önünde Kısa Etekliği Olan Kemeri Püsküllü 

Elbise  

D.1. Krem renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

    D.1.1. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

            D.1.1.1. Kırmızı renkte kemerli 

D.2. Elinde obje ya da müzik aleti taşırken betimlenen kadın figürleri 

   D.2.1. Elinde çalpara taşırken betimlenen kadın figürleri 

 



164 
 

E. Başından Ayaklara Kadar Bol Çarşaf Şeklinde Uzun Geniş Elbise  

E.1. Kemersiz siyah renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

E.2. Kemersiz krem renkte elbise ile tasvir edilen kadın figürleri  

 

F. Sadece Başlığa Sahip Olanlar  

Söz konusu tasvir herhangi bir kıyafet taşımamaktadır. Çıplak olarak gösterilen tasvirler 

bu sınıflama içine dahil edilmiştir.  

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 
 

HİTİT İMPARATORLUK DÖNEMİ KADIN KIYAFETLERİ 

Hitit İmparatorluk Dönemi uzun elbiseli kadın kıyafetleri kendi içerisinde 3 alt gruba 

ayrılmaktadır. Buna göre elbisenin başından ya da boyundan itibaren kullanımı; kemerli 

ve kemersiz olması, etek kısmının pileli, düz ve yırtmaçlı olarak kullanılması bakımından 

farklılık göstermektedir. Sınıflandırmaya tasvirlerde görülen başlıklarda dahil edilmiştir. 

 

UZUN ELBİSELİ KADIN TASVİRLERİ 

A. Tek Parça Kıyafet ile Tasvir Edilen Kadın Figürleri  

A.I. Boyundan ayaklara kadar uzun elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

A.I.1 Kemerli Elbise ile tasvir edilen kadın figürleri  

A.I.2. Kemersiz elbise ile tasvir edilen kadın figürleri  

A.II.1. Farklı etek tiplerine sahip kadın figürleri   

   A.II.1.1. Elbise eteği yatay pileli  

   A.II.1.2. Elbise eteği pilesiz  

  A. II.1.3. Elbise eteği dikey pileli 

 A.II.1.4. Eteği önünde ek/ ikinci etek önlüğü- eteklik  

 A.II.1.5. Elbise eteği dalga motifli  

  A.III. Başlığa sahip kadın figürleri  

  A.III.1. Yüksek Polos biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

              A.III.1.1. Boynuzlu yüksek polos sahip başlık ile tasvir edilen kadın figürleri  

  A.III.2.  Yassı takke biçimli başlık ile tasvir edilen figürleri  

            A.III.2.1. Duvak ile birlikte kullanılan başlık  

 A.III.3. Külah biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

           A. III.3.1. Elbiseye bağlı başlık (Elbise ile beraber tek parça olarak kullanılan)  

          A. III.3.2. Boynuz çıkıntılı  



166 
 

A.III.4. Kısa/ Alçak biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

          A.III.4.1 Duvak ile gösterilen başlık 

A.III.5. Geniş Disk biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri  

 

B.I. Başından ayaklara kadar uzun elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

B.I.1. Kemersiz elbise ile tasvir edilen kadın figürleri  

B.II.1. Başlığa sahip kadın figürleri  

B.II.1. Külah biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

           B.II.1.1. Elbise ile birlikte kullanılan başlık  

C.I. Çıplak olarak tasvir edilen kadın figürleri 

   C.I.1. Sadece pelerine sahip olan kadın figürleri  

C.II. Başlığa sahip olanlar  

   C.II.I. Yıldız biçimli başlık 

 

E. İki Parça Kıyafet ile İfade Edilen Kadın Figürleri  

 E.I. Kısa Kollu Gömlek ve Uzun Etekli  

 E.II. Uzun kollu Gömlek ve Uzun Etekli 

E.III. Kemerli elbise ile tasvir edilen kadın figürleri 

     A. III.1. Elbisesi kanatlı olanlar 

E.IV. Kemersiz elbise ile tasvir edilen kadın figürleri  

       E.IV.1. Elbisesi kanatlı olanlar 

E.V. Elbise eteği farklı olan kadın figürleri  

   E.V.1. Elbise eteği yatay pileli  



167 
 

   E.V.2. Elbise eteği düz pilesiz  

  E. V.3. Elbise eteği dikey pileli  

  E. V.4. Elbise eteği yırtmaçlı 

  E.V.5. Verev pileli etek  

E.V.6. İki parçalı etek (Yırtmaç kapatmak için kullanılan ikinci ek örtü)  

E.VI. Başlığa sahip kadın figürleri  

  E.VI.1.Yüksek Polos biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

    E.VI.1.1. İnce duvak ile birlikte kullanılan Polos biçimli başlık 

    E.VI.1.2. Boynuz çıkıntısına sahip başlık ile tasvir edilen kadın figürleri  

E.VI.2. Külah biçimli başlık ile tasvir edilen kadın figürleri 

   E. VI.2.1. Elbiseye bağlı başlık 

  E. VI.2.2. Boynuz çıkıntılı başlık 

E.VI.3.  Yuvarlak/ Küre başlık ile tasvir edilen kadın figürleri  

       E.VI.3.1. Duvak ile birlikte kullanılan başlık 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 
 

ESKİ HİTİT DÖNEMİ  

KATALOG 

 

8.1.1. 

Lev 6.1 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı   

Bulunduğu Friz: I. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu    

İkonografik Tanım: Törene içecek hazırlayan kadın  

Vazo Figür No: 17  

Kıyafet Tipi:  A.2 

                        A.2.1 

                        A.2.1.1 

Kaynakça: Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 44/2-45/2. 

                    Darga, 1992, Res.42. 

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

                    

8.1.2. 

Lev 6.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: III. Friz    

Tarihlendirme: M.Ö 17. sonu                                                           

İkonografik Tanım: Mabet üzerinde  

                                   çalpara çalan kadın.  

Vazo Figür No: 40.   

Kıyafet Tipi: A. 2 

                       A.2.1. 



169 
 

                      A.2.1.1. 

Obje: A.3.1.  

Kaynakça: Özgüç, 1970; 32. 

               Boehmer, 1983, Abb.7A 

               Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 36-39-47(2)-51/2-58(2).  

               Darga, 1992, Res.42 

               Akurgal, 1995,26b. 

               Bilgi, 2012, Res. 90 a-g.  

 

 

 

8.1.3. 

Lev 7.1 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı   

Bulunduğu Friz: IV. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                           

İkonografik Tanım: Ritim Tutan Kadın 

Figür No: 59.   

Kıyafet Tipi:  A. 2  

                        A.2.1. 

                        A.2.1.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 38-40-56(1).  

                    Darga, 1992, Res.42. 

                    Akurgal, 1995;26b. 

                     Bilgi, 2012; Res. 90 a-g. 



170 
 

8.1.4. 

Lev 13.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: IV. Friz    

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                            

İkonografik Tanım: Çalpara Çalan Kadın. 

Vazo Figür No: 61.  

Kıyafet Tipi: C.2. 

                       C.2.1. 

                       C.2.1.1                    

Obje: C.3.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1970, 32. 

                    Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl.40-56(1).  

                    Darga, 1992, Res.42. 

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

 

 

                 

 

 

     

          

 

 

 

                            



171 
 

8.1.5. 
Lev 7.2 

Buluntu: İnandık Vazosu   

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: IV. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu 

İkonografik Tanım: Çalpara çalan kadın.   

Figür No: 54.  

Kıyafet Tipi: A.1. 

                       A.1.1.         

                       A.1.1.2          

Obje: A.3.1. 

 Kaynakça: Özgüç, 1970, 32-33. 

                    Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 36-55(1). 

                    Darga, 1992, Res.42.  

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

 

8.1.6. 
Lev 8.1 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede 

Bulunduğu Friz: III. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu        

İkonografik Tanım: Obje taşıyan kadın                                                     

Kıyafet Tipi:  A.1 

                        A.1.1. 

                        A.1.1.1 

   Obje: A.3.2. 

   Kaynakça: Sipahi, 2001  

                     Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 



172 
 

8.1.7. 
Lev 8.2 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede   

Bulunduğu Friz: III. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu 

İkonografik Tanım: Gelini Süsleyen Kadın                                                     

Kıyafet Tipi: A.1 

                  A.1.1. 

                  A.1.1.1 

Obje: A.3.2. 

Kaynakça: Sipahi, 2001  

                    Yıldırım, 2008, Fig.1 

 

8.1.8-9. 
Lev 9.1 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede   

Bulunduğu Friz: IV. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu   

İkonografik Tanım: Vagon arkasında taşınan kadınlar 

Kıyafet Tipi: A.1 

                       A.1.1. 

                       A.1.1.1 

                       A. 2 

                       A.2.1. 

                       A.2.1.1 

Kaynakça: Sipahi, 2001  

                    Bilgi, 2012, Res. 89 a-d 

                    Yıldırım, (2008), 850; Fig.1 

 



173 
 

 

8.1.10. 
Lev 9.2 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Yörüklü    

Bulunduğu Friz: IV. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu             

İkonografik Tanım: Dans eden kadın                                                                                      

Kıyafet Tipi: A. 2 

                       A.2.1. 

                       A.2.1.1. 

Kaynakça: Sipahi, 2001 

                    Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 

                     Bilgi, 2012, Res. 89 a-d 

 

 

8.1.11.  

Lev 9.2 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede  

Bulunduğu Friz: IV. Friz  

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu         

İkonografik Tanım: Çalpara çalan kadın 

Kıyafet Tipi: A. 2 

                       A.2.1. 

                       A.2.1.1. 

Obje: A.3.1. 

Kaynakça: Sipahi, 2001  

                    Yıldırım, 2008), 850; Fig.1 

                     Bilgi, 2012; Res. 89 a 

 



174 
 

 

8.1.12. 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede   

Bulunduğu Friz: IV. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                          

Kıyafet Tipi: A. 2 

                       A.2.1. 

                       A.2.1.1. 

Kaynakça: Sipahi, 2001  

                    Bilgi, 2012, Res. 89 a-d  

                    Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 

 

8.1.13. 

Lev 5. 

Buluntu: Bitik Vazosu 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Bitik, Ankara   

Bulunduğu Friz: III. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                          

Kıyafet Tipi: A. 2 

                   A.2.1. 

                   A.2.1.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1957, Fig.1-2 

                   Orthmann, 1975, Pl. 368.  

                   Akurgal, 1997, Res. 41 

                   Akşit, 1981, 66. 

                   Boehmer, 1983, Abb.7 

                   Macqueen, 1986, Fig.87. 

                   Darga, 1992, Res.37-38. 

                   Darga,2011,272. 



175 
 

                   Bilgi, 2012, Res. 91 a-b-c. 

 

8.1.14. 

Lev 10.1 

Buluntu: Kabartmalı Vazo Parçası  

Malzemesi: Pişmiş Toprak    

Buluntu Yeri: Eskiyapar 

Tarihlendirme: M. Ö 17.yy. sonu-16.yy. başı 

                                  (Orta Hitit Başı)        

Kıyafet Tipi: A. 2 

                   A.2.1. 

                   A.2.1.1.                                                 

Kaynakça: Özgüç, 1988, Fig.70/3. 

 

8.1.15. 

Lev 10.2 

Buluntu: Kabartmalı Vazo Parçası    

Malzemesi: Pişmiş Toprak    

Buluntu Yeri: Eskiyapar 

Tarihlendirme: Eski Hitit Dönemi    

Kıyafet Tipi: A.1 

                       A.1.1. 

                       A.1.1.1                                                        

Kaynakça: Özgüç, 1988: Fig.70/4. 

 

 

 

 

 

 

 



176 
 

8.1.16. 

Lev 11. 

Buluntu: Kabartmalı Vazo Parçası  

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: Amasya   

Tarihlendirme: Eski Hitit Dönemi’ nin Son Safhası 

Kıyafet Tipi: A. 2 

                       A.2.1. 

                       A.2.1.1.                                                                                               

Kaynakça: Moore, 2015, Fig.52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 
 

8.2.1. 
Lev 11.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı   

Bulunduğu Friz: I. Friz     

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                            

İkonografik Tanım: Rahip- Rahibe (?) 

Vazo Figür No: 6-9 

Kıyafet Tipi: B.1.  

                       B.1.2. 

Kaynakça: Özgüç, 1988: Lev-Pl. 42/2-43/1. 

 

 

8.2.2. 
Lev 12.1 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: I. Friz      

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu 

İkonografik Tanım: Rahip- Rahibe (?) 

Vazo Figür No: 13-14 

Kıyafet Tipi: B.1.  

                       B.1.2. 

Kaynakça: Özgüç, 1970,32. 

                    Özgüç, 1988, Lev-Pl. 44/1-59/1. 

                    Darga, 1992: Res.42 

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

                    

 

 



178 
 

8.2.3. 

Lev 12.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: IV. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                           

İkonografik Tanım: Erotik sahnede betimlenen kadın   

Vazo Figür No: 52.  

Kıyafet Tipi: B.1.  

                       B.1.2. 

 Kaynakça: Özgüç, 1970, 33. 

                    Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 37. 

         Darga, 1992, Res.42 

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012; Res. 90 a-g. 

 

 

 

 

                   
                     
                    
                    
                     
 

 

 

 

 

 

 

 



179 
 

8.3.1. 

Lev 13.1 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: IV. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                           

İkonografik Tanım: Çalpara çalan kadın.   

Vazo Figür No: 56.  

Kıyafet Tipi: C.2. 

                       C.2.1. 

                       C.2.1.1                    

Obje: C.3.1. 

 Kaynakça: Özgüç, 1970, 32. 

                    Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 36-39-47(2)-58(2).  

                    Darga, 1992, Res.42. 

                    Akurgal, 1995,26b. 

                    Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

 

 

8.3.2. 
Lev 4. 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak   

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede    

Bulunduğu Friz: IV. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                          

Kıyafet Tipi: C.2.  

                       C.2.1. 

                       C.2.1.1        

Obje: C.3.1.             

Kaynakça: Sipahi, 2001 

                    Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 

                    Bilgi, 2012, Res. 89 a-d 



180 
 

8.3.3. 

Lev 14.2 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu B 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Yörüklü    

Bulunduğu Friz: Tek friz  

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu 

Kıyafet Tipi: C.2. 

                     C.2.1. 

                     C.2.1.1        

Obje: C.3.1.             

Kaynakça: Sipahi, 2001 

                   Yıldırım, 2008, 850; Fig.6 

                   Sipahi, 2011,286. 

                   Bilgi, 2012, Res. 88-c 

                    

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



181 
 

8.4.1. 
Lev 15.1 

Buluntu: İnandık Vazosu  

.Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: III. Friz    

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                            

İkonografik Tanım: Çalpara çalan kadın.  

Vazo Figür No: 50.  

Kıyafet Tipi: D.1 

                       D.1.1. 

                         D.1.1.1. 

Obje: D.2.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1970,32. 

                   Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 37-40-53(2). 

                   Darga, 1992, Res.42. 

                   Akurgal, 1995,26b. 

         Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

 

8.4.2. 

Lev 14.2 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu B 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede     

Bulunduğu Friz: Tek Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu 

Kıyafet Tipi: D.1 

                       D.1.1. 

                       D.1.1.1. 

Kaynakça: Sipahi, 2001 

                    Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 

                    Sipahi, 2011, 286 

                    



182 
 

8.5.1. 

Lev 6.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: III. Friz    

Tarihlendirme: M.Ö 17. sonu                                                           

İkonografik Tanım:                                   

Vazo Figür No: 41.   

Kıyafet Tipi: E.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1970; 32. 

                   Boehmer, 1983, Abb.7A 

                   Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 36-39-47(2)-51/2-58(2).  

 

 

8.5.2. 

Lev 15.2 

Buluntu: İnandık Vazosu  

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: İnandıktepe, Çankırı  

Bulunduğu Friz: III. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                           

İkonografik Tanım: Yatak üzerinde betimlenen kadın   

Vazo Figür No: 36. 

Kıyafet Tipi: E.1. 

Kaynakça: Özgüç, 1970, 33. 

                   Özgüç, 1988, Fig.64, Lev-Pl. 37. 

                   Darga, 1992, Res.42. 

                   Akurgal, 1995,26b. 

                   Bilgi, 2012, Res. 90 a-g. 

 

 

 



183 
 

 

9.5.3. 
Lev 16. 

Buluntu: Hüseyindede Vazosu A 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Çorum, Hüseyindede  

Bulunduğu Friz: III. Friz 

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                          

Kıyafet Tipi:  E.1. 

Kaynakça: Sipahi, 2001  

                     Yıldırım, 2008, 850; Fig.1 

 

 

 

8.5.4. 

Lev 5. 
Buluntu: Bitik Vazosu 

Malzemesi: Pişmiş Toprak  

Buluntu Yeri: Bitik, Ankara   

Bulunduğu Friz: III. Friz   

Tarihlendirme: M.Ö 17. yy ‘ın sonu                                                          

Kıyafet Tipi: V.2 

                       V.1.2 

Kaynakça: Özgüç, 1957, Fig.1-2 

                   Orthmann, 1975, Pl. 368. 

                   Bittel, 1976, Fig.140-144. 

                   Akşit, 1981, 66. 

                   Boehmer, 1983, Abb.7 

                   Macqueen, 1986, Fig.87. 

                   Darga, 1992, Res.37-38. 

                   Akurgal, 1997, Res. 40-41. 

                   Ünal, 2003, Res. 24. 

                   Darga,2011,272. 

                   Bilgi, 2012, Res. 91 a-b-c. 



184 
 

8.6.1.   

Buluntu: Kült Kabı  

Malzemesi: Pişmiş Toprak    

Buluntu Yeri: Çorum, Eskiyapar 

Buluntu Ölçü: Gen:8 cm /Uz: 10  cm/ Kal:0.6-1 cm.  

Tarihlendirme: Eski Hitit Dönemi sonu                                                          

Kaynakça: Özgüç, 1988, Fig.70/3. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 
 

HİTİT İMPARATORLUK DÖNEMİ 

KATALOG 

 

9.1.1.1.1. 

Lev.17.2 

Buluntu: Kayalıpınar Orthostat   

Malzemesi: Kireçtaşı Blok   

Buluntu Yeri: Sivas   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy 

Buluntu Ölçü: 81 x 55 cm. 

İkonografik Tanımı: Tanrıça    

Kıyafet Tipi: A.I.2  

Başlık Tipi: A. III.3.1.  

Kaynakça: Karpe, 2007, Fig.3. 

                   Özcan, 2016 s.150 

 

 

 

9.1.1.1.2. 

Lev.18.1 

Buluntu: Taşçı A Anıtı  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Kayseri, Develi.     

Tarihlendirme: M. Ö 12.yy                                                                                                      

İkonografik Tanımı: Hizmetçi  

Kıyafet Tipi: A.I.1 

                      A.II.1.4. 

Başlık Tipi: A.III.3.   

                     A.III.3.1. 

Kaynakça: Gelb, 1939; Pl. LXXVI.51. 

                     Bittel, 1976, Fig.208. 

                     Akşit, 1981, s. 132 



186 
 

                     Darga,1992, Res. 185. 

                     Akurgal,1995, Fig.54-55. 

                     Elkovan, 1997, s.53. (Çizim 16)   

                     Kıymet, 2016, s. 166. 

 

 

9.1.1.1.3. 

Lev.17.1 

Buluntu: Gavurkale Kaya Anıtı  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Haymana, Ankara    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy 

Buluntu Ölçü: 2,40 m yüksekliktedir.    

İkonografik Tanımı: Tanrıça   

Kıyafet Tipi: A.I.2                                  

Başlık Tipi: A.III.1.  

Kaynakça: Akurgal,1962, Fig. 99.  

                    Orthmann, 1975, Pl. 346. 

                    Bittel, 1976, Fig. 200.  

                    Macqueen, 1986, 23. 

                    Rossner, 1988, 58. 

                    Darga, M, 1992, Res. 188. 

                    Akurgal,1995, 58.b 

                    Ehringhaus, 2005, Abb.11-12-14. 

                    Ekiz, 2009. 

                    Bilgi, 2012, Res. 139. 

                    Özcan, 2014, Lev. II 

                    Özcan A, 2016, 120. 

 

 

 

 



187 
 

  9.1.1.2.1.1. 

Lev.20.2 

Buluntu: Heykelcik   

Malzemesi: Altın  

Buluntu Yeri: Anadolu, Yeri Belli Değil.     

Tarihlendirme: M. Ö 14-13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: Yük: 4,3 cm.  

İkonografik Tanımı: Tanrıça.   

Kıyafet Tipi: A.I.2 

Başlık Tipi A.III.5 

Kaynakça: Muscarella, 1974, 125 

                   Orthmann, 1975, Pl. 370b. 

                   Bittel, 1976, Fig. 173. 

                   Darga, 1992, Fig. 103. 

                   Akurgal, 1997, Res. 85     

                   Emre,2011, 284. 

 

 

9.1.1.2.1.2. 

Lev.19.1 

Buluntu: Heykelcik   

Malzemesi: Bronz    

Buluntu Yeri: Çorum, Alacahöyük    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: Uz: 11 cm- Gen; 5,5 cm.  

İkonografik Tanımı: Tanrıça.   

Kıyafet Tipi: A.I.2 

Başlık Tipi: A.III.5 

Kaynakça: Koşay,1951, Lev. LXVII Res. 1a. 

                    Orthmann, 1975, Pl. 370c. 

                    Bittel, 1976, Fig. 172. 

                    Macqueen, 1986, Fig.95. 



188 
 

                     Darga, 1992, Fig. 96. 

                  Bilgi, 2012, Res. 1132 

 

 

9.1.1.2.1.3. 

Lev.20.1 

Buluntu: Heykelcik   

Malzemesi: Altın   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy     

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,020 m                                                                                                                                                                                                                                     

İkonografik Tanımı: Tanrıça.  

Kıyafet Tipi: A.I.2                   

Kaynakça: Alkım,1969; Fig.134-135. 

                    Orthmann, 1975; Pl. 370a. 

                    Akşit, 1981; 50. 

                    Bittel, 1981; 69. 

                    Darga, 1992, Res.98 

                    Bilgi, 2012, Res. 1134 

                    

9.1.1.b.1.4. 

Lev.18.2 

Buluntu: Heykelcik Başı   

Malzemesi: Chlorit    

Başlık Tipi: A.III.5  

İkonografik Tanımı: Tanrıça Başı. 

Buluntu Yeri: Boğazköy, Tapınak I Terası  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Kaynakça: Bittel, 1976, Fig. 340. 

                   Darga, 1992, Res.95 

                    Bilgi, 2012, Res. 1144  

                  

 



189 
 

 

9.1.1.2.1.5. 

Lev.19.2 

Buluntu: Heykelcik   

Malzemesi: Bronz    

Buluntu Yeri: Kayseri, Çiftlik  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0.0815 m.                                                                                                                             

İkonografik Tanımı: Tanrıça.  

Kıyafet Tipi: A.I.2 

Başlık Tipi: A.III.5 

Kaynakça: Doğan, 1970, s.2  

                   Orthmann, 1975, Pl. 370d. 

                   Bittel, 1976, Fig. 170. 

                   Darga, 1992, Fig. 96. 

                   Bilgi, 2012, Res. 1133. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



190 
 

9.1.1.2.2.1. 

Lev.21-1-2 

Buluntu: Eflatunpınar Anıtı  

Malzemesi: Taş blok   

Buluntu Yeri: Konya, Beyşehir      

Bulunma Yılı: 1837- W. Hamilton.  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: Su seviyesinden sonraki yüksekliği 5,5 m’ dir. 

                          Genişlik: 7,1 m. 

İkonografik Tanımı: Güneş Tanrıçası   

Kıyafet Tipi: A.I.2.           

Başlık Tipi: A.III.5. 

Kaynakça: Garstang, 1929, Pl. XXXII (a). 

                    Orthmann, 1975, Pl. XLII. 

                    Bittel, 1976, Fig.257. 

                    Akurgal, 1997, Res. 73 

                    Darga,1992, Res. 190. 

                    Dinçol,2011, 276. 

                    Yiğit, 2016;135. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 
 

 9.1.1.3.1. 

Lev.22.1 

Buluntu: Yazılıkaya A Galerisi 66 numaralı figür   

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy      

Tarihlendirme: M. Ö 12.yy                                                                                                        

İkonografik Tanımı: Tanrıça  

Kıyafet Tipi: A.I.2.           

Başlık Tipi: A.III.1. 

Kaynakça: Bittel, K, 1975; Tafel 41 

                   Güterbock, 1982; 59- Planche B. 

                   Darga,2001, Fig. 169. 

                   Martino, 2013, Fig.1.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

 

9..1.2.1.   

Lev.22.2 

Buluntu: Alacahöyük Kabartmalı Orthostat- Batı    

Buluntu Yeri: Çorum, Alaca   

Tarihlendirme: M. Ö 14- 13.yy  

İkonografik Tanımı: Kraliçe   

Kıyafet Tipi: A.I.2.   

                      A. II.1.5. 

Başlık Tipi: A.III.4. (?) 

                   A.III.4.1.  (?)  

Kaynakça: Vieyra, 1955, Fig.28. 

                    Alkım,1969, Fig.119. 

                    Mellink, 1970. 

                    Orthmann, 1975, Pl. 345b. 

                    Bittel, 1976, Fig.209. 

                    Akşit, 1981, 127. 

                    Alexander, 1989, Pl. XLa. 

                    Akurga,1995, 227- 49a 

                    Çınaroğlu, Çelik,2010, Lev. IVc. 

                    Taracha, P,2011. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



193 
 

 

          9.1.2.2.   

Lev.23.1 

Buluntu: Alacahöyük Kabartmalı Orthostat- Doğu     

Buluntu Yeri: Çorum, Alaca     

Tarihlendirme: M. Ö 14-13yy.   

İkonografik Tanımı: Hepat.  

Kıyafet Tipi: A.I.2. 

Kaynakça: Koşay, 1951; Lev. XVIII, Res.2-3; Res. 49. 

                   Akşit, 1981, 125. 

                   Elkovan, 1997, 51. (Çizim 15). 

                   Özkan, 2001, 110. 

                   Çınaroğlu, Çelik,2010, Lev. IVc. 

                               Yiğit, 2016, 158. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



194 
 

 

                  9. 1.2.3. 

Lev.23.2 

Buluntu: Alacahöyük Kabartmalı Orthostat- Doğu     

Buluntu Yeri: Çorum, Alaca  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

İkonografik Tanımı: Kadın Tasviri  

Kıyafet Tipi: C.I. 

Kaynakça: Vieyra, 1955, Fig.26. 

                   Alkım,1969, Fig.122-123. 

                   Bittel, 1976, Fig.209-214-216. 

                   Akşit, 1981, 127. 

                   Alexander, 1989, Pl. XXXVIII-XXXIX. 

                   Darga, 1992, Res. 195. 

                   Akurgal,1995, 226- 48a; 228-50a. 

                   Çınaroğlu, Çelik,2010, Res.3 

                   

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 
 

   

9.2.2.1. 

Lev.24-1-2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 1,62 m. 

Figür No:43. 

İkonografik Tanımı: Hepat 

Kıyafet Tipi: E.II  

                     E.III 

                     E. V.1. 

Başlık Tipi:   E.VI.1. 

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1934, XII/ XIII/XIV. 

                    Bittel, Naumann, Otto,1941, Tafel 18/3.-19/1-20/1-2.  

                    Koşay,1941, Lev. XLIV. 

                    Vieyra,1955, Fig.20. 

                    Akurgal,1962, Fig. 76-77. 

                    Alkım,1969, Fig.104.                  

                     Bittel,1975, Tafel IV. /4-I/ 25-1/26/27/28/29. 

                    Orthmann, 1975; Pl. 350. 

                    Bittel, 1976, Fig. 239. 

                    Akşit, 1981; 115. 

                    Bittel, 1981, 59. 

                    Güterbock, 1982, 58-59- Planche A/B. 

                    Alexander,1986, Res.27. 

                    Macqueen, 1986, Fig.114/116. 

                    Messerschmidt, 1903, Fig.7.  

                    Akurgal, 1995; Şek.39-44 

                    Akurgal, 1997; Res. 65. 

                    Darga, 1992; Fig. 169. 



196 
 

                    Ehringhaus, 2005; Abb.34-35-37. 

                    Seheer,2005, Abb.134-135. 

                    Seheer, 2011, 308. 

                    Seheer, 2011, Res.1/11/21/22/23/43/61/62/64. 

                    Bilgi, 2012, Res. 140-a-b. 

                    Martino, 2013, Fig.1. 

 

 

9.2.2.2. 

Lev.25.1  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 1,25 m.-1,19m. 

Figür No: 45-46.  

İkonografik Tanımı: Alanzu – Teşup’ un kız torunu  

Kıyafet Tipi: E.II  

                       E.III 

                       E.V.1. 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1.  

Kaynakça: Messerschmidt, 1903, Fig.7. 

                    Bittel, 1934, XV. 

                    Bittel, Naumann, Otto,1941, Tafel 18/3-19/2. 

                    Bittel,1975, Tafel 31/58. 

                    Orthmann, 1975, Pl. 350. 

                    Akşit, 1981, 115. 

                    Güterbock, 1982, 59- Planche B. 

                    Macqueen, 1986, Fig.114/116. 

                    Akurgal, 1995, Şek.39-44 

                    Akurgal, 1997, Res. 65. 

                    Darga, 1992, Fig. 169. 

                    Ehringhaus, 2005, Abb.34. 



197 
 

                    Seheer,2005, Abb.134-135. 

                    Seheer, 2011, 308. 

                    Martino, 2013, Fig.1 

9.2.2.3. 

Lev.25.2  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

İkonografik Tanımı: Yekbas Taş Bloğu  

Kıyafet Tipi: E.II 

                       E.III 

                       E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1. 

                      E.V.1.1. 

Kaynakça: Bittel ,1975, Tafel 64 

                   Alexander, 1989, Pl. XLb. 

                   Seheer, 2011, Res.7 

9.2.2.4.  

Lev.26-1-2 

Malzemesi: Ana Kaya    

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,89 m. 

Figür No:47. 

İkonografik Tanımı: Hutena (?)  

Kıyafet Tipi: E. II.  

                        E.III.  

                        E.V.2. 

Başlık Tipi: E.VI.1. 

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1934, XVI. 

                   Bittel, 1975, Tafel 59. 



198 
 

                   Bittel, 1976, Res.240. 

                   Macqueen, 1986, Fig.114 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino, 2013, Fig.1 

 

9.2.2.5. 

Lev.26-1-2  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,81 m.   

Figür No: 48. 

İkonografik Tanımı: Hutellura   

Kıyafet Tipi: E.II 

                       E.III 

                       E.V.1. 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1934, XVII. 

                   Bittel, K, 1975, Tafel 59. 

                   Bittel, 1976, Res.240. 

                   Macqueen, 1986, Fig.114. 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino,2013, Fig.1. 

 

 

 

 



199 
 

 

9.2.2.6.  

Lev.27.1 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No: 49.  

İkonografik Tanımı: Allatu  

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III 

                     E.V.1. 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, K, 1975, Tafel 59.     

                   Macqueen, 1986, Fig.114                

                   Ehringhaus, 2005, Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino,2013, Fig.1. 

                    

9.2.2.7.  

Lev.27.2  

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,78 m. 

Figür No: 50. 

İkonografik Tanımı: İshara  

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III 

                     E.V.1. 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 



200 
 

Kaynakça: Bittel, 1975; Tafel 59. 

                   Macqueen, 1986; Fig.114. 

                   Ehringhaus, 2005; Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino, 2013, Fig.1. 

 

 

9.2.2.8. 

Lev.27.2 

Malzemesi: Ana Kaya    

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,78 m. 

Figür No: 51. 

İkonografik Tanımı: Nabarbi   

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III 

                      E.V.1. 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975; Tafel 59. 

                   Macqueen, 1986, Fig.114 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino, 2013, Fig.1. 

                    
 

 

 

 

 



201 
 

 

9.2.2.9. 

Lev.28.1 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,77 m.  

 Figür No: 52.                                                                                                   

İkonografik Tanımı: Salus  

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Macqueen, 1986; Fig.114. 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.33. 

                   Seheer,2005, Abb.135 

                   Martino, 2013, Fig.1 

 

9.2.2.10. 

Lev.28.1 

Malzemesi: Ana Kaya 

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                 

Buluntu Ölçü: 0,77 m.           

Figür No:53.                                                                                                                

İkonografik Tanımı: Damkina / Tapkina 

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III  

                      E.V.1.  



202 
 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Macqueen, 1986, Fig.114. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino, 2013, Fig.1. 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,79 m. 

Figür No:54.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Nikkal  

Kıyafet Tipi: E.II 

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

                   Martino, 2013, Fig.1. 

 
 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi     

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No:55.                                                                                                                           

İkonografik Tanımı: Aya  

Kıyafet Tipi: E.II  



203 
 

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Seheer,2005, Abb.135.  

                   Martino, 2013. 

                   

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi     

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No.56.                                                                                                                           

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz   

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel,1975, Tafel 59.     

                   Martino, 2013. 

 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Bulunma Yılı: 1834- E. Chantre  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No: 57.                                                                                                             

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  



204 
 

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No.58.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy    

Figür No.59.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  



205 
 

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

                                                                                                     

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy    

Figür No.60.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy    

Figür No.61.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  



206 
 

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy    

Figür No.62.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

9.2.2.11. 

Lev.28.2 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi    

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy    

Figür No.62.                                                                                                                          

İkonografik Tanımı: Kimliği Belirsiz                                                                                  

Kıyafet Tipi: E.II  

                      E.III  

                      E.V.1.  

Başlık Tipi: E.VI.1.  

                     E.VI.1.1. 



207 
 

Kaynakça: Bittel, 1975, Tafel 59. 

                   Martino, 2013. 

 

9.2.3.1. 

Lev.29.1 

Buluntu: Yazılıkaya    

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Figür No: 36-37 

İkonografik Tanımı: Tanrıça Kulitta- Ninatta  

Kıyafet Tipi: E. II. 

                    E.III. 

                    E.V.3. 

                    E.VI.4.   

Taşıdığı Obje:  III.1.4 

Başlık Tipi: VI.1. 

Kaynakça: Bittel, 1934, XI. 

                   Bittel, Naumann, Otto,1941; Tafel 11/1.-16/3-4. 

                   Akurgal,1970,Fig. 148-149. 

                   Bittel, K, 1975, Tafel 41. 

                   Bittel,1975, Tafel V./ 22-3/4.- 23-1/2. 

                   Güterbock, 1982, 59- Planche B. 

                  Akurgal, 1995, Şek. 39-41a. 

                  Akurgal, 1997, Res. 68. 

                  Darga, M, 2001, Fig. 169. 

                  Ehringhaus, 2005, Abb.28. 

                  Seheer,2005, Abb.135. 

                    

           

                    
 
 
 



208 
 

 

9.2.4.1. 

Lev.29.2 

Buluntu: Yazılıkaya   

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Çorum, Boğazköy, Yazılıkaya A Galerisi  

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                 

Buluntu Ölçü: 0,86 m.  

Figür No: 38.  

İkonografik Tanımı: Tanrıça İştar 

Kıyafet Tipi: E.I. 

                    E.III. 

                    E. IV.  

                    E.V.4                   

Başlık Tipi:  E.VI.3. 

                   E.VI.3.2. 

Kaynakça: Bittel, 1934, XI. 

                   Bittel, Naumann, Otto,1941, Tafel 17/3. 

                   Akurgal,1962, Fig. 79. 

                   Akurgal,1970, Fig. 151. 

                   Bittel, 1976, Fig. 235. 

                  Güterbock, 1982, 59- Planche B. 

                  Akurgal, 1995, Şek.39-42. 

                  Akurgal, 1997, Res. 68. 

                   Darga, 2001, Res. 169. 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.29. 

                   Martino, 2013, Fig.1. 

                   Seheer,2005, Abb.135. 

 

 

 

 



209 
 

 

9.2.5.1. 

Lev.30.1 

Malzemesi: Taş blok 

Buluntu Yeri: Kayseri, Kapadokya.   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 3,26 x 2,35 m.  

İkonografik Tanımı: Tanrıça İştar  

Kıyafet Tipi: C.I.1.  

Başlık Tipi:  C.II.1. 

Kaynakça: Gelb, 1939, Pl. XLII.27. 

                   Orthmann, 1975, Pl. 347. 

                   Bittel, 1976, Fig. 203. 

                   Darga, 1992, Res.183. 

                   Frankfort, 1996, Fig.273 

                   Elkovan , 1997, 73-74. 

                   Ehringhaus, 2005, Abb.133-134-137-138. 

                    

                                                                
9.2.6.1.    
Lev.30.2    

Malzemesi: Orthostat    

Buluntu Yeri: Reyhanlı, Hatay   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy                                                                                                        

Buluntu Ölçü: 0,85 x 0,28 m.                                                                                                                      

İkonografik Tanımı: Libasyon Sahnesi  

Kıyafet Tipi: B.I.2. 

Kaynakça: Woolley, 1953, Fig.38. 

                   Woolley, 1995, Pl. XLVIII. 

                   Fink, 2010, Photo 8. 

                   Manuelli, 2020, Fig.9. 

 

 



210 
 

 

9.2.6.2.    

Lev.31 

Malzemesi: Ana Kaya   

Buluntu Yeri: Kayseri, Develi   

Tarihlendirme: M. Ö 13.yy 

Anıtın Ölçüsü :4,25 x 1 m  

İkonografik Tanımı: Hepat – Puduhepa  

Kıyafet Tipi: B.I.2. 

                      B.II.2. 

Başlık Tipi: B.III.3.1 

Kaynakça: Gelb, 1939, Pl. XXXVIII.22. 

                    Akurgal, 1962, Fig. 100-101. 

                    Alkım,1969; Fig.109-110. 

                    Orthmann, 1975, Pl. XLI. 

                    Bittel, 1976, Fig. 196-198. 

                    Macqueen, 1986, Fig.133.  

                    Darga, 1992; Res. 182. 

                    Elkovan, 1997, s.51. (Çizim 15).   

                    Özkan, 2001;110. 

                   Woudhuizen, 2004, Fig.8. 

                   Dinçol,2011, s. 274-275. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

  



211 
 

HARİTA 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



212 
 

HARİTA 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



213 
 

HARİTA 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



214 
 

 

LEVHA 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                  1  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                  

                                                  2 



215 
 

 

LEVHA 2 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



216 
 

LEVHA 3 

 

 

 

 

 

   

 

 

   

 

 

 

                                                          1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                         2 



217 
 

LEVHA 4 

 

 

 

 

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



218 
 

LEVHA 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



219 
 

LEVHA 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 2 

 



220 
 

LEVHA 7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                       1 

 

 

 

 

  

 

 

 

                                                        

 

                                                      

                                                       2 

 



221 
 

LEVHA 8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                              1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  2 

 

 



222 
 

LEVHA 9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                           

                                                        1 

 

 

 

 

 

 

                                                       2 

 

 

 

 

 

 



223 
 

LEVHA 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                        1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 2 

 

 

 



224 
 

LEVHA 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                          1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 



225 
 

LEVHA 12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

, 

2 

 

 



226 
 

LEVHA 13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 

 

 



227 
 

LEVHA 14 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 

 

 

 



228 
 

LEVHA 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 



229 
 

                             LEVHA 16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



230 
 

LEVHA 17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                               1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                               2 

 

 



231 
 

LEVHA 18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 



232 
 

LEVHA 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                    1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 



233 
 

LEVHA 20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 

 

 



234 
 

 

LEVHA 21 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  2 

 

 

 

 

 



235 
 

 

LEVHA 22 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



236 
 

 

LEVHA 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 

 



237 
 

 

LEVHA 24 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 



238 
 

 

LEVHA 25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 



239 
 

 

LEVHA 26 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                               1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 



240 
 

 

LEVHA 27 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

2 

 

 

DEĞERLENDİRME 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 



241 
 

LEVHA 28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 

 

 



242 
 

LEVHA 29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             2 

 

 



243 
 

LEVHA 30 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 



244 
 

LEVHA 31 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	KABUL VE ONAY
	Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım.
	ETİK BEYAN
	ÖZET
	Kültür, egemenliğini kazanmış her topluluğun sahip olduğu düşünüş ve sanat değerlerinin tümünü kapsaması ve gelenek kimliğini oluşturmasıdır. Anadolu’ da merkezileşmiş devlet teşkilatının ilk kurucusu olan Hititler, kültürel ve sosyal ilişki ağını hem...
	Anahtar Sözcükler
	Kıyafet kültürü, Hitit kadını, Sosyal Hiyerarşi, Kıyafetin Dili
	1.  BÖLÜM: HİTİT SİYASİ TARİHİ........................................................................7
	Akurgal, E. (1995).  Hatti ve Hitit Uygarlıkları. İzmir: Yaşam Eğitim ve Kültür Vakfı Yayınları.
	Akurgal, E. (1997). Anadolu kültür tarihi (Vol. 67). Tubitak.
	Akurgal, E. (1998). Anadolu uygarlıkları. Net Turistik Yayınlar AŞ.

	Alp, S. (1993). Beitrage Zur Erforschung Des Hethitischen Tempels Kultanlagen Im Lichte Der Keilschrıfttexte, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.
	Götze, A. (1993). Šuppiluliumaš'dan Muwatalliš'in Mısır Savaşı'na kadar Anadolu. A. Süel (Çev.), Belleten, Cilt 57, 863-882.
	Hoffner, H. A. (1966). Symbols for masculinity and feminity: their use in ancient near eastern sympathetic magic rituals. Journal of Biblical Literature, 85(3), 326-334.
	Marchetti, N., Peker, H. (2018). The Stele of Kubaba by Kamani and the Kings of   Karkhemish in the 9th  Century BC. Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie 108/1, 81-95.

	Renda, G. (1993). Çağlar Boyu Anadolu'da Kadın: Anadolu Kadınının 9000 Yılı / Sergi Kataloğu. T. C. Kültür Bakanlığı Anıtlar ve Müzeler Genel Müdürlüğü.
	Roller, L. E. (2004). Ana Tanrıça'nın İzinde: Anadolu Kybele Kültü. Avunç B. (Çev.). Homer.
	Sevinç, F. (2008). Hititlerin Anadolu’da kurdukları ekonomik ve sosyal sistem. Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2008(17), 11-32.
	Yıldırım, T. (2008). New scenes on the second relief vase from Hüseyindede and their interpretation in the light of the Hittite representative art, SMEA L, 837-850.

