
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

XIX. YÜZYILDA OSMANLI COĞRAFYASINDAKİ 

MİSYONERLİK FAALİYETLERİNE KARŞI KALEME 

ALINAN BİR REDDİYE ÖRNEĞİ OLARAK GİRİTLİ 

SIRRI PAŞA’NIN “NÛRÜ’L-HÜDÂ Lİ-MENİ’STEHDÂ” 

ADLI ESERİ 

 

 

HANİFE NUR ARIK 

2501190176 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. HAKAN OLGUN 

 

İSTANBUL - 2024



ii 
 

ÖZ 

XIX. YÜZYILDA OSMANLI COĞRAFYASINDAKİ MİSYONERLİK 

FAALİYETLERİNE KARŞI KALEME ALINAN BİR REDDİYE ÖRNEĞİ OLARAK 

GİRİTLİ SIRRI PAŞA'NIN NÛRÜ'L-HÜDÂ Lİ-MENİ'STEHDÂ ADLI ESERİ 

HANİFE NUR ARIK 

XIX. yüzyıl Osmanlı bürokratlarından Giritli Sırrı Paşa’nın Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ 

isimli reddiyesini konu edinen bu çalışma; Girîdî’nin Hıristiyanlık hakkındaki görüş ve 

eleştirileri üzerinde durmaktadır. Klasik dönemde Müslüman âlimler tarafından yazılmış 

müstakil reddiye eserler olmakla birlikte 1800’lerden itibaren reddiye eserlerinin yazımının 

önemli ölçüde arttığı görülmektedir. Bu artışın başlıca sebepleri İslam’a karşı oryantalist 

söylemlerin artması ve beraberinde tüm dünyaya yayılan misyoner teşkilatların sınır tanımayan 

faaliyetleridir. Bu bağlamda son dönem Osmanlı âlimleri arasında Hıristiyanlığa karşı müstakil 

reddiye yazımı artmış, eserlerin büyük kısmı Türkçe ve sade bir dille kaleme alınmıştır. 

Çalışmamızın girişinde Sırrı Girîdî’nin hayatı, ailesi, memuriyet görevleri, ilmi kişiliği ve 

eserleri hakkında bilgi verilmiş, reddiyesinde kullandığı yöntem ve kaynaklar 

değerlendirilmiştir. Birinci bölümde XIX. yüzyıl Osmanlı coğrafyasındaki ve özel olarak 

Diyarbakır Vilayetindeki misyonerlik faaliyetlerine değinilmiştir. Buna ek olarak reddiye 

türündeki diğer Türkçe eserler hakkında bilgi verilerek Sırrı Paşa’nın reddiyeler içerisindeki 

yerinin daha iyi anlaşılması hedeflenmiştir. İkinci bölümde Nûrü’l-hüdâ’da ele alınan 

Hıristiyanlık eleştirileri, müellifin takip ettiği metot ve kullandığı kaynaklar değerlendirilmiştir. 

Araştırmanın sonucunda eserde Hıristiyan ilim adamları tarafından telif edilen gerek teolojik 

gerek tarihsel nitelikteki eserlere öncelik verildiği görülmektedir. Bunun yanı sıra diğer reddiye 

yazarlarının eserlerinden ve kelam kitaplarından faydalanılmıştır. Gelenekteki reddiye 

eserlerine benzer bilgiler içermekle birlikte eserin sistematik olması, erken dönem Hıristiyanlık 

tarihine dair detaylı bilgiler vermesi ve derin kelamî açıklamalar yerine net ve öz bilgiler 

içermesi eseri alanında önemli bir konuma yerleştirmektedir. Girîdî’nin yerli Hıristiyan halkın 

temsilcilerinden biri olan Diyarbakır Keldânî Başpiskoposu Abdi Yesû’ Efendi ile aralarında 

geçen münazaraya yer vermesi ise eserin orijinalliğini artıran bir diğer yönüdür. 

Anahtar Kelimeler: Giritli Sırrı Paşa, Hıristiyanlık, reddiye, misyonerlik.  



iii 
 

ABSTRACT 

GİRĪDĪ SİRRĪ PASHA’S “NÛRÜ’L-HÜDÂ Lİ-MENİ'STEHDÂ” ARTICLE AS 

AN EXAMPLE OF REFUTATİON AGAINST MISSIONARY ACTIVITIES IN THE 

OTTOMAN GEOGRAPHY IN THE 19TH CENTURY 

HANİFE NUR ARIK 

This study, which deals with the refutation of Giritli Sırrı Paşa, one of the 19th century 

Ottoman bureaucrats, named Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ (Light of guidance for the one who 

seeks the right path); It focuses on Giridi's views and criticisms on Christianity. Although there 

were refutations written by Muslim scholars in the classical period, it is seen that the writing of 

refutation works has increased significantly since the 1800s. The main reasons for this increase 

are the increase in orientalist discourses against Islam and the borderless activities of missionary 

organizations that spread all over the world. In this context, the writing of independent 

refutations against Christianity has increased among the late Ottoman scholars, and most of the 

works have been written in Turkish and in a plain language. In the first part of the study, 

information is given about Sırrı Girîdî’s life, family, official duties, scientific personality and 

works. In the second part, the missionary activities in the 19th century Ottoman geography and 

especially in the Diyarbakir Province were mentioned. In addition to this, it is aimed to better 

understand the place of Sırrı Paşa in the reddiyes by giving information about other Turkish 

works in the reddiye genre. In the third chapter, the criticism of Christianity in Nûrü’l-hüda, 

the method followed by the author and the sources he used were evaluated. As a result of the 

research, it is seen that priority is given to both theological and historical works written by 

Christian scholars. In addition to this, the works and kalam books of other refutation writers 

were used. Although it contains information similar to the traditional refutation works, the fact 

that the work is systematic, gives detailed information on the history of early Christianity, and 

contains clear and concise information instead of deep theological explanations places the work 

in an important position in its field. Another aspect that increases the originality of the work is 

Giridi's discussion with Abdi Yesû‘ Efendi, the Chaldean Archbishop of Diyarbakir, one of the 

representatives of the local Christian people. 

Keywords: Giritli Sırrı Paşa, Christianity, refutation, missionary work. 

 

 



iv 
 

ÖNSÖZ 

Hakikat iddiasıyla ortaya çıkan her inanç/düşüncenin, rakip inanç/düşünceler karşısında 

kendini haklı kılmak ve rakiplerinin geçersizliğini göstermek gayretinde olması doğaldır. 

Dinler arasındaki reddiyeleşme çok eski zamanlara kadar götürülebilir. Ancak üç büyük dinin 

müntesipleri arasında daha fazla yaygınlık kazandığı görülmektedir. Özellikle de 

Müslümanların tarih sahnesine çıkışlarıyla reddiye ve apoloji literatürünün canlandığını 

söylemek yanlış olmaz. Zira Müslümanlar diğer kültür ve inançlarla karşılaştıklarında gerek 

onlardan gelen eleştirilere cevap vermek gerekse de onlara İslam’ı tanıtmak ve diğer 

inançlardan üstünlüğünü ortaya koymak çabasına girmişlerdir. Bu bağlamda birçok reddiye 

türünde eser ortaya çıkmıştır. Müslümanların fikrî ve kültürel olarak üstünlüğü ele geçirdiği 

uzunca bir süre her ne kadar bu literatür bir duraklamaya girmişse de çağdaş dönemde 

Müslümanların siyasi ve kültürel hakimiyetlerinin sekteye uğramasıyla tekrar canlanmıştır.  

Bu vasatta yeşeren eserlerden birisi de bir Osmanlı valisi olan Giritli Sırrı Paşa’nın 

Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ isimli eseri olmuştur. Sırrı Paşa, Diyarbakır valiliği sırasında 

Keldânî Başpiskoposu Abdi Yesû’ Efendi ile aralarında geçen münazara ve o dönemde artan 

misyonerlik faaliyetlerinin saikiyle Hristiyanlık ve eleştirisi hakkında kapsamlı bir eser yazmak 

ister ve Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ’yı telif eder. Eserin telifi sırasında bizzat Hıristiyan 

kaynakların kullanımına özen göstermiş, yer yer dönemin reddiye yazarlarından istifade 

etmiştir. Sırrı Paşa’nın her ne kadar diğer eserleri pek çok çalışmaya konu olmuşsa da Nûrü’l-

hüdâ hakkında herhangi bir çalışma mevcut değildir. Bu nedenle biz Sırrı Paşa’nın bu eserinin, 

tarihsel arka plan eşliğinde içerdiği bilgilerin değerlendirmesini yapmaya çalıştık. Bu bağlamda 

çalışmamız iki bölümden oluşmaktadır. Tezimizin girişinde Sırrı Girîdî’nin hayatı, eserleri, 

kullandığı kaynak ve yöntemlere yer verdik. Birinci bölümde XIX. yüzyıl Osmanlı 

coğrafyasındaki ve özel olarak Diyarbakır vilayetindeki misyonerlik faaliyetleri ve bunlara 

karşı yazılan reddiyeler ele alınmıştır. İkinci bölümde Nûrü’l-hüdâ’da ele alınan Hıristiyanlık 

eleştirileri beş başlık altında incelenmektedir. 

Tez süresince yardımlarını benden esirgemeyen başta danışman hocam Prof. Dr. Hakan 

OLGUN’a, tez hakkındaki düşüncelerini benimle paylaşan Prof. Dr. Şinasi GÜNDÜZ’e, 

çalışmanın bu aşamaya gelmesinde önemli katkıları olan daimi destekçim sevgili eşim Ahmet 

Sait ARIK’a, sevgili kızım Meryem Erva’ya ve kıymetli aileme teşekkürü bir borç bilirim. Bu 

tezi bitirmeyi nasip eden Allah’a hamd ederim. 

Gebze, 2023 

Hanife Nur ARIK  



v 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ .............................................................................................................................................. ii 

ABSTRACT ............................................................................................................................. iii 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... iv 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................................... vii 

GİRİŞ......................................................................................................................................... 1 

I. Araştırmanın Konusu ve Önemi .......................................................................................... 1 

II. Literatür Değerlendirmesi .................................................................................................. 2 

III. Araştırmanın Yöntemi ...................................................................................................... 5 

IV. Giritli Sırrı Paşa’nın Hayatı ve Eserleri ........................................................................... 6 

V. Giritli Sırrı Paşa’nın Reddiyesinde Kullandığı Yöntem ve Kaynaklar ........................... 15 

BİRİNCİ BÖLÜM 

XIX. YÜZYIL OSMANLI COĞRAFYASINDA YÜRÜTÜLEN MİSYONERLİK 

FAALİYETLERİ 

1. XIX. Yüzyıl Osmanlı Devleti’nde Misyonerlik Faaliyetleri ............................................ 18 

1.1. Misyoner Teşkilatları ................................................................................................. 21 

1.2. Diyarbakır Bölgesinde Misyonerlerin Çalışma Alanları ........................................... 29 

2. XIX. Yüzyıl Osmanlı Devletinde Misyonerlik Faaliyetlerine Karşı Yazılan Reddiyeler 36 

İKİNCİ BÖLÜM  

“NÛRÜ’L-HÜDÂ Lİ-MENİ’STEHDÂ” ESERİNDE HIRİSTİYANLIK ELEŞTİRİSİ 

VE TARTIŞMA KONULARI 

1. Havâriler ve Pavlus’un Hıristiyanlığa Etkisi ........................................................................ 43 

1.2. Havâriler ve Şahsiyetleri ............................................................................................... 43 

2. İlk Dönem Hıristiyan Ayrılıkları .......................................................................................... 50 

2.1. Îsâ Mesih’in İlahî Yönünü İnkâr Eden Gruplar ......................................................... 51 

2.1.1. Ebionitler ............................................................................................................ 51 

2.1.2. Nazarenler .......................................................................................................... 52 

2.1.3. Ariusçular ........................................................................................................... 54 



vi 
 

2.2. Îsâ Mesih’in İnsanî Yönünü İnkâr Eden Gruplar ...................................................... 60 

2.2.1. Gnostikler ........................................................................................................... 60 

2.2.2. Apollinarianistler ................................................................................................ 61 

2.3. İlâhî ve İnsanî Tabiatın Varlığını Sürdürdüğünü İddia Eden Gruplar ....................... 62 

2.3.1. Nesturîler ............................................................................................................ 62 

2.3.2. Monofizitler ........................................................................................................ 64 

3. Teslis Doktrininin Geçersiz Kılınması ................................................................................. 68 

4. İncillerin Tahrifi ve Çeşitliliği.............................................................................................. 76 

5. Hz. Muhammed’in Peygamberliği ve Tebşîrat .................................................................... 78 

5.1. Hz. Îsâ’nın Hz. Muhammed’i Müjdelemesi .................................................................. 78 

5.2. Faraklit’in Kimliği ......................................................................................................... 79 

5.3. Hz. Peygamber’in Şahsiyeti .......................................................................................... 82 

SONUÇ .................................................................................................................................... 86 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................... 89 

EKLER .................................................................................................................................. 101 

 

   



vii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

1.Yu.  : Yuhanna'nın Birinci Mektubu 

2. Sam. : İkinci Samuel 

Bkz.  :Bakınız 

BOA.  :Başbakanlık Osmanlı Arşivleri 

C.  :Cilt 

çev.  :Çeviren 

Çık.  :Çıkış 

DİA  :Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Ed.  :Editör 

Elç.  :Elçilerin İşleri 

Haz.  :Hazırlayan 

Hz. : Hazreti 

Luk.  :Luka İncili 

Mar.  :Markos İncili 

Mat.  :Matta İncili 

MÖ.  :Milattan önce 

MS.  :Milattan sonra 

NCE  : New Catholic Encyclopedia 

nşr.  :Neşreden 

ö.  :Ölüm 

s.  :Sayfa 

S.  :Sayı  



viii 
 

tah. :Tahkik eden 

TDV  :Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.  :Tahkik eden 

Yu.  : Yuhanna 

Zek.  : Zekeriya 



1 
 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Konusu ve Önemi 

Reddiyeler, belirli bir inanç veya düşünceye karşı çıkarak onun delil ve dayanaklarını 

çürütmek amacıyla kaleme alınan eserlere verilen genel bir isimdir. İslami literatürde 

mezheplerin birbirine karşı yazdığı reddiyelerin yanı sıra diğer din ve inanç sistemlerine yönelik 

reddiyeler de kaleme alınmıştır. Müslümanlar, inançlarını eleştiren ve reddeden diğer din 

mensuplarına karşı İslam dinini savunma ihtiyacı hissetmiş, bununla birlikte yeni Müslüman 

olmuş mühtedilerin kuşkularını gidermek adına eski dinlerine karşı İslamiyet’in özgünlüğünü 

de ispatlama çabasına girmişlerdir. Bu noktada reddiye eserlerin yazımını etkileyen apoloji türü 

eserlerden de bahsedilmelidir. Zira Hıristiyanlığın savunulmasını konu edinen apoloji türü 

eserler Hıristiyanlığın ilk yıllarında Yahudiler ve paganları hedef alırken İslam’ın ortaya 

çıkmasıyla İslam dinine öncelik vermiş, İslam’ın batıllığına ve Hz. Muhammed’in 

peygamberliğine dair eleştiriler içeren birçok eser yazılmıştır. Apolojilere karşılık Müslüman 

âlimler Hıristiyanlığa karşı reddiye eserler ortaya koymuştur. Bu reddiyelerde özellikle Hz. 

Îsâ’ya ulûhiyet atfedilmesi ve teslis meselesi en önemli tartışma konusudur. Asli günahla 

ilişkilendirilen çarmıh meselesi ve Hz. Muhammed’in Kitab-ı Mukaddes’te haber verilmesi de 

reddiye yazarlarının öncelik verdiği konulardandır. Bunun yanı sıra reddiye yazarları Kur’ân 

ayetleri ışığında Hz. Îsâ’nın getirdiği dinin hangi yönlerden tahrife uğradığını belirtmiş, kendi 

tahlillerini de ekleyerek Hıristiyan itikadının kendi içerisinde tutarlılığı, rivayetlerin 

güvenirliliği ve tarihi olaylara uygunluğu, mezhepler arası rekabetleri ve teolojik çekişmeleri 

gibi birçok noktada eleştiriler getirmişlerdir. 

Osmanlı’nın son dönemlerinde diğer dinlere ve bilhassa Hıristiyanlığa karşı reddiye 

yazımında bir artış olduğu görülmektedir. XVIII. yüzyıla kadar yazılan müstakil reddiye eserler 

sınırlı sayıda olmakla birlikte büyük bir kısmı Arapça olarak kaleme alınmıştır. XVIII. 

yüzyıldan itibaren Osmanlı coğrafyasında yazılan reddiyelerin özellikle Türkçe olarak kaleme 

alındığı görülmektedir. Reddiyelerdeki bu artışın en önemli sebebi, müelliflerin de eserlerinde 

belirttiği gibi misyonerlik faaliyetlerinin artışıdır. XIX. yüzyıla gelindiğinde tüm İslam 

dünyasında olduğu gibi Osmanlı coğrafyasında da yoğun olarak görülen misyonerlik 

faaliyetleri halkın tepkisini çekmekle birlikte Osmanlı âlimleri tarafından da sert bir şekilde 

eleştirilmiştir. Devletin gücünü yitirdiği bu dönemde İslam dini aleyhinde propagandalar yapan 

misyonerlere karşı mücadele başlatan Osmanlı ilim adamları, Hıristiyan itikadını eleştiren ve 

İslam’ın mükemmelliğini vurgulayan Osmanlıca ve Arapça eserler kaleme almışlardır. Hacı 



2 
 

Abdullah Petrici’nin (ö.1886) Bürhanü’l Hüda fi Reddi Kavli’n-Nasârâ’sı, Harputlu İshak 

Efendi’nin (ö.1892) Şemsü’l-hakîka’sı, Ahmet Midhat Efendi’nin (ö.1912) Müdâfaa Serisi bu 

reddiyelerden sadece birkaçıdır. 

Bu amaçla kaleme alınan reddiyelerden birisi de, tezimizin konusu olan Giritli Sırrı 

Paşa’nın Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ adlı eseridir. 1844-1895 yılları arasında yaşamış olan Sırrı 

Paşa, birçok devlet hizmetinde bulunmuş ve çeşitli bölgelerde valilik yapmış birisi olarak 

Osmanlı’nın son döneminin önemli siyasi şahsiyetlerindendir. Siyasi yönünün yanı sıra ilmi 

kimliğiyle de dikkat çeken Sırrı Girîdî, tefsir, kelâm, dinler ve mezhepler tarihi, mantık, dil ve 

edebiyat alanlarında eserler telif etmiştir. Sırrı Girîdî’nin tefsire dair olanlar başta olmak üzere 

eserlerinin bir kısmı hakkında çalışmalar yapılmış olmakla birlikte Nûrü’l-hüdâ üzerine 

yapılmış bir araştırma mevcut değildir. Biz bu çalışmamızda Giritli Sırrı Paşa’nın Nûrü’l-hüdâ 

li-meni’stehdâ adlı eserini Osmanlı coğrafyasında XIX. yüzyıl misyoner faaliyetleri ve bunlara 

karşı yazılan reddiyeler bağlamında ele alacağız.  

II. Literatür Değerlendirmesi 

XIX. yüzyıl Osmanlı coğrafyasında gerçekleşen misyonerlik faaliyetleri özelinde birçok 

çalışma mevcuttur. Uygur Kocabaşoğlu’nun Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika: XIX. 

Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları1 adlı eseri alanında 

önemini korumakla birlikte Şamil Mutlu tarafından Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları 

ismiyle yayınlanan kitap daha kapsamlı olması ve yeni bilgiler içermesi sebebiyle oldukça 

değerlidir.2 Eserde yabancı devletler tarafından açılan okulların listesi, öğretmen ve öğrenci 

sayıları Osmanlı arşivlerinde yer alan belge ve kataloglar incelenerek detaylı olarak verilmiştir. 

Misyonerlik faaliyetlerine dair bir diğer çalışma Yunus Emre Tekinsoy ve Murat Hanilçe 

editörlüğünde hazırlanan Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Misyonerler ve Faaliyetleri 

isimli eserdir.3 Eser farklı yazarlar tarafından kaleme alınan on altı makaleden oluşmaktadır. 

XIX. yüzyıl misyonerlik faaliyetlerine dair bir diğer çalışma Faruk Taşkın’ın Amerikan 

Misyonerlerinin Türkiye'deki Sağlık Faaliyetleri (1833-1923)4 ve Amerikan Board 

                                                           
1 Uygur Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika: XIX. Yüzyılda Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları, İstanbul, Arba Yayınları, 1989. 
2 Şamil Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, İstanbul, Gökkubbe Yayınevi, 2020. 
3 Yunus Emre Tekinsoy, Murat Hanilçe, (ed.) Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Misyonerler ve 

Faaliyetleri, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 2018. 
4 Faruk Taşkın, Amerikan Misyonerlerinin Türkiye'deki Sağlık Faaliyetleri (1833-1923), İstanbul, Kriter 

Yayınevi, 2020. 



3 
 

Misyonerlerinin Antep'teki Faaliyetleri5 isimli eserleridir. Diyarbakır Vilayeti özelinde 

gerçekleşen misyonerlik faaliyetlerine dair Hatip Yıldız’ın Osmanlı Yenileşme Döneminde 

Diyarbekir Vilayeti'nde Eğitim (1870-1920)6 isimli eseri kapsamlı bilgiler içermekte olup arşiv 

belgeleri açısından zengindir. 

Hıristiyanlara karşı yazılan Türkçe reddiye eserleri üzerinde bazı çalışmalar mevcut olsa 

da Türkçe reddiyelerin tamamını ele alan kapsamlı çalışmalar oldukça sınırlıdır. Bu bağlamda 

karşımıza çıkan ilk çalışma Mehmet Aydın’ın Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı 

Reddiyeler ve Tartışma Konuları adlı eseridir.7 Eser, reddiye literatürünü genel olarak tanıtmayı 

hedeflemektedir. Bu çerçevede Arapça yirmi beş ve Türkçe sekiz reddiye eseri okuyucuya 

tanıtılmış, ikinci bölümde İslamî reddiyelerin tartışma konuları dört kategoride ele alınmıştır. 

Hıristiyanlığa karşı yazılan reddiyeler hakkında genel bir anlatı sunan eser alanında önemli bir 

yere sahip olmakla birlikte, günümüzde elde edilen yeni belgeler ve yeni çalışmalar ışığında 

genişletilmeye muhtaçtır. Örneğin Aydın, Hıristiyanlığa karşı yazılmış Türkçe reddiyeler 

başlığı altında İskender b. Ahmed et-Trabzonî’ye (ö. ?) ait olan Risâle fi’r-reddi [ale’l] 

milleti’n-Nasrâniyyeti bi’l-İncîl min kıbeli ilmi’l-kelâm isimli reddiyeyi zikretmemiştir. 

Osmanlı coğrafyasında yazılan reddiye literatürünü tanıtan bir diğer çalışma Fuat Aydın’ın 

Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemindeki Misyonerlik Faaliyetleri ve Bu Faaliyetleriyle İlgili 

Çalışmalara Yönelik Bir Bibliyografya Denemesi adlı makalesidir.8 Aydın makalesinde 

Cumhuriyet öncesi dönemde, misyoner faaliyetlerine karşı yazılan basılı reddiyelerin bir 

listesini vermektedir. 

Reddiyelere dair genel bir bakış açısı sunan çalışmaların dışında kişi ve eser konulu 

çalışmalar da bulunmaktadır. Bunlardan birisi reddiye literatürünün önemli isimlerinden 

Fahreddin Râzi (1148-1209)’nin Münâzara fi’r-Redd ale’n-Nasârâ isimli eserinin9 tahkik ve 

tercümesidir. Abdülmecid en-Neccar tarafından tahkik edilen eser, Hidayet Işık tarafından 

Türkçeye tercüme edilerek Hıristiyanlığın Reddine Yönelik Tartışmalar adıyla alana 

                                                           
5 Faruk Taşkın, Amerikan Board Misyonerlerinin Antep'teki Faaliyetleri, İstanbul, Çizgi Kitabevi Yayınları, 

2022. 
6 Hatip Yıldız, Osmanlı Yenileşme Döneminde Diyarbekir Vilayeti'nde Eğitim (1870-1920), Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2014. 
7 Mehmet Aydın, Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998. 
8 Fuat Aydın, “Osmanlı Ve Cumhuriyet Dönemindeki Misyonerlik Faaliyetleri Ve Bu Faaliyetleriyle İlgili 

Çalışmalara Yönelik Bir Bibliyografya Denemesi”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 7, 2003, 

s. 114-130. 
9 Fahreddin Râzî, Hıristiyanlığın Reddine Yönelik Tartışmalar: Münazara fi’r-Redd ʿale’n-Nasârâ, tahk. 

Abdülmecid en-Neccar, çev. Hidayet Işık, İstanbul, İz yayınları, 2006. 



4 
 

kazandırılmıştır. Sunuş kısmında Hidayet Işık, eser hakkında genel bilgiler vermiş ve eseri 

Hıristiyanlık açısından incelemiştir. Bu bağlamda eserde söz konusu edilen Hıristiyanlık 

hakkında verilen bilgilerin doğruluk derecesi sorgulanmıştır. Kitabın giriş kısmında en-Neccar, 

Râzi ve reddiye hakkında ön bilgiler vermektedir. Bu bağlamda eserin Râzi’ye aidiyeti, 

yazmanın özellikleri ve tahkikinde kullanılan metot açıklanmıştır. Yakın zamanda yapılan bir 

diğer önemli çalışma da reddiye literatürünün etkili isimlerinden İbn Teymiyye’nin (ö. 1328) 

el-Cevâbu’s-sahîh li-men beddele dîne’l-Mesîh adlı reddiyesinin çevirisidir. Harun Ünal 

tarafından Türkçeye tercüme edilen eser Hakan Olgun ve Zeynep Yücedoğru editörlüğünde iki 

cilt olarak yayınlanmıştır. Önsöz bölümünde editörler tarafından eserin içeriği ve önemine dair 

bilgiler verilmiş olup okuyucuya genel bir bakış sunulmaktadır.10 

Son yıllarda Türkçe reddiye eserlerine dair akademik çalışmalarda da bir artış 

görülmektedir. Bu bağlamda Türkçe reddiyelerin büyük bir kısmı yüksek lisans ve doktora tezi 

olarak çalışılmış, bazıları Latinize edilerek kitap şeklinde basılmıştır. Bunlardan birisi reddiye 

çalışmalarına örnek teşkil edecek bir titizlikle hazırlanmış olan İsmail Taşpınar’ın Hacı 

Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi isimli kitabıdır.11 Üç bölümden oluşan eserde 

Petrici’nin hayatı, eserlerinde kullandığı kaynak ve metotlar ile Hıristiyanlık eleştirisi ve 

tartışma konuları ele alınmıştır. Taşpınar, kitabın ekler bölümünde Bürhanü’l Hüda fi Reddi 

Kavli’n-Nasârâ ile er-Risâletü’s-Samsamiyye isimli reddiyelerin tercümesini yapmıştır. 

Türkçe reddiyeler üzerine birçok çalışma olmasına rağmen Giritli Sırrı Paşa’nın Nûrü’l-

hüdâ li-meni’stehdâ reddiyesine dair müstakil bir çalışma bulunmamaktadır. Sırrı Paşa’ya dair 

yapılan çalışmalarda ise Nûrü’l-hüdâ hakkında kısa ve birbirinin tekrarı olan yüzeysel bilgiler 

verilmiştir. Bununla birlikte Scott Rank’ın Disputing Religion, Empire, and Modernity: 

Christian-Muslim Polemics in the Ottoman Print Sphere, 1861-1915 isimli doktora tezinde 

Girîdî’nin reddiyesine dair bir bölüm mevcut olup nispeten aydınlatıcıdır.12 Girîdî’nin, kendi 

döneminin reddiye yazarları arasında Protestan olmayan bir Hıristiyan ile temas kuran ilk yazar 

olduğunu ifade eden Rank, Sırrı Girîdî ve Abdi Yesu’ Efendi arasında gerçekleşen münazarayı 

ve tarafların tutumunu dönemin siyasi olayları bağlamında değerlendirmiştir. Rank, yine eserin 

önemli bir bölümünün din reformuna dair olduğunu ifade etmiş, ancak bu reformun mahiyeti 

                                                           
10 İbn Teymiyye, El-Cevâbu's-Sahîh, ed. Hakan Olgun, Zeynep Yücedoğru, çev. Harun Ünal, İstanbul, 

MilelNihal Yayınları, 2023. 
11 İsmail Taşpınar, Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, İstanbul, İFAV Yayınları, 2020. 
12 Scott Rank, Disputing Religion, Empire, and Modernity: Christian-Muslim Polemics in the Ottoman Print 

Sphere, 1861-1915, (Doktora Tezi, Central European University (CEU), Budapest), 2015. 



5 
 

hakkında tatmin edici bir açıklama ortaya koymamıştır.13 Reddiyeye dair sınırlı bilgiler içeren 

bölümde bazı bariz hatalar göze çarpmaktadır. Rank’a göre Nûrü’l-hüdâ’nın büyük bir kısmı 

Teftâzanî’nin Şerhu’l-ʿAkâid’inin bir çevirisi olup bu yönüyle bir kelam eseri olarak 

tanımlanabilir.14 Ancak reddiye metni detaylı olarak incelendiğinde, başlarda yer alan Ehl-i 

Sünnet akaidinin maddeler halinde kısaca açıklandığı kısım dışında Kelam ilmine ait bir eser 

olarak tanımlanamayacağı oldukça açıktır. Rank’ın bir diğer iddiası ise Sırrı Girîdî’nin 

Mu’tezile’den etkilendiği yönündedir.15 Oysa Girîdî’nin eserleri detaylı olarak incelendiğinde 

Mâturidî geleneğine mensup olduğu anlaşılmaktadır.16 Yine Rank, Girîdî ile Piskopos arasında 

faraklit üzerinde gerçekleşen münazarada Şehbenderzâde Filibeli Ahmet Hilmi’nin de (1865-

1914)  aynı mecliste bulunduğunu ifade etmiştir.17 Bunun isim benzerliğinden kaynaklı bir 

karışıklık olduğu anlaşılmaktadır. Zira Sırrı Paşa bir pazar günü gerçekleşen münazarada 

Diyarbakır müftüsü olan Hacı Ahmet Hilmi Efendi’nin mecliste bulunduğunu ifade 

etmektedir.18 Diyarbakır’ın önemli âlimlerinde olan ve divan şiirleriyle bilinen Ahmet Hilmi 

Efendi 1883-1903 yılları arasında Diyarbakır müftülüğü yapmıştır.19 

III. Araştırmanın Yöntemi 

Sırrı Paşa’nın Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ adlı eserini misyonerlik faaliyetlerine karşı 

kaleme aldığı ve kendi döneminde yazılan reddiye türü eserlerinden yararlandığı görülmektedir. 

Bu nedenle çalışmamızda, öncelikle XIX. yüzyıl Osmanlı coğrafyasındaki misyonerlik 

faaliyetlerine ve bunlara karşı yazılan Türkçe reddiyelere değinilecektir. Sonrasında bu bilgiler 

ve Nûrü’l-Hüdâ eseri bağlamında Sırrı Paşa’nın görüşleri sunulacak ve reddiye geleneğindeki 

yeri sorgulanacaktır. Reddiyede verilen bilgilerin günümüz araştırmaları ışığında tahkiki 

yapılacaktır. 

Giritli Sırrı Paşa’nın siyasi hayatı, ailesi, ilmi kişiliği ve eserleri çalışmamızın giriş 

bölümünde konu alınmıştır. Bu bağlamda tabakât kitapları, ansiklopediler ve Sırrı Paşa’nın 

hayatına dair eserler incelenmiştir. Sırrı Paşa’nın doğrudan hayatı ve eserlerini konu alan 

                                                           
13 Rank, Disputing Religion, Empire, and Modernity, s. 315. 
14 Rank, Disputing Religion, Empire, and Modernity, s. 316. 
15 Rank, Disputing Religion, Empire, and Modernity, s. 318. 
16 Detaylı bilgi için bkz. Abdullah Çakmak, Giritli Sırrı Paşa’nın Kelâmî Görüşleri, (Yüksek Lisans Tezi, Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2011; Harun Işık, “Nakdu'l-Kelam İsimli Eseri Işığında Giritli Sırrı 

Paşanın Peygamberlik Anlayışı”, Bilimname, 2011/2, S. 21, s. 93-116; Selim Özarslan, “Sırrı Girîdî ve Nakdü'l 

Kelamı”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 3, 1998, s. 237-264. 
17 Rank, Disputing Religion, Empire, and Modernity, s. 312. 
18 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 75. 
19 Mustafa Uğurlu Arslan, “Diyârbekirli Hattat Dîvân Şâirleri”, Diyarbakır: Âlimler, Ârifler, Edîpler, Ed. 

İbrahim Özcoşar, Ensar Yayınları, İstanbul, 2018, s. 144-145. 



6 
 

çalışmalar sınırlı olmakla birlikte çeşitli çalışmalarda hayatı ve eserlerine dair kısa bilgiler 

mevcuttur. Özellikle Sırrı Paşa’nın siyasi hayatına dair Ahmet Köksal tarafından hazırlanıp 

yayınlanmış olan Giritli Sırrı Paşa (1844-1895) adlı doktora tezi20 bu konuda zikretmeye değer 

önemli bir çalışmadır. Yeri geldikçe Girîdî’nin hayatı ve eserleriyle alakalı Başbakanlık 

Osmanlı Arşivi’nden de yararlanılmıştır. 

Tezimiz iki bölümden oluşmakta olup birinci bölümde Sırrı Girîdî’nin reddiyesini kaleme 

almasına sebep olan XIX. yüzyıl Osmanlı coğrafyasındaki ve Diyarbakır Vilayetindeki 

misyonerlik faaliyetlerinden ana hatlarıyla bahsedilmiştir. Birinci bölümün sonunda 

misyonerlik faaliyetlerine karşı Osmanlı âlimleri tarafından yazılan Türkçe reddiyelerden 

bazıları ele alınmıştır. Bu bağlamda Ahmet Mithat Efendi (ö.1912), Hacı Abdullah Petricî 

(ö.1886), Harputlu İshak Efendi (ö.1892), İskender b. Ahmed et-Trabzonî (ö. ?) ve Abdülahad 

Dâvûd (ö. 1930) incelediğimiz reddiye yazarlarıdır. Ayrıca bu reddiyeler hakkında yapılmış 

gerek yüksek lisans ve doktora tezlerinden gerekse makalelerden istifade edilmiştir. 

Tezin ikinci bölümünde Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ eseri incelenerek reddiye 

kültüründeki yeri ortaya konulmuştur. Reddiyede yer alan Hıristiyanlığa dair tartışma konuları 

tarafımızca beş başlık altında ele alınmış, müellifin verdiği bilgiler günümüz araştırmalarıyla 

kıyaslanarak incelenmiştir. Girîdî’nin eserinde kullandığı kaynaklar tespit edilerek bu 

kaynakların güvenirliği ve içerdiği bilgilerin doğruluğu tahkik edilmiştir. 

IV. Giritli Sırrı Paşa’nın Hayatı ve Eserleri 

A. Sırrı Paşa’nın Hayatı 

Konya’dan göç ederek Girit’e yerleşmiş Türk bir aileye mensup olan Sırrı Paşa, 1844 

yılında Girit’in Kandiye şehrinde dünyaya gelmiştir. Kaynaklarda Giritli Sırrı Paşa, Sırrî-i 

Girîdî ve Selim Sırrı Paşa olarak da zikredilmekte olup babası Helvacızade Tosun Efendi’dir.21 

Henüz on iki yaşındayken babasını kaybeden Sırrı Paşa’nın Fuat Paşa, Nuri Paşa, Mübeyre ve 

Mehmet Efendi isimli dört kardeşi olduğu bilinmektedir.22 Kandiye ulemasından Cevri 

Efendi’den tahsil gören Sırrı Paşa23, on altı yaşında Kandiye Mahkeme-i Şer’iyyesi’nde kâtip 

                                                           
20 Ahmet Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), Serander Yayınları, Trabzon, 2018. 
21 Cemal Kurnaz, “Sırrı Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (DİA), İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2009, C. XXXVII, s.127. 
22 Ahmet Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), (Yayınlanmış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü ), 2013, s.10. 
23 İbnulemin Mahmud Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1969, C.VII, s.1700. 



7 
 

olarak memurluğa başlamış, vefatına kadar divan kâtipliği, mektupçuluk, mutasarrıflık, askeri 

sevkiyat sebebiyle komiserlik ve valilik görevlerinde bulunmuştur.24  

Kandiye Mahkeme-i Şer’iyyesi’nde kâtipliğinin ardından 1860 yılında Hanya’da evkaf 

kâtipliğine başlamıştır. Bir süre İstanbul’da kaldıktan sonra Yenişehr-i Fenerde (Larissa)  

Merkez-i Meclis Kitabeti’nde çalışmış, daha sonra Vezir Tepedelenli İsmail Paşa’nın Bursa 

valiliği döneminde divan efendiliği görevinde bulunmuştur. 1867 yılında Sadrazam İbrahim 

Edhem Paşa Yanya valisi iken onun Kalem-i Mahsus’unda çalışan Sırrı Girîdî, aynı yıl bu 

vilayetin mektupçu muavinliğine getirilmiştir. 1868’de Aydın vilayetinin mektupçu muavinliği 

görevine tayin edilmiş, ertesi yıl Prizren vilayetinde bir kaç yıl mektupçu unvanıyla görev 

yapmıştır. 1872’de Tuna vilayeti mektupçuluğu görevine getirilen Sırrı Paşa, sırasıyla Rusçuk, 

Bihke (Bihaç), Banyaluka, İzvornik ve Vidin’de mutasarrıflık yapmıştır. Sırrı Girîdî’nin 

Rumeli Beylerbeyi unvanı ile Vidin mutasarrıflığı görevi sırasında Osmanlı-Rus savaşı patlak 

vermiş, Doksanüç Harbi’nin sonunda Rusya ile imzalanan Ayastefanos Antlaşması’nın bazı 

hükümlerini icra etmek üzere Varna-Şumnu komiseri unvanıyla görevlendirilmiştir. Ardından 

Karesi (Balıkesir) mutasarrıflığına tayin edilmiştir. Daha sonra sırasıyla Trabzon (1879), 

Kastamonu (1881), tekrar Trabzon (1882), Ankara (1884), Sivas (1886), Diyarbakır (1888), 

Adana (1889), Bağdat (1890) ve becayiş sûretiyle tekrar Diyarbakır’da (1891) valilik görevinde 

bulunmuştur. Bağdat valiliği sırasında vezir rütbesini alan Sırrı Paşa, birinci rütbe Osmanî ve 

Mecîdî nişanlarına da sahip olmuştur.25  

Sert bir mizaca sahip olduğu nakledilen Sırrı Girîdî’nin yüklendiği görevleri titizlikle ve 

gayretli bir şekilde yürüttüğü ifade edilmektedir. Valilik yaptığı her vilayette bayındırlık ve yol 

hizmetlerine öncelik vermiş, sağlık hizmetleri çerçevesinde Kastamonu’da kadın ve erkekler 

için ayrı ayrı otuzar yataklı iki Frengi hastanesi açmış, Diyarbakır’da salgın hastalıkları 

önlemek için tedbirler alarak bir gureba hastanesi kurmuştur. Sivas’ın ilk gureba hastanesi Sırrı 

Paşa’nın gayretleriyle açılmıştır. Diğer yandan suyollarının tamiri, telgraf hatlarının onarımı ve 

düzenlenmesi, nehirlerin ıslahı ve ziraatın gelişmesiyle de özellikle ilgilenmiştir.26 Bağdat 

valiliği sırasında inşa ettirdiği Hindiye Seddi ve Sırriye Barajı günümüzde hâlâ ayakta 

durmaktadır.27  

                                                           
24 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, Haz. Nuri Akbayar, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1996, C.V, s. 1507. 
25 Detaylı bilgi için bkz. Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895); İnal, Son Asır Türk Şairleri, C.VII, s.1700-

1701; Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul, Meral Yayınları, 1972, C.II, s. 368. 
26 Sırrı Paşa’nın siyasi ve idari hayatı hakkında bilgi için Ahmet Köksal’ın “Giritli Sırrı Paşa (1844-1895)” isimli 

doktora tezine bakınız. 
27 Kurnaz, “Sırrı Paşa”, C. XXXVII, s.128. 



8 
 

Görev yaptığı şehirlerde mevcut matbaaları destekleyen Sırrı Paşa’nın basın ve yayın 

faaliyetlerinin önemine dair de iki makalesi bulunmaktadır. Kastamonu vilayetinin resmi 

gazetesinde yayınlanan “Bend’i Mahsus” ve Ankara resmi gazetesinde yayınlanan “Teceddüd” 

isimli makalelerinde vilayet gazetelerinin görev ve sorumluluklarına vurgu yapmakta, 

gazeteleri bir eğitim-öğretim vasıtası olarak görmüştür. Müellife göre bölgesel olayları 

gizlemeyerek doğruları yazmakla mükellef olan gazeteler, işini iyi yapan memurlarını överek 

şevklendirmelidir.28 

Sırrı Paşa, 1869 yılında Aydın vilayeti mektupçu muavinliği görevi sırasında Hekim 

İsmail Hakkı Paşa’nın küçük kızı olan Leyla Saz Hanım (1850-1936) ile evlenmiştir. Küçük 

yaşında Sultan Abdülmecid’in kızlarından Münire Sultan’ın yanına nedime olarak verilen 

Leyla Hanım sarayda yetişerek iyi bir eğitim almıştır. Arapça Farsça, Fransızca, Rumca ve eski 

Yunanca bilmekte olup şairliği ve bestekârlığıyla tanınmıştır.  Leyla Hanım’ın Solmuş Çiçekler 

ve Haremin İçyüzü isimli iki kitabı günümüze ulaşmıştır. Sırrı Paşa’nın Leyla Hanım ile 

evliliğinden Yusuf Râzî Bel, Vedad Tek, Nezihe Beler ve Feride Ayni adında dört çocuğu 

vardır.29 Sırrı Paşa vefatından bir süre önce Leyla Hanım’dan boşanmış ve sonrasında Ferhunde 

Hanım ile evlenmiştir. Tek çocukları Kandiyeli Kamuran Bey’dir.30  

Kalp hastası olduğu bilinen Sırrı Paşa, Diyarbakır valiliği sırasında rahatsızlığının artması 

üzerine tedavi için İstanbul’a gelmiş burada 11 Aralık 1895 tarihinde vefat etmiştir. Cenaze 

masrafları Sultan II. Abdülhamid tarafından bizzat karşılanmış, yine II. Abdülhamid’in emriyle 

cenazesi Sultan Mahmud Türbesi haziresine defnedilmiştir.31 

B. Sırrı Paşa’nın İlmî Kişiliği ve Eserleri 

Siyasi kimliği kadar ilmi kişiliğiyle de ön plana çıkan Sırrı Paşa, müfessir, şair, edip, ve 

hattat olarak bilinirken aynı zamanda kelam ilmiyle iştigal etmiştir. Kendine mahsus hoş bir 

rika hattı olduğu nakledilen Paşa, “Sırrî” mahlasıyla şiirler kaleme almıştır. Yaşadığı dönemde 

nesri, nazmından üstün olarak anılmış, bazıları tarafından rika hattı ve nazmı taklit edilmiştir.32 

Girîdî, bir konuşmacı olarak belagatiyle, zarif mektuplarıyla ve güçlü bir şekilde yazılmış resmi 

                                                           
28 Nesimi Yazıcı, “Sırrı Paşa ve Vilayet Gazeteleri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Ankara, 

1997, C. 36, S.1, s. 225-226. 
29 Nuri Özcan, “Leyla Hanım”, DİA, Ankara, 2003, C.XXVII, s.157. 
30 Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), s. 297; Meltem Kocaman, “Kâmuran Sırrı (1891-1935): A Bıography 

of an Electrıcal Engıneer”, Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 2016, C.18, S.1, s. 26-38. 
31 Kurnaz, “Sırrı Paşa”, C. XXXVII, s.128. 
32 İnal, Son Asır Türk Şairleri, C. VII, s. 1702-1703. 



9 
 

gönderileriyle dikkat çekmiştir. İyi bir Türkçe kompozisyon modeli olarak kabul edilen 

mektupları, konuşmaları ve gazete yazıları Mektûbât-ı Sırrı Paşa adıyla bir araya toplanmıştır.33 

Arapça, Farsça ve Rumca bilen Sırrı Girîdî, Râzî’nin Mefâtîhu’l-Gayb isimli Fatihâ 

Sûresi tefsirini Osmanlı Türkçesine tercüme etmiş, tefsirlerinde Arapça ve Farsça kaynaklara 

çokça başvurmuş, bazı kelimeleri tam manasını yansıtmak gayesiyle özellikle Farsça olarak 

açıklamıştır.34 Tefsire dair yedi adet eseri bulunan Sırrı Paşa bu eserlerini Osmanlıca yazmış 

olmakla birlikte yabancı kaynaklardan alıntı yaptığında çoğunlukla kaynağın Arapça ya da 

Farsça orijinal metnine de yer vermiştir. Genellikle bu alıntıları tercüme etmekle birlikte 

çevirinin olmadığı yerler de mevcuttur.35 Ayetlerin tefsirini yaparken kelime ve kavramların 

lügat ve nahiv manalarını vermiş, bazen de delil ya da manaların daha iyi anlaşılması için 

Arapça, Farsça ve Türkçe şiirlerden örnekler getirmiştir.36 

Görev yaptığı bölgenin ulemasıyla yakın ilişki içerisinde olan Sırrı Girîdî evinde ilmi 

toplantılar düzenlemiş, bu meclislerde uzun ilmi münakaşalar gerçekleşmiştir. Girîdî Sırr-ı 

Furkan isimli tefsirinde, Diyarbakır valiliği sırasında Keldânî Başpiskoposu Abdi Yesû’ Efendi 

ile aralarında geçen bir münazarayı aktarmaktadır. Musul valisi Muhammed Reşid Paşa’nın da 

bulunduğu bu münazara Hıristiyanlığın mahiyeti üzerine gerçekleşmiştir.37 

Sert bir mizaca sahip olan Sırrı Paşa, Kemal İnal’ın aktarımına göre yazdığı bir şiir ya da 

eser hakkında fikrini sorduğu kişilere asıl düşüncelerini söyleyeceklerine dair önce yemin 

ettirirdi. Ancak çocuğu olarak tasvir ettiği eserleri hakkında olumsuz bir yorum ya da eleştiri 

yöneltildiğinde ise oldukça sinirlenerek bazen o kişi ile görüşmeyi keserdi.38 Bununla birlikte 

yayınlamadan önce eserlerini kontrol ettirdiği, görüşlerine oldukça kıymet verdiği kişiler de 

mevcut olup bunlardan birisi Harput Yusuf Paşa Medresesi müderrisi Abdülhamid Hamdi 

Efendi’dir. Aralarında 17 yıl süren bir dostlukları olup, Sırrı Paşa ilmi şahsiyetine güvendiği 

Hamdi Efendi’ye bazı eserlerini bastırmadan önce tahkik etmesi için göndermiş, önerilen 

                                                           
33 Charles Wells, The Literature of the Turks: A Turkish Chrestomathy, London, Bernard Quaritch, 1891, s. 

251. 
34 Ekrem Gülşen, “XIX. Yüzyılda Bir Osmanlı Valisi:  Giritli Sırrı Paşa Ve Tefsir Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010, C.12, S. 22, s.163. 
35 Gülşen, “XIX. Yüzyılda Bir Osmanlı Valisi:  Giritli Sırrı Paşa Ve Tefsir Anlayışı”, s. 170. 
36 Gülşen, “XIX. Yüzyılda Bir Osmanlı Valisi:  Giritli Sırrı Paşa Ve Tefsir Anlayışı”, s. 173-175. 
37 Giritli Sırrı Paşa, Sırr-ı Furkan, İstanbul, Matbaa-i Osmaniye, 1312, 3. bs., s.71. 
38 İnal, Son Asır Türk Şairleri, C.VII, s. 1703. 



10 
 

yerlerde düzeltmeler yapmıştır. Sırrı Paşa bazı eserleri için Abdülhamid Hamdi Efendi’den 

takriz yazmasını da istemiştir.39 

Sırrı Girîdî’nin Bend’i Mahsus, Hazire-i Evrak ve Celal Nuri İleri tarafından çıkarılan 

Yarın Mecmuası gibi dergilerde yayınlanmış makaleleri mevcut olup vilayet gazetelerinde de 

yazıları basılmıştır. Bu yazıların içeriği çeşitli olup gazel ve şiirlerin yanı sıra Osmanlı-Rus 

savaşına dair bilgiler, harp vakaları, gazetecilik ahlakı, misyonerlerin faaliyetleri, çeşitli 

vilayetlerdeki yabancı okulların durumu gibi konuları hakkında yazılar kaleme almıştır.  

Sırrı Paşa’nın tefsir, kelâm, mantık, dinler tarihi, mezhepler tarihi, dil ve edebiyata dair 

eserlerini şöyle sıralayabiliriz. 

Tefsire Dair Eserleri: 

1. Sırr-ı Kur’an  

Sırrı Girîdî, Fahreddin er-Râzî’nin Mefatihu’l-Gayb isimli eserinin giriş, istiaze, besmele 

ve Fâtiha sûresinin tefsirini içeren kısmını Osmanlı Türkçesi’ne çevirerek Sırr-ı Kur’ân adıyla 

bir cilt, üç cüz olarak 1302 (M. 1885) yılında yayınlamıştır.40 Râzî’nin tefsiri Osmanlı âlimleri 

arasında sıklıkla başvurulan bir eser olmasına rağmen Osmanlı’nın son dönemine kadar 

Türkçe’ye tercümesi yapılmamış, muhtemelen ilk tercüme teşebbüsü Sırrı Paşa tarafından 

gerçekleştirilmiştir.41 Sırrı Girîdî, Sırr-ı Kur’an’ın girişinde “Mukaddeme-i Mütercim” başlığı 

altında Kur’ân tefsirinin inceliklerini bedîhî bir tarzda sunması sebebiyle Mefâtîhu’l-Gayb’ı 

Türkçe’ye tercüme ettiğini belirtmektedir.42 

2. Ahsenü’l-kasas 

Yusuf sûresinin tefsiri olan Ahsenü’l-kasas eseri üç cilt olarak 1309 (M. 1891) yılında 

İstanbul’da basılmıştır. Tefsirinde rivayetlerin yanı sıra aklî delillere de yer veren Sırrı Paşa, 

ayetlerdeki edebî inceliklere dikkat çekmiştir. Bununla birlikte müellif, eserinin bazı yerlerinde 

“istidrat” başlığı altında ayetin tefsiriyle ilgili olmayan ancak önemli gördüğü konulara uzun 

                                                           
39Ahmet Karataş, “Giritli Sırrı Paşa’nın Harputlu Müderris Abdülhamid Efendi’ye Gönderdiği Mektuplar”, 

Hikmet-Akademik Edebiyat Dergisi; Prof. Dr. M. Orhan Okay Özel Sayısı, 2020, s. 629. 
40Zinnur Akkaş, “Sırrı Girîdî’nin “Sırrı Kur’an” Adlı Tercüme Eserin Giriş Bölümünün Transkripsiyonu 

ve İncelenmesi”, ( Yüksek Lisans Tezi, Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü), 2020, s. 24. 
41 Süleyman Uludağ, Fahrettin Razi, Hayatı, Fikirleri, Eserleri, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1991, s. 

34. 
42 Giritli Sırrı Paşa, Sırr-ı Kur’ân, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1302, s.3. 



11 
 

uzun değinmiştir.43 Nitekim eserin basılmadan önce gönderildiği Bâb-ı Meşihat, tefsirin 

önemini kabul etmekle birlikte bazı ayetlerde eserin bir tefsir olduğunun unutularak farklı 

konulara dalındığını ifade etmiş, eserin ancak tashih ve ıslah edilerek basılabileceği 

belirtilmiştir.44 

3. Sırr-ı Meryem 

Meryem sûresinin tefsirinin yapıldığı eserde Hz. Îsâ’nın doğumu ve hayatının yanı sıra 

bazı Peygamberlerin kıssaları ile Hz. Zekeriyyâ ve eşinin Hz. Yahyâ ile müjdelenmesi de ele 

alınmıştır. Eserin iki cilt olduğu belirtilmekle birlikte günümüzde ancak birinci cildine 

ulaşılabilmiştir. Birinci cildi önsöz, mukaddime ve Meryem sûresinin otuz üçüncü ayetine 

kadar tefsirinden ibaret olup eserin mukaddimesinde “İlm-i Tefsir”, “Tabakât-ı Müfessirîn” ve 

“Adâb-ı Müfessirîn” başlıkları altında tefsir ilmiyle ilgili bazı bilgiler verilmiştir.45 

4. Sırr-ı Furkân 

Furkan sûresinin tefsirini içeren eserin ilk baskısı 1302 (M. 1885) yılında üç cilt olarak 

gerçekleşmiştir. Girîdî, eserin girişinde Fahreddin Râzî’nin Mefatihu’l-Gayb’ını okurken 

Furkan sûresinin tefsirinden oldukça etkilendiğini ve bu kısmı tercüme etmeye başladığını ifade 

eder. Ancak Sırrı Paşa tercüme ile yetinmeyerek Furkan sûresini tefsir etmiş, diğer tefsirlerden 

de eklemeler yaparak müstakil bir eser haline getirmiştir.46 

5. Sırr-ı İnsân 

İnsan sûresinin tefsiri olup 1312 (M. 1894) yılında tek cilt olarak basılmıştır. Girîdî girişte 

eseri yazma sebebini Allah’ın rızasını kazanmak ve Sultan Abdülhamid Han’ın teveccühüne 

mazhar olmak şeklinde açıklar. Muhteva ve kaynak açısından zengin bir içeriğe sahip olan 

eserinde Fahreddin er-Râzî’nin Mefatihu’l-Gayb, Beydâvî’nin Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-

Te’vîl, Ebussuûd’un İrşâdü’l-Akli’s-Selîm, Zemahşerî’nin el-Keşşâf gibi birçok tefsirlerden 

faydalanılmış, Farsça ve Arapça beyitlerden de istifade etmiştir.47 

                                                           
43 İsmail Kılıç, Giritli Sırrı Paşa’nın Ahsanü’l-Kasas İsimli Eseri ve Tefsir İlmindeki Yeri, (Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2000, s.47-48. 
44 BOA, MF. MKT. 96/119. 
45 Kurnaz, “Sırrı Paşa”, C. XXXVII, s.128. 
46 Ömer Faruk Akyel, Giritli Sırrı Paşa’nın Tefsir Yöntemi Ve Sırr-ı Furkân Adlı Eseri, (Yüksek Lisans Tezi, 

Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2018, s.1 ve s. 22. 
47 Mehmet Atalay, Giritli Sırrı Paşa ve İnsan Sûresi Tefsiri, (Yüksek Lisans Tezi, Trabzon Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü), 2020, s.17-18. 



12 
 

6. Sırr-ı Tenzîl 

Ahsenü’l-kasas, Sırr-ı Furkan ve Sırr-ı İnsan tefsirlerinin bir özeti olarak 1311 (M. 1893) 

yılında üç cilt halinde basılmıştır.48 

7. Tabakât ve Âdâb-ı Müfessirîn 

Tefsir ilminin inceliklerine dair bilgiler verilen bu eser, aslen Sırr-ı Meryem’in 

mukaddime bölümü olup Sırrı Paşa’nın vefatından sonra damadı Mehmed Ali Ayni tarafından 

Tabakât ve Âdâb-ı Müfessirîn ismiyle müstakil bir risâle olarak basılmıştır. Sırr-ı Meryem’in 

basımının gecikmesi sebebiyle mukaddimenin ayrıca basılmasını uygun gören Mehmed Ali 

Aynî, eserin sonuna “Sâhib-i Eserin Terceme-i Hali” başlığı ile Sırrı Paşa’nın hayatı ve eserleri 

hakkında bilgiler vermiştir. “İlm-i Tefsir”, “Tabakat-ı Müfessirîn” ve “Adab-ı Müfessirîn” 

şeklinde üç ana başlığa ayrılan eserde Sırrı Paşa, tefsir ilminin konusu, müfessirlerin beş 

tabakaya ayrılması, müfessirin bilmesi gereken on beş ilim, Kur’ân’ın kısımları, tefsir çeşitleri 

gibi mevzulara değinmiştir.49 

Kelam, Mantık, Dinler ve Mezhepler Tarihi Eserleri: 

1. Şerh-i Akâid Tercümesi 

Necmeddin en-Nesefi’nin akaide dair risâlesine Sa’deddin et-Taftazani’nin yazdığı şerhin 

Osmanlı Türkçesi’ne tercümesi olan eser, yetmiş altı sayfalık bir mukaddime ve dört cüzden 

oluşmaktadır. Girîdî, Şerh-i Akâid’in tercümesini yaparken Siyâlkûtî, Gelenbevî, Kaşifî, İbn-i 

Haldun gibi âlimlerin ilmî eser, hâşiye ve ta’liklerinden de alıntılar yapmıştır. Bununla birlikte 

“Lil-mütercim” ibaresi altında kendi yorumlarını da esere eklemiştir. Tercüme, şerh ve 

özetleme şeklindeki esere Çerkeşizâde Mehmet Tevfik Şerh-i Akâid-i Nesefî Tercümesine Bazı 

Tashihat Risâlesi ismiyle otuz sayfalık bir tenkit yazmış, Cevdet Paşa’da Sırrı Girîdî’yi tebrik 

ederek tercümedeki bazı yanlışlara değinmiştir.50 

2. Rü’yetullah’a Dâir Risâle 

                                                           
48 Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), s.311. 
49 Burhan Çonkor, “Sırrı Paşa’nın Tefsir Yöntemi ve “Tabakât Ve Âdâb-ı Müfessirîn” Adlı Risalesinin Metni”, 

Route Educational and Social Science Journal, 2018, C.5, S.1, s.1120-1121. 
50 Sa’deddin et-Taftazânî, Kelam İlmi ve İslam Akaidi (Şerhu’l Akaid), Haz. Süleyman Uludağ, İstanbul, 

Dergâh Yayınları, 2013, s. 60-61.  



13 
 

Şerh-i Akâid’de yer alan rü’yetullaha dair bölümün müstakil tercümesidir. Eser kelam 

ilminde önemli bir tartışma konusu olan ahirette müminlerin Cenab-ı Hakkı görmesinin 

mümkün olup olmadığı üzerinedir.51 

3. Nakdü’l-kelâm fî akâidi’l-İslâm 

1310 (M. 1892) yılında basılan eser, Şerh-i Akâid’in özeti mahiyetinde olup konu dizilimi 

açısından benzer olmakla birlikte içerik açısından eklemeler mevcuttur. On iki bölümden oluşan 

eserde sistematik kelam konularının büyük bir kısmına değinen Girîdî, Maturîdi, Eş’ari, Ebu 

Muin en-Nesefî, Bakillâni, Cüveynî, Gazalî, İcî gibi âlimlerin eserlerinden nakillerle içeriği 

genişletmiştir.52 Eserin varlık ve ulûhiyet bahislerini içeren ilk beş bölümü sadeleştirilerek İlm-

i Kelâm’ın Özü adıyla 1987 yılında yayımlanmıştır.53 

4. Er-Rûh 

İsra sûresinin seksen beşinci ayeti çerçevesinde yazılan eser, ruha dair olup 1305 (M. 

1887) yılında basılmıştır. Eserde “Kendini bilen Rabbini bilir” hadis-i şerifine atıf yaparak, 

insanın kendi hakikatini bilebilmesi için de ruhun mahiyetinin bilinmesi gerektiği vurgulanır.54 

Bu bağlamda risâlesinde ruhun mahiyeti, âlimlerin ruha hangi anlamları verdiği, ruhun çeşitleri, 

bedenle ilişkisi,  ruh ve ölüm arasındaki ilişki gibi konuları ele almış, diğer eserlerinde olduğu 

gibi bu risâlesinde de İslam âlimlerinin eser ve görüşlerinden yararlanmıştır.55 

5. Ârâü’l-milel 

Kelam ve mezhepler tarihine dair olan eser 1303 (M. 1886) yılında basılmıştır. Kelam 

ilminin tanımı ve kısa tarihi verildikten sonra “Küfrü gerektirmeyen ihtilaflar” başlığı altında 

Hz. Peygamber’in vefatından hemen sonra ortaya çıkan ayrılıklar ele alınmıştır. “Hilafiyat” 

başlığı altında ise İslamî fırkaları sekiz büyük fırka ve alt fırkalar olarak açıklar.56 Eserin yapısı 

Cürcanî’nin Şerhu’l-Mevâkıf’ına benzemekle birlikte Sırrı Paşa’nın eserinde kelime ve 

                                                           
51 Gülşen, “19. Yüzyılda Bir Osmanlı Valisi:  Giritli Sırrı Paşa Ve Tefsir Anlayışı”, s. 168. 
52 Selim Özarslan, “Sırrı Giridi Ve Nakdü’l Kelamı”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1998, S.3, s. 

240. 
53 Giritli Sırrı Paşa, İlm-i Kelam’ın Özü, sad. Kazım Albayrak, İstanbul, Tahkim Yayınları, 1987. 
54 Giritli Sırrı Paşa, Ruh, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1305, s. 9-10. 
55 Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Ertaş, Sırrı Girîdî’nin “Ruh” Risalesinin Tahlili, ( Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2010; Tuğba Günal, “İnsana Dâir Bir Değerlendirme: Giritli Sırrı Paşa’nın 

Ruh Risâlesi”, Kader Kelam Araştırmaları Dergisi, C.15, S.1, 2017, s. 29-43; Lütfü Cengiz, “Ruhun Mahiyetine 

Dair Sırrı Girîdî’nin Düşüncesi”, Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, 2015, S.20, s. 133-

145. 
56 Murat Önder, Giritli Sırrı Paşa, Ârâü’l-Milel Adlı Eseri Ve Mezhepler Tarihindeki Yeri, (Yüksek Lisans 

Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2006, s. 132. 



14 
 

terimlerin açıklamalarını yapması, ihtilafları detaylı olarak ele alması ve Ehl-i Sünnet 

akidesinin de bir özetini vermesi açısından özgündür.57 

6. Mi’yârü’l- Makâl 

1303 (M. 1886) yılında basılan eser klasik mantık ilmine dair olup bir mukaddime ve 

dokuz bölümden oluşmaktadır. Eserde öncelikle Arapça paragraf verilmiş sonra bu paragraf 

Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Eserin içeriği mevcut klasik mantık kitaplarıyla benzer olmakla 

birlikte bazı noktalarda daha ayrıntılı açıklamalar yapmaktadır.58 

7. Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ 

Sırrı Paşa’nın Diyarbakır valiliği sırasında kaleme aldığı eser, Hıristiyan misyonerlerin 

faaliyetlerine karşı Hıristiyanlığın bâtıllığını ortaya koymak amacıyla yazılmıştır. Hicrî 1310 

(m. 1892) yılında Osmanlıca tek cilt olarak yayınlanmıştır. Diyarbakır vilayet matbaasında 

basılan eser 191 sayfa olup eserin sonunda Diyarbakırlı Lebibzâde Muhammed Subhuddin 

tarafından yazılan bir takriz bulunmaktadır. Müellif reddiyesinde zaman zaman Diyarbakır 

Keldânî Başpiskoposu Abdi Yesû’ Efendi ile aralarında geçen münazaraya da yer 

vermektedir.59 Tezimizin asıl konusunu içeren Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ eserine ileride 

detaylı olarak değineceğiz. 

Dil ve Edebiyat 

1. Galatât 

Sırrı Paşa’nın bu eseri, İbn Kemal’in Türkçe’de yanlış kullanılan Arapça kelime ve 

ibareleri ele aldığı Galatât’ül-Avam isimli eserinin genişletilmiş halidir. İbn Kemal’in eseri bu 

alanda ilk eser olup ardından gelen eserlere kaynaklık etmiştir. Üç bölümden oluşan eserinde 

Sırrı Girîdî, Galatât’ül-Avam’da incelenen seksen yedi kelimeye eklemeler yaparak yüz üç 

Arapça kelimeyi kullanımları açısından incelemiştir.60 

2. Mektûbât-ı Sırrı Paşa 

                                                           
57 Önder, Giritli Sırrı Paşa, Ârâü’l-Milel Adlı Eseri, s. 137. 
58 Eser hakkında detaylı bilgi için bkz. Aytekin Özel, “Giritli Sırrı Paşa’nın Mantık Anlayışı”, Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 2012, C.21, S.1, s. 49-62. 
59 Giritli Sırrı Paşa, Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ, Diyarbakır Vilayet Matbaası, 1320. 
60 Eser hakkında detaylı bilgi için bkz. İnci Şengül, Sırrı Paşa’nın Galatat Adlı Eseriyle İbn-i Kemal’in 

Galatatü’l-Avam Adlı Eserinin Tercümesinin Anlamsal Bakımdan Karşılaştırılması, (Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2019. 



15 
 

Eser, Sırrı Paşa’nın resmi yazışmaları ve özel mektuplarını ihtiva etmekte olup üç cilt 

olarak basılmıştır. Eserde Girîdî’ye ait vilayet gazetelerinde yayınlanmış makaleleri, nutuklar, 

layihalar, telgraflar, şiirler, teşekkür ve övgü mektupları ve Arapça birkaç nutuk bulunmaktadır. 

Dönemin siyasi hayatı hakkında önemli ipuçları sunan eser, Sırrı Girîdî’nin eğitim, ulaşım, 

bürokrasi, devlet hizmeti gibi konuların yanı sıra ilim ve edebiyata verdiği değeri de göstermesi 

açısından önemlidir.61 

Ulaşılamayan Eserler 

Sırrı Paşa’nın Divançe-i Sırrî isimli bir şiir mecmuası ile Giritli Şairler isminde bir 

eserinin olduğu ifade edilmekle birlikte günümüzde bu eserlere ulaşılamamıştır.62 Bir diğer 

ulaşılamayan eser ise Lek Dukakin isminde olup Arnavutların adetleri ve ahlakıyla ilgili bazı 

kanun ve kuralları konu almaktadır.63 Bursalı Mehmed Tahir tarafından Sırrı Paşa’ya ait olduğu 

ifade edilen Numûne-i Adâlet ulaşılamayan bir diğer eser olup, Lazistan Mutasarrıfı Hüseyin 

Rüşdü Paşa’nın mahkeme kayıtlarının bir derlemesidir.64 Sırrı Paşa Trabzon valiliği döneminde 

Lazistan mutasarrıfı olan Hüseyin Rüşdü Paşa’yı yolsuzluk, kaçakçılık, cinayet, eşkıyalık ve 

bazı suçlara göz yumduğu gerekçesiyle tutuklattırıp hapse attırmış, Rüşdü Paşa’nın itirazları 

üzerine mahkeme Şûrâ-yı Devlet’e yansımıştır. Bu eser de muhtemelen Hüseyin Rüşdü 

Paşa’nın yargılanma sürecini anlatmaktadır.65 Yine Bursalı Mehmed Tahir tarafından Sırrı 

Paşa’nın Sırrı İstivâ isimli bir tefsir eseri olduğu ifade edilse de günümüzde henüz bir nüshasına 

ulaşılamamıştır.66 

V. Giritli Sırrı Paşa’nın Reddiyesinde Kullandığı Yöntem ve Kaynaklar 

Giritli Sırrı Paşa Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ adlı reddiyesini Hicrî 1310 (m. 1892) yılında 

Osmanlıca tek cilt olarak yayınlamıştır. Diyarbakır vilayet matbaasında basılan eser 191 sayfa 

olup eserin sonunda Diyarbakırlı Lebibzâde Muhammed Subhuddin tarafından yazılan bir 

takriz bulunmaktadır. Soru-cevap şeklinde ilerleyen eserde Girîdî, zaman zaman yerli 

Hıristiyan halkın temsilcilerinden biri olan Diyarbakır Keldânî Başpiskoposu Abdi Yesû’ 

Efendi ile aralarında geçen münazaraların içeriğinden bahsetmiştir. Girîdî, geleneksel reddiye 

                                                           
61 Eser hakkında detaylı bilgi için bkz. Fikret Uçar, Mektûbât-I Sırrı Paşa’nın Transkripsiyonu Ve 

Değerlendirmesi, (Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,) 2013; Köksal, Giritli 

Sırrı Paşa (1844-1895), s. 303. 
62 Kurnaz, “Sırrı Paşa”, s. 128. 
63 İnal, Son Asır Türk Şairleri,  C.VII, s. 1701. 
64 Köksal, Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), s. 312. 
65 Hamdi Özdiş, “Vadide İktidar Oyunları: Of’ta Hâkimiyet Mücadelesi”, Karadeniz İncelemeleri Dergisi, 2009, 

C.6, S.6, s. 73. 
66 Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul, Meral Yayınları, 1972, C.II, s. 368. 



16 
 

eserlerinden farklı olarak Hıristiyan ilim adamları tarafından telif edilen gerek teolojik gerek 

tarihsel nitelikteki eserlere öncelik vermiş, Hıristiyanlığı yine Hıristiyan kaynaklardan elde 

ettiği verilerle değerlendirme çabasında olmuştur. Bunun yanı sıra yer yer diğer reddiye 

yazarlarının eserlerinden de faydalanmıştır. Girîdî, reddiyedeki amacının İslam dinini övmek 

değil, Hıristiyanlık içerisindeki tarihsel süreci ve çelişkileri göstererek kararı okuyucuya 

bırakmak olduğunu ifade eder. Bu bağlamda müellifin Hıristiyanlık tarihine dair uzun bilgiler 

aktardığı görülmektedir. 

Girîdî, kullandığı kaynakların basım yeri, basım yılı, sayfa numaraları gibi detaylara yer 

vermiş, zaman zaman yazarlar hakkında da kısa bilgiler eklemiştir. Reddiyede en çok alıntı 

yapılan eser Alman Lutheran İlahiyatçı John Laurence Von Mosheim (ö.1755) tarafından 1755 

yılında yayımlanan ve kadim kilise tarihini konu alan eserdir. Mosheim eserini Institutiones 

Historiae Ecclesiasticae Antiquae et Recentioris adıyla Latince olarak kaleme almıştır. 

Hıristiyanlık tarihine dair detaylı bilgiler içeren eserin İngilizce iki versiyonu mevcuttur. 

Bunlardan birisi Archibald Maclaine (1722-1804) tarafından 1765 yılında yapılan tercümesidir. 

Eser, James Murdock tarafından 1832’de Institutes of Ecclesiastical History adıyla İngilizceye 

çevrilip şerh edilmiştir. Murdock tarafından yapılan çeviri ve şerh daha hatasızdır. Girîdî, eserin 

Murdock tercümesinin 1875 yılında Beyrut Amerikan matbaasında basılan Târihü’l-kenîseti’l-

mesîhiyyeti’l-kadîme ve’l-hadîse isimli Arapça tercümesinden yararlandığını belirtir.67  

Girîdî’nin en çok atıfta bulunduğu bir diğer Arapça Hıristiyan kaynak pastör James 

Anas’ın Nizâmu’t-ta’lim fi ‘ilmi’l-lâhûti’l-kavîm veya İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî isimli eseridir. 

Eser birisi Kahire’de diğeri ise Beyrut’ta olmak üzere iki kere basılmış olup iki farklı adla 

anılmaktadır. Eserin basım yılı tam olarak bilinmemekle birlikte ilk baskısı 1870’li yıllarda 

ikinci baskı ise 1888 ile 1890 arası bir tarihte gerçekleşmiştir. Mısır Evanjelik Kilisesi’nin 

önemli şahsiyetlerinden olan Anas, din-bilim çatışmasının üst düzeyde olduğu bir dönemde 

İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî’yi bir sistematik teoloji kitabı olarak kurgulamış, bu bağlamda 

Amerikalı ilahiyatçı Charles Hodge’nin (1797-1878) eserlerini örnek aldığını belirtmiştir. Bir 

mukaddime ve dört bölümden oluşan eserin tahkiki ve sadeleştirilmesi Manis Abdel Nour 

tarafından yapılmıştır. Anas, eserinde tanrı ve onun maddi evrenle olan ilişkisi, tanrının varlığı, 

yaratılışının delilleri, mucizeleri gibi konulara değinmiştir. Yine müellife göre ilahiyatçılar 

Kitâb-ı Mukaddes’in açık öğretilerine bağlı kalmalı, belirsiz olanların ise bilimsel 

açıklamalarını kabul etmelidir. 

                                                           
67 Giritli Sırrı Paşa, Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ, Diyarbakır Vilayet Matbaası, 1320, s. 48. 



17 
 

Sırrı Paşa reddiyesinde XIX. yüzyıl oryantalistlerinden William Muir’in (ö.1905) 1848 

yılında yayınlanan The Life of Mahomet and History of Islam isimli eseri ve Kıpti ansiklopedist 

ve dilbilimci Ebu Şakir İbn el-Rahib’in (ö.1295) dünya tarihini konu alan meşhur Kitabu’t-

Tevarih adlı eserine de atıfta bulunmuştur.68 Sırrı Girîdî reddiyesinde çağdaş Müslüman 

yazarlardan da yararlanmıştır. Bunlar Ahmet Mithat Efendi’nin (ö.1912) Müdâfaa’sı, Hüseyin 

el-Cisr’in (ö.1909) er-Risâletü’l Hamîdiyye’si ve Manastırlı İsmail Hakkı (ö.1912) tarafından 

Risale-i Hamidiye’nin tercümesi ve şerhi olan Tercümetü’r-Risâleti’l-Hamîdiyye’dir. 

Hıristiyanlık tarihine dair İbn Haldun’un (ö.1406) el-ʿİber’i ve Şehristanî’nin (ö.1153) el-Milel 

ve’n-Nihal eserlerinden yararlanılmıştır. Reddiyede kullanılan diğer İslamî kaynaklar ise 

Fahreddin er-Râzî’nin (ö.1210) Münâzara fi’r-red ‘ale’n nasârâ adlı reddiyesi ile Mefâtîhu’l-

Gayb isimli tefsiri, İsmail Gelenbevî’nin (ö.1791) Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Celâl’i, Hasan Çelebi’nin 

(Fenârî) (ö.1486) Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf’ı, Muallim Nâci’nin (ö.1893) Hulâsatü’l-İhlâs’ı 

ve Abidin Paşa’nın (ö.1906) Tercüme ve Şerh-i Mesnevî-i Şerîf’idir.  

                                                           
68 İbn Rahip hakkında detaylı bilgi için bkz. Aziz S. Atiya, "Abu Shakir İbn al-Rahib", The Coptic Encyclopedia, 

ed. A. S. Atiya, ( New York: Macmillan Publishing Company, 1991), 1/33. 



18 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

XIX. YÜZYIL OSMANLI COĞRAFYASINDA YÜRÜTÜLEN 

MİSYONERLİK FAALİYETLERİ 

XIX. yüzyıl, Müslüman âlimler tarafından reddiye yazımının arttığı bir dönem olmuştur. 

Önceki yıllarda az sayıda reddiye eserlere rastlanırken 1800’lerden itibaren bu eserlerde bir 

artışın olması ve özellikle Türkçe yazılmaları Osmanlı coğrafyasındaki misyonerlik 

faaliyetlerinin de arttığının bir göstergesidir. Nitekim eserlerin hemen hemen tamamında 

müellifler eseri yazma amacının misyonerlere karşı bir savunma olduğunu ifade eder. İleride 

detaylı olarak değineceğimiz üzere, misyoner teşkilatlar bölgede oldukça aktif olmuş, hastane, 

okul, dispanser, gazete gibi kuruluşlar vasıtasıyla Müslüman halkla yakın temaslar 

kurmuşlardır. 

1. XIX. Yüzyıl Osmanlı Devleti’nde Misyonerlik Faaliyetleri 

İslam dininin zuhur ettiği günden itibaren hızla dünyaya yayılan Müslümanlar, 

Hıristiyanları Avrupa kıtasına sıkıştırarak kutsal mekânların bulunduğu Akdeniz havzası, 

Anadolu ve Orta Doğu ile bağlantılarını kesmiştir. Bu durumdan oldukça rahatsızlık duyan 

Papalık, özellikle Kudüs ve Anadolu’nun İslam hâkimiyetinden kurtarılması için sürekli olarak 

Hıristiyan iktidarlara baskı yapmış, bunun sonucunda bir dizi Haçlı Seferleri düzenlemeyi 

başarmıştır. XV. yüzyılda başlayan coğrafi keşiflerle yeni deniz yollarının bulunması Hıristiyan 

Batı için büyük bir fırsat olmuş, böylelikle Avrupalı Hıristiyanlar Müslüman topraklarından 

geçmek zorunda kalmadan Asya ülkelerine ulaşabilmişlerdir. Birbirleriyle rekabet içerisinde 

olan Avrupalı devletler, gittikleri yerleri sömürgeleştirerek ekonomik olarak da güç 

kazanmışlardır.69 Coğrafi keşifler ve beraberinde gelen sömürgecilik faaliyetleri, Avrupalı 

devletleri zenginleştirirken misyoner teşkilatların da dünya çapında yayılmalarını önemli 

ölçüde kolaylaştırmıştır. Zira misyonerlik faaliyetlerinin sömürgecilikle paralel şekilde artmış 

olması bunu göstermektedir. Misyonerlik, şüphesiz sömürgecilerin gittikleri bölgelerde 

kökleşmek adına yaptıkları en önemli faaliyetlerden birisidir. Sömürge devletlerinin himayesini 

arkasına alan misyoner teşkilatlar yerli halka karşı yoğun faaliyetlerde bulunmuş, yerel dinleri 

ilkel ve geri, Hıristiyanlığı ise bir medeniyet timsali olarak yansıtmaya çalışmışlardır. 

Müslüman ülkelerde misyonerler eğitim kurumlarına önem vermiş, Müslüman çocuklarına 

                                                           
69 Ahmet Kavas, “Sömürgecilik”, DİA, İstanbul, 2009, C. XXXVII, s. 394-397. 



19 
 

kendi din, kültür ve inançlarından uzaklaştırmakla birlikte Batıya sempati duyacak şekilde 

eğitim vererek gelecekte de kendi çıkarlarını korumayı hedeflemişlerdir.70 

Coğrafi keşiflerin beraberinde getirdiği ekonomik kazanç, Rönesans, Reform ve Sanayi 

Devrimi ile gelişen teknoloji Avrupa ülkelerini güçlendirirken ekonomik, askeri ve siyasi 

yönden zayıflayan Osmanlı İmparatorluğu, XVIII. yüzyıldan itibaren toprak kaybetmeye 

başlar. Avrupa’nın maddi ve teknolojik açıdan ezici bir güce kavuşması “Şark Meselesi” olarak 

adlandırılan Osmanlı topraklarının paylaşılması konusunu da yeniden gündeme getirmiştir. 

1071 yılında Türklerin Anadolu’ya girmesi Şark Meselesinin başlangıcı olmuş, XVII. yüzyıla 

kadar ise Türklerin Avrupa’ya girmesi engellenmeye çalışılmıştır. Bu döneme kadar savunma 

durumunda olan Avrupalı Hıristiyanlar, Osmanlı’nın Viyana kuşatmasında (1683-1699) 

yaşadığı yenilgiyi bir işaret kabul etmiş ve geniş Osmanlı topraklarından istedikleri payı 

alabilmek için kendi aralarında rekabete girmişler, bu bağlamda yabancı ülkeler Osmanlı 

Devletinden çeşitli yollarla imtiyazlar elde etmişlerdir.71 Avrupalı şirketler kendilerine verilen 

kapitülasyonları zamanla istismar ederek bankalar, denizyolları, madenler, gaz, elektrik, liman 

tesisleri, posta ve telefon gibi önemli bütün kamu hizmetlerini tekeline geçirerek Osmanlı 

içerisinde ciddi bir konum elde etmişlerdir. Başlangıçta Avrupa’da dost ülkeler oluşturma 

gayesiyle bir lütuf ve ihsan olarak verilen bu kapitülasyonlar, Osmanlı’nın zayıflamasıyla 

Batılılar tarafından zaten sahip olmaları gereken haklar olarak öne sürülmüş, 1740 yılında 

değiştirilemez hale getirilerek zayıflayan Osmanlı devleti adeta yarı sömürge bir ülkeye 

dönüştürülmüştür.72 

Misyonerlerin Osmanlı topraklarında rahatça hareket etmesinde şüphesiz XVII. 

yüzyıldan beri Avrupalı devletlere sağlanan imtiyazların payı büyüktür. Osmanlı’nın Avrupalı 

devletlere verdiği ticari kapitülasyonların yanı sıra din ve ayin serbestliğinde sağlanan 

imtiyazlar, misyonerlerin bu coğrafyadaki faaliyetlerini hızlandırmıştır.73 XVII. yüzyılda 

Fransa’ya bazı imtiyazların tanınması Fransa ve Osmanlı arasındaki siyasi ilişkilerin 

yakınlaşmasına sebep olmuş, zaman içerisinde Fransa hububat ihracı, gümüş para ticaretinde 

serbestlik, gümrük vergilerinde azalma gibi haklara sahip olmuşlardır. Bunun yanı sıra Kudüs’e 

                                                           
70 Şinasi Gündüz, Mahmut Aydın, Misyonerlik: Hıristiyan Misyonerler, Yöntemleri ve Türkiye’ye Yönelik 

Faaliyetleri, İstanbul, Kaknüs Yayınları, 2002, s.71. 
71 Halil İnalcık, Devleti Aliyye, Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar, C. IV, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2016, s. 252-253. 
72 İnalcık, Devleti Aliyye, C. IV, s. 245-246. 
73 Avrupa devletlerine verilen ticari imtiyazlar hakkında detaylı bilgi için bkz. İnalcık, Devleti Aliyye, C. IV, s. 

226- 244. 



20 
 

giden Hıristiyan hacıları ve orada yerleşmiş bulunan keşişleri himaye hakkı ile Osmanlı’da 

faaliyet gösteren Cizvit ve Kapuçin misyonerlerini koruma haklarını da elde etmiştir. 1679 

yılında yeni şekliyle elde ettiği bu ayrıcalıklar Fransa’nın Osmanlı coğrafyasında yaşayan 

Katoliklerin ve Katolik misyonerlerin hamiliği iddiasının da temelini oluşturmuştur.74 Zira 

Fransa’ya verilen bu tavizler tüccarların Balkanlara ve Yakın Doğu şehirlerine yerleşmelerine 

imkân sağlamış, dolayısıyla Latin Kilisesinin nüfuzu doğuda oldukça geniş bir bölgeye 

yayılmıştır. Elde ettikleri imtiyazlardan cesaret alan İngiltere, İtalya, Rusya, Amerika gibi diğer 

devletler de Osmanlı’da yaşayan Hıristiyan azınlıklar üzerinde hamilik iddiasında bulunarak 

bölgede hâkimiyetlerine zemin hazırlayacak ve kendi gayeleri doğrultusunda hizmet edecek 

misyonerler göndermişlerdir. 

Islahat Fermanı (1856), Paris Antlaşması (1856), Kanun-i Esasi’nin (1876) ilgili bölüm 

ve maddeleri misyonerlere okul kurma, kitap ve broşür dağıtma, dergi gazete yayınlama 

haklarını vermiş, konsolosların genel himaye haklarını konu alan 9 Ağustos 1863 tarihli 

Yabancı Konsoloslar Nizamnamesi ise misyonerlerin ihtiyaç duyduğu hukuki güvenceyi 

sağlamıştır. 13 Temmuz 1878 tarihinde imzalanan Berlin Antlaşmasının 62. maddesi ile her tür 

mezhep ve ayinin icrası serbest bırakılacak, cemaatlerin ruhban sınıfının hiyerarşisine 

müdahale edilmeyecek, hangi milletten olursa olsun Osmanlı topraklarında seyahat eden 

ruhban sınıfına engel olunmayarak aynı hukuk ve imtiyazlardan faydalanacaklardır. Bu madde 

ile konsoloslar ve diplomatlar Osmanlı’da mukim olan dini kurumlar ve hayır kurumlarının 

resmi olarak hamileri olmuşlardır. Ayrıca Fransa’nın elde ettiği hukuki ayrıcalıklara dikkat 

çekilerek kutsal mekânlara zarar verilmeyeceği de garanti altına alınmıştır.75 Konsolos ve 

diplomatların gölgesine sığınan misyonerler elde ettikleri hukuki güvenceyle Osmanlı 

coğrafyasındaki faaliyetlerini hızlandırmışlar, yerel yöneticilerin çıkarabileceği zorluklara karşı 

yukarıda bahsedilen hukuki hakları öne sürmüşlerdir.76 

Tanzimat ve Islahat fermanlarının azınlıklara kazandırdığı haklar misyonerlerce sonuna 

kadar kullanılmış, 1855’li yıllardan sonra misyoner okulları çok büyük bir hızla yayılmıştır. 

Milliyetçi ve ayrılıkçı fikirlerin ince ince işlendiği bu okulların doğurduğu tehlike Osmanlı 

tarafından çok geç fark edilmiş ve engellenmeye çalışılmıştır. 1860 yılında yayınlanan Gümrük 

Nizamnamesi ile okullara gidecek her türlü malzemenin ve kitapların içeriğinin gümrüklerde 

                                                           
74 İnalcık, Devleti Aliyye, C. IV, s. 238. 
75 Muahedat-ı Umumiyye Mecmuası, C.V, Ceride-i Askeriye Matbaası, 1298, s. 139-140. 
76 Erdoğan Keskinkılıç, Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyonerlik Faaliyetlerinin Hukukî Dayanağı, Türk Hukuk 

Tarihi Araştırmaları Dergisi, S. 6, 2008 (Güz), s. 104. 



21 
 

kontrol edilmesi amaçlanmış olsa da Batılı devletlerin şiddetli muhalefeti ve protestoları bu 

uygulamanın faaliyete geçmesini engellemiştir.77 Yabancı okulların bu fevri hareketlerine set 

çekmek isteyen Osmanlı Devleti, 1869 yılında yeni bir teşebbüste bulunarak Maarif-i Umumiye 

Nizamnamesi’ni neşretmiş, 129. maddede yabancı okulların siyasi, dini ve eğitim faaliyetlerini 

kontrol altına almaya çalışmıştır. 129. madde ile okullarda çalışacak öğretmenlerin 

diplomalarının Maarif Nezareti’nden onaylı olması zorunlu kılınmıştır. Yine aynı maddede 

belirtildiği üzere, âdâba ve politikaya aykırı olmaması için okul ders cetvelleri ve kitaplarının 

içeriği Maarif Nezareti veya maarif vekilleri tarafından tasdik edilmelidir. Şartlara uymayan 

okullar ruhsat alamayıp kapatılacaktır.78 Ancak bu kanunlar devletin gücünün ve imkânlarının 

azalması sebebiyle uygulamada yetersiz kalmış, bununla birlikte en küçük bir müdahale 

teşebbüsünde Avrupalı devletlerin tehditleriyle karşı karşıya gelinmiştir.79 

1.1. Misyoner Teşkilatları 

Misyonerler ve onları finanse eden Batılı devletleri Anadolu’ya yönlendiren çeşitli 

nedenlerden bahsedilebilir. Özellikle Anadolu’nun zengin yeraltı kaynakları, Asya’ya ulaşımda 

bir geçiş noktası olması ve geniş bir pazar potansiyeline sahip olması Batılı devletleri bu 

coğrafyaya yönlendiren sebepler arasındadır. Hıristiyanlığın kutsal mekânlarının büyük 

kısmının burada olması ve Pavlus’un Tarsuslu olması da misyonerleri Anadolu’ya yönlendiren 

sebeplerdendir. Müslüman halkı Îsâ’nın yoluna davet etmek ve vaftiz olmalarını sağlamak 

gayeleriyle Anadolu’ya ayak basan misyonerler, kısa sürede Müslümanları Hıristiyanlaştırma 

teşebbüslerinden olumlu sonuçlar alamayacaklarını anlamışlar, bunun üzerine etkilenmeye 

daha müsait gruplar olarak gördükleri Ermeni, Rum, Süryânî, Bulgar gibi Hıristiyan azınlıklara 

yönelmişlerdir. Zira birçok etnik gruptan oluşan Osmanlı İmparatorluğunda kendisine yer 

açmak isteyen Batılı devletler en etkili yol olarak Hıristiyan azınlıklarla ittifak yapmayı 

hedefler.80  

Osmanlı coğrafyasında yaşayan Hıristiyan azınlıkların büyük çoğunluğunun Ortodoks 

mezhebine mensup olması sebebiyle Anadolu’da faaliyet gösteren misyoner gruplar Katolik ve 

Protestan ağırlıklıdır. Bununla birlikte özellikle Rusya tarafından organize edilen Ortodoks 

misyoner çalışmaları da görülmektedir. Hangi mezhebe mensup olursa olsun bütün misyoner 

                                                           
77 Şamil Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, İstanbul, Gökkubbe Yayınevi, 2020, s. 25- 26. 
78 Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA). Yıldız Esas Evrakı Defterleri (Y.EE.) 00112. 
79İlknur Polat Haydaroğlu, ”Osmanlı İmparatorluğu’nda Yabancı Okullar ve Misyonerlik Faaliyetleri”, 

Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, Ankara, TDV Yayınları, 2006, s. 28-31. 
80 Joseph Leon Grabill,  Missıonaries Amid Conflict: Their Influence Upon American Relations With the 

Near East, 1914-1927, (Yayınlanmış Doktora Tezi, Indiana Üniversitesi), 1964, s. 16-18. 



22 
 

gruplar eğitim, sağlık, basım-yayın ve yardım faaliyetleri ile Hıristiyan azınlıkları kendi tarafına 

çekmeye çalışmıştır. Misyonerlerin gittikleri her bölgenin ihtiyacına göre yöntemler 

belirlenmiş, şartlara göre misyon metotlarında değişiklikler yapılmıştır. Dönemin genel 

görüntüsünün daha iyi anlaşılması açısından yukarıda bahsettiğimiz Hıristiyan mezheplerin 

misyonerlik çalışmalarına kısaca değinmek faydalı olacaktır. 

1.1.1. Katolik Misyoner Faaliyetleri 

Fransa’nın elde ettiği imtiyazlarla rahat bir çalışma ortamına kavuşan Cizvit tarikatına 

bağlı Katolik misyonerler, 1609 yılında İstanbul’a gelerek Fransız elçiliklerinde görevli din 

adamı perdesi altında Osmanlı coğrafyasında faaliyetlerine başlar.81 1612 yılına gelindiğinde 

Cizvitler sayesinde Ermeniler arasında Katolikliğe geçenlerin sayısı çoğalmıştır. 1626’da 

Fransa’nın ikinci büyük misyon tarikatı olan Kapuçinler de Cizvitler’e eşlik etmiş hatta birkaç 

yıl içerisinde İstanbul’da Katolikliğin en önde gelen temsilcileri olmuşlardır.82 Katolik 

misyonerler temel olarak iki kitleyi hedef almış olup bunlar Müslüman halk ve Doğu 

Hıristiyanları olarak isimlendirilen yerli Hıristiyan halktır. Bu süreçte Müslümanlardan çok 

Doğu Hıristiyanları üzerinde yapılan misyon faaliyetleri meyvelerini vermiş; Ermeni, Süryânî, 

Nestûrî ve Melkit kiliselerinde Katolik cemaatler oluşturularak bu kiliselerin kendi içlerinde 

bölünmelerine sebep olmuşlardır.83  

Misyonerlik faaliyetlerini bölgesel papazlar ve sömürge memurlarının idaresinden alarak 

Papalık bünyesinde toplamak isteyen Roma, 14 Ocak 1622 yılında “İnanç Yayma Kutsal 

Topluluğu” (The Sacred Congregation de Propaganda Fide) teşkilatını kurar. Misyonerlerin 

Doğu’da ve diğer coğrafyalarda sömürge devletlerinin himayesinde olmaları sık sık misyonlara 

müdahale edilmesine sebep olurken Hıristiyan olmayan yerel halkın gözünde de misyonerleri 

sömürgecilerin casusları konumuna sokmuştur. Kısaca CPF olarak adlandırlan bu teşkilat hem 

misyonerlerin bu kötü imajını değiştirmeyi hem de misyonlarda reform gerçekleştirerek daha 

uyumlu ve sistemli hareket etmeyi hedeflemiştir. Bunun yanı sıra zaman içerisinde misyon 

faaliyetlerinin temel ilkelerini oluşturacak zengin bir bilgi birikimine de sahip olmuştur.84 CPF 

Latinliği ön planda tutmuş, bu çerçevede Doğuda ve Osmanlı coğrafyasında faaliyetlerini 

gerçekleştirirken katı tutumlar sergilemiştir. Cizvit ve Kapüsen misyonerler tarafından 

                                                           
81 Charles A. Frazee, Katolikler ve Sultanlar: Kilise ve Osmanlı İmparatorluğu 1453-1923, çev. Cemile Erdek, 

İstanbul, Küre Yayınları, 2009, s. 97. 
82 Frazee, Katolikler ve Sultanlar, s. 103. 
83 Frazee, Katolikler ve Sultanlar, s. 97-101. 
84 Propaganda Teşkilatı hakkında detaylı bilgi için bkz. R. Hoffman, “Propagation of the Faith, Congregation for 

the”, New Catholic Encyclopedia (NCE), 2. ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C. XI, s. 749-752. 



23 
 

Ortodoks Hıristiyanlara yapılan yardımlar engellenmiş, önceleri Katolikliğe geçen yerli 

Hıristiyanlarının eski dindaşlarının ayinlerine katılmalarına göz yumulurken CPF misyonerleri 

tarafından bu yasaklanmıştır.85 

Bahsi geçtiği üzere Batılı misyonerler Müslümanlardan ziyade Osmanlı’da yaşayan 

azınlıklar üzerinde etkili olmuşlardır. Azınlıklar içerisinde ise özellikle Ermeniler arasında 

propaganda faaliyetlerinin yoğunlaştığı ve başarılı olduğu görülmektedir. Ana gövdeden 

ayrılarak Katolikliğe geçen Ermeniler, İstanbul Ermeni Patrikhanesi ile sorunlar yaşamış, 

bununla birlikte kendi içlerinde de ayrılıklara düşmüşlerdir. Şüphesiz bu ayrılıkların temel 

sebebi Papalık makamının Doğu Katoliklerini kendi yönetimi altına alarak merkezi gücünü 

kuvvetlendirme isteğidir. Ermeni, Keldânî, Süryânî, Melkitî gibi Katolikliğe geçen Doğulular 

din ve mezhep olarak Roma’ya bağlanmış, Papayı ruhani bir lider olarak kabul etmişler ise de 

onu bir “Garp Patriği” olarak görmemişler, kadim geleneklerini terk etmeyerek ayinlerini 

devam ettirmişlerdir.86 Bu durumu değiştirmek isteyen Papalık, 1830 yılında “millet statüsü”nü 

alan Katolik Ermeni cemaatini kilit nokta olarak görmüş, iç meselelerine müdahil olarak 

üzerinde tahakküm kurmak istemiştir. Roma’nın Katolik Ermeni cemaatine danışmadan tek 

taraflı bir kararla Papa yanlısı olan Hasun Efendi’yi İstanbul Katolik Ermeni Patriği olarak 

ataması bu tahakkümün önemli bir örneğidir. Papalık idaresini isteyenler ile milli kimliklerini 

ön plana çıkararak İstanbul Ermeni Patrikhanesiyle ilişkilerin devam etmesini isteyenler 

arasında artan gerilimin sonucunda yeni kurulmuş olan Ermeni Katolik cemaati kendi içerisinde 

taraflara bölünmüştür.87 

Kısaca bahsettiğimiz bu olaylarda dikkat çeken nokta ise Müslümanların yanı sıra 

Hıristiyan halk arasında da misyonerlerin propagandalarından rahatsızlık duyan bir kitlenin 

olmasıdır. Roma’nın bu müdahaleleri Katolikliğe geçen Ermeni halkın bir kısmını o derece 

rahatsız etmiştir ki Osmanlı Devleti’ne bu durumu şikâyet etme ihtiyacı duymuşlardır. Katolik 

bir Ermeni’nin İstanbul gazetesine gönderdiği bir makale, tebaası olmaktan gurur duydukları 

Osmanlı Devleti’nin menfaatini korumak istediklerini vurgulayarak başlar. Bu makaleye göre 

Roma’nın, mezhep vesilesiyle Osmanlı hâkimiyeti altında yaşayan gayrimüslimlerin millî 

hukuklarına ve milliyetlerine müdahalesi hem Osmanlı hem de azınlıklar için büyük bir tehlike 

arz etmektedir. Zira Ermenilerle başlayan bu durum müdahale edilmezse yakın zamanda 

                                                           
85 Frazee, Katolikler ve Sultanlar, s.110. 
86 Ahmet Türkan, “İstanbul’daki Katolik Ermeni Gruplarının Problemleri ve Papalığın Müdahaleleri ( 19. yy.)”, 

History Studies: International Journal of History, C. 4, S. 2, 2012, s. 318. 
87 Türkan, “İstanbul’daki Katolik Ermeni Gruplarının Problemleri”, s. 327-328. 



24 
 

Osmanlı Devleti’nin tâbiiyetinde bulunan Marunî, Süryânî, Keldânî ve Rum Katolikleri gibi 

diğer kavimlerde de görülecektir.88 

1.1.2. Protestan Misyoner Faaliyetleri 

Osmanlı coğrafyasında Protestan misyonerliğinin öncü ülkeleri İngiltere ve Amerika 

olmuştur. Moravya Kilisesi mensubu Protestan misyonerler, müjdeyi yaymak için Osmanlı 

topraklarına 1740 yılında ayak basmış olsalar da buradaki çalışmalarından herhangi bir sonuç 

alamayarak faaliyetlerini sonlandırmışlardır. Protestan misyon teşkilatlarının sistemli bir 

şekilde ilk kez Osmanlı coğrafyasına gelişleri ise 1815 yılında İngiliz misyoner teşkilatı Church 

Missionary Society (CMS) tarafından gerçekleşmiştir. Mısır’da faaliyetlerine başlayan CMS, 

1800 yılında İngilizler tarafından işgal edilmiş olan Malta Adasını Akdeniz Misyonu’nun 

merkezi yapmışlardır. Yine bu adada kurulan matbaa, Protestan misyonerlerin İncil başta olmak 

üsere dini yayın ihtiyacını karşılamış, Osmanlı’da yaşayan Ermeni, Rum, Bulgar ve diğer 

azınlıkların dillerinde kitapçıklar basılmış, Kitâb-ı Mukaddes çevirileri yapılmıştır.89 1846 

yılında İngiliz ileri gelenleri ve İngiliz misyoner cemiyetlerinin el birliği ile Malta Protestan 

Koleji açılmış, bu kolejde Yahudi, Kıpti, Türk, Arap, Arnavut, Rum, Bulgar, Ermeni 

kesimlerden gelen öğrenciler; öğretmen, yerli misyoner, tercüman, İncil okuyucusu olarak 

yetiştirilmiştir.90 Ahlak felsefesi, yazı, aritmetik, coğrafya, matematik, tarih, hukuk felsefesi, 

botanik, jeoloji, mineraloji, inşaat mühendisliği, kimya ve resim dersleri müfredatta yer 

almıştır. Kolejde İngilizce, modern ve klasik Yunanca, Fransızca, İtalyanca, Almanca, Latince 

gibi Batı dilleri ağırlıklı olarak okutulmakta iken Türkçe ve Arapça gibi Doğu dilleri de 

öğretilmiştir.91 

İngilizlerden kısa bir süre sonra, 1820 yılında Amerikalı misyonerler, İngiltere’nin 

himayesi altında Anadolu’da ilk Protestan misyonuna başlamışlardır. American Board of 

Commissioners for Foreign Misssions (ABCFM) isimli Amerikan misyon teşkilatı tarafından 

1820’de İzmir’e gönderilen Pliny Finks ve Levi Parsons üç yıl boyunca ticaret yollarını 

izleyerek İzmir’den Kudüs’e, Beyrut’tan İskenderiye’ye kadar çevrede gözlemler yapmışlar, 

misyonlar için izlenecek yol ve yöntemleri tespit etmişlerdir.92 Oldukça sistemli hareket eden 

                                                           
88 Türkan, İstanbul’da Ermeni Cemaatleri Arasındaki Dini ve İdari İhtilaflar ve Tartışmalar, s. 214. 
89 Ömer Turan, “XIX. Yüzyıl Osmanlı Tarihinin Kaynaklarından İngiliz ve Amerikan Protestan Misyonerlik 

Cemiyetleri Arşivleri”, XIII. Türk Tarih Kongresi, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2002, s. 1548. 
90Ayşe Aksu, “İngilizlerin Malta’daki Deniz Feneri: Malta Protestan Koleji (1846-1868).” FSM İlmi 

Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S.8, Güz 2016, s. 97. 
91 Mallia Salvu, “The Malta Protestant College”, Melita Historica, C.10, S.3, 1990, s. 265. 
92 Uygur Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika: 19. Yüzyılda Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları, İstanbul, Arba Yayınları, 1989, s. 29. 



25 
 

teşkilat, Finks ve Parsons gibi misyon yapılacak bölgeye keşif için gönderilen misyonerlere bir 

talimat belgesi vermektedir. Buna göre misyonerlerden halkın dinsel açıdan durumu, din 

adamlarının yeterliliği, ahlakı ve eğitim durumları, ülkede eğitim ve öğretimin durumu, halkın 

eğitime karşı bakışı, dinsel ve laik okulların durumu, ülkenin siyasal bütünlüğü, ülkede tarım 

alanlarının ne derece kullanıldığı gibi birçok konunun detaylı olarak gözlenmesi istenmiştir.93  

Akademik literatürde “Sondaj Çalışmaları” olarak tanımlanan misyonerlerin bu keşif gezileri 

detaylı ve sistematik olarak Boston’a rapor edilmiş, elde edilen bilgiler tebliğcilerle paylaşılarak 

ön bilgilendirme yapılmıştır. Gidecekleri yerin coğrafi, jeolojik, meteorolojik özelliklerinden 

halkın moral durumuna kadar haberdar olan American Board misyonerleri sistemli çalışmaları 

sayesinde kısa sürede Osmanlı’da en etkili Protestan misyonerler olmuşlardır.94 Çalışmaları 

boyunca dikkatleri üzerlerine çekmemeye özen gösteren Amerikalı Protestan misyonerler, 

doğrudan Müslümanlara ulaşmak yerine Hıristiyan azınlıklara yönelmişlerdir. Zira 

Müslümanlar misyonerlere karşı mesafeli durmakla birlikte misyonerlere yabancı devletlerin 

casusları gözüyle bakmaktadır. Protestan misyonerlere göre Osmanlı tebaası Hıristiyan 

azınlıklar, gerçeğe ulaşıp Protestan olurlarsa yüzyıllardır birlikte yaşadıkları Müslüman 

komşularına da müjdeyi iletebilirlerdi. Bu bağlamda Protestan misyonerler Ermeni, Rum ve 

Bulgar azınlıklara yoğunlaşmış, bunlar içerisinden Protestanlığa yatkın olmaları sebebiyle 

Ermenilere öncelik vermiştir.95 

1831 yılına gelindiğine İstanbul’da Amerikan diplomatik temsilciliğinin açılması 

Amerikan misyonerlerini cesaretlendirmiş ve hemen o yıl “İstanbul Misyonu” kurulmuştur. 

Yine aynı yıl Malta Adasında bulunan matbaa, önce İzmir’e 1853 yılından sonra ise İstanbul’a 

taşınmıştır. Oldukça sistemli bir şekilde hareket eden örgüt, dünya çapında gerçekleştirdiği 

faaliyetlerini “misyon bölgesi”, “bölgedeki istasyonlar” ve bunlara bağlı “dış istasyonlar” 

şeklinde teşkilatlandırarak iletişim ve bilgi aktarımının planlı ilerlemesini sağlamıştır. Misyon 

ise tüm faaliyetlerini kapsayan bölgeyi ifade etmekte olup temel birim ülkeler değil 

misyonlardır.96 Bir ülke içerisinde birkaç misyon bölgesi olabilirken bu misyonlar birbirleri ile 

iletişim içerisindedirler. Osmanlı topraklarında İstanbul merkezli “Batı Türkiye”, Harput 

merkezli “Doğu Türkiye”, başkenti Antep olan “Merkezi Türkiye” ve Balkanları kapsayan 

“Avrupa Türkiyesi” olmak üzere dört misyon merkezi kurulmuştur. “Batı Türkiye Misyonu” 

                                                           
93 Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika, s. 30-31. 
94 Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika, s. 33-34. 
95 American Board’ın azınlıklara yönelik faaliyetleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Samuel Colcord Bartlett, 

Historical Sketch of the Missions of the American Board in Turkey, Boston, ABCFM Yayını, 1876. 
96 Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika, s. 51-53. 



26 
 

Osmanlı coğrafyasındaki en geniş misyon bölgesi olurken “Merkezî Türkiye Misyonu” bölgede 

Ermenilerin yoğun olarak yaşaması sebebiyle başlangıçta “Güney Ermenistan Misyonu” olarak 

isimlendirilmiştir.97 

Doğu kiliselerinde reformun dışarıdan müdahale ile değil yerel reformistler eliyle 

gerçekleşeceğine inanan American Board misyonerleri, yerel Hıristiyan halkın eğitilmesine 

oldukça önem vermişlerdir.98 William Goodell’in çabalarıyla İstanbul’un muhtelif yerlerinde 

temel eğitim veren dört okul ve 1834 yılında Pera’da Ermeniler için bir lise açılmıştır. Okuma-

yazma, temel matematik işlemleri, kutsal kitap okumaları şeklinde bir müfredata sahip olan bu 

okulların öğretim dili Rumca ve Ermenice’ydi.99 Açılan bu okullar kısa sürede meyvelerini 

vermiş ve öğrenciler arasında Protestanlığa geçenler olmuştur. Bunun üzerine harekete geçen 

Ermeni Patrikhanesi, Patrikhane otoritesini zedelediği ve Ermeniler arasında Protestanlığı 

yaydığı gerekçeleriyle Osmanlı devletine şikayette bulunarak Pera’da kurulan okulu 

kapattırmış, okul müdürünü sürgüne göndermiş ve birçok Ermeni’yi hapse attırmıştır. 

Protestanlığa geçenleri, onlarla iş birliği yapanları, onların kitaplarını satın alanları ve 

okuyanları aforoz etmekle tehdit eden Ermeni Patrikhanesi, Rum Patrikhanesine de cesaret 

vermiş, iki patrikhane iş birliği içerisinde Protestanlara karşı baskılarını artırmışlardır.100 Bütün 

bu baskılara ve aforoz tehditlerine rağmen Amerikan Protestan misyonerler, düzenledikleri 

sohbetler, ibadetler ve toplantılarla Ermenilerin ilgisini çekmeye devam etmiştir. Özellikle 

misyoner William Goodell’in Eski Ahit ve Yeni Ahit’i Ermeni harfleriyle Türkçe’ye çevirmesi 

Protestanlığa geçişi kolaylaştıran etkili bir faktör olmuştur.101 Yerel patrikhanenin baskılarına 

rağmen 1846 yılında kırk kişinin resmi olarak Protestanlığa geçmesiyle ilk İstanbul Evangelist 

Ermeni Kilisesi (The First Evangelical Armenian Church of Constantinople) kurulur. Ardından 

İzmit, Adapazarı, Erzurum ve Trabzon’da da Ermeni Evangelist kiliseleri açılmıştır. 1847’de 

bağımsız bir dini topluluk olarak ilan edilen Protestanlar, Bâb-ı Âli’de temsilci bulundurabilme 

ve mabet açabilme imkânına kavuşmuş, Protestan Ermeniler arasında seçilen bir kişi Protestan 

cemaatinin temsilcisi olarak Osmanlı hükümeti tarafından tanınmıştır. Şüphesiz bu fermanın 

                                                           
97 Gülbadi Alan, “Amerikan Board Örgütünün Dünyası”, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Misyonerler 

ve Faaliyetleri, s. 84-85. 
98 Cemal Yetkiner, “İstanbul’da Bir Cemaatin Doğuşu: William Goodell ve Amerikan Protestan Misyonu”, 

Akademik Orta Doğu Dergisi, C.3, S.1, 2008, s. 149. 
99 Yetkiner,  “İstanbul’da Bir Cemaatin Doğuşu”, s. 148. 
100 E. D. Griffin Prime, Forty Years in the Turkish Empire: Or, Memoirs of Rev. William Goodell, D. D., 

Late Missionary of the A. B. C. F. M. At Constantinople, NewYork, R. Carter and Brothers, 1877, s. 229- 233. 
101 Yetkiner,  “İstanbul’da Bir Cemaatin Doğuşu”, s. 155. 



27 
 

alınmasında ve 1850 yılında Protestanların “millet” olarak tanınmalarında İngiliz elçiliğinin ve 

diplomatik baskıların çok büyük payı vardır.102 

1.1.3. Ortodoks Misyoner Faaliyetleri 

Osmanlı coğrafyasında yaşayan Hıristiyan halk farklı etnik kökenlere sahip olmakla 

birlikte büyük bir kısmı Ortodoks mezhebine mensuptur. Dolayısıyla Osmanlı coğrafyasında 

Ortodoks misyonerliği yukarıda bahsettiğimiz Katolik ve Protestan misyonlarından farklı bir 

yönde ilerlemiştir. Katolik ve Protestan misyonerlerin Ortodoks yerli halkı hedef alması ve 

cemaat içerisinde ayrılıklara yol açması Ortodoks kilisesinin savunmacı bir tavır sergilemesine 

sebep olmuştur. Bu bağlamda Fener Ortodoks Patrikhanesi yabancı misyoner teşkilatların 

faaliyetlerini engellemeye çalışmış, özellikle açılan eğitim kurumlarının kapatılması için 

devlete baskılarda bulunmuştur. 

Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethinden sonra Ermeni, Bulgar, Sırp, Süryânî ve diğer 

Ortodoks azınlıklar Fener Rum Patrikhanesi’nin yönetimine verilmiş, böylece dağılmak üzere 

olan Ortodoks Patrikhanesi Osmanlı’nın desteği ile yeniden ayağa kalkmıştır.103 Kendisine 

verilen yetkilerle Rum Ortodoks Patrikhanesi Osmanlı’da yaşayan diğer Ortodoks 

Hıristiyanlardan daha önde bir konuma sahip olmuştur. Bu durum uzun yıllar Ortodoks halk 

açısından bir rahatsızlık oluşturmamış olsa da 1789’da gerçekleşen Fransız İhtilali’nin etkisi 

zamanla Osmanlı’da yaşayan azınlıklarda da görülmüş, Ortodoks Hıristiyanlar arasında milli 

kimlikler, dini kimliklerin önüne geçmiştir. Bu bağlamda ibadet ve eğitimlerini kendi milli 

zeminlerinde gerçekleştirmek istediklerini dile getiren Arnavut, Bulgar, Ermeni, Sırp ve diğer 

Ortodoks azınlıklar merkezî idarenin olumlu düşüncesine rağmen Patrikhanenin şiddetli 

muhalefetiyle karşı karşıya kalmışlardır.104 Rum Patrikhanesi tüm çabalarına rağmen 1870 

yılında Bulgar Eksarhanesi’nin kurulmasını engelleyememiştir. Bu durumdan oldukça rahatsız 

olan Patrikhane, Bulgarları Hıristiyanlığı bölmek ve ırkçılık yapmakla suçlayarak 1872 yılında 

şizmatik105 ilan etmiştir.106 

                                                           
102 Yetkiner,  İstanbul’da Bir Cemaatin Doğuşu, s. 156-157. 
103 M. Süreyya Şahin, “Fener Rum Ortodoks Patrikhânesi”, DİA, İstanbul, 1995, C. XII, s. 342. 
104 Bülent Atalay, “Osmanlı İmparatorluğu’nun En Uzun Yüzyılının Sonu ve En Kısa Yüzyılının Başlarında 

Balkanlar’da Rum Ortodoks Patrikhanesi’nin Rum Olmayan Ortodoksları Rumlaştırma Teşebbüsleri”, 

Uluslararası Balkan Dil, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu Bildirileri, Edirne, Trakya Üniversitesi Matbaası, 

2010, s. 99-100. 
105 Dinden sapmış ve bölücü anlamına gelmektedir. 
106 Bülent Atalay, “Fener Patrikhanesi’nin Balkanları Rumlaştırma Politikasına Karşı Farklı Bir Duruş: Türk-

Bulgar Ortak Tavrı”, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2007, C.9, S.1, s. 101. 



28 
 

Fener Patrikhanesi’nin bu tavrı Anadolu’da yaşayan Türk kökenli Ortodoks Hıristiyanlar 

tarafından da tepkiyle karşılanmıştır. Dil, kültür ve gelenek bakımından Türk olduklarını ifade 

eden Anadolu Hıristiyanları, Papa Eftim’in önderliğinde Anadolu’da bağımsız bir Ortodoks 

kilisesinin kurulması için mücadele vermiştir. Bu süreçte Papa Eftim, Rum Patrikhanesi’nin 

mezhebi millet ile karıştırarak Helenizm propagandası yaptığını ve buna karşı bir Türk 

Patrikhanesi’nin açılmasının zorunlu olduğunu, aksi takdirde Türk olan ve vatanını seven 

Anadolu Ortodoksları’nın Rumlar içerisinde Türklüğünü unutarak eriyip gideceğini 

vurgulamıştır.  Millî Mücadele yıllarında Osmanlı’nın yanında yer alan Anadolu Ortodoksları 

1922 yılında Kayseri’de Türk Ortodoks Patrikhanesi’ni kurmuşlardır.107  

Osmanlı coğrafyasında yabancılar tarafından gerçekleştirilen Ortodoks misyoner 

faaliyetleri ise Rusya tarafından koordine edilmiştir. Rusya XVII. yüzyıldan itibaren 

Osmanlı’da yaşayan Slav ve Ortodoks halklarla yakın ilişkiler kurmaya çalışmış, bu süreçte en 

çok Bulgarlar ve Ermeniler üzerinde tesirli olmuş, özellikle Ermeni Gregoryen okullarında 

geniş bir etki alanı bulmuştur.108 Osmanlı İmparatorluğu'nun ilk Rus misyonu 18. yüzyılın 

başında elçilik binasında açılan St. Anthony ve Pechersk Theodosius kilisesi ile başlamıştır. 

1818 yılında, Rus elçiliğinin Büyükdere’deki yazlık sarayının ikinci katında Konstantin-Elena 

adını taşıyan küçük ev kilisesi ibadete açılmış, bir diğer kilise 1845 yılında Rus büyükelçiliğinin 

Pera’da bulunan yeni binasının üçüncü katında “Nikolay Çudotvorets” ismiyle faaliyete 

başlamıştır. XIX. yüzyılın sonlarına gelindiğinde İstanbul’da toplam yedi Rus Ortodoks kilisesi 

mevcuttur. Buna ek olarak Galata'nın liman bölgesinde (günümüzde Karaköy) Rus Afon 

manastırlarının çiftliklerinde üç kilise mevcut olup bu çiftliklerde Rus hacılar ağırlanmaktaydı. 

Çiftlik arazilerinin konumu, Rusya'nın Karadeniz limanlarından buharlı gemiyle gelen hacıların 

kabulünü ve konaklamasını kolaylaştırmakta, başta gıda olmak üzere çeşitli malların Rusya'dan 

teslimi için bir aktarma noktası olarak kullanılmaktaydı.109 

1874 yılında hizmete açılan İstanbul Rus Nikolayev Hastanesi, içerisinde hastane binası, 

dispanser, rahibelerin konakladığı ev, papaz dairesi, çamaşırlık, Türk hamamı, Rus okulu 

bulunan kompleks bir yapı olmakla birlikte 1876 yılında inşa edilen Nikolay Çudotvorets 

Kilisesini de (Aya Nikola) bünyesinde bulundurmaktadır. Hastaları ücretsiz muayene etmekle 

birlikte tedavi ve ilaç masraflarını da karşılaması sebebiyle İstanbul’un çok uzak noktalarından 

                                                           
107 Hikmet Yavuz Ercan, “Fener ve Türk Ortodoks Patrikhanesi”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 1967, C.5, S.8, 

s. 418-422. 
108 Tevfik Çavdar, Osmanlıların Yarı-Sömürge Oluşu, İstanbul, Ant Yayınları, 1970, s. 104. 
109 Fatih Ünal, “Osmanlı İstanbul’unda Bir Rus Misyoner Hastanesi: Pangaltı Nikolayev Hastanesi”, Marmara 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, C.5 S.2, 2018, s. 237. 



29 
 

dahi hastaların tedavi için gelmesine sebep olmuştur. Bağış kasasından toplanan paralar ile 

hasta yakınlarına yardımlar yapılmış, hastalardan ihtiyacı olanların yol masrafları 

karşılanmıştır. Nikolayev Hastanesi’nde Müslüman hastalar kabul edilmekle birlikte yatan 

hastaların büyük çoğunluğu Ruslar, Bulgarlar, Karadağlılar ve Rumlardan oluşmuştur.110 

Rusya, imzaladığı Paris Barış Antlaşması sonrasında Osmanlı’ya gönderdiği İgnatiyev ve 

Nelidov gibi büyükelçilerin titiz çalışmalarıyla bir “Balkan Birliği” kurmayı hedeflemiş, bu 

bağlamda Sırplar, Bulgarlar, Romen ve Yunanlılarla anlaşarak çıkacak ayaklanmalarda tüm 

Ortodoksların birlikte organize olmalarını garanti altına almaya çalışmıştır. Fener 

Patrikhanesi’nden kavgalı bir şekilde ayrılan Bulgarların, Yunanlılarla birleşmelerinin mümkün 

olmadığını fark eden Rusya, 1858 yılında Slav Yardım Komitesi’ni kurarak Bulgar, Sırp ve 

Karadağlı Ortodokslardan oluşan bir “Slav Birliği” kurmayı hedeflemiştir.111 Ortodoks 

Hıristiyanlara ücretsiz olarak hizmet veren okullar, sağlık kurumları, kilise ve manastırlar açan 

Rusya, bu çalışmalarıyla Hıristiyan Ortodoksların ve Balkan Slavlarının gerçek koruyucusu 

olduğunu hissettirmiştir. Bu çerçevede İstanbul Rus elçiliğine bağlı Rus mektepleri açılmış, 

burada yardıma muhtaç ailelerin çocukları Rus dili ve Ortodoks kültürüne aşina olacak şekilde 

eğitimler almışlardır.112 

Rusya bölgede nüfuzunu arttırmak adına detaylı incelemeler yapmış, 1894 yılında Rus 

elçiliğine bağlı İstanbul Rus Arkeoloji Enstitüsü’nü kurarak Osmanlı topraklarında arkeolojik 

çalışmalar başlatmış, Bizans araştırmalarına dair kurslar düzenlemiştir. Birinci Dünya savaşının 

başlamasıyla Rus elçisi görevinden geri geçilmiş ve Enstitü çalışanları 1914’de Osmanlı 

topraklarını terk etmek zorunda kalmıştır.113 

1.2. Diyarbakır Bölgesinde Misyonerlerin Çalışma Alanları  

Çalışmamızın bu bölümünde XIX. yüzyıl Diyarbakır bölgesinde gerçekleşen misyoner 

faaliyetlerine değinilecektir. Zira Giritli Sırrı Paşa Nûrü’l-Hüdâ li-men istehdâ ismini verdiği 

reddiyesini Diyarbakır valilik görevi sırasında kaleme almış olup eserinin yazılış amacını 

misyonerlerin propagandalarına karşı Müslümanları bilinçlendirmek olarak tanımlar. Bu 

bağlamda eserin yazıldığı siyasi ve kültürel ortama göz atmak, müellifin amacının anlaşılması 

açısından oldukça önemlidir.  Zira Diyarbakır vilayetinin etnik ve dini açıdan çeşitli bir bölge 

                                                           
110 Ünal, “Osmanlı İstanbul’unda Bir Rus Misyoner Hastanesi: Pangaltı Nikolayev Hastanesi”, s. 242-251. 
111 Hasan Demiroğlu-Feyzullah Uyanık, “Osmanlı ve Rus Kaynaklarına Göre General İgnatyev’in Sultan 

Abdülaziz Dönemi Faaliyetleri (1864-1876)”, Sultan Abdülaziz ve Dönemi Sempozyumu, Ankara, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2014, C. III, s. 191-197. 
112 Fatih Ünal, “Osmanlı İstanbul’unda Bir Rus Misyoner Hastanesi: Pangaltı Nikolayev Hastanesi”, s. 236-237. 
113 Pınar Üre, “İstanbul’da Rus Arkeoloji Enstitüsü (1894-1914)”, Toplumsal Tarih, S. 254, Şubat 2015, s. 20. 



30 
 

olması misyonerleri bu bölgeye çekmiştir. Okullar vasıtasıyla Hıristiyan yerli halka yönelik 

propagandalar yapılmış, Müslüman halkla hastaneler, dispanserler, yetimhaneler yoluyla 

iletişim kurulmuştur. 

XIX. yüzyıl Osmanlısında Diyarbakır vilayeti geniş bir bölgeyi içine almaktadır. Bu 

bölge günümüz Elazığ, Siirt ve Mardin illeri ile Adıyaman’ın Besni, Kâhta, Gerger ilçeleri; 

Siverek ve Ceylanpınar ile bugünkü Suriye topraklarının bir kısmını kapsamaktadır. Etnik ve 

inanç açısından farklılıkları bünyesinde barındıran Diyarbakır, Osmanlı’nın en uzun süre 

misyonerlik faaliyetlerine maruz kalan bölgesidir. Diğer bölgelerde olduğu gibi Diyarbakır’da 

da misyonerlerin hedef kitlesi Müslüman halk değil Hıristiyan azınlıklar olmuş, daha önce 

değindiğimiz üzere bölgedeki Keldânîler, Ermeniler, Süryânîler ve Rumlar misyonerlerin 

etkisiyle kendi içlerinde bölünmüşlerdir.114 

Gittikleri yerlerde dini faaliyet dışında farklı yöntemlere de başvuran misyoner teşkilatlar, 

çeşitli kurumlar vasıtasıyla daha büyük kitlelere ulaşmayı hedeflemişlerdir. Özellikle Osmanlı 

coğrafyası söz konusu olduğunda, Hıristiyan yerli azınlık ile Müslüman halka karşı 

misyonerlerin yaklaşımlarının farklı ilerlediği görülmektedir. Hıristiyan azınlıklara yönelen 

misyonerler, İncil okumaları, ayinler, Hıristiyanlığa dair ilmihal bilgilerinin öğretilmesi gibi 

dini çalışmalara ağırlık vermişler, bunu ise açtıkları eğitim kurumlarıyla gerçekleştirmişlerdir. 

Açılan bu okullarda sadece dini dersler değil Hıristiyan azınlığın maddi açıdan kalkınmasına 

yardımcı olacak mesleki eğitimler de verilmiştir. Özellikle açılan ücretsiz yatılı okullar ve kız 

okulları eğitim açısından kısıtlı imkânlara sahip azınlıklar tarafından büyük ilgi görmüştür. 

Okullar dışında gazete ve broşür yayınları ile Hıristiyan halk bilinçlendirilmeye çalışılmıştır. 

Müslüman halk söz konusu olduğunda ise İncil’in tebliği arka planda kalmıştır. Zira 

Müslümanlar misyonerleri gördüğü yerde yollarını değiştirmekte, siyasi olaylar sebebiyle 

onlara Batılı devletlerin casusları gözüyle bakmaktadırlar. Yabancı okullara Müslüman 

öğrencilerin kaydedilmesi devlet tarafından yasaklanması misyonerlerin işini daha da 

zorlaştırmıştır. Ancak Osmanlı’nın son dönemlerinde eğitim kurumları kadar sağlık 

hizmetlerinin de oldukça yetersiz olmasını fırsat bilen misyoner teşkilatlar, hastane ve 

dispanserler kurarak Müslüman halkla iletişime geçmiştir. Misyoner doktorlar çoğu zaman 

ücretsiz muayene yaparak Müslüman halkın sempatisini kazanmayı hedeflemişlerdir. 

                                                           
114 Talip Atalay, “Diyarbakır Ve Mardin'de Misyonerlik Faaliyetleri”, Dinler Tarihi Araştırmaları V, Türkiye 

Dinler Tarihi Derneği Yayınları, Ankara, 2005, s. 141. 



31 
 

1.2.1. Okullar 

Eğitim faaliyetleri ve kurumların açılması, misyoner teşkilatların üzerinde en çok mesai 

harcadığı alan olmuştur. Bu bağlamda gidilen misyon bölgelerinde kilise etrafında oluşan 

cemaatin ve onların çocuklarının başlangıçta İncil’i okuyacak kadar bir eğitime tâbi 

tutulmalarına önem verilmiştir. Sonraki aşamada kiliselere papaz ve vaiz yetiştirecek İlahiyat 

okulları ile ilkokullara öğretmen yetiştirecek yatılı/gündüzlü liseler açılmış, eğitim imkanlarına 

sahip olmayan Hıristiyan azınlıklar bu okullara yoğun ilgi göstermişlerdir.115 Bu tür yabancı 

okullardan haberdar olan Sırrı Paşa, bulunduğu bölgedeki okulları yakından takip etmiş, 

misyoner eğitim kurumlarına karşılık görev yaptığı her vilayette mektepler açma gayretinde 

olmuştur. 

1870 yılı başlarında Diyarbakır vilayet merkezinde gayrimüslim azınlıklara ait 3 Ermeni, 

1 Rum, 1 Rum Katolik, 1 Protestan, 1 Keldânî, 1 Süryânî ve 1 Yahudi mektebi, Siverek’te 3 

azınlık ve Hazro‘da 1 Gayrimüslim mektebi bulunmaktaydı. II. Abdülhamid’in tahta 

çıkmasıyla 1876- 1900 yılları arasında Diyarbakır’da 3 rüşdî derecesinde ibtidaî, 1 ibtidaî, 23 

sıbyan; Mardin sancağında 1 ibtidaî, 14 sıbyan; Maden sancağında ise 1 rüşdî derecesinde 

ibtidaî ve 9 sıbyan Gayrimüslim okulu açılmıştır. Açılan bu okullar Gregoryen Ermeniler, 

Katolik Ermeniler, Protestan Ermeniler, Katolik Keldânîler, Katolik Süryânîler, Yakubi 

Süryânîler,  Latinler, Yahudiler ve Ortodoks Rumlar’a aittir.116 Yerli Hıristiyanlar tarafından 

açılan okulların yanı sıra bölgede asıl donanımlı okullar yabancı misyonerler tarafından açılmış, 

bazı azınlık mektepleri ise bu misyoner teşkilatların himayesi altında eğitimlerine devam 

etmiştir. 

Diyarbakır vilayet merkezinde ve Mardin’de Kapuçinler tarafından ruhsatsız olarak 

açılan kız ve erkek mekteplerinin olduğu görülmektedir. Bir diğer Katolik misyoner teşkilatı 

olan Fransızken Hemşireleri de Diyarbakır, Urfa ve Elâzığ çevresinde kız okulları açmışlardır.  

Fransız misyonerlerin açtığı okulların yanı sıra Ermeni Katolik okulları da Fransızlar tarafından 

yönetilmiştir.117 Açılan bu Fransız okullarında standart bir programdan ziyade okulun 

bulunduğu bölge şartlarına uygun bir ders programı takip edilmiştir. Köylerde açılan iptidai 

okullarda Fransızca ve yerel diller okutulurken şehirlerde açılan okullarda ahlak dersi, 

                                                           
115 Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika, s. 23. 
116 Hatip Yıldız, Diyarbekir Vilayeti’nde Eğitim (1870-1920), (Yayınlanmış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2007, s. 241- 242. 
117 Çavdar, Osmanlıların Yarı-Sömürge Oluşu, s. 88- 93. 



32 
 

Fransızca, İngilizce, okuma yazma, güzel yazı, geometri, aritmetik, hesap, gramer, resim ve 

dikiş derslerinin yer aldığı geniş bir müfredat izlenmiştir.118  

Her ne kadar Amerikalı misyonerler, diğer Katolik ve Ortodoks misyonerlere göre 

faaliyetlerine daha geç başlamış olsalar da şüphesiz Amerikan kolejleri Osmanlı’da en etkili 

eğitim kurumları arasında yer almıştır. Amherst ve Williams Kolejleri gibi mezun oldukları 

okulları örnek alan American Board misyonerleri, “Öğren ve Çalış” prensibini benimsemiş, bu 

bağlamda öğrencilere ve gittikleri yerlerdeki Hıristiyan halka dokumacılık, inşaat işçiliği, defter 

tutma, tarım ve hayvancılığa dair yeni yöntemler öğretmişlerdir.119 Amerikalı misyonerler, 

Anadolu’da okulların kuruculuğunu üstlenirken yerli halktan öğretmenler ve yardımcılar 

yetiştirmeye de özen göstermişlerdir. Zira bir bölgede kalıcı olmanın en önemli yolu yerli 

taraftarlar edinmektir. Bu bağlamda Maraş İlahiyat Okulu, Harput Erkek Öğretmen Okulu, 

Sivas Yatılı Öğretmen Okulu kurulmuştur. Bunlar dışında Mardin, Antep, Merzifon, Trablus, 

Beyrut ve Cebel-i Lübnan’da da misyoner yetiştiren okullar açılmıştır.120  

Diyarbakır bölgesinde Amerikan misyonerlerin etkinliği 1850 yılından itibaren başlamış 

olup 1890-1900 yılları arasında Protestan Amerikalı misyonerler tarafından 22 okul 

açılmıştır.121 Diyarbakır vilayetinde misyoner faaliyetlerinin en yoğun olduğu bölge Mardin 

sancağı olup bölgede Amerikan Board tarafından idare edilen ilahiyat okulu, erkek ve kız 

okulları, hastane, eczane ve misyonerlerin ikamet etmeleri için evler açılmıştır. Buna göre 

Mardin’de lise düzeyinde birer erkek ve kız okulu vardı. Mardin Amerikan İdadî Mektebi, 

Mardin kasabasının Mişken mahallesinde, 1870 yılında doğrudan doğruya Amerikalılar 

tarafından inşa edilen bir Amerikan misyoner ilahiyat okuludur. Yine bölgede 1870 yılında 

yatılı bir erkek lisesi açılmıştır.122  

1878 yılında Harput’ta açılan kolej bölgede önemli bir konuma sahip olmuştur. İlk 

açıldığında “Ermenistan Koleji” adını alan kurum on yıl sonra Bâb-ı Âli’nin itirazıyla ismini 

“Fırat Koleji” olarak değiştirmiştir. İlk, orta ve lise düzeyinde eğitim veren okulun öğretim dili 

Ermenice olup iyi bir İngilizce eğitimi de vermektedir. Papaz müdürler tarafından idare edilen 

kolej, Ermeni ayaklanmalarında kışkırtıcı bir rol oynamış, 1915 yılında devlet tarafından 

                                                           
118 Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, s. 149. 
119 Frank A. Stone, Sömürgeciliğin Hasat Mevsimi: Anadolu’da Amerikan Misyoner Okulları,  çev. Ayşe 

Aksu, Dergâh Yayınları, 2011, s. 85. 
120 Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, s. 293. 
121 Yıldız, Diyarbekir Vilayeti’nde Eğitim (1870-1920), s. 262-263. 
122 Yıldız, Diyarbekir Vilayeti’nde Eğitim (1870-1920), s. 263. 



33 
 

kapatılmıştır.123 Doğrudan Amerikalılar tarafından açılan okulların yanı sıra yerli Hıristiyanlar 

tarafından açılan on dokuz Protestan Okulu mevcut olup bunlar da Amerikan himayesine 

girmiştir.124 

Böyle bir dönemde eğitime oldukça önem veren ve görev yaptığı her vilayette bir mektep 

açma gayreti gösteren Sırrı Girîdî, Fransız ve Amerikan misyonerlerin eğitim faaliyetlerini 

yakından takip etmiştir. Nitekim Diyarbakır valiliği sırasında bölgedeki misyoner okullarına 

dair kaleme aldığı bir layihası mevcuttur. Layihada geçtiği üzere, Diyarbakır vilayetinde açılan 

misyoner okullarının en büyüğü Mardin sancağında yer almakta olup burası Kapuçin rahipleri 

ve Amerikan misyonerleri tarafından idare edilmektedir. Okul muhtemelen 1843 yılında Kasd 

Nikola isimli bir İtalyan’ın teşebbüsleriyle açılmıştır. Kasd Nikola, kendine ait bu arsada iki 

katlı bir bina inşa ederek alt katının bir bölümünü ibadethane, diğer bölümünü sıbyan mektebi 

yapmış, üst katını ise din adamlarının ikametine mahsus kılmıştır. İlerleyen süreçte bu binaya 

bitişik bir ev satın alınarak kızlar mektebi yapılmıştır. Sonraki yıllarda bu binalar genişletilerek 

Mardin’de dikkat çeken bir boyuta ulaşmıştır. Sırrı Paşa’nın aktarımına göre, mektebin 

böylesine büyümesi, rahiplerin ellerinde bulunan fermanlardan birinin ikamet ettikleri mahallin 

genişletilmesine izin vermesi sebebiyledir. Mektepte yalnızca Hıristiyan çocuklar okutulmakta 

olup o vakte kadar devlet aleyhinde bir eğitime rastlanılmamıştır.125 Mardin’deki okula nispetle 

ikinci derecede önemli olan diğer okul ise Diyarbakır merkezde olup Kapuçin misyonerlerinin 

idaresi altındadır. 1860 yılında Diyarbakır’daki Fatih Paşa Mahallesinde yeniden inşa edilen bir 

Latin Kilisesi içinde ruhsatlı olarak açılan bu okul da diğeri gibi Hıristiyan çocuklara 

mahsustur.126 

Mardin’de aktif olan bir diğer Protestan okulundan bahseden Sırrı Paşa, okulun 1869-

1870 yılında ruhsatsız olarak açıldığını, kız ve erkekler için iki geniş dairesi bulunduğunu ifade 

eder. Ders programından hareketle iyi bir eğitim verdiği anlaşılan okulda sadece Hıristiyan 

öğrenciler eğitilmektedir. Diyarbakır’da 1852-1853 yılında açılan bir diğer Protestan 

mektebinin kız ve erkek çocuklara mahsus ibtidaî ve rüşdî kısımlarının olduğunu aktaran Sırrı 

Girîdî, bu okulun da ruhsatsız olarak faaliyette bulunduğunu belirtmektedir.127 Bu okullardan 

başka bölgede Amerikalılar tarafından açılmış birkaç Protestan mektebinin daha olduğunu 

                                                           
123 Adnan Şişman, “Osmanlı Toplumunda Yabancı Okullar ve Misyonerlik Faaliyetleri”, Türkler Ansiklopedisi, 

Ankara, Yeni Türkiye Yayınları, 2002, C. XIV, s. 318-319. 
124 Yıldız, Diyarbekir Vilayeti’nde Eğitim (1870-1920), s. 268. 
125 Sırrı Girîdî, Mektûbât-ı Sırrı Paşa, Diyarbakır, Diyarbakır Vilayet Matbaası, 1311, C.III, s.176-177. 
126 Girîdî, Mektûbât-ı Sırrı Paşa, C. III, s. 178. 
127 Girîdî, Mektûbât-ı Sırrı Paşa, C. III, s. 178. 



34 
 

ayrıca İngiliz konsolos vekilinin ikametgâhının bir odasının da ibtidaî mektep olarak 

kullanıldığını belirten Sırrı Paşa, bunların bahsedilen mektepler kadar ehemmiyetli olmadığını 

da eklemektedir.128 

Kısaca bahsettiğimiz yabancı okullar, misyoner teşkilatların en çok önem verdiği 

alanların başında gelmiştir. Bu okullarda azınlıklar sadece dini açıdan değil ideolojik ve siyasi 

yönlerden de eğitilmiştir. Osmanlı kanunlarına göre yabancı okullarda Müslüman öğrencilerin 

okutulması yasak olmasına rağmen az sayıda da olsa Müslüman çocukların bu okullarda eğitim 

aldıkları bilinmektedir. Misyoner okullarına karşı Müslüman halkın farklı yaklaşımlar 

sergilediği görülmektedir. Bu bağlamda halk içerisinde yabancı okulların verdiği eğitimi 

çocuklarının istikbali için bir fırsat olarak görenler olmuştur. Örneğin, Samizade Süreyya 

tarafından kaleme alınan makalede, misyoner mekteplerinin istifade kısmına bakılması 

gerektiği zira yerli mekteplerin eğitiminin çok geride olduğu ifade edilir. Yazara göre 

misyonerler, dergi ve gazetelerinde yazdıkları gibi Müslümanların dini inançlarına etki 

edememektedir. Dolayısıyla dini akidesine katiyen bir halel gelmeyeceğine emin olan 

Müslüman veliler her yönüyle mükemmel olan bu mekteplere çocuklarını göndermeli, bu 

okullardan istifade etmelidir.129 Bunun yanı sıra misyonerlerin vereceği eğitimlerin Müslüman 

çocukların imanlarını sarsacağını düşünerek bu okullardan uzak durulması gerektiğini 

söyleyenler de olmuştur. Bunlara göre Müslümanların evlatları Müslüman olarak yetiştirilmeli, 

Müslümanlara yapılan zulümleri unutmamalı, milliyetperver ve vatanperver olmalı, İttihad-ı 

İslam için çalışmalıdır. Bu idealleri papaz ve rahipler değil ancak Müslüman bir öğretmen 

talebelere verebilir. Milli terbiye, ilme tercih edilmelidir.130 

1.2.2. Hastaneler 

Anadolu coğrafyasında misyonerlerin en çok verim aldığı bir diğer alan sağlık hizmetleri 

olmuştur. Hıristiyanlar, tıbbi misyon faaliyetlerini Îsâ Mesih’in Tanrısal gücünün şifa verici bir 

yönü olmasına dayandırmışlardır. Zira Îsâ Mesih, hastaları tedavi ederken aynı zamanda onlara 

mesajı müjdelemeyi de esas tutmuştur. Osmanlı’da XVI. yüzyıldan beri kolera, tifo, verem, 

veba, çiçek, kuduz ve İspanyol nezlesi gibi salgın hastalıklara sıkça rastlanmış, özellikle deniz 

ticaretinin yoğun olduğu İstanbul’da salgınlar boy göstermiştir.131 Osmanlıda modern tıp 

                                                           
128 Girîdî, Mektûbât-ı Sırrı Paşa, C. III, s. 178-179. 
129 Samizade Süreyya, “Misyonerler ve Mektepleri”, İslam Dünyası Dergisi, C.2, S.2, İstanbul, 1332/1914, s.19-

21. 
130 Mehmed Şevket, “Misyonerler ve Mektepleri Makalesine Cevap”, İslam Dünyası Dergisi, C.2, S.3, İstanbul, 

1332/1914, s. 41-46. 
131 Nuran Yıldırım, “İstanbul’da Sağlık Hayatı”, Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi, ed. 

Coşkun Yılmaz, İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2015, C. IV, s. 92-103. 



35 
 

anlayışına uygun ilk mektep ordu için hekim yetiştirmek amacıyla 1827 yılında “Mekteb-i 

Tıbbiyye” ismiyle İstanbul’da kurulmuştur. Ülkenin hekim ihtiyacını karşılaması beklenen sivil 

tıp okulu “Mekteb-i Tıbbiyye-i Mülkiyye-i Şâhâne” ise oldukça geç bir tarih olan 1866 yılında 

kurulmuştur.132 Ancak Osmanlı coğrafyasının genişliği dikkate alındığında bu okulun yetersiz 

kaldığı açıktır. Hekim yetersizliğinin yanı sıra devlet, sağlık hizmetinin verileceği binaların 

temini ile çalışanların maaşları ve yaptıkları harcamalar belediyelerin sorumluluğuna yüklemiş, 

bu ise sağlık hizmetlerinde aksamalara sebep olmuştur.133 Sağlık alanındaki bu açığın farkında 

olan misyoner teşkilatlar, Osmanlı coğrafyasının neredeyse her bölgesinde hastane ve 

dispanserler kurmuşlardır. Bu kurumlar Müslümanlarla iletişime geçmenin en etkili yolu 

olmuştur. 

Diyarbakır vilayetinde Amerikalı misyonerlere ait birçok sağlık kuruluşu göze 

çarpmaktadır. 1855 yılından itibaren diğer misyon bölgelerinden Harput’a doktor gönderilmiş, 

bölgedeki ihtiyaç ve halkın ilgisi üzerine 1902 yılında kalıcı bir hastane kurulmuştur.134 Sonraki 

yıllarda sağlık hizmetlerini genişletmek amacıyla ebelik ve hemşirelik sınıfları açılmış, 

öğrenciler Avrupa’da eğitim almış hemşireler tarafından eğitilmiştir.135 Bölgede tedavi edilen 

hastaların büyük çoğunluğu Ermenilerden oluşmakla birlikte Türk, Kürt ve diğer azınlıklar da 

bu hizmetten yararlanmıştır.   

Mardin’de Protestan misyonerlerin sağlık hizmetleri Amerikan Board tarafından 1875 

yılında Doktor Daniel B. Thom’un bölgeye gönderilmesiyle başlamıştır. Thom’un iyi derecede 

Arapça bilmesi ve yanında kadın bir hemşirenin olması hastaneye olan talebi arttırmıştır. 

Özellikle Mardin ve Diyarbakır’da kolera salgını ile mücadelesinden dolayı 1894 yılında Dr. 

Thom’a Osmanlı devleti tarafından nişan verilmiştir. Salı ve Cuma günleri ücretsiz hizmet 

veren hastane 1904 yılında ruhsat almıştır.136 

Misyonerler dispanser, ev ziyaretleri ve hastaneler aracılığıyla gerçekleştirdikleri sağlık 

hizmetlerini etkin bir dini propaganda aracı olarak kullanmışlardır. Her hastanede sağlık 

görevlilerinin yanı sıra dini propaganda ve ibadetlerden sorumlu vaizler bulunmuştur. Bu 

                                                           
132 Erdem Aydın, “XIX. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı 

Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), S.15, 2004, s. 189. 
133 Aydın, “XIX. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, s. 199. 
134 Faruk Taşkın, “Amerikan Board Misyonerlerinin Harput’ta Sağlık Çalışmaları”, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

Türkiye’de Misyonerler ve Faaliyetleri, Ed. Yunus Emre Tekinsoy, Murat Hanilçe, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 

2018, s. 361. 
135 Taşkın, “Amerikan Board Misyonerlerinin Harput’ta Sağlık Çalışmaları”, s. 364. 
136 Faruk Taşkın, Kendi Kaynaklarında Amerikan Board’ın Türkiye’deki Sağlık Faaliyetleri (1833-1923), 

(Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2015, s. 141-142. 



36 
 

vaizler her gün hastaların muayene sırası beklediği bölümlerde ve koğuşlarda sabah, öğle ve 

akşam vakitlerinde ayinler gerçekleştirmiş, her pazar günü yatan hastaların bulunduğu 

koğuşlarda komünyon ayinleri yapılmıştır. Yine din görevlileri ve misyoner hemşirelerce yatan 

hastalar arasında Îsâ Mesih’in hayatı hakkında bilgiler içeren metin okumaları yapılmış, ilahiler 

söylenmiştir. 137  Muayene sırası bekleyen hastalar arasında ve koğuşlarda İncil’den nüshalar 

düzenli olarak dağıtılmıştır. Bekleme salonunda bulunan masanın üzerinde Osmanlıca, 

Ermenice, Rumca ve diğer dillerde dini yayınlar bulundurulmuş, isteyen hastalara cüzi bir fiyata 

satılmıştır. Hastane sınırları içerisinde görüşülen hastalarla iletişim kesilmemiş, bu bağlamda 

uzaktan gelen hastalara vaizler tarafından mektuplar yazılmış, şehirde ikamet edenlere ev 

ziyaretleriyle, ticaretle uğraşanlar ise iş yerinde ziyaret edilmiştir. 138 

Hastaların bu dini propagandalar karşısındaki tutumları ise farklı farklı olmuştur. 

Özellikle Amerikalı misyonerlerin çalışmaları sonucunda Ermeniler arasında ciddi bir Protestan 

kitle oluşturmuştur. Hıristiyan azınlıkları kendi tarafına çekmek isteyen misyoner teşkilatlar, 

Müslümanlar söz konusu olduğunda onların din değiştirmelerinden çok misyonerlere karşı 

sempati duymaları ve misyonerleri fonlayan ülkelere hoşgörülü yaklaşmalarını öncelikli hedef 

olarak görmüşlerdir. Nitekim sağlık hizmetlerinin ve ilaçların ücretsiz olması, ister istemez 

Müslümanların misyonerlere karşı sempati duymasını kolaylaştırmıştır. Bununla birlikte bazı 

misyoner raporlarında Müslüman hastaların günlük ayinlere meyil eden diğer Müslüman 

hastaları uyardığı ya da kulaklarını kapayarak ayinleri dinlemek istemedikleri gibi vakalar 

kaydedilmiştir.139 

2. XIX. Yüzyıl Osmanlı Devletinde Misyonerlik Faaliyetlerine Karşı 

Yazılan Reddiyeler 

Hıristiyan geleneğinde ilahiyat bilimlerinin bir dalı olarak kabul edilen ve Hıristiyanlığın 

savunulmasını konu edinen apolojiler, Hıristiyanlığın ilk döneminde Yahudiler ve paganlara 

yönelik konuları ele almıştır.140 İslam’ın ortaya çıkmasıyla apoloji yazarları İslam’a karşı 

Hıristiyan öğretilerinin savunulması ve İslam dininin eleştirisine yönelmiştir.  Yuhannâ ed-

Dımaşkî’nin (ö.750) hayatının sonlarına doğru kaleme aldığı E Pege tes Gnoseos (Bilginin 

Kaynağı) isimli eseri İslam’a karşı yazılan ilk ciddi reddiye olarak görülmektedir.  Üç bölümden 

                                                           
137 Taşkın, Kendi Kaynaklarında Amerikan Board’ın Türkiye’deki Sağlık Faaliyetleri (1833-1923), s. 198-

199. 
138 İdris Yücel, Anadolu’daki Amerikan Hastaneleri Ve Tıbbi Misyonerlik (1880-1930), (Doktora Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü), 2011, s. 143. 
139 Yücel, Anadolu’daki Amerikan Hastaneleri Ve Tıbbi Misyonerlik (1880-1930), s. 152-153. 
140 Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, s.  38. 



37 
 

oluşan kitabın “De Haeresibus” adlı ikinci bölümün 100 ve 101. bahsi müellifin İslam’a dair 

görüşlerini içermekte olup kendisinden sonra İslam’a karşı yazılan Hıristiyan reddiyeleri 

etkilemiştir.141 Bunun yanı sıra Abdülmesîh el-Kindî’nin Halife Memnun döneminde yazdığı 

mektup da Orta Çağ boyunca Hıristiyanların İslam’a karşı eleştirilerinde kullandıkları temel 

referanslardan birisi olmuştur. Theodor Ebû Kurra (ö.825), Huneyn b. İshâk (ö. 873), Yahya b. 

‘Adî (ö. 974) gibi Hıristiyanların İslam’ı eleştiren reddiyeler kaleme almalarına karşılık İslam 

âlimleri hem İslam’a yöneltilen eleştirilere cevap veren hem de Hıristiyan inancını eleştiren 

reddiyeler telif etmişlerdir.142 

Arapça “kabul etmemek, geri çevirmek, karşılık vermek” anlamlarına gelen “red” 

kökünden Osmanlı Türkçesinde türetilmiş olan “reddiye” kavramı, bir inanç veya düşünceye 

karşı çıkarak delil ve dayanaklarını çürütmek amacıyla kaleme alınan eserlere verilen genel 

isimdir. İslami literatürde İslam mezheplerine dair yazılan reddiyelerin yanı sıra diğer din ve 

inanç sistemlerine yönelik reddiyeler de kaleme alınmıştır.143 Ali b. Sehl Rabben et-Taberî’nin 

(ö. 861’den sonra) ed-Dîn ve’d-Devle ile Kitabu’r-Redd ale’n-Nasârâ isimli eserleri reddiye 

türünün ilk örneklerindendir. Yetmiş yaşından sonra Müslüman olan Taberî’nin bir Hıristiyan 

teoloğu olması Kur’ân-ı Kerim ile diğer semavi kitaplar arasında daha kapsamlı mukayese 

yapmasına olanak sağlamış ve eserinde yer verdiği Kutsal metin tercümeleri sonraki dönem 

İslam bilginleri tarafından kullanılmıştır.144 Bir diğer müellif, Şiiliğin Zeydî koluna mensup 

İbrahim b. İsmail el-Kasım (ö. 860) olup Kitabu’r-Redd ale’n-Nasârâ isimli eserinde 

Hıristiyanlığın temel akidesi olan teslis konusuna yoğunlaşmıştır. Hz. Îsâ’nın ulûhiyetinin 

mantıksızlığına vurgu yapan müellif, Hıristiyanlığı eleştirirken genellikle Kur’ân-ı Kerimden 

delillere başvurmuştur.145 Reddiye geleneğinin önemli bir diğer örneği, İbn Hazm’ın (ö.1063) 

Kitabu’l-fasl fi’l-milel ve’l-ehvai ve’n-nihâl isimli eseri olup burada İslam dışı birçok din konu 

edilmiştir. İncilleri karşılaştırmalı olarak inceleyen İbn Hazm, İnciller arası farklılıklara dikkat 

çekerek tahrifin varlığını ispatlamayı hedeflemiştir. Hıristiyanlıkla ilgili meselelerde derin bir 

birikime sahip olduğu anlaşılan İbn Hazm, teslis konusuna da öncelik vermiş, kristolojik 

ayrılıkları tek tek ele almıştır.146 Reddiye literatürünün en etkili isimlerinden birisi de Miladi 

                                                           
141Abdullah Rıdvan Gökbel, Kur’an ve Hıristiyanlar: Hicri İlk Üç Asırda Arap-Süryani Hıristiyanların 

Eserlerinde Kur'an, Eski Yeni Yayınları, 2020, s. 54. 
142 Hıristiyanların Müslümanlara karşı kaleme aldığı reddiyeler hakkında detaylı için bkz. 142 Abdullah Rıdvan 

Gökbel, Kur’an ve Hıristiyanlar: Hicri İlk Üç Asırda Arap-Süryani Hıristiyanların Eserlerinde Kur'an, 

Eski Yeni Yayınları, 2020. 
143 Mustafa Sinanoğlu, “Reddiye”, DİA, İstanbul, 2007, C. XXXIV, s. 516. 
144 Kürşat Demirci, Dinler Tarihinin Meseleleri, İstanbul, İnsan Yayınları, 2021, s. 33. 
145 Aydın, Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler,  s.41 
146 W. Montgomery Watt, Geçmişten Günümüze Müslüman - Hıristiyan Diyalogu, çev. Fuat Aydın, İstanbul, 

Birey Yayıncılık, 2000, s. 94-95; Demirci, Dinler Tarihinin Meseleleri, s. 34-36. 



38 
 

XIII-XIV. yüzyıllar arasında yaşamış olan İbn Teymiyye’dir. Müellif el-Cevâbu’s-sahîh li-men 

beddele dîne’l-Mesîh isimli eserini döneminin Hıristiyan din adamlarının İslam dinine yönelik 

eleştirilerine karşılık kaleme almıştır. Eserin telif sebebini açıklayan bir mukaddime ve iki yüz 

bir fasıldan oluşan reddiyede İbn Teymiyye, Hıristiyanların iddialarını Kur’an, sünnet ve aklî-

mantıkî delillerle eleştirmiş, yer yer daha önceki kutsal metinler üzerinden kanıtlar getirerek 

meseleleri ele almıştır. Yine müellif reddiyenin birçok yerinde dine sonradan karışan bid‘atları 

çürütmeyi hedef alan açıklamalarda bulunmuştur.147 

XIX. yüzyıla gelindiğinde, tüm İslam dünyasında olduğu gibi Osmanlı coğrafyasında da 

yoğun olarak görülen misyonerlik faaliyetleri, yukarıda değindiğimiz üzere halkın tepkisini 

çekmekle birlikte Osmanlı âlimleri tarafından da sert eleştirilere maruz kalmıştır. Osmanlı 

devletinin gücünü yitirdiği bu dönemde İslam dini aleyhinde propagandalar yapan misyonerlere 

karşı mücadele başlatan Osmanlı ilim adamları, Hıristiyan itikadını eleştiren ve İslam’ın 

mükemmelliğini vurgulayan Osmanlıca ve Arapça eserler kaleme almışlardır. Bu eserlerin 

üzerinde durduğu öncelikli konu, geçmiş reddiyelerde olduğu gibi teslis inancının akli ve nakli 

açılardan eleştirilmesidir. Bu bağlamda bazı reddiye yazarları “baba” ve “oğul” lafızlarının 

İncillerdeki kullanımı üzerinden Hz. Îsâ’nın ilah değil bir peygamber olduğunu ispatlanmaya 

çalışmıştır. Reddiyelerde üzerinde durulan bir diğer konu ise çarmıh hadisesi olup akli ve nakli 

olarak mümkünlüğü tartışılmıştır. İncillerin tahrif konusu da bir diğer önemli eleştiri noktası 

olup bununla bağlantılı olarak tebşîrat mevzusu da gündeme getirilmiştir. Zira Kur’ân’da Hz. 

Muhammed’in İncil’de müjdelendiği açıkça zikredilmiştir. Mevcut İncillerde buna dair 

ifadelerin bulunmaması İslam âlimlerine göre tahrifin bir diğer delilidir. İçerdiği konular 

bakımından reddiye geleneğini devam ettiren Osmanlı âlimleri, gelenekten farklı olarak 

yazdıkları reddiye eserlerinde Hıristiyanların dini kaynaklarına da sık sık başvurmuşlar, yakın 

dönemde yazılmış Hıristiyanlara ait ilmi eserleri incelemişlerdir.148 

Bu dönemin önemli reddiye yazarlarından biri Hacı Abdullah Petrici’dir (ö.1886). Tefsir, 

hadis, kelam ve fıkıh alanlarında eserler vermiş olan Petrici’nin reddiye türünde üç eseri 

mevcuttur. Bunlardan ilki olan Bürhanü’l Hüda fi Reddi Kavli’n-Nasârâ küçük bir risâle 

olmasına rağmen oldukça ilgi görmüş, tarihçi Cevdet Paşa tarafından Tezakir isimli eserinde bu 

risale için bir takriz yazılmıştır.149 Petrici’nin en önemli Hıristiyanlık eleştirisi Müslümanlar 

                                                           
147 Mehmet Aydın, “el-Cevâbü’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, 1993, C. VII, s. 428-429. 
148 Hıristiyanlara karşı yazılan reddiyelerin konu dağılımı hakkında bilgi için bkz. Mehmet Aydın, Müslümanların 

Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1998. 
149 İsmail Taşpınar, Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, İstanbul, İFAV Yayınları, 2020, s. 24. 



39 
 

arasında dağıtılan İncilleri görmesi üzerine yazıldığını belirttiği Bürhanü’l Hüda eserinin 

genişletilmiş hali olan er-Risâletü’s-Samsamiyye adlı eseridir.150 İncillerin gerçekliğini 

sorgulamanın Hıristiyanlık eleştirisinde en önemli nokta olduğunu belirten Petrici, Rîsâletü’s-

Samsamiyye eserinde tahrif konusuna öncelik vermektedir.151 Üçüncü reddiye eseri olan 

İzahü’l-Meram fi Keşfi’z-Zalam diğerlerinden farklı olarak Türkçe kaleme alınmıştır. Müellif, 

eserinin girişinde Protestan misyonerlerin neşrettiği ve yaydığı İncil ve Tevrat kitaplarının 

mensuh ve muharrif olduklarını Müslümanlara göstermek ve Hıristiyanlığın hakikatini ortaya 

koymak için bu risâleyi kaleme aldığını ifade etmiştir.152 Dolayısıyla İzahü’l-Meram adlı eser 

Hıristiyan inançlarının genel eleştirisini de içermesi açısından daha kapsamlıdır. 

Son dönem Osmanlı coğrafyasında kaleme alınmış bir diğer önemli reddiye Abdülahad 

Dâvûd’un (ö. 1930) İncil ve Salib isimli eseridir. Müellif bu eserinde Hz. Îsâ’nın çarmıha 

gerilmesi ve İncil metinlerinin orijinalliği üzerinde durmaktadır. Bir mühtedi olan Abdülahad 

Dâvûd, dört İncil’in bizzat Îsâ Mesih’in eseri olmadığı hatta metinleri yazdığı iddia edilen 

havariler zamanında dahi dört İncilin henüz vücud bulmadığını ifade etmektedir.153 Müellifin 

Hıristiyanlığa dair bir diğer eseri Tevrat ve İncil’e Göre Hz. Muhammed adıyla dilimize tercüme 

edilmiştir. Eserde Hz. Muhammed’in peygamberliğinin Yeni Ahit ve Eski Ahit’te haber 

verildiği üzerinde durmaktadır. İbranice kutsal kitaplar üzerinde yaptığı araştırmalar sonucunda 

kaleme aldığı eserinde etimolojik ve mantıki delillere başvurmuştur.154 

XIX. yüzyıl reddiye yazarları içerisinde bir diğer önemli şahsiyet ise Harputlu İshak 

Efendi’dir (ö.1892). Hıristiyanlığa karşı kaleme aldığı iki eserinden biri olan Şemsü’l-

hakîka’nın girişinde ülkede kol gezen Hıristiyan misyonerlere karşı bu reddiyeyi telif ettiğini 

belirtmiştir. Eserde tahrif konusunu öncelikli ele almakta olup İslamî veriler dışında tarihi 

olayların da buna işaret ettiğini vurgulamıştır. Nitekim ona göre İnciller arası farklılıklar açıkça 

tahrifin varlığını göstermektedir.155 İshak Efendi, Şemsü’l-hakika’nın sonunda Hıristiyanlara 

yetmiş iki soru yöneltmiştir. Eserin oldukça ilgi görmesi üzerine Hıristiyan misyonerlerden 

oluşan bir heyet Râfi’u’ş-Şübühât y’ani, Cevâb-i Risâle-i Şemsü’l-Hakîkat isimli anonim bir 

eser yayınlamışlardır. Eserde her konuya cevap verilmemiş, bazı meseleler cevap vermeye layık 

görülmemekle birlikte bir kısmı da Hıristiyan inancının gizemleri olduğu gerekçesiyle cevapsız 

                                                           
150 Taşpınar, Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, s. 32. 
151 Taşpınar, Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, s. 33. 
152Taşpınar, Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, s. 41. 
153 Abdülahad Dâvûd, İncil ve Salib, İstanbul, İnkılap Yayınları, 1999, s. 27. 
154 Detaylı bilgi için bkz. Abdülahad Dâvûd, Tevrat ve İncil’e Göre Hz. Muhammed (as.), çev. Nusret Çam, 

İzmir, Nil Yayınları, 1992. 
155 Aydın, Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler, s. 85. 



40 
 

bırakılmıştır.156 Harputlu İshak Efendi’nin reddiye türünde ikinci eseri Ziyâü’l-kulûb’dur. Bu 

eserini de Protestan misyonerlerin neşriyatlarına karşı kaleme aldığını belirten İshak Efendi; 

teslis, Kitâb-ı Mukaddes’in tarihi, İncillerin tahrifi, çarmıh ve Hz. Îsâ’nın kurtarıcılığı meselesi 

gibi konulara değinmekle birlikte İnciller ile Kur’ân-ı Kerim’in hükümlerini kıyaslayarak hangi 

dinin daha mükemmel olduğunu göstermeye çalışması ilgi çekicidir.157 

Son dönem reddiyelerinden az bilinen bir diğer eser ise İskender b. Ahmed et-Trabzonî’ye 

(ö. ?) ait olan Risâle fi’r-reddi [ale’l] milleti’n-Nasrâniyyeti bi’l-İncîl min kıbeli ilmi’l-kelâm 

isimli eseridir. Trabzonî eserinin giriş kısmında Hıristiyan inancının akli ve nakli delillerle 

savunulamaz olduğunu ancak Hıristiyanların ne aciz bırakıcı akli deliller ne de Müslümanlar 

tarafından sunulan nakli delilleri ciddiye almadığını belirterek Hıristiyan inancını kendi kutsal 

metinleriyle ilzam etmek için bu rîsâleyi kaleme aldığını belirtir.158 Bu bağlamda İncil 

metinlerinin doğruluğunu varsayarak pasajları Grekçe nakledip tercümesini yaptıktan sonra 

Hıristiyan inançlarını bu rivayetlerle eleştirmiştir.159 Eserinde Îsâ Mesih’in tabiatı konusuna 

öncelik veren Trabzonî, teslisin reddedilmesinin yanı sıra Hz. Peygamberin nübüvvetinin 

müjdelenmesine de değinmiştir. Harputlu İshak Efendi’ye benzer şekilde Kur’ân ile ile İncil’in 

karşılaştırmasını da yapan müellif, Kur’ân’ın sahip olduğu icaz sebebiyle bariz şekilde Allah 

katından olduğunu ancak İncillerde böyle bir durumun görülmediğini belirtmiştir.160  

XIX. yüzyılda kaleme alınan Türkçe reddiyeler arasında şüphesiz en etkililerinden birisi 

Ahmet Midhat Efendi’nin (ö.1912) Müdâfaa serisidir. Müellif ilk reddiye eseri olan 

Müdâfaa’yı sınır tanımayan misyonerlere karşı, onların dinlerinin ve tarihlerinin hakikatini 

ortaya koymak için kaleme aldığını ifade etmiştir. Tercüman-ı Hakikat gazetesinde yayınlanan 

eserde Hıristiyanlığın genel tarihi sunulmuş, havariler, İncillerin yazılması ve Pavlus hakkında 

geniş bilgiler verilmiştir. Başlangıçta Mesihîlerin Yahudilerden ayrı olmadığını ifade eden 

                                                           
156 Mehmet Alıcı, “Osmanlı Son Döneminde Müslüman-Hıristiyan Tartışmalarına Dair Bir Karşılaştırma: 

Şemsü’l-Hakîka ve Râfi’u’ş-Şübühât y’ani, Cevâb-i Risâle-i Şemsü’l-Hakîkat”, Mukaddime Dergisi, C.7, S.1, 

2016, s. 35. 
157 Emine Puse, “Harputlu İshak Efendi ve Ziyâu’l-Kulûb Adlı Eseri”, (Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2010, s. 19. 
158 Detaylı bilgi için bkz. Lejla Demiri, Serkan İnce, “İskender ibn Ahmed Feylesof et-Trabzonî”, Christian-

Muslim Relations A Bibliographical History, ed. David Thomas, John Chesworth, Boston, Brill, 2018, C. XII, 

s. 148; Ensar Gülmez, “İskender B. Ahmed et-Trabzonî’nin Risâle fi’r-reddi [Ale’l]-Milleti’n-Nasrâniyyeti 

Bi’l-İncîl Min Kıbeli İlmi’l-Kelâm Adlı Eserinin Tahkik, Tercüme Ve Değerlendirmesi”, (Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2016, s. 151. 
159 Muhammet Tarakçı, “İskender B. Ahmed et-Trabzonî’nin Hıristiyanlığa Reddiyesi “, Türkiye Dinler Tarihi 

Derneği Yayınları, 2004, s. 305. 
160 Gülmez, “İskender B. Ahmed Et-Trabzonî’nin Risâle Fi’r-Reddi [Ale’l]-Milleti’n-Nasrâniyyeti Bi’l-İncîl 

Min Kıbeli İlmi’l-Kelâm Adlı Eserinin Tahkik, Tercüme Ve Değerlendirmesi”,  s. 54-55. 



41 
 

Ahmet Midhat Efendi, bu ayrılığın Pavlus’un faaliyetleriyle gerçekleştiğini öne sürmüştür.161 

Müdâfaa’nın büyük yankı uyandırması üzerine Hıristiyanlığı savunma ihtiyacı hisseden 

Amerikan misyoner teşkilatı başkanı Dwight, Mithat Efendi’nin eserine mukabele mahiyetinde 

bir eser kaleme almıştır. Midhat Efendi, Dwight’ın mukabelesini ve kendisinin buna verdiği 

cevapları Tercüman-ı Hakikat’te Müdâfaa’ya Mukabele ve Mukabeleye Müdâfaa ismiyle 

Müdâfaalar serisinin ikinci cildi olarak bastırmıştır.162 Serinin üçüncü kitabı ise Hıristiyanlığın 

Dünü, Bugünü ve Yarını adıyla basılmıştır. Müellif bir Fransız tarafından isimsiz olarak 

kendisine gönderilen mektup üzerine bu eseri kaleme aldığını belirtmiştir. Mektup sahibi, 

Mithat Efendiyi Hıristiyanlığı yok etmeye çalışmakla itham ederek Hıristiyanlığın ilâhî kanun, 

ahlaki kanun ve siyasi kanun olmak üzere dünya üzerindeki üç kanunu barındırması sebebiyle 

yeryüzünden yok olmayacağını ifade etmiştir. Midhat Efendi bu eserinde, bahsedilen 

kanunların Hıristiyanlıkta aslında var olmayıp varmış gibi gösterilmeye çalışıldığını 

vurgulamaktadır.163 Reddiye literatürüne zengin eserler bırakmış olan Ahmet Midhat 

Efendi’nin Hıristiyanlığa karşı kaleme aldığı bir diğer eseri de Beşâir-i Sıdk-ı Nübüvvet-i 

Muhammediyye’dir. Tebşîrat konusunda Türkçe en geniş eser olan Beşâir, Yahudi ve Hıristiyan 

kaynakların yanı sıra putperestler nezdinde de Hz. Peygamberin nübüvvetini ispatlaması 

açısından dikkat çekicidir.164 

Osmanlı coğrafyasında hızla yayılan misyonerlik faaliyetlerine karşı ilim adamlarının 

kaleme aldığı reddiye eserleri dışında gazetelerde de Hıristiyan inancının yanlışlığına dair 

makaleler neşredildiğini görmekteyiz. Bu yazılarda genellikle ilmi gayelerden çok halkı 

bilinçlendirmek ve Müslümanları misyonerlere karşı uyarmak amacı güdülmektedir. 

  

                                                           
161 İleride detaylı olarak değineceğimiz üzere Sırrı Girîdî bu konuda Ahmet Midhat Efendiyle aynı görüşü 

savunmaktadır. 
162 Hasan Özarslan, “Ahmet Mithat Efendi’nin “Müdâfaa” (Birinci Kitap) Adlı Eserinin Sadeleştirilmesi Ve 

Eserin Dinler Tarihi Açısından Değerlendirilmesi”, (Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü), 2011, s. 13-14. 
163 Özarslan, “Ahmet Mithat Efendi’nin “Müdafaa” (Birinci Kitap) Adlı Eserinin Sadeleştirilmesi”, s. 14-15. 
164 Aydın, Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler, s. 89; s. M. Orhan Okay, “Beşâir-i Sıdk-ı 

Nübüvvet-i Muhammediyye”, DİA, İstanbul, 1992, C. V, s. 549. 



42 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

“NÛRÜ’L-HÜDÂ Lİ-MENİ’STEHDÂ” ESERİNDE 

HIRİSTİYANLIK ELEŞTİRİSİ VE TARTIŞMA KONULARI 

Giritli Sırrı Paşa Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ adlı reddiyesini Hicrî 1310 (m. 1892) yılında 

Osmanlıca tek cilt olarak yayınlanmıştır. Diyarbakır vilayet matbaasında basılan eser 191 sayfa 

olup eserin sonunda Diyarbakırlı Lebibzâde Muhammed Subhuddin tarafından yazılan bir 

takriz bulunmaktadır.  

Reddiye “Müslümanlık” ve “İsevîlik” başlığını taşıyan iki bölümden oluşmaktadır. 

Bununla birlikte Müslümanlık bölümünün oldukça kısa olduğu belirtilmelidir. Bu bölüm 

Hıristiyan halk için yazılmış ve İslam dinini tanıtan bir kitapçık niteliğini taşımaktadır. Birinci 

bölüm derin kelamî açıklamalara girmeden kısa ve öz bilgilerle Sünnî akidenin tasvirini 

içermektedir. Girîdî Hıristiyan okuyucunun İslam hakkında güvenilir bilgiye ulaşması amacıyla 

bu bölümü ele aldığını ifade eder. Türkçe eserlerin yazımına ve tercümelere önem veren 

Girîdî’ye göre temel İslami eserlerin hikmet ve siyaset dili olan Türkçe’ye tercüme edilmemesi 

büyük bir eksikliktir. Zira Arapça bilmeyen halk için İslam dinini hakkıyla öğrenebilecekleri 

eserlerin sayısı az olmakla birlikte yerli Hıristiyan halka da İslam’ı doğru tanıtan eserlere 

ihtiyaç vardır. Hıristiyan halk, misyonerler tarafından İslam hakkında çarpıtılmış sözlerle 

etkilenmeye çalışılmakta, birçok örneği görüldüğü üzere yanlış tercüme edilen ayet ve hadisler 

garazkâr kişiler tarafından İslam’ı kötülemek için kullanılmaktadır. İslam âlimleri Kuran’nın 

muhaliflerin bile anlayabileceği açık bir üslupla tefsirini yaparak misyonerlerin ve diğer din 

karşıtlarının halkı etkilemesini engellemelidir.165 

Nûrü’l-hüdâ’nın ikinci bölümünde sırasıyla Havariler ve Pavlus’un Hıristiyanlığa etkisi, 

İncillerin teşekkülü, yazarları ve çeşitliliği, kristolojik ayrılıklar ve konsiller sonucu ortaya 

çıkan mezhepler, Hz. Muhammed’in peygamberliği meselesi ve diğer kutsal kitaplarda 

müjdelenmesi, teslis doktrini ve enkarnasyon inancı konuları ele alınmıştır. Eserin sonunda yer 

alan hâtime kısmında “Hıristiyanların Görüşlerinin Geçersizliği” (Mesihîlerin İbtâl-i Kavli) 

başlığını açarak maddeler halinde teslise dair eleştiriler yöneltir. 

Tezimizin ikinci bölümünde Sırrı Girîdî’nin reddiyesinde Hıristiyanlığa dair ele aldığı 

tartışma konuları beş başlık altında incelenecektir. Bu bağlamda müellifin kullandığı kaynaklar 

                                                           
165 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 10-11 



43 
 

irdelenmiş, verdiği bilgiler günümüz verileriyle kıyaslanarak tahkik edilmiş, konunun daha iyi 

anlaşılması açısından gerekli görülen yerlerde ek bilgiler verilmiştir. 

1. Havâriler ve Pavlus’un Hıristiyanlığa Etkisi 

Sırrı Girîdî, diğer reddiye eserlerinde yaygın olmayan bir tarzda kendi eserinde havârilere 

ayrıca değinmektedir. Müellife göre Mesih’in ilk takipçileri olan havâriler ve sonradan 

havârilere eklenen Pavlus, Hıristiyanlığın anlaşılmasında önemli bir konuma sahiptir. Zira her 

ne kadar Hz. Îsâ dinin öğretilerini getiren kişi olsa da ömrünün kısa olması sebebiyle getirdiği 

dinin yayılması havârilerin eliyle gerçekleşmiştir.166 Havârilerin hayatları, şahsiyetleri ve 

misyon bölgeleri hakkında detaylı bilgiler veren müellif, Hıristiyanlığın, Mesih sonrası ilk 

döneminden itibaren sağlam bir zemine oturmadığını vurgulamaktadır. Nitekim havârilerden 

Pavlus ve Petrus ile başlayan teolojik çekişmelerin bir kalıntısı olarak yeni tartışmalar ortaya 

çıkmış, Hıristiyanlar elli dört mezhebe ve birçok alt şubelere ayrılmıştır.167 Müellif, 

Hıristiyanlık tarihine ve havârilere dair verdiği bu bilgilerle teolojik eleştirilere ihtiyaç 

duymaksızın tarihi gerçeklerle okuyucuyu ikna etmeyi hedeflemektedir. 

Müellif on iki havâriyi Hıristiyan kayıtlarına uygun olarak sıralamaktadır; Simun Petrus, 

Andreas, Büyük Yakub, Yuhanna, Filipus, Bartolomeus, Matta, Tomas, Küçük Yakub, Yahuda, 

Simun, Yahuda İşkaryot. Havârilerin hayatı, künyesi, Mesih ile tanışmaları, misyonerlik 

faaliyetleri ve kendilerine isnad edilen mektupları hakkında bilgiler veren Girîdî bu bilgileri 

kilise tarihlerinden aldığını ifade eder.168 

1.2. Havâriler ve Şahsiyetleri 

1.2.1. Simun Petrus 

Sırrı Girîdî’nin aktarımına göre havârilerin en büyüğü olması sebebiyle ilk sırada anılan 

Petrus’un asıl ismi Simun’dur. “Petrus” Yunanca ismi olup “Simun” ise İbranice adıdır. Petrus 

ismi “kaya” anlamına gelmekte olup Îsâ Mesih tarafından ilk karşılaşmalarında kendisine 

verilmiştir. Matta İncili’nde ki anlatıya göre Îsâ Mesih, “Sen bir taşsın ki ben kilisemi o taşın 

                                                           
166 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 39. 
167 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 57- 58. 
168 Sırrı Girîdî Arapça tercümede havârilere “resul” yani peygamber ifadesinin kullanılmasının sebebini, onların 

Îsâ Mesih’in görevlendirdiği kişiler, elçiler olmasına bağlamaktadır. Havâriler için kullanılan resul teriminin 

İslam’daki resul kavramı ile bir benzerliği olmayıp farklı anlamlara gelmektedir. Bkz. Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 49. 



44 
 

üzerine bina edeceğim”169 (Mat. 16:18) demiş ve Simun’a “Petrus” lakabını vermiştir.170 

İbranice “Kife”, Arapça “Safa” kelimeleri taş anlamına gelmekte olup Simun’u İbraniler; 

“Şem’un-u Kife”, Araplar ise “Şem’un-u Safa” olarak isimlendirmektedir.171 Petrus’un künyesi 

“Beryuna” olup İbranice “ber” kelimesi oğul, “yuna” ise güvercin anlamına gelmektedir. Buna 

göre Beryuna, İbnu’l-hamame ya da Kebûter-zâde (Güvercin-oğlu) anlamına gelmektedir.172  

Etimolojik açıklamalardan sonra Petrus’un hayatına dair bilgiler veren Girîdî, Filistin’in 

Celile sancağında yer alan Beytülsayda köyünde doğduğunu nakleder. Tevrat’ta Yakub’un 

altıncı oğlu olarak geçen Naftali’nin soyundan gelmektedir.173 Kardeşi Andreas’la birlikte 

geçimini balıkçılıkla sağlayan Petrus, Mesih’in göğe yükselişinden sonra dini yaymak için Şam, 

Antakya, bazı Asya ülkeleri, İtalya, İspanya ve Roma’ya gitmiş, Roma İmparatoru Neron 

tarafından çarmıha gerilerek Roma’da öldürülmüştür. Petrus, Hıristiyan inanışına göre Roma 

kilisesinin kurucusu kabul edilmektedir.174  

1.2.2. Andreas 

Havâri Andreas, Petrus’un kardeşi olup Mesih’in kendisine havâri olarak seçtiği ilk 

kişidir. Mesih’in cemaatine katılmadan önce Vaftizci Yuhanna olarak bilinen Yahya bin 

Zekeriya’nın öğrencisidir. İskoçya175, İznik ve Samiriye bölgesine misyonerlik için gitmiş, 

Yunanistan’ın Patras şehrinde öldürülmüştür.176 

1.2.3. Büyük Yakub 

                                                           
169 Mesih tarafından bu ismin verilmesine dair farklı açıklamalar mevcuttur. Bazı Hıristiyan mezheplere göre, 

Petrus’un itikadı taşa benzetilmiş, bazılarına göre ise bizzat Petrus’un kendisi taşa benzetilerek havâriler 

içerisindeki konumu ortaya konulmuştur. Bkz. Abdülahad Dâvûd, İncil ve Salib, İstanbul, İnkılab Yayınları, 1999, 

s. 181-183. 
170 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 40. 
171 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 40. 
172 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 40. Hıristiyan yazarlarına göre “Yonah” İbranice bir isim olup Matta İncili’nin 16:17 

pasajının Yunanca ve Latince el yazmalarında “Simun Bar Yona” olarak geçmektedir.  İbranice olan Βαριωνα/ 

Bariona/ Barjona hem “Yona’nın Oğlu” hem de “Güvercin Oğlu” anlamlarına gelmektedir. Bkz. Markus 

Bockmuehl, “Simun Peter’s Names in Jewish Sources”, Journal of Jewish Studies, 2004, C. LV, S. I, s. 63; 

Roswell D. Hitchcock, Hitchcock’s Bible Names Dictionary, Christian Classics Ethereal Library, 2014. s.21. 
173 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 41. 
174 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 41. Petrus, Katolik Hıristiyanlara göre Roma’nın ilk piskoposu ve ilk papadır. Papalık 

makamı havâri Petrus’un halefi olup onun sahip olduğu yetkilerin devam ettiricisidir. Bu bağlamda papa, kilisenin 

gelenekleri, dinin ilke ve öğretileri hakkında hüküm verme yetkisine sahiptir. Bkz. Muammer Ulutürk, “Katolik 

Hristiyanlığına Göre Îsâ’nın Halefi ve İlk Papa Havâri Simun Petrus”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi, 2006, 

C.VI, S.I, s. 145-167. 
175 Havâri Andreas, Rus ve İskoç kiliselerinin koruyucusu olarak kabul edilmektedir. Bkz. Gündüz, Din ve İnanç 

Sözlüğü, s. 32. 
176 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 41. 



45 
 

Yakub, İncil yazarı Yuhanna’nın kardeşi olup diğer Havâri Yakub’tan ayırmak amacıyla 

kendisine “Büyük” lakabı verilmiştir. Mesih’e katılmadan önce her iki kardeş de babaları 

Zebedi gibi balıkçılıkla geçinmektedir. Beytsayda bölgesinde doğmuş, yaşamı boyunca Filistin 

bölgesinden çıkmamıştır. Kral Herod Agrippa’nın emriyle öldürülmüştür.177 

1.2.4. Yuhanna 

Yuhanna, havârilerden Büyük Yakub’un kardeşi olup “İncil yazarı Yuhanna” olarak da 

bilinmektedir. Mesih’e iman ettiğinde henüz yirmi beş yaşında olan Yuhanna hiç evlenmemiş, 

yaşamı boyunca Anadolu’nun tamamını dolaşarak misyonerlik faaliyetlerinde bulunmuştur. 

“Yuhanna el-Habib” lakabını alan Yuhanna bütün havârilerden uzun yaşamış, yüz yirmi 

yaşında vefat etmiştir. Mezarı Efes’tedir. Sinoptik dört İncil’den biri olan Yuhanna İncili’nin 

yanı sıra üç mektup ve Yeni Ahit’in son kısmı olan Vahiy bölümü de havâri Yuhanna’ya isnad 

edilmektedir.178 

Girîdî, Havâri Yuhanna’nın İncilinde diğer İncillerde yer alan Îsâ Mesih’in mucizelerine 

yer vermekle birlikte kendi zamanında ortaya çıkan ehli bidate karşı eleştirilerde bulunduğunu 

ifade eder. Müellife göre Havâri Yuhanna o dönem Hıristiyanlar içerisinde Hz. Îsâ’nın insanî 

ve ilahî tabiatını inkâr edenlere karşı mücadele etmiştir. Yeni Ahit’te yer alan üç mektup da bu 

inkârcılara karşı yazılmıştır.179  

1.2.5. Filipus 

Havâri Filipus hakkında kaynaklarda çok az bilginin olduğunu ifade eden Girîdî, 

Beytsayda’da doğduğu ve Tevrat’ta geçen Yakub’un oğlu Aşer’in soyundan geldiğini nakleder. 

Filipus misyonerlik için Anadolu’ya gitmiş, günümüz Pamukkale şehrinde yer alan 

Hierapolis’te öldürülmüştür.180 

1.2.6. Bartolomeus 

Bir diğer havâri olan Bartolomeus’un asıl ismi Natanyel’dir.  Diğer adı olan  Bar-Tolmai, 

“Tolmai’nin Oğlu” anlamına gelmektedir. Celile’de doğmuş, Mesih’e iman etmeden önce 

Vaftizci Yuhanna’nın öğrencileri arasında yer almıştır. Dini yaymak için Nusaybin, Musul, 

Babil, Irak, Fars, Arabistan, Yemen ve Büyük Ermenistan’a gitmiş, rivayete göre 

                                                           
177 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 42. 
178 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 42-43. 
179 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 43. 
180 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 44. 



46 
 

anlattıklarından memnun olmayan idareciler tarafından öldürülmüştür. Bartolomeus’a ait bir 

İncilin varlığı bilinmekle birlikte Hıristiyanlarca apokrif İnciller arasında anılmaktadır.181  

1.2.7. Matta 

Havâri Matta Celileli olup asıl ismi Levi’dir. Markos İncili’nde “Alfay oğlu Levi” olarak 

anılır (Mar. 2:14). Roma için vergi memuru olarak hizmet verdiği sırada Mesih tarafından 

havâri seçilmiştir. Dini yaymak için Filistin bölgesinin tamamını dolaşmış, Habeşistan’a 

gitmiştir. Hz. Îsâ’nın göğe yükselmesinden sekiz yıl sonra kendi ismiyle anılan İncilini o dönem 

bölge halkının dili olan Aramice olarak kaleme almıştır. Ancak Matta İncilinin Aramice asıl 

nüshası günümüze ulaşmamış olup Hıristiyanların kullandığı, bu İncilin Yunanca 

tercümesidir.182 

1.2.8. Tomas 

Havâri Tomas hakkında çok az bilgi olduğunu ifade eden Girîdî, “Tomas” isminin “ikiz” 

anlamına geldiğini183 kendisinin Kudüslü olup marangozluk yaparak geçimini sağladığını ekler. 

Hıristiyanlarca dini yaymak için Hindistan’a kadar gittiği ve orada öldürüldüğü iddia edilir. 

Ancak bir diğer rivayete göre mezarı Urfa’dadır. Tomas’a ait bir İncil metni olduğu bilinmekle 

birlikte apokrif metinler arasında yer almaktadır.184 

1.2.9. Küçük Yakub 

Sırrı Girîdî’nin aktarımına göre havârilerden bir diğeri Alfeus oğlu Yakub olup “Küçük 

Yakub” olarak da bilinmektedir. Anne tarafından Îsâ Mesih’le akrabalığı olup Yusuf en-Neccâr 

tarafından yetiştirilmiştir. Avcılıkla geçinen Yakub, Filistin bölgesinde Havâri Matta ile birlikte 

bir süre din hizmetinde bulunmuş, Suriye, Hakkâri, Urfa bölgelerinde misyonerlik yapmıştır. 

Çok faziletli olması sebebiyle iyilik ve ihsan edici anlamına gelen “Bârr” lakabını almıştır. 

Yahudi lider Hanana’nın emriyle Baal heykelinden aşağı atılarak öldürülmüştür. Kudüs 

cemaatinin ilk piskoposu olup Yeni Ahit’te kendisine isnad edilen bir risâle mevcuttur.185 

                                                           
181 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 44. 
182 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 45. 
183 Havari Tomas Yuhanna İncili’nde bir kaç kez “ikiz” anlamına gelen Didymus olarak anılır (Yuh. 11:16, 20:24; 

21:2). Yunanca Didyma kelimesi Aramice ikiz anlamına gelen teoma kelimesinin tercüme edilmiş halidir. Bkz. C. 

Mcmahon, “Thomas, Apostle, ST.”, NCE, Washington, 2003, C. XIV, s. 11. Yine Yuhanna İncili’nde “Şüpheci 

Tomas” olarak da geçmektedir. Elini Mesih’in elindeki çivi izlerine sürmeden ve elini Mesih’in göğsüne 

koymadan Îsâ’nın dirilişine inanmayı reddetmesi sebebiyle kendisine bu lakap verilmiştir (Yuh. 20:24-29). Bkz. 

L. Crawford, “Thomas”, Collins Bible Dictionary, s. 1144. 
184 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 46. 
185 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 46. 



47 
 

1.2.10. Yahuda 

Havari Yahuda, Küçük Yakub’un kardeşi olup Lebbeus ya da Taddeus olarak da 

bilinmektedir.186 Kendisine çok gayretli, çalışkan anlamlarına gelen “Gayyur” lakabı 

verilmiştir. Hem Hz. Meryem’in hem de Yusuf en-Neccâr’ın akrabası olması sebebiyle Îsâ’nın 

kardeşi olarak anılır. Ancak burada kullanılan “kardeş” kelimesi öz kardeş anlamında değildir. 

İbranice’de amcaoğulları ile teyze çocuklarının “kardeş” olarak isimlendirilmesi sebebiyle İncil 

metinlerinde hem Küçük Yakub hem de Yahuda, Îsâ’nın kardeşi olarak tanımlanmıştır. Nitekim 

Hz. Meryem’in Îsâ Mesih’ten başka çocuğu olmamıştır. Her ne kadar dördüncü asırda 

Hıristiyanlar arasında bunun tersine yönelik bir iddia olsa da daha sonraları bu iddia çürütülerek 

reddedilmiştir. Havâri Yahuda’nın İncilde geçen yalnızca bir rîsâlesi olup başka eseri 

bilinmemektedir.187 

1.2.11. Simun 

Sırrı Girîdî bir diğer havâri olan Simun el-Kanani’nin “Gayyur” lakabına sahip olması 

dışında hayatı hakkında sahih bir bilgi olmadığını ifade etmektedir.188 

Kilise kaynaklarında havâri Simun hakkında çok az bilgi bulunmakta olup Yeni Ahit 

metinlerinde Simun the Cananean (Mat. 10:4, Mar. 3:18) ya da Yurtsever Simun (Luk. 6:15, Elç. 

1:13) olarak geçmektedir. “Yurtsever” (Zealot) kelimesi Aramice “qan’anai” kelimesinin 

Grekçe tercümesi olup her ikisi de “Yurtsever” anlamına gelmektedir. Hıristiyan kaynaklara 

göre ya havâri olmadan önce bir Yahudi hareketi olan  Zealotlara mensup olması ya da Musa 

Kanunu’na olan güçlü bağlılığı sebebiyle bu lakabı almıştır.189 

1.2.12. Yahuda İşkaryot 

Sırrı Girîdî, Yahuda İşkaryot’un Hıristiyanlar arasında “İbnü’l Helak” olarak anıldığını 

ifade eder. Mesih’i otuz dirhem gümüş karşılığında düşmanlarının eline teslim etmiş ancak daha 

sonra pişman olarak aldığı rüşveti geri verip intihar etmiştir.190 Mesih’in gidişinden sonra 

                                                           
186 Havâri Yahuda’nın Yahuda İşkaryot’la karıştırılmaması için yer yer Matta’da “Lebbeu” (10/3), Markos’ta 

“Taddeus” (3/18) olarak anılmış, Luka (6/16) ve Resullerin İşlerinde (1/13) ise “Yakub’un oğlu Yahuda” olarak 

isimlendirilmiştir. Bkz. J. A. Lefrançoıs, “Jude Thaddeus, St.”,  NCE, Washington, 2003, C. VIII, s. 17. 
187 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 47. 
188 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 47. 
189 Alban Butler, Butler’s Lives of the Saints, New Full Edition,  The Liturgical Press, 1997, October, s. 195. 
190 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 48. Bazı Hıristiyan araştırmacılara göre Yahuda’nın ihanetine ve ölümüne dair Yeni 

Ahit anlatılarda sembolik bir dil kullanılmıştır. Otuz gümüş Zekeriya’nın Yahve’nin sürüsünün çobanına verdiği 

ücretle (Zek. 11:12–13) ya da bir boğa tarafından öldürülen kölenin sahibine verilen diyet miktarı (Çık. 21:32) ile 

kıyaslanmıştır. Yahuda’nın ölümü ile ilgili anlatılarda da sembolik bir dil kullanıldığı iddia edilir. Nitekim 

Matta’da Yahuda kendini asarak intihar etmiş (Mat. 27:5), Elçilerin İşleri’nde ise satın aldığı tarlada baş aşağı 

düşerek bedeni yarılmış, bağırsakları dışarı dökülmüştür (Elç. 1:18). Matta’nın bahsettiği ölüm, Kral Davut’un 



48 
 

Havâriler Yahuda’nın yerine yeni bir havâri seçmek üzere Kudüs’te toplanırlar. İman ve 

takvasıyla ünlenmiş Mattias ile Barsabas arasında kura çekilmiş, kura sonucu Mattias havâriler 

arasına alınmıştır.191 

Sırrı Girîdî, havârilik makamının verilişi noktasında bir çelişki olduğuna dikkat 

çekmektedir. Nitekim Hıristiyanlara göre havârilik bizzat Mesih tarafından verilen bir 

makamdır.192 Bununla birlikte havâriler Yahuda’nın yerine kendi aralarında aldıkları kararla 

yeni bir havâri seçmişlerdir. Pavlus ise yaşamı boyunca Mesih’i hiç görmemesine rağmen 

Hıristiyanlarca on üçüncü havâri olarak kabul edilmektedir.193 

1.2.13. Pavlus 

Şüphesiz Hıristiyanlık tarihi içerisinde Pavlus’un önemli bir konumu vardır. Soyunun 

Îsrailoğulları’nın Benyamin kabilesine mensup olduğunu (Rom. 11:1) ifade eden Pavlus, 

kendisini Tarsus doğumlu bir Roma vatandaşı olarak tanımlar (Elç. 21:39). Ferîsî olan Pavlus, 

Mesih’in yaşamı boyunca ona iman etmemekle birlikte vefatından sonra da cemaatine eziyet 

eden Yahudiler arasında yer almıştır. Şam yolculuğu sırasında gördüğü bir vizyonlar Hıristiyan 

olmuş ve Mesih tarafından havâri seçildiğini ilan edilmiştir (Elç. 9:1-19, 22:3-16, 26:4-18). 

Kendisini “Gentileler havârisi” olarak tanımlayan Pavlus, Mesih’in öğretisinin sadece 

Yahudilere özel olmadığını savunarak Anadolu, Makedonya ve Balkanlar’ın diğer bölgelerine 

gitmiş, paganlar arasında dini yaymaya çalışmıştır.194 Pavlus tanrısal hukuka bağlılığı gerekli 

görmemiştir. Bu bağlamda yeni Hıristiyan olanların başta sünnet olmalarına gerek olmadığını 

iddia etmiş, Mesih’in gelişiyle birlikte Şabat gününe riayet, mabedi tazim ve Yahudi şeriatında 

bulunan diğer ritüellerin yürürlükten kalktığını savunmuştur. Pavlus’un hukuka dair bu tavrı 

Kudüs’deki Yakup cemaati tarafından şiddetle eleştirilmiştir.195 Mesih merkezli bir din anlayışı 

ortaya koyan Pavlus, mektuplarında Mesih’in tebliğ ettiği öğretilerini geri planda bırakarak 

                                                           
arkadaşı olmasına rağmen ona başkaldıran Ahitofel’in kendini asmasına atıfta bulunmaktadır (2. Sam. 17:23). 

Nitekim Yahudi geleneğinde Ahitofel bir hainin klasik örneği olup Matta geleneği, Yahuda’yı hem yaşamı 

sırasında hem de ölümünde başka bir Ahitofel olarak sembolize eder. Elçilerin İşleri’nde anlatılan ölüm ise 

günahkârların “Onursuz cesetler haline geleceğini” ifade eden pasaja atıf yapmaktadır. Bkz. Flanagan, “Judas 

Iscaroit”, NCE, Washington, 2003, C. VIII, s. 15. 
191 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 53. 
192 Hıristiyanlara göre havâriliğin belirli şartları olup Havârilik makamının en önemli özelliği, kişilerin bizzat Îsâ 

Mesih tarafından tayin edilmesidir. Tıpkı Mesih’in Baba tarafından insanlığın kurtuluşu için gönderilmesi gibi 

havâriler de Mesih tarafından dini tebliğ etmekle görevlendirilmiştir (Mat. 10:40, Yuh. 13:20). Dolayısıyla 

Havârilerin halefi olmayıp havârilik makamı ilk sahipleriyle birlikte sona ermiştir. Havâriler Mesih’in ve özellikle 

Onun çarmıhtan sonra dirilişinin şahitleridir. Pavlus dirilen Rabbi gördüğü için havârilerden biri sayılmaktadır. 

Bkz. M. L. Held, “Apostle”, NCE, Washington, 2003, C.I, s. 570-572. 
193 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 53. 
194 Şinasi Gündüz, Hıristiyanlık, Ankara, ÎSÂM Yayınları, 2017, s. 31. 
195 Şinasi Gündüz, Pavlus Hıristiyanlığın Mimarı, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2017, s. 60. 



49 
 

Îsâ’da bedenleşen ilâhî Oğul Rab Îsâ Mesih’i vurgulamıştır.196 Pavlus ilâhî hukuka dair tavrı ve 

Mesih anlayışı sebebiyle Kudüs cemaati taraftarından dışlanınca Antakya’ya giderek burada 

kendi Mesih anlayışı çerçevesinde Helenistik Îsâ cemaatini oluşturmuştur.197 Sırrı Girîdî, kısaca 

değindiğimiz Pavlus ve onun yanında bulunan Petrus’un Kudüs cemaatiyle aralarındaki bu 

anlaşmazlığı ilk Hıristiyan ayrılığı olarak tanımlamaktadır.198 

Sırrı Girîdî, havârilerin zayıf imanlı, basit ve ilimsiz kişiler olduğunu her fırsatta 

vurgulamaktadır. Nitekim içlerinden Petrus henüz Mesih hayattayken onu inkâr etmiş, Yahuda 

İşkaryot ise Mesih’i ele vererek çarmıha gerilmesine sebep olmuştur. Bu vasıflara sahip 

kişilerin halkı doğru yola sevk eden resuller olduğunu söylemek mümkün değildir.199 Hıristiyan 

ilim adamlarına göre Mesih’in vefatının ellinci gününde Kutsal Ruh yeryüzündeki 

öğrencilerine hulul ederek cehaletlerinden ve akıl körlüklerinden kurtulmalarını sağlamıştır. Bu 

andan itibaren havâriler görevlerini yerine getirmek için şaşırtıcı bir şevk ve güçle donatılmış, 

Kutsal Ruh’un hululüyle birlikte misyonerlik için gerekli olan yabancı dillerin bilgisine de sahip 

olmuşlardır.200 

Sırrı Girîdî, havârilerin vasıflarına dair bu açıklamayı çelişkili görmektedir. Çünkü yine 

Hıristiyan kaynaklara göre Pavlus’un on üçüncü havâri olarak tayin edilmesinin sebebi 

havârilerin sıradan, okuma yazma bilmeyen insanlar olmasıdır. Bu konuda Girîdî kilise tarihçisi 

Mosheim’in açıklamalarına yer vermektedir. Mosheim’in ifadesiyle henüz çocukluk çağında 

olan Hıristiyan cemaati Yahudi âlimlerine, filozoflara ve paganlara karşı öğretilerini savunacak 

birisine ihtiyaç duymuş, bu sebeple Îsâ Mesih’in bizzat kendisi, gökten gelen bir sesle on 

üçüncü havâri olarak Pavlus’u atamıştır. Nitekim eskiden bir Yahudi olan Pavlus, Yahudi 

öğretisini iyi bilmekte olup Yunan inancından da haberdardır.201  Havâri olarak atanmasından 

sonra Pavlus gerek pagan halkla ilişkisi gerek çevre bölgelere yoğun misyonerlik faaliyetlerinde 

bulunması sebebiyle diğer havârileri geride bırakmış, ilk dönem Hıristiyanlığının en önemli 

şahsiyetlerinden biri olmuştur. Sırrı Girîdî, Hıristiyanların bu açıklamalarını da çelişkili 

bulmaktadır. Kutsal Ruh’un hululünden sonra irfan ve hikmet sahibi kişiler olması gereken 

                                                           
196 Gündüz, Pavlus Hıristiyanlığın Mimarı, s. 214. 
197 Gündüz, Hıristiyanlık, s. 35. 
198 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 57. 
199 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 49. 
200 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 49; John Laurence von Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, Ancient and 

Modern, by. James Murdock, New York, Harper & Brothers Publishers, 1839, C. I, s. 45. 
201 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 55; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 46. 



50 
 

havârilerin Pavlus’a ihtiyaç duyması Hıristiyanların açıklık getirmesi gereken bir 

problemdir.202 

2. İlk Dönem Hıristiyan Ayrılıkları 

Sırrı Girîdî Havâriler ile Pavlus arasındaki anlaşmazlıkları Hıristiyanlık içerisinde ortaya 

çıkan ilk ayrılık olarak değerlendirmektedir. Onların başlattığı teolojik tartışmaların kalıntısı 

olarak yeni ayrılıklar ortaya çıkmış, yukarıda bahsi geçtiği üzere Hıristiyanlar elli dört mezhebe 

ayrılmıştır. Bu ayrılıkların en önemli sebebi teslisin ikinci unsuru olan Îsâ Mesih’in şahsı ve 

nasıl tanımlanacağı konusunda ortaya çıkan kristolojik tartışmalardır. Tarafların birbirlerine 

olan tahammülsüzlüğü ve İmparatorların siyasi kaygılarla yaptığı müdahaleler, bu ayrılığın 

derinleşmesine neden olmakla birlikte konsilleri ve uzun yıllar devam edecek bir çekişme 

sürecini de başlatmıştır.  

Sırrı Girîdî, Hıristiyanlık içerisinde ortaya çıkan ayrılıkları, diğer reddiyelerde olduğu 

gibi kronolojik sıraya göre değerlendirmek yerine kristolojik inançları açısından ele almıştır. 

Bu noktada pastör James Anas’ın Kitâbu nizâmi’t-ta’lim fi ‘ilmi’l-lâhûti’l-kavîm isimli 

Hıristiyan teolojisine dair eserinde ortaya koyduğu sınıflandırmayı tercih etmiş, her bir mezhebi 

ana hatlarıyla okuyucuya tanıtmıştır. Hıristiyan kilise tarihçilerinin eserlerinden sıkça 

faydalanan Sırrı Girîdî, yeri geldikçe John Lourence von Mosheim (ö.1755), Voltaire (ö.1778), 

Eusebius Pamphilis (ö.339) gibi yazarlara atıflar yapmakta ve yine İbn Haldun’un (ö.1406) “el-

ʿİber’i” ve Şehristanî’nin (ö.1153) “el-Milel ve’n-Nihal” eserlerinden istifade etmiştir. 

Girîdî’nin Hıristiyan kaynaklardan ve orijinal eserlerden faydalanarak konuyu ele alması 

reddiyenin güvenirliğini arttırmaktadır. Bununla birlikte müellifin tercih ettiği sınıflandırma, 

sonraki bölüm olan teslis inancının anlaşılması noktasında okuyucuya kolaylık sağlamaktadır.  

 Anas, Nizâmu’t-ta’lim eserinde Îsâ Mesih’in şahsiyeti konusunda ana gövde 

Hıristiyanlıktan ayrılan akımları üç grupta ele alır: (i) Îsâ Mesih’in ilahî yönünü inkâr edenler. 

(ii) Îsâ Mesih’in insanî yönünü inkâr edenler. (iii) Îsâ Mesih’in şahsında ilâhî ve insanî tabiatın 

herhangi bir karışma ya da birleşme olmaksızın varlığını sürdürdüğünü iddia edenler.203 Şimdi 

ilgili ayrıma uygun bir bölümlendirme ile konu ele alınacak ve yeri geldikçe konunun daha iyi 

anlaşılması için ek açıklamalar yapılacaktır. 

                                                           
202 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 56. 
203 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 68; James Anas, İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî (Nizâmu’t-ta’lim) (Html: nşr. Munîs 

Abdunnur, el-Kenise el-İnciliyye, ts.) https://answering-islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html. 



51 
 

2.1. Îsâ Mesih’in İlahî Yönünü İnkâr Eden Gruplar  

James Anas’ın bu sınıflandırmasına göre Îsâ Mesih’in ilahlığını inkâr edenler Ariusçular, 

Ebionitler ve Nazarenler’dir. Sırrı Girîdî, Ebionitler ve Nazarenler hakkında başta Nizâmu’t-

ta’lim olmak üzere Ahmet Mithat Efendi’nin Hıristiyanlık tarihine dair önemli bilgiler içeren 

Müdafaa adlı eserinden de alıntılar yapar. Buna göre Yahudi inancına yakın gruplar olan 

Ebionitler ve Nazarenler,204 Mesih’i tam bir insan olarak görmektedir. Ancak Nazarenler, 

ileride daha detaylı ele alınacağı üzere Ebionitler’den farklı olarak Meryem’in mucize yoluyla 

hamile kaldığını vurgular. Îsâ Mesih’in ilahlığını reddeden bir diğer mezhep ise Arius’un (ö. 

336) görüşleri etrafında şekillenen Ariusçuluktur. Arius, ilerde değineceğimiz üzere, 

kristolojiye dair görüşleriyle döneminde büyük yankı uyandırmış öyle ki Hıristiyanlığın ilk 

genel konsili kabul edilen İznik Konsili’nin toplanmasına neden olmuştur.205 

2.1.1. Ebionitler 

“Ebion” kelimesinin etimolojisi üzerine kilise kaynaklarında farklı görüşler mevcuttur. 

Buna göre “fakir adamlar” anlamına gelen Aramice bir kelimeden türetilmiş olup zühd hayatını 

benimsemeleri, yoksullukları, alçakgönüllü olmaları ya da Pavlus’un öğretisi karşısında güçsüz 

kalmaları gibi sebeplerden dolayı bu ismi aldıkları düşünülmektedir. Kilise Tarihçisi 

Eusebius’a göre “Ebionit” lakabı kilise tarihçileri tarafından Mesih hakkında sahip oldukları 

kötü görüşleri vurgulamak amacıyla Yahudi-Hıristiyanlar’a verilen bir isimdir. Tertullian, 

Hippolytus ve Epiphanius gibi bazı erken dönem tarihçiler “Ebion” isimli kurucuları sebebiyle 

grubun bu ismi aldığını iddia etse de böyle bir şahsiyetin varlığı hakkında ciddi şüpheler 

mevcuttur. Yine bazı modern araştırmacılara göre “Ebionit” isimlendirmesi başlangıçta 

herhangi bir sapkın mezhebi değil, yalnızca Musa Şeriatını uygulamaya devam eden 

Filistin’deki Yahudi-Hıristiyanlar’ını ifade etmek için kullanılmıştır.206 

Sırrı Girîdî’nin verdiği bilgilere göre Îsâ Mesih’in ilahlığını tamamen inkâr eden 

Ebionitler, onun yalnızca bir peygamber olduğunu iddia ederler. Matta İncili dışındaki diğer 

                                                           
204 Hıristiyan kaynaklarda Ebionitler ve Nazarenler’in kimliğine dair farklı görüşler mevcuttur. Yahudi-

Hıristiyanları’nın alt grupları olduğu iddia edilmekle birlikte Ebionitler ve Nazarenler’in iki ayrı grup olmayıp tek 

bir grubun iki farklı ismi olduğuna dair yorumlar da mevcuttur. Detaylı bilgi için bkz. Gündüz, Hıristiyanlık, s. 

98 ve 201. Yine Kilise babalarından St. Epiphanius, daha sapkın kesimi Ebionitler ve daha Katolik fikirli olanları 

ise Nazarenler olarak tanımlamaktadır. Origen ve Eusebius, Ebionitleri kendi içerisinde iki sınıfa ayırarak bir 

kısmının Mesih’in bakireden doğuşunu kabul ettiğini, diğerlerinin ise Mesih’i, Yusuf ve Meryem’in çocuğu olarak 

tanımladığını ifade eder. Bazı modern araştırmacılara göre Origen ve Eusebius’un bu ayrımda bahsettiği 

gruplardan biri Ebionitler’e diğeri Nazarenler’e işaret etmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Antti Marjanen and Petri 

Luomanen, A Companion to Second-Century Christian “Heretics”, Boston, Brill, 2005, s. 293. 
205 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.68. 
206 John Arendzen, “Ebionites”, The Catholic Encyclopedia, (29. 04. 2023), 

http://www.newadvent.org/cathen/05242c.htm. 

http://www.newadvent.org/cathen/05242c.htm


52 
 

bütün İncilleri reddetmekle birlikte Matta İncili’nden de sonradan eklendiği düşünülen bir grup 

ifadeleri çıkarmışlardır. Ebionitler, havârilerden hiçbirini elçi olarak kabul etmezler. 

Havârilerden yalnız Matta’nın İncil hafızı olduğuna inanırlar. Yine bazı hayvan etlerinin 

yenilmemesi gibi Îsâ Mesih’in emrettiği ancak sonraki Hıristiyanlar tarafından terk edilen 

Yahudi dini hükümlerini uygulamaya devam etmişlerdir.207 Nitekim Ebionitler’e göre Îsâ 

Mesih, Yahudi şeriatının yenileyicisi misyonuyla dünyaya gelmiştir. Dolayısıyla tüm 

Hıristiyanlar Musa Yasasını uygulamalıdır. Bu bağlamda Ebionitler tarafından Kudüs şehri 

kutsal kabul edilmiş, kanuna ve Yahudi yaşam tarzına riayet edilerek erkek çocukları sünnet 

edilmiştir. Ebionitler tarafından Fısıh bayramı kutlanmaya devam edilirken Evharistiya 

ayininde şarap yerine su kullanılmıştır.208 

2.1.2. Nazarenler 

Sırrı Girîdî Îsâ Mesih’in ilahlığını reddeden bir diğer mezhep olan Nazarenler hakkında 

Ahmet Mithat Efendi’nin eserinden faydalanmıştır. Nazarenler, Hz. Peygamber’den önce var 

olan Hıristiyan ve Yahudi cemaatler arasında İslam’a en yakın gruptur. Îsâ Mesih’ten çok önce 

var olan Nazarenler, temelde Yahudi mezhebi olup diğer dindaşlarının aksine Yahudi şeriatının 

hükümlerini bozmadan asıl haliyle uygulamaya devam etmişlerdir. Kaynaklarda iyi ahlak 

sahibi, vefalı kişiler olarak tanımlanan Nazarenler, Îsâ Mesih’in öğretisinin, hâlihazırda 

uyguladıkları Yahudi şeriatının bir devamı olduğuna inanarak ona ilk tâbi olanlar arasında yer 

almışlardır. Hatta Îsâ Mesih’in ilk cemaati olmaları sebebiyle Yahudiler, Mesih taraftarlarını 

“Nasrânî” olarak isimlendirmiştir. Ahmet Mithat’a göre Roma’nın bazı cahil papazları 

Mesih’in “Nâsıra” (الناصرة) bölgesinde ortaya çıkması sebebiyle ilk Hıristiyanlara Nasrânî 

denildiğini iddia etseler de bu etimolojik açıdan doğru bir adlandırma değildir. Zira “Nâsıra” 

bölgesine mensup olan tüm inananlar değil, sadece Îsâ Mesih’tir. Nitekim dil açısından birisi 

bu bölgeye nispet edildiğinde “Nasrânî” olarak değil “Nâsırî” şeklinde adlandırılmalıdır.209  

Îsâ Mesih’e “Nâsıralı” lakabının veriliş sebebi Hıristiyan araştırmacılar arasında da 

tartışma konusudur. Erken dönem kilise tarihçileri ve bazı Hıristiyan ilâhîyatçılar Nâsıra 

kasabasından gelmesi sebebiyle Îsâ’ya “Nâsıralı” denildiğini savunur. Buna göre annesi 

Meryem, Yusuf’la birlikte Nâsıra’da yaşamış, Mesih Yusuf’un yanında Nâsıra’da büyümüş, 

                                                           
207 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 69; Ahmet Mithat Efendi, Müdafaa, haz. Harun Ceylan, İstanbul, Dergâh Yayınları, 

2021, C. I, s. 117.  
208 F. Stanley Jones “Ebionites”, Encyclopedia of Early Christianity, ed. Everett Ferguson, New York, 

Routledge, 1999, s. 357; F. X. Murphy, “Ebıonıtes”, NCE, Washington, 2003, C. V, s. 31; Michael Pomazansky, 

Orthodox Dogmatic Theology, tr. Seraphim Rose, California, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2009, s. 374. 
209 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 69. 



53 
 

buradan çıkıp Vaftizci Yahya’nın yanına gitmiştir.210 Bazılarına göre ise “Nâsıralı” lakabı 

İbranice adamak anlamına gelen “nzr” fiilinden türetilmiş “nâzir” terimiyle bağlantılı olup 

“Tanrı’ya kendisini adamış” anlamına gelmektedir. Yine bir diğer görüş ise “geçit, gözetlemek” 

manasına gelen “nazer” kökünden türediğini, bazıları ise İbranice “muhafız, koruyucu” 

anlamına gelen “nâsar” kelimesinden geldiğini iddia etmektedir. Yukarıda bahsi geçtiği üzere 

bir kısım araştırmacılar ise Mesih’in ilk cemaatinin çoğunlukla Nazarenler arasından çıkması 

sebebiyle ona bu lakabın verildiğini öne sürmektedir. 211 

Keldânî Piskopos Abdi Yesû’ Efendi, Sırrı Girîdî’nin Nazarenler’e dair Müdafaa’dan 

aktardığı bu bilgilere bazı itirazlarda bulunmaktadır. Keldânî Piskopos’a göre Ahmet Mithat 

Efendi’nin eserinde kullandığı kaynaklardan bazıları Hıristiyanlarca güvenilir olmayan yazarlar 

tarafından kaleme alınmıştır. Bununla birlikte müellifin Nazarenler’in kimliği ve inançlarına 

dair verdiği malumat da tamamıyla asılsız rivayetlerdir. Zira güvenilir birçok kaynakta geçtiği 

üzere, Mesih’in gelişinden önce var olan Nazarenler ile Mesih sonrası Nazarenler aynı inancı 

paylaşan kimseler değillerdir. Hz. Muhammed’in zamanında Nazaren/Nasârâ olarak 

tanımlanan grup, Ahmet Mithat’ın iddia ettiği gibi Yahudi değil, Mesih’in takipçileri olan 

İsevîlerdir. Nitekim bu mezhep her ne kadar başlangıçta ortodoks Hıristiyanlığa zıt görüşler 

ortaya koymuş olsa da ileriki dönemlerde, Hz. Muhammed’in zamanında ve sonrasında 

“Nasrânî” ismi bütün Hıristiyanları ifade eden bir kelime olarak kullanılmıştır.212 

Abdi Yesû’ Efendi’nin yukarıda bahsettiğimiz ifadeleri Kilise tarihçilerinin ve modern 

araştırmacıların ortaya koyduğu bilgilerle uyumludur. Nitekim yukarıda bahsi geçtiği üzere 

“Nazarenler” olarak adlandırılan grup Mesih’ten çok önce Musa peygamberin gerçek 

takipçileri oldukları iddiasıyla ilk kez Yahudi toplumu içerisinde ortaya çıkmıştır. İbadetlere 

sıkı sıkıya bağlı olan Nazarenler, Yahudilerin hâlihazırda kullandıkları kutsal kitapların tahrif 

edildiğini ve sadece kendilerinin Musa Yasası’nı ilk haliyle uyguladıklarını iddia ederler.213 Bu 

bağlamda kurbanı reddetmişler ve yaklaşık ikinci yüzyılın başlarına kadar sinagoglara gitmeye 

devam etmişlerdir.214 Zaten bir kurtarıcı Mesih beklentisi içerisinde olan Nazarenler, Îsâ’nın 

ortaya çıkmasıyla onun ilk cemaati arasında yer almışlardır. Genel kanaat, miladi IV. yüzyıldan 

                                                           
210 Şinasi Gündüz, Mitoloji ile İnanç Arasında: Ortadoğu Dinsel Gelenekleri Üzerine Yazılar, İstanbul, Hikav 

Yayınları, 2018, s. 193. 
211 Gündüz, Mitoloji ile İnanç Arasında, s. 193; Mahmut Aydın, “Nâsıra”, DİA, İstanbul, 2006, C. XXXII, s.397. 
212 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 73. 
213 Epiphanius, The Panarion of Epiphanius of Salamis, çev. Frank Williams, Brill, Boston, 2009, Book I (Sects, 

1-46) s. 46-48. 
214 Ray A. Pritz, Nazarene Jewish Christianity: From the End of the New Testament Period Until It’s 

Disappearance in the Fourth Century, The Magnes Press the Hebrew Unıversıty, Jerusalem, 1988, s. 109. 



54 
 

sonra mensuplarının gittikçe azalarak ortodoks Hıristiyanlar arasında eridikleri yönündedir.215 

Abdi Yesû’ Efendi’nin itirazı doğru olmakla birlikte sorunun Ahmet Mithat’ın yer verdiği 

bilgilerde değil Sırrı Paşa’nın aktarımında olduğu görülmektedir. Zira Paşa, Ahmet Mithat’ın 

Nasrânîler hakkındaki yazısının sadece bir kısmını aktarmaktadır. Yazarın öncelikle eserinde 

Nasrânîler için Mesih öncesi ya da sonrası gibi bir ayrım yapmadığı belirtilmelidir. Hz. 

Peygamber dönemi Nasrânîleri’nin kastedildiğine dair de bir işaret yoktur. Bununla birlikte 

Ahmet Mithat, yazının sonunda Nasrânîler’in miladi IV. yüzyılda diğer birçok mezhep gibi 

Katolik Hıristiyanlar tarafından güç zoruyla baskılandığı ve dağıtıldığı bilgisini de 

eklemektedir. Dolayısıyla Nasrânîler’in Hz. Peygamber’den çok önce yok olduğundan 

haberdardır.216 

Abdi Yesû’ Efendi’nin yönelttiği bir diğer eleştiri ise Ahmet Mithat Efendi’nin 

Nazarenler’in kristolojik görüşlerine dair verdiği bilgilere yöneliktir. Zira eski ve yeni tarih 

kitaplarında hatta Voltair gibi tarafgir yazarların eserlerinde dahi Nazaren/Nasârâ olarak 

isimlendirilen bu Hıristiyan grubun Mesih’in ulûhiyetini kabul ettiği aktarılmaktadır. Bununla 

birlikte Abdi Yesû’ Efendi, tarih kitaplarının yanı sıra Kur’an’da geçen “Hıristiyanlar da 

“Mesih Allah’ın oğlu” dediler” ayetini (Tevbe, 30) hatırlatarak Ahmet Mithat’ın verdiği 

bilgilerin Kur’ân ile çeliştiğini ima etmektedir.217 

Modern araştırmalar dikkate alındığında Abdi Yesû’ Efendi bu eleştirisinde haklıdır. Zira 

genel kanaat Nazarenler’in ortodoks Hıristiyan inancıyla uyumlu olarak Mesih’in tanrılığını ve 

bakireden doğumunu kabul ettikleri yönündedir. Dördüncü yüzyılın Kilise Babaları inanç 

yönünden mahkûm edecek bir şey bulamadıkları için davranışlarına yönelerek Musa Yasasını 

uygulamaya devam etmelerini gerekçe göstermiş, Nazarenler’i heretik ilan etmiş ve Kilise’den 

uzaklaştırmışlardır.218  

2.1.3. Ariusçular 

Ariusçular, Îsâ Mesih’in ilâhî yönünü inkâr eden gruplar içerisinde en bilinen ekoldür. 

Mesih’in ezelîliğini inkâr etmesi ve Tanrı’nın birliğini kabul etmesi sebebiyle Arius, dönemin 

ortodoks Hıristiyanlarının şiddetli eleştirilerine maruz kalmış, benimsediği görüşler ve taraflar 

arasındaki tartışmalar Hıristiyanlığın ilk ekümenik konsilinin toplanmasına sebebiyet 

                                                           
215 Gündüz, Mitoloji ile İnanç Arasında, s. 186;  Epiphanius, The Panarion of Epiphanius of Salamis, s. 54. 
216 Ahmet Mithat Efendi, Müdafaa, s. 121. 
217 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 73. 
218 Pritz, Nazarene Jewish Christianity, s. 108-109. 



55 
 

vermiştir.219 Kilise tarihçisi Theodoret’e (ö. 457 civarı) göre Arius, 313 yılında Piskopos Peter 

döneminde İskenderiye’de rahipliğe başlamıştır. Piskopos Peter’in öldürülmesinden sonra 

yerine Achillas geçse de kısa süre sonra piskoposluk makamı yeniden boşalır. İskenderiye’nin 

önde gelen rahiplerinden olan Arius, yazara göre piskoposluk görevine kendisinin getirileceğini 

düşünürken Alexander’in piskopos olmasını kabullenemez ve kıskançlığına yenik düşerek 

sapkın fikirlerini yaymaya başlar.220  

Sırrı Girîdî, Arius’un itikadı ve İznik Konsili’ne giden süreç hakkında John Lorenz Von 

Mosheim’in Hıristiyanlık tarihini ele alan Târihü’l-kenîseti’l-mesîhiyyeti’l-kadîme ve’l-hadîse 

eserine başvurmaktadır. Arius ve Alexander’in kendi görüşlerini açıkladığı mektuplar, tarihçi 

Theodoret vasıtasıyla günümüze ulaşmıştır. Buna göre her iki taraf da kristolojik görüşleri 

sebebiyle birbirini suçlamaktadır. Nitekim arkadaşı Nicomedialı Eusebius’a gönderdiği 

mektupta Arius, Alexander’i, “Oğul hem saygınlık hem de öz/cevher yönünden Baba ile eşittir” 

sözü sebebiyle Sabellianizm’e221 sapmakla itham ederken Alexander ise Arius’u Mesih’in 

kutsallığını inkâr ederek diğer yaratılmış varlıkların seviyesine indirmekle suçlar. Bununla 

birlikte Piskopos Alexander, arkadaşı Bizanslı Alexander’e gönderdiği mektupta Kilisenin 

inancına karşı yükselen bu yeni doktrini, Ebion’un ve Samsatlı Pavlus’un222 taklidi olarak 

nitelendirir. Arius’a göre Alexander, Oğul’un bizzat Tanrı’dan olduğunu söyleyerek tüm Doğu 

kiliselerinden farklı bir görüş ortaya koymuştur. Zira Kayzeriyeli Eusebius, Theodotius, 

Paulinus, Athanasius, Gregory, Aetius ve Doğu kiliselerinin nerdeyse tamamı223 Tanrı’nın 

Oğul’dan önce var olduğunu ve başlangıcının olmadığını söyler.224 

                                                           
219 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 110. 
220 Theodoret, Nicene and Post-Nicene Fathers, ed. Philip Schaff, Henry Wace, Second Series, 2007, C. III, s. 

72. 
221 Sabellianizm, Romalı ilâhîyatçı Sabellius’un takipçilerine verilen isimdir. Pentapolis şehrinde rahiplik yapan 

Sabellius, Tanrının birliğini vurgulamakta olup ona göre Baba’dan yalnızca bir kuvve/şahıs (person) sadır 

olmuştur. Tanrıdan bir cüz ayrılıp oğulla ya da insan olan Mesih ile ittihat etmiştir. Kutsal Ruh ise ebedi olan 

Baba’dan bir cüzdür. Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 111; Detaylı bilgi için bkz. Şinasi Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, 

Ankara, Vadi Yayınları, 1998, s. 265 ve 326. 
222 Samsatlı Pavlus (ö. 272), Antakya patriği olup Kilise tarihçileri tarafından zengin, yetenekli, kendini beğenmiş 

birisi olarak tasvir edilir. Samsatlı Pavlus’a göre akıl ve kudretin insanda bulunması gibi Oğul ve Kutsal Ruh da 

Tanrı’nın zatında öyle bulunmaktadır. Mesih yalnız insan olarak doğmuş, tanrının kelamının kendisine hulul 

etmesiyle doğaüstü hallere sahip olmuştur. Pavlus’a göre Mesih, hakiki Tanrı değildir. Ancak Tanrının kelamının 

Mesih’le ittihadı sebebiyle Ona mecazen Tanrı denilebilir. Patrik Pavlus, Tanrının birliğini savunan itikadı 

sebebiyle 269 yılında Antakya’da toplanan sinodlarda patriklik makamından alınmış ve aforoz edilmiştir. Girîdî, 

Nûrü’l-Hüdâ, s. 127. 
223 Mosheim, Philogonius, Hellanicus ve Macarius gibi eğitimsiz ve sapkın kişilerin görüşlerini Doğu 

Kiliselerinden ayırmaktadır. 
224 John Laurence von Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, Ancient and Modern, by. James Murdock, 

London, 1850, C. I, s. 381. 



56 
 

Arius’a göre Oğul hiçbir şekilde Tanrı gibi ezelî değildir. Diğerlerinin iddia ettiği gibi 

Oğul, ezelî olanın bir parçası olmadığı gibi onun bir alt maddesinden de var olmuş değildir. 

Aksine Arius’a göre Oğul, yoktan var edilmiş, sıradan bir insan doğasına sahip olmuştur. 

Bununla birlikte her ne kadar sonradan yaratılmış olsa da Tanrı’nın amaç ve iradesi olması 

bakımından tüm zamanlardan ve tüm âlemlerden önce yaratılmıştır. O doğmadan, 

yaratılmadan, tasarlanmadan ya da belirlenmeden önce onun varlığı (vücud) yoktu. Yine 

Arius’a göre Oğul Baba’ya eşit olmayıp Baba’dan öz/cevher bakımından tamamen ayrıdır. 

Oğul, Tanrı değildir, sadece Baba’nın yarattığı varlıkların ilki ve en yücesidir. Baba, varlıkları 

yaratırken Oğul’u aracı yapmıştır. Dolayısıyla Oğul, Baba ile hem saygınlık hem de öz/cevher 

yönünden eşit değil ondan aşağıdır. Arius’un Baba-Oğul ilişkisine dair ilgili görüşleri açıkça 

bilinmekle birlikte Kutsal Ruh’un inanç sistemindeki yerine dair kesin bilgiler mevcut 

değildir.225 

İskenderiye piskoposu Alexander ise bu suçlamalara karşılık Apostolik Kilise’nin 

inancına sadık kaldığını iddia etmektedir. Ona göre doğmamış ve varlığı zorunlu olan Tek 

Baba, değişmez ve değiştirilemezdir. O her zaman aynı ve tek biçimli olup artmaz ya da 

azalmaz. O yasayı, peygamberleri ve İncilleri gönderen; ataların, havârilerin ve tüm kutsalların 

Rabbi’dir. Ve bir Rab olan Tanrı’nın biricik Oğlu Îsâ Mesih ise yoktan değil, yaşayan Baba’dan 

sudûr etmiştir. Oğul’un maddi bedeni Sabellius ve Valentinianus’un varsaydığı gibi, parçaların 

ayrılması ve taşması yoluyla değil; ancak açıklanamaz ve tarif edilemez bir şekilde olmuştur. 

Onun varlığı tıpkı Baba’nın varlığı gibi tüm ölümlü varlıklar için esrarengizdir. Zira yaratılmış 

akıllar, Baba’dan gelen bu ilâhî nesli anlamaktan acizdir. Baba’nın ne olduğunu Oğul’dan başka 

kimse bilemez; Oğul’un ne olduğunu da ancak Baba bilir.226  

Mektuplar dikkate alındığında hem Arius hem de ortodokslar Oğul Îsâ Mesih’in 

varlığının Baba’ya dayandığını ve bir şekilde onun tarafından var edildiğini kabul etmekle 

birlikte iki noktada ayrılığa düştükleri görülmektedir. Ortodokslar Oğul’un ezelî olup Baba ile 

eşit olduğuna inanırken Arius Oğul’un ezelîliğini reddederek onun mevcut olmadığı bir zaman 

diliminin varlığını iddia etmiştir. Yine Ortodokslara göre Baba ile Oğul aynı cevherden olup 

Oğul, Baba’dan sudur etmiştir. Arius ise Oğul’un, Baba tarafından yoktan yaratıldığını 

                                                           
225 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 111; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 382. 
226 Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 382. 



57 
 

savunmaktadır. Bununla birlikte Mosheim’e göre her iki grupta Oğul’un Tanrı olarak227 

isimlendirilmesi konusunda hemfikirdir.228 

Arius’un fikirlerinin Mısır ve çevre vilayetlerde nüfuzlu kişiler tarafından benimsenmesi 

üzerine İskenderiye Piskoposu Alexander endişelenerek bir çözüm bulmak amacıyla 321 

yılında İskenderiye’de iki ayrı sinod düzenler. Sinodda fikirlerinde ısrar etmesi üzerine Arius 

heretik ilan edilerek kiliseden aforoz edilir. Bunun üzerine Arius taraftar toplama faaliyetlerini 

hızlandırarak döneminin önde gelen şahsiyetlerine sinodda verilen kararın yanlışlığını ve kendi 

inancının doğruluğunu açıklayan mektuplar gönderir.229 Sırrı Girîdî belirtmese de Arius’un bu 

dönemde küçük Asya’da dolaşarak taraftar topladığı, bununla birlikte görüşlerini açıkladığı 

Thalia isimli eserini yazdığı ve bu eserin halk arasında oldukça etkili olduğu bilinmektedir. 

Arius’un bu çabaları sonuç vererek dönemin önemli şahsiyetlerinden İzmit piskoposu 

Eusebius’un desteğini kazanır.230 

Henüz Hıristiyanlığı yeni kabul etmiş olan İmparator I. Konstantin (ö. 337), iki taraf 

arasındaki bu kavganın son bulması amacıyla Piskopos Hosius aracılığı ile Arius ve 

Alexander’e mektuplar gönderse de bu çabası bir sonuç vermemiş, tarafların anlaşmazlıkları 

daha da artmıştır. Tartışmaların şiddetlenmesi üzerine İmparator I. Konstantin 325 yılında 

İznik’te Arius’un fikirlerini değerlendirmek üzere çok sayıda231 piskoposun katıldığı bir konsil 

toplar. Hıristiyanlığın ilk ekümenik konsili olan bu toplantının neticesinde sadece 318 

piskoposun üzerinde ittifak ettiği görüş olan Oğul’un öz/cevher bakımından Baba’ya eşit 

(Homoousius) olduğu inancı kabul edilerek Arius ve taraftarları heretik ilan edilir.232 

İznik Konsili’nde alınan bu karar ilgili tartışmaların devam etmesini engelleyememiş 

aksine Arius taraftarları fikirlerini kabul ettirebilmek için daha fazla çaba göstermiş, taraflar 

arasındaki çekişmeler yer yer imparatorların da müdahil olduğu siyasi mücadeleye 

dönüşmüştür. İznik Konsili’nden beş ay sonra İskenderiye Piskoposu Alexander’in vefatı 

üzerine yerine genç diyakoz Athanasius233 geçer. Yeni inşa edilen kiliselerin takdisi için I. 

                                                           
227 Arius, Tanrı’nın gerçekte bir olduğunu kabul etmekle birlikte Baba’ya itaati sayesinde Mesih’in de Tanrı olarak 

isimlendirilebileceğini düşünmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Bilal Baş, “Monoteist Bir Hıristiyanlık Yorumu: 

Aryüsçülük Mezhebi”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, 2000, s. 167-200. 
228 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 131; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 382. 
229 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 112; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 382. 
230 Bilal Baş, Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak Aryüsçülük, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü,), 1999, s. 38. 
231 Sırrı Girîdî, 2340 piskoposun katıldığını ifade etse de bu rakamların doğruluğu kesin olmayıp farklı görüşler 

vardır. 
232 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 113; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 385. 
233 Athanasius, miladi 298 yılında İskenderiye’de doğmuş, 319 yılında ruhbanlığa başlamıştır. İskenderiye Patriği 

Alexander’in öğrencisi olup 325 İznik Konsili’nde Patrik Alexander’a refakat etmiş, gayret ve çabası ile 



58 
 

Konstantin’in emriyle İstanbul Patriği Ursacius 335 yılında Tyre’de (Sur) piskoposları toplar. 

Bu toplantıyı Arius’un onurunu ve dini makamını yeniden kazanması için bir fırsat olarak gören 

Ursacius, Arius’un inancını tekrar gündeme getirir.234 Ursacius’un ifadesiyle Arius, Mesih’in 

âlemi yarattığını söylememiştir. Arius, Mesih’in Tanrı’nın kelamı olduğunu ve yaratma fiilinin 

kendisiyle değil kelime ile gerçekleştiğini söyler. Bu İncil’in öğretisine de uygundur. Ancak 

İznik cemiyeti cehaletleri sebebiyle Arius’a zulüm ve haksızlık etmiştir.”235 Cemiyette hazır 

bulunan İskenderiye patriği Athanasius,  Ursacius’un bu sözlerine şiddetle karşı çıkar. Nitekim 

Athanasius’a göre Arius böyle demiş olsa bile yine de bu söz Oğul’un hâdis ve yaratılmış 

olduğunu ve Baba’nın âlemi Oğul’un yardımı ile yarattığı sonucunu doğurur. Bu durumda irade 

Baba’dan, fiilin gerçekleşmesi ise Oğul’dan olur ki Oğul olmayınca yaratma olmaz. Başkası ile 

fail olan, tamamlayıcıya muhtaç olup tamamlayan olmayınca noksan kalır. Tanrı ise noksandan 

münezzehtir. Eğer Arius, irade Baba’dan, gerçekleştirme ise Oğul’dandır demek istemişse 

Oğul’un fiili Baba’nın fiilinden daha kusursuz ve üstün olması gerekir. Dolayısıyla Arius’un 

görüşlerinin yanlışlığı ortadadır.236 Athanasius’un bu savunması üzerine cemiyette bulunan 

piskoposlar Ursacius’a saldırmış, o sırada toplantıda bulunan İmparator’un yeğeninin 

müdahalesiyle ölümden zor kurtarılmıştır.237 Arius taraftarları birçok defa İmparator 

Konstantin ile görüşerek inançlarının hak olduğuna ikna etmeye çalışmış, onların bu çabasını 

haber alan Kudüs Piskoposu Cyril İmparatorun Ariusçulara meyl etmesini engellemiştir.238 

Arius taraftarları üstünlük sağlayabilmek için her türlü yolu denemiş bu çabalarının sonucunda 

İmparator’un kız kardeşinin desteğini kazanmışlardır. Nitekim İmparator’un kız kardeşi 

vefatından önce Arius’un affedilmesini vasiyet etmiş, din adamlarının da çabasıyla İmparator, 

Arius’un sürgünden dönmesi ve arkadaşı Eusebius’un affedilmesine ikna olmuştur. Arius, 

büyük bir kutlama ile Kudüs’e geri dönse de Alexander taraftarlarının muhalefetine 

dayanamayarak 335 yılında İmparator Konstantin’in daveti üzerine İstanbul’a doğru yola çıkar. 

İmparator Konstantin kilise kapılarının Arius’a açık tutulmasını İstanbul Patriği Alexander’e 

emretse de maksat gerçekleşmeden Arius, İstanbul’da ölür ve İmparator Konstantin de kısa bir 

süre sonra vefat eder.239  

                                                           
ünlenmiştir. 326 yılında Patrik Alexander vefat etmiş, vasiyeti üzerine patriklik makamına henüz 27-28 yaşlarında 

olan Athanasius geçmiştir. Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.134. 
234 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.133; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, thk. Halil Şahâde, Beyrut, Dâru’l-Fikr, 2. bs., 

1988, s. 177. 
235 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 134; İbn Haldun, Tarihu İbn Haldûn, C. II, s. 178. 
236 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.135; İbn Haldun, Tarihu İbn Haldûn, C. II, s. 178. 
237 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.136; İbn Haldun, Tarihu İbn Haldûn, C. II, s. 178. 
238 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.136; İbn Haldun, Tarihu İbn Haldûn, C. II, s. 178. 
239 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.138; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 393-394. 



59 
 

I. Konstantin’den sonra gelen imparatorlar iki taraf arasında kararsız bir tutum izlemiş, 

yönetimde olan imparator bu iki mezhepten hangisine yakın olursa o mezhebin taraftarları 

diğerlerine üstün gelmiştir. Bazı imparatorlar muhaliflere eziyette bulunurken, bazıları ise her 

iki mezhebe de mesafeli durarak halkın inancına müdahale etmemiştir.240 Büyük Konstantin’in 

ölümünden sonra, oğullarından Konstantius (ö. 362 civarı) Doğu İmparatorluğu’nun başına 

geçer. Konstantius,  karısı ve vekilleri ile birlikte Arius’un inancına bağlı olmasına rağmen Batı 

İmparatorluğunu idare eden diğer kardeşleri II. Konstantin (ö. 340) ve Konstans (ö. 350) 

yönettikleri batı kesimlerinde İznik konseyinin kararlarını destekler. İmparatorların da dâhil 

olmasıyla kavgalar, kargaşalar, entrikalar sınır tanımamış, her iki taraf da birbirlerinin 

konseylerine karşı çıkmak için yeni konseyler toplamıştır. Nitekim Konstans’ın 350 yılında 

vefatından sonra iki sene içerisinde Batı’nın büyük bir bölümünün, özellikle İtalya ve 

Roma’nın, kardeşi Konstantius’un egemenliğine girmesiyle İznik konsili taraftarları için zor 

günler başlamıştır. Zira Ariusçu itikada bağlı olan Konstantius, tehditler ve cezalarla konsil 

taraftarlarını ve özellikle Roma papazı Liberius’u inancından dönmeye zorlamıştır.241  

Ariusçular’ın hâkimiyeti Konstantius’un 362 yılında vefat etmesiyle son bulmuştur. Zira 

Konstantius’un halefi Julian (ö. 363) her iki mezhebe de mesafeli durarak halkın inancına 

müdahale etmez. 363 yılında Doğu imparatoru olan Jovian (ö. 364) ise ortodoks inancından 

olup baskılarla Batı’nın tümünü ve Doğu’nun bir kısmını Ariusçuluktan döndürerek İznik 

Konsili’ne tâbi kılar. Ancak 364 yılında Valentinian (ö. 375) ve kardeşi Valens’in (ö. 378) 

imparatorluğa yükseltilmesiyle durum yeniden değişir. Nitekim Valentinian, İznik konseyinin 

kararlarına bağlı kalarak Batı’da Ariusçu kiliseleri yok ederken kardeşi Valens, Ariusçulardan 

yana olup doğu eyaletlerindeki ortodoksları yok etmeye çalışır. Ancak İmparator Valens’in 378 

yılında Gotlara karşı yapılan bir savaşta mağlup olmasıyla yerine Gratianus (ö. 383) geçer ve 

İznik taraftarına eski hâkimiyetlerini iade eder. Halefi olan Büyük Theodosius (ö. 395) 

Ariusçulara ait sayılı kiliseleri de dağıtmış, taraftarlarını çarmıha gererek İznik inancının 

egemenliğini sağlamıştır. Bu tarihten sonra Arius inancı Burgundlar, Gotlar ve Vandallar gibi 

barbar ve fethedilmemiş uluslarla sınırlı kalmıştır.242 

Sırrı Girîdî’nin bu ayrılıklara detaylı olarak yer vermesinin ardında Hz. Îsâ’nın erken 

dönemde bir peygamber olarak görüldüğünü ortaya koyma çabası göze çarpmaktadır. Nitekim 

Mesih’in tabiatına dair farklı görüşlerin olması ve gruplar arası gerilimler Mesih’in tanrılığı 

                                                           
240 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s.137. 
241 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 140; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 394. 
242 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 141; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 394-396. 



60 
 

konusunda bir fikir birliği olmadığını göstermektedir. Mesih’i bir peygamber olarak gören ve 

Yahudi şeriatını devam ettiren bu gruplar ilerleyen süreçte diğerleri tarafından baskılanarak yok 

edilmiş, imparatorların desteği ve konsillerle Mesih’in Tanrı’nın Oğlu olduğu inancı 

Hıristiyanlığın temeli olarak ilan edilmiştir. İznik konsiline giden süreci ve devamında 

gerçekleşen olayları detaylıca ele alan Girîdî, okuyucunun dikkatini siyasi müdahalelerle 

değişen din algısına ve hâkim kılınan görüşe çekmiştir. 

2.2. Îsâ Mesih’in İnsanî Yönünü İnkâr Eden Gruplar 

James Anas’ın yer verdiği ikinci grup, Îsâ Mesih’in insanî yönünü inkâr edenler olup 

bunlar Gnostikler ve Apollinarius taraftarlarından oluşmaktadır. 

2.2.1. Gnostikler 

Girîdî, Îsâ Mesih’in insanî yönünü inkâr eden Gnostikler hakkında Anas’ın eserini 

referans almıştır. Gnostik anlayışa göre ruhani varlıkların kaynağı Tanrı olup bunların tamamı 

onun cevherinden kademeli olarak sudur etmiştir. Buna göre her bir ruhani varlıktan bir diğer 

ruhani varlık sudur eder. Her sudur eden varlık, sudur ettiği kaynaktan ruhani açıdan daha aşağı 

seviyededir. Tanrı, ancak iyiliğin kaynağı olup kötülüklerin kaynağı Tanrı’nın dışında bağımsız 

bir varlığa aittir. Bu bağlamda kötülük, maddeden sudur etmiştir. Gnostik anlayışa göre evrenin 

yaratıcısı Tanrı değil, Tanrı’dan ayrı bir ruh olan Demiurg’dur.243 İnsan ise maddî beden ve 

hayvanî nefsin birleşiminden oluşan bir ruh olarak Tanrı’dan sudur etmiştir. Ancak insan ruhu 

bu birleşmeden dolayı büsbütün bozulmuş ve hür iradesi kaybolmuştur. İnsanın temiz ruhlara 

dönüşü ise bu bedenden özgürleşmesiyle mümkündür. İşte Îsâ Mesih bu kurtuluşun 

tamamlanması için dünyaya gelmiştir. Tanrı’dan sudur ettiği için Mesih, yeryüzündeki en üstün 

varlık olan insan formunda zuhur etmelidir. Ancak ruhani tabiatı bozulmaksızın ve maddi 

kayıtlarla sınırlanmaksızın Mesih’in insan olabilmesi mümkün değildir. Tanrısal olanın kendini 

maddi bir bedende açığa vurmasından kaynaklanan bu güçlüğü gidermek için Gnostikler 

arasında çeşitli fikirler ortaya konmuştur.244 

Bunlardan biri olan Doketikler’e (Doketizm) göre Îsâ Mesih’in insan bedeni ve insanî 

ruhu gerçek olmayıp insan sureti şeklindeki görünümü cevhersiz ve hakikatsiz bir hayalden 

ibarettir. Mesih’in dünyadaki hayatı, doğumu, çektiği acıları hep vehmi olup birer görüntüdür. 

Bu inançları sebebiyle bu akımın taraftarları, suret anlamlarına gelen Yunanca “dokesis” 

                                                           
243 Ancak Gnostikler arasında evreni yaratan ruhun Yahudilerin Tanrısı olduğunu savunanlar da vardır. Girîdî, 

Nûrü’l-Hüdâ, s. 103. 
244 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 104; Anas, İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî, https://answering-
islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html.  

https://answering-islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html
https://answering-islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html


61 
 

fiilinden türetilmiş olan “Doketik” ismiyle anılmışlardır. Doketikler’in kendi içerisinde de 

görüş ayrılıkları olduğu belirtilmelidir. Nitekim bazıları Îsâ Mesih’in hakiki bir bedeni 

olduğunu düşünmekle birlikte bu bedenin maddi değil semavi bir cevherden oluştuğunu ileri 

sürer. Mesih, her ne kadar Meryem’den doğmuş olsa da Meryem’in cevherinden oluşmamış, 

Meryem bir zarf gibi Mesih’in semavi cevherini taşımıştır.245 

Bir diğer Gnostik öncülerden olan Cerinthus’un ortaya attığı inanca göre ise Îsâ Mesih 

birbirinden ayrı seçkin iki şahıstır. Yusuf Neccar’ın oğlu olan Îsâ diğer insanlar gibi bir insandır. 

Mesih ise bir ruh ya da bir kuvve olup vaftizle birlikte Îsâ’ya hulul ederek onun yol göstericisi 

ve koruyucusu olmuş, ona olağanüstü haller gösterme kudretini vermiştir. İşkenceye maruz 

kaldığı zamanda o ruh, insan olan Îsâ’yı terk edip gökyüzüne geri dönmüş, acıyı yalnız Îsâ’nın 

bedeni çekmiştir.246 James Anas’ın ifadesiyle, Kitab-ı Mukaddes’te Îsâ Mesih’in tam anlamıyla 

insan olduğunu açıkça belirtilmesi sebebiyle Gnostikler heretik akımlar arasında kabul 

edilmiştir.247 

Özetle Gnostikler Aristo’nun madde-suret teorisine benzer bir şekilde Îsâ’nın maddi ve 

ruhani iki yönünden bahsederler. Bu bakımdan gerçek anlamda tanrısal olanın ruhani suret 

olduğu maddi bedenin ise bu dünyaya bağlı, bozucu ve aşağı bir şey olduğunu düşünmüşlerdir. 

Îsâ Mesih’i salt tanrısal bir cevher olarak gördükleri için de Îsâ Mesih’in kendisi ile göründüğü 

insanî yönünün inkârına gitmişlerdir. 

2.2.2. Apollinarianistler 

Îsâ Mesih’in insanî yönünü inkâr eden bir diğer grup Laodicea piskoposu Apollinarius’un 

(ö. 390)  öğretisi olan Apollinarianizm’dir. Erdemli bir Hıristiyan olan Apollinarius, bir dönem 

İznik akidesine olan bağlılığı ve bilgisi sebebiyle saygın din adamları arasında anılırken 

felsefeye ilgisinin artmasıyla değişen kristolojik görüşleri Hıristiyanlık tarihindeki konumunun 

değiştirmesine sebep olmuştur. Nitekim Apollinarius, bir şahısta iki tam (kâmil) tabiatın bir 

arada bulunmasının aklen zorluğu üzerinde durmaktadır. Apollinarius’a göre Mesih eğer Tanrı 

ise sınırsız bir akla ve her şeye gücü yeten bir iradeye sahip olmalıdır. Aksine eğer tam bir insan 

ise sınırlı bir akla ve sınırlı bir iradeye sahip olması gerekir. Sınırlı ve sınırsız olan iki tabiatın 

aynı anda bir şahısta var olması aklen kabul edilemez. Bu bağlamda Apollinarius, Platon’un 

cisim, nefis, akıldan oluşan üç cevherli insan anlayışını temel alarak Îsâ Mesih’in de cisim, 

                                                           
245 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 105; Anas, İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî, https://answering-

islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html. 
246 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 105-106. 
247 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 106. 



62 
 

nefis ve ulûhiyet şeklinde üç cevherden oluştuğunu öne sürer. Kısacası Apollinarius, insandaki 

aklın yerine Mesih’te ulûhiyeti koymuştur.248  

Sırrı Girîdî’nin aktarımına göre Apollinarius, Îsâ Mesih’in ilâhî tabiatının onun fiillerinin 

tamamını gerçekleştirebilecek güce sahip olması sebebiyle insanlardaki gibi bir akla ihtiyaç 

duymadığını savunmaktadır. Dolayısıyla Mesih’te iki akıl ve iki hür iradenin varlığını 

gerektirecek bir sebep de olamaz. Diğer yandan düşünen insanî nefis, bütün kötü fiillerin 

kaynağı olması sebebiyle ahlaki değişimlere açıktır. Bu nedenle Mesih’in insanî nefse sahip 

olduğu düşünüldüğünde bu nefsin sabit ve hatasız olması mümkün değildir.249 

Hıristiyanlarca bir şahısta iki kâmil tabiatın bir arada bulunmasının aklen zorluğu kabul 

edilmekle birlikte bir çelişkinin olmadığı savunulmuştur. Apollinarius’un görüşleri 377 Roma 

ve 379 Antakya Sinodlarında kınanmış, resmi olarak heretik ilan edilmesi ise 381 yılında 

toplanan I. İstanbul Konsili’nde Papa Damasus’un emriyle gerçekleşmiştir. İmparator I. 

Theodosius’un 383, 384 ve 388 yıllarında çıkardığı kararnamelerle Apollinarianizm 

yasaklanarak önde gelen temsilcileri sürgüne gönderilmiş olsa da fikirleri uzun yıllar Doğu 

Hıristiyanları arasında rağbet görmüştür.250 

2.3. İlâhî ve İnsanî Tabiatın Varlığını Sürdürdüğünü İddia Eden Gruplar 

James Anas’ın sınıflandırmasına göre üçüncü grup Îsâ Mesih’in şahsında ilâhî ve insanî 

her iki tabiatın da varlığını kabul etmekle birlikte bu iki tabiatın birleşip karışmaları konusunda 

farklı tutumlar sergilemiştir. Bu grubun en önemli temsilcileri Nesturîler ve Monofizitler’den 

oluşmaktadır. 

2.3.1. Nestûrîler 

Nestûrîler, İstanbul piskoposu Suriyeli Nestoryus’un (ö. 450) takipçilerine verilen 

isimdir. Meşhur Mopsuestialı Theodore’un öğrencisi olan Nestoryus, bilgisi ve belâgati ile 

dikkat çeken bir adam olarak tanımlanır. Suriye okullarında eğitim alan Nestoryus, monofizit 

düşünceye sahip olan Apollinarius’un görüşlerine şiddetle karşı çıkmıştır.251 Zira Nestoryus’a 

                                                           
248 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 107; Anas, İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî, https://answering-

islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html. 
249 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 109. 
250 F. Chiovaro, “Apollinarianism”, NCE, Washington, 2003, C.I, s. 559-560; Charles Kannengiesser, “Apollinaris 

of Laodicea”, Encyclopedia of Early Christianity, s. 79-80. 
251 Sırrı Girîdî’nin burada kullandığı “iltizam” kelimesi yanlış anlaşılmaya kapı aralamaktadır. Zira iltizam 

kelimesi “tercih etme” anlamına gelse de paragrafın tümü dikkate alındığında ve Mosheim’in eseri incelendiğinde 

Nestoryus’un, Apollinarius’un görüşüne muhalif olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim Hıristiyan ilim adamlarının 

genel kanaati de bu yöndedir. 



63 
 

göre Mesih’te her iki tabiatın da varlığı özellikle vurgulanmalı ve Tanrı oğlunun eylemleri ve 

algıları ile insanoğlunun eylemleri ve algıları arasında dikkatlice ayrım yapılmalıdır. Bununla 

birlikte Nestoryus, Meryem’in hamileliği konusunda Apollinarius’a benzer şekilde Meryem’e 

Tanrı’yı doğuran (Teotokos) denilemeyeceğini, Meryem’in ancak Mesih doğuran (Kristotokos) 

olarak adlandırılabileceğini iddia eder. Zira Tanrı, tanımı gereği doğmaktan ve sonradan var 

olmaktan münezzehtir. Dolayısıyla Meryem ancak insanoğlu doğurmuş olabilir.252 

Nestoryus’un görüşleri Oğul’un Meryem’den doğan bedenleşmiş tanrı olduğunu savunan bazı 

İstanbul piskoposları tarafından eleştirilse de Mosheim’in ifadesiyle, İstanbul cemaatinin 

çoğunluğu253 ve Mısır Hıristiyanları tarafından desteklenmiştir.254  

Nestoryus’un görüşlerinin yayılması ve taraftarlarının hızla artması İznik Konsili’nden 

sonra Hıristiyanlık için önemli bir diğer ayrılığı ortaya çıkaracak olaylar silsilesinin başlangıcı 

olur. Nitekim Nestoryus’un şiddetli muhalifi olan İskenderiye Patriği Cyril (ö. 444), 

Nestoryus’u ve Mısırlı rahipleri fikirlerinden vazgeçirmek amacıyla 430 yılında İskenderiye’de 

hususi bir meclis toplar. Ancak bu toplantıda Nestoryus’un heretik ilan edilmesi tarafların 

husumetini daha da arttırır. Bunun üzerine İmparator II. Theodosius 431 yılında iki yüz 

piskoposun katıldığı Efes Konsili’ni toplar.255 Konsil başkanlığı ise Nestoryus’un açıkça 

düşmanı olmasına rağmen Cyril’e verilir. Cyril, Antakyalı Yuhanna ve diğer Doğu 

Piskoposlarının Efes’e gelmesini beklemeden konsili başlatır. Konsil sonucunda Cyril’in 

monofizit eksenli görüşleri onaylanırken Nestoryus’un itikadı sapkın ilan edilerek 

taraftarlarıyla birlikte aforoz edilir. Antakya Patriği Yuhanna ve diğer doğu kiliselerinin 

temsilcileri yok sayılarak alınan bu karar dargınlığa sebep olur. Yuhanna ve diğerleri konsil 

kararını tanımadığını ilan ederek Nestoryus’a destek verirler. Efes’te kendi aralarında karşı bir 

konsil toplayarak Cyril ve arkadaşı Efes piskoposu Memnon’a, Nestoryus’a verildiği gibi ağır 

bir ceza verirler. Doğu Kiliseleri ile Cyril arasındaki bu tartışma 433 senesine kadar devam 

etmiş, 433 yılında Cyril, Yuhanna tarafından hazırlanan iman akidesini bazı noktaları 

düzeltmek şartıyla kabul etmiştir. Tarafların çekişmesi kısmen azalsa da bu tartışmanın yarattığı 

kargaşa Doğu’da uzun süre devam etmiş, Nestoryus taraftarları doktrinlerini Doğu’nun çeşitli 

eyaletlerinde yayarak özellikle Persler’in ciddi desteğini kazanmışlardır. Nestûrî doktrinlerinin 

                                                           
252 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 144-145; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 468-470. 
253 Abdi Yesû’ Efendi, İstanbul kilisesinin Nestoryus’a destek verdiği iddiasının gerçeğe aykırı olup tarihçi 

Mosheim’in kendi uydurması olduğunu iddia etmektedir. Ona göre Mosheim bu konuda tarafgir davranmaktadır. 

Zira Mosheim bir Protestan olup Protestanlık itikad açısından Nesturiliğe yakın hatta eşittir. Nitekim Cyril ve aynı 

inancı paylaşan piskoposların aleyhinde sarf ettiği sözler Mosheim’in bu durumunu açıklamaktadır. Girîdî, 

Nûrü’l-Hüdâ, s. 145. 
254 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 145. 
255 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 146;  Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 472-473. 



64 
 

yayılması, Edessa’daki ünlü Fars okuluna bu doktrinlerin girmesiyle birlikte daha da başarılı 

olur. Zira bu okulda sadece Nestûrî ilkeleri öğretilmekle kalmamış, Nestoryus ile hocası 

Mopsuestialı Theodorus’un ve ayrıca Tarsuslu Diodorus’un yazıları Yunanca’dan Süryanice’ye 

çevrilerek Asur ve İran’a yayılması sağlanmıştır.256 

Sırrı Girîdî’nin Nestoryus’a dair verdiği bilgiler kendi dönemi için doğru kabul edilse de 

günümüz araştırmacılarının ortaya çıkardığı yeni dokümanlar Nestoryus’un konumunu ve 

Nestûrîlere bakışı oldukça değiştirmiştir. Efes Konsili’nde alınan kararlardan sonra 

Nestoryus’un eserleri yakılmış, inancı hakkında ancak muhaliflerinin eserlerinde yer alan 

bilgiler kalmıştır. Ancak 1889 yılında Amerikan misyonerler tarafından İran 

Türkmenistan’ında bulunan Nestûrî patrikliğinin kütüphanesinde Nestoryus’un The Bazaar of 

Heracleides isimli eserinin MS 1100’lü yıllara ait Süryanice bir nüshası keşfedilir.257 Eserin 

yayınladığı 1910 yılına kadar Hıristiyan dünya tarafından Nestoryus’un Mesih’te biri Tanrı’ya 

biri ise insana ait iki şahsın bulunduğu, bu iki şahsın fiziksel olarak bir araya geldiği, dolayısıyla 

Mesih’te iki oğul ve iki Mesih’in ortaya çıktığı inancını benimsediği düşünülmekteydi. Ancak 

Nestoryus, The Bazaar of Heracleides’te iki Oğul ve iki Mesih düşüncesini Samsatlı Pavlus’a 

nispet ederek eleştirmekte, Arianizm ve Apollinarizm’den de özellikle kaçınmaktadır.258 Kilise 

tarihçisi Socrates’e göre de Nestoryus, Mesih’in tabiatı konusunda ortodoks inanca sahip olup 

ancak teotokos unvanı hakkındaki görüşleri sebebiyle eleştirilebilir. Yine Socrates’e göre 

Nestoryus haksız yere suçlanmış, siyasi ve politik mücadelelerin bir mağduru olmuştur.259 

2.3.2. Monofizitler 

Bir diğer grup olan Monofizitler ise Nesturîlerîn tersi bir görüşe sahiptir. Her ne kadar 

Mesih’de her iki tabiatın varlığını kabul etseler de Monofizitlere göre ilâhî ve insanî tabiat 

birleşmiş ve tek bir tabiat olmuştur. 260 Daha doğru bir ifadeyle ilâhî tabiat daha üstün olması 

sebebiyle insanî tabiatı kendi içerisinde eritmiş ve Mesih’de ilâhî yön kalmıştır. 

İskenderiye Patriği Dioscorus (ö. 454) ve monofizit inancı benimseyenlerin görüşlerini 

tartışmak amacıyla 451 yılında Kadıköy’de bir konsil toplanır.261 Nitekim Nestoryus karşıtı 

                                                           
256 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 147-148; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 476-477. 
257 Muhammet Tarakçı, “Nestorius ve Kristolojisi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Bursa, 2010, 

C. XIX, S.I, s. 216. 
258 Tarakçı, “Nestorius ve Kristolojisi”, s. 224. 
259 Socrates Scholasticus, The Ecclesiastical History of Socrates, London, George Bell & Sons, 1892, s. 369-

372. 
260 Anas, İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî, https://answering-islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html. 
261 Sırrı Girîdî Kadıköy Konsili’nin 634 piskoposun katılımıyla gerçekleştiğini ifade etmekle birlikte bu bilgiyi 

doğrulayacak bir kaynağa ulaşamadık. 



65 
 

Cyril’in takipçisi olan Dioscorus, Mesih’in iki cevherden bir cevher, iki unsurdan bir unsur, iki 

iradeden bir irade, iki tabiattan bir tabiat olduğu monofizit görüşü savunarak bu görüşe 

muhalefet edenleri lanetlemiştir. Onun bu ifadeleri Mesih’in iki cevher, iki irade, iki tabiat ve 

bir hipostazdan oluştuğunu savunan patrik ve piskoposların tepkisini çekmesi üzerine İmparator 

Marcianus tarafından 451 yılında Kadıköy’de bir konsil toplanır. Konsilde Dioscorus, 

kendisine yöneltilen eleştirilere ikna edici cevaplar verememiş, üstelik konsilde hazır bulunan 

diğer piskoposlar tarafından darbedilmiştir.262 Kadıköy Konsili sonucunda Dioscorus ve 

monofizit düşünce heretik ilan edilerek diofizit inanç olan Mesih’te bir şahsiyette karışmayan 

ilâhî ve insanî iki tabiat bulunduğu fikri kabul edilmiştir.263 İmparator Marcianus, alınan kararı 

Hıristiyanlığın asıl itikadı ilan ederek tâbi olmayanların cezalandırılmasını emreder. Filistin, 

Kudüs taraflarına kaçan Dioscorus ise inancını yaymaya devam ederek Mısır ve İskenderiye’de 

ciddi taraftar toplamış, sürgünde olmasına rağmen çeşitli bölgelere piskoposlar tayin etmiştir.264 

Bahsi geçtiği üzere Efes Konsili’nin sonuçları her iki tarafı da tatmin etmemiş, Doğu 

Roma kilisesi ile İstanbul Kilisesi arasında sürekli artan gerilim ve İmparatorların siyasi birlik 

kaygısıyla yaptığı müdahaleler Hıristiyanlığın en önemli ayrılıklarının ortaya çıktığı Kadıköy 

Konsili’ni doğurmuştur. Ancak bu kez Kadıköy Konsili’nde diofizit bir karar alınması 

monofizit inancı benimseyen Doğu kiliseleri tarafından tepkiyle karşılanmıştır. Nitekim Doğu 

kiliseleri İstanbul Kilisesinin hâkimiyetini reddederek Kadıköy Konsili’nde alınan kararı 

tanımadıklarını ilan etmiş, Doğu-Batı kiliseleri arası resmi olarak ayrılmıştır. Girîdî, konuya 

dair İbn Haldun’un el-ʿİber adlı tarih kitabından açıklamalar getirmektedir. İbn Haldun, 

Kadıköy Konsili’nden sonra Hıristiyanların Melkitler, Ya’kubîler ve Nestûrîler olmak üzere üç 

ana gruba bölündüğünü ifade eder.265 Bunlardan Nestûrîler, yukarıda bahsi geçtiği üzere 

Nestoryus taraftarları olup çoğunluğu Doğu Hıristiyanlarından oluşmaktadır. Melkitler, İznik 

ve Kadıköy Konsilleri’ne tâbi olanlar olup günümüz Katolik ve Ortodoks Hıristiyanların 

inancını paylaşmaktadır. Yakubîler ise monofizit öğretinin takipçileridir.266 

Sırrı Girîdî Yâkubîler hakkında detaylı bilgiler aktarmaktadır. Buna göre Yâkubîler, 

Antakya Patriği Severus’un (ö. 538) öğrencisi olan Jacop Baradeaus’un267 takipçileri olup 

Monofizitler olarak da isimlendirilirler. Hayatı hakkında çok az bilgiye sahip olduğumuz Jacop 

                                                           
262 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 152-153; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, C. II, s. 178. 
263 Şinasi Gündüz, “Hıristiyanlık”, Dünya Dinleri, ed. Şinasi Gündüz, İstanbul, Milel Nihal Yayınları, 2019, s. 

114. 
264 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 153; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, C. II, s. 179. 
265 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 153; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, C. II, s. 180. 
266 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 154- 155. 
267 Arapça kaynaklarda “Yakup Bar Addai” olarak geçmektedir. 



66 
 

Baradeaus, Suriyeli yahut Cezireli bir rahiptir. Ruhbanlığa geçişinin 545 ya da 551 tarihinde 

olduğu tahmin edilmektedir. Ölüm yılı ise kilise tarihçilerinin ittifakıyla 578’dir. Yâkubîlere 

göre Mesih’te yalnız tek bir tabiat vardır ki bu inanç Jacop Baradeaus’dan önce de mevcuttur. 

Nitekim Abdi Yesû’ Efendi sadece Severus’un değil ondan önce gelen ve yukarıda 

bahsettiğimiz İskenderiye patriği Dioscorus ve yine Nestoryus’un şiddetli muhaliflerinden olan 

Eutyches’in de monofizit görüşü savunduğunu ifade etmektedir.268 

Monofizit düşüncenin öncüsü olan Antakyalı Severus, Kadıköy Konsili’ne ve 

Nestoryus’un diofizit öğretisine şiddetle karşı çıkarak monofizit öğretiyi Suriye ve Mısır 

Hıristiyanları arasında yaymış, 518 yılında İmparator Anastasius’un vefatı üzerine Kadıköy 

taraftarı I. Justin’ın tahta çıkmasıyla birlikte patriklik makamından azledilerek sürgün 

edilmiştir. İmparator Anastasius’dan sonra gelen imparatorların monofizit öğretiye karşı 

olmaları Anadolu’da monofizit Hıristiyanların sayısını azaltmıştır. Böyle bir dönemde rahip 

Jacop Baradeaus yaya olarak doğu vilayetlerinde dolaşıp Severus’un monofizit öğretisini 

anlatmış, büyük taraftar toplamayı başarmıştır. Hatta monofizit kiliseler kurarak piskopos ve 

rahipler atamıştır.269 Bazı Kilise tarihçilerinin aktarımına göre Baradeaus’un çabalarıyla yüz 

bine yakın keşiş ve piskopos monofizit öğretiyi benimsemiştir. Ancak bu rakamların gerçekliği 

hakkında ikna edici bir delil olmadığı belirtilmelidir. 270 

Monofizit Hıristiyanların bu yükselişi kısa sürmüş, Mesih’in insan bedeni üzerine artan 

tartışmalar farklı görüş ve ayrılıkların ortaya çıkmasına sebebiyet vermiştir. Bu bağlamda ilk 

ayrılık 519 yılında Severus ile arkadaşı Julian Halicarnassus arasında yaşanır. İmparator 

Justin’den sonra Severus ve Julian Mısır’a sürgüne gider ancak ikili arasında bir süre sonra 

Mesih’in bedeninin nasıl doğru bir şekilde karakterize edileceği konusu gündeme gelerek 

Mesih’in bedeninin bozulmazlığı noktasında görüş ayrılığı ortaya çıkar. Her iki taraf da 

Mesih’in bedeninin çarmıh sonrası dirilişten sonra bozulmaz olduğunu kabul etmekle birlikte 

Julian, Mesih’in bedeninin çarmıh öncesinde de bozulmaz olduğunu öne sürer. Julian’a göre 

Mesih’in bedeni insanlar gibi uyku ve ölümü gibi insan doğasının gereği olan değişikliklere 

uğramaz. Ancak Mesih, gönüllü olarak kendi iradesiyle insan ıstırabına maruz kalmıştır.271 

Julian bu görüşüyle hem Mesih’in tek doğasını güçlendirdiğini hem de Mesih’in bedeninin 

                                                           
268 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 156; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, C. II, s. 259. 
269 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 158; İbn Haldun, Târihu İbni Haldûn, C. II, s. 259. 
270 Turhan Kaçar, “Erken Bizans Döneminde Doğu: Süryani Monofizitliğinin Doğuşu”, I. Uluslararası Katılımlı 

Bilim Din Ve Felsefe Tarihinde Harran Okulu Sempozyumu, ed. Ali Bakkal, Şanlıurfa, Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi, 2006, C. I, s. 116. 
271 Julian Halicarnassus’un ortaya koyduğu doktrin “Aphthartodocetism” olarak da anılmaktadır. 



67 
 

sıradan insan bedeninden ayırarak günahtan muaf olmasını garantilediğini düşünmektedir.272 

Kısacası Mosheim’in ifadesiyle Julian, ilâhî tabiatın Mesih’in bedenine henüz anne 

karnındayken girdiğini ve ilâhî tabiatın insan tabiatını değiştirerek bozulmaz hale getirdiğini 

savunmuştur. İskenderiye piskoposu Caianus’da bu görüşü desteklemiş, takipçilerine 

“Caianistler” adı verilmiştir. Ancak zaman içerisinde Julian Halicarnassus’un takipçileri de 

Mesih’in bedeninin mahlûk olup olmadığı konusunda anlaşmazlığa düşerek kendi içlerinde üç 

gruba ayrılırlar. Bir kısmı Mesih’in bedenin yaratılmış olduğunu, bir kısmı yaratılmış 

olmadığını savunurken üçüncü bir grup ise bedeninin gerçekten bozulabilir olduğunu, ancak 

asla bozulmadığını zira tanrısal doğanın onun dağılmasını engellediğini iddia eder. Julian 

Halicarnassus’un takipçileri arasında ortaya çıkan bir diğer ayrılık altıncı asrın sonlarında 

İskenderiye diyakozu Themistius ve İskenderiye piskoposu Theodosius’un ortaya attığı 

fikirlerden doğmuştur. Nitekim Mesih’in her ne kadar ilâhî doğası sebebiyle her şeyi bilse de 

insan doğasından birçok şeyin gizlendiğini iddia etmişler, bu görüşleri sebebiyle Mesih’te 

yalnızca bir doğa olduğuna inanan cemaatin geri kalanı tarafından Mesih’in ilâhî doğasına 

cehalet yüklemekle suçlanmışlardır.273 

Monofizit cemaat içinde ortaya çıkan bir diğer ayrılık ise Suriyeli filozof John 

Ascusnage’nin teslise dair görüşleri üzerine gerçekleşir. Buna göre Tanrı’da her bakımdan 

mutlak olarak eşit olan ve hiçbir ortak özle bir araya gelmemiş olan üç doğa ya da madde vardır. 

Hasımları tarafından “Tritheism” olarak adlandırılan John Ascusnage’nin bu doktrini de 

takipçileri tarafından Philoponistler274 ve Cononistler275 olmak üzere iki gruba ayrılır. Her iki 

taraf da Tanrılıkta üç şahsiyet olduğu konusunda hemfikir olmakla birlikte Mesih’in bedeninin 

dirilişi hakkında görüş ayrılığına düşerler. Buna göre Philoponistler, tüm bedenlerin şeklinin ve 

maddesinin yaratıldığını ve bozulduğunu ve bu nedenle her ikisinin de dirilişte eski haline 

getirileceğini savunur. Cononistler ise tam tersine, bedenin formunu hiçbir zaman 

kaybetmediğini, yalnızca maddesinin bozulmaya ve çürümeye tâbi olduğunu ve sonuç olarak 

eski haline getirileceğini savundu. Philoponistler ve Cononistler’in bu görüşlerine karşı çıkan 

İskenderiye piskoposu Damian ise İlahi özü üç kişiden ayırarak her şahsiyetin kendi içinde, 

diğer ikisinden soyutlanmış Tanrı olduğunu reddeder. Damian’a göre her bir şahsiyetin ancak 

ortak katılımıyla her birinin Tanrı olduğu ortak bir ilahlık vardır. Bu nedenle Damian, Baba, 

                                                           
272 Michael Philip Penn, “Julian of Halicarnassus”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage, 

ed. Sebastian P. Brock, New Jersey, Gorgias Press, 2011, s. 236. 
273 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 158- 160; John Laurence von Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, Ancient 

and Modern, by. Archibald Maclaine, V. I, Baltimore, Pheonix Publishing, 1832, s. 171. 
274 İskenderiyeli filozof ve dilbilgisi uzmanı John Philoponus’un takipçilerine verilen isimdir. 
275 Tarsus piskoposu Conon’un takipçilerine verilen isimdir. 



68 
 

Oğul ve Kutsal Ruh’un her birini hipostaz veya şahsiyet olarak isimlendirmiş, hepsinde ortak 

olan Tanrılığa ise madde (substance) veya tabiat (nature) adını vermiştir.276 

Sonuç olarak Sırrı Girîdî’nin ilk dönem Hıristiyan ayrılıklarına dair verdiği bilgilerin 

güvenilir kaynaklardan elde edildiği söylenebilir. Müellifin diğer Türkçe reddiyelerden farklı 

olarak konuyu kristolojik fikir ayrılıkları üzerinden ele alması ve Hıristiyan gruplar hakkında 

diğer eserlerde bulunmayan oldukça detaylı bilgiler vermesi reddiyeyi önemli kılmaktadır. 

3. Teslis Doktrininin Geçersiz Kılınması 

Eserinin önemli bir bölümünü teslis inancına ayıran Giritli Sırrı Paşa, teslis eleştirisini 

yaparken bütün Hıristiyan mezheplerini göz önünde bulundurur. Genel olarak teslis doktrininde 

yer alan tutarsızlıklar ve mantık hataları üzerine yoğunlaşır. Müellif, döneminin reddiye 

eserlerinde olduğu gibi teslis inancını, İncillerin tahrifi, Kitâb-ı Mukaddes’te yer alan pasajların 

tevhide işaret etmesi, Hıristiyan mezhepler arasında teslis konusunda bir birlikteliğin olmaması 

gibi konular üzerinden ele almak yerine meseleyi akli deliller ışığında tahlil etmektedir. Bir 

diğer dikkat çeken nokta ise teslisin ikinci unsuru olan Îsâ Mesih’in tabiatı ve Baba ile ilişkisi 

üzerine uzun açıklamalar yapmasına rağmen teslisin diğer iki unsuru olan Baba ve Kutsal 

Ruh’un tabiatlarına neredeyse hiç değinmemesidir. Bu bağlamda Sırrı Girîdî, Îsâ Mesih’in 

peygamberliği ve kulluğu üzerinde ısrarla durmuş, eleştirilerini özellikle “hulûl” ve “ittihâd” 

kavramları üzerine yoğunlaştırmıştır.  

Sırrı Girîdî, asıl eleştirilere geçmeden önce insan ve Tanrı’nın mahiyeti hakkında kısa ve 

genel bir tahlilde bulunur. Buna göre cisimlerin asli özelliği olan bir mekânda yer kaplamak ya 

Tanrı için geçerlidir ya da değildir. Eğer Tanrı’nın bir mekânda yer kapladığı kabul edilirse 

onun bir cisim, dolayısıyla sonradan yaratılmış bir varlık olması gerekir. Bu ise Tanrı için 

mümkün değildir. Zira yaratmaya konu olan, Tanrı olamaz.277 Tanrı’nın bir mekânda yer 

kaplamadığı kabul edildiği takdirde İlahî tabiatın Îsâ Mesih’in insanî tabiatıyla suyun şarapla 

ya da ateşin kömürle karışması gibi karıştığı söylenemez. Çünkü karışıp iç içe olmak cisimlerin 

bir özelliği olup tanrı için söz konusu değildir.278 İnsanın mâhiyeti hakkında da bir cisim/cevher 

olup olmamasına bağlı olarak iki görüş vardır. Birinci görüşe göre insan bu bedenin kendisi ya 

da bu bedenin içindeki bir cisimdir. Diğer görüşe göre ise insan cisim olmayan ve diğer 

                                                           
276 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 160- 161; John Laurence von Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, Ancient 

and Modern, by. Archibald Maclaine, V. 1, Baltimore, Pheonix Publishing, 1832, s. 172. 
277 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 166. 
278 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 167. 



69 
 

cisimlere de hulûl etmeyen bir cevherdir.279 İkisi arasında şöyle bir farklılık bulunmaktadır: 

Cisim var olmak için bir mahalle ihtiyaç duyduğu halde cevher var olmak için bir mahalle 

ihtiyaç duymaz. 

İnsan ve tanrının mâhiyeti hakkında bu şekilde genel bir bilgi veren Sırrı Girîdî, 

Hıristiyanların Îsâ Mesih’in tanrı olduğu iddialarına karşı dört ihtimalin varlığından bahseder 

ve bu ihtimallerin her birini mantık kuralları çerçevesinde detaylı bir şekilde ele alır. Bu 

ihtimaller şöyledir; 

1. Tanrı ya da Tanrı’nın sıfatlarından bir sıfat, Îsâ Mesih ile ittihâd etti.  

2. Tanrı ya da Tanrı’nın sıfatlarından bir sıfat, Îsâ Mesih’e hulûl etti.  

3. Îsâ Mesih ittihâd ve hulûl olmaksızın Tanrı’nın Ona verdiği doğaüstü güçler vasıtasıyla 

tanrı oldu. 

4. Tanrı, Îsâ Mesih’i şereflendirmek amacıyla kendisine “Oğul” olarak kabul etti ve 

Tanrılık makamını verdi.280 

Girîdî’ye göre birinci ihtimal olan Tanrı’nın ya da Tanrı’nın sıfatlarından bir sıfatın, Îsâ 

Mesih ile ittihâd etmesi mantık kuralları çerçevesinde geçersizdir. Zira ittihâd eden iki şeyin 

birlikteliği hakkında üç ihtimal vardır. İttihad eden iki şeyden ya ikisi de mevcut, ya ikisi de 

ma’dûm/var olmayan ya da biri mevcut biri ma’dûm olması gerekir. İttihâd eden iki şeyden 

ikisinin de mevcut olduğu kabul edildiği takdirde ikilik devam eder ki bu ittihâd değil iki şeyin 

yan yana birlikteliğidir. İttihâd edenlerin ikisinin de ma’dûm yani yok olduğu kabul edilirse bu 

durumda yeni üçüncü bir şey ortaya çıkar ve bu da ittihâdın tanımına uygun değildir. Son olarak 

eğer ittihâd eden iki şeyden birinin mevcut diğerinin ma’dûm olduğu iddia edilirse bu kez 

ma’dûm şey ile mevcut şeyin ittihâd etmesinin imkânsızlığı sorunu karşımıza çıkmaktadır. Zira 

yokun bizzat mevcut olması (el-ma’dûm bi aynihi hüvel mevcûd) imkânsızdır.281 

Girîdî, ikinci görüşü yani Tanrı ya da Tanrı’nın sıfatlarından bir sıfatın Îsâ Mesih’e hulûl 

etmesi durumunu ise iki kısımda ele almaktadır. Ona göre hulûlün Tanrı hakkında mümkün 

olup olmadığının sorgulanmasından önce hulûl kavramının ne anlama geldiği açıklığa 

                                                           
279 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 167. 
280 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 167-168. 
281 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 169. 



70 
 

kavuşturulmalıdır.282 Bu bağlamda hulûl kavramının Hıristiyanlarca yapılan üç tanımına yer 

verilir. Bu tanımlar bir şeyin, diğer bir şeyde nasıl var olabileceği üzerine kuruludur. 

Hulûl kavramı, birinci tanıma göre suyun gülde, yağın susamda, ateşin kömürde 

bulunması gibi bir şeyin diğer bir şeyde var olmasından ibarettir. Yalnız bu tanımda geçen 

hulûlün Tanrı için geçerli olması, Tanrı’nın cisim olmasını gerektirir. Bunun kabul edilmesi ise 

düşünülemez. Nitekim Hıristiyanlar da Tanrının cisim olmadığı konusunda Müslümanlarla 

hemfikirdir.283 İkinci tanıma göre hulûl, tıpkı renklerin ya da bir sıfatın cisimlerde bulunuşu 

gibi bir şeyin diğer bir şeyde bulunmasını ifade eder. Bu tanım da problemlidir zira renk cisme, 

cisim ise mekâna tâbidir. Bir mekânda yer kaplamak cisimlerin bir özelliği olup Tanrı için bu 

söz konusu olamaz.284  

Üçüncü tanıma göre hulûl, bir şeyin, tıpkı zatlara nispet edilen sıfatların (sıfat-ı izafiye) 

o zatlarda bulunması gibi bir şeyde bulunmasıdır. Bu tanım ise bir şeye tâbi olmaktan doğan 

muhtaçlık durumu sebebiyle geçersizdir. Zira bu anlamda Tanrının bir varlıkta ortaya çıkması 

kabul edilirse bu varlığa muhtaç olması gerekir. İhtiyaç ise yaratılmışların bir özelliği olup 

Tanrı için düşünülemez.285 Sonuç olarak Hıristiyanlarca ortaya konulan hulûlün bu üç tanımı 

da Tanrı için kullanılmaya uygun olmayıp Hıristiyanların “Tanrı, Îsâ Mesih’e hulûl etti” 

şeklindeki sözleri sadece kavramsal açıdan ele alındığında dahi ispatı mümkün değildir. 

İlk kısımda hulûlün kavramsal çözümlemesini yapan Sırrı Girîdî, ikinci bölümde hulûlün 

reddine dair kelamcıların çeşitli delillerine yer verir. Bu delillerde Tanrı’nın ve cisimlerin 

ontolojik yapısı dikkate alındığında hulûlün mümkün olup olmadığı incelenmektedir. 

Tanrı’nın, Îsâ Mesih’in bedenine hulûl ettiği kabul edildiği takdirde bu hulûlün zorunlu 

ya da mümkün olduğu şeklinde iki ihtimal karşımıza çıkar. Tanrı’nın bir varlığa zorunlu olarak 

hulûl etmesi ya Tanrı’nın sonradan var olmasını (hâdis) ya da hulûl ettiği şeyin başlangıçsız 

(ezelî) olmasını gerektirir. Tanrı’nın varlığının başlangıcının olmadığı ve başkasına ihtiyaç 

duymaksızın mevcut olduğu (kadîm), cisimlerin ise sonradan var olduğu (muhdes) delillerle 

sabit olduğuna göre bu iki ihtimalde geçersizdir.286 Yine Tanrı’nın bir varlığa hulûlü vacip 

                                                           
282 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 170. 
283 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 170. 
284 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 171. 
285 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 171. 
286 Varlık zorunlu, mümkün ve imkânsız olmak üzere üç kısma ayrılmaktadır. 



71 
 

olsaydı hulûl edecek bir mekâna ihtiyaç duyardı. Başka bir şeye muhtaç olmak ise mümkün 

varlıkların bir özelliği olup zorunlu varlık olan Tanrı için bu durum söz konusu değildir.287 

İkinci ihtimal Tanrı’nın bir varlığa hulûlünün mümkün olmasıdır. Bu ihtimal de 

geçersizdir. Zira Tanrı, zatı gereği zorunlu bir varlıktır (vâcibü’l-vücûd). Zorunlulukla nitelenen 

bir zat, imkânla nitelenen zattan ayrıdır. Tanrı’nın bir mahalle hulûlünün mümkün olması 

durumunda ise bu hulûl fiilinin onun zatı üzerine ilave bir şey olması gerekir. Bu ise iki sebepten 

dolayı imkânsızdır: 

1. Hulûlün zata ilave bir şeyi gerektirmesi, o şeyin, Tanrı’nın zatına hulûl etmesi anlamına 

gelir. Bu ise imkânsızdır. Bu kabul edilse dahi o şeyin zata hulûlü için hulûlünü gerektiren 

başka bir anlamın bulunması gerekir. Bu durumda teselsül288 ortaya çıkar. Teselsül ise 

imkânsızdır.289 

2. Tanrı’nın bir yere hulûlü mademki zatı üzerine ilave bir şeydir, o halde Tanrı bir yere 

hulûl ettiğinde kendisine sonradan meydana gelen bir sıfatın hulûl etmesi gerekir. Bu ise 

imkânsızdır. Zira Tanrı sonradan meydana gelen bir şeyi kabul edecek olsaydı bu kabul ediş 

zatının gereği ve ezelden beri olmalıydı. Bu ise Tanrı’nın ezelde hâdis şeyleri kabul etmesini 

gerektireceği için imkânsızdır.290  

Sırrı Girîdî’nin bahsettiği dört ihtimalden üçüncüsü ise Îsâ Mesih’in ittihâd ve hulûl 

olmaksızın Tanrı’nın ona verdiği doğaüstü güçler vasıtasıyla tanrı olduğu ihtimalidir. 

Hıristiyanlarca Îsâ Mesih’e atfedilen ilahlık, Tanrı tarafından cisimleri yaratmak ve bu âlemde 

tasarrufta bulunma iktidarına sahip olmak olarak tanımlanır. Ancak Sırrı Girîdî’ye göre bu 

görüş de diğerleri gibi geçersizdir. Zira yine Hıristiyanların aktarımına göre Îsâ Mesih, 

Yahudiler tarafından yakalanıp çarmıha gerilmiştir. Bu durum acizlik ve zayıflığın 

göstergesidir. Eğer iddia edildiği gibi Îsâ Mesih maddeleri yaratmaya kâdir olsaydı Yahudiler 

onu öldüremez, aksine Îsâ Mesih onları öldürüp bozguna uğratırdı.291 

Dördüncü ihtimal, Tanrı’nın Îsâ Mesih’i bir şeref vesilesi olarak “oğul” edinmesidir. Sırrı 

Paşa’nın ifadesiyle bu görüşü Hıristiyanlar arasında Ariusçular savunmakta olup büyük ölçüde 

dilin yanlış kullanılmasından ibarettir. Sırrı Girîdî’nin aktardığına göre Hasan Çelebi Fenârî, 

                                                           
287 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 172. 
288 Teselsül: Nesne ve olayların sebep-sonuç ilişkisi içinde geriye doğru sonsuzca sürüp gitmesi anlamında terim. 
289 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 173. 
290 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 173. 
291 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 186. 



72 
 

Hâşiye ‘alâ Şerhi’l-Mevâkıf isimli eserinde Ariusçular’ın hak ehlinin yolundan gitmekle 

birlikte Allah’a “Baba”, Hz. Îsâ’ya ise “Oğul” demeleri sebebiyle mânâsı doğru fakat lafzı 

yanlış bir söz sarf ettiklerini ifade eder.292 Nitekim Arius, Oğul’un ezelî olmayıp yoktan var 

edildiğini savunmuş, bu görüşü sebebiyle İznik konsili toplanarak Arius’u tekfir etmiştir. 

Bununla birlikte Arius’a göre Allah bu âlemi Îsâ Mesih vasıtasıyla yaratmış ve bu nedenle Îsâ 

Mesih Tanrı namını almıştır. Sırrı Girîdî’ye göre Hasan Çelebi, Arius’un itikadının tamamının 

hak olduğunu değil yalnız Hz. Îsâ’nın yoktan var olduğu ve Tanrı tarafından kendisine bir şeref 

vesilesi olarak “oğul” kabul edildiği görüşlerinin doğru olduğunu söylemiştir.293 

Sırrı Girîdî, Hıristiyanların teslis inancının yanlışlığını gösteren başka açıklamalara da 

yer verir. Büyük ölçüde kelâm ilmine ait olan bu açıklamalar Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210), 

İsmail Gelenbevî (ö. 1205/1791) ve Hasan Çelebi Fenârî (ö. 891/1486) gibi âlimler tarafından 

aktarılmıştır.294 Bu açıklamalar genel olarak yukarıda yer verilen Hıristiyan itikadının farklı 

söylemlerine karşı kurgulanan argümanlardan oluşmaktadır. 

Bu eleştirilerden birincisine göre, Hıristiyanların bir kısmı Tanrı’nın zatının değil de 

kelimesinin yani ilim sıfatının Îsâ Mesih’e hulûl ettiğini iddia etmektedir. Bu düşünce ilim 

sıfatının Îsâ Mesih’in bedenine hulûlünden sonra Tanrı’nın zatında varlığını devam ettirip 

ettirmediği sorununu karşımıza çıkarmaktadır. Eğer hulûlden sonra hâlâ ilim sıfatının Tanrı’nın 

zatında varlığını devam ettirdiği kabul edilirse, bu durumda bir sıfatın aynı anda iki yerde yani 

hem Tanrı’nın hem de Îsâ Mesih’in bedeninde bulunması gerekir. Bu ise mantığa uygun 

değildir. Öte yandan eğer Îsâ Mesih’in zatında meydana gelen ilmin Tanrı’nın zatındaki ilimle 

özdeşliği kabul edilirse, diğer insanlarda mevcut olan ilim sıfatının da Tanrı’nın zatındaki ilimle 

özdeş olduğunu söylemek mümkün olur.295 Burada söz konusu kıyaslama, Îsâ Mesih’in ilmi ile 

diğer insanların ilmi arasında olup Hıristiyanların Tanrı’nın insanlarla kıyaslanamayacağı 

şeklindeki itirazları geçersizdir. Bu noktada Îsâ Mesih’in de bir tanrı olduğu ve yine insanlarla 

kıyas edilemeyeceği şeklindeki itirazları da farkına varmadan neticeyi öncül olarak 

kullanmaları sebebiyle (zira onlar zaten bu öncüle dayanarak Îsâ’nın tanrı olduğunu 

savunuyorlar) bir mantık hatası olan müsâdere ale’l-matlûb doğmaktadır.296 İkinci ihtimal olan 

                                                           
292 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 187; Hasan Çelebi bin Muhammed Şah el-Fenârî, Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-Mevâkıf, 

Kahire, Dâru’t-Tıbâati’l Âmira, 1311, C. III, s. 24-25.  
293 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 188. 
294 Her ne kadar Sırrı Girîdî, bu âlimlerin isimlerini anmış olsa da konunun akışı içerisinde hangi açıklamanın 

nereye kadar kime ait olduğu açık değildir. Ancak karşılaştırmalı bir okuma bu sorunu ortadan kaldırmaya 

yetmektedir. 
295 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 174. Fenârî, Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-Mevâkıf, s. 25. 
296 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 175. 



73 
 

ilim sıfatının hulûlden sonra Tanrı’nın zatında varlığını devam ettirmediği düşüncesinin ise tam 

ve yetkin olan ilahın zatında eksiklik doğuracağından geçersizliği açıktır.297  

Bu konuda Sırrı Girîdî, İsmail Gelenbevî’nin eleştirilerine ayrıca yer vererek Hâşiye ‘alâ 

Şerhi’l-Celâl isimli eserinden alıntı yapar. Gelenbevî’ye göre ilim sıfatının Îsâ Mesih’in 

bedenine hulûlünden sonra Tanrı’nın zatında varlığını devam ettirmediği kabul edildiği 

takdirde bu sıfatın yer değiştirdiğini kabul etmemiz gerekir ki bu imkânsızdır. Nitekim 

kelâmcılara göre mekân, sıfatı bir şahsiyette görünür kılan özelleştirici bir vasıf olup ayrılma 

sırasında bu özelleşmiş durum yok olur. Başka bir yerde ortaya çıkan sıfat ise, o sıfatın kendisi 

değil yeni bir sıfattır. Bu ise bir intikal değil bir sıfatın bir yerde yok olması başka bir sıfatın 

başka bir yerde ortaya çıkmasıdır. Yine Gelenbevî’ye göre Tanrı’nın zatî sıfatları O’nun zatının 

bir gereği olup zatın gereği olan şeyin zattan ayrılması düşünülemez. İlim sıfatının Îsâ Mesih’in 

bedenine hulûlünden sonra Tanrı’nın zatında varlığını devam ettirdiğini kabul etmek ise bir 

şahsa ait bir sıfatın birbirine zıt iki yerde bulunmasını gerektirir ki bunun geçersizliği açıktır.298 

Sırrı Girîdî’nin yer verdiği ikinci eleştiri Fahreddin er-Râzî’nin Münâzara fi’r-red ale’n-

nasârâ isimli eserinden nakledilmiştir. Hıristiyanlara göre Îsâ Mesih’in ilah olduğunun en 

büyük delili; ölüleri diriltmek, âmâların gözünü açmak, alaca hastalığını iyileştirmek gibi ancak 

Tanrı’nın yapabileceği olağanüstü şeyleri gerçekleştirmesidir. Zira bu olağanüstü hadiselerin 

Îsâ Mesih tarafından gerçekleştirilmesi Tanrı’nın ona hulûl ettiğinin delili olup biz insanlarda 

ortaya çıkmaması bizde hulûlün bulunmadığına delalet eder. Ancak Râzî’ye göre “Delilin 

yokluğu medlulün yani delil getirilenin yokluğunu gerektirmez” kaidesince bu iddiaları 

geçersiz olmaktadır. Buna göre Tanrı’nın Îsâ Mesih’in bedenine hulûlü mümkün kabul edildiği 

takdirde Tanrı’nın insanlara, hayvanlara hatta bitkiler ve cansız varlıklara da hulûlünün imkânı 

kabul edilmelidir. Bu duruma yani Tanrı’nın diğer varlıklara hulûlüne ilişkin bir delilin 

olmaması hulûlün olmadığı anlamına gelmez. Dolayısıyla Tanrı’nın kediye, köpeğe, fareye 

hulûl etmemesi için bir engel yoktur.299 

Râzî’nin Hıristiyanlara yönelttiği bir diğer eleştiri ise bu tür mucizelerin diğer 

peygamberlerde de görülmesine rağmen onlara ilah isnadında bulunulmaması, hulûl ile 

                                                           
297 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 175. 
298 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 176; Ebu'l-Feth İsmail b. Mustafa Gelenbevî, Hâşiye ala Şerhi’l-Celâl/ Hâşiye ale'l 

Celâl, Tabi' ve Naşir: Lofçalı Raşid, İstanbul, Matbaa-ı Osmaniye, 1316, C. II, s. 142. ( Eserin iki cildi birlikte 

ciltlenmiştir; I. cilt: Matbaa-ı Amire, 1317; II. cilt: İstanbul, Matbaa-ı Osmaniye, 1316. Sayfanın iç kısmı çizgi ile 

iki kısma ayrılmış üst tarafı Devvânî'nin, el-Îcî'nin Akâid'ine yapmış olduğu şerhdir, alt tarafı ise Gelenbevî'nin bu 

şerhe yapmış olduğu hâşiyedir. Eserin hâmişinde de Mercânî ve Halhâlî hâşiyeleri mevcuttur.) 
299Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 177-179; Fahreddin Râzî, Hıristiyanlığın Reddine Yönelik Tartışmalar: Münazara 

fi’r-red ʿale’n-nasârâ, tahk. Abdülmecid en-Neccar, çev. Hidayet Işık, İstanbul, İz yayınları, 2009, s. 52. 



74 
 

bağdaştırılmamasıdır. Zira asânın yılana çevrilmesi, ölünün diriltilmesinden aklen daha zordur. 

Çünkü ölü ile diri arasındaki benzerlik asâ ile yılan arasındaki benzerlikten fazladır. Hz. 

Musa’nın asâyı yılana dönüştürmesi onun Tanrı ya da Tanrı Oğlu olmasını gerektirmiyorsa, Hz. 

Îsâ’nın ölüyü diriltme mucizesi de onun tanrılığına delil olmamalıdır.300 

Âlimler tarafından yöneltilen üçüncü bir eleştiri Îsâ Mesih’in yaşantısının, onun 

ilahlığından çok kulluğuna işaret ettiği yönündedir. Zira Hz. Îsâ’nın ibadetle çokça meşgul 

olduğu ve dünya hayatından uzak durduğu bilinmektedir. İbadet ise kullara mahsustur. Yine 

Hıristiyanların da itiraf ettiği üzere Îsâ Mesih, Yahudiler tarafından yakalanıp çarmıha 

gerilmiştir ki bu kadar aciz ve zayıf birinin ilahlığı aklen mümkün değildir.301 

Kelâmcıların değindiği bir diğer nokta Îsâ Mesih’in kadîm mi muhdes mi olduğu 

sorunudur. Îsâ Mesih’in bir anneden doğduğu kesin olarak bilinmekte olup kadîm yani 

başlangıçsız olduğunun iddia edilmesi mümkün değildir. O da diğer insanlar gibi doğmuş, 

çocukluk çağını geçirip yetişkin olmuş, yeme içme gibi insanî ihtiyaçlarını gidermiştir ki 

bunların hepsi hâdis yani sonradan var olan ve mümkün varlıkların özelliğidir. Nitekim mantık 

kuralları gereğince sonradan var olan bir şey kadîm, mümkün olan bir şey vacip, değişen bir 

şey ise daim olamaz.302 Eğer Îsâ Mesih’in muhdes yani sonradanlığı kabul edilirse bunun 

zorunlu bir gereği olarak onun ilah değil kul olduğu sonucu ortaya çıkacaktır.303 Bu noktada 

Hıristiyanlar Îsâ Mesih’in ilah olmasından kastedilen şeyin ilahlık sıfatının ona hulûl etmesi 

olduğu şeklinde bir itirazda bulunabilir. Böyle olduğu kabul edilse dahi yine hulûl eden 

ulûhiyyet sıfatının hulûl ettiği yer muhdes ve mahlûk bir kul olan Îsâ Mesih’tir. Dolayısıyla 

ilahlık vasfını alması mümkün değildir.304  

Sırrı Paşa, yukarıda geçen durumların lâhût-nâsût şeklindeki kadîm-hâdis ayrımına 

dayanılarak Îsâ Mesih’in insanî yönüne arız olan haller olduğu itirazını geçerli görmemektedir. 

Hıristiyanlar arasında bu ikili tabiat anlayışını paylaşan iki grup vardır. Birinci gruba göre; 

meleğin insan suretinde görünmesi gibi İlahî yön (lâhût), insanî yönde (nâsût) açığa çıkmıştır. 

Kelamcı ve filozoflar ittifakla bu görüşün geçersiz olduğunu düşünmektedir. Zira kelamcılara 

göre ister kesif ister latif olsun, harici suretle ortaya çıkan şeyin nihai olarak cisim olması 

gerekir. Yani bir şeyin dış dünyada cismî bir formla gözükebilmesi, o şeyin cisim olmasına 

                                                           
300 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 179; Râzî, Hıristiyanlığın Reddine Yönelik Tartışmalar, s. 53. 
301 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 180. 
302 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 181. 
303 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 181. 
304 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 182;  Fahreddin Râzî, Tefsir-i Kebir, çev. Suat Yıldırım vd., Ankara, Huzur Yayınevi, 

1993, C. XV, s. 335. 



75 
 

bağlıdır. Nitekim melek, cin ve şeytan gibi dış dünyada bir forma girebilen/bir formla 

görülebilen varlıklar, kelamcılara göre soyut ve basit cevherler değil latif cisimlerdir. Tanrı ise 

cisim ve cevher olmaktan uzaktır. Filozoflara göre ise soyut varlıklar ne haricî-kesif ne de 

haricî-latif suretlerde ortaya çıkabilir. Melek, cin, şeytan gibi soyut varlıklar ancak hayali 

suretlerde görünebilirler. Dolayısıyla hem kelamcılara hem de filozoflara göre lâhûtun nâsûtta 

açığa çıkması, meleğin beşer suretinde görünmesine benzetilemez.305 

Hıristiyanlar içerisinde düalist tabiat görüşünü savunan ikinci gruba göre ise ilahî yön, 

insanî yönle nefsin bedenle birleşmesi gibi birbirine eklenme (inzimam) yoluyla birleşmiştir. 

Sırrı Paşa bu görüşü de geçerli görmez. Zira Tanrı eğer başka bir şeye eklenme yoluyla bir 

varlık oluştursaydı bu ya hulûl ya da başka bir yolla olurdu. Eğer hulûl yoluyla gerçekleştiği 

iddia edilirse geçmiş deliller zaten hulûlün geçersizliğini göstermektedir. İkinci ihtimal olan 

hulûl dışında başka bir yolla gerçekleşmesi ise muhal görülmektedir. Sırrı Paşa, Tanrı ile 

beşerin hiçbir surette bir araya gelerek tek bir varlık (hakikat-i vâhide) oluşturamayacağını 

savunur. Nitekim insan ve yanındaki taş veya üzerine oturduğu sandalye bir araya gelerek tek 

bir varlık oluşturmaz. Hâlâ iki ayrı varlık olarak varlıklarını devam ettirirler.306 

Kelamcıların hulûl ve ittihâd inancına karşı yönelttiği son eleştiri baba-oğul kavramlarına 

dayanır. Buna göre eğer Tanrı’nın bir çocuğu var olsaydı -oğlun babasının cinsinden olması 

gerekeceğinden- bunun mutlaka kendi cinsinden olması gerekirdi. Bununla birlikte aralarında 

bazı yönlerden benzerlik ve farklılıklar bulunmalıdır. Yoksa baba, oğul mesela hiçbir yönden 

birbirlerinden farklı değilse birbirlerinin aynı olması gerekir. Yok, eğer biri diğerinden bazı 

yönlerden farklıysa bu durumda da zât-ı ilâhînin (kendisiyle ayrıştığı ve benzeştiği şeylerden) 

mürekkep olması gerekir. Zatı parçalardan oluşan (mürekkep) her şeyin varlığı mümkün olduğu 

için de bu durum bizi Allah’ın mümkün bir varlık olduğu sonucuna götürür. Bu ise imkânsızdır. 

Zira Allah’ın varlığı zorunludur.307 

Sonuç olarak Sırrı Paşa’nın teslis akidesine dair eleştirilerinin büyük bir kısmının kelam 

ilmine ait açıklamalar olduğu görülmektedir. Nitekim “Yeni İlm-i Kelâm” olarak adlandırılan 

dönemin öncü şahsiyetleri arasında zikredilen Sırrı Girîdî’nin teslis konusunu bu şekilde ele 

alması şaşırtıcı değildir.308 Müellif mantık ve kelâm ilmini kullanarak okuyucuya teslis 

doktrininin rasyonel bir eleştirisini sunmuştur. 

                                                           
305 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 183. 
306 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 183-184. 
307 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 186; Karşılaştırmak için bkz. Razi, Tefsir-i Kebir, C. XV, s. 330-336. 
308 Detaylı bilgi için bkz. M. Sait Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm”, DİA, İstanbul, 2013, C. XLIII, s. 427-428. 



76 
 

4. İncillerin Tahrifi ve Çeşitliliği 

İncillerin tahrifi ve çeşitliliği meselesi Müslüman reddiye yazarlarının şüphesiz en çok 

üzerinde durduğu konulardan birisi olmuştur. Bu bağlamda âlimler tarafından İncil metinleri 

içerisindeki çelişkiler ortaya konulmuş, İncil yazarlarının kimliği ve İncil metinlerinde 

kullanılan kaynaklar incelenmiştir. Sırrı Girîdî reddiyesinde İncillerin sayısı, bir araya 

toplanması, yazarlarının güvenilirliği ve metinlerin nispet edildiği yazarlara aitliğini 

sorgulamakta, konuyu kilise tarihlerinin verdiği bilgilerden hareketle ele almaktadır. Bununla 

birlikte diğer reddiye eserlerle kıyaslandığında, Girîdî’nin İnciller konusuna oldukça az 

değindiği belirtilmelidir. 

Girîdî, Sinoptik İnciller hakkında kısaca bilgi vermekte ve bu konuda kilise tarihçisi 

Mosheim’in eserine başvurmaktadır. Buna göre Matta İncili, havâri Matta tarafından 

İskenderiye’de kaleme alınmış olup Îsâ Mesih’in doğumundan itibaren gerçekleşen 

mucizelerini konu almaktadır. İncil yazarı Yuhanna yine havârilerden biri olup Mesih’in 

teyzesinin oğludur. Yuhanna, incilini Samos (Sîsâm) Adasında ve Yunanca olarak yazmıştır.309 

İncil yazarı Luka ve Markos havârilerden olmayıp Luka, Mesih’in vefatından sonra Pavlus’un 

vesilesiyle Hıristiyan olmuştur. Markos ise havâri Petrus’un davetiyle dine girmiş, İncilini 

Roma’da yazmıştır.310  

Sırrı Girîdî kilise kaynaklarında İncil yazarları ve metinlerin oluşum tarihine dair farklı 

anlatımlar olduğuna da dikkat çekmektedir. Tarihçi Mosheim’in ifadesiyle Yeni Ahit 

kitaplarının ne zaman ve kimler tarafından tek bir ciltte toplandığı konusunda çeşitli görüşler 

olup eldeki verilerle kesin bir sonuca ulaşmak mümkün değildir. Bununla birlikte henüz ikinci 

yüzyılın ortalarında Yeni Ahit'i oluşturan kitapların çoğu bilinmekte olup yeryüzündeki her bir 

Hıristiyan kilisesinde nüshaları bulunmaktaydı. Bu nüshalar Hıristiyan cemaat tarafından 

okunmakta, iman ve amel için ilâhî kanunlar olarak kabul edilmekteydi.311 Mesih’in vefatından 

sonra hayatı ve öğretisi hakkında batıl inançlı, basit insanlar tarafından yazılan masallarla dolu 

çeşitli yorumlar ortaya çıkmış, bu yazıların bazıları havârilere isnad edilmiştir. İleride 

oluşabilecek şüpheleri gidermek adına Yeni Ahit metinleri havârilerden bazıları daha 

hayattayken insanlar tarafından yazılan diğer kitap ve eklemelerden dikkatlice ayırt edilerek tek 

ciltte toplanmıştır. Nitekim Eusebius'un aktarımından bildiğimiz üzere dört İncil havâri 

Yuhanna hayattayken birleştirilmiş ve ilk üçü Yuhanna tarafından kontrol edilip onaylanmıştır. 

                                                           
309 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 65. 
310 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 66. 
311 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 59; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 93. 



77 
 

Yeni Ahit’in diğer kitaplarının da bu dönemde toplandığını düşünmek mümkündür. Tarihçi 

Mosheim’e göre kilise yöneticilerinin bu erken müdahalesi ile gerçekten vahyî ifadeler ve 

havârilerin telif ettiği metinler sahtelerinden ayrıştırılarak hızla ortaya çıkartılmış, Îsâ Mesih'in 

hayatı ve öğretisi belirsizlikten kurtulmuştur.312 

Sırrı Girîdî Hıristiyanların İncil metinlerinin güvenilirliğine dair bu açıklamalarını birçok 

açıdan eleştirmektedir. Müellife göre aslı beşer yazılarıyla karışmış olduğu bilinen bir kitaba 

“Kitâbullah” denilemeyeceği gibi ilâhî emirler olarak kabul edilip uygulanması da şaşırtıcıdır. 

Hıristiyanlarca Eusebius’un şahitliğine önem verilmesine de değinen müellif, Îsâ Mesih’ten 

yaklaşık iki yüz sene sonra dünyaya gelen birinin İnciller hakkındaki şehadetinin güvenirliğini 

inandırıcı bulmamaktadır.313 Girîdî’ye göre her ne kadar Hıristiyanlar Yeni Ahit’in aslının 

uydurma olandan ayrıldığını iddia etseler de bu argümanlarını kuvvetlendirecek delilleri yoktur. 

Hıristiyan tarihçilerin de itiraf ettiği üzere, henüz ilk asırdan itibaren havârilerin adıyla anılan 

birçok kutsal yazı mevcuttu. Böyle bir ortamda seçilen dört İncilin havârilere ait gerçek metinler 

olduğunu nasıl anlaşılmıştır.314 Üstelik Mosheim’e göre İncillerin toplanmasında görev 

alanların tamamı az bilgi, sınırlı zekâ ve az belagat sahibi kişilerdi. Bununla birlikte Mosheim 

onların bu durumunu bir kusur değil övünç vesilesi olarak değerlendirmektedir. Zira ona göre 

insanların okuma yazma bilmeyen ilimsiz kişiler tarafından Mesih'e döndürülmüş olması, 

Hristiyanlığın yayılmasının insanî yeteneklere ve belâgate değil, ilâhî bir güce dayandığını 

göstermektedir.315 

Mosheim’in İncil metinlerinin toplanması ve yazarları hakkındaki bu açıklamaları 

geleneksel Hıristiyan inanışını temsil etmekle birlikte modern İncil araştırmacılarının bu 

konuda farklı görüşler ortaya koyduğu belirtilmelidir. İncil araştırmacılarına göre sinoptik 

İncillerin tamamı anonim yazarlar tarafından telif edilmiş olup ikinci yüzyılın ikinci yarısından 

sonra bu isimlerle anılmaya başlanmıştır.316 İncil metinleri arasındaki farklılıkların 

sebeplerinden biri her bir İncilin farklı bölgelerde yaşayan Hıristiyanlar dikkate alınarak 

yazılmalarıdır. Ancak bir diğer önemli sebep olarak İncillerin farklı kaynaklardan beslendiği 

öne sürülmüştür. Bu bağlamda konuya dair “İki Kaynak Teorisi” ve “Dört Kaynak Teorisi” 

                                                           
312 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 60; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 93-94. 
313 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 59-60. 
314 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 62. 
315 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 63; Mosheim, Institutes of Ecclesiastical History, s. 100. 
316 Bart D. Ehrman, İsa’ya Rağmen Hıristiyanlık; Hıristiyan Kutsal Metinlerinde Bilinmeyen Çelişkiler, çev. 

Mahmut Aydın, Ankara, Eski Yeni Yayınları, 2020, s. 139. 



78 
 

şeklinde farklı açıklamalar getirilmiştir.317 İncil araştırmacılarının üzerinde durduğu bir diğer 

nokta ise havâriler okuma yazma bilmeyen ve Aramice konuşan köylüler olmasına rağmen 

onlara isnad edilen İncil metinleri iyi bir Yunanca’yla yazılmasıdır. Bu bağlamda İncillerin iyi 

eğitimli, Yunanca konuşan Hıristiyanlar tarafından kaleme alındığı düşünülmektedir.318 

5. Hz. Muhammed’in Peygamberliği ve Tebşîrat 

Müslümanlar tarafından kaleme alınan reddiye eserlerin şüphesiz en önemli tartışma 

konularından birisi de Hz. Muhammed’in peygamberliği ve diğer kitaplarda onun 

peygamberliğinin haber verilmesi meselesidir. İslam âlimleri Hz. Muhammed’in 

peygamberliğini genel olarak beş madde üzerinden ispatlamaktadır. Birincisi, Kur’ân’ın kendisi 

olup içerdiği yüksek belâgat sanatı, alışılmadık nazımı, bir benzerinin getirilememiş olması 

onun bir mucize olduğunu gösterir. İkinci delil Hz. Muhammed’in vahiyden önce ve sonra 

değişmeksizin sahip olduğu yüce ahlakı ve hikmetli davranışlarıdır. Üçüncü delil Hz. 

Muhammed’in peygamberliğinin kendisinden önceki kutsal kitaplarda bildirilmiş olmasıdır. 

Dördüncüsü Hz. Peygamber’in yaşamı boyunca gösterdiği mucizeleri olup beşinci delil ise Hz. 

Peygamberin ümmi olmasına rağmen hikmet sahibi olmasıdır.319 Sırrı Girîdî eserinde Hz. 

Muhammed’in peygamberliğine dair bu delillerden üçü üzerinde durmaktadır. Hıristiyanlığı 

yine Hıristiyan kaynaklarla eleştirme prensibine bağlı kalarak Kur’ân’ın i’câzı deliline ve Hz. 

Peygamberin gösterdiği mucizelere değinmemiştir. Müellif, Hz. Muhammed’in diğer 

kitaplarda müjdelenmesi üzerinde detaylıca durmakla birlikte dönemin kelamcılarının yaygın 

olarak ön plana çıkardığı Hz. Muhammed’in zatî özelliklerinin nübüvvetinin ispatı olduğuna da 

ayrıca vurgu yapar. 

5.1. Hz. Îsâ’nın Hz. Muhammed’i Müjdelemesi 

Îsâ Mesih tarafından Hz. Muhammed’in geleceğinin müjdelenmesi meselesi üzerinde 

duran Sırrı Girîdî, bunu Hz. Îsâ’nın peygamberliğinin bir gereği olarak görmektedir. Zira 

Müslümanlar için peygamberlik alametlerinden birisi gaybtan haber vermek olup nübüvveti 

doğrulayan mucizelerden birisidir. Hz. Îsâ da Müslümanlarca bir peygamber olup gaybtan bazı 

haberler vermiştir. Nitekim İncil metinlerinde de geçtiği üzere, Îsâ Mesih’in havâri Petrus’un 

“horoz ötmeden kendisini üç kez inkâr edeceğini” haber vermesi ve olayın aynıyla 

                                                           
317 Detaylı bilgi için bkz. Mahmut Aydın, Tarihsel İsa; İmanın Mesih’inden Tarihin İsa’sına, Ankara, Ankara 

Okulu Yayınları, 2022, s. 133; Robert W. Funk, Roy W. Hoover, Jesus Seminar,  The Five Gospels: The Search 

for the Authentic Words of Jesus, San Francisco, Harper Collins Publisher, 1997, s. 12. 
318 Ehrman, İsa’ya Rağmen Hıristiyanlık, s. 142. 
319 Detaylı bilgi için bkz. Seyyid Şerif Cürcânî, “Şerhu’l Mevakıf”, çev. Ömer Türker, İstanbul, Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015,  C. III, s. 446-483. 



79 
 

gerçekleşmesi (Mat. 26:34) bunlardan birisidir. Hz. Îsâ’nın Petrus’un imanı hakkında haber 

vermesine rağmen tüm dünyayı derinden sarsacak olan İslam dinini getiren Hz. Muhammed 

hakkında hiç bir bilgi vermemiş olması düşünülemez.320  

Sırrı Girîdî’ye göre Mesih’i bir peygamber değil tanrı olarak gören Hıristiyanlar yine 

itikatları gereği tebşîrâtı kabul etmelidir. Zira Hıristiyanların iddia ettiği gibi, Îsâ Mesih bir ilah 

ise ve kâinatın yaratıcısıysa Hz. Muhammed’i de o yaratmıştır. Dolayısıyla kendi kulunun ne 

zaman nerede gönderileceğini de bilir. Zira cehalet ile ulûhiyet bir arada olamaz. Kısacası Îsâ 

Mesih ister Müslümanların dediği gibi bir peygamber olsun ister Hıristiyanların iddia ettiği gibi 

bir ilah olsun her iki durumda da Hz. Muhammed’in geleceğini haber vermelidir. Hz. 

Muhammed bir peygamberse, getirdiği dine iman edilmesini eğer değilse de ondan uzak 

durulmasını emretmesi gerekir. Nitekim âhir zamanda ortaya çıkacak olan Yalancı Mesih’e 

karşı Hıristiyanları uyarmış (Mat. 24:24) olmasına rağmen Hıristiyanlığın teslis inancına karşı 

güçlü eleştirilerde bulunan bir dini haber vermemesi düşünülemez.321 

5.2. Faraklit’in Kimliği 

Reddiye yazarlarının Hz. Muhammed’in tebşîrâtına dair öne sürdüğü delillerden birisi de 

geçmiş kutsal metinlerde Hz. Muhammed’e işaret ettiği düşünülen ifadeler üzerinden 

gerçekleşmektedir.  Zira Kur’ân’da Hz. Muhammed’in diğer ilahi kitaplarda haber verildiğinin 

bildirilmesi İslam âlimlerini İncil ve Tevrat’ta detaylı araştırmalar yapmaya itmiştir. Saff sûresi 

altıncı ayette geçtiği üzere, Hz. Îsâ kendisinden sonra gelecek olan “Ahmed” isimli bir elçiyi 

haber vermiştir. Bu durum İslam âlimlerini, İncil ve Tevrat metinlerinde “Ahmed” kelimesine 

işaret eden veya aynı anlama gelebilecek olan ifadeleri araştırmaya sevk etmiştir. Bu bağlamda 

Yuhanna İncili’nde geçen “Faraklit” kelimesi ile “Ahmed”, Faraklit’e ilişkin ifadeler ile Hz. 

Peygamber’in nübüvvet özellikleri arasında benzerlikler kurulmuştur. Yuhanna İncili’nde 

geçtiği üzere Hz. Îsâ havârilerine kendisinden sonra bir Faraklit’in geleceğini müjdelemiştir. 

Ancak tahmin edileceği üzere “Faraklit” kelimesinin neye işaret ettiği Hıristiyan ve Müslüman 

âlimler arasında tartışmalı bir konudur. Her iki grup aynı metni referans almasına rağmen farklı 

sonuçlara ulaşmışlardır. Örneğin “Baba onu benim ismimle gönderecek” (Yuh. 14:26) 

ifadesinden hareketle Müslüman âlimler tarafından Faraklit’in tıpkı Hz. Îsâ gibi bir peygamber 

olması gerektiği ifade edilirken, aynı cümleyi Hıristiyan yorumcular “Tıpkı Mesih gibi bir tanrı 

olmalı” şeklinde yorumlamışlardır. Şüphesiz bu yorum farklılığının temel sebebi Hz. Îsâ’nın 

                                                           
320 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 81. 
321 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 82-84. 



80 
 

kim olduğuna dair iki tarafın farklı bakış açısına sahip olmasıdır. Müslüman âlimler Hz. Îsâ’nın 

bir “peygamber”, Hıristiyan yorumcular ise bir “tanrı” olduğu arka planıyla hareket etmektedir. 

Sırrı Girîdî Faraklit konusunu kelimenin etimolojik tahlili ve Faraklit’in vasıfları 

üzerinden ele almaktadır. Bu bağlamda müellif Hüseyin el-Cisr’in (ö. 1909) kaleme aldığı er-

Risâletü’l-Hamîdiyye eserinin Manastırlı İsmail Hakkı (ö. 1912) tercüme ve şerhinden ve 

Abidin Paşa’nın (ö. 1906) Mesnevi Şerhi eserlerinden açıklamalar getirmektedir.  

Sırrı Paşa, Faraklit mevzusunu İncillerin tahrifi üzerinden ele almış, bu bağlamda 

Manastırlı İsmail Hakkı’nın görüşlerine yer vermiştir. İncil ve Tevrat’ta birçok örneğine 

rastlanacağı üzere Hıristiyanlar, kutsal kitapları tercüme ederken genellikle özel isimleri olduğu 

gibi bırakmak yerine mânâsına uygun olan ya da uygun olduğu düşünülen şekliyle 

çevirmektedir. Aramice konuşan Îsâ Mesih’in sözleri kendisinden sonra İncil yazarları 

tarafından Yunanca’ya çevrilmiş, İnciller daha sonra Yunanca’dan Arapça’ya tercüme edilerek 

Yuhanna İncili’nde yer alan “Paraclete” kelimesi “Faraklit” olarak kaydedilmiştir. Bu 

bağlamda Manastırlı İsmail Hakkı, ilk İncil metinlerinde “Ahmet” isminin bizzat geçtiğini 

ancak tercümanların bu ismi kendi istekleri doğrultusunda “Paraclete” olarak tercüme ettiğini 

iddia etmektedir. Nitekim İncilde geçen Faraklit’in vasıflarının tamamının Hz. Muhammed’e 

uyması da bu düşünceyi destekler.322  

Faraklit kelimesinin Hz. Îsâ’nın kendi dili olan Aramice’deki karşılığını ortaya koymayı 

hedefleyen Girîdî, Âbidin Paşa’nın Mesnevi Şerhi adlı eserinden faydalanır. Müellif “Baba’dan 

size göndereceğim Paraklitos, Baba’dan çıkan hakikat Ruhu geldiği zaman, benim için o 

şahadet edecektir” (Yuh. 15:26) ve “Çünkü gitmezsem Paraklitos size gelmez” (Yuh. 16:7) 

ifadelerinin Yunanca’dan tercümesini yaparak konuya açıklık getirir. Yunanca İncilde 

“Paraklitos” şeklinde geçen bu kelime “niyaz olunmuş”, “niyaz olunur” mânâsına gelmesi 

sebebiyle şahıs ismi olarak kullanılmaya uygun değildir. Nitekim tarih boyunca bu kelimenin 

isim olarak kullanıldığına dair bir bulgu yoktur. Bu bağlamda müellif asıl İncil metninde bu 

kelimenin “Paraklitos” değil “en meşhur” ve “şanlı” anlamlarına gelen “Piriklitos” olarak 

geçtiği ve tercümeler sırasında tahrif edildiği sonucuna ulaşmaktadır. Zira Yunanca “Piriklitos” 

kelimesi Arapça “Ahmed” ile tam olarak aynı anlama gelmektedir.323 Bu düşünceyi destekleyen 

Manastırlı İsmail Hakkı “Paraklitos” ve “Piriklitos” kelimelerinin yapıca çok benzer olduğu ve 

                                                           
322 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 91-92; Hüseyin el-Cisrî, Risâle-i Hamîdiyye, çev. Manastırlı İsmail Hakkı, sad. Ahmet 

Gül, İstanbul, Bahar Yayınları, 1980, s. 58. 
323 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 101-103; Hilal Akın, Âbidin Paşa’nın Terceme ve Şerh-i Mesnevî-i Şerîf’i; (I-II. 

Cilt / İnceleme–Metin), (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Mevlâna Araştırmaları Enstitüsü), 2020, s. 

484. 



81 
 

Yunanca harflerin birbirine benzerliğinin de dikkate alınması halinde asıl nüshalardan birinde 

yazılı olan “Piriklitos” kelimesinin “Paraklitos” olarak aktarılmış olabileceğini ifade eder. 

Nitekim teslis akidesinin taraftarı olan bazı Hıristiyanların değişiklik yapılmış olan nüshayı 

kasıtlı olarak tercih etmiş olmaları da mümkündür.324 

Müslüman reddiye yazarlarının üzerinde durduğu bir diğer nokta ise İncillerde geçen 

Faraklit’in vasıfları olmuştur. Hıristiyan ilim adamlarına göre Yeni Ahit’teki kullanımlar 

dikkate alındığında iki Faraklit’den bahsedildiği görülmektedir. Buna göre söz konusu ilk 

faraklitin Îsâ Mesih olduğu görülmektedir. Yuhanna İncilinde geçen ifadeler üzerinden Îsâ 

Mesih’in “Faraklit” olarak tanımlanmasını, kelimenin anlamından hareketle onun dünyada iken 

havârilerine ve inananlarına yardım edip destek olması gibi ahirette de inananlar için Tanrı’nın 

huzurunda aracılık ederek onlara yardım edeceği şeklinde yorumlanmıştır.325 İncil’de geçen 

ikinci Faraklit ise Hıristiyan inanışına göre Kutsal Ruh olup Mesih’in bu dünyadan gitmesinden 

sonra bir “tesellici” olarak Baba tarafından gönderilecektir. Yuhanna 14:16’da geçen “başka bir 

Faraklit” ifadesindeki “başka” kelimesinin Yunancası “allon” olup “farklı türden” değil, “aynı 

türden bir başkası” anlamına gelir. Bu bağlamda teslisin üçüncü unsuru olan Kutsal Ruh, Îsâ 

Mesih’in adına hareket etmek üzere Îsâ Mesih’in resmi temsilcisi olarak (Yuh. 14:26) tıpkı Îsâ 

Mesih gibi Tanrı’nın kişiliğini ve karakterini insanlara gösterecektir.326 İslâmî gelenekte ise 

Faraklit’in Kutsal Ruh olamayacağı ve Kutsal Ruh ifadelerinin metne sonradan dâhil edildiği 

düşüncesi hâkimdir.327 Zira gerek bu kavramın Hz. Îsâ için kullanılmış olması gerekse İncil 

ifadelerinde beşerî niteliklerin zikredilmesi bu düşünceyi desteklemiştir. 

Sırrı Girîdî’ye göre Yuhanna İncili’nde Îsâ Mesih’ten sonra gelecek olan Faraklit bir 

peygamber olup bu peygamberin özellikleri ile Hz. Muhammed’in davranışları ve ahlakı birebir 

örtüşmektedir. Nitekim Yuhanna İncili’nde geçtiği üzere Faraklit tesellici, yardımcı ve 

destekleyici olup her şeyi bilecek, Îsâ Mesih’in öğretisini inananlara tekrar hatırlatacaktır. Îsâ 

                                                           
324 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 94; Hüseyin el-Cisrî, Risâle-i Hamîdiyye, s. 60. 
325 John D. Davis, “Paraclete”, A Dictionary of the Bible, Philadelphia, Westminster Press, 1898, s. 542. Yuhanna 

İncili’ne özgü olan “Faraklit” kelimesinin aslı Yunanca “Paráklêtos” (παράκλητος) olup Latince’ye “Paracletus”, 

İngilizce’ye “Paraclete”, Türkçeye ise “Faraklit” olarak yerleşmiştir. Yunanca “parakalein” fiili “yanına çağırmak” 

anlamına gelmekte olup çağrılma sebebine bağlı olarak “savunmak, aracılık etmek, teselli etmek” anlamlarına 

gelir. Paraclete kelimesi İbranice’ye “Peraqlit” olarak geçmiş hem insan hem melek aracılar için ve özellikle adli 

süreçte bir başkasının davasını savunan “savunucu” anlamında kullanılmıştır. bkz. D. M. Crossan, “Paraclete”, 

NCE, Washington, 2003, C. X, s. 872; E. Y. Mullins, “Paraclete”, The International Standard Bible 

Encyclopaedia, ed. James Orr, Howard-Severance Company, 1915, C. IV, s. 2245.; James Hastings, “Paraclete”, 

A Dictionary of the Bible, ed. James Hasting, New York, Charles Scribner’s Sons, 1909, C. III, 665-666. 
326 Merrill C. Tenney, Richard N. Longenecker, The Expositor’s Bible Commentary, ed. Frank Ely Gaebelein, 

Michigan, Regency Reference Library, C. IX, s. 146. 
327 Mehmet Aydın, “Faraklit”, DİA, İstanbul, 1995, C. XII, s. 165. 



82 
 

Mesih hakkında şahitlik yapacak olan Faraklit günahlarından dolayı tüm âlemi kınayıp 

azarlayacaktır.328 Bahsedilen bu vasıflar yalnızca Hz. Muhammed’e uymaktadır. Zira Hz. 

Peygamber tesellici yani halkın doğru yolu bulmasına yardım edicidir. Sahip olduğu hikmet ve 

fazilet ise herkes tarafından bilinen bir gerçektir. Hz. Îsâ’nın peygamberliğine şahitlik ederek 

ona karşı atılan iftiraları yalanlamıştır. Hz. Muhammed tıpkı Hz. Îsâ gibi insanları dünya 

hayatına karşı uyararak tevhit ve imana davet etmiş, peygamberliği zamanında milletlerin kötü 

ve çirkin işlerini sayarak onları kınamıştır.329 

Sırrı Girîdî, Faraklit kelimesinin bir peygambere işaret ettiğinin diğer bir delilinin tarih 

boyunca Hıristiyanlar içerisinde sahte peygamberler ve Faraklitlerin ortaya çıkıp taraftar 

toplaması olduğunu ifade eder. Nitekim ünlü oryantalist William Muir ve Hıristiyan tarihçi Ebu 

Şakir İbn el-Rahib’in Kitabu’l Tevarih eserinde330 de belirttiği gibi, Hz. Muhammed’in 

zamanında Yahudilerin kurtarıcı olan Mesih’e ve Hıristiyanların ise Mesih’in ikinci gelişine 

dair bir beklentileri vardı. Hz. Muhammed tüm Kutsal kitaplarda geleceği önceden bildirilen 

peygamber olduğunu iddia ederek taraftar toplamıştır.331 Bunlardan biri II. yüzyılda ortaya 

çıkan Montanizm hareketinin kurucusu ve lideri olan Montanus’tur. Kendisini Faraklit olarak 

tanımlayan Montanus, ahlaklı ve perhizkâr bir şahsiyet olup halk tarafından ilgi görmüştür. 

Kadınlara dini makamlarda yer vermesi Hıristiyan kadınlar tarafından desteklenmesini 

sağlamış, takipçileri ahlaklı, alçakgönüllü ve aşırı tasarruflu insanlar olarak 

tanımlanmışlardır.332 Yahudi ve Hıristiyanların beklenti içerisinde olduğunun bir diğer örneği 

de bir Hıristiyan olan Habeş Kralı Necâşî’ye Hz. Peygamber’in İslam’a davet mektubu 

ulaştığında verdiği tepkidir. Nitekim Ehl-i kitabın beklediği peygamberin Hz. Muhammed 

olduğunu ifade eden Necâşî, kendisinin o peygamberin dinine iman ettiğini ilan etmiştir.333 

5.3. Hz. Peygamber’in Şahsiyeti 

Tebşîrât konusunda tek delilin Faraklit olmadığını vurgulayan Sırrı Girîdî, Hz. 

Muhammed’in sahip olduğu yüce ahlak ve üstün hikmetin dahi tek başına bir peygamberlik 

alameti olduğunu ifade eder. Nitekim Hıristiyanlar tebşîrâtın varlığını kabul etmeseler de Hz. 

Peygamber’in sahip olduğu nebevi özellikleri inkâr edemezler. Onun güzel ahlakı, cesareti, 

                                                           
328 Yuhanna 14: 15-16, 26, 15:26, 16:7-8. 
329 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 87-88; Hüseyin el-Cisrî, Risâle-i Hamîdiyye, s. 56-57. 
330 Ebu Şakir İbn el-Râhib, Kitabu’l Tevârih, thk. Samuel Qusman Moawad, Kahire, Medresetü’l İskenderiye, 

2016, C.I, Chapters: 1-47. 
331 William Muir, The Life of Mahomet, Smith, Elder, & Co, London, 1861, C. II, s. 313. 
332 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 95-96; Detaylı bilgi için bkz. Paul Johnson, A History of Christianity, New York, 

Touchstone, 1976, s. 49. 
333 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 96; Hüseyin el-Cisrî, Risâle-i Hamîdiyye, s. 60. 



83 
 

hikmetli söz ve fiilleri tarihi bir gerçek olup kendi döneminin düşmanları dahi bunu kabul 

etmiştir. Hıristiyanlığın peygamberlik anlayışına değinen müellif, tıpkı İslam’da olduğu gibi 

Hıristiyanlara göre de bir insanın ne kadar âlim ve ârif olursa olsun Cenâb-ı Hakk’ın yardımı 

olmaksızın kendi çabasıyla peygamberlik mertebesine ulaşamayacağını vurgular. Girîdî, 

Hıristiyanların Hz. Muhammed’in hikmetli hal ve sözlerinin peygamberlerin niteliklerine 

benzerliğini tasdik etmelerine rağmen Hz. Muhammed’in nübüvvetini kabul etmemelerini bir 

çelişki olarak görmektedir.334 

Bu bağlamda müellif, Hz. Muhammed’in peygamberliği üzerine Keldânî piskopos Abdi 

Yesû’ Efendi ile aralarında geçen münazarayı aktarmaktadır. Abdi Yesû’ Efendi, Hz. 

Muhammed’in peygamberlik özellikleri taşıdığını ve Allah tarafından vazifelendirilmiş 

olduğunu kabul etmekle birlikte ona göre Hz. Muhammed, Hıristiyanlığı nesh etmek ve yeni 

bir din getirmek için vazifelendirilen bir nebi değildir. Hz. Muhammed, Arapları irşâd etmek 

ve putperestliği kaldırmak için gönderilmiş bir mürseldir. Nitekim tarihte II. Nebukadnezar ya 

da Yunan filozofları gibi bu tür olağan üstü şahsiyetler mevcuttur.335 

Abdi Yesû’ Efendi’nin iyi bir Arapça’ya sahip olduğu nakledilmekle birlikte “mürsel” ile 

“nebi” arasındaki farkı yanlış anladığı görülmektedir. Zira Sırrı Paşa’nın da belirttiği gibi, 

“nebi” ile “mürsel” arasındaki ayrım kapsamlılık açısından olup mürsel daha üstün 

konumdadır.336 “Resul” ve “nebi” kavramlarının mânâsı hakkında âlimlerin farklı görüşleri 

mevcuttur. Bazı âlimler resul ile nebinin eşit olup aralarında bir fark olmadığını belirtirken 

bazılarına göre resul, kitap sahibi olması sebebiyle nebiden üstün konumdadır. Yine resule kitap 

gönderilmesini zorunlu olarak gören âlimler olduğu gibi bunun bir zorunluluk olmadığını 

düşünenler de vardır.337 Sırrı Girîdî’nin de ifade ettiği üzere, Ehl-i sünnet âlimleri arasında 

yaygın olarak kabul edilen görüş, ikisinin arasında fark olduğu ve resulün nebiden üstün olduğu 

şeklindedir. Nitekim başta “Senden önce hiçbir resul ve nebi göndermedik” (Hac, 52) ayeti ve 

Kur’ân’daki birçok ayet buna delalet etmektedir.338 Nebi tüm peygamberler için kullanılan 

genel bir kavramdır. Kitap sahibi olmayıp kendilerinden önce indirilen kitaplarla hükmeder, 

önceki peygamberlerin şeriatlarını devam ettirirler. Resul ise kendisine kitap nazil olan ve 

                                                           
334 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 77. 
335 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 78. 
336 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 78. 
337 Sırrı Girîdî, İlm-i Kelâmın Özü, sad. Kazım Albayrak, İstanbul, Tahkim Yayınları, 1987, s. 35. 
338 Girîdî, İlm-i Kelamın Özü, s. 35. 



84 
 

kendinden önceki peygamberin getirdiği şeriatı nesh eden olması sebebiyle daha fazla 

özelliklere sahip olup nebiden daha üstündür.339  

Girîdî’ye göre Abdi Yesû’ Efendi’nin nebi-resul ayrımında yaptığı hatanın yanı sıra 

Buhtunnasr ve Yunan filozofları kıyaslaması da tamamıyla yanlış ve yersizdir. Zira İslam 

literatüründe Buhtunnasr olarak isimlendirilen II. Nebukadnezar, Yeni Babil Krallığı’nın 

kurucusu ve Keldânî İmparatorluğunun en uzun süre tahtta kalan kralı olup MÖ. 626-539 yılları 

arasında hüküm sürmüştür. Yahuda Krallığına saldırarak son Yahudi devletini ortadan 

kaldırmış, Yahudileri Babil’e sürgüne göndererek I. Diasporanın başlamasına sebebiyet 

vermiştir. Yahudi kaynaklarda Kudüs şehrini ele geçirip Süleyman mabedini yıkması sebebiyle 

Yahudilerin baş düşmanı, zalim ve tanrısallık iddiasında bulunan kral olarak hatırlanır.340 

Yahudi ve Hıristiyan ilim adamlarına göre Rab, İbrânîler’i cezalandırmak için böyle bir kralı 

vesile kılmış, Yahudilere verilen dersin bir aracısı olmuştur.341 Her ne kadar Abdi Yesû’ Efendi 

II. Nebukadnezar’ı Hak yoldan sapan İsrailoğulları’nı terbiye etmek için gönderilen bir mürsel 

olarak adlandırsa da resul ve nebi kavramlarının tanımı dikkate alındığında bu kıyaslamanın 

geçersizliği açıktır.342 

Abdi Yesû’ Efendi’nin Yunan filozofları benzetmesine karşılık Sırrı Paşa’nın vurguladığı 

nokta ise Kur’ân’ın ortaya koyduğu şeriat ve ilimlerin filozofların ve papazların sahip 

olamayacağı kadar hikmetli ve harikulade olmasıdır. Yunan filozofları putperest olup 

medeniyetin ve eğitimin üst seviyelere ulaştığı yerlerde yetişmelerine, ilim ve hikmetle çokça 

meşgul olmalarına rağmen sıradan bir insanın sadece selim bir akılla ulaşılabileceği tevhide 

dahi vakıf olamamışlardır.343 Oysa ki Hz. Muhammed ümmî bir toplumda doğmuş, eğitimin ve 

kitapların bulunmadığı bir ortamda yetişmiş, mensup olduğu Kureyş kabilesine daha önceden 

bir peygamber ya da bir filozof uğramamıştır. Bununla birlikte Hz. Peygamber’in nübüvvetten 

önce şiir ve edebiyatla meşgul olduğuna dair herhangi bir rivayet de yoktur. Şairlerin ve 

edebiyatçıların bir benzerini getirmekten aciz kaldıkları Kur’ân’ın Hz. Muhammed’in kendi 

sözleri olamayıp ancak Cenâb-ı Hakkın gönderdiği vahiy olduğu açıktır.344  

                                                           
339 Salih Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, (Yayınlanmamış Doktora Tezi,  Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü), 1995, s. 18. 
340 Ali Osman Kurt, “Yahudi Kaynaklarında Kral Tipolojileri: Nebukadnezar ve Koreş Örneği”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, C. X, S. II, s. 419. 
341 Ronald H. Sack, Images of Nebuchadnezzar: The Emergence of a Legend, London & Toronto, Susquehanna 

University Press, 2004, s. 103. 
342 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 79.  
343 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 80. 
344 Girîdî, Nûrü’l-Hüdâ, s. 80. Hz. Peygamber’in ümmî olmasından kastedilen şey sadece okuryazarlık değildir. 

Arap toplumunun sistemli bir eğitime sahip olmamakla birlikte daha önce kendilerine hiç bir peygamber 



85 
 

Reddiye içerisinde nakledilen münazaralarda Abdi Yesû’ Efendi’nin daha ılımlı bir tavır 

takındığı, özellikle Hz. Muhammed’in peygamberliği konusunda orta yolu bulmaya çalıştığı 

görülmektedir. Nitekim onun tebşirata dair bu tutumu polemik boyunca takındığı tavrı da ortaya 

koymaktadır. Abdi Yesû’ Efendi, Keldânî Başpiskoposu olması sebebiyle Osmanlı 

Keldânîleri’nin ruhanî lideri ve inancının savunucusu kimliğiyle münazarada yer almaktadır. 

Dolayısıyla Abdi Yesû’ Efendi’nin dönemin siyasi durumu da göz önüne alındığında halkının 

refah ve güvenliğinden sorumlu olduğu bilinciyle hareket ettiği söylenebilir. 

                                                           
gönderilememiş olması sebebiyle sabit yasaları olmayan bir toplum kastedilmektedir. Ebu Mansur el-Mâturîdî, 

Kitabü’t-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu, Ankara, ÎSÂM Yayınları, 2016, s. 322-323. 



86 
 

SONUÇ 

İslam fetihlerinin doğal bir sonucu olarak Müslümanların diğer din mensupları ile yakın 

temasa geçmiş olmaları reddiye yazımının bir gelenek haline gelmesine sebep olmuştur. İslam 

dinine yönelik eleştirileri cevaplandırmanın yanı sıra gerek yeni Müslüman olmuş mühtedilerin 

kuşkularını gidermek gerekse diğer din ve inançların geçersizliğini göstermek için eserler telif 

edilmiştir. Klasik dönemde Müslüman âlimler tarafından gayr-i müslimlere yönelik reddiyeler 

yazılmış olmakla birlikte 1800’lerden itibaren müstakil reddiye eserlerinin yazımının önemli 

ölçüde arttığı görülmektedir. Bu artışın başlıca sebepleri İslam’a karşı oryantalist söylemlerin 

artması ve beraberinde tüm dünyaya yayılan misyoner teşkilatların yoğun faaliyetleridir. 

Nitekim XIX. yüzyıldaki reddiyelerin hemen hemen tamamında müellifler, eseri yazma 

amacının misyonerlere karşı bir savunma olduğunu ifade etmektedir. 

İslam dini aleyhindeki ilgili propagandalara ve misyonerlik faaliyetlerine karşı Osmanlı 

ilim dünyasında da pek çok reddiye kaleme alınmıştır. Sırrı Girîdî’nin valilik görevleri sırasında 

birçok misyoner okulunun büyümesine tanık olması ve misyonerlerin faaliyetlerini yakından 

takip etmesi, onu Hıristiyanlığa karşı reddiye yazmaya iten sebeplerden biri olmuştur. 

Hıristiyan halkla iç içe olan Sırrı Paşa, Arapça bilmeyen Müslüman halk için İslam dinini 

hakkıyla öğrenebilecekleri eserlere ihtiyaç olduğu gibi yerli Hıristiyan halkın da İslam’ı doğru 

tanıyacakları kaynakların eksikliğini vurgulamıştır.  Bununla birlikte İslamî kitapların yanı sıra 

Hıristiyanlık hakkında halkı bilinçlendiren eserlerin de telif edilmesi gerektiğine inanmıştır.  

Girîdî, eserini bu hedefi gerçekleştirecek şekilde kurgulamış, Müslüman ve Hıristiyan halkı 

aynı anda muhatap almıştır. 

Giritli Sırrı Paşa’nın Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ isimli eseri de Hıristiyanlığı eleştirmek 

amacıyla kaleme alınan eserler arasındadır. Müellif, reddiyesinde zaman zaman Diyarbakır 

Keldânî Kilisesi Başpiskoposu Abdi Yesû‘ Efendi ile arasında gerçekleşen münazaralara yer 

vermektedir. Müellifin bir Hıristiyanla doğrudan temas kurması ve birbirlerine üstün gelme 

arzusu olmaksızın karşılıklı fikir beyanında bulunmaları, bu eseri diğer reddiyelerden 

ayrıcalıklı bir konuma yerleştirmektedir. Bu yönüyle Nûrü’l-hüdâ dönemin sosyo-kültürel 

ortamını görmemiz açısından da aydınlatıcıdır. 

Bu tezde ele aldığımız Nûrü’l-hüdâ adlı eser iki bölümden oluşmakta olup oldukça kısa 

olan birinci bölüm Osmanlı’da yaşayan Hıristiyan halka hitap etmiştir. Bu bölüm derin kelamî 

açıklamalara girmeden kısa ve öz bilgilerle Sünnî akidenin tasvirini içermiştir. Bu yönüyle Sırrı 

Paşa kendisinden önceki reddiyelerde görülmeyen bir tarzda hem Müslüman hem Hıristiyan 



87 
 

okuyucuyu adeta aynı eser üzerinde buluşturmuştur. Girîdî reddiyesinin ikinci bölümünde 

sırasıyla Havariler ve Pavlus’un Hıristiyanlığa etkisi, İncillerin teşekkülü, yazarları ve 

çeşitliliği, kristolojik ayrılıklar ve konsiller sonucu ortaya çıkan mezhepler, Hz. Muhammed’in 

peygamberliği meselesi ve diğer kutsal kitaplarda müjdelenmesi, teslis doktrini ve enkarnasyon 

inancı konularını ele almıştır. Girîdî diğer reddiyelerde yaygın olmayan bir tarzda havarilere 

ayrıca değinerek tek tek her bir havariyi okuyucuya tanıtmıştır. Bu bölüm gelenekteki reddiye 

eserler ile benzer bilgiler içermekle birlikte havarilere dair Hıristiyan kaynaklardan bazı 

detayların eklendiği görülmektedir. Yine Sırrı Girîdî’nin diğer reddiyelere kıyasla İnciller 

konusuna nispeten daha az değindiği belirtilmelidir. İncillerin sayısı, bir araya toplanması, 

yazarlarının güvenirliği ve metinlerin nispet edildiği yazarlara aidiyetini  sorgulayan müellif bu 

konuda kilise tarihlerini delil göstererek Hıristiyanlığı, Hıristiyan yazarların dilinden 

eleştirmiştir. 

Girîdî’nin Hıristiyanlık içerisinde ortaya çıkan ayrılıkları diğer reddiyelerde olduğu gibi 

kronolojik sıraya göre değerlendirmek yerine kristolojik tartışmalar bağlamında ele alması 

Hıristiyan teolojisinin okuyucuya sistematik olarak sunulmasını sağlamıştır. Müellifin 

Hıristiyan mezheplerine dair verdiği bilgilerin, döneminin reddiyelerine kıyasla oldukça özgün 

olduğu belirtilmelidir. Hıristiyanlık içerisindeki ilk dönem ayrılıklar ve konsillere giden süreçte 

ön plana çıkan şahsiyetler ve bu şahsiyetlerin inançları detaylı olarak okuyucuya aktarılmıştır.  

Eserin önemli bir bölümünü teslis inancına ayıran Girîdî, teslis doktrininde yer alan 

tutarsızlıklar ve mantık hataları üzerine yoğunlaşmıştır. Bu bağlamda Girîdî’nin kelam 

eserlerinden yararlandığını görmekteyiz. Giridî, döneminin reddiye eserlerinde değinilen 

İncillerin tahrifi, Kitâb-ı Mukaddes’te yer alan pasajların tevhide işaret etmesi, Hıristiyan 

mezheplerin teslis konusundaki ihtilafı gibi meseleleri ele almak yerine, konuyu akli deliller 

ışığında değerlendirmiştir. Bu noktada Îsâ Mesih’i merkeze alarak Oğul’un tabiatı ve Baba ile 

ilişkisi üzerine uzun açıklamalar yapmış, teslisin diğer iki unsuru olan Baba ve Kutsal Ruh’un 

tabiatlarına değinmemiştir. 

Hz. Muhammed’in peygamberliği meselesi ve diğer kutsal kitaplarda müjdelenmesi, 

reddiye de ele alınan bir diğer konudur. Girîdî Faraklit mevzusunu hem Hıristiyan hem de 

Müslüman inancı açısından değerlendirmiş her iki yönüyle de tebşiratın varlığını ortaya 

koymuştur. Bunu yaparken müellif tebşirat konusunda gelenekteki argüman ve eleştirileri 

tekrar etmiştir. 



88 
 

Müellif, siyasi açıdan kritik bir dönemde yaşadığı için Ermeni isyanları öncesinde iki din 

mensuplarını birbirine düşürecek bir üsluptan kaçınmış, yargısız ve doğru bilgiler içeren bir 

eser ortaya koymayı hedeflemiştir. Ehl-i Sünnet akaidine dair kısa ve öz bilgiler vererek 

Hıristiyan halka hitap etmiş, Hıristiyanlığa dair bölümde ise güvenilir kaynaklardan aldığı 

bilgileri aktararak Müslüman okuyucuyu aydınlatmıştır. Girîdî, Hıristiyan ilim adamları 

tarafından telif edilen gerek teolojik gerek tarihsel nitelikteki eserlere öncelik vermiş, 

Hıristiyanlığı yine Hıristiyan kaynaklardan elde ettiği verilerle değerlendirme çabasında 

olmuştur. Sırrı Girîdî’nin başvurduğu kaynaklar incelendiğinde onun kendisine yakın dönemde 

yazılmış güncel eserlerden haberdar olduğu anlaşılmaktadır. Çağdaş Müslüman yazarlardan 

Ahmet Mithat Efendi, Hüseyin el-Cisr ve Manastırlı İsmail Hakkı müellifin sık sık başvurduğu 

yazarlardır. Bunun yanı sıra Johann Laurence von Mosheim, James Anas ve William Muir’in 

eserlerine de yer vermesi, sadece Müslüman yazarları değil Hıristiyan yazarları da yakından 

takip ettiğini göstermektedir. Özellikle J. Anas ve J. L. von Mosheim’in eserlerine ulaşmış 

olması, Girîdî’nin kaynak kullanımında titiz davrandığını ortaya koymaktadır. 

Son olarak reddiye literatürü salt teolojik tartışmaların ötesinde, gerek içerdiği bir takım 

özgün bilgiler gerekse yazıldığı dönemdeki sosyolojik ve dini atmosferi göstermesi ve dinler 

arasındaki ilişkilerin seyrini yansıtması bakımından önemli eserler olup incelenmeye değerdir. 

Sırrı Paşa ve diğer reddiyeler özelinde müstakil çalışmaların yanında reddiye literatürünün 

tamamını veya bir kısmını kapsayacak hacimli eserlere de ihtiyaç vardır. Her ne kadar 

günümüzde Osmanlıca reddiyelerin büyük bir kısmı Latinize edilmiş olsa da reddiyelerin 

içeriğine dair detaylı bilgiler veren ve müelliflerin görüşlerini değerlendiren çalışmaların azlığı 

alandaki eksikliklerden biridir. Reddiyeler üzerine müstakil çalışmaların yanı sıra iki veya daha 

fazla reddiyenin mukayese edildiği çalışmalar da araştırmacıları aydınlatıcı nitelikte olacaktır.   



89 
 

KAYNAKÇA 

AHMET MİTHAT; Müdafaa, haz. Harun Ceylan, İstanbul, C. I, Dergâh Yayınları, 2021.  

AKIN, Hilal: Âbidin Paşa’nın Terceme ve Şerh-i Mesnevî-i Şerîf’i; (I-II. Cilt / 

İnceleme–Metin), (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Mevlâna Araştırmaları 

Enstitüsü), 2020. 

AKKAŞ, Zinnur: “Sırrı Girîdî’nin “Sırrı Kur’an” Adlı Tercüme Eserin Giriş 

Bölümünün Transkripsiyonu Ve İncelenmesi”, (Yüksek Lisans Tezi, Karabük 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü), 2020. 

AKSU, Ayşe: “İngilizlerin Malta’daki Deniz Feneri: Malta Protestan Koleji (1846-1868).” 

FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S.8, Güz 2016, s. 57-109. 

AKYEL, Ömer Faruk: Giritli Sırrı Paşa’nın Tefsir Yöntemi Ve Sırr-ı Furkân Adlı 

Eseri, (Yüksek Lisans Tezi, Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2018. 

ALAN, Gülbadi: “Amerikan Board Örgütünün Dünyası”, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

Türkiye’de Misyonerler ve Faaliyetleri, Ed. Yunus Emre Tekinsoy, Murat Hanilçe, 

İstanbul, Kitabevi Yayınları, 2018, s. 55-97. 

ALICI, Mehmet: “Osmanlı Son Döneminde Müslüman-Hıristiyan Tartışmalarına Dair Bir 

Karşılaştırma: Şemsü’l-Hakîka ve Râfi’u’ş-Şübühât y’ani, Cevâb-i Risâle-i Şemsü’l-

Hakîkat”, Mukaddime Dergisi, C.7, S.1, 2016, s. 31-52. 

ANAS, JAMES İlmu’l-lâhuti’n-nizâmî (Nizâmu’t-ta’lim) (Html: nşr. Munîs Abdunnur, el-

Kenise el-İnciliyye, ts.) https://answering-

islam.org/Arabic/Books/Theology/chapter31.html. 

ARENDZEN, John: “Ebionites”, The Catholic Encyclopedia, (29. 04. 2023), 

http://www.newadvent.org/cathen/05242c.htm. 

ARSLAN, Mustafa Uğurlu: “Diyârbekirli Hattat Dîvân Şâirleri”, Diyarbakır: Âlimler, 

Ârifler, Edîpler, ed. İbrahim Özcoşar, İstanbul, Ensar Yayınları, 2018, 133-152. 

ATALAY, Bülent: “Fener Patrikhanesi’nin Balkanları Rumlaştırma Politikasına Karşı 

Farklı Bir Duruş: Türk-Bulgar Ortak Tavrı”, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

2007, C.9, S.1, s. 97-107. 

http://www.newadvent.org/cathen/05242c.htm


90 
 

-------- “Osmanlı İmparatorluğu’nun En Uzun Yüzyılının Sonu Ve En Kısa Yüzyılının 

Başlarında Balkanlar’da Rum Ortodoks Patrikhanesi’nin Rum Olmayan Ortodoksları 

Rumlaştırma Teşebbüsleri”, Uluslararası Balkan Dil, Kültür ve Medeniyet 

Sempozyumu Bildirileri, Edirne, Trakya Üniversitesi Matbaası, 2010, s. 99-102. 

ATALAY, Mehmet: Giritli Sırrı Paşa Ve İnsan Sûresi Tefsiri, (Yüksek Lisans Tezi, 

Trabzon Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü), 2020. 

ATALAY, Talip: “Diyarbakır Ve Mardin'de Misyonerlik Faaliyetleri”, Dinler Tarihi 

Araştırmaları V, Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, Ankara, 2005, s. 141-150. 

AYDIN, Erdem: “XIX. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, OTAM (Ankara 

Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), S.15, 2004, s. 

185-207. 

AYDIN, Mahmut: “Nâsıra”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, C. 

XXXII, s. 397-399. 

-------- Tarihsel İsa; İmanın Mesih’inden Tarihin İsa’sına, Ankara, Ankara Okulu 

Yayınları, 2022. 

------- Mahmut Aydın, Monologdan Diyaloğa: Çağdaş Hıristiyan Düşüncesinde 

Hıristiyan- Müslüman Diyaloğu, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2001. 

-------- “Dinlerarası Diyalog: Yeni Bir Misyon Yöntemi”, Tek Dünya Çok İnanç: 

Diyaloga Farklı Yaklaşımlar, ed. Mahmut Aydın, Süleyman Turan, Ankara, Hitabevi 

Yayınları, 2013, s. 291-311. 

AYDIN, Mehmet: “Faraklit”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995, C. 

XII, s. 165-166. 

--------“el-Cevâbü’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993, C. VII, 

s. 428-429. 

-------- Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları, 

Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998. 

BARTLETT, Samuel Colcord: Historical Sketch Of The Missions Of The American 

Board in Turkey, Boston, ABCFM Yayını, 1876. 



91 
 

BAŞ, Bilal: “Monoteist Bir Hıristiyanlık Yorumu: Aryüsçülük Mezhebi”, Divan: 

Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, 2000, s. 167-200. 

-------- Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak Aryüsçülük, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,), 1999. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA). Maarif Nezareti (MF.). Mektubî Kalemi Belgeleri 

(MKT.) 96/119. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA). Yıldız Esas Evrakı Defterleri (Y.EE.) 00112. 

BOCKMUEHL, Markus: “Simun Peter’s Names in Jewish Sources”, Journal of Jewish 

Studies, 2004, C. LV, S. I, s. 58-80. 

BOSCH, David J.: Transforming Mission: Paradigm Shifts İn Theology Of Mission, 

Maryknoll, NewYork, Orbis Books, 2001.  

BURSALI MEHMED TAHİR, Osmanlı Müellifleri, İstanbul, Meral Yayınları, 1972, C.II, 

s. 368. 

BUTLER, Alban: Butler’s Lives Of The Saints, New Full Edition,  The Liturgical Press, 

1997, October. 

CENGİZ, Lütfü: “Ruhun Mahiyetine Dair Sırrı Girîdî’nin Düşüncesi”, Türk İslam 

Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, 2015, S.20, s. 133-145. 

CHIOVARO, F.: “Apollinarianism”, NCE, ed. B. Marthaler, G. F. LaNave vd., 2. 

ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C.I, s. 559- 560. 

CİLACI, Osman: “Havari”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996, C. XVI, 

s. 513-156. 

CİSRÎ, Hüseyin: Risâle-i Hamîdiyye, çev. Manastırlı İsmail Hakkı, sad. Ahmet Gül, 

İstanbul, Bahar Yayınları, 1980. 

CRAWFORD, Patricia L.: “Thomas”, The Harper Collins Bible Dictionary, ed. Paul J. 

Achtemeier, San Francisco, Harper Collins Publishers, 1996, s. 1144. 

CÜRCÂNÎ, Seyyid Şerif “Şerhu’l Mevakıf”, çev. Ömer Türker, İstanbul, Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015,  C. III. 

ÇAVDAR, Tevfik: Osmanlıların Yarı-Sömürge Oluşu, İstanbul, Ant Yayınları, 1970. 



92 
 

ÇONKOR, Burhan: “Sırrı Paşa’nın Tefsir Yöntemi Ve “Tabakât Ve Âdâb-ı Müfessirîn” 

Adlı Risalesinin Metni”, Route Educational and Social Science Journal, 2018, C.5, S.1, 

s. 1116-1133. 

DAVİS, John D.: “Paraclete”, A Dictionary of the Bible, Philadelphia, Westminster Press, 

1898, s. 542. 

DÂVÛD, Abdülahad: İncil ve Salib, İstanbul, İnkılab Yayınları, 1999. 

-------- Tevrat ve İncil’e Göre Hz. Muhammed (as.), çev. Nusret Çam, İzmir, Nil 

Yayınları, 1992. 

DEMİRCİ, Kürşat: Dinler Tarihinin Meseleleri, İstanbul, İnsan Yayınları, 2021. 

DEMİRİ, Lejla; İNCE, Serkan: “İskender ibn Ahmed Feylesof et-Trabzonî”, Christian-

Muslim Relations a Bibliographical History, ed. David Thomas, John Chesworth, 

Boston, Brill, 2018, C. XII.  

DEMİROĞLU, Hasan; UYANIK, Feyzullah: “Osmanlı ve Rus Kaynaklarına Göre General 

İgnatyev’in Sultan Abdülaziz Dönemi Faaliyetleri (1864-1876)”, Sultan Abdülaziz ve 

Dönemi Sempozyumu, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2014, C. III, s. 183-277. 

EBU ŞAKİR İBN EL-RÂHİB, Kitabu’l Tevârih, thk. Samuel Qusman Moawad, Kahire, 

Medresetü’l İskenderiye, 2016, C.I, Chapters: 1-47. 

EHRMAN, Bart D.: İsa’ya Rağmen Hıristiyanlık; Hıristiyan Kutsal Metinlerinde 

Bilinmeyen Çelişkiler, çev. Mahmut Aydın, Ankara, Eski Yeni Yayınları, 2020. 

EPİPHANİUS, Salamis: The Panarion of Epiphanius of Salamis, çev. Frank Williams, 

Brill, Boston, 2009, Book I (Sects, 1-46). 

ERCAN, Hikmet Yavuz: “Fener ve Türk Ortodoks Patrikhanesi”, Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 1967, C.5, S.8, s. 411-438. 

ERTAŞ, Mustafa: Sırrı Girîdî’nin “Ruh” Risalesinin Tahlili, ( Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2010.  

EUSEBİUS, Kilise Tarihi, çev. Furkan Akderin, İstanbul, Chiviyazıları Yayınevi, 2010. 

FENÂRÎ, Hasan Çelebi bin Muhammed Şah: Hâşiye ʿ alâ Şerhi’l-Mevâkıf, Kahire, Dâru’t-

Tıbâati’l Âmira, 1311, C. III. 



93 
 

FLANAGAN, N. M.: “Judas Iscaroıt”, NCE, ed. B. Marthaler, G. F. LaNave vd., 2. 

ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003,  C. VIII,  s. 14-16. 

FRAZEE, Charles A.: Katolikler ve Sultanlar: Kilise ve Osmanlı İmparatorluğu 1453-

1923, çev. Cemile Erdek, İstanbul, Küre Yayınları, 2009. 

FUNK, Robert W.; HOOVER, Roy W., SEMİNAR,  Jesus: The Five Gospels: The Search 

for the Authentic Words of Jesus, San Francisco, Harper Collins Publisher, 1997. 

GELENBEVÎ, Ebu'l-Feth İsmail b. Mustafa: Hâşiye ala Şerhi’l-Celâl/ Hâşiye ale'l Celâl, 

Tabi' ve Naşir: Lofçalı Raşid, İstanbul, Matbaa-ı Osmaniye, 1316, C. II. 

GİRİTLİ, Sırrı Paşa: İlm-i Kelam’ın Özü, sad. Kazım Albayrak, İstanbul, Tahkim 

Yayınları, 1987. 

-------- Mektûbât-ı Sırrı Paşa, Diyarbakır, Diyarbakır Vilayet Matbaası, 1311, C.III.  

-------- Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ, Diyarbakır Vilayet Matbaası, 1320. 

--------  Ruh, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1305. 

-------- Sırr-ı Furkan, İstanbul, Matbaa-i Osmaniye, 3. bs., 1312. 

--------  Sırr-ı Kur’ân, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1302.  

GÖKBEL, Abdullah Rıdvan: Erken İslamî Dönemde Hıristiyanların Kur’an 

Çalışmaları, (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2019. 

GRABILL,  Joseph Leon: Mıssıonarıes Amıd Conflıct: Theır Influence Upon Amerıcan 

Relatıons Wıth the Near East, 1914-1927, (Yayınlanmış Doktora Tezi, Indiana 

Üniversitesi), 1964. 

GÜLMEZ, Ensar: “İskender B. Ahmed et-Trabzonî’nin Risâle fi’r-reddi [Ale’l]-

Milleti’n-Nasrâniyyeti Bi’l-İncîl Min Kıbeli İlmi’l-Kelâm Adlı Eserinin Tahkik, 

Tercüme Ve Değerlendirmesi”, (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2016. 

GÜLŞEN, Ekrem: “XIX. Yüzyılda Bir Osmanlı Valisi:  Giritli Sırrı Paşa Ve Tefsir 

Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010, C.12, S. 22, s.161-188. 

GÜNAL, Tuğba: “İnsana Dâir Bir Değerlendirme: Giritli Sırrı Paşa’nın Ruh Risâlesi”, 

Kader Kelam Araştırmaları Dergisi, C.15, S.1, 2017, s. 29-43.  



94 
 

GÜNDÜZ, Şinasi, AYDIN, Mahmut: Misyonerlik: Hıristiyan Misyonerler, Yöntemleri 

Ve Türkiye’ye Yönelik Faaliyetleri, İstanbul, Kaknüs Yayınları, 2002. 

-------- “Hıristiyanlık”, Dünya Dinleri, ed. Şinasi Gündüz, İstanbul, Milel Nihal Yayınları, 

2019. 

-------- Hıristiyanlık, Ankara, ÎSÂM Yayınları, 2017. 

--------  Din ve İnanç Sözlüğü, Ankara, Vadi Yayınları, 1998. 

-------- Mitoloji ile İnanç Arasında: Ortadoğu Dinsel Gelenekleri Üzerine Yazılar, 

İstanbul, Hikav Yayınları, 2018. 

-------- Pavlus Hıristiyanlığın Mimarı, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2015. 

ÖZERVARLI, M. Sait : “Yeni İlm-i Kelâm”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2013, C. XLIII, s. 427-428. 

HASTİNGS, James: “Paraclete”, A Dictionary of the Bible, ed. James Hasting, New York, 

Charles Scribner’s Sons, 1909, C. III, 665-666.  

HAYDAROĞLU, İlknur Polat: “Osmanlı İmparatorluğu’nda Yabancı Okullar ve 

Misyonerlik Faaliyetleri”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, Ankara, TDV Yayınları, 

2006, s. 21-37. 

HELD, M. L.; “Apostle”, NCE, ed. B. Marthaler, G. F. LaNave vd., 2. ed.,Washington, 

Thomson&Gale, 2003, C.I, s. 570-572. 

HITCHCOCK, Roswell D.: Hitchcock’s Bible Names Dictionary, Christian Classics 

Ethereal Library, 2014. 

HOFFMAN, R.: “Propagation of the Faith, Congregation for the”, NCE, ed. B. Marthaler, 

G. F. LaNave vd., 2. ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C. XI, s. 749-752. 

İBN HALDUN, Târihu İbni Haldûn, thk. Halil Şahâde, Beyrut, Dâru’l-Fikr, 2. bs., 1988, 

s. 177. 

İBN TEYMİYYE, El-Cevâbu's-Sahîh, ed. Hakan Olgun, Zeynep Yücedoğru, çev. Harun 

Ünal, İstanbul, MilelNihal Yayınları, 2023. 

İNAL, İbnulemin Mahmud Kemal: Son Asır Türk Şairleri, İstanbul, Milli Eğitim 

Basımevi, 1969, C.VII. 



95 
 

İNALCIK, Halil: Devleti Aliyye, Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar, C. IV, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016. 

JEREMIAS, Joachim: “The Parables of Jesus”, New York, Charles Scribner’s Sons, 2. 

Baskı, 1972. 

JOHNSON, Paul: A History of Christianity, New York, Touchstone, 1976. 

JONES, F. Stanley: “Ebionites”, Encyclopedia of Early Christianity, ed. Everett 

Ferguson, New York, Routledge, 1999, s. 357.  

KAÇAR, Turhan: “Erken Bizans Döneminde Doğu: Süryani Monofizitliğinin Doğuşu”, I. 

Uluslararası Katılımlı Bilim Din Ve Felsefe Tarihinde Harran Okulu Sempozyumu, 

ed. Ali Bakkal, Şanlıurfa, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2006, C. I, s. 106-118. 

KANNENGIESSER, Charles: “Apollinaris of Laodicea”, Encyclopedia of Early 

Christianity, s. 79-81. 

KARATAŞ, Ahmet: “Giritli Sırrı Paşa’nın Harputlu Müderris Abdülhamid Efendi’ye 

Gönderdiği Mektuplar”, Hikmet-Akademik Edebiyat Dergisi; Prof. Dr. M. Orhan Okay 

Özel Sayısı, 2020. 

KAVAS, Ahmet: “Sömürgecilik”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009, 

C. XXXVII, s. 394-397. 

KESKİNKILIÇ, “Erdoğan Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyonerlik Faaliyetlerinin Hukukî 

Dayanağı”, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları Dergisi, S. 6, 2008 (Güz), s. 101-115. 

KILIÇ, İsmail: Giritli Sırrı Paşa’nın Ahsanü’l-Kasas İsimli Eseri ve Tefsir İlmindeki 

Yeri, (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2000. 

KOCABAŞOĞLU, Uygur: Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika: 19. Yüzyılda 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları, İstanbul, Arba Yayınları, 

1989. 

KOCAMAN, Meltem: “Kâmuran Sırrı (1891-1935): A Bıography Of An Electrıcal 

Engıneer”, Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 2016, C.18, S.1, s. 26-38.  

KÖKSAL, Ahmet: Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), Serander Yayınları, Trabzon, 2018. 

-------- Giritli Sırrı Paşa (1844-1895), (Yayınlanmış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü ), 2013. 



96 
 

KURNAZ, Cemal: “Sırrı Paşa”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009, C. 

XXXVII, s.127-128. 

KURT, Ali Osman: “Yahudi Kaynaklarında Kral Tipolojileri: Nebukadnezar ve Koreş 

Örneği”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, C. X, S. II, s. 417-

436. 

LEFRANÇOIS, J. A. “Jude Thaddeus, St.”,  NCE, Ed. B. Marthaler, G. F. LaNave vd., 2. 

ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C. VIII, s. 17-18. 

MARJANEN, Antti; LUOMANEN, Petri: A Companion to Second-Century Christian 

“Heretics”, Boston, Brill, 2005. 

MÂTURÎDÎ, Ebu Mansur: Kitabü’t-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu, Ankara, ÎSÂM 

Yayınları, 2016. 

MCMAHON, Chrıstopher: “Thomas, Apostle, ST.”, NCE, Ed. B. Marthaler, G. F. LaNave 

vd., 2. ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C. XIV, s. 11-12 

Mehmed Süreyya: Sicill-i Osmanî, Haz. Nuri Akbayar, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 1996, C.V, s. 1507. 

MOSHEIM, John Laurence Von: İnstitutes of Ecclesiastical History, Ancient and 

Modern, by. James Murdock, New York, Harper & Brothers Publishers, 1839, C. I. 

----------------: İnstitutes of Ecclesiastical History, Ancient and Modern, by. Archibald 

Maclaine, Baltimore, Pheonix Publishing, 1832, C.1. 

Muahedat-ı Umumiyye Mecmuası, C.V, Ceride-i Askeriye Matbaası, 1298, s. 139-140. 

MUIR, William: The Life of Mahomet, Smith, Elder, & Co, London, 1861, C. II. 

MULLİNS, E. Y.: “Paraclete”, The İnternational Standard Bible Encyclopaedia, ed. 

James Orr, Howard-Severance Company, 1915, C. IV, s. 2245. 

MURPHY, F. X.: “Ebionites”, NCE, Ed. B. Marthaler, G. F. LaNave vd., 2. 

ed.,Washington, Thomson&Gale, 2003, C. V, s. 31-32. 

MUTLU, Şamil: Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, İstanbul, Gökkubbe Yayınevi, 

2020. 



97 
 

OKAY, M. Orhan: “Beşâir-i Sıdk-ı Nübüvvet-i Muhammediyye”, DİA, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, C. V, s. 548-549. 

ÖNDER, Murat Giritli Sırrı Paşa, Ârâü’l-Milel Adlı Eseri Ve Mezhepler Tarihindeki 

Yeri, (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2006. 

ÖZARSLAN, Hasan: “Ahmet Mithat Efendi’nin “Müdâfaa” (Birinci Kitap) Adlı 

Eserinin Sadeleştirilmesi Ve Eserin Dinler Tarihi Açısından Değerlendirilmesi”, 

(Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2011. 

ÖZARSLAN, Selim: “Sırrı Giridi Ve Nakdü’l Kelamı”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 1998, S.3, s. 237-264. 

ÖZCAN, Nuri: “Leyla Hanım”, DİA, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003, 

C.XXVII, s.157-158. 

ÖZDİŞ, Hamdi: “Vadide İktidar Oyunları: Of’ta Hâkimiyet Mücadelesi”, Karadeniz 

İncelemeleri Dergisi, 2009, C.6, S.6, 59-79. 

ÖZEL, Aytekin: “Giritli Sırrı Paşa’nın Mantık Anlayışı”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, 2012, C.21, S.1, s. 49-62. 

ÖZERVARLI, M. Sait: “Yeni İlm-i Kelâm”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2013, C. XLIII, s. 427-428. 

PENN, Michael Philip: “Julian of Halicarnassus”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of 

the Syriac Heritage, ed. Sebastian P. Brock, New Jersey, Gorgias Press, 2011, s. 236. 

POMAZANSKY, Michael: Orthodox Dogmatic Theology, ter. Seraphim Rose, 

California, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2009. 

PRIME, E. D. Griffin: Forty Years in the Turkish Empire: or, Memoirs of Rev. William 

Goodell, D.D., Late Missionary of the A. B. C. F. M. At Constantinople, NewYork, R. 

Carter and Brothers, 1877. 

PRITZ, Ray A.: Nazarene Jewish Christianity: From the End of the New Testament 

Period Until It’s DÎsâppearance in the Fourth Century, The Magnes Press The Hebrew 

Unıversıty, Jerusalem, 1988. 

PUSE, Emine: “Harputlu İshak Efendi ve Ziyâu’l-Kulûb Adlı Eseri”, (Yüksek Lisans 

Tezi, Sakarya ÜniversitesiSosyal Bilimler Enstitüsü), 2010. 



98 
 

RÂZÎ, Fahreddin: Hıristiyanlığın Reddine Yönelik Tartışmalar: Münazara fi’r-Redd 

ʿale’n-Nasârâ, tahk. Abdülmecid en-Neccar, çev. Hidayet Işık, İstanbul, İz yayınları, 2009. 

--------  Tefsir-i Kebir, çev. Suat Yıldırım vd., Ankara, Huzur Yayınevi, 1993, C. XV. 

SACK, Ronald H.: Images of Nebuchadnezzar: The Emergence of a Legend, London & 

Toronto, Susquehanna University Press, 2004. 

SALVU, Mallia: “The Malta Protestant College”, Melita Historica, C.10, S.3, 1990, s. 257-

282. 

SAMİZADE Süreyya: “Misyonerler ve Mektepleri”, İslam Dünyası Dergisi, C.2, S.2, 

İstanbul, 1332/1914, s.19-22. 

SİNANOĞLU, Mustafa: “Reddiye”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007, 

C. XXXIV, s. 516-521. 

SOCRATES SCHOLASTICUS, The Ecclesiastical History of Socrates, London, George 

Bell & Sons, 1892. 

STONE, Frank A.: Sömürgeciliğin Hasat Mevsimi: Anadolu’da Amerikan Misyoner 

Okulları,  çev. Ayşe Aksu, Dergâh Yayınları, 2011. 

ŞAHİN, M. Süreyya: “Fener Rum Ortodoks Patrikhânesi”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1995, C. XII, s. 342-348. 

ŞAHİN, Süreyya: “Müzakere”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk 

Harman, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2005, s. 143-151. 

ŞENGÜL, İnci: Sırrı Paşa’nın Galatat Adlı Eseriyle İbn-i Kemal’in Galatatü’l-Avam 

Adlı Eserinin Tercümesinin Anlamsal Bakımdan Karşılaştırılması, (Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2019. 

ŞEVKET, Mehmed: “Misyonerler ve Mektepleri Makalesine Cevap”, İslam Dünyası 

Dergisi, C.2, S.3, İstanbul, 1332/1914, s. 41-46. 

ŞİŞMAN, Adnan: “Osmanlı Toplumunda Yabancı Okullar ve Misyonerlik Faaliyetleri”, 

Türkler Ansiklopedisi, Ankara, Yeni Türkiye Yayınları, 2002, C. XIV, s. 313-322. 

TAFTAZÂNÎ, Sa’deddin: Kelam İlmi ve İslam Akaidi (Şerhu’l Akaid), Haz. Süleyman 

Uludağ, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2013.  



99 
 

TARAKÇI, Muhammet: “İskender B. Ahmed et-Trabzonî’nin Hıristiyanlığa Reddiyesi”, 

Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 2004, s. 305-318. 

--------  “Nestorius ve Kristolojisi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Bursa, 

2010, C. XIX, S.I, s. 215-241. 

TAŞKIN, Faruk: Amerikan Misyonerlerinin Türkiye'deki Sağlık Faaliyetleri (1833-

1923), İstanbul, Kriter Yayınevi, 2020. 

  --------  Amerikan Board Misyonerlerinin Antep'teki Faaliyetleri, İstanbul, Çizgi 

Kitabevi Yayınları, 2022. 

--------  “Amerikan Board Misyonerlerinin Harput’ta Sağlık Çalışmaları”, Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e Türkiye’de Misyonerler ve Faaliyetleri, Ed. Yunus Emre Tekinsoy, 

Murat Hanilçe, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 2018, s. 359-381. 

-------- Kendi Kaynaklarında Amerikan Board’ın Türkiye’deki Sağlık Faaliyetleri 

(1833-1923), (Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2015. 

TAŞPINAR, İsmail: Hacı Abdullah Petrici’nin Hıristiyanlık Eleştirisi, İstanbul, İFAV 

Yayınları, 2020. 

TENNEY, Merrill C.; LONGENECKER, Richard N.: The Expositor’s Bible 

Commentary, ed. Frank Ely Gaebelein, Michigan, Regency Reference Library, C. IX, s. 

146. 

THEODORET, Nicene and Post-Nicene Fathers, ed. Philip Schaff, Henry Wace, Second 

Series, 2007, C. III. 

TURAN, Ömer: “XIX. Yüzyıl Osmanlı Tarihinin Kaynaklarından İngiliz ve Amerikan 

Protestan Misyonerlik Cemiyetleri Arşivleri”, XIII. Türk Tarih Kongresi, Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2002, s. 1547-1564. 

TÜRKAN, Ahmet: “İstanbul’daki Katolik Ermeni Gruplarının Problemleri ve Papalığın 

Müdahaleleri ( 19. yy.)”, History Studies: International Journal of History, C. 4, S. 2, 

2012, s. 317-341. 

UÇAR, Fikret: Mektûbât-ı Sırrı Paşa’nın Transkripsiyonu Ve Değerlendirmesi, 

(Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,) 2013. 



100 
 

ULUDAĞ, Süleyman: Fahrettin Razi, Hayatı, Fikirleri, Eserleri, Ankara, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1991. 

ULUTÜRK, Muammer: “Katolik Hristiyanlığına Göre Îsâ’nın Halefi ve İlk Papa Havâri 

Simun Petrus”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi, 2006, C.VI, S.I, 145-167. 

ÜNAL, Fatih: “Osmanlı İstanbul’unda Bir Rus Misyoner Hastanesi: Pangaltı Nikolayev 

Hastanesi”, Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi, C.5, S.2, 2018, s. 235-258. 

ÜRE, Pınar: “İstanbul’da Rus Arkeoloji Enstitüsü (1894-1914)”, Toplumsal Tarih, S.254, 

Şubat 2015, s.16-21. 

WATT, W. Montgomery: Geçmişten Günümüze Müslüman - Hıristiyan Diyalogu, çev. 

Fuat Aydın, İstanbul, Birey Yayıncılık, 2000.  

WELLS, Charles: The Literature of The Turks: A Turkish Chrestomathy, London, 

Bernard Quaritch, 1891. 

YAVUZ, Salih Sabri: İslam Düşüncesinde Nübüvvet, (Yayınlanmamış Doktora Tezi,  

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 1995. 

YAZICI, Nesimi: “Sırrı Paşa Ve Vilayet Gazeteleri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Ankara, 1997, C. 36, S.1, s. 223-231. 

YETKİNER, Cemal: “İstanbul’da Bir Cemaatin Doğuşu: William Goodell ve Amerikan 

Protestan Misyonu”, Akademik Orta Doğu Dergisi, C.3, S.1, 2008, s. 133-164. 

YILDIRIM, Nuran: “İstanbul’da Sağlık Hayatı”, Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük 

İstanbul Tarihi, ed. Coşkun Yılmaz, İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 

2015, C. IV, s. 92-103. 

YILDIZ, Hatip: Osmanlı Yenileşme Döneminde Diyarbekir Vilayeti'nde Eğitim (1870-

1920), Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2014. 

--------  Diyarbekir Vilayeti’nde Eğitim (1870-1920), (Yayınlanmış Doktora Tezi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), 2007. 

YÜCEL, İdris: Anadolu’daki Amerikan Hastaneleri Ve Tıbbi Misyonerlik (1880-1930), 

(Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü), 2011. 

  



101 
 

EKLER 

 

EK-1: Giritli Sırrı Paşa (1844-1895) 

 

  



102 
 

EK-2: Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ’nın Kapağı 

 

 

 

 

 



103 
 

EK-3: Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ’nın Girişi 

 

 

  



104 
 

EK-4: Giriş Bölümünün Latinizesi 

 

[Nûrü’l-hüdâ li-meni’stehdâ] 

-Mukaddime- 

“el-Hakku ehakku bi’l-ittibâ’” 

 

Muhalifîn ile dine dair münazara edebilmek için insan, ne kadar nakkâd-ı basîr olmak 

lazım geleceği beyandan müstağnidir. Çünkü bazen hâdim-i din (dine hizmet eden) olmak 

isteyen saika-i kıllet-i basiretle “Neuzubillah” hâdim-i din (dini tahrip eden) oluyor da biçarenin 

haberi bile olmuyor. Burası da gayr-ı münkerdir ki nefsinde böyle bir bahse iktidar 

hissetmeyenler dahi bazen hamiyyet-i milliye saikasıyla ister istemez mübahaseye karışmaya 

mecbur oluyorlar. 

Hatta muharrir-i âciz dahi mücerred hissetmiş olduğu böyle bir mecburiyet saikasıyla idi 

ki çendesine mukaddem, Diyarbakır ve tevâbii, Keldânî serpiskoposu Abd Yesû’ Efendi ile bir 

cuma günü âlâ ruûsi’l-eşhâd öyle bir bahse girişmiş, velehü’l-hamd mededkâr-ı ruhâniyet-i 

hazret-i seyyidü’l-beşerle galebe-yi kâmileye de mazhar olmuştu. 

[Ve mübahese Sırr-ı Furkân’da mündericdir.]  

Muharrir-i âcizin Diyarbakır’a bu ikinci gelişinde mûmâileyh ile o misillu mübahesâta 

meydan açmış olmakla kendisiyle tatil günleri görüştükçe meclisimiz mübahesesiz hitâm 

bulmuyor münazarâtımızda ala’l-ekser şu iki nokta-i mühimme üzerine cereyan ediyor: 

 

 

 

 

 

 



105 
 

EK-5: Diyarbakırlı Lebibzâde Muhammed Subhuddin Tarafından 

Yazılan Takriz 

 

 

 

 


