
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE 

ÇÜRÜME VE ÇÜRÜME DEĞERLERİ 

Dilara DEMİRBAĞ 

Yüksek Lisans Tezi 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

Yeni Türk Edebiyatı Programı 

OCAK 2024 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 

 

 

 

 

 

MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME VE ÇÜRÜME 

DEĞERLERİ 
 

 

 

 

 

 

Tez Yazarı 

Dilara DEMİRBAĞ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Fatih ARSLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
OCAK 2024 

ELAZIĞ 



I 

 

BEYAN 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığım 

“MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME VE ÇÜRÜME DEĞERLERİ” Başlıklı 

Yüksek Lisans Tezi’min içindeki bütün bilgilerin doğru olduğunu, bilgilerin üretilmesi ve sunulmasında 

bilimsel etik kurallarına uygun davrandığımı, kullandığım bütün kaynakları atıf yaparak belirttiğimi, maddi 

ve manevi desteği olan tüm kurum/kuruluş ve kişileri belirttiğimi, burada sunduğum veri ve bilgileri unvan 

almak amacıyla daha önce hiçbir şekilde kullanmadığımı beyan ederim. 

02.01.2024 

Dilara DEMİRBAĞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



II 

 

ÖN SÖZ 

Sözün anlam sınırlarını keşfetmek primitif dönemlerden kalan bir fosili keşfetmeye benzer. Canlılığı 

ve ihtişamıyla karşımızda duran fosil, arketipsel dönemlerden kalan izleri çağımıza taşır. Şiirin imgeleri, 

bilinçaltının arketipsel dönemlerinden izler taşıyarak şiiri var eder. Şiiri anlamak, şairin bilinçaltının 

dehlizlerinde keşfe çıkmaktır. Derine inilen her katmanda imgenin farklı bir yüzüyle karşılaşırız. Yazan kişi 

bilinçaltının derinliklerini söze döken kişidir. Yazmak serüveni, yaşamın her anında kendini hissettiren ölüme 

karşı kendi varoluşunu ortaya koyan bir eylemdir. İnsan yazdıkça toprağa kök salarak dünyadaki varlığını 

sağlamlaştırır. Zaman karşısında çürümeye doğru yol alan tüm varlıklar varoluşlarının ilk gününden itibaren 

bu sürece direnirler. İnsanlık tarihinin başlangıcından itibaren insan; duvarlara semboller çizerek, taşlara 

sözler kazıyarak sonsuzlukta adını bırakıp kendi çürümesini, yok oluşunu durdurmayı arzular. 

Türk edebiyatında şiir türü semboller ve imgelerle zaman içerisinde evrilerek oluşumunu 

tamamlamıştır. Hayal satıcısı şairlerin duygularını dile getirirken tercih ettiği edebi tür şiirdir. Murathan 

Mungan 1980 sonrası Türk şiirinin önde gelen isimlerinden biridir. İkinci Yeni ve postmodernizm etkisiyle 

yazdığı şiirlerinde farklı imgeler, semboller ve çağrışımlardan yararlanır. Çürümek imgesi de Mungan’ın 

şiirlerinde kendini gösterip sanatın malzemesi olur. Çürüme fizyolojik bir deforme olma durumuyken 

Mungan’ın şiirlerinde sadece fizyolojik görünümüyle karşımıza çıkmaz. Anlam katmanlarının derinliklerinde 

çiftleşerek ruhsal boyut kazanır. Hayat sürecinde varoluşunu tamamlamaya çalışan bireyin içine düştüğü 

çatışmada çürüme imgesi doğar. Çürüme, zihnin derinlerine işleyen mikrobiyal enfeksiyondur. Giderek zihni 

ele geçirir. Zihni saran çürümüşlüğün yarattığı sancı ve sanrı şiirin katmanlarına işleyerek çürüme imgesinin 

anlamsal boyutlarını oluşturur. Modern birey kentlerin, betonların arasına sıkışarak bir tüketim nesnesine 

dönüşür. Tüketim nesnesine dönüşen birey, çürümenin sancısından kurtulmaya çalışırken metalaşır. 

Kentlerin arasın aidiyet duygusunu yitirmiş, metalaşan bireyin sancısının yansıması çürüme olarak gün 

yüzüne çıkar. Değişen, dönüşen toplumlar çürümenin girdabına kapılarak yok olurken varoluşlarını ortaya 

koymaya çalışırlar. Toplumlar dönüşürken değer yitimi ve dini çürümelerle karşı karşıya kalırlar. Modernizm 

dayatması yalnızlığı doğurur. Kalabalığın içinde yalnızlaşan bireyin sessiz çığlığı çürümedir. 

Çalışmamızda Murathan Mungan’ın şiirlerindeki çürüme ve çürümenin yansımaları ele alındı. 

Murathan Mungan’ın 21 şiir kitabında yer alan çürüme imgeleri araştırmamızda irdelendi. 51 şiirinde çürüme 

imgesine rastlanıldı. Dört bölümde ele aldığımız çalışmanın birinci bölümünde Murathan Mungan’ın 

hayatını, edebi kişiliğini ve şiir kitaplarını ele alındı. Çalışmanın ikinci bölümü olan “Çürüme Biçimleri” nde 

çürüme kavramının açarlarına fizyolojik, kimyasal, fiziksel çürümenin nesneler ve insanlar üzerindeki 

etkisine yer verdikten sonra çürümenin ruhsal boyutunu ele aldık. Çalışmanın üçüncü bölümünde Mungan’ın 

şiirine yansıyan çürüme imgesinin boyutları irdelenmiştir. Şiirlerle birlikte ele alınan bu bölümde çürüme 

fraktal anlamsal derinliklere iner. Felsefesinin temel sorunları; varoluş, zaman, aşk, din, toplumsal çürüyüşe 

su ve sözün çürümesi eşlik ederek şiirdeki çürüme imgesinin felsefik yansımaları şiire işler. Çürümenin 

çağrışımsal değerlerinin anlatıldığı son bölümde çürümeyi çağrıştıran imgeler ele alınarak çürümeye farklı 

bakış açılarından bakılmıştır. Kehribar, amber, küf, pas, değişim, dönüşüm, çöl ve zehir gibi mefhumlar 

çözümlenerek sunulmuştur. Modernleşirken çürüyen insan zihnin yansımaları ortaya konulmuştur.  

Çalışmalarım boyunca farklı bakış açısı, engin bilgi ve tecrübelerinden faydalandığım, her aşamada 

desteği, yol göstericiliği ile ufkumu genişleten danışman hocam Prof. Dr. Fatih ARSLAN’a sonsuz teşekkür 

ederim. Maddi manevi destekleriyle hayatım boyunca desteklerini esirgemeyen kıymetli aileme ve yazım 

sürecinde tüm nazımı çeken kardeşim Şevval DEMİRBAĞ’a, tez yazım sürecinde destekleriyle tez yoldaşlığı 

yapan Betül YILDIRIM ve Cemile TAŞ’a sonsuz teşekkürlerimi iletiyorum.       

 

 

Dilara DEMİRBAĞ 

ELAZIĞ  2024 

  



III 

 

İÇİNDEKİLER 

BEYAN .............................................................................................................................................................. I 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................................................... II 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................................................. III 

ÖZET .............................................................................................................................................................. IV 

ABSTRACT ..................................................................................................................................................... V 

KISALTMALAR ........................................................................................................................................... VI 

1. GİRİŞ .......................................................................................................................................................... 1 

2. MURATHAN MUNGAN’IN HAYATI, EDEBİ KİŞİLİĞİ VE ŞİİRLERİ .......................................... 3 

2.1. Murathan Mungan’ın Hayatı ............................................................................................................ 3 

2.2. Edebi Kişiliği ................................................................................................................................... 4 

2.3. Murathan Mungan’ın Şiir Kitapları ................................................................................................. 7 

3. ÇÜRÜME BİÇİMLERİ ............................................................................................................................ 8 

4. MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME .................................................................... 11 

4.1. Zamanın İzinde: Çürümenin Hükmü ............................................................................................. 11 

4.2. Suyun Deviniminde Çürüme .......................................................................................................... 18 

4.3. Ben’e Bulantı Mesafesi: Çürüme ................................................................................................... 27 

4.4. Aşkın Ezoterizmi: Aşkta Çürüme(k) .............................................................................................. 34 

4.5. Çürüyen Değerler Karşısında Çürütülen Din ................................................................................. 38 

4.6. Lafzın Çürüyüşü............................................................................................................................. 41 

4.7. Toplumsal Çürüme......................................................................................................................... 44 

5. MURATHAN MUNGAN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME DEĞERLERİ ................................................. 48 

5.1. Çürümeye Başkaldırı: Kehribar ve Amber .................................................................................... 48 

5.2. Çürüme Formları: Pas ve Küf ........................................................................................................ 59 

5.3. Çürümenin İzdüşümü: Değişim ve Dönüşüm ................................................................................ 67 

5.4. Çürümenin Çöldeki Aksi ............................................................................................................... 77 

5.5. Çürütücü Madde Zehir ................................................................................................................... 84 

6. SONUÇ ..................................................................................................................................................... 89 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................................... 93 

ÖZ GEÇMİŞ .................................................................................................................................................... a 

 

  



IV 

 

ÖZET 

MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME VE ÇÜRÜME DEĞERLERİ 

 

Dilara DEMİRBAĞ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

Yeni Türk Edebiyatı Programı 

Ocak 2024, Sayfa: VI + 94 

 

Modern yenidünya düzeninde sanayileşen, mekanikleşen toplum yaşam alanını büyütüp genişleterek 

dünyadaki varlığına daha fazla yer açmak ister. Evren sınırlarını genişletip yeni alanlar açtıkça binaların 

arasında sıkışan insan ruhu küçülmeye başlar. Evreni anlamlandırma çabası bilimin yüzünü minimale 

döndürür. Minimaliste dönüş sanatta da kendini gösterir. Şiire giren minimal imgeler, şiire fraktal anlamsal 

değerler yükleyerek çoklu boyutlar oluşturur. Murathan Mungan, modern şiire ayak uydurarak minimal 

imgelere çoklu değerler yükler. Minimal bir imge olan çürüme mefhumu Mungan’ın şiirinde figüratif dille 

işlenir.  

Tabiatı adımlarken metalaşan birey, yeryüzünü tükenmişliğiyle silerken kendini de çürütür. Yükselen 

binaların arasında yalnızlaşan bireyin varoluşsal sancıları çürüme imgesinde vücut bulur. Varoluşsal arayışta 

olan Murathan Mungan, şiirlerinde varoluşsal sancının sanrılarını çürüme ile dile getirir. Doğumla yeryüzünü 

adımlayan insan her adımında çürümesine daha da yaklaşır. Amorflaşan, eskiyen, solan, deforme olan 

varlıklar; ulaşılamayan hedefler, kaybedilen aşklar bireyin çevresini ve ruhunu çürüterek bireyi, yürüyen 

cesetlere dönüştürür. Dünyayı adımlarken kabul görmeyi bekleyen birey, toplumla bir olmak ister. Birey ya 

topluma benliğinden vazgeçerek karışır ya da toplumsal çatışma yaşayarak dışlanır. Her iki durum da 

toplumsal çürümeyi ortaya koyar. Murathan Mungan’ın kokuşan imgesi çürüme şiire kuyumcu işçiliğiyle 

işlenir. Postmodernizm etkisiyle yazdığı şiirlerinde ikinci yeninin de izlerine rastlanır. Çürüme imgesi, 

varoluşçuluk, postmodernizm etkisinde şekillenir. Aşk, zaman, varoluşçuluk, söz, toplumsal, din ve su 

mefhumlarıyla çiftleşen çürüme imgesi şairin; ulaşamadığı hayalleri, kavuşamadığı aşkları ve toplumla ters 

düşen görüşlerinin bayrağı altında toplanır. Çürümeyi çağrıştıran; kehribar, amber, küf, pas, değişim, 

dönüşüm, çöl ve zehir imgeleri çürümenin eşlikçileri olarak şiirin katmanlarında yerini edinir. Araştırmada 

Murathan Mungan’ın çürüme imgesinin açarlarına ve yansımalarına bakılarak şiirin anlamsal derinliklerine 

inilir.         

 

Anahtar Kelimeler: Murathan Mungan, çürüme, değişim, deformasyon, bozunma… 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

 

ABSTRACT 

In The Poems of Murathan Mungan, The Values of Decay and Decay 

 

 

Dilara DEMİRBAĞ  

Master’s Thesis 

 

FIRAT UNIVERSITY 

Graduate School of Social Sciences 

TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE DEPARTMENT  

Modern Turkish Literature Program 

January 2024, Page: VI + 94 

 

Industrialized, mechanized society in the modern new world order wants to make more space for its 

existence in the world by expanding and expanding its habitat. As the universe expands its boundaries and 

opens up new areas, the human spirit trapped between buildings begins to shrink. The effort to make sense of 

the universe turns the face of science to a minimum. The return to the minimalist also manifests itself in art. 

Minimal images entering the poem create multiple dimensions by loading fractal semantic values into the 

poem. Murathan Mungan attuned to modern poetry, placing multiple values on minimal images. The decay 

mefhum, which is a minimal image, is processed in figurative language in the poetry of Mungan verse. 

The individual who commoditizes nature in steps also refutes himself while wiping the earth out in its 

exhaustion. The existential pains of the individual, which are lonely among the rising buildings, come into 

being in the image of decay. Murathan Mungan, who is on an existential quest, expresses in his poems the 

delusions of existential pangs with decay. The man who steps the earth with birth comes closer to its decay at 

every step. Amorphous, old, withering, deformed beings; unattainable goals, lost loves corrupt the 

environment and soul of the individual, turning the individual into walking corpses. The individual who 

expects to be accepted as he steps through the world wants to be one with the society. The individual either 

mixes into society by giving up his or her self, or is ostracized by experiencing social conflict. Both 

situations reveal social decay. Murathan Mungan's smelly image is processed by rotting jeweler's work. In his 

poems, which he wrote under the influence of postmodernism, traces of the second new are found. The image 

of decay is shaped by the influence of existentialism, postmodernism. Poet the image of decay, mating with 

the concepts of love, time, existentialism, words, society, religion and water; dreams that it cannot reach are 

gathered under the banner of their unattainable love and views that contradict society. Evoking decay; amber, 

amber, mold, rust, change, transformation, desert and poison images take their place in the layers of poetry as 

companions of decay. In the research, Murathan Mungan delves into the semantic depths of the poem by 

looking at the angles and reflections of the decay image.   

 

Keywords: Murathan Mungan, decay, change, deformation, distortion… 

 

 

 

 

 



VI 

 

 

KISALTMALAR 

 

 

Kısaltmalar 

ACD : Aşkın Cep Defteri  

BG : Başkalarının Gecesi  

BYUG                 : Bazı Yazlar Uzaktan Geçer 

ED : Erkekler İçin Divan 

Ed.                       : Editör   

ET                       : Eteğimdeki Taşlar 

haz.                      : Hazırlayan 

HMD                   : Harita Metod Defteri 

İH                        : İkinci Hayvan 

KS : Kum Saati  

MB : Mürekkep Balığı 

ODH : Osmanlıya Dair Hikâyat 

OPŞK : Oda, Poster ve Şeylerin Kaderi 

PC                       : Paranın Cinleri 

s.                          : Sayfa  

SD                       : Solak Defterler 

TSŞ                     : Timsah Sokak Şiirleri 

YG : Yaz Geçer  

YS : Yaz Sinemaları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



1 

 

1. GİRİŞ 

Dünyayı adımlayan insan yeryüzünü keşfederken kendi gizlerinin de farkına varır. Mutlak 

sonun bilincindeki insan dünyaya kendinden bir iz bırakmayı arzular. Yazının çatısına sığınan 

insan yazarak sonlu dünyadaki varlığını sonsuzluğa taşırma çabasındadır. Yazı insanın çürümeye 

karşı başkaldırısıdır. Zamanın istenci varlığı çürütürken sözün büyüsü yazıyı kutsayarak çağ aşar. 

Dünyadaki tek mutlak gerçek ölümdür. İnsan ölüme doğru yürüyen bir varlıktır. Vücudun 

çürümeye doğru koşullanması bireyin elinde olan bir durum değildir. Ancak ruhun çürümesi 

insanın eliyle şekillendirdiği bir halidir. Eylemsizliğin kapısından giren birey için ruhun çürümesini 

başlatan mikro bunaltılar bireyin kanından tüm ruhuna dağılır. Çürüyen insan bedeninde bir ceset 

taşımaya mahkûmdur. Kokuşan cesedin yansımaları şiirde çürüme imgesinin amorflaşmasıyla 

kendini gösterir.  

Masumiyetin çürüdüğü dünyada Murathan Mungan’ın şiirlerinde çürümenin farklı yönleri 

görülür. İkinci Yeni’nin etkisiyle yazdığı şiirlerinde çeşitli imajlar, dilin evrilmesi gibi süreçlerden 

geçerek çürüme imgesi kullanılır. Mungan şiirleriyle dünyaya farklı bakar. Şiirlerinde yer alan 

imgeler onun ruhunun aynadaki yansımasıdır. Murathan Mungan, çürümeyi anlatırken modern 

insanın çıkmazlarına bir ayna tutarak, onları çürümeyle sembolleştirerek aktarır.  

Üretken bir şair / yazar olan Murathan Mungan’ın eserleri üzerine yapılan bilimsel 

çalışmaları incelendiğinde kırk beş tane tez çalışmasına rastlanır. Bu çalışmaların ise sadece beş 

tanesi şiirle ilgili çalışmalardır. Yapılan bu çalışmalarda temaların genel olarak ele alınmasına, 

postmodernizm unsurlarının şiire yansımasına, feminizme, kadın erkek ilişkilerine, şiirin 

ideolojisine rastlanır. Mungan’ın şiirleri incelendiği zaman imgelerin ayrı bir değer taşıdığını İkinci 

Yeni’nin izini süren şairin, imgelerin katmanlarına derin anlamlar yüklendiği görülür. Çalışmada 

son dönem edebiyatının en çok yazan şairlerinden Murathan Mungan’ın şiirlerindeki “çürüme” 

imgesi üzerinde duracağız. Çalışmanın daha sağlam zemine oturtulması onun hayata bakışını 

anlamlandırmak adına çalışmanın ilk bölümünde hayatını ele alarak şiirindeki hayatının 

yansımalarını anlamlandırıldı. Mungan’ın hayatını yazarken “Paranın Cinleri” ve “Harita Metod 

Defteri” isimli otobiyografik kitaplarından faydalanıldı. Doğuda doğup büyüyen şair, şarkiyatçı 

yönüyle Batı kimliğini sentezleyerek ortaya çok sesli bir kültürel yapıya sahip eserler çıkartır. 

Doğunun ince işlemeli motifleri Batı’nın modern üslubu çerçevesinde birleşerek şiirlerinde kültürel 

çeşitlilik, çoklu çatışmalar ortaya koyar. 

Sözcüklerin anlam derinliklerinden, çağrışımsal yapılarından sıklıkla faydalanan Murathan 

Mungan, “çürüme” imgesini kullanırken imgenin fiziksel ve kimyasal anlamının dışında 

çağrışımsal anlamlarını sıklıkla kullanır. 1980 sonrası kuşağı etkisine alan burjuvazinin 

çürümüşlüğü, moderniteden kopuş, bunalımlı ve buhranlı hava Mungan’ın şiirlerinde de kendini 

göstermektedir. Bunalımlı ruh halleri Mungan’ın şiirlerinde çürüme üzerinde şekillenerek hayat 

bulur. Toplumun çeşitli kesimlerinden insanları alarak yazdığı şiirlerine çok seslilik kazandırır. 

Mungan’ın şiirin öznesi sadece kadınlar ve erkekler olarak iki gruba ayrılmaz. Onu çok sesli bir 

hale sokan eş cinseller, travestiler, punklar da şiirin öznesi olarak şiirde yerlerini alır. Toplum ve 

din tarafın çürüyen kesim olarak nitelendirilen bu sınıfın yeri Mungan’ın şiirlerinde çürüme 

imgesinin geçtiği yerlerde, kendini bilinçdışı bir yansımayla ortaya koyar. Toplum baskısıyla kendi 

olma bilincinde savrulan insanın ruhsal deformasyonu şiire yansır. İmgenin sesinde benliğini 

oluşturan çürüme, somut nesnelerin varlığını soyuta döndürür.  



2 

 

Estetik bir yapı olan şiirin imajlarının iyi, güzel hoş olanın ele alınarak incelendiğini görürüz. 

“Bir Hegel öğrencisi olan Karl Rosenkranz, çirkinliği bir estetik kategorisi olarak düşünür.” 

(Tunalı, 1998:16). Çalışmada Murathan Mungan’ın şiirini oluşturan çürümenin estetik değeri ele 

alındı. Çürüme üzerine yapılan bilimsel çalışmalar incelediğinde çürümenin fizyolojik biçimiyle 

ağırlıklı olarak araştırıldığı ortaya çıkar. Literatür taramasında çürüme kavramına bakıldığında fen 

bilimleri alanında konu ile ilgili 15 tez çalışmasına rastlanır. Bu çalışmalar kavramın terim anlamı 

üzerinde durup, nesnelerin fizyolojik olarak çürümesi ele alınır. Sosyal bilimler alanı 

incelendiğinde güzel sanatlar alanında “Tarihsel Süreçte Resim Sanatı Bağlamında Çürümenin Ele 

Alınışı ve Görsel Yorumlar” – Nurten Nasır tez çalışması tespit edilir. Yine Resim sanatı 

bağlamında “Varoluşçu Nihilizm Bağlamında Çürüme Kavramının Modernizm'den Günümüze 

Resim Sanatına Etkileri” – Mustafa Emrah Özaras’ın tez çalışması bulunur. Her iki tezde de 

çürümenin yansımaları farklı bakış açılarıyla incelenmiştir. Ancak çürüme konusunun sosyal 

bilimlerdeki psikolojik karşılığı tam olarak karşılanmamış, edebiyat, felsefe, sosyoloji, psikoloji 

alanlarında konu ile ilgili boşluk tespit edilmiştir.   

 Çalışma, estetik bir değer biçimi olan çürüme değeri üzerinden ele alınmaya karar verildi. 

Çürümenin sadece fiziksel durumunu dikkate almak kişinin kendini gerçekleştirme eğilimlerini, 

toplum içindeki varoluş çabasını gözden kaçırmamızı sağlar. Çürümenin fiziksel ve ruhsal 

boyutlarını harmanlayarak işlemek çalışmanın amacını oluşturur. “Leonardo da Vinci not 

defterlerinde ‘Bazen durup duvarlardaki lekelere ya da kül yığınlarına, bulutlara, çamura ya da 

benzerlerine bakmak sana zor gelmemelidir. Bunlarda çok şaşırtıcı fikirler bulabilirsin’ diye 

yazmıştı.” (Jung, 2017: 27). Biz de çalışmamızda Leonardo da Vinci’nin bu sözünden yola çıkarak 

Mungan’ın şiirlerindeki çürüme imgesine bakıyoruz. Rumen Filozof Emil Michel Cioran’ın 

“Çürümenin Kitabı” ruhsal bunalımları ve sorgulamaları ele almasıyla çalışmamıza yol gösterici 

olmuştur. Çürümenin tek başına bir çalışması olmayışı yapılan çalışmaların sınırlılığını gösterir. 

Edebiyat alanındaki literatür taramalarında çürüme üzerine yüksek lisans veya doktora çalışmasının 

yapılmadığını ayrıca konu ile ilgili herhangi bir makaleye de rastlanmamıştır. Literatürdeki bu açık 

konuyu irdelememiz gerekliliğini ortaya koymaktadır.     

 

 

 

 

 

 

 

  



3 

 

2. MURATHAN MUNGAN’IN HAYATI, EDEBİ KİŞİLİĞİ VE ŞİİRLERİ 

2.1. Murathan Mungan’ın Hayatı 

Murathan Mungan, 21 Nisan 1955 yılında İstanbul’da doğmuştur. Babası tanınmış bir avukat 

olan İsmail Mungan, annesi Muazzez Hanım’dır. Ailesi Mardin’in köklü ailelerindendir. 

Mungan’ın “Paranın Cinleri” isimli otobiyografik kitapta bahsettiğine göre soyağaçları Mardin’de 

1647’ye dayanır. Büyükbabası, IV. Murad zamanında, büyüyüp güçlenmesinden korktukları için 

Suriye sınırları içinde kalan Deyrizor bölgesinden Mardin’e sürülen Arap Emirliğinin 

çocuklarındandır. Gerçek bir soylu olarak eğitilmiştir. Büyükannesi ise bir Kürt Sultanı. 

Göçerlikten konarlığa geçen ilk Kürt beyliklerinden. Büyükannesinin dedesi Hacı Osman Ağa 

Kurtuluş Savaşı sırasında Fransız askerleriyle savaşır. Türk paşalarını Fransızların elinden kurtarır. 

Bu sebeple aile daha sonraki yıllarda yaşanacak sürgünden muaf tutulur. (Mungan, PC, 2014: 

10,11). Muazzez Hanım, Murathan’ı doğurduğunda eşi İsmail Mungan’dan ayrılmış kız kardeşi ve 

annesiyle İstanbul’da yaşamaktaydı. Ancak Muazzez Hanım’ın şizofreni rahatsızlığından dolayı 

Murathan Mungan’a bakamayan teyzesi 11 aylıkken onu babasının yanına Mardin’e gönderir. 

İsmail Mungan’ın ikinci eşi Habibe Hanım Murathan Mungan’ın deyimiyle Haboş tarafından 

büyütülmüştür. 17 yaşındayken öz annesinin kim olduğunu öğrenmesi, Murathan Mungan’ı 

derinden sarsar ve içinde hiç tükenmeyen üveylik duygusunun belirmesine neden olur.  

“ Ben, yıllar sonra, yalnızca o resmini bildiğim İstanbul'dan gelin gelen babamın ilk 

karısının, aslında öz annem olduğunu öğrenecektim. Tokat Reşadiye Kızılcaören köyünün, dedem 

Çakır Hakkı'nın, dayılarımın, teyzelerimin, dayı ve teyze çocuklarımın herkesin birdenbire üveyim 

olduğunu öğrenecektim. Bütün dünyanın üvey olduğunu öğrenecektim. Kavak ağaçlarıyla, kitap 

sayfalarıydı bana öz kalan...” (Mungan, PC, 2014: 59). 

Çocukluk ve ilk gençlik yıllarını Mardin’de geçiren Mungan, babasının işlerinden dolayı 

zaman zaman Urfa ve Ankara’da yaşamıştır. Yaz dönemlerinde ise Habibe Hanım’ın Tokat 

Reşadiye’deki köyünde bulunmuştur. Eğitim hayatına Mardin'de başlayan yazar ilk ve orta 

öğretimini Mardin’de tamamlar. Lise eğitimine Mardin Lisesinde başlayan Mungan, babasının 

işleri nedeniyle şehir değiştirerek son sınıfta Urfa Lisesinden mezun olur. Liseyi bitirdikten sonra 

ise Ankara’ya yerleşirler. Ankara hem Habibe Hanım’ın ailesine, çocuklarına yakın bir yer hem de 

İsmail Mungan’ın işleri için yeni mekân olmuştu. Üveylik duygusuyla yüzleşen, ardından 

Mardin’den Urfa’ya oradan da Ankara’ya sürüklenen Mungan için 17 yaş üzüntü ve mutsuzluk 

yaşıdır. “Mutsuzdum, ölesiye mutsuz, tüm yaşamımın belki de en mutsuz yılıdır 1972.” (Mungan, 

2016: 332). Liseden mezun olduğu ilk sene istediği puanı alamayan Mungan 1973 senesinde bir 

yandan bankanın cari hesaplar servisinde çalışır öte yandan akşamları üniversiteye hazırlık kursuna 

gider. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi Tiyatro Bölümü'ne yerleşmiştir. 

Başarılı şekilde üniversiteden mezun olan Mungan, aynı üniversitede yüksek lisans ve doktora 

eğitimine devam etmiş ancak 80 darbesinin olduğu yıl doktora eğitimi tez aşamasında yarıda kalır. 

1975 yılından itibaren çeşitli dergi ve gazetelerde şiirler, yazıları yayımlanır. 1978 yılında 

Ankara Devlet Tiyatroları’nda dramaturg olarak görev yapmaya başlar. İlk kitabını 1980 yılında 

“Mahmut ile Yezida” adıyla yayımlamıştır. Bu eser Mungan'ın aynı zamanda ilk oyunudur. Daha 

sonra “Mezopotamya Üçlemesi” adını vereceği serinin ilk oyunu olan “Mahmut ile Yezida” 

1993'te Ankara Devlet Tiyatroları'nda sahnelenmiştir. Üçlemenin ikinci halkası “Taziye”, üçüncü 

halkası “Geyikli Lanetler”dir. Orhan Veli'nin şiirlerinde yola çıkarak yazdığı “Bir Garip Orhan 

Veli” adlı oyun 1981'den itibaren yirmi yıl boyunca farklı yerlerde sahnelenir. Şehir tiyatrolarında 



4 

 

çalıştığı yıllarda "Gençlik Günleri" adını verdiği şenliği uzun yıllar sürdürür. Bu şenlikte gençleri 

sanatla buluşturur. "Türkiye Sinemasının İdeolojik ve Ekonomik Yapısı ve Yılmaz Güney Sineması" 

adlı lisans tezi Sanatseverler Derneği’nin ilgisini çeker.  1980 yılında tezi üzerine derneğe 

konuşmaya davet edilen Mungan’ın şimdiye kadar seyircisi olduğu dernekte artık konuşmacı 

olması ve babasının onu desteğe gelmesi Mungan’ı onurlandırmıştı. “Babamı görünce içim ılımış, 

sesime bir parlaklık gelmiş, beni alkışlarken gururunu görmek gönendirmişti. Böyle beklenmedik 

anlarda insan, dipte, derinde duran, arada olan biten hiçbir şeyin kolay değiştiremeyeceği köklü 

bir sevgiyi keşfediyor.” (Mungan, HMD, 2016: 412). Üçüncü evliliği sırasında gırtlak kanserine 

yakalanan İsmail Mungan, kanserinin ciğerlerine atmasının ardından 1984’te vefat eder. 1983’te 

yazımını bitirdiği “Cenk Hikâyeleri”ni babasına ithaf eden Mungan’ın eseri yayımlanmadan babası 

vefat eder. Eser “anısına 1984” adlı bir bölüm daha eklenerek yayımlanır. “Cenk Hikâyeleri”nde 

yer alan “Binali ile Temir” öyküsü 1991’de Ankara Deneme Sahnesinde, 1999’da Adana Tiyatro 

Atölyesinde sahnelenmiştir.   

Üç adet film senaryosu yazan Mungan'ın “Dağınık Yatak” Atıf Yılmaz tarafından filme 

alınır. Diğer iki senaryosu “Dört Kişilik Bahçe” ve “Başkasının Hayatı”dır. 

Farklı türlerde eserler oluşturan Mungan, şarkı sözü de yazmıştır. Şarkı sözlerinin çoğunu 

Yeni Türkü gurubu seslendirir. “Söz Vermiş Şarkılar”  adlı 2004’te çıkarılan albümdeki şarkıları 

Sezen Aksu, Müslüm Gürses, Cem Karaca, Teoman, Zerrin Özer gibi sanatçılar seslendirmiştir. 

2006’da yine aynı isimle şarkı sözlerini kitaplaştırarak yayımlamıştır. 

40. yaş nedeniyle çeşitli yazılarını “Murathan'95” eserinde bir araya getirmiştir. Ayrıca 

sevilen seçme şiirlerini de “Doğduğum Yüzyıla Veda” isimli eserde bir araya toplamıştır. 

1993’te Muazzez annesini kaybeden Mungan ilerleyen zamanlarda ise onu büyüten annesi 

Habibe’yi de kaybeder. Özlük üveylik tezatlığında kendini bulmaya çalışan Mungan’ın varlık 

nedeni olan aile bireylerini yitirmesi varoluşsal sancılara neden olmuştur. “Önce İsmail öldü, sonra 

Muazzez, sonra Habibe... Anneniz babanız hayattayken yaşınız kaç olursa olsun, birinin 

çocuğusunuzdur hep. Ancak onlar öldüğünde, varoluşunuzun köklerinin dünya toprağından 

söküldüğünü hissedersiniz.” (Mungan, 2016:412,413). Murathan Mungan'ın öz yaşamını konu 

aldığı iki tane “Paranın Cinleri” ve “Harita Metod Defteri” eserleri de bulunmaktadır. Murathan 

Mungan'ın bazı şiirlerinin Kürtçeye çevirisinden oluşan “Lı Rojhilate Dile Min” (Kalbimin 

Doğusunda) eserini 1996'da yayımlamıştır. 

Farklı türlerde birçok eser veren yazar, şair Mungan bugün Türkiye'nin en çok okunan 

yazarları arasındadır. Günümüzde 90'ı aşan eseriyle Mungan'ın oldukça üretken bir sanatçı 

olduğunu görüyoruz. Eserleri İngilizce, Almanca, Fransızca, İtalyanca, İsveççe, Norveççe, 

Yunanca, Fince, Boşnakça, Bulgarca, Farsça, Kürtçe ve Hollanda dili gibi birçok dile çevrilmiştir. 

1988'den beri serbest yazar olarak çalışmakta olan Murathan Mungan, şuan İstanbul'da 

yaşamaktadır. 

2.2. Edebi Kişiliği 

Murathan Mungan; roman, öykü, şiir, oyun, senaryo, biyografi, deneme, şarkı sözü gibi sanat 

dünyasına farklı metin türleriyle imzasını bırakan sanatçıdır. “Hayattan kaçtım, sanata sığındım. 

Yazı'yı evlat edindim, okurları akraba.” (Mungan, PC, 2014: 75) sözlerini dile getiren yazar 

aslında üretkenliğini bir kaçış mekânı olan yazıyla oluşturduğunu ifade eder. Eserlerini alışılmışın 

dışına çıkarak farklı bakış açısıyla yazar. Gelenekten beslenir ancak bunu klasik bir biçimde değil 

çağdaş olanla harmanlayarak yazar. İki uygarlığın birleşimi eserlerinde görünür biçimdedir. Franz 



5 

 

Kafka, Edgar Allan Poe, Charles Baudelaire, Paul Verlaine, Arthur Rimbaud, Friedrich Nietzsche, 

Oscar Wilde, D. H. Lawrence gibi yazarlar onun Batıya ait yüzünü yansıtırken; Alamut Kalesi, 

Nuh'un Gemisi, Deli Dumrul, Leyla ile Mecnun yazarın Doğu kimliğini yansıtır. Mardin onun 

eserlerinde vazgeçilmez bir değerdir. 

“ Mardin, Türkiye’nin güneydoğusunda ülkenin en eski kentlerinden biri. Gökyüzüne komşu 

bir kalenin eteklerine kurulmuş bir taşkent. Ben orada doğdum. Orada büyüdüm. Orada öldüm. 

Ondan sonrası bütünüyle kendi içimde çıktığım uzun bir yolculuktur. (…) Mardin. Bir "yazı" 

nesnesi.” (Mungan, PC, 2014: 8,9).    

 Yazım kişiliğini yansıtan en önemli ögelerden biri çocukluğunun geçtiği Mardin'dir. 

Mardin'in kültürel çeşitliliği Mungan'ın şiirlerini renklendirir. Bilinçaltına işleyen Mardin’in tarihi 

yapısı, uçsuz bucaksız görüntüyü sanrıyla bütünleştiren ovaları şiirlerinin baş imgesi, metinlerin 

yazı nesnesi haline dönüşür. “Kendi kavmine şair olmayan/ Söz'ünün hükmünden ayağ göçürür.” 

(Mungan, KS, 2011: 11). Mungan’a göre şair kendi kültüründen kopmamalıdır. Bu sebeple çağdaş 

üslubu yakalarken köklerinden vazgeçmez. Efsanelerle gerçekleri, geleneksel ile çağdaş anlatım 

biçimlerinin yer aldığı yapıtlarında esin kaynağı Mardin ve Boğaziçi'dir. Mardin'den İstanbul'a 

oradan da dünyaya açılan bir kapıdır onun eserleri. Mekânla birlikte anlatı da çeşitlenir ve 

zenginleşir. Mungan’ın metinlerinin arka planında, onu büyüten annesi Habibe Hanım’ın 

memleketi olan, Tokat Reşadiye’nin de yeri bulunmaktadır. “Tokat, Reşadiye, Kızılcaören köyü. 

Yaylası. Gökyüzüne yakın dağ köylerinin, yaylalarının dingin, huzurlu aydınlığı... Suyun suya, 

toprağın toprağa, bulutun buluta en çok benzediği yerler... Bilmediğim otlar, çiçekler...” (Mungan, 

PC, 2014: 54). Mekân mimarisini oluşturan son durak hayali mekânlardır. Zihninin oluşturduğu, 

çocukluğunda dinlediği efsanelerle şekillenen ütopik mekanlar eserlerinde önemli yer tutar.  

Eserlerinde, postmodern unsurlar ve metinlerarası ilişkilere sıklıkla rastlanır. Kendisinden 

önce yazılan metinlere, yazarlara, olaylara açık atıflar yapmıştır. Farklı parçalar bütünlük içinde 

birleşerek yeni ve özgün metin oluşturur. Pastiş, parodi, kolaj, alıntı, yeniden yazma gibi 

postmodern teknikler kullanarak eserlerine yeni bir boyut getirir. Farklı türlerde eserler veren 

Mungan, “yapıtlarında postmodern edebiyatın kurallarını uygulayan yazarın edebiyatımızdaki en 

önemli özelliği ele aldığı konular ve kullandığı dil ile ilgilidir. Geleneklerden beslendiğini her 

fırsatta dile getiren Mungan’ın en belirgin özelliği, geleneği dönüştürürken kendine has üslubu 

kullanması ve bunun sonucunda özgün yapıtların ortaya çıkmasıdır. Eserlerinde Doğu’ya ve 

Batı’ya ait efsane, masal ve arketipleri yeni bakış açılarıyla analiz eder. Bunu yaparken okurun bu 

arketiplerle yeniden tanışmasını ve yüzleşmesini amaçlar. Dumrul, Külkedisi, Uyuyan Güzel gibi 

arketipler, Mungan’ın eserlerinde yepyeni bir kimlikle okura sunulur.” (Sezer, 2007: 4,5). 

Mitoloji, Murathan Mungan’ın eserlerini besleyici kaynaktır. Sınırsız özgürlük sunan 

mitoloji, Mungan’ın ifade sınırlarını genişleten bir olgudur. Doğunun ve Batının mitolojik unsurları 

alegorik bir anlatımla okura sunulur. Yunan tanrılarıyla peygamberleri birlikte sunarak kendi bakış 

açısını ortaya koyar. Dinin sınırlandırıcı yönü mitolojinin sınırsızlığıyla kırılır. Eserlerinde 

savunduğu cinsiyetsiz yaklaşım ve eşcinsellik konularını anlatırken mitolojiden faydalanır. 

Mitolojinin yanı sıra masallar, efsaneler de onun eserlerine eşlik eder. Onun eserleri çocukluğunda 

dinlediği masalların bilinçaltına yansımasıdır. Halise adlı hizmetçilerinin Mungan’a anlattığı 

masallar olağanüstü hikâyeler hep dikkatini çekmiştir. “Şimdi bunca zaman sonra çağımızın 

masallarında kendime yer ararken, kim bilir belki de hala Halise'nin masallarını anlatmayı 

sürdürüyorumdur.” (Mungan, PC, 2014: 21). Mungan, çocukluğunu eserlerinde arar, yaşatır.  



6 

 

  Mungan yazdığı 21 şiir kitabında kendi has oluşturduğu şiir diline rastlarız. Gelenekle 

modernizmi birleştiren yapıda şiirler yazmıştır. Zaman zaman halk ozanı edasıyla seslenir okuruna. 

Şairliğin yaratılıştan gelen içsel bir durum olduğuna inanır. “Kum Saati” kitabında şu sözlerle dile 

getirir: 

 “ Dilinde arzuhal yaresi yoğ ise  

Nice yazsan nafile kelamın yoktur. 

(…) 

Benim de bir sözüm kalır kasr üzerinde” (Mungan, KS, 2016: 11) 

Yazmak sadece kalemi eline almakla gerçekleşen bir eylem değildir. Sözün değeri varoluşsal 

tözde saklıdır. Mungan şairliğinin yaratılışına bahşedildiğini düşünmektedir. Dünya üzerinde 

şairden geriye sözü kalacaktır.  

İkinci yeni şairleri gibi yaygın dilin mantığını bozar, imgesel bir anlatım seçer, bireysel 

denemeler yapar, imla kurallarını değiştirerek kullanır. Şiirlerinde dili deformasyona uğratır. Farklı 

anlatım biçimlerini birleştirerek şiirini meydana getirir. İkinci Yeni şairlerinden etkilendiğini 

söylemekten asla çekinmez. Şiirlerinde sık sık Ece Ayhan, Edip Cansever, İlhan Berk gibi İkinci 

Yeni Şairlerinden etkilendiğini görürüz. Yaz Sinemaları'nda şu mısraları dile getirir:  

"Biz şair olmanın genç çırakları Ece Ayhan  

Mektebinden geçerek sıvadık kollarımızın yenini" (Mungan, YS, 2014: 42).  

Murathan Mungan şiiri gelenekle modernizm arasında köprü kurmaktadır. Kültür ve tarih, 

şiirde modernize edilip harmanlanarak sunulur. Dinamik kültür yaşanan çağı ve kültürü 

etkilemektedir. Bu etki şiirlerin temasına sızar. Doğulu kimliği şiirlerinin estetik yönelimlerini 

ortaya koyarken Batılı kimliği kentli kozmopolit sancılarını deşifre eder. Mungan’ın şiirleri fraktal 

yapıdadır. Gül goncası gibi bütünleşen katmanlar farklı duygu ve düşünceler gizlemektedir. 

Alışılmışın dışında metafizik kaynaklar, çoklu evren, fizik şiirin katmanlarına işler.       

“imge görünmenin duası” (Mungan, Dağ, 2007: 159) diyen Mungan için oluşturduğu 

imgeler kendini var etme çabasından geçmektedir. Mungan'ın kendi varlığının ve sanatının en 

büyük problemi varoluş problemidir. Ben ve ötekinin çatışmasını yaşar. Düştüğü çıkmazlarda ben’i 

tanımaya çalışır. Ben’i bulmak için çıktığı iç yolculukta topluma yabancılaşır kendini bulmaya 

çalışır. Yabancılaşma dürtüleri Mungan’ın şiirinin temeline işleyen temadır. İnsan bildiği en büyük 

gerçek olan ölümü inkâr noktasındadır. Mungan yazdığı şiirlerle ölümle ölümsüzlük arasındaki 

geçitte kendine yol arayan bir şairdir. Geride bıraktığı eserleri ona ölümü aşan bir isim 

bıraktıracaktır.  

Aşk temasını işlerken onun hayata, cinsellik ideolojisine bakışına rastlanır. Aşk, 

cinsiyetsizliktir. Tercih ettiği cinsel yönelimi aşk temalı şiirleriyle ortaya koymaktadır. Alışılmışın 

dışına çıkar. Şiirleri eş cinsel ilişkileri, iki erkek arasında duyulan aşkı anlatır. “Ahmet ile 

Murathan” “Gümüşali” isimler bırakarak bilindik aşk metaforunu yıkmıştır. Ayrılık acılarını 

dinginlerken aşk temine sığınmıştır. 

Mungan’ın şiirlerinde dize kavramı anlamını yitirmiştir. Parçalanmış, dağılmıştır. Anlam bir 

mısranın gizinde değil bir imgenin parçalanmışlığında saklıdır. Şiiri uzun soluklu hikâyeler 

barındırmaktadır. Sesinin tonu güçlüdür. Osmanlıca ve Eski Türkçe kelimeler şiirlerinde kullanarak 

şiirinin anlatım gücünü zenginleştirir. Mungan’ın sanatı kelimelerle yeni yaşam yaratır. Dil şiirinin 

temel yapı taşıdır.  

 Şiire, şaire dair poetikalarını şiirlerinde anlatır. Onun şiirleri oluşturulmuş bir düşünce ve 

duygu ürünüdür. “Murathan Mungan şiiri ideolojik bir şiirdir ve temaları belirli ideolojiler 



7 

 

çerçevesinde belirir.” (Caner, 2002: 21). İlk dönem şiirlerinde politik izlere rastlanılsa da ilerleyen 

dönemde bu izler silikleşmeye başlar. Birbirinden farklı şiir yönelimleri olan Mungan, çok yönlü 

ve çok sesli şiirler oluşturur.      

 Murathan Mungan şiirlerinde yer yer anlamsal boşluklar bırakır. Bu boşluklarında 

doldurulmasında okuyucuya yol göstermez. Metin ile kendisi arasında bir mesafe bırakır. 

Alışılmamış bağdaşımlara sıklıkla yer verir. Mungan'ın şiirinde duru anlatımının ardında anlam 

katmanları saklanır. Onun şiirinde gezmek mayınlı bir tarlada gezmek gibidir.  

2.3. Murathan Mungan’ın Şiir Kitapları 

“Osmanlıya Dair Hikâyât” 1981  

“Kum Saati” 1984  

“Sahtiyan” 1985  

“Yaz Sinemaları” 1989  

“Eski 45'likler” 1989  

“Mırıldandıklarım” 1990  

“Yaz Geçer” 1992  

“Oda, Poster ve Şeylerin Kaderi” 1993  

“Omayra” 1993  

“Metal” 1994  

“Oyunlar İntiharlar Şarkılar” 1997  

“Mürekkep Balığı” 1997  

“Başkalarının Gecesi” 1997  

“Erkekler için Divan” 2001  

“Timsah Sokak Şiirleri” 2003  

“Eteğimdeki Taşlar” 2004  

“Dağ” 2007  

“Bazı Yazlar Uzaktan Geçer” 2009  

“İkinci Hayvan” 2010  

“Gelecek” 2010 

“Solak Defterler” 2016  

Murathan Mungan'ın sevdiği şiirleri bir araya getirdiği üç derleme şiir kitabı bulunmaktadır: 

“Lı Rojhılatê Dılê Mın / Kalbimin Doğusunda” 1996  

“Doğduğum Yüzyıla Veda” 1999 

“Aşk İçin Ne Yazdıysam” 2016 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

3. ÇÜRÜME BİÇİMLERİ 

Doğumla başlangıca atılan adım, çürümeye doğru ilerleyişin başıdır. Evren var olma ve yok 

olma devingenliğinde döngüsünü tamamlarken çürüme olgusu bu devinime yardımcı olur. Fiziksel 

ve kimyasal süreçleri bünyesinde barındıran çürüme kavramı pozitif bilimlerin inceleme alanına 

girer. Çürüme, özdeğin zamana karşı verdiği savaşta yapısında meydana gelen biçimsizleşme, 

bozunma, şekil ve renk değiştirme, kokuşma, pütrefaksiyon durumudur. Pozitif bilimlerde çürüme 

kavramı; ayrışma, bozunma, bozulma, pütrefaksiyon kavramlarıyla eş anlamlı olarak 

kullanılmaktadır. Özdeğin yapısının tahribe uğrayıp parçalanmaya başlaması çürümeyi başlatan 

eylemdir. Maddenin yapısında; eskime, tahribe uğruma, paslanma, kokuşma, ezilme, buruşma, 

yumuşama, solma, ufalanma göstergeleriyle çürüme ortaya çıkar. Özdeğin yapısında tek yönlü 

değişimi başlatır. Tek yönlü bir değişimi anlatan “termodinamiğin ikinci yasası olarak bilinen 

‘(entropy) entropi yasası’ genel olarak evrendeki tüm maddeler üzerine kullanıldığı için doğal 

olarak çürüme kavramını da içermektedir.” (Özaras, 2023: 4). Evrenin düzensizliğini ve tek yönde 

ilerleyişi belirten bu yasa kimyasal, fiziksel, biyolojik ve sosyal süreçleri de ilgilendirmektedir. 

Çürüme sırasında ortaya çıkan değişim ve dönüşüm tek yönde ilerleyen, tersine döndürülemeyen 

olumsuz durum olarak karşımıza çıkmaktadır. “Tek yönlü süreçler sonun habercisidir. İnsanın 

yaşlanma süreci de, evrendeki entropinin artışı da böyledir.” (Taslaman, 2006: 90). İnsanın 

yaşlanması, bedenin çürümesine yaklaşmasıdır. Yaşanan süreç çürüme olaylarının genelindeki gibi 

yok oluşu hazırlayan etkendir. Bu hususta bakıldığında tek yönde ilerleyen çürüme kavramını 

entropi yasasıyla ilişkilendiririz.          

Çürüme, olumsuz bir yok oluşu temsil etse de arka planında değişimi ve dönüşümü 

barındırmaktadır. Değişim ve dönüşüm pozitif- negatif zıt kutupları içeren yapıdadır. Bu durum 

olumsuzluklar kadar olumlu eylemleri de kapsamaktadır. Canlıların doğumla başlayan yaşam 

döngüsü ölümle son bulur. Ölüm sonrası toprağa kavuşan beden saprofit bakteriler tarafından 

çürütülmeye başlar. Çürüme; kökeninde kaosu, yok oluşu, ayrışmayı taşımasının yanı sıra; bedenin 

ayrışarak toprağa geri dönüşünü ve diğer organizmalara besin kaynağı oluşturmasını da sağlar. 

“beden, çürüyerek evrenden aldığı tüm enerjiyi evrene iade eder.” (Özaras, 2023: 4). Evrenin 

devingenliğinde çürüme aktif rol oynar. Doğanın devamlılığını sağlayan karbon döngüsünün 

temelinde çürüme eylemi bulunmaktadır. Bitkilerin zaman içerisinde toprağa ölü bir örtü bırakması 

toprağın ana kaynağını oluşturur. Bitkilerin toprağa bıraktığı ölü kökler ve kalıntılar toprağın 

organik dokusunun oluşumuna katkı sağlar. “Toprak organik maddesinin asıl kaynağı ölü örtü 

ayrışması sonucunda toprağa sızan veya karışan organik maddedir. Bu sebeple ölü örtü ayrışması 

ile toprak organik maddesi arasında bir ilişki mevcuttur (…) organik maddelerin çürüyüp 

kokuşması ve giderek humuslaşması daha sonra da yavaş yavaş mineralize olması söz konusudur. 

Bu şekilde safha safha ilerleyen organik madde ayrışması olayı humuslaşma (humifikasyon) olarak 

tanımlanmaktadır.” (Tolunay ve Çömez, 2007: 100). Toprağın yüzeyindeki ölü örtünün çürüyüp 

humuslaşması topraktaki verimliliği arttırdığı gibi toprağın solumasına yani karbon döngüsüne de 

etki etmektedir. Biyolojik özdeklerin çürümesi, besin zincirinin ve ekosistemin dengesini 

sağlamada önemli rol oynar. Çürüme, doğal yaşamda yok edici etkisini yıkarak yaşam döngüsüne 

katkı sağlamaktadır. 

Çürüme; zamanla varlığın kademeli olarak eksilmesi, bozunması, ayrışması, deforme olması 

anlamlarına gelir. Fiziksel, kimyasal, biyoloji, tıp gibi alanlarda oluşan doğal bir süreçtir. İnceleme 



9 

 

alanı pozitif bilimler gibi görünen çürüme kavramı; sosyoloji, felsefe, psikoloji, edebiyat gibi 

sosyal bilimlerde de doğal bir bozulma sürecini temsil etmektedir.  

Doğayı, doğal olanı bozdukça insan ve kültür çevre etkeniyle birlikte bozunmaya, 

yozlaşmaya başlar. Doğayı tahribat, “ben”i çatışmaya iten kentlere sıkıştırır. Taşlaşırken kuntlaşan 

kentler, bireylerin ruhunu kentin kokuşmuşluğunda eritir. Kentlerin yozlaştıran, sıkıştıran havası 

bireyi kendine tutsak ederek onu çürütür. Kentlerin harabeleşmiş, kokuşmuş, tozlaşmış arka 

sokaklarında birey; kültürünü, değerlerini, geleneklerini hiçleştirir. Ait olunan değer biçimleri, 

erdemler zedelenerek üzerine farklı olanın inşası yapıldığında köke inmeyen değişimler dekadansa 

neden olur. “Latincedeki decadere (çözülme, bozulma, zayıflama) fiilinden türetilen ve 

Fransızca’da çürüme, ahlaki çöküntü anlamına gelen Décadence kavramı (…)” (Toprak, 2007: 83) 

toplumsal yozlaşmanın arkaik dönemdeki yansımalarını ortaya koyar. Pesimist, yalnızlaştırılmış, 

ruhsuzluğa itilmiş bireylerin oluşturduğu toplum; ahlaki çözülme ve çürüme yaşamaya sürüklenir. 

Toplumun ait olmadığı bir kültürle kucaklaşması toplumlarda eğreti duran görüntüler ortaya 

çıkarır. Vitrin karşısındaki cansız mankenin yerine kendini koymaya çalışan birey toplumun biçtiği 

yeni değerle bütünleşmek isterken kökleriyle çatışma yaşar. Kadının moda ile metalaştırılması, 

toplumun çözülmesini hızlandırmaktadır. “Kadının vitrine dönen yüzü doğrudan kendi bedeninin 

inşa itirafnamesidir.”(Arslan, 2012: 97). Vitrindekiyle özdeşlik kuran kadının, doyumsuz bir 

tüketim nesnesine dönüşmesi toplumun yeniden inşasına zemin hazırlar. Kadının yerinin yeniden 

konumlanması, toplumda değişen cinsiyetçi yaklaşım aile yapısının temelini çürütür. Toplumun en 

küçük birimi aile değerlerinin değişimi ve dönüşümü toplumsal yozlaşmaları başlatır. Çağın 

gelişimiyle değişen ve dönüşen toplumlarda “(…) cinsellik, uygarlıkların çürümesiyle birlikte 

yozlaşır, sapkınlaşır.” (Ulusoy, 2019: 65). Özgürleşme adı altında cinsiyetsiz yaklaşımların artması 

toplumsal deformasyonun bir diğer yansımasıdır. Doyumsuzlukla birleşen cinsellik, farklı arayış ve 

yönelimlere eğilir. Doyumsuzluğa, sapkınlığa sınır koyan din olgusu bozulan toplumlarda 

çürütülmeye yüz tutar.  

Dini değerlerin çürütülmesi kutsala olan başkaldırıyla ortaya çıkar. Dört büyük kutsal kitapta 

ortak ahlak değerleri üzerine temellendirilmiştir. Ahlaki değerlerin bozguna uğratılması, cinsiyet ve 

cinsel ilişkilerin farklı yönelimlere dönmesi durumu sapkınlık ve çürüme olarak değerlendirilmiştir. 

Tüm kutsal kitaplar ensest ilişkiyi, eş cinsel ilişkileri, hayvanlarla yapılan cinsel ilişkiyi kesin bir 

emirle yasaklayıp bu tür ilişkide bulunanları toplumun ahlakını çürüttükleri için ağır cezalara 

çarptırılmaları gerektiği vurgulanmıştır. Tevrat’ta “Bir erkek başka bir erkekle cinsel ilişki kurarsa, 

ikisi de iğrençlik etmiş olur. Kesinlikle öldürülecekler. Ölümü hak etmişlerdir.” (Levililer, 20: 13). 

yine Kur’an’da benzer bir ayetle “Alemlerin içinde erkeklere mi gidiyorsunuz? Ve Rabbinizin, sizin 

için yarattığı eşlerinizi bırakıyorsunuz? Siz sınırı aşan kavimsiniz.” (Şuara, 26: 165,166) eş 

cinsellik yasaklanmıştır. Yasaklanan ilişkilerin toplumda çoğalması, toplumsal bir çöküşün ve 

çürümenin ibaresidir. Bireyde meydana gelen çürümenin çokluğa sıçraması toplumsal çürümeye 

neden olur. “Toplumsal olanı belirleyen bireysel yozlaşmışlık…” (Deveci, 2012: 246) zamanla 

bireyin toplumdan soyutlanmasına neden olur. Kendini soyutlayan değer düzlemini çürüten birey 

sayısındaki artış toplumun bozulmasına neden olur. Toplumun çürümesinin arka planında dinsel, 

ahlaksal, sosyal bozulmalar yer alır. 

Çürüme fizyolojik eylem olduğu kadar insanın ruhsal tarafında da güçlü bir yıkıcıdır. “İnsan 

santimantalizmin etkisi ile davranışlarına yön veren bir varlıktır.” (Arslan ve Yiğit, 2022: 85). 

Olumsuz duyguların çokluğu bireyde ruhsal bozulmalara yol açar. Çürümeyi içsel olarak hisseden 

birey, ruhun ezilmiş, morarmış, deforme olmuş yanlarını fark eder. Kendi çürümesini fark eden 



10 

 

birey ya başkaldırı biçiminde ya da koşulsuz bir hareketsizlikle tepki verir. Ruhun derinliklerinde 

başlayan çürüme zamanla yeni formlar doğurur. Beden ruhu çürüterek kendi varoluşunu tamamlar. 

Çürüme kavramı; felsefe, psikoloji, sosyoloji gibi alanların yanı sıra sanat ve edebiyat 

alanında da karşılığını bulur. Sanat yapıtlarında fizyolojik bir çürüme, zaman karşısında deforme 

olma, aşınma durumları ortaya çıkar. Resim sanatında çürüme kavramının göstergelerine rastlamak 

mümkündür. “Sanat tarihine genel olarak bakıldığında ölü doğa, iskelet, kurukafa ve bedeni konu 

alan resimler çürüme kavramı çerçevesinde(…)” (Nasır, 2011: 1) değerlendirilmektedir. Resim 

sanatında ölüm teması ile bütünleşen çürüme kavramı, yansımalarını çirkinin, iğrencin sanata 

yansıması ile yerini bulmuştur.  

Edebiyatta çürüme kavramı, felsefe ve sosyolojideki Décadence kavramıyla ilişkili olarak 

ilerler. Toplumsal çöküntü ve çürümeyi ele alan dekadan kavramı edebiyatın geleneklerini yıkarak 

farklı bir boyut getirir. “Décadence-izm çoğu zaman Rönesans geleneğinin ulaştığı son asama 

olarak da kabul edilir. V. Hugo, Balzac, Stendhal, Thomas Mann ve Gabriel d’Anunzio’dan O. 

Wilde, Huysmanns, Schnitzler ve Rilke’ye kadar pek çok yazar bu kültürel oluşumun içerisinde yer 

alır” (Toprak, 2007: 84). Yazarların içinde bulundukları sancı ruh halinin edebiyata simgesel 

boyutuyla yansımasına neden olmuştur. Mekanikleşmenin getirdiği yalnızlaşma yazarları içinde 

bulundukları dünyadan soyutlar. İçine düştükleri yalnızlık çürümelerine basamak oluşturur.  

Şairler imge ve semboller aracılığıyla dil oyunlarına başvururlar. Kelimelerin yüklendiği 

metaforik anlam yüzeyde görünenin ardında, dipsiz derin anlamlar saklar. Şairlerin şiirlerinde bir 

metafor olarak beliren çürüme imgesi; kimi zaman iğrençliği, gotik-grotesk unsurları, karanlığı, 

küfrü, ölümün kokuşmuşluğunu bünyesinde taşırken kimi zaman da yabancılaşmayı, benlik 

çatışmasını, ruhsuzlaşmayı, yalnızlığı üzerinde barındırır. İmge bir köprü gibidir, bir ucu 

somuttayken diğer ucu soyuta uzanır. Çürüme imgesi bu tür imgelerden biridir. Bir yanı fizyolojik 

kokuşmayı, bozulup amorflaşmayı simgelerken diğer ucu ruhsal, toplumsal, dinsel deformasyonu 

kapsar. Sıradan olan imge; kötü, çirkin, biçimsiz ile var olarak “…tipik grotesk bir karnaval 

yaratır.” (Bahtin, 2005: 50). Grotesk imge çürüme, dönüşümü içinde barındırır. Grotesk imgede 

var olanın yapısı tahribe ve dönüşüme uğrar. Sanatta ötekileşmeyi, iğrençliği yansıtan grotesk 

estetik; şiirde çürümenin izdüşümlerini, iğrençliğin biçimsel bozulmalarını gösterir. Ötekileşen 

bireyin sanrılarını kustuğu grotesk imge çürümenin iğrençliği ile birleşerek şiirde yerini alır. 

Biçimsizlik, bozukluk, deformasyon, kimliksizleşme bu grotesk imgenin sanrılı hezeyanı olarak 

kendini var eder. 

  



11 

 

4. MURATHAN MUNGAN’IN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME 

4.1. Zamanın İzinde: Çürümenin Hükmü 

Zaman; primitif dönemlerden itibaren insanın zihnini kurcalayan çözmeye çalıştığı bir uğraş 

olmuştur. Arketipsel toplumlarda zaman kavramı mitoloji ile açıklanır. Mitik Tanrı Kronos Zaman 

Tanrısı olarak yerini alırken mitlerin tahtını sarsan din olgusu da zaman kavramıyla ilgilenir. 

Primitif dönemdeki kutsallığından arınan zaman; geçmiş, şimdi ve gelecek doğrusallığında yeniden 

şekillenir. Dünyayı anlamlandırmaya çalışan düşünürlerin üzerinde durduğu konulardan biri de 

zaman kavramıdır. Mitoloji ve dinle anlamlandırılmaya çalışan zaman kavramı, felsefeciler de anda 

sıkışan varlıklarını açıklamaya çalışırken zaman üzerine düşünürler. Zaman nedir, nasıl oluşur 

sorularına felsefeciler yanıt arar. Platon’a göre gökyüzü ve zaman kavramları aynı anda oluşur. 

“gökyüzü olmadan önce aylar, yıllar, günler ve geceler yoktu. Ancak gökyüzünü oluştururken 

bunları da oluşturmaya karar verdi. Bu şeyler zamanın parçalarıdır.” (Platon, 2015: 46). Geçmiş 

ile gelecek arasında felsefeciler tarafından parçalanan zamana fizik bilmi matematiksel açıdan 

yaklaşır. Söylem halini alan zamanın akış hızı ölçülmeye nicelleştirilmeye çalışılır. Zaman nicelliği 

ve esnekliğiyle değiştirilemez bir kavramken etrafındaki olguları geri döndürülemeyecek biçimde 

dönüştürür. İnsanoğlunun her alanda ilgi alanına giren zaman olgusu sanatın, edebiyatın da 

malzemesi olur. Eserde zamanı; metne yerleştirilen zaman ve metnin teması olan zaman olarak iki 

biçimde ele alabiliriz. Şiirle kendine üst dil oluşturan şair için de zaman imgesi sorgulamanın, 

arayışın bir temsili olarak şiirde vücut bulur.  

Modern çağın hızı tüm alanları etkisine alır. Modernizmin getirdiği koşturulu ve 

durdurulamaz yaşam biçimi zamanın akışının göstergesi olarak karşımıza çıkar. ”Zamanın ruhu 

sürekli hareket halindedir. Görünmez ama emin adımlarla akan bir nehir gibidir.” (Jung, 2017: 

265). Zaman olgunlaştıran, değiştiren, dönüştüren bir olgu olduğu kadar onu eriten, bozan, deforme 

eden, çürüten olgu olarak da karşımıza çıkar. Zaman kıskacına sıkışan varlıklar, zamanın akışışında 

kendileri var etme çabasına girerler. Zamanın karşısında direnç sağlayamayan varlıklar süreç 

içerisinde eskir, bozuluş, deforme olup, kokuşmaya başlar. İnsan da kendi çürümesini yaş almayla 

tanır. “Zaman insanı yaraladıkça, insan da ondan kaçmak ister. Hatasız bir sayfa, sadece bir 

cümle bile sizi geleceğin ve çürümelerin üstüne yükseltir.” (Cioran, 2001: 44). Ancak hayat 

yolculuğunda yapılan hataların çokluğu bireyi çürüme bataklığının içine çeker.  

“ masalın stratejisinden geçilerek  

varılan eski kale     

Zamanın çürüten gücü 

denizde  duruyor derin belge  

Rüzgâr Kâhini 

uzaklara bakıyor ve söylüyor 

giyilmemiş sözleri” (Metal, Rüzgar Kahini, 2000: 69).  

Zaman; değişim, dönüşüm ve yıkım üzerindeki en ana etkendir. Çürümenin nesne üzerindeki 

izdüşümünü görebilmek zamana bağlıdır. “Zamanı anlamlı kılan şey Aynının sonsuz tekerrürü 

değil, değişim olasılığıdır. Her şey ya ilerleme ya çökme anlamına gelen bir süreç teşkil eder.” 

(Han, 2018: 24). Fenomenin zaman içinde geçirdiği evrilme, yenilenme veya yıkımdır. Şiirin 

öznesi zamanın olumsuzluğu üzerinde durmuştur. Zamanın fenomeni çürütmesi, gücünden 

kaynaklanmaktadır. Durdurulamaz süreç halinde olması, sınırsızlığı ile zaman yüce değerdir. Bu 



12 

 

durum zamana güç kazandırmaktadır. Şiirin öznesinin vardığı “eski kale” zamanın çürütücü 

gücünü gösteren fenomen olarak karşımıza çıkmaktadır. Eski ve çürümek kelimelerinin art arda 

gelmesi zamanın süreç içerisindeki olumsuz etkisine dikkat çekmektedir. Öznenin vardığı kaleye 

masaldan geçerek gelmesi, masal dünyasının sınırsızlığı ve çocuksuluk barındırması çürümenin 

geçmişin bıraktığı eskimiş ize neden olduğunu gösterir. Çürümenin sezdirildiği ikinci fenomen ise 

“denizde duran derin belge”dir. Hayat veren unsur olmasının yanı sıra “ su, çürütücü bir 

unsurdur.” (Jung, 2015a: 116). Su zamanla birleşerek çürütücü etkisini gösterir.  Hareketsizlik 

çürümenin başlangıcıdır. Belgenin hareketsizliği çürümeye yüz tutmaya başlamasıdır. Belge 

geçmişin sözünün saklayıcısıdır. Tüm bu çürütücü güç olan zaman karşısında geleceğin habercisi 

“Rüzgar Kahini” uzaklara bakarak söylenmemiş sözleri söyler. Zaman geçmişi çürütmüştür. 

Çürüyen her şey değişim ve dönüşümle kendini var etmelidir. Bu dönüşüm şiirin sözünde saklıdır. 

Yazılanların çürümüşlüğünden sıyrılmak için söylenmemiş sözleri söylemek lazım. “giyilmemiş 

sözleri” alışılmamış bağdaşımları şiirde kullanılarak zamanın çürüten gücü karşısında durmak 

istemiştir.   

“sirenler geçer tenimden 

uzak dokunmalara biraz kendimin  

dörde katlanmış günlerin yasaklanmışlığı 

ve siren seslerinde bir kadının tanınmışlığı  

neyi belirler (sevgilim) 

dokundukça uzaklaşılan kendimden  

hangi çocuğumu doğururken erkeğim 

(ilişkiler haritasında yeraltı nehri 

yani çürümüş bir nehir yatağı) diye tanımlanabilir 

ben balkondan eğilirken 

hiçbir odaya sığmayan bedenim 

bedenim salar karanlığını  

fark edilirim” (Sahtiyan, Okunaksız Kapı, 2017: 98). 

Eş cinsellik şiire açık veya kapalı göndermelerle yansıyan bir temadır. Eş cinsel ilişki “ben” 

ve “öteki” çatışmasını doğuran olgudur. Kendini anlamlandırmak isteyen birey dünyaya bedenini 

anlamlandırarak başlar. Şiirde ten, beden sözcüleri cinsellik ile özdeşleşmiştir. Öznenin “ben” ile 

“öteki” çatışması, arada kalmışlığı cinsellik temalarında ortaya çıkmaktadır. Toplum içinde 

eşcinsellik yasaklanmış bir olgudur, kabul görmeyen yapıdır. Bu yasaklı yapıda erkek bedenindeki 

şiirin öznesi kadına cinsel olarak yaklaştığında ruhu bedeninin altında ezilmektedir. Şiirin öznesi 

“dokundukça uzaklaşılan kendimden” sözleriyle farklı cinsiyetteki biriyle olan yakınlaşmanın 

varoluşuna aykırı geldiğini dile getirir.  Şiirdeki “ben” toplumun kabul görüşü nedeniyle kadına 

yaklaşırken “öteki” bu yakınlaşmayı çürüme olarak nitelendirir. Şiirin öznesinin arada kalmışlığı 

onu bilinçaltının derin dehlizlerine atar. “yeraltı nehri” diye tabir edilen bilinçaltı, öznenin gizli 

arzularından oluşmaktadır. Bu arzular toplumun tarafından kabul görmeyen fenomenler folduğu 

için çürümüştür. Kendi olamayan öznenin bilinçaltıdır “çürümüş yeraltı nehri”.  Bedenin odaya 

sığmayışı aslında ruhun bedene sığmayıp, o bedende hapsolmasından kaynaklanmaktadır. Görünen 

ile hissedilen beden aynı değildir. Tüm bunlar olurken bedenin karanlığı salması bilinçaltına 

sığınan öznenin durumunu ifade eder. “ Bilinçaltına sığınma içinde yaşanılan ‘ana’ (zamana) 

‘öteki’ ve yabancı olma durumunun sonucudur.” (Şahin, 2017: 218). Şiirin öznesi hem içinde 



13 

 

bulunduğu zamana hem de bedene yabancıdır. “Çürüyen yeraltı nehri” aynı zamanda erkek gibi 

hissedemeyişin bir imgesidir. Kendini bedenin görüntü düzeyindeki gibi hissetmeyişi içsel bir 

çürümeye neden olmaktadır. Şiirin öznesi bedensel bütünlüğünü kaybederken kendini bulmak ister. 

“hangi çocuğumu doğururken erkeğim” sözleri yaşanan özne kargaşasını dile getirir. Yaşanan 

benlik kargaşası çürümüş bilinçaltını ortaya koyar. 

“sürüyerek götürdüğümüz dargın beraberlikleri saymazsak 

ne kalıyor elimizde? 

ölenler  

terk edenler  

bir de telefonları, adresleri kendileri değiştirenler 

vahşi, siyah atlardık; yılkıya bırakıldık 

içimizden kimse gidemedi Amerika’ya 

kendi Amerika’sı da olmadı hiçbirimizin 

 yağmur aldı 

rüzgâr aldı 

zaman aldı 

o vahşi siyah atları 

her şey eski rüyada kaldı 

 

çarpıp geri dönen düşlerimizin üstünde  

çürümüş cesetleri yüzüyor şimdi vahşi siyah atların 

öldükleri sahilleri kendileri de bilmiyorlar 

peki sen anımsıyor musun?” (Mırıldandıklarım, Avara, 2019: 62). 

Yaşamın son bulmasının ardında cesette meydana gelen değişim çürümenin bir sonucudur. 

Çürüme çift başlıdır. Bir yanda şiirin öznesinin yaş almanın verdiği kayıplarla ölen arkadaşları yer 

alır. Diğer yanda ise terk edenler, uzaklaşanlar ya da dargın şekilde yan yana yürüdükleri durur.  

Çürüyen beden her ne kadar fiziksel bir çürümeyi temsil etse de “vahşi siyah atlar” şiirin öznesini 

temsil eder. Bu sebeple çürüyen beden değil ruhtur. Ulaşılamayan istekler, hedeflerden vazgeçiş 

zamanla şiirin öznesinin içini çürütür.  Kurulan hayallerin yıkılmasının ardında “vahşi siyah atlar” 

eski rüyada kalır. Rüyanın eskimişliği hayallerin artık çürüdüğünün bir göstergesidir. “Eylemsiz bir 

derin düşünce yaşamı kördür…” (Han, 2018: 119) Varılmak istenen Amerika metaforu eyleme 

dönüştürülmek istenen hayaldir. Ancak zaman, eylemsizliğin açtığı çatlaktan sızarak hayalleri 

çürütür. Yaşamda çürümenin birincil sebebi eylemsizliktir. Birey eylemleriyle varlığına anlam 

kazandırır. Hayalden ibaret olan yaşamda çürümenin kokusu yükselir. “çürümüş cesetler” 

eylemsizliğin habercisidir. Özne cesetleşen yaşamların çürümesini vahşi atların cesetleriyle 

imgeler. Özne şiir boyunca çürümeye doğru sürüklenir. Gençliğin sarhoşluğunda özne 

eylemsizlikle çürümeye başlar. Önce yılkıya bırakılır ardından cesetleri belirir. Yılkıya kalan atlar 

yaşlanmanın yansımasıdır. Yaşlanan insan bedeninde çürüme izlerini taşır. Hareketleri çürümeyle 

yavaşlar. Arzulanan eyleme geçilmek olanaksızlaşır. Bu nedenlerden ötürü yılkı reel hareketsizliğin 

simgesi olur. Gençken tembellik kaynaklı oluşan eylemsizlik yaşlılıkta doğal bir sürecin 

habercisidir. Özne yaş almanın verdiği olgunluktadır ancak geçmişi de değiştirememektedir. Sonun 

akışında ceset olmaya doğru ilerler. Zamana karşı yaşanan durağanlık bilinçsizliğe sebebiyet verir.  

Bilincini kaybeden şiirin öznesi hayallerini nerede çürüttüğünün farkında bile değildir. “anımsıyor 



14 

 

musun” sorgusu farkına varılmadan oluşan ruhtaki ezilmenin nerede başladığını algılayamamaktan 

gelir. 

“nasıl kullanılacağı bilinmeyen anlardı 

sonuna dek yaşamaktan korkup da kaçtığımız 

yerini ve anlamını bulmayı beklerken 

çürüdü gitti içimizde 

             saklı duygularımız 

(…) 

rüzgara, ateşe, suya yazılmış 

gençliğin solgun güncesi 

biz ne zaman büyüdük 

onlar ne zaman yetim kaldı.” (Mırıldandıklarım, Otuz Yaş, 2019: 66). 

Gençlik insanın hayatında hiç bitmeyecek bir zaman algısıyla yaşadığı dönemdir. Zamanın 

akış hızıyla gençliğin akan deli kanı bilinçsizlik yaşarken ertelenen her olgu zaman karşısında 

erimeye mahkûm olur. Andan, haz almadan, mutluluğu yaşanan anda aramaktan korkan birey 

zamanın akışı karşısındaki şaşkınlığını yaş aldıkça yaşar. Bireyin yaşamaktan korktuğu, çekindiği 

anlar, içinde olan saklı duygular ertelemenin getirdiği eylemsizliğin içinde çürüyüp gider. Yaş 

almakla çürümenin yol açtığı solgunluğun farkına varan birey için her şey çok geçtir. Şiirin öznesi 

uygun zamanı arayıp korkunun yatışmasını beklerken çürümeye tutsak olur. Hareket olgusunu 

yitiren şiirin öznesinin ruhu “nesneleşmiş bir ruhtur.” (Sartre, 2006: 43). Nesneleşen birey, 

nesnenin zaman karşında direnemediği çürümeye mahkûm olur. Bilinçsiz akışa tabi olan şiirin 

öznesini ne zaman çürüdüğünün bilincinde değildir. Büyümek hayalleri geride bırakılarak 

gerçekleştiği için çürümeyi de beraberinde getirmiştir. “Rüzgârın, ateşin, suyun” geçiciliği gibi 

gençlik de bu geçiciliğin çakrasında çürümektedir. Şiirin öznesine göre aşktan, duygulardan korkup 

kaçma kendini bulamamaya, duyguları yetim bırakmaya neden olmaktadır. Öznenin yetim kalan 

duyguları yerini bulamadan çürümüştür. 

“tüylenmiş öfken, için acımış 

sıkıntın çoğaltmıyor kimseyi 

izlerini siliyorsun kendini yinelerken  

hatırlamaktan göremiyorsun şimdiyi 

aldığın yaş katettiğin yola denk değil 

dünyaya bunca acımasız gözlerin 

kendine kapalı bir tek 

olgunlaşmadan çürüdüğünü bilmiyorsun” (ED, perdah, 2015: 90).  

Zaman yok eden, tahrip edip zarar veren bir olgudur. Zamanın ezici, yok edici gücü 

karşısında insan ona bir çözüm bulmaya, zamanın ezici izlerinin altında çürümemeye karşı 

direnmeye çalışır. Aranılan çareler, sığınılan an insanı yanılsamadan ibaret bırakır. Dünyaya 

atılmışlığın sancısını çeken birey zaman sürüklenmesinde kendi varlığını anlamlandırmaya çalışır. 

Ölüme doğru yürümenin yarattığı çürüme sancıları varoluşunu anlamlandırmaya çalışan bireyin 

temel sorunu haline dönüşür. Geleceğin ölüme yaklaştıran buhranı, geçmişin asılı bir zaman 

diliminde olması bireyin şimdinin içinde zamansal atlamalar yaşamasına neden olur. “Geçmişi 

şimdiki an’a taşıyarak unutulmaktan alıkoymak(…)” (Özcan, 2018: 74) bireyin şimdiyi görmesini 



15 

 

ve yaşamasını zorlaştırmaktadır. Şimdiyi yaşamayan birey geçmişin bugünde sıkışan inşasının 

arasına yaşamaya çalışmaktadır. Şiirin öznesinin ilerlediği yol ile alınan yaş birbirine denk değildir. 

Çünkü özne şimdiyi geçmişte sıkıştırmıştır. Anılardan kurduğu bugün öznenin ilerlemesinin 

önünde engeldir. Geçmişle bugün arasında aynının tekrarına düşmek hataların izlerini yok etmediği 

gibi yeni yaralar da açar. Zaman hatalardan ders çıkartıldığı an olgunlaşmayı başlatır. Ancak şiirin 

öznesi olgunlaşmadan çürümeye başlar. Bu durumun en temel sebebi acının izlerini silemeden yeni 

bir acının başlamasıdır. Kafası geride ilerleyen birey önüne çıkan engelli görmeyip o engelden izler 

toplamaktadır. Toplanan izler bireyi çürüten bir zaman çıkmazının içinde bırakır. “Bugünün 

düşmüş sıradanlığından acı bir biçimde ayrıldığı” (Çüçen, 2003: 236) için geçmiş an’da acı verir. 

Aldığı yaralar ve çektiği acılarla sıkıntı içinde olan şiirin öznesi çürümesinin içinde erir.  

“aynı ölmüyor herkes 

kimi azala azala 

ağaç geleneği temsil ediyor 

oysa hızlı trenler ölçüyor hayatı 

gecikme bağışlamayan adımlar 

çürük terazilerde ağır çekiyor 

başkalarına benzemenin karanlık imkanları 

tartıyor içimizi  

kendini kemirirken başarıya işaret yollar, yokuşlara sunulan fırsat 

(…) 

zaman bütün başlangıçları eskitiyor 

aynı kalmıyor kimse aynı düşmüyor”  (TSŞ, Aynı Ölmüyor Herkes, 2015:22). 

Zaman ölüme doğru yapılan yürüyüştür. Hayatın kaotik yapısında varoluşunu arayan birey 

sonlu varlığı ölüme ilerlerken ölümü ve varlığını anlamlandırmaya çalışır. Varlık felsefesiyle 

ilgilenen Heidegger’e göre “Kendisini kendinde Varlık olarak açan tek varlık Dasein’dır. (…) 

Dasein’ın Varlık’ını serimleyerek. Varlık’ı açığa çıkarmaktır. (…) Dasein’ın varoluşunun analitik 

serimlenmesinde Varlık’ın anlamının zaman olarak ortaya(…)” (Çüçen, 2003: 16)  koyarak 

zamanın ölüme doğru ilerleyişindeki varoluşsal etkiyi ortaya çıkarır. Varoluşu sorgulamak ölümü 

hayatı sorgulamaya eş değerdir. “Dasein’in varlığının doğru tanımını sunan ifade cogito sum 

‘düşünüyorum, varım’ değil sum moribundus ‘ölüyorum’  ifadesidir.” (Dastur, 2021:50). Murathan 

Mungan da Heidegger gibi varlığı üzerine sıkça düşünür, varlığının özünü ölüm temi ile 

bütünleştirerek ifade eder. Çürümeyle ölüm arasında özdeşleyim kuran Mungan, ölüm ve çürüme 

imgelerini aynı doğrultuda kullanır. Beden çürümesine doğru ilerlerken kendi özünü arar. Hayatın 

akışı zamanın süreğenliği herkes için aynı hızda ve durulamazken ölüm herkese aynı yaşta ve 

biçimde uğramaz. Şiirin öznesine göre kimine ölüm “azala azala” uğrar. Ölümün bireyin ruhundaki 

duyguları çürüterek, duyguları eksilterek gelmesi bireyi ölüme azala azala yaklaştırır. Gelenekle 

modernizm arasına sıkışan birey köklerine bağlı kalıp bir ağaç gibi zaman döngüsüne karşı durmak 

ister ancak özne için hayal ettiği alan ile reelde var olan hayat birbirinden farklıdır. Gerçek akışı 

sürekliliği, hızı peşinden getirir. Post modern dünya geleneğin durağanlığına izin vermez. Karanlığı 

kucaklayan hız bireyin çürümesine doğru açılan kapının anahtarıdır. Hız trenleri gibi yüksek bir 

hızda devingenliğe sahip olan hayat karşısında geciken adımlara sahip olan birey çürümenin 

girdabına karışır. Şiirin terazileri hayatın dengesini bulmaya çalışırken çürümüştür. Zamanın 

devingenliğine karışan birey köklerinden koparak kendisi olmaktan çıkar. Başkasına benzeme 



16 

 

kendin olmama özneyi karanlığın, çürümesinin ortasında bırakır. Özünü bulup kendi varlığına 

ben’im burdayım, varım demek isteyen özne önüne sunulan imkansızlıklar eşiğinde çürümeye, 

eksilmeye yüz tutmuştur. Zaman yok eden, bozan, dağıtan, çürüten unsurdur. İnsan “zaman içinde 

yerini alır. Geçmesi gerektiğini söylediği bir eğrinin belirli bir anındadır. Zamanın malıdır(…)” 

(Camus, 1988:13). Şiirin öznesine göre tüm başlangıçlar zaman karşında eskir. Eskime bir çürüme 

göstergesidir. Geride bırakır, deforme eder, yapısını bozar. Zaman çürümeyi başlattığında kimse 

aynı kalmaz.  

“eril katman çözücüsü / hangi metinleri çözdü? / tarih hala bilinmez 

giz hala sayıklıyor kendini / her katman sızdırıyor başka katmanların varlığını 

neden kahramanlar yeniden yapılıyor tarihi  

açık ya da gizli askerlik dokulardaki metastas /her sabah düşmana uyanmak 

çürüyen bileşimlerden sığınak yapmak / takma yüzlerle yaşamak kendi tarihimizi 

kirletilmiş beslenme kaynakları / atıklar duruyor kavramların derinliğinde 

onanmamış kuralların karartma bölgesinde / devletin çıplak yüzü 

her gün her şeyi öldürüyor” (Metal, Çözücü, 2000: 88). 

Yeryüzü oluşumundan itibaren eril ve dişil enerjinin zıtlığında varlıklara anlam yüklenir. 

Yeryüzü, tabiat, toprak; ana sıfatıyla anılarak dişil enerjiyi üstüne alır. Tanrı, devlet; baba sıfatıyla 

eril enerjinin statüsünü kazanır. Tanrı, kâinatın gizini oluşturan sakladığı gizi ise kutsal kitaplarına 

serpiştirendir. Taşıdığı eril statü ile evrenin ve yeryüzünün katmanlarının sırrının taşıyıcısı ve 

çözücüsüdür. Şiirin öznesine göre tarihin kahramanları da Tanrı gibi eril niteliktedir. “Erillik ne 

istediğini bilmek ve bunu başarmak için elinden geleni yapmak anlamına gelir.” ( Jung, 2015b: 

53). Bu nedenle erillik şiirin öznesine göre kahramanlık için atfedilir. Ancak özneye göre 

katmanlardaki yapıda zamanın oluşturduğu bir çatlak var. Katmanlar arası sızıntıyla birlikte eril 

katman ve zıddıyla var olan dişil katman arasında androjen geçiş başlar. Bu geçiş ve sızıntının 

sonucu olumlu değildir. Durumun olumsuzluğunu kahramanlıktaki askerlik dokusunun metaztasa 

uğraması yani kanserli hücrenin sağlıklı hücreleri de çürütmesinde görmekteyiz. Kimlik 

kargaşasında özne bedene sığınmak teni sığınak yapmak ister. Ancak şiirin öznesinin yaptığı 

sığınak çürüyen bileşimlerden oluşmaktadır. Dişil ve eril kimliğin orantısız sızıntısı öznenin 

zamanla sağlam yerlerinin de çürümesine neden olacaktır. Ait olunan biçime ulaşamayan özne 

erilliğin baskılayan gücü karşında çürüyerek yok olmaktadır. Kendi olamayan özne deforme olan 

yanlarını gizlemek için maskelenmektedir. Zamanla kirletilen yaşam kaynakları öznenin benliğini 

çevreler. Gizi çözülmeye çalışılan kavramlar atıklar ile karışıp bozulmanın kendisi oluyor. Özne 

taşıdığı dişilik ve erillik olgusunda eril taraftayken çatlaktan sızan dişilik çürümeye ve bozulmaya 

neden olur. Benliğine aitlik mekânı bulmayan öznenin sığınağı bu nedenle çürüyen bileşimlerden 

oluşmaktadır.  

“uzun geçmişli bayrağını 

deli bir özlemle yanlış zamanlarında 

arayan zorlu levent 

yüklüklerde mecbur çürüyen rutubettir 

zamanın ayıkladığı  

(…) 

inatla bütün sesleri saklamıştır yalnız yankılar 

inatla saklanmıştır acılar 



17 

 

kurutulmuş defter yapraklarında  

yine veremli gül solukları” (ODH, Kıssa XII, :28-29). 

Varlığın geçmişini oluşturan olgu zamandır. Geçmişte kalan nesneler zaman karşısında 

sadece eksilmez. Değer alır, klasikleşen anlam yüklenir. Şiirin öznesinin “geçmişli bayrağı” 

bulunur. Ancak özne bayrağını özlemle arayan leventtir. Şiirin öznesinin bayrağını araması onu 

kaybettiğini göstermektedir. Bayrak leventin özgürlüğünün sembolüdür. Kaybedilen bayrak şiirin 

öznesinin özgürlüğünün yitimini simgelemektedir. Kadim ruhunu arayan özne yanlış zamanda 

hareket etmektedir. Zaman klasikleştirdiği ve çürüttüğünü birbirinden ayırmaktadır. Öznenin hayatı 

beklenen klasiğin peşinde özlemle koşarken ruhu yüklüklerde rutubetlenerek çürümektedir. Zaman 

hayatın iyilik ve kötülüğü ayıkladığı gibi hisleri de ayıklar. Zamanın hayatı ıskalayarak ilerlemesi 

öznenin özlemlerinde deformasyon oluşturur. “Saklandığı kuytuluktan çıkan kötülük arsızdır ve 

ortak dünyayı hemen yok eder; saklandığı kuytuluktan çıkan ve kamusal bir rol üstlenen iyilik de 

artık iyi değil, kendi usülünce bir çürümedir ve gittiği her yeri de kokuşturacaktır.” (Arendt, 1994: 

111). Kuytu yüklüklerde saklanan sesler yalnızlaşarak rutubet bağlar. Öznenin sesi iyiliğin 

kokuşması gibi yankının tekrarında yalnızlaşır. Bastırmaya, bilinçaltına itmeye çalışılan acılar 

inatla zihnin dehlizlerine itilmiştir. Baskılanan acı bozuntuya uğrayarak bireyin içsel hasar 

almasına neden olmaktadır. Defter yaprakları arasında kuruyan gül, gülle birlikte kuruyan defter 

yaprakları çiftleşirken çürüyen ve birbirine sarılı beden/ruh panoraması çizer. Bilinçaltına atılan 

sararan anılar iyi olan görünümdeki gülün nefesini soldurmuştur. Gülü veremli diye imgeleyen şair 

çürümenin yansımasını güzellik imgesini deforme ederek gerçekleştirmektedir. Güzelliğin, aşkın 

simgesi olan gülü zaman veremli, hastalıklı bir şekle dönüştürür. Veremli nefes çürümenin 

kokusunu imge düzeyinde hissettirmektedir.     

“kendi kantonlarında / ağır ağır solan bir yaz / kendi pateonunda 

bir kızıl barbar / silah yapan şairlerin usta çekiciliği 

eski güzelliğimizi söyleyen sikkeler 

bir zamanlar neleri tarttığımız tahıl ölçeği  

zamanın çürütücü gücü / defterlerimizde silinen yerler 

azalmış yarınları büyük günbatımlarının 

kendi kantonlarında / ağır ağır solan bir yaz   

şimdi dışına düştüğümüz freskli sahneler” ( BG, Kantonlar, 2018: 49). 

Zamanın varlıklar üzerindeki yok edici etkisi varlığı sarsar, değiştirir, yapısını bozar. Sürekli 

akış halinde olan durdurulamayan zaman kavramı, kendisine karışan tüm varlıkları akış sırasında 

deforme eder.  “Zaman'a gösterdiğimiz ilgi, bir Tamiri İmkânsızlık züppeliğinden kaynaklanır.” 

(Cioran, 1993: 28). Zaman usta bir tamirci değil güçlü bir yıkıcıdır. Bu sebeple çürümeyi başlatan 

olgudur. Bugün ile geçmiş arasında sıkışan bireyin eskide kalan güzelliği bugüne geldiğinde 

tahribe uğrar. Şiirin öznesi de geçmişin güzelliğinin yok edildiğinin farkındadır. “ağır ağır solan 

yaz” çürümenin sezdirildiği unsur olarak karşımıza çıkar. Yazın bitimi solma, bozulma, değişim 

olgularını da beraberinde getirmektedir. Mevsimin değişimi renklerin, doğanın sesine çürüyüşü 

saklar. Renklerden giderek yoksunlaşmaya başlayan yaz mevsiminin bitimi onu kendi çürümesine 

doğru sürükler. Yazın bitmesi bereketi ve hayatın canlılığının bitmesidir. “bir kızıl barbar” ve 

“silah yapan şairler” mısralarıyla Mao Tse Tung’a telmih yapılmaktadır. Çin’in kominist devlet 

başkanı Mao, kültür devrimini gerçekleştirmek adına çıkardığı iç savaşla ve sanatı arkasına alarak 

halka manipülasyon yapan biridir. Kızıl Muhafızlardan olan Mao’ ya göre “Çin için Kültür 



18 

 

Devrimi’nin amacı; insanların ideolojisini devrimcileştirmek ve sonuç olarak bütün çalışma 

alanlarında daha büyük; daha çabuk, daha iyi ve daha ekonomik sonuçlar elde etmekti.” (Tabak, 

2008: 68). Mao devrim politikasını halka empoze ederken sanattan faydalanır. Yazdığı “Kızıl 

Kitap” devrim politikalarını içerir. Aynı zamanda bir şair olan Mao’nun eli silahlıdır ve devrim 

sırasında 2-7 milyon arasında kişinin öldüğü parti kayıtlarında bulunur. Yazın solması sadece bir 

mevsim geçişi değil Mao’nun politikaları sonucunda ölen Çin halkını sembolize eder. Mao’nun 

baskılayıcı politikaları sonucunda Mao Çin’de kendi kantonunu kurar. Kantonlarında kurduğu 

panteonundan halka propagandasını yayarak tüm halkı kendi panteonuna çevirir. Yaşanan 

toplumsal kıyım kızıl ordunun getirdiği çürümüşlüğün bir işaretidir. Hırs ve kibirle ilerleyen 

Mao’nun en büyük başarısızlığı “büyük ileri atılım” projesidir. “tahıl ölçekleri” ile bu projeye 

telmihte bulunan Mungan, yapılan bu proje ile Çin’in kalkınmaymış gibi görünen çürümesini 

ortaya koymaktadır. “büyük atılım projesi”  tarım ekonomisini güçlendirip aynı zamanda kolektif 

bir tarımsal güç elde etmeyi amaçlarken doğaya açılan savaşla birlikte doğa Mao’ya kıtlığı sunar. 

Halk yoksulluk içinde çürümeye başlar. Zamanın çürütücü gücüne bu devrim hız katarak 45 milyon 

insanın ölümüne neden olur. Tarıma zarar verdiği gerekçesiyle kuşların ölümünü emreden proje 

sonunda ortaya çıkan haşereler tarımsal ürünleri yok eder. “tahıl ölçekleri”nin tartacak tahılı 

kalmaz. Ortaya çıkan kıtlık insanlık krizini de tetiklemektedir. “Dönemin Çin devlet arşivlerinde, 

insanların yamyamlık yaptığı, başka insanları kaçırıp yedikleri veya ölmüş insanların bedenlerini 

kaçırıp yediklerine dair binlerce kayıt bulunuyor.” (Kaiser, 2019). Yazın soluşu, gün batımlarının 

imgeleşmesi Mao’nun eliyle yarattığı çürüme durumunu imgelemektedir. Kıtlıkla kavrulan milletin 

yaz sonu başlayan insanlık krizi ve ortaya çıkan kolektif çürüme insanlığın çöküşünü 

göstermektedir.  Yaz ağır ağır solarken yanlış propagandalarla insanlık, kıtlığın ve çürümenin 

eşiğinden içeri atılmıştır. Zamanın çürütücü gücü defterlerden silinen anılarla bu yaşanan acı 

tablonun kayıt dışı olaylarla hafızalardan silinmeye çalışılır. Özne toplumsal çürümeye tabi 

tutulurken geride kalan sadece fresk resimleridir. Zamanın aralığında kalan bu acının dışına atılan 

özne çürümüşlüğü uzatan seyretmektedir.          

4.2. Suyun Deviniminde Çürüme 

Su hayatın yaşam kaynağıdır. Kâinatı oluşturan anâsır-ı erbaadan (toprak, ateş, hava, su) 

biridir. Bu sebeple kutsal sayılmaktadır. Bereketin sembolüdür. Su huzur veren denge unsurudur. 

Toprak ile ateş arasındaki dengeyi sağlar, kaosun kargaşanın oluşumunu önler. “(…) devingenleşen 

su bir tohumdur; yaşama tükenmek bilmez bir ilerleme kazandırır.” (Bachelard, 2006: 17). Suyun 

hareketliliği, akar konumda olması suları her zaman yenilenen, yenilendikçe doğaya can veren 

temel töze dönüştürür. Yeryüzüne ve tüm canlılara hayat veren onu var eden sudur. “Su 

doğurgandır, doğanın damarlarında ona hayat veren kandır.” (Deveci, 2013: 6). Dişil unsur olan 

su bozulursa üreme, çoğalma, bereketlilik durur. Çünkü “Dört arketip ya da dört unsurdan biri 

olan su, dişil bir öğe olarak bütün toplumlarda doğurganlığı, canlılığı, bolluğu ve bereketi 

sembolize” (Şahin, 2016: 112) eder. Su, Kur’an-ı Kerim’de evrenin tözü olarak geçer. “Biz hayatı 

olan her şeyi sudan yarattık.”  (Enbiya, 21: 30). Rahmet ve bereket suyla var olduğundan su 

arınma nesnesidir. Tabiatın ve insanın dengesi suda saklıdır. İnsan bedeni de tabiat gibi sudan 

oluşmaktadır. Suyun dengesi insanı ve tabiatı yaşatan unsurdur. “Bütün iyi hallerine rağmen suyun 

kin tutan ve cinsiyet değiştiren simgesel yapısı kaygıyla beraber hareket eden bir anlamı 

çağrıştırır.”  (Arslan, 2015: 60). Yaşamın çift başlılığını simgeleyen su çürüme imgesiyle birleşip 

imgenin tüm olumlu anlamlarını ters düz eder. Suyun cinsiyet değişimi, kin tutan yapısı yaşamsal 



19 

 

enerjisini çürütür. Çürüyen su hayat kaynağı olmaktan çıkar. Bireyi sanrıya sürükleyen bozulma 

suyunun çürümesiyle ortaya çıkmaktadır. Devingenliğini yitiren suyun çürümesi başlar.      

“ (Fildişi Kule. 

Öyle ki çekilmiş sularında çürük okyanus  

ardına dönmekten yorgun tuz-direk 

bir yanı Lût’un karısı, biraz Hazreti 

bir yanı dişlenmiş elma yarısı 

Kızoğlankızkulesinde dillenmiş 

Tek soylu tanık, hâlâ tufanın ilk gününde,  

                                   bırakıldığı yerde, 

                                   bir Dil kulesi. 

Sodom muydu? Gomere mi? 

Fil mezarlığında yatan şairler.)” (KS, Elma ile Yılan, 2011: 78) 

Suyun uğradığı deformasyon şiirin öznesinin varoluşsal, cinsel ikilik yaşamasından 

kaynaklanmaktadır. Suyun berraklığı gittikten sonra oluşan kirlilik, bedenin varoluşsal düzlemde 

kendini bulma çabasındandır. Suyun kirliliği, çürümesi, berraklığın getirdiği saflığı devingenliği 

yok eder. “…en hafif bir kirlilik bile suyun öfkesini uyandırabilir.”  (Bachelard, 2006: 201). Öfkesi 

uyanan su tufan ile kendini gösterir. Murathan Mungan, Nuh tuhafına telmih yapmıştır. Nuh 

tufanıyla Tanrı bütün dünyayı yargılamıştı. Toplumsal çürümenin baş gösterdiği bir dönemde tufan 

ceza yöntemi olarak seçilmiştir. Suyun bereketinin karşısında tufan yok edici güçtür. Şiirin 

öznesinin toplum sorunlarından kaçıp sığındığı yer “Fildişi Kule”dir. Ancak bu kulenin etrafı 

çürümüş okyanusla çevrilidir. Bu durum şiirin öznesinin de çürümeye tabi olduğunu gösterir. Dişil 

bir imge olan suyun çürümesiyle tarihte cezalandırılan üç kadın ilişkilendirilmiştir. Kadının 

cezalandırılması üremenin çürümesi, durdurulmasıdır. Hz. Havva’ya “dişlenmiş elma” metaforu ile 

telmih yapılmıştır. İlk bozulma Hz. Havva’nın yasak meyveyi yemesi ve cennetten kovulması ile 

başlar. Elma çürümenin sembolü olarak kendini var eder. Elma “ilk günahı, ilk yasağı, cennetten 

kovulmayı sembolize eder. (…) ilk cinselliği, ilk utanmayı da temsil eder.” (Akyıldız Ercan, 2017: 

1045) Yaşaması için çürütülen bir diğer kadın kuleye hapsedilen prensestir. Her iki kadının da 

çürümesi ruhsal çürümeyken Lût’un karısı fizyolojik olarak da çürümüş, tuzdan bir direğe 

dönüşmüştür. Lût’un karısının yaşadığı bu deformasyon Tanrı’nın cezalandırma biçimidir. Kur’an-ı 

Kerim’de anlatılanlara göre Lût’un karısı helak edilmiştir. “Ey Lût! Biz Rabbinin elçileriyiz, onlar 

kesinlikle sana el süremezler, sen hemen gecenin bir vaktinde aileni al götür, karın dışında 

içinizden kimse kalmasın. Çünkü onlara gelen musibet ona da gelecek.” (Hûd 11: 81). Tevrat’ta 

anlatılanlara göre Lût’un karısı eşcinsel halka meleklerin kendi evlerinde olduğunu bildirmiştir ve 

kaçarken arkaya bakma emrini dikkate almamıştır. “Ancak Lût’un peşi sıra gelen karısı geriye 

dönüp bakınca tuz kesildi.” (Yaratılış 19: 26) Lût’un kavmi eşcinsel ilişkilere yönelmiştir. Ahlak 

olarak çürüyen Sodom ve Gomere halkı Tanrı tarafından helak edilir. “Fil mezarlığında ruhunu” 

çürüten şairler Sodom Gomere’nin eş cinselliğiyle ilişkilendirilir. Mungan’ın eşcinsel yönelimde 

olması nedeniyle kendini “fil mezarlığı” şairlerine benzetir. Aşkın arzusunu karşı cinste bulamayan 

özne ötekileştirilene sığınır. “aşktan kaynaklanan arzu, bu imkansız kimliğin içindeki bir kıvrılma, 

narsisizmin başına gelen bir kaza, nesne [ob-jet], ötekini tadına doyum olmaz ve dramatik bir 

şekilde yalnızca aynı cinste bulmaya mahkum olan acı veren bir ötekileşme olarak yaşanır. Sanki 

cinselliğin iğrenç hakikatine ancak eşcinsellikle ulaşılmaktadır: Sodom ve Gomorra.” (Kristeva, 



20 

 

2014: 33,34).  Tanrı tarafından ahlak çürümesi olarak kabul edilen eşcinselliği, yine benzeri olan 

şairlerinde mezarlığında son bulur. Çünkü fil mezarlığı ait olunan yere dönüşü simgeler. Bu yer 

Tanrı tarafından cezalandırılan Sodom ve Gomere’dir. Çürümeyi simgeleyen bir başka fenomen  

“dil kulesi”dir. Tanrı toplumsal çürümenin baş gösterdiği her noktada kendi gücünü göstererek 

isyan edenleri cezalandırır. “dil kulesi” metaforu Babil kulesi efsanesine dikkati çekmektedir. 

Dünyada insanlar önceden tek dil ile konuşurlardı ancak bir olup Tanrı’ya uzanan bir kule 

yapmaları sonucunda Tanrı onları cezalandırır ve ayrı dillerde yeryüzüne dağılmalarını sağlar. Bu 

durum Kur’an-ı Kerim’de Firavun’un Musa’nın Tanrı’sına ulaşma arzusundan dolayı kendini Tanrı 

yerine koyup dinsel bozulma yaşamasından kaynaklandığı anlatılır. “ Firavun, ‘Ey konsey üyeleri! 

Ben sizin için benden başka bir tanrı tanımıyorum. Ey Haman! Haydi benim için bir çamura ocağı 

yak da bana bir kule yap! Belki ben (buraya çıkıp) Musa’nın tanrısına ulaşabilirim. Ben onun 

yalancılardan biri olduğunu zannediyorum.’ Dedi.” (Kasas, 28: 38). Kur’an’da geçmeyen Babil’in 

adına Tevrat’ta rastlarız. Kendini Tanrı ilan eden topluluklar cezalandırılmaya mahkûm olurlar. 

İlahlaşmak ruhun çürümesinden kaynaklanmaktadır. Tevrat’ın Yaratılış bölümünde Dil kulesi için 

şunlar söylenir: 

“Başlangıçta dünyadaki bütün insanlar aynı dili konuşur, aynı sözleri kullanırlardı. Doğuya 

göçerlerken Sinar bölgesinde bir ova buldular ve oraya yerleştiler. Birbirlerine, ‘Gelin tuğla yapıp 

iyice pişirelim’ dediler. Taş yerine tuğla, harç yerine zift kullandılar. Sonra, ‘Kendimize bir kent 

kuralım’ dediler, ‘Göklere erişecek bir kule dikip ün salalım. Böylece yeryüzüne dağılmayız.’ RAB 

insanların yaptığı kenti ve kuleyi görmek için aşağıya indi. ve şöyle dedi: ‘Tek bir halk olup aynı 

dili konuşarak bunu yapmaya başladıklarına göre düşündüklerini gerçekleştirecek, hiçbir engel 

tanımayacaklar. Gelin, aşağı inip dillerini karıştıralım ki birbirlerini anlamasınlar.’ Böylece RAB 

onları yeryüzüne dağıtarak kentin yapımını durdurdu. Bu nedenle kente Babil[i] adı verildi. Çünkü 

RAB bütün insanların dilini orada karıştırdı ve onları yeryüzünün dört bucağına dağıttı.” 

(Yaratılış, 11: 1-9) 

Murathan Mungan, Sodom, Gomore, Babil ile çürümenin simgesel mekânları üzerinde 

durmuştur. Toplumda yaşanan bozulma, çürüme halkın toplu cezalandırmalar almasına neden olur. 

“Karşı çıktığımız dünyanın bir parçası olduk nicedir 

Ürküyoruz bizi geçmişe bağlayan halatlardan 

yarım yangınlar çıkardığımız gemilerde tükettik bütün yolculukları 

dünyayı dinleyişin sonsuzluğunda  

olanakların hayaletleri ve biz 

kirlenen, çürüyen sularda yalpalayıp duran” (Mırıldandıklarım, Imagine,  2019: 73) 

Hayatın sıradanlaşması, başkaldırısız ve mutlak kabulleniş içerisinde olması bireyi ruhsal 

çürümenin içine sokmaktadır. “Hayat her an çürümekte olandır; tekdüze bir ışık kaybı, gecenin 

içinde yavan bir dağılmadır; asasız, hilesiz, aylasız …” (Cioran, 2013: 52). Sıradanlığın 

girdaplarında kaybolan insan, tüm kabullenişlerin verdiği çaresizlikle çürümeye mahkûm edilir. 

Kutsallığını, değerlerini, ışığını kaybeder. Geçmişle bugün arasındaki bağlar acı vericidir. Çünkü 

şiirin öznesi karşı çıkılan dünyanın parçasıdır. Kafasını geçmişe çevirmekten korkar. Geçmişte bir 

zamanlar karşısında durduğu durumların şuan tam ortasında yer almaktadır. Ruhsal çürümenin 

kokusunu duymamak adına geçmişe bakmak istemez, geçmiş ürkütür çünkü çürümenin sezdirildiği 

alan geçmiştir. Hayat çürümenin içindeki tecrübeler yığınıdır. Kendi varoluşunun tamamlamak için 

öznenin çıkardığı yangınlar tamamlanamamış eylemleri simgelemektedir. Varoluşunun farkındalığı 

https://kutsal-kitap.net/bible/tr/index.php?id=15&mc=1&sc=4#_edn1


21 

 

bu yarım yangınlarda saklıdır. Yangınlarla çürüyüp küle dönüp sonra anka misali kendi varoluşunu 

tamamlayacak özne bunu tam olarak başaramaz. Sonunda kendini sadece tüketmekle kalır.  Kendisi 

olamaz. Suyun çürümesi hayatın bozulması, ruhun sancılanması anlamını taşımaktadır. Su kirlenip 

çürüdükçe etrafa yaydığı kokuşmaya burnun alışması sıradanlığa götürür. Sıradanlık, durağanlık 

hayat için tehlikeli olanıdır. Suyun çürümesi artık durağanlığından kaynaklanmaktadır. Tıpkı şiirin 

öznesinin müptezel eylemsizliğinden kaynaklanan çürümeyle suyun çürümesi aynı durumdadır. Bu 

çürümüş, kirli sularda özneye eşlik eden “olanakların hayaletleri”dir. Öznenin kendini var etmek 

adına karşı çıktığı durumları devam ettirmek ve kendi olabilmek adına imkânları vardır. Çünkü bu 

hayaletler olanaklar varken eyleme geçilmeyişin sonucunda ruhu bir ızdırap verici gibi takip 

etmektedir. Şiirin öznesi dünyayı dinlemektedir ancak kendi olamamıştır. Kendini dinleyememiştir. 

Kendini var edemeyen her varlık gibi şiirin öznesi de hayatın sıradanlığı karşısında çürümeye 

mahkûm olmaktadır.  

“duyguları çektik kıyıya 

hiçbir fırtınaya gücü kalmamış 

yorgun tekneler, tekliyor 

gün günden çürüyen 

bir iç denizde kirleniyoruz 

son büyük dalgayı kaptırmamak için 

serseri bir vurguna  

bütün güvencemiz bu liman  

yatıştırılmış bir denizin çalkantısını 

idare ediyoruz 

idare lambası altında” (BG, İdare Lambası, 2018: 36). 

Suyun devingenliği suya hayat verir. Suyun canlı, duru, temizleyici etkisi akışta olmasından 

kaynaklanır. Suyun dinamikliği ve enerjisi insana huzur verir. Su alanları; düşünmenin, arınmanın, 

özle bütünleşmenin yeridir. İnsan ömrü, anne rahminde bir su kesesinin içinde başlar. 

“Psikanalizde deniz, anne rahmini anımsatan bir unsur imge olarak da ele alınır.” (Karabulut, 

2015: 76). Yaşamın sıkıntılarından bunalan birey başlangıca yani anne rahmine dönmek ister. Anne 

rahmini imgeleyen denize sığınma denizi seyretme bireye özden gelen umudu ve huzuru verir. 

Şiirin öznesi içinde deniz sığınma mekânıdır. Anneye, öze dönüşü simgelemektedir. Yorgunluğun 

ve umutsuzluğun giderilme mekânı olarak özne denize sığınmıştır. Şiirde duygular kıyaya 

çekilirken bilinçli bir dinlenme, toparlanma hali bulunmaktadır. Ancak şiirin öznesinin sığındığı 

deniz bir iç denizdir ve günden güne çürümektedir. Suyun çürümesi üzerindeki taşıdığı olumlu 

anlamları yıkmaktadır. Bereketi, doğurganlığı, umudu getiren su çürüdüğünde hastalıklar, kaos ve 

ruhsal sancılar baş gösterir. Şiirin öznesi arınmayı beklediği suda çürümenin etkisiyle günden güne 

kirlenmektedir. Hayat savaşında yorgun düşen şiirin öznesine sığınma mekânı olan liman 

konumundaki iç deniz de zorluk çıkarır. Bilinçli çekilen kıyı arınmanın değil çürümenin limanı 

olur. Yine de iç deniz olmasından dolayı çürümesine rağmen korunma alanı oluşturur. Özne içine 

düştüğü çürümeden razıdır çünkü sığınacağı son liman bu denizdir. Duygularının altında ezilen 

özne, savaş vermekten yorgun düşmüştür. “serseri bir vurgun” ile tükeneceğinden farkında olan 

özne yavaş yavaş çürüyüp erimeye razıdır. Hayatı “idare” kelimesinin ardına saklanan şiirin öznesi 

için çürüyen denizde kirlenme bir idare etme durumudur.  

“bir kadının gözyaşlarıdır sussex 



22 

 

bir gözyaşının adıdır, jiletlenmiş bir hüznün sızılı nabzında atan 

bir insan yaşadı bir su damlasında 

olgunlaştığında çatladı su damlasının kabuğu 

(…) 

bir yıldız üşüyüp erir sanki 

bir ırmağın, sussex’te bir kavşağında çürümüş bir su sesini  

adressiz bir zaman boşluğuna bırakmasından 

üşüyüp erir gibi her zamankinden daha derin duran bir bardağın 

küskün denizleri” (OİŞ, bir kadın ve bir ırmak için şiirler, 2017: 39,40). 

Gözyaşı bireyin varlığına bağlıdır. İnsanı oluşturan suyun dışa yansıması gözyaşıdır. 

Gözyaşı kolektif bilinçdışının göstergesidir. Gözyaşının kadına atfedilmesi bilinçdışının sembole 

dönüşmesinden kaynaklanmaktadır. Gözyaşı insanın yüzünü yıkayan bir yağmur damlasıdır. 

Duruluğu, içtenliği, saflığı bünyesinde barındırır. Acı çeken bir ruhun sancısını saklar. Birey 

ruhunun çürüyen yanlarından gözyaşı ile arınır. Her damla gözyaşı, olgunlaşmanın verdiği bilinçle 

çürüttüğü ruhunu temizler. Gözyaşı, su imgesiyle birleşerek hayatın varlık sebeplerini ortaya koyar. 

İnsanı olgunlaştıran şey acının getirdiği gözyaşında saklıdır. Fetüs anne rahminde bir suda 

yaşayarak hayat bulur. Fetüsün ilk nefes alışı, anne karnında onu saran su damlasını çatlatmasından 

geçer. Varlığın bilinciyle alınan ilk nefes acının gözyaşını da beraberinde getirir. Bir su damlasını 

çatlatan birey, bir gözyaşı damlasına sığınır. Bedeni saran gizil su enerjisinin çatlaması 

olgunlaşmanın habercisidir.  

     Su, hareketliliğiyle değişim ve dönüşümün kaynağıdır. Sıvı halde bulunan su, donar buz 

olur. Erir tekrar sıvı olur. Buharlaşır evrene karışır, gökyüzüne ulaşır ardından yağmur olur 

yeryüzüyle yeniden buluşur. Suyun döngüsü hayatın çürüyüp yeniden var olma döngüsüne benzer. 

Suyun ırmak olup yeryüzünü dolaşması hayatın devingenliğinin göstergesidir. Irmak akışkan ve 

duruluğu ile toprağa bereketi taşır. Ancak şiirin öznesine göre “su, çürütücü bir unsurdur çünkü 

(…)” (Jung, 2015a: 116). Üzerinde taşıdığı duruluk ve bereket unsurunu kaybetmiştir. Yıldızın 

üşüyüp su gibi erimesi şiirin kadın öznesinin yaşadığı dünyadaki aidiyetsizlik duygusuyla bağdaşır. 

Adressiz kalma hali öznenin yurtsuzluk sorunu ortaya koymaktadır. İçinde bulunan konum 

çürümüşlüğün adresidir. Suyun çürütücü etkisi sesine de işler. Suyun sesini duyan özne onun 

çürümüşlüğünün farkına varır. Irmağı çürüyen şiirin öznesi hayatın kaynağına karşı küskündür. 

Denize saf biçimde ulaşamayan ırmak özünü, umutlarını kaybeden kadını simgelemektedir. Jung’a 

göre hayat kaynağı, içindeki töz karanlıklarda saklıdır. Deniz derinliklerinde karanlıkları saklar. 

Karanlığın simyasındaki karşılığında dişilliğin içinde erilliği eritmesi yatmaktadır. (Jung, 

2005:105). Denizin derinliklerine ulaşarak yaşam kaynağına ulaşmaya çalışan şiirin öznesi denizi 

küstürür. Çürüyen ırmağın sesi denize götürdüğü kırgınlıkları göstermektedir.         

“bendinden taşmasına koktuğun  

sarnıcında çürüyen suya 

kıbleden medet bekledin  

içinde paslanan kilit, tortulanan kin 

güvendin kısa tutulmuş zincirin verdiği söze, kafese 

sonra efendimiz de yüzük takardı  

diyerek parmaklarına gümüş yüzükler geçirdin; iri, gösterişli 

Sus payı takılar… içini seslendirmek isteyen arzuya 



23 

 

Dünyaya söylediklerin çürür, 

Zincir zayıflar, gümüşün kararır İbrahim geceleri 

cehennem ateşi yatağında” (ÇG, İbrahim, 2019: 71). 

İnsan varlığının gizi tabiatın özünde saklıdır. Kendini bulmak isteyen birey, tabiatın tözü 

olan anasır-ı erbaa’da yansımasını arar. “Eski bir anlayışa göre, her varlık su, ateş, toprak ve 

havadan oluşmaktadır.” (Yıldırım, Akdemir,  2014: 270). Yaradılışın ve hayatın başlangıcı su; 

dişilliğin, bereketin, doğurganlığın sembolü olarak karşımıza çıkarken ateş suyun zıddı olarak var 

olur. “Doğal ateş, eril ateştir.” (Bachelard, 1995: 57). Dişil ve eril zıtlığını bir bedende eriten şiirin 

öznesi içsel çürümesine karşı, dini bir sığınak olarak görmektedir. Ancak din gerektiği sığınak 

olmamış, aksine içsel dürtülerini batırmaya çalıştığı bir kamuflaj olmuştur. Yaşadığı ikilikten 

arınarak kendini var etme çabasına düşer. Bunu yaparken de Hz. İbrahim peygambere telmihte 

bulunur. Nemrut tarafından ateşle küle döndürülmek istenen Hz. İbrahim’in atıldığı devasa ateş 

suya dönüşüp onu korumuştur. (Kutlutaş, 2022: 148). Hz. İbrahim su ve bereketin simgesi olur. 

Duasıyla gittiği bölgelere suyu götürmüş. İçine düştüğü ateş ona zıtlığın bereketini taşımıştır. Şiirin 

öznesi için ise durum tam tersidir. Sarnıcında taşıdığı su çürümektedir. Doğallığını, dişil gücünü 

kaybeden su çürüyerek ateş ile çatışmaya başlar. Ruhunda çürüyen, bozulan duyguları biriktiren 

şiirin öznesi için kıbleden medet ummakta nafile bir çabadır. Zihnin öteleyip bilinçaltına ittiği ikilik 

hali çürümenin yansımaları olarak kendini gösterir. Bilinçaltının kilidi düşüncelerin tutsak 

tutulduğu kafestir. Kafesin kilidi yıllanarak paslanır. Paslanma ruhun sakladığı düşüncelerin 

çürüdüğünün göstergesidir. Ait olamama, kendini ikilikler arasında bulamama öznenin yaşadığı 

bedene kin duymasına neden olmaktadır. Kin tortulanarak çürümüşlüğün bir diğer imgesi olarak 

vücut bulur. “Pas” ve “tortu” çürümenin, tükenmenin ve değişimin metaforlarıdır. Bedenin taşıdığı 

ikili zıtlık şiirin öznesinin sakladığı arzuları anlatmaktadır. Şiirin öznesi erilliği güç alsın diye altın 

kullanmaz, Peygamberin yolundan gümüşe yönelir. Gümüş takılar “sus payı”dır. Öznenin 

bilinçaltında olan dişiye yatkınlık olduğundan gümüş bir sus payıdır. İkilikler arasında sıkışan şiirin 

öznesi sarnıç diye nitelendirdiği bilinçaltındaki suyu çürütmektedir. Bilinçaltının çürümesi, 

zihinden dile taşar, söze ulaşır. Öznenin sözü çürür. Öznenin sözünün çürümesi söylediklerinin 

içten söylenmemesinden kaynaklanmaktadır. Zihninde tortulanan çürümüşlük dilden yanılsama ile 

çıkmaktadır. Şiirin öznesi yaşadığı çatışma sonunda geceleri içsel sancıya tutulur. Bu sancı 

çürümüşlüğün getirdiği “cehennem ateşi”dir. “Akıl ile nefs ilişkisi, su ile ateşin ilişkisine benzer.” 

(Çelik, 2019: 336). Nesfi ile aklı arasındaki çatışma şiirin öznesinin sözlerini düşüncelerini çürütür. 

Aidiyetsizlik içinde erilin içindeki dişiyle çatışır. Çürüyen su, cehennem ateşiyle bir olup özneyi 

boğuntuya hapseder.                            

“durgun ve çürümüş bir su kımıltısının ayazında 

üşüyen su köpükleri gibi 

çiçeksiz ama sürekli çiçeksiz İkinci Mahmut 

bir tahtın akrebi gibi 

gönlünde frengistan sürgünü incelmiş keder 

kuruldu sanırken yeniden bir memleket 

yenildi sanırken fetret 

kabeye bilenmiş bir şeriat kılıcında  

hala Hazreti Ömer 

ve bir elinde bal şerbeti  



24 

 

bir elinde yaralı hançer 

bitmemiş bir filistin türküsüyle 

çıkagelir Peygamber Davut 

Bir Tevrat’ın tarihinden mükerrer”  (ODH, Kıssa III, 2000: 9).  

Hareketsizlik, durağan yaşam biçimini seçen bireyler, toplum çürüme ve yok olma 

tehlikesiyle karşı karşıya kalır. Yeniye, değişime kapalı bireyler ve toplumlar; durgun bir su 

birikintisinin yosunlaşmaya, kokuşmaya, çürümeye başlaması gibi kendi çürümesine zemin 

hazırlar.  Bu dönüşüm toplumu ve bireyi değişmez çıkmazın içine sokar. Osmanlı Devleti, Avrupa 

uygarlığının sanayi gelişimlerinden uzak kalıp imparatorluğun getirdiği büyüklükle durulmaya 

duraksamaya geçer. Yaşanan duraklama ülkenin çürümesine doğru ilerlemeyi hızlandırır. 

Modernleşme adı verilen Batılılaşma, Batı gibi olma Osmanlı Devletini “(…) 18. yüzyıldan beri 

rahatsız eden, görünmeyip hissedilen Demokles Kılıcı gibi var. ” (Ortaylı, 2008: 18). Toplum içine 

tam oturmayan Batıcılık fikri eğreti konumlanmış bir obje gibi toplumda durur. İlk başlar yapılan 

yenilikler askeri alandayken bu değişim zamanla toplumun sınıfları arasına da yayılmaya başlar. II. 

Mahmut da Batılılaşmayla çatışan toplumun sancılı dönemine denk gelen reformist padişah. Şiirin 

öznesi II. Mahmut’un bulunduğu konumu “ durgun ve çürümüş su kımıltsının ayazında” diye 

tanımlar. Osmanlı Devlet’i konumu itibariyle çürümenin eşiğinde çabalamaktadır ancak yine de 

hayat belirtisi çürümeyi yok etme çabası “kımıltı” sözcüğü ile anlatılmaya çalışılmaktadır. 

Hareketsizliğinin, yenileşmeye kapalılığın getirdiği çürümeye karşı umut yapılan reformlarda 

saklıdır. İlber Ortaylı’nın (2008: 39) değindiği gibi II. Mahmut zeki, parlak bir padişah olmasına 

rağmen reformları yaparken etrafında var olan tebaası aynı gelişmişlikte ve araştırmacı değildir. 

Aydın ve bürokratlar henüz yetişmekteydi. II. Mahmut dönemindeki gelişmeler sadece askeri 

alanda değil kılık kıyafet alanında da değişikliğe gidildi. “Gönlünde Frengistan sürgünü”nü 

yaşayan II. Mahmut, halka değişimi ve dönüşümü kabul ettirip çürümekten kurtarmak isterken 

kendi çürümenin içinde kalır. II. Mahmut devlet kurumlarına kendi resmini astırır. Memurların ve 

askerin batılı giyim biçimi olan setre ve pantolon giyinmesini şart koyar. Diğer padişahların 

giyindiği çiçekli, işlemeli kaftanları çıkarıp sakalını keser. Sadece Müslümanların değil tüm 

tebaasının padişahı olduğunu göstermek amacıyla mavi pelerinini, siyah çizmelerini, püsküllü 

fesini giyer. (Hayta- Ünal, 2003: 107). Yaşan bu durum yenilik karşıtı kendi çürümesine bulanmış 

kişiler tarafından tepkiyle karşılanır. Tebaadan II. Mahmut’a “Gâvur Padişah” (Yıldırım, 2006: 

62) sözleri yankı bulur. II. Mahmut ülkenin içinde bulunduğu çürüme ve çökme durumundan 

kurtardığını zannederken durum tam tersidir. Şiirin öznesine göre padişahın bir elinde bal olsa da 

yaşanan isyanlara karşı diğer elinde hançeriyle toplumsal bir savaş verir. Toplumun içine düştüğü 

gelişime kapalı, eylemsiz çürüme biçime için kurtarıcı II. Mahmut değildir. Değişen yozlaşan 

değerlerin karşında Filistin’in Kurtuluş’undaki gibi bir Davut peygambere ihtiyaç vardır. İnsanoğlu 

kendi çözülmesini durdurmak için ilk inen kutsal kitaptan başlamalıdır. 

“Yalnızca kanını giyinmiş 

Nehrin barındıramadığı kadın 

 

Yabancı bir deniz gibi  

Kokuyor saçları şimdiden 

Deltasına varamadığı çürük kaderi 

Tutmuş ölüsünün ellerinden  

Bırakmıyor bulanık çatalı kıyının 



25 

 

Bir an önce bulsunlar diye 

Nehrin kanını, ölüsünü kadının” ( BYUG, Nehrin Çatalında, 2020:31). 

Nehirler akışkandır, sürekli bir hareket halinde ve denize ulaşma arzusuyla yeryüzünü 

dolaşır. Nehir; sınırlar çizerek dolaşırken içinde kendinden özellikler taşır. Kimi zaman bir ayna 

gibi yansıma görevini üstlenen nehirler kimi zaman devingenliğiyle farklılaştırır, başkalaştırır. 

“Suya giren kadın, suları hareket ettirerek kendi imgesini de bozar. Suya giren kendini 

yansıtamaz.” (Bachelard, 2006: 44). Su dişil enerjinin baş imgesi kabul edilirken nehrin imgeyi 

bozması onu aksine yönlendirir. Nehir imgesi erilliği çağrıştırır. Nehir imgesi içinde 

barındıramadığı kadın imgesiyle çatışma yaşamaktadır. Bünyesinde çürüttüğü kadını içten içe yok 

etmektedir. Çürüme, kadının hayat enerjisinin emilip dışarı atılmasını göstermektedir. Şiirin 

öznesinin nehirle başkalaşan kadını artık bir yabancı konumundadır. Çürüttüğü ruhu onu 

dönüştürüp yabancılaştırır. Nehrin taşıdığı kadının kaderinin bozulm uşluğu kötü kaderin 

çürümüşlüğünü yansıtmaktadır. Denizin yüceliğine erişmeye çalışan kadın ulaşamadan çürüyüp 

yok olur. Şiirin öznesine göre “ölüm, yaşamın tam kalbine mühürlenmiştir.” (Dastur, 2021: 45). 

Nehrin girintileri çıkıntıları erilliğin belirsizliğini ifade eder. Çürüttüğü, kirlettiği, bulandırıp kan 

karıştırdığı nehrin saflığı bozulmuştur. Bozulan çürüyen nehir barındırmadığı, çürüttüğü kadın 

imgesini denize ulaştırmamaktadır. Şiirin öznesinin aşktan savrulan kadın imgesi çürümeye yüz 

tutarken, onu taşıyan eril imgesi de çürümeye başlamıştır. Çürüme tek taraflı fonksiyon olmaktan 

çıkıp iki tarafı da deforme etmiştir. “Nehrin kanını, ölüsünü kadının” dizesi çift başlı bir çürümenin 

göstergesidir. Bu çift başlı ilişkiler tarafını yansıttığı gibi bir bedende yaşanan cinsiyet çatışmasını 

da temsil etmektedir. Öznenin taşıdığı eril beden ruhunda dişil bir güç barındırmaktadır. 

Çatışmanın yarattığı güç varlığı çürümeye sürüklemektedir.  

“bazı ırmaklar tükenmek için akar 

bazı ırmaklar tükenmek için akar 

(…) 

günlerce gezdim bu mısranın hassasiyetiyle / benimdir / sormuştun bir keresinde 

sen çok âşık olmuşsun, bense ilk / yalnızca buymuş gibi aramızdaki eşitsizlik 

(…) / sınıf duvarına asılan ferman kesinliğinde / evet, çok âşık oldum senden önce 

ama seninle öğreniyorum sevmeyi / kırk yılda öğrendim şu kadarcık gerçeği 

şimdi hem aşığım hem seviyorum seni / sırf bu sözün hatırına yirmi yıl sonra yeniden oku bu 

şiiri / senindir / ferman senin” (ED, Ferman, 2015: 69) 

 

“bazı ırmaklar öldükten sonra kavuşurlar denize 

bazı ırmaklar öldükten sonra kavuşurlar denize 

(…) 

taşkınıyla tek bir dizenin / sular altında kalan kitab / ölenin, kavuşanın (…) 

beni öldüren ırmağa hala vuruyor ışığın / biliyorum az kaldı denizime 

biliyorum bu ferman çıkmaz bir yere 

ben gittim Murathan kalsın sende ( ED, Irmağa Kapılmış Ferman, 2015: 115). 

Murathan Mungan’ın şiirlerinde su imgesi arka planında güçlü bir imgelem barındırarak 

karşımıza çıkar. Erkekler İçin Divan eserinde yayımlanan “Ferman” ve “Irmağa Kapılmış Ferman” 

isimli şiirleri ırmak üzerine tekrarlan 11 dizeden oluşur. Yinelenen mısralar su imgesine dikkati 

çekerken şiirin öznesi “Ferman” şiirinde imgenin üzerinde hassasiyetle durduğunu dile getirir. Su 



26 

 

imgelemi; arındırıcı, terapi edici, dinginlik sağlayan etkilerinden sıyrılarak çürütücü, yok edici 

etkisiyle ortaya çıkar. Çürüme imgesi net bir şekilde verilmemesine rağmen  “tükenen ırmaklar” ve 

“ölen ırmaklar” çürümeyi çağrıştırmaktadır. Bu iki dizenin ayrı ayrı 11 kez peş peşe tekrarlanması 

çürümenin ağırlığını ortaya koymaktadır. Aşkın içindeki yok oluş, erime öznenin ruhunda akan 

ırmakları tüketmektedir. Irmakları tükenmeye doğru akan ruh çürümeyle karşı karşıya kalır. 

Toprağın hayat veren kaynağı olan suyun tükenmesi umudun, neşenin, huzurun tükenmesinin 

göstergesidir. Aşığın sözünü bir ferman gibi zihnine kazıyan şiirin öznesi tükenen ırmaklarla 

birlikte kendi çürümesine doğru ilerler. Aşka, aşığa vefayı kırk yılla yükler. Ancak şiirin öznesi 

vefanın yerine vefasızlıkla karşı karşıya kalır. Aşkın yol açtığı tahribat özneyi çürüterek tüketir. 

Özne bunun bilincine kırk yılda varır. “Ferman”  şiirinde şiirin öznesi tükenmişliğe doğru 

koşmaktadır ve ferman hala aşığın elindedir. Ancak “Irmağa Kapılmış Ferman” şiirinde 

tükenmişliğe koşan özne yok olmuştur. Ait olunan istenen gelmemiş, beklenen zaman öznenin 

çürüyüp yok olmasına neden olur. Yine de özne için bir kavuşma vardır. “bazı ırmaklar öldükten 

sonra kavuşurlar denize” mısrası kavuşmayı içte kalan uhdeyi simgelemektedir. Ayrılıklar ve 

kavuşmalar taşkının altında kalıp çürümeye yok olmaya mahkûm olur. Taşkın gençliğin verdiği 

sonsuzluk hissinin zamanla yok olmasıyla duyguları hayalleri bir dehlizin altında bırakır. Şiirin 

öznesi ölü bir ruhu bedenlenerek taşır. Denize kavuşmak sona ulaşmaktır. Çünkü öznenin ilk şiirde 

dillendirdiği ferman ikinci şiirinde etkisiz kalır. Şiirin öznesi “Ferman” şiirinde tükenmişlikle 

çürümeye doğru ilerlerken “Irmağa Kapılmış Ferman” şiirinde çürümenin yok oluş evresine geçiş 

yapar. Sayfalar arasında atlanan zaman tükenmişlikten ölüme doğru atılan çürüme sürecini 

göstermektedir. “Hayat uslu bir ırmak gibi akıp gidiyordu.” (Gonçarov, 2019: 145) Halk şiiri 

söylemlerine yatkınlığınlıyla bilenen Murathan Mungan ikinci şiirin son mısrasında tapşırma 

geleneğine uyarak kendine ismini geçirir. Zamanın durdurulmazlığı karşında çürümesine doğru 

giden yazar kendinden bir ad kalmasını temenni eder. Serzenişlerin ve tükenmişliğin arasında 

yansıyan sadece “Murathan”dır. 

“geceyi yorgansız geçirmiş üşüyen bir deniz 

Çarşafında çürüyen birkaç kan lekesi ışıyan 

Ve yeryüzünün kesilen damarlarından 

O gün bugün / bir ırmaktır / bir kadın cesedi gibi akan  

Ve kendi denizlerine kavuştuğu yerde 

Ve ancak o zaman / tamamlanacak 

Eksik bir kitap kimsesizliği yaşayan bu roman  

Ve artık bir zamanda büsbütün bağışlanan” (OİŞ, bir kadın ve bir ırmak için şiirler 2017: 

44).  

Yeryüzünü var eden, hayata kaynaklık eden su, uzattığı damarlarıyla canlılara ve evrene 

yaşam sunar. Derin dehlizlerden yol alarak topraktan fışkıran su, kendi yolunu çizerek ana rahmine 

sığınmayı arzulayan insan gibi denize doğru akar. Denize doğru koşan ırmak kendi varoluşunu 

tamamlama arzusundadır. Üşüyen deniz ırmağını beklemektedir. Üşümek duygusu yaşanan 

yalnızlığı simgelemektedir. Deniz yüce bir sınırsızlığa sahip olsa da ırmağına kavuşamadığı sürece 

yalnızlık duygusu tarafından çevrelenmektedir. Irmak içinde durum benzer yapıdadır. Kendi 

olmak, kendini tamamlamak arzusunda olan bireyin çıktığı bilişsel yolculuğu simgelemektedir. 

Dünyaya düşen insanoğlu anneden bir suyla birlikte ayrılır. Özüne dönmek isteyen, içindeki tözü 

bulmak isteyen birey var olduğu yolda ilerler. Irmak da toprağın derinlerinden dünyaya çıkarken 



27 

 

ana tözden ayrılır ve yeryüzünü dolanırken tamamlanmak arzuyla denize doğru ilerler. Öznenin 

içinde bulunduğu boğuntu hali yaşanan arayışın kesintiye uğradığını belirtmektedir. “çürüyen kan 

lekesi” bireyin yaşamsal arzularının yitirilmesini imgelemektedir. Bedenin arzuladığı ikilik 

arasından sıyrılıp kendi olmaktır. Bir bedende iki ruhu birden taşıyan Mungan’ın ırmağında taşıdığı 

kadın cesedi, kavuşulamayan arzu nesnesidir. Ruhunda bir ceset taşıyarak ilerleyen özne 

çürümenin etkisiyle kopan damarlarından kan akıtmaktadır. “insan doğasının çürümüşlüğüne” 

(Heidegger, 2008: 190) umut ile çare arayan birey tamamlanabilme arzuyla denize ulaşmak ister. 

Öznenin yarım kalmış romanı andıran hayatı o zaman tamamlanacaktır.   

“Liflenmiş damarlarındaki kan 

Kir bağlamış ruhu 

Her şey uçurum bakımsızlığında 

Kurumuş dudakları sayrıl nehirlerin 

Yosun bağlamış çürük sular 

Eğilip her baktığında 

Yol boyu ağarır tozun ve tohumun rengi 

Altında kalır mananın ve maddenin  

Karanlığın vaatleriyle yenişemezsin” (SD, Kir ve Kin, 2016:85). 

Evren su kütlesinden meydana gelir ve evreni oluşturan su dünya yaşamını var eder. Hayata 

canlılığı ve bereketi getirirken su var etmesi nedeniyle doğurganlığın da sembolü olur. “Bütün arz, 

bir ışık huzmesine ya da su damlasına sığ(a/ını)r.” (Arslan, 2019: 1). Çünkü arzı oluşturan bütün 

varlıkların bünyesi de sudan oluşmaktadır. İnsan vücuduna hayat veren su, insanın %60’ını 

oluşturmaktadır. Kan insanı var eden yaşam sıvısıdır. Suların bozunması gibi kanın da çürüyüp 

bozulması insan ruhuna bulaşan kirin göstergesidir. Damarlarda meydana gelen liflenme beden 

yapısındaki bozunmayı ortaya koymaktadır. Kanın kir tutması damarları liflendirerek akışı 

yavaşlatmaktadır. Hızı yavaşlayan hayat için çürüme hızlanmaktadır. Ruhun kirlenmesi çürümeyi 

de beraberinde getirir. Bütün doğurganlık ögeleri çürüyerek bereketini yitirir. Öznenin kirlenip 

hastalanan yanı çoraklaşır. Çoraklaşan nehirler öznenin çürümüşlüğüne zemin hazırlar. Su 

mitolojide ayna görevini üstlenir. Suya / aynaya bakan birey kendi benliğiyle karşılaşır. Özne suya 

eğilen Narkissos gibidir. Suların karşısında Narkissos kimliğinin ve ikiliğinin ortaya çıkışma, 

kendindeki eril ve dişil güçlerin ortaya çıkışına, özellikle de kendi gerçekliğinin ve kendi 

ülküselliğinin ortaya çıkışına tanık olur.” (Bachelard, 2006: 32). Ancak öznenin baktığı su yosun 

bağlamış çürük sulardır. Suyun bozulmuşluğu saydamlığını yitirmesine neden olur. Aynaya bakıp 

benliğini bulmak isteyen özne için görüntü muğlaktır. “maddenin ve mananın” anlamını arayan 

özne çürümüş suyun altında yok olur. Hayat yolda olma, yol alma sürecidir.  Yol alırken ağaran 

tohum ve toz bereketsizliği yansıtmaktadır. Çürüyen suyla birlikte deforme olan bereket tohumun 

ağarmasıyla simgeleştirilir. Ağaran varlık renginde ve dokusunda bozulmalar yaşar. Ağaran tohum 

çürüyen geleceğin realitesidir. Karanlığa, çürümeye savaş açamayan özne yenilgisini ilan ederek 

çürümeye karışır. 

4.3. Ben’e Bulantı Mesafesi: Çürüme 

Bedbin ve karamsar hava içinde filizlenen varoluşçuluk, bireyin kendini tanıma sürecidir. 

Bunalım içinde ilerleyen bireyin hareket noktası kendini bulmadır. Hayata atılmış / itilmiş 

olduklarını düşünen varoluşçular içlerini çürüten bir ruh sıkıntısıyla iç içelerdir. Sartre “Bulantı” 



28 

 

eserinde sol yanımda durmadan bir çürüme üreten asalak küçük bir varoluş var (Sartre, 2017: 188), 

diyerek varoluşun içsel bir yaraya çürümeye sebebiyet verdiğini dile getirir. “ben” ile “öteki”nin 

çatışmasını bedenlerinde yaşarlar. Kimlik çatışması yaşayan birey, atıldığı dünyada ölüme karşı 

attığı her adımda yaşam mücadelesi verir. Varoluşçu birey beyninden silinemeyen ölümü, inkar 

noktasında sanata sığınır. Şair ölümle ölümsüzlük arasındaki geçitte kendine yol arayandır. Şairlere 

göre “varolmak, ölümün huzurunda olmak demektir.” (Bollnow, 2004: 103). Murathan Mungan 

yazarak ölüm karşısında çürüyüp yok olmamak adına eserler bırakır. Şiirlerinde kullandığı çürüme 

imgesi, devingenliğin sonucu olarak kendini gösterir. Varoluşun süreklilik kazanması döngü 

içerinde olmasından kaynaklanmaktadır. Monteigne’ne göre bu döngü doğumla başlayan bir süreç, 

her şeyin doğması, beslenmesi, çoğalması, başka bir şeyin bozulup çürümesiyle oluyor (Montaigne, 

2011: 152). Doğumuyla dünyaya itilen birey “ben” ve “öteki” çatışmasını yaşayarak her gün 

çürümeye doğru adım atar.  

“Geçmiş bizi bırakıp gitti 

O kadar çok şey öğrendik ki, 

Kendimiz için bile bir klişeyiz artık 

En çok buna katlanamıyoruz 

Farkındayız. Ve çürüyoruz. 

Hepimiz artık gençliğin terk eden kuşağındayız.” (Mırıldandıklarım, Öteki Mithosu, 2019: 

57). 

Hayat yaşadıkça öğreten, öğrettikçe olgunlaştırandır. Olgunlaşma sürecinde birey kendi 

benliğini elde etme çabasındadır. Sancılı geçen bu süreç kazanımlar kadar kayıplar, değişimler ve 

dönüşümler barındırır. Olgunlaşma aslında bireyin içsel mayalanma sürecidir. Öğrendikçe 

etkileşime girer ve etkileşimle büyür, değişir. “Çürüme bile aynı zamanda mayalanma demektir.” 

(Pessoa, 2013: 189). Bu sebeple olgunlaşan birey bir klişeye dönüşürken aynı zamanda çürümesini 

de devam ettirir. Topluma başkaldıran bireyin toplumla birlik olması onu herkesleştirir. Bu 

herkesleşme varoluşun tabiatına aykırı bir ızdıraba sebep olur. Sıradanlaştıkça geçmişle olan bağlar 

kopmaya başlar. Gençlik terk edişe geçer. Çürümenin farkında olmak çaresizlikten 

kaynaklanmaktadır. Bir tutunamayış öyküsüdür. Köklerini toprağa salamayan insan kendini var 

edemez, sıradanlaşır ve çürümeye mahkûm olur. Tutunamayan “İnsan toprağın kanseri…” 

(Cioran, 2001: 176) dir. Şiirin öznesinin geçmişe tutunmak isteyişi bugünde kendine yer 

bulamayışındandır. Ruh bedenin içindeki asalak bir çürümedir. Bu da özneyi kendine varlığına 

klişe yapar. Geçmiş bırakan, gençlik terk eden sözleriyle yinelenir. Özne aslında geçmişi yanında 

taşımak ister ancak bu sıradanlığa bir tepki gibi onlarda terk etmektedir. Bu terk etme hali bir 

unutkanlık sonucu değildir. Çünkü şiirin öznesi nerede kanserin başladığının farkındadır. En 

katlanılmayan durum da burada saklıdır.  Başlangıcı ve süreci bilip eyleme geçememek çürümeyi 

hızlandıran durumdur. 

“yüzüne düşen perçemlerini kaldır 

hafızandan bütün lekeleri sil 

alışmak çürütür gövdenin derinliğini” (YG, Kadırga, 2021: 60). 

Perçem, yüzün güzelliğini örten, yüze gölge düşürendir. Umutsuzluğu, hüznü yüzde 

saklamanın yolu yüze perçem düşürmektir. Yüze düşen perçemin kalkması, hüznün dağılmasını 

simgelemektedir. Hafıza geçmişin derin kuyusudur. Dehlizlerinde acıyı, huzursuzluğu, hataları 



29 

 

barındırır. Ancak insanın hatalarını sürekli canlandırması onda ruhsal bozulmalara yol açar. Ruhun 

dengesini sağlayabilmek adına hafızadaki olumsuzlukları silmek, unutmak ya da onları 

anımsamamak gereklidir. Aksi takdirde hafızanın sakladıkları yüze düşen gölgeyi 

kaldırmayacaktır. Acıya alışmak ruhun derinliklerinde yaralar açmaktadır.  Alışmak, tekdüzeliği 

beraberinde getirir. Eyleme dökmemek, hafızanın derinliklerinde yaşamak ruhun çürümesine neden 

olmaktadır. Mungan, “Üç Aynalı Kırk Oda”da ruhun çürümesini donarak ölmeye benzetir. “İçin 

için eksilirsin, yavaş yavaş uyuşursun, hiçbir şey hissetmemeye başlarsın, sonra sen uykuya 

daldığında ölmüşsündür aslında” (Mungan, 2021: 139) sözleriyle Mungan alışmayla birlikte gelen 

bir yok oluştan bahseder. Bilinçsizlik hakimdir. Şiirin öznesinin sevdiğinden istediği 

silkelenmesidir. Üstündeki kara toprağı atıp çürümeyi durdurmasıdır. Yoksa yaşayan cesetlerden 

bir farkı kalmayacaktır. 

 “ve ne zaman son bulacak uzun intiharı   

kendi mezarını kazan sınıfın 

bir kuşağı daha yitirsek de 

yanılgılarla yenik düşsek de 

umutsuzluğun kara ideolojisinden sakının! 

Irağında kalmak için çürümenin ışık hızının… 

bakın çökmekte olan bir sınıfın şakağına 

          bencil hesapların buzlu suları sızmakta 

          ve de ne ilgisi var sevdaların sınıfla 

diyen bütün apolitik teoriler için 

           bkz. tarihin piçlerinin bütün sayfalarına” (Sahtiyan, 2017: 38). 

Hayaller, idealler, varılmak istenen yer, olunmak istenen insan halleri kişinin hayatına yön 

veren onu kendi benliğinde biçimlendiren değerlerdir. Toplumsal değerler, toplumu 

biçimlendirirken toplum içindeki bireylerin de çıkarcı duyguları dışında kalan toplumun ortak 

duyguları da biçimlendirmeye etkendir. Hislerini, amaçlarını kaybeden toplumun belirli sınıfları 

içten içe çürümeye başlar. Şiirin öznesi yitirilen kuşakların üzüntüsüne karşı bir uyarıda bulunmak 

ister. Umutsuzluk kitleleri düştükleri bataktan kurtarmaz aksine daha dibe çeker. Bu sebeple 

umutsuzluktan sakınmanın gerekliliğinin uyarısında bulunur. Çünkü umutsuzluk, bireyi çürümenin 

bataklığının tam ortasına ve hızlı bir şekilde çeker. “kendi mezarını kazan sınıf” “çökmekte olan 

sınıf” çürüyen toplumun sembolleridir. “Bir uygarlığın yapısı çürüyünce, kitleler onun yıkılmasını 

kolaylaştırırlar.” (Bon, 1997: 14). Çürüyen uygarlığın eşiğinde yaşayan insanlar yaşayan birer ölü 

gibidir. Çürümenin hızı zamanla çiftleşerek hızını artırmaktadır. Tıpkı ölü bir bedenin üstünü saran 

bakterilerin çürümeye hız vermesi gibi zaman da çürümeye hız vermektedir. Çürümenin sadece 

toplumsal bozuklukla ilişkisi yoktur. Kitlelerin çürümesinde bir diğer ana etken aşktır. Bunun 

yıllardır aksini savunanlara sitemle söylenen şiirin öznesi tarihin tozlu sayfalarından itibaren 

çürümeye aşkın sebep olduğunu söyler. Sevda, yanılgılarla birleşerek kuşakların ruhlarını emen 

onları yaşayan cesetlere çeviren bir olgudur. Bencil hesaplar bireylerin yalnızlıklarını 

katmanlaştırıp yok olmalarına neden olur. Geride çürümüş cesetlerden oluşan yürüyen insan 

yığınları kalır. Arafta gibidirler ne intihar edip yok olmayı başarabilmişlerdir ne de yaşamayı 

becerebilmektedirler. “Her toplum kendi kadavrasını tanımanın büyük ve zorlu sınavlarına…” 

(Mungan, Sahtiyan, 2017: 85) tutulurken bir umut şiirin öznesinin içinde barınır. Bu umutla 

seslenir ki kurtaramadığı kuşakların ardında kalan kadavralardan yeni kuşaklar kurtulsun. 



30 

 

“bazı yalnızlıklar haysiyettir 

her şey para tarafından çürütülürken 

sesinin çekirdeğinde 

garaj duyarlılığı 

dünyaya atılan ilk çığlığın 

hançeresinde sakladığın gençlik ve isyan 

kağıt olup da borsada yükseliyor.” ( İH, Kara Star, 2016: 48).  

Yalnızlık insanın evrenden, kalabalıktan arınıp kendi içselliğine kapanmasıdır. Sanayi 

Devrimi’yle yaşama katılan hız ve paraya lükse kavuşma arzusu modern bireyi paranın peşinde 

koşan tüketim nesnesine çevirir. Paranın metalaştırdığı dünyada her şey çürümeye doğru 

yuvarlanır. Modern çağın insanı şatafatın, gösterişin peşinde koşarken özgür görünümlü, moda 

prangalı bireye dönüşür. “Modem insan yapayalnız ve kaygılıdır. Özgürdür ama bu özgürlükten 

korkmaktadır.” (Fromm, 2018a: 19). Paranın özgürleştirdiği, sınırsızlaştırdığı dünyanın içindeki 

sahte kalabalıklar bireyin özgürlüğünün korkutucu yönüdür. Şiirin öznesi yalnızlığını haysiyet 

olarak görmektedir. Dostlukların, aşkların, değer yargılarının para tarafından çürütüldüğü dünyada 

tercih edilmiş yalnızlık bireyin çürümüş topluma bir başkaldırısıdır. “Yalnızlık, ölümün 

okullarından biridir, çoğunluk asla bu okula giremez, bütünlük başka bir yerde elde edilemez, aynı 

zamanda yalnızlığın da ödülüdür bütünlük.” (Caraco, 2007: 2). Yalnızlığı tercih eden birey 

varoluşun bütünlüğünü elde etmektedir. Doğumla dünyaya atıldığını düşünen varoluşçu görüşe 

göre ilk ağlayış, ilk çığlık ana rahminden kopuşun acısını simgelemektedir. Paranın metalaştırırken 

çürüttüğü dünyada var olma sızıdır. Hayatın gençlik döneminde isyana ivme alma yine paranın 

dönüştürdüğü hisse senetleri ve borsanın gelgitlerinde ruhunu çürütmektedir. 

“eti çürüyene ruhu görünene kadar 

kullanmak 

noksan tamamlamak 

yaşadığımız” (Dağ, Eteklerinde Çiy Taneleri, 2007: 167). 

Beden insan ruhunun fiziksel taşıyıcısıdır. Görünmeyenin somutlanmış biçimidir. Maddi 

tözden oluşan beden ölümsüz ruhun taşıyıcısı konumundadır. “Gerçek olan tek şey ruh. Beden, göz 

yanılgısı ve görüntüde kalan bir şey” (London, 2016: 172).  Ruh noksanlığını tamamlamak için 

içindeki cevheri keşfetmelidir. Şiirin öznesine göre bedenin etinin çürümesi ruhun manevi varlığını 

tamamlanması için gereklidir. İçinde yaşadığımız dünya ruhun tamamlanması için peşine düştüğü 

varlıklardır. Varlık tamamlama adına geçen süreçte özne yıpranır, deforme olur. 

“herkesin teninde eksilen kumaş 

farklıdır solak makasın biçtiği  

gelecek 

bir yanımız iğreti haşmet 

bir yanımız kayıp çürükler içinde  

bize biçilen teyel yerleri 

güne çıktığında  

söküle söküle 

ağarır, geriye kalır 

zamana kaptırdıklarımızın 



31 

 

ağır koyu yağlı hezimeti” (ED, Kemha, 2015: 85). 

Varlığını tanımlamak isteyen birey ilk önce kendine yönelir kendini tanımaya var etmeye 

çalışır. “İnsanoğlunun dünyaya açılma, onu algılama serüveninin ilk ve temel gereksinimi olan 

bedeni kuşatandır, ten. Bu açıdan ten varoluşun ön koşulu gibidir.” (Arslan ve İnce, 2022: 21). 

Bedenle dışa açılan insanoğlu teninde kendini var ederken ruhuyla teni arasında özdeşlik kurmaya 

uğraşır. Tenin bedenle özleşmesi varoluşunu anlamlandırmaya çalışan bireyin ilk gerçekliğidir. 

Tenin benliğini kurarken yaşadığı özdeşleyimin gerçekleşmeyip çatışmaya girdiği durumlarda 

bireyde çürüme başlar. Eşcinsel edinimleri olan Murathan Mungan’ın beden ve ruhu arasında ten 

çatışmaya girmektedir. Beden hapishane gibi ruhu çevrelerken hissedilen ait olunan tene sahip 

değildir. Varoluşunu tamamlama sürecine giren bireylerin ilk mekânsal durakları olan ten, bedenle 

özdeşlemeyince bunalım boğuntunun çıkmazında sürüklenir. Şiirin öznesine göre de işler tersi 

konumda ilerlemektedir. Tenini saran kumaş solak bir terzi tarafından biçilmiştir. Şiirin öznesinin 

tenini saran kumaş özneye biçilen geleceği simgelemektedir. Ancak öznenin geleceği de herkesten 

farklı sıradanın dışındadır. Sıradanlığın dışına çıkmak özneyi huzura kavuşturmaz aksine 

çürümenin tam ortasında bırakır. Başka olmak başka görünmek öznenin eğreti duran yerleridir. 

Gelecek eksilerek özneye sunulmaktadır. Eksilmenin açtığı boşluk şiirin öznesinin çürümesiyle 

dolar. Özne geleceğe geçerken eksilip deforme olur. Öznenin elinde kalan ise tenine eğreti 

durandır. Benliğini tamamlamak arzusuyla biçilen kumaş eğreti, çürümüş bir gelecek sunmuştur. 

Geleceğin teyel yerleri sökülüp dikişe geçilmek istense de çürümenin etkisinin izleri öznenin 

teninde, ruhunda kalmıştır. Teyel yerlerinin açtığı boşluk varoluşunu tamamlamak isteyen öznenin 

eksik kalan yönlerini göstermektedir. Zaman katıp çoğaltmamış aksine çürütüp eksilterek deforme 

etmiştir. 

“Acı çürüttü yüreğimi, kendi kanımda zehirlendim 

Bahçedeki kuyuya atayım, dedim kendimi 

Bir kuyu çekip bahçeye çekip gitti 

Kalakaldım, suyunu unutmuş 

Kuyunun başında 

Ölümün ağzı körmüş 

Görmedi beni onca baktım da…” ( ÇG, Çürük, 2019: 24).  

Acı insanın en primitif özelliğidir. Varoluş sancısı çeken birey acının mimesisinde benliğini 

bulur. Acı sadece bedenin çektiği fizyolojik ve psikolojik sancı değildir. “Acı psikolojik bir olgu 

değildir, yaşamsal bir olgudur. Acı çeken beden değildir, tümüyle bireydir.” (Breton, 2010: 39). Bu 

nedenle acı bireyin bedenini çepeçevre sararak yayılan kanser hücresi gibi çürütür. Acıyı var eden 

şiirin öznesinin kendi benliği olduğundan öznenin kanı damarlarından tüm benliğine oradan da 

kalbin derinlerini zehirleyerek çürütür. Acının göstergesel yansıması çürümedir. Çürüme üzerinde 

yaşamsal belirti göstermeye başladığı bedene ve ruha egemen olur. Çürümenin bu egemenliği 

depresif nevrotik sancıları da beraberinde getirir. Benliğini arayan birey yaşanan acının mağlubu 

olur. Bireyin “kendini savunma içgüdüsü bozulmuştur(…)” (Nietzsche, 2011: 36). Savunma 

mekanızması bozulan şiirin öznesi intihar ile yüzleşir. Çürüyen, kokuşan ruhun bedene ağır 

gelişinden kaynaklanan intihar fikri özneyi çevreler. Acıyı oluşturan çürümeye sebep olan şiirin 

öznesinin üçüncü şahında saklıdır  “bir kuyu çekip bahçeye çekip gitti.” mısralarında saklı olan 

üçüncü şahıs gizi çürüten intihara hazırlayan birliğini niteler. Kuyunun başındaki öznenin kuyusu 

susuz olması nedeniyle kurumuş kör bir kuyudur. Kuyunun körlüğü ölümün ıskalayacı körlüğüyle 



32 

 

birleşmektedir. Yaşam ve ölüm arasındaki ince çizgide ölüm, şiirin öznesini görmez. Ölüm geriye 

“(…) yaşamak için yalnızca can çekişme olasılığı bırakmıştı.” (Caraco, 2008: 110). Can çekişen 

şiirin öznesi günden güne çürüyen yüreğinin sancısını çeker. 

“ceplerindeki saatlerini eksilttiler geleceğin 

gençlikleri çürüğe ayrılmış şiirler 

matarası mühürlenmiş  

nice yol arkadaşı 

banka kasalarında kilitli yürek  

dün buradaydık başkası olarak  

bugün bir başkasıyız soğuma eğrisinde 

hiçbir uzağı kalmamış bir yere azalarak” (Metal, Soğuma Eğrisi, 2000: 61). 

Kalbin üzerinde taşınan cep saatleri yürek ile zaman arasındaki ritmi yakalar. Cep saati, 

zamanın ritmi gelecek ile şuan arasındaki dengeyi korumakla görevlidir. Bu dengede ilerleyen 

insan geleceğe hayallerinin gerçekliğini toplayarak devam eder. Hayallerini gerçekleştiren bireyler 

varoluşlarını tamamlama yolunda olurlar. Şiirin öznesi geleceğin saatlerini eksiltmektedir. Zamanı 

eksiltmek yüreğin ritmini yakalayamamasından kaynaklanmaktadır. Var olmak, varlığını 

ispatlamak isterken özne geleceğe geçemeyerek geçmiş anılarda asılı kalır. Çürüğe ayrılan şiirler 

anıların sızılarını kenara bırakıldığını ifade etmektedir. Bu kenara ayrılış geçmişte yaşanan 

çürümenin bilinçaltının dehlizlerine itilmesiyle özdeşleştirilir. Varoluş yolculuğunda ilerleyen birey 

kendini değiştirir dönüştürür. Dünyayı, etrafını değiştiremeyen yol arkadaşlarının mataraları 

mühürlenir. Mühürlenen matara yola devam edemeyen kişileri temsil etmektedir. Metalaşan 

dünyada varlığını tamamlayamayan bireyin yüreği kilitli kasaların ardında kalır. Şiirin öznesi, 

“nesnelere sığınarak ilişkilerin sığlığına ve bu toplumsal yapıya da başkaldırır aslında.”. 

(Yıldırım, 2015: 330) Yolun sonunda değişen ve dönüşen öznenin kendisidir. Bu değişim “soğuma 

eğrisi”yle simgelenmektedir. Maddenin sıcaklıktan çıkıp soğumaya doğru yol alırken nasıl 

değiştiğini gösteren bu soğuma eğrisi, öznenin yaşam yolculuğundaki değişim ve dönüşümünü 

ortaya koymaktadır. Eksilerek devam eden özne başkalaşırken değişimi çürüyen yönlerini 

beraberinde sürükler.     

“çürüyen kuytularda mevsimsiz bir derinlik 

yanaklarına bir darbe gibi inen hattın 

kaygısıyla başlar unutulmak korkusu 

ve delikanlısı yitik saraylarda 

kaç zamandır öpülmemiş ağızları 

kımız bir hançer gibi geceyi böler 

pörsüyen tenlerini gererek soğumuş bir çöl güneşine 

hayli celali dövünürler bir pişman seferde 

ayvanlarda göğüs geçirir yalnızlık uğultusu” (ODH, Kıssa XX, 2000: 72). 

Modern çağın boğuntulu havası, çıkmazları, bireyi çoğunluğun içinde yalnızlık histerisine 

düşmesine neden olur. Kalabalıkların çevrelediği insan yığını sevgisizle bütünleşmiştir. 

“Sevgisizlik, nevrozlar, kaygı, yoksunluk, yani psikanalizin karşı karşıya olduğu her şey, hiç 

kuşkusuz sevememekten ya da sevilememekten, haz duyamamaktan ve haz verememekten 

kaynaklanır(…)” (Baudrillard, 2014: 149). Sevgisizlik ve hazdan uzaklaşma bireyin çürümesini 



33 

 

beraberinde getirir çünkü iki histeri durumunda da ruhun yoksunlaşması yatmaktadır. Şiirin 

öznesinin  “öpülmemiş ağızları” “delikanlısı yitik” “pörsüyen tenler” ifadelerini kullanması hazdan 

ve sevgiden yoksun düştüğünü göstermektedir. Öznenin içine düştüğü buhranlı durum beraberinde 

unutulma kaygısını da getirmektedir. Özne zaman içinde deformasyona uğramıştır. Tenin 

pörsümesi zamana direnemeyen öznenin çürümesinin fiziksel izdüşümüdür. Pörsümenin yarattığı 

zaman deformasyonu mevsimsizlik ile ortaya konulmuştur. Zamansızlığın oluşturduğu duygu 

eksilmesi kuytuda çürümektedir. Kalabalıkların arasında kuytuya çekilen öznenin ruhu, çürümenin 

etkisiyle yaşananlardan pişmanlık duymaya başlar. Hayatın zıddıyla var olduğu dünyada güneş 

vardır ancak ısıtmaz aksine soğutur. Üstelik pörsüyen teni soğutan kavurucu sıcaklığıyla bilinen çöl 

güneşidir. Güneş bireyi çevreleyen toplumun kalabalığını simgelemektedir. Onun soğuk oluşu 

değişiminden çürümesinden kaynaklanmaktadır. Güneşin soğukluğu topluluğun hazdan 

yoksunluğunu ifade etmektedir. Özne kalabalık içindedir ancak boşluğu yüreğinde hissetmektedir. 

Hayatı göğüsleyen özne yalnızlığı ayvanlardaki boşlukta hissetmektedir.  

“daha vakit var diye / yazamadığımız şiirlerdi / kaldılar (…)  

nasıl kullanılacağı bilinmeyen anlardı / sonuna dek yaşamaktan korkup da kaçtığımız 

yerini ve anlamını bulmayı beklerken / çürüdü gitti içimizde / saklı duygularımız 

şimdi yabancı bakışlara bir şey söylemeyen  / karalama defterleri, bulanık anılar 

rüzgâra, ateşe, suya yazılmış / gençliğin solgun güncesi / biz ne zaman büyüdük 

onlar ne zaman yetim kaldılar / tutulan güneşlerin altında / yollar geçildi 

dönüş yok artık o duyarlılığa / yaşarken ve yazarken 

yarım kalmış şiirler / yarım kaldılar.” (Mırıldandıklarım, Otuz Yaş, 2019: 64,66). 

İnsanı çürüten olgu tembelliğine karşı koyamadığı erteleme obsesyonudur. Sonlu yaşamı, 

sınırsız gibi yaşayan insan için erteleme obsesyonu bireyi çıkmaz içinde tutsak eder. Erteleyen 

insan, hayatı, planları, hayalleri de yarıda bırakır. Vakit var diye ertelenen eylemler, cesaret edilip 

yaşanmayan anlar, insanı yarım kalmışlık hissiyle çürütür. Öznenin duyguları yeri ve anlamını 

bulmak için sadece düşünür hareket etmez. Eylemsizliğin yarattığı sancılı çürüme duyguları da alıp 

götürür. “Yarım kalmışlık zamanın yetim boyutudur” (Mungan, ACD, 2012: 85). Yarım kalan özne 

zaman tarafından yetim kalır, ancak bu yetimliğin ne zaman başladığı konusunda bir bilinçsizlik 

durumu hakimdir. Yarıda kalan insan çürümesine ilerlerken çürümüşlüğün leş kokusunu 

algılamamaktadır. Yok olmanın eşiğinde eksikliğini, yetimlik olarak değerlendiren özne için 

durumun başlangıç noktası net değildir. “daha vakit var diye” ertelenen şiirler, duygular, aşklar ve 

yaşam öznenin içine düştüğü yanılgıdır. Zamanı sonsuzmuş gibi algılamak insanın düştüğü en 

büyük yanılgıdır. Ancak “Zamanın sonsuzluğu karşısında, kısacık insan yaşamı bir hiçtir.” (Han, 

2018: 18). Yarıda kalan bireyin içine düştüğü çürümede sanrı içinde sayıklayan birey “biz ne 

zaman büyüdük” dizeleriyle uyanışını gerçekleştirir. Dünyada var olma çabasıyla yazan insanoğlu 

tükenmişliğini yazıyla durdurmak ister. Yazının kalıcılığına sığınan birey için kalan sözler 

çürümeye karşı yol alacak özne yok olsa da varlığını devam ettirecektir. Fakat özne iç çekişle 

birlikte şiirin ilk ve son mısrasında yineleyerek şiirlerin yarıda kalmışlığına vurgu yapar. Yarıda 

kalan şiirler öznenin hayata bırakacağı izi de yarım bırakıp özneyi çürütüp tam anlamıyla yok edişe 

götürür.   

“Yardan aşağı yürüdükçe 

kazandığın cisim 

ağdığın dünya! 



34 

 

 

var olmanın günahlarıyla 

vardığın reddi 

bedenin  

 

ruhu çürütmek için  

bedenlendiğin ceza” (Dağ, Sebebin, 2007: 25)  

İnsanın atılıp / itildiği yeryüzü onun çürümüşlüğünün başladığı mekândır. Hayat “(…) sona 

ermek için başlamıştır.” (Sartre, 2017: 65). Varlığını anlamlandırmaya çalışan birey, çürümeye 

doğru her gün ilerler. Yaşamda yol almak çürümenin kucağına gitmektir. Dünyaya çürümek için 

düşen birey ait olduğu yerden atılmış / itilmiş olduğunu düşünür. Bu düşüncesini özne yardan aşağı 

düşen cisimle özdeşleştirerek aktarmaktadır. Öznenin “ağdığı dünya” itilerek düştüğü mekândır. İlk 

düşüş ilk insanla başlar. Cennetten atılan Hz. Adem ve Hz. Havva yeryüzüne bedenlendikleri 

günahlarıyla birlikte düşmüştür. Kur’an’da “Ağacı tattıkları zaman ikisine de ayıp yerleri 

açılıverdi. Üzerlerini cennet yaprağıyla yamamaya çalıştılar.” (A’raf, 8: 22) sözleriyle günahın 

tadına bulaşan iki insanın düşüşte bedenleneceği günahı da ortaya koymaktadır. Günaha bulaşan ilk 

insan nesline de bedenlendiği günahı genetik kod gibi aktarır. Kazanılan beden günaha bulaşan 

çürümesine ilerleyen bir metadır. Öznenin ruhunun çektiği sancı bedenlendiği genetik mirası olan 

günahlardan oluşmaktadır.  

4.4. Aşkın Ezoterizmi: Aşkta Çürüme(k) 

Aşk, sıradanlığın içinde kendi dinamizmini yakalayan duygudur. Aynılığın içinde aşk, anı 

değiştirir, dönüştürür. Akıp giden zamanın sıradanlığını ters düz eder. Aşkın kimyası bireyi alt üst 

ederken âşık insan aklı ve kalbi arasında çatışma yaşar. Aşk mutluluğu beraberinde getirirken 

bireyin varoluşuna, benliğini tamamlamasına destek olur. “Aşk sevincinin temeli, bu sevinç 

varolduğunda, buradadır: varoluşumuzu doğrulanmış olarak hissetmemizdendir.” (Sartre, 2014: 

454). Hayatı, kendi varlığını anlamlandırmaya çalışan bireyin hayata tutuma argümanlarının en 

önemlisi aşktır. Atılmışlık / itilmişlik hissinin yurt bulma, ait olma içselliğini birey, aşk ile 

tamamlar. Aşk varoluşsal bir devinimdir. Sürekliliği ve dönüşümü, hayatı sıfırdan başlatma hissiyle 

döngüsünü tekrar ettirir. Ancak ayrılıklar, yarıda kalmışlık aşkın ızdırap veren, ruhu ezip deforme 

eden yönüdür. Ayrılığın ardından yakılan her ağıtın sesinde ruhu çürümüşlüğü bulunur. Aşk “tenin 

ve çürümenin şu geçici rayihasıdır… Ama bu rayiha olmadan soluk almak dile gelmez bir sapkınlık 

halini alır.” (Cioran, 2023: 10). Güzel kokunun ardına gizlenen çürümüşlük aşkın deforme eden 

yanını saklar. Gizli bir sızı ile yüreği kemiren bu duygudan birey hiçbir zaman vazgeçmez. 

Yıkıntılarından kalkan birey yeni bir aşka yelken açmaktan kendini alıkoymaz. Sapkın bir 

çürümenin başa sarımı aşk ile gerçekleşir.    

“Vahşi bir bitki gibi kendi zehriyle çürümeyi  

ayrılıklar öğretti bana 

(…) 

bakışlarım dalgın çivi, ölü pencere, 

daha dündü her şey  

zamandaki inkar mı, bendeki yarılma mı 

dünyayı bu kadar değiştiren 



35 

 

herkesin gözü önünde 

şimdi var oluş kuşkulu 

sessizlik tehlike, anılar cinnet değerinde 

yaralı bir hayvan nasıl sığmazsa dünyalara 

inanç tazeler gibi  

etimden taşıyorum parçalana parçalana” (TSŞ, Ayrılıklar Öğretti Bana 2015: 62) 

Aşk hayata tutunma çabasıyken ayrılık hayatın çelmesidir. İnsanı sarsar çoğu zaman da yere 

düşürür. Varlığın kabullenişinin reddine ayrılık sebep olur.  Yaşanılan “acı insanın varoluşunu 

taşır.” (Han, 2022: 56). İçinin derinliklerinde yatan üzüntünün şiddeti acının benliğini çürütmesine 

hız kazandırır. Hayata bakışı şüphe üstüne kurulan şiirin öznesi ayrılık acısıyla birlikte varoluş 

sancısını derinden çeker. Ayrılık bireyi duygusal ve zihinsel çürüten bir zehirdir. Bu zehir bitkinin 

kendi ürettiği zehir gibi bireyin yüreğinde oluşan aşktır. Aşkı yüreğinde büyüten birey ayrılıkla 

dönüşecek zehri, kendi damarlarında gezdirir. Yaşanan her ayrılık, yeni bir çürümenin içine 

düşmektir. Ayrılık zehri ile bulanıklaşmaya başlayan zihin için zaman algısı da çürür. Şiirin 

öznesinin dalgın bakışlarında saklı olan zihinsel çürüme daha dün gibi yaşanan mutlu anların 

ızdıraba dönüşünü şaşkınlıkla karşılar. Öznenin bakışları çürümekten bir ölünün bakışlarını 

andırmaktadır. Boşlukta zamanı ararken anın sancısında kurtulmak istemektedir. Ancak içsel 

suskunun artması öznede cinnete dönüşecek tehlikenin sinyallerini vermektedir. Ruhu bedene 

sığmayıp ruhsal daralma, dalgalanma yaşamaktadır. Yaşanan acı onu yokluğa iten bir karma 

biçimiyle deforme etmektedir. Bedenlendiği acı, çürümenin etkisiyle ruhu parçalara ayırarak 

dağıtmaktadır.          

“Seni saran efsane çürüyüp toprağa karışırken 

kucağımda başın  

gümüş bir tarakla tarayacağım saçlarını 

kendi enkazımın üstünde 

kurtlar, çakallar gibi uluyarak ağlayacağım acıdan 

öldürerek yaşatacağım seni kendimde” ( Omayra, 2022: 36). 

Aşk insanı saran yüce bir duyguyken ayrılıkla bütünleştiğinde insan ruhunda derin yaralar 

açan, ruhları çürüten ve çürümenin verdiği acıdan kıvrandıran eyleme dönüşür. Ayrılıkla 

sonuçlanan aşk, efsaneye dönüşür. Ancak efsaneler sevgilinin etrafını sararken var olan değerini 

yitirmeye başlar. Çürüyen bir ceset gibi aşkın efsanesi de çürümeye ve toprağa karışmaya başlar. 

Tüm güzelliklerini yitirdiğinde “…aşk yaşamımızı zehirleyerek kurutup bir yangın yerine çevirir.” 

(Adler, 2010:82). Sonrasında kalan enkaz şiirin öznesinde derin acı bırakır. Bu acı karşısında şiirin 

öznesi kendini kurtlar, çakallar gibi vahşi hayvanlarla özdeşleştirerek içindeki vahşi duyguya 

göndermede bulunur. Var olmakla başlayan insanın sancısı ilk gözyaşında belirir. “Gözler daha 

görmeyi öğrenmeden ağlamayı bilir.”(Cioran, 2023: 56). İnsan yaşamında aldığı her darbenin 

acısıyla varolurken öğrendiği gözyaşına sığınır. Gözyaşı ruhun çürümekten çektiği acının bir 

simgesidir.  İçindeki sevgilinin çürümüş efsanesini yok ederken onu ölüme elleriyle hazırlar. 

Sevgilinin saçlarını kucağına alarak gümüş tarakla tarayan şiirin öznesi ona son bağlılık sevdasını 

da göstermiş olur. Sevgilinin saçlarını tarayan şiirin öznesi parçalanmış gönlünün tesellisini arar. 

Yok olmuş sevgilinin ardında şiirin öznesinin enkazı kalır. Çürüyen sadece sevgilinin efsanesi 

değildir. Efsaneyle birlikte öznenin ruhu da çürümektedir. Vazgeçilen, çürütülen, öldürülen 

sevgilinin ardında yine de onu yüreğinin bir köşesinde yaşatır. 



36 

 

“karanlıkta duruyorum aşk vurmasın yüzüme 

dokunmasın bana kimse 

kimse ulaşamasın artık 

tenimin incinen yerlerine 

uyanmasın bir daha etimdeki yaralı hayvan 

zamanın siyah deltasında çürümek istiyorum 

biliyorum artık kimse yok kimsesizliğime” (OPŞK, Aşkın Karanlık Metali, 2017: 55).  

Aşk varoluşun özünde saklı cevherdir. Sıradan insanın bile hayatına aşk dokunduğunda onu 

bambaşka biri haline dönüştürebilir. Kendini tamamlama, kendi olma sürecinde en etkili duygu 

aşktır. Aşk insanlara heyecan veren bütün dönemler boyunca onda merak duygusunu uyandıran tek 

histir. Bu sebeple aşk “…her gün didiklenmesine rağmen bu konu hiçbir zaman aşınmaz” 

(Schopenhauer, 2003: 23). Murathan Mungan’ın şiirlerinde de aşk çokça kullanılan bir tema 

olmuştur. Mungan aşkı anlatırken sınırsızdır. Coşkun duygularını, fiziksel arzularını, cinsel 

tercihlerini dile getirmekten çekinmez. Toplumun söylemlerine, ahlak baskılarına kulaklarını 

kapatır. Körkütük aşk vardır onun hayatında acısı ve tatlısıyla. Harita Method Defteri’nde aşkın 

ona hissettirdikleri hakkında şunları dile getirmektedir. “Dünyaya, hayata, kainata onca zahmetle 

açık tutmaya çalıştığım gözlerim ben aşıkken kör oldu. Gözlerime kendi elimle mil çekip kor ateşle 

dağladım. Sonra bir gün geldi kalbimin artık yorulduğunu anladım.” ( Mungan, HMD, 2016: 158). 

Aşk, Mungan’ın kalbini çürüten, onu hırpalayan duygudur.  

Aşktan yeterince darbe yiyen şiirin öznesi ondan uzak kaçmak, saklanmak istemektedir. 

Çünkü aşk yaralarına merhem olmak yerine ruhunun derinliklerini çürüten, onda iz bırakan bir 

acıya dönüşür. Aşktan kaçan şiirin öznesi “…için amaç kendi gölgesine sığınmaktır.” (Arslan, 

2019: 7) Karanlığın uzamsal boşluğu öznenin ruhsal labirentlerinin içinde hapsolup çürümesine 

neden olmaktadır. Yalnızlık öznenin ruhuna derinlemesine işler ve açmazlara sebep olur. Ruhunu 

hapseden beden öznenin gözünde bir et parçasından ibarettir. Yaralı bir hayvan gibi ruhunda 

sakladığı arzular özneyi çürümenin eşiğine getirmiş konumdadır. Bu sebeple daha fazla yara almak 

istememektedir. Zamanın acıları iyileştirici gücü karşısında çürütücü gücü de vardır. Şiirin öznesi 

çürütücü gücün girdabına girip orda kimsesizliğinin acısında yok olmayı istemektedir. Siyahın ve 

karanlığın yutuculuğunda siyaha karışıp onunla bütünleşmektir “zamanın siyah deltasında 

çürümek”. Özne kimsesizliğinin farkındadır. Yalnızlığını azaltmak için gelecekleri istememektedir. 

Suskun bir kabulleniş ve eylemsizlik haliyle zamana teslimiyet vardır. Tüm benliği çürüyüp siyaha 

karışmaya hazırdır. Bu hareketsizlik hali bile bir başkaldırıdır. Zamana, sahte kalabalıklara, yara 

açanlara, teni acıtanlara karşı duran başkaldırı bu sebeple siyah seçilen renktir. Çünkü “siyah 

başkaldırıdır.” (Arslan, 2016: 1353). Zamanın siyahlığında çürümek isteyen özne, hayata karşı 

kendini çürütmek adına başkaldırır. Tenindeki acı, ruhundaki yaralı hayvan, çürümek için aşkın 

kızıllığından zamanın siyahlığına karışmaktadır. 

“bir yola çıkarken neleri almadık yanımıza 

bir yangında neleri ilk kurtarmadık 

nerede çürüttük 

bir zamanlar her şeye kanan kalbimizi 

yerini bulmamış incelikler, bozguna uğramış düşler 

atlanmış serüvenlerle hangi hayatların yanından geçtik 

nerede yitirdik / erken itiraflar / ergen isyanlarla 



37 

 

bir korsan gibi yaşadığımız gençliğimiz 

büyüdük, büyüdük sandık 

kaybetti bazı şeyler artık önemini” (Mırıldandıklarım, Retime,  2019: 63). 

Aşk, büyülenmektir. Büyünün etkisine giren kişi mutluluk kanatlarını takarak kendini, 

varoluşunu tamamlar. Aşk bu nedenle kendini başkasında bulmak, tamamlamaktır. Sevmek 

dünyayla arasındaki bağı tamamlamaya çalışan insanın sanatıdır. Ayrılık ise aşkın kamçısı gibi 

yüreği yaralayandır. “Bitip giden bir aşk öylesine zengin bir felsefi sınavdır ki bir berberi 

Sokrates'in dengi yapar.” (Cioran, 2016: 63). Ayrılığın sancısıyla düşünmeye başlayan birey içine 

düştüğü yangında çıkışını arar. Varoluşunu tamamlamaya çalışan birey ayrılıkla bozguna uğrar. 

İstifham sanatına başvuran sanatçı aslında bildiği soruları bilinçaltına yöneltir. Şiirin öznesinin 

bilinçaltında sakladığı kayıp aşklardan hesap sormasıdır. Heybesinde düş kırıklıklarıyla birlikte 

geçmişte kalan aşkların cesetlerini özne taşır. “Öldürmediklerimizin cesetlerini gömeriz 

ruhlarımıza. Mizantropi, onların çürüyen bedenlerinden yayılan zehirdir.”  (Cioran, 2015: 102). 

Öznenin yangın diye imgeleştirdiği aşk acısında düşlerini gelecek planlarını yitirmiştir. Acı 

çekerken ruhunda çürümüş cesetleri taşıyan özne bozguna uğrar. Ergenliğin ilk heyecanı, yapılan 

aşk itirafları yerini kalpte açılan çürümüşlük alır. Acının bilinçsizliğinde kıvranan şiirin öznesi 

hayatı ıskalayıp serüvenleri atlayarak yaşamıştır. Gençliği geride bırak özne yaş alma ve 

olgunlaşma arasındaki geçitte yanılgıdan ibaret kaldığının farkındadır. Yaş alıp büyürken içinde 

büyütemediği duyguların yaralarını taşıyan özne için kabullenme durumu başlar. Son mısrada 

önem verilen şeylerin zamanla değerini yitirdiğini ifade eder. Büyüme sırasında eksilmek 

çürümenin yol açtığı bir durumdur. Büyürken hayatı ıskalayan, ayrılıklar, acılar, kayıplar bırakan 

özne için büyüme çürümeye doğru tekdüze bir ilerleyiştir.  

“yaşamın omurgası dağılmış kurgusunda 

Kırılır som hayaller 

Kırılır yüreği bütün tutan fanus 

Âmâ filmlerden kalma gözlerimiz 

Alışır çiğ ışığa 

Bir zamanlar başka türlü çarpan kalbimiz 

Salonların delinmiş karanlığında 

Çürümüş koza” (YS, parçalar 2014: 71). 

Dünyada var olmaya çalışan birey, hayallerin ve umudun peşinden koşar. Hayaller sayesinde 

anı geleceğe bir halatla bağlar ve bağladığı geleceğe ulaşmak kurduğu ütopyanın peşinden gider. 

Tekliğine, yalnızlığına çare arayan bireyin hayata tutunması âşık olma gayesinden gelir. Aşk 

yaşamın omurgası gibi onu ayakta tutan duygudur. Ancak şiirin öznesinin omurgası dağılmıştır. 

Aşkın yüce ve mutluluk hissettiren sınırsızlığı yok olup yerini acı ve umutsuzluğa bırakır. Âşık 

olan birey “(…) hayal ve kurgularıyla içinde biricik kahramanının kendisi olduğu bir dünya 

yaratır.” (Tunalı, 1998: 26). Bu ütopik dünya saf ve temiz hayallerden oluşmaktadır. Yaşanan 

ayrılık, başlayacak acının habercisidir. Çünkü ayrılıkla birlikte kurulan hayal dünyası yıkılır. 

Bardaktan sızan su gibi gerçekliğin acısı şiirin öznesinin hayatına sızar. Öznenin kurduğu 

ütopyadaki hayatı kör bir bakışla örülmüştür. Aşkın yarattığı duygu yükselmesi kurulan hayallerin 

körlük halinde oluşmasına neden olur. Öznenin de hayalleri “âmâ filmler” oluşturarak zihninde yer 

eder. Ayrılıkla karşılaşma gerçeklik olgusuyla yüzleşmektir. Toz pembe hayallerin oluşturduğu 

körlükten çıkan birey çiğ ışıkla buluşur. Hayallerin büyüsüne dalmak kelebek olmayı engeller. 



38 

 

Karanlığın içindeki koza çürümüştür ve yeniden varoluş engellenmiştir. Kozaya dönüşen tırtıl 

kendine çürüme duvarı oluşturur. İpekten oluşan bu duvar çürümeyi durdurup dönüşümü başlatır 

ve kelebeği meydana getirir. Ancak şiirin öznesinin duygularının artık eskisi gibi olmayışı 

çürümenin dönüşüm etkisini kırarak kozayı yok etmiştir.   

4.5. Çürüyen Değerler Karşısında Çürütülen Din                                       

Din, toplumsal ve dini değerleri oluşturan olgudur. Murathan Mungan şiirlerinde din ile 

direkt savaş hali olmamakla birlikte çürüme imgesinin geçtiği yerlerde dini kıssalara telmih 

yapılmaktadır. Mungan’ın şiirlerinde Hz. Nuh, Hz. Meryem, Hz. Lut gibi birçok peygambere de 

açık veya kapalı göndermeler yapılır. Din sınırlandırıcı unsurları ile Mungan’ın kendisi olması 

önünde engeldir. Sert bir karşı çıkma, isyan durumu olmamakla birlikte dini olguların modern 

zaman çıkmazında çürüdüğünü şiirleri ile dile getirmektedir. Kimi zaman günahlarıyla yüzleşmekte 

kimi zaman da o günahların esiri olmaktan kendini kurtaramamaktadır. Mungan şiirlerinde dini 

değerlerin çürümesini anlatırken bir yandan da tarihte ve dinde eşcinselliğe değinmektedir. Din; 

eşcinselliği bir sapma, toplumsal çürüme olarak değerlendirir. Tarihte sık sık kavimlerin 

cezalandırılmasına halkın sapkınlıkları sebep olmuştur. Murathan Mungan günahlarıyla hayat 

seçimleriyle içinde bulunduğu çürüme hissiyle cezalandırılan bu insanların bir parçası olmuştur.    

“bir uzak sabah denizidir gittiğin kapı 

Ellerinde rüzgârların taşınmaz çamurları var 

Köpürmüş soylarımı toplarken çürüyen yanlarımdan 

İnan batmış şehirler gibi onarılmaz anılar 

Gözlerinde unuttuğum o eski aciz miras 

Almaya gelsem soluğumda dalgın yosun kokusu 

Biliyorum artık hiçbir gemi taşımaz beni 

Ve yeniden büyür içimde mağrur bir zakkum gibi 

                                           terk edilmek korkusu” (Sahtiyan, Diyalektik Mutsuzluklar, 2017: 

40). 

Yaratılış Destan’ında ilk günah Erlig’in ellerine bulaşan çamur ile anlatılmaktadır. Tanrı 

Karahan yeryüzünü yaratırken Erlig’in bir avuç çamuru kendine saklaması ve bunu ağzına koyması 

anlatılır. Ancak Tanrı Karahan tarafından fark edilen bu durum sonucunda Erlig cezalandırılır. 

Erlig, çürüyen ruhların, bozulmuşluğun, günahların temsilcisidir. Giden sevgili uzak sabah denizine 

gitmektedir. Sabah denizi durgunluğu ile Tanrı Karahan ve Erlig’in birlikte uçtukları uçsuz 

bucaksız denizi hatırlatmaktadır. Sevgili artık günahkârdır, ellerinde taşıyamadığı çamurla kendi 

bozulmuşluğunun lekelerini barındırır. Şiirin öznesi giden sevgilinin ardında kendi yalnızlığını, 

çürümüşlüğünü bulur. Günahların arasında kendini var eden özne, çürüyen yanlarından kendi 

varoluşunu toplar. “köpürmüş soylar” öznenin varlığının değişen yönlerine bir atıftır. “mutluluk 

özünde insanın kendi varoluş gerçekliğini bulma süreci”yken (Şahin, 2017: 135) şiirin öznesine 

göre mutsuzluk kendini bulma sürecidir. Çünkü o acının çürüttüğü yanlarından kendini var 

etmektedir. Şiirin çürüyen bir başka imgesi anılardır. Geçmiş, çürüttükleriyle ve yok ettikleriyle 

değiştirilemez yapıdadır. Yok oluşun, yalnızlığın göstergesidir “batmış şehirler”. Yıkılmamıştır bu 

şehirler tıpkı batmış bir gemi gibi suyun dibindedir ve çürümeyi beklemektedir. Zaman gücüyle 

anıları eskitir. Sevdiğinin gözlerinde hala saklı olan bir miras vardır. Bu yalnızlığın avutma 

biçimidir ancak şiirin öznesi bununla avunamayacak durumdadır çünkü bırakılan miras eski ve 



39 

 

acizdir. Eskilik bir çürüme ibaresidir. Varlıkta meydana gelen bir dönüşümü simgelemektedir. Bu 

yüzden sevgilinin gözünde kalan miras ilk halini koruyamamıştır. Onların da değiştiğinin bir 

göstergesidir.  

Mungan’ın şiirlerinde sık sık kapalı veya açık Nuh tufanına göndermeler bulunur. Yine bu 

şiirinde de “batan şehir”, “yosun kokusu” ve “hiçbir gemi taşımaz beni” ifadeleriyle Nuh tufanına 

atıfta bulunmuştur. Tufan çürüyen topluma verilen dersin ibaresidir. Şiirin öznesinin anıları, suyun 

altına batan bir şehir gibidir. Çürümeye mahkûm bırakılmıştır. Şiirin öznesi de anıları gibi tufanın 

suyunun altında kalan günahkârlardandır. Çünkü öznenin soluğunda saklı bir yosun kokusu 

bulunmaktadır. Şiirin öznesi günahlarıyla o kadar kalmıştır ki suyun altında hareketsizlikten ruhu 

yosun tutmaya başlamıştır. Suyun altında kalan özne, çürüyerek Erlig’in safında kendine yer 

edinmiştir. “biliyorum artık hiçbir gemi taşımaz beni” sözleri öznenin günahkârlığının bir 

sembolüdür. Nuh’un gemisinde kurtuluşa ereceklerden değildir. Gemiye alınamayan özne 

yalnızlaştırılmıştır. İçinde terk edilme korkusunu taşımaktadır. Bu korku aynı zamanda kibirli 

yapıdadır. Zakkum; ihtişamlı yapısı, güzel kokusuyla kibrin sahibidir. Aynı zamanda kibrinin 

taşıdığı zehrinde sembolüdür. Zehirli bir bitkidir. Günahların sembolü olarak cehennem kapısında 

bulunmaktadır. Kur’an’ı Kerim’de zakkumla ilgili ayetler bulunmaktadır. “Bu mu daha iyi bir 

ikramdır yoksa zakkum ağacı mı? Biz o zakkumu zalimler için bir sınama aracı yaptık.  O, 

cehennemin ta dibinde yetişen bir ağaçtır. Tomurcukları sanki şeytanların başları gibidir. Zalimler 

mutlaka onu yiyecekler, karınlarını onunla dolduracaklar.  Sonra onların, yedikleri bu nesnenin 

üzerine, kaynar su karıştırılmış bir içecekleri de olacaktır. Sonunda onların varacakları yer 

mutlaka cehennem olacaktır.” (Saffât 37: 62-67).  Bu toksik bitki içsel çürümenin imgesidir. Şiir 

öznesinin içinde büyüyen zakkum, ruhunu günahlarla çürütüp cehennemin kapısına bırakan kişidir. 

O yaşadıklarıyla, içine yükledikleriyle cehennemi içinde büyütmeye razıdır. Varacağı mutlak sonu 

bilen özne yine de kendi olmaktan vazgeçmez. Çünkü “kendinden çıkmak günah işlemektir.” 

(Cioran, 2013: 27). Çürüyen yanlarının farkındadır ve çürümeyle kendini var eder. 

“Mübadele Kanunlarına göre suretlerini yeniden düzenleyen 

Ey Zamanımızın Melekleri! 

yer aldığınız ikonalarda 

alçak sesle söyleniyor 

Meryemliğin çürüyen ninnileri 

nicedir hayatla kendimizin arasında 

gayri meşru bir Görme Biçimiyken  

                            Travesti Gerçekliği” (KS, Damalı Giysi, 2011: 44). 

Din; toplumları, bireyleri ve onların yaşamını ekonomik, sosyal, kültürel yönden 

derinlemesine etkileyen bir olgudur. Din yaşamın merkezidir ve onun sınırlarını çizer. Sınırlar 

çizerken amaç toplumun bozulmasının önüne geçmektir. Bu sebeple toplumsal çürümenin önüne 

geçmek adına yasaklar,  sınırlandırmalar koyar. Şiirin eylemcisinin, kendi olabilmesinin önünde 

din, engel teşkil etmektedir.  Eşcinsel yönelimleri olan birey için din sınırlandırıcı, ahlak koyucu 

etkendir. Öznenin söylemlerinde din sıklıkla kullanılan ifadedir. Ancak bu din onda kutsilik ifade 

etmemektedir. Günümüz modernizmi dini değerleri yozlaştırıp aşındırmıştır. Bu yüzden varoluş 

içsel çürümeye, çürümenin verdiği ızdıraba dönüşmektedir. Zamandan, değişim ve dönüşümden 

etkilenen sadece insanlar değil melekler de zamanın değişiminden etkilenmiştir. Masumiyetlerin 

çürüdüğü günümüz dünyasında melekler eski kutsal değerlerini dönüştürüp kaybetmeye 



40 

 

başlamışlardır. “Ey zamanımızın Melekleri!” diye seslenen şiirin öznesinin seslenmesinde bir ironi 

saklıdır. Çünkü onlar bile suretlerini günümüz çağına ayak uydurarak değiştirmiştir. Din modern 

çağda toplumsal yıkıntının altında kalmıştır. Yüce estetik değer olma özelliğini kaybetmiştir. 

Melekler her ne kadar değişime uğradı denilse de insanın kendi benliğine verdiği değerin yanında 

önemi kalmamıştır. Melekler kilise duvarlarında yer alan ikonalara hapsolmuş konumdadırlar. Hz. 

Meryem her zaman saflığın, bekaretin sembolü olarak kadınların yerine anılan bir sembol 

konumundadır. “…kadınların isimsiz, daha doğrusu Meryem oluşu kadınların bir değer olarak 

süblime edilmesini, yüceltilmesini öncüllemiştir.” (Arslan, 2019: 26). Ancak modern çağ Hz. 

Meryem’in kutsallığını öncüllemez. Çünkü kendini oluşumunu tamamlamaya çalışan birey günaha 

bulaşmış vaziyettedir. Şiirin öznesi Meryemliğin kulağa hoş gelen bir ninniden başka gerçekliği 

yoktur. Bu ninni zamana meydan okuyamamış ve çürümüştür. Şiirin öznesine göre cinselliğin 

bastırılması Meryem simgesinde saklıdır. Dini değerlerin aksine saflığın sembolü olan bekaret 

ruhsal çürümenin göstergesidir. Klisenin duvarlarındaki ikonaların dışına çıkamayan Meryem’in 

sesi hem bozulmuş hem de azalmıştır. Din eşcinsel yönelimleri gayri meşru sayarak onların birer 

çürüme sembolü olduğunu düşünürken özneye göre durum tam tersidir. Kendi olabilme süreci tam 

anlamıyla kendini tanımaktan ve kabullenmekten geçer. Şiirin öznesine göre çürüme dini değerler 

düzleminde kendin olmaktan çıktığın anda başlar. Bu durum şiirin öznesinin hayatla kendi olma 

arasında sıkışıp kaldığını ortaya koymaktadır. Öznenin tek gerçekliği travesti gerçekliğidir. 

Travesti gerçekliği toplumun dini değerleri bakımından çürüme durumunu ifade etse de şiirin 

öznesi tarafından dini değerler altında hissedileni tercih etmeme durumu bir çürüme olgusunu 

oluşturur. 

“ Zulmün ve ölümün doğusunda 

Nuh’un gemisiyle yan yana çürüyen 

Nasıl anlatsam seni 

Bin yıl sonra aynı topraklarda ölenleri  

Zamanın boşalmış testisinin başında  

Günün adağı, akşamın huzuruyla  

Tapınaklarından dönen Urartulara” (Omayra, Ölü, 2022: 88). 

Nuh tufanı öncesine, tufan anına sık sık telmihlerde bulunan Mungan, “Ölü” şiirinde tufan 

sonrasına göndermede bulunur. “Ararat, Ağrı dağının eski ismidir. Hz. Nuh’un yaptığı geminin 

büyük tufandan sonra bu dağda karaya oturduğu rivayet edilir.” (Bingöl, 2016: 582). Doğu bir 

dönem tufanın son bulup yaşamın filizlenmeye başladığı yerken dönüşüme uğrayıp zulüm ve 

ölümün mekânına dönüşür. MÖ 8-7 yüzyıllarda Doğu’da hüküm süren Urartular döneminde 

doğunun mistik huzurundan bahsedilir. Urartular tapınaklar yapıp, adaklar adayıp kendini huzura 

erdiren toplumdur. “Zamanla değişen dinamikler, dönüşen toplum katmanlarına ezberi 

bozduracak…” (Arslan, 2012: 3) doğunun mistik huzurunu çürütüp onu zulüm ve ölüm bölgesine 

çevirir. Zaman karşısında bu defa çürüyen toplumun değerleri, yaşam biçimi, tercihleridir. Boşalan 

testi, zaman karşısında yitirilen değerlerden oluşur. Doğu; savaşın kıyımın, kan kokan toprakların 

ve ölümün merkezidir. Çürüyen din olgusu karşısında Nuh’un gemisi ile yan yana çürüyen insan 

durur. Zaman insanı Tanrı’dan, onun verdiği huzurdan uzaklaştırıp çürümeye bırakır. Nietzsche’nin 

Tanrıyı gömen mezar kazıcılarının yaygarasından başka bir ses duyuyor muyuz? Tanrısal 

çürümeden-Tanrının çürümesinden başka koku duyuyor muyuz? Tanrı çok çürüdü. Tanrı öldü! 

Tanrı öldü! Tanrı öldü! Tanrı öldü gitti! Onu öldüren de biziz!” (Heidegger, 2001: 16,17) söylemi 



41 

 

Tanrısal çürümenin toplumun bireylerine verem gibi bulaştığını yansıtmaktadır.  Bugünün insanın 

değerleri ile geçmişin insanının değerleri aynı değildir. Tanrıyı çürüten toplum çürümüşlüğün 

kokusu altında ezilmektedir. Şiirin öznesi “nasıl anlatsam seni / bin yıl sonra aynı topraklarda 

ölenleri” dizeleriyle yaşanan değişim karşısında sözcüklerin kifayetini yitirdiğini anlatıyor.  

4.6. Lafzın Çürüyüşü 

Söz yaradılışın başlangıcından itibaren vardır. Evren sözün üzerine kurulur. Yuhanna İncili 

başlarken evreni söz üzerine temellendirir. “Başlangıçta Söz vardı. Söz Tanrı’yla birlikteydi ve Söz 

Tanrı’ydı. (…) Söz insan olup aramızda yaşadı.” (Tanrısal Söz 1: 1,14). Söz Tanrı’nın kelamında 

bulur kendini. Söz ebedi var olan sonsuzluğa aktarılandır. Tanrı’nın kelamından yeryüzüne inen 

söz insanın suretine sığınır. İnsanın dilinde söz değişim ve dönüşümün içinde nesilden nesile 

aktarılarak evrimleşir. Tanrı’dan insana geçen söz gücün simgesidir. Diğer canlılardan sözü 

kullanma yetisiyle ayrılan insanoğlu gücü de elinde bulundurur. Gücün bir ucu iyiliğe, güzelliğe 

bağlıyken diğer ucu iğrençliğe, kötülüğe, çürümüşlüğe bağlıdır. “Bir söz büyü gibidir. İnsanlar 

kara büyücüler gibi sözü kullanıyor, düşüncesizce kullandıkları sözle birbirlerine büyü yapıyor.” 

(Ruiz, 2011: 42). Sözün ehlileştirilemeyen gücü insanlık arasında dolaşırken en büyük 

manipülasyon aracı olarak kendini var eder. Söz ile hem kendini hem başkalarını büyü yapar gibi 

etki alanına alan insanlar gücü eline alan kişilerdir. Sözün iyileştirici gücünü kullanarak yaşam 

alanını cennete dönüştürenler olduğu kadar sözün zehirleyen, zihni çürüten yönünü kullananlar da 

vardır. Zehirli bir ok gibi savrulan söz değeni çürütür,  değiştirir.     

“şiir dönüştürür mü 

 alem gerçekliğine 

 

çürümeyen bir dile  

çevrilene kadar  

elimizdekiler 

 

alem dediğinle  

ayan  

ya da gizli kal son meclise kadar” (Gelecek, Hermes’in Kayıp Sözleri, 2016: 83). 

Sonlu dünyaya adım atan insanoğlu adının sonsuzlukta asılı kalmasını arzular. Bu sebeple 

yapılar inşa eder, sanat eserleriyle uğraşır. İnsan dünyaya düştüğünden beri yeryüzüne kendini 

anlamlandırmak, kendinden bir parça bırakmak adına söze sığınmıştır. Söz uçar yazı kalır 

mantığının getirdiği bilinçaltıyla düşüncelerini yazıya döken insan adının sözünün kalması için 

taşlara, duvarlara yazılar yazar kendinden sonraki nesillere sözünü emanet eder. Söz şiire 

dönüştüğü zaman evrilir, değişir en başkalaşan halini alır. Şair sözüyle bir “hayal satıcısı”dır. 

(Gürpınar, 1986: 20). Şiirde başkalaşan söz büyü gibi düşüncelere, hayallere dağılır. Anlamsal 

boyutlar elde eder. Sözün kazandığı anlam katmanları her bir zarın içinde ayrı bir giz barındırır. 

Şiirin başlığı onun kimliğidir. “Hermes’in Kayıp Sözleri” isimli şiire isimden içeriğe doğru 

baktığımızda şiirin taşıdığı giz, büyü mitolojik karakter Hermes’in lirinden çıkan büyülü melodili 

söz gibidir. Hermes “ Yeni yaptığı bu liri çalmak için gerilmiş olan teller üzerinde parmaklarını 

gezdirdi. O kadar hoş sesler çıktı ki rüzgâr tanrısı heyecana kapıldı. Kendi güzel sesini, lirin 

ahenkli feryadına uydurarak o, (…)şiirler okudu.” (Can, 2014: 95). Hermes’in sözü bir büyü gibi 



42 

 

kulakları doldurur, ruhlara işler. Mungan’ın şiiri Hermes’in büyülü kayıp sözleridir. Onun şiiri bir 

büyü gibi âlem gerçekliğinin ve gizinin peşinden gider.  Şiirsel üslup anlam genişlemesi yaşayarak 

gerçeklikten koparak dönüşür ve değişir. Şiir sözün dönüşüm mekânıdır. Ancak şairin aradığı 

çürümeyen bir dille geleceğe kalmaktır.         

“Boş zaman: İçi görünen saatler 

Bakışın yenik düştüğü an 

Bir dolgu malzemesi sessizlik 

sessizliği dengede tutan boşluğa 

birkaç küçük ayrıntı yerleştirilmiş: Boş alan  

(…) 

her tanesi es vuruşu temkinli parmak uçlarında  

Ayrılık karşıya bırakılmıştır. 

Söz’de çürüyecek şeyler. 

Formüllerini bilmediğimiz 

Ama yasalarına teslim olduğumuz 

Fizik kuralları gibi işliyor her şey” (OİŞ, Boş Uzam, 2017: 30). 

Hareketin, eylemin tutsak olduğu anlardır boş zaman. Yaşanan derin durağanlık çürümeyi 

tetikleyen unsurlardan biri olur. Eylemsizlik içindeki bireyin zihinsel eriyişi başlar. Boş zamanın 

yenikliğini artıran ve şiddetini çoğaltan unsur sessizliktir. Oluşan boşluk boş zaman ve boş alanla 

birleşerek ruhsal çürümeye hız kazandırır. Kimi zaman durmanın düşünmenin kendini bulmanın 

sırrı sessizlikte saklıdır. Ancak bu durumun sık tekrarlar içinde yinelenmesi boşlukta asılı kalan bir 

hayata döner. Tepkisizleşen insan boş zamanını boş mekânların içinde sessizliğe gömülerek yapar. 

Çürüme, boş zamanın eylemsizliğiyle bir olup sesi yutar. Sessizliği boş zamanın ve boş mekânın 

dolgu aracı olarak seçer. Çürümenin yansıması olarak da şiirin öznesi boş alanı karşımıza çıkarır. 

“…insanı bezdiren bir suskunluk(…)” (Baudrillard, 1991: 24) sözde çürüyen anların çığlıklarıdır. 

Sözün sessizliği kendine es vuruşunda (Sus işaretinde) kendini bulur. “Sus işaretleri müzikal 

tatlılık elde etmek, sesi dinlendirmek, rahatlatmak veya okuyucuya nefes alacak kadar zaman 

oluşturmak gibi gayelerle nağmeye verilen arayı göstermek için kullanılan işaretlerdir.” 

(Selimoğlu, 2012: 43). Müziğe suskunluğu veren es vuruşu, şiirin öznesi için de şiire sus notası 

olur. Bu sessizlik nefes mesafesini bırakırken şiirin öznesini çürümeye sürükler. Şiirdeki es vuruşu 

ardında ayrılığın sessiz çığlığını barındırır. Konuşacak cümlesi kalmayan öznenin sözleri 

çürümüştür. Hayatın, doğanın, fiziğin kanunlarını bilmesek bile yaşam özneyi kanunların ince 

işçilikle işlenmesinin içine atar. Suskunluğun acısında çürüyen bireyin sesi, sözü es vuruşunun 

boşluğunda asılı kalır.         

“şiir dediğin atomun parçalanması 

varoluş mucizesini doğruluyor tekrarın bilgisiyle 

 

Atomize ettiğin anlam ancak şiirde patlar 

nesneler dille genleşir yaşam dille ödüllendirilir 

dünya dille kazanır kaybolmaya karşı bağışıklığını  

varlığın özerkliğidir şiirin dili 

sözcüklerin zarı saydamlaşır şiire sesini verdikçe 

evren böyle konuşur bizimle 



43 

 

donar katılaşır çürür verili olanın hapishanesinde  

dil 

şiir firardır 

her seferinde” (Gelecek, Adak Sungusunun Önünde, 2016: 104,105). 

Şiir, dili yeniden kurar. Sözcükleri değiştirir ve dönüştürür. Şiir, imgelerle dili yeniden 

doğurur. Oluşan yeni dil ve anlam kimi zaman birbiri arasında çatışma yaşar. “Mehmet Yalçın’ın 

ifadesiyle dil ile şiir arasında bir yıkım ile bir yapım, bir öldürme ile bir diriltme serüveni 

yaşanır.” (Özcan, 2017: 245). Şiir varlığın özünün yansımasıdır. Atom parçalanmasının yarattığı 

yenilikçi etkiyi şair şiirle sağlar. Atomun parçalanma anında evrene yaydığı enerjiyi söz, şiirin 

içinde imgeyle kendini var etmesiyle bulur. Evrenin gizi atomun parçalarında gizliyken şiirin gizi 

sözde saklanır. Şiir dilinde söz özerkliğini ilan eder. Şiirin öznesine göre dil verili olanın 

sınırlarında katılaşmış, donmuş biçimdedir. Şiir kendini var ederken çürüme başkaldırıya dönüşür 

kendini yeniden oluşturur.  Çürümenin sıfır noktası sözün çürüyüşünde saklıdır. Şiirden uzaklaşan 

özne sözün çürümesinde kendi varoluşundan uzaklaşır. “Şiir ve ümitlenme arasında tam bir 

bağdaşmazlık vardır; şair de yaman bir çürümenin kurbanıdır.” (Cioran, 2013: 96). Çürümeye 

karşı dururken çürümenin izinde kaybolan şair sözün tutsaklığında çürümeye boyun eğer.  

“her şeyi yeniden söyleyerek mi  

ayırabiliriz çürüyen zarından 

Nerval’in deliliği / Baudelaire’in Albatros’u 

ve Mallerme’nin umutsuz kuğusu 

her şeyi başlatan inkar / aynı uçurum üstünde  

dünyanın ilk gecesi / sınanıyor quanta 

bir yandan başkaları adına acı çekiyoruz 

bir yandan kendi acılarımızı tanımıyoruz 

aynı uçurum üstünde / tekrar ve inkar / sussak da konuşsak da / başka dillerin uğultusu 

bir tek şiir yapar sözcüklerin ilk gecesini yeniden 

delilik gibi, Albatros gibi, kuğu gibi yeniden” (BG, Quanta 2018: 42).  

Sözün yeniden varoluşu imge ve sembollerle mümkündür. Maddi olandan manevi olana 

köprü kuran şiir bu köprünün inşasında imge ve sembolleri kullanır. Köprü ne kadar sağlamsa imge 

ve sembollerin kullanımının, anlam çağrışımlarının o kadar güçlü olduğunu gösterir. Şiirde yeni bir 

üst dil yaratmak, dilin çözülen yapısındaki bozunmaları gidermektir. Sıradanlığın içinde eriyen 

günlük dil şiirdeki anlam kapalılığıyla yeniden canlanmaktadır. Özneye göre sözü çürümeden 

arındırmanın yolu yeniden söylem ile mümkündür. Çürüme zar gibi sözün etrafını kaplarken 

çürümeden arınan söz, anlamın kendini yeniden var etmesiyle benliğine ulaşır. Yaşamsallığını 

kazanamayan sözcükler çürümenin etkisine kapılarak anlamsal olarak yiter. Nerval, Baudelaire ve 

Mallerme’nin sözlerinde kendi sözüne hacim veren Murathan Mungan; çürümüş yanlarından her 

şeyi yeniden söyleyerek sıyrılır. Şiirini ruhsal nevrozlar arasında yazan Nerval’in şiire yansıyan 

buhranlı çürümüş halleri, “Şairler Tanrısı” olarak nitelendirilen Baudelaire’in sembolik bir dille 

yazdığı Albatros’u, Mallerme’nin “rüyalarıyla donmuş” kuğusu, sözü alt üst ederek yeni sembolik 

anlamlar kazanıp sözün çürümüş zarından arınmasını sağlar. Baudelaire “kendisini bir tür kuş olan 

albatrosa benzeterek hem şair olmanın görkemini hem de bu kuşun gemideki tayfalar tarafından 

yakalandığı zaman yaşadığı çaresizliği ve sefilliği ifade etmeye çalışmaktadır.” (Apaydın, 2019: 

155). İhtişamlarının yanı sıra şiire çürümüş benliklerin sembolü olarak giren albatros ve kuğu 



44 

 

sözün yeniden boyutlanmasının temsilcileridir. Şiirlerde yer alan varlıklar güzelliklerini bir kenara 

bırakıp çürümenin yarattığı deformasyon ile çirkinliğe geçiş yapmaktadır. Nerval, Baudelaire ve 

Mallerme’nin şiirlerinde gerçeğin üzerine aldığı çirkinlik vardır. Bu kullanım şekliyle şiirlere 

yansıyan her ne kadar bir çürüme örneği olsa da şiirin öznesine göre sözün yeniden oluşumudur. 

Çürüyen ruhları yansıtan sözcükler sembolik anlamlar kazanıp kuantum boyutlarına geçiş yapar. 

Bu geçiş bir anka kuşu gibi yeniden oluşumu simgeler. Sözcükler şairlerin elinde çürümelerine 

başkaldırırlar ve anka kuşu gibi yeniden doğarlar. Bu sebeple şiirin öznesi delilik, Albatros ve kuğu 

sembolleriyle özdeşlik kurarak kendi şiirini çürümenin zarından ayırmaktadır. Şiirin öznesi hem 

diğer şairlerin acısını duyar hem aynı uçurum kenarında kendi acısıyla yüzleşir. Acının bıraktığı 

ruhsal iz şiirin mısralarına gizlenerek kendini onarır.    

4.7. Toplumsal Çürüme 

Primitif dönemlerden itibaren yalnızlık duygusundan kaçınan, iletişim kurma arzusunda olan 

bireyler bir araya gelerek toplumları oluşturmaktadır. Oluşan toplumsal yapı, toplumun bireylerinin 

kültürünü, davranışlarını çepeçevre saran gizli bir tel örgüdür. Birey her ne kadar özgür hareket 

ettiğini düşünse de toplumun çevrelediği görünmez sınırların kuşatmasında hareket eder. Birey 

psişik fenomenlerde teklik bilinciyle hareket ettiğini düşünürken toplum psişik fenomenlerin 

şekillenmesine kaynaklık eder. “Varoluşun kaynağı bireyin kendisi değil toplumdur.” (Durkheim, 

2004:52). Bu sebeple yapılan davranışlar her ne kadar birey çıkışlı denilse de toplumsal bir baskı 

sonucu oluşmuş eğilimlerdir. Toplumun çizdiği sınırlar canlılığı, dinamizmi, düzeni temsil etse de 

kurulan baskı ve dayatmalar kendi olamayan bireylerin çürümesine neden olmaktadır. Nasıl ki 

bireyin varoluşsal özünü oluşturan olgu toplumda saklıysa toplumun çürümesini oluşturan olgu da 

bireyde saklıdır. Bütünleşik bir geçişle birbirine veri aktaran toplum ve birey çöküntünün ve 

dekansın temelini oluşturur. Sanayi çağıyla birlikte toplum var olanı tüketmek üzerine kaotik 

toplum meydana gelir. Zaman çağı değiştirirken insanı da değiştirir. İhtiyaçlarını karşılamak için 

tüketen toplum makineleşmiş çağın etkisiyle mekanikleşen alışkanlıklar edinirler. Mekanikleşen 

insan yeni oluşan toplumun tüketim nesnesidir. Baudrillard’ın “tüketim toplumları” adını verdiği 

bu toplum türü bozulan, dönüşen, çürüyen insan yığınlarıyla iç içe geçmiştir. Oluşan tüketim 

toplumları narsist bir yapı meydana getirir. Narkisos’un aynasını vitrinde tutan birey, vitrindeki 

olma arzusuyla benliğini yansımaya adayarak çürütür.     

“duvarda asılı durur babaların 

kanlı gömleklerinin hatırası 

 

coğrafya dersinde büyümek budur 

 

kalplerini zindanlarda çürütür 

mezar başında edilen yemin 

ömürlerin ölmeğe değin tek hatırası 

 

olmak, ölmekle bir tutulur 

coğrafyanın büyük paradigması 

 

doğu doğudur / batı da batı 



45 

 

zaman kapatana dek aradaki farkı” (SD, Duvar- doğu,  2016: 209). 

Toplumları farklılaştıran, toplumun kaderini çizen çevresidir. Toplumun içinde bulunduğu 

konum tarihsel yaşanmışlık, kültür, ekonomi üzerinden bir coğrafi bir koordinat çizmektedir. 

Toplumların maneviyatını şekillendiren çevre varlığın şekillenmesinde önemli bir ölçüdür. Çizilen 

bu ölçünün dengesi her coğrafyada farklı şekillenmektedir. Murathan Mungan “Duvar, doğu” 

isimli şiirinde doğunun töre olgusu üzerinde durmaktadır. Törenin biçimlendirdiği toplum kin ve 

nefret ile doludur. Kan davasının süregelen acılarını ve acının çürüttüğü toplumların hikâyesi 

saklıdır. Şiirin öznesi duvardaki kanlı gömlek simgesine dikkat çekmektedir. Kanlı gömlek, 

toplumu çürüten bir olay olan kan davasının bir simgesidir. Kanlı gömleğin babaya ait olması 

atadan gelen çürümüş zihniyetin hem acısının hem de kalıtsal mirasının bir kanıtıdır. Nesilden 

nesile aktarılan kin duygusu bireyin ruhunu intikam zindanında hapseder. Mezar başında edilen 

yemin şiirin öznesinin atanın kanı üzerine edilen sessiz intikam naralarıdır. Toplumun töre gereği 

dayattığı intikam duygusu hem bireyin hem de toplumun çürüyüşüne zemin hazırlamaktadır. 

Coğrafyasının kaderini yaşayan şiirin öznesi “coğrafya dersinde büyümek” mısrasıyla içinde 

bulunulan toplumun çürüyüşünün mekânını coğrafya olarak belirlemektedir. İntikam sözü veren 

şiirin öznesi kırılmaz bir döngünün içinde bireyin çürümesini her geçen gün hızlandırmaktadır. 

Bedeni özgür olan öznenin ruhu toplum tarafından kuşatılarak dayatmalara neden olmaktadır. 

Varoluş şiirin öznesinin bulunduğu coğrafyada ölmekle denk sayılmaktadır. Özne var olduğunda 

kan davası içine düşmekte ve toplumun gereklilikleriyle kin ile büyütülür. Düzen doğu 

coğrafyasında intikam ile işlenirken batı coğrafyasında farklılık vardır. Bu durum doğu doğudur 

batı da batı mısralarında ortaya konulmaktadır. İki bölgenin ebedi çekişmesini ve toplumsal 

yaşayın farklılığını dengeleyecek tek terazi zamandır. Şiir yapıcısı zamanın aradaki farkı 

kapatmasını beklemektedir. Zamanın asırlara sığınmış töresi toplumun çürümüşlüğüne ayna 

tutmaktadır.              

“ergime noktası medeniyetin 

tarihin suda kaynama derecesi 

toplumsal sismografinin atarlı kayıtları 

(…) 

bu çağ nasıl sağır etti herkesi kendi içine, 

nasıl feda etti her şeyi 

devrilenin çürüyenin yıkılanın kaybolanın gürültüsüne 

görme fazlası nasıl kör etti herkesin açısını 

(…) 

vitrin hapishanelerinde 

alın yazısı barkodlanmış 

mürekkebi çürümüş 

bir lekenin ağırlığı altında” (ÇG, Muasır Medeniyet Seviyesi, 2019: 102,103). 

Bir medeniyetin erime noktası toplumun çözülmeye, çürümeye başladığı noktadır. Milli 

bilince kaynaklık eden tarih kırılma noktası yaşadığında toplumda kopukluklar oluşmaya başlar. 

Yaşanan olumsuzluklar toplumda deprem etkisi yaşatarak tarihe kayıtlarını düşürür. Toplumun 

tarih bilinciyle arasında çatışma yaşaması bu toplumsal sarsıntının bir göstergesidir. İçinde 

yaşanılan çağ şiirin öznesi için çözülme ve çürümenin yer aldığı müphem bir eylemin varlığını 

sürdürdüğü zaman dilimidir. Toplumda yaşayan birey, topluma ait olmak için herkesleşmenin esiri 



46 

 

olur. Toplumun kaidelerine uymak amacıyla herkeste olması gereken yaşam becerileriyle 

donanmaya başlar. “(…) toplum içinde yaşamak için gerekli becerilerin hepsi yararsız, çoğu kere 

zararlı ve bazen doğrudan intihar demek olacaktır.” (Bauman, 2010:67). Bu intihar hali şiirin 

öznesin etrafında koca bir çığlık gibidir. Bu çığlıkta çürüme sesleri saklıdır. Var olanla, var olmak 

zorunda bırakılan arasında kaybedilen değer yargıları toplumu; kör, sağır eden ruhsuz et yığınlarına 

dönüştürür. Kendine duyarsızlaşan şiirin öznesi toplumla tarihle yüzleştikçe topluma da 

duyarsızlaşır. Benlik yitimini yaşayan şiirin öznesinin içinde yaşadığı toplumda var olma bilincini 

çürümeye feda etmiştir. Şiirin öznesi kaotikleşen toplumun tarih yanılsamasının dışında etkileyen 

unsur olarak alınyazısını görmektedir. Alın yazısı çürümüş bir mürekkep ile yazılmaktadır. Bunun 

sebebi dini değerler çerçevesinde toplumu oluşturan bireyin, hatalarını mutlak bir kabullenişle alın 

yazısına bağlamasıdır. Toplum alın yazısı olarak nitelendirdiği durum sıklıkla olumsuz bir olay için 

bir kamuflaj olarak seçilir. “Dinler, toplumların kendi bilinçlerine ve tarihlerinin bilincine 

varmalarının ilkel biçimidir.” (Durkheim, 2006:223). Ancak kutsalın mürekkebi şiirin öznesine 

göre çürümüştür. Çürümüş bir mürekkeple yazılan alın yazısı denilen kötü kabullenişi topluma yük 

olmaktadır. Bu sebeple mekanikleşen dünyada alınyazısı da mekanikleşerek barkod imgesiyle 

birlikte kullanılmıştır. Metalaşan birey alınyazısının gerekliliğiyle çürümesine boyun eğmektedir.      

“yamar tarihten devşirilmiş örneklerle kendini 

sahteliğin şimdisi 

 

‘Dönüp tarihe bakacak olursak’: 

Tarihte delilden çok yalan var 

 

Her yüzyılın suçu kendi çürüğünde morarır 

 

Dünyanın doğumundan başlayarak  

Kaç insan ölmüş bugüne kadar? 

Varlık ölüme istatistikle katlanır” (SD, Tarihte bugün, 2016:222). 

İnsanoğlu geçmişte iz bırakarak ilerler. Toplumun kültürünü geçmişte bıraktığı izlerin 

oluşum hikâyesi oluşturur. Kültürler kendini var ederken kutsanmış hikâyelerle bohçasını doldurur. 

Şiirin öznesine göre şimdi, geçmişin devşirilmiş hikâyelerinden toplanan sahtelikten 

oluşmaktadır.“(…)geçmişin giderek azalmakta olan sermayesiyle geçinen çürümüş bir avangard 

kültür(…)” (Kuspit, 2010: 191) ortaya çıkarmaktadır. Bu duruma tarihte delillerden çok toplumları 

etkileyen yalanlarla örülü olması yatmaktadır. Toplum hikâyesini oluştururken karıştırdığı 

bozulmuşluk içinde yaşadığı yüzyılı da çürütmektedir. Murathan Mungan “her yüzyılın suçu kendi 

çürüğünde morarır” mısrasını diğer mısralardan yalıtarak yazmıştır. Çürümenin zehrini diğer 

yüzyıllara taşmasını engellemek ister. Çürümüş nesne, ona temas eden diğer nesneleri de çürütür. 

Çürüyen yüzyıl da bir sonraki yüzyıla gen ve kültür bozulmasını aktarır. Dünya var olduğundan 

beri doğumun yanında ölümde var olmuştur. Ancak sorgulanan ölüm tarihin yalanları, çürüyen 

yüzyıl mısralarının devamı olarak gelmektedir. Bu durum ölümlerin doğal bir yolla olmadığını da 

göstermektedir. Toplumun en ezici çürümüşlüğü savaşlarla öldürülen masumları oluşturmasıdır. 

Dünyanın dengesini var olmak ve yok olmak arasındaki ince çizgi belirlemektedir.   

“kaçırmayınız sakın müstemleke edilmiş ilişkilerimizin seyirlik temsilini 

Kaçırmayınız sakın bir geçiş toplumunun sanat ve edebiyat  



47 

 

çehresinde cereyan eden heyecanlı hadiseleri 

solumalıyız artık bir sınıfın çökerken ve çürürken yarattığı bu müntehir iklimini 

yaşamayınız artık Direklerarasının bu program dergisini” (MB, Tarihi Direklerarası İçin Bir 

Karşı Metin, 2015: 42,43). 

Yıkılan, devrilen, çöken devletlerin toplumları; kimi özgürlük savaşçısı olur, kimi mağdur 

sığınağında içe dönen insanlardan oluşur. Toplumların hastalıklı dönemleri sadece devleti sarsmaz. 

Devletin bireylerini, bireylerinin yaptığı sanatı da etkiler. Yok olma tehdidiyle yüzleşen toplumlar, 

daha güçlü toplumlar tarafından baskılanır, özgürlükleri alıkoyulur. “Moore’a göre tüm insanlar 

tarihin bir döneminde şekillendirilmişlerdir, göç etmişlerdir, yok olmuşlardır; ülkeler işgal etmişler 

ya da kendi ülkeleri işgal edilmiştir. Pek çok nedene dayalı yer değiştirmeler ve benlik 

kayıpları/kazanımları olmuştur. Bu yüzden tüm kültürlerde postkolonyal bir yapı vardır” (Çıtak, 

2014: 567). Şiirin öznesinin de ilişkileri postkolonyal bir yapının izlerini taşımaktadır. Alınan izler 

tecrit edilip sakınılmamaktadır. Aksine olanlar bir seyirlik oyun gibi perdeye aktarılacakmış gibi 

özne tarafından tekrarlanan “kaçırmayız” nidası tekrar edilir. Kolonyalizmin hastalıklı ve bunalımlı 

hali toplumu çürümüşlük hissini arttırır. Toplumdaki bu çürüme toplumun sanatına, edebiyatına 

yansır. Şiirin öznesi de bu geçiş döneminin heyecanlı anlarını yansıtır. Öznenin heyecanı tatlı bir 

serzeniş değildir. Toplumun kokuşmuşluğunun yaydığı ürkütücü bir sızıdır. Şiirin yapıcısı durumun 

farkındadır. Çöküntü ve çürümüşlüğün acısını soluyan özne karşımıza çıkar. Toplum çökerken ve 

çürürken eylemsizlik içinde kaldığı müddetçe intihara sürüklenir. Sahne oyunu gibi sergilenen 

arada sıkışmış toplum,  acısının farkına varılmasını ister. “(…) çöken bir imparatorluğun yıllar yılı 

ve yeni kurulan cumhuriyet’in başlangıcında tiyatro, müzik ve düşün merkezi ‘direklerarası’(…)” 

(Arpad, 1974:6) dönemin sanat merkezi konumunda yer alır. Özne toplumun çöküşünü 

direklerarasında sahnelenen oyun gibi toplumun gözleri önüne sermek ister. İntihara koşan 

toplumun uyandırılmak için tek çaresi farkına varmaktır.       

“dipsiz sandığı kuyuların sularını sayıkladığı 

Bir ayvan serin serin aktı boşluğa 

Saraylar ve konaklar oldu 

Osmanlının kendi kendini yok etmesinin tanığı 

Acılanmış tutkusunun hoyrat harıyla sokuldu toprağa 

Mezarında çürümeyen yalnızca 

Nedense hala bir intihar lezzetinin damağı 

Yorgun tuğrası görünür 

Padişahın buyuran kapısından” (ODH, Kıssa XII, 2000:31). 

Toplumları var eden onların yapılarını oluşturan geçmiştir. Milletlerin tarihsel geçmişleri 

onların değer yargılarını, hayata bakışlarını ideallerini etkilemektedir. Zaman zaman yaşanan 

toplumsal çözülmeler devletlerin yıkılmasına, hastalıklı bir hal almasına neden olmaktadır. 

Geçmişte yaşanan bu durumlar kimi devlet için bir ders alıp çürüyen yerleri onarma biçimine 

dönerken kimi zaman da o çürümüşlüğün verdiği kokuşmayla kendi sonlarını hazırlamalarına 

neden olur. Osmanlı Devleti görkemli, gösterişli devlet yapısı oluşturmasına karşın toplumsal 

çözülmelerin karşısında zamana dayanamayıp acılarıyla birlikte tarihin satır aralarına yerleşmiştir. 

Şiirin öznesi toplumsal dersi ararken mısraların arasına gösterişin getirdiği çürüme gizlenir. 

Toplumu çürüten “Artık ölümcül bir yok olma biçimi değil, fraktal bir dağılma biçimi vardır.” 

(Baudrillard, 1995: 11). Bu dağılım toplumun katmanları arasına sızarak yerleşir ve farklı 



48 

 

biçimlerde ortaya çıkar. Osmanlı Devleti’nin çürümesi; gösterişin, metalaşmanın, imarlaşmanın 

suretlerine bürünür. Devletin yok oluşuna zemin hazırlayan gösteriş Osmanlı’nın saray ve 

konaklarında kendini gösterir. İhtişama kavuşan saray ve konaklar aynı zamanda çürümenin 

mekânıdır. Çürümenin saray ve konaklarda başlaması çürümenin temelini aileye kadar indiğini 

göstermektedir. Çünkü “ev düşü barındırır, düş kuranı korur; ev, dinginlik içinde düş kurmamızı 

sağlar… İnsan varlığının ilk anlamıdır.” ( Bachelard, 1996: 34-35). Ancak evlere, saraylara, 

konaklara kadar inen çürüme olgusu insanın korunma mekânını yok ederek mahremini yıkmıştır. 

Düşü, hayalleri, ihtişamı yıkılan özne toprağa sığınmak ister. Tarihsel çözülme bilerek gidilen bir 

yoldan meydana geldiği için intihara benzetilir. Yine de toprak olanı kabul etmez ki çürüme özne 

için başlamıştır. Sözünün imzası olan tuğra hala buyruklarından görünür. Öznenin ihtişamı 

çökerken geriye sözün yazılı biçimi kalır. Aynı zaman da çürüme başlamadığından toplumsal 

yenilenme de başlayamamaktadır. Çünkü çürüyen varlıklar yeniden toprakla ayrışarak yaşam 

döngüsüne karışırken bu çözülme toplumda devam etmektedir. 

                        

                                                     

 

 

 

 

 

5. MURATHAN MUNGAN ŞİİRLERİNDE ÇÜRÜME DEĞERLERİ 

5.1. Çürümeye Başkaldırı: Kehribar ve Amber 

Zaman karşısındaki tüm varlıklar bozulmaya, başkalaşıp, çürümeye mahkûm edilir. Zaman 

tüm hırçınlığıyla varlıkları değişim ve dönüşüme bağlı kılar. Çürümenin donma noktası reçinenin 

dönüşümü ile baş göstermektedir. Kehribarı oluşturan “reçine polimerizasyonu havaya ve güneş 

ışığına maruz kaldığında hızlıdır. Reçineler sertleşme, gömülme, sıcaklık, basınç ve nüfuz eden 

sıvıların kimyasal dönüşüm oranının etkilediği bir fosilleşme sonucu kehribar haline gelir.” (Başar,  

2021:18). Reçine içine hapsolan doğa parçacıkları, hayvanlar çürümenin dondurulmuş biçimi 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Amber ve kehribar birbiri yerine kullanılan hatta anlamsal karışıklığa sebep olabilecek çeviri 

hatalarıyla doludur. Tanım kargaşasını yaratan amber sözcüğü için gri amber ve sarı amber 

biçimiyle iki farklı adlandırılma kullanılır. Türkçe’nin dil zenginliği iki farklı tanım grubunu ortaya 

koyarak kehribarı amberden ayırmaktadır. “«Ambregris» sözcüğü Fransızca «kül rengi kehribar» 

anlamına gelir; oysa kehribar ile amber apayrı nesnelerdir. Kehribar zaman zaman deniz 

kıyılarında bulunmakla beraber, denizlerden çok uzakta, toprağın içinde de bulunur; ambere ise, 

ancak denizlerde rastlanır. Üstelik kehribar, katı, saydam, kolay kırılan, kokusuz bir maddedir. 

Ağızlıklarda ve incik boncukta kullanılır. Amber ise, yumuşaktır, balmumuna benzer, öylesine 

baharlı ve güzel kokuludur ki, parfüm üretmekte, emilen haplarda, kullanılır.” (Mellive, 

1987:401). Kehribar ve amber birbirinden kesin çizgilerle ayrılmasına rağmen çürüme her ikisinin 

de ortak özelliğidir. Kehribar, içine aldığı varlıkları dondurarak çürümeye karşı koyarken; amber, 

balinanın midesinden çıkan leş kokulu bir sıvının başkalaşımıdır.  



49 

 

Kehribarın oluşumu fitolojik kökenlidir. Oluşumu yüzlerce yıl önceye kadar uzansa da 

oluşum biçimi konusunda kesinlik vardır. Ağaç gövdelerinden sızan reçine toprağın altında 

binlerce yıl kalarak başkalaşıma uğrar. Bu değişim kehribarı oluşturur. Denizin getirdiği amber ise 

muğlak yapılıdır. Amberin oluşumundaki muğlaklık rivayetleri de beraberinde getirmektedir. 

Amberin oluşumuyla ilgili dört farklı rivayet söz konusudur: “Amber bitkisel kökenli olup, beyaz, 

siyah ve diğer renklerdeki mantarlar gibi deniz dibinde bitmektedir. (…)Amber, denize inen çiğdir 

ve adalara düşer. Deniz de onu sahile atar. Üçüncü bir görüşe göre: O, zamk gibi deniz dibinde 

bulunan bazı ağaçlardan akarak kütleler haline gelmektedir. Dördüncü görüşe göre: O, denizde 

yaşayan balina gibi bazı hayvanların dışkılarının başkalaşım geçirmesi sonucunda oluşmuştur.(…) 

Kâşânî, amberin neft gibi denizin dibinde bulunduğunu, gelgit esnasında kırılarak denizin yüzeyine 

çıktığını kaydetmiştir” (Çakar, 2021:42). Amber hakkındaki en kabul gören görüş ise ispermeçet 

(sperm) balinasının yediklerinin oluşturduğu kusmuk sırasında ortaya büyük kütleler halinde çıkan 

bir madde olmasıdır. Bu görüş balıkçılar tarafından da desteklenmektedir. Avlanan balinaların ağız 

kısmında bulunan bu madde amberin kendisidir. Bazen balinalar bu katı salyalı yapıyı 

çıkartamazlar o zaman da ölürler, denizdeki başka balıkların ayrıştırması sonucu balığın ağzından 

ayrılan amber denizin içinde milyonlarca yıl yüzebilirler. Denizdeki tuzun, havadaki oksijenin 

etkisiyle amberde oksitlenme meydana gelir. Kimyasal ve fiziksel süreçler geçiren amber; 

çürümenin etkisiyle başkalaşıma uğrar. Rengi griden beyaza doğru değişime uğrar. (Ozan, 2021).  

Kehribarın toprağın altında, çürümeyle savaş süreci onun değerini artırırken, amberin denizin 

içindeki kimyasal ve fiziksel yolcuğundaki çürümesi ve başkalaşıma uğraması amberin değerini 

artırır. Çürüme mefhumu kehribar ve amber için olumlu süreçleri teşkil etmektedir. Kötü kokular 

yayan, ezip, yok edici etkilerini soyunan çürüme; yüreğinde geçmişin izini taşıyan kehribara ve 

eşsiz kokular yayan ambere can verir. 

“Ses ile Söz arasında / Dikeytaş / Kesmiş / Dizeyle Cümle arasında / Taşcan  

Fizik ile Ötesi arasında / Kehribar / olmaya akan hayatın reçinesi  

Kaos ile Düzen / Atom ile altı arasında / titreşen / tesadüfler zincirinin / zorunlu yörüngesi 

Aklın Gündeliğiyle / Şiirin Hakikati / paralel evrenlerin / aynı şeride katlanan  

Arka yüzlerinde /sıçrayan zaman / Görünenden Görünmeyene / evrilen  

Etteki çürümenin gizi / taşılcan dikeytaş / kayıt şiirleri / Günü gelen herkesin  

Ateşte suda havada toprakta / okuyabildiği” (Gelecek, Dikeytaş, 2016: 103). 

Hayatın varlığı ve süreğenliği ikilikler içinde devinmesinden kaynaklanmaktadır. Ses ile söz 

arasına sıkışan şiir, cümle olabilmek adına dizelerin arasında kendine yön arar. Sesin söze, sözün 

dizeye dönüşümünü arayan Murathan Mungan şiirini yazarken sıklıkla tek kelimeleri alt alta 

sıralayarak cümle dizgisini oluşturur. Dikey dizelerinin arasına sıkışan söz kendine şiirle anlam 

bulur. Evren düzen ve düzensizlik arasındaki çizgide kendine yön ararken hayatının bağlarını ve 

çürümeyi aynı düzlemde değerlendirir. Çürümenin ve evrenin gizi fizikte saklıdır. Fizik evrenin 

sırrını açıklamak için kullanılırken fiziğin yetersiz kaldığı durumlarda araştırmacılar yönünü 

atomun mikro parçacıkları olan “atom altı” parçacıklara çevirir. Atom altı parçacıklar evrenin 

temel yapı parçalarını ve evrenin gizemli maddelerin bağlarını oluşturup çoklu boyutlar meydana 

getirir. Şiirin öznesine göre atom altı parçacıklar evrenin “kaos ve düzeninden” sorumludur. 

“Mikro kozmosta, yani atom altı boyutlarda kuantum fiziğinin yasaları öne çıkmaktadır.” (Sever, 

2019: 48). Kuantum fiziği, çoklu evren boyutları, atom altı parçacıkları ile ilgilenir. Çoklu boyutlar 

ve bu boyutların oluşturduğu paralel evrenler Schrödinger tarafından geliştirilen “dalga 



50 

 

fonksiyonu” kavramı ile açıklanmaktadır. “Görünenle görünmeyene evrilen” bu evrenler şiirin 

öznesine göre hayatın bütünlüğünü oluşturur. Evrilme sürecinde ortaya “ sıçrayan zaman” kavramı 

çıkmaktadır. Mikro kozmosta bulunan atom altı parçacıklarda zaman ölçülemez konumdadır. Bu 

nedenle sıçrayan birbiri arasında geçişi sebep olan yeni bir zaman kavramı ortaya çıkar. Geçmişi 

an’a taşıyan bu zaman biçimi paralel evrenlerin bir özelliği olarak ortaya çıkar. Şiirin öznesine göre 

birbirine yaslı biçimde olan paralel evrenlerin gizi ancak şiirin hakikatiyle ortaya çıkar. Gerçeklik 

birbirinin aynadaki yansıması gibidir ve şiirin mısralarında yer alır. Tenin çürümesi etteki çürüme 

olarak ifade edilmektedir. Sancı içindeki bireyin acısı çürümede saklanır. Fizik ötesi, kuantum 

fiziğinin kendisidir. Fizik ve fizik ötesi arasına sıkışan çürümenin paralel evrende olumluluğu 

kehribar ile yansıtır. Toprağın altında 10 ile 50 milyon arasında kalan reçine, toprakta oksitlenerek 

başkalaşıma uğrar ve sertleşerek kehribarı oluşturur. “Reçine, ağaçların bir koruma 

mekanizmasıdır.” (Ömeroğlu, 2009: 6). Reçine ağacın yıpranan, kopan yerlerinin çürümesini 

engelleyerek onarım yapmasını sağlar. Hayatın çürümeye karşı başkaldırısı doğada kendini 

kehribar ile gösterir. Zamanda sıkışan kehribar, başkalaşıma uğrarken çevrelediği canlılarda donuk 

zaman algısını yaratır. Zaman tüm varlıkları çürütürken, kehribar çürümeye karşı dik duruş 

sergileyerek bünyesindeki her şeyi geleceğe taşır. Şiirin öznesine göre kehribarın reçinesi “hayat 

reçinesi”dir. Kehribar olmaya doğru yol alan reçine çürümeyi dondurup paralel evrende zamanı 

dondurur. Çürüme sırrını kehribarda, fizik ötesinde, paralel evrende ve şiirde saklar. Arkaik 

dönemlerden itibaren duyguları dile getiren şiir taşa kazınmıştır.  Şiir tüm gizleri bünyesinde 

barındırmaktadır. Mungan’ın şiirinin fraktal yapısı çoklu evrenlere geçiş olanağını sağlamaktadır. 

“günü gelen herkesin” anlayabildiği şiirler çoklu boyutlara geçerek şiirin gizemini çözmektedir. 

Evrenin sırrı anâsır-ı erbaa âleminde çözülmektedir. Bu âlem elementlerin âlemidir aynı zamanda 

atomlar âlemi de denilir. Çürümenin tüm gizemini çözmek “Fizik ve ötesi” ile mümkündür.  

“Alevî erkeklerin kıvırcık bir kokusu vardır / karanfil tadı bırakır adamın dudaklarında 

ha uçan halıya binmişsin, / ha gecelemişsin bir Alevî erkeğinin kollarında 

uçtuğun Burak zamanı kanat / evliyalar uyur doğunun bütün levhalarında 

(…) 

benim göğsüm amber, tenim kehribar / kelimeleri tütsüler şiirlerim 

divanımda sap acı bir karanfil gülümser 

gel oku beni gecele benim divanımda / koynumdaki kelimeleri al 

parmaklarımın arasından tesbih taneleri gibi akar” (ED, alevî ve ali, 2015:  29). 

Aşk yasak ilişkide kendine vücut bulur. Erkeğe aşkı erkekle yaşanan ilişki şehvetini dile 

getiren özne aşkın hudutsuzluğunu uçmanın özgürlüğü ile birleştirerek ifade eder. Aşk sınırsızlığı 

ile yüce duygusuna hakimdir. İlişkinin özgürlükçü yönü özneyi ütopik kavramların ardına 

saklanmıştır. “uçan halı” “Burak” sembolleri özgürlüğe uçmayı, zevki simgelemektedir. İki sembol 

uçmayı simgelese de iki uç mitolojik kavramı birleştirmiştir. “Binbir Gece Masalları”nda Hint 

prensiyle anılan uçan halı ve İslam mitolojisinde yer alan “Burak”  atı. “(…) Miraç sahnelerinde, 

İslam Peygamberin biniti olduğu düşünülen Burak çeşitli hayvan uzuvlarından oluştuğu, dişi bir 

hayvan olarak tasavvur edilmiştir.” (Gültepe ve Berkli, 2022: 1461). Miracın göğe yükselişindeki 

İslami huzur eşcinsel bir şehvet ile birleşmiştir. Burak atı ve evliyalar doğu mistizmini yansıtırken 

Alevilik ve şehvetli ilişki karşıtlığı simgelemektedir. İlişkinin karanfil tadı bırakması lokal 

uyuşturucu etkisi de bırakan baharatın zihni büyüsel uyuşturup çürüten çürüme ile 

ilişkilenmektedir. Şiirin öznesi amber ve kehribar ile kendini özdeşleştirmektedir. Ten şehveti, 



51 

 

göğüs aşkı simgelemektedir. “Ada balığından elde edilen yumuşak, yapışkan ve kül renginde güzel 

kokulu bir madde olan amber (…)” (Diktaş, 2012: 21) çürümüşlüğüyle güzel kokuya ulaşan 

nesnedir. Amber çürümenin leş kokusunun dönüşüme uğramasıdır. Çürümenin arasından sıyrılan 

aşkı amberin şehvetli kokusuyla birleştirir. Öznenin teni yaşanan aşkın şahididir. Kehribarın 

çürümeyi durdurup hayatı içine hapsetmesi gibi aşkın şehvetini de özümser. Bu büyük aşk ve 

şehvetten dökülen kelimeler tütsülüdür. Amberin oluşturduğu tütsülü koku öznenin şiirini büyülü 

hale getirir. Öznenin divanındaki şiirler acı bir karanfil tadındadır. Karanfilin uyuşturma gücü 

yerini fazla beklemeyle acı bir burukluğa bırakır. Özne aşkını divanına davet eder. Artık teninde 

geceleyemeyecek sevgilinin şiirlerindeki kelimelere sığınmasını ister. Tene bulaşan kehribar 

zamana bulaşır tesbih taneleri olur. Tesbih tanelerinin elden akması zamanın karşı konulmaz 

çürütücü gücünü simgeler yine bu durum kehribarla dondurulmak istenir. Sıklıkla tesbih olarak 

kullanılan kehribarın elde çekilirken stresi sıkıntıyı alıp tene ettiği temasla rengini daha fazla 

kahverengiye doğru döndürür. Kehribarın tenle buluşunca renk değişimi çürümenin rengine doğru 

bir geçiş ile gerçekleşir. Öznenin elinde kalamayan aşkı zaman karşısında teninde kehribar olup 

donarken elinde tesbih olup akar.  

“sudaki kehribar çözülmez / taşları tamamlanmadan 

dolgun gözlü hayvanlar gibi bakıyor bana 

akşam / ve akşamdan kalan aşklar 

kehribar olmak için hafızaya 

kehribar doruk karları kehribar 

kendi dağlarımızdan indirdiğimiz 

bir gün hatıra olmaya 

ağzımızda ateşin karın ve zamanın uysal tadı 

dağılır dağılır dağılır 

içimizde bir türlü dağılmayan sıkıntıya” (ED, kehribar, 2015: 83-84).  

Doğada varlıkların çürüyüp yok olmasını hızlandıran şey varlığın içinde bulunduğu fiziksel 

koşullardır. Hava ve suda bulunan oksijenin maddeler üzerinde tepkimeye girmesiyle oksitlenme 

meydana gelir. Oksitlenme çürümenin ana sebeplerinden biridir. Varlığın doğal dengesini tahrip 

ederek varlıkların üzerinde değişim ve başkalaşımı ortaya çıkarır. Kehribar ise bu başkalaşım 

karşısında durandır. Suyun yosun ve pas oluşumuna sebep olan çürütücü etkisi kehribarın yapısını 

etkilememektedir. Deniz, okyanus gibi su kıyılarında bulunan kehribar, allokton kabul 

edilmektedir. Bu kehribarlar ırmaklar aracılığıyla taşınmaktadır. “Birçok kehribar tuzlu suda 

yüzmekte, tatlı ve acı sularda batmaktadır” (Başar, 2021: 23) Kehribar oluşum itibariyle denizde 

oluşmamasına rağmen su kehribara zarar verip çürütmez. Kendinden bir varlık gibi suda 

ilerlemesine olanak sağlar. Öznenin içine düştüğü aşk hayvansal dürtülere sahiptir. Dürtünün, idin 

baskılayıcı biçimini hisseden öznenin hafızası kehribara benzemektedir. “Akşamdan kalan aşklar” 

aşkın verdiği yoğunluğu ruha yaptığı baskıyı ifade etmektedir. Akşamdan kalan kişi sersemliği ve 

ağırlığı üstünde taşımaktadır. Şiirin öznesinin aşkı da akşamdan kalmadır.  Ancak bu hafızalardan 

silinecek kadar basit bir duygu durumu değildir. “kehribar olmak için hafızaya” diyen şiirin öznesi 

kehribarın çürütücü etkiden koruyucu bir yapıya sahip olması nedeniyle akşamdan kalan aşkı 

hafızaya yerleştirirken kehribara dönüştürür. Kehribara dönüşen anılar unutmanın,  çürümenin 

etkisinden sıyrılarak kalıcı bir biçimde zihne yerleşir. Zihinde çözülmeyen anılar kehribarla 

özdeşleyim kurmaktadır. Özne şiirin devamında kehribarı doruk karlarına benzetir. Doruk 



52 

 

karlarının kalıcı özellikte olması çürüme etkisinin donma yüzünü göstermektedir. Hayatın anlarını 

donduran sadece çürüme şiirde kendini tepe noktası karları ve kehribarla özdeşleştirir. Hayatın 

getirdiği acılar bireyin yüreğini donuklaştıran kardır. Özne bilinç öncesine ittiği duyguları hafızaya 

bir gün getirmek için onları zamanda dondurur. Bu donma eylemini geçekleştirirken duyguları 

çürütmez kehribar tazeliğinde saklar. Ağızda kalan anıların bıraktığı ateş, kar ve zamandır. Tahrip 

edici etkiye sahip olan üç unsur şiirin öznesinin hatıralarında uysal biçimde yer alır. Uysallığın 

kaynağı kehribara benzemesindendir. Doğa karşısında direnene kehribar tüm çürütücü ve yok edici 

etkilerin zıtlığından arınmaktadır. Üç unsurun şirin öznesinin ruhunda dağılıp erimesi öznenin 

acıdan kurtulma isteğine karşın acının yayılmasıyla gerçekleşir. Ateşin yakıcı etkisi, karın 

dondurucu etkisi zaman karşısında dağılma yaşamasına rağmen özne içine hapsolan sıkıntıdan 

kurtulamamaktadır. Bu durumun en önemli sebebi ilk dizelerde akşamdan kalan aşkı kehribarla 

nitelemesindendir. Kehribar doğadaki nesneleri nasıl ki yüzyıllar boyunca bünyesinde taşıyorsa 

aşkın verdiği acıyı da dondurarak çürütüp unutturmadan yüreğinde sıkıntı olarak taşımasına neden 

olmaktadır.                 

“Sudra gömlekleri içindeyim 

Zaman tanrı hem erkek hem kadın 

(…) 

içimi öldürüyorum. Kazıyorum içimi 

çoğalmasın diye ötekilerim 

çoğalmasın diye parçalandığı yerde 

kaldı bedenim 

gövdemi çoktan aştı gitti gövdemin tarihi 

geçilmez yerinde karanlığın 

başkasını denedim 

(…) 

Ey benim ateşler kitabındaki babam 

Nerde sazımın mızrabı 

Nerde kehribarım ” (Omayra, Sudara Gömlekleri, 2022: 39-40). 

Hindistan toplumu kast sistemi ile sınıflara ayırmaktadır. Toplumda geçişi mümkün olmayan 

kast sistemi tabakalar arası geçişi engelleyerek bir grubu yüceltirken diğer grubu toplumsal 

çürümüşlüğün ezilmişliğin arasında bırakır. Bu sisteme varna sistemi de denilmektedir. 

“Hiyerarşik bir düzen üzerinden işleyen varna sisteminin en tepesinde Brahmanlar yani din 

adamları, ardından sırasıyla Ksatriyalar yani yöneticiler, Vaishiyalar yani esnaf ve zanaatkârlar 

ve Sudralar yani işçiler ve hizmetçiler bulunmaktadır” (Özen, 2016: 62). Sudralar sistemin en 

ezilen hor görülen sınıfıdır. Kastlar arasındaki katı kurallar sadece sosyal ve ekonomik anlamda 

değildir. Dini, kültürel ve iletişim alanlarında da engeller vardır. “Hatta ilk üç varnadakiler farklı 

jatilerde olmalarına karşın etkileşim kurmaları mümkün iken, son varnadaki Sudralar’da jatiler 

arası herhangi bir kültürel etkileşim olası değildir” (Özen, 2016: 62). Bu durum sudraların kendi 

içinde çürümeye mahkûm edildiklerini ortaya koymaktadır. Şiirin öznesi “sudra gömleğini” 

giymiştir. Özne kendini ezilmişliğin, çürümüşlüğün içine atmaktadır. Üzerine giydiği gömlek 

toplumla iletişimini kesmektedir. Toplumdan dışlanan, itilen, hor görülen sınıfın içindedir. Öznenin 

bu durumda olmasının nedeni ruhunun hermafrodit yansımalar taşımasındandır. Öznenin 

benimsediği zaman tanrısı hem erkek hem kadındır yani hermafrodit özellikler taşımaktadır. 



53 

 

“Temel mesele kadın ya da erkek olmak değil insandaki eril ve dişil niteliklerdir.” (Çubukcu, 2020: 

206). İncil ve Tevrat’ta Tanrı eril nitelikler taşırken İslam Tanrı’yı Rahmân, Rahîm sözcükleriyle 

birleştirerek “(…)hem müzekker hem de müennes sıfat ve faziletleri ihtiva eder”. (Çubukcu, 2020: 

206). Tanrının cinsiyetsizliği tüm insanlığa eşit mesafede duruşundan kaynaklanmaktadır. Kast 

sisteminin çürümüşlüğünü yıkar.  

Şiirin öznesi varoluşsal serzenişler yaşamaktadır. Yaşadığı buhranın en önemli sebebi 

öznenin içinde yaşadığı ikiliklerdir. Özne ruhu erilliği ve dişiliği bir düzlemde birleştirir. Öznenin 

içini öldürmesinin nedeni ben’in ötekiye karşı verdiği savaştır. Özne bir bedende iki ruha birden 

sahiptir. Varlığıyla savaş halindeki birey,  ötekilerin bulunduğu bedende hem kendi olmak hem 

toplumda kabul görülmek istemektedir. Toplumda kabul görülmeyen cinsiyetsizlik, eş cinsellik 

kavramları toplumsal çürüme olarak nitelenmektedir. Toplum tarafından dışlanan birey kendini 

sudra üyesi gibi ötekileştirilmiş hissetmektedir. Özne bu duruma direnmesine rağmen 

kazanamamış. Öteki, ben’den baskın duruma geçip özneyi karanlığına, çürümüşlüğüne 

çekmektedir. Sınırı geçen özne ötekinin karanlığında dipsiz kuyuya düşer. Çürümenin tam 

ortasında olan özne için durum geçtir. Özne kehribarını aramaktadır. Çünkü kehribarının çürümeye 

karşı direnişini bedeninde bulmak ister. Ateşin içinden çıkıp kehribarına ulaşmak istemektedir. 

Kehribara ulaşmak özneye ben’e geçmek kavuşmak için yaşanan bir umuttur. Özneye göre babası 

ateşler içindedir. Atadan gelen bir azabın ortasında kalan özne için baba da yanmaktadır.                

“karantinaya alındı kesemdeki birkaç mühür, öd suyu, 

kayatuzu, kehribar ve güherliçe 

feda ettim babamı ve oğlumu 

aile atının soyundan indim” (Omayra, Soğuk Damga, 2022: 46). 

Ruh çürümeye terk edildiğinde hayatın iyileştirici etkileri karantinada kalır. Kendini 

bulmaya çalışan insan ben’in özünü ruhunun derinlerinde saklarken doğanın özünde saklananı arar. 

Doğa toprağın altında sakladığı cevherle benliğini korur, iyileştirir. Doğanın cevheri toprağın 

derinleride sakladığı maden, mineral ve fosillerde saklıdır. Geçmişin tanıkları olan bu maddeler 

evrenin sırrını üzerlerinde taşırlar. Şiirin öznesi kesesinde sakladığı doğanın özleriyle kendine şifa 

aramaktadır. Ancak özne şifa kaynağına ulaşamamaktan yakınır. “Mühür, öd suyu, kayatuzu, 

kehribar ve güherçile” öznenin umut kaynağıdır. Toprağın altında çürümeye karşı direnen insanlığa 

fayda sağlayan maddeler hayatın gizini taşırlar. Topraktan ayrışınca yine yok oluş çürüme 

biçimleriyle karşı karşıya kalan maddelerden olmazlar. Kehribarın hayata, zamana direnmesi gibi 

kayatuzu, güherliçe de kendini sonsuzlukta var eder. Hayatın yaşanabilirliğine olanak sağlar. 

Kehribarına ulaşamayan özne arınmaya da ulaşamaz. Çürümenin içinde yok oluşa doğru 

sürüklenir. “feda ettim babamı ve oğlumu” diyen özne geçmiş ve gelecek arasındaki bağı 

koparmaktadır. İki uzaman arasındaki kopuş çürümeyi başlatır. “an”a sıkışan birey geleceği 

göremez. Aitsizlik içinde kıvranan bireyin dışlanan ötekileşen yüzünü göstermektedir. Çürüyen, 

yok olan özne sadece toplumdan değil toplumu oluşturan en küçük bağ olan aile kavramından da 

vazgeçer. Varoluşun marazi duygularıyla birey yüzleşme yaşar. “Marazi hale gelmiş olan 

kuşkuları onun sağlıklı düşünmesine izin vermez” (Bozer, 2019: 114) ve bireyin çürümesine, 

çürümüşlük içinde yalnızlığına sebep olur. Yalnız kalan aileden bağını koparan özne için gelecekte 

de aile kavramı yok olur. Bu durumun sebebi “öteki” ve “ben” arasında eril ve dişil çatışmasının 

arasında kalmasıdır. Özne çürümenin içinde kendini reddedecek toplumla bağını çözer. “aile atının 

soyundan indim” diyen özne aile kavramını yok eder. Özne baba ile kurduğu ilişkiyi yok etmesi 



54 

 

çatışmanın durmasına çürümenin engellenmesine olanak sağlamaz. Şiirin öznesi gelecekte olacak 

çocuğunun da önüne set çeker. Erkek olması nedeniyle soyu devam ettirecek özne artık değişim ve 

başkalaşım yaşar. Soyun son bulması çürüme ile gerçekleşir.          

“mümkünsüz tariflere çıkar 

yol soramazsın hiçbirine 

avuçları sızılı tütün ve kehribar gizi 

gözlerinde dalgın uzaklıklar 

ve kimsenin gözüne bakmayan  

kıyam bilgisi / meçhul erkekler 

hepimizin yakından bildiği 

elimizin altında bulanıp duran aynalar kadar 

tanıdık sırlar…” (ED, meçhul erkekler, 2015: 36).  

Tabiatın derinlerinde evrenin tözü yatar. Evrenin gizini çözmek isteyen bilim insanları 

araştırmalarını yaparken bu cevherler üzerinde dururlar. Kimi zaman fizik kimi zaman kuantum 

fiziği ile evrenin dengesini bulmaya çalışırlar. Evren fiziksel ve kimyasal süreçlerden geçerken 

doğada bulunan elementler biyolojik değişimlere maruz kalır. Evrenin bilinmezliği her zaman ilgi 

odağı olurken Murathan Mungan’ın şiirine de yeraltı madenleri kaynaklık eder. Şiirle evreni, 

varoluşu gizemi çözmek ister. Kehribar bu sebeplerden ötürü sıklıkla kullanılır. Kehribarın gizemli 

yapısı ve uzun soluklu bir geçmişi çürütmeden peşinden sürüklemesi her zaman dikkatleri üzerine 

çekmektedir. Mümkünsüzlüğe çare arayan özne avuçlarında dolanan kehribar tanelerinde sırrı 

çözmeyi amaçlar. Kehribar çürümenin karşında duran bir öge olarak yer edinirken tütün dumanıyla 

zihni, bedeni çürütücü etkiye sahiptir. Sağalma ve çürüme tezatlığında kendine yön bulmaya 

çalışan şiirin öznesi kimseden yardım alamaz. “Yol soramadan” kalır. Avuçlarına aldığı iki nesne 

özneyi dalgınlıktan kurtaramaz. Kehribar Türkiye’de en çok tesbih yapımında kullanılan bir 

maddedir. Sabır çekme, sıkıntı giderme için kullanılan bu nesne düşünceli öznenin avuçlarında 

yerini alır. Kehribarın gizinde varlığının gizini sorgulamaya çalışır. Ancak kehribarın tüm netliğine 

karşın hayatın çürütme etkisi özneyi eksiltmektedir. Zihin dalgınlık anlarında andan kurtulup 

bilinçaltının çağrısına kulak verir. Bu dalgınlıkla öznenin sorguladığı “meçhul erkekler”  kendini 

dik duruşlu, elinde kehribar ve tütün ancak sırları olan bireyleri temsil etmektedir. öznenin elinin 

altında ayna durmaktadır. Ayna öze dönüşü, içe bakışı temsil eder ve ben’in arketipinde kalan 

ötekinin yansımasını saklar. “Aynayı değişimin ve dönüşümün objesi olarak kullanan Mungan, bu 

nesneyi aynı zamanda kişinin önemli bir parçası olarak ortaya koyar. Ona göre aynalar, sırrı 

barındıran ve her zaman ayarlanabilen varlıklardır” (Sezer, 2007: 294). Kehribarda çürümenin 

gizini arayan şiirin öznesi aynaya baktığında bu sırla yüzleşir. Ayna öznenin elinin altında olmasına 

rağmen çürüme gizini çözmeyen özne bu durumu aynanın bulanıklığına bağlar. Şiirin öznesi ayna 

imgesinde sır sözcüğünü tevriyeli olarak kullanır. Camın aynaya dönüşü ancak arkasının sırlanması 

ile mümkündür. İnsanın özüne dönüp benliğiyle yüzleşmesi ancak bulanıklığı silip çürümesiyle 

yüzleşmesiyle olacaktır.  

“sende bu yanık yarası incir yaprağı 

Bende kar kehribarı tende dağılan lehçe 

Dünyanın tutamadığı sözler 

Daha çok ürperir tenimizde” (ED, mıknatıs, 2015:93) 



55 

 

 Dünyaya atılan / itilen insanın ruhunu sarıp maddeleştiren ten’dir. Dünyaya bedenlendiği 

cezasını çekmek için düşen insan, yaşadığı boğuntuyu ruhunda ebedi olarak hisseder. “Dünyada 

bulunma hali olarak tenin kuşattığı beden vardır. Varoluş ikametgahını sağlayan ten, zaman ve 

mekanda bulunma hali olarak yaşama katılır.” (Arslan ve İnce, 2022: 23). Ten ruhun taşıdığı 

yaraların izlerini taşıyan bir ikametgah olur. Şiirin öznesi kendisinde ve karşı konumlandırdığı 

sevgilisinin teninde oluşan izlerde varoluşunu arar. Öznenin sevgilisi incir yaprağının yanık 

yarasını teninde taşır. İncir sütü tende kabarıklık ve kızarıklığa neden olabilir. “Klinik özellikler 

birinci veya ikinci derece güneş yanığını andırabilir. (…) İncir sütü ile temasa bağlı olarak 

geliştiğinden, ‘incir dermatiti’ olarak da adlandırılır” (Dal, Marakoğlu ve Altınyazar, 2015: 43). 

İncir dermatiti deride çürüme etkisi oluşturan geçici bir değişimi temsil eder. Özne sevgiliyle 

bütünleşmesi tensel çürümeye sebebiyet verebilecek bir tepkime oluşturur. Öznenin teni ise bir 

tezatlıkla çürüme zıtlığını teninde saklar. Doğada “her şey zıddıyla tamamlanır ve ona doğru akar. 

Tazeliğin fatalitesi çürümektir.” (Arslan ve Yıldırım, 2023: 97). Kehribarla tazeliğini teninde 

saklayan özne kehribarın dağılmasıyla çürümeyle yüzleşir. Öznenin tenindeki ürperti çürümenin 

başlamasından kaynaklanmaktadır. “Mungan’a göre ten; günahın, yabancılaşmanın, aykırılığın ve 

cinselliğin karşılığı gibidir.” (Ay, 2018: 62). Aykırılaşırken çürüyen ten, aşkın tezatlığında kendine 

vücut bulur.           

“hiç yaşanmamış muhteris düşlerin 

sultan gözlerinde yarım kalmış fosil sessizliği 

ve kursağında kehribar bir rüzgarın dolantısız kimsesizliği 

kendini faizsiz bir rüşvet gibi ölüme sunar 

gövdelenir safrasındaki kini 

içlenir birikmiş bir tohum gibi 

toprağa zakkum kusar” (ODH, Kıssa XXI, 2000: 76). 

İnsan umuduyla, hayalleriyle, tutkularıyla kendini var eder. Hayallerine koştuğu sürece 

dünyada vardır. Düş sayesinde insan hayata tutunur, yeni güne uyanır, kendini var eder. Gençlik 

düşlerin en yoğun kurulduğu, gelecek planlarının yapıldığı zamanı karşılamaktadır. Eyleme 

geçilmeyen hayat düşleri olduğu yerde durmaktan çürütür. “Her şeyin sırrı eylemin içindedir, 

bilincin öldürücü sebebi olan sakınmanın, eylemsizliğin içinde değil.” (Cioran, 2001: 55). Eylem 

içinde bulunma ve kehribar evrenin sırrını çözümleye yardımcı olur. Şiirin öznesi eylemsizliğin 

derin buhranı içinde tutkulu tüm düşlerinin eriyip yok oluşunu izler. Harekete geçmeyen özne 

eylemsizlik içinde çürümeye mahkum olan her canlı gibi çürüyüp tükenir. Organizmalar öldükten 

sonra fiziksel, kimyasal ve biyolojik süreçlerden geçer. Saprofit ayrıştırıcılar tarafından çözülmeye 

uğrayan organizmalar çürüyerek yok olma sürecine girerler. Ayrışma durumu gerçekleşirken 

varlığını çürümeden koruyabilmesi için havadaki oksijenle temasının engellenmesi gerekir. Hava 

ile teması kesilen varlık bütünlüğünü koruyarak katılaşır. Bu katılaşma doğada farklı biçimlerde 

ortaya çıkarken en sık rastlanan biçimi çam reçinesinin kehribara dönüşmesine örnek verebiliriz. 

Kehribar organizmanın tüm benliğini çevreleyerek hava ile temasını keser. Binlerce senelik 

geçmişi çürütmeden olduğu gibi geleceğe nakleder. Öznenin gözlerindeki “fosil sessizlik” 

çürümüşlüğü simgelemektedir. Fosil her ne kadar çürümenin deformasyon aşamalarına uğramadan 

donup kalsa da ölü bir organizmayı temsil etmektedir. Ruhun uzun zamandan beri donduğunu 

donuklaşmanın da bir çürüme türü olduğunu “kursağında kehribar” ifadelerinden anlıyoruz. 

Öznenin düşünü kurduğu heveslendiği tüm tutkuları kursağında kalır. Kursağında kalan tutkular 



56 

 

canlı görünümünü bir kehribar gibi korusa da aslında yok olmuş bir ölüdür. Özne hayal 

kırıklıklarıyla kimsesizliğinin bilincine varır. Özne yaşayamadıklarından muzdarip ve huzursuzdur. 

Bu sebeple ölüm onun için önem arz etmeyen bir durumdur. Çünkü ruhu fosilleşerek çürümeye 

terk edilmiştir. Yaş alan özne yaş aldıkça gerçekleşmeyen tutkular için kinlenir. Zakkum toksik 

bileşikler içeren zehirli bitkiler sınıfına girer. Zakkumun içindeki zehir çürümeyi hızlandıran bir 

etkendir. Öznenin içinde kinlenip büyüyen zakkum tohumları artık öznenin içini kemirerek 

çürütmektedir. Özne zehir kusarken toprağa artık toprağında saflığını bozup kendi toksik 

bileşenlerini toprağa aktarmaktadır.         

 “Yüreğimdeki ve bedenimdeki / bütün yaralar adına 

Yüzünün kuyusuna düştüğüm kuytuda 

Sana olanca aydınlığım ve karanlığımla baktım 

Aşktan yorgun düştü dinim  

Dağıldı kehribarım / gül ve buğday yetiştiren  

Ömrüm adına yemin ederim ki: 

Ben seçmedim bu ölümü 

Kaçmasam vurmayacaktım” (Omayra, İki Yemin, 2022: 79). 

Aşk dünyada üzerine en çok konuşulan, sanatın ana malzemesi olan duygudur. Aşkın bu 

kadar çok konuşulmasında etken olan ana mesele onun büyük bir tutku kaynağı olmasıdır. Aşk, 

zıtlıklarla var olur. Özünde hem mutluluğu hem de acıyı beraber taşımaktadır. “Hangi biçimde 

gerçekleşirse gerçekleşsin her aşkın yürek parçalayıcı bir yanı vardır ve bunun kaynağı acı 

olaylardır. Bazen aşk pembedir, çünkü pembe siyaha yakışır ve yokluğu yavanlığın habercisidir. 

Siyah olmaksızın da pembe, duyarlılığı hedefleyen gücüne ulaşamaz.” (Bataille, 2004: 116). 

Evrende tezatlığın ahenginde vücut bulan varlıklar aşkta kendini bulurken bu tezatlıkla varlığını 

güçlendirir. Aşkın değeri de içindeki karanlık tarafın verdiği acıda saklıdır. Evrenin dengesi 

sağlamlığın içinde varlığını koruyan çürüme eylemi ve çürüme eyleminin bünyesindeki sağlamlık 

olgusu ile mümkündür. Tezatlık yaratan olgunun şiddeti arttıkça karşı tarafın anlam ve kıymet 

derecesi aynı oranda artacaktır. Şiirin öznesi aşkın karanlık ve aydınlık biçimlerini tek vücutta 

yansıtır. Öznenin aşkı aydınlık tarafta başlamaz. Kuytuda sevgiliye vurulan özne aşkın çürütücü, 

acı veren duygularını tek yönlü olarak iletmez. Tüm benlik enerjisini sevgiliye bakışta kullanan 

özne “ sana olanca aydınlığım ve karanlığımla baktım” sözlerini dile getirir. Bu mısra öznenin 

aşkın tüm duygularına sığındığını ifade etmektedir. Aşk, kehribara benzer. Kehribarın çürümeye 

karşı dik duruşu onu yüz yıllarca zaman karşısında var eder. Tezatlığın donma biçimidir. Aşkın 

insan beynini kemirirken o beyinde uzun yıllar yaşaması kehribara benzerliğinden 

kaynaklanmaktadır. Reçine hayatı dondururken aşk diğer tüm duyguları içine alarak eritir. Onunla 

bütünleşir. Özne aydınlık ve karanlık tüm duyguları sevgiliye iletirken ona karşı dürüsttür. Gizli 

saklı bırakmadan sevgilide kendi olur. Ancak tüm çaba özneyi aşkın getirdiği çürümüşlükten 

kurtaramaz. “Tükenmişlik Sendromu, yalnızca yorulmuş benliği değil, yorgun ve yanıp kül olmuş 

nefsi [Seele] de ifade eder.” (Han, 2017a: 20). Öznenin nefsi benliği artık tükenmişlik içine girer. 

Yorgun düşen özne ölüme, çürümeye doğru sürüklenme yaşar. Özneyi çürümeye karşı koruyan 

aşkın kehribara benzerliğidir. Kehribarın varlık sebebi öznenin tutunma sebebi ile özdeşleşir. 

Çürümeye direnen özne, tükenmişliğini kehribarın dağılmasıyla ifade etmektedir. Özne içinde 

barındırdığı aydınlık ve karanlık yönlerden aydınlığı seçerek geliştirmek istemiştir. Gül ve buğday 

yetiştiren özne aşkı ve bereketi sembolize etmektedir. Ancak bu durum aşk için yeterli olmamış 



57 

 

çürüme ve tükenme gerçekleşmiştir. Özne “ben seçmedim ölümü” dizelerinde varlık alanının 

engellenemeyen bir biçimde çürümeye sürüklenişini ifade etmektedir. Onu koruyan kehribar 

dağılmış ve özne yokluk ile yüzleşmek zorunda kalmıştır. Son mısrada “kaçmasam 

vurmayacaktım” dizesinde yaşamdan kaçan öznenin düştüğü ölüm ifade edilir.              

“tarih toza dönüşür / yılan tadında efsane yürür bizimle / gövdenin tenha benleri 

uzak yıldızlar gibi / kaderlerimizi belirler / amber günleriydi / safran gizleri 

tekin olmayan çağlardan ve coğrafyalardan geçiyorduk 

ölü kelimelerin aydınlanma anlarında  

görünüyorduk başkalarının gözlerine / yalnızca bir an görünüyor 

sonra karışıyorduk Ahura Mazda’nın göndereceği   

ergimiş metal seline (Omayra, Hazar Kaplanı, 2022: 51). 

Hayata varlık alanı sunan efsaneler, tarihin sırrını yüklenerek zaman ötesi yolculuk 

yapmaktadır. Coğrafyanın şekillendirdiği insan geçmişle bağını unutmamak adına efsanelere 

tutunur. Zamanın ezici kuvvetine dayanamayan tarih yok olup toza dönüşürken bir çürüme sürecine 

girer. Çürümeyi de efsanelere sardığı nesnelerle durdurmaya çalışır. Amber ve safran tarihin uzun 

süreçlerine tanıklık ederek bugüne geldikleri için bünyesinde birçok efsanenin gizini 

saklamaktadır. “Yazıtlar, tasvirler ve bazı sanat eserlerinden hareketle safran ziraatının 4000 yılı 

aşkın bir geçmişi olduğu anlaşılmaktadır.” (Şahin, 2021:176). Amber gibi safran da tarihin tozlu 

sayfalarından günümüze kucağında efsanelerle birlikte gelir. Amber ve safran gizini arayan özne 

çürümenin değişim ve deformasyon üzerindeki etkisini kırmak ister. “Safran” ve “Amber” vücudu 

saran çürümeye karşı savaş açan özelliktedir. “Zerdüşt dininde safran çiçeği Zamyad adlı meleğe 

özgü kabul edilirken,(…) şifalı bir bitki olarak da değer taşımaktadır.” (Çınar ve Önder, 2019: 81). 

Safran da amber gibi mistik özellikler taşıyan bir varlıktır. Bu mistizm öznede çürümenin zıtlığını 

ortaya koyar. Zerdüştlük inancında “başlangıçta inanılan, ibadet edilmeye değer olan tek, iyi bir 

tanrı vardı, Ahura Mazda. Bilge ve adil olan Ahura Mazda yaratılmamıştır, aksine soyut ya da 

somuz, canlı, cansız her şeyin yaratıcısıdır.” (Özsağır, 2022: 45). Ahura Mazda, evrendeki tüm 

varlıkların içinde bulunduğu iki karşıt gücü kendinde saklar. İyiliği temsil etmesine rağmen Ahura 

Mazda’ya eşlik eden iki ruh vardır. Bu ruhlardan biri iyiliği seçmiştir diğeri kötülüğü. Kötü, 

çürüyen, leşe dönüşen özelliklerinden kurtulmak isteyen birey erginlenme sürecine girer. Her 

olgunlaşmanın ardında yatan çürüme ile yeniden yüzleşir. Safran erginlenme sürecinde iyilik 

meleğinin bitkisidir. Sağaltıcı özellikleriyle çürümeden arınmayı simgelemektedir. Amber 

günlerinin kaderini yaşayan özne çürümüşlüğün içinden kendi bedenini var edecek yolculuğa çıkar. 

Amber, kusmuk ve leş kokularının arasında başkalaşıma uğrayarak varlığını sağaltır. Tekin 

olmayan çağ ve coğrafyanın iyileştirici gücü amber ve safrandır.    

“hiçbir manzara birbirinin eşi değildir 

ışığın sayıklaması renkler 

eridiği tabiattan bize haber bildirir 

zaman bu yüzden yaşlanmaz 

hakkında konuşulanlar gençliğidir 

suda yıkanmış taşlar 

konuşur ancak 

kehribarın söylediğiyle elmasınki bir midir? 

(…) 



58 

 

dünya kadar yaşlı taş 

dilde dipdiri 

dile gelendir 

su ne ki, tufan tanımış nicesi 

kehribarın söylediğiyle elmasınki bir midir?” (ET, Taşların Dili, 2012:182).  

Taşlar, evrenin varoluşundan itibaren varlığını koruyan, çürümeye karşı yapısını koruyan 

nesnelerdir. Taşlar, “(…) yaşamı içten çökertmeye çalışan entropik çürümeye karşı verilen savaşta 

gerekli bir silahtır.” (Kuspit, 2010: 146). Zaman ezici üstünlüğüyle yok ederken taşlar çeşitlenerek 

varlıklarını devam ettirir. Zaman içinde çözülme ve başkalaşma süreçleri yaşayan taşlar çürüyüp 

yok oluş içine girmezler. Taşlardaki başkalaşım çoğu zaman olumlu dönüşümü simgelemektedir. 

Taşların oluşturduğu çok renklilik aynı zamanda insanların her birinin farklı özelliklere sahip 

olduklarını göstermektedir. Tabiat bütün renklilikleri kendinde eritendir. Böylece zamanın 

habercisi konumundadır. Taşların geçmişi onların gençliğidir. Tarihsel yolculuklarına çürüyüp yok 

olmadan geçen taşlar su da yıkanarak bir arınma sürecini de başlatır. Evren için tüm taşlar aynı 

değerde değildir. Bu sebeple tarihten getirdikleri de aynı şey söylemez. “Çürümeyle canlanmanın 

dramını barındıran doğa, mitosa gebedir.” (Cansever, 2012: 143).  Kehribar, elmas gibi değerli 

taşlar tarihsel süreçlerinde beraberinde mitsel söylemleri de getirir. Tarihsel süreçte elmasın 

oluşumun dünyaya düşen yıldız parçalarından olduğu öne sürülür. Kehribar spritüelist bir fenomen 

biçimine sağaltıcı yönüyle dönüşür. Doğa çürütemediği iki elementi binlerce yıl bağrında saklar. 

gün ışığına çıktıklarında ise iki değerli elementin tarihsel sözcülüğü de farklıdır. Elmas metalaşan 

bireyin temsilcisi iken, kehribar spritüelist bir fenomen biçimine girerek şifa dağıtır. “dünya kadar 

yaşlı taş” diyen özne yaşlılıkla gelen çürüme eylemini sezdirmektedir. Ancak bu taşlar zaman 

geçmesine rağmen dilde dipdiridir. Çünkü çürüme evrelerine dayanarak değer alarak günümüze 

gelmişlerdir. Çürüme şartlarında içinde bulunulan zorluklar tufan ile temsil edilir. Yıkanmış taşlar 

diye geçen su imgesi yüce değerini alarak tufana dönüşür. Taşlar tufan görmüştür ancak yine de 

farklıklarını korur. İnsan da hayat yolculuğunda her biri ayrı taşlar gibidir. kimi kehribar gibi 

geçmişin izini dondurarak taşır kimi değerli bir maden gibi herkesin peşinden koştuğu bir meta 

nesnesidir.      

“konuşamadıklarımız bir bulut kalınlığında 

duruyordu aramızda 

oysa konuşsak, ya da dokunsak birbirimize 

çekip gidecekti içimizdeki o korkunç noksanlık  

batık gemilerin deniz diplerini saran 

umutsuzluğu vurmuştu yüzümüze 

birbirimizden ve aşkın keşfedilmemiş gizlerinden 

ürküyorduk 

(…) 

aynı takım yıldızlarının altında 

dünyaya gelen aşkların benzerliği gibi 

başka çağları haber verir kimi denizler 

yoksa nerden çıkardı bu rüzgâr 

bu zeytin dalları, baş döndüren şarabın kokusu 

ağzımızdaki bu hurma tadı 



59 

 

ipeğine uzandığım bu amber nerden” (YG, Kadırga, 2021: 53,57). 

Yalnızlığın başlangıç noktası kalabalıkların içinde iletişimsizliğin, anlaşılmazlığın ortaya 

çıktığı yerdir. İnsanlar sadece çevrelerindeki insanlar eksildiklerinde yalnız kalmazlar. 

Anlaşılmamaya başladıkları anda birey karanlık gölgelerin sardığı yalnızlığın içine düşer. Etrafında 

gölge olarak nitelendirilen insan kalabalığı bireyin ruhuna yoldaş olmaz. Şiirin öznesi ve sevgilisi 

arasına iletişimsizlik girer. Hissedilenlerin tam ifade edilemeyişi özne ve sevgili arasına bir bulutun 

oluşturduğu sis olarak girer. Konuşamayan sevgililer tensel olarak da birbirine uzaklaşır. 

Dokunamayan,  konuşamayan özne yüreğinde derin boşluk bırakır. Aşk doğanın gizil elementleri 

gibi bütün sırrı kendinde taşır. Ancak özne yaşanan gizemden ürkmektedir. Çünkü aşk, 

iletişimsizlikten dibe batan çürümeye mahkum gemiye benzer. Denizin dibinde umutsuzca 

aidiyetsizliğin içinde çürümektedir. Birbirine dokunup kavuşamayan iki sevgili aidiyetsizlik 

yaşamaktadır. Gemi denizin dibine ait olmadığı gibi iki sevgili de artık birbirine ait değildir. Bu 

sırrın ortaya çıkmasından ikisi de ürkmektedir. Sürüklemeye tutsak kalan bir ilişkinin çıkmaz 

serzenişleri iki sevgiliyi de çürümenin içinde bırakır. Özneye göre dünyaya gelen bütün aşklar 

birbirine eş değer benzerlik taşır. Evrensel bir duygusallık içeren aşk barış simgesi zeytin dalları, 

tutku simgesi şarap, dişilliğin imgesi ipek ve çürümüşlüğün içinden büyüleyicilikle çıkan amber ile 

özdeşleştirilir. Amber leş sayılabilecek iğrençliğin içinden başkalaşarak ortaya çıkması aşkın 

geçirdiği başkalaşım ile benzerdir. Aşk ambere benzer. Amber gibi çürütücü etkilere sahip 

olmasına rağmen yok oluşu durduracak gücü de yine kendisinde saklıdır. İpeğe uzanan özne eril 

kimliğini kapıda bırakır. Amber gibi başkalaşır. Uzandığı benlikle sevgili arasında yaşanan çatışma 

aşkın çürümeye başlamasından kaynaklanır. 

5.2. Çürüme Formları: Pas ve Küf 

Doğa; canlılığı, yeniden doğuşu, mikro ve makro parçaların sırrını kendinde saklar. Evren 

birbiriyle ilişki içinde kurulu ve evrendeki düzen, küçük canlıların yaşamı etkilemesiyle oluşur. 

Küf, doğada mikroorganizmalar tarafından oluşur. Doğa zamansal süreçleri oluştururken 

mikroorganizmalar çürümeyi tetikleyerek maddenin yapısını deforme eder. Küfler doğadaki önemli 

mikroorganizma grubunu oluştururlar. Olumlu ve olumsuz özelliklere sahip olan küfler; gıda, 

tarım, tıp, ilaç, kozmetik gibi alanlarda kullanılır ya da doğal bir şekilde ortaya çıkar. Küfler 

birincil ve ikincil metobolitlere sahip mikroorganizmalardır. Birincil metobolitler sentezlenerek 

yağlar, karbonhidratlar ve proteinlerin parçalanmasına neden olur. Antibiyotikler, pigmentler ve 

bazı endüstriyel asitlerin oluşumunda bu küflerden faydalanılır. Ayrıca yine gıda sektöründe küflü 

peynirler olarak geçen peynir grubu küfün olumlu yönünü ortaya koyar. “Küflü peynirler, peynirin 

olgunlaştırma sürecinde küflendirilmeye bırakılması ya da küf enjekte edilerek kontrollü şartlarda 

olgunlaştırılmasıyla elde edilen peynirlerdir.” (Kırtıl, 2018: 5). Bu şekilde oluşan küfler 

çoğunlukla Penicillium türünü ortaya çıkarır.  

Küfler oluştuğu varlığın üstünde biçim, şekil ve tat değişikliğine neden olarak varlıkları 

çürütürler. Küflerin bazıları “(…) toksik özellik gösteren çeşitli ikincil metabolitler üretirler. Küfler 

tarafından üretilen, insanlar ve hayvanlar üzerinde toksik etkiye sahip bu ikincil metabolitlere 

“mikotoksin” adı verilir.” (Günaydın ve Karaca, 2015: 173). Bu mikotoksin mikroorganizmalar 

varlığın yapısını deforme ederek çürümeyi başlatırlar. Gıdalarda bozulmaya yol açan bu toksik 

oluşum canlının varlığını tehdit ederek zehirlenmelere hatta ölümlere sebebiyet vermektedir. Küfler 

meydana gelirken mekânın fiziksel koşulları önemli rol oynamaktadır. “Gıda güvenliği açısından 



60 

 

en çok tehlike oluşturabilen küfler Aspergillus, Penicillium, Fusarium, Botrytis ve Alternaria 

spp.’dir. Küfler, gıdalarda bozulmaya ve kalite kaybına sebep olmasının yanı sıra kontrollü bir 

şekilde kullanıldıklarında; organik asit, protein, antibiyotik ve pigment gibi ikincil metabolitleri 

üretme yeteneklerinden dolayı tıp ve gıda endüstrilerinde olumlu yanları nedeniyle 

kullanılmaktadır.” (Özel, 2022: 3). Küf sadece çürütücü toksikliği değil, toksik ve çürümüş 

yapısının içindeki olumlu süreçleri de temsil etmektedir.  

Metal zaman içinde değişir, eskir, deforme olur.  Çürüme, bozunma süreçlerine girerek 

paslanır. Metaller paslanma sürecine girerken çevrenin etkisi altındadır. Metaller kimyasal ve 

fiziksel süreçlerden geçerek hava, su ve oksijen temasıyla korozyon başlatır. “Korozyon hem metal 

ve alaşımın bozulma reaksiyonuna (yani oksitlenmesine), hem de bu reaksiyonun sebep olduğu 

zarara verilen addır. (…) Metallerin oksitlenmesi sonucunda meydana gelen tabakaya pas adı 

verilir. Demir ve oksijen atomu kimyasal tepkimeye girdiğinde oksitlenme yani paslanma 

gerçekleşir. Pas tabakası ilk başlarda sarımsı bir renkte olurken zamanla bu renk kahverengiye 

döner.” (Demirtürk, 2019: 20). Nesnelerin üzerinde aşındırıcı özelliğe sahip olan pas çürümenin 

bir sürecini oluşturur. Çevre etkisine açık maddenin hareketsiz konumlanması çürüme ve paslanma 

hızını artırmaktadır. Pas metallerin yüzeyinde oluşur ve aktif bir yapıya sahiptir. Pasın yapısındaki 

aktiflik onun bulaşıcılığını artırmaktadır. Aktif olması dolayısıyla diğer passyüzeylere de etki eder. 

Çürüme doğadaki çok yönlü süreçlerin yansıması olarak kendini var eder. Bu süreçler 

fiziksel ve kimyasal özellikler taşıyabildiği gibi felsefi, psikolojik yönler de içermektedir. 

Çürümenin form biçimi olan küf ve pas sadece nesneye verdiği hasarla tespit edilmez. Küf ve pasın 

arkaplanında yatan çürüme faktörü, bireyin nevrotik sancılarının bir izdüşümüdür. Çürümenin 

rafine sembolleri, nevrotik tavırları da beraberinde getirir. 

“otur gölgesine  

 senin için diktiğim ağacın, aşkın 

beni dinle   

zaman az 

Sözlerden sonra belki kalmayız ikimiz de 

 

kilidinde paslanan dilim 

sevdiğini söyleyemiyor 

her şiirimde ağız değiştiriyorum 

korkuyorum 

reddedilmekten korktuğum kadar 

beni sevmenden de” (ET, Mehmet, 2012: 190). 

Pas, nesne izdüşümünde çürümenin nedenidir. Nesne pas tutunca işlevselliğini yitirip 

bozunmaya başlar. “Müzik ve edebiyatta da kaybedilen mutluluk, çürüme, yok olma ve benzeri 

kavramların metaforu olarak kullanılan ve kimyasal bir tepkime süreci olan korozyon, bu 

kavramlara ilişkin sembolizmin bir parçası olarak öne çıkmaktadır.” (Demirtürk, 2019: 50). Pas, 

şiirin öznesine göre edilemeyen veda, söylenemeyen söz, insanın içinde uhde kalan tüm 

çürümelerdir. Aşk gölgesinde sohbet edilen bir ağaç gibi dinlendirir, hudutlara yükselen kollarıyla 

sonsuzluk duygusunu uyandırır. Aşkın sonsuzluğunda, zaman sınırlılığı yaşar şiirin öznesi. Bitmiş 

bir ilişkinin sonuna gelen özne son kez sevgilinin onu dinlemesini ister. Aşk öznenin içinde 

çürüyen bir olguya dönüşür. Söylenmeyen sözler yüzünden dilindeki kilit pas tutar. Pas, öznenin 



61 

 

dilinde hapsolan söylenmemiş sözlerdir. Öznenin yüreğinde çürümeye neden olur. Özne ayrılık ve 

kavuşma arasındaki araf çizgisinde kalandır. Öznenin eski sevgisini aradığı gibi özne tarafından 

reddedilmekten de korkmaktadır. Korkunun atmadığı adım söyleyemediği söz, dili paslandırmıştır. 

Dil öznenin kalbinden çıkan sözün söyleyicisi, gönlün mekânıdır. Özne reddedilmekten korktuğu 

kadar artık sevmekten de korkar. Şiir sözü tükenir tükendikçe paslanmaya başlar ve sonunda çürür.            

“azdır 

nesneyi istif etmek yeter dünya haline 

pas tanır, küf görür 

aldığı nefesi bilmez 

 

dünyalar içinde âleme yabancı 

kendine yeter varlığına yetmez” (ET, Az, 2012: 183). 

Sanayileşen toplum kendi tüketimine doğru koşarken insanı ve insana ait her şeyi 

metalaştırır. Tükenen insan modernizm kıskacında maddenin istifleyicisi ve tüketicisi olur. “Enerji 

"tüketimi"ni olumlayan, termodinamiğin ikinci ilkesi böylece entropi ilkesi olmuştur artık; işte bu 

yüzden entropi düşüncesi, "tüketim" düşüncesiyle ve onun doğal sonucuyla birleştirilmiştir. Bu 

sonuca göre, her doğal sürecin, giderek artan bir tüketime ve enerjinin giderek düşmesine doğru 

evrimi, evrenin "ısıl ölümü"nü bildirir.”(Eco, 1992: 67). Modern çağın insanı eline geçen nesneyi 

tüketip benliğinde eritmek ister. Entropi yasası tek yönlü değişim süreçlerini temsil ederken 

çürümeye doğru ilerleyişi matematiksel ve istatistiksel olarak ortaya koyar. Bilinçsizlik içinde 

çürümeye sürüklenen özne aldığı nefesin çürümeye doğru sürüklediğini bilmez. Özne “pas tanır, 

küf görür” dizeleriyle nesnenin ısıl ölümüne dikkat çekmektedir. Pas ve küf çürümenin bir 

biçimidir. Nesne varlıksal özelliğini biçimsel olarak kaybeder. Bu kayıp tek yönlü, geri 

döndürülemez entropi kanunu ile açıklanır. Nesneyi istiflerken çürümeyi pası, küfü görmezden 

gelen şiirin öznesine göre tüketime hazır olan her şey azdır. Doyumsuzluğun yol açtığı bozunma 

nesnenin tüketim sınırını her zaman “az” ile nitelendirir. Metalaşırken yabancılaşan birey dünyanın 

içindedir ancak kendi âlemini öz kimliğini tanımlamakta zorluk çeker. Çünkü kendine yetecek 

konumda olan özne yaşadığı çatışmadan kaynaklı varlığını tüketime kurban verir ve yetersizlik 

boyutuna geçer. 

“ne zaman bir çocuk görsem  

kan toplar geçmiş zamanlarda ayak izlerim  

saralı bakışlarımla gölgelenir uzak tavanlar  

mahremiyetimde uzak bir öğleüzerinin küflenmiş anısı  

ve eksilttiğimiz duyarlıklarımızdan artan  

ihale edilmiş  

çocuklardı nalburların sessizliğindeki takvim iması  

ve bir hayat bir ima üzre satılandı  

ve kötürüm anaların lanetlediği çırılçıplak adımlar  

tıkanıp kaldığımız yokuşlardı ki  

herkes dost herkes düşman kaldı” (ET, Eski Zaman Aktarları II, 2012: 10).  

Çürümeye doğru sürüklenen insanoğlu, zamanın acılarından kaçarken çocukluk hatıralarına 

sığınır. Çocukluk sığınma mekanı olurken zihin hayalleri ile geçmişte var olmayı arzular. Geçmiş 



62 

 

mahremiyettir. Türk edebiyatı “ne zaman bir çocuk görsem”, “çocuk görsem” mısralarıyla başlayan 

şiirlerle doludur. Sadettin Kaplan, Ahmet Zeytinci, Rafael Alberti, Abdulkadir Saylan, Sunay Akın 

vb. sanatçılar çocukluğu bir acıdan, zamandan, hüzünden kaçış durağı olarak görüp şiirin temasına 

yerleştirirler. Çocukluk saf düşünce ve duygularla var olduğu için arınmayı, saf mutluluğu 

simgelemektedir. Ancak çocukluk simgesine gölge düşünce hayat sistematik olarak çöküşe girer. 

Gelecek acı üzerine temellenir. Şiirin öznesi çocuk gördüğünde kendi geçmişine gitmektedir. 

Ancak orda bulduğu çocukluk; hastalıklı, çürümenin erken dönemde sezdirildiği bir dönemdir. 

Öznenin ayak izleri kan toplar, bakışları saralı ve gölgelidir. Şiirin öznesinin anıları da 

küflenmiştir. Küf doğada mikroorganizmalar çürümeyi tetiklediklerinde küf oluşumu başlar. 

Anıların küf tutması fiziksel bir bozunma durumundan ziyade anıların çürümüşlüğünü 

imgelemektedir. Küflenen anılar çocukluğun saf anılarını bozarak, mahremiyet alanında çürümeye 

neden olur. Küflenme duyarlılıkların eksilmesine de neden olmaktadır. Çocukluğun ince 

hassasiyetini bozarak deforme eder. Öznenin çocukluk anılarının küflenmesi bozuk geleceği de 

beraberinde getirir. Hayatı satılan özne kötürüm ananın lanetini üzerinde taşır. Küfün getirdiği 

bozunma durumunu ortaya koyan bir diğer sembol kötürüm olma durumudur. Kötürüm analar 

çocukluk anılarının küf tutmasına neden olandır. Adımların eksikliğini, zorlayıcı biçimini şiirin 

öznesi anaların lanetine bağlar. Bu sebeple inişli çıkışlı hayat yolculuğunda özne tıkanan taraftadır. 

Çünkü geçmişin getirdi çürümenin laneti öznenin ilerlemesine engel oluşturmaktadır. “herkes dost 

herkes düşman” olması öznenin herkesi tek tipleştirmesidir. Aynılaşan çevrenin dostluğu ve 

düşmanlığı anlamsızdır. Herkes hem dost hem düşman olduğunda özne için hiçleşen insan 

kalabalığının çürümüşlüğünü niteler. 

“yorgun mesafeler 

hangi bedellerle alınmış 

yıkımların çekülünde 

uzlaşma noktaları 

belki siper, belki kazanılmış kaleler 

her ilişkide yeniden sınanan soygun teorileri 

birbirimizden yağmalanmış 

küflü, paslı ganimet 

hangisi ondurmuş ki acıları 

hangisi hangi yarayı sarmış” (Mırıldandıklarım, Soygun, 2019: 46). 

Benliği ile çatışma içindeki birey aşkta sevgiliyi öteki yerine konumlandırır. Aşk huzur 

arayışıyken bunu öteki kimlik biçiminde düşünüp savaş alanına dönüştürür. Kimi ilişkiler 

kazanılmış kaleler durumunda galibiyeti simgelerken kimi ilişkiler siper durumundadır ve o 

ilişkilerde çatışma durumu devam etmektedir. Aşkın savaş biçiminde olması ilişkilerde kat edilen 

mesafe sonucunda yorgunluk, tükenmişlik duygularının ortaya çıkmasına neden olur. Aşkın 

merkezine alınan savaş içinde olma durumu bir tür aksaklıktır. “Onları çürüten tam orta 

yerlerindeki aksaklıktı.” (Woolf, 2015: 83). Çünkü bu aksaklık sadece kayıplara neden olmaktadır. 

Kazanç gibi görünen anlaşma noktalarının arkasında yerçekimine yenik düşen yıkıntılar 

bulunmaktadır. Her yeni ilişki kendi savaş alanını oluşturur. Kazananının olmadığı savaşta şiirin 

öznesi ve sevgili karşılıklı olarak birbirlerine yağmalanır. Bu yağma duygusal sömürünün bir 

göstergesidir. İçimizden eksilterek devam edilen ilişkiler özneyi çürümenin eşiğine götürür. Kazanç 

gibi görünen ganimetler ise küflü ve paslıdır. Aşkın kazanımının küf ve pas içinde olması elde 



63 

 

edilen kazanma duygusunun arka planında yatan değersizliğe vurgu yapmaktadır. Küf ve pas 

nesnenin çürüyüp deforme olmasına neden olduğu gibi öznenin de bedenini saran bir hastalıktır. 

İnsandaki eksilme duygusunun korkusuyla ganimete sarılan özne küf ve pas içinde olan 

tükenmişliğine sarılmaktadır. Küf ve pas öznede açılan yaraların verdiği acının bir göstergesidir. 

Benliğe yansıyan doku bozuklukları bireyin eksilmiş yönlerini sembolize etmektedir. Öznenin 

sahip olduğu acı ondurulup iyileşmeye geçmez. Aşkı benliği olduğu gibi kabul etmeden sürekli 

savaş alanında olmak açılan yaraya bir yenisini de eklemekten başka bir şey yapmaz. Öznenin 

yaralarının onarılmamasının bir diğer nedeni de elde edilen ganimetlerdeki küf ve pastır. Küf ve 

pas doğası gereği sürekli hareket halindedir. Küfün ve pasın canlı bir ilerleme süreci teşkil etmesi 

özneyi iyileştirmez ve yaralarını kapatmaz. Aksine öznenin benlik bütünlüğünü bozarak 

çürümesine neden olur.     

“gizine yabancı kül, ateşin anısından ayrı düşmüş 

dövülmüş tuz gibiyiz gençlik bedenlerinde 

sözcüklerin sürtünmeyle kıvılcımlanan ateşi 

tutuşturuyor gündelik yenilgilerin lehimlendiği yeri 

magnezyum klor ve ateş 

bakıra çalan arı su ya da küf ve likör 

macenta bayrak elimizde 

bizden sonrakilerle buluşmakta kararlıyız 

gerekirse kendimizi öldürerek ve herkesi öldürerek 

infilaka çalışan bütün ayrıntıları döşemeliyiz hayata 

macenta rengi bir bayrak her meydanda yırtıla yırtıla ilerliyor kendi 

                                                                                                 (rengine” (Metal, Macenta, 

2000: 101).  

Varoluşunu tamamlamak için olgunlaşma sürecine giren birey aynı zamanda çürüme 

sürecine de girer. Çürüme(k), nefes aldığın anda başlayan ve ölümle birlikte devam eden süreçleri 

kapsar. “Çürümek de yaşamaktır. (…) insan bazen unutuyor.” (Beckett, 2011: 28). İnsan her ne 

kadar unutsa da kendini var ederken yok oluşuna doğru ilerler. Zaman eksiltir, bozar, çürütür. 

Küflenme olayı da çürüme sürecinin fiziksel bir yansımasıdır. Küf fiziksel bir olgu olduğu kadar 

soyut değerler de taşımaktadır. Küfün yıkıcı etkisinin yanı sıra yapıcı etkisi de bulunmaktadır. 

Penicillium’a dönüşen küf dozunda kullanıldığı takdirde fayda sağlamaktadır. Varoluşunu arayan 

birey yeteri dozda küflenirse olgunlaşmaya doğru yükseldiğini gösterir. Küf varoluşunu 

tamamlamak isteyen birey için olgunlaşma seviyesidir. Küflenme bireyin olgunlaşma sürecinde 

bozulan deforme olan yönleriyle hayata karşı farkındalık kazanmasıdır. Kendi olmaya koşan özne 

küfün yıkıcı ve yapıcı etkilerini ruhunda taşır. “(…) ateşle bağlantılı bütün karmaşalar sancılı 

karmaşalardır, aynı anda nevroza ve şiirselliğe götürür” (Bachelard, 1995: 113). Kül, varoluşunda 

ateşin karmaşasını, gizini benliğinde taşır. Ancak külün çürümesi tam anlamıyla gerçekleşir. Ateşin 

nesneyi çürütürken ortaya çıkardığı sonuç küldür. Kül çürümeyi gerçekleştirdiği için ateşle 

arasındaki gizin farkına varamaz. Şiirin öznesinin gençlik bedenleri dövülmüş tuza benzer. Tuz 

iletkendir. Tuzun iletken yapısı öznenin üzerinde koruyuculuk görevi yapar. Tuzda saklama, tuza 

yatırma gıdaların primitif dönemlerde gıdaları çürümeden korumak için kullanılan bir yöntemdir 

dövülmüş tuzda kalan bu defa gençliktir. Özne gençliğin küflenip çürümesini istememektedir. Bu 

sebeple de dövülmüş tuz olarak gençliğini dondurmaktadır. Şiirin mısrasında tekrar gençlik ateşinin 



64 

 

kıvılcımını ateşleyen özne günlük hayatın tükenmişliğiyle karşılaşarak yeniden çürümeye başlar. 

Suyun ve ateşin, suyun ve küfün tezatlığında çürüme kendine yol bulur. Arada kalmışlık eril ve 

dişil nitelikleri olan su ve ateş imgelerinin bir bedende erimesiyle ortaya konulur. Su ve küf ilişkisi 

ise çürümenin tetikleyici özelliğini sunar. Nemli ortamlar küf oluşumuna hız kazandırmaktadır. 

Nem ve su küflenmenin başlamasına ve sürecin hız kazanmasına neden olmaktadır. Özne su ve 

ateşle bedensel tezatlığı yaşarken su ve küf bu tezatlıkta çürümesine neden olmaktadır. Öznenin 

elinde “macenta bayrak” bulunur ve bu bayrakla gelecek nesille buluşmayı arzulamaktadır. 

Macenta yani fuşya rengi kırmızı ve mavinin karışımından ortaya çıkan bir renktir. Renklerin 

sembolüne baktığımızda mavi erilliği, kırmızı dişiliği temsil etmektedir. Yukarıdaki mısralarda 

suyla buluşan ateş eril ve dişil zıtlığını temsil ederken şiirin devamında macenta rengi kırmızının 

içinde eriyip pembeleşen bir mavi sembolüne rastlarız. Hayatı infilak ettirmeye kararlı özne 

tabuları, küf tutan düşünceleri çürümüşlükleri yıkmak ister. Özne “ben varım” diyebilmek adına 

elinde macenta bayrağı ile önüne çıkanı yok ederek ilerler. Amaç kendini kurtarmak ve var etmek 

değildir. Şiirin öznesi çoktan küfün içinde döndürülemez bir çürümenin eşiğine girmiştir. Öznenin 

amacı gelecek nesillere kavuşup onların kendi var oluşlarına ulaşmalarını sağlamaktır. “Macenta 

renkli bayrak” yaşamdan hasar alıp yıpransa da kendi benliğini bulmak için ilerler.                    

“bir dip balığı 

ölürken 

vurur yüze kıyı kalplerde  

deniz fenerlerinde  

yosun pası mezar taşı 

yarım kalmış şiirler 

erken kilitlenmiş bir odanın derinliklerinde 

dinmiyor açık denizlere yağan yağmurların 

odalara vuran gölgesi” (YG, Alabalık ile Siyambalığı, 2021: 51). 

İnsanın dünyaya tutunma nedeni varoluş savaşı içinde taşıdığı umuttan kaynaklanır. Umudu, 

beklentisi olan insan harekete geçerse yaşam alanını rahatlatır. Durgunluğun başladığı an çürüme 

de başlar. Çürümenin nesne izdüşümündeki etkisi daha görünür biçimdedir. Renk değiştiren, yosun 

tutan, paslanan nesneler çürümeye doğru ilerler. Nesne eğer hareketsizse deformasyon hız kazanır 

ve daha çabuk paslanma durumu gerçekleşir. Fiziksel koşullar nesnenin çürümesine hız 

kazandırmaktadır. Aynı durum insan için de geçerlidir. Düşünceleri karşısında harekete geçiren ve 

duygularını tamamlayan insan varlık bütünlüğünü oluşturur. Yarım kalmışlıklar içinde olan bireyin 

ruhu paslanmaya başlar. Nesnenin pası havadaki oksitlenme ve hareketsizliktenken insanın 

paslanması düşüncelerin eyleme dökülmemesindendir. Yarım kalan, yarıda kalan her şey 

paslanmaya ve ardında çürümeye neden olmaktadır. Şiirin öznesi bir dip balığı gibi ölüme 

gitmektedir. Ruhunun gizleri olan dip balıkları öznenin yüreğinin derinliklerinde gizlenendir. Deniz 

feneri yön gösterici olarak bilinse de özne için bu durumun artık bir önemi yoktur. Özne sonlu 

dünyada var olurken şiire sığınır. Pasın çürümesini şiir ile durdurmak ister. Ancak öznenin umudu 

olan şiirler de yarım kalır. Şiirler “erken kilitlenmiş bir odanın derinlerinde” diyen özne için 

vazgeçiş erkendir. Düşüncelerini şiirle özgürlüğe koşturmak yerine zihnin dehlizlerinde 

hapsetmiştir. Düşünceyi donduran ölünün başına dikilen mezar taşı da yosunlaşıp pas tutmuş 

biçimdedir. Pasın mezar taşında yer alması mezar taşının uzun süre önce öldüğünü, çürümenin 

çoktan başladığını göstermektedir. Özne açık denizde dinmeyen yağmurun altında kalır. Yağmur 



65 

 

paslanma sürecini hızlandıran bir olgudur. Çürümenin yansıması da gölge biçiminde özneye yansır. 

Gölgeden kaçamayan “kişioğlu için amaç kendi gölgesine sığınmaktır.” (Arslan, 2019: 7). Zihnin 

odalarına vuran gölge, benliğinin saklı yönüne işaret etmektedir.      

“ve tam da kıyıda kalakalmışken teknenin ölüsü 

dondurmuş görüntüyü 

      -bir süre- 

görüntü: yeşil, kahverengi, laciverdi, ölü sarı 

                                                  -hepsi de küflü- 

ve gitgide paslanırken görüntü 

yazıları başlatmış 

                                          -hiyeroglifle- 

sanki ancak böyle anlatılabilirmiş gibi 

                                    teknenin ölümü” (YS, 7., 2014: 40). 

İnsan yeryüzünde varoluşundan itibaren kendini var etmek, ölüme başkaldırmak ister. Ölüm 

yok edip izleri silen bir olguyken insanın var olma amacı yeryüzünü silerken kendinden iz 

bırakmak istemesidir. İnsanın yeryüzündeki varlığını sonsuzluğa taşıyacak eylemlerden biri de 

sanatsal yapıtlar ortaya koymaktır. Sanatla ilgilenmek sonlu dünyadaki ölümlü varlığını sonsuzluğa 

taşıyacak bir adımdır. Antik çağlardan itibaren insanların derdini anlatma aracı olarak en sık tercih 

ettiği sanat dalı resim ve yazı olur. Duygularını, düşüncelerini resim ve yazı dile getiren insanoğlu 

Mısır’da 3000 yıl öncesine dayanan resim yazısını bir diğer adıyla hiyeroglif yazıyı icat ederler. 

Resmin yazıyla bileşimini ifade eden bu yazı tipi tarihin arkaik dönemlerinden izler taşımaktadır. 

Kutsal yazıt anlamı taşıyan bu yazı tarzı aristokratlar, firavunlar tarafından yazılıp 

okunabilmektedir. “Mısır hiyerogliflerinin temelde üç karakteristik özelliği vardır. Bunlardan ilki 

fonetik sesler içermesidir. (…)kinci özelliğiyse ideografik olmasıdır. Bu bir sembolün tamamen bir 

kelimeye denk gelecek biçimde kullanılmasıdır. Mısır hiyerogliflerinin 700 farklı şekilden oluştuğu 

kabul edilir ve insanlardan hayvanlara bitkilerden nesnelere birçok farklı varlığın kullanılmasıyla 

gözleme dayalı bir şekilde oluşturulduğu düşünülür. Son özelliği belirleyicilerin bulunmasıdır. 

Belirleyiciler bir kelimenin tam anlamını vermeden onun bulunduğu semantik kategoriyi ifade 

ederler.” (Kayaoğlu ve Çetinoğlu,  2013: 40-41). Şiirin öznesi çürümenin ruhta yarattığı 

deformasyonu anlatmak için “tekne ölüsü”nü hiyeroglif olarak seçer. Şiirin öznesi çürümüşlüğü 

kıyıya çekilen ve artık zamanın anlamını yitirip donduğu bir tekne görüntüsü çizer. Görüntüyü 

donduran özne zamanın onda bıraktığı izleri renkler aracılığıyla inceler. “yeşil, kahverengi, 

laciverdi ve ölü sarı” çürümüşlüğü simgeleyen bu renklerin hepsi küflüdür. Bozunmanın, küfün, 

pasın ve çürümenin renkleridir. Küfün yapısındaki bozukluk tüm tekneyi sarıp yok oluşa doğru 

sürüklemektedir. Küflü renkleri olan ölü tekne görüntüsü bulanıklaşırken pas tutmaya da devam 

eder. Bu küflenme ve paslanma arasındaki çürüme olgusu hiyeroglife sembol olur ve yazıya geçer. 

Ölü tekne aidiyetsizliğin ve hareketsizliğin simgesidir. Kıyıya çekilip eylemi durduran özne küfün 

ve pasın eriticiliği arasında çürümeye yüz tutar. Özne teknenin ölümünü ancak çürüme içinde 

zamanı hiyeroglifte dondurarak anlatabilir. Çürüyen özne yok oluşa doğru sürüklenen insan 

ömrünü temsil etmektedir. Hayatından eylemi çıkartan birey için denizin sınırsızlığında kaybolma 

hazzı artık yok olur. Yaşamın hazını kaybeden birey ölü tekne gibi rengini değiştirir ve ölüme 

doğru sürüklenir. Küf ve pas ölüme yol alan insan hayatında düşüncenin eyleme dökülemediği 

zamanlarda ortaya çıkar. Hayalde var olan tüm eylemler gerçekleşmediği takdirde insanı çürütür.              



66 

 

“tılsımlı söylentilerin donattığı gözlerim 

unutmuş, bırakmışım sizleri 

eski aynalara 

geçmişin küflü tadını taşıyan eski fotoğraflara 

bağrıyanık sardunyalar bahçeler diriltirdi 

koşup geçtik satirik bir dua gibi gençliğimizi 

ne erkek ne kadın olabildim 

oynadığım rollerden 

şimdi ayrımsıyorum 

harcanmış bedenimi 

neden neden neden” (OİŞ, Oyuncular VII., 2017: 26).  

Çürümenin aynadaki görüntüsü yeşil gri arası renge bürünen küftür. Nesnelere çöktüğünde 

şekil değişikliklerine ve bozulmalara neden olur. Küfün bakteriyel yapısı onu girdiği her ortamda 

yayılmacı konumuna sokmaktadır. Geçmişi saran küf, bireyin tüm benliğini ele geçiren işgalcidir. 

Kendi olma arayışında olan bireyin geçmişi küf tuttuğunda yaşanan kimlik bunalımı bireyi 

çürümenin içine alır.  Benlik arayışı tüm bireylerde var olan primitif bir özelliktir. Jung’a göre 

arketipsel özelliklere göre her erkeğin bilinçaltına gizlenmiş bir “anima” (dişil) imgesi, her kadının 

bilinçaltında “animus” yani erillik imgesi barınmaktadır. “Bu çift cinsellik biyolojik bir gerçektir... 

Her erkek, içinde, o ya da bu kadına ait olmayan sonsuz bir kadın imgesi taşır. Bu imge özünde 

bilinçdışıdır ve erkeğin organik sistemindeki asıl kadın biçiminin, yani bir arketipin, kalıtımsal bir 

öğesidir.”  (Jung, 2005: 22). Bilinçaltında gerçekleşen bu içsel karmaşanın bilince çıkması 

durumunda birey kimlik karmaşası yaşamaya başlar. Yaşanan karmaşa bireyi boğuntu ve bunalımın 

içine iter. Şiirin öznesi cinsiyet karmaşası yaşamaktadır. Özneyi çürümeye sürükleyen ise bu 

ikircikli yapı arasında bir seçim yapamamasından kaynaklanmaktadır. Benliğine aidiyetliğine 

kavuşamayan özne, yaşanan anda pişmanlığını yaşamaktadır. Pişmanlık öznenin ruhunu saran bir 

küf gibi tüm zihnine yayılır. Öznenin geçmişini küflendiren durum kimlik bulamamasıdır. Yaşam 

sahnesinde yoluna devam eden özne için bedenlendiği kimlik bir rolden ibarettir ve gerçekliği 

yansıtmamaktadır. Geçmişin özneyi saran küfünü geç zamanda fark eden özne, bedenini zaman 

karşısında harcanmış olduğunu dile getirir. Arzularına kavuşmayan birey bedenini aidiyetsizlik 

yaşadığı bir kimlikte çürütmüştür. Tekrarlı bir sorgulama yaşayan özne için zaman artık çok geçtir. 

Gençliğin çok hızlı geçtiğini eleştirilerin içinden koşarak geçmesiyle ifade etmektedir. Küfün 

sardığı geçmişi sardunya bahçeleri diriltebilir. Çünkü sardunya sonsuz aşkın sembolüdür. Ancak o 

da küflü fotoğraflarda bir anı olarak kalır. Öznenin kadın ya da erkek olamaması sonsuz aşkın 

önüne bir sınır örmüştür. Kendinde benliğini bulamayan özne için âşık olunacak beden de bir soru 

işaretinden ibaret kalır. Cinsiyet çatışmasında çürüyen öznenin duaları da eleştireldir. Özne hayat 

yüzleşmesini ayna karşısında yaparken edilen dua satiriktir. Aynı zamanda öznenin yüzleştiği ayna 

eski’dir. Eski aynalar, eski fotoğraflar ve küflü geçmiş; çürümenin yansıması olarak şiirde bulunur. 

Geçmişin yaydığı hastalıklı ruh hali bireyin bugün kendisi olmasını engeller. Öze kavuşamayan 

birey tükenmişliğe düşer.         

“Yerin yüzünde pas, tutmuş 

gölgem 

yüklediği gövdeyi 

geçemez, birinden diğerine 



67 

 

ruhumun öznesi 

sonra dünya dili tümleç yüklem 

yer yüzünde seçtiğime  

varlığıma kilitleyen 

 

ben diyeyim ölü, 

sen de geçit vermeyen” (ÇG, Pas, gölge, 2019: 54). 

İnsan var olduğundan beri en primitif özelliği “ben” ve “öteki” arasında yaşanan çatışmadır. 

Kendini bulmak isteyen birey içindeki öze yönelir. “öteki” tüm karşıtlığıyla bireyin ruhunda 

barınırken amacı bireyi yok etmek değil bireyin “kendi” olmasını sağlamaktır. “Ruh, gölge, 

aynadaki görüntü gibi öznenin kendi ötekisi olarak görünen, hem kendisi olmasına hem de asla 

kendine benzememesine yol açan, kurnaz ve hep fırsat kollayan bir ölüm gibi aklını kurcalayan 

düşsel bir figürdür.” (Baudrillard, 1995: 109). Bireyin gölge ile yaşadığı çatışmaların varlık alanı 

sağlıklı gelişimi de beraberinde getirir. Ancak “ötekinin” yani gölgenin yok oluşu insanın düşünce 

yapısını, benliğini eksik bırakmasına yol açar. Öznenin gölgesi “pas tutmuştur”. Gölgenin pas 

tutması öznenin kendini var edebilmek için girdiği çatışmanın durduğunu göstermektedir. Derin 

düşüncesizlik öznenin çürümesine sebebiyet verir ve gölgenin paslanmasına neden olur. Pas 

öznenin kendi ile topluma yansıyan görüntüsü arasındaki geçit vermeyen duvardır. “ötekini” 

çevreleyerek çürümesine neden olan pas, özneyi nefes alan cesede dönüştürmeye başlar. Gölgesi 

paslanan özne için gövdesi, kambur gibi ruha yük olur. Bir bedende taşınan iki farklı ruh, gölge 

paslandığı için geçiş yapmaz. Özne düşünsel güce ulaşamadığından bu durum kabulleniş göstererek 

yeryüzüne inerken sahip olduğu bedenle yaşar. Bedenin arzuladığı öteki özne için geçilemeyen, 

kavuşulamayan bir ütopyadır. Varlığa kitlenmiş, öznenin hareketini, düşsel özgürlüğünü kısıtlayan 

bir olgudur. Özne ait olmak istemediği bedende kaldığından gölgesi pas tutarak çürümeye başlar. 

Paslanma duvarının sonucu özne için ölü gibi bir yaşam sürmektir. Üçüncü şahıs tarafından 

bakıldığında ise gölge paslanarak öteki kimliğin ortaya çıkmasına geçit vermez.    

5.3. Çürümenin İzdüşümü: Değişim ve Dönüşüm 

Değişim, “bir zaman dilimi içindeki değişikliklerin bütünü; değişme” (Türk Dil Kurumu, 

2023) durumuyken; dönüşüm, “bir durumdan başka bir duruma geçme; şekil değiştirme, tahavvül, 

transformasyon”(Türk Dil Kurumu, 2023)dur. Birbiri yerine sıklıkla kullanılan iki kelime ince 

sınırlarla birbirinden ayrılmaktadır. Değişim, olumlu ve olumsuz biçimler oluşturarak varlığın 

biçimsel yönünün farklılaşmasıdır. Dönüşüm ise değişime oranla daha köklü bir yeniden oluşumu 

içerir. Bu yeni oluşum değişimde olduğu gibi dönüşümde de olumlu ve olumsuz durumları 

kapsayabilir. Çürüme mefhumu bu zıt yönlü değişim ve dönüşüm süreçlerini var eder. Hayat akış, 

devingenlik içinde ilerler. Yaşanan devingenliğin sürekliliği değişim ve dönüşüm ile mümkündür. 

Doğa kendini yenilerken çürümeyi değişimin ve dönüşümün anahtarı olarak kullanır. Toprak var 

eder, büyütür, değiştirir, dönüştürür ve çürüterek tekrar toprağın bağrına alır. Hayat çürüterek yok 

eder, yok oluşta varlığını bulup yeniden doğar. Evrende değişim tek yönlü süreçleri içerir. Zaman 

ilerlerken her şey çürümeye doğru sürüklenir. Bu sürüklenme dönüşüm ve değişimi beraberinde 

getirir.  

Çürümenin değişim ve dönüşüm evreleri doğal süreçlerle gerçekleşebildiği gibi insan eliyle 

de gerçekleşmektedir. Doğanın çürüme süreçleri kimi zaman bir arınma yüzüyle kendini ortaya 



68 

 

koyarken kimi zaman da çirkinleştirip yok eder. “Şu bir gerçek ki yakında hepimizin üstünü toprak 

örtecek, sonra o da değişip başka bir şeye dönüşecek, sonra dönüştüğü şey de değişecek ve bu 

değişimler sonsuza dek sürecek. Bu sonsuz değişim ve dönüşüm dalgasının hızını düşünen biri, fani 

olan her şeyi hor görür.” (Aurelius, 2019:95). Doğal bir tahrip yok oluşun ardında saklı kalan 

yeniden doğuşu simgeler. Doğal yollarla gerçekleşen değişim ve dönüşüm, fiziksel ve kimyasal 

süreçleri yansıtır. Bu süreçler varlığın yapısında görüntüde meydana gelebilen bozunma, 

deformasyon ve çürüme olgularıdır. Doğadaki varlıklar anlamsal kodlara sahiptir. Kodlar doğanın 

işlevine semboller kazandırarak değişim ve dönüşüm süreçlerini başlatır. Değişim ve dönüşüm 

sadece nesnenin izdüşümünde gerçekleşmemektedir. İnsanın da fiziksel görüntüsü doğal süreçlerle 

zamanla değişim ve dönüşüm gerçekleştirebilir. 

İnsan dünyadaki varlığını anlamdırdığından beri kendini gizlerini keşfedip, kendini 

yenilemek, değiştirmek ve dönüştürmek için çabalar. “İnsan yalnızca kendisi dönüştürülmek ve 

değiştirilmekle yetinmez: dünyaya damgasını vurmak, onu dönüştürmek ve değiştirmek de ister.” 

(Fromm, 1990: 27). Medeniyetler kurup dünyayı yeniden oluşturan insanoğlu, evreni kendi 

gerçekliğinde değiştirip dönüştürmek ister. Kentlerin sıkışmışlığı, doğanın kentler arasında erimesi 

çağın insanını kentin çürümüşlüğünde değişime iter. Dünyaya atılan insan bu defa da beton 

yığınlarının arasında kalarak tabiattan atılır. Bu itiliş insanın değişim ve dönüşüme uğrarken 

çürüme hezimetiyle karşı karşıya kalmasına neden olur. Sanayileşen ve modernleşen dünya 

maddeleştikçe metalaşmanın içinde çürüyen insanlar ortaya çıkar. Kentin çıkmazlığı modern insanı 

fiziksel olarak yıpratmakla yetinmez. Ruhsal bir tahrip edici olarak da yüzünü gösterir. Gösteriş 

düşkünü maddenin çürüyen kokuşan yanlarını saklaması birincil vazifesidir. Ruhsal çürümenin 

içinde bulunan birey bunu kamufle ederek yaşamaya devam eder. 

 Çürüme insanın tabiatına işledikçe bireyin geçmiş ile arasındaki pişmanlık bağları 

kuvvetlenir. Ruhsal devinimler insanın kendi çıkmazlığına çürümesine attığı adımdır. Yaşantılar 

insanın yaşam birikimi yapmasını yani deneyim kazanmasını sağlar. Kazandığı deneyimsel süreçler 

bireyin yaşamında köklü değişim ve dönüşümlere neden olur. “Yaşantının aksine deneyim bir 

kesintiye dayanır. Deneyim dönüşme demektir.” (Han, 2020: 84). Hayatı deneyimleyen insan 

kendini yeryüzünde var etmek adına dönüşüm yaşar. Olumlu deneyimler hayatı olumlu yönde 

değişime sürüklerken olumsuz değişimler çökme ve çürüme aşamasında dönüşümü gerçekleştirir. 

İnsan yeryüzünü silerek yeniden konumlandırmak ister. Yeryüzünü silerken insan kendi 

tükenmişliğine adım atar. Sonlu evrende, tükenmişliğe adım atan insan yal(nız /ın)lık içindedir. Bu 

yal(nız /ın)lık insanın çürümesine neden olan durumdur. Yalıtılmışlık, psikolojik nevrozları da 

beraberinde getirir. Yaşantısını anlamlandırmak isteyen insan, çevresini ve kendini gizini çözüp 

algısını değiştirmek ister. Bu istek bireyde değişim ve dönüşüm sürecini başlatır. İnsan bilinmeyeni 

anlamlandırma sürecinde kendini var eder.  

Modern çağ insanı maddeye sahip olmak adına koşuşturmaya, başarının getirdiği güce sahip 

olmak ister. Güç ve iktidar yarışına giren insanın hayatı kör bir metalaşma üstüne kurulur. Gücün 

ve paranın hırsıyla var olma savaşına giren insan değişip dönüşürken bilinçsiz bir çürümüşlüğün 

içine itilir. “Başarı ve performans toplumu bir kendini-sömürme toplumudur. Başarıya odaklı özne 

tamamen tükenişe kadar (Burnout) sömürecektir kendini.” (Han, 2017b:20). Bireyin dönüşümü 

çürümenin içinde kendi sonunu hazırlamaktadır. Tüketim toplumunun ilk tükettiği nesne bedensel 

ve ruhsal varlığıdır. Kendi sonuna koşan özne değişim ve dönüşümü çoğu zaman bilinçsiz bir 

şekilde hırslarıyla yapmaktadır. “Tüketilen şeyler arasında diğer nesnelerden daha güzel, daha 

kıymetli, daha eşsiz —tüm diğer nesneleri özetlemesine rağm en otomobilden bile daha fazla yan 



69 

 

anlamla yüklü— bir nesne vardır: Bu nesne B E D E N ’dir” (Baudrillard, 2013: 149). Bedenin 

metalaşması, eril ve dişiliği kuşatan arzulu çatışmalar bedeni bir meta nesnesine dönüştürür. 

Metalaşan birey tüketimin vitrin nesnesine dönüşür.      

İnsan; kendini, doğayı yeniden inşa ederken toplumun da yeniden inşası gerçekleşir. Kolektif 

bilinçaltının eseri olan toplum çağın getirdiği değişim ve dönüşümü yaşar. İlkel toplumlardan 

modern toplumlara geçiş yapan milletler kökleri aşılanan bir bitki gibi değişimi ve dönüşümü 

gerçekleştirir. Çürüyen, deforme olan toplumlarda ahlaki ve dinsel dönüşümler meydana gelir. 

Yaşanan dönüşüm bir çözülme sürecinin göstergesidir. “kültürel çürüme ve zehirlenme, aynı 

zamanda, tarihsel deneyimlerin de gösterdiği gibi, bir toplumsal sistemin, bir uygarlığın sona 

erişinin tipik göstergeleridir.” (Ulusoy, 2019: 16). Kendini, hayatı, uygarlıkları tüketen insan, en 

sonunda çürümenin bir nesnesi olur.   

“Bu dağ değil coğrafya çünkü ve argın zaman 

Gençken yaşlılık yaşatan doğulu imkân 

Hanehayal şiirler ve şairin kendinden yaptığı başka kan 

 

Hepsi benim. Mardin’de New York’ta burada 

bedensiz yaşayan 

Çoktan ölmüş dağ ama ruh sayan 

günlerin işleyen bedeninde 

canını bekleyen yazı, kaybolmuş 

emanet kaderini karalayan 

 

Hayvanımdı acı  

Bildim.  

Hiç kimse olana kadar hepsi benim 

Bir bir kapımızı çalan 

 

Dağdı indim, metaldi ergidim, söyledim 

Çok yıl geçti, yetmedi zaman 

Hem dindim hem dinmedim 

İhtimaldi ya da imkân” (Dağ, Metal Dağ, 2007: 67).    

Coğrafyaları var eden onları şekillendiren dağlardır. “Dildeki her anlamıyla dağ. Dağ, içine 

kapanan sırça köşk, dağ hayat, dağ dünya, dağ evren, dağ ten ve tin, dağ aşk ve ‘kelâm’la çıkılan.” 

(Akın, 2007). Coğrafyanın biçtiği kaderi yaşayan insan, dağ ile evrilir, dönüşür kendi kaderinin 

hudutlarını çizer. Coğrafyanın eksilttiği dağ coğrafyanın bir parçasıdır. Dağ coğrafyanın içinde 

erirken zaman yorgundur. Zamanın yorgunluğu dağın değişimini, tükenmişliğini ortaya koyar. 

Doğu dağların çevrelediği, imkânları kısıtlayan mekândır. Bu yüzden öznenin gençken yaşlı 

hissetmesine neden olmaktadır. Yaşlanmak bedenin fizyolojik olarak çürümüşlüğünün 

göstergesidir. Ancak özne gerçek bir deformasyonun değil ruhsal bir değişimin getirdiği çürümenin 

içindedir. Özne ruhsal boğuntu içinde şairlerin şiirleriyle çıktığını bilir. Şiir çürümenin içinde baş 

gösteren yeni bir kandır.  

Mekân değişimleri fiziksel çevreden kaçışın yeridir. Dağların çevrelediği kısıtlayıcı yön 

şehir değişikliğiyle değişileceği düşünülür. Ancak aslolan ruhtur. Ruhundaki çürümeyi yüreğinde 



70 

 

taşıyan özne için mekânın değişikliği bir anlam ifade etmez. “hepsi benim” diyen özne çürümüş 

yanlarını ruhunda taşıyandır. “bedensiz yaşayan” özne çürümenin bütünselliğini ortaya 

koymaktadır. Coğrafyanın hududunu çevreleyen dağ gibi insanın hududunu da beden sarar. Özne 

yaşanılan sınırlılıklar yüzünden ruhunda bir ceset sürüklemektedir. Kendi çürümüşlüğünü çeken 

birey için mekân değişimi anlamsızdır. Yazının kaybolması kaderin kederli yazılmasından 

kaynaklıdır. Kaderini değiştirmek isterken başkaldıran özne silip yeniden yazamaz. Yeniden 

yazmanın yerine var olanı karalar ve yazıyı yok eder. 

Hayvan insanın en ilkel yönünü temsil eder. “İd”in ele geçirdiği zihin hayvanın vahşi 

doğasıyla benzer hareket eder. “id”in beslediği hayvan acının da kendisidir. Hazza ulaştırmayı 

amaçlarken acının eşiğine düşürür. Acı özneyi değiştirip dönüştürür. Değişip dönüşürken tek 

tipleşen özne çürür. Hiç kimse olup hiçleşmeye yürüyen özne herkesin bir kopyasıdır. “Hiçlik 

inançsızların bilincinde inançlılardaki gizem gibi işlev görür. Hiçlik var olan her şeyin sırrı ve 

temelidir; büyüyerek okyanusları, katılaşarak da toprağı -ötesinde de kalbi- doğurmuş ilk acı 

damlasıdır.” (Cioran, 2023: 159).  Hiçliğe ulaşıp hiç kimseleşmek içindeki töze ulaşmaktır. Herkes 

olduğunda aynılığın arasında çürüyen birey ancak hiç kimse olduğunda özgünlüğüne 

kavuşmaktadır. Öznenin bilinçaltının her kapısını çalmasındaki amacı kendini bulmaktır.  

Değişim ve dönüşüm fiziksel nesnelerden öznenin ruhuna inerek ruhsal çürümelere neden 

olur. Özne dağ ve metal arasında özdeşleyim kurarak onların uğradığı dönüşüme dikkat çeker. 

Dağın inmesi gücün yitirilmesini simgelemektedir. Metal ise sert bir cisim olmasına rağmen o da 

dönüşümden nasibini alır. Dönüşüme uğrayan dağ ve metal çürümenin izdüşümüdür. Çok görünen 

zaman hızla geçerek deformasyonu tamamlamıştır. Bu durum öznenin içine düştüğü çürümeyi 

anlamlandırmasının geciktiğini göstermektedir. Zaman özneyi getirdiği konumda netlik bulunmaz. 

Özne ikilik arasında sıkışma yaşar. Hem durulan hem durulmayandır. Yine de dönüşen özne için 

umut tükenmemiş ihtimal olarak ışığını göstermektedir.      

“Görünüşünden kurtulmak ister  

kanunları sabit olan, tabiat 

değişmek ister 

sözcüklerle dile gelen 

dönüp sessizliğe  

ulaşmak ister 

varlık anlam ve diğerleri 

olmak ister 

gündelik yanılmak ister, 

yazılmak ister 

bazı söz geçmez bazı söz geçer.” (Dağ, Tabiat, 2007: 149).  

Evren değişim ve dönüşüm üzerine temellendirilmiştir. Zaman direnç gösteren tüm varlıklar 

üzerinde egemen olandır. Tabiat kanunları, değişmeyen evrenin tözünü oluşturan ve sürekliliği 

sağlayan kanunlardır. Fizik ve fizik ötesi süreçlerle açıklanan evren kanunları kendi içinde değişim 

ve dönüşümü bulundururken kanun özellikleriyle tabiatın sabit gerçekliğini yansıtır. Tabiatın 

yeniden değişimi çürüyüp yok olmasına ve yeniden doğuşuna bağlıdır. Değişmek isteyen doğa 

önce çürüme süreçlerine tabi tutulur ardından yenilenerek evrenin değişmez kurallarına dâhil olur. 

Tabiatın değişimi istemesi aynılıktan sıkıldığının göstergesidir. Değişim sürecinde fiziğin getirdiği 

sert kanunları değiştirme isteği yatar. Tabiat tüm gürültüden arınarak kendi bütünlüğünü kurmak 



71 

 

ister. Varlığına anlam katmak isteyen tabiatın değişim çıkar yoludur. Değişim tabiat için salt 

güzellik ve kalıcılık bulundurmaz. Var olurken yanılıp hataya düşüp, çürüyüp yeniden oluşmak 

isteğini söz ve yazıya sığınarak yapar. Dünya üzerinde söylenen bazı sözler çürüyüp yok olurken 

bazıları zamana meydan okur.    

“Taş bile kalmaz kendine  

tozar, tozarır 

taşar kendinden 

karışır engine 

taş kesmiş yanımız 

birbirimizin gölgesinde  

ufalanır hayat 

gezer tozarız dünyaya benzedikçe 

katılmış gibi  

içimiz ve herkese” (Dağ, Katılmış, 2007: 27). 

Dünyayı var eden şey fiziksel, kimyasal, biyolojik süreçlerin meydana getirdiği çürüme 

sonucunda oluşan değişim ve dönüşümlerdir. Çürürken ayrışan ve parçalanan kaya fiziksel, 

kimyasal ve biyolojik süreçlerden geçerek toprak oluşumunu başlatır. Ayrışma bir yok oluş, 

parçalanma, ufalanıp toza dönüşümü meydana getirir. Ufalanma durumu mutlak bir yok oluşu değil 

çürüme aracılığıyla yeni dönüşümü ortaya çıkarır. Tabiatın kendini yenilemesi için çürümeye 

ihtiyacı vardır. Şiirin öznesi de taşın dönüşümünü çürüyüp kendine kalmayışını dile getirir. Taş 

gibi sert bir kayacın bile zaman karşısında çürümeye mağlup olduğunu ortaya koyar. Kendinden 

taşan taş çürümeye başlayıp toza dönüşmeye başlar. Toza dönüşen taşın mikro parçacıkları evrenin 

sonsuzluğuyla birleşir. Birbirinde eriyen iki sevgilinin gölgeleri taş kesen yürekleri saklar. Acının 

dondurduğu yürek taş kesilir. Hislerini kaybeden birey çürümenin akışında toza döner. Yüreği 

taşlaşan öznenin hayatı çürümenin eşiğinde ufalanır. Dağınık, çürüyen, toza dönüşen hayat 

çevrelenmiş umutsuzluğu bulundurmaz. “Hayat yasalarının başında çürüme gelir.” (Cioran, 2013: 

44). Evrendeki taşın çözülmesi, insanın ruhunun taşa dönmesi bu çürüme yasalarının yansıması 

olur. Dünya gibi yok oluşlardan meydana gelen özne çürürken yeniden var olur. Evrenle bir olur 

evrenin kendisi olur.  

“Otostop çekiyorum kendi içimde 

Bakalım nereye kadar gidebilirim diye 

 

ölümünün üstünden çok zaman geçmiş birinin 

biyografisini yazar gibi 

izliyorum kendi hayatımı 

üvey gözlerle 

 

Kendim salgılıyorum kimyasallarımı 

ihtiyacım yok yabancı maddelerin ithal güçlerine 

(…) 

yabancı doğasını keşfediyorum yeniden 

varoluşu yapılandıran Dil’in 

varıyorum 



72 

 

hayatı nasıl nesneleştirdiğinin bilgisine  

bir şairin dile bağımlılığı nasıl acı verirse 

öyle 

varıyorum dilin içinden geçerek  

dilsizliğin kendimdeki hakikatine 

(…) 

Otostop çekiyorum, karşılaştıkça bendeki diğerleriyle 

Nereye kadar gidebilirsem kendi içimde” (İH, Otostopçu, 2016: 94-95).         

Hayat, doğumla ölüm arasında yapılan bir yolculuktur. Kendi sonuna doğru ilerleyen birey 

çürümüşlüğün içinde ilerleyerek en sonunda yok olur. Kaçınılmaz mutlak son olan ölüme ilerleyen 

birey süreç içinde değişim ve dönüşüm yaşar. Kendini arayan, var olmak adına savaş veren birey 

yaşadığı sürece çaba harcar, umut eder, yeni yollar dener. Çürüme insan ruhunda iki yönlü bir süreç 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Çürümenin bir ucunda olumlu dönüşümler yer alırken diğer tarafında 

toksik süreçleri barındırır. Yaşanan toksik süreçler insanın çürüme eğrisinde sapmaya sebep 

olurken çürüme fizyolojik bir yok oluş deforme olma durumunda sapıp ruhsal bir bozunmaya yol 

açar. Birey var oluşunu anlamlandırmaya başladığında içsel yolculuğunu da başlatmış olur. “Öz”e 

dönüş öznenin içe doğru yaptığı yolculukla ortaya çıkmaktadır. İçsel yolculuğuna otostop ile çıkan 

şiirin öznesi değişimine doğru hareket ederken neyle karşılaşacağını kendisi de bilmemektedir. 

Yolun bilinmezliğinde seyahat süresi de bilinmezlik taşır. Otostopçuyu alan şoföre bağlı bir 

yolculuk olan bu yolculukta yol ayrımının ne zaman geleceği bilinmezlik taşır. Bu bilinmezlik içsel 

yolculuğa çıkan özne için geçerlidir. 

Murathan Mungan, 17 yaşındayken üvey olduğunu öğrenir. Üveylik hissi onun hayatında 

peşinden gelen bir gölge gibidir. Paranın Cinleri adlı otobiyografi kitabında üveylik duygusunu 

“Bütün dünyanın üvey olduğunu öğrenecektim.” (Mungan, 2014:59) sözleriyle dile getirir.  Aile 

içinde benliğine yabancı düşen özne, üveyliğini tüm ruhuyla hisseder. Varoluşunu tamamlamak 

isteyen özne içindeki cevhere iner. Benliğine bakarken kendi üçüncü şahıs konumundadır. 

Otobiyografisine üvey gibi hem içerde ancak hep dışarda kalmışlık hissiyle bakar. Kendine 

yabancılaşan özne içindeki tözü bulmak ister. Ancak özne ruhunun hissizleşmesiyle bir ölü gibi 

unutulmaya yüz tutmuştur. “üvey gözlerle” hayatı izleyen özne yabancılaştığı benliğinde hayat 

bulmak ister. 

Özne için dışardan gelen yıkıcı etkilerdense içsel tözün yarattığı sancılar çürümeye neden 

olur. Çürümenin nedeni olan kimyasallar ruhun derinlerinde yatar. Yabancılaşan, benliği saran 

çürümüşlük dışsal değil içsel kaynaklıdır. Özne yabancı olduğu benliğine karşı yolculuğa çıkarken 

çürümüşlüğün arasından benliğini yeniden keşfeder. Kendini tanımayan özne bunaltıya, 

çürümüşlüğe karşı yol alırken kendini yeniden keşfeder. Yabancılaşmış benliği keşfeden özne 

değişim ve dönüşüm içindedir. Şiirin öznesi varoluşun inşasını “Dil”in tamamladığını söyler. Dil, 

şiirin içinde tevriyeli biçimde kullanılır. Varoluşun özünde sözün gizi saklıdır. İnsanı var eden 

sözüdür. Varoluş sancısı yaşayan birey “(…) kendisini yeryüzünden silinmiş hisseder.” (Kanter, 

2010: 95). Yeryüzüne varlığını bırakmak isteyen insan şiirin, dilin imkânlarına sığınır. Dilin 

sözünde kaybolan özne sessizliğe sığınır. “Sessizlikte kalan acının basıncı ise şiirin doğmasını 

sağlar.” (Arslan ve Yıldırım, 2023: 133). Çürümenin sahteliğinden hakikatin gerçekliğine ulaşır. 

Dilin dönencesinde savrulan özne için dil sadece sözün sığınağı değildir. Farsçada “gönül” 

anlamına gelen “dil” sözcüğü öznenin içindeki tözün, varoluşun sembolüdür. Şiirin bağlarını 

güçlendiren de varoluşsal acının kaynağı yüreğidir. Modern çağ hayatı metalaştırma üzerine 



73 

 

kuruluyken özne ancak yüreğiyle varoluşunu bulur. Nesneleşen hayat çürümeye yüz tutmaktadır. 

Varoluşun hakikatine ancak gönlün acısından geçerek ulaşılır. 

Hakikatini arayan özne varlığını anlamlandırmak ister. İçsel yolculuğuna devam eden özne, 

yolculuk sırasında “öteki ben” ile karşılaşır. Keşfedilen her öteki öznenin içindeki özü ortaya 

koyar. Çürüyen, değişen, dönüşen özne kendi olabilmek adına varlığını keşfetmelidir. Özne de 

çıktığı bu kendini bulma yolculuğunda yol ayrımında yeni bulduğu “ben” ile daha ileriye gider. 

Gideceği son noktayı kestiremeyen özne kendini tanımak adına her an yüreğinde daha derine iner.                   

“yalnızca acı veren bir hırs okunuyor 

hayata kaptırdığı yüzünde 

enerjisi eskimiş kelimelerle 

aldığı söz, içini kavuran asit 

sesine inen karanlık nesne 

gün günden azalmış kendine yaptığı sürpriz 

dolaşırken arzunun ve imgenin sokaklarında 

başaramadığını biliyor 

bütün hücreleriyle 

(…) 

Gerçekleştiremediği hayallerde boğulan  

kendine ısmarladığı geleceği  

hayata taşıyamayan  

yalnızca o değil 

zamanın azaldığını biliyor 

gün günden ekşiyor sahip olduğunu sandıkları 

karanlık salgısını bırakıyor gölgesiyle kendi arasına  

hatırlamaya çalıştığı bir gülümsemeyle 

masamıza geliyor 

kendinde gördüklerini biz görelim istemiyor” (İH, Bira, 2016: 30-31).  

Hayat yolcuğunda birey kendini var edip çürümeye karşı durmak ister. Çürümüşlüğün 

karşısında dururken hayattan hayallerini almış, başarıya ulaşmış olmayı arzular. Karanlığında 

kaybolan birey için “varoluş, varlık yitimidir.” (Cioran, 2019: 61). Şiirin öznesi ise içine düştüğü 

değişim ve dönüşümle birlikte çürümenin değer yitimine sürüklenir. Şiirin satır aralarına sinen 

değişim ve çürüme öznenin bütün varlığını sarar. Yok oluş hayallerin elde edilemeyişiyle ortaya 

çıkar. Hırsların esiri olan birey elde etme arzuyla didinir. Ancak öznenin yüzünde acı veren bir 

hırsın izi vardır. Kör bir harekete dönüşen hırs yeniyi elde edemez ve var olanın da yitimine sebep 

olur. Özne hayatını çürümeye kaptırmıştır. Yaşananlar sonucu elde kalan başarısızlık yok oluş 

sürecini hızlandırmaktadır. Çürümenin eşlikçileri değişim ve dönüşüm öznenin tüm hamlelerini 

etkileyip benliğindeki enerjiyi tüketmektedir. Özne içinde kalan söylenmeyen sözler asit dökülen 

nesne gibi erimektedir. Kendi olmak isterken elde kaybedişleri kalan bireyin sesi karanlığın içinde 

yok eden baskılayıcı özelliğini ortaya koyar. Maddeye ulaşma uğruna ortaya konulan hırslar 

öznenin giderek metalaşmasına neden olmaktadır. Arzu ve hayalleriyle var olmaya çalışan özne 

için başarısızlık tüm hücreleriyle çürümektir. Yaşanan değişim bireyi çürümeye çekmektedir. 

Eskiyen nesneler, asit etkisinde kalan söz ve yutucu karalık çürümenin yansıması olarak ortaya 

çıkar.         



74 

 

Hayal etmek insanı yarınlara bağlayan durumdur. İnsan umudu var olduğu sürece kendilik 

bilincine ulaşır. Ruhsal çürümesine birey ancak hayal aracılığıyla başkaldırır.“(…)hayal etmekten 

vazgeçme isteği, hayal gerektiren şarttan vazgeçme isteğidir.” (Fromm, 2018b: 168). Hayal 

etmekten vazgeçen birey hayalin içindeki eylemden de vazgeçer. Eylemsizlik bireyi çürümenin 

içine sürükler. Hayal kuran birey, geleceğe umut edilen hayatı ısmarlar. Hayaller 

gerçekleşmediğinde ise bu ısmarlanan geleceğe özne bir türlü ulaşamaz. Hayallerinin yıkılmasıyla 

umutsuzluk labirentine düşen birey için çıkış yoktur. Özne bu labirentte tek olmadığının 

farkındadır. Kendi gibi olanlarla birlikte çürüyüp kokuşmaya başlamıştır. Çürümüşlüğün kokusu 

ekşimişlikle siner mısranın arasına. Gerçekleştirilemeyen hayaller için zaman artık eski genişliğini 

koruyamamaktadır. Sahip olduğunu zannettikleri ise çürümüşlükten ibarettir. Şiirin öznesinin 

elinde ekşimeye düşen nesneler çürümenin bozulmuşluğunu gösterir. Çürümenin bıraktığı salgı 

öznenin benliğini saran karabasan gibidir. Tüm karanlığıyla öznenin benliğini sarar. Hayallerin 

saklandığı ruhunun ışık alanlarını da gölgeler. Mutlak karanlığın içinde eriyen aydınlık çürümenin 

ortaya çıkardığı değişimi de gösterir. 

“çaresizlik bile bizden bir başkası yapmaya yetmez 

bize biçilmiş döngüye katlanırız yalnızca 

bir bakıma hiçbir yerdeyiz 

bir bakıma yalnızca buradayız 

var oluşumuzun ağırlığı altında ezilirken yapayalnız 

ait olduğunu sandığın bütün grupların içinde yapayalnız 

(…) 

gölgemizle barışmanın uzun yolculuğu: büyümek 

kendiyle tanışmayı erteler insan çoğu zaman 

hayat yanlışlarla kısalır 

başka biri olarak girdiğimiz bir kapıdan 

bir diğeri olarak çıkarız 

gündeliğe katlanmak için başkalarını kandırırken kendimizi yanıltırız 

içimizi denerken yüzeriz farklı yüzlerle kendi içimizde bile 

bu yüzden aşk yalnızca bir fikirdir 

bu sefer gerçekleştirdiğini sandığın bir fikir 

hep öyle oldu bende 

hep saklı kaldı içimdeki anahtar 

ve hep aynı kilitte kırıldı 

 

fikirler de zamanla değişir 

kırıldıkları yerde 

kırıldıkları yer her şeyi değiştirir” (TSŞ, Kimse 2015: 20-21).  

Değişim ve dönüşüm insanın hayatındaki kırılma noktalarında başlar. Hayatın kırılma 

noktalarından biri insanın çaresiz kaldığı anlardır. Hayatı anlamlandırmaya çalışırken hayatın 

çıkmazlarında birey çürümeye, değişmeye başlar. Ancak çaresizlik değişim için tek başına yeterli 

değildir.  Destekçilerini arar varlığı çürütebilmek adına. Çaresizlik varoluş sancısında, vardığı 

yerdeki aidiyetsizliğinde saklıdır. Kısır döngünün içinde varlığını anlamlandırmaya çalışan birey, 

çıkmazın içindeki çarkta sürekli aynı yere vararak ezilmektedir. Dünyaya atılmış /  itilmiş olduğunu 



75 

 

düşünen, varoluş sancısı altında ezilen birey toplum içinde yalnızdır. Yalnızlaşan insan kendini 

dinlemeye başlar ve kendini dinledikçe sıkıntılarından ibaret bir dünyaya hapsolur. Şiirin öznesi 

yüklendiği varoluş sancısının ağırlığı altında kalarak yalnızlaşır. Etrafını çevreleyen kalabalıkların 

arasında yalnızdır. “Yalnızlık birlikte olmanın muallel halidir.” (Heidegger, 2008: 127). 

Kalabalıklar içinde insanı eriten boğuntu, yalnızlıkla çürüyüşünü gün yüzüne çıkarır. Özne 

varlığını anlamlandırmaya çalışırken yalnız kalır. Bu yolculuktaki tek eşlikçi öznenin gölgesidir. 

Gölge “öteki ben”in simgesidir. Özne yola çıktığında kendisi olabilmesinin ön koşulu “öteki ben”i 

tanımaktan geçer. Gölgeyle tanışan onun varlığını benimseyip özdeşlik kuran birey büyümeye, 

olgunlaşmaya başlamıştır. Gölgeyle hemhal olan birey çürümeyle özdeşleyim kurar çünkü insanın 

büyüme yolculuğu çürümesine doğru ilerleyişidir. Gölgeyi kabul eden birey kendisiyle tanışmış 

olan kişidir. Ancak insanların yaptığı en büyük hatalardan biri de kendiyle tanışmayı 

geciktirmektir. Ötekiyle tanışmayı erteleyen birey değişim yaşayamaz. Ruhu çıkmaz bir labirentte 

dolanır. Öznenin varlığını tanımadaki eylemsizliği hayatın yaşanabilirlik süresini de 

değiştirmektedir. Şiirin öznesine göre yaşamı kısaltan alınan yanlış kararlar neticesinde kendini 

tanımaya gecikmektir. Hayatın devingenliğinde özne kırılma noktalarında değişim ve dönüşüm 

yaşamaktadır. Bu durumu kırılma noktalarında yaşayan özne girdiği kapıdan değişip dönüşerek 

başka biri olarak çıkar. Özne taşıdığı gölgeyi tanırsa kendi özünü bulmuş olarak çıkacakken bu 

durumun aksini yaşayan birey benliğine ulaşamaz. Yüzüne geçirdiği sahte maskelerle topluluğa 

karşı oynar. Çürümüşlüğünü, dönüşümünü hissetmemek adına takılan bu sahte yüzler zamanla 

özne için de yanıltıcı unsur olur. Kendi benliğini tanıyan özne değişim döngüsel çarkından 

çıkamadan çürür. Farklı yüzler, farklı yaşamlar peşinden giden özne için aşk da sadece bir fikirden 

ibarettir. Aşk insanlar için değişimin bir diğer durak noktasıdır. Âşık olan birey yüreğinin sessinden 

aklının sesini duyamaz hale gelir. Bu sağırlık öznenin dönüşümüne zemin hazırlar. Aşk öznenin 

içinde saklı kalan fikirdir. “İçimizde doğan her fikirle içimizdeki bir şeyler çürür.” (Cioran, 2016: 

20). Aşkın gizleri öznenin ruhunda kilitlidir. Bunun dışavurumu için öznenin anahtarla açması 

gerekir. Anahtar öznenin peşindeki gölgedir. Ötekini tanıyan özne kendiyle tanışır ve aşk fikirden 

yaşamsal yapıya geçer. Birey hayat yolculuğunda sürekli devingendir. Değişim ve dönüşüm onu 

var eden tözdür. Fikirleri aşk olarak sunan özne için zamanla aşk da değişir. Aşkın değişmesindeki 

ana etken kırgınlıktır. Olumlu bir var edinmek değil çürümenin, ait olamamanın getirdiği 

değişimdir. Kırılan özne sadece aşkı değişmez, kendisi de bu çürümenin getirdiği değişimden 

etkilenir. 

“ikmal kan, yola çıkaran / eskiyazı hayal / kendini kuran 

imgeler mirası / ihmali ömür bilen / acı kuvvet hatıra 

bakmışsın, / yaşlanmadan / yaşlılık hazırlıkları 

kapısında yıllandığın / ilham / şehrin dağları şehrin dağları 

uzak, mat / bilirsin, / itina ister yalnızlık ve kan 

içinde saati işleyen imha / zamanın değil eskimenin hızı 

ikmal, ihmal ve diğerleri / anlarsın ölmedin, ama yol bitti.” (Gelecek, ikmal, ihmal ve 

diğerleri, 2016: 51).       

Yaşam, zamanın akışında sürüklenen doğal değişim ve dönüşüm sürecidir. Ölüme doğru 

sürüklenen yaşam, insanı değiştirmeye başlayarak onu doğal çürümenin içinde sürükler. “Ölüm 

bizi olgunlaşınca toplayacak, biz ölüm için olgunlaşıyoruz(…)”  (Caraco, 2007: 8). Yaş alan, yaş 

aldıkça olgunlaşan birey fiziksel ve ruhsal çürümenin eşiğinden içeri girer. Olgunlaşma çürümenin 



76 

 

ruhsal yönünü ortaya. Yaşlanma ise çürümenin fiziksel yönünü gösterir. Yaşlılık, vücutta zamanla 

değişim ve dönüşümün ortaya çıktığının kanıtıdır. İnsan yaşlandıkça vücudunda fiziksel 

deformasyonlar başlar. Kırışıklıklar, cilt lekeleri, saçın dökülmesi ve beyazlaması gibi fiziksel 

değişimler çürümenin bir yansımasıdır. Yaşlanan birey gençlik güzelliğini, dinamikliğini yitirir. 

Zamanın vücutta bıraktığı her iz yaşamın olgunlaşırken attığı bir çentiktir. Her bir iz ardına 

yaşanmışlık ve hatıralar gizler. İzin derinliği yaşanan acının kuvvetiyle eş değer biçimde ölçülür. 

Ömrü ihmallerle geçen bireyin hayat damarlarından akan kan da ikmale kalır. Hayat ihmal 

edilmeyecek kadar kısa ve sınırlıdır. Bu sınırlı hayatı acı hatıralarla dolduran bireyler ruhsal 

nevrozlar yaşayarak yaş almadan yaşlanmanın farkındalığını yaşarlar. Zamansız olgunlaşma 

çürümeyi hızlandırır. Özne de yaşlanmadan yaşlılık hazırlıkları yapar. Yaşanan acı hatıralar 

öznenin şiirinin imgesel mirasıdır. Bu miras yaşlanmanın, olgunlaşmanın taşıyıcısıdır. Yıllanan 

özne yıllandıkça yalnızlığın içine itilir. Yaşlanan, çevresinde ve bedeninde eksilttikleriyle yola 

devam eden biri olur. Özne çürümenin gerçekleştiği için zamana kızmaz. Zaman çürümenin 

eşlikçisidir. Eskimenin hızı varlığı çürüten ana etkendir. Bakılmayan, onarılmayan varlıklar 

eskimeye yüz tutarak yok olur. Bu durumun farkına özne için durum oldukça geçtir. Ölmeden 

yolun sonunu gören özne bütünüyle çürümüştür ve artık kurtaracak parçası kalmamıştır.       

“Ayrılık dediğin kurtların indiği! 

yüzümde uluyan sessizlik… 

kelimeler kayıp yazımın balçığında 

kalbe iner bazen uzak dediğin 

duman, uzaktan uzağa 

kara tren, tek başına bir dize 

nereden geçse 

uykum çay içiyor şimdi orada 

Erzurum dağları da kar ile boran 

mapus türküleri dinliyorum 

sırtımı yasladığım duvardan” (SD, Uzak, 2016: 70).   

İnsan kayıplarla birlikte değişir, yalnızlığın soğuk boşluğuna düşer. Ayrılık, ölümün 

eksikliğine eş değer acıya sahiptir. Araya giren mesafe, bireyin ruhunda tahribe neden olur. Şiirin 

öznesi için ayrılık kurtların inmesiyle bağdaştırılır. Kurtlar soğuk, sessizlikte meydanlara inerek 

doğanın çetinliğinde hayata tutunmaya çalışırlar. Şiirin öznesi de ayrılık yaşamaktadır. Ait olduğu 

yerden koparılıp meydana inmek zorunda kalmıştır. Sindiği puslu yalnızlığın ortaya dökülmesi 

öznenin sessiz çığlıklarıyla dillenir. Sessizlik öznenin yüzünde var olan duygu biçimidir. Ulumayla 

birlikte ifade edilmesi, sessizliğin yarattığı içsel fırtınanın ürpertisini arttıran kurt ulumasıdır. 

Öznenin yazısı güzellikten arınıktır. Balçıklaşan yazı içine çektiği çürümüşlükle bataklığa 

dönüşmektedir. Toprağın çürümesi yani balçığa dönüşmesi bereketin ve verimliliğin yok olmasıdır. 

Öznenin yazınsal yeteneği yaşanan ayrılıkla birlikte balçığa dönüşür. Ayrılık öznenin hayatını 

çevreleyerek bozunmaya hız kazandırmaktadır. Duman, kara tren imgeleri ayrılığın araçlarını 

simgelemektedir. Özne araya giren mesafenin derinliği içinde uyku ile gerçeklik arasında değişim 

yaşamaktadır. Erzurum dağları ise “kar ve boran” ile insanı derin bir yalnızlığın içinde 

bırakmaktadır. Yalnızlaşan özne mahpus türkülerinde acısına ortak aramaktadır. Özne derin 

sessizliğin içinde çürümesine ilerlerken türkülerle özdeşim kurar. Özne varlığından eksilttiği 

hayatında kendini duvara yaslar. “Duvarların içerden çürümüşse bunun tek bir çaresi vardır.(…) 



77 

 

Hepsini yık ve yeniden inşa et” (Miller, 2019: 274). Özne ayrılığın sardığı çürümeden ancak 

dinlenme ve sakinleşme yoluyla kurtulacaktır. Bunu da kendine yaslanarak gerçekleştirecektir.  

“birlikte çıkılan yolların yazgısıdır: 

eksiliyorduk 

mataramda tuzlu suyla, oteller kentinden geldim 

her otelde biraz eksilip, biraz artarak 

yani çoğalarak 

tahvil ve senetlerini intiharlarla değiştirenlerin 

birahaneler ve bankalar üzerine kurulu hayatlarında 

ağır ve acı tanıklardan 

geçerek geldim. Terli ve kirliydim. 

Sonra tımarhanelerde tımar edilen ruhum 

Maskeler ve çiçekler biriktiriyordu 

Linç edilerek öldürülenlerin hayat hikâyelerini de…” (YG, Yalnız Bir Opera, 2021: 28).         

Modern dünyanın yalnızlaştırdığı insanın kozmik mekânı otellerdir. Varoluş sancısı çeken 

bireyin yersizlik yurtsuzluk duyguları otel imgesinin ardında oluşur. Kentleşen insan, küçük 

evlerinden sıyrılarak samimiyeti, sıcaklığı, birlikteliği geride bırakır. Postmodernizmin getirdiği 

yalnızlık itkisi kentlerde büyür çoğalır. Kalabalıklaşırken anlaşılmazlığın içine düşen birey 

yalnızlaşır. “Oteller, postmodern zamanlarda ise sadece konaklama, barınma mekânı olmaktan 

çıkar. Tüketim ve hazzın çok yıldızlı tatil mekânlarına dönüşür.” (Baştürk, 2015:131). Her ne kadar 

tatil mekânı olsalar da yaşanan tüketim çılgınlığı otelin yıkıcı gösteriş düşkünü yönünü gösterir.  

Aidiyetsizliğin mekânı olan oteller çürümenin, değişimin yalnızlaşmanın en derin hissedildiği 

yerlerdir. Şiirin öznesi de “oteller kentinden” gelmiştir. Bir kentin otellerle dolu oluşu yaşayan 

insanların yurtsuzluğunu ortaya koymaktadır. Çürüme içindeki halkın sığınma mekânı evler değil 

geçiciliğin mekânı otellerdir. Özne birliktelikle yola çıktığı insanlardan ayrılarak devam etmiştir. 

Her yol alma süreci bir eksilme sürecidir. Özne kayıplar vererek yola devam etmektedir. 

Matarasında tuzlu su taşıyan özne, yolculuğunda susuzluğuna derman bulamamaktadır. Matarası 

saf duru görünümde ama yakıcı tuz içermektedir. Öznenin konakladığı her durak oteldir. Biraz 

eksilip biraz artan özne en sonunda çoğalmıştır. Çoğalan özne çürüyen yanlarını heybesine alarak 

yola devam etmektedir. Ağır yolculuğunda özne metalaşan dünyada intihara çıkan yollardan geçer. 

Bunaltı ve boğuntu içinde acı çeken bireylerin çürümüşlük mekânlarında kendini bulmaya çalışır. 

Birahaneler ve bankalar kentli insanın çürümüşlüğünü ortaya koyan mekânlardır. Birahanelerde 

meşk olup kendinden geçen özne acısına acı katıp ruhunu çürütmektedir. Bankalar da 

borçlandırma, senet ve tahvil tuzağına bireyi çekerek modern bireyi tüketim nesnesine dönüştürür. 

Metalaşan birey içine düştüğü bataklıkta çürümektedir. Sancı içinde olan birey nevrotik bunaltıların 

içine düşer. Tımarhaneler çürüyen ruhun çürüklerinden arınma yeridir. Tımar edilen özne 

çürümüşlüğünü maskeleyerek kapatır. Böylece değişen ruhu maskelerin ardındadır. Kokuşmuşluğu 

etrafına yayılmasın diye çiçekler biriktiren özne çürüyen hayat hikâyelerinden kendini bulmaya 

çalışır.  

 

 

5.4. Çürümenin Çöldeki Aksi 



78 

 

Mekân insanı çevreleyen, sınırlarını çizen, onun varoluş bütünlüğünü ve bilinçaltını 

oluşturan ögedir. İnsan yaşamı boyunca derin yapısı nedeniyle çevresini anlamlandırmaya, 

çevresinde kendinden izler bulmaya çalışır. “(…) mekân sadece topografik bir yer niteliğinde değil, 

çarkın dişlileri arasında ezilen, toplumsal devinimden kopmuş insanın varoluşsal bunalımının 

belirginleştiği yapı unsurudur.” (Eliuz, 2017: 209).Dünyadaki varoluşunu anlamlandırmaya çalışan 

insan mekâna sığınır. Mekânın enerjisinden aldığı ruh halini evrene yansıtır. Mekân biçimsel ve 

şekilsel özellikleriyle insanı var eden bir yapı ortaya koyar.  

Doğadaki varlıklar, yerler anlamsal kodlara sahiptir. Çöl; sonlu ve sınırlı evrende, uçsuz 

bucaksızlığıyla insanda sonsuzluk duygusunu canlandırmaktadır. “Yüce, doğada ve türlü doğa 

olaylarında bulunabilir. Örneğin, bir fırtına, bir çöl, yıldızlı bir gökyüzü, vb.” (Tunalı, 1998:230). 

Çöl sınırsız olma yönüyle yüce kavramıyla ilişkilendirilir. Sınırsızlığıyla kişide haz duygusu 

uyandıran yüce, sonsuzluğuyla onu duyusal algılamaya iter. “Hemen hemen dünyanın her köşesine 

kulaç atmış insanın çölde barınamayan varlığı, çöle dünyaya ait olmayan başka evren hissiyatını 

yükler. (…) Çölle buluşan her insan bu yutuculuktan nasiplenerek uçsuz bucaksız görüntünün 

içindeki zerre olarak yerini alır.” (Arslan ve Yıldırım, 2023: 154). Çöl yutucu, hapsedici, karşı 

konulmaz mekândır. Çöl müphemliği, sonsuzluğu ile insansa korku duygusunu uyandırır ve onu 

süje karşısında yüce objesi konumuna taşır. 

Çöl yutucu, engin, kapsayıcı bir mekândır. Fiziksel ayrışmanın ve çürümenin yapısal olarak 

var olduğu yerlerden biridir. Çölün gündüz yaşadığı aşırı ısınma gece yaşanan aşırı soğumaya 

dönüşmesi çölün fiziksel oluşumu üzerinde etkilidir.  Çölleşmenin başladığı alanlarda fiziksel 

çürüme yaygınlaşarak kuraklaşma, solma durumları ortaya çıkar. Varlığın ayrışıp toz zerresine 

dönüştüğü çöller yutuculuğuyla varlığını ortaya koyar. Çöl, bozunmanın, çürümenin, 

deformasyonun mekânıdır. Toprak bile biçimsel ve doğurgan özelliğini çöllerde yitirir. Çölde kum 

zerreciklerine dönüşen toprak yaşamsal alanın kısıtlayıcılığını arttırır. Yaşamsal imkânları yok 

etme derecesine yükselten çöl insanın yaşamsal olanaklarını da yok eder. Olanakların yok oluşu 

çürümenin bir diğer yüzünü ortaya çıkarır. Kısıtlanmış birey yaşamsal mücadelede kendine yurt 

tutma çabasına girer. Gizemli ve giriftli yapısı çölün oluşumunu primitif dönemlere kadar taşır. 

İnsanlık tarihi kadar eski olan çöllerin bir dönem insanlara yaşam alanı sunduğunu çöllerde 

keşfedilen fosiller aracılığıyla ortaya konulur. Çöllerin bir kısmı doğanın yaşadığı çürüme ve 

çözülme sonucunda ırmakları, denizleri, ağaçları yitirerek kurak ve solgun yapıya dönüşür.  

Çöl fiziksel bir çözülme mekânı olduğu kadar içsel bir bozunma mekânıdır. Pilippe 

“Diole’ye göre ‘parça parça dağılmış dağlar, bu kumlar ve bu ölü ırmaklar, bu taşlar ve bu kızgın 

güneş’, çölün göstergesi olan tüm bu evren ‘iç mekânımızın bir parçasıdır’(…) dünya mekânının 

sonsuz büyüklüğü ile ‘içimizdeki mekânın’ derinliğinin birbiriyle olan ilişkisini göstermek 

istediğimizde(…)” (Bachelard, 1996: 218) çölün hudutsuzluğundan yararlanırız. Bilinçaltının 

derinliğiyle özdeşleyim kuran çöl içsel derinliği insana keşif alanı sunar. Çöle düşen insan 

yeryüzünün derinine inip yalnızlığına ulaşan kişidir. Mikro kumulların içinde bir zerre olduğunun 

farkına varan özne çölün sonsuzluğunda içindeki töze ulaşmaya çalışır. Çöl, dünyada yeni yaşam 

alanı açarak öznenin kendini var edeceği yeryüzü yaşamından uzaktaymış hissi veren alandır. 

Bilinçaltının derinlikleri çölün derinliğinde gizlenir. İkisi de sonsuz derinlikte, gizemli bir yapıya 

sahiptir. Çöl ıssızlığında birey gerçeklikle serap arasındaki zıtlıkta yaşar. Yaşanan halüsinasyon 

bilinçaltının bir sanrısı biçiminde bireyin yaşamında kendini var eder. Yaşanan sanrı çöle düşen 

bireyin çürümeden kaynaklanan sancılarının bir göstergesi olarak ortaya çıkar. Bilinçaltının 

kuy(t)usunda çürümüşlüğünü çıkarmaya çalışan özne, çölün ortasında bulduğu kuyudan su 



79 

 

çıkarmaya çalışan bedeviye benzer. Her ikisi de seraptan arınıp hayatı yeniden bulmak, yeniden 

keşfetmek ister. Özne varlığındaki çürümenin nedenini keşfetmek için zihninin dehlizlerine inip 

karanlığını ışığa çıkarmalıdır. Çöl mekânsal dönüşümün en fazla yaşandığı alanlardır. İçinde bir 

çöplük kadar çürümüşlük barındırır. Çöplükle arasındaki tek fark vardır. Çöplüğün iğrenç 

görüntüsü ve kokuşmuşluğunun yerini çölde sonsuz kumulların yutucu güzelliği alması bu farkı 

oluşturur.  

“Çöl geçer /çöl durur / çöl yaratır yeniden / çok uzaklarda değil 

içimizin iklimi / kuma bakar 

suları çekilen kumlara bakar /anlarsın sen de uzun bir susmadır 

başkasındaki ölüm / herkes bunca sözünü ederken 

kolay keşfedilmez yalnızlık / dünyanın bir yerinde 

seninle aynı işaretlerin şiirini yazan / gün gelir şiiri bırakır... çöle bakar 

 

kimsesizlikten çıkış mümkün mü çölde / uğultusuna sarınmış gidiyor 

seraplarımızın gözleri önünde / uğultusuna sarınmış gidiyor 

sarışın çöllerin esmer erkekleri / uğultusunda sarınmış gidiyor 

kefenleri sis renginde, okunmuyor işaretleri / ufkumuzu bitiyor onların vardığı yerde 

bir uğultu kalıyor / bir uğultu / bir uğultu 

hiçbir çölü geçemeyenlerin kalbinde” (Omayra, Çöl İşaretçileri (III, VII), 2022: 13,17). 

Çöl; yalnızlığın, kimsesizliğin, tekliğin mekânıdır. Çölün ıssızlığı, çoraklığı insanın 

boşluktaki ruhuna ortak çıkar. Öznenin içselleştirdiği çöl kendini bulma yolunda içe çekildiği 

bilinçaltındaki derinliği simgelemektedir. Öznenin yüreğinde yer edinen yalnızlık çöl ile ifade 

edilerek “çöl geçer, çöl durur” diyen özne yüreğinde oluşan derin boşluğun geçmesini beklerken 

kendine yer edindiğini ifade eder. Çöl değişim ve dönüşümün hızlı bir şekilde gerçekleştiği 

mekândır. Bireyin ruhunda derin boşluklar oluşturan çöl bireyi dönüştürerek yeniden yaratır. Çölün 

dönüştürdüğü ruh çürümeye doğru sürüklenen bireyi temsil etmektedir. Öznenin benliğini yeniden 

yaratır. Öznenin ruhu uzaklara değil içindeki çöle bakar. Çünkü çöl insanın en derininde taşıdığı 

boşluktur. Yüzünü boşluğa dönen özne içindeki suların çoraklaşıp çöle dönmesi izlemektedir. 

Derinliğine çekilen özne suskunluğu içsesini duymak için kullanır. Çekilen sular öznenin geçmişte 

yaşadığı heyecanlarıdır. Yaşananlar özneyi çoraklığın ilerisine çürümenin mekânı çölün ortasına 

sürükler. Yaşayan bedenlerin taşıdığı cesetler bireyi çürüyüp çölleştirir. Çölün gizinde yalnızlığını 

keşfetmek isteyen özne çürüyen yönleriyle yüzleşmek ister. Özne yalnızlığını, çölün içinde düştüğü 

boşluğu, suların çekilmesiyle gelen çürümüşlüğü şiirde arar. Başkasının yazdığı şiirin mısralarında 

arayan özne çöle bakıp kendi gördüğünü görenle karşılaşmanın umudunu saklar. Çölde 

yalnızlığının izini sürmek için işaretleri bulmaya ihtiyacı olan özne ruhunun derinlerinde sakladığı 

duygulara ulaşmak ister. Yalnız insan aynı zamanda kimsesizdir. “Aslolan çöldür, yalnızlıktır. 

Birliktelikler vardır. Ama engeller de vardır.(…) Çöller aşkın, şiirin uzamı. Ama çöllerde yitecek 

olanın da uzamı. (…)Yalnızlığın öteki yüzü olan çöl.” (Akın, 2002: 158,159). Bu yüzden özne 

çölün çevrelediği yalnızlıktan ve kimsesizlikten çıkışı bulamaz. Vahanın ortasında yönünü 

kaybeden insana benzer. Arayıştan, çürümekten bitap düşen özne çürümüşlüğün acısından sanrı 

görmeye başlar. Çöl sanrısı özneye serap gösterir. Şiirde yinelenen “uğultusuna sarınmış gidiyor” 

mısrası öznenin içine düştüğü boşlukta yalnızlığına ses aramasından kaynaklanmaktadır. Sesler, 

renkler, insanlar çölün yutuculuğunda çürüyerek yok olur. Çölün oluşturduğu sıcak buhardan çöken 



80 

 

sis, öznenin görüş alanını kısıtlayan çürümenin içine çeken unsurdur. Çünkü özne varoluşunu 

tamamlayamadan ufkun derinliğini keşfedememektedir. Çürümeden çıkış çölden kaçışın kendisidir 

ancak özne çıkış için olan işaretleri okuyamaz. Ruhun yalnızlığını uğultulu sesler arasında 

kaybeden özne kendi varlığını ve sesini bulamaz. Çölü geçmek varoluş yolcuğunda bireyin içsel 

yolcuğunu tamamlamasıdır. Yola çıkan birey yolda işaretleri kaybedip çürümenin sisiyle çölün 

derinlerine gömülür. Özne gibi olup çölü geçemeyen varlığına, kimsesizliğine, yalnızlığına çare 

bulamayan bireyler uğultuların arasında tutsak kalır.              

“bundan önceki hayatımın içinden geçiyorum  

önceki hayatımdaki çölden geçiyorum  

şimdi iki yanında yükselen uzun binalara aldırmadan  

burası çöldü biliyorum  

o zaman da çöldü  

bu zamanda  

binaların örtemediği çölü görüyorum  

eski bedenimde aldığım öldürücü yaralar  

yalnızca birer leke şimdiki bedenimde  

yatağan, saldırma, ok, mızrak  

fal gibi saklı duruyor derinimde  

kutsal kitaplara dilini veren şiir  

birer leke dilimde  

bir zamanlar gördüğüm bir rüya bu  

şimdi içinden geçiyorum  

görmüştüm görmüştüm görüyorum” (Omayra, Görü, 2022: 111). 

Her insanın zihnin dehlizlerinde sakladığı bir çölü vardır. Çölün farkına varma bilinçaltının 

oluşturduğu dünyayı sezinlemeye benzer. Keşif yeni bir dünya keşfetmeye benzer. Çölünün 

sonsuzluğuna hâkim olan yüce bulduğu yeni dünya ile bilinçaltının sonsuzluğuna doğru yolculuğa 

düşer. Varoluşunu keşfetmek isteyen birey bu dünyadaki anlamsızlığına çöl ile anlam bulmak ister. 

Çöl öznenin geçmiş yaşantılarından kalan izleri saklar. Yaşam sınırlarında acının içine düşen özne 

olgunlaşmanın verdiği çürümenin içinde bilinçaltına izler bırakır. Bu durum öznede çürümeye 

neden olur. Özne çıktığı içsel yolculukta çölünü ziyaret eder. Beynin dehlizleri kadar derin ve 

yutucu olan çöl geçmişte bıraktığı acılardan oluşmaktadır. İnsanın kökleri, varoluşun sırrı doğada 

saklıdır. İnsan ancak doğaya sığındığı zaman içindeki tözü keşfedebilir. Ancak modern çağda 

doğayı tahribe başlayan insan yıkım ve tüketim çılgınlığıyla tüm dünyayı betondan yeniden 

kurmaya çalışır. Bu çalışma da insanı çürütüp yaşam alanlarını açık hava hapishanelerine döndürür. 

Murathan Mungan bir röportajında “Kentlerin bu kadar doğasızlaştırılması büyük sorun. 

Kentlerden bir tür çöl yaratılıyor; betondan, camdan, çelikten bir çöl.”(Ayazoğlu, 2014)  diyerek 

insanın çürütüp yok ettiği yaşam alanlarına dikkati çeker. Tabiatın izini çürütüp yok eden 

betonlaşmış kentler gibi, öznenin de yüreği yok olmuştur. Hayatında çöller barındıran öznenin 

şimdiki hayatı yüksek binalarla kaplı olsa da o ruhunda sakladığı çölü görmektedir. Kentleşen yapı 

öznenin etrafını saran kalabalık insan topluluğunu simgelemektedir. Öznenin etrafı insanlarla dolu 

olmasına rağmen özne derinlerinde hissettiği boşluğun bilincindedir. Kalabalıklar içinde yaşanan 

yalnızlık insanın yalnızlığın içinde çürüyerek yok olduğunu ortaya koyar. “Çölde insan kendini 

biraz yalnız hissediyor… İnsanların arasında da yalnız hissedilir.” (Exupery, 2020: 57). Yalnızlık 



81 

 

insanın anlaşılamadığı ait olmadığı zaman başlar ve hissedilen boşluk sınırsız enginliktedir.  Özne 

“burası çöldü, o zaman da bu zaman da çöldü” diyerek aidiyetsizliğinin ve içindeki derin boşluğun 

yeni oluşmadığını belirtir ve yalnızlığını, çürümüşlüğünü ortaya koyan nedenleri bilinçaltının 

derinliklerinden çöl imgesiyle bağdaştırarak ortaya döker. Özne eski varlığında derin öldürücü 

yaralar alır. Bu durum öznenin kayıplar vermesini ifade etmektedir. yaşanan acı özneye ölümü 

getirecek kadar derindir. Ancak yine de özne ölmez. Çürüyen yönlerinden izler saklayan özne 

teninde kalan her yara izinin lekesi ona geçmiş acılarının büyüklüğünü hatırlatmaktadır. “ok, 

mızrak” gibi ilkel savaş aletleriyle aldığı söylenen yara izleri öznenin yaşam savaşında aldığı 

darbeleri gösterir. Derin boşluğu yalnızlığı gidermeye gelen kutsal kitaplar şiirsel üsluba sahiptir. 

Bu sebeple özne şiirle dindirmeye çalışır yalnızlığını ancak öznenin dili lekelidir. Öznenin ruhunda 

açılan yaranın izi olan leke çürümenin yansımasıdır. Yalnızlık insanın içe yönelmesine neden olur. 

İçe bakan özne geçen acıları, ayrılıkları, bilincin sakladıklarını görür. “mışlı” zamanlarda beliren 

çürümüşlüğü görme farkındalıkla şuana taşınır.                

“Çıplak gözle göremediğin, / Yalınayak geçemediğin, / Mavalını bilmediğin çöl 

Gördüm, geçtim, bildim sandığın çöp 

Orada, uzakta, yanı başında / Haritanın ve hayatının ortasında  

Her yere aynı masal uzaklığında 

Gördüm, geçtim, bildim sandığın 

Kumunun sarısını, gecesinin ayazını / Sıcağını, serabını, vahasını 

Yılanların ve kervanların çıngırakların 

Gördüm, geçtim, bildim / dediğindir asıl serap / gündelik sayıklama 

ne çok şey saklar çöl / bütün çıplaklığıyla” (SD, Serap, 2016: 123). 

Çöl, derinliğiyle insanda gizem uyandıran mekândır. Uçsuz bucaksız kumulların insanda 

uyandığı derinlik çölü anlam aranılan yere dönüştürür. Çöl gerçekliğini anlayabilmek adına ona 

çıplak gözle bakmak, yalınayak geçmek gerekir. Çölü hissetmek içselliğini artırmaktır. Öznenin 

çölle kurduğu özdeşleyim, özneyi çölün bir parçası yapar. Çöl gizeminin çözülmesini beklerken 

içinde yalanlar barındırır. Çölün yalanları serapla birleşen bir düşe benzer. Ruhunun derinlere 

bakan özne için hayat heybesine bilinen diye toplananlar bir çöpten ibarettir. Çürümüşlüğü 

sırtlanan özne çöllün haritanın ortasında konumlanması gibi hayatın ortasında kendini bulur. 

Öznenin içindeki derinlik keşfedilemeyecek konumda değildir. Özneye çizilen her yer masal 

uzaklığındadır. Tayy-i zaman kavramı hayatla bağdaştıran özne çölün sınırsızlığı ve içsel 

yolculuğundaki geçişlerle ortaya koyar. Özne “gördüm, geçtim, bildim” dediği şeyi yineleyerek 

hayatın içinde bir yanılgıdan ibaret kaldığını dile getirir. Çölün bileşenlerini sayan özne içine 

düştüğü derin yanılgının içinde kayıptır. Çölün görünen kumu, sıcaklığı, vahası, yılanları, serabıyla 

öznenin gerçekliği görmede önünde duran birer sembol olur. Öznenin gündelik sayıklaması aslında 

çölün görünen tarafındadır. Fakat bu tüm gizemi ortaya dökmez çölün gizemi çıplak gözle 

görünmeyendedir. Şiirin öznesi de bilincinde dile getirdiği acıları, çürümüşlüğü öznenin gündelik 

sayıklamasıdır. Varoluşun getirdiği sanrı ise ancak yüreğin ıssızlığına bakılarak keşfedilir.         

“Çöl dedikçe, / Çöl dendikçe, 

Daha önceki hayatlarımın birinde çölde ölmüş ya da  

öldürülmüş olduğumu, bunun için doyamadığımı düşlerim. 

Çöle, anlatmaya... Neler olduğunu. 



82 

 

Bilmediğim, ama hissettiklerimin çölüyle, belleğiyle. Her seferinde kendi yazımın üstünden 

bir kez daha geçerim. 

Görmekten kor olmuş gözlerin şiiriyle 

söylerim söylerim / gene çöl” (Gelecek, Gene Çöl, 2010: 19). 

İnsan zihninde derinlik hissi bırakan çöl, öznenin ruhunda önceden yaşanmışlık hissi 

uyandırmaktadır. Çölde ölmüş ya da öldürülmüş hissine kapılan özneye göre her iki ölümde erken 

gelen bir ölümdür. Çünkü özne geride doyamadığı, yaşayamadığı düşler bırakır. Yarım kalmışlık 

hissidir özneyi çürüten olgu. Hayallerini yarıda bırakan özne inin ölmüş ya da öldürülmüş olmanın 

bir önemi yoktur. Zihin yarıda kalanla çürüyerek ölür. “Çürüme: karışımın, yaşama ölüm 

bulaşmasının, doğuşun ve sonun ayrıcalıklı yeridir.” (Kristeva, 2014: 189). Çöl, çürümenin 

evrendeki izdüşümüdür. İçinde acıyı, ölümü, boşluktaki sonu bulundurur. Yalnızlık, boşluk hissi 

uyandıran çöl yarım kalmışlığın imgesel mekânıdır. Özne bilinçaltının çağrısını sadece hisseder. 

Çöle bakıp anlamlandırmaya çalıştığında aslında kendi içselliğine bakmaktadır. Şiire sığınan özne 

yazının üstünden çöl denilince döne döne düşünmektedir. Çünkü boşluğa bakan özne çölün 

korunda yanan bakışında gerçekliği göremez. Öznenin diline pelesenk olan çöl imgesi yarıda kalan 

düşlerin taşıyıcısıdır.    

“leyla ile mecnun çölde geçer 

sanrı, humma, aşk 

aynı çölün çocuklarıdır 

akraba karanlığında çoğalır 

bire kadar inen tanrılar 

yol kaderle kısalır 

 

Kum Saat’inde akan eski soru: 

neden çöle indi dört kitap 

aynıdır çöl ile kalbin kapısı 

geçilmez 

tutulmadan  

aşkın doğusu ve batısı” (ED, iklim: 111). 

Aşk, çürümenin en sancı veren hastalıklı yönünü temsil eder. Oluşan duygu derinliği insanın 

benliğini sarak onun zihnini kemiren acıya dönüşür. Çölün aşkları efsaneleşen, kavuşulmayan 

acının eşiğidir. “sanrı, humma, aşk” çölün insan zihnini çürütüp onu gerçekliğin dışına iten çürüme 

belirtileridir. Çürüyen insanın bilincidir. Ateşin verdiği sanrıyla başlayan aşk öznenin acı çektiğini 

ortaya koyar. Leyla Mecnun gibi büyük aşk hikayelerini gizinde saklayan çöl, aşkın geçit vermez 

mekanıdır. Aynı çölün çocuğu olmasına rağmen çöl birleşmelerine geçit vermez. Aşk acısının 

verdiği sanrıyla aklını yitiren Kays, çölde zihnini çürüterek Mecnun olur. Aşkın cefası ve verdiği 

çürümüşlükle çöle kendini bırakan Mecnun çölün yol açtığı sanrıyla kendinden geçer. Kaderin 

kısalttığı ömür, yarım kalmışlık hissini de uyandırmaktadır. Çölün derinliğine dikkat çeken özne 

için zamanda kumların arasında akar. Zamanı kum saatinde bulan özne varoluşunu sorgularken 

dinleri de sorgular. Hummanın yarattığı çöl özneyi unutmanın dişlisine takar. Özne varoluşunu 

sorgularken “neden çöle indi dört kitap” sorusuyla çölün gizemli yapısına dikkat çeker. Çölde 

sanrıyla unutan özne için inen kutsal kitaplar varoluşsal sorgulamadan irdelenir.  Çöl ve kalp özne 

için aynıdır. Çünkü çölün sınırsızlığı öznenin içsel derinliğiyle bağdaşır. Çölü geçmenin yolu da 



83 

 

aşkta erimekten geçer. Aşkın çürütücü gücüne kendini bırakmayan özne, çölün kapısından 

geçemez. Aşkın doğusu ve batısı tek düzlemde bütünleşen çiftleri belirtir. Doğu ve batının 

yönsüzlüğünde öznenin içinde eriyen aşk özneyi var edecek unsurdur.   

“çöl ikizleri sanrı ya da körlük / güneş değil rüzgâr çölün sahibi  

 işaret parmaklarıyla resmedilen /  kurumuş dudaklar ve kum tepeleri 

 kılıcının sırımı ıslak / belki yağmur belki / kan görünmüyor yapışkan karanlıktan  

içinden geçtiğimiz / çöldeki ağır ruhtaki koyu zaman / ardımız önümüz  

beyhude ıslığıyla büyüyen / kum tepeleri / saati akarken belirsiz takvimine 

gündüz değil gece çölün sahibi / bağlanmış yıldızların gördükleri  

sürüklüyor bizi and içerek / yazılmış şiirlerin ardı sıra 

kör yıldızına düğümlü / tek başına bir gömü kadar  

kuvvetli dize: / 1111 Gazali'nin doğum tarihi 

adsız ve başsız kalmış / sırım, kan, ıııı ve kum tepeleri 

1000 yıl sonra bir şiirin adı, kendisi 

yazmadan önce sanrı yazdıktan sonra körlük  

yalnızca bu belki şiir dedikleri” (ED, sırım, kan, 1111 ve kum tepeleri, 2015: 44). 

Çürüme; çöldeki erime, ufalanma ve yok olma biçimleridir. Toprağın birliğini kaybettiği çöl, 

parçalanmışlığın mekânıdır. Çölün kimyasına eşlik eden iki mühim unsur;  sanrı ve körlüktür. 

Bilinci körleşen birey varlığının realitesini yitirir. “(…)bilincin kısırlığı, dışarıdaki çölün ruhsal 

eşdeğeridir. Her şey hiçbir şeydir” (Cioran, 2015: 41). Çöl hiçliğin içinde var olur. Yenilenen 

dönüşüm her ne kadar güneş etkisinde görünse de rüzgârın bozucu biçimselliği daha etkin 

durumdadır. Öznenin ruhunu çevreleyen kum tepelerini rüzgâr biçimlendirmektedir. Tıpkı insan 

ruhunu değiştiren esintilerin insanın benliğini oluşturması gibi rüzgar da çölü biçimlendirir. Özne 

çölün aydınlığında değil derin karanlığındadır. Çölün uçsuz bucaksızlığına eklenen karanlık 

imgenin yutucu yönünü artırmaktadır. Sırımında taşınan kılıç ıslaktır ancak bu ıslaklığın nedeni 

özne tarafından bilinmemekle birlikte iki ihtimal vardır: yağmur ve kan. Yağmur öznenin 

arınmasını, temizlenmesini imgelerken kan öznenin çürümüş yönünü ortaya koymaktadır. Çöldeki 

ağır kasvet öznenin ruhundaki kasvetin yansımasıdır. Zamanını yitiren özne kum tepecikleriyle 

birlikte içindeki sıkıntı zerrelerini de büyütür. Bir ayara gelen toz zerrecikleri tepeleri meydana 

getirir. Çöl güneşin, gündüzün, görünürün değildir. Çöl geceye aittir. Uçsuz bucaksız çölde, 

çürümenin içindeki tek umut gece görünen yıldızlardır. Etraflarına yaydıkları ışıkla yıldızlar, çölün 

karanlığına ışık olur. Özne çürümenin eşiğinden içeri girdiği için kör bir yıldıza düğümlüdür. Çöl 

tehlikelidir ve çölde ilerlemek için her zaman iyi bir rehbere ihtiyaç vardır. Çöl sınırsızlığıyla en 

bilgili rehberleri bile yanıltabilir. Çölde yanılmayan Allah’tır. İnsanın varlığındaki töze ulaşması 

çöl yolculuğu yapmaktır. Öze ulaşmak ancak Allah’a yönelmekten geçer. Hidayet varlık için 

zorunluluktur diyen Gazali çölde benliğini tasavvufla bütünleştirerek ortaya koymaktadır. (Oruç, 

2009: 99,100). Özne Çölden çıkış yolu ararken kan, sırıma, Gazalinin doğum yılı 1111’e ve kum 

tepelerini irdeler. Şiirin adına dönüşen sözcükler şiirle çıkış yolunu bulur çölden. Şiir yazmak çöle 

düşüp çürümeyi gerektirir. Sanrının içine düşmeyen özne şiir yazamaz. Şiir sanrıyla yazıldıktan 

sonra körlüktür. Dıştan bakan görür ancak özne artık göremez. Özneden çıkan şiir çölün, 

çürümenin kendisi olur.  

 

   



84 

 

5.5. Çürütücü Madde Zehir 

İnsan var olduğundan beri tabiatla iç içedir. Tabiat bireyi var edecek her şeyi sunduğu gibi, 

yok edecek gizleri de sunar. Zehir insanlığın keşfettiği çürütüp yok edici güçtür. “Zehir, 

Organizmaya girdiğinde kimyasal etkisiyle fizyolojik görevleri bozan ve miktarına göre canlıyı 

öldürebilen madde; ağı, sem, zıkkım. Mecaz; büyük üzüntü, acı, keder, sıkıntı.” (Türk Dil Kurumu, 

2023) anlamlarına gelir. Farsça Zehr kökünden gelin zehir kelimesi, “Dîvânü Lugâti't-Türk'te de 

agu, aguladı ve aguqtı maddelerinde yer almaktadır ve zehir anlamına geldiği belirtilmektedir.” 

(Polat, 2018: 171).   

 Zehir primitif dönemlerden itibaren avcılık, öldürme, idam gibi durumlarda kullanılmıştır. 

Vücuda giren zehir dokulara zarar verir, vücudu içten içe çürüterek yok eder. Zehir antik 

dönemlerden itibaren öldürücü etkisinin yanı sıra ilaç olarak da kullanılmaktadır. “Tüm maddeler 

zehirdir. Zehir olmayan bir madde yoktur. İlacı zehirden ayıran şey dozudur” (Paracelsus, 2020: 

81). Zehirleşen her şeyde çürüme olarak yüzünü gösterir. Zehir fiziksel yok edici bir unsur olarak 

karşımıza çıkarken zehri alan beden de fiziksel çürüyerek kendini gösterir. Zehri insanın ruhunda 

salgılanan acıyı, kederi de temsil etmektedir. Zehirlenen ruh, ölüme yakın sanrı ve sancı içinde 

yaşamda var olur. Ancak fizyolojik deformasyon yaratıp özneyi öldürmez. Ruha sinen zehir, 

özneyi nevrotik vakaya dönüştürerek hislerini çürütür.    

İlk çağlarda zehirler bitkiler, hayvanlar ve minerallerden elde ediliyordu. Modern çağın 

sanayileşmiş yapısı fiziksel ve sentez zehirleri de ortaya çıkarmaktadır. Modern çağın insanı meta 

içine sıkıştırıp ruhunu boğuntuya sokması duygusal zehir dediğimiz bireyi nevroza sürükleyen 

zehri ortaya çıkarmaktadır. Zehir, fiziksel veya psikolojik olarak insan bedenine sızdığında 

çürümeyi başlatır. Fiziksel ve psikolojik deformasyona sebep olan zehir bireyi ölümün eşiğine 

sürükler. Eşikte takılan bireyler ise zehrin sancısıyla çürümeye devam eder.    

“vatana millete hayırlı yalanlar yetiştirdiğini 

ana babaların 

her bilgi zehirli çiçek açıyor zihnimde 

azap tanımış zihin kılıç oyunları 

armağan ediyor ölümü göze alanlara öldürmeyen yaraları 

(…) 

ben kendimi çatışan kültürlerden yapıyorum medeniyetlerin ey vahşi çağı 

doğuyla batı arasındaki köprü çatırdıyor ruhumun köprücük kemiğinde 

beni bir arada tutan kimya 

bakıyorum cinselliğin ışığı eskisi kadar ışıtmıyor içimi 

öldüğümü ordan anlıyorum” (Gelecek, yükdüşüm, 2016: 110). 

İnsanı var eden zihnini, yaşamını şekillendiren düşünceleridir. “Duyusal zehir fikirlerle 

birlikte aktarılır.” (Ruiz, 2011: 48). Yalanların içinde yetiştirilen özne için her düşünce zihinde 

açılan zehirli bir bitkidir. Özne acıyı, azabı tanıyıp zihnine yerleştirir. Yalanın içinde büyüyen özne 

zihninde çürümenin savaşını verir. Bu savaş ölümü göze alan öznede derin yaralar açar. 

Öldürmeyen ancak çürüten yaralar. Medeniyetler modernleşirken vahşileşir. İçindeki idi modern 

kozmosa yamayarak bastıran özne kendini çatışan kültürlerden meydana getirir. Ancak bu çatışma 

özne için sağlam temeller barındırmaz. Doğu ile batı arasındaki çatışmadan kurulan köprü ruhunun 

derinlerinde çatlar. Özne zehirlenirken tüm zoraki tutturulan bağları çürütür. Özneyi bir arada tutan 

kimya çürür bu çürüme özneyi zihnin tüketimine iter. Özneyi var eden aşktır. Aşkı tamamlayan ise 



85 

 

cinselliktir. Özne yaşadığı hazzı yitirmiştir. İçindeki hevesleri yitiren özne zihnine aldığı zehirle 

birlikte günden güne çürür. Yaşayan cesetleri taşımak ağırdır. Özne öldüğünün farkındadır. Tüm 

çürümenin içinde artık nefes alan bir cesede dönüşmüştür.  

“sime kattığı zehir / işliyor tenine / ametist tanrıça  

göğsünü dağlayan gerdanlık / yapay yaşlanmayla bir  

gelecek tretmanı / kazıldığın kabartma / zırhlandığın kelebek  

başkalarının gözlerini kamaştıran / kör taşlar / zaman kadar eski yaşlılık 

geceleri çıkarıp bırakır gibi aynanın önüne...” (Metal, Ametist, 2000: 43)  

Sim parlaklığıyla göz alıcı, dikkat çekici, parlak bir nesnedir. Zehirle karışan sim 

parlaklığıyla göz kamaştırırken özne için gizine zehir karışmıştır. Zehirle buluşan sim öznenin 

tenine ulaşarak onda deformasyon başlatır. Ametist, çok güzel bir kadındır ve Şarap Tanrısı 

Dionysos Ametist âşık olur.  Bu aşkı reddeden Ametist, Dionysos’tan tavrından Tanrıça Artemis’e 

sığınır. Dionysos  yaşanan duruma sinirlenir ve ormanda Ametist’in üstüne panterlerini yollar. 

Tanrıça Artemis, Ametist’i kurtarmak için onu kuvarsa döndürür. Kuvarsı gören Dionysos 

yaptığına pişman olur. Kuvarsın üstüne göz yaşlarını akıtır. Şarap biçiminde akan gözyaşları 

kuvarsı parlak mor bir kuvarsa dönüştürür. (Çelikbaş, 2013:208). Ametistin bu mitsel yönü ona 

koruyuculuk sıfatlarını üstlenmesini sağlar. Ametist taşı, eski dönemlerden itibaren sarhoş 

olmamayı, zehirlenmeyi engellediği düşünülür. Sime katılan zehir parlaklığıyla tene işlerken özne 

ametiste sığınarak çürümeyi durdurmak ister. Ancak zehir ametistin koruyuculuğundan daha hızlı 

gerçekleşir ve teni dağlar. Öznenin ruhunda kalan yara tenindeki ize döner. Özne sırtlandığı zırhı 

kısa ömürlü olan kelebektir. Kelebek aslında tırtılın yaşlanmış biçimidir. Tırtıl kozasını örüp içe 

çekildiğinde çürümesine başkaldırır ve muhteşem renklilikte kelebek olarak var olur. kelebeğin göz 

kamaştırıcı oluşu kısa sürelidir. Ömrünü tırtıl olarak geçiren kelebek yaşamın sınırındadır. Yaşamın 

sınırındaki özne ile özdeşleşmektedir. Özne renklerin güzelliği karşısında körleşmiştir. Yapay bir 

yaşlılığın içine giren özne için yaşlanma bir çürüme belirtisidir. Deforme olan birey çürümüşlüğün 

fiziksel bozunmalarını yaşlılıkla ortaya çıkarır.    

“metal bilim ekvator gecesinin  

yalnızlık ağacının dibinde kobra  

ölçer diliyle zehri arasındaki uzaklığı  

yıldızlar ve yıllara baktıkça  

iki uyku arasında düğümlenmiş  

sessizlik ve şiddet / iki temel davranışı  

Zaman seyretmiş zehrini 

ağartmış siyah 

(…) 

var olmasının kırılgan anlamı  

diliyle ölümler arasında kaldı / başka hayatlar 

giz ile yaban arasında / imkanlara öteki adları  

mavi usturalar gibi parlardı aylı gecelerde  

rüzgarı delinmiş sahiller  

çini mürekkebi, kendine hayat yazan zehir  

öfkenin ve şirin o derin tadı  

dönsek yoktur ki yerinde  



86 

 

o diskotek söndürmüş ışıkları” (Metal, Kobra, 2000: 19) 

Modern dünyanın sahte kalabalığında, içinde öldürdükleri çoğaldıkça insan yalnızlaşır. 

Kalabalık arasında yalnızlığı içselleştiren özne aidiyetsizliğin zehriyle çürümeye başlar. “Modern 

insan, yalnızlığa batmış insandır.” (Özcan, 2018: 508). Yalnızlık insan ruhuna enjekte edilen 

zehirdir. İki uyku arasında zehrin tadını alan özne ölüm uykusuyla, gece uykusu arasındaki ince 

sınırdadır. Ölmez ama yeni hayata da karışmak istemez. “Hayat, dudaklarından zehir kapmış bir 

çeşmedir” (Cioran,2023: 95). Hayatın çeşmesinden akan zehir öznenin tüm benliğini sessizce 

çürütür. Sessizlik ve şiddet özneye göre insanın doğasında olan temel iki davranıştır. İnsanın içine 

akıttığı sessizlik zehrinin dolup taşması şiddeti meydana getirir. Şiddet sessizliğin taşım noktasında 

ortaya çıkarır. Hayat devam ederken zaman tüm varlıkları çürüterek yok eder. Öznenin ruhunu 

saran siyah deforme olmuş içine aydınlığı almıştır. Zamanın seyrettiği zehir öznenin içine düştüğü 

siyahı ağartır. Özne varoluşunun kırgınlığıyla doludur. Anlaşılamayan ait olamayan özne 

yalnızlaşarak içe kapanır. “diliyle ölüm arasında kalan” özne hem sözün ucundaki ölüm hem gönle 

takılan ölümün arasında hayatın gizine ulaşmaya çalışır. Ay gecenin karanlığını delen umut veren 

ögedir. Ancak hayata itilen öznenin öfkesi ve şiiri zehri yazar. Zaman hayatın renklerini de çürütür. 

Diskoteğin sönmüş ışıkların öznenin sönen heyecanlarının göstergesidir. Zehir tüm içselliği 

çürütüp özneyi dönülmez hasarlar içinde bırakır.           

“ayrılığın 

bir baldıran zehridir 

ömrüme mayalanmış 

ki tamir görmüş yüreklerin 

tanımadığı eskiden” (Eski 45’likler, Özüm için, 2020: 17).  

Baldırına bitkisi maydanozgiller familyasına ait dünyanın en zehirli bitkilerindendir. Tarihte 

de Sokrates’in ölümüyle ilişkilendirilen zehirdir. “Atina sokaklarında, çarşılarında ve 

pazarlarında yalınayak gezerek önüne gelen insanların ama daha çok gençlerin kafalarını 

karıştırmak suretiyle yoldan çıkarmak, yaşadığı Atina kentinin Tanrılarına inanmamak ve hatta bu 

Tanrıların yerine başka Tanrılar icat ederek. Atina kent devletinin yasalarına karşı geldiği iddia 

edilmiştir.(…) daha sonra kendisine baldıran zehri içirtilerek idam edilmiştir.” (Kutluay, 2020: 

4648).  Baldıran zehri ayrılığın zihinde yarattığı acısıyla eş değer konumdadır. Baldıran zehri 

kuvvetli bir zehir olduğundan sinir sistemini bozarak bireyi ölüme sürükler. Ayrılığın acısı da 

bireyin sinir sistemini çürüterek deforme eder. “(…)dünyaya gelmek ölüme doğmak demektir.” 

(Özcan, 2018: 163). Tükenmişliğine doğru yürüyen özne ömrünü mayalandırır. Mayalanmak 

çürümenin içine atılan adımdır. Maya zehrin insanı olgunlaştıran dozudur. Ayrılıklarla soluğuna 

zehri çeken özne, zehirle ölmez, mayalanarak olgunlaşır. Tükenmişlik yürüyüşünde hasar almış 

özne yüreğini tamire sokup onarmaya çalışmaktadır.    

“uyandılar / yanlışlıkla uğradıkları / bir gecenin mühürlü kapılarından uyandılar 

bir kırık su testisi murathan 

bir kırık su sesi ahmedî 

süzüldüler birbirlerinden 

bakar gibi sırlarını yitirmiş bir aynanın buğulu yüzeyinden kendilerine 

karıştılar gecenin tılsımlı iklimine şimdi bir tül kaldı geriye 

bir de o sahra / bir ıslığın dudaklarıydı Ahmet  



87 

 

kendini zamanla tanımlayan / yaralı ıslığıyla sahrasını dolduran  

yalnız bir avcı olacaktı yürek yaşayacaktı bundan böyle avının postuna bürünerek 

uyandılar / uyanmak mümkünsüzdü o kapıya varmadan 

uyanmak mümkünsüzdü o testi kırılmadan  

zakkum ağusuyla mağrur / sevdalara destan imlası düşülmezdi 

bir beraberliği vareden o tapınak duygusu yaratılmadan” (Sahtiyan, Ahmet ile Murathan 8, 

2017: 36). 

Dünya üzerinde pek çok bitki türü zehirlidir. “Orta Avrupa’da bünyesinde zehirli madde 

bulunduran türleri kapsayan yaklaşık 50 bitki familyası vardır. Bu durum üzerinde önemle 

durulması gereken bir konuyu ortaya çıkarmaktadır.” (Gümüşçü, 2011: 34). Çevresine yaydığı hoş 

koku ve renkli çiçekleriyle oluşturduğu estetik bitki zakkum bitki yetiştiricilerin sık tercih ettiği bir 

türdür. Fitoloji biliminde “Nerium Oleander”, ismiyle geçen zakkum, estetik görüntüsünün yanı 

sıra çiçeği ve yapraklarında zehir barındırır.  

Zakkum kökeni eski çağlara kadar uzanmaktadır. Zakkumun adına ilk olarak Eski Sümer’de 

M.Ö. 1750’de Hammurabi Kanunları’nda rastlarız. Bitkilerin tarihiyle ilgilenen Edith Grey 

Wheelwright’a göre ilk kez Mezopotamya’da zakkum bitkisinin öldürücü derecede zehirli olduğu 

keşfedilir. Babil hekimleri zakkumu fazla içkiden insan vücudunu arındırmak için kullanırlar. 

Yunan mitolojisinde ise zakkum sonsuz aşkın simgesidir. Sevgilisine kavuşmak isteyen Leander’in 

onu görmek için her gece denizi aşması ve bir fırtınada ölmesini konu edinen hikâyede sevgilisinin 

cansız bedenine topladığı zakkum çiçeklerini seren özne sevgilisini zakkum çiçeğiyle uğurlar. 

Nil’in kenarında yetişen bu bitki Yahudiler için kutsal bir bitki olarak karşımıza çıkar Hint 

inancında ise Tanrı Şiva’yı temsil eder. (Şenses, 2009: 12,13). İslam dinine göre zakkum cehennem 

kapısı çiçeğidir. Kur’an’da adı sıklıkla zikredilir.  

 “Yargı günü hepsinin belirlenmiş günüdür.(…) Zakkum ağacı günahkârın yiyeceğidir. O, 

karınlarda, fokurdayan su misali kaynayan bir tortu gibidir.” (Duhan 40: 43-46). “Sonra siz ey 

yoldan sapmış inkârcılar! Mutlaka zakkum ağacından yiyeceksiniz. Karınlarınızı onunla 

dolduracaksınız. Üstüne de o kaynar sudan içeceksiniz Hem de susamış develerin suya kanmaz 

içişleriyle.  İşte hesap gününde onların ağırlanması böyle olacak! (Vakia 56: 51-55). 

Zakkumun ayetlerde verilen ortak özelliği cehennemde yetişip günahkârların cezalandırıldığı 

yiyecek olmasıdır. Zakkum büyüleyici kokusunun ardında sakladığı zehir, tatlı gelen günahların 

ardındaki çürümüşlüğe işaret eder. Dünyada günaha bulanıp çürümüşlüğün simgesi olan bedenlerin 

ruhları cehennemde zakkum tarafından karşılanır. Özne yeryüzünde çürümenin içine çeken aşka 

sahiptir. Alışılmışın dışına çıkan bu aşk eşcinsel ilişki yapısını ortaya koymaktadır. Bir testi de 

bütün olmaya çalışan Ahmet ile Murathan, eşcinsel aşkın iki şahsıdır. Dinlerin günah olarak 

saydığı eşcinsel aşkın günahkârı olan özne varlığını zakkum ile kaplar. Cehennemde onu bekleyen 

zakkum, özne yaşarken de zehri onu sararak çürütür. Aşkın zehirli büyüsünden uyanan özne içine 

düştüğü anda acı çekmeye başlar. Aymanın kapısına var özne ve sevgilisi kırılmalar yaşar. Testi 

kırılıp içindeki suyu dışarı salarken, testi özne, sızan suyun sesi sevgiliyi simgelemektedir. 

Bütünden kopuşu simgeleyen bu çatlaktan sızma eylemi öznenin sevgiliden ayrışmasını niteler. Bir 

bedende bütünlüğü bulan özne yaşanan bu ayrışma ile zehirlenip çürümeye başlar. İşlevini yitiren 

aynada görüntünün bulanık olması öznenin ayrılık sonrası geleceği göremeyişinden kaynaklanır. 

Sırrını yitiren aynaya bakan özne ve sevgili bir olmuş bedenlerinin bozulmuşluğunu görür. Aynaya 

yansıyan “öteki ben”  özne ve sevgilinin karşıt görüntüsüdür. Birbirinin karanlığına gömülen iki 

sevgili için aşk sahranın içinde kaybolmaktır. Yaralı bir ıslığın sessi olan sevgili, kendini zamanla 



88 

 

tanır. Farkındalığa varan özne ve sevgili sahranın ortasında çürüyen bedenleriyle kalır. Avının 

postuna bürünüp avcı olan özne aldığı aşk darbelerinden, çürümüş yanlarından kendini avcı olarak 

konumlandırarak kimlik değişir. Özne zakkumun zehrine bulaşmadan, çürümeye başlamadan 

gerçekle yüzleşmenin mümkün olmadığı bilir.     



89 

 

6. SONUÇ 

Doğa sürekli değişim ve dönüşüm içindedir. Devinim içindeki doğa, çürümeyi içindeki tözde 

saklar. Doğadaki tüm varlıklar gelişimini tamamlarken fizyolojik olarak çürümeye doğru ilerler. 

Çürüme yok oluşun, mutlak sonun simgesidir. Canlıların mutlak sonu ise ölümle neticelenir. Hayat 

sahnesine nefesini bırakan her canlının çürümesi ancak ölüm olgusuyla açıklanabilir. Bu yok oluş, 

sonluluk ve bitiş, fizyolojik çürüme ve kokuşmanın görünümünü ortaya çıkarır. Ruh daima özgürce 

yaşam döngüsünde yaşarken kişilere ya da şeylere bir bağlanma söz konusudur. Bu bağlanış, anı 

yaşama hazzından öteye gitmez. Çünkü mutlak çürüme sonda bireyi, nesneyi bekler. 

Modern çağ, bireyi kalabalıkların arasında yalnızlaştırır ve bireyin içindeki yabancılaşma 

duygusu ortaya çıkarır. İçindeki “ben”e ulaşmaya çalışan bireyin kendini sorgulaması, sorgularken 

etrafa yabancılaşması, varoluşsal sorgulamaları başlatır. Hayal kırıklıkları, yaşanan ayrılıklar, 

geleceğe umutsuz bakma, arzulananın gerçekleştirilememesi Mungan’ın şiirlerinde çürüme 

imgesiyle birleşerek şiirin içinde kendine yer edinir.  

Çürüme fizyolojik olarak tahribe uğrama, kokuşma, ezilme hallerinden sıyrılıp ruhsal 

boyutlara evrildiğinde farklı sahnelerle karşı karşıya gelinir. Ruhtan gelen sanrı ve sayıklamalar;  

dış dünyanın duymadığı, duysa da anlam veremediği illüzyondan ibarettir. Bireyin iç benine 

yalnızca kendi aşinadır. Birey, dünya sahnesine adım attığından itibaren benliği yalnızlığa ve acıya 

alıştırmaya çalışır. Anadan kopuşla başlayan ilk acı ve yalnızlık; görünümde fizyolojik bir durum 

olarak açıklansa da, dünyanın giriftli yanlarını ruh bir nevi hisseder. Yalnızlık ve acı ruhu besleyen 

asli unsurlardan biri haline gelerek çürümeye evrilir. Dünyanın ise küresel anlamda körleşmesi, 

ruhsal çürümenin ilk adımlarını attırmış olur. Görülmeme ve yalnızlaşmayla başlayan ilk çürüme 

modernizmin mekanikliğinde bireyin eylemsizliği, durgunluğu da çürümeyi hızlandırıp 

çevrelemiştir. 

Murathan Mungan’ın şiirini anlamak onun zihin dehlizlerine inmekle mümkündür. Çok 

yönlü okuma anlayışıyla, şiirsel imgenin varlık alanını genişleterek okura sunar.  Murathan 

Mungan’ın şiirlerinde, satır aralarına saklanan yoğun anlamlar bulunmaktadır. Onun şiiri 

okyanusun derinlikleri gibi ulaşılması zor sırlar, derin anlamlar, gizde saklı güzellikler barındırır. 

Sürekli keşfedilmeyi bekler ancak dengiyle karşılaşınca sırrını ortaya koyar. Sadece Mungan ve 

şiiri değil, her insan eşi ve benzeriyle karşılaşınca kendini açmaya meyillenir. Sıklıkla karşılaşılan 

ruh eşi tamlaması bu karşılaşmadan türer.  Mungan’ın şiiri bir resif gibi bünyesinde farklı renkler 

kartelasında her renk ve söylem zenginliği barındırır. Söyleyiş zenginliğinden dolayı okurda 

bıraktığı duyumsamalar fikir çeşitliliğine yol açar. Bu sayede çürüme akla ilk akla gelen bayatlama, 

bozunma ibaresinden sıyrılıp yeni anlamlara açılır. Edebiyat bağlamına meftunluk bu zenginlikten 

kaynaklıdır. Çürüme, altındaki anlamlarla Mungan’ın şiirlerindeki bu resif alanlarından sadece bir 

tanesidir. Daha fazla araştırma yapıldığında, şiirinde barınan çeşitli imgeler ayrıca bir tez konusu 

dahi olma yolundadır. 

Çalışmanın çekirdeğini oluşturan çürüme mefhumu fiziksel, kimyasal, biyolojik süreçleri 

yansıtırken aynı zamanda zihnin mevcudiyetinde bulunan kötücül hislerin, iyimser fikirlerinde 

bozup değiştirmesiyle iki başlı yön alır. Varlıklar fizyolojik süreçlerde eskir, sararır, solar, ağarır. 

Tüm bu görüntü fiziksel çürümenin aynadaki yansımasını ortaya koyar. Modern dünyanın 

kıskacında kalan insan, çürümenin sıkışmışlığını ruhunun derinlerinde hisseder. Kentlerin 

arasındaki bu kıvranmalarla varoluş sancılarının içine düşer. Değişme ve farklılaşma düşüncesi bile 

bireyi huzursuz ederken gerçekten bu girdapta olduğunu anlaması ruhsal çürümeyi başlatır. 

Çürüme öznenin yaşadığı nevrotik süreçlerin tamamının yansıması olarak ortaya çıkar. Toplumun 



90 

 

en küçük birimi ailenin bireylerinde başlayan çürüme topluma sızarak “Dekadance” kavramını 

ortaya koyar. Çürümeyi oluşturan unsurları anlamak için disiplinlerarası yöntemden faydalanıldı. 

“Dekadance” kavramı ile çürüme birlikte değerlendirildi. Çürüme mefhumu bu anlamda bireyin 

ruhuna ve yaşamına ihtiyacı olduğu tespit edildi. Burada devreye sosyoloji, psikoloji, felsefe dalları 

girdi. Bu bilim dallarının çözümleme üzerinde büyük yararları mevcuttur. Çürümeyi 

anlamlandırmak için onun açarlarına inmeyi gerektirir.  Çürümenin açarları ise insanın bilinçaltının 

yansımalarında saklıdır. Bilinçaltı sayıklamalarının çürüme imgesine yansıma biçimleri diğer bilim 

dallarından faydalanılarak açıklandı.   

Mungan’ın şiirlerinde çürümenin bir ucu somutta çürüyen fiziksel varlıklar olarak ele 

alınırken şiirin anlam katmanlarında ise sembolik anlamı saklıdır. Çalışmanın ikinci bölümünde 

şiirin derinliklerinde gizlenen çürümenin anlamsal değerleri ele alınır. Zamana karşı direnen 

nesneler zaman karşında yok olmaya mahkûm edilir. Zaman önüne aldığı her varlığı öğütecek güce 

sahiptir. Üzerinde en çok düşünülen konulardan biri olan zaman kavramı çürümenin yok oluşuyla 

birlikte yeniden şekillenir. Kocalmak, yaşlanmak, değişmek, dönüşmek zamanın peşinde 

sürüklenen kavramlar haline gelmiştir. Değişmek bir nevi aslına yabancılaşmaktır. Bundan ötürü 

bireyin huzursuzluğunun da ana konusudur. Doğumla hayata atılan adım; sona, bitişe, çürümeye 

meyilli bir döngüde seyrini gerçekleştirir. Bir diğer yansıma ise kuruyan, çekilen, bozulan sular 

Mungan’ın şiirlerinde çürümesidir. Toprağa düşen su toprakla var olur; toprağı, yaşamı var eder. 

Ancak suların çürümesi yaşam alanlarının yok oluşunu simgelemektedir. İnsana hayat veren, 

doğaya can veren su, çürüyünce varlık da yosunlaşır, başkalaşır, kuruyarak yok olur. Bu yok oluş 

dünyanın da sonuna işarettir. İnsanı ve yaşadığı dünyayı çevreleyen su Mungan şiirlerinde 

karşımıza çürüyerek anlamlarda çıkar. Dişil öge olarak çürüyen su, insanın bedensel çatışmasını 

ortaya koyar. Kendi olmak isterken yaşadığı çatışmalı ruh hali bireyi bir labirentin içinde çürümeye 

mahkûm eder. Şiirlerde saptanan bir diğer durum eş cinsel kimlik özne tarafından dile 

getirilmesidir. Şiirin öznesinin toplumla olan cinsel kimlik çatışması bir yandan ruhsal çöküşe 

zemin hazırlar. Bu durumun önündeki en büyük engellerden biri de din olgusudur. Din eş cinselliği 

bir sapkınlık, çürüme olarak nitelendiren bir değerdir. Öyle ki bu durum sadece İslam dini ile sınırlı 

değildir. Diğer tüm dinler içinde durum aynı şekildedir. Dinlerin genelinde yer edinen eş cinsel 

ilişkilerin yasaklanması Mungan’ın şiirine malzeme olduğu ortaya konulur. Murathan Mungan’ın 

şiirlerinde insanlar sadece kadınlar ve erkekler olarak sınıflandırılmaz. Eş cinseller ve travestilere 

de şiirlerinde açık bir şekilde yer verildiği saptanmıştır. Onun şiirlerinde aşkı anlatması kadınla 

erkek arasındaki ilişkiyi yansıtmaz. Çürümenin etrafında şekillenen mısralar dinin günahları 

cezalandırıp yok etmesiyle bütünleşerek bize sunulur. Dinler açısından çürüme eş cinselliğin, yasak 

ilişkilerin kendisiyken Mungan’ın oluşturduğu öznelere göre ise “kendi” olamamaktır. Bu zıtlık 

öznenin bünyesinde çatışmalar meydana getirir. Ve yansıtırken farklı yorumlamalara açık bir 

şekilde malzeme sunar. Dine karşı tavır takınmayan Mungan yine de onu şiirinin ana malzemesi 

olarak kullanır. Bu malzeme bir deformasyonun etrafında kendine vücut bulur. 

Çalışmamızda tespit edilen bir diğer durum da Mungan’ın varoluşsal sorgulamalarıyla 

çürüme imgesinin kesişmesidir. Özü bulmak, “ben” ve “öteki ben” çatışmasına giren bireyin 

sancıları şiirde sayıklama biçiminde ortaya çıkar. Bireyin kendisiyle, geçmişiyle yaptığı sancılı 

yüzleşmeler çürümenin farkında varıldığı yerlerdir. Özellikle aynalar bu yüzleşmenin aktif olarak 

kullanıldığı yerlerdir. Görünenle görünmeyenin farklı oluşuyla çatışma başlar. Fakat kazananın 

olmadığı yer bir boşluktan ibarettir. Bilinçdışının bilince yansıması ya da aynaya yansımasıyla 

çürümeyi fark etmekle başlar. Mungan’ın geçmişle yüzleşip yok oluşun farkına vardığı an, çürüyen 



91 

 

yönleriyle karşı karşıya kaldığı ender anlardır. Yaşadığı yüzleşmede farkına vardığı kayıplar onu 

varoluş sancısının derinlerine çeker. Şiirlerinde geçmişte kurulan hedefler, hayaller, umutlar vardır. 

Ancak bedbin bir havanın içinde tüm bu güzelliklerin yıkımıyla yüz yüze kalır. Zamanın farkına 

varmadan, yaşanan derin eylemsizliği de arkasında alarak hayallerini çürütür. Mungan 

ötekileştirilen kimlikleri şiirlerinde savunması, kendi ötekileştirilmiş haliyle yaşadığı şeylerin 

belirmesi onun varoluş sancısı çekmesindeki diğer ana sebeptir. Mungan’ın çürüme imgesi diğer 

imgelerle bütünleşerek katmanlı bir yapı oluşturur. Onun giriftli katmanına hakim olmak epeyce 

zordur. Oluşan bu yapının bir üst tabakayla bütünleşmesiyle şiirleri net şekilde anlamlandırılır. 

Varoluş sancısı ise tüm katmanların arasına sızan temadır. Varoluşun diğer temalarla kaynaşması 

ortaya çürüme imgesinin altında yatan ana sorunu da ortaya koyduğu tespit edilmektedir. Şiirde 

çürüme imgesi, varoluş sancıyla kendini oluşturur.  

Büyümeyen harfler, birbirine tutunamayan kelimeler, cümle oluşturamayan mısralar 

Mungan’ın şiirinin ana yapısını oluşturan çürüme belirtilerini gösterir. Şekilsel çürümüşlük şiirin 

dış yapısından imgeye doğru sızarak geçer. Sözünü çürüten Mungan, benliğini yeniden yazarken 

geçmişi silmek ister. Sonlu dünyaya adını bırakmak isteyen yazılarını yazarken sözün büyüsüne 

okurlarını kaptırmak ister. Sözün dizimini ve alışılmayan bağdaştırmaları ile Mungan’ın şiirlerinde 

çürümenin biçimsellikle başladığı tespit edilmektedir.  Sözü çürüyen Mungan’ın şiiri anlam 

giriftleriyle doludur. Poetikasına şiirlerinde sıklıkla yer veren Murathan Mungan sözü, mürekkebi, 

dili çürüttüğü ortaya konulur. “Mırıldandıklarım” şiir kitabıyla her bir sayfaya heceleri, harfleri 

dağıtan Mungan, oluşturduğu biçimsizlikle çürümeye şiirinin kapılarını araladığını gösterir.     

Çalışmanın son bölümünde çürümenin çağrışımlarını ele alındı. Kehribar ve Amber 

çürümenin donma noktasıdır. Hayata başkaldıran özne çürümeye ilerken kehribar ve amber 

uğradığı başkalaşımla çürümeye başkaldırır. Doğanın içinde saklı olan bu iki öz çürümeden 

korunan nesnelerdir. Kehribar ve amber çürümenin olumlu yönüne ışık tuttuğu yapılan 

incelemelerle ortaya konulur. Çürümenin gölgesini bıraktığı bir diğer imge küf ve pas olduğu tespit 

edilir. Doğadaki nesneler zamanın ve fiziksel koşulların etkisiyle bozunma yaşar. Yaşanan 

deformasyon nesnenin üzerinde fiziksel izler bırakır. Bu fiziksel izlerin görüntü düzeyi olan pas ve 

küf hem fiziksel hem de ruhsal boyutta bıraktığı izler bağlamında ele alınır. Tüm varlıklar yaşam 

var olduğu sürece değişim ve dönüşüm içindedir. Yaşanan bozunmalar varlıkları ve ruhu; eskitir, 

ağartır, yaşlandırır kalıcı ve değişmez hasarlar bırakır. Değişen ve dönüşen hayatlarda insanın 

çürüme izleklerine rastlanır. Değişim ve dönüşüm kavramlarının varlıklar üzerindeki etkisi ortaya 

konuldu. Çürüme kavramının ana çekirdeğini oluşturan değişim ve dönüşüm şiirlerin bütününde 

kendini gösterir. Çöl, uçsuz bucaksız kuşatıcılığıyla insanı çevreleyen mekân olarak karşımıza 

çıkar. Çölün sınırsızlığı insanın içindeki ürperti duygusunu harekete geçirir. Çöl çürüme imgesiyle 

birleştiğinde zihnin derinlerinde oluşan boşluğu simgeler. Kendini arayan insanın deştiği bilinçaltı 

çöl enginliğindedir. Varlığı çürümesindeki sebep, kanına sızan zehirdir. İnsanın yaşadığı varoluş 

sorunları, içine düştüğü buhran zihne ekilen bir sarmaşık gibi sararak zihni çürütür. Zihne damıtılan 

zehir, bunaltı ve boğuntunun sonucunda oluşur. Ruha işleyen zehir özneyi eylemlerinden 

uzaklaştırıp çürümenin eşiğinde bırakır. Çalışmada çürüme mefhumunun ağırlıklı olarak olumsuz 

anlamda kullanıldığı, kehribar ve amber; değişim ve dönüşüm bölümlerinde çürümenin olumlu 

mefhumlarının da olduğu ortaya konuldu. 

Doğu ve Batı’nın sentezlendiği Murathan Mungan’ın şiirleri arada kalmışlığın değil yeni 

doğuşun simgesidir. İkilikler arasında sıkışmadan kendini var eden Mungan, şiirlerindeki anlamsal 

derinliği geçmişindeki kültürel zenginliği harmanlamasından kaynaklanır. Murathan Mungan’ın 



92 

 

şiiri tabiatın çürüyüp yeniden doğuşuna benzer. Çürüme bir nevi sonbahardır. Sararmadır. Değişip, 

dökülmedir. Son gibi görünse de aslında yenilenmedir. Çürüme bitiş değil dönüşümü başlatan 

imgedir. Kendi olmak, mayalanmak adına çürüme bir zorunluluktur. Mungan’ın şiirini bugünkü 

seviyesine yükselten onun çürüyen sanrılarının acı çığlıklarını barındırmasıdır. İmgeyi güçlü 

kullanarak çürümenin bize yansıttığı genel anlamından sıyırır. Bir nevi imgeyi çürütür, değiştirir, 

başkalaştırır. 1980 sonrası kuşağının sancılarını en iyi şekilde yansıtan şairlerinden Murathan 

Mungan’ın “Doğduğum Yüzyıla Veda”, “Aşk İçin Ne Yazdıysam” derleme kitapları dışında kalan 

yirmi bir şiir kitabının incelenmesi sonucunda çalışmamız ortaya çıktı. Yapılan bu çalışmada 

çürümenin farklı anlam tabakaları üzerinde durmaya çalışıldı. Minimal bir imgenin açarındaki giz 

tespit edilerek şiirden örneklerle açıklandı. Aşk, cinsellik, varoluş, din temaları üzerinden felsefik, 

psikolojik ve sosyolojik yorumlarla harmanlayarak çürümenin etkisi çözümlenmeye çalışıldı. Fizik, 

Kimya, biyoloji, tıp alanlarında kendine araştırma alanı açan çürüme felsefe, psikoloji, sosyoloji, 

edebiyat gibi sosyal bilimlerin de inceleme alanına girdiği tespit edildi. Elde ettiğimiz bulguların 

ilerde yapılacak çalışmalara bir ışık tutacağını ümit etmekteyiz. 

 

 

 

 

 

 

 

  



93 

 

KAYNAKLAR 

Adler, A. (2010). İnsanı Tanıma Sanatı, Çev., Kamuran Şipal, İstanbul: Say Yayınları. 

Akın, G. (2002). Şiir Üzerine Notlar, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Akın, G. (2007). İki dağ arasında ezilmeden..., Milliyet Sanat, Aralık, Erişim Adresi: 

https://www.metiskitap.com/catalog/text/61659  

Akyıldız, Ercan, C. (2017). Söylencelerde ve Masallarda Elma Sembolü, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Eylül 2017 21(3),  s. 1043-1060. 

Apaydın, D. (2019). Şiir Çevirisi ve Problemleri: Baudelaire ve Albatros Örneği, Gazi Türkiyat, Bahar 2019 

/24, 151-164. 

Arendt, H. (1994). İnsanlık Durumu, Çev., Bahadır Sina Şener, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arpad, B. (1974). Direklerarası- Türk Tiyatrosundan Hikayeler, İstanbul: May Yayınları. 

Arslan, A. (2012). Boş Zaman Figürleri / Erken Dönem Türk Romanında Nesne-Tüketim İlişkileri, Ankara: 

Sinemis Yayınları. 

Arslan, A. (2015). Simge ve Değer Yüklemesinin Kıyısında Şiirsel Bir Söylem: Cengiz Aytmatov’un 

Sembolik Dili ve “Deniz Kıyısında Koşan Ala Köpek”, Fatih Sultan Mehmet İlmi Araştırmalar İnsan 

ve Toplum Bilimleri Dergisi, sayı 5, s.53-65. 

Arslan, F. (2016). Doğuran Renkler İkileminde Turgut Uyar Okuma Biçimleri / İlk Tercih: Siyah ve Beyaz, 

İDİL, Cilt:5, Sayı:25 

Arslan, F. (2019). Kırılan Işık olsun / Sezai Karakoç Şiirinde Işık / Gölge halleri /Etkilenmeler, Ankara: 

Akçağ Yayınları 

Arslan, F. ve İnce, B. (2022). Ten’in Duyusal Metaforları, Ankara: Grafiker Yayınları. 

Arslan, F. ve Yıldırım, B. (2023). Şiirsel Susku / Sessizlik ve II. Yeni, Ankara: Akçağ Yayınları. 

Arslan, F. ve Yiğit, G. G. (2022). Psikolojik Manipülasyon ve Servet-i Fünun Romanı Karakter/ Eylem(e) 

Değerleri, Ankara: Akçağ Yayınları. 

Aurelius, M. (2019).  Kendime Düşünceler, Çev., Y. Emre Cemre, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları.  

Ay, Z. (2018). Feminizm ve Murathan Mungan Şiiri, Ardahan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Ayazoğlu, S. (2014). Murathan Mungan: Kentlerden çöl yaratılıyor, Arkitera, Erişim Adresi: 

https://kuzeyormanlari.org/2014/04/21/murathan-mungan-kentlerden-col-yaratiliyor/  

Bachelard, G. (1995). Ateşin Tin Çözümlemesi, Çev., Nail Bezel, Ankara: Öteki Yayınevi. 

Bachelard, G. (1996). Mekanın Poetikası, Çev.: Aykut Derman, İstanbul: Kesit Yayıncılık. 

Bachelard, G. (2006). Su ve Düşler / Maddenin İmgelemi Üzerine Deneme, Çev: Olcay Kunal, İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Bahtin M. (2005). Rabelais ve Dünyası, Çev: Çiçek Öztek, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Başar, Ö. (2021). Bayburt Bölgesinde Gözlenen Kehribar Oluşumlarının Jeolojisi ve Gemolojik Özellikleri, 

Dokuz Eylül Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Jeoloji Mühendisliği Anabilim Dalı, Ekonomik 

Jeoloji Programı, Yüksek Lisans Tezi. 

Baştürk, M. (2015). Anayurt Oteli ve Dünya Ağrısında Otel (S)İmgesi, Folklor/Edebiyat, cilt:21, sayı:84, 

2015/4, s. 131-144. 

Bataille, G. (2004). Edebiyat ve Kötülük, Çev.:Ayşegül Sönmezay, İstanbul:Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (1991). Sessiz Yığınların Gölgesinde Ya Da Toplumsalın Sonu, Çev.: Oğuz Adanır, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (1995). Kötülüğün Şeffaflığı / Aşırı Fenomenler Üzerine Bir Deneme, Çev.: Emel Abora ve 

Işık Ergüden, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2013). Tüketim Toplumu – Söylenceleri / Yapıları, Çev.: Hazal Deliceçaylı ve Ferda Keskin, 

https://www.metiskitap.com/catalog/text/61659
https://kuzeyormanlari.org/2014/04/21/murathan-mungan-kentlerden-col-yaratiliyor/


94 

 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2014). Baştan Çıkarma Üzerine, Çev.: Ayşegül Sönmezay, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (2010). Sosyolojik Düşünmek, Çev.: Abdullah Yılmaz, İstanbul:Ayrıntı Yayınları. 

Beckett, S. (2011). Üçleme / Molloy, Malone Ölüyor, Adlandırılamayan, Çev.: Uğur Ün, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Bingöl, U. (2016). Murathan Mungan’ın Şiirlerinde Postmodern Unsurlar, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Doktora Tezi 

Bollnow, O. F. (2004). Varoluş Felsefesi / Kierkegaard-Hiedegger-Jaspers, Çev: Medeni Beyaztaş, İstanbul: 

Efkâr Yayınları. 

Bon, G. L. (1997). Kitleler Psikolojisi, Çev: Yunus Ender, İstanbul: Hayat Yayınları. 

Bozer, A. D. (2019). Shakespeare'in Hamlet Oyununda Çürümüşlük ve Hastalık İzlekleri ve İmgeleri, 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2019 - 36(1), s.110-121. 

Breton, D. L. (2010). Acının Antropolojisi, Çev.: İsmail Yerguz, İstanbul: Say Yayınları. 

Camus, A. (1988). Sisyphos Söyleni, Çev.: Tahsin Yücel, İstanbul: Adam Yayınları.  

Can, Ş. (2014). Klasik Yunan Mitolojisi, İstanbul: Ötüken Neşriyat A.Ş. 

Caner, F. (2002). Bir İdeoloji Olarak Murathan Mungan Şiiri, Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal 

Bilimler Enstitüsü , Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Master Tezi, Ankara. 

Cansever, E. (2012). Şiiri Şiirle Ölçmek / Şiir Üzerine Yazılar, Söyleşiler, Soruşturmalar, Haz. Devrim 

Dirlikyapan, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Caraco, A. (2007). Kaos’un Kutsal Kitabı, Çev.: Işık Ergüden, İstanbul: Versus Kitap. 

Caraco, A. (2008). Post Mortem, Çev.: Işık Ergüden, İstanbul: Versus Kitap. 

Cioran, E. M. (2015). Gözyaşları ve Azizler, Çev.: İsmail Yerguz, İstanbul: Jaguar Kitap. 

Cioran, E. M. (2016). Burukluk, Çev.: Haldun Bayrı, İstanbul: Metis Yayınları.  

Cioran, E. M. (2019). Yeni Tanrılar, Çev.: Murat Erşen, İstanbul: Redingot Kitap.  

Cioran, E. M. (2001). Doğmuş Olmanın Sakıncası Üzerine, Çev: Kenan Sarıalioğlu, İstanbul: Gendaş Kültür 

Yayınları. 

Cioran, E. M. (2013). Çürümenin Kitabı, Çev.: Haldun Bayrı, İstanbul: Metis Yayınları.  

Cioran, E. M. (2023). Hiçliğe Açılan Pencere, Çev.: Işık Ergüden, İstanbul: Sel Yayınları 

Çelik, A. (2019). Âlemin Ve Âdemin Dört Ana Unsuru: Garîb-Nâme’de “Anâsır-I Erbaa, ESTAD Eski Türk 

Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, Cilt:2, Sayı:1,s. 312-339. 

Çelikbaş, E. (2013). Değerli Taşlar, Antik Troas'ın Parlayan Yıldızı Parion, Ed.: Cevat Başaran, İstanbul Ege 

Yayınları. 

Çınar, A. S. ve Önder, A. (2019). Anadolu’nun Kültürel Mirası: Crocus sativus L. (Safran), FABAD J. 

Pharm. Sci., 44, 1, 79-88, 2019. 

Çıtak, E. (2014). Postkolonyalizm ve Batı Sinemasında Doğu-Batı Ayrımına Yönelik Postkolonyal Öğeler, 

Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl 7, Sayı 2 

Çubukcu, H. (2020). Sûfî Hikayelerinde (Menkıbelerinde) Kadın Tasavvuru, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi, Nisan 2020 Cilt:12 Sayı:2 (27), s. 193-208. 

Çüçen, A. K. (2003). Heiddeger’de Varlık ve Zaman,  Bursa: Asa Kitapevi. 

Dal, H., Marakoğlu, K. ve Altınyazar, H. C. (2015). İncir Dermatiti, Smyrna Tıp Dergisi, Olgu Sunumu, 

2015, Sayı:2, s.42-44. 

Dastur, F. (2021). Ölüm / Sonluluk Hakkında Bir Deneme, Çev.: Mustafa Yalçınkaya, İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Dastur, F. (2021). Ölümle Yüzleşmek / Felsefi Bir Soruşturma, Çev.: Sinan Oruç, İstanbul: Pinhan Yayıncılık 

 



95 

 

Demirtürk, B. (2019). Resimde İz Olarak Paslanma Süreci Ve Etkisi, Gazi Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Bileşik Sanatlar Anasanat Dalı. 

Deveci, M. (2012). Varoluş ve Bireyselleşme Açısından Ferit Edgü Anlatılarında Yapı ve İzlek, Ankara: 

Akçağ Yayınları. 

Deveci, Ü. (2013). Masalın Masalı’nda Yaşamın Gerçekliği, İDİL, Cilt 2, Sayı 7 

Diktaş, M. Y. (2012). Misk ü Amberden Parfüme Türkiye’deki Koku Kültürünün Dönüşümü, Hacettepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Antropoloji Anabilim Dalı, Ankara.  

Durkheim, E. (2004). Sosyolojik Yötemin Kuralları, Çev.:Cenk Saraçoğlu, İstanbul: Bordo Siyah Yayınları. 

Durkheim, E. (2006). Sosyoloji Dersleri, Çev.: Ali Berktay, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Eco, U. (1992). Açık Yapıt, Çev.: Yakup Şahan, İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Eliuz, Ü. (2017). Romanda Mekan (Romanda Mekan Poetiği ve Çözümlemeler), R. Korkmaz ve V. Şahin 

(ed.), Oğuz Atay’ın ‘Tutunamayanlar’ Romanında Mekan, (s. 207-225), Ankara: Akçağ Yayınları. 

Exupery, A. S. (2020). Küçük Prens, Çev.: Deniz Resul, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Fromm, E. (1990). Sevginin ve Şiddetin Kaynağı, Çev.: Yurdanur Salman / Nalan İçten, İstanbul: Payel 

Yayınevi. 

Fromm, E. (2018a). İnsan Olmak Üzerine / Modern Dünyada Yabancılaşmaya Dair Hümanist Bir Bakış, 

Çev.: Şükrü Alpagut, İstanbul: Say Yayınları. 

Fromm, E. (2018b). Dinleme Sanatı / Psikanaliz ve Psikanalitik Terapiler Üzerine Notlar, Çev.:Nurdan 

Soysal, İstanbul: Say Yayınları. 

Gonçarov, İ. (2019). Oblomov, Çev.: Sabahattin Eyüpoğlu, Erol Güney, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Gültepe, G. Ve Berkli, Y. (2022). 18. Yüzyıl Babür Dönemi Minyatüründe Burak: Kutsal Dört Yön 

Simgeselliği, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 2022, 11(3), s. 1458-1473. 

Gümüşçü, A. (2011). Zehirler ve Tarihte Kullanımı, Ziraat Mühendisliği Dergisi, Sayı 356, s.34-39. 

Günaydın, Ş. Ve Karaca, H. (2015). Küf Gelişimi ve Mikotoksin Oluşumunun Kontrolünde Doğal Bitki 

Ekstraktlarının Kullanımı  Akademik Gıda 13(2) (2015) s. 173-182. 

Gürpınar, M. (1986). Yaz Mektupları, İstanbul: Süreç Yayınları. 

Han, B. C. (2017a). Yorgunluk Toplumu, Çev.: Samet Yalçın, İstanbul: Açılım Kitap. 

Han, B. C. (2017b). Şiddetin Topolojisi, Çev.: Dilek Zaptçıoğlu, İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2018). Zamanın Kokusu / Bulunma Sanatı Üzerine Felsefi Bir Deneme, Çev: Şeyda Öztürk, 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2020). Psikopolitika /  Neoliberalizm ve Yeni İktidar Teknikleri, Çev., Haluk Barışcan, İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2022). Palyatif Toplum / Günümüzde Acı, Çev.: Haluk Barışcan, İstanbul: Metis Yayınları. 

Hayta, N. ve Ünal, U. (2003). Osmanlı Devleti’nde Yenileşme Hareketleri, Ankara: Başak Matbaacılık.  

Heidegger, M. (2001). Nietzsche’nin Tanrı Öldü Sözü ve Dünya Resimleri Çağı, Çev.: Levent Özşar, Bursa: 

Asa Kitapevi. 

Heidegger, M. (2008). Varlık ve Zaman, Çev.: Kaan H.  Ökten, İstanbul: Agora Kitaplığı.   

Jung, C. G. (2005). Dört Arketip, Çev.: Zehra Aksu Yılmazer, İstanbul: Metis Yayınları.  

Jung, C. G. (2015a). Maskülen Erilliğin Farklı Yüzleri, Çev.: Didem Gamze Erdinç, İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Jung, C. G. (2015b). Feminen Dişilliğin Farklı Yüzleri, Çev.: Tuğrul Veli Soylu, İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Jung, C. G. (2017). İnsan ve Sembolleri, Çev.: Hatice Mukddes İlgün, İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Kaiser, (2019). 45 Milyon İnsanın Canına Mal Olan Büyük Çin Kıtlığı, Sıpagetti, Erişim Adresi: 

https://www.sipagetti.com/tr/yazi/101/45-milyon-insanin-canina-mal-olan-buyuk-cin-kitligi  

https://www.sipagetti.com/tr/yazi/101/45-milyon-insanin-canina-mal-olan-buyuk-cin-kitligi


96 

 

Kanter, B. (2010). Murathan Mungan’ın Yüksek Topuklar Romanında Kadın Kimliği . Folklor/Edebiyat , 16 

(63) , 91-98 .  

Karabulut, M. (2015). İmge ve Cumhuriyet Dönemi Türk Şiirinde “Su” İmgesi, Littera Turca Journal of 

Turkish Language and Literature Volume:1, Issue: 2, Autumn 2015, 65-84.  

Kayaoğlu, M. N. ve Çetinoğlu, A. (2013). Mısır Hiyerogliflerini Çözüme Götüren Dilbilim Anahtarları, 

Karadeniz (Black Sea-Черное Море) Yıl 5 Sayı 17 s.39-51. 

Kırtıl, H. E. (2018). Küflü Peynirlerden İzole Edilen Küflerin Moleküler Tanımlanması Ve 

Karakterizasyonu, Yıldız Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Gıda Mühendisliği Anabilim 

Dalı, Gıda Mühendisliği Programı, yüksek lisans tezi. 

Kristeva, J. (2014). Korkunun Güçleri / İğrençlik Üzerine Deneme, Çev.: Nilgün Tutal, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.   

Kuspit, D. (2010). Sanatın Sonu, Çev.: Yasemin Tezgiden, İstanbul: Metis Yayınları. 

Kutluay, F. (2020). Sokrates: Düşünce ile Eylemlerinin Tutarsızlığı, OPUS Toplum Araştırmaları Dergisi, yıl 

10, cilt15, sayı26, s. 4644-4664. 

Kutlutaş, H. (2022). Yaratılış Gerçeği ve Peygamberler Tarihi, Ankara: Kıssatadında Yayınları. 

London, J. (2016). Yıldız Gezgini, Çev.: Fadime Kahya, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Melville, H. (1987). Moby Dick / Beyaz Balina, Çev.: Sabahattin Eyüboğlu- Mine Urgan, İstanbul: Cem 

Yayınevi. 

Miller, M. (2019). Ben Kirke, Çev.: Seda Çıngay Melor, İstanbul: İthaki Yayınları. 

Montaigne, M. (2011). Denemeler, Çev: Sabahattin Eyüpoğlu, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Mungan, M. (2000). Metal, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2000). Osmanlıya Dair Hikayat, İstanbul, Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2007) Dağ, İstanbul: Metis Yayınları.  

Mungan, M. (2011). Kum Saati, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2012). Aşkın Cep Defteri, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2012). Eteğimdeki Taşlar, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2014). Paranın Cinleri, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2014). Yaz Sinemaları, İstanbul: Metis Yayınları.  

Mungan, M. (2015). Erkekler İçin Divan, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2015). Mürekkep Balığı, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2015). Timsah Sokak Şiirleri, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2016) Gelecek, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2016). Harita Metod Defteri, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2016). İkinci Hayvan, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2016). Solak Defterler, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2017). Oda, Poster ve Şeylerin Kaderi, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2017). Oyunlar İntiharlar Şarkılar, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2017). Sahtiyan, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2018). Başkalarının Gecesi, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2019). Çağ Geçitleri, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2019). Mırıldandıklarım, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2020). Bazı Yazlar Uzaktan Geçer, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2020). Eski 45’likler, İstanbul: Metis Yayınları. 



97 

 

Mungan, M. (2021). Üç Aynalı Kırk Oda, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2021). Yaz Geçer, İstanbul: Metis Yayınları. 

Mungan, M. (2022). Omayra, İstanbul: Metis Yayınları. 

Nasır, N. (2011). Tarihsel Süreçte Resim Sanatı Bağlamında Çürümenin Ele Alınışı ve Görsel Yorumlar, 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara. 

Nietzsche, F. (2011). Ecce Homo Kişi Nasıl Kendisi Olur, Çev.: Can Alkor, İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2008). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul: Timaş Yayınları. 

Oruç, C. (2009). İmam-ı Gazâli'nin Eğitim Anlayışı, Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İlahiyat Anabilimdalı Din Eğitimi Bilimdalı, Doktora Tezi, İstanbul. 

Ozan, V. (2021). Youtube, Vedat Uzun ile Ufkun İki Katı – Amber mi Kehribar mı?, Erişim Adresi 

https://www.youtube.com/watch?v=D4BOz9JHSzY  

Ömeroğlu, Ö. (2009). Amber Taşının Takıda Sembolik ve Estetik Rolü, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Enstitüsü, Tekstil Anasanat Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Özaras, M.E. (2023). Varoluşçu Nihilizm Bağlamında Çürüme Kavramının Modernizm’den Günümüze 

Resim Sanatına Etkileri, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Resim Anasanat Dalı, 

Sanatta Yeterlilik Tezi, Sakarya. 

Özcan, T. (2017). Aykırı ve Şair İlhan Berk İnsan- Eser, Ankara: Kesit Yayınları. 

Özcan, T. (2018). Yazı / Yankı Makaleler- Denemeler, Ankara: Kesit Yayınları. 

Özel, M. (2022). Aspergillus flavus Gelişimi Ve Aflatoksin Üretimi Üzerine Ozon Gazı Uygulamasının 

Etkisi, Pamukkale Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Gıda Mühendisliği Anabilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi.   

Özen, G. Ç. (2016). Kapalı Toplumsal Yapı: Kast Sistemi Üzerinden Tabakalaşma, Aydın Toplum ve İnsan 

Dergisi Yıl 2 Sayı 3 - 2016 (59-65). 

Özsağır, R. (2022). Zerdüştlük İnancına Sahip Olanlar İçin Tanrı Ahura Mazda’ya Uzanan Bir Yol: Ritüeller, 

İnsan Bilimleri Dergisi (İBD), 2022, Cilt 3, Sayı 1, s. 43-62 

Paracelsus, (2020). Sağlıklı Bir Akıl, Efendisinin İradesi Olmadan İçine Girilemeyendir Tıbbın Gizli 

Felsefesi, Haz. Göktuğ Halis, İstanbul: Destek Yayınları. 

Pessoa, F. (2013). Huzursuzluğun Kitabı, Çev: Saadet Özen, İstanbul: Can Yayınları. 

Platon, (2015). Timaios, Çev.: Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları. 

Polat, İ. (2018). Altay ve Hakas Destanlarında Zehir, Zehir Kitabı, Ed. Emine Gürsoy Naskali, Libra Kitap, 

İstanbul, s. 171-247. 

Ruiz, D. M. (2011). Dört Anlaşma / Toltek Bilgelik Kitabı, Çev.: Nil Gün, İstanbul:Ötesi / Kuraldışı 

Yayıncılık. 

Sartre, J. P. (2006). Edebiyat Nedir, Çev.: Bertan Onaran, İstanbul: Can Yayınları. 

Sartre, J. P. (2014). Varlık ve Hiçlik / Fenomenolojik Ontoloji Denemesi, Çev.: Turhan Ilgaz ve Gaye 

Çankaya Eksen, İstanbul: İthaki Yayınları. 

Sartre, J. P. (2017). Bulantı, Çev: Selahattin Hilav, İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

Schopenhauer, A. (2003). Aşkın Metafiziği, Çev: Veysel Atayman, İstanbul: Bordo Siyah Klasik Yayınları. 

Selimoğlu, Ö. (2012). Ahmed Emîn Ed-Dîk’in “Neylü’l-Ereb Fî Mûsika’l-Efrenc Ve’l-Arab” Adlı Mûsikî 

Risâlesi, İlâhiyat Fakültesi İslam Tarihi Ve Sanatları (Türk Din Mûsikîsi) Anabilim Dalı, Ankara, 

Yüksek Lisans Tezi. 

Sever, T. (2019). Klasik Fiziğin ve Kuantum Fiziğinin Doğa Tasarımımıza Olan Etkilerinin Karşılaştırılması, 

Haccettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Sezer, A. M. (2007). Murathan Mungan’ın Mensur Eserlerinde Halk Bilimi Unsurları, Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Doktora Tezi 

https://www.youtube.com/watch?v=D4BOz9JHSzY


98 

 

Şahin, G. (2021). Tarihsel Süreçte Safran (Crocus Sativus L.) Ve Safranın Günümüzdeki Durumu, 

Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt:5, Sayı:1, s.173-214. 

Şahin, V. (2016). Yahya Kemal’in Şiirlerinin Simge Kurgusu ve Görüntü Düzeyleri, Second Internatıonal 

Symposıum On Language Educatıon And Teachıng - Islet 2. Uluslararası Dil Eğitimi ve Öğretimi 

Sempozyum , Udes2016 26-27 Mayıs, 2016 Belgrad/ Sırbistan. 

Şahin, V. (2017). Turgut Uyar’ın Şiirlerinde “Ben ve Öteki”nin Görüntü Düzeyleri, Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Şenses, M. (2009). Sosyal Fenomenler Olarak Bilimsel İhtilaflar/Bir Vak’a İncelemesİ: Nerium Oleander 

(Zakkum), Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim Dalı Genel Sosyoloji 

Ve Metodoloji Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.   

Tabak, H. (2008). Mao Devletinden Devlet Maosu’na: Çin Diş Politikasında Tarih ve Değişim, Türk Bilimsel 

Derlemeler Dergisi 1 (2): s. 63-76. 

Tarık, Ö. (2018).  Yazı / Yankı – Makaleler Denemeler, Ankara: Kesit Yayınları. 

Taslaman, C. (2006). Din Felsefesi Açısından Entropi Yasası, M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 30 (2006/1), 

İstanbul, 89-111. 

Tolunay, D., Çömez, A. (2007). Orman Topraklarında Karbon Depolanması ve Türkiye’deki Durum, Küresel 

İklim Değişimi ve Su Sorunlarının Çözümünde Ormanlar,13-14 Aralık 2007, İstanbul, 97-108. 

Toprak, M. (2007). Nietzsche’nin Decadence Düşüncesi, Felsefelogos, sayı 33-34 (Yozlaşma), İstanbul:83-

93. 

Tunalı, İ. (1998). Estetik, İstanbul: Remzi Kitapevi. 

Türk Dil Kurumu (2023). Türk Dil Kurumu Güncel Sözlük, Erişim adresi: https://sozluk.gov.tr/   

Ulusoy, M. (2019). Çürümenin Estetiği / Yeni Ortaçağın Kültürel Biçimi Postmodernizm ve Ulusal Kültür, 

İstanbul: Berfin Yayınları. 

Woolf, V. (2015). Kendine Ait Bir Oda, Çev.: Suğra Öncü, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yıldırım, A. ve Akdemir, A. (2014). Söz Bir Ateş Gazel Çözümlemeleri, Malatya: Yılmaz Matbaacılık. 

Yıldırım, G. (2015). Kötülük Olgusu Ve Tanzimat Devri Türk Romanında Kötülük, Fırat Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili Ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi. 

Yıldırım, R. N. (2006). II. Mahmut Dönemi Islahat Hareketleri, Fırat Üniversitesitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İslâm Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalı İslâm Tarihi Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://sozluk.gov.tr/

