
                    T.C. 

                        GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

      SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

        TÜRK HALK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

      SAMSUN İLİ HAVZA İLÇESİ KARGA KÖYÜ MONOGRAFİSİ 

 

 

            YÜKSEK LİSANS TEZİ 

             

 

 

                     Hazırlayan  

                 Emrah ÖZDEMİR 

 

 

 

 

  Tez Danışmanı 

   Yrd. Doç. Dr. Fatma Ahsen TURAN 

 

 

        ANKARA- 2008 





       T.C. 

                        GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

      SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

        TÜRK HALK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

      SAMSUN İLİ HAVZA İLÇESİ KARGA KÖYÜ MONOGRAFİSİ 

 

 

          YÜKSEK LİSANS TEZİ 

             

 

 

                    Hazırlayan  

                Emrah ÖZDEMİR 

 

 

 

 Tez Danışmanı 

  Yrd. Doç. Dr. Fatma Ahsen TURAN 

 

 

        ANKARA- 2008 



         ONAY 

 

Emrah ÖZDEMİR tarafından hazırlanan “Samsun İli Havza İlçesi Karga Köyü 

Monografisi”  başlıklı bu çalışma 30.07.2008 tarihinde yapılan savunma 

sonucu oybirliği ile başarılı bulunarak jürimiz tarafından Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı/Türk Halk Edebiyatı Bilim dalında yüksek lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir.  

 

 

 

                   [imza] 

                                                ……… 

                              [Unvanı, Adı, Soyadı] (Başkan) 

                                   Prof. Dr. Pakize AYTAÇ 

 

 

             [imza] 

                                                ……… 

                                    [Unvanı, Adı, Soyadı]  

                                     Doç. Dr. Ali YAKICI 

 

 

                    [imza] 

                                             ……… 

                                    [Unvanı, Adı, Soyadı]  

                           Yrd. Doç. Dr. Fatma Ahsen TURAN 

 

 

 



     ÖNSÖZ 

 

 

 Küreselleşme ile birlikte bir şehir haline gelen dünyada iletişimin, 

bilgiye ulaşmanın ve kültür alışverişinin çok kolay bir hale geldiği 

görülmektedir. İnsanlığın lehine gibi görünen bu durumun perde arkasında 

aslında insanlık fıtratına aykırı olan bazı durumlar bulunmaktadır. Özellikle 

kültür dünyamızın zahiren genişlemiş gibi görünüyor olması küresel dünyanın 

aldatmacasından başka bir şey değildir. Akrabalık ilişkilerinin azaldığı, öz 

değerlerimizin yaşlıların hafızalarında tatlı bir anı olarak kaldığı, beşeri 

ilişkilerin sanallaştığı günümüz toplumunda, bizi biz yapan ve hüviyetimizle 

yaşantımız arasında bütünlük oluşturan, geçmişten geleceğe, nesilden nesle 

aktarılan kültürel değerlerimize sahip çıkmak ve bu değerlerimizin  kalıcılığını 

sağlamak, küresel dünya havuzunda erimeye hazır buz parçası gibi duran 

kimliğimizin muhafaza edilmesine çok önemli katkılar sağlayacaktır. 

 İnsanın mensubu olduğu milletin bir ferdi olduğunu gösteren en önemli 

unsur, onun nüfus cüzdanında belirtilen vatandaşlık bilgilerinden ziyade, 

mensubu bulunduğu milletin kültürel değerlerinin hayatına olan aksidir. 

Mesela ben Türküm diyen ve vatandaşlık bilgilerinde Türk olduğuna dair 

ibareler bulunan bir insanın, Türk milletinin sahip olduğu kültürel değerlere 

sahip olmaması onun unsuriyetini ancak kağıt üzerinde gösterir. İşte insanı 

mensubu olduğu millet ile bütünleştiren en önemli unsur kültürdür ve bu 

kültürel değerler içerisinde bireyi toplumun en küçük yapı taşı olan ailesinden 

tutun dünya üzerindeki bütün soydaşlar ile kaynaştıran en önemli unsur da 

geçiş dönemleri başlığı altında ifade ettiğimiz örflerimiz, âdetlerimiz gelenek 

ve göreneklerimizdir.  

 “Samsun İli, Havza İlçesi, Karga Köyü Monografisi” başlığı altında 

yaptığımız çalışmada, yukarıda saydığımız kültür değerlerimizin ortaya 

çıkarılması ve bu değerlerimizin tanıtılması, gelecek nesil için de kalıcı hale 

getirilmesi esas alınmıştır. Aynı zamanda Alevi-Bektaşi inancına sahip 

köyümüzde bu inancın yaşama aktarılması ve bu inanç doğrultusunda ortaya 

çıkan kültür değerlerimizin de tanıtılması çalışmamızda yer almaktadır. Siyasi 



 ii 

ve dinî platformda son on yıldır bir şekilde kendine yer bulan Alevilik ve 

Bektaşilik hakkında ilmî veriler de çalışmamızda yer alan bir başka konudur.  

 

Çalışmamız bir giriş, altı bölüm ve ekler kısmından  oluşmaktadır. 

Çalışmamızın birinci bölümünde, incelemede bulunduğumuz bölgenin 

tarihi ve coğrafyası hakkında bilgi verilmektedir. 

 Çalışmamızın ikinci bölümünde Alevilik ve Aleviliğin tarihi teşekkülü 

hakkında bilgi vermeye çalıştık. Bunun yanında Bektaşilik ve tarihi teşekkülü, 

Sünnilik ve Alevi-Sünni bütünleşmesi gibi konular da bu bölüm de yer 

almaktadır. 

 Çalışmamızın üçüncü bölümünde araştırma bölgesinde derlediğimiz 

halk edebiyatı ürünlerine yer verdik. Atasözleri, maniler, deyimler ,bilmeceler, 

duaz-ı imam ve deyişler ve köy seyirlik oyunları çalışmamızda yer verdiğimiz 

halk edebiyatı ürünleri olmuştur. 

Çalışmamızın dördüncü bölümünde araştırma bölgesindeki geçiş 

dönemlerini ele aldık. Doğum, sünnet, evlenme ve ölüm geleneklerinin 

bölgedeki uygulamaları hakkında malûmat verdik. 

 Çalışmamızın beşinci bölümünde, araştırma alanımızdaki halk 

hekimliği, halk inançları,  kutsal kabul edilen yerler, eğlenceler ve bayramlar 

ile ilgili örneklerle beraber malûmat verdik. 

 Altıncı bölüm olan son bölümde ise alandaki dini yaşam ve ibadet 

anlayışına yer verdik. Halkın temel İslamî ibadetlere bakışının yanı sıra 

tarikat anlayışına da yer verdik. Cem uygulamaları ve tarikat düzeni hakkında 

malumat verdik. 

 Ekler bölümünde ise mülakat yaptığımız kaynak kişilerimiz ve alanda 

elde ettiğimiz fotoğraflara yer verdik.  

 

 Çalışma yaptığımız Karga Köyü’nde incelemede bulunduğumuz süre 

boyunca hiçbir zorlukla karşılaşmadık. Köy halkının yakın ilgi ve alakası ve 

sonsuz desteği alanda bizlere çok rahat bir çalışma ortamı sundu. Özellikle 

birçok araştırmacı için problem teşkil eden cem uygulamalarına iştirak etme 

noktasında hiçbir problemle karşılaşmazken dede ve köylülerden bu noktada 



 iii 

çok büyük destek gördük. Bu arada 12 Aralık 2006 tarihinde gözlem 

yaptığımız bir Abdal Musa Ceminde kırklar semahı döndükten sonra geçirmiş 

olduğu kalp krizi sonucu Hakk’ın rahmetine mahzar olan kıymetli insan Zehra 

Kurtça’yı rahmetle anmadan geçemeyeceğim.  

Çalışmamız esnasında destek ve teşviklerini esirgemeyen Karga Köyü 

halkına, her zaman yanımda olan ve maddi ve manevi konuda hiçbir zaman 

desteğini esirgemeyen aileme, Alevilik ve Bektaşilik konusunda bilgilerine her 

zaman itimat ettiğim Doç. Dr. Osman Eğri’ye ve Dr. Cenksu Üçer’e yüksek 

lisans eğitimimde ders aldığım kıymetli hocalarım Prof. Dr. İsa Özkan, Prof. 

Dr. Pakize Aytaç, Yrd. Doç. Dr. Ali Yakıcı ve  Yrd. Doç. Dr. Hamiye Duran’a 

teşekkürü bir borç bilirim. Kıymetli mesaisini öğrencileri ile paylaşan 

danışmanım Yrd. Doç. Dr. Fatma Ahsen Turan’a sonsuz şükranlarımı 

sunarım.  

 

        Emrah ÖZDEMİR 

   

       

 

 

 

 

 

 

 

       

 

 

 



 iv 

    İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………….i 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………iv 

KISALTMALAR DİZİNİ………………………………………………………….xiii 

GİRİŞ………………………………………………………………………………...1 

1. ARAŞTIRMA İLE İLGİLİ METODOLOJİK BİLGİLER………………………1 

 1.1. Araştırmanın Önemi.....................................................................1 

 1.2. Araştırmanın Amacı………………………………………………….1 

 1.3. Araştırmanın Yöntemi……………………………………………….2 

    

       BİRİNCİ BÖLÜM 

1. BÖLGENİN TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ 

1.1. SAMSUN İLİ TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ……………..4 

    1.1.1.Mütareke Yıllarında Samsun……………………………………..6 

1.1.1.1. Rum Pontus Cemiyetlerinin Bölücü Faaliyetler........6 

1.1.1.2. Cumhuriyet Döneminde Samsunla İlgili Olarak 
Gerçekleşen Bazı Önemli Olaylar………………………………8 

1.2.COĞRAFİ KONUM…………………………………………………………….9 

1.2.1. Jeolojik Yapı………………………………………………………10 

1.2.2. Yaylalar…………………………………………………………….10 

1.2.3. Dağlar………………………………………………………………10 

1.2.4. Akarsular…………………………………………………………..13 

1.2.4.1. Kızılırmak…………………………………………………….13 



 v 

1.2.4.2. Terme Çayı…………………………………………………..13 

1.2.5. Ovalar………………………………………………………………14 

1.2.5.1. Çarşamba Ovası…………………………………………....14 

1.2.5.2. Bafra Ovası………………………………………………….14 

1.2.6. Göller……………………………………………………………….14 

1.2.6.1.Liman Gölü…………………………………………………..15 

1.2.6.2. Ladik Gölü …………………………………………………. 15 

1.2.6.3. Simenit Gölü ………………………………………………..15 

1.2.6.4. Diğer Göller………………………………………………….16 

1.2.7. Barajlar……………………………………………………………..16 

1.2.8.  İklim………………………………………………………………..17 

1.3. HAVZA İLÇESİ TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ………...18 

1.3.1. Havza İlçesi’nin Tarihi…………………………………………...18 

1.3.2. Coğrafi Özellikleri………………………………………………...21 

1.3.3. Fiziki Özellikleri…………………………………………………...21 

   1.3.3.1 Topografya……………………………………………….21 

1.3.3.2. Engebeler………………………………………………..21 

1.3.3.3. Bitki Örtüsü ve Toprak Durumu……………………..22 

 1.3.3.4. Başlıca Dağları………………………………………….22 

1.3.3.5. Akarsuları………………………………………………..22 

1.3.3.6. Göller-Göletler ve Barajlar………………………………..23 

1.3.4. İklimi…………………………………………………………....23 

 

1.4. KARGA KÖYÜ’NÜN TARİHİ VE SOSYO-EKONOMİK DURUMU……24 

 

 

 

 

 

 



 vi 

   İKİNCİ BÖLÜM 

 

  2. ALEVİLİK VE TARİHİ GELİŞİMİ 

 

2.1. ALEVİ KELİMESİNİN ISTILAH ANLAMLARI VE ALEVİLİK 

TANIMLARI………………………………………………………………………..26 

2.1.1. Alevilik Tanımları……………………………………………………..28 

2.1.1.1. Alevilik ve Bektaşiliğin Heterodoks ve Senkretizm 

İfadeleri ile Tanımlanması……………………………………………...35 

2.1.1.1.1. Senkretizm tanımı  ve Aleviliğin Senkretizm Olduğu 

Düşüncesi ……………………………………………………………35 

2.1.1.1.2. Heterodoks Tanımı ve Aleviliğin Heterodoks Olduğu 

Düşüncesi……………………………………………………….........36 

2.2. ALEVİLİĞİN TEŞEKKÜLÜ VE TARİHİ GELİŞİM………………………..39 

2.2.1. İslamiyet’ten Önce Türkler’in Dini…………………………….41 

2.2.2. Türkler’in İslamiyet’i Kabulü……………………………………44 

2.3. BEKTAŞİLİK TEŞEKKÜLÜ, TARİHİ GELİŞİMİ VE HACI BEKTAŞ 

VELİ………………………………………………………………………………...48 

2.3.1. Bektaşilik Tanımı ve Tarihi Arka Planı………………………..48 

2.3.1.1. Hurufilik……………………………………………………...50 

2.3.2. Hacı Bektaş Veli Hayatı, Fikirleri ve Eserleri………………...52 

2.3.2.1. Hacı Bektaş Veli’nin Eserleri……………………………..64 

2.4. ALEVİLİK VE  BEKTAŞİLİK……………………………………………….66 

2.5. KIZILBAŞ KELİMESİ VE MAHİYETİ………………………………….70 

2.6. ALEVİLİK VE SÜNNİLİK……………………………………………….72 

2.7. ALEVİ VE BEKTAŞİLERİN YAZILI KAYNAKLARI………………...74 

 2.7.1. Tefsîr-i Besmele (Şerh-i Besmele)………………………….....74 

2.7.2. Makâlât……………………………………………………………..75 

2.7.3. Velâyetnâme……………………………………………………….75 

2.7.4. Dilgüşâ……………………………………………………………..75 

2.7.5. Saraynâme…………………………………………………………76 

2.7.6. İlm-i Câvidân………………………………………………………76 



 vii 

2.7.7. Erkânnâme 1 ……………………………………………………...77 

2.7.8. Erkânnâme 2………………………………………………………77 

2.7.9. Hızırnâme………………………………………………………..…77 

2.7.10. Kitâb-ı Cabbâr Kulu…………………………………………….78 

2.7.11. Kitâb-ı Dâr………………………………………………………..78 

2.7.12. Dâstân-ı İbrahim Edhem……………………………………….79 

2.7.13. Muhammed b. Hanefiyye Cenknâmesi……………………...79 

2.7.14. Fütüvvetnâme-i İmâm Ca’fer-i Sâdık (Buyruk)…………….80 

2.7.15. Maktel-i Hüseyin………………………………………………...80 

2.7.16. Saffetü’s-Safâ (Buyruk)………………………………………..80 

2.7.17. Buyruk……………………………………………………………80 

2.8. ALEVİLERİN İNANÇ YAPISI VE GENEL KAVRAMLARI……………..81 

 2.8.1. İnanç Yapısının Dayandığı Kavramlar……………………….…81 

  2.8.1.1. Allah-Muhammed-Ali………………………………….81 

  2.8.1.2. Ehl-i Beyt ve Oniki İmam………………………….82 

  2.8.1.3. Oniki İmam………………………………………..…85 

                     2.8.1.4. Tevella ve Teberra…………………………………...…87 

  2.8.1.5. Üç Sünnet Yedi Farz…………………………………...88 

       2.8.1.6. Dört Kapı Kırk Makam…………………………………89 

 2.8.2. Tarikat Düzeni………………………………………………………97 

   2.8.2.1. Dedelik …………………………………………….…….97 

       2.8.2.2. Musahiplik (Yol Kardeşliği)…………………………..99 

2.8.2.3. Âyin-i Cem……………………………………………...102 

2.8.2.4. Cem Çeşitleri ………………………………………….104 

2.8.2.4.1. İkrar Cemi……………………………………104 

2.8.2.4.2. Musahip Cemi……………………………….105 

2.8.2.4.3. Görgü Cemi…………………………………..105 

2.8.2.4.4. Birlik Cemi……………………………………105 

2.8.2.4.5. Muharrem Cemi …………………………….105 

2.8.2.4.6. Düşkünlük Cemi…………………………….105 

2.8.2.5. Düşkünlük ve Cezalar……………………………………….106 

2.8.2.6. Semah…………………………………………………………..108 



 viii 

   ÜÇÜNCÜ  BÖLÜM   

  

3. KARGA KÖYÜ’NDE HALK EDEBİYATI ÜRÜNLERİ 

 

3.1. ATASÖZÜ…………………………………………………………………..109 

3.2. DEYİMLER………………………………………………………………….112 

3.3. MANİLER……………………………………………………………………113 

3.4. BİLMECELER………………………………………………………………119 

3.5. DUAZ-I İMAMLAR…………………………………………………………121 

3.6. DEYİŞLER, NEFESLER…………………………………………………..139 

3.7. SEYİRLİK OYUNLAR……………………………………………………..193 

 

 

 DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

    4. KARGA KÖYÜ’NDE GEÇİŞ DÖNEMLERİ 

 

4.1.DOĞUM………………………………………………………………………195

 4.1.1. Hamilelik Öncesi………………………………………………...195 

4.1.2. Doğum Öncesi…………………………………………………..197 

4.1.3.Doğum Sırası……………………………………………………..198 

4.1.4. Doğum Sonrası………………………………………………….199 

4.1.4.1.Kırklama veya Kırkını Çıkarma………………………201 

4.1.4.2. İsim Koyma…………………………………………….201 

4.1.4.3. Beşik Götürme………………………………………...202 

4.1.4.4. Diş Hediği ……………………………………………...202 

4.2.SÜNNET……………………………………………………………………..203 

4.2.1. Kına Gecesi………………………………………………………204 

4.2.2. Çocuk Giydirme ve Çocuk Gezdirme……………………..…204 

4.2.3. Kirve……………………………………………………………….206 

4.3. EVLENME…………………………………………………………………..207 

4.3.1. Evlenme Öncesi Yapılan Uygulamalar……………………...207 



 ix 

4.3.1.2. Kız Beğenme ve Eş Seçme……………………………..208 

4.3.1.3. Kız İsteme………………………………………………….210 

4.3.2. Düğün Öncesi Yapılan Uygulamalar………………………...212 

4.3.2.1. Şerbet İçme  ya da Kahve İçme………………………...212 

4.3.2.2. Yüzük ve Bohça Götürme……………………………….214 

4.3.2.3. Nişan ve Kemik Kırma…………………………………...215 

4.3.2.4. Okuyuntu Dağıtma………………………………………..215 

4.3.2.5. Danışık Gitme……………………………………………..215 

4.3.2.6. Düğün Okuyuntusu Dağıtma…………………………...216 

4.3.2.7. Çeyiz serme……………………………………………….216 

4.3.2.8. Zor Ekmeği Dökme ve Konak…………………………..216 

4.3.2.8.1. Dünürşü………………………………………………217 

4.3.2.8.2. Yiğitbaşı……………………………………………...217 

4.3.2.8.3. Sağdıç………………………………………………...217 

4.3.3. Düğünün Başlaması……………………………………………218 

4.3.3.1. Soku Dövme………………………………………………218 

4.3.3.2. Cins Götürme ve Baş Kınası……………………………218 

4.3.3.3. Sin sin Ateşi Yakma……………………………………...219 

4.3.3.4. Yanıççı Gitme……………………………………………...219 

4.3.3.5. Damat Traşı ,Damat  ve Sağdıç Donatma…………….219 

4.3.3.6. Damat Hamamı ve Sağdıç Yemeği…………………….222 

4.3.3.7. Dünürşü Gitme ve Kına Yakma………………………...222 

4.3.3.8. Kınacı Gitme ve Kına Yakma……………………………225 

4.3.3.9. Gelin Alma veya Gelin Çıkarma ve Yiğit Yolluğu…...225 

4.3.4. İmam Nikahı……………………………………………….……..227 

4.3.5. El Öpmeye Gitme……………………………………………….228 

4.4. ÖLÜM GELENEKLERİ……………………………………………………228 

4.4.1. Ölüm Öncesi ve Ölüm Sırası………………………………….229 

4.4.2. Ölüm Sonrası……………………………………………………230 

4.4.2.1. Cenazenin Duyurulması…………………………………231 

4.4.2.2. Yıkama ve Kefenleme……………………………………231 

4.4.2.3. Dar çekme ve Dar Duası…………………………………232 



 x 

4.4.2.3.1. Dar Duası…………………………………………….233 

4.4.2.4. Su Selası …………………………………………………..239 

4.4.2.5. Cenazenin Defni…………………………………………..240 

4.4.2.6. Kabir Kurbanı……………………………………………...241 

4.4.2.7. Başsağlığı ve Taziye……………………………………..241 

4.4.3. Yas Tutma………………………………………………………..242 

4.4.4. Ölümün Ardından Belirli Günlerde Yapılan Uygulamalar.242 

4.4.5. Mezar Taşının Yapılması………………………………………243 

4.4.6. Mezar Ziyareti……………………………………………………243 

 

   

  BEŞİNCİ BÖLÜM 

 

     5. KARGA KÖYÜ’NDE HALK HEKİMLİĞİ, HALK İNANÇLARI,  

KUTSAL KABUL EDİLEN YERLER, EĞLENCELER VE  BAYRAMLAR 

 

5.1. KARGA KÖYÜ’NDE HALK HEKİMLİĞİ………………………………...244 

 5.1.1. Tekke ve Türbelere Gitme…………………………………………244 

 5.1.2. Bitkisel Tedavi…………………………………………..…………..245 

 5.1.3. Ocaklar………………………………………………………………..247 

5.1.3.1. Dermo (Sedef) Ocağı ………………………………………...247 

5.1.3.2. Kulunç ve Kulak Suyu Ocağı……………………………….247 

5.1.3.3. Sarılık Ocağı…………………………………………...………248 

5.1.3.4. Siğil Ocağı…………………………………………………...…248 

5.2. KARGA KÖYÜ’NDE HALK İNANÇLARI………………………………..249 

 5.2.1.Günlerle İlgili Halk İnançları……………………………………….249 

 5.2.2. Yağmur İle İlgili Halk İnançları……………………………………249 

5.2.3. Tekke, Türbe ve Yatırlarla İlgili Halk İnançları…………...…….250 

5.2.4. Diğer Halk İnançları……………………………………..........……251 

5.3. KARGA KÖYÜ’NDE KUTSAL KABUL EDİLEN YERLER……………252 

5.3.1. Arap Tekke………………………………………………………...…252 

5.3.2. Ağca Tekke…………………………………………………………..253 



 xi 

5.3.3. Tenis Pınarı…………………………………………………….........254 

5.4. KARGA KÖYÜ’NDE EĞLENCELER VE  BAYRAMLAR……………..255 

5.4.1. Hıdırellez………………………………………………………..……255 

5.4.2. Orak ve Harman Kaldırma, Börek Bağlama……………………256 

5.4.3. Çiğdem Pilavı………………………………………………………..256 

 

 

ALTINCI BÖLÜM 

    

    6. KARGA KÖYÜNDE DİNÎ YAŞAM VE İBADET ANLAYIŞI  

 

6.1. TEMEL İSLAMİ İBADETLERE YAKLAŞIMLAR……………………….257 

6.1.1.Abdest…………………………………………………………………259 

6.1.2. Namaz…………………………………………………………………260 

6.1.3. Oruç…………………………………………………………………...265 

6.1.4. Hac ……………………………………………………………………265 

6.1.5. Kurban  ve Kurban Türleri………………………………………...265 

6.1.5.1. Kurban Bayramı Kurbanı……………………………………265 

6.1.5.2. Adak ve Kaza- Bela Kurbanı……………………………….266 

6.1.5.3. Görgü Kurbanı………………………………………………..266 

6.1.5.4. Birlik Kurbanı………………………………………………….267 

6.1.5.5. Musahip Kurbanı……………………………………………..267 

6.1.5.6. Hızır Kurbanı…………………………………………………..267 

           6.1.5.7. Şükür Kurbanı…………………………………………………267 

6.1.5.8. Yağmur Duası Kurbanı………………………………………268 

6.1.5.9. Köy Kurbanı……………………………………………………268 

6.2. KARGA KÖYÜNDE TARİKAT ANLAYIŞI ……………………………..268 

 6.2.1. Karga Köyü’nde Dedelik  …………………………………………269 

  6.2.1.1. Karga Köyü’nde Ocaklar…………………………………….269 

  6.2.1.2. Karga Köyü’nde Dede Kaldırma veya Talip Görme….....270 

 6.2.1.3. Hakkullah ……………………………………………….……..272 

 6.2.2. Karga Köyü’nde Yapılmakta Olan Cemler………………….…..273 



 xii 

 6.2.2.1. Görgü cemi………………………………………………..…...274 

 6.2.2.2. Abdal Musa Cemi (Birlik Cemi)………………………….....274 

 6.2.2.3. Kırklar Cemi……………………………………………….…..274 

           6.2.2.4. Hızır Cemi………………………………………………………275 

 6.2.2.5. Müsahip Cemi ………………………………………………...275 

6.2.2.5.1.Otantik Cem Kıyafeti Üç Peş……………………….....276 

6.2.3. Karga Köyü’nde Cem Ayini ve Cem Ritüelleri ………………..276 

 6.2.3.1. Miraçlama…………………………………………………..288 

 6.2.4. Musahip Cemi…………………………………………………….....295 

6.2.5. Karga Köyü’nde Düşkünlük…………………………………..…..304 

6.2.6. Karga Köyü’nde Semahlar…………………………………..…….305 

6.2.7. Karga Köyü’nde Aşıklar……………………………………..…….306 

 

 

SONUÇ……………………………………………………………………….308 

KAYNAKÇA………………………………………………………………….310 

EKLER………………………………………………………………………..318 

 EK-1. KAYNAK KİŞİLER……………………………………………….318 

 EK-2. FOTOĞRAFLAR…………………………………………………319 

ÖZET………………………………………………………………………….393 

ABSTRACT…………………………………………………………………..394 

 

   

        

 

 

 

 

 

 

 

   



 xiii 

       KISALTMALAR DİZİNİ 

 

 

 

 

Bkz : Bakınız 

Çev : Çeviren 

Hz   : Hazret 

h      : Hicrî  

m     : Miladî 

M.Ö : Milattan Önce 

M.S  : Milattan Sonra 

ss.   : Sayfa Sayısı 

yy.   : Yüz yıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



        GİRİŞ 

 

 

    1. ARAŞTIRMA İLE İLGİLİ METODOLOJİK BİLGİLER 

 

 

1.1. Araştırmanın Önemi 

 

 Çalışmamızda ele aldığımız Karga Köyü’ndeki halk edebiyatı ve halk 

bilimi ürünlerinin tanıtılması ve  Alevi-Bektaşi inancına sahip bir köy olması 

hasebiyle bu inancın halk yaşantısına ve edebiyatına yansımalarının ortaya 

konulması tezimizin önemini ortaya koymaktadır. Bununla beraber Alevi-

Bektaşi inancının tarihi ve teşekkülü hakkında malumat verilmesi ve bu 

malumatlar eşliğinde alan araştırması yaptığımız yöredeki Alevi-Bektaşi 

inancının mukayese edilebilir olması da çalışmamıza ayrı bir önem 

katmaktadır.  

 

 

1.2. Araştırmanın Amacı 

 

 Etnik, kültürel ve inanç yapısı farklı birçok unsuru içerisinde barındıran 

ülkemizde, bu unsurların birbirini tanıması ve ortak noktalarının ayırt edici 

unsurlardan daha fazla olduğunun farkına varması hiç şüphesi gerek birlik 

beraberlik gerekse kültürel manada bizlere çok şey kazandıracaktır. Yüzyıllar 

boyu aynı coğrafyada, aynı şehirde, hatta aynı apartmanda yaşayan 

insanların birbirlerini yanlış tanıması ve birbirlerine önyargı ile bakması 

toplum bütünlüğü ve kültür mozaiğimiz açısından bir handikap teşkil 

etmektedir. Yılar boyu öteki toplum olarak ilan edilen Alevi-Bektaşi 

toplumunun bu milletin öz değerlerinin muhafızı olduğu ve diğer etnik 

unsurlarla ve mezhebi farklılaşma sonucu ortaya çıkan gruplarla aralarında 

tefrikaya sebebiyet verecek bir durumun olmadığını ortaya koymak 

çalışmamızda amaç edindiğimiz durumlardan biridir.  



 2 

 Bununla birlikte alan araştırmasında bulunduğumuz Karga Köyü’ndeki 

halk edebiyatı ürünleri, inançlar, adetler, gelenek ve göreneklerin tanıtılması 

ve bunların yazıya aktarılarak kalıcılığını sağlama, geriden gelen nesle de 

yaşayan kültürü nakletmek çalışmamızın amaçları arasındadır.  

 

 

1.3. Araştırmanın Yöntemi 

 

 Araştırmanın amacı ve önemi bölümlerinden de anlaşılacağı gibi 

çalışmamız yoğun bir literatür çalışması ve alan araştırması gerektirmektedir. 

Alevilik-Bektaşilik meselesinin tarihi ve teşekkülü hakkında esaslı bilgi 

vermek, ancak bu konu hakkında yazılan eserleri taramak ve eserlerin 

sıhhatinden ve sahihliliğinden emin olmakla mümkün olmaktadır. Alevilik ve 

Bektaşiliğin gerek siyasi gerek dini platformda kendine bir şekilde yer 

bulması, bu konu hakkında yazılan eserlerin keyfiyeti ve güvenirliği açısından 

problem teşkil etmektedir. Bizler çalışmamızda daha çok akademik camiada 

da kabul görmüş ve çoğunlukla mesaisini bu konuya sarfetmiş şahısların 

eserlerini okumayı ve tetkik etmeyi tercih ettik. Yine bu konu üzerine yapılan 

sempozyum bildirileri, hakemli dergilerdeki makaleler de tetkik ettiğimiz 

eserler arasındadır.  

 Literatür çalışmasının yanında, çalışmamızda kullanmamız gereken bir 

diğer yöntemde alan araştırması olmuştur. Çalışma yaptığımız alanda 

incelemede bulunduğumuz  geçiş dönemleri, ibadet hayatı ve halk edebiyatı 

ürünleri gibi konuların  incelenmesinde daha çok gözlem ve anket yöntemine 

başvurduk. Geçiş dönemleri dediğimiz düğünler, sünnet ve ölüm gibi 

uygulamaların tümüne bizzat katılarak gözlem yaptık. Katılmamızın mümkün 

olmadığı bazı uygulamaları da kaynak kişilerimiz vasıtasıyla tanıtmaya 

çalıştık. Kaynak kişilerimizin seçiminde ise seçici davrandık. Köydeki 

tecrübeli şahıslar, köyün adet ve uygulamalarını bilen ve yaşamlarına tatbik 

eden  şahıslar kaynak kişilerimizi teşkil etmektedir. Geçiş dönemlerinde daha 

çok köydeki yaşlı ve köydeki adet ve gelenekleri bilen şahıslar tercihimiz 

olurken inanç ve dini uygulamalarda dedeler, köy imamı bize kaynaklık 



 3 

etmiştir.  Bunun yanında mevzuya göre de kaynak kişilerimizin yaş ve 

cinsiyet durumu değişmektedir.  

 Derleme yaptığımız yerler genelde kaynak kişilerin evleri olmuştur. 

Kendi köylerinden olmam hasebiyle kaynak kişilerimiz bizlerden bilgi 

saklamak ya da söylemek istememek gibi bir tavıra hiçbir zaman 

girmemişleridir. Bir çoğu ile akrabalık bağım olan kaynak kişilerimiz 

çalışmamızın alan araştırması bölümünde bizlere her konuda destek 

olmuşlardır. Geçiş dönemleri olan düğün, sünnet uygulamalarında bizzat yer 

alarak sadece gözlem yapan değil aynı zamanda uygulayan bir araştırmacı 

unvanıyla çalışmamızı hazırladık. Katıldığımız bütün uygulamaları videoya 

alarak kaydettik. Özellikle bir çok araştırmacı için sorun olabilecek cem 

törenlerine katılmak ve incelemede bulunma noktasında hiçbir problem ve 

engelle karşılaşmadık. Dedenin desteği ve teşvikiyle cem uygulamalarının 

tümüne katılarak uygulamaları kayıt altına aldık.  

 Araştırma yaptığımız Karga Köyü’nde derlediğimiz halk edebiyatı 

ürünlerinde istediğimiz türlerin hepsine malzeme bulamasak da atasözleri, 

deyimler, bilmeceler, maniler deyişler ve duaz-ı imamlar ile ilgili malzemeler  

elde edebildik. Özellikler deyiş ve duaz-ı imamlar noktasında zengin bir 

malzeme elde ettik. Deyiş derlemelerinde ilk müracaat ettiğimiz şahıslar 

aşıklar oldu ve aşıkların defterleri bu konuda bizlere kaynaklık etti. Aşıkların 

yanı sıra köydeki yaşlı şahısların hafızalarındaki bir çok deyiş de 

çalışmamızda yerini aldı. Mani ve atasözleri derlemelerinde daha çok 

bayanlara müracaat ettik ve yine çok sayıda mani örnekleri derledik. Masal, 

efsane gibi halk edebiyatı ürünlerine ise başvurduğumuz kaynak kişilerin  bu 

konuda bizlere kayda değer bir ürün ortaya koymamasından dolayı 

çalışmamızda yer veremedik. Bilmece örneklerini daha çok çocuklardan 

aldık. Deyim örneklerini ise daha çok konuşma sırasında derledik.  

Halk hekimliği, ocaklar, şifalı bitkiler bölümünü ise bu işle bizzat 

uğraşan şahıslarla görüştük. Eğlenceler ve bayramlarda ise yine yaşlı 

şahıslar bizlere bilgi kaynağı olan kişiler olmuştur. 



         BİRİNCİ BÖLÜM 

 

    1.BÖLGENİN TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ  

 

1.1. SAMSUN İLİ TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ  

Samsun İli, insanlık tarihi açısından çok eski bir yerleşim alanıdır. 

Başta  bugünkü şehrin merkezi olmak üzere Kızılırmak vadisi, Kavak, 

Tekkeköy, Çarşamba ovasında eski çağlardan beri insan iskan edilmiş ve 

yaşam sürmüştür. 

Orta Taş Devrinde (Mezolitik M.Ö 10000-5000) insanların Tekkeköy’de 

bulunan sığınaklarda yaşadıkları ve bölgenin en eski yerleşimcileri oldukları 

bilinmektedir. Yine Cilalı Taş Devri (Neolitik. MÖ. 5000-4000) ile Bakır-Tunç 

Devrinde (Kalkolitik. M.Ö.4000-1700) insanların Samsun merkez Dündar 

Tepe, Kavak Kalenderoğlu ve Bafra İkiztepe de sürekli iskan oluşturarak 

yaşamlarını devam ettirdikleri yapılan arkeolojik kazılardan anlaşılmaktadır. 

Samsun İli sınırları içerisinde devlet kurarak yaşayan en eski topluluk 

Gaşkalar’dır. Bu medeniyette Gasgaslar da denilmektedir. (M.Ö.5000-3500) 

Bilinen bu ilk medeniyeti takiben bütün Kuzey Anadolu’ya hakim olan 

Paflagonlar Kızılırmak Havzasında yaşamışlardır. (m.ö. 3000-1100) Hititler 

(M.Ö. 2000-1200) Frigyalılar (M.Ö. 1182-M.Ö. 676) Kimmerler  (M.Ö. 676), 

Lidyalılar (M.Ö. 1200-547 bugün Kara Samsun adıyla isimlendirilen yere 

ENETE adında bir site kurdular) Miletliler (İyonya) (M.Ö.2000- M.Ö.400) 

Ege’den Karadeniz yoluyla ENETE’ye yerleşerek “Amisus” veya “Amisos” 

ismini verdiler. Perslerin (M.Ö.550-330) Lidya Kralı Krezus’u yenmeleri 

sonunda M.Ö. 546 Amisos, Pers İmparatorluğunun eline geçti. M.Ö. 331 

yılında Büyük İskender’in Persleri yenmesi sonucu Makedonya İmparatorluğu 

eline geçen Amisos, İskender’in ölümüyle Pers kökenli Kont Krallığı (M.Ö. 



 5 

255-63) kuruldu. Amisos Kont Krallığının başkenti oldu.  Daha sonra M.Ö. 1. 

yy da Roma İmparatorluğu hakimiyetine giren Amisos M.S. 385 yılında Roma 

İmparatorluğu’nun ikiye ayrılmasıyla Bizans İmparatorluğu’nun sınırları 

içerisinde kaldı. Amisos M.S 860 yılında Abbasiler zamanında halife 

Mutasım’ın emriyle Malatyalı korkunç Ömer komutasındaki kuvvetler 

tarafından ele geçirilmiş ise de Bizanslılar tarafından tekrar geri alınmıştır. 

Türklerin Anadolu’ya girmesiyle birlikte Danişmentliler tarafından Samsun 

kuşatılmış ise de alınamamıştır. Anadolu Selçukluları zamanında Samsun’un 

Müslüman yerleşim yerleri 1185 yılında Anadolu Selçuklu hakimiyetine 

geçmiştir. İlk defa Amisos ismi Selçuklular tarafından Samsun olarak 

değiştirilerek kullanılmaya başlanılmıştır. Haçlı Seferleri sonrası başkent 

Trabzon olmak üzere Trabzon Rum İmparatorluğu Rum İmparatorluğu 

egemenliğine giren Samsun Cenevizlilerin Karadeniz’de ticareti ellerine 

geçirmeleri sonucunda 100 yıl kadar burada yaşamışlardır. Bu tarihlerde 

Türklerin yaşadığı Samsun’a “ Müslüman Samsun” 3 km. mesafede bulunan 

Cenevizlileri ticaret sitesine de “Gavur Samsun” denilmiştir. 

1071 yılında Malazgirt Savaşı’ndan sonra Danişmentliler tarafından 

alınamayan Samsun’un deniz kıyısında bir kale kurarak Müslüman Samsun’u 

oluşturduktan sonra 1243 Kösedağ Savaşı sonrası Trabzon Rum 

İmparatorluğu egemenliğine girmiş ise de 1296 yılında tekrar Anadolu 

Türklerinin eline geçmiş ve 1389 yılında da Yıldırım Beyazıt zamanında 

Osmanlı topraklarına katılmıştır. Anadolu Selçuklu Devleti çökerken Canik 

Beyliğine de başkentlik yapmıştır. 

 

 

 

 

 



 6 

1.1.1 Mütareke Yıllarında Samsun  

1.1.1.1 Rum Pontus Cemiyetlerinin Bölücü Faaliyetleri  

20. yüzyıl başlarında bölücü faaliyetler, Anadolu topraklarına yayıldı. 

Bu bölgede bağımsız bir devlet kurmak gayesi ile harekete geçen gruplardan 

biri de Doğu Karadeniz’deki Rumlar’dı. 1904 ‘te Merzifon’daki Amerikan 

Koleji’nde “Pontus Rum Cemiyeti” adı altında bir teşkilat kurulmuş ve hızla 

çevreye yayılmıştı. Papadopulaos adlı bir öğretmen tarafından  kurulan bu 

cemiyet, okul müdürü Mr.White’nin önderliğinde teşkilatlanmasını 

sürdürürken bir taraftan da itilaf devletlerinin desteğini 

sağlamıştır.Merzifon’da Anadolu Koleji’nde bir tek Türk talebe yoktu. 135 

talebenin 108’i Ermeni, 27’si Rum’du. Okul müdürü, diğer kolejlerde olduğu 

gibi, bir papazdı. 1893’de misyonerlerin tertiplediği devlet aleyhine yapılan 

gösterilerin planlayıcıları arasında Merzifon Anadolu Koleji müdürü olan 

papaz da bulunuyordu. 

Kısa sürede birçok kasabada teşkilatlanan Pontus Cemiyeti, başta 

Müdafa-i Meşruta olmak üzere yeni yeni kuruluşlar ile bölgede teşkilatlanıyor, 

bir tarafta da “20 yaşından büyük her üyenin silahlandırılması’na çalışıyordu. 

Kısa sürede 14 şube açan Müdafa-i Meşruta Cemiyeti’nin Çarşamba, Bafra, 

Havza ve Kavak ‘ta da şubeleri bulunduğu gibi Avrupa devletleriyle işbirliği 

yapmak gayesiyle “Mukaddes  Anadolu Rum Cemiyeti” adı altında yurt dışı 

ağırlıklı bir teşkilatı da vardı. 

1.Dünya Savaşı yıllarında İtilaf devletlerinin açık desteğini de kazanan 

bölücü Rumlar, çalışmalarını daha bir yoğunlaştırarak, Çarlık Rusyası’ndan 

da silah almayı başardılar. İngilizlerce de Mondros Mütarekesinin hemen 

ardından sadece Samsun Rumlarına 10,000 tüfek dağıtılmış, İstanbul’daki 

Rum Patrikhanesinin ve Yunanistan’ın isteği üzerine son 50 yılda Samsun ve 

yöresine “göçmen” adı altında 50,000 Rum yerleştirilmiş bunların 25,000 

kadarı “Pontus Çeteleri” saflarında yer alarak Samsun ve Merkez kazaya 



 7 

bağlı köylerde 500 civarında kundaklama, öldürme, yaralama gibi olaylara 

katılarak, “yoketme/Jenosid” kampanyasına girişmişlerdir. 

 9.Ordu Müfettişi olarak Mustafa Kemal’in 19 Mayıs 1919’da Samsun’a 

çıktığı gün, şehirde İngiliz askerleri vardı ve Merzifon dahil, bölgede önemli 

bir askeri güç olarak bulunuyorlardı.Mustafa Kemal, 21 Mayıs’ta Harbiye 

Nezareti (Genel Kurmay) ‘ne gönderdiği raporda; Samsun ve dolaylarında 40 

kadar bölücü Rum çetesi bulunduğunu, Müslüman halkın kaygı ve korku 

içinde yaşadığını, Rum Çetelerine karşı bir tedbir olmak üzere bazı Laz 

çetelerinin para karşılığı bölgeye getirilip Rum saldırılarına karşı kullanıldığını 

belirtti. Söz konusu çetelerden biri ve en kuvvetlisi; Giresun Bölgesinde 

üstlenmekle birlikte Karadeniz’in hemen her yerinde baskınlar düzenleyen, 

Rum çetelerini sık sık zor durumlara düşüren “Topal Osman” çetesi idi . 

Mustafa Kemal’in Samsun bölgesinde görüştüğü ilk kişilerden birisi de Topal 

olmuştur.  

          

 Yunan donanmasının 9 Haziran 1921 de İnebolu’yu bombalaması 

üzerine taşkınlıklarını iyice artıran Rum Çetelerine karşı Ankara Hükümeti, 26 

Haziran 1921’de  Karadeniz’deki Rum nüfusunun başka bölgelere 

yerleştirilmesini kararlaştırdı. Nurettin Paşa komutasında Sivas’ta kurulan 

Merkez ordusuna “tenkil hareketi” görevi verildi. Merkez Ordusu Komutanlığı 

da Pontusçulukla uğraşanlar hakkında tutuklama kararı alarak bunları birer 

birer yakalamaya başladı. Merzifon’daki Amerikan Koleji de kapatıldı ve 

yöneticileri yurtdışı edildi. Bu arada Samsun ve Trabzon metropolit 

merkezleri basılarak çok sayıda silah ve belge ele geçirildi.İtilaf devletleri, 

Rumlar’a karşı alınan bu tedbirleri tesirsiz hale getirmek için bazı 

teşebbüslerde bulunmaya başlayınca da Türkiye Büyük Millet Meclisi 

Hükümeti Dışişlerinden aşağıdaki  “nota”yı almakta gecikmedi: 

 “Pontus Devleti fikrini İstanbul’daki Rum Patrikhanesi ve Yunanistan 

yeniden diriltmişlerdir. Samsun ve Marmara denizi yöresinde şimdiye kadar 

200,000’den fazla Türk öldürülmüştür. Türk kadınlarının ırzına geçilmiş, 



 8 

köyleri yakılmıştır. Türk uyruklu Rumlar, Yunanistan tarafından silah altına 

alınmaktadır. 

         Merkez  Ordusu kuvvetlendirilerek sayısı artırılmış ve 1922 yılının 

başlarından itibaren de Pontus ayaklamasının bastırılmasına geçilmiştir. 

Bunun için de bölgeye dağılan milli kuvvetler, asi Rum köylerini ve onların 

dayanağı olmuş yerleri birer birer taramaya başladı. Sonunda, Pontus hayali 

ile başlayan Rumlar’ın elebaşıları ve onların yardakçıları tamamen yok edildi. 

Bir çıban başı olarak senelerce etkinliğini sürdüren Rumlar’ın bu tutumu 

kökünden kaldırıldı. Bunun için de merkez ordusunca ele geçirilen çetelerden 

10886’sı kısmen affedildi. Orduya sığınmayıp direnen 11188 Rum da 

öldürüldü. Anadolu içlerinde oturmak zorunda bırakılan Rum kadın ve 

çocukları da 1923 yılı başlarında vapurlara bindirilerek Yunanistan’a 

gönderildi. Böylece, Pontus hayalide sona ermiş oldu.   

 

1.1.1.2. Cumhuriyet Döneminde Samsunla İlgili Olarak Gerçekleşen Bazı 

Önemli Olaylar  

• Vezirköprü ilçesi Amasya ilinden ayrılarak Samsun’a bağlandı.        

• Fransızların elinde bulunan sigara fabrikası Tekel’e devredildi.  

• 1927‘da Elektrik Şebekesi hizmete açıldı.  

• 1929‘da Samsun su şebekesine kavuştu.  

• 29 Ekim 1930 ‘da Gazi Kütüphanesi hizmete açıldı.  

• 1932‘de Samsun-Sivas demiryolu hizmete açıldı.  

• 1934’te Kavak bucağı, ilçe oldu.  

• 1944’te Alaçam bucağı ilçe oldu.  

• 1946’da Verem Savaş Dispanseri hizmete açıldı.  

• 1953’te SSK Hastanesi hizmete açıldı.  

• 1954’te Halk Eğitim Merkezi hizmete açıldı.  

• 1957’de Samsun Havalimanı hizmete açıldı.  

• 1959’da Kızılay Kan Merkezi kuruldu.  

• 1960’ta Samsun Limanı hizmete açıldı.  



 9 

• 1961’de Samsun Fuarı hizmete açıldı.  

• 1968’de Karadeniz Bakır İşletmeleri hizmete girdi.  

• 1970’de Samsun Azot fabrikası üretime başladı.  

• 1973’te Belediye sarayı hizmete açıldı.  

• 1979’da Samsun şehirlerarası tam otomatik telefon görüşmesine 

açıldı.  

• 1982’de 19 Mayıs Üniversitesi öğretime başladı.  

• 1993 de Samsun Büyük Şehir statüsünü aldı  

• 1996’da Samsun İçme ve Kullanma suyu projesi tamamlandı.  

• 1997’de Samsun Kalkınmada Öncelikli Yöre Statüsüne alındı. 

Uygulamaya Ocak 1998’de geçildi.  

• 1998’de Samsun-Çarşamba Uluslararası Havalimanı resmi olarak 

açıldı. 1999 Şubatında seferler başladı.   

Erişim: (http://www.samsun.gov.tr/gd_tarih.asp) 

 

1.2. COĞRAFİ KONUM  

Karadeniz sahil şeridinin orta bölümünde Yeşilırmak ve Kızılırmak 

nehirlerinin Karadeniz’e döküldükleri deltalar arasında yer alan Samsun ili 

9,083 Km²’lik bir yüz ölçüme sahiptir. Coğrafi konum olarak  40°  50’ - 41° 51’ 

kuzey enlemleri , 37° 08’ ve 34° 25’ doğu boylamları arasındadır. Kuzeyinde 

Karadeniz’in yer aldığı ilimizin komşuları; doğusunda Ordu , batısında  Sinop, 

güneyinde Tokat ve Amasya ,Güney batısında ise Çorum illeridir.  

Samsun ili yeryüzü şekilleri bakımından üç ayrı özellik gösterir. Birincisi 

güneyindeki dağlık kesim, ikincisi; dağlık kesimle kıyı şeridi arasında kalan 

yaylalar, üçüncüsü; yaylalarla Karadeniz arasındaki kıyı ovalarıdır. Kızılırmak 

ve Yeşilırmak akarsularının delta alanlarında oluşmuş kıyılarında, 

yurdumuzun tarımsal potansiyeli en yüksek ovalarından Bafra ve Çarşamba 

ovaları yer almaktadır.  



 10 

1.2.1. Jeolojik Yapı  

 Samsun’da genç delta ovalarında alüvyonlar bulunmakla birlikte, dik 

yamaçlarla ayrılmış taraçalarda eski alüvyonlar görülmektedir. Güneydeki 

dağlık kesime geçiş alanı neojen yaşlı, killi-kireçli tortularla kaplıdır. Kıyı 

dağları Kretase lavlarından oluşmuştur. Aynı dağların iç kesimlerinde killi, 

çakıllı tortular bulunur. İç kesimlerde Neojen tortular ve yer yer alüvyonlarla 

kaplı ovaların güneyinde de birinci ve ikinci zaman yaşlı ve kıvrımlı kayaçlar 

Kretase ve Eosen Flişlerine rastlanır. Geniş alanlarda ise volkanik oluşumlar 

görülmektedir. Samsun’da Eosen, Kretase ve Neojen dönemli oluşumlara 

sıkça rastlanmaktadır.  

 

1.2.2. Yaylalar  

Bölgedeki yaylalar genellikle ikinci ve üçüncü zamanda meydana 

gelmiştir. Karadeniz bölgesinde dağ yamaçları çok aşınmıştır. Ayrıca 

bölgedeki akarsular toprağı yeteri derecede parçalayarak arazide yer yer 

yaylalar meydana getirmiştir. Bunlar arasında en önemlileri Ladik, Havza ve 

Kavak yaylalarıdır. 

 

1.2.3. Dağlar              

Samsun ili topraklarının Karadeniz kıyıları düzlüklerle, güneye uzanan 

iç kesimleri ise, yükseklikleri fazla olmayan dağ  sıraları ile kaplıdır. Bölge, 

Karadeniz kıyıları ile bu kıyılara içeriden paralel olarak uzanan yüksek dağlar 

arasındadır. Bu dağlar Ünye-Çarşamba kesiminde doğu-batı, Samsun-Bafra 

kesiminde doğu-güney, batı-kuzeybatı yönünü takip eder. Doğudan batıya 

doğru uzanan ve birbirinin devamı olarak görünen başlıca iki sıra dağ vardır. 

Bunlardan doğudakine Canik Dağları, batıdakine  ise, Çangal Dağları denir. 



 11 

1.2.3.1. Canik Dağları   

Büyük bölümleri Ordu ilinde bulunan Canik Dağlarının  batı uçları 

Samsun topraklarında bulunur. Yükseklikleri az olan bu dağ sıraları 

Karadeniz ile iç kesimler arasındaki ulaşıma engel olmazlar. Yüksekliği 

ortalama 1500 metredir. 

 

1.2.3.2. Çangal Dağları  

Samsun ili sınırlarının batı ucundan içeri giren Çangal Dağlarının 

büyük bir kısmı Sinop ili sınırları içerisindedir. Çangal dağlarının ortalama 

yüksekliği 1500 metredir. 

 

1.2.3.3. Sıralı Dağlar 

 Samsun ilinin önemli yüksekliklerinden birisi olan Sıralı Dağlar Kavak 

ilçesinin doğusunda yer alır ve yüksekliği 1300 metredir. 

 

1.2.3.4. Kocadağ  

Samsun ilinin kuzey kesiminde Kavak ilçesi yakınlarında bulunan 

Kocadağ 1310 metre yüksekliktedir. 

 

1.2.3.5. Akdağ  

Samsun ilinin en yüksek dağı olan Akdağ ın yüksekliği 2062 metredir. 

Ladik ilçesi ve Amasya arasında bulunan Akdağ zengin orman yapısına 

sahiptir. 



 12 

1.2.3.6. Kunduz Dağları 

 Samsun ili Vezirköprü ilçesi toprakları üzerinde bulunan Kunduz 

Dağlarının yüksekliği 1783 metredir. Ünlü kunduz ormanları ile birlikte anılan 

dağ orman ürünlerinin çokluğu ile ülke çapında bir şöhrete sahiptir. 

 

1.2.3.7. Hacılar Dağı 

 Ankara -Samsun karayolu üzerinde,Kavak ilçesinden sonra yer alan 

Hacılar dağının yüksekliği 1150 metredir. Bundan sonra Mahmur dağlarını 

görmekteyiz. 

 

1.2.3.8. Nebyan Dağları 

 Samsun’un kuzey batısında bulunan Koca Dağın batısında bulunan 

Nebyan Dağlarının  yüksekliği 1224 metredir. 

Bu dağlardan başka, güney doğuda; Akpınar 900 m ve Böğürtlen tepe 950 

m, doğuda Büyük dağ ve Topuzlu 950 m, Sofualan ve Örencik 800 m, güney 

doğuda Saltuk tepesi 1150 m, Kavakta Kocaçaltepe 913 m, Mert ırmağı sağ 

yönünde Çadırtepe 110 m, Kürtün ırmağının sağında limana doğru uzanan 

Toraman tepe 125 m, yüksekliklerinde tepeler de mevcuttur.  

1.2.4. Akarsular  

Yeşilırmak: Yeşilırmak nehri Köse Dağlarından çıkar. Erbaa ilçesinden 

geçerek Çarşamba’ya ulaşan Yeşilırmak ilçeyi ortadan ikiye bölerek, Civa 

Burnun’dan Karadeniz’e dökülür. Üçtaşlar bölgesinde Ters akan ırmağı ile 

birleşir. Uzunluğu 416 km olan Yeşilırmak’ın akış hızı saatte 5 km, en kurak 

mevsimde su yüksekliği 9 metre doğu sahilinde ise 5.5 metredir. 



 13 

1.2.4.1. Kızılırmak 

  Sivas’taki Kızıl Dağından doğan Kızılırmak Türkiye’nin en uzun 

akarsuyudur. Osmancık ilçesinden Karadeniz bölgesine giren ırmak 1151 km 

uzunluğundadır. Kargı civarında kuzey doğu  Samsun-Sinop sınırına girer. 

Bafra’nın batısında kollara ayrılan ırmak Bafra Burnundan Karadeniz’e 

dökülür. Delice, Devrez ve Gökırmak Kızılırmak’ın önemli kollarındandır. 

Bafra yakınlarında yapılan ölçümlere göre en kurak zamanda genişliği 46 

metre derinliği 1.30 metredir. Saniyede 21 metreküp su akıtır. Akış hızı ise 

saatte 4 ila 6 km arasındadır. 

 

1.2.4.2. Terme Çayı  

Terme çayı Kara ormandan doğar. Simenit etrafındaki sazlıkları 

besleyen Terme çayı ilçeyi ikiye bölerek Karadeniz’e dökülür. Genişliği 30 

metre derinliği yaklaşık 1 metre olan Terme çayı çeltik tarlalarına hayat verir.  

Diğer Akarsular: Mert Irmağı, Kürtün Çayı, Ters akan Çayı, Karaboğaz 

Deresi,  Akçay,  Uluçay, Esenli, İncesu, Hızırilyas, Ballıcaderesi ve Güdedi 

gibi irili ufaklı akarsular vardır. 

 

 

 1.2.5. Ovalar  

 

1.2.5.1. Çarşamba Ovası 

 Erbaa ilçesinde geçen Yeşilırmak nehri Çarşamba ilçesine ulaştıktan 

sonra Civa Burnundan Karadeniz’e dökülürken çok kıymetli alüvyonlu 

Çarşamba ovasını meydana getirir. Kirazlık’tan başlayan Çarşamba Ovasının 



 14 

yüz ölçümü 89.500 hektardır. DSİ tarafından yaptırılan su kanalları sayesinde 

arazinin % 70 i tarıma elverişli hale getirilmiştir. Geri kalan % 30 luk kısım ise 

ormanlık, sazlık ve bataklıktır. 

 

1.2.5.2. Bafra Ovası 

  Bafra ilçesine gelen Kızılırmak, Bafra’da çeşitli kollara ayrılır. Bafra 

burnundan denize dökülen Kızılırmak, ardında geniş ve alüvyonlu  topraklar 

bırakır. 47727 hektarlık ovanın 6150 hektarlık alanı halihazırda 

sulanmaktadır. Türkiye’nin en verimli ovalarından biridir. DSİ tarafından 

yaptırılan sulama kanalları ile sulanan ovanın kuzey kısımları çorak arazidir. 

Bu yerlerde hayvancılık yapılmaktadır. 

 

1.2.6. Göller  

Bölgedeki göller zaman zaman değişen akarsu yataklarından meydana 

gelmiştir. Yörenin gölleri Bafra,Çarşamba ve Ladik ilçelerinde toplanmıştır. 

 

 

1.2.6.1. Liman Gölü 

 Bafra ya 20 km uzaklıktadır. 3 km büyüklüğündeki göl bazı kollarla 

denize açılmıştır. Bu kolların uzunluğu bazı yerlerde 2000 metreyi bulur. 

Gölde kefal ve sazan balığı avcılığı yapılmaktadır. Liman gölünün güneyinde 

Balık gölü kuzeyinde ise Karaboğaz gölü vardır. 

 



 15 

1.2.6.2. Ladik Gölü  

Tersakan ırmağının kaynağını teşkil eden Ladik gölü Ladik’e 10 km 

uzaklıktadır. Gölde alabalık ve turna balığı bulunmaktadır. Balıkçılık yanında 

geniş bir sazlık alana sahip olan Ladik gölünden toplanan sazlar hasır 

yapımında kullanılır. Gölün uzunluğu 5 km genişliği 2 km ve yüz ölçümü 10 

km2 karedir. 

 

1.2.6.3. Simenit Gölü  

Bu Göl Terme çayı yatağının değişmesi ile meydana gelmiştir. Terme 

hudutları içerisinde bulunan gölde balıkçılık yapılmaktadır. Termeye 20 km 

uzaklıkta bulunan göl, kanalla birbirine bağlanmış iki göl görünümümdedir. 

Kışın yağmur suları ile beslenen göl,fırtınalı zamanlarda zaman zaman deniz 

suyunu göle karışması ile dolar. 

 

1.2.6.4. Diğer Göller  

Bunlar,Bafra da Kızılırmak tarafından meydana getirilmiş Karagöz, 

Dutdibi, Çernek, Uzun göl ve Tombul gölüdür. Çarşamba’da Yeşilırmak ta 

Akçagöl, Akarcık, Dumanlı ve Kör ırmak adıyla bilinen gölleri oluşturmuştur. 

 1.2.7. Barajlar  

Barajlar bakımından oldukça zengin olan Samsun, elektrik ve sulama 

ihtiyacını içinde barındırdığı  barajlar ile karşılamaktadır. Samsun’da bulunan 

barajlardan birisi Hasan Uğurlu Barajı ve Hidro Elektrik Santralidir. Baraj, 

Yeşilırmak üzerinde ve Çarşamba ve Ayvacık ilçeleri sınırlarındadır. 

Yapımına 1971 yılında başlanan baraja Trafik kazasında ölen merhum 

Samsun DSİ 7.Bölge Müdürü Hasan Uğurlu‘nun adı verilmiştir. Türkiye’nin en 

büyük barajlarından biri olan baraj, tamamen Türk firma ve mühendisleri 



 16 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Yalnızca makine ve elektrikle ilgili ekipmanlar 

yurtdışından getirilmiştir. Barajın 2.Ünitesi 1979 yılında, 3.Ünitesi ise 1982 

yılında , 4.Ünitesi de 1983 yılında işletmeye açılmıştır.500 mw gücünde ve 

yılda 1217 gwH enerji üretimi yapılmaktadır. Göl hacmi 1.078,75 x106 m3 

tür.Baraj yüksekliği 175 m dir. 

Bir diğer baraj Suat Uğurlu Barajı ve Hidro Elektrik Santralidir. Hasan 

Uğurlu barajının 18 km aşağısında Yeşilırmak’ın Çarşamba ovasına açıldığı 

yerde bulunan barajın yapımına da 1971 yılında başlanılmıştır. Balohar barajı 

adı ile başlanan baraja daha sonra trafik kazasında Hasan Uğurlu ile hayatını 

kaybeden eşi Suat Uğurlu’nun adı verilmiştir. Projenin amacı enerji üretimi ve 

Çarşamba ovasının sulanmasıdır. Barajın 1.ve 2. Ünitesi 1979 yılı sonunda, 

3. ve 4. Ünitesi de 1983 Martında işletmeye açılmıştır. 46 mw gücünde ve 

yıllık 273 gwH enerji üretimi yapılmaktadır. Göl hacmi 181,31 x106 m3 tür. 

Baraj yüksekliği 51 m dir.  

Diğer bir baraj ise Altınkaya Barajı ve Hidro Elektrik Santralidir. 

Altınkaya barajı Bafra ilçe merkezinin 35 km güney batısında Kızılırmak 

üzerinde yer alan temelden 195 m yükseklikte , kil çekirdekli kaya dolgu 

tipinde bir barajdır. 700 mw gücünde yılda 1 milyar 632 milyon  kwh enerji 

üretimi yapılmaktadır.1987 yılında su tutulmaya başlanmış olup, 1988 ocak 

ayından itibaren 175 000 kwH gücündeki 4 no lu ünitede normal üretime 

başlanmıştır. Göl hacmi 5,763 x109 m3 tür. . 

 1.2.8. İklim  

Samsun genellikle ılıman bir iklime sahiptir. Ancak sahil şeridi ve iç 

kesimlerinde iklim iki ayrı özellik gösterir. Sahil şeridinde (Merkez ilçe,Terme, 

Çarşamba, Bafra ,Alaçam, 19 Mayıs, Tekkeköy ve Yakakent ) Karadeniz 

ikliminin etkileri görülür. Bunun için sahil şeridinde yazlar sıcak, kışlar ılık ve 

yağışlı geçer. İç kesimler (Vezirköprü, Havza, Ladik, Kavak, Asarcık ve 

Salıpazarı) yüksekliği 2.000 metreyi bulan Akdağ ve 1.500 metreyi bulan 

Canik dağlarının etkisi altında kalır. Buradaki dağların etkisinden dolayı kışlar 



 17 

soğuk, yağmur ve kar yağışlı, yazlar ise serin geçer. Sıcaklık ve yağış 

yönünden Samsun hiç bir bölgeye benzemez. Samsun’da aynı gün içerisinde 

havanın bir kaç kez değiştiği görülür. Bazı yıllar kış ortalarında yazdan günler 

yaşanır. Sahil şeridinde kar ile kaplı günlerin sayısı 2-3 günü geçmez. İç 

kesimlerde ise kar yağışından bazen ulaşım aksar.  

Samsun, genelde ılıman iklime sahiptir. Ancak  sahil şeridinde ve  iç 

kesimlerde iklim 2 ayrı özellik gösterir. Sahil şeridinde (Merkez ilçe, Terme, 

Çarşamba, Bafra, Alaçam, 19 Mayıs, Tekkeköy) Karadeniz ikliminin etkileri 

görülür. Yazlar sıcak, kışlar ise ılık ve yağışlı geçer. İç kesimde ise 

(Vezirköprü, Havza, Ladik, Kavak, Asarcık ve Salıpazarı) yüksekliği 2000 m’ 

yi bulan  Akdağ ve 1500 m’ yi bulan Canik Dağları’nın etkisiyle yazlar serin, 

kışlar ise soğuk, yağmurlu ve kar yağışlı geçer. 

Yıllık ortalama sıcaklık 15 0C’dir. Yıllık ortalamalara göre en sıcak geçen 

aylar; Temmuz  (23,1 0C) ve Ağustos (23,2 0C), en soğuk geçen aylar ise 

Ocak (6,9 0C) ve Şubat (6,6 0C) aylarıdır. En yüksek sıcaklık ortalaması, 

yıllık 18,10C, en düşük sıcaklık ortalaması ise 11 0C’dir. İlin sahil kesiminde 

ölçülen sıcaklıklar ile sahilden 10-15 km iç kısımlarda ölçülen sıcaklıklar 

arasında 10 0C’ye varan farklılıklar bulunmaktadır. Özellikle kış aylarında 

deniz kıyısından uzaklaştıkça iç kısımlara doğru gidildiğinde sıcaklık değerleri 

büyük değişim göstermektedir. Güneş, Temmuz ve Ağustos aylarında çok 

etkilidir. 

Karla örtülü gün sayısının olduğu aylar; Aralık (2 gün), Ocak (3 gün), Şubat 

(4 gün), Mart (2 gün) ve Nisan (1 gün) olup, 1993 yılı Kasım ayında 1 gün ve 

1995 yılı Nisan ayında 1 gün  kar örtüsü tespit edilmiştir. En yüksek kar örtülü 

gün sayısı Şubat ayında 4 gün olarak belirlenmiştir. Donlu gün sayısı yıllık 

ortalama 8’dir. 

Yıllık ortalama yağış ülke ortalamasının üzerindedir (676,5 mm). Buna 

karşılık ildeki yağış oranı, Batı Karadeniz Bölgesi illerindekinden farklıdır. İlde 

yağış en çok Ekim (86,5 mm) ve Kasım (81,2 mm) aylarında olmaktadır. İlin 



 18 

doğusundaki yağış miktarı batısına göre daha fazladır. Yıllık ortalama yağışlı 

gün sayısı 156 gün  civarındadır. 

Samsun, kuzey rüzgarlarına devamlı olarak açıktır. En şiddetli esen rüzgarın 

yönü güney-güneybatı olup, bu rüzgarın adı Aralık ayında esen Kıble 

rüzgarıdır. Erişim:  (http://www.samsun.gov.tr/gd_cografi.asp) 

 

1.3. HAVZA İLÇESİ TARİHİ, COĞRAFİ VE FİZİKİ ÖZELLİKLERİ 

 

1.3.1. Havza İlçesi’nin Tarihi 

 

 

Dünyada ilk medeniyetlere ev sahipliği yapan önemli yerleşim 

alanlarından biri de Anadolu'dur. Dolayısıyla büyük şehirlerden tutun da en 

küçük yerleşim birimi olan köylere kadar birçok alanın tarihi geçmişi 

incelenecek olursa, ilk temellerinin genellikle ilkçağlarda atıldığı görülür. Elde 

edilen ve edilecek olan bulguların detaylı bir biçimde incelenmesi sonucu bu 

alanların başlangıç tarihlerinin çok daha öncelere dayandığı da ispat 

edilebilir. Anadolu'da şu an mevcut bulunan yerleşim alanlarının genel 

yapısının bu nitelikte olduğunu rahatlıkla ifade edebiliriz. Orta Anadolu'da yer 

alan Havza'nın M.Ö. 2500'lü yıllarda kurulduğunu söyleyebiliriz. Burada M.Ö. 

3000-1850 yıllan arasında Anadolu'nun ilkçağ devletlerinden olan Hititler 

hüküm sürmüştür. Hititlerin Amasya valisi Kavushan tarafından kurulduğu ve 

"Kavushan"ın halk ağzında söylenişinin zamanla "Havza" şekline dönüştüğü 

rivayet edilmektedir (Abdizade Hüseyin,1986:295).  

"Asaru'l-Bilad adlı kitapta Zekeriya bin Mahmut el-Kuzguni şöyle diyor: 

Ançere dahili Rum Anadolu'da bir şehir olup orada Tersakan ırmağı vardır. 

Rivayet olunduğu üzere hicri 442 yılının ağustosunun sekizinci pazar gecesi 

korkunç bir ze1zele olmuş ye iki gün devam etmiştir. Deprem sonucu pek çok 



 19 

bina sükut etmiş, bir kilise yere geçmiştir. Bu kilisenin yerinden gayet sıcak: 

bir su çıkmış, 70 kadar köy harap olmuş ve çok halkı heIak etmiştir. Sıcak: su 

dokuz gün sonra çekilmiştir.” (Abdizade Hüseyin,295). Havza adı ağırlıklı bir 

şekilde 930 veya 1245 yıllarından sonra kullanılmaya başlanmıştır (Havza 

Kaymakamlığı, 2003:3). Emeviler zamanında Mervan bin Velit'in Amasya'ya 

akınları sırasında Hançere'ye kadar geldiği söylenir. 

Daha sonra Amasya ve ilçeleri Pontus krallarının hükümet merkezi olmuştur. 

İmparator Diaspantus zamanında buraların başlıca dini ve idari merkez 

olmasıyla Havza'da Pontus idaresine girmiştir. Çünkü Havza, tarihinin çok 

büyük bir kısmını Amasya'ya bağlı olarak geçirmiştir. 1071 Malazgirt 

Savaşı'ndan sonra Türklerin hakimiyeti altında kalmıştır. Haçlı Seferleri ile 

tekrar Rumlara geçen bölge Osmanlılar’ın Anadolu'da güçlenmeleri ile 

onların yönetimine geçmiştir. Şadi Paşa ile Selçuklu Sultanı II. Mesut 

Havza'da hamamlar başta olmak üzere önemli yapılar inşa etmişlerdir. 

Havza ilk fethedildiği zaman buraya Gidirli, Çarıklı ve Kanıklı adlarıyla bilinen 

Türk boyları yerleştirilmişti. Bu yüzden bugün bazı köyler bu isimlerle 

anılmaktadır (Havza Kaymakamlığı,5). Amasya'nın, Osmanlı döneminde 

şehzadelerin yetiştirildiği ve onların devlet yönetiminde tecrübe sahibi 

olmasının sağlandığı bir şehir hüviyetinde olması Havza'nın önemini de 

artırmıştır. 1881' e kadar bir kadı ile müftü tarafından yönetilen Havza 1882 

yılında ilçe haline getirilmiştir. Böylece kaymakam ile belediye başkanı 

tarafından yönetilmeye başlanmıştır. Ancak Havza bu dönemde hala 

Amasya'ya bağlıdır.  

Yurdu düşmanlardan kurtarmak isteyen Mustafa Kemal, Samsun'dan 

sonra 25 Mayıs 1919 tarihinde Havza'ya gelmiştir. Kaplıcalarda tedavi olmak 

maksadıyla geldiğini ifade eden Atatürk 12 hazirana kadar burada kalmıştır. 

Burada kaldığı süre içerisinde Kurtuluş Savaşı'nın temellerini atan Atatürk, 

burada önemli çalışmalar gerçekleştirmiştir. İlk Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti 

burada kurulmuş, Kurtuluş Savaşı'nın ilk genelgesi burada yayınlanmış, 

İzmir’in işgaline karşı ilk protesto mitingi burada düzenlenmiştir. Amasya 

Genelgesi'nin temelleri de burada atılmıştır. Ayrıca önemli bir silahlı grup 

Atatürk'ün emrine verilmiştir. Ülkenin bağımsız olmasından sonra bu tarihi 



 20 

sebepler dikkate alınarak Havza 1925'te Samsun iline bağlanmıştır. 

Atatürk; Cumhuriyet'in ilan edilmesinden sonra 24 Eylül 1924'te 

Havza'ya bir daha gelmiştir. Onun bu ziyaret esnasında söylediği şu sözler 

Havzalılar’a karşı duygularını yansıttığı gibi çok derin anlamlar da 

içermektedir:  

"Sizinle en elemli ve yeisli günlerde tanıştım Aranızda günlerce 

kaldım. Bana mazinin hatıratını hatırlatan şu daire içinde kıymettar mesai ve 

muavenetinizden pek müstefit oldum.  

Eğer Havzalılar’ın o samimi ve metin hüsn ü kabulleri olmasa ve eğer 

Havza'nın nâfi ve şifalı kaplıcaları ahval-i sıhhıyyem üzerinde müspet bir 

tesir bırakmasaydı emin olunuz ki inkılap için çalışamayacaktım. Bundan 

dolayıdır ki Havza'ya ve Havzalılara çok borçluyum. Kalbi rabıtamı ebediyen 

saklayacak ve sizi unutmayacağım.  

Muhterem Havzalılar!  

İlk cür'eti, ilk cesareti gösteren, ilk teşkilatı yapan sizlersiniz. İnkılap 

ve Cumhuriyet tarihinde kahraman Havza'nın ve Havzalılar’ın büyük bir yeri 

vardır."  

Atatürk 18 Eylül 1928'de üçüncü, 22 Kasım 1930'da da dördüncü kez 

Havza'ya gelmiş ve Havzalıları. sözleriyle onurlandırmıştır. 

 

 

1.3.2. Coğrafi Özellikleri 

 

Havza; Karadeniz bölgesinde bulunan Samsun iline bağlı bir ilçedir.  

İç Anadolu ve Doğu Anadolu bölgelerini Karadeniz bölgesine bağlayan 

yolların kesişme bölgesinde bulunan ilçenin, Kuzeyinde Bafra, Güneyinde 

Suluova, Doğusunda Kavak, Batısında Vezirköprü, Güneybatısında Merzifon, 

Güney doğusunda Ladik ilçeleri ile komşudur. Yüzölçümü 793 kilometrekare 

olup, rakımı 675 metredir. İlçeden ulaşım karayolu ve demiryolu ile 

yapılmakta olup, Samsun-Ankara devlet karayolu ilçe merkezinden 



 21 

geçmekte, Samsun-Amasya-Sivas demiryolunun 5 kilometresi ilçe merkezi 

sınırları içerisindedir.  

 

 

1.3.3. Fiziki Özellikleri  

 

 

1.3.3.1 Topografya 

 

 Havza 36 Doğu boylamı ile 41 Kuzey enlemi arasında yer almakta 

olup, ilçe merkezi 35 derece 40 dakika doğu boylamı ile 40 derece 57 dakika 

kuzey enlemi arasında bulunmaktadır. Merkezin yerleşimi yüksek tepeler 

arasında uzanan birbirine dik kesen iki vadi içinde konumlanmıştır. Tersakan 

çayı vadi si ortalama 600 m kotundadır. Güneyindeki İlyaslıçalı tepesi 1679 

m. yüksekliktedir. Kentin bulunduğu alanın eğimi % 0-10 arasındadır.  

 

 

1.3.3.2. Engebeler 

 

 İlçe merkezi Tersakan çayı vadisi ve onu dik kesen bir vadi üzerinde 

konumlanmıştır. İlçenin kuzeyi sıralı dağları ile çevrili olup, en yüksek yeri 

1350 metredir. Bu mıntıkada Çakıralan Tepesi 1224 metredir. Batısında 

Tavşan dağları silsilesi bulunmakta olup, yüksekliği 1210 metredir. Arazi 

umumiyetle dağlık ve oldukça arızalı, engebelidir. Mevzi ve ufak ova arazileri 

ise mahdut saha kaplar. İlçenin en çukur yeri Dereköy ve Çeltek Köyleridir.  

 

 

1.3.3.3. Bitki Örtüsü ve Toprak Durumu 

 

 Havza yerleşiminin bulunduğu ve çevresindeki araziler kestane renkli 

topraklar sınıfına girmektedir. Toprak kabiliyeti olarak II. ve III. Sınıf 

topraklardan meydana gelmektedir. Bu tür topraklar, hafif meyilde, derin, hiç 



 22 

veya çok az erozyonlu orta meyilde, orta derin, orta erozyonlu, kuru tarım 

arazileridir. Nadas yapılmaz. Her çeşit bitki yetiştirme birinci sınıf 

topraklardan daha az elverişlidir. Tarla işlemesini güçleştiren ve su 

muhafazasına ait özel tedbirler almak gerekir. Tarım işlemesini güçleştiren 

parçalı topografya meyil, su ve rüzgar erozyonu gibi tehditler vardır.  

Genellikle meşe, pelit yer yer de iğne yapraklı çam türü bitkiler vardır.  

 

 

1.3.3.4 Başlıca Dağları 

 

 İbrecik Dağları, Ömürcük ve Göl (Ilıca) Dağıdır 

 

 

1.3.3.5. Akarsuları 

 

İlçe hudutları içinden Tersakan, Derinöz ve İstavroz isimlerinde üç çay 

geçmektedir.  

 1.3.3.5.1. Tersakan Çayı 

 

Ladik ilçesinin doğusundaki Ladik Gölü'nden doğar, Havza'nın doğu 

ve güneydoğu istikametinden akarak Amasya'nın Kunç köprü civarında 

Yeşilırmak' a karışır. Üzerinde ve çevresinde kurulan un fabrikalarının su 

ihtiyacını karşılar sulamada pek yararlanılmaz 

 

 

1.3.3.5.2. Derinöz Çayı 

 

 Güneydoğudaki Akdağ eteklerinden doğar, Beşgöz un fabrikasının 

önünde Tersakan çayına karışır.  

 

 

 



 23 

1.3.3.5.3. İstavroz Çayı 

 

Batıdaki Tavşan dağı silsilesinden doğar, Vezirköprü ile Havza 

arasında hudut teşkil eder, kuzeyi takip ederek Bafra'nın Kabalı köyü 

altındaki Akçay ile birleşir ve 10 km. batıda Kızılırmak'a karışır.  

Bu çaylardan başka küçük olarak: Havza'nın merkezinden geçen 

Hacıosman, Kamlık, Dirican, Hilyas dereleri de bulunmaktadır.  

 

 

1.3.3.6. Göller-Göletler ve Barajlar 

 

İlçe toprakları içinde tabii olarak oluşmuş bir göl mevcut değildir. Son 

yıllarda sulama amacıyla ilçeye bağlı köylerde yapılan göletler vardır.  

 

1.3.4. İklimi 

 İlçe karasal ikliminden ılıman deniz iklimine geçiş bölgesinde yer 

almaktadır. Bu nedenle Karadeniz bölgesinin sahil kesimine göre daha az 

yağış düşmektedir. Yağışlar genellikle ve sonbahar mevsimlerinde 

görülmektedir. Yazları ılık ve serin, kışları ise soğuk geçmektedir. Gece ile 

gündüz arasında ısı farkı çoktur. Kış ayları sisli olup, kar yağışı ve buzlanma 

görülür. İlçenin yıllık yağış ortalaması metrekareye (600) kg.dır.  

 

 

1.4. KARGA KÖYÜ’NÜN TARİHİ VE SOSYO-EKONOMİK DURUMU 

 

Karga Köyü Samsun İli Havza İlçesi’ne bağlıdır. Havza’ya uzaklığı 16 

km. olup, aslında Amasya’nın Suluova ilçesine daha yakındır.(7km. ) Köyün 

isminin menşei hakkında kesin bir bilgi olmamakla birlikte köye Kirenli de 

denmektedir. İsminin köy yakınlarından geçen Karga Deresi’nden 

esinlenerek verildiği düşünülmektedir.. Belirli bir süre Karga ismiyle anılan 



 24 

köyün yerleşim yeri değişmiş olup, şimdiki yerleşim yerine bir Kiren (Kızılcık) 

ağacının dibinden çıkan su ve yerleşim yerinin düz olması sebepleriyle 

taşınmıştır. Bu kiren ağacının etkisinde kalarak ismi bir ara Kirenli olarak 

değiştirilmişse de Havza'nın bir de Kirenlik köyü olduğundan resmi 

yazışmalarda karışıklık yaşandığından tekrar Karga olarak değiştirilmiştir. 

Köy muhtarından öğrendiğimize göre eski zamanlarda köyün kurulduğu 

muhitte Karga adında  antik bir şehrin olduğu söylenmektedir. Yine köy 

halkından öğrendiğimiz kadarıyla köyün şimdiki yerinde Demirli adlı bir antik 

yerleşim merkezi olduğu da söylenmektedir. Zaman zaman çift sürme 

esnasında  tarlalardan tarihi kalıntıların çıkması bu tarihi şehrin varlığı 

konusunda bizlere ipucu vermektedir. Zira 2001 yılında Karadeniz 

Bölgesi’nde yapılan kazı araştırmalarında köydeki eski yerleşim yerinin tarihi 

ile ilgili bazı verilere ulaşmış bulunuyoruz.  

 Köyün şu an ki yerleşiminin ne zamandan beri var olduğu  konusunda 

elimizde kesin bir kayıt yoktur. Bilinen şudur ki köye ilk olarak köyde Bay-

ramlılar ya da Bayramoğulları olarak bilinen ailenin geldiğidir. Köye Tokat, 

Sivas, Bayburt, ve Maraş yörelerinden ailelerin göç ettiği söylenmektedir. 

Köyde Tenis Pınarı adıyla anılan bir çeşmenin kitabesinde Arapça harflerle 

1210 yazması  köyün tarihi ile ilgili bizlere az da olsa ipucu vermektedir. 

Karga köyü 55 haneden oluşmakta olup nüfusu 244 kişidir.  Köy halkı 

genelde köye yakın il ve ilçelerde yaşamaktadır. Anadolu’daki bazı köylerin 

ve diğer çevre köylerin aksine terk edilmiş ya da harabeye dönmüş evlerin 

bulunmaması, şehirde oturan halkın köyle irtibatının sıkı olması, köydeki 

yaşamın canlı olmasını sağlamaktadır. Yaz aylarında köy nüfusu artarken kış 

aylarında birkaç aile dışında köyde oturan  bulunmamaktadır. Yani köyden 

dışarı çıkan halk tekrar köyüne dönmekte ve buradaki değerlerine sahip 

çıkmaktadır. Köydeki okuma-yazma oranının yüksek olması gençlerin eğitime 

önem vermesi de köyden şehre çıkmanın nedenleri arasındadır. Köylünün 

çoğu Amasya’nın Suluova ilçesindedir. Bu ilçenin köye yakınlığı ve bu ilçede 

şeker fabrikasının olması  halkın buraya yerleşmesinde etkili olmuştur. 

Emekli olan şahısların kışın şehirdeki evlerinde yazın ise köye yaptırdıkları 

villa tipi yazlık evlerde vakit geçirdikleri görülmektedir. Buradan da 



 25 

anlaşılmaktadır ki köy rençperlik, çiftçilik ve hayvancığın yapıldığı yerleşim 

merkezi konumundan çok kafa dinleme, şehrin gürültü ve stresinden 

uzaklaşma yeri olarak görülmektedir. Köy halkından hemen hemen her 

meslekten şahıs mevcuttur. Aileler çocuklarını okumaya teşvik etmektedirler. 

Köyde eğitim taşımalı sistem ile yapılmaktadır. İlköğretim öğrencileri Milli 

Eğitim Müdürlüğü  aracılığı ile ulaşım olanağı bulurken, lise öğrencileri kendi 

imkanları ile temin ettikleri  özel öğrenci servisi ile Suluova ilçesindeki 

okullarda eğitim-öğretimlerini sürdürmektedirler. Köyde ekonomik olarak 

halkın gelir düzeyi iyi derecededir. Hemen hemen her aile reisinin traktörü, 

otomobili ve gerekli zirai teçhizatı mevcuttur. Köyde bir adet sulama göleti 

olduğundan arazisinin % 70'i sulanmaktadır. Köy halkından 60’lı yıllarda 

Almanya‘ya da göçler olmuştur. Bu şahıslar köyün sosyo-ekonomik olarak 

gelişmesinde önemli rol oynamaktadır. 



  İKİNCİ BÖLÜM 

  

 

                             2. ALEVİLİK VE TARİHİ GELİŞİMİ 

 

 

2.1. ALEVİ KELİMESİNİN ISTILAH ANLAMLARI VE ALEVİLİK TANIMLARI 

 

 Aslı Arapça olan ve çoğulu "Aleviyye" ve "Aleviyyün" şeklinde kul-

lanılan "Alevi" kelimesi, sözlükte "Ali'ye mensup", "Ali'ye ait" ve "Ali soyundan 

gelen" anlamlarına gelmektedir. Terim olarak ise bu kelimeye, siyasi, 

tasavvufi ve itikadi açıdan çeşitli anlamlar yüklenmiştir (Ocak,1989: 368-369). 

Buna göre İslam siyasi tarihinde bu terim hilafetle ilgili anlaşmazlıklar 

sırasında kullanılmaya başlamıştır. Hz. Peygamber'in ölümünden sonra 

başlayan ve halife Hz. Osman'ın öldürülmesinden sonra şiddetlenen hilafet 

tartışmalarında Hz. Ali tarafını tutanlara "el-Aleviyye" veya "Şiatü Ali" 

denilmiştir (Üçer, 2005: 35). 

 

Lügat anlamının dışında "Alevi" tabiri, Hz. Ali'yi en üstün sahabe 

olarak gören ve Hz. Muhammed (s.a.s.)'den sonra O’nun, Allah'ın ve Hz. 

Peygamber'in tayini ile imamlığa gelmesi gerektiğini kabul edenler için de 

"Şia" ile eş anlamlı olarak kullanılmıştır. Böylece bu zümreler, Hz. Ali'ye 

mücerred sevgi ve bağlılığın ötesinde, onun ve soyunun adına ayrı bir 

fırkalaşma hareketinin siyasi mümessilliğini de üstlenmiş olmaktadırlar. Bu 

sebepledir ki, Hz. Ali ve ona sevgi bağlılık adına ortaya çıkıp da, siyasi bir 

zümreleşme hareketini tercih eden Şii topluluklara, ileri sürdükleri görüşlere 

dayalı olarak Zeydiyye, İsmailiyye, İmamiyye, Nusayriyye ve benzeri isimler 

verilmiş ve bunlar da öylece tanınmışlardır (Fığlalı, 2001: 273). 

 

Sözlükte ''Ali'ye mensup" anlamına gelen Alevi terimi, İslam kültür 

tarihinde "Hz. Ali soyundan gelenler" anlamına kullanılmıştır. Terim aynı 

anlamdan hareketle Emevi ve Abbasi dönemlerindeki Ehl-i Beyt 



 24 

mensuplarının isyan hareketlerinde, aynı dönemlerde kurulan bazı mahalli 

hanedanlıklar tarafından, Hz. Ali'ye isnat edilen silsileleri benimseyen 

tarikatlar için ve Şiilik kapsamında yer alan fırkalar tarafından                      

kullanılmıştır (Sarıkaya, 2003: 33). 

 

Genel manada Hz. Ali soyundan gelen veya Hz. Ali’ye manen bağlı 

olan zümrelere verilen bu  ismin  zamanla değiştiği ve farklı manalar 

kazandığı ileri sürülmektedir. Melikoff bu konuda şunları iddia etmektedir. 

 

“Tarihi açıdan Alevi, soyu Ali' den gelen demektir ve bu söz İran'da 

kullanıldığı zaman da, bu anlaşılır; örf ve cemaat dışı (nonconfonniste ve 

heterodoxe) bir İslam mezhebini adlandırmak üzere, Türkiye'de ortaya çıkışı 

ise, ancak XIX. yüzyıla doğrudur. Nitekim Sadeddin Nüzhet Ergun, Bektaşi 

şairler üzerine çok tanınmış eserinde, "Alevi" sözcüğünü, yalnız XIX. ve XX. 

yüzyıl şairlerini adlandırmak için kullanmaktadır (Melikoff, 2006: 51-52). 

 

Yusuf Ziya Yörükan Alevi kelimesinin değişik anlamlarda kullanıldığını 

ileri sürmüş ve bu iddiasını şu şekilde tasnif etmiştir.   

Alevi kelimesi, Ali'ye bağlı ve O’ndan yana olan kimse demektir. Ali'ye 

bağlı olmanın manası zamanla derece derece değişmiş ve Alevi sözü şu ma-

nalarda kullanılır olmuştur: 

 

1. Halifelik meselesinde Osman'dan yana olanlara "Osmaniye" denildiği 

gibi, Ali tarafını tutanlara da "Alevi" denilmiştir. Bu manada Ali'nin ordu 

komutanları olan Abbasoğlu Abdullah, Yasiroğlu Ammar gibi Sahabeden 

olanlar da Alevi'dir. Bunlara "Şia-i ula" ve "Ashab-ı Ali" denir.  

 

2. Abbas Oğulları zamanında, Abbas Oğulları'na "Abbasi", Talib Oğul-

ları'na da "Talibi" denildiği gibi Ali'nin neslinden gelenlere, bazı kere de Ali 

Oğulları'nın taraftarlarına "Alevi" denilmiştir. Hadramut (Hadramevt) 

diyaleğinde bunlara "Ba'levi" denir.  .  

 



 25 

3. Daha Ali'nin sağlığında O’nu, en üstün sahabe ve halifeliğe en layık 

insan sayanlara, Ali'nin kumandanlarından Kufeli Malik-i Eşter ve Sa'saa gibi 

kimselere de Alevi denmiştir. Bu zümre sonraları birçok kola ayrılmıştır; 

Müfaddıla Şiası, Yemen'deki Zeydiyye mezhebi ve Suriye'deki Mütevaliler 

(tevelliyi kabul edip teberriyi kabul etmeyenler) bunlardandır.  

 

4. Şia-i Aleviyye'ye gelince, bunlar, Ali'ye imamlığın Allah ve Peygamber     

tarafından verildiğine inanmış, bu yolda inaklar bulunduğunu söyleyerek,  

ma'sumluk, teberri ve takiye esaslarını ortaya atmış olanlardır. Sonradan 

birçok kola ayrılan Şia mezhebinin esası bu fikirlere dayanır. İçlerinde Oniki 

İmamı tanıyanlara İsna-aşeriyye adı da verilmiştir.  

 

5. Ali'ye karşı besledikleri aşırı sevgi ile kendilerini taşkınlıklara sevkeden 

ve sonraları sadece "Alevi" diye anılan zümrelerdir ki bunlar, Ali'nin kişiliğine 

efsanevi bir mahiyet kazandırmışlar ve onu Allahlaştırmışlardır. Bu inanış, 

İbn-i Sebe'nin en yakın adamlarına yaptığı telkin ile başlamıştır. Ali'nin 

hayatında kendisine, "Sen Allah'sın" dedikleri için ateşe atılmış Aleviler, bu 

telkinlere kapılmış olanlardır. Bunlara Galiye ve Müellihe de denirdi. 

Sonradan bunlara genel olarak Ali-Allahiye (Aliallahilik) denildiği gibi, İran'da 

Göranlar, Türkiye'de Kızılbaşlar ve kendi aralarında Safiyan, "Safi" ve "Alevi" 

adı da verilmiştir. Bunlar, zamanla "hulul", "tenasüh", "ibahe" inanışlarına 

saplanmışlar ve türlü adlar altında birçok kollara ayrılmışlardır. İslam 

tarihinde derin yankılar bırakan büyük ayaklanmaları ihtilalleri meydana 

getiren ve hükümetler kuran Aleviler bunlardır.(Yörükan, 2006: 443-444) 

 

 

2.1.1. Alevilik Tanımları 

 

Alevilik-Bektaşilik, kimi araştırmacılarca din, kimilerince mezhep, 

kimilerince tarikat, kimilerince laik-demokratik ulusal bir inanç biçimi, 

kimilerince Türk İslamı, kimilerince ise bir yaşam biçimidir (Kutlu, 2006: 80). 

 



 26 

Aleviliği, Hz. Ali taraftarlığı, "Ali'yi sevmek ve saymak" olarak tarif 

edenler olduğu gibi, İslam'la uzaktan yakından ilgisi olmayan, tamamen 

başka bir şey olarak yorumlayanlar da var. Kökünü Şamanizm’de  bulandan 

Yahudi ve Hıristiyanlığa ve hatta "Mecusiliğe" dayayana, "materyalizm"e 

nispet edene, "gerçek laiklik" olarak tarif edene kadar çok değişik yorumlara 

rastlanmaktadır. Kimisi, Alevilerin, bu gayretlerle solculuğa kaydırılmasından, 

kimisi de aksine Caferiliğe, şeriatçılığa, "köktendincilik" e kaydırılmasından 

endişeli (Canan, 2002: 19). Aleviler arasında da Aleviliğin farklı tanımlandığı 

ve Aleviliğin mahiyeti konusunda farklı görüşler ortaya konduğu 

görülmektedir. Reha Çamuroğlu bu durumu şu şekilde ifade etmektedir. 

Aleviler arasında, geleneksel dini elit kesimlerin bazıları, Aleviliği "gerçek 

İslam" olarak tanımlamaya başlamıştır. Bu kişiler "Hz. Peygamber'in damadı 

ve Alevi dini öğretisinin merkezi figürü olan Hz. Ali, İslam'ın beş şartını yerine 

getirdiğine göre, Aleviler de bunun aynısını yapmalıdırlar" fikrini ileri 

sürmektedirler. Aleviler içinde önemli bir grup, Aleviliği, folklorik özelliklerle 

desteklenen "laik bir inanç" olarak tanımlamaktadır. Bu kişiler "Allah-

Muhammed-Ali" biçiminde bir üçleme öğretisine dayanan geleneksel Aleviliği 

"batıl inançlarından" kurtarmayı amaçlayarak, Aleviliği büyük oranda dinsel 

bağlamların dışında yer alan etnik- siyasi bir varlık olarak tanımlamaktadır. 

Bir diğer grup ise, heterodoks ve senkretik yapısı da dahil olmak üzere, 

Aleviliğin özgün olarak kabul edilen özelliklerini korumaya yönelik bir çaba 

içerisinde olan, modern ve geleneksel olarak adlandırılan çevrelerin Alevilik 

çatısı altında oluşturduğu bir koalisyondan meydana gelmektedir 

(Çamuroğlu, 1999: 99-100). 

 

Bazı yazar ve düşünürlerin Alevilik tanımları ve Aleviliğin mahiyeti 

konusundaki düşünceleri şu şekildedir. 

 

Alevilik, inanç esasları noktasında farklı kabul ve yorumlarda 

bulunmakla beraber büyük oranda temel İslami inançları benimseyip bunları 

Hakk-Muhammed-Ali şeklinde formüle ederek bunu da daha çok uluhiyyet-

nübüvvet-velayet çerçevesinde anlayan, Ehl-i Beyt merkezli bir dünya ve 



 27 

ahiret görüşünü benimseyen, ibadet hayatını tarikat hayatı kalıplarında 

şekillendirip sadece bu alana hasreden, diğer gruplarla özellikle öteki olarak 

kabul ettikleri ile ilişkilerinde tevella ve teberrayı temel prensip olarak gören, 

ilham ve keşfi birinci derecede bilgi kaynağı olarak kabul eden, eline diline 

sahip olmayı temel ahlaki ilke olarak benimseyen, soya (ocaklara) dayalı 

tarikatlardan oluşan gruplar bütünü için bir üst kimlik veya bir şemsiye 

kavram ya da bir ortak üst addır (Üçer, 2005: 395-396). 

 

Alevilik İslam’dır. Hak-Muhammed-Ali yolunun Kırklar Meclisinde 

olgunlaştığı ve On iki imamlarla devam eden, imam Cafer-i sadık'ın akıl 

ölçüsünü rehber olarak alan, Horasan erenlerinin himmetleriyle Anadolu'ya 

gelen, Hazreti Pir'le ve ulu ozanlarımızın nefesleriyle hayat bulan inancın 

adıdır" (Alevi dedelerinin Alevilik tanımı) (Üzüm, 2007: 7). 

 

Alevilik bir inanç sistemi olmaktan çok, bir yaşam biçimidir. Doğayı, 

dünyayı, toplumu ve bireyi anlama ve yorumlama biçimidir. Bireyin bireyle, 

bireyin toplumla olan ilişkilerini düzenleyen kurallar toplamıdır. Öteki dünyayı 

değil bu dünyayı, mitleri değil insanı esas alan; insanı düşüncenin ve eylemin 

merkezine koyan, üretimi, üleşimi örgütleyen, sonsuzluktan öncesini ve 

sonrasını değil bugünü çözümleyen bir sistemdir (Balkız, 1992: 6). 

  

Anadolu Aleviliği bir yaşam biçimidir. Anadolu'da Alevilik bir kültür 

olayıdır. Bir kimlik meselesidir. O dinsel ve ırksal olmaktan çok, toplumsal bir 

akımdır. Bir hayat felsefesidir. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisini, insan sevgisini, 

kardeşliği, hakça bölüşümü, eşitliği, her türlü toplumsal haksızlığa karşı 

olmayı kendine ilke edinmiş bir dünya görüşüdür (Şener, 1998: 131-

132,1996: 132-133). 

 

Alevilik İslam'ın özündeki inanç akımıyla bütünleşerek günümüze 

kadar gelen bir kültür birikimidir (Temiz, 1999: 151). 

 

 



 28 

Alevilik, felsefeyi, kültürü, siyaseti, hukuku ve törel olanı da içinde 

toplayan bir ideolojidir, yani bir dünya görüşüdür (Algül, 1999). 

 

Alevilik yaşamla bütünleşmiş maddenin dinidir, maddeye ilişkin bir 

inanç sistemidir ve felsefi materyalizm üzerine yükselmiştir. İnsan canlı 

maddedir, hem de evrendeki en gelişmiş maddedir. Alevilik inanç sistemi 

insanı ve insani değerleri doruğa çıkartır... Bu güzel değerler felsefi ma-

teryalizm olan, diyalektik materyalizm üzerine kurulmuş siyasi ve ekonomik 

sistem bilimsel sosyalizmin, komünizmin yücelttiği en öne koyduğu 

değerlerdir (Kaygusuz, 1996: 12). 

 

Aleviliği, sazıyla ve sözüyle, cem ayini ile, İslam'ın içinden çıkmış bir 

meşrep sahip olduğu tasavvufi unsurlarla da bir "tarikat" olarak değerlendir-

mek uygun olacaktır (Kaleli, 1996: 42). 

 

Anadolu Aleviliği, mezhepler, tarikatlar üstü bir inanış biçimidir. Üstelik 

bu inanış biçimi, yalnız dinsel hayatı değil, toplumsal hayatı da belirlemekte, 

günlük yaşayışı ve insanlar arası ilişkileri düzenleyen bir inanç sistemi olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Özkırımlı, 1998: 7). 

 

Türkiye'de Alevi adı verilen olgu, cemaat-dışı bir din biçimi olarak. 

Türkiye'deki Şiilik ve Şii öğeler taşıyan örf-dışı bir İslamlık, diye tanımlanabilir 

(Melikoff, 2006: 57). 

 

Anadolu Aleviliği Müslümanlıktan doğmamıştır. Hatta esinlenmemiştir 

bile. Bu inanç, Anadolu'daki Türklerin ve Kürtlerin yaşadıkları eski Orta Asya, 

İran, Mezopotamya bölgelerinde tanıdıkları kimi dinlerin ve geleneklerin 

bugüne sarkmış, karmalaşmış ve süzülmüş kalıntısından oluşan özgün bir 

inançtır ( Birdoğan, 1995a: 10, 1995b: 4). 

 

Alevilik, dinsel bir inanç olması bakımından İslam’ın içinde olmakla 

beraber bir yaşam anlayışı olarak İslam’dan oldukça uzak bir felsefeden etki-



 29 

lenmektedir. Özgün bir inanç olan Alevilik, kendisinden önce var edilmiş 

kültürel birikimi yadsımaz (Kaya, 2000: 39). 

 

İslam içinde bulunan Alevilik, heterodoksidir. Yani Alevilik, İslam içi ka-

bul edilmiş dini esaslara muhalefet eden bir inanç birimidir. (Kaleli, 1996: 

429,430). 

 

Alevi-Bektaşilik, Müslüman sembolik yapısı içinde kendini ifade eden 

ve İslam kültürel kuşağı içinde yaşamış, yaşayan bir heterodoks inancın 

adıdır. Bir Alevi ya da Bektaşi'nin 'ben müslümanım' deyişi bu gerçeklikten 

kaynaklanmaktadır (Çamuroğlu, 1994: 41). 

 

Alevilik, "Bektaşi kültür ve edebiyatının ağır bastığı bir İslami inanç ve 

yasayış biçimi ile Türkmen kültürünün ve İslam öncesi inanış ve yaşayış 

biçiminin iç içe girmiş şeklidir ve soya bağlıdır." (Kutlu, 2006: 153). 

 

Hz. Ali'ye muhabbet eden, Ali taraftan, Ali'ye mensup, Hz. Ali'yi Hz. 

Peygamber'den sonra imamet ve fazilet bakımından önder ve üstün kabul 

edenlere Alevi, bu düşünceye de Alevilik denir. "İslam inançlarını kendi 

kültürü, an'ane ve gelenekleriyle kaynaştırarak bir senteze ulaşan Alevilik 

tasavvufi bir yorumla "Halk İslamlığını" meydana getirmiştir (Altınok, 1998: 2). 

 

Alevilik bu araştırmada da bütün detaylan ile kanıtlanacağı gibi. Sünni 

Ortodoksluk'tan (hatta şeriatçı Şiilikten) ve Hıristiyan Ortodoksluk'tan 

tamamıyla farklı öğretisi Sünnilikle (ve kilise Hıristiyanlığı ile) taban tabana 

zıt, kendine özgü bir dindir (Dierl, 1991: 12,42). 

 

Alevililik perdesi zümre-i İslam içinde hususi bir mekteb-i hürriyettir. Bu 

mektebin vesika-i şahadetini alanlar içinde yetişen zümre-i mürşidin “guluvv-i 

efkar" [fikirlerin taşkınlığı] ile müttehim görünür. Ekseriyetle dinin zahiri 

kayıtlarından muhtelif nispetlerde azade bulunur (Baha Said Bey, 2006: 105). 

 



 30 

Anadolu Aleviliği bilge olarak karşımıza çıkan bir eren felsefesidir. Bu 

anlamda vahiy dışı felsefi bir dindir; Aleviliği vahiyli bir din olarak tanımlamak, 

Aleviliğin otantik özünü çarpıtmak anlamına gelir; Alevilik Ortodoks dinin özü 

olan vahyin yerine aklı koymuş, bunun yerine düşünme ve akıl yürütme 

üzerine yapılan felsefeyi yerleştirmiş ve bir bakıma "bir akıl dini" yaratmıştır 

(Korkmaz, 2000: 5,10,16,27). 

 

Bektaşilik, müstakil bir mezheptir. Türk'ün din anlayışıdır. Mezhep, din-

de 'amel' tarafıdır. Bir Müslüman hangi mezhebe bağlı olursa olsun, elbette 

yine müslümandır. Bektaşi de Alevi de onsekiz yaşına gelince toplum 

huzurunda söz verip yaşayışım belirli bir ahlak düzeni içinde geçirmeye 

yemin eder (Noyan, 1985: 45). 

 

Mürşit, pir, rehber, talib vb. dini hiyerarşisi; mürşitlik, müritlik, muhiplik, 

insan-ı kamil, velayet, şeriat-tarikat-marifet-hakikat vb. terminolojisi; ikrar, 

görgü, sorgu cemleri vb. temel ritüelleri; mürşitlik, zakirlik vb. cemlerdeki 

hizmetler dikkate alındığında Aleviliğin ana boyutlarıyla tasavvufi bir özellik 

sergilediği görülmektedir (Üzüm, 2003: 128). Nitekim Alevilik üzerinde birçok 

mezhebin etkisi olmakla beraber Aleviliğin tasavvufi din anlayış ve yaşayışını 

sürdürmesinden dolayı bir mezhep hüviyetini kazanamadığı ifade edilmelidir. 

Aleviliğin genel olarak soyda devam etmesi, buna karşılık soya dayalı bir 

mezhebin olmayışı; Alevilikteki dini yetki devrinin yine babadan oğla geçerek 

soy takip etmesi ve hiçbir mezhepte bu tür bir uygulamanın olmaması gibi 

farklılıklar yanında, yukarıda sıralanan mezhep olmanın temel şartlarını 

taşımaması sebebiyle Aleviliği müstakil bu mezhep olarak kabul etme imkanı 

bulunmamaktadır (Üçer, 2005: 51-52). 

 

Tanımlamalarda görülen bu farklılık, Aleviliği kendi içindeki farklı 

yaklaşımları ile ele alan çalışmalara da yansımıştır. Aslında teolojik 

yaklaşımların esas alınması ile yapılan çalışmalarda, farklı Alevilik yapılarına 

yönelik görüşlerin dile getirildiği görülmektedir. Alevilik yapılarına ilişkin 

sınıflandırmaların -tanımlamalardaki gibi farklı disiplinler ve kişiler için ayrı 



 31 

ayrı olduğu da göze çarpmaktadır. Bu da doğal olarak her disiplin ve kişinin 

bakış açılarının bu yapılandırmada ön plana çıktığını göstermektedir. Mesela 

"yol bir, sürek bin birdir" sözünü açıklarken Faruk Bilici, Alevi teolojisinin "ne 

olup-ne olmadığını" anlatmak isteyen yazar ve grup temsilcilerinden 

hareketle, yaşamakta olan Aleviliği dört ana grupta sınıflandırmaktadır (Üçer, 

2005: 15). Buna göre, bu gruplardan ilki, çağdaş Türkiye'nin sanayileşme, 

şehirleşme ve genel olarak modernleşme sürecinde oluşan, "materyalist 

olarak adlandırılabilecek koldur. İkincisi geniş bir yelpazeye sahip olmakla 

beraber, daha çok İslam tasavvufunun heterodoks köşesinde kendini bulan 

bir akımdır. Üçüncüsü daha gelenekçi ve teolojik bakımdan kendini İslam 

dininin bir parçası, hatta Aleviliği gerçek İslam kabul eden ve kendini Caferi 

mezhebinde tanımlayan bir koldur. Bu üç gruba ek olarak dördüncü ve yeni 

sayılabilecek bir akımdan da bahsedilebilir, o da “Şii renkli” diye 

adlandırılabilecek Aleviliktir (Bilici, 1999: 67-68, Üçer, 15). 

 

Merkez Alevilik, özellikle Sünniler ile kitlesel halde ve yoğun bir şehirli 

örgütlenme tarzında yüz yüze gelmemiş, kendi içinde kapalı olarak yaşayan 

köylü veya taşra Aleviliğidir ve bu da "Otantik Anadolu Aleviliği" olarak 

adlandırılmaktadır, Sağ-kanat Alevilik, içine kapanık yaşantı tarzından 

çıkarak bir yandan Anadolu'daki büyük yerleşim merkezlerinde, bir yandan 

da İstanbul gibi büyük şehirlerde yaşayarak şehirleşmenin getirdiği, grupların 

birbirleri ile daha yakın temasa geçme ve birbirlerini daha yakından tanıma 

mecburiyeti durumu ile ortaya çıkan, gerek Sünni gerekse Şii-Caferi kültür ile 

temasa geçen ve bu istikamette değişim gösteren Alevilik versiyonudur. En 

genel ve belirleyici özelliği "İslam dışılık" ve "Alisizlik" olan Sol-kanat Alevilik 

ise köken olarak dini olmaktan çok siyasi mahiyettedir (Hocaoğlu, 1998: 49-

51). 

Alevilik ve Bektaşilik araştırmalarında, Alevilik ve Bektaşiliğin 

tanımlanmasında ve mahiyetinin ortaya konulmasında kullanılan “heterodoks, 

senkretizm, örf dışılık ” gibi ifadeler dikkat çekmektedir. İrene Melikoff, Ahmet 

Yaşar Ocak ve Niyazi Öktem gibi akademik camiyada söz sahibi  düşünür ve 

yazarların kullanımına  öncülük ettiği bu kavramlar, ifade ettikleri mana ve 



 32 

Alevilik-Bektaşiliğin mahiyeti noktasında bazı akademisyen ve düşünürler 

tarafından tepki toplamaktadır. Bu kavramların kullanımı ve iddia edilen 

fikirleri şu şekilde ifade edebiliriz.  

 

 

2.1.1.1. Alevilik ve Bektaşiliğin Heterodoks ve Senkretizm İfadeleri ile 

Tanımlanması  

 

 

2.1.1.1.1. Senkretizm tanımı  ve Aleviliğin Senkretizm Olduğu Düşüncesi  

 

Andre Lalen’den yaptığı alıntıda Niyazi Öktem, senkretizm kavramını 

şu şekilde tanımlamaktadır. “Açık bir şekilde anlaşılmamaları nedeniyle 

değişik kökene sahip olmalarına rağmen farklı düşünce ve tezlerin olgusal 

olarak birleşmesi” (Öktem, 2004: 221 ). Tanımdan yola çıkarak Öktem, 

Aleviliği değişik kökenlere sahip inançların karışımı olarak görmekte ve 

Anadolu Aleviliğinin Şaman öğelerinin senkretizmi (Öktem, 226), Mazdeist 

senkretizmi (Öktem, 230), Manikeen senkretizmi (Öktem, 232), Antik Anadolu 

kültleri senkretizmi (Öktem, 235), Anadolu Aleviliği ve Hristyan senkretizmi 

(Öktem, 236) olarak değerlendirmektedir.  

 

Ahmet Yaşar Ocak da Aleviliği senkretizm olarak görenler arasındadır. 

Alevilik teolojisi, senkretik bir teolojidir; yani Orta Asya'dan Balkanlar'a, X. 

yüzyıldan zamanımıza kadar uzanan çok geniş bir zaman ve mekan 

boyutunda, bütün bu mekanların inanç ve kültürlerinden izler ala ala, tabii 

olarak kendiliğinden gelişmiş bağdaştırmacı (senkretik) bir teolojidir (Ocak, 

2004: 394). Alevilik ve Bektaşiliğin senkretizm olduğu iddiasının önemli 

temsilcilerinden Melikoff Bektaşiliği senkretizm olarak nitelendirmektedir. 

Melikoff, Bektaşilik bir dini senkretizm yani bir bağdaştırmacılık şeklini 

alacaktır. Bağdaştırmacılık, dışardan gelen yeni öğelere de açık 

olacaktır. Bir taraftan, yerleştiği yeni ortamdan gelen inançlar ve 

gelenekler, diğer yandan tarihi ve toplumsal olaylara ait etkiler iz 



 33 

bırakacaklardır.(Melikoff,2004:18). Bektaşilik bir senkretizmdir. Değişik 

kökenli öğelerin karıştığı bir mozaik görünüşü taşır. Bektaşiliği bir ‘gnose' 

(bilinç birikimi) olarak tanımlayabiliriz; bütün 'gnose' lar öncelikle de manicilik 

gibi kendini  kuşatan çevrelerin gelenek ve hatta inançlarını içinde taşır. 

Bunun içindir ki, Bektaşilik, Balkan ülkelerinde, bazı Hıristiyan öğeleri 

bünyesine almış ve özümsemiştir (Melikoff,2006:41-42). Birbirine aykırı 

birçok öğenin karışa geldiği, örf-dışı (non-conformiste) ve dili Türkçe bir 

halk öğretisi olduğu söylenebilir. Bununla birlikte, halka dayalı bu 

öğretinin yanında, halk kitlelerinden az ya da çok ayrı düşmüş, okuyup 

yazan, kentli bir kol da vardır.  

 

Eğer Bektaşi senkretizmi (karışım) çözümlenecek olursa, her 

şeyden önce Şii ve on İki İmam temelli (duodecimain) Şii bir görünüş 

altında; ruhun beden göçü (reincamation) ve hatta bazen tenasüh, yani 

ruhun sürekli dolaşımı (metempsychose) inanışlarına Ali'nin tanrısallığı 

görüşü karışmış aşırı-Şii inançların da gelip katıldığı; Hurufiliğin kabaIistik 

(Tevrat gelenekli) ve anthropomorfik (insan nitelikli Tanrı temelli) öğretileri 

ortaya çıkar (Melikoff, 2006: 23). 

 

 

2.1.1.1.2. Heterodoks Tanımı ve Aleviliğin Heterodoks Olduğu 

Düşüncesi 

 

Senkretizmin yanı sıra Aleviliği tanımlama da ve mahiyetini ifade 

etmede kullanılan bir diğer kavram ise heterodoks kavramıdır. Senkretizm 

kavramını kullanan ve Alevilik ve Bektaşiliğin senkretizm olduğunu ifade eden 

yazar ve akademisyenler Alevilik ve Bektaşiliğin heterodoks bir inanç olduğu 

noktasında müttefiktirler. Kabul edilmiş dini esaslara aykırı olan genel 

esaslara muhalif  (Sarıkaya, 2003: 27) olarak tanımlanan heterodoks kavramı 

temel dini esasların dışında yaşantı ve itikada sahip halk kitleleri için 

kullanılmaktadır. Aleviliğin heterodoks bir inanç, yani İslamiyet’in temel itikadi 



 34 

ve ameli prensiplerinden nasibini almamış bir inanç olarak tanımlayan Öktem 

Aleviliğin heterodoksi olduğunu şu şekilde ifade eder.  

 

“Anadolu Alevileri de heterodokstur. Heterodoks olmalarında en büyük 

faktör Orta Asya'dan Ön Asya'ya yüzyıllardan beri göç eden Türk boylarının 

Şaman, Manikeen, Nestorien, Monofizit Hristyan, Paien, Ortodoks Hristiyan, 

Musevi değişik din ve mezheplerden sonra Müslümanlığa geçmeleridir. Bu 

dinlerin 'kült ve kültür yapıları birbirlerine o derece karışmıştır ki, Gök Tanrı 

önce Ahura Mazda, sonra İsa olmuştur.” (Öktem, 1994: 181). 

 

Alevilik teolojisinin mistik kaynaklarını ifade eden Ocak Aleviliğin 

heterodoksi olduğunu düşünmektedir. Ocak, X. yüzyılda Orta Asya'ya ulaşan 

popüler İslam'ın süfliliğin süzgecinden geçmiş teolojisi, Şamanizm'in, Budizm 

ve Manihaizm’in birbiri içine girmiş işte bu mistik mitolojileri üzerine geldi ve 

onlarla birleşti. Alevilik teolojisinin koyu mistik karakterinin kökleri bu döneme 

kadar gider. İşte bu bir teolojik senkretizmdir ve bizim Türk heterodoks İslamı 

dediğimiz olay böyle başlamıştır. XI. yüzyılın sonlarından itibaren ve özellikle 

XIII. yüzyıldaki göçlerle Anadolu'ya gelen, sonra XV. yüzyıldaki Osmanlı 

fetihleriyle Balkan topraklarına geçen heterodoks İslam da budur. Bu İslam'ın 

teolojisi yukarıda saydığımız dört karakteristikle belirlenen, sözünü ettiğimiz 

teolojiye dayanıyordu. Bu teolojinin Sünni teoloji gibi teologları 

(mütekellimleri), sistematik teoloji kitapları yoktur. Ama burada özellikle 

hatırlamamız ve altını çizmemiz gereken olgu şudur: Bu heterodoks İslam'da 

henüz Hz. Ali kültü ve bağlı kültler yoktur ve bu İslam henüz bildiğimiz Alevilik 

değildir. Ama Alevilik işte bu İslam anlayışı üzerinde oluşacak, Alevilik 

teolojisi bu teoloji üzerine belirtilen kültlerin eklenmesiyle yaratılacaktır (Ocak, 

2004: 396).  Ocak, Alevilik teolojisini ortaya koyarken şu ifadeleri de ileri 

sürmektedir. 

 

1- Alevilik, diğer itikadi İslam mezhepleri gibi, teolojik tartışmaların ve 

fikir ayrılıklarının ürünü bir mezhep değil, tamamıyla sosyo-ekonomik ve 

siyasal şartların tabii seyriyle oluşan bir Müslümanlık tarzı olduğundan, 



 35 

teolojisi de işaret edilen tartışmalar sonunda oluşmuş bir teoloji değildir.  

 

2-Alevilik teolojisi, senkretik bir teolojidir; yani Orta Asya'dan 

Balkanlar'a, X. yüzyıldan zamanımıza kadar uzanan çok geniş bir zaman ve 

mekan boyutunda, bütün bu mekanların inanç ve kültürlerinden izler ala ala, 

tabii olarak kendiliğinden gelişmiş bağdaştırmacı (senkretik) bir teolojidir.  

 

3- Alevilik teolojisi, işlenmiş, kitabi, sistematik bir teoloji olmayıp, 

mitolojik ve şifahi bir teolojidir.  

 

4- Belki hepsinden önemlisi, Alevilik teolojisi, açık ve net kavramlar 

kullanmayan, sembolist ve koyu mistik bir teolojidir; kavramlarını bir takım 

sembollerle ifade eder. Çünkü yaklaşık bütün tarihi boyunca kendini serbest 

ve açıkça ifade imkanından yoksun kalmış veya bırakılmış, gizlenmek 

zorunda kalmıştır. Bu sebeple cemaat dışındakilerin anlayamayacakları 

terimlerle ifadelendirilmiştir. (Ocak 2004 394) 

 

Eski dinden yeni dinden geçiş sürecindeki farklılaşmaları karşılayacak 

bir terimin bulunmaması (Sarıkaya,2003:29) sebebiyle bu ifadenin kullanıldığı 

iddia edilse de Sönmez Kutlu senkretizm, ortodoks ve heterodoks ifadelerinin 

Alevilik ve Bektaşiliği tanımlamada ve mahiyetini ifade etmede doğru ifadeler 

olmadığını düşünmektedir.  

 

“Farklı grupların tanımlamakta kullanılan Ortodoks ve heterodoks 

kavramlarıyla, İslam düşüncesinde ortaya çıkan siyasi ve itikadi mezhepleri, 

fıkhı mezhepleri ve tarikatları tasnif etmek metodolojik açıdan doğru değildir, 

Çünkü bu iki kavram, teolojik açıdan kendi kültüründe, bir birine muhalif ve 

birbirinin varlığını onaylamayan iki zıt anlayışı için kullanılır. Bu anlayışa göre 

genel kabul dışına çıkan görüşler, heterodoks ilan ederek yok edilmesi 

gereken düşmanlar olarak görülmektedir. Halbuki İslam'da doğrunun ölçüsü 

mezhepler değildir, Asıl ölçüt Kur'an ve mezhepler öncesi İslam tasavvu-



 36 

runda aranmaktadır. Bu anlayışta bütün yorumlara yer vardır ve bunlardan 

hiçbirisi ortadan kaldırılması gereken sapık anlamında Heterodoks ilan 

edilmemiştir. Diğer taraftan İslam tarihinde mezhep ve tarikatlar çıkmadan 

önce Kur'an ve Hz. peygamberin uygulamalarıyla belirlenen kurumsal bir 

İslam vardır. İslam denilince kastedilen budur. Ancak daha sonra ortaya 

çıkan farklılaşmalar, müşterek olarak kabul edilen İslam'ın niteliği ile ilgili 

olmayıp tamamen dinin anlaşılması ve yaşanması ile ilgili farklılaşmalardır. 

Ortodoks kelimesi, doğrudan kilisenin temsil ettiği dini anlayışı ifade ettiği 

için, onun dışındakiler sapık statüsünde görülmüştür “(Kutlu, 2006: 65). 

 

 

2.2. ALEVİLİĞİN TEŞEKKÜLÜ VE TARİHİ GELİŞİMİ 

 

Aleviliğin teşekkülünü ve tarihi gelişimini ortaya koyarken ele 

alacağımız Alevilik Anadolu’da ortaya çıkan ve yaşayan Anadolu Aleviliği 

olacaktır. Dolaysıyla Arap yarımadasında, Suriye’de ve İran’da ortaya çıkan 

Alevilik çalışmamızda yer almayacaktır.    

  

Bilindiği gibi ülkemizde, Alevilik denilince Anadolu Aleviliği akla 

gelmektedir. Bununla da genellikle h. VII./m. XIII asırda Anadolu'daki sosyo-

dini kaynaşmaların bir sonucu olarak ortaya çıkan ve h. IX-X./m. XV-XVI. 

asırlardaki Hurufi ve Safevi tesirlerine maruz kalarak tarihi süreçte oluşan dini 

bir hareket anlaşılmaktadır (Sarıkaya,2003:3). Bununla birlikte, Anadolu 

Aleviliği denildiğinde bu olgunun, Türklerin tarih boyunca yaşadıkları farklı 

coğrafyalar, bu coğrafyalardaki sosyal yapıları ve bu iki temel husus 

paralelinde benimsedikleri inançları ile ilgili olduğu görülmektedir. Nitekim 

Alevilik, konar göçer hayatı yaşayan Türkmenlerin İslam'ı kabul etmesiyle 

birlikte, önceki bazı dini inanç ve geleneklerini İslam'la birleştirmesinden 

meydana gelmektedir. Vefailik, Kalenderilik ve Haydarilik gibi muhtelif 

isimlerle anılan süfi çevrelerce geliştirilen bu birleşim V./XI yy.dan itibaren 

başlayan göçlerle Anadolu'ya taşınmış ve burada bazı eski uygarlıkların 



 37 

izleriyle, VIII.-IX./XIV.-XV. asırlardan sonra kısmen Hurufi ve Şii unsurları da 

bünyesine alarak daha da çeşitlenmiştir (Üzüm, 1997:1, Üçer, 72). 

 

Günümüzde "soya dayalı tarikatlar" şeklinde varlığını devam ettiren 

Aleviliğin bu yapısının tarihsel arka planı ile ilgili olarak genel hatlarıyla şunlar 

söylenebilir. X.yy.dan itibaren Türklerin İslamiyet'i kabul etmeye 

başlamalarıyla beraber göçebe ya da yarı göçebe bir hayat yaşayan çeşitli 

aşiret veya oymaklar, daha önce mensup oldukları farklı dini anlayışlarını 

yeni din ile mezcetmişlerdir. İslamiyet’i kabul eden bu gruplar başlangıçta 

Yesevilik, Vefailik, Kalenderilik gibi süfi kalıplar içinde şekillenmiş, aynı 

zamanda farklı mezhebi etkilere de maruz kalmışlardır. Yine bu gruplar, m. 

X-XIV. yy.larda Anadolu'ya göç ettiklerinde burada bazı eski kültürlerden 

etkilenmişler, Anadolu'da Hurufilik ve Batınilik gibi akımların etkilerine maruz 

kalmışlar, Safevi hareketinin ortaya çıkmasıyla da yüzeysel bir biçimde Oniki 

İmam Şiiliği ile karşılaşıp ondan da bazı telakkiler alarak, karma bir yapıya 

sahip olmuşlardır. Tarihsel süreçte Osmanlı-Safevi ilişkileri nedeniyle içe 

kapanık topluluklar haline gelen Alevilerin büyük çoğunluğu günümüze kadar 

bu yapılanın muhafaza etmişlerdir (Üçer, 2005: 396 ). 

   

  Mevcut tarihsel verilerin ortaya koyduğu kadarıyla ilk kabul etmemiz 

gereken vakıanın, bugünkü bildik yapısı çerçevesinde Aleviliğin, yahut asıl 

tarihsel adıyla Kızılbaşlığın XV. yüzyıl sonlarıyla XVI. yüzyıl başlarında tarih 

sahnesine çıktığı, o dönemden önce bugünkü yapısı ve anlamıyla bir Alevilik 

olgusundan söz etmenin en azından şimdilik mümkün olmadığıdır. Bu bizim 

için çok, ama çok önemlidir. Çünkü bugünkü bildiğimiz yapısıyla merkezinde 

Hz. Ali kültü ve bununla bağlantılı olarak Oniki İmam kültü, Kerbela Matemi 

kültü gibi ona bağlı diğer kültlerin bulunduğu bir Alevilik olgusu, tarihsel 

verilerin gösterdiği kadarıyla sözünü ettiğimiz bu dönemde ortaya 

çıkmaktadır. Başka bir ifadeyle, bugünkü Alevilik muhtemelen bir dereceye 

kadar İsmail! kalıntılar üstüne daha önemli ölçüde XIV. yüzyıldaki Hurufi 

etkilere temellenmiş, XV. yüzyıl sonlarında Şeyh Haydar'la beraber yavaş 



 38 

yavaş şekillenmek suretiyle asıl XVI. yüzyılda Şah İsmail'le beraber 

başlamıştır (Ocak, 2004: 386). 

   

Ahmet Yaşar Ocak geleneksel Aleviliğin inanç kökeninin Orta 

Asya'daki eski Türk inançlarıyla başlayan, Şamanizm ve Budizm ile mistik bir 

niteliğe bürünen, Zerdüştlük ve Maniheizm ile beslenen, Yesevilik ile İslam ve 

İslam süfliliğinin damgasını yiyen, Horasan Melametiliğinin Kalenderane tavrı 

ile eklemlenen, Anadolu'ya gelindiğinde Neo-platonizm'in eski Payen ve 

Hıristiyanlık dönemi yerel kültürlerinin belli unsurlarıyla tanışan, XV. yüzyılda 

İran Hurufiliğinin,  XVI. yüzyıl başında Safevi Şiiliğinin birtakım motiflerini alan 

bir Türk heterodoksi (Ocak, 1996 :210,211) olduğunu düşünmektedir. 

  

 Anadolu Aleviliğinin gerek inanç gerekse kültürel manada beslendiği 

ve günümüze kadar devam ettirdiği en belirgin unsur İslamiyet’ten önceki 

Türk dinidir. İslamiyet’ten önceki yaşantı ve inançlarını İslamiyet’ten sonra da  

İslamî kisvede devam ettiren Türkler’in bu durumu, günümüzde özellikle Alevi 

toplumunda tezahür etmektedir. Dolaysıyla Aleviliğin tarihi arka planını ve 

günümüz Alevilerinin itikadî ve amelî prensiplerini daha iyi anlamak ve 

yorumlamak için eski Türk dinini incelemenin faydalı olacağı kanaatindeyiz.  

 

 

2.2.1. İslamiyet’ten Önce Türkler’in Dini 

 

İslamiyet’ten önce Türkler’in birçok dine inandıkları bilinmektedir. 

Zaman zaman bazı Türk kabilelerinin Musevilik, Hristyanlık, Budizm hatta 

Mazdeizm gibi dinlere mensup oldukları (Köprülü, 2005a) ama bu 

mensubiyetin muvakkat olduğu ve birkaç Türk kabilesi dışında bu dinlere 

fazla itibar edilmediği de bilinmektedir. Bahsi geçen dinler dışında Türk 

toplumunun  müslüman olmadan önceki inançları ve dinleri konusunda çeşitli 

görüşler mevcuttur.  

  



 39 

Ziya Gökalp, eski Türk dininin Tisin dini olduğunu ortaya koymaktadır. 

Ona göre, adına Şamanizm de denilen bu dinin din adamları, kamlar yahut 

kamanlardır. Şaman kelimesi, Gökalp'e göre bundan çıkmıştır. Yine Gökalp, 

Eski Türk dininin dörtlü sınıflamaya dayalı olduğunu ifade etmektedir. Söz 

konusu sınıflamaya temel teşkil eden unsurlar ise; hava, su, toprak ve 

ateşten oluşmaktadır. Bir başka dörtlü tasnif ise; dört hayvan, koyun, kuş, 

köpek, öküzden oluşmaktadır (Gökalp, 1990: 23-43). 

 

Jean-Paul Roux, Türklerin eski dininin Şamanizm olduğunu öne 

sürmektedir. Roux, Şaman kelimesinin kökeni itibariyle Tunguzca olduğunu 

ve ilk kullanım haliyle şan-man şeklinde büyücü anlamına geldiğini iddia 

etmektedir. Yine Roux'a göre, Şamanın Türkçe’de yaygın olarak kullanılan 

şekli kamdır. Roux'un tespitIerine göre, Özbekler ve Kazaklar baksi (Arap 

etkisiyle bahşi) kelimesi ile dini liderlerini isimlendirirken, Moğollar Türkçe’den 

geçme başka bir sözcük olan bögü (bö-ge, böö de olabilir) ifadesini 

kullanmaktadırlar (Roux, 2002: 65,66 ). 

 

Köprülü, İslamiyet öncesi Türkler’in inancını şu şekilde değerlendirir. 

“Türkler en eski zamanlarda müteferrik aşiretler şeklinde yaşarlardı. 

Sonraları müteferrik aşiretler birleşerek büyük kavmi zümreler ve bunlar da 

ittihad ederek devletler vücuda getirir oldular. Türklerde din, tabiatıyla, içtimai 

teşkilatlarının mahiyetiyle mütenasip bir şekilde tecelli ediyordu. Onlar, ayrı 

aşiretler halinde yaşadıkları zaman Totemizm dinine salik idiler (Köprülü, 

2005a, 39,40). 

Esasen Totemizm, aşiretin daha küçük bir cüz-i vahidi demek olan 

"Semiyye: Clan" dinidir. Totem herhangi bir aşiret parçasının kendisinin ceddi 

addettiği ve ismini aldığı nebat veya hayvanı mabut tanımasıyla taayyün 

eder. Türklerin avcılık devirlerine ait olan bu "Semiyye" teşkilatında, 

semiyyeler totemlerinin etini yiyemezler, yalnız yılda bir defa bir nevi "hac" 

ayininden sonra onu kurban ederek yerlerdi.  

İşte Türklerde uzun müddet devam eden "Sığır: Dini sürgün avı; ve 



 40 

Şölen: Umumi ziyafetler, bunun bakiyesidir. Tıpkı bunun gibi "Semiyye"'nin 

fertlerine tahmil ettiği -mesela birbirinin intikamını almak, "yas"ını tutmak gibi- 

birtakım dini ve hukuki mecburiyetler vardı ki; bundan da "Yuğ:Matem" adlı 

diğer bir ayin daha çıkmıştır. Muahharan, Türkler başka dinlere girince bu 

eski dini ayinler milli bir adet hükmüne girmiştir” (Köprülü, 2005a, 40). 

 

Erol Güngör, Türkler’in eski inancının Şamanizm olmadığını düşünür 

ve eski Türk dininin kendine has özellikleri olan Gök Tanrı inancı olduğunu 

savunur. O’na göre Şamanizm, Türklerin dini anlayışlarına sonradan 

karışmıştır. Çünkü Türklerde Şaman yerine kam vardır. Şaman, Tunguzca bir 

kelimedir ve Sibirya'da ortaya çıkmıştır. Kamlar, öğretici konumunda bulunan 

ve tabiatüstü güçlerle temasa geçebilen insanlardır (Güngör, 1992: 61; Talas, 

2005: 283) 

 

Eski Türklerin Gök Tanrı inancındaki Tanrı, her ne kadar "Gök" diye 

adlandırılsa da gökyüzünün varlığından ayrı, mutlak ve mücerret bir varlıktır 

ve ezeli, ebedi ve yaratıcı vasıflan vardır ( Günay, Güngör, 1997: 37). Gök 

Tanrı kendi has sıfatlara sahip ezeli ebedi her şeye gücü yeten dilediğini 

yapan kainatın yaratıcısı yegane hakimidir (Sarıkaya,2003: 86). 

 

 Yusuf Ziya Yörükan, İslam öncesi Türk dininin Şamanizm olduğunu 

ileri sürer ve bu inancın günümüzde Türk toplumunda devam ettiğini ve 

özellikle şaman inancının tezahürlerinin Alevi toplumunda görüldüğünü iddia 

etmektedir. Yörükan bu iddiasını şu şekilde açıklar. ”Türklerin benimsediği, 

içlerinden bir türlü söküp atamadığı eski Türk dini Şamanlıkta okunan dualar 

da Türkçe’dir. Türkçe olmayan hiçbir ifade yoktur. Kamların sihri ve remzi 

ifadeleri, hangi ibadet ve merasimde olursa olsun, milli dilleri ile olmuştur. 

Hatta, Orta Asya'dan uzak yerlerde bulunan şamanların kullandıkları birçok 

tabirin Türkçe olduğu görülmektedir. Bazı Şamanlık tabirleri, diğer dillere de 

Türkçe olarak geçmiş bulunmaktadır. Ona göre, Şamanlığa Türklerin milli dini 

denilmesinin mühim bir sebebi, bütün ayin ve merasimlerin Türkçe 

olmasındandır. Nitekim, Şamanlığın bir devamı olarak görülebilecek Aleviliğin 



 41 

ve Kızılbaşlığın milli bir Türk tarikatı veya mezhebi olarak telakki edilmesinin 

sebebi de, Alevilikte bütün ayinlerin ve duaların (gülbankların, tercümanların, 

nefeslerin) Türkçe olmasıdır. Alevilik Türklük ile kaynaşmış bir mezheptir, 

hatta Arnavutlara geçerken bile Türkçe dualarıyla, Türkçe erkan ifadeleriyle 

birlikte geçmiştir (Yörükan, 2006: 24). 

 

 Sonuç olarak Türklerin İslam dinini seçmeden önceki dinleri hakkında 

bir çok görüşler vardır.  Bizim kanaatimiz Türklerin İslam öncesindeki asıl 

dini Gök Tanrı dinidir. İbrahim Kafesoğlu da bozkır Türk topluluğunun asıl 

dininin Gök Tanrı dini olduğunu ileri sürmektedir. “Eski çağlarda başka hiçbir 

kavim ile iştiraki olmayan bu inanç sisteminde Tengri (Tanrı) en yüksek varlık 

olarak itikadın merkezinde yer almıştır.yaratıcı, tam iktidar sahibi idi. Aynı 

zamanda semavi mahiyeti haiz olup çok kere Gök Tanrı diye anılıyordu. Gök 

Tanrı inancının toprakla ilgisi olmadığı için, avcı, çoban ve hayvan besleyici 

topluluklara mahsus bulunduğu, bu itibarla menşeinin Asya bozkırlarına 

bağlanması gerektiği umumiyetle araştırıcılar tarafından kabul olunmuştur.” 

(Kafesoğlu, 2005: 308-314). 

 

 

2.2.2. Türkler’in İslamiyet’i Kabulü 

  

 Tarihi boyunca tek ilahlı, monoteist inanç yapısına sahip olan Türkler, 

ileride bayraktarlığını yapacağı ve dünyanın dört bir tarafına hakikatlerini 

tebliği edeceği İslam dinine intisap edip müslüman olmuşlardır. Türkler’in 

İslamiyet’i seçmelerinde birçok faktörün etkili olduğu bir gerçektir ama, 

bunların içinde şüphesiz en etkili olan eski inançları ile İslamiyet arasındaki 

benzerliklerdir. Türkler’in İslamiyet’i seçmesinde etkili olan faktörlerden birisi 

de o dönemde İslam medeniyetinin üstünlüğü ve cazibesi "dir. Ancak hiç 

şüphesiz asıl sebep, İslam'ın temel karakteristiği ile Türklerin inanç ve 

özelliklerinin birbiriyle uyum arz etmesidir. Türkler arasında belli bir yaygınlık 

gösteren "Gök Tanrı" inancı ile İslam'ın ortaya koyduğu Allah inancı arasında 

dikkate değer bir yakınlık bulunduğu bilinmektedir. Türkler, bütün varlığı idare 



 42 

eden, kendilerini koruyan, zafer bahşeden, güçlükler karşısında yardımını 

esirgemeyen Gök Tanrı ile Kur'an'ın tasvir ettiği, bütün kainatı yaratan, 

merhamet sahibi, tek, adaletli Tanrı arasında çok fark görmemiş; insanları 

iyiliğe çağıran Hz. Muhammed'in peygamber kabul edilmesinin kendilerine 

herhangi bir şey kaybettirmeyeceğini düşünmüşlerdir. Esasen dinler tarihi 

araştırmalarında tekamülcü anlayışı reddedip tarih boyunca yer yer sapmalar 

olmakla birlikte, "tevhidi" çizginin söz konusu olduğunu kabul eden 

araştırmacılar açısından bakıldığında, Gök Tanrı ile Allah arasındaki 

bağlantının görülmesi ve kolayca benimsenmesi kolay anlaşılabilir bir nitelik 

taşımaktadır  (Üzüm, 2007: 16). 

  

 İlk olarak İdil Bulgar Hanlığı resmen İslam dinini kabul etmiştir. 

Harizm ve İran'dan gelen Müslüman tüccarların faaliyetleriyle halkının 

İslam dinine girmeye başladığını gören hükümdar İlteber, kendilerine 

İslam'ı tebliğ etmek, cami ve kale yapımında yardımcı olmak üzere halife 

Muktedir- BilIah'tan (ö. 932) istediği alim ve ustalardan oluşan heyetin 

gelmesiyle birlikte (Mayıs 922), "tekbir" sesleri arasında Müslümanlığı 

benimsemekle kalmamış, daha sonra Başkurtlar gibi Batı Türk boylarının 

İslamiyet'i kabul etmesinde de önemli rol oynamıştır (Üzüm,2007:14). 

 

Yeni bir dini tanımak ve o dinin prensiplerine uyum sağlamak hiç 

şüphesiz zaman gerektiren ve uzun bir süreç isteyen bir durumdur. Türkler’in 

İslamiyet’i kabulleri ve İslamî prensiplere uyum sağlamaları hemen olmayıp, 

bir süreç doğrultusunda gerçekleşmiştir. Bu süreç boyunca eski inançlarını 

da devam ettiren Türkler zamanla eski inançlarını yeni inançları ile mezcedip, 

İslamî bir kisveye sokmuşlardır. Köprülü, Türkler’in bu durumunu şöyle ifade 

etmektedir.  

 

“İslam fakih ve mütekellimlerinin uzun ve ince birtakım muhakemat-ı 

mantıkiye ve felsefiyelerini şüphesiz kavrayamayacak olan bu göçebe 

Türkmenler, İslamiyet’in kendi anladıkları ve an'anelerine uydurdukları bir 

şeklini kabul ettiler. Batını dailerinin Türkmenler arasındaki. kuvvetli propa-



 43 

gandaları ve bunun felsefi bir nazariye olarak değil sadece basit ve ameli 

prensipleri itibariyle iptidai göçebe hayatına ve Türkmen an'anesine şeriat 

ahkamından çok daha uygun gelmesi garba gelen Türkmenler arasında bu 

akidelerin intişarına çok yardım etti. Göçebe Türkmen hayatında büyük bir 

mevki'i olan kadınların fakihler tarafından müşterek hayat haricine çıkarılmak 

istenmesi eskiden beri kadınlarla müştereken tertip edilen sazlı ve şaraplı 

"şölen"lerin şer' an memnu olması "oruç, namaz, hac" gibi göçebe hayatıyla 

pek az kabil-i te'lif birtakım sıkı ahkamının vücudu, basit ruhlu Türkmenlerin 

hiç işine gelmiyordu. Tam bu esnada İslam aleminde tasavvuf cereyanı 

hayat-ı umumiye üzerinde müessir olmaya ve her tarafta sufi zümreleri 

teşekküle başlıyordu.”   ( Köprülü, 2005a: 141). 

 

Göçebe yaşam tarzına sahip bir toplumun sistematik bir din eğitimi 

alması ve bunu hakkıyla tatbik etmesi pek mümkün görünmemektedir. Keza 

medrese ortamında, kitabi ve sistematik bir din eğitimi almış şahısların dahi 

itikadî ve amelî olarak hata yapabildiği göz önüne alındığında, çadır hayatı 

yaşayan ve ömrünün çoğunu konar-göçer bir şekilde geçiren şahısların itikat 

ve amellerindeki bazı eksikliklerin olmasını makul karşılamak gerektiği 

kanaatindeyiz. Yeni müslüman olmuş toplulukların İslam anlayışını İlyas 

Üzüm şu şekilde değerlendirmektedir. “Bazı çevrelerde bu İslamlaşma 

Allah’a inanmak ve Hz. Muhammed’i O’nun peygamberi olarak tanımaktan 

ibaretken; bazı çevrelerde yine yüzeysel nitelikte olmakla birlikte, diğer inanç 

konularını oluşturan meleklere, ilahi kitaplara, önceki peygamberlere ve 

ölümden sonra dirilmeye inanmak söz konusu olabilmiştir. Aynı şekilde kimi 

muhitler namaz ibadetini bile duymamışken, kimileri belki haftada bir kez 

cuma namazı kılmanın Tanrı buyruğu olduğundan haberdar olmuşlardır. 

Yahut kimileri ramazan ayında ve bu aydaki oruçtan tümüyle habersiz olduğu 

halde, bundan haberdar olanlar da bu ibadeti yerine getirecek şartlardan 

uzak olmaları sebebiyle bu ayın başından ve sonundan birkaç gün oruç 

tutmakla yetinmek durumunda kalmışlardır “ (Üzüm, 2007, 19,20). 

 

Türkler’in İslamiyet’i seçmelerinde o dönemdeki bazı mezhebî fikir 



 44 

akımlarının da büyük etkisi olmuştur. Mesela o dönemde etkili olan ve  

İslam’ın ilk üç asrında Orta Asya'da benimsenen en güçlü mezhep, İslam'a 

girmeyi kolaylaştıran Mürcie ve onun devamı niteliğindeki Maturidilik 

olmuştur. Mürcie, mevalinin Arap Müslümanlarla eşit haklara sahip 

olduklarını ve kendilerinden haksız yere alınan cizyenin kaldırılması 

gerektiğini savunmaktaydı. Horasan ve Maveraünnehir'de, Müslüman 

olmalarına rağmen, haraç ve cizye alınmaya devam edilmesi yüzünden 

ekonomik sıkıntı içerisinde olan halk, çözümü Mürcie'nin görüşlerinde aradı. 

Bu yüzden, mevalinin eşitlik arayışları, doktriner olarak Mürciî tez üzerine 

kuruldu. Mürcie ve daha sonra Maturidiler tarafından benimsenen amellerin 

imana dahil edilmemesi ve imanda müminlerin eşitliği şeklindeki bu görüş 

İslamlaşma sürecinden geçen bir toplumda, yeni bir önem kazandı. (Kutlu, 

2005, 35,36) 

  

 İslamlaşma da etkili olan bir diğer mezhebî unsur da Kerramiye 

olmuştur.Kerramiye,Horasan ve Maveraünnehir halkının İslamlaşmasında 

önemli rol oynayan ekollerden birisidir Aslında Mürcie’nin  bir alt koludur 

ve fıkıhta Hanefi’dir. İmanın gerçekleşmesinde Kelime-i Şahadet’i dille 

söylemeyi yeterli görmeleri dolayısıyla İslam'a girişi kolaylaştırmıştır. Dil 

ile ben müslüman oldum demeyi bir kimsenin müslüman olması için şart 

koşması ve bunu gerçekleştirenlerden cizye ve haracın kaldırılması 

sonucu Gazneliler ve Karahanlılar döneminde bölge halkının ve 

Türklerden binlerce kişinin toplu halde İslam’a girmesini sağlamıştır 

(Kutlu, 2005: 46,47). 

 

Türk kabilelerini müslüman olmasında hiç şüphesiz en büyük faktör 

Hoca Ahmet Yesevi ve O’nun etrafında teşekkül eden Yesevilik’tir. Türk 

halkının karakterine ve hayat şartlarına muvafık bir tebliğ usulü belirleyen 

Ahmet Yesevi Köprülü’nün de ifade ettiği üzere İslami prensipleri fıkıh ve 

kelam gibi sistematik ilimler çerçevesinde anlatmayıp tasavvuf kalıpları 

içerisinde kolaylaştırarak, müsamahakar bir üslupla  tebliğ etmiştir. Ahmet 

Yesevi ekolünü benimseyen bir çok dai ve mübelliğler sonraki zamanlarda 



 45 

kurdukları tekke ve zaviyelerde tasavvuf telakkilerinin de gelişmesiyle 

İslamlaşma’da önemli rol oynamışlardır. Ahmet Yesevi ekolünün en meşhur 

ve tesirli temsilcilerinden biri şüphesiz Hacı Bektaş Veli’dir. Anadolu’da siyasi 

birliğin sağlanmasından tutun, Balkanlar’ın İslamlaşmasına kadar bir çok 

faaliyete öncülük eden Hacı Bektaş Veli, o günlerden günümüze kadar 

manevi fütuhatına devam etmektedir.  

 

 

2.3. BEKTAŞİLİK TEŞEKKÜLÜ, TARİHİ GELİŞİMİ VE HACI BEKTAŞ VELİ 

 

 

2.3.1. Bektaşilik Tanımı ve Tarihi Arka Planı 

 

Tarikatlar içerisinde tarihi boyunca en çok tartışılan ve sadmeler 

geçiren tarikat Bektaşi tarikatıdır.  Adap ve erkanı, teşekkülü ve tarihi arka 

planı noktasında yapılan birçok araştırma ve çalışmaya rağmen Bektaşi 

tarikatını bütün boyutları ile izah etmek halen çok müşkül bir durum arz 

etmektedir. Özellikle tarikatın kurucusu olarak öne sürdüğümüz Hacı Bektaş 

Veli’nin hayatı ve fikri yapısı noktasında yapılan çalışmalarda çelişkili ifadeler 

dikkat çekmektedir.  

 

Bektaşilik, Hacı Bektaş Veli'nin tasavvufi fikirleri çerçevesinde 

teşekkül etmiş bir tarikatın adıdır. Hacı Bektaş'ın ismine nispetle tarikata 

Bektaşilik adı verilmiştir (Kutlu, 2005: 151). Orhan Türkdoğan ise 

Bektaşiliği şu şekilde tanımlamaktadır. “Bektaşilik bir dini tarikat olarak 

kaynağını İslami tasavvufi sisteminden alan ve eski Türk dini inanç ve 

normlarıyla kaynaşarak bir senteze ulaşan bir kimliği yansıtmaktadır. Ayarıca, 

Budizm ve Manihaizm gibi Uzak Doğu dini kültlerin töre ve geleneklerini de 

mezcetmek suretiyle Anadolu'ya kadar Türkmen gruplar tarafından getirilmiş, 

burada Şia kollarıyla temas sağlayarak Alevi bir kimliğe dönüşmüştür           

(Türkdoğan, 2004: 157). 

 



 46 

Bektaşiliği senkretizm olarak tanımlayan Melikoff, Bektaşiliğin 

içerisinde birçok tarikatı barındırdığını ve Bektaşilerin XIV., XV. ve XVI. 

yüzyıl boyunca Babailer hareketini hazırlamış bulunan Yesevi, Haydari, 

Kalenderi, Vefai dini halk zümrelerini olduğu gibi, Türkmen aşiret 

çevrelerinden kaynaklanmış bütün "heterodoxe" öğeleri (Hurufiler, Abdallar, 

Ahi loncaları) de bünyelerine alarak onlarla kaynaştığını ifade etmektedir 

(Melikoff, 2006: 191).  

 

Bektaşiliğin en çok öne çıkarılan yönü felsefesidir. Bektaşiliğin 

özünde, çok derin bir insan severlik (humanisme) bulunmaktadır. Açık bir 

zeka, hoşgörü, komşu sevgisi, bu insan severliğin temelini oluşturur. Her 

insan, kendini bilmeyi ve komşusunu kardeşi gibi görmeyi öğrenmelidir. 

Ne din, ne ırk, ne sınıf ön yargısı; insanlar arasında hiçbir ayırım 

olmamak gerekir. İnsan komşusunu, erkek kardeşi, kız kardeşi olarak 

görmelidir. Alevi-Bektaşilerde, kadının çok saygıdeğer bir yeri vardır, 

erkeklerin, yanı başında, bütün merasimlere katılır, bir arkadaş" bacı gibi 

görülür. Kadının, eski Türklerin aşiret cemiyeti içindeki yeri de budur. 

 

Bektaşilik içindeki bazı tasavvufi prensiplerin İslam dışı olarak 

gösterilmek istendiğini ortaya konan Öztürk bu durumu şu şekilde ifade 

etmektedir. “Birçok araştırıcı, Bektaşiliğin bir İslami tarikat olduğunu adeta 

unutarak, onun bünyesindeki unsurların İslam dışı birer kaynağa bağ-

lanması gayreti içine girmiştir. Bu tutum, hemen bütün müsteşriklerde, 

tasavvuf karşısında takınılan tavır oldu. Onlar, İslam tasavvufunu 

anlatmaktan, hatta anlamaktan çok, bu kurumun muhtevasındaki kavram 

ve terimleri, İslam dışı kurum ve disiplinlere bağlamak gayreti içinde 

oldular.” (Öztürk, 31). 

  

 Bektaşiliğin fikrî ve itikadi olarak bazı asi, zındık gruplarla beraber 

gösterilmesinin yanında zamanla Bektaşiliğin asıl hüviyetinden taviz 

verdiği tahrif olduğu da bir gerçektir. Bektaşiliğin asıl inanç ve itikat 

prensiplerinde yer almayan ve zamanla Bektaşilikle bütünleşen bazı 



 47 

sapık fikirlerin Bektaşilik içinde mezcolduğunu görmezden gelmek 

Bektaşiliğin tarihi arka planının karanlık kalmasına sebebiyet verecektir.  

 

Yapılan çalışmalarda, Bektaşiliğin tahribatına sebebiyet veren en 

büyük faktörün Hurufî öğelerin Bektaşilik içine girmesi ve Bektaşiliğin 

tarikat adap ve erkanına Hurufî doktrinlerinin dahil edilmesidir. Yaşa Nuri 

Öztürk (1998), çalışmasında  Bektaşilik içine giren bazı sapık unsurların 

Balım Sultan zamanında Bektaşiliğe dahil edildiğini savunmaktadır. 

Öztürk bu durumu şu şekilde ifade etmektedir. “Bektaşiye tarikatında 

kısmen veya tamamen İslam dışı görülen bütün unsurların, ismi etrafında 

toplandığı hemen hemen ilk şahıs olan Balım Sultan, tarihsel kişiliği çok 

karışık, enteresan bir tip olarak karşımıza çıkıyor. Bizim tetkiklerimizin 

ulaştırdığı ve elbetteki tartışmaya her zaman açık şu anki sonuçlara göre 

diyebiliriz ki, Hurufiliğin Türk insan ve irfanına yaptığı kötülüğü, Balım 

Sultan, Bektaşiliğe yapmıştır. Bu zat Bektaşiliği dejenere eden Hurufi-

Hıristiyan unsurların tam ortasında durmakta ve bu iki bozucu unsuru 

benliğinde toplayıcı ve temsil edici şahsiyet olarak dikkat çekmektedir. 

(Öztürk 170 ,71). Öztürk Balım Sultan’ın Bektaşilik tarikatına oniki imam 

töresi, mücerretlik, şarap serbestisi, ibahilik ,kulağa küpe takma, teslis ve 

hulûl, ve oniki post gibi kavramları yerleştirdiğini savunur (Öztürk, 172-

178). 

  

 Bektaşi tarikatına bu denli zarar veren Hurufiliği kısaca tanıtmanın 

faydalı olacağı kanaatindeyiz. 

 

 

2.3.1.1. Hurufilik  

 

 Esterabad’lı Fazlullah Hurufi’nin XIV. asırda sistematik hale 

getirdiği bu fikir akımı, Arapça’nın yirmi sekiz harfine Farsça’nın dört harfi 

eklenerek ulaşılan otuz iki harf ile sayılar arasındaki ilişkilere dayanır. Bu 

akıma kapılanlar Fazlullah’ı Allah’ın zuhuru görmüş, ayet ve hadisleri 



 48 

batınî tevillere tabi tutmuş, İslam’ın itikadi ve ameli hükümlerini kendine 

has bir şekilde yorumlamıştır.  Baha Said Bey (2006) Hurufiliğin inanç 

prensiplerini şu şekilde izah etmektedir.  

“İnsan, nüsha-i kübradır. Sırr-ı Yezdan, zat-ı insandır. Müstecmi'ü'z-zat 

ve's-sıfat olan bu muammayı vücudu anlamak, 'Sırrullah'ı bilmektir. Ali, bunu 

yarım açtı. Ben tam açıyorum. Ali, Allah'ın insan suretinde görünmüş sıfat ve 

zatıydı. Mehdi diye Hıristiyanlar, Yahudiler, Zerdüşt, Brahman ve Buda'nın 

nihayet Müslümanların beklediği insanlığın ıslah edicisi, hadi-i rububiyyet 

benim! Muhammed, benim sırrımla gönderilmiştir. Artık ben size dininizin 

sırlarını açıyorum. Üzerinizden şeri yükümlülükleri kaldırıyorum. Namaz, 

oruç, hac, zekat, insanın şekillerinden ve onları bilmekten ibarettir. 

Dediklerimi biliniz, affolunursunuz!" (Baha Said Bey, 2006, 315).  

 

Tenasüh, hulûl gibi sapık fikirlerin yanında dini mükellefiyetleri de 

ortadan kaldıran Hurufilik akımının Bektaşi tarikatına verdiği zararın 

günümüzde tezahürlerini görmek mümkündür. Temel İslami ibadetlerden 

kendini tecrit eden bazı Alevi-Bektaşilerin tarih boyunca bu tip anlayışlara 

sahip olmalarının arka planında Hurufi akımının yapmış olduğu tahribat 

olduğu kanaatindeyiz.  

 

Yaşar Nuri Öztürk (1998), Abdülbaki Gölpınarlı’dan yaptığı alıntıda 

Bektaşiliğin özünde tenasüh anlayışının olmadığını, özeliklerde Bektaşi 

edebiyatında dikkat çeken tenasühü andıran ifadelerin tasavvuftaki devir 

anlayışı olduğunu ortaya koymaktadır.  

“Bir çok kez gelip gitmeyi ifade eden (Bektaşi) şiirlerinde tenasüh 

inancı yoktur. Tenasüh, insanın tekamül etmedikçe ölümden sonra ruhunun 

ana rahmine düşen bir insana, yahut hayvana geçmesi, yahut bitki veya 

maden olarak yenmek, içilmek, yıpranmak suretiyle tekrar hayvan veya insan 

suretine gelmesi, böylece kemale ulaşıncaya dek alemde devretmesi 

inancıdır. Bu inancı güdenler içinde, insanın ancak insan suretinde dev-

redeceği, nebata ve hayvana, hatta cansızlara geri çevrilebileceği kanaatine 

sahip olanlar vardır. Bu kanaatler, sırasıyla tenâsüh, terâsuh, tefâsuh 



 49 

adlarıyla anılır. Bu ilkel inanç ilk çağlardan beri süre gelmiş, Batınilerin ruha 

inananları da, haşir ve neşri bu suretle kabul ve izah etmişlerdir” (Öztürk, 

1998: 36). 

 

 Bektaşi tarikatı hiç şüphesiz tarihi boyunca İslami kimliğini korumuştur 

ve İslam’ın tebliğ edilmesinde önemli rol oynamıştır. Fakat bunun yanında 

Melikoff Bektaşiliğin siyasi yönüne de dikkat çekmektedir. Melikoff Bektaşi 

tarikatının Kızılbaş ya da Rafızi diye tanımlanan örf-dışı bir İslamlık 

uygulaya gelmiş halk kitlelerini merkezin denetimi altında toplamak ve 

yönlendirmekle görevlendirildiğini düşünmektedir (Melikoff, 2006: 56). 

Melikoff bu düşüncesini şu şekilde desteklemektedir. 

“I. Murat tarafından inşa ettirilen, II. Murat ve II. Bayezid tarafından 

donatılan ve zenginleştirilen Bektaşilerin Tarikatı, çok geçmeden, henüz 

yüzeyde ve iyi özümsenmemiş bir İslamlık yaşayan halk kitlelerini ve bilhassa 

Kızılbaşların propagandaları ile bozulmuş bulunanları, yönetimin gözetimi 

altında, kurumlaştırma ve yönlendirme görevini üzerine almak zorunda 

kalmıştır. Bektaşiler başlangıçta, Kızılbaşların İslamlık dışı etkileri altında 

kalmış halk kitlelerini, I.Selim ve Şah İsmail arasındaki kardeş kavgalarından 

önce Anadolu'daki İslamî inanış olan liberal ve hoşgörülü bir Sünnilikten yana 

çekmek ve onları Tarikat'ta toplamak üzere, sultandan gelen yetki ile 

donanmış bir aracı idiler (Melikoff, 2006: 208). 

 

 

2.3.2. Hacı Bektaş Veli Hayatı, Fikirleri ve Eserleri 

 

Bektaşi tarikatının kurucusu olarak ün kazanan ve sekiz asırdan beri bir 

çok insanın fikri yapısına yön veren ve gönül dünyasını aydınlatan Hacı 

Bektaş Veli’nin hayatı hakkında kesin bir bilgiye sahip değiliz. Ancak 

velayetname ve benzeri eselerden yola çıkarak Hacı Bektaş Veli’nin tarihi 

şahsiyeti hakkında malumat elde edebilmekteyiz. Hacı Bektaş’ın hayatı 

hakkında malumat aldığımız eserlerde, Hacı Bektaş’ın şahsiyeti hakkındaki 

çelişkili ifadeler dikkat çekmektedir. Hacı Bektaş Veli Velayetnamesi’nde 



 50 

(Gölpınarlı,1958, Duran, 2007) anlatılan tarihçe-i hayatın menkıbevi olması 

hasebiyle yazılanların objektifliğinden emin olmamaktayız. Bununla beraber 

günümüz araştırmacılarının Hacı Bektaş Veli’nin hayatı ve şahsiyeti  

hakkında başvurduğu kaynaklar arasında Aşıkpaşazade’nin “Tevarih-i Âl-i 

Osman”, Eflaki’nin “Menakib’ul Ârifîn” ve Elvan Çelebi’nin “Menakib’ul 

Kudsiyye fi Menasib’il Ünsiyye ” bulunmaktadır. Özellikle Melikoff tarafından 

referans gösterilen bu kaynaklarda Hacı Bektaş Veli’nin meczup bir derviş 

olduğu, Babai isyanı başlatan Baba ilyas ve Baba İshak gibi isyankarların 

müridi olduğu gibi ifadeler mevcuttur. Melikoff bu bilgiler doğrultusunda Hacı 

Bektaş Veli’yi değerlendirmekte ve bu fikirler etrafında Bektaşiliği ele 

almaktadır. Melikoff Hacı Bektaş Veli’yi Aşıkpaşazade’nin şu ifadeleri ile 

tanımlamaktadır.  

“Hacı Bektaş kim Horasan 'dan kalktı, bir kardaşı daha var idi. Menteş 

dirler idi. Bile kalkdılar geldiler. Doğru Sivas 'a geldiler. Ve andan Baba İlyas 

'a geldiler. Menteş yine Sivas 'a vardı. Anda eceli mukadder imiş. Anı şehid 

itdiler… 

Hacı Bektaş, Kayseri'den Karayol'a geldi. Şimdi mezar-ı şerifi andadır. 

Ve hem bu Rum’da dört tayfa vardır kim Musâfirler içinde anılur:  

Biri Gaziyan-ı Rum, biri Ahi-yan-ı Rum, biri Abdalan-ı Rum ve biri 

Baciyan-ı Rum. İmdi Hacı Bektaş Sultan bunların içinden Baciyan-ı Rumu 

ihtiyar itdi kim o Hatun Ana 'dur. Anı kız idindi. Keşf ü keramatını ana 

gösterdi. Teslim itdi. Kendü Allah rahmetine vardı.  

Sual: Bu Hacı Bektaş Hazreti 'nün bunca müridi ve muhibbi vardur. 

Bunların biatleri ve silsileleri nereden olur?  

Cevab: Hacı Bektaş, Hatun Ana ya ısmarladı nesi var ise. Kendü bir 

meczub, budala aziz idi. Şeyhlikden ve mürşidlikden fariğ idi (Aşıkpaşazade, 

1949: 237,238). 

 

 Yaşar Nuri Öztürk (1998) Eflaki ve Aşıkpaşazade’nin Hacı Bektaş 

Veli’yi tanıtmada objektif olmadıklarını ve Hacı Bektaş Veli hakkında su-i 

zanda bulunduklarını iddia etmektedir. Öztürk bu iddiasını şu şekilde ifade 

etmektedir. 



 51 

“Neden ona karşı hiç de iyi bir tavır takınmıyor,onu tarikat kurmaya ehil 

olmayan, meczup, perişan bir derviş olarak takdim ediyor? Acaba, 

Aşıkpaşazade'nin bu tavrını, Baba İlyas ile görüşmesine rağmen, büyük 

isyanın arifesinde ona katılmayı kabul etmeyen Hacı Bektaş'a duyulan bir 

öfkeye bina edebilir miyiz? Yani, Hacı Bektaş, Aşıkpaşazade'nin dedesi 

İlyas'ın hareketine destek vermeyerek, ücra bir mıntıkaya, Kırşehir'e çekil-

mekle, Babailer nezdinde puan kaybetmiş, hatta ithama uğramış bir 

"Horosanlı" olamaz mı? Biz, Aşıkpaşazade'nin tavrında, bu kanaatimizi 

kuvvetlendiren unsurlar bulmaktayız.  

Hacı Bektaş'ın, Babai halifesi olduğu yolunda, daha eski bir kaynak 

olan Eflaki'nin beyanına (ona göre Bektaş Baba, İshak'ın halifesidir) gelince 

biz buna hiç itimat etmiyoruz. Mevleviler nezdinde, bir dervişin Babai olması 

onun için dezavantajdır. Mevlevilik uğruna bazı şeyleri değiştirmekten, hatta 

zaman zaman yalana başvurmaktan hiç çekinmeyen Eflaki, eserinde 

Mevlana'dan aşağıda göstermek gayretinde olduğu Hacı Bektaş'ı, 

çamurlamak için Babai göstermiş olabilir.  

Eflaki'nin, Babailer kadar, Ahilere ve Bektaşilere karşı tavrının da 

olumsuzluğu, bilinen bir gerçektir. Bunun da ötesinde, Eflaki'nin kendi tarikat 

ve düşüncesini üstün göstermek için zaman zaman yalana başvurduğu da 

bilinmektedir. Böyle olunca onun, Hacı Bektaş'ı "Baba İlyas'ın öz halifesi" 

olarak göstermesi, hiçbir tarihsel-ilmi değer taşımayacaktır. Nitekim o, Hacı 

Bektaş'ı, şeriata uymamakla da suçlamıştır ki, bu da onun hangi gayret içinde 

olduğunu gösterir” (Öztürk,1998: 51-52).  

Aşıkpaşazade ve Eflaki’nin Hacı Bektaş Veli hakkındaki yazdıklarını 

muteber bulmayan Öztürk, Hacı Bektaş Veli’nin Aşıkpaşazade’nin ifade ettiği 

gibi meczub bir derviş olmayıp, basiretli ve aklı başında bir sufî olarak 

tanımlamaktadır. “Hacı Bektaş, öyle kendini zuhurata terk etmiş bir gezgin-

budala derviş değil, ne yapacağını, nerelere varmak istediğini çok iyi bilen ve 

son derece basiretli bir programla iş gören, kurucu dehası çok güçlü bir Türk 

sufisidir. Horasan’dan kalkıyor, muntazam ve emin bir seyirle Anadolu'ya 

geliyor, hitap edeceği kitleleri peşine takma pozisyonuna gelmiş kişilerle 

görüşüyor, onlarla iş birliği yapmayı sakıncalı buluyor ve nihayet, hem etkili 



 52 

olabileceği hem de şimşekleri ve dedikoduları üzerine çekmeyeceği bir yere 

çekilip bekliyor” (Öztürk, 1998: 74,75). 

 

Aşıkpaşazade’nin iddiasını çürüten bir iddia da Köprülü tarafından 

ortaya atılmaktadır. Köprülü, -Yaşar Nuri Öztürk’ten yaptığımız alıntıda- Hacı 

Bektaş Veli’nin tarihi şahsiyeti hakkında şunları ifade etmiştir.  

“Artık, Hacı Bektaş Veli’nin tarihsel kişiliğini örten perdeleri ortadan 

kaldırmaya başlayabiliriz. Bu ünlü sufi hakkındaki Batılı etütler, ona dair 

bilgilerin lejander mahiyette olduğunu, Bektaşilik tarikatına miladı 16. asırdan 

beri tesadüf edildiğini iddia etmekteydi. Jacob ve izleyicilerinin nazariyeleri 

buydu. Biz de, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar adlı eserimizde bazı yeni 

vesikalara dayanarak ve Jacob'ın teorilerini tadil ve tashih ederek, bu zamanı 

yarım asır kadar geriye götürme gereğine işaret etmiştik. Ve demiştik ki, Hacı 

Bektaş, h. yedinci yüzyılda Anadolu 'da yetişen bir meczup veli olup Osmanlı 

padişahları ile görüşmemiştir ve ona isnat edilen Makalalat ve 

Velayetnameler sonradan uydurulmuştur. Oysaki, bu iddiamızdan sonra elde 

ettiğimiz bir takım yeni vesikalar, o zamanki düşüncelerimizi değiştirmemizin 

gerekli olduğunu ortaya koymuştur ... Bu hususta daha kesin bir delil olarak, 

Hacı Bektaş'ın Makalalat adlı eserini de gösterebiliriz. Son asırlarda istinsah 

edilmiş muhtelif yazmalarına tesadüf ettiğimiz bu küçük risalenin h. dokuz 

veya onuncu asırda tertip edilip Hacı Bektaş'a isnat edildiğini sanıyorduk. 

Jacob de aynı fikri ileri sürmüştü. Daha sonra, Hatipoğlu adında bir Osmanlı 

şairinin, h. 812 'de yazdığı Türkçe ve manzum bir Makalalat tercümesine 

rastladık. Hacı Bektaş hakkında çok saygılı bir ifade kullanan mütercim, Hacı 

Bektaş'ın bu eseri Arapça yazdığını ve kendisinin de bunu tercüme ederek 

yaymaya çalıştığını söyleyerek Makalalat'ın otantisitesini kesinlikle 

ispatlıyordu. ... Makalalat'ın filolojik tetkiki de bu noktayı çok iyi anlatmaktadır 

... Makalalat'tan başka, Hacı Bektaş'ın sufîyane sözlerini içeren küçük bir 

Farsça risale daha vardır. Daha sonraki zamanlarda iki ayrı nüshasına daha 

tesadüf ettiğimiz bu risalenin, Hacı Bektaş'a aidiyetinde hiç şüphe yoktur.” 

(Öztürk, 1998:14). 

 



 53 

Makalat’ın Hacı Bektaş Veli’ye ait olduğuna delalet eden bölüm şu 

şekildedir. 

 “Bu Risale, Hazret-i Hünkar Hacı Bektaş-ı Veli (Allah onun yüce sırla-

rını mukaddes kılsın)'nin şerefli Makalat’ıdır.  

“Esirgeyen ve bağışlayan Allah'ın adıyla ve Yüce Allah'ın rahmetiyle. 

Biz çaresiz kulları yoktan var eden Tanrı teala hazretlerine hamd, şükür ve 

minnet olsun. O, bizlere iman ve İslam’ı nasip ettiği gibi diğer bütün varlıkların 

rızıklarını da belirleyip her birine ayrı ayrı paylaştırdı.  

“Salat ve selam da önce, Allah tealanın bütün alemi onun sevgisi yü-

zünden yarattığı peygamberlerin ulusu ve rasüllerin reisi Hz. Peygamber'in 

üzerine; sonra da onun arı ve tertemiz Ehl-i Beytine; en üstün kavim olan 

evladına ve ashabına olsun. Çünkü bütün kainatın padişahı olan Tanrı, bu 

itibarlı Müslümanların ruhlarını ahirette rahmetine erdirmiş ve bağışlamıştır.  

“Allah'ın rasulüne, onun Ehl-i Beytine salat ve selam getirdikten sonra: 

Sözleri esrarlı, konuşmaları hoş ve tatlı, güleç yüzlü, Makalat sahibi, şeriat 

askeri, marifete bürünmüş, hakikat hazinesi, yüce makama erişmiş, cehaleti 

sevmeyen ve her türlü ilim hazinelerinin de sahibi olan, din meşalesini elinde 

tutan ve adeta kandil gibi olan iman nurunun yağı, erenlerin durağı Horasanlı 

Sultan Hacı Bektaş (Allah onun sırlarını mukaddes eylesin) de şöyle 

buyurmaktadır…(Hacı Bektaş Veli, 2007: 43). 

 

Yaşar Nuri Öztürk, Hacı Bektaş Veli’nin Makalat eserini şu şekilde 

tanımlamaktadır.  

“Hacı Bektaş Makalat'ı, Mevlana Mesnevisinin kısa bir özeti veya 

fihristi gibidir. Ondaki duygu, seziş ve tefekkür kudreti Mesnevi'den asla 

geri kalmaz. Öte yandan o, sadece yaratıcı bir dehanın değil, aynı 

zamanda kurucu-yönetici bir dehanın eseri sıfatıyla seçkinleşir. O aynı 

zamanda felsefi-akli tahlillerden daha çok, sezgi-ilham ürünlerine 

öncelik vermekle de, sufi düşünce açısından takdire daha layık bir 

görünüm arz etmektedir” (Öztürk, 1998: 97). 

 



 54 

Eserleri dikkate alındığında Hacı Bektaş Veli’nin Kitabı din anlayışına 

uygun görüş ve inançlara sahip olduğu anlaşılmaktadır. O, tıpkı Hoca Ahmed 

gibi, hitap ettiği Türkmen kitlesine, İslamı inançlarını karmaşık felsefi 

izahlardan uzak, basit ve anlaşılır bir sadelikle, ahlaki öğütlerle mezc ederek 

akıcı ve anlaşılır bir üslupla açıklamıştır. Dönemin tasavvufi eserlerinde 

olduğu gibi dinî esasları dört kapı kırk makam tasnifiyle izah etmiştir. 

 

Hacı Bektaş Veli’nin şahs-ı manevisi ve fikir dünyası hakkında net bir 

kanaate varmak için Makalat’tan bir bölüme yer vermenin uygun olacağı 

kanaatindeyiz.  

“Her türlü noksan sıfatlardan münezzeh olan Hak Teala, Adem'i dört 

türlü nesneden yarattı ve onun evladını da dört bölüğe ayırdı. Bu dört grubun 

her birini dört türlü ibadete bıraktı. Yine bunların her birinin kendine mahsus 

dört türlü halleri ve dört türlü arzuları vardır. Şimdi, Adem'i yarattığı dört türlü 

nesne şöyledir: İlk önce topraktan, ikinci olarak sudan, üçüncü olarak 

ateşten, dördüncü olarak rüzgardan. O'nun ayırdığı dört bölük insan 

şunlardır:  

İlk bölük, "abidIer" dir.  

Bunlar, "şeriat" topluluklarıdır ve asılları rüzgardandır. işte bu rüzgar 

hem temizdir hem de güçlüdür. Çünkü rüzgar esmeyince ekin taneleri 

samanından ayrılmaz ve eğer rüzgar esmeseydi bütün dünya kokudan 

mahvolurdu. O halde helal ve haram, temiz ve murdar hepsi şeriat ile bilinir. 

Zira şeriat kapısı yüce kapıdır. Nitekim Allah (cc) bütün nesnelerin varlığını 

Kur'an'da zikr etmiştir. Yüce Allah buyurmuştur:  

"Yaş ve kuru ne varsa hepsi apaçık bir kitaptadır. " 1 

Öyle ise ey azizim! Yüce Allah'ın buyurduklarını bilgisizlik edip bırakmamalı 

ve bunlardan çok sakınmak gerekir. O'nun "sakının" dediğinden sakınmak 

gerekir. Öyleyse, Ademoğulları kendilerini büyük bilsinler; böyle kişilerin 

amellerinin ne olduğunu" marifet" konusu gelip canı dirilttiği yerde inşallah 

hatırlayıverirler. Abidlerin ibadetlerine gelince namazdır, oruçtur, zekattır; 

                                                
1 En’âm, 6/59 



 55 

savaş için askere çağırıldığında kaçmayıp savaşa gitmektir. Ve hem de 

cünüplük durumunda gusül abdesti almaktır. Kendi arzularının peşinden 

gitmeyip, dünyayı terk edip, ahireti sevmektir. Bu grubun hallerinden biri de 

birbirlerini incitmemeleridir. Bunun yanında büyüklenme, kıskançlık, nefret, 

cimrilik ve düşmanlık bunlarda her an görülür.  

 

İkinci bölük, zahidlerdir. Bunların aslı ateştendir ve bunlar "tarikat" 

topluluklardır. Bundan dolayı ateş gibi yansalar gerektir. İşte her kim bu 

dünyada kendi nefsini yakarsa, yarın ahirette türlü türlü azablardan kurtulur. 

Hasılı şöyle bilin ki bir kez yanan artık bir daha yanmaz. Yüce Allah şöyle 

buyurmuştur: " .... yakıtı insanlar ve taş olan cehennem, kafirler için 

hazırlanmıştır."2  

 

Nitekim Isa Peygamber (aleyhi's-selam) de gezinti esnasında yürürken bir 

dağın dibine geldi. Su buldu ve içti. Ancak su acı idi ve dağ da devamlı      

titriyordu. Bunun üzerine Isa (a.s.) hal diliyle o dağa sordu:  

- Bu su niçin acıdır? Ve sen niçin devamlı titriyorsun?  

O dağ şöyle seslendi: - Ey Ruhullah! Şöyle bil ki; Musa peygamber 

zamanında bir genç gezerken ansızın buraya geldi ve bu ayeti okudu:  

"Kafirler için hazırlanmış, yakıtı insanlar ve taşlar olan cehennem ateşinden 

sakının."3 - "Peki bu ayet Tevrat, Zebur, İncil ve Furkan (Kur'an)'da da var 

mıdır?" dedi. Bunun üzerine Isa (a.s.) cevap verdi:  

 

- İncil’de, Furkan'da, Tevrat’ta ve Zebur'da da bu ayet vardır. 

Bunun üzerine o dağ şöyle söyledi:  

 

- İncil senin, Kur'an Muhammed Mustafa'nındır. Öyleyse Ey Ruhullah! Senin 

duan kabul edilir; dua et de yüce Allah bizi titremekten kurtarsın. Bunun 

üzerine İsa (a.s.) dua etti. Tam o sırada dağın titremesi durdu. Acı suyu da 

tatlı hale geldi. Sonra dağ şöyle dedi:  

                                                
2 Bakara, 2/24 
3 Bakara, 2/24 



 56 

"Ey Ruhullah! Benim içimde ta İsrailoğulları zamanından kalan bir pir 

vardır; Muhammed'i veya ümmetini görmek ister."  

O genç yüce Allah'ın, 'Kafirler için hazırlanmış, yakıtı insanlar ve taşlar olan 

cehennem ateşinden sakının”4 ayetini okudu. Bundan sonra o yer, gece 

gündüz ağlar. işte bu acı su onun gözyaşıdır. Ve hem bu pirin gözyaşları çok 

sulara karıştı, onları da acılaştırdı. Meğer şimdi senin duan bereketinden 

ağlaması durdu. Acı sular dahi tatlı oldu.  

Bunun üzerine İsa (as) bu büyüklüğü gördü, ibret aldı. Dünyalık olarak 

bir keşkülü, bir asası bir de iğnesi vardı. Onları da başkalarına bıraktı. Şimdi 

ey azizim! Bu dünyalık biriktirenler türlü türlü azaptan nasıl kurtulurlar? Nite-

kim Hz. Muhammed (a.s.) buyurur:  

" Dünya, derin bir deniz gibidir. insanların çoğu bu denizde boğulurlar."  

Bundan dolayı, zahidlerin ibadeti gece gündüz Tanrı'yı zikretmektir ve 

Bismillah demeyi hatırda tutmaktır. Aynı zamanda korku ve ümit [arasında 

bulunmaktır] ; ahiret için dünya arzularını terk etmektir. Bunlar kendi 

bilgileriyle hoşnut durumdadırlar. Nereden gelip nereye gittiklerini bilmezler. 

Zira bunlara hidayet kapısı açılmadı. Tanrı'yı hatırlamaları kendi gayret-

leriyledir. Bunların bölüğü de böylece bu kadardır.  

 

Üçüncü bölük, ariflerdir.  

Bunların aslı sudandır ve bunlar" marifet" topluluğudur.işte bu su temiz 

ve temizleyicidir. O halde arife de hem temiz olmak hem de temizleyici olmak 

gerektir. Eğer, "Ariflerin temizi ne demektir ve temizlediği nedir?" diye 

sorarlarsa şöyle cevap ver: Arifler katında her sözün üç ön yüzü, bir ardı 

vardır. Öyle olunca arif olmayanlar bilmediklerinden dolayı sözün ardını 

söylerler, mahcup olurlar. 

Ancak arifler, sözün ön yüzünü söylerler, utanılacak şey söylemezler. 

Bundan dolayı suyun temiz olması demek, aynı zamanda temizleyici olması 

demektir. Hangi kaba girerse o kap su gibi temiz olur. Hem de kendisinden 

başka nesne ona benzemez, rengi bilinir ve hem de murdar olanı dışarı 

                                                
4 Bakara, 2/24 



 57 

bırakırlar. O halde, ariflerin temiz olması aynı zamanda temizleyici olması 

demektir. Geri aslına döner, birikir. Ve hem arifler katında şirk murdardır. 

içlerinde koymayıp dışarı bırakırlar, böylece kendilerini arıtıp, temizlerler.  

O halde şöyle bilmek gerekir ki, kendisini temizleyemeyen başkalarını 

da temizleyemez. Şu kadar ki şeriat sözüne göre; elbiseye ve vücuda pislik 

değse su ile yıkanınca hem elbise hem de vücut temiz olur. Hem 

cünüplüğünü giderir ve sonra abdestli olur. Aksi halde arifler katında ne 

elbisesi ne de vücudu temizdir. Ne cünüplüğünü giderir ne abdesti olur. Zira 

yıkayıcı temiz olmayınca yıkadığı nasıl temiz olsun?  

O halde şimdi, insan suya yaramalı, su abdeste yaramalı, abdest 

namaza yaramalı. Allah'a ulaşmak için namaz lazım. Nitekim noksanlıklardan 

münezzeh olan yüce Allah buyurur: "Her sıradan insan beni anmaya layık 

değildir. Her vücut bana ibadet edemez. Her sıradan ibadet de benim 

marifetimi bilmeye yaramaz."   

O halde ey azizim! Çok sakınmak lazımdır ki, insanın pis olmasının 

sebebi içinde şeytan fiili bulundurmasıdır. Eğer inanmazsan bir kaba içki koy, 

ağzını sıkıca kapat ve denizin içine bırak. O kabın dış kısmını günde on kez 

yıkasan kabın içindeki yine içkidir, pistir. Yine bir kuyuya bir damla içki 

damlasa, o kuyunun suyunu bir defa çıkarıp başka yere dökseler o suyun 

döküldüğü yerde ot bitse ve o otu koyun yese takva ehlinin sözüne göre o 

koyunun eti haramdır. Bunun haram olmasının sebebi nedir? İçinde şeytan 

fiili olmasındandır. Yüce Allah şöyle buyurmuştur:  

" Ey iman edenler! Şarap, kumar, dikili taşlar (putlar), fal ve şans oklan 

birer şeytan işi pisliktir; bunlardan uzak durun ki kurtuluşa eresiniz."5  

 

O halde, kuyuya bir damla içki damladığı için suyun tamamını 

boşaltmak gerektiği gibi o boşaltılan suyun döküldüğü yerde biten otu yiyen 

koyunun eti de haram olur. Sebep: içinde şeytan fiili bulunduğu için. Öyle ise 

vay sana ki, içinde: kin, haset, cimrilik, tamahkarlık, öfke, gıybet, kahkaha, 

                                                
5 Mâide, 5/90 



 58 

maskaralık ve bunca şeytan fiili olduğu halde suyla yıkanıp nasıl temizlenip 

arı olacaksın! Şöyle bil ki: Asla arınamazsın.  

 

Şimdi bu dediğimiz sekiz türlü nesneden birisi bir kişide olsa bütün 

ibadeti boşa gider. Ve eğer bu sekiz nesnenin hepsi birden bir kişide olsa o 

kimse mutlaka şeytandır Hem zaten şeytanın şeytanlığı bizzat bu sekiz türlü 

nesne ile belli olur.  

Bundan dolayı ey benim azizim! Arifin aslı sudandır; içinde murdar bir 

şey barınamaz. Ayrıca suyun aslı yeşil mücevherdendir. Mücevherin aslı     

Allah’ın kudretindendir Bundan dolayıdır ki arifleri yüce Allah sever. Çünkü 

onların aslı O'ndandır. Aslın kendinden geldiği aslını sevmesine şaşılmaz. 

inşallah bundan başka, arifleri, kişi kendi nefsini bildiği yerde hatırlatırız Yine 

bilmek gerektir ki, ariflerin ibadeti hem tefekkürdür, hem de dünya ve ahireti 

terk etmektir. Bunların yanında birilerinin kendilerine nazar edip, onlardan 

velayet beklemektir. Ve hem de arifler içinde bulundukları hallerini bütün 

varlığa değişirler; bundan da kötü bir endişeye kapılmazlar. Bunların dahi 

durumları bu kadardır.  

Dördüncü bölük ise muhibler'dir. Bunların aslı topraktandır. Toprak, 

rızaya teslim olmuştur. Bunun için muhibler de Hakk'a boyun eğmeli, ondan 

gelene razı olmalıdır.  

 Nitekim Hz. Peygamber şöyle buyurur:  

" Küllü şey'in yerciu ilâ aslihî." Yani, " Her nesne aslına döner.” 

demektir. Muhip olan kişi, arif kişiye sorar: Yüce Tanrı Kur'an-ı Kerim’de: 

"Şundan yarattık, geri ona döner, sonra yine ondan çıkarız."6 buyurur. 

Öyleyse şimdi, toprak toprağa, su suya, ateş ateşe ve rüzgar rüzgara gitti. 

Şimdi sen kimsin ki haber verirsin?  

Arif cevap verir ki: "Ben kimsem yine o olayım." dersin. Ancak benim 

üç dostum vardır: Ne zaman ki ben ölürüm, dostlarımdan biri evde kalır; birisi 

yolda kalır; birisi de benimle gelir. Evde kalan malımdır. Yolda kalan 

akrabalarımdır ve ailemdir. Benimle gelen ise iyiliklerimdir. Bu durumda, kötü 

                                                
6 Tâhâ, 20/55 

 . ,. , ..... 
i  



 59 

tabiatım, kötü amelim var ise, işte o vakit aslın aslına döndüğü ve 

benzediğidir. Bu defa da arif. muhibbe sorar: Asıl, ata mıdır yoksa ana mıdır? 

[Muhip cevap verir:] Çok kimseler derler ki, ana asıldır, ata köktür; fakat bizim 

katımızda ata asıldır, ana köktür. Çünkü asıl tohumdur. Yere ekilince kök 

olur. Muhib olanların ibadetine gelince: Bunlar duadır, seyirdir, müşahededir 

ve isteklerine ulaşmaktır. Yine Allah'ı bulmak, kendilerini O'nda kaybetmek, 

bütün halleri bir araya gelip O'nunla bir olmaktır. Bunların da durumu bu 

kadardır. Muhiplerin üç yerde kazancı vardır: ilki, Allah'ın varlıklardaki 

kudretini seyir, ikincisi bu gücün karşısında O'na yönelip yalvarması, 

üçüncüsü de müşahedeye oturmasıdır. Eğer muhiblere Allah aşkına" Yüce 

Allah’ı nasıl buldunuz?" diye sorulsa, şöyle cevap verirler: " Allah 'ı kendimiz-

de bildik kendi özümüzü de Allah’tan bildik." Sözümüzün delili şudur ki, Hz. 

Peygamber şöyle buyurur: "Nefsini bilen, rabbini bilir."  

Hasılı, muhiblerin sözünün doğruluğu, insanın içindedir; başka yerde 

arayan nasıl bulsun. Hal böyle olunca bir kimse kendini bilmeyince Allah'ı 

nasıl bilsin. Allah teala buyurdu: "(O anda) Biz ona sizden daha yakınız, ama 

göremezsiniz.”7 Yüce Allah'ın sözüdür:  

" ... ve biz ona şah damarından daha yakınız."8 (Hacı Bektaş Veli, 2007, 

44-56). 

 

Hacı Bektaş Veli hakkında dikkati çeken başka bir durum ise Hacı 

Bektaş Veli’nin Osmanlı padişahları ile görüşüp görüşmediği konusudur. 

Melikoff’a göre Hacı Bektaş Veli Osmanlı padişahları ile görüşmüştür ve 

Yeniçeri Ocağı Bektaşi tarikatına intisap etmiştir. Melikoff bu durumu şu 

şekilde ifade etmektedir. 

 

“Hacı Bektaş, üst derecede bir halk velisi oluşunu, ilk Osmanlılarla 

ilişkilerine ve Orhan Gazi'nin kendisini Yeniçerilerin koruyucusu yapmış 

olmasına borçludur. Bu sebepledir ki Bektaşilik, daha sonra Türk halk 

tarikatlarının en ünlüsü olmuştur (Melikoff,2006: 187). 

                                                
7 Vâkıa, 56/85 
8 Kâf, 50/16 



 60 

Bektaşiler tarikatı ile Sultan Orhan’ın kardeşi Ali Paşa arasında bir 

ilişkinin yer aldığı Oruç Tarihi’nde bulunabilir. Oruç’a göre, Ali Paşa, bir derviş 

yaşamı sürmek ve meşayih saflarına katılmak için bütün yönetim yetkisini 

kardeşine bırakmış ve ona, yeni kurulmuş bulunan Yeniçeri Ocağı'nı Hacı 

Bektaş'ın koruyuculuğuna bağlamasını öğütleyerek: "Ey Kardeş! Bütün 

askerin kızıl börk giysin Sen ak börk giy. Sana ait kullar da ak börk giysinler. 

Bu da aleme nişan olsun" demişti. "Orhan Gazi bu sözü kabul edip adam 

gönderdi. Amasya 'da Horasanlı Hacı Bektaş‘tan izin alıp ak börk getirtti 

(Melikoff, 193-194).  

 

 Bunların yanında Öztürk, Aşıkpaşazade’nin “Bu Hacı Bektaş, Al-i 

Osman neslinden hiç kimse ile musahebet etmedi ... Ve her kim ki Hacı 

Bektaş Âl-i Osman'dan kimse ile musahebet etti derse yalan söyler, böylece 

bilesiz” ifadesini referans göstererek Hacı Bektaş Veli’nin yeniçerilerle 

görüşmediğini iddia etmektedir. (Öztürk, 1998: 85). 

 Hacı Bektaş Veli’nin Osmanlı padişahları ve yeniçerilerle görüşüp 

görüşmediği konusunda sağlıklı bir malumata sahip olmamamıza rağmen 

yeniçeri gülbanklarındaki Hacı Bektaş Veli ifadesi dikkat çekmektedir.  

 

El Minnetü li’llah 

Kâlû beladan beri Hakk’ın birliğini eyledik ikrar. Bu yola vermişiz 

cân u ser. Nebimiz vardır Ahmed-i Muhtar. Ezelden beri mestaneleriz 

nûr-u İlahi’de pervaneleriz. Bir bölük bu cihanda serseri divaneleriz. 

Sayılmayız parmakla Tükenmeyiz kırılmakla. Taşramızdan sormakla 

kimse bilemez halimiz. On iki imam, on iki yolun cümlesine dedik beli. 

Üçler, Yediler, Kırklar, Nur-u Nebi, Kerem-i Ali Pirimiz Hünkar Hacı 

Bektaş Veli (Noyan,1999:146). 

 

"Bismi Şah, Allah Allah! ... İllallah! ... Baş üryan, sine püryan, kılıç 

al kan .. Bu meydanda nice başlar kesilür, olmaz hiç soran. Eyvallah, 

eyvallah ... Kahrımız, kılıcımız, düşmana ziyan, kulluğumuz padişaha 

ayan. Üçler, Beşler, Yediler, Kırklar. Gülbanki Muhammedî, Nur-u Nebi, 



 61 

Kerem-i Ali, Pirimiz Hünkarımız Hacı Bektaş Veli demine devranına Hû 

diyelim! Hû (Noyan,1999:144). 

 

 Merak edilen bir diğer konu ise Hacı Bektaş Veli’nin seyit olup 

olmadığı meselesidir. Velayetnamede seyit olduğu ileri sürülen Hacı Bektaş 

Veli’nin seyitliği noktasında Esat Coşan şu görüştedir. 

“Vilayetname ve diğer kaynaklar, Hacı Bektaş'ı,baba tarafından Hz. Ali 

soyuna mensup sayar. 744/ 1343'te ölen Vâsıtî, eserinde ondan "seyyid" diye 

bahsediyor. Bu, Hacı Bektaş'ın ilk zamanlardan itibaren Hz. Peygamber 

soyundan sayıldığını göstermektedir.  

Horasan bölgesi, 31/651 yılında fethedilmiştir. Emevi devleti 

sonlarında burada birkaç yüz bin Arap yerleşmiş ve yerli ahali ile kaynaşmış 

durumdaydı. İranlılar İslami isimler alıyorlar, Araplarla evleniyorlar; Araplar da 

bölgenin kıyafet ve adetlerine yer yer uyuyorlardı. Merkezdeki şiddetli Emevi 

baskısı sebebiyle Hz. Ali neslinden olan kimseler ve taraftarları Horasan’a 

sığınmaktaydı. Hatta Emeviler’i deviren Şii temayüzlü kuvvetler, bu bölgeden 

sağlanmıştı ... Görülüyor ki Hacı Bektaş'ın, iddia edildiği vechile, Hz. Ali 

soyundan olduğunu kabul konusunda şartlar lehtedir ...Hacı Bektaş'ın, Maka-

lat'ını Arapça olarak yazması da, bu konuda düşünülmesi gereken bir 

noktadır. Buna rağmen, kaynaklarda Hacı Bektaş için verilen şecere, sağlam 

ve tatmin edici olmaktan uzak bulunuyor." (Coşan, t.y.: 21,22) 

  

Makalat adlı eserin dışında Hacı Bektaş Veli’ye ait olduğu ileri sürülen 

bazı eserle şunlardır.  

 

 

2.3.2.1. Hacı Bektaş Veli’nin Eserleri  

 

2.3.2.1.1. Kitabü'I-Fevaid  

 

İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi Türkçe Yazmalar Bölümü, 55 no.'da 

kayıtlı bu eserin başında Hacı Bektaş-ı Veli’ye ait olduğu, onun tarafından 



 62 

yazıldığı ve Fevaid isminin onun tarafından verildiği belirtilmekte, ancak 

eserin muhtevası üçüncü bir şahıs ağzıyla anlatılmaktadır.  

M. Fuat Köprülü, 1922'de yazdığı bir makalede, bu Farsça eserin iki 

nüshasını gördüğünü belirtmiş, ancak nerede oldukları ve özellikleri hakkında 

bilgi vermemiştir. Abdülbaki Gölpınarlı, İstanbul Üniversitesi 

Kütüphanesi'ndeki nüshanın yanında başka bir nüshadan da bahsetmekte, 

ancak nerede olduğu ve özellikleri hakkında bilgi vermemektedir.  

Bu İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi nüshası Türkçe'ye tercüme 

edilmiş ve yayımlanmıştır. Muhtevası Makalat'la benzerlikler taşımaktadır. 

Ancak, eldeki bu nüshada, Hacı Bektaş-ı Veli’den sonra yaşamış bazı 

kimselerin de sözleri yer almaktadır. Gerçekten Hacı Bektaş-ı Veli’ye ait olan 

bu esere sonradan müstensihler tarafından bazı ilaveler yapılmış olmalıdır.  

 

 

2.3.2.1.2. Fatiha Suresi Tefsiri  

 

M. Fuat Köprülü, Baha Said Bey'in kendisine, yanan Tire Kütüp-

hanesi'nde Hacı Bektaş-ı Veli'ye ait bir Fatiha Suresi Tefsiri olduğunu 

söylediğini nakleder. 

 

 

2.3.2.1.3. Hacı Bektaş-ı Veli'nin Nasihatleri  

 

Hacıbektaş ilçe Halk Kütüphanesi'nde 29 no.da kayıtlı bir mecmuada, 

Dedemoğlu isimli birisi tarafından yazılmış Akaid-i Tarikat isimli bir risalenin 

arkasında, "Hacı Bektaş'ın Emanetleri" başlığı altında bazı nasihatler ve 

tavsiyeler yazılmıştır. Ayrıca İstanbul Arkeoloji Müzesi Kütüphanesi 891 no. 

da kayıtlı bir mecmua içinde eksik bir Hacı Bektaş Nasayihı bulunmaktadır.  

 
 
 
 
 



 63 

2.3.2.1.4. Besmele Şerhi  
 

Manisa İl Halk Kütüphanesi'nde 3536 no.da, "Kitab-ı Tefsir-i Besmele 

Maa Makalat-ı Hacı Bektaş Rahmetu'llah" yazılı bir risale vardır. 827/1423 

senesinde Cafer b Hasan tarafından istinsah edilmiş olan 30 varaklık bu 

risale, Rüştü Şardağ tarafından, günümüz diline çevrilerek yayımlanmıştır 

(Hacı Bektaş Veli, Besmele Tefsiri (Tefsir-i Besmele), Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 1993). Ayrıca Yrd. Doç. Dr. Hamiye Duran'ın hazırladığı 

metin ve sadeleştirme bir arada Türkiye Diyanet Vakfı tarafından basılmıştır.  

 

Abdülbaki Gölpınarlı, Hacı Bektaş-ı Veli'ye ait olduğunu bildirdiği bazı 

eserlerden bahseder. Ona göre, Hacı Bektaş-ı Veli'nin iki sayfalık bir 

şathiyyesi vardır; bunu 1680 yılında Enverî mahlaslı Hurufi ve Nakşî bir 

yazar, manzum ve mensur olarak şerhetmiştir, ancak o, ne şathiyyenin, ne 

de Tuhfetü's-Salikin isimli şerhin bulunduğu yeri söylemektedir. Bu bakımdan 

böyle bir şathiyyenin varlığı sadece yazılı olarak bilinmektedir.  

 

Yine Abdülbaki Gölpınarlı, Darü'l-Fünun (İstanbul Üniversitesi) 

Edebiyat Fakültesi reisü'l-müderrisini Mahmut Bey Baba'ya ait bir mecmuada 

Hacı Bektaş-ı Veli’ye ait bir Hadis-i Erbain Şerhi gördüğünü ve kendisinin de 

bunu istinsah ettiğini yazar (Yılmaz, Akkuş, Öztürk, 2007: 18,19). 

 

 

2.4. ALEVİLİK VE BEKTAŞİLİK 

 

Alevi ve Bektaşilik ile ilgili yapılan bazı çalışmalarda bu iki kavramın 

beraber kullanıldığını, bazı çalışmalarda birbirinin yerine kullanıldığını bazı 

çalışmalarda da müstakil bir tanımı ifade etmede kullanıldığını müşahede 

etmekteyiz. Alevilik ve Bektaşiliğin aynı olduğunu savunanlar olduğu gibi 

farklı olduğunu savunan düşünür ve akademisyenlerde vardır.  

  



 64 

 Melikoff (2006),Alevilik ve Bektaşiliğin aynı olduğunu düşünmektedir. 

“Alevilik, Bektaşilik’ten ayrılamaz. Çünkü her iki deyim de aynı olguya, Türk 

halk sûfiliği olgusuna bağlıdır. Bektaşiler gibi Aleviler de Hacı Bektaş 

Veli'den himmet umarlar.”(Melikoff, 2006: 29) şeklinde ifade eden Melikoff, 

Alevilik ve Bektaşiliğin aynı kökten geldiğini fakat Alevilik ve Bektaşiliğin  

zamanla farklı iki toplum halini aldığını savunmaktadır. “Bektaşilik ve 

Alevilik -daha doğrusu Kızılbaşlık- aynı kökten gelen bir olgudur. İkisi, 

başlangıçta halk tarikatıydılar. Fakat zamanla, bilhassa XVI. 

yüzyıldan itibaren bölünmeler oldu ve iki farklı topluluk oluştu. Bir 

yandan, yerleşik olan, tekkeye bağlı ve az çok örgütlenmiş Bektaşiler, 

diğer yandan, köylerde veya kırlarda oturan ve en eski zamanlardan 

beri dinleri batini olan Kızılbaş denilen toplumlar” (Melikoff 2004,22). 

Melikoff zamanla oluşan bu ayrımın sosyal farklılaşma sonucunda 

ortaya çıktığını ifade eder ve daha sonra  Alevilik ve Bektaşiliği iki ayrı 

zümre olarak görür. “Aralarındaki temel fark, sosyal bir farktır. Yüzyıllar 

boyunca, umumiyetle aşiret çevrelerinden gelmiş, eski göçebeler olan Ale-

viler, yabanlar olarak kalırlarken, Bektaşiler, kent merkezleri yörelerinde 

toplanarak, müritleri okumuş çevrelerden gelen bir tarikat oluşturmuşlardır. 

(Melikoff, 2006: 29). 

 Aleviler kır çevrelerde halka bağlı özlerini sürdürürlerken, Bektaşiler, 

kentlerin kalabalığı içinde, toplu ve düzenli bir tarikat oldular. Bu sosyal fark, 

iki zümre arasında giderek büyüyen bir uçuruma yol açacaktır. Birinciler 

ümmi kalırlarken, ikinciler oh muş aydınlar olacaklardır. Bu da, "Her Kızılbaş, 

Bektaşi' dir, fakat her Bektaşi, Kızılbaş değildir" görüşünün doğmasına yol 

açacaktır, (Melikoff,102) 

 Melikoff aleviler ve Bektaşiler arasında zamanla oluşan bu uçurumun 

sebepleri arasında Far-Masonluğu da göstermektedir. “Bektaşiler ve Aleviler 

arasındaki uçurum, XIX. yüzyıl içinde, giderek derinleşecektir. İki zümre 

arasındaki sosyal farklılık yanında, bir başka sebep olarak, tarikatın resmen 

kaldırılışıyla, Bektaşilerin, gelişmeye başlayan Far-Masonluğa yönelmeleri 

de, ayrılığı derinleştirecektir (Melikoff, 26)”.  

  



 65 

 İlyas Üzüm, Alevi-Bektaşi ayrımının temel sebebinin sosyal 

farklılaşma olduğunu ileri sürmektedir. “Kızılbaşlar genellikle kırsal bölge-

lerde, Bektaşiler ise şehir merkezlerinde yaşarlar. Bu bakımdan, yegane 

belirleyici kıstas sayılmamak şartıyla, haklı olarak Kızılbaşlar köy Bektaşileri 

şeklinde anılmışlardır. Yaşanılan bölgelerin farklı oluşu bir başka önemli 

ayrışmaya da zemin hazırlamıştır; Kızılbaşlar yol mensubu olmak için aynı 

kökene mensup anne-babadan gelmeyi şart koşarken, Bektaşiler buna 

önem vermemiş; ikrar veren herkesin yola girebileceği ne hükmetmişlerdir. 

Kızılbaşlar Osmanlı döneminde merkezi otorite ile iyi ilişkiler içine girmemiş, 

ya sık sık "ayaklanmış" ya da sonraki dönemlerde içlerine kapanarak "kapalı 

toplum" hayatı sürdürmüşlerdir. Bektaşiler ise zaman zaman kimi sorunlar 

yaşamış olmakla birlikte, genelde merkezi yönetimle daha olumlu ve sıcak 

ilişkiler geliştirmişlerdir” (Üzüm,2007: 49). 

  

 Sönmez Kutlu (2005), Alevi- Bektaşi farklılaşmasının siyaset temelli 

kültürel bir farklılaşma olduğunu ileri sürmektedir. “Kızılbaş Alevilikle 

Bektaşilik arasındaki farklılaşma, siyaset temelli kültürel bir 

farklılaşmadır. Yavuz Sultan Selim ve Şah İsmail arasındaki siyasal 

anlaşmazlıklar sonucunda, kırsal kesimdeki Bektaşilik, şehir 

Bektaşiliğinden kültürel ve siyasal açıdan farklılaşmaya başlamış ve bazı 

konularda Şia'nın siyasi fikirlerinin etkisinde kalmıştır. Bunun sonucunda 

Azeriler Şiileşmişse de, Anadolu Aleviliği Şiileşmemiştir. Bir çok 

mezhebin Alevilik üzerinde etkisi olmuş ancak, mistik bir yapısını ve 

mistik bir din anlayışını sürdürmesi dolayısıyla bir mezhep hüviyetini 

kazanmamıştır. Mezhepler üstü kalmayı ve yetmişi iki millete aynı gözle 

bakmayı kendisine ilke edinmiştir (Kutlu, 2005: 34,59,63,64,154). 

 Aralarındaki siyasi sosyal farklılaşmaya rağmen Kutlu Aleviliği, 

"Bektaşi kültür ve edebiyatının ağır bastığı bir İslami inanç ve yasayış 

biçimi ile Türkmen kültürünün ve İslam öncesi inanış ve yaşayış biçiminin 

iç içe girmiş şeklidir ve soya bağlıdır“ (Kutlu,2005:153) şeklinde 

tanımlamakta ve iki unsuru beraber görmektedir.  

 



 66 

Fığlalı da Alevilik ve Bektaşiliğin aynı güruhu ifade eden kavramlar 

olduğunu ifade etmektedir. “ Bektaşilik, Hacı Bektaş Veli tarafından kurulan 

bir tarikattır. Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisi, tevella (Ehl-i Beyt’i sevenleri 

sevme), teberra (Ehl-i Beyt’i sevmeyenleri sevmeme) gibi Aleviliğin temel 

esaslarına bağlı oluşları yüzünden, Bektaşiliğe, Alevilik denebilir.” 

 

Mehmet Eröz ise Alevilik ve Bektaşiliğin birbirinden farklı olduğunu ileri 

sürmektedir. “Bu Alevilik, Sünnilerin Ehl-i Beyt’e olan sevgilerini ifade 

eder manadan öteye geçemez. Çünkü Türkiye'de her Bektaşi, Alevi 

olduğu halde, her Alevi Hacı Bektaş'ı Horasan ereni sayıp hürmet 

etmesine rağmen, Bektaşi değildir. Bu yüzden köy Bektaşisi şehir 

Bektaşisi ayrımı yapılmaktadır. köy Bektaşilerine Alevi denildiği halde 

şehir Bektaşilerine Bektaşi denir” (Eröz,1977, 52). 

 

 Teoman Şahin (1995) de Alevilik-Bektaşilik ayırımı üzerinde durur 

ve Bektaşiliğin Aleviliği asimile etmek amacıyla Osmanlı idarecileri 

tarafından kurdurulduğunu ileri sürer. Ona göre Safevilerin, Aleviliği 

dinsel kimlik olarak benimsemesinden sonra XV. yy.ın ortalarından 

itibaren Osmanlı saltanatı anti-tez olarak Sünnileşme ve Sünnileştirme 

politikası gütmeye başlamıştır. Bilhassa II. Bayezid Anadolu'yu 

denetlemek ve Sünnileştirmek için büyük çaba harcamış, tarikatlara 

yardım etmiş ve onları örgütlemiştir. Müslüman Safeviler Osmanlı'nın en 

büyük düşmanı kabul edilmiştir. Bu noktada II. Bayezid, Hacı Bektaş'ın 

adını öne çıkarmayı hedeflemiş, onun medfun olduğu kasabaya ciddi 

yardım göndermiş, Balım Sultan'ı beslemiş, Hacı Bektaş Vilayetnamesi 

yazdırarak muhtelif yerlere dağıttırmıştır. Bu çabalar yavaş yavaş tutmuş, 

her türlü fikre kapısını açan Bektaşiliğe değişik fikirlere mensup insanlar 

katılmış ve sonuçta kültürel ve dinsel bir sentez ortaya çıkmıştır 

(Şahin:1995, 13-20). 

 

 Alevilik ve Bektaşilik kavramlarının yanında bu güruhu tanımlamak 

için kullanılan bir başka kavram da “Kızılbaş”tır. Farklı manaların 



 67 

yüklendiği Kızılbaş kavramının incelenmesi ve mahiyetinin ortaya 

konmasının  faydalı olacağı kanaatindeyiz.  

 

 

2.5. KIZILBAŞ KELİMESİ VE MAHİYETİ 

  

 Kızılbaş kelimesinin ilk defa ne zaman kullanıldığına dair kesin bir 

kayıt yoksa da, ağırlık kazanan görüşe göre bu adlandırma XV. yüzyılın 

son çeyreğinden itibaren ortaya çıkmıştır. Şah İsmail’in babası Şeyh 

Haydar, muhtelif Türkmen boylarının oluşturduğu taraftar kitlesine her 

biri  bir imamı temsil etmek üzere on iki dilimli kızıl börk giydirmiş ve 

giderek bu kitleler Kızılbaş ismiyle anılır olmuştur. Terim zaman içinde 

bütün Safevi yandaşlığını kapsayan çok geniş bir sosyal tabanı 

nitelemek üzere kullanılmıştır (Üzüm, 2007: 41).  

  

Kızılbaş, Türkmen boylarının Osmanlıya karşı isyanlarında kızıl börk 

giyenlerin yoğunlukta olmaları dolayısıyla siyasal olarak Osmanlı aleyhtarı 

demektir. Kızılbaş Şah İsmail'in bu Türk boyları arasında Şiiliği yayma 

faaliyetleri sonucu, Osmanlı aleyhtarı, dedelik kurumuyla Hz. Peygamber 

soyuna kendisini bağlayan, Hz. Ali ve diğer 12 imama Şiilikten farklı bir mistik 

misyon yükleyen, Pir veya Dede/Baba gibi kimselerin önderliğinde talip 

mürşid ilişkisi içerisinde dini bir yaşam sürdüren Şah İsmail taraftarı 

Müslüman Türk topluluklarının genel adı olmuştur. Bugün Anadolu'da Alevi 

zümreler içerisinde Kızılbaş olarak varlıklarını devam ettiren kesim, sözünü 

ettiğimiz bu grubun devamıdır. Ancak daha sonraları, Tacik, Afgan, İran ve 

diğer milletlerden Safevilere destek veren topluluklar ve İsmaililer için de 

Kızılbaş denilmiştir. Günümüzde bu topluluk Kızılbaş kelimesine, tarihi süreç 

içerisinde olumsuz anlamlar yüklendiği için Alevi olarak isimlendirilmeyi tercih 

etmektedirler (Kutlu, 2005: 152, üzüm 2007 39,40,41). 

   

 Alevi-Bektaşi toplumunda Kızılbaş kelimesinin ortaya çıkışına dair 

çeşitli yorumlar vardır. Bu yorumlardan birisi; Uhud Savaşı’nda 



 68 

Peygamber'in dişi kırılınca O'nun kanının yere akmasını ve böylece bir kurak 

olmasını önlemek amacıyla Hz. Ali, Hz. Peygamber'in kanının avucuna 

alarak sarığına çalmış, böylece sarığı kırmızıya boyanan Hz. Ali'ye işaretle 

Kızılbaş nitelemesi kullanılmıştır. İkinci bir yorum  Hayber muharebesinde 

Hz. Ali başına kırmızı bir sarık sarmıştır. Sıffin savaşında Hz. Ali askerlerini 

Muaviye askerlerinden ayırt etmek kırmızı sarık sardırmış aynı zamanda 

kendisi de bağlamıştır. Bir diğer yoruma göre Hz. Ali, İbni Mü!cem tarafından 

başından yaralandığında başındaki sarık kırmızı boyanmış ve böylece 

Kızılbaş kelimesi kullanılır olmuştur. 

 

 Kızılbaşlar hakkında yaygın olan bir diğer durum ise Osmanlı’nın 

Kızılbaşlara yaptığı zulüm ve baskı sonucunda Kızılbaşlar şehirlerden 

dağlara kaçmışlardır. Süleyman Uludağ (2004) bu durumu şu şekilde 

açıklamaktadır.  

“Osmanlı'nın Kızılbaşları dağlık bölgelerde, ormanlarda, kuş konmaz, 

kervan geçmez yerlerde yaşamak zorunda bıraktığı veya Osmanlı'dan 

korkan Kızılbaşlar'ın böyle yerlerde yaşamayı güvenlikleri açısından daha 

uygun buldukları, iddiası da gerçekleri yansıtmamaktadır. Bugün Kızılbaşların 

yaşadıkları bölgeler ve köylerdir. Aynı bölgelerde kurulan Sünni köyler, 

Kızılbaş köylerinden daha az değildir. Artvin'den İstanbul'a kadar olan 

Karadeniz’in ormanlık bölgelerindeki köy ve kasabaların tamamına yakın 

kısmı Sünni olduğu halde çok çetin hayat ve geçim şartları altında burada 

yaşamak zorunda kalmışlardır. Türkiye'de en fazla göç veren Kastamonu ve 

Bolu gibi illerin Sünni köyleri Alevi köylerinden daha zengin ve iyi durumda 

değildir.  Kızılbaşlar'ın daha çok dağlık ve ormanlık alanlarda ve yaylalarda 

yaşadıkları doğrudur. Fakat, bunun sebebi politik ve ideolojik değil, sosyolojik 

ve kültüreldir. Orta Asya bozkırlarından gelen göçebe Türkmenler ister 

Kızılbaş, ister Sünni olsun Anadolu'da ne bozkırlarda ve ormanlık alanlarda 

yaşamayı tercih etmişler. Nitekim XIX. asrın ikinci yarısında, dağlık 

Kafkasya'dan' muhacirler de Anadolu'da, kendi irade ve arzularıyla dağlık 

bölgelere yerleşmişlerdir. Safeviler'in egemen oldukları bölgelere 

Anadolu’dan göçe den Kızılbaş Türkmenler (Rumlu, Tekelu, Şamlu 



 69 

Türkmenleri gibi) olmakla beraber Safevi-Osmanlı gerginliğinden önce 

Kızılbaşların yerleşim alanları ne ise bu gerginlikten sonra da hemen hemen 

aynı kalmıştır (Uludağ, 2004: 169,170).  

 

 

2.6. ALEVİLİK VE SÜNNİLİK  

 

 Alevilik ve Sünnilik, dini ve siyasi tartışmalarda bir şekilde gündeme 

gelen, gündeme geldiği dönemlerde çözülemeyen problem olarak 

gösterilen fakat hakkıyla incelendiğinde mahiyet itibariyle birbirinden çok 

da farkı olmayan önemli bir meseledir. Çoğunlukla siyasi ihtiraslar 

sonucunda başlayan bu manasız ayrım günümüze kadar devam etmekte 

ve bu iki güruhun birbirini tanımasına fırsat verilmemektedir. Alevilik ve 

Aleviliğin tarihi ve teşekkülü hakkında malumat vermeye çalıştığımız bu 

çalışmamızda, birbirinin düşmanı gibi gösterilen Alevi ve Sünni 

toplumunun birbirlerine karşı olan önyargılarının kırılması amacıyla 

Sünnilik ve Alevi-Sünni bütünleşmesi hakkında malumat vermenin de 

faydalı olacağı kanaatindeyiz.  

 

“Sünni veya Ehlisünnet, kelime anlamıyla Hz. Muhammed'in sünnetine 

yani söz, davranış ve kabullerine uyan, düşünce ve yaşayışında bunları 

hakim kılan kişi veya kişiler demektir. Bu yanıyla Sünnilik veya Ehlisünnet'ten 

olmak, bütün Müslümanların ortak niteliğidir. Çünkü, siyasal ayırım tablo-

sunda adı ne olursa olsun, bir Müslüman için Hz. Muhammed'in sünnetine 

uygunluk, hayatın her alanında temel gayedir. Buna göre, tarihsel-siyasal 

ayırımda yeri ne olursa olsun, bir insan, Muhammedi sünnete uygun bir 

hayat tarzı izliyorsa, o, Ehlisünnet'tendir.” (Öztürk,1998: 21). 

Ethem Ruhi Fığlalı Ehl-i Sünnet ve Cemaat, yani Sünniliğin mahiyetini 

şu şekilde açıklar, ” Sünnet ve Cemaat ehli, bizim için bir fırka değil,doğrudan 

doğruya Kur'an-ı Kerim ve Sünnet-i Nebeviye'nin özüne ve aslına sahip çıkan 

cumhur’un yoludur, Allah’ın buyurduğu es-Sıratu'I-Müstakim’dir, itikadi 

görüşleri itibariyle bizatihi Kur'an ve Sünnet'in tezahürüdür. Onun için de 



 70 

dünya Müslümanlarının en büyük çoğunluğunun gönül verdiği, bağlandığı ve 

itikadi görüşlerinin dayandığı engin bir kaynaktır (Fığlalı,2004: 90). 

 

Türkler Alevisi ve Sünnisi, Muhammed'i ve Ehl-i Beyti'ni baştan beri 

baş tacı etmiş, sevinçleriyle, üzüntüleriyle bir olmuştur. Türkler, İranlılar 

aracılığıyla İslamiyet'in birçok unsurlarını almalarına karşın, Şiilik kanalıyla 

Müslüman olmamışlar, esasen Sünniliğe bağlanmışlardır. Anadolu'yu 

Türkleştirme ve İslamlaştırma inancını ve amacını paylaşan Türkler, İran 

kültüründen uzak kalmışlardır. Onlar, kendilerine özgü bir dini-tasavvufi 

anlayışla, Sünni-Hanefi inanca bağlı olmakla birlikte Şamanilik ve Melamiliğin 

ağır bastığı,Türkmen Sünniliği olarak adlandırılabilecek özellikleri olan bir 

Müslümanlığın temsilcileridir (Engin, 2004: 285). Ethem Fığlalı’ya göre, Sünni 

kavramı Muhammed'in yolunda olan anlamına geldiğine ve Ali'nin onun 

yolunun şaşmaz bir takipçisi olduğuna göre, Alevilerin de aynı yolda 

bulunmaları kaçınılmazdır. Bu nedenle Alevi-Sünni ayrımından söz 

edilmemelidir (Fığlalı,1990:394). 

 

 Alevi- Sünni ayrımının manasızlığını ve Alevi ve Sünnilerin 

bütünleşmesi gerektiğini Baha Said Bey tarihimizi misal göstererek şu 

şekilde ifade etmektedir.  

 “İçimizde Ali  adına and içmiş, bel bağlamış canlar, eller var biraz 

onları da düşünelim. Fakat, düşünmek için bilmek lazım. Gayemiz işte budur. 

Anayurdumuzun haritasına göz gezdirelim ve kalemimizin ucu ile 

sıradağlarını çizelim. Bu dağlarda yaşayan Oğuz Türk'ü çoğunlukla "Ali-

dost"tur. Biz onlara kısaca "Kızılbaş der geçeriz; sonra onları kötü de 

görürüz. İşte bu "dost"lardan söz edeceğim. İsterim ki ne yar gücensin ne 

ağyar; yalnız, birbirimizi bilelim ve tanıyalım. Mesela Çepni boyundan Oğuz 

Türk'ü Kızılbaş Ali Çavuş bilsin ki, Kütahya' dan Alayuntlu Osman Çavuş kan, 

can kardeşidir. Kargın Türkmeni Hüseyin Çavuş da Bigalı Ömer Onbaşı'nın 

kan ve can kardeşidir. İkisi de Türk, birer arslan yavrusudur. Osman Çavuşla 

Ömer Çavuş, mavzerini düşmanın iki kaşının ortasına nişan alırken, Ali ve 

Hüseyin Çavuşlar, "Yezid'in düşmanı dostumdur" diye havaya sıçramasını 



 71 

Ordu da devlet de, bu iki arslan yavrusu Türk'ündür. İstenir ki, Kızılbaş 

obasına yolu uğrayan yörük, düşman pususuna düşmüş gibi ürkmesin! "Ak 

kavak"lı köye yolu düşen Kızılbaş da "Yezid" eline düşmüş mazlum gibi 

titremesin!” (Baha Said Bey, 2006: 154). 

 

 

2.7. ALEVİ VE BEKTAŞİLERİN YAZILI KAYNAKLARI 

 

 Son on yıldır Alevi ve Bektaşi kültürü üzerine yapılan çalışmalar 

sonucunda bir çok yüksek lisans ve doktora tezi hazırlanmış ve bir çok 

kitap yayımlanmıştır. Bunların yanında Diyanet İşleri Başkanlığının 

“Alevi-Bektaşi Klasikleri” başlığı altında yayımladığı eserler yüzyıllar 

boyu  bu toplumun inançlarına yön vermiş ve dedelerin belleklerinde 

çoğu zaman hıfz olunmuştur. Diyanet İşleri Başkanlığının öncülük ettiği 

bu projede yayımlanan eserler şu şekildedir. 

 

 

2.7.1. Tefsîr-i Besmele (Şerh-i Besmele) 

 

Hacı Bektâş Velî’ye ait bu eserde Besmele’nin tefsîri yapılmaktadır. 

Cenâb-ı Hakk’ın lafza-i celâli olan Allah ismi ile birlikte Rahmân ve Rahîm 

isimlerini anmanın, bir ibâdete, bir işe başlarken onları telaffuz etmenin 

manevî değeri üzerinde durulmaktadır. Eserde daha çok hadîs-i şerîflerden 

yararlanılmış, zaman zaman Peygamber kıssalarına, tarîhî olay ve 

menkıbelere yer verilmiştir. Daha önce Rüştü Şardağ’ın çevirisiyle Kültür 

Bakanlığı tarafından az sayıda basılarak yayınlanmış olan bu eseri bugün 

yayınevlerinde bulmak mümkün değildir. Çeviri için esas alınan nüsha 

Manisa İl Halk Kütüphanesi’nde bulunan ve Türkiye’de bugüne kadar tespit 

edilen tek nüshadır. Yrd. Doç. Dr. Hamiye Duran bu nüshayı latinize etmiş ve 

sadeleştirmiştir. 

 

 



 72 

2.7.2. Makâlât 

 

Hacı Bektâş Velî’ye ait olan bu eserde dört kapı kırk makâm 

anlatılmaktadır. Hacı Bektâş Velî Hoca Ahmet Yesevî’nin şekillendirdiği 

anlayışa paralel olarak şerîat, tarîkat, ma’rifet ve hakîkat kapılarına ait 

tasavvufî makamları Kur’an âyetleri ve hadîsleri referans göstererek 

açıklamıştır. Alevî-Bektâşî vatandaşlarımız tarafından kabul gören bu eserin 

Hacı Bektâş Velî’ye ait olduğu üzerinde genel bir ittifak bulunmaktadır. Çeviri 

için Nevşehir/Hacıbektaş’ta ikamet eden Hacı Bektâş Velî evlatlarından 

Veliyettin Ulusoy’un elinde bulunan nüsha esas alınmıştır. Prof. Dr. Ali 

Yılmaz, Prof. Dr. Mehmet Akkuş ve Dr. Ali Öztürk bu nüshayı latinize etmiş 

ve sadeleştirmişlerdir.  

 

 

2.7.3. Velâyetnâme 

 

Bu eserde Hacı Bektâş Velî’nin menkıbevî hayatı yer almaktadır. Hacı 

Bektâş Velî’nin Hoca Ahmet Yesevî’nin isteğiyle Lokman-ı Perende 

tarafından yetiştirilmesi, Türkistan coğrafyasından başlayarak Anadolu’da 

yaptığı İslâmlaştırma faaliyetleri, Mevlâna, Ahî Evran Velî, Yunus Emre, 

Seyyid Mahmut Hayrânî ve Nûreddin Caca Bey’le yaptığı görüşmeler bir 

velâyetnâme üslubu içerisinde anlatılmaktadır. Daha önce Abdülbâki 

Gölpınarlı Velâyetnâme’yi günümüz Türkçesi’ne çevirmiş, ancak eser yeterli 

sayıda basılmadığı için geniş halk kitlelerine ulaştırılamamıştır. Yrd. Doç. Dr. 

Hamiye Duran Süleymaniye Kütüphanesi’nde bulunan en eski nüshayı esas 

alarak latinize etmiş ve sadeleştirmiştir. 

 

 

2.7.4. Dilgüşâ 

 

Bu eser Hacı Bektâş Velî’nin halîfelerinden Abdal Mûsâ tarafından 

yetiştirilmiş olan Kaygusuz Abdal’a aittir. Kaygusuz Abdal Hacı Bektâş 



 73 

Velî’den sonra Bektâşîliğin kurumsallaşmasını sağlayan ikinci önemli kişidir. 

Dilgüşâ (gönül anahtarı) târihî, dinî ve edebî öneminin yanısıra, insanları 

birlik ve beraberliğe çağıran muhtevâsıyla da günümüzdeki sosyo-kültürel 

problemlerimize çözüm getiren bir eserdir. Kaygusuz bu eserinde çeşitli dinî 

bilgi ve tasavvufî mefhumları benzetme ve mecaz gibi edebî sanatları 

kullanarak daha iyi anlaşılır hale getirmeye çalışmıştır. Hacı Bektâş Velî 

evlatlarından Veliyettin Ulusoy’un elinde bulunan nüsha esas alınmış; Prof. 

Dr. Abdurrahman Güzel bu nüshayı latinize etmiştir. 

 

 

2.7.5. Saraynâme 

 

Bu eser de Kaygusuz Abdal’a aittir. Bu eserde cihanın bir saray 

olduğu, bu sarayın da mutlaka bir Pâdişâh’ının bulunduğu vurgulanmaktadır. 

İnsanın bu dünyada yaşarken dünya ve âhiret dengesini iyi gözetmesi 

gerektiği dile getirilerek, Allâh’ı tanımanın ve ibâdet etmenin önemine dikkat 

çekilmektedir. Prof. Dr. Abdurrahman Güzel, Dilgüşâ’nın Marburg nüshasını 

esas alarak latinize etmiştir. 

 

 

2.7.6. İlm-i Câvidân 

 

Virânî Baba’ya ait olan bu eserde Fâtiha Süresi’nin tefsîri 

yapılmaktadır. Virânî Baba Alevî-Bektâşî geleneğinde deyiş ve nefesleri 

okunan yedi büyük Hak âşığından birisidir. İlm-i Câvidân Alevî geleneğinde 

önem verilen bir eserdir. Allah, Peygamber ve Ehl-i Beyt sevgisinin anlatıldığı 

eserde, dört kapı kırk makam, âdâb ve erkân gibi konulara yer verilmektedir. 

İki nüsha esas alınmıştır. Nüshalardan biri Amasya-Merzifon’da ikamet eden 

Turan Saltık Dede’nin özel kütüphanesinde, diğeri ise Çorum-Dodurga 

Mehmed Dede Tekkeköy’de ikamet eden Eyüp Öztürk Dede’nin özel 

kütüphanesinde bulunmaktadır. Eser Doç. Dr. Osman Eğri tarafından latinize 

edilerek sadeleştirilmiştir. 



 74 

2.7.7. Erkânnâme 1   

 

Bektâşî geleneğinin âdâb ve erkânının anlatıldığı el yazması eserler 

Erkânnâmelerdir. Erkânnâmeler tarihte Bektâşî dergâhlarında dervişlerin 

tarîkat kurallarını öğrenmek için sürekli okudukları eserlerdir. Yayınlanacak 

olan bu erkânnâmede tâlibin yapması gerekenler, tâliblerin birbirlerine karşı 

davranışları, halleri, dünya sevgisini terk etmenin gereği, sûfîliğin anlamı, 

sohbetin önemi, âhiret hâli ve tâlibin îmânını tamamlayan unsurlar, üç sünnet 

yedi farz gibi konular pedagojik bir üslupla işlenmektedir. Yapı Kredi Sermet 

Çifter Araştırma Kütüphanesi’nde buluna nüsha Arş. Gör. Doğan Kaplan 

tarafından latinize edilmiş ve sadeleştirilmiştir. 

 

 

2.7.8. Erkânnâme 2 

 

Bu eserde Bektâşî dervişlerinin giydikleri tâcın, dört kapı kırk 

makamın, çeşitli tasavvufî derecelerin anlamı, fakr makâmının önemi gibi 

konular üzerinde durulmaktadır. Tarîkatın esasları âyetler referans 

gösterilerek açıklanmaktadır. Yapı Kredi Sermet Çifter Araştırma 

Kütüphanesi’nde yer alan nüsha Dr. Nurgül Özcan tarafından latinize edilmiş 

ve sadeleştirilmiştir. Süleymâniye Kütüphanesi’nde bulunan bir başka 

Erkânnâme nüshası da çeviri işlemleri bittikten sonra bu esere ilave 

edilecektir. 

 

 

2.7.9. Hızırnâme 

 

Anonim olan bu eserde dört kapı kırk makâm, musâhiplik yol ve 

erkânı, mürebbî, kurban, tercemân kavramları, ikrâr vermek, erkân çalmak, 

gülbank okumak, erkân değneğinin (tarık) cennetteki Tûbâ ağacından 

kesilmesi, On İki İmâmlar, On Yedi Kemerbest, dâra durmak, tecellâ, tevellâ 



 75 

konuları işlenmektedir. Eser araştırmacı-yazar Baki Yaşa Altınok’un özel 

kütüphanesinde bulunan eser, Altınok tarafından latinize edilmiştir. 

 

 

2.7.10. Kitâb-ı Cabbâr Kulu 

 

Bu eser Cabbâr Kulu isminde bir Bektâşî dervişi tarafında yazılmıştır. 

Erkânnâme türüne dahil edilebilir. Dört kapı kırk makâm, velâyet, dervişlik, 

büyükleri ziyaret, sohbet, halvet ve zikir eserde yer alan konular arasındadır. 

Üç nüsha esas alınmıştır. Bunlar: 1. Çorum/Dodurga/Mehmed Dede Tekke 

Köyü’nde ikamet eden Eyüp Öztürk (Dede)’nin özel kütüphanesinde 

bulunana nüsha. 2. Amasya/Gümüşhacıköy/Karaköy’de ikamet etmekte iken 

Hakk’a yürümüş olan Durmuş Topal (Dede)’ye ait nüsha. 3. 

Amasya/Hamamözü/Yemişen Köyü’nde ikamet etmekte iken Hakk’a yürümüş 

olan İsmail Göktaş’a ait nüsha. Eser Doç. Dr. Osman Eğri tarafından latinize 

edilmiş ve sadeleştirilmiştir. 

 

 

2.7.11. Kitâb-ı Dâr 

 

Anonim olan bu eserde Bektâşî geleneğinde sürdürülen ve vefat eden 

bir kişi için düzenlenen “Dardan İndirme Erkânı” sırasında okunan duâ yer 

almaktadır. Bu duâ besmele ile başlamakta ve okunan Kur’an âyetiyle devam 

etmektedir. Bu duâda Allâhu Teâlâ’nın isimleri, Hz. Âdem’den Hz. 

Peygamber’e kadar gelen Peygamberlerin isimleri, Ehl-i Beyt’in isimleri 

anılarak vefat eden kişi için Allâh’a yakarışta bulunulmaktadır. Üç nüsha esas 

alınmıştır. İlk iki nüsha Amasya/Gümüşhacıköy Karaköy Durmuş Topal dede 

özel kütüphanesinde bulunmaktadır. İkinci nüsha ise Çorum/Dodurga 

Mehmet Dede Tekkeköy’de ikamet eden Hacı Molla Mustafa oğlu Bektaş 

Güneş Dede’nin özel kütüphanesinde mevcuttur. Eser Doç. Dr. Osman Eğri 

tarafından latinize edilmiş ve sadeleştirilmiştir. 

 



 76 

2.7.12. Dâstân-ı İbrahim Edhem 

 

Anonim olan bu eserde Horasan Pâdişâh’ı iken tâcı tahtı terk ederek 

dervişlik yapmaya başlayan İbrahim Edhem’in menkîbeleri anlatılmaktadır. 

İbrahim Edehem hem Alevî, hem de Sünnî gelenekte bilinen ve menkîbeleri 

anlatılan târihî bir şahsiyetir. Menkîbeye göre İbrahim b. Edhem gençlik 

çağında avlanırken iki defa, “Sen bunun için mi yaratıldın, bunu yapmakla mı 

emrolundun?” şeklinde gaipten bir ses duymuş, aynı sesi üçüncü defa atının 

sırtındaki eyerin kaşından da işitmesi üzerine bütün malını mülkünü terk edip 

zühd yoluna girmeye karar vermiş, Abdullah b. Mübarek’in de aralarında 

bulunduğu altmış kadar ilim yolcusu gençle birlikte Mekke’ye doğru yola 

koyulmuştur. Esas alınan nüsha Amasya/Gümüşhacıköy Karaköy Durmuş 

Topal dede özel kütüphanesinde bulunmaktadır. Eser Doç. Dr. M. Mahfuz 

Söylemez tarafından latinize edilmiştir. 

 

 

2.7.13. Muhammed b. Hanefiyye Cenknâmesi 

 

Anonim olan bu eserde Muhammed b. Hanefiyye’nin menkıbevî hayatı 

anlatılmaktadır. Ehl-i Beyt bir bireyi olan Muhammed b. Hanefiyye, sair Ehl-i 

Beyt mensupları gibi birçok menkîbeye konu edilmiştir. Bu yönüyle Türk 

edebiyatının da önemli kahramanları arasında yer almaktadır. Türk 

edebiyatında ona atfedilen birçok cenknâme bulunmaktadır. Türk halkının bu 

kutlu aileye vermiş olduğu değeri göstermesi açısından büyük bir öneme 

sahip olan bu eserler, geçmişte geceleri yapılan sohbet meclislerinde 

(ümsiyât) okunur, o kutlu ailenin yâd edilmesi hedeflenirdi. Esas alınan nüsha 

Amasya/Gümüşhacıköy Karaköy Durmuş Topal dede özel kütüphanesinde 

bulunmaktadır. Eser Uzman Ceyhun Ünlüer tarafından latinize edilerek 

sadeleştirilmiştir. 

 

 

 



 77 

2.7.14. Fütüvvetnâme-i İmâm Ca’fer-i Sâdık (Buyruk) 

 

Bu eser bir Buyruk niteliğindedir. İçerisinde âdâb ve erkânla ilgili 

bilgiler bulunmaktadır. Hacıbektâş nüshası Arş. Gör. Yalçın Atalık tarafından 

latinize edilerek, sadeleştirilmiştir. 

 

 

2.7.15. Maktel-i Hüseyin 

 

Ebû Mihnef’in Arapça olarak yazdığı Maktel’in Osmanlıca’ya tercüme 

edilmiş halidir. Dört nüsha esas alınmıştır. Eserde Kerbelâ’da Hazret-i 

Hüseyin’in şehit edilişi manzûm bir dille anlatılmaktadır. 

 

 

2.7.16. Saffetü’s-Safâ (Buyruk) 

 

Şeyh Safiyyüddin Erdebîlî’ye ait Farsça nüshadan Osmanlıca’ya 

tercüme edilmiş olan bu eser yaklaşık yüzer sayfalık yedi bölümden 

oluşmaktadır. Bu bölümlerden birisi Arş. Gör. Doğan Kaplan tarafından 

latinize edilerek, sadeleştirilmektedir. 

 

 

2.7.17. Buyruk 

 

Tâliplere Alevîliğe ait öğretiyi açıklayan ve bir tür ilmihâl kitabı olan bir 

Buyruk nüshası, Arş. Gör. Doğan Kaplan tarafından latinize edilerek, 

sadeleştirilmektedir. 

 

 

 

 

 



 78 

2.8. ALEVİLERİN İNANÇ YAPISI VE GENEL KAVRAMLARI 

 

 

2.8.1. İnanç Yapısının Dayandığı Kavramlar 

 

 

2.8.1.1. Allah-Muhammed-Ali 

 

 Geleneksel Alevi inancında Allah-Muhammed- Ali ya da Hak-

Muhammed-Ali şeklinde ifade edilen bu kavram Aleviliğin en önemli ve 

en yaygın sembolüdür. Bu üçleme Alevi-Bektaşi edebiyatında da en çok 

kullanılan motiflerden biridir. Geleneksel Alevi inancında Allah-

Muhammed-Ali üçlemesi değişik mahiyetlerde ifade edilir. Hak/Allah, 

mutlak yaratıcı, İlah; Muhammed, peygamber; Ali ise veli olarak ifade 

edilirken bu ifadelerin zamanla girift hale geldiği de görülür. Geleneksel   

Alevi inancındaki Hak-Muhammed-Ali anlayışını Cenksu Üçer şu şekilde 

tasnif etmektedir. 

 

 “Hakk-Muhammed-Ali'deki Hakk, her şeyin yaratıcısı ve tek ilah olan 

Allah; Muhammed, Allah'ın kendilerine vahyettiği peygamberlerinin en 

sonuncusu olan Hz. Muhammed; Ali, Allah'ın arslanı, Peygamber'in damadı, 

amcaoğlu, büyük kahraman vb. bütün üstün meziyetleri dolayısıyla kendisine 

velayet kapısının piri olma özelliği verilmiş olan Hz. Ali'dir. Buna göre, Hakk 

ilah; Muhammed peygamber, Ali ise velayet kapısının piridir. Bu anlayışta 

Hakk-Muhammed-Ali'deki unsurların her birinin nitelik ve görevlerinin 

belirlenmiş olduğu ve olayın uluhiyyet-nübüvvet-velayet bağlamında 

değerlendirildiği anlaşılmaktadır. 

Hakk-Muhammed-Ali'deki Hakk, Allah'tır, ilahtır; Muhammed ve Ali ise 

ruhu, cismi, bedeni aynıdır, aralarında bir fark yoktur, nitelik ve özellik olarak 

bunlar birbirinin aynısıdırlar, Bu görüşte olanların genel hareket noktalarından 

biri, "Allah'ın ilk olarak kendi nurundan Muhammed-Ali nurunu yarattığı, 

Abdulmuttalib'e gelinceye kadar tek olan bu nurun Abdullah ile Ebu Talib'de 



 79 

ikiye bölündüğü ve her iki oğlun sulbünden gelen Fatıma ile Ali’nin 

evlenmesiyle tekrar birleştiği, sonra Ehl-i Beyt soyundan gelenlerce taşındığı" 

şeklindeki yaygın inanış iken; bir diğeri de kimilerince musahiplik esnasında; 

kimilerine göre ise, Gadir Hum olayında Hz. Peygamber ile Hz. Ali'nin bir 

olduklarını göstermek İçin aynı kıyafetin içine girmeleri üzerine ruhlarının ve 

cisimlerinin aynileştiği ile ilgili anlatılan aşın batıni ve mitolojik inançlardır. 

Nitekim bu olayı Hz. Peygamber'in ağzından da doğrulatma yoluna gidildiği 

görülmektedir. Aleviler arasında yaygın bir şekilde hadis olarak aktarılan bu 

söze göre Hz. Peygamber Hz. Ali'ye " Ey Ali, etin etim, kanın kanım, cismin 

cismim, ruhun ruhumdur," demiştir.  

Hakk da Muhammed’de Ali de birdir. Bunlar bir şeyin farklı 

tezahürleridir. Aslıda bunların hepsi aynıdır” (Üçer, 2005: 230-232). 

  

 İlyas Üzüm ise bu kavramları şu başlıklar altında tasnif etmektedir. 

Hak/Allah: Yüzeysel bir vahdet-i vücut, Hz. Muhammed: Yarı kapalı bir 

peygamberlik, Hz. Ali: Velayet şahı, Hz. Ali’ye uluhiyyet nispeti, Hz. 

Ali’nin Hz. Muhammed’le özdeşliği (Üzüm, 2007: 71-102). 

 

 

2.8.1.2. Ehl-i Beyt ve Oniki İmam 

 

 Kelime olarak, aile, yakın akrabalar, eş, bir bölgenin halkı, bir 

yerde bulunan insan topluluğu, bir kimsenin etrafında ona inanan ve ona 

tabi olan insanlar, taraftarlar, bir şeyi hak eden , layık olan anlamların 

gelen Ehl kelimesi ile; genel kullanımda sukûnet ve konaklama yeri 

anlamlarında çadır ve binanın her ikisini kapsamakla birlikte, özelde 

kişinin evi, hanesi, çadırı, köşkü veya sarayını ifade eden Beyt 

kelimesinin bir arada kullanılmasından oluşturulan Ehl- Beyt tamlaması, 

ev halkı hane halkı anlamlarına gelmektedir (Üçer, 2005: 249). 

  

 Geleneksel Alevi inancının en önemli simgelerinden olan Ehl-i 

Beyt, Hz. Muhammed’in ev halkını özellikle Hz. Ali, Hz, Fatma, Hz. 



 80 

Hasan ve Hz. Hüseyin’i ifade eder. İslam inancında Ehl-i Beytin önemli 

bir yeri vardır. Zira Kur’an-ı Kerim’de ve hadislerde Ehl-i Beyt övülmüş ve 

mümtaz şahsiyetler olarak anılmışlardır. Muhaddis ve müfessirlerin Ehl-i 

beytin kimler olduğu konusunda değişik yorumları mevcuttur. Bu 

yorumlar genel olarak sıralanacak olursa şöyle bir tasnif ortaya 

çıkmaktadır 

 1- Ehl-i Beyt sadece Hz.Peygamber'in hanımlarıdır. 

2-Sadece, Hz. Peygamber. Hz. Ali. Hz. Fatıma, Hz, Hasan ve 

Hz.Hüseyin'dir. 

3- Hz. Peygamber'in çocukları, hanımları ve Ehl-i Kisa'dır.  

4- Ehl-i Kisa, Vasile b. Eska, Ümmü Seleme ve Selman-ı Farisi’dir  

5-Hz. Peygamber'in hanımları ve çocuklarının da dahil olduğu  

akrabalarıdır.   

6-Sadakanın kendisine haram olduğu kimselerdir.  

7-Hz. Peygamber'in ümmeti veya bütün müttaki mü’minlerdir. 

 

 Ehl-i Beyt ile ilgili bazı hadis-i şerifler bize Ehl-i Beyt’in kimler 

olduğu konusunda fikir vermektedir.  

  

 Sa’d İbnu Ebi Vakkas’ anlatıyor: “Şu ayet indiği zaman “ Sana bu 

ilim geldikten sonra, kim seninle bu hususta mücadele edecek olursa de 

ki: “Gelin, çocuklarımızı ve çocuklarınızı, kadınlarımızı ve kadınlarınızı, 

kendinizi ve kendimizi çağırıp toplanalım, sonra niyaz edelim ki, Allah’ın 

laneti yalancılar üzerine olsun!”(Al-i İmran 61) . Resulullah Ali’yi 

Fatıma’yı, Hasan ve Hüseyin’i çağırdı ve “Allah’ım, bunlar da benim 

ehlim(ailem) buyurdu Canan, t.y: 415). 

 

 Ümmü Seleme anlatıyor: “Ben Resulullah’ın evinin kapısında iken 

şu ayet nazil oldu “Ey peygamber ailesi! Allah günahlarınızı giderip sizi 

tertemiz yapmak istiyor” (Ahzab 33). Evde Resulullah, Ali, Fatıma, Hasan 

ve Hüseyin vardı. Onlara bir örtü bürüdü ve: 



 81 

 “Allahım işte bunlar benim Ehl-i Beytimdir. Bunlardan günahı gider 

ve bunları kirlerden temiz kıl!” buyurdu. Ben atılıp: 

 “Ey Allah’ın Resulü! Ben Ehl-i Beyt’ten değil miyim?” dedim. Bana: 

 “Sen (yerinde dur. Sen zaten) hayırdasın, sen Resulullah’ın 

zevcesisin!” diye cevap verdi” (Canan, 416). 

 

 Hz. Aişe anlatıyor: “Resulullah üzerinde siyah (yünden ) nakışlı bir 

kumaş olduğu halde sabahleyin (evden) çıktı. O sırada Hasan geldi., 

O’nu örtünün altına soktu. Sonra Fatıma geldi, O’nu da soktu, sonra  

Hüseyin geldi, O’nu da soktu. Sonra Ali geldi ve O’nu da örtünün altına 

soktu. Sonra da : Ey Ehl-i Beyt! Allah günahlarınızı giderip sizi tertemiz 

yapmak istiyor”(Ahzab 33) buyurdu (Canan, 416). 

 

Bu hadis-i şerifler doğrultusunda Ehl-i Beyt’in, peygamber zevceleri 

yanında Ali Fatıma, Hasan ve Hüseyin olduğu anlaşılmaktadır. Ahzab 

süresindeki ayetten sadece Hz, Peygamber'in hanımlarının anlaşılması 

gerektiği düşüncesinin doğru olduğunu vurgulayan Kutlu, konuyla ilgili şu 

açıklamalarda bulunmaktadır. "Çünkü bu ayet, rivayet edildiğine göre, 

hicretin 6, yılında inmiştir. Hz. Fatıma, Hz. Ali ile hicretin ikinci yılında 

evlenmiş ve Hz, Hasan ile Hz. Hüseyin, bu ayet inmeden iki üç yıl önce 

hicretin 4, ve 5. yılında doğmuştur, Hz. Ali’nin evlendikten sonra Hz, 

Peygamber'den ayrıldığı ve başka evde oturduğu bilinen bir gerçektir. Bu 

durumda Hz. Peygamber'in damadı Ali ve kızı Fatma’yla, onların çocukları ev 

halkından sayılamaz, Eğer onlar başka evde oturmalarına rağmen, bu ayetin 

kapsamına girselerdi, o tarihlerde Hz. Peygamber'in iki kızıyla evlenmiş olan 

-her ne kadar birisi yaşıyor idiyse de- Hz, Osman'ın da Ehl-i Beyt kapsamına 

girmesi gerekirdi. Bu ayet, Şia tarafından Ehl-i Beyt'e yüklenen karizmanın, 

Kur'an'dan hiçbir vahyi temeli bulunmadığını açıkça ortaya koymaktadır” 

(Kutlu:2000,106). 

 

 

 



 82 

2.8.1.3. Oniki İmam 

 

 Geleneksel Alevi inancının önemli simgelerinden biri de oniki 

imamdır. Yaşadıkları devirde insanlara öncü olmuş ve risalet mesleğini 

en güzel şekilde temsil etmişlerdir. Hz. Peygamber’in soyundan gelen bu 

mümtaz şahsiyetlerin isimleri ve künyeleri şu şekildedir.  

 

1- Ali b. Ebu Talib: Künyesi Ebu'l-Hasan'dır. Ebu Turab, el-Murtaza, 

Haydar, Esedullah gibi lakapları vardır. Fil yılının otuzuncu senesi Recep’in 

on üçüncü günü doğmuştur (29 Temmuz 599). Hz. Peygamber'in amcası 

Ebu Talib'in oğlu ve aynı zamanda Resulullah’ın damadıdır. Hicret'in kırkıncı 

yılı Ramazan ayının yirmi birinde (28 Ocak 661) vefat etmiştir. İmamiyye, 

"Emiru'l-Mü'minin" unvanını ancak Ali b. Talib hakkında kullanır.  

2- Hasan b. Ali: Künyesi Ebu Muhammed'dir. Lakabı Mücteba ve 

Zeki'dir. Hicretin üçüncü yılında (624) doğmuş, 29 Safer 50/28 Mart 670 

tarihinde zehirlenerek şehid edilmiştir. Medine'de Baki mezarlığında 

gömülüdür.  

3- Hüseyin b. Ali: Künyesi Ebu Abdullah'dır. Lakabı Sıbt (torun) ve 

Şehid'dir. Hicretin dördüncü yılında doğmuş (625); 10 Muharrem 61/15 Ekim 

680 tarihinde yezidin ordusu tarafından Kerbela'da şehid edilmiştir. Gerek 

Hz. Hasan, gerek Hz. Hüseyin, Resulullah’ın en sevdiği torunlarıdır ve 

"Reyhanetu'n-Nebi" (Peygamber'in çiçek demeti) olarak anılırlar.  

4- Ali b. El- Hüseyin: Künyesi Ebû Muhammed ve Ebu’l Hasan’dır. 

Lakabı, ibadet edenlerin ziyneti ve secde edenlerin efendisi anlamlarına 

gelen "Zeyne’l Abidin “ ve “Seyyidu’s sacidin”dir. Babası İmam Hüseyin, 

annesi son İran hükümdarı Yezcürd’ün kızı olan Şehribanu’dur. 5 Şaban 38/6 

Ocak 659’da Medine’de doğmuş ve 22 Muharrem 95/17 Ekim tarihinde vefat 

etmiştir. Medine’de Baki mezarlığında medfundur. 

5- Muhammed el Bakır b. Ali Zeynelabidin: Künyesi  Ebu Cafer’dir. 

Lakabı, ilim ve hikmeti yaran, ilim derinliğine inmiş anlamına gelen Bakır’dır. 



 83 

3 Safer 57/16 Aralık 676’da Medine’de doğmuş ve 7 Zilhicce114/28 Ocak 

733’te Medine’de vefat ederek babasının yanına defnedilmiştir. İmamiye 

fırkasının esasları ve fıkhı, İmam Muhammed ile oğlu İmam Cafer Sadık’ın 

rivayetlerine dayanır. 

6- Cafer as-Sadık b. Muhammed: Künyesi Ebu Abdullah, lakabı 

Sadık’tır. 17 Rebilüevvel 80/23 Mayıs 695 tarihinde Medine’de doğmuş ve 25 

Şevval 48/ 15 Aralık 765 tarihinde aynı yerde vefat etmiştir. Gerçekten alim 

ve fazıl olup pek çok alim kendisinden istifade etmiştir.  

7- Musa el-Kazım b. Cafer: Künyesi Ebu’l-Hasan, lakabı Kazım’dır. 7 

Sefer 128/8 Kasım 745 tarihinde Mekke ile Medine arasındaki Evba’da 

doğmuş ve Harun er-Reşid tarafından Bağdat’a getirilerek isyan eder 

korkusuyla hapsedilmiştir. 25 Recep 183/1 Eylül 799 tarihinde Bağdat’ta 

vefat etmiştir. Kazımeyn’de medfundur.  

 8- Ali er-Rıza b. Musa: Künyesi Ebu’l Hasan, lakabı Rıza’dır. 11 

Zilkade 148/29 Aralık 765 tarihinde Medine’de doğmuştur. Abbasi 

halifelerinden Me’mun tarafından Irak’a getirilmiş ve kendisine veliaht 

tayin edilmişse de, bilahare 17 Sefer 203/24 Ağustos 818 tarihinde 

zehirlenerek öldürülmüştür. Şimdiki adıyla Meşhed şehrinde medfundur. 

 9- Muhammed et-Taki b. Ali: Künyesi Ebu Cafer, lakabı Taki’dir. 

Bazen Cevad ve İbnu’r Rıza da denir. 15 Ramazan 195/11 Nisan 811 

tarihinde Medine’de doğmuş 30 Zilkade 220/25 Kasım 835’de Bağdat’ta 

vefat etmiştir ve Kazımeyn’de defnedilmiştir.  

 10- Ali en-Naki b. Muhammed: Künyesi Ebu’l Hasan, lakabı Naki 

ve Hadi’dir. 2 Recep 212/27 Ekim 827’de Medine civarında doğmuş ve 3 

Recep 254/28 Haziran 868’de vefat etmiştir. Samarra’da medfundur.  

 11- Hasan el-Askeri b. Ali en-Naki: Künyesi Ebu Muhammed, 

lakabı Askeri ve Zeki’dir. 8 Rebiulahir 232/2 Aralık 846 tarihinde 

Medine’de doğmuş ve 8 Rebiülevvel 260/2 Ocak 873’te vefat etmiştir. 

Samarra’da medfundur.    

 12- Muhammed el- Mehdi b. Hasan el Askeri: Künyesi Ebu’l 

Kasım; lakabı Muntazar, Hüccet, Sahibu’z zaman ve Mehdi’dir. 15 



 84 

Şaban 255/30 Temmuz 869 tarihinde doğmuştur. Şiilere göre babası 

Hasan-el Askeri’nin ölümünden sonra gizlenmiştir. Halen sağdır ve 

kıyametten önce zuhur ederek zulümle dolmuş olan dünyayı adaletle 

dolduracaktır (Fığlalı, 2001: 159-161; Gölpınarlı, 1989 ). 

 

 

2.8.1.4. Tevella ve Teberra  

  
 Geleneksel Alevi inancının prensiplerinden biri olan tevella ve teberra 

anlayışı Hz. Peygamber ve Ehl-i Beytin hukukunu muhafaza, Onlar’ı 

sevenleri sevme ve sevmeyenleri sevmeme anlayışına dayanır. 

 Tevella: Hz. Muhammed ve soyu ile onları sevenleri sevmek  

 Teberra: Hz. Muhammed ve soyunu sevmeyenler ile, sevmeyenleri 

sevenleri sevmemek . 

 Bu anlayışın Anadolu Aleviliğine İran Şiasından geldiği ileri sürülse de Yaşar 

Nuri Öztürk tevella ve teberra anlayışının toplumda bir kamu vidanı haline 

geldiğini savunur ve bunu şu şekilde ifade eder. 

 “Şu bir gerçek ki, 14 asrı aşkın bir zaman içinde İslam ümmeti, 

andığımız tevella ve teberrayı bir kamu vicdanı, bir icma' olarak zaten 

benimsemiştir. İslam dünyasının neresinde ve kaç Müslüman evinde bir 

Muaviye veya Yezid adına rastlanabilir? Rastlayan var mıdır? Ama, 

dünyanın herhangi bir yerindeki herhangi bir Müslüman evinde bir veya 

birkaç Ali'ye, Hasan'a, Hüseyin'e mutlaka rastlamaktayız. Bu, tevella ve 

teberranın en anlamlı ve en kalıcı olanıdır. Tarikat ehli, özellikle Bektaşi 

muhitler, bu kamu vicdanını, bu ümmet çapındaki consensusu, biraz 

daha gür sesle ifade ediyorlar, hepsi bu” (Öztürk, 1998: 25). 

 

 

 

 

 

 



 85 

2.8.1.5. Üç Sünnet Yedi Farz 

   

  İslam anlayışında sünnet, Hz. Peygamber’in sözlerini ve fiillerini 

ifade eder. Farz ise Allah’ın kesin olarak yapılmasını istediği hükümleri 

ifade ederken geleneksel Alevi inancındaki üç sünnet yedi farz 

prensibindeki sünnet ve farz ifadeleri bu kavramların ihtiva ettiği manadan 

tamamen farklıdır. Üç sünnet yedi farz, geleneksel Aleviliğin tarikat 

prensiplerini ihtiva eden Buyruk kitabında bulunmakla beraber bu 

prensiplerin  günümüz Alevililiğinde uygulaması pek görülmemektedir. 

Buyruklarda geçen üç sünnet yedi farz şu şekildedir. 

 

  “Evvel sünnet budur ki daima Allah’ın kelamı dilinden gitmeye. 

Kelime-i tevhit kalbinden gitmeye. İkinci sünnet budur ki; kalbinden adaveti 

gidere. Üçüncü sünnet budur ki; eğer talip bin ise bir gibi otura,hemen biri 

söyleye. 

Evvel farz budur ki; zahit dini şeytandan nice sakınırsa ehli tarikat dahi 

yolunu dinini öyle sakına 

İkinci farz: budur ki, desti kudret makamına iletmiş ola. Yani candan geçe 

haktan dönmeye.  

Üçüncü farz oldur ki: dünya kendine zerre kadar gelmeye.  

Dördüncü farz oldur ki: halifeden tövbe ala.  

Beşinci farz oldur ki: halifeden musahip hakkını cemiyete yetire.  

Altıncı farz oldur ki: halifeden hırka giye.  

Yedinci farz oldur ki: halifeden tac urunmaktır.  

Ve dahi, sofiliğin bir şartı dahi vardır. Şart oldur ki: özün meşayihe yetüre.  

İmdi, üç sünnet yedi farz üzerine olmayan safiye, safi deyip inanmayasın.  

Pes, evvel sünnetten düşen talibi kendi gönlüne salasız. Nice hizmet ederse 

kabul edesiz. İkinci sünnetten düşen talipten bir akçe tercüman alasız. Üç 

akçe halifeye veresiz. Üçüncü sünnetten düşen talibe bir tarik uralar.  

Evvel farzdan düşen talibe üç tarik uralar. Yedi akça gazilere tercüman 

alalar. Üç akçasını halifeye vereler. On akçe nezir vereler.  

ikinci farzdan düşen talibe: yedi tarik uralar. Yedi akçe tercüman alalar.  



 86 

Üçüncü farzdan düşen talibe: dokuz tarik uralar.  

Dokuz akçe tercüman alalar. Üç akçe halifeye vereler. On altı akça nezir 

vereler.  

Dördüncü farzdan düşen talibe: onsekiz tarik uralar.  

On yedi akça tercüman alalar. On akçesin halifeye vereler. Bakisini gazilere 

vereler. Kırk akçe nezir vereler.  

Pes bu üç farzın günahı birdir. Yacı alınmış olsa musahibinden düşmüş ola. 

Kırk tarik uralar. Kırk akçe tercüman alalar. On dokuz akçesini halifeye 

vereler. Yetmiş akçe nazire vereler. 

Birinci şarttan düşen talibin özünü evliyaya iletmek şarttır. Eğer evliya kabul 

ederse malını miras etmek gerektir. Zira, evliyanın kabul etmediği talibin 

derdine derman yoktur. İmam Cafer hazretleri talip olanın haline böyle 

buyurdu” (Buyruk, 2001, 125,126,127). 

 

 

2.8.1.6. Dört Kapı Kırk Makam 

 

 Geleneksel Aleviliğin inanç prensiplerinden biri de dört kapı kırk 

makamdır. Hoca Ahmet Yesevi’nin sistematik hale getirdiği ve Hacı Bektaş 

Veli’nin de düstur edindiği prensipler bütünü olan dört kapı kırık makam 

manevi tekamülün ürünü olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümü Aleviliğinde 

dört kapı kırk makamı uygulayan ya da uygulama çabasında olan şahısların 

çok az olduğu kanaatindeyiz. Hacı Bektaş Veli Makalat’ında dört kapı kırk 

makamı şu şekilde açıklamaktadır.  

 

“Kul, Allah teala'ya kırk makamda erer, dost olur. (Bu makamlardan) 

onu Şeriat, onu Tarikat, onu Ma'rifet, onu da Hakikat içindedir.  

1. Şeriatın ilk makamı, iman getirmektir. Yüce Allah şöyle 

buyurmaktadır:  

" ... Allah 'a, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine ve ahiret gününe 

iman etmenizdir." 

Her kim ki imanın ten üzre olduğunu söylerse hatadır. Eğer can üzredir 



 87 

derse yine hatadır. O halde şöyle bilmek gerekir ki, arifler katında iman akıl 

üzredir. Ancak marifet gönül üzredir ve Tanrı'ya gönülden şahadet edip 

inanmazsa münafıktır. Allah teala şöyle buyurmuştur:  

" Şüphe yok ki münafıklar cehennemin en alt katındadırlar."9 Şu iki 

söz kişilere dosttur. Yüce Allah şöyle buyurmaktadır:  

"Allah, kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz; bunun dışında 

kalanları, (günahları) ise dilediği kimseler için bağışlar."10  

Şu kadar ki, ibadet imandır, iman ibadettir; birbirinden ayrı olmaz. Her ibadet 

imana ulaştırmaz, ve belki de günahtır; ancak her günah küfre ulaştırmaz. 

Bu iki söz kişilere dosttur. Allah teala şöyle buyurmuştur:  

" ... Hani Rabbin (ezelde) Ademoğulları’nın sulblerinden zürriyetlerini çıkardı, 

onları kendilerine şahit tuttu ve dedi ki: Ben sizin Rabbiniz değil miyim? 

(Onlar da), Evet Rabbimizsin dediler."11 iman budur. Ama bizim sözümüz 

hangisinin Rahman'ın aslı, hangisinin şeytanın aslı [olduğunu açıklamaktır]. 

Şöyle bil ki, Rahman'ın aslı olan iman, şeytanın aslı şüphedir. imana şüphe 

katmak olmaz. Çünkü iman akıl üzeredir ve akıl sultandır ve beden içinde 

vekili şeytandır. Ne zaman ki sultan gitse vekil durur. Mesela iman bir 

hazinedir; şeytan ise bir hırsızdır. Hazine bekçisi gidince hırsız hazineyi ne 

yapar? Başka bir söze göre de, iman koyundur, akıl çoban, şeytan da 

kurttur. Çoban gidince kurt koyuna ne yapar? Yine bir başka sözde ise iman 

süttür, akıl bekçi, şeytan ise köpektir, denilmiştir. Bekçi gidince köpek sütü 

ne yapar? Ve üçü de bir evdedir. Şimdi ey çaresiz miskin! iman o evin içinde 

perişandır.  

O halde Tanrı'ya inanmak gerekir ki, bu imandır; buyruğunu tutmak imandır; 

"sakının" dediğinden sakınmak Tanrı'ya inanmaktır. Yine Tanrı'nın 

meleklerine inanmak imandır ki, bir kişiye üç yüz altmış melek 

görevlendirilmiştir. Öyle iken bunca meleklerin arasında edepsizlik edersin, 

ama senin gibi bir kişi yanında etmezsin. Nerede kaldı senin meleklere 

inandığın? Ve yine ulu Allah'ın Kur'an'ına inanmak gerekir ve onun diğer 

                                                
9 Nisâ, 4/145 
10 Nisâ, 4/48 
11 Arâf, 7/172 



 88 

kitaplarına inanmak imandır. Öyleyse şimdi kibir, hased, cimrilik, açgözlülük, 

öfke, gıybet, kahkaha ve maskaralık ile için dolu iken, bunlardan birisinin 

iman ehlinin içinde bulunacağını hangi kitap buyurur?  

Tanrı dostlarına inanmak da imandır. Zira Tanrı dostları miskinliği kabul et-

tiler. İkiliği bırakıp bir kolay yola gittiler. Allah teala şöyle buyurmuştur:  

"Gerçekten, zorlukla beraber bir kolaylık da vardır."12 

Peygamber (a.s.) buyurdu:  

"eşbe'u yevmen ve ecû'ü yevmeyn"  

Manası budur ki: "Tanrı dostları bir günü tok, iki günü aç geçirirler." Ancak 

Yüce Allah bunların hatalarını iyiden iyiye inceledi ve tekrar yüzlerine vurdu. 

Şimdi sen bunca lüzumsuzluk edersin, yüzüne vurmayacak mı dersin? 

Korkar mı? Yahut utanır mı zannedersin? Şimdi nerede kaldı Tanrı 

dostlarına inandığın?  

O halde ey müminler! Kıyamete inanmak böyle değil. Siz inanmazsınız:  

Helal, haram ne bulursanız yersiniz, giyersiniz. Haksız yere nimetler 

yeyip sevinirsiniz. Yani sizin böyle inanmanız inanmak mıdır? işte ey 

müminler! Kendi nefsinizi bildiniz ise bu kapı ümit kapısıdır; sizlere rahmet 

isabet eder. Ve eğer kendinizi bilmediniz ise bu ümitsizlik kapısıdır; sizlere 

öfke isabet eder. Çünkü o kerem sahibi Padişah [şöyle] der: "Ben o 

padişahım ki, yüz bin ve binlerce yüz bin isteyicilerim vardır. Hatta kapımda 

zar zar ağlamaktan ömürleri geçer Eğer isteyişleri ve inanmaları gösteriş için 

olursa sonunda perişan olurlar"  

 

O halde her ne var ise ihlasla iman getirmekte vardır. Allah teala şöyle 

buyurmuştur: "Ey iman edenler!  "  

2. İkinci makam, ilim öğrenmektir. Allah teala şöyle buyurmuştur " ... 

Rabbe halis kullar olunuz. "13 

3. Üçüncü makam, zekattır, oruçtur. Gücü yetince hacca gitmektir ve 

yine [Allah yolunda] savaşmaktır, cünüplükten temizlenmektir. Yüce Allah'ın 

sözüdür: "Namazı kıl ve zekatı ver. "14  

                                                
12 İnşirâh, 94/5 
13 Âl-i İmran, 3/79 



 89 

" Ramazan ayında oruç [tut]. " ve ... " Yoluna gücü yetenlerin o evi haccet-

mesi ... ""Genel bir seferberlik olduğu zaman cihad. " "Cünüplükten dolayı 

vücudun tamamını yıkamak, gusletmek. " 

4. Dördüncü makam, helal kazanmaktır ve faizi haram bilmektir.  

Allah teala şöyle buyurmuştur: " .. Halbuki Allah, alim-satımı helal, faizi 

haram kılmıştır. "15 

5. Beşinci makam, nikah yapmaktır. Allah teala şöyle buyurmuştur: " 

Eğer bir eşi bırakıp da yerine başka bir eş almak isterseniz ... "16 

6. Altıncı makam, hayız ve nifas halinde cinsel ilişkiyi haram bilmektir. 

Allah teala şöyle buyurmuştur: "Analarınız ... size haram kılındı. " 

7. Yedinci makam, sünnet-i cemaattir.  

" Allah 'm kullan hakkında süregelen adeti budur. "17 

"Allah'ın kanununda asla bir değişme bulamazsın. "18 

8. Sekizinci makam, şefkattir. Allah teala şöyle buyurmuştur:  

"Onlar öyle (fasıklar) ki, kesin söz verdikten sonra sözlerinden dönerler."19 

Hadis: "Şefkat imandandır."  

9. Dokuzuncu makam, temiz giymek ve temiz yemektir. Yüce Allah'ın 

sözüdür: "Size verdiğimiz rızıkların temiz olanlarından yeyin." 20 

Allah teala şöyle buyurmuştur: "Elbiseni tertemiz tut. "21 

10-. Onuncu makam, iyiliği emretmek ve yaramaz işlerden 

sakınmaktır. Allah teala şöyle buyurmuştur: "Onlar Allah’a ve ahiret gününe 

inanırlar. iyiliği emrederler. Kötülükten men ederler, hayır işlerinde birbirleriyle 

yarışırlar. işte onlar salihlerdendir." 22 

Bu kadar ayetler ve açıklamaların tamamı iman ehli için gelmiştir.  

 

 

                                                                                                                                     
14 Bakara, 2/110 
15 Bakara, 2/275 
16 Bakara, 2/220 
17 Fetih, 48/23 
18 Fetih, 48/23 
19 Bakara, 2/27 
20 Bakara, 2/172 
21 Müdessir, 74/4 
22 Âl-i İmran, 3/114 



 90 

TARİKATIN MAKAMLARINI BEYAN EDER  

Tarikatın ilk makamı el alıp tövbe etmektir. Allah teala şöyle 

buyurmuştur: " Hep birlikte Allah 'm ipine (İslam 'a) sımsıkı yapışın. "23 

"Samimi bir tövbe ile Allah'a dönün." 24 

Öyle ise kul, kötü halden dönünce tövbeyi kabul eden Allah'ın 

kendisidir. Nitekim bir ayette şöyle buyrulmuştur:  

"Sonra (eski hallerine) dönmeleri için Allah onların tövbesini kabul etti. 

Çünkü Allah tövbeyi çok kabul eden ve çok merhamet edendir." 25 

Şimdi ey müminler! Öyle bir tövbe edin ki kabul olsun. Öyle bir tövbe 

edin ki fayda gelsin. Zira ki tövbe etmek, pişman olmaktır. Pişmanlığın yararı 

budur ki günahı azalır; bir özre değişilir. Bundan böyle, tevekkül ile özrü adet 

edinin ki hatalarınız az olup, kurtulasınız. Ve böylece yüzünüz gülsün. O 

halde ey müminler! Özür dilemek sizden kabul kılmak Tanrı'dan. Allah Teala 

şöyle buyurmuştur: "Kim Allah'a güvenirse O, ona yeter. "26  

Şükr etmek bizden, nimetlerinizi artırmak Allah'tan.  

 

Allah teala şöyle buyurmuştur: "Andolsun! Eğer şükrederseniz elbette 

size olan nimetimi artırırım"27. Sabretmek sizden, hesapsız sevap vermek 

Allah'tan. Allah teala şöyle buyurmuştur: "Sabredenlere mükafatları elbette 

hesapsız olarak verilecektir. "28 

Yine ibadet ve taat yapmak, kelime-i şahadet getirmek sizden, Cennet 

içinde sizi yüksek köşklerde tutmak da Allah'tandır.  

Nitekim Allah teala şöyle buyurmuştur: "iyiliğin karşılığı yalnız iyiliktir"29 

Yetmiş yıllık günah için özür dilemek sizden, tövbe/eri kabul etmek de           

Allah'tandır. Bu hususta Cenab-ı Hak şöyle buyurur: "O, kullarından tövbeyi 

kabul eden, kötülükleri bağışlayan ve yaptıklarınızı bilendir.”30 

                                                
23 Âl-i İmran, 3/103 
24 Tahrim, 66/8 
25 Tövbe, 9/118 
26 Talâk, 65/3 
27 İbrâhim, 14/7 
28 Zümer, 39/10 
29 Rahman, 55/60 
30 Şûrâ, 42/25 



 91 

Sonra da O kerem sahibi olan Allah şöyle der: Ey kullarım! Adem 

aleyhi’s selam bir kere emirlerime karşı geldi, bunun için iki yüz yıl ağladı. 

Ağlarken de daima şu ayeti okurdu: "Ey Rabbimiz! Biz kendimize zulüm ettik. 

Eğer bizi bağışlamaz ve acımazsan mutlaka ziyan edenlerden oluruz. "31 

Allah teala, "Adem, bu kadar gözyaşı döktükten sonra onun suçunu bağış-

ladım. Onun için sizler de yetmiş yılı günah için bir kez tövbe edin, ben de 

affedeyim. Çünkü ben affediciyim. "der. Ve yine, "Eğer isyankar olan bir kişiyi 

merhamet edip bağışlamadan bıraksam, o zaman benim rahmetim gö-

rülmemiş olur. " dir. Nitekim Allah teala şöyle buyurmuştur: "O, ne güzel dost, 

ne güzel yardımcıdır. "32 

 

Eğer ben dünyada bir nesne bile eksik yaratsam, o zaman da benim 

Kadir'liğim tamam olmazdı. Nitekim ayette şöyle buyrulmuştur: "Sonra da ona 

ölçülü bir biçim verdik. Bizim ne mükemmel gücümüz vardır. "33 Eğer 

cennette bir nimet eksik bıraksak o zaman da cennet tamam olmazdı. 

Nitekim ayette şöyle buyurmuştur: "Dünyadan sonra gelecek olan cennet ne 

güzel bir yerdir. "34 

Nuh (a.s.)'ın duası kabul olmasaydı, bütün dualar da kabul olmazdı.  

Nitekim ayette şöyle buyrulmuştur: "Andolsun! Nuh bize dua edip 

yalvarmıştı. Biz dualara da ne güzel karşılık veririz. "35 

Tarikat'ın ikinci makamı mürid olmakdur: Nitekim Cenab-ı Hak ayette 

şöyle buyurmuştur: "Eğer bilmiyorsanız, ilim sahiplerine sorunuz. "36 

Mürid ise üç türlüdür:  

Birincisi, mürid-i mutlaktır, İkincisi mürid mecazidir, Üçüncüsü de 

mürid-i mürteddir.  

Mürid-i mutlak, her ne olursa olsun şeyhine, "Bu niye böyledir, bu 

konuda şöyle misaller de vardı. " diye soru sorup itiraz etmeyen kişidir.  

                                                
31 A’râf, 7/23 
32 Enfâl, 8/40 
33 Mürselât, 77/23 
34 Ra’d, 13/24 
35 Sâffât, 37/75 
36 Nahl, 16/43 



 92 

Mürid-i mecazi, her ne kadar zahiren şeyhinin arzusuna uysa da 

içinden kendi istediği gibi davranandır.  

Mürid-i mürted ise, her hangi bir şekilde şeyhinde gördüğü bir halden 

dolayı onu terk edip gidendir.  

Tarikat'ın, üçüncü makamı saçları tıraş etmek ve tarikata uygun elbise 

giymektir. Ayette şöyle gelmiştir: "Saçınızı kesmiş veya kısaltmış olarak kor-

kusuzca Mescid-i Haram'a gireceksiniz. "37 

Hz. Peygamber (a.s.) da şöyle buyurmuştur: "insanlar elbiselerine göre 

tanınırlar. "Tarikat'ın dördüncü makamı cihad aşkıyla yanmaktır. Ayette şöyle 

buyrulmaktadır: "O halde yakıtı insanlarla taşlar olan ateşten sakının."38              

  Beşinci makam hizmet eylemektir. Nitekim Peygamber (s.a.v.) buyurur: 

Başkasına hizmet edene, hizmet edilir. "  

Altıncı makam korkudur. Bu da ayette şöyle geçmektedir:  

"O halde Allah'a koşunuz, yöneliniz. "39 

Yedinci makam ümitle yaşamaktır. Cenab-ı Hak şöyle buyuruyor:  

Allah'tan rahmetinden ümidinizi kesmeyiniz. "40 

Sekizinci makam hırka, zembil, makas, seccade, tesbih taşımak; her 

şeyden ibret alıp hidayet üzere yaşamaktır. Hidayet ise azizdir ve de azizlere 

verilir. 

Allah teala şöyle buyurmuştur: “Şüphesiz Allah, emrini yerine 

getirendir. Allah her şey için bir ölçü koymuştur. "41  

Dokuzuncu makam; nasihat sahibi ve muhabbet sahibi olmaktır. Allah 

teala şöyle buyurmuştur: "Allah onları sever, onlar da Allah',ı 

severler."42Onuncu makam; aşktır, şevktir, fakirliktir. Allah teala şöyle 

buyurmuştur:  

"Beni müslüman olarak öldür ve beni salihler arasına kat! "43  

                                                
37 Fetih, 48/27 
38 Bakara, 2/24 
39 Zâriyât, 51/53 
40 Zümer, 39/53 
41 Talak, 65/3 
42 Mâide, 4/54 
43 Yusuf, 12/101 



 93 

Hadis:" Fakirlik benim övüncümdür. Kıyamet gününde onunla övüneceğim." 

On birinci makam candır. O halde can cana değse, şevkle hareketine şaşıl-

maz. Çünkü ilahı nasiptir. Her kime değse belli olması gerekir.  

 

BEŞINCI BÖLÜM  

MARIFET MAKAMLARINI AÇIKLAR Marifetin birinci makamı, edeptir.  

İkinci makamı, korkudur. Üçüncü makamı, aşırı istekleri sınırlamaktır 

(perhizkarlık). Dördüncü makamı, sabırdır. Beşinci makamı, utanmaktır. 

Altıncı makamı, cömertliktir. Yedinci makamı, ilimdir. Sekizinci makamı, 

miskinliktir. Dokuzuncu makamı, marifettir. Onuncu makamı, kendini 

bilmektir. Hz. Peygamber buyurur: "Nefsini bilen, rabbini bilir."  

ALTINCI BÖLÜM HAKIKAT MAKAMINI AÇIKLAR  

Hakikatin birinci makamı, toprak olmaktır.  

İkinci makamı, yetmiş iki milleti ayıplamamaktır  

Üçüncü makamı, elinden geleni men etmemek  

Dördüncü makamı dünya içinde yaratılmış her şeye güven vermesi 

Beşinci makamı, mülkün mutlak sahibi Allah'ın huzurunda eğilip itibar 

bulmaktır. Çünkü vahdet evindedir.  

Altıncı makamı, sohbettir ve hakikat sırlarını söylemektir.  

Yedinci makamı, manevi yolculuktur (seyir).  

Sekizinci makamı, sırdır.  

Dokuzuncu makamı, Allah'a yakarıştır.  

Onuncu makamı, Hakk'ı halkta görme (müşahede) ve Allah'a 

ulaşmaktır. Arifler sultanı ve muhakkikler arslanı o Seyyid Sadeddin, lütuf ve 

kereminden birkaç beyit buyurur:  

Bütün dünya içinde kim varlığını Hakk'a teslim ederse, nakdi toplar ve 

makama ulaşır. Bu sırra eremeyen, kendisini bilmeyen, bu aşkla sarhoş 

olmayanın ömrü karanlıklar içindedir.  

Kadım aşk için de, varlık-yokluk, aşk-muhabbet dünya-ahiret birdir.” (Hacı 

Bektaş Veli, 2007: 68-81). 

 

 



 94 

2.8.2. Tarikat Düzeni 

 

 

2.8.2.1. Dedelik  

 

 Dedeler, Geleneksel Alevi inancında, kanat önderi, mürşid-i kamil, 

toplum hukukunu koruyan ve hukuk kurallarını uygulayan hakim sıfatlarıyla 

bilinmektedir. Genellikle peygamber soyundan, yani seyyid oldukları iddia 

edilen dedelerin soy esasına dayanarak dedelik yaptığı bilinmektedir. 

Abdulkadir İnan dedelik mesleği ile eki Türklerdeki  kamlar arasında 

benzerlikler olduğunu vurgular ve günümüzdeki dedelerin kamların devamı 

olduğunu ileri sürer. “Bilindiği üzere dede olabilmenin en temel koşulu, dede 

soyundan gelmektir. Bu, eski Türklerde benzeri toplumsal işlevleri yerine 

getiren bazı bölgelerdeki kam (şaman, baksı)larda da böyleydi. Yani kam 

olabilmek için yine bir kamın neslinden olmak gerekirdi. Demek ki, eski 

Türklerdeki kamlık gibi dedelik de sonradan öğrenilerek yapılamazdı; dedeler 

de kamlar gibi, soy esasına dayanırdı (İnan, 1986: 76).  

  

Dedelerin vasıflarına gelince, her bir dede ocak diye bilinen kutsal bir 

sülaleye mensuptur. Bazı dedelere göre kendileri Peygamber'in soyundan 

gelen seyyidirler. Yerleşmiş ulema veya imamların aksine bu dedeler 

gezgindirler ve sürekli olarak Alevi cemaatlerini ziyaret ederler, zira dini 

ayinlerin belirlenmiş bir zaman ve mekan zorunluluğu yoktur, Dolayısıyla, 

dedeler Alevi cemaatleri arasında birleştirici fonksiyonu olan şahsiyetlerdi. 

Dedeler çok bilgili ayaklı kütüphanelerdir ve bilgilerini kendi dilli anlayışları 

doğrultusunda diğerleriyle paylaşırlardı. Neticede dedeler ülke genelinde çok 

iyi çalışan bir bilgi ağı vazifesini görüyorlardı. Sünni ulemanın aksine 

dedelerin eğitimi kurumsallaşmadığından dedeler Alevi cemaati içinde çok 

daha geniş bir karizmatik liderlik hizmetini de ifa ediyorlardı (Yavuz, 2004: 

71,72). 

 Dedelerin peygamber soyundan geldiği iddiasına gelince. Bu durumun 

Safeviler döneminde ortaya çıktığı ve o dönemdeki aşiret ve kabile liderlerine 



 95 

seyyidlik  unvanı verildiği iddia edilmektedir. Kendilerine bağlı olan gruplara, 

"Safevilerin Hz. Ali soyundan geldikleri" yönünde propaganda yapan Şah 

İsmail, mensubu oldukları aşiret/kabilelerin hem dini hem de dünyevi lideri 

konumunda olan Türkmen Babalarını da yaptığı düzenlemelerle "Ali 

soyundan gelen seyyidler ya da dedeler" haline getirmiştir. Nitekim bu soylar 

da ocak denilen seyyidlikle nitelenen kutsal dede ailelerini oluşturmuşlar ve 

Safevilere bağlı olan bu zümrelerin her biri, başlarında dedelerin bulunduğu 

bu ocaklara bağlanmıştır (Ocak, 1999: 49; Onat,2003:122; Üçer, 2005:170). 

 

Dedelerin niteliklerini şu şekilde sıralayabiliriz.  

1- Bir ocaktan (ocakzade) gelmek, yani evlad-ı resul olmak, hizmet 

veya keramet yoluyla mürşitlik payesi kazanmış bir erenin soyundan gelen 

ocakzade bir aileye mensup olmak,  

2-  Bilgili, eğitici ve terbiye edici (mürebbi) olmak,  

3-  Adaletli, ahlaklı ve örnek insani özelliklere sahip (mürşid-i kamil) 

olmak,  

   4- Temel inanç esaslarını ve uygulamayı gösteren ”Buyruk” 

kitaplarında yazılı esaslara ve yerleşmiş geleneksel Alevilik esaslarına 

uyuyor olmak (Yaman, 2006: 64,65) 

  

Dedelerin işlevleri ise şu şekilde sıralanabilir.  

1- Sosyal ve dinsel bakımdan topluma önderlik etme ve 

davranışlarıyla, yaşantısıyla örnek olma,  

     2- Toplumu irşat (aydınlatma) ve bilgilendirme,  

    3- Toplumda birliği ve dayanışmayı sağlama,  

4- Sosyal ve dinsel törenleri (cem, cenaze, evlenme törenleri vb.) 

yönetme,  

     5- Adaleti sağlama, suçluları düşkün etme,  

     6- İnancı ve gelenekleri yaşatma ve aktarma,  

    7- Kutsal güçleri nedeniyle maddi-manevi sorunu olanların, hastaların 

başvuru yeri olma (Yaman, 2006:68,69). 



 96 

2.8.2.2. Musahiplik (Yol Kardeşliği) 

  

Alevilerde uygulanan bir tasavvuri akrabalık türüdür. Akraba ya da 

yakın komşular arasında bağlılık ve yardımlaşmayı güçlendirmek amacıyla 

kurulmuş olup, kökleri Hz. Muhammed zamanına kadar dayanmaktadır. 

 Musahip yol kardeşi, yol arkadaşı, sohbet edilen,danışılan anlamına 

gelmektedir. Tüm aleviler bu uygulamaya aynı duyarlılıkla uymamaktadırlar. 

Bazı yörelere musahip olmayanlar ceme alınmamaktadır. Musahipliğe ahiret 

kardeşliği de denilmektedir. İki ailenin dede önünde yapılan bir törenle 

dostluk üzerine anlaşmaları musahipliktir. Yol kardeşliği iki evlin çiftin kardeş 

olmasıdır. Artık kardeş sayılırlar. Dört kişilik iki aileden bir birlik oluşmaktadır. 

Bu, hem dünya, hem de ahiret kardeşliğidir. Her bakımdan bu iki  ailede 

yardımlaşma, destek sağlanmış olur. Kardeş aileden birisinin zararlı ya da 

benimsenmeyen bir davranışından diğer aile de eşit olarak sorumludur. 

Eşleri, taşınmaz malları, borç ve alacakları, iş yardımlaşmalarında her iki aile 

bir sayılır. Acılar ve sevinçler ortaktır. Önce müsahip olacaklar dedeye 

başvururlar. Dede Kur’an’dan ayetler okur. Musahiplik bir kurban töreni ile 

vücut bulur. Musahip olacaklar kurban( koyun) ve alırlar. Köy halkı çevrede 

bulunan tanıdık kişiler kurbana davet edilir. Gelenler yanında çörek,çerez ve 

yemiş getirir (Tezcan, 1997:97,89).  

 

Musahiplik hakkında buyruk kitaplarında bir çok malumat vardır. Musahiplik 

adabı, kim kimle musahip olabilir, gibi mevzular buyruk kitaplarında 

açıklanmaktadır. Buyruk kitaplarında musahiplik kavli hakkında kısa bir 

malumat vermenin faydalı olacağı kanaatindeyiz. 

“Bir adam musahip olsa, emsalin bula. Seyyid seyyid ile alim ile şeyh, 

şeyh ile koca, koca ile musahip olmak gerek. Alim ile cahil musahip olmak 

erkan değildir. Zira alim şahindir, cahil tavuktur.  

Sipahi rençper ile musahip olmak erkan değildir. Zira sipahi kurttur; 

rençper koyundur.  

Mürdümler ile tiryakiler musahip olmak erkan değildir. Zira mürdümler, 



 97 

altundur; tiryakiler bakırdır.  

Ehli sanatlar ile avereler musahip olmak erkan değildir. Zira avareler 

sirkedir. Ehli sanatlar baldır.  

Mürşitler talipleriyle musahip olmak erkan değildir. Zira mürşitler 

deryadır; talipler katredir. 

Müzevviçle mücerred musahip olmak erkan değildir. Zira mücerredin dini 

İslamı tamam değildir.  

Kocalar ile yiğitler musahip olmak erkan değildir. Zira kocalar kıştır; 

yiğitler bahardır.  

Imdi malum oldu ki, her adam kendi akranı emsaliyle musahip olmasa 

tuttukları ikrar fasittir. Ve amelleri batııdır. Ve hayırları kabul değildir. Ve 

ahirette azapta olup hazreti Hakkın rahmetinden ve hazreti Resulün· 

şefaatinden çıkar. Dört kapının kırk makamın on yedi erkanın merdudu olur. 

Üstadın sırrı nefesi budur. Böyle bilesiniz.  

Ve dahi musahip musahibe malı, rızkı haram değildir. Kisp, kazanç birdir. 

Bazılar yanlış anlayıp musahipin ona bir kem fiil ederse yüzü karadır.  

Dünyadan ahirete imansız gider.  

Eğer musahibe muhabbet ederse cane etmek gerek.  

Zira ten baki değildir, çürür, kokar. Bir şeye muhabbet et ki baki ola. 

Muhabbet canedir.  

Ve hem ademin kuşaktan yukarısı ulvi aşağısı süflidir.  

Zira Hak Teala ulvidedir. Sakın, süfliye inersen Cehennem yerin altındadır. 

Cehennemi boylarsın.  

Ve hem ademin kuşaktan yukarısı boğazına dek yedi kat göktür. 

Boğazından yukarısı arşı aladır. Kuşaktan. aşağısı yedi kat yerdir. Bir kimse 

bir adamın boğazından yukarıya, ağza, göze, saça, sakala, dine, imana 

küfretse mutlak kafir olur. Bir kimse bu misüllü yerlere küfreylese kafir olur. 

Yeniden müslüman etmek gerektir.  

Ve dahi müsahip farzdır. Bir musahip ile düşkün olsa, yine kendileri 

birbirini kaldırır. Musahipin düşkünü, pir rehber bir kimse kaldıramaz. Yine 



 98 

derman birbirinden olur. Bir musahip bir musahipin evine varsa varayım 

birbirimiz ile hak kelamı söyleşip ahret danışalım diye ol talibin adımı başına 

on hasene yazılır.  

Birbirinden dalda saklar bir şey olmaya. Birbirinden uğrun bir hayır 

veya şer işlese onların musahipliği erkan değildir. Kisp ve kazanç bir olmak 

gerek. Zira dünya kazancı bir olmayanda ahret kazancı nasıl bir olur.  

Zamane sofilerin musahipliği hemen bir tuzaktır.  

Musahiplik nasıl olur bilmez Bunların cümlesi ahiret içindir. Bir cahil ahirete 

yaramaz bir iş eder; musahipi, piri rehberi işitecek onu meclisten kovarlar. 

Ol cahil der ki: "Ben sıradan cemaattan seçilir geri kalıyorum. Bir sahi bunu 

işlemiyem” der. Birbirlerine kilit olup iblisi aralarına koymazlar” (Buyruk, 

137-139). 

 

Musahiplik, Mekke’den Medine’ye hicret sonunda Medineli ensar ile 

Mekkeli muhacirlerin birbirleri ile kardeş ilan edilmesine dayandırılır. Bazı 

kaynaklara göre ilk gün doksan çift musahip yani yol kardeşi olmuştur. 

Musahip olan bazı çiftler şu şekilde rivayet edilir.  

 

1-Hz Muhammed ile Hz. Ali 

 2-Hz.Hamza ile Zeyd bin Haris 

 3-Selman-ı Farisi ile Ebu Derda 

 4-Ebu Bekir bin Kuafe ile Harice bin Zeyd 

 5-Ömer ibni Hattap ile Gasan ibni Malik  

 6-Osman ibni Afgan ile Evs ibni Sabit 

 7-Abu Ubeyde bin Cerrahi ile Saad ibni Sabit 

 8-Zübeyr ibni Avvam ile Seleme ibni Seleme 

 9-Talha ibni Abdullah ile Kaab ibni Malik 

 10-Abdurrahman ibni Avf ile Saad İbni Rabi 

 11-Musab bin Umeyr ile Eba Eyyübel Ensari 

 12-Ebu Huzeyfe ibni Utbe ile Ubad ibni Sabit 

 13-Ammar ibni Yasir ile Sabir ibni Kays 



 99 

 14-Abdurrahman ibni Cah ile Asım ibni Sabit 

 15-Erkan ibni Erkam ile Ebu Talha 

 16-Osman ibni Mezun ile Ebu Huyeşim ibni Tilkan 

 17-Ebuzer Gaffari ile Munzir ibni Amr 

 18-Hatib ibni Ebu Belta ile Uveym ibni Saide 

 19-Bilal Habeşi ile Ebu Ruvayha ibni Abdullah (Tur, 2001: 423,424 ). 

 

 

2.8.2.3. Âyin-i Cem 

 

Cem, Alevi dini hayatının merkezinde yer alan bir ibadettir. Alevilerin 

iman ve ibadet anlayışlarını tarikat hayatı kalıpları içerisinde 

şekillendirdiklerini en somut şekilde ortaya koyan husus, bir tarikat toplantısı 

ya da zikir ayini olan cemi, ibadet hayatlarının merkezine yerleştirmiş 

olmalarıdır. Cem, Alevi dini hayatı için o kadar önemlidir ki, Alevilerin dini 

zihniyetini oluşturan bütün simge ve semboller burada ifadesini bulmaktadır 

(Üçer, 2005: 355). 

 

Kelime olarak, Farsça "adet, görenek, kanun, töre, usûl, ibadet şekli, 

tören, merasim," anlamlarına gelen ayin ile  Arapça "toplanmak, bir araya 

gelmek" anlamlarındaki cem kelimelerinin bir arada kullanılmasıyla 

oluşturulan ayin-i cem "toplantı töresi, bir araya gelme töreni" gibi manalara 

gelmektedir. Tasavvufi olarak ise, kulun ontolojik manada olmaksızın Allah’ta 

eriyerek kendisini kaybederek bir olması manasındadır (Cebecioğlu, 1997: 

175). 

Cem törenleri, eski Türk gelenek, görenekleri ve dini törenlerinde yer 

alan 'baksı, kayın gibi kutsal kabul edilen alaca değnek, törenlerde okunan 

baksı duası, kımız törenlerindeki pervaneci' gibi unsurların, dede/baba, tarik 

ya da erkan değneği vb. isimlerle İslamileştirilmesidir (Eröz, 1990; Üçer, 

2005: 356). 

 Bunun yanında geleneksel Alevi inancında cemin kaynağının mitolojik 

“kırklar meclisi” olduğu iddia edilir. Buyruk kitaplarında yer alan bu hadise,   



 100 

Hz. Peygamber’in miraca çıkarken, önüne çıkan aslana yüzüğünü vermesi 

miraçtan dönüşte kırklar meclisine uğraması ve onlarla beraber semah 

dönmesi gibi İslam kaynaklarında yer almayan fakat kaynağının ne olduğu 

konusunda da kesin bir kanıya varılmayan bir durumdur (Buyruk, 2001).  

Kırklar meclisini temsilen cemlerde miraçlama okunur ve miraçlamada 

okunan bazı bölümler temsili olarak canlandırılır.  

Cemler on iki hizmet üzerine bina edilmiştir ve her cemde bu ritüeller 

uygulanır. On iki hizmetin her birinin bir hizmet sahibi vardır ve bu huzmet 

sahipleri on iki post sahibi olarak nitelendirilir. Cemde on iki hizmet şu 

şekildedir.  

 Dede, Rehber, Gözcü, Çerağcı, Zakir, Ferraş, Sakka, Sofracı, 

Pervane, Peyik, İznikçi, Bekçi  

 

Cemlerde geçen bazı ritüelleri Yusuf Ziya Yörükan şu şekilde ifade 

etmektedir: “Ayine girmek ve Alevi olmak için bir rehbere ihtiyaç vardır, çünkü 

miraca çıkarken Muhammed bir rehber tuttu. Sahip ve musahip olmak, eş 

tutunmak lazımdır, çünkü Muhammed Ali ile musahiptir. Sahip ve müsahip 

merasiminde pençelenme merasimi, "Pençe-i al-i aba"ya remzdir. Eşleri bir 

çarşaf altında sarmaştırıp yatırmaları, Peygamber'in bir aba altına Ali ve 

zevcesi ile birlikte girmesine remz oluyor. Dernek'e kapıdan girerken, 

durmak, arslan karşısında Muhammed'in vaziyetini temsil ediyor olmak kabul 

edilmektedir. Post, arslandan kinayedir; Miraç'ta üzüm, Dernek’te           

"Havz-ı Kevser”e ; Selman, sakiye remzdir. Kırklar'dan biri içmesi ile hepsinin 

sarhoş olması "lahmike lahmi", "cismin cismi" sırrına işarettir; ellerindeki 

çalpare ile sema, çalgı ve raksdır. Niyazın namazın olması ve bazı yerlerde 

niyaza görünme denilmesi nazar-ı dikkate alınırsa Hakk’ın tecellisi ve 

Muhammed'in secdesi niyaz ile temsil olunuyor demektir (Yörükan, 2006: 

64). 

 Geleneksel Alevi inancında niyazın önemli bir yeri vardır. "Bektaşi 

tarikatının erkanından olan Niyaz (yalvarır-yakarır bir eda ile mürşidin elini, 

eteğini öpmek) rica ve yalvarmak manasınadır. Secde, görünüşte Adem'e ise 



 101 

de gerçekte Allah'a ibadetti. Çünkü o secde, Allah'ın emrine uymaktan başka 

bir şey değildi. Meleklerin Adem'e secdesi onu ululamak ve onun önünde 

boyun eğmekti. Yusuf Peygamber'in kardeşlerinin secdeleri de bu cümleden-

di ... Denmiştir ki, Adem 'e secde olayında Adem kıble idi ve secde Allah'a 

gidiyordu.  

Mürşidin huzurunda, onu hak ermiş bilerek hayır duasını almak için 

yüzünü-gözünü yerlere sürmek yani niyaz etmek tarikat edeplerindendir ... 

Bu, secde değildir. İnsan, bütün ilahi isim ve sıfatların zuhur alanıdır. Bütün 

varlıklar, insan için yaratılmıştır. Allah, insanda tecelli ettiği gibi hiçbir şeyde 

tecelli etmemiştir. Bunun içindir ki insan, varlıkların en seçkinidir. İbadete 

layık, ancak Allah 'tır, ama her gönülde Allah 'tan gayrı maksut yoktur. İnsan 

kendi maksudunu Allah 'tan gayrı zannetse bile, hakiki maksut yine Allah'tır. 

Arifin her şeyde Hakk'ı görmesi, şeytan gibi, varolmayı kendi nefsine 

vermesinden değil, varlıkta Allah'tan gayrı şey görmemesindendir. 

İşte, tarikattaki niyazın esas manası budur ve bu niyaz, dervişlerin 

korumak zorunda oldukları yirmi edepten biridir (Ahmet Rifat Efendi 

,1293:220,221). 

 

 

2.8.2.4. Cem Çeşitleri  

 

 

 2.8.2.4.1. İkrar Cemi 

 

 Bektaşiliğe has olan bu erkan yola girmek Bektaşi babasından nasip 

almak isteyenlerin katıldığı cemdir. Bu cemde yolun adabı erkanı anlatılır ve 

yolun mensubu olur. Alevilikte yola girmek için özel bir erkan yoktur. Çünkü 

Alevilik soya bağlı bir tarikattır ve Alevi anne babadan olan herkes doğuştan 

yola girmiş sayılır. 

 

 



 102 

2.8.2.4.2. Musahip Cemi 

 

 Yol kardeşi olmak isteyen evli iki çiftin dedenin telkinatları 

doğrultusunda, ceme gelen halkın huzurunda kardeş ilan edilmesi için 

yapılan erkandır. Bu uygulamaya kaynak olarak  Hz. Muhammed ve Hz. 

Ali’nin hicretten sonra  musahip olması gösterilir.  

 

 

2.8.2.4.3. Görgü Cemi 

 

 Yola giren şahısların dede huzurunda yılda en az bir kez sorgu 

sualden geçirildiği, yolun adap ve erkanının gözden geçirildiği cemlerdir.  

 

 

2.8.2.4.4. Birlik Cemi 

 

Her yıl dede huzurunda “Bir olalım, iri olalım, diri olalım” kaidesince 

yola giren şahısların yaptığı cemdir. Birlik beraberliği sağlamak için yapılır.  

 

 

2.8.2.4.5. Muharrem Cemi  

 

 Muharrem ayında Kerbela’da şehit edilen Hz. Hüseyin ve diğer Ehl-i 

Beyt mensuplarını anmak için yapılan cemlerdir. Bu cemlerde çokça mersiye 

okunur ve şehitler aşkına gözyaşı dökülür. 

 

 

2.8.2.4.6. Düşkünlük Cemi 

 

 Yola aykırı davranan ya da hakkında davacı olunan şahsın görüldüğü 

ve Alevi hukukuna göre cezalandırıldığı cemlerdir. Alevi inancına göre 



 103 

düşkün ilan edilen şahıslar düşkünlük cemlerinde sorguya çekilir ve 

uygulanacak kararın istişaresi yapılır. 

 

 

2.8.2.5. Düşkünlük ve Cezalar 

 

Alevi-Bektaşi inancının ceza hukuku olarak değerlendirdiğimiz 

düşkünlük, kapalı bir toplum olarak yaşayan Alevi Bektaşilerin yıllarca kendi 

içlerinde suç işlemelerine engel olmuş ve dirlik-düzene sağlama son derece 

etkili olmuştur. 

Gerek toplum hukukunu gerekse yol hukukunu muhafazada etkili olan 

düşkünlük uygulamasını gerektiren durumlar şu şekildedir.   

“Anadolu Alevleri’nin hukukunda; birden fazla kadınla evlilik, nikahlı 

kadını sebepsiz yere boşama, zina, hırsızlık, adam öldürme, dede ve 

meydan erenlerine yalan söylemek, Alevi inancına ait sırları ifşa etmek, 

vaktinde baş okutmamak, pir ve ocak hakkını ödememek, "eş"in günahından 

sorumlu olmamak, Sünnilerle evlenmek ve gereğinde sufi dostlarından 

yardımlaşma ve dayanışmayı esirgemek (Baha Said Bey, 2006: 53). 

 

 Düşkünlüğü gerektiren durumlar ve düşkün ilan edilen şahıslara 

verilecek cezalar  şu şekildedir.  

1- Kasten zina edenlere beş sene düşkün cezası, yüz liradan beş yüz 

liraya kadar haline göre para cezası verilir. Cezayı ödedikten sonra ise, 

seksen değnek vurulur.  

2- Zinaya teşebbüsten üç sene düşkünlük ve en çok üç yüz lira para 

cezası verilir. Cezası kalkınca seksen değnek vurulur.  

3- Hırsızlık yapan, iki sene erkana alınmaz, hırsızlığın derecesine göre 

çaldığı malın bedelini sahibine ödedikten sonra o malın değerinin dörtte 

biri kadar ceza verilir.  

4- İftira edene, bir sene düşkünlük cezası verilir.  

5- Yalan şahitlik yapana, bir sene düşkünlük cezası verilir.  

6- Kasten insan öldürenler, ebediyen erkana alınmazlar, onlara selam 



 104 

verilmez. Bu çerçevede hayatını ve namusunu kurtarmak için silah 

kullananı ile elinden vukuat çıkanlar suçlu sayılmazlar.  

7- Düşkün olan talibi erkana alan  rehbere o talibin aldığı ceza aynen 

verilir. 

8- Suçsuz yere karısını boşayanlar ve başka bir kadın ile evlenenler beş 

sene düşkün sayılır. 

9-Rehber menfaat sağlamak için kumar oynarsa rehberlik şerefini kıracak 

şekilde sarhoşluk yaparsa cezalanır. Onun cezasını mürşit tayin eder. 

10-Kumar oynayan talipler,bir sene erkana alınmazlar (Noyan, 1976:189-

213). 

Birinci derecede suçlar: Komşu ve aileler arasında söz gezdirmek, 

ihbarcılık yapmak, görmediğini gördüm, duymadığını duydum demek, 

komşuları ve akrabaları birbirine düşürmek gibi zaaflardır. Bu zaafları 

sergileyen kimseler, bir yıl ceme alınmazlar.  

İkinci derecede suçlar: Komşunun bağına bahçesine zarar vermek, 

başkalarının malını çalmak, haksız yere hakaret etmek ve onları dövmek gibi 

suçlardır. Bu tür suç işleyen kimseler ceme alınmazlar. Üç yıl sonra mürşit 

onların ceme alınmasına izin verirse önce ilgili kişilerle helalleşmek, çalınan 

malları tazmin etmek şarttır.  

Üçüncü derecede suçlar: Yoksula faiz yoluyla para verip onların 

evlerini barklarını satmak zorunda kalmalarına sebebiyet vermek, yetim malı 

yemek, mürşit yahut rehberiyle bozuşmak ve Ehl-i Beyt'e dil uzatmak gibi 

suçlardır. Böyle kimseler, beş yıl ceme kabul edilmezler.  

Dördüncü derecede suçlar: Bakire bir kıza zorla veya kandırarak sahip 

olmak, evli bir kadınla birlikte olmak, kısacası zina yapmaktır. Bu tür suç 

işleyenler, yedi yıl ceme alınmazlar.  

Beşinci derecede suçlar: Kaza ile adam öldürmektir. Böyle kimseler, 

on yıl ceme alınmazlar.  

Altıncı derecede suçlar ise, bilerek adam öldürmek, kin veya 

düşmanlık sebebiyle cinayet işlemektir. Bu tür suç işleyenler otuz  yıl ceme 

alınmazlar (Yıldız, 2007: 1252). 

 



 105 

2.8.2.6. Semah 

 

 Semah Anadolu ve Balkan Türkmen Alevi inancının temel inanç 

ritüellerindendir. Alevilikte kutsal on iki hizmetten biri olarak görülen semah 

tüm ocakların cem uygulamalarında yer alır. Semah, cemin belli bir 

aşamasında başta bağlama olmak üzere keman, kudüm, tef, zil vb. müzik 

aletleri ile nefes ve duazlar eşliğinde kadın-erkek Alevilerin birlikte icra 

ettikleri dinı bir ritüeldir. Semah dönen canlar; duygunun, sevginin, aşkın 

dorukta olduğu adeta ayrı bir dünyaya yolculuk edildiği bir trans halini 

yaşarlar.  

Semah Anadolu'nun çeşitli bölgelerinde zamah, zamak, semak gibi 

semah söyleyişinden biraz farklı şekillerde anıldığı gibi; semah yerine pervaz, 

pervaz edenlere de pervazcı denilmektedir.Pratik edilişi açısından farklılıklar 

gösteren semah uygulamalarının belli başlı türleri şöyle sıralanabilir Kırklar 

Semahı, Ali Nur Semahı, Turnalar Semahı, Kırat Semahı, Tahtacı Semahı, 

Trakya Semahı, Urfa Semahı, Afyon Semahı, Rodos Semahı, Ladik Semahı, 

Hacıbektaş Semahı Hubyar Semahı, Erkan Semahı, Gönüller Semahı, Ya 

Hızır Semahı, Nevruz Semahı, Muhammed Ali Semahı Ayrıca Alevilerin ocak 

ve bölgelerine göre geliştirdikleri müstakil semahlar da vardır (Kılıç,2007:2)



                                       ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

 

             3. KARGA KÖYÜ’NDE HALK EDEBİYATI ÜRÜNLERİ 

 

 

3.1. ATASÖZÜ 

 

 Ataların anonim-sözlü gelenek ortamında ulaştıkları engin tecrübeleri 

ve bunun oluşturduğu bilgece düşünceleri ile çıkardıkları hükümleri özlü 

olarak bildiren çoğu mecaz anlamlı kalıplaşmış sözler (Erşahin, 2005:38). 

Atasözünün düz konuşmadaki bazı söz kalıplarından farkları onun 

birtakım ayırıcı nitelikte biçim ve içerik özelliklerindendir; kısalık, kesinlik, 

anlatımdaki aydınlık ve kuruluk gibi…Atasözü halk edebiyatının öteki 

türlerinde (örneğin şiir, masal, tekerleme ve bilmecede) rastladığımız renklilik, 

çokanlamlılık, kaypaklık, kelime cambazlıkları vb. anlatım ve üslup 

oyunlarından kaçınır. Atasözünün şiir türüyle tek ortak yönü kimi çeşitlerinde 

uyak, baş uyak, ölçü gibi şiire özgü teknik araçlardan yararlanmasıdır; ama 

bunların görevi, bellemeyi kolaylaştırma ile sınırlanır (Boratav, 2000:148). 

Atasözlerinin kavramsal değerleri, ifade ettikleri kural ve düsturlar ya 

da fonksiyonları hakkında şu bilgileri vermek mümkündür (Aça, Ercan, 

2004:149): 

a. Sosyal olayların nasıl olageldiklerini –uzun bir gözlem ve deneme 

sonucu olarak- tarafsızca bildirirler. 

b. Tabiat olaylarının nasıl olageldiklerini - uzun bir gözlem ve deneme  

sonucu olarak – belirtirler.  

c. Sosyal olayların nasıl olageldiklerini uzun bir gözlem ve deneme  

sonucu olarak bildirirken bundan ders almamızı (açıkça söylemeyip 

dolaysıyla) hatırlatırlar. 

ç. Denemelere ya da mantığa dayanarak doğrudan doğruya ahlak 

dersi öğüt verirler. 



 107 

d. Birtakım gerçekler, felsefeler, bilgece düşünceler bildirerek 

(dolaysıyla) yol gösterirler. 

        e.   Töre ve gelenekleri bildirirler. 

        f.     Kimi inanışları bildirirler (Aksoy, 1984:21-22). 

Karga Köyü’nde tespit ettiğimiz atasözleri şunlardır.  

• Hazıra harç eyleme, keseri pek tut pek. Kalırsa düşmana kalsın dosta 

muhtaç olma tek. (Kaynak kişi, 30) 

• İnsanoğlu hilebazdır kimse bilmez fendini,her kime iyilik edersen sakın 

ondan  kendini. (Kaynak kişi, 30) 

• Yolcuysan er git, çiftçiysen herk et,ununu elinle öğüt,pazarını kimseye 

inanma. (Kaynak kişi, 30) 

• Deh demeden yürürse at, hayırlıysa evlat, sözünü tutuyorsa avrat, 

düğün evinde ne işin var. Düğün senin evinde gir oyna çık oyna.     

(Kaynak kişi, 30) 

• Deh demeden yürümezse at, hayırsızsa evlat, sözünü tutmazsa avrat, 

ölü evinde ne işin var. Ölü senin evindedir. Gir ağla çık ağla.             

(Kaynak kişi, 30) 

• Evin azdı öl kurtul, komşun azdı kaç kurtul. (Kaynak kişi, 10) 

• Evi ev eden avrat, yurdu şen eden devlet. (Kaynak kişi, 10) 

• Kula bela gelmezmiş hak yazmayınca. Hak da yazmazmış kul 

azmayınca. (Kaynak kişi, 10) 

• Dişi seyrek, gözü göğ, sarıdan. Kişisinden sonra kalkan karıdan. Gün 

döndükten sonra oğul veren arıdan fayda gelmez. (Kaynak kişi, 10) 

• Davul dengi dengine çalar (Kaynak kişi, 10) 

• Ummadığın taş baş yarar. (Kaynak kişi, 6) 

• Türkiye temel taşı. Hepimiz din kardaşı. Türkiye’de erkek çok ama, 

kadınlar deste başı. (Kaynak kişi, 19) 

• Damlaya damlaya göl olur.  (Kaynak kişi, 6) 

• Pelitten kaşık,yezitten aşık olmaz. (Kaynak kişi, 19) 

• Demir tavında dövülür.  (Kaynak kişi, 6) 

• Yalancının mumu yatsıya kadar yanar. (Kaynak kişi, 6) 



 108 

• On kuruşun varsa beşini harca. Sonra düşersin borca.  

• (Kaynak kişi, 10) 

• Elden gelen öğün olmaz. O da vaktinde bulunmaz. (Kaynak kişi, 10) 

• Deme dostuna der dostuna. O da der dostuna. Sonra ot basarlar 

postuna. (Kaynak kişi, 10) 

• Taşıma su ile değirmen dönmez. (Kaynak kişi, 20) 

• Zararın neresinden dönülse kârdır. (Kaynak kişi, 20) 

• Dost ile ye, iç; alış veriş etme. (Kaynak kişi, 19) 

• Eski dost düşman olmaz, yenisinden vefa gelmez. (Kaynak kişi, 19) 

• Dervişin fikri ne ise, zikri de odur. (Kaynak kişi, 19) 

• Yüz verme arsız olur, az verme hırsız olur. (Kaynak kişi, 10) 

• Çağrılan yere erinme. İstenmeyen yerde görünme. (Kaynak kişi, 10) 

• İstenen yere var aş ol. İstenmeyen yere var taş ol. (Kaynak kişi, 10) 

• Davet haktır. Gitmemek yoktur.  (Kaynak kişi, 10) 

• Dostun sofrasına oturmam deme. Elin varsın gelsin, yemezsen yeme. 

• (Kaynak kişi, 10) 

• Ne verirsen elinle, o da gider seninle. (Kaynak kişi, 30) 

• Üremesini bilmeyen it,sürüye getirir kurt. (Kaynak kişi, 19) 

• Dilim seni dilim dilim dileyim, başıma geleni senden bileyim.        

(Kaynak kişi, 10) 

• Havlayan köpek ısırmaz.  (Kaynak kişi, 19) 

• Acı patlıcanı kırağı çalmaz. (Kaynak kişi, 19) 

• Yalnız taş duvar olmaz. (Kaynak kişi, 19) 

• Öküz öldü ortaklık bozuldu. (Kaynak kişi, 19) 

• Hazıra dağ dayanmaz. (Kaynak kişi, 19) 

• Bana arkadaşını söyle sana kim olduğunu söyleyeyim. 

   (Kaynak kişi, 20) 

• Dağ dağa kavuşmaz, insan insana kavuşur. (Kaynak kişi, 19) 

• Dinsizin hakkından imansız gelir. (Kaynak kişi, 19) 

• Evdeki hesap çarşıya uymaz. (Kaynak kişi, 10) 

• Abdal düğünden, çocuk oyundan usanmaz. (Kaynak kişi, 19) 



 109 

3.2. DEYİMLER 

 

  Deyim, kendisini oluşturan kelimelerden farklı bir anlam taşıyan en az 

iki kelimeyle kurulmuş, çok defa kendi başlarına bir cümle yapısı 

göstermeyen klişe söz grubu. Deyimler, bir kavramı özel bir kalıp ve çekici bir 

anlatımla belirtir. Teşkil oldukları kelimelerin gerçek anlamı dışında yeni, 

özgün bir anlam ifade ederler. Küçük hacimleriyle ancak birçok cümleyle 

karşılanacak bir anlamı bir çırpıda, veciz bir biçimde anlatırlar. Oluşumlarında 

genellikle teşbih, istiare, mecaz ve kinaye gibi söz sanatlarından 

yararlanılmıştır (Erşahin,2005: 84). 

 Karga Köyü’nde tespit ettiğimiz bazı deyimler şu şekildedir. 

 

• Ateş almaya gelmek (Kaynak kişi, 22). 

• Cinleri tepesine çıkmak (Kaynak kişi, 6) 

• Kefenin ağzı büzülmek  (Kaynak kişi, 25). 

• Eli ayağı tutuşmak (Kaynak kişi, 28). 

• Tepesi atmak  (Kaynak kişi, 10). 

• Burnundan solumak  (Kaynak kişi, 12). 

• Gönlü kaymak  (Kaynak kişi, 10). 

• Karasevdaya düşmek (Kaynak kişi, 10). 

• Aklı gitmek (Kaynak kişi, 28). 

• Aklı çıkmak  (Kaynak kişi, 28). 

• Gözü dönmek (Kaynak kişi, 3). 

• Yırtık tumandan çıkmak (Kaynak kişi, 3). 

• Ödü kopmak (Kaynak kişi, 11). 

• Aklını kaybetmek (Kaynak kişi, 3). 

• Kafayı yemek (Kaynak kişi, 3). 

• Ödü patlamak (Kaynak kişi, 11).

• Eşekten düşmüşe dönmek (Kaynak kişi, 11). 

• Tepen bakmak (Kaynak kişi, 10). 

• Bağrına basmak (Kaynak kişi, 10). 



 110 

• İçine atmak (Kaynak kişi, 10). 

• Canı gitmek (Kaynak kişi, 6). 

• Canı sıkılmak (Kaynak kişi, 10). 

• Aklını başından almak (Kaynak kişi, 10). 

• Gözüne kestirmek (Kaynak kişi, 10). 

• Göz koymak (Kaynak kişi, 10). 

• Göze batmak (Kaynak kişi, 10). 

• Aklı başına gelmek (Kaynak kişi, 10). 

• Çininden çıkmak (Kaynak kişi, 6). 

• Yerin dibine girmek  (Kaynak kişi, 22). 

• Yere çakılmak (Kaynak kişi, 13). 

• Körü körüne inanmak (Kaynak kişi, 13). 

• Yaraya tuz basmak (Kaynak kişi, 20). 

• Belaya bulaşmak (Kaynak kişi, 4). 

• Başı belaya girmek (Kaynak kişi, 4). 

• Attan inip eşeğe binmek (Kaynak kişi, 22). 

• Gözü dönmek (Kaynak kişi, 6). 

• Yerinde saymak (Kaynak kişi, 3). 

• Ayvayı yemek (Kaynak kişi, 3). 

 

 

3.3. MANİLER 

 

Mani, gerek dil, gerek gelenek ortaklığı bakımından çok geniş bir alana 

yayılmış olan mani, en çoğu 7 heceli ve a a b a düzeninde uyaklı bir dörtlük 

olarak tanımlar kendini (Boratav,2000:204). Maniler sözlü kültürde belli 

ortamlarda münasebet düşürerek söylenir. Maninin kendine has yapısının bir 

okuma üslubu oluşturduğu da söylenebilir. Maniler yapıları bakımından düz, 

yedekli, kesik ve müstezat olmak üzere başlıca dört tiptir.   

İnceleme de bulunduğumuz Karga Köyünde elde ettiğimiz maniler şu 

şekildedir.



 111 

Tren gelir öterek                                                                                 

Kömürünü dökerek  

Ben anamdan ayrıldım  

Gözüm yaşım dökerek 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Kayalar yarılmasın  

Yar bana darılmasın  

Yar bana darılıp da  

Ellere sarılması 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Avlu dibi örümcek 

Aklım gitti görüncek 

Ben aklımı yemedim 

Köylülere gidecek 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Mendil serdim bir taşa  

Neler geldi bu başa  

Öptüm bir kız yanağı  

Dedi bana çok yaşa 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Sarı kâğıt yazarım  

Sandık sandık basarım  

Yârimi vermezlerse  

Ben kendimi asarım 

(Kaynak kişi, 24) 

 

 

 

Bahçenizde gül var mı? 

Gül altından yol var mı? 

Gel gidelim sevgilim 

Annenden izin var mı? 

(Kaynak kişi, 6) 

 

Dağda tavşan yayılır 

Kemikleri sayılır 

Çıkma yarim dışarı 

Seni gören bayılır. 

(Kaynak kişi, 6) 

 

Masa üstünde pekmez 

Çoban kavalın ötmez 

Önünde gezen sürün 

Benim nişana yetmez 

(Kaynak kişi, 6) 

 

Başımdaki çemberim 

Oymalıdır oymalı 

Oldun dünya güzeli 

Sana nasıl doymalı 

(Kaynak kişi, 6) 

 

Armudun dalı yerde 

Bülbül ötmez her yerde 

Felek bizi ayırdı 

Her birimiz her yerde 

(Kaynak kişi, 6) 

 

 

 



 112 

İki dalda bir kiraz 

Biri al biri beyaz 

Katip kölen olayım 

Bir güzel de bana yaz 

(Kaynak kişi, 6) 

 

Arpalar dize kadar 

Gel yârim bize kadar 

Çorap öreyim sana 

Topuktan dize kadar. 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Zora dağlar dayanmaz 

Yar sözüme inanmaz 

Yıllar sel gibi geçti 

Yar gibisi bulunmaz. 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Ata binen ağadır 

Atın yönü duadır 

Kömür gözlü sevdiğim 

Bu demeler sanadır 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Mani mani naçarım 

Dilden göher saçarım 

Mani kutusu bendedir 

Şimdi ağzım açarım 

(Kaynak kişi, 24) 

 

 

 

Armudu dişledim  

Sapını gümüşledim 

O yarin ismini  

Mendilime işledim 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Armut dalda dal yerde 

Bülbül öter her yerde 

Felek bizi ayırdı 

Her birimiz bir yerde 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Mektubum yazılıyor 

Ciğerim eziliyor 

Sıladaki yarimi  

Pek gönlüm arzuluyor. 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Fırın üstünde kürek 

Ah yine yandı bu yürek 

Her dertlere katlandın  

Buna da katlan yürek 

(Kaynak kişi, 25) 

 

Mercimekten aşım var  

Ne belalı başım var 

Yirmiden bir eksik  

On dokuzunda oynaşım var 

(Kaynak kişi, 25) 

 

 

 



 113 

Arabayı koşalım  

Su gediği aşalım  

Sen yağmur ol ben bulut 

Yağarken kavuşalım 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Maniyem mezem sensin 

Gülleri dizen sensin  

On iki imam aşkına  

Kalbimde gezen sensin 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Yemenim yele yele 

Ben düştüm gurbet ele 

Yedi yağlık çürüttüm  

Gözyaşı sile sile 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Mektup yazdık biz size 

Dağlar kalksın aradan  

Kavuşmaya imkan yok  

Kavuştursun Yaratan  

(Kaynak kişi, 10) 

 

Şu dağlar meşe gibi  

Kırıldım şişe gibi  

Ben senden ayrılalı 

Kırıldım şişe gibi 

(Kaynak kişi, 9) 

 

 

 

Dağdan payladım kurdu 

Atım terledi durdu 

Senin dertlerin güzelim 

Beni yürekten vurdu 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Karanfilsin tarçınsın 

Dalda bir güvercinsin  

Ne büyüksün ne küçük 

Ancak benim harcımsın  

(Kaynak kişi, 10) 

 

Dere gidiyor dere 

Kumunu sere sere 

Dere götür beni 

Yarin olduğu yere 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Ocağa süt koydum pişti mi 

ola? 

Altı yanıyordu taştı mı ola? 

Benim sevdiğim oğlan 

Benden geçti mi ola? 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Saç üstünde bazlama 

Ciğer oldu gözleme 

Gidersem de gelemem 

Gelirsem de gözlemem 

(Kaynak kişi, 9) 

 

 



 114 

Küp içinde bulgurum 

Çatık kaşa vurgunum  

Eller ne derse desin  

Ben yar ile uygunum  

(Kaynak kişi, 9) 

 

Mercimek attım taşa  

Lanet  olsun oynaşa 

Önünden sever ama  

Sonra kakar başa 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Derelerin inciri 

Bahtımın zinciri 

Dün gece neredeydin  

Koynumun güvercini 

(Kaynak kişi, 10) 

 

Şu çam pürlü mü ola? 

Dibi bülbüllü mü ola? 

Benim sevdiğim oğlan 

Sarı kirli mi ola? 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Dam üstünde yakacak  

Şimdi tabur kalkacak  

Aha bende gidiyom  

Sana kimler bakacak  

(Kaynak kişi, 22) 

 

 

 

Meniye meraz derler 

Güzele kiraz derler 

Yarinden ayrılana 

Yana yana gez derler 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Küp içinde hurmayım 

Yeşil başlı turnayım 

Senden gayri seversem 

Gençliğime doymayım 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Küp içinde unum var  

Allah’tan umudum var 

O yar benim olursa 

Tekkelere mumum var 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Ayna ayna ellere 

Ayna düştü yerlere 

Ayna kurban olayım  

Seni tutan ellere 

(Kaynak kişi, 9) 

 

Ben elmayı dişledim 

Sapını gümüşledim 

Ben o yarin ismini  

Mendilime işledim  

(Kaynak kişi, 22) 

 

 

 



 115 

Ayvanın irisine 

Ben yandım birisine 

Annem beni saklıyor 

Yiğidin birisine 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Bir sen söyle bir de ben 

Şeker ezdim dilde ben  

Has bahçenin gülünden  

Bir sen takın bir de ben 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Mendilim aldan iyi 

Bulaman benden iyi 

Benim bir yarim var ki 

Kölesi senden iyi 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Dereyi atlatırım 

Çarşafı katlatırım 

Bu iş böyle giderse 

Çok düşman çatlatırım  

(Kaynak kişi, 22) 

 

Ayna verdim eline 

Aldı koydu beline 

Taşımasın bilmedi  

Verdi düşman eline 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Al elmanın dördünü 

Sev güzelin merdini  

Seversen bir güzel sev 

Çekme çirkin derdini 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Karşıdan gelenlere 

Gül koydum fenerlere 

Annem beni saklıyor 

Askerden gelenlere 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Karşı karşı hanımız 

Karşıda harmanımız 

Sen oradan çık ben buradan  

Çatlasın düşmanımız 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Mendilim allanıyor 

Allanıp pullanıyor 

Seversen bir güzel sev 

Sevdikçe ballanıyor 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Kara koyun güderim  

Dere boyu giderim  

İkimizi duymuşlar 

Nasıl inkar ederim  

(Kaynak kişi, 22) 

 

 



 116 

Karanfil eker misin?  

Balınan şeker misin ? 

Dünyada ettiğini, 

Ahirette çeker misin ? 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Parmağında  mühürü 

Etme bana kahırı 

Bu kahrı edeceğine 

Doldur da ver zehiri 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Parmağında mühür var  

İçerimde kahır var 

Yarimden ayrılalı 

Ekmeğimde zehir var  

(Kaynak kişi, 22) 

 

  

3.4. BİLMECELER 

 

Bilmeceler  karmaşık hale getirilmiş, çözümünde dikkat ve zeka 

gerektiren şiirsel sözlerle kurulu oyun fonksiyonunda soru (Erşahin,60). 

Bilemeceler, tabiat unsurları ile bu unsurlara bağlı hadiseleri; insan, hayvan 

ve bitki gibi canlıları; eşyayı, akıl, zeka veya güzellik nev’inden mücerred 

kavramlarla dini konu ve motifleri vb. kapalı bir şekilde yakın - uzak 

münasebetler ve çağrışımlarla düşünce, muhakeme ve dikkatimize 

aksettirerek bulmayı hedef tutan kalıplaşmış sözlerdir (Elçin, 1993:607). 

Karga Köyü’nde elde ettiğimiz bilmece örnekleri şu şekildedir: 

 

 

 



 117 

• Ateşte girer yanmaz 

Suya girer ıslanmaz. 

(güneş) 

   (Kaynak kişi, 10) 

 

•  Bir gonca gülü var 

Yarısı kara yarısı ak. 

(dünya) 

   (Kaynak kişi, 19) 

 

• Kuyruğu var, at değil. 

Kanadı var, kuş değil. 

(balık) 

(Kaynak kişi, 21) 

 

• Başı var kolu yok 

Gövdesi var ayağı yok. 

(mezar taşı) 

(Kaynak kişi, 10) 

 

• Kapıyı açar 

Kapamadan kaçar. 

(rüzgar) 

(Kaynak kişi, 10) 

 

• Dağdan gelir takla makla 

Anneciğim beni sakla. 

(ayı) 

(Kaynak kişi, 16) 

 

• Bir demirim var çatal 

Her şeyimi o satar. 

(terazi) 

(Kaynak kişi, 7) 

 

• Bilmece bildirmece 

Sana bakar gündüz gece 

(ayna) 

(Kaynak kişi, 10)  

 

• Evden eve allı gelin 

(ateş) 

(Kaynak kişi, 21) 

 

• Saksağan yuvada 

Kuyruğu havada 

(cezve) 

(Kaynak kişi, 10) 

 

• Ağzı var 

Dili yok 

Karnı var 

Bağırsağı yok   

(şişe) 

(Kaynak kişi, 16)) 

 

• Bir çocuğum var 

Gelen öper giden öper. 

(bardak)   



 118 

3.5. DUAZ-I İMAMLAR 

 

Duaz-ı imam, Alevi-Bektaşilerle, Mevlevilik’in Şems koluna bağlı 

şairlerin oniki imamı ad ve özellikleri ile sayan şiirlerdir. (Artun, 2002:105). On 

iki imama methiyeleri ihtiva eden duaz-ı imamlar Alevi-Bektaşi cemlerinde 

sıklıkla söylenen manzum eserlerdir.  

Alevi köyü olması hasebiyle Karga Köyü’nde birçok duaz- imam 

derleme imkanımız oldu. Karga Köyü’nde derlediğimiz duaz-ı imam örnekleri 

şu şekildedir. 

 

Oniki imamlar 

 

Dinleyin ey sofular evvel imamınız kim idi? 

Salavat indi şanına Muhammed ali Ehl-i din idi. 

Birincisi İmam Ali 

İkincisi İmam Hasan 

Üçüncüsü İmam Hüseyin 

Dördüncüsü İmam Zeynel Abidin 

Beşincisi İmam Muhammed Bakır 

Altıncısı İmam Cafer Sadık  

Yedincisi İmam Musa Kazım 

Sekizincisi İmam  Rıza 

Dokuzuncusu İmam Muhammed Taki 

Onuncu İmam Ali Naki 

Onbirinci İmam Hasan Askeri 

Onikinci İmam Muhammed Mehdi sahip zaman gele 

Derviş Alim bakışına böyle mi girdi düşüne iki cihan güneşine veladdalin 

Kur’an’dır. 

(Kaynak kişi, 24) 



 119 

Bismillah Hakkın  

 

Bismillah hakkın birlik ismidir 

İsminin ananlar bulur selamet 

Rahman cümlenin Rabbi’dir. 

Rahimdir cümleye nasiptir cennet 

 

Ne diyelim bu müjdeye bu köre 

Müminler hü gider didare 

Secdegah eyleye Ali’ye erler pirlere 

Adı güzel din serveri Muhammed 

 

Muhammed ali kandile kondu 

Gene onlar idi ikrarın bendi 

Kuran Muhammed’in şanına indi  

Verelim Muhammed Mustafa’nın gül cemaline salavat  

 

Fatma ananın kursağında kandil indi  

İmam hasan bahçesinin gülü idi 

Şah Hüseyin kapısının kilidi 

Okunur Kul Hü Allahu Ehad 

 

Zeyni açık olan Zeynel’den içti 

Bakırdır yasını dercetti geçti 

İmam Cafer kudret ilminin kapısını açtı 

Onun anahtarı Allahussamet 

 

Musa Kazım bir ikrarda eğlendi 

İkrarla hü dediler sözler sağlandı 

Cümlesi de bir  ikrara bağlandı 

Okunur lem yelid velem yuled 

 



 120 

Taki Naki gözler Mehdi yakındır 

Sela sesi kulağıma dokunur 

Askeri Mehdi bile okunur 

Velem yekun lehu kufuven ehad 

 

Veran Abdal bilir bilmez bir arif 

Dört satır iki nokta üç huruf 

Altı nokta ile okunur bir ihlası şerif 

Dercet bu manayı otuzaltı bin ayet 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Kudret Kandili  

 

Kudret kandilinden parlayıp doğan  

Muhammed Ali’nin nurudur billah  

Zuhur edip Küffarın askerin kıran  

Elinde Zülfikar Ali’dir vallah 

 

Elinde Zülfikar altında Düldül  

Önünde Kanber’in hem dili bülbül  

Hazreti Fatma cennette bir gül  

Ona sırrım dedi ya Resullallah  

 

Ondan zuhur geldi Hasan Hüseyin  

Onların nurundan ziyalandı din 

Kırk pare bölündü Zeynel Abidin  

Çekelim yasını hasbeten lillah  

 

Muhammed Bakır’dan Caferi sadık  

Şah Musa Kazım hem Rıza dedik  

Marifet babından cesedin yuduk  

Kah buyurdu müminin kalbi beytullah   



 121 

Taki Naki imaların civanı  

Ol Hasan Askeri Mehdi cismim sultanı 

Elinde haceti sahip zamanı  

Sıtkınan çağıralım gönder Allahım  

 

Ta ezeli ezelden böyle kuruldu  

İnkar eden bu dergahtan sürüldü  

Kün deyince arşı ala kuruldu  

Bir harf ile karar kıldı beytullah  

 

Viraniyim der niyazım var üstaza 

Elinde Zülfikar hem ehli gaza 

Binbir kısmetten baş gösterdi Murteza 

İnandık ezelden dedik eyvallah  

(Kaynak kişi, 4) 

 

İnsan İsen Fark Edersin   

 

İnsan isen fark edersin 

Ceset gider can ayrılır 

Malı mülkü kor gidersin  

Mülkten Süleyman ayrılır 

 

Şu dünyanın içi dışı  

İnsanın kavgalı başı  

Hak için ağlayan kişi 

Gözlerinden kan ayrılır 

 

Kimler şad oldu felekten  

İşit sözümü kulaktan  

Nasibin kesilir haktan  

Doğanından nagan ayrılır 



 122 

İblis benlikten hazer 

Ol gerçek canlar doğru yazar 

Yalancıdan halk da bezer 

İman gider din ayrılır 

 

Hak Muhammed pirim Ali 

Hasan Hüseyin Zeynel’i 

Bakır Cafer cennet gülü 

Şehitlerden kan ayrılır 

 

Kazım Musa Rıza 

Taki’dir sözüm sağı 

Askeri Mehdi’nin gelecek şahı 

Zülfikar’dan kin ayrılır 

 

Bu dünya böyle mi kalacak 

Bu mülkün sahibi gelecek 

Virani verdi gönül dolu  

Külli beladan fani ayrılır. 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Kurban Lokma Kabullüğüne 

 

Günahım çok Hüda kabul eyleye 

Ol Muhammed Mustafa kabul eyleye 

Bilirim günahım hadden aşırı 

Aliyel Murteza kabul eyleye 

 

Fatıma Zehra, Hatice-i Kübra kabul eyleye 

İmam Hasan İmam Hüseyin İmam Zeynel 

İmam Bakır imam Cafer İmam Musa Kazım  

İmam Rıza kabul eyleye 



 123 

Muhammed Taki Ali Naki 

Ol Hasan Askeri Mehdi kabul eyleye 

Şah Hatayım Oniki imamlar nurdan olup 

Ol hakkın nuru Hüda kabul eyleye   (Kaynak kişi, 24) 

 

Duaz-ı İmam 

 

Muhammed Mustafa ey Şahı Merdan  

Aliyy'el Murteza sana sığındım  

Hatice-i Fatma, Hasan-ı Mücteba 

 Hüseyin'i Kerbela sana sığındım.   

 

İmam Zeynel ile Muhammed Bakır  

Cennet bahçesinde bülbüller şakır  

Cafer'i Sadık'a erdik çok şükür  

Kazım Musa Rıza sana sığındım.  

 

Muhammed Taki 'ye verelim salavat  

Aliyy'el Naki'den umarız imdat  

Hasan Ali Askeri el aman mürvet  

Mehdi Sahip liva sana sığındım.  

 

On dört Masumu Pak Güruhu Naci 

On Yedi Kemerbest derdim ilacı  

Pirim Hacı Bektaş serimin tacı 

Hünkar-ı evliye sana sığındım  

 

Virdi Derviş senin kulun kurbanın 

Yarın Arasatta ulu divanın  

Senin mücrimlere çoktur ihsanın  

Pirim Süca Baba sana sığındım  

(Kaynak kişi, 4) 



 124 

Muhammed Ali’nin İsmini Sorarsan  

 

Muhammed Ali’nin ismini sorarsan  

Taç Muhammed Ali başınan geldi  

Eğer hakkı öz kendinde bilirsen 

Hatice Kübra kaşınan geldi, 

 

Gözde bir nokta var Ali bilesin  

Fehmeyle ki kendi kendin bilesin 

İlm-i Cavidan’dan haber ararsan  

Vel han-ı Hüseyin kuşnan geldi  

 

Zeynel’dir kirpiğin secdeye inen 

Bakır’dır burnunda kokusu alan  

Cafer’dir  yüzünde bağlayıp duran  

Yedi haddi istifa beş ile geldi  

 

Sakal bıyık Musa Kazım Rıza 

Taki’dir ağzından avuyu süzen 

Naki’dir dudağında dersini yazan 

Ol han askeri diş ile geldi  

 

Münkir münafık bu sırra eremez 

Aldanır dünyaya fehmine varmaz 

Hakkı kayıplarda bilir kendine bilmez 

Dolanır mescidi beş ile geldi  

 

Adem değil mi hatem mühür  

Ademi halk bilmeyen mutlaktır gafil 

Hatayı hakikat gaf ile gafur 

Be sevda serime coş ile geldi  

(Kaynak kişi, 24 



 125 

Günahkarım Hata Etmektir İşim 

 

Günahkarım hata etmektir işim  

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

Muhammed Ali’ye bağlıdır başım  

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 

Hasan Hüseyin benzi nur ise 

İmam Zeynel sır içinde sır ise 

Eğer özümüzde benlik var ise 

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 

Muhammed Bakır’ın izninden çıkmak 

Yükünü Cafer’den tutuver ahmak  

Sanma kar değildir hatırlar yıkmak 

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 

Musa Kazım’a darım niyazım 

İmam Rıza’ya bağlıdır özüm 

Sen kerem kanlısın eksik noksan bizim  

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 

Muhammed Taki kanın cemaya 

Naki emeklerimizi verme yobaza 

Daima ettiğimiz kem söze kem huya 

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 

Hasan Askeri’nin gülleri bize 

Mehdi gele gönlümüzün gamını ala 

Daima ettiğimiz gıybete 

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

 



 126 

Derviş Süleyman’ın Bağdat Basra 

Bak şu zamana bak şu esire 

Sen kerem kanisin kalman kusura  

Tövbe hey  ya Rabbi estağfurullah  

(Kaynak kişi, 30) 

 

Duaz-ı İmam 

 

Medet Allah ya Muhammed ya Ali  

Bizi dergahından mahrum eyleme 

Pirim Hünkar Hacı Bektaş-ı Veli  

Bizi dergahından mahrum eyleme  

 

Adem-i Safiyullah atam hakkı için 

Muhammed Mustafa Hatem hakkı için 

Eyyüb'e verdiğin sitem hakkı için  

Bizi dergahından mahrum eyleme  

 
Hasan'ın aşkına çekerim zarı 

Hüseyin dinimizin serveri  

Alemin nurusun Cenab-ı Bari  

Bizi dergahından mahrum eyleme  

 

Zeynel'in canına kıldılar ceza 

Muhammed Bakır'dır sırrı Murteza 

İmam Cafer Kazım, Musa-i Rıza  

Bizi dergahından mahrum eyleme  

 
Derviş Muhammed'im ey gani kadir 

Taki, Naki, Asker Rahnumanımdır  

Muhammed Mehdi'ye niyazım budur  

Bizi dergahından mahrum eyleme (Kaynak kişi, 4) 



 127 

Gelin Hey Erenler 

 

Gelin hey erenler umudun kesmen 

Bülbülün işini zar eder Allah  

Kısmetimiz yok diye Mevla’ya küsmen  

Aniden nasibimiz var eder Allah  

 

Muhammed Ali’nin sır yayılmaz 

Hasan Hüseyin’i seven ayrılmaz 

Nice bin ayıplar yüze vurulmaz 

Hidayet sahibidir sır eder Allah  

 

Zeynel’in rengine boyanmayanın  

Şol imam Bakır’a dayanmayanın 

Ali evlat nesline inanmayanın  

Mahşerde gözünü kör eder Allah  

 

İmam Cafer nurdur elde tutarsan  

Musa Kazım Rıza’ya yetersen  

Eğer işlerine hile katarsan 

Mahşerde mekanın ar eder Allah  

 

Takiye Naki’ye doğru varırsan  

Askeri Mehdi’nin sırını bilsen  

Eğer işlerinde tamam durursan  

Narı gülizarı nur eder Allah  

 

Bakmaz mısın nicelerin haline 

Bülbülün gülün şanı gülün dalına 

Talip olan doğru gitse yoluna 

Huriyi kılmanı var eder Allah  

 



 128 

Zefil Mehemmedim yaralar emler 

Hakka yetemez ameli kemler 

Asla tamu görmez hakka müminler 

Didarı cennetinde yer eder Allah  

(Kaynak kişi, 19) 

 

Gözlerimin Nuru Muhammed 

 

Hasretinle yandı bağrım açıp görem mi seni 

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

Ol kıyamet haşir olanda kurtar bizi alametten  

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

 
Sana benzer bulamadım şu dünyayı vahdette 

Yalın ayak  men günahkar yüz sürsem dergahına 

Sen bir kerem kanisin kalmazsın günahıma 

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

 
Şah Hasan şah Hüseyin’i şah Zeynel’i aba  

İmam Bakır yollarına canımı kılmışım feda 

İmam Cafer erkanıdan bizi de ayırma Huda 

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

 

Aşık oldum adına günüm geçti ah ile 

Göster bana cemalini kalmayayım hasrette 

İsmini zikreden aşık mahrum kalmaz elbette 

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

 

 

 

 

 



 129 

Musa Kazım Rıza isminde canım benim  

Taki Naki Askeri Mehdi dinim imanım benim  

Kul Velim der ki çoktur günahım benim  

Gözlerimin nuru Muhammed mürüvvet ya Ali mürüvvet 

(Kaynak kişi, 22) 
 

Şu Aleme Sultansın 

 

Şu alemin sultanısın 

Ya Ali senden medet 

Muhammed der ali hansın  

Ya Ali senden medet 

 

Hasan Hüseyin’den kamer 

Zeynel’den göher damar 

Bunalanlar imdat umar 

Ya Ali senden medet 

 

Bakıra Cafer’e ereyim 

Gonca güllerin dereyim  

Seni koyup kime gideyim  

Ya Ali senden medet 

 

Musa Kazım müşkül handı  

Nutkundan ihsanın baldır 

Rızayı sevmek yoldur 

Ya Ali senden medet 

 

Taki Naki över 

Meyil verme gafil yanar 

Bu düşler kolaydır sana  

Ya Ali senden medet 



 130 

Askeri sırrın duyurma 

Kapına geldim ayırma 

Mehdi yolda kayırma 

Ya Ali senden medet 

 

Derviş Süleyman’ım coştu  

Muhabbet deryası taştı  

Şimdi gayret sana düştü  

Ya Ali senden medet 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Ya Ali Senden Medet  

 

Medet hey Allah’ım senden medet  

Gel derdime derman eyle 

Yetiş ya ali ya Muhammet 

 Gel derdime derman eyle 

 

Hasan Hüseyin müşküle 

Yardım eyle düşküne 

Zeynel Abidin aşkına 

Gel derdime derman eyle 

 

Bakır’a Cafer’e ereyim  

Gonca gülleri dereyim  

Seni bırakıp kime gideyim  

Gel derdime derman eyle 

 

Musa Kazım müşkül haldir 

Rızayı sevmek yoldur 

Nutkundan ihsanın boldur 

Gel derdime derman eyle 



 131 

Taki Naki över 

Meyil verme gafil yanar 

Bu işler kolaydır sana 

Gel derdime derman eyle 

 

Dile dilediğini haktan dile 

Mehdi sahip zaman gele 

Dedemoğlu secde kıla 

Gel derdime derman eyle 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Çerağ Tercümanı 

 

Çün çerağı fahr uyandırdık ol Hüda’nın aşkına 

Seyyid el kevneyn Muhammed Mustafa’nın aşkına 

Saki-i Kevser Ali el Murtaza’nın aşkına 

Hem Hatice Fatıma Hayrünissanın aşkına 

Şah Hasan Hulki Rıza hem Şah Hüseyni Kerbela 

Ol imamı etkiya Zeynel abanın aşkına 

Hem Muhammed Bakir ol kim nesli Paki Murteza 

Cafer üs Sadık İmamı Rehmümanın aşkına 

Musa-i Kazım İmamı Serfirazı ehli Hak 

Hem Ali Musa Rızayı Sabiranın aşkına 

Şah Taki ve  Naki hem Hasan’ül Askeri 

Ol Muhammed Mehdi Sahip Livanın aşkına 

Pirimiz üstadımız Bektaş Velinin aşkına 

Haşredek yanan yakılan aşikanın aşkına 

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

  

 



 132 

Çerağ  Uyandırma Tercümanı  

 

Hata ettim Hüda yaktı delili. 

Muhammed Mustafa yaktı delili. 

Ol Âl-i abâ’dan Haydar-ı Kerrar 

Aliyyü’l Murteza yaktı delili 

 

Hatice’tül Kübra Fatıma Zehra 

Ol Hayrü’n nisâ yaktı delili 

İmâm Hasan aşkına girdim meydana 

Hüseyin’i Kerbelâ yaktı delili 

 

İmâm Zeynel, İmâm Bakır-ü Ca’fer 

Kâzım Mûsa Rızâ yaktı delili 

Muhammed Takî’den hem Ali Nakî 

Hasanü’l Askerî yaktı delili 

 

Muhammed Mehdî ol sahib zaman 

Eşiğinde âyet yaktı delili 

Bilirim günahım hadden aşubdur 

Hünkar-ı Evliya yaktı delili 

On iki İmâmdandır bu nur Hatâyi 

Şir-i Yezdân Ali yaktı delili 

(Kaynak kişi, 4) 
 

Duaz-ı İmam 

 

Kimin kim zikri fikri Murtaza’dır 

Ali evladına ol müpteladır 

Muhammed ilmini deyiver ona sen 

Eğer ki gördün ol terki hevadır 

 



 133 

Hasan vechinde fehmet müşkilatın  

Cehaletten emin etmek revadır 

Bu ilim içre ona remzet bu hali 

Hüseyin ile niçin fakr u fenadır 

 

Ali Zeynel aba yetmiş iki şık 

Nedendir onu görmek sezadır 

Eğer bakır yolunda cümle varın 

Veremezse aşık demek hatadır 

 

Ne layıktır ona bu sırrı Cafer 

Kaçan meyli onun gayrı Huda’dır 

İmam Kazım dahi Musa Rıza’nın 

Gulamı olmayanlara beladır. 

 

Taki’ye bende isen can-ı dilden  

Naki aşkına da canım fedadır 

İmanım askeri şah-ı şehin şah 

Dinim Mehdi kim ol sahip livadır. 

 

Virani dervişin senden muradı 

Erenler ayin-i cem gülbank revadır. 

(Kaynak kişi,4) 

 

Duaz-ı imam 

 

Medet Allah ya Muhammed ya Ali 

Mürvet dergahından mahrum eyleme 

Pirim Hünkar Hacı Bektaş Veli 

Mürvet dergahından mahrum eyleme 

 

 



 134 

Hasanın aşkına kılarım zarı 

Hüseyin’dir dinimizin serveri 

Alemler canısın Cenab-ı Bari 

Mürvet dergahından mahrum eyleme 

 

Zeynel’e zindanda kıldılar ceza 

Şah imam Bakır’dır sırr-ı Murteza 

İmam Cafer, Musa Kazım, Rıza 

Mürvet dergahından mahrum eyleme 

 

Ademi Safiyullah atam hakkı için 

Muhammed Mustafa Hatem hakkı için 

Eyüb’e verdiğin sitem hakkı için 

Mürvet dergahından mahrum eyleye 

(Kaynak kişi,4) 

 

Duaz-ı İmam 

 

Münkir ben pirime inkar değilim 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

Hanedan düşmanına yar değilim 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

 

Muhammed’dir iki cihanın şahı 

Ali’dir aşıkların kıblegahı 

Hasan hulki kudret fazl-ı ilahi 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

 

Dillerde yadigar söylenir adın 

Gönlümün evinde tahtın bünyadın 

Bel kıyıp nur oldu Zeynel Abidin 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  



 135 

Muhammed bakırdır gönlü ganidir 

Aşıkların can içinde canıdır 

Hem sahavet hem mürüvvet kanıdır 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

 

Cafer-i sadıktır gönlüm hemrahı 

Musa kazımdır haktır dergahı 

Ali Rıza müminlerin şahı  

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

 

Taki’ye kul oldum Naki’ye kemter 

Pirim mürşidimdir Hasan’ül Askeri 

Düldülle Zülfikar sahibi kemter 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

 

Kul himmet içtiğin doludur demdir 

Mehdinin irşadı sahip zamandır 

Pirimiz alidir duaz imamdır 

Pirim serverimdir imam Hüseyin  

(Kaynak kişi, 4) 

 

Kurban Deyişi 

 

Akıl ermez Yaratan’ın sırrına  

Muhammed Ali’ye indi bu kurban 

Kurban olam kudretinin nuruna  

Hasan Hüseyin’e indi bu kurban 

 

Ol İmâm Zeynel’in destinde idim 

Muhammed Bâkır’ın dostunda idim 

Ca’fer-i Sâdık’ın postunda idim 

Mûsa Kâzım, Rızâ’ya indi bu kurban 



 136 

Muhammed Takî’nin nûrunda idim  

Aliyyün-Nakî’nin sırrında idim 

Hasanü’l Askerîn dârında idim 

Muhammed Mehdî’ye indi bu kurban 

 

Aslı Şâh-ı Merdan,gürûh’u Naci 

Gerçeğe bağlıdır bu yolun ucu 

Senede bir kurban tâlibin borcu 

Pir-i Tarikat’a indi bu kurban 

 

Tarikattan hakikate ereler 

Cennet-i Âlâ’ya hülle sereler 

Muhammed –Ali’nin yüzün göreler 

Erenler aşkına indi bu kurban 

 

Şâh Hatâyim eder bilir mi her can 

Kurbanın üstüne yürüdü erkân 

Tırnağında tesbih kanında mercan 

Mü’min müslüman’a indi bu kurban. 

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

3.6. DEYİŞLER, NEFESLER 

 

Deyişler ve nefesler, Dini- Tasavvufi edebiyatın nazım türlerinden. 

Bektaşi ilahisi. Alevi-Bektaşi şairleri tarafından bu ekolün inanış ve 

düşüncelerini dile getirmek üzere düzenlenmiş ve törenlerde makamla 

okunan manzumelerdir (Erşahin,2005: 216). Allah’a, Hz. Muhammed’e, Hz. 

Ali’ye  Ehl-i Beyt’e, Hacı Bektaş Veli ve Alevi-Bektaşi büyüklerine duyulan 

aşk ve muhabbetin  tezahürü olarak yazılan ve Alevi-Bektaşi toplumunun 

mukaddes addettiği manzum eserlerdir. Alevi-Bektaşi inancında  deyiş ve 

nefeslerin  aşıkların Kur’an’dan ilham alarak yazdıklarına inanılır. 



 137 

Karga Köyü’nde derlemiş olduğumuz deyiş ve nefes örnekleri şu 

şekildedir. 

 

Hz. Ali 

 

Ol arş-ı rahmanda sela verirken 

Zarın kandilini tutandır haydar 

Cihan derya iken kandil su iken 

Ademin dünyasını kurandır Haydar 

 

Kulunun emri ile izhar eyleyen 

Hep ata suresini meşhur eyleyen 

Mağripten maşrığa kalemin nişan eyleyen 

Can kudret topunu atandır Haydar 

 

Hak buyurdu server sözünü tuttu 

Cebrail yetişti Muhammed miraca gitti 

Bunca bunalanın carına yetti 

Aslan olup yol üstüne yatandır Haydar 
 
Ademi balçıktan yoğurdu yapalı  

Dört nesneden halk etti cesedini atalı 

Kendi nurundan ona nur kattı 

Ademi cihana salandır Haydar 

 

Sefil sadık haktan diler çareyi  

Öz üstatsın dahi sen sar yareyi  

Aman şahin ıssız koyma sarayı  

Çağırınca gelip yetendir Haydar 

(Kaynak kişi,4) 

 

 



 138 

Hacı Bektaş veli 

 

Sensiz bu dünyanın tadı olamaz 

Adı güzel Hacı Bektaş veli dost 

Seni sevmeyenler hakkı bulamaz 

Adı güzel Hacı Bektaş Veli dost 

 

Sarının öküzünü kurda yediren  

Kırk bir aluç dalında elma bitiren 

Anda beş taşlara şahit getiren  

Adı güzel Hacı Bektaş Veli dost 

 

Evveli Ali dediler sonra Veli 

Seven başın yoluna feda koydu 

Serden o yar oldu kırklar yediler 

Adı güzel Hacı Bektaş Veli dost 

 

Doksan bin erene hem rehber olan  

Güvercin donunda Rum’a gelen 

Düşkün kullarının ahını alan 

Adı güzel Hacı Bektaş Veli dost 

 
Onca aşıkların dersini veren  

Suluca höyükte mekanın kuran  

Fedayi’nin gizli sırrını soran  

Adı güzel Hacı Bektaş Veli dost 

 (Kaynak kişi,4) 

  

 

 

 

 



 139 

 Hz. Ali 

 

Kuran yazılırken arşı rahmanda  

Kudret kitabının dilinde idim 

Güller açılırken kevn ü mekanda 

Bülbül idim gonca gülünde idim 

 

Cebrail’in gelen ilk kelamında 

Muhammed alinin sır kelamında 

Kırklar ceminde aşk meydanında 

Nihan söyleşirken dilinde idim 

 
 

Kırkla arş yüzünde tutarlar cemi 

Muhabbet halk olup sürdüler demi  

Balçıktan halk etti Allah Adem’i 

Ben ol vakit onun belinde idim 

 

Yunus deryaya daldığı zaman  

Kırk gece kırk gündüz kaldığı zaman  

Alim Zülfikar2ı çaldığı zaman  

Hayber kalesinde kolunda idim 

 

 Pir Sultanım içtim aşkın dolusunu  

Kıymetini bilmeyene vermem yarısını  

Bir kuşa seksen bin şehrin yarısını  

Tahin verilirken yanındaydım 

 (Kaynak kişi,4) 

 

 

 

 



 140 

Hacı Bektaş 

 

Arzuladım sana geldim  

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

Eşiğine yüzler sürdüm 

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 

Pir elinden dolu içtim 

Doldum denizlere düştüm 

Ak cenneti gördüm geçtim 

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 

Güvercin donunda duran  

Taşlara şehadet getiren  

Cümle çiğleri pişiren  

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 

Kırk budaktan sema yanar  

Aşıkları semah döner 

Dolusundan içer konar  

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 

Cennette gördüm gülünü 

Erenler sürdüm demimi 

İmam Rıza’nın torunu  

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 

Balım Sultan er köşeği 

Keser kılıcı bıçağı  

Cümle erenler gerçeği 

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 



 141 

Pir Sultanım gerçek veli 

Geçmem ben şundan eveli 

Doksan bin horasan ereni 

Hünkar Hacı Bektaş Veli 

 (Kaynak kişi,4) 

  

Deyiş 

 

Mümin olan serden baştan geçerler 

Seven böyle sever on iki imamı  

Kelleler keserler kanlar saçarlar 

Seven böyle sever on iki imamı  

 

Muhammet Mustafa bir nur-u vahit 

Asla sırrımıza ermedi zahit 

İmamlara ikrar verdi Hür şehit 

Seven böyle sever on iki imamı  

 

Okudu İncil’i yaydı düşünü 

Gözünden akıttı kanlı yaşını 

Keşiş kesti yedi oğlunun başını  

Seven böyle sever on iki imamı  

 

Mümin olan bir ikrara düzüldü 

Münkir olan bu dergahtan sürüldü 

Nesim’i de derisiyle yüzüldü 

Seven böyle sever on iki imamı  

 

Sefil Alim eyüdür sende salınan  

Onlar da sevilmez yalan dilinen  

Kelleylen evladınan malınan 

Seven böyle sever on iki imamı (Kaynak kişi, 16) 



 142 

Deyiş 

 

Kadir Mevlam senden bir dileğim var 

İman ile giden kullarından eyle 

Emanet edip de ola baki yurda 

Canını tez veren kullardan eyle 

 

Bir gün bizi haki türaba korlar 

Ağzını kerpiç ile örterler 

Kimin ümmetisin diye sorarlar 

Suali tez veren kullardan eyle 

 

Sual veremezse bizim dilimiz 

Orda nice olur bizim halimiz 

Sırat köprüsüne uğrara yolumuz 

Sıratı tez geçen kuladan eyle 

 

Sıratı köprüsünden geçen kurtulur 

Geçemeyen yüzün yüzün sürtülür 

Orda mizan vardır hayır tartılır 

Hayrı ağır gelen kullardan eyle 
 
 

Pir Sultanım da niyaz versem dilime 

Ben de güman getirmedim gönlüme 

Salını salını cennet yoluna 

Salınıp tez giden kullardan eyle 

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 



 143 

Deyiş 

 

İnip göğden yere bina kuranlar 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

Melekler misali secde duranlar 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

 
Şeytanı sürdüler duş eylediler 

Yezidin bağrını taş eylediler 

Kırklar vilayetini hoş eylediler 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

 

Muhammed Ali’dir kuran bu yolu 

Mümine saçıldı tarikat gülü 

Bir ulu dergahtır sürün bu demi 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

 
Muhammed Ali’nin cemine vardı 

Kırklarda sülkünüp ayağa kalktı 

Doksan bin erenler semaha girdi 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

 

Şah Hatayım hatmeyledi kelamı  

Evvela Cebrail verdi selamı 

Mahrum kalmaz seven şahı imamı 

Ali ile Muhammed’in aşkına 

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 

 



 144 

Deyiş  

 

Yüz sürmeye geldim haki payına 

Arzuhalim sana pir mürvet kani 

Sen tabipsin göstereyim yareyi 

Bu dersin dermanını ver mürvet kani 

 

Eşiğinde edna geda kullar var 

Sana vaspi olacak vasbi haller var 

Açılmış bahçende gonca güller var 

Gül ile bezenmiş şar mürvet kani 

 

Karar kıldık dergahında eğlendik 

Elesti den bir ikrara bağlandık  

Hayallerin kalp evinde yeynedik 

Muhabbetin canda var mürvet kani 

 

Efendim didarına eyledik niyet 

Ezeli ezelden kılmışız biat 

Cemalini gördüm mestim bu saat 

Cemalin parlıyor pir mürvet kani 

 

Abdalım ezelden birdir özümüz 

Birlik makamına var niyazımız 

Kavuştuk pirlere geldi yazımız 

İsmim zeynisine ya mürvet kani 

(Kaynak kişi, 16) 

 

 

 

 

 



 145 

Deyiş  

 

Geldik gider olduk ellerinizden  

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

Doyamadım tatlı dillerinize  

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

 

Şöyle bir güzelden ahd almadım  

Bir daha ya geldim ya gelemedim 

Bir ahdına bütün yar bulamadım 

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

 

Himmet eylen şu dağları aşalım  

Pir aşkına kaynayalım aşalım  

Gelin birer birer helalleşelim 

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

 

Çıkalım yaylaya inelim düze 

Himmet eylen yaren ahbaplar bize 

Bir selam göndersem gelir mi size 

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

 

Pir Sultan Abdalım hakka yakındır 

Edebi erkanı hemen takınır 

Ölüm uzak değil her an yakındır 

Dostlar sefa ile gönderin bizi 

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 

 



 146 

6666 Ayet 

 

Doksan bin kelamın manası Haydar  

Mümin olanlara bu bir işaret 

İlm-i cavidanın manası Haydar 

 

Marifet sırrına yoldaş olanlar 

Arif olup kendi özünü bilenler 

Nefse uyup ayrı yerde kalanlar 

Seherde bülbülün şidası Haydar 

 

Doksan bin kelama mana yetiren  

Yüz ondört sureyi veçhine getiren  

Bunca dertlilere derman yetiren  

Güruh-u nacinin esması Haydar 

 

Muhammed Mustafa lahmike lahmik 

Ehad Ahmet’ten olur mu gayri  

Yirmi dokuz harfin on yedi sehmi 

Otuz iki farzın ustası Haydar 

 

Viraniyem sevdim gül yüzlü şahı 

Müminlere yardım eyle İlahi  

Mümin kulların şahı Haydar 

Kavm-i süfyan münkirlerin ikrarı 

 (Kaynak kişi, 4) 

 

 

 

 

 

 



 147 

Sefa geldin 

 

Biz de hanedana gider der idik 

Mihman canlar bize sefa geldiniz 

Belli olmaz baharımız yazımız 

Mihmanlar bize sefa geldiniz 

 

Beli dedik bir gerçeğin destine 

Canım kurban olsun hakkın dostuna 

Her sabah her sabah yüz üstüne 

Mihman canlar bize sefa geldiniz 

 

Gitti yoldaşlarım kaldım yalnız 

Bahçede açılan gonca gülümüz 

Şeker muhabbetiniz tatlı diliniz 

Mihmanlar siz bize sefa geldiniz  

 

Baykuş gibi ne beklersin Virani 

Şükür olsun sizi bize vereni 

Sultan Hatayının için yeneni 

Mihmanlar siz bize sefa geldiniz 

 (Kaynak kişi, 4) 

 

 Deyiş 

 

Söyleyim de dinleyin mevali canlar 

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

Tarikatın ahkamını sorarsın  

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

 

 



 148 

Tarikat hakkında geldi Cebrail  

Hakikat selamını verdi ey ümmü Halil 

Ümmetim sana olmasın mağdur  

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

İptida ali gösterdi bu yolu  

İkrar bent olmuşuz demişiz beli 

Onun için ismi kaldı mevali 

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

Fadime anam geldi girdi içeri 

Gözün aydın olsun Hak peygamberi 

Ali Fatıma anama gösterdi yeri 

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

Muhammed Ali’nin geldi yanına 

Mübarek kolunu sardı boynuna 

 Ol demde melekler durdu darına  

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

 Muhammed Selman’a gel beri Selman 

Bir dolu doldurdu sundu ol zaman  

Verdi Muhammed’ dedi el aman 

Allah bir Muhammed Ali cemdedir 

 

Kamber Alim bende içtim bu demden  

Ne kadar nakletsem gelir Hüda’mdan 

Gelin hey erenler kaçmam bu cemden  

Allah bir Muhammed Ali cemdedir.  

(Kaynak kişi,4) 

 

 



 149 

Kurban Deyişi 

 

Ali meydanına bir kurban geldi  

İsmail’e inen koça benzettim 

Anası meledi bağrımı deldi  

İsmail’e inen koça benzettim 

 

Kadir Mevlam sürme çekmiş gözüne  

Yüz sürelim tırnağına dizine  

Koç dergaha gitti gidem peşine  

İsmail’e inen koça benzettim 

 

Koçu tekbirledi kırkın birisi 

Bir lokmadan kandı cümle gerisi 

Kemer besti belimdedir varisi 

İsmail’e inen koça benzettim 

 

Kadir Mevlam kabul etsin koçunu 

Bağlayalım ayağının üçünü 

Ali meydanıdır sormayın suçunu 

İsmail’e inen koça benzettim 

  

Kul Himmet üstadım arzular canım  

Koç ile birlikte akıyor kanım 

Ya ilahi kabul olsun kurbanım  

İsmail’e inen koça benzettim 

(Kaynak kişi,4) 

 

 

 

 

 



 150 

Kurban Deyişi 

 

Erenler veliler kırklar yediler 

On iki imamların kurbanıyız biz 

Okundu tekbiri durduk kıbleye 

On iki imamların kurbanıyız biz 

 

Şahım sen kimseye bulma bahane 

Bir zaman söylersin iki cihane 

Rıza lokmasını ulu divana 

On iki imamların kurbanıyız biz 

 

Yedi kere yünceyimizi kırktılar 

İbrahim’in sürüsüne kattılar 

Etimizi pare pare ettiler 

On iki imamların kurbanıyız biz 

 

Anam kısır koyun babam Cebrail 

Nefesten zahirdir hükmüne kail 

Bizi şaha kurban etti Azrail 

On iki imamların kurbanıyız biz 

 

Kurbanlık koç ile bende yazıldım 

 Feriştahlar çaldı bende sayıldım 

Kırklar makamında bende duyuldum 

 On iki imamların kurbanıyız biz 

 

 Derviş Alim kanım nahaka dökme 

 El ne derse desin sen ona bakma  

 Şahım yürümedikçe sen posttan çıkma 

On iki imamların kurbanıyız biz 

         (Kaynak kişi,4) 



 151 

Kurban Deyişi 

 

Hak teala Cebrail’e  

Cebrail’im gelsin dedi 

Varın söyleyin Halil’ime 

Ahdı yerini bulsun dedi 

 

Yine geldi bayram ayı 

Titrer Halil’imin canı 

Yavrum İsmail’im seni 

Hakka kurban demiş dedi 

 

Hak kabul ederse beni 

Ata sen hiç çekme gamı 

Kaç kuzu kurban olmazsa  

Serim hakka kurban dedi  

 

Çıkın bakın ta ezelden 

Yönünü çevirmiş kıbleye 

Belki telaş veririm ata 

Ellerimi bağla dedi 

 

Ellerim bağla bağlandı 

Anası uğrun ağlandı 

Ya Halil nice dayandı 

Yavrum İsmail’im dedi 

 

Bıçak dedi haşa haşa 

Niçin vurdun beni taşa 

Taşı kestim baştan başa 

Kesmem İsmail’i dedi 

 



 152 

İsmail kalktı uyandı 

Boyunca nura boyanı 

Ya Halil nice dayandı 

Yavrum İsmail’im dedi 

 

Kurbanı gönderdi Celil  

        Cebrail önünde delil 

Ben senden cömerdim Halil 

Kaldır İsmail dedi 

 

Ağlar iken gülüştüler 

Gözyaşını siliştiler 

Hep döşendi peygamberler 

Koçun etini bölüştüler 

 

Hatayım bayramda kurban  

Ola dertlilere derman  

Sıratı geçmeyen insan  

Korkmasın kullarım dedi 

 (Kaynak kişi,4) 

 

         Mersiye 

 

Gel gönül nazar kıl merdanelere 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

Sakın akıl yorma mersanelere  

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

 

Kırmızı mı Kerbela’nın toprağı 

Nasip et yaradan görem ağlayam 

Yeşilimdir ağacının yaprağı 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 



 153 

Zeynel’in Fatma’nın karalı başı 

Gülsüm’ün daima akar gözyaşı 

Mazlum Hüseyin’in mezarın taşı 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

 

Hak’tan ola bu çilenin kolayı 

Metris sen kabul et binbir vedayı 

Daha duymadın mı sen Kerbela’yı 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

 

Ekber’in Kasım’ın Asker’İn yasın 

Kestiler kolların Celal Abbas’ın 

Perişan ettiler ümmetin hasın 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

 

Pir sultan Abdalım buna can mı dayanır 

Bir dostum var gah uyur gah uyanır 

Şah Hüseyin’im al kana boyanır 

Düşün Kerbala’yı sabret bakalım 

(Kaynak kişi,4) 

 

Semah 

 

Ta ezel ezelden ben seni sevdim 

Muhabbet eyledim candan a sunam 

Muhammed Ali’yi candan seversen  

Ayırma gönlünü benden a sunam  

 

Kirpikleri oktur kemandır kaşı 

Açıldı sinemde bağrımın başı 

Didelerim döktü kan ile yaşı 

Varayım gidem bundan a sunam 



 154 

Ben sana canımı eyledim feda 

Seni bana verdi ol gani Hüda 

Fatıma neslin mi nedir bu eda 

Bir tel kopardım senden a sunam 

 

Ben seni sevmişim gönülden candan 

Hiç senin haberin olmadı benden  

Ferman mı olur tozdan dumandan  

Dudağın lalinden demden a sunam  

 

Ey sunam gönülden çıkarma beni 

Feleğe mi veriri İlhami seni 

Bir dolu kerem et mest eyle beni 

Elinde tuttuğun camdan a sunam 

(Kaynak kişi,4) 

 

Deyiş  

 

Hak kendi nurundan övmüş yaratmış  

Padişah eylemiş ilin üstüne 

Gördüm cemalini salavat eyledim  

Sokulmuş cefalar senini üstüne 

 

Vallahi Kur’an’dır senin sözlerin 

Yasin’i Şerif’tir senin iki gözlerin  

İnne fetahnadır senin yüzlerin  

Vedduha inmiştir dilin üstüne 

 

Kirpiklerin üste benler dizilir 

İkrarından dönen haktan üzülür 

Ak göğsün üstüne Tebbet yazılır 

Veşşems inmiştir kolun üstüne 



 155 

Anlımız yazıldı böylece yazı 

Gelin hep edelim Hakk’a niyazı 

Ayet’el Kürsi ile güzel İhlas’ı  

Okuyup gelmişim yolun üstüne 

 

Seyid Nesimi’dir şemin çırası 

Errahman’dır iki kaşın arası 

Güzel Besmeleyle Elham suresi 

Elif Lam inmiştir kaddin üstüne 

(Kaynak kişi,4) 

 

Deyiş  

 

Lamekan ilinden misafir geldim 

Şu fena mülküne bastım kademe 

Nerenin selamın getirdin dersen 

Şu fena mülküne gelip bu deme 

 

Şu fena mülküne gelip giderken  

Sarvan olup binbir katar yeterken  

Yoğurup çamurum balçık ederken  

Şeceremle su taşıdım Adem’e 

 

Adem’den Adem’e çok geldi gitti 

Mülk sahibi bu cihanı halk etti 

O yoğurdu yaptı hem o yarattı 

Yedi kez emeğim geçti bu deme 

 

Ben bu dem içinde ırmağım akıttım  

Celalimden adem oğlum kakıttım  

Muhkem tuttum kalp evimi berkittim  

Anın içün iblis girmez kubbeme 



 156 

Şu fena mülküne gelip gitmedim  

Ekülüben can tamumu bitmeden 

Kaldırıp binasın tamam etmeden 

Arş altında yönüm döndüm kıbleme 

 

Ben kıblemi kıblem beni biliptir 

Evliya enbiya ondan oluptur 

Ben bilirim anam benden geliptir 

O vakitte nikah kıydım babama  

 

Ben hocamı kucağımda büyüttüm  

Kudret meyin emzik verip avuttum  

Ders verüben ben hocamı okuttum  

Dört kitaptan ders verirdim hocama 

 

Ben abam içinde mekanda iken  

Muhammed nebi ile miraçta iken  

Musa’yla doksan bin kelamda iken  

Doksan bin kelamı koydum abama 

 

Ben abam içinde baki can idim  

Ali idim iman idim din idim  

Kendisi hak idi ben zindan idim  

Şimdi gelmiş sultan olmuş abama 

 

Şükür olsun Hatayi sırdır sözlerin  

Aşk ateşin derunumda gizlerim  

Günden aya asla görmez gözlerim  

Ahir kardan bu yazıldı adıma 

(Kaynak kişi,4) 

 

 



 157 

Mersiye 

 

Mah-ı muharremde derd-i hicranda 

Şah Hüseyin derde yanar ağlarım 

Zemin ü asuman bütün matemde 

Şah Hüseyin derde yanar ağlarım 

 

Bu fani dünyada almadım abad 

Gözyaşı çeşmimi eyledi berbat 

Ah imamlar derde eylerim feryat 

Şah Hüseyin derde yanar ağlarım  

 

Mührü ehli beyttir aşığa nişan 

Bu derde düşeli aklım perişan  

Ciğerim hün döker ateşi efşan 

Şah Hüseyin der de yanar ağlarım 

 

 

Senin aşkın beni hayran eyledi 

Soyunup bu cismimi üryan eyledi 

Dü çeşmim hüzünle giryan eyledi 

Şah Hüseyin derde yanar ağlarım 

 

Esrarı hüdadır erenler remzi  

Bozulur mu levhde yazılan yazı  

İlhami dervişin nazı niyazı  

Şah Hüseyin derde yanar ağlarım 

        (Kaynak kişi,4) 

 

 

 

 



 158 

Deyiş 

 

Gönül ne durursun sen varsana 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

Varıp eşiğine yüzün sürsene 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

 

Mürşidin arayan gitti arayı 

Arayanlar buldu derde çareyi  

Yüzbin okur ise akda karayı 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

 

Bu dünyada durdukça eğer dursan da 

On dünya dolusu kitap görsen de 

Her harfine binbir mana versen de 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

 

Halil yaptı Kâbe’yi oldu delil  

Farz oldu varmayanlar oldu melil 

Muhammed’e rehber oldu Cebrail 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

 

Hatayi sözün manisin ver dedi 

Yar ile ettiğin ahde dur dedi 

Cebrail, Musa’ya Hızır’a var dedi 

Mürşid-i kâmile varmayınca olmaz 

 (Kaynak kişi, 4) 

  

 

 

 

 



 159 

Deyiş 

 

Dün-ü gün isteğim budur Hüdâ’dan 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

Dâima ayırma beni izinden 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

 

Mürşide hile olmaz doğru gelinür  

Yalanın bünyadı yoktur, delinür 

Her ne ister isen anda bulunur 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

 

Yedi yerde İmam Câfer makamı 

Verdiler elime çün ezkârımı 

Nakd elinde Şeyh Safî’nin makamı 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

 

Muhammed Ali’in doğru erkânı  

Mürşidine var ki göresin seni 

Mürşidin gemidir, tâlip yelkeni 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

 

Bu sözü söyleyen Sultan Hatayi 

Hatayi ‘den gayrı kim var gedâyî 

Salarım üstüne bin bir kazayı 

Mürşidimden gayrı nem var benim de 

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

 

 

 



 160 

Deyiş 

 

Gönül ne gezersin seyran yerinde 

Âlemde her şeyin var olmayınca 

Olura olmaza dost deyip gezme 

Bir ahdine bütün yâr olmayınca 

 

Yürü sofi yürü, yolundan azma 

Elin gıybetine kuyular kazma 

Varıp her dükkânda metaın çözme 

Yanında mürşidin var olmayınca 

 

Kalktı havalandı gönlümün kuşu  

Kavga, gıybet etmek kötünün işi 

Üstadın tanımaz bunda her kişi 

Anın kim mürşidi er olmayınca 

 

Varıp bir kötüye sen olma nankör 

Çarhına değer de dolunu döker 

Ne Hüdâ’dan korkar, ne hicap çeker 

Bir kötüde namus; âr olmayınca 

 

Şah Hatayi ’m edem bu sırrı beyan 

Kâmil midir cahil sözüne uyan 

Bir baştan ağlamak ömredir ziyan 

İki baştan muhip yâr olmayınca 

(Kaynak kişi, 4) 

  

 

 

 

  



 161 

Çağırırım Elif Allah  

 

Çağırırım elif Allah  

Beye bağlı başımız 

T ile eyledim ispat  

S dir  serverüllahımız 

 

Cim cihanın nuru çoktur 

H ile harfimiz haktır 

Hı gibi haberdar yoktur. 

Dal söyle darda yerimiz 

 

Zel zahide vermez sırrı 

Rı dab olur bize rahim  

Zı zuhurda belli yerin  

Adem oldu mes kanımız 

 

Sin sevenler sahip olan 

Şinda ışığın gören  

Sad sadıktır özün bilen  

Bu ühranda varımız 

 

Dad ile muhabbet tatlı  

Tığ talip ağlar firkatli 

Zı kelam okur kıymetli 

Hüda haktır serrahımız 

 

Ayın aleme nasip veren 

Gayındır ikrarda duran  

Fe fark eyler cemalin gören  

Cemalullah muradımız 

 



 162 

Kaf kadimdir ikrar güder 

Kef alem lam kuran  

Mim Muhammed oldu tamam 

Minberdeki imamımız 

 

Nundu bu harfin evveli  

Vav heyi bildik mukavveli 

Pirimiz üstazımız 

Hünkar hacı Bektaş veli 

 

Bu demanda demanımız 

Demanı der Zefil Geda  

Ye lokmanı verme yada  

Lam elif yedi hüda 

Yadlardan saklar sırrımız 

(Kaynak kişi, 30) 

 

Dört Bin Dört Yüz 

 

Dörtbin dörtyüz kırkdört ismin sahibi 

Hecesini yazıp kuran Allah’tır 

Yüzyirmi bin ilim doksan bin kelam 

İnne fetahna suresini salan Allah’tır. 

 

Kuranda okunan ihlası şerif 

Elhamda buldu lemayı arif 

Dörtbin dörtyüz kırk dört okunan musafı şerif 

Aşıkların dersini veren Allah’tır 

 

 

 

 



 163 

Şöyle bil ki kitap bir yüz ondört nokta bir 

Elif oku ba altında nokta bir 

Başında Bismillahirrahmanirrahim kendisi 

İblisi dergahtan süren Allah’tır 

 

Velim eydir bir ustana hizmet et 

Hizmet edersin sen emrin tut 

Onsekiz bin alemi kaplamış bir hat 

Sen görmezsen seni gören Allah’tır. 

(Kaynak kişi, 24) 

 

Alt Bin Altı Yüz Altmışaltı  

 

Alt Bin Altı Yüz Altmışaltı ayet 

Kalbim kuran imiş bilmezdim evvel 

Yedi kattır yadi kat semavat  

Kaf nundan imiş bilmezdim evvel 

 

Üstazım haktır böyle aldım fazıldan  

Elif aynını açmış aslı bir mimden  

Otuz iki babdır hatmi bu halden  

Tebbet misali imiş bilmezdim evvel 

 

Ezeli kandilde kurdu bu yolu  

Kuran’da lam gelir hecede Ali 

Gerçek aşık olan anlar bu yolu  

Leyli nehar imiş bilmezdim evvel 

 

Mim Muhammed ismi seferde sır olan  

Üçyüz altmışaltı ile onda bir olan  

Hazreti ademe rehber olan  

Türlü lisan imiş bilmezdim evvel 



 164 

Kırkikiden yetmişüçe dayanan 

Bir huruftur bin renge boyanan 

Bu sadık bedenin sakisin sunan  

Nuru Rahman imiş bilmezdim evvel.  

(Kaynak kişi, 4) 

 

Ol Kadir Allah’ın İsmi Okunur 

 

Ol kadir Allah’ın ismi okunur 

Vel fethun garip el ihsan indi 

Vecidde kuranı azim okunur 

Hakkında sureyi Errahman indi  

 

Ol hakkın habibi eyledi saadet 

Daima bu günlere yetişir imdat  

Ahiri y ile eyler işaret 

İbtida şanına elif lam indi  

 

Dört kitabın dördü haktır ya gani 

Elif hatmeyledi cim ile mimi 

Yüzyirmi bin ilmin tamamı 

Üç ihlas şerif bir elham indi  

 

Yüzmidört bin peygamber haktır 

Onların ervahı ezelden paktır 

İlla Muhammed’in menendi yoktur 

İncil Tevrat kaf Kur’an indi  

 

 

 

 

 



 165 

Sultan Mehemmedim ya nazar kimde 

Her şeyde var ama illa ademde 

Verapat keremna dediğin demde 

Akıl, fikir, ilim külli kan indi.  

(Kaynak kişi, 4) 

 

İki Nokta Üç Huruf 

 

İki nokta üç huruf 

Dört kitap ondan çıkar 

Elifi lamdan ayıran  

Ol kezzup diden çıkar 

 

Elif lam mim rumuzu gayib 

Anlamaza binde bir can  

Ziya verir şemsi kameri 

Mehtap ondan çıkar 

 

Arifbillah olanlar 

Seçer aktan karayı 

Elif de fe sarar yarayı 

Dost cemalini hor görenler 

Yıkar gönül sarayını  

 

Haddi üstüfa hesabında 

Vav dahi nundan çıkar 

Men arifin esrarıyım genede arifler bilir.  

Ehl-i Beyt’te eli olmayan ikrarın şeytan alır 

Cümle mahluk atası kaf ile nundan çıkar. 

(Kaynak kişi, 30) 

 

 



 166 

Kelimeyi Şahadeti Zikredek Baştan  

 

Kelimeyi şahadeti zikredek baştan  

Bir ikrara bend olup geldin mi gönül  

Altı bin altı yüz altmıştır ayet 

Ehadden Ahmedi bildin mi gönül  

 

Yirmi sekiz huruf aslı ayından  

Dördü sine düştü kaçı gayından  

Doksan bin kelam sorarsan kef ile nundan  

Bu işlere muhib oldun mu gönül  

 

Bayı bismillahın lamdır hocası  

Yedi bin yedi yüze düştü gecesi  

On iki burcun bindörtyüz hecesi  

Vücudun şehrini bildin mi gönül  

 

Üç sünnet yedi farz hem kırk makam  

Dördüne düştü üçü ile az 

Kırksekiz perşembenin kaçı buldu farz 

Beş vaktin kıblesin bildin mi gönül  

 

Amentübillahı okursun arştan  

Otuz bin şeriat bağlandı baştan  

Otuz bini serden otuz bini üçten  

Halka namazını kıldın mı gönül  

 

Fuzuliyem medet Mürvet gani hünkarım 

Yetmişinde vahdet yüz onda yare 

Cenabı Allah’ın ihsanı her bir diyara 

Bu sözümden muhip oldun mu gönül. 

(Kaynak kişi, 30) 



 167 

Gönül Niçin Gam Kem Durdun  

 

Gönül niçin gam kem durdun cihanda 

Cümleyi halk eden Cebbar’a sığın 

İsmi dilde meşhur zatı lihanda 

Şefi elimiz Gaffar’a sığın  

 

İsyanım çok diye efkara dalma 

Kuş deyi gönlünü girdaba salma 

Hayır şer geçenin sözüne kalma 

Marifet sahibi Settar’a sığın 

 

Deruni harç eyle külli varını  

Şu fenayı eser kılmaz zarını  

Issız işler gözet yarını  

Ol kani Mevlan Hünkara sığın  

(Kaynak kişi, 10) 

 

Söyleyim de Dinleyin Mevali Canlar 

 

Söyleyim de dinleyin mevalı canlar 

Evvel Allah şu dünyaya kim geldi  

Muhammed ai kandilde nur iken  

Cihane sade geldi ün geldi 

 

Cihan derya iken dünya dar idi 

Cebrail Mikail onlar var idi 

Haktan emir oldu derya kuruldu 

Azrail, İsrafil onlar sır geldi 

 

 

 



 168 

Kün dedi de karar kıldı ademe 

Yedi gün emeğim geçti bu deme 

Kadir Mevlam can verince ademe 

Akıl fikir ilik külli kan geldi. 

 

Sen talip ol her iş vardır talipte 

Ne ararsan gerçek ile arifte 

Ceset nice bin yık yattı kalıpta 

Hazreti Adem daha dün geldi  

 

Tali ol gerçeğin sözünü dinle 

Bakma ırağa yakını gözle 

Yüzyirmi dört bin nebiden özge 

Cebrail Habib’e vahiy ile geldi 

 

Miraç’ta buyrulan doksan bin kelam 

Cebrail Habib’e getirdi selam  

Dört kitaba indi levh ile kelam  

Aşıklarda şu dünyaya ün geldi  

 

Doksanbin er Horasan’ın bendidir. 

Vallah billah gerçeklerin andıdır. 

Hünkar Hacı Bektaş Veli’nin kendidir 

Ahırına Hazreti Pir geldi  

 

Bu işlerin binası var ezelden  

Yer gök karar kıldı ismi azimden  

Yeri göğü arşı kürsiyi düzelten  

Muhammed Ali’den gayrı kim geldi  

 

 

 



 169 

Fuzuliyem inadım vallah  

Hak ademde imiş inanıp kanmak  

Onsekiz bin alemi yaratan Allah  

Cevran etti şu dünya bir geldi 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Hey İnsan Zarın Nedir 

 

Hey insan zarın nedir 

Gelmişsin cihan içine 

Ol vakitten karın nedir 

Bakarlar bağrın içine 

 

Gel kayırırsan canını  

Sonra duymazlar ününü  

Ecel çeviriri yönünü 

Alır defterinin içine 

 

Vaden yeterse ölürsün 

Nice hikmetler görürsün 

Musallada az durursun  

Korlar kabrin içine 

 

Arap yakandan yapışır 

Malın eller kapışır 

Sana orda kimler bakışır 

Dönderirler darın içine 

 

Zebani halin nice olur 

Su alıp vermesi pek güç olur 

Daha da kızgın saç olur 

Atarlar korun içine 



 170 

Zebani yakından sarılır 

Görünce ödün yarılır 

Vurdukça kemiklerin kırılır 

Doldururlar derin içine 

 

Oku hakkında ayeti  

Koparırlar kıyameti 

Eğri bakan hıyaneti  

Atarlar korun içine 

 

İbrahimim der ali ile eder dost 

Dinleyen canlara beli bes der 

Mümin haktan davet ister 

Al yeşil nurun içine 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Kadir Allah Senden  

 

Kadir Allah senden bir dileğim var  

Canını tez veren kullardan eyle 

Tabutsuz mekansız ol baki yurtta 

İmanı ile geçen kullardan eyle 

 

Eletirler bizi kabre koyarlar 

Üstümüzü kerpiç ile örerler 

Rabbin kim diye sual sorarlar 

Sualini tez veren kullarından eyle 

 

Orada sula vermezse dilimiz 

Acep nere varacak bizim halimiz 

Sırat köprüsüne uğrar yolumuz 

Sırattan mizandan geçen kullarından eyle 



 171 

Sırat köprüsünden geçen kurtulur 

Geçemeyen yüz üstü sürtünür 

Hak mizan kurmuş günah tartılır 

Sevabı ağır gelen kullardan eyle 

 

Pir sultan abdalım kendi haline 

Çekilir kısmeti gelir eline  

Salını salını cennet yoluna 

Salınarak giden kullardan eyle 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Şu Dünyanın Şer İşinden Kaçanlar 
 

Şu dünyanın şer işinden kaçanlar 

Dünyayı bir pula almadı kardeş  

Huplarınan bile konup göçenler 

Sayılı secdelere gelmedi kardeş 

 

Her kulun sevdası var başında 

Kimi dünya kimi ahiret indi 

Kimi düşmüş mizacının peşine 

Hakiki iman etmedi kardeş  

 

Hak ile hakikinin olur pazarı  

Hakkı doğru süren alır nazarı  

İki başlıdır Nuraninin mezarı  

Ahireti rahmet bilmedi kardeş 

 

Ahiret azabından kurtar başı  

Tövbe kapısından kılar savaşı  

Kazancı bal etmek arının işi 

Her sineğin balı olmadı kardeş 



 172 

 

Bilirsin her sineğin balı olmaz 

Karta çalı çiçek açsa gül olmaz 

Şeytan tabisi ise imana gelmez 

Rahmana secde kılmadı kardeş 

 

Evladı devaranı döndüren kişi 

Cümle evliyaların serçeşmesi  

Kafirdir inkar eden Hacı Bektaş’ı 

Nesl-i Ali evladını bilmedi kardeş 

(Kaynak kişi, 22) 
 

Gözlerim Kan Ağladı  

 

Ey felek senin elinden gözlerim kan ağladı  

Yalnız gözlerim değil ceset de kan ağladı  

Girdim yarin bahçesine dosta arzuhal yazmaya 

Divitim yandı kül oldu kalemim kan ağladı  

 

Şöyle bir ah ettim ki arşa çıkar feryadım  

Gökyüzünde melekler yerde insan ağladı  

Çektiler dara beni attılar kemendi boynuma 

Düşmanlar şad oldu dostlar kan ağladı  

 

Ey Nesimi işittin bülbül sesini  

Atalardan kalma cevap  

Çok gülen çok ağladı  

 (Kaynak kişi, 22) 

 

 

 

 



 173 

Dahi Sen Canan Olmamışsın  

 

Dahi sen canan olmamışsın  

Cananı bilmezsin yürü 

Derde müptela kalmamışsın  

Dermanı bilmezsin yürü  

 

Okumamışsın ihlas ile fatiha suresini  

Ebcedi tanımazsın kuranı bilmezsin yürü 

Sen seni ver bir mürşide seni eylesin kamil  

Bir mürşitten el tutmamışsın mürşidi bilmezsin yürü 

 

Nuru alem şelvesinden her zulmetçe ak olur 

Küfre yakın olmuşsun imanı bilmezsin  

Gel ha gel can Nesimi kulluğun ilmini tanı  

Dahi sen kul olmamışsın sultanı bilmezsin yürü 

(Kaynak kişi, 22) 

 

Gönül Arzuladı Dostun Elini  

 

Gönül arzular dostun elini  

Aşıkların arzumanı değil mi 

Aşkınan gidelim dostun eline 

Görüken seyfenin  gölü değil mi  

 

Aşk eyleyip aşk dolsun içince 

İnceliği güzelliği geçince 

Muhabbetin kapıların açınca 

Görüken mollanın çölü değil mi 

 

 

 



 174 

Varınca yaz çilehaneye beş taşa 

Yolumuz mollanın çölünden aşa 

Kırıklar meydanında oturan başa 

Hünkar Hacı Bektaş Velim değil mi 

 

Varınca yaz gök eşiğin üstüne 

O zaman kavuşur gönül dostuna 

Onsekiz bin alemi almış destine 

Müminlerin doğru yolu değil mi 

 

Kırk budaktan semaların yanıyor 

Seyran bağı burcu burcu kokuyor 

Ağ pınardan ab-ı zemzem akıyor 

Cenneti alanın bağı değil mi 

 

Evvel ahir budur tanrının yari 

Alemin nazarı cümlenin varı 

Şemsinin cilvesi alemin nuru 

Cihanda parlayan alim değil mi  

 

Zefil Alim intizarım o yare 

Yarimin elleri buradan görüne 

Durunca az sultan balım darına 

Saadetli hünkarın dahi değil mi 

(Kaynak kişi, 22) 
 

Her Daim Zikreyle Allahu Telayı  

 

Her daim zikreyle Allahu telayı 

Zikretmeyende ayet töre bulunmaz 

Fehim, izan, akıl vermiş ademe 

Ölüme bir derman çare bulunmaz 



 175 

Sana düşman ismin ile canındır 

Az kazan çok kazan kendi şanındır 

Seni kurtaran imanındır dinindir 

Simsardır divanda para bulunmaz 

 

Her gün her daim nefsine tarzin et 

Düşün günahını ağla özür et 

Burada dostuna armağan hazır et 

Orada eline töre bulunma 

 

Elli bin yıl mahşer halkı eğlenir 

Can içinde ten içinde dağlanır 

Cesetlerin dört yanların bağlanır 

Kaçıp kurtulmaya ara bulunmaz 

 

Mahşer halkı bölük bölük bölünür 

Enbiya evliya çıkar salınır 

Mümin kullarına şefaatte bulunur 

Münkir münafığa köle  bulunmaz 

 

 O zaman zor olur münkirin işi 

Gözünden akıtır ol kanlı yaşı  

Hamit değirmeni gibi dedeler başı  

Öğütür un gibi töre bulunmaz 

 

Karanlıktan çıkmam dersen ışığa 

Hak yoluna baş koy yüz sür eşiğe 

Burada iyice mukayyit ol keşiğe 

Orada keşik sıra bulunmaz 

 

 

 



 176 

Arif oğlum sever mürşidi piri 

Pirsiz talip şeytandır tamutdur yeri  

Buradan gidiş var asla dönüş yok  

Ararsın burayı bura bulunmaz geri 

(Kaynak kişi, 16) 

 

Salını Salını Cemal Efendim  

 

Salını salını cemal efendim 

Zülfünün telleri ırgandı geldi  

Kafi ihsan eder kafi cevreyler 

Fevziya gönlümde eğlendi kaldı 

 

Hüsnün gören aşık çeker anadan  

Aslın Muhammed’dir neslin aliden  

İsmini zikrederim okurum dedem  

Cennet bahçesini boyandı geldi  

 

Leyli nehar secdesine yattığım 

Bu secdeyi dost yolunda bulduğum 

Günahım çok sen affeyle sevdiğim 

Cömertlik şanına ihsandı geldi 

 

Zefil Alim beli dedi inandı  

Bir güzel bağlamış kim çözer bendim 

Yetiş bu günleri cemal efendim  

Yaramı sarmaya yar kendi geldi   

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 



 177 

Gel Gönül El Aynası  

 

Gel gönül el aynasına bakmanın faydası ne 

Sermayenden zararın çok satmanın faydası ne 

Göferini alana sat satma gör ladine 

Merkebin boynuna cevahir takmanın faydası ne 

 

Kargaya bir leş gerek hem yiye hem ganıra 

Karganın önüne şeker ekmenin faydası ne 

Çobana yer gerek hem yata hem genleşe 

Çobanı mescide imam etmenin ne faydası var  

 

Ey Nesimi sen sırrını harç eyleme ladine 

Arap’ı hamamda yıkamanın faydası ne 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Hak, Muhammet, Ali Selam Göndermiş  

 

Hak, Muhammed, Ali selam göndermiş  

Yediği lokmayı hak etsin dedi  

Muhammed miraçtan indi söyledi  

Oturduğu postu pak etsin dedi 

 

Sofu oturduğun meydanı arıt 

Tutu alinin buyruğunu erkanı yürüt 

Kimisi talip olmuş kimisi tirit 

Onu da birisine kat gitsin dedi 

 

Kırklardan ayrılmaz bir avazı var  

Cemde kabul olur hem duası var  

Kırk katar devede bir de devesi var  

Onu da ileriye çek gitsin dedi 



 178 

Kul Abdalım hakkı zikretmek işi 

Talibin rehberine bağlıdır başı  

Dümen ile ceme gelse bir kişi 

Cehennem yeridir it gitsin dedi 

 

Bir talip pirini görmezse 

Rehberin buyruğunu tutmazsa 

Bir mürişit güruhun tanımazsa 

Yükü saman çaya dök gitsin dedi. 

(Kaynak kişi, 4) 

 

Nasıl Olur 

 

Elinde Kevser dolu  

Al bakalım nasıl olur 

Arı bin çiçekten alır 

Bal bakalım nasıl olur 

 

İyilik eyle hakka yara 

Bir gün gelir başın dara 

Şu dünyanın ötesin ara 

Dur bakalım nasıl olur 

 

İnsan mantar gibi biter 

Muhammed şefaat eder 

O zaman cennete gider 

Git bakalım nasıl olur 

 

Bak başındaki tanrına 

Seyredelim Tuba ağacına 

Efendimin yamacına 

Dur bakalım nasıl olur 



 179 

Sefil Turab söyler böyle 

Halini bilene söyle 

Aşkın kevserini boyla 

Dal bakalım nasıl olur 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Vücudun Evin Seyran Eyledim  

 

Vücudun evin seyran eyledim 

Dört köşenin yetmişyedi yolu var  

Evvel altmışaltısına uğradım 

Onbirinin türlü türlü hali var  

 

Bir bedesteni var kırktan hanı 

Bir alır sarraftır satanı  

Dört direk içinde on iki nişanı  

Göher satar türlü türlü hali var  

 

Göherin kıymetini bilene satın  

Bir kalesi vardr yapısı metin 

Kalenin kapısını açması çetin  

Kilidinin otuziki dili var  

 

Müşteri olmayana bende açmadım  

Anlayıp gülden mana seçmedim  

Kıldan köprü yaratmışlar geçmedim  

Daha ilerisinde çok müşküllü haller var 

 

Karıncanın havaya ağdığın gördüm  

Baykuşun deveyi sağdığın gördüm  

Bir anadan beş kız doğduğunu gördüm  

Bir babanın doksandokuz oğlu var 



 180 

Doksandokuz oğlanı ne yedi ne içti 

Beş kızın leblebi ile günleri geçti  

Oğlanın biri deryaya düştü  

Dahi yüzer oynar derin gölü var  

 

Birinin altı anası var ben kızım diyor 

Bir koyunun on kurusu var ben yozum diyor 

O koyunun memesi yok sütü var  

 

O oyunun sütü ne tatlı ne acı  

Onun da ona göre vardır muhtacı  

Bir dem ba  hecesinde üç gül ağacı 

Her birinin onaltışar gülü var  

 

Gülün birine elim uzattım  

Alma diliyle çağırıyor bozatlım 

Bülbüllerin feryadını gözettim  

Kırkınında gülşeni yok dili var  

 

Hatayım bu sırra ereyim dersen  

Şurdaki sultanı göreyim dersen  

Sorgusuz cennete gireyim deren  

Cem evine diri gelme ölü gel 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Erenlere Hizmet Ümmetlerine 

 

Erenlere hizmet ümmetlerine 

Ahvalini hatırını sor misafirin  

Ermek dilersen himmetlerine 

Hizmet et gözüne gir misafirin  

 



 181 

Misafire hürmet sevaplar başı  

Acıtma çehreni tatlı dil başı  

Elin kanda ise terk eyle işi 

Hemen işini gör misafirin  

 

İster çingen olsun isterse fellah  

Hizmet et şerefin artıyor billah  

Kuranda buyurmuştur Hz. Allah  

Tükenmez nasibi var misafirin  

 

Misafirden evel atına bakın  

Saklayıp arpayı kar etme sakın  

Tutulursun sonra hışmına hakkın  

Eyleme gönlünü dar misafirin  

 

Misafir sahibi hiç görmez darı  

Veriri nasibini hüda Bari 

Bir iş teklif edince hüsün miktarı  

Süratle işini gör misafirin  

 

Misafire hürmet sarf olmaz boşa  

Hazır et odanı her zaman döşe 

Kul Mahtubu sorarsan cennette köşe 

Değneğin eline ver misafirin  

(Kaynak kişi, 19) 

 

Muratlar Verici Ganisin Gani  

 

Muratlar verici ganisin gani  

Muradım maksudumu almaya geldim  

Cömertler cömerdi ol Şah-ı Merdan  

Haki payına yüzüm sürmeye geldim  



 182 

Senden gayri gözüm görmez elleri  

Dudağımda açılmış gonca gülleri  

Gözümden akıttım kanlı selleri 

Bir kez cemalin görmeye geldim  

 

Göster cemali kalmadı fendim  

Cemalini görünce titrer bendim  

Senden gayri kime gideyim kendim  

Halimi ahvalimi demeye geldim  

 

Kıblemiz Muhammed Kabemiz Ali  

Ümidimiz Hacı Bektaş Veli  

Zefil Aliyem derman et iki cihan serveri  

Kul ilken kapına amana geldim 

(Kaynak kişi, 19) 

 

Gözünü Sevdiğim Muhammet Ali  

 

Gözünü sevdiğim Muhammed Ali  

Nuru şu alemi ışıtmadı mı  

Cenk içinde çağırınca Ali’ye 

Uhud gazasında işitmedi mi  

 

Bal muhabbet bahane etti arıyı 

Melek için halk eyledi huriyi  

İrşat olsun diye inkar sarıyı 

Baştan ayağa taş etmedi mi  

 

Kalktı havalandı gönül kuşu  

Kün deyince durdu muallak taşı  

Rum’un kulpunda Hacı Bektaş Veli  

Doksan bin ere baş etmedi mi  



 183 

Mümini gönlünde yaz ile bahar 

Taşı yontma ile çıkar mı göher 

Hakikat hocası ol İmam Cafer 

Kurdurup deryayı nuş etmedi mi  

 

Arif oğlum gelen dedeyi dinler 

Birgün fasık olur bayraklar tuğlar 

Dünya benim diyen ağalar beyler 

Akibet nişanı taş etmedi mi  

(Kaynak kişi, 24) 

 

Alidir 

 

Her sabah her sabah seher vaktinde 

Türlü türlü öten Ali’dir Ali 

Elinde Zülfikar altında düldül  

Düşkünler elinden tutan Ali’dir 

 

Har tuttukça Zülfikar’ın sapını  

İmana getiri Küffarın hepsini  

Mağripten atılan kudretin topunu  

İnip maşrıkta tutan Ali’dir  

 

Abdalın  halkından halkın da hayalinden  

Kişiye ne gelirse kendi dilinden 

Başı feryat eylemiş devin elinden  

Kesip feryat eden Ali’dir 

 

Şah Hatayım şeydullaha varınca 

Haydar Zülfikarı ele alınca 

Mümin müslim secdeye gidince 

Külü günahlardan geçen Ali’dir. (Kaynak kişi, 19) 



 184 

Hak Buyurdu La İlahe İllallah 

 

Hak buyurdu la ilahe illallah  

Evvel bunu Cebrail yazmadı mı  

Cisminden halk etti bir şehir yarattı  

Tez celale gelip hem bozmadı mı  

 

Sadekallahülazim  kilidi  

Bismillah dili kuranın ismi  

Haktan inen İsmail’e kurban koyun idi  

Cebrail getirim emir berya yüzmedi mi  

 

Bir duada sekiz ayet acep  

Yerinen göğün dördüncü katı mustecap 

Arşı aladan yukarısı yetmiş mi acep  

Daha ilerisini Resulullah gezmedi mi  

 

Rehber eşik musahip kapı  

O gönüldür tez bozulup yapılan yapı  

Nurdan idi Zülfikar’ın demiri sapı  

Hak Teala’dan kendi kendine yapılmadı mı  

 

Ey Mehemmedim uçmaz idin yüceden  

Dersimi aldım ali gibi hocadan 

Bir ocağın tütünü kırk bacadan  

Hüseyin’im bunarlı hep gezmedi mi  

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 

 



 185 

La İlahe İllallah 

 

Her daim bunu dedi 

La İlahe İllallah 

Budur resulün virdi 

La İlahe İllallah 

 

Ruhu ademde gizli 

Çıktı arşı alayı gezdi 

Evvel kalem bunu yazdı  

La İlahe İllallah 

 

Budur müminlerin işi 

Ayetler deliller başı 

Küllü günahlara karşı  

La İlahe İllallah 

 

Mümin olan bunu haklar 

Kalp evini ruh paklar 

Cehennem kapılarını kitler 

La İlahe İllallah 

 

Can Nesimi ruh paktır 

Allah Muhammed Ali haktır 

Bunda önce dua yoktur 

La İlahe İllallah 

(Kaynak kişi, 19) 

 

 

 

 

 



 186 

Miraçlama 

  

Geldi Cebrail buyurdu 

Hak Muhammed Mustafa’ya 

Hak seni miraca okudu 

Davete Kadir Hüda’ya 

 

Evvela emanet budur ki 

Piri rehber tutasın 

Kadim erkana yatarsın 

Tarik-i müstakime 

 

Muhammed sukuta vardı 

Orda hakkı zikreyledi 

Şimdi senden el tutayım  

Hak buyurdu ve’d Duha 

 

Muhammed’in elin bağladı 

Allah’a eğildi Cebrail 

İki gönül bir oldular 

Yürüdüler dergaha 

 

Vardı dergah kapısına  

Gördü bir aslan yatar 

Aslana anda hamle kıldı 

Korktu Muhammed Mustafa 

 

 Buyurdu sırr-ı kainat 

Korkma ya Habibim dedi 

Hatemi ağzına ver ki 

Aslan ister bir nişane 

 



 187 

Hatemi ağzına verdi  

Aslan orda oldu sakin 

Muhammed’e yol göründü 

Aslan gitti nihane 

 

Vardı hakkı tavaf etti  

Evvela bunu söyledi 

Ne heybetli şîrin varmış 

Gayri cevreyledi bana 

 

Gördü bir biçare derviş  

Hemen yutmayı diledi 

Emmim oğlu Ali yanımda olaydı 

Dayanırdım ol şahıma 

  

Gel benim sırr-ı devletim  

Sana tabiyim Habibim 

 Eyili ben secde kıldım  

 Eşiğine kıblegahına 

  

Doksan bin kelam danıştı 

İki cihan dost dostuna 

Tevhidi armağan aldı  

Yeryüzündeki insana 

 

Muhammed ayağa kalktı  

Hep ümmetini diledi 

Ümmetine rahmet olsun  

Anda dedi Kibriya 

 

 

 



 188 

Muhammed sürdü yüzünü 

Hakka teslim etti özünü  

Cebrail getirdi üzümü 

Hasan Hüseyin ol şaha 

 

Eyili ben secde kıldı 

Hoş kal sultanım dedim 

Kalkıp evine giderken 

Yol uğrattı kırklara 

 

Vardı kırklar makamına 

Oturu ben oldu sakin 

Cümlesi de secde kıldı  

Hazreti Emrullah’a 

 

Canım size kimler derler 

Şahım bize kırklar derler 

Cümleden ulu yolumuz 

Eldedir küllü varımız 

 

Madem size kırklar derler 

Niçin noksandır biriniz 

Selman şeydullaha gitti  

Ondandır eksik birimiz 

 

Cümleden ulu yolumuz 

Eldedir küllü varımız 

Birimize neşter vursa  

Bir yere akar kanımız 

 

 

 



 189 

Selman şeydullahtan geldi  

Hü deyip içeri girdi 

Bir üzüm tanesini koydu  

Selman’ın keşküllahına 

 

Kudretten bir el geldi 

Ezdi bir engür eyledi 

Hatemi parmakta gördü 

Uğradı bir müşkül hale 

 

O şerbetten biri içti 

Cümlesi de oldu hayran  

Mümin müslim üryan büryan  

Hep girdiler semaha 

 

Cümlesi de el çırpı ben  

Dediler ki Allah Allah  

Muhammed bile girdi  

Kırklar ile semaha 

 

Muhammedim coşa geldi  

Tacı başından düştü  

Kemeri kırk pare oldu  

Hepsi sardı kırklara 

 

Muhammed evine gitti  

Ali hakkı tavaf etti  

Hatemi önüne koydu  

Dedi sad taksın! ya Ali 

 

 

 



 190 

Evvel sensin ahir de sen  

Batın sensin zahir de sen 

Bütün sırlar sana ayan  

Dedi şah-ı evliya 

 

Şah Hatayım vakıf oldu  

Ben bu sırrın ötesine 

Haklı sözü inandıra 

Özü çürük ervaha 

 (Kaynak kişi,4) 

  

 

3.7. KARGA KÖYÜ’NDE SEYİRLİK OYUNLAR 

 

Karga köyünde seyirlik oyunlar kına gecelerinde kadınlar arasında 

yapılmaktadır. oyunlar genellikle bulunan müsait bir samanlık veya kapalı 

geniş bir mekanda sergilenmektedir. Oyunlar belirli bir senaryoya bağlı 

kalmaksızın doğaçlama sergilenir. Oyunlar genellikle eğlendirici ve nükteli 

olurken yer yer de oyun içinde dramatik ve  trajik konulara yer verilmektedir. 

Karga köyünde seyirlik oyunlar eskisi kadar sergilenmese de zaman zaman 

düğünlerde taklit biçiminde ortaya konulmaktadır.  Köyde en çok sergilenen 

oyunlar pansumancı, cenaze kaldırma oyunlarıdır. Oyunlardan sonra zaman 

zaman da köy halkı tarafından bilinen ve belirli bir davranışı ile meşhur 

şahısların taklitleri yapılmaktadır.  

 

 

3.7.1. Pansumancı 

 

 Köyde oturan fakir bir kadın çocuğunu doktora götürür. Hastaneye 

gittiği zaman doktor kadını köylü ve fakir olduğu için tahkir eder. Doktora çok 

yalvaran hasta doktordan karşılık göremez ve hastanede doktor önlüğü 



 191 

giymiş bir pansumancı görür. Çaresi kalan köylü kadın, çocuğu kucağında 

pansumancıya yanık bir ses tonu ile şu dizeleri söyler: 

Pansumancı pansumancı  

Sensin derdimin ilacı  

Yavrum hasta param yoktur 

Yavruma bakmadı doktor 

Yardım et gözün sevem  

Yavrum alıp eve gidem  

Dokunaklı ses tonu ile söylenen dizelerden sonra oyunu izleyen halk göz 

yaşlarına boğulur. Kadından etkilenen pansumancı kadını ve çocuğunu 

alarak başka bir doktorda muayene ettirir. Kadın pansumancıya teşekkürlerini 

sunar ve oyun biter. (Kaynak kişi,25) 

 Bu trajik oyun köylünün en sevdiği oyunlardan biridir. Oynayan 

şahısların rolleri ile bütünleşmesi seyirciyi etkilemekte ve ortamda duygu 

yoğunluğu oluşturmaktadır. 

 

 

3.7.2. Cenaze Kaldırma 

 

 Köyden birinin ölmesi üzerine cenaze namazı kılmaz için birkaç kişi 

toplanır.  Musalla taşı niyetine kullanılan masa üzerine cenaze yatırılır ve 

birisi sela okumaya başlar. Aslında öldü olarak bilinen şahıs ölmemiş 

baygınlık geçirmiştir. Akrabaları onu ölü sanıp defnetmek için hazırlıklara 

başlamışlardır. Selası okunan cenazenin namazını kılmak için halk musalla 

taşının etrafında toplanır. İmamlık yapan şahıs cenaze hakkında güzel sözler 

söyler ve musalla taşından bu sözlere karşılık sesler gelir. İmam ilk başta 

önemsemez. Sesler devam ettikçe halk da tedirgin olur ve cenazeye doğru 

yaklaşırlar. Onlar yaklaşınca musallada yatan şahıs birden kalkar ve cemaat 

kaçışmaya başlar. Halkın eğlenerek seyrettiği bu oyun köylü arasında sevilen 

oyunlar arasındadır. (Kaynak kişi,25) 



   DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

 

         4. KARGA KÖYÜ’NDE GEÇİŞ DÖNEMLERİ 

 

 

4.1. DOĞUM 

 

İlk insandan kıyamete kadar sürecek olan çoğalma, şüphesiz bütün 

insanların ortak kabullerinin başında gelir. Neslin devamı ve çoğalması, 

bireylerin evlat sevgisini tatmak istemeleri ve insan yaratılışına dercedilen  bu 

fıtri ihtiyaç bireyleri çocuk sahibi olmaya sevk etmektedir. Hatta çocuk sahibi 

olamayan çiftlerin evlatlık edinmeleri de bu durumun bir ihtiyaç olduğunun 

göstergesidir.  

İslam dini evlenmeyi ve çoğalmayı teşvik etmiştir. Bununla ilgili olarak 

Hz. Muhammed “Evleniniz! Zira ben, diğer ümmetlere karşı sizin çokluğunuz 

ile iftihar edeceğim” buyurmuşlar ve insanların evlenip çocuk sahip olmalarını 

teşvik etmişlerdir. 

Doğum yapmak ve çocuk sahibi olmak kadının gelin gittiği evde kabul 

görmesi ve saygınlık kazanması açısından da önemlidir. Nesillerinin 

türemesini isteyen ebeveynler evlatlarını çocuk yapmaya teşvik etmektedirler. 

Araştırma-inceleme yaptığımız Karga Köyü’nde de aynı şekilde evlenen 

çiftlerden en kısa zamanda çocuk yapmaları beklenmektedir.  

 

 

4.1.1. Hamilelik Öncesi 

 

Yörede düğün gününden itibaren çocuk sahibi olma yolundaki 

uygulamalara başvurulmaktadır. Bu uygulamalar şu şekilde tezahür eder: 

• Kına gecesi gelinin sağ eline  kına yakılırken,gelinin sağ eline metal 

para konup erkek çocuğuna o para aldırılır ve ilerde doğacak çocuğun 

erkek olması temenni edilir. (Kaynak kişi, 25) 



 193 

• Gelin damat evine geldiği zaman gelinin kucağına oğlan çocuğu 

oturtulur. (Kaynak kişi, 25) 

Bu yörede çoğu yörede olduğu gibi erkek çocuk daha makbuldür. Erkek 

çocuğun neslin devamını sağlaması ve istikbalde anne baba ile alakadar 

olması, kırsal kesimde bulunan ailelerin çalışan  erkek evladın sosyal 

güvencesinden yararlanma ihtiyacı gibi durumlar erkek evlada ayrı bir önem 

kazandırmıştır. Bu anlayış bu yörede önemini korumaktadır. 

Yörede evlenen çiftler en kısa zamanda çocuk sahibi olmayı isterler. 

Evliliğin ilk yılında yeni çiftler bebek beklerler. Evliliğin ilk  iki-üç yılında çocuk 

olmuyorsa tıbbi tedavi ya da halk hekimliği yöntemiyle soruna çare aranmaya 

başlanır. Geçmiş zamanlarda yeni evli çiftin çocuğu olmuyorsa ilk önce 

kadında sorun aranırdı ve o kadın dışlanırdı. Erkek de rahatsızlık olabileceği 

ihtimaline yer verilmezdi . Bu durum erkeğin karısı üzerine kuma getirmesine 

neden olurdu. Günümüzde ortaya çıkan üreme problemlerinde erkek de tıpkı 

kadın gibi muayene olmaktadır ve kadın geçmişte olduğu gibi dışlan-

mamaktadır. Çocuğu olmayan erkek veya kadına “kısır” denilir. Erkek veya 

kadına bu teşhis konduktan sonra bu duruma değişik çareler aranır. 

Günümüzde ilk başvurulan çare tıbbi yöntemler olmasına karşılık yörede halk 

hekimliği ve halk inançlarına başvurularak bu soruna çareler  aranır. Bu 

uygulamaların bir kısmı şu şekildedir. (Kaynak kişi, 24,25,6) 

• Tekke ve türbelere gidilir. Yöredeki insanların müracaat ettikleri kutsal 

yerler: Suluova ilçesinde Gani Baba türbesi, Amasya’da Pir Hamdullah 

türbesi,Merzifon’da Piri Baba türbesi, köyde bulunan Arap Dede türbesi, 

yine köyde bulunan Ağca Tekke, Nevşehir’de Hacı Bektaş Dergahı gibi 

yerlere gidilir. Bu yerlerde dua edilir ve buralara adak adanır. Bu 

yerlerdeki mezarlardan toprak “cevher” alınarak  suya karıştırıp içilir. 

Çocuğu olmayan gelinin çemberi tekkeye sürülüp geline örtülür. Hacı 

Bektaş Dergahı’ndan tekke lokması getirilerek çocuğu olmayan şahsa 

yedirilir. (Kaynak kişi, 6) 

• Havza ilçesinde bulunan Aslanağzı Kızgözü Kaplıcaları tekke kabul 

edilir ve bu yerlerde yapılan duaların kabul olacağına inanılır. 



 194 

Aslanağzının bulunduğu havuz etrafında üç defa dönülür ve dua edilir. 

Aslanağzı denilen havuza girerek yıkanılır ve suyunun dertlere derman 

olacağı ümit edilir. (Kaynak kişi, 6) 

• Bu yerlerde yapılan duadan sonra gelin hamile kalırsa doğacak                                

çocuğa dua edilen yerlerdeki zatın ismi verilir. Amasya Hamdullah 

Efendi türbesinde dua edilmişse erkek çocuğa Hamdullah veya Hamdi; 

kız çocuğa Hacer ismi verilir. Aslanağzı Kızgözü’nde dua edilmişse, 

erkek çocuğa Aslan; kız çocuğuna Aslı, Aslıhan isimleri verilir. Gani 

Baba’da adak adanmışsa Gani, Ergani, Abdulgani gibi isimler verilir. 

(Kaynak kişi, 25) 

• Samsun ilinin Ladik ilçesinde bulunan Ladik Gölü’ne gidilir ve orada 

geline sülük vurulur. (Kaynak kişi, 22) 

• Gelin süt buğusuna oturtulur. (Kaynak kişi, 22) 

• Kepek kavrulup üzerine oturtulur. (Kaynak kişi, 11) 

 

 

4.1.2. Doğum Öncesi 

 

Yörede kadına hamile kaldığı zaman genelde doğum yapar. Hamile 

kadına “gebe”,”yüklü”,”hamile” denilir (Kaynak kişi, 25). Geçmişte hamile 

kalan bayan bu durumu eşine ve yakın arkadaşlarına söylerdi. Ama 

günümüzde gelin ve kaynana ilişkilerinin daha sosyal olması gelinin bu tip 

durumları  kayınvalide ve kayınpederi ile de paylaşmasına olanak 

sağlamıştır. “Kadın hamile kaldığında  midesi bulanır,canı türlü türlü şeyler 

ister. Bu durum hamileliğe işarettir. Kadın, hamileliğinin kırkıncı gününden 

sonra aşermeye başlar. Bu dönemde kadın genelde ekşi yiyecekler canı 

çeker.”(Kaynak kişi, 4). Özellikle ekşi erik ve can eriği en çok aşerilen 

yiyecekler arasındadır. Bu dönemde eğer kadın aşerdiği yiyeceği yemezse 

çocuğun sağlıklı doğmayacağına inanılır. Kadın hamile iken çocuğun 

yanaklarının kırmızı olması için elma yer, çocuk güzel, olsun yanakları 

gamzeli olsun diye ayva yer(Kaynak kişi, 24). Çocuğun cinsiyeti her zaman 



 195 

merak konusu olmuştur. Günümüzde tıbbi yöntemlerin gelişmesi bu meraka 

çözüm bulmuştur ama, geçmiş dönemde  bebeğin cinsiyetini tahmin etmeye 

yönelik çeşitli uygulamalar geliştirilmiştir. Tespit ettiğimiz bu durumların 

bazıları şunlardır: 

•    Kız çocukla erkek çocuğun anne karnında hareketleri  farklıdır. 

Erkek çocuk anne karnında daha hareketli olur. (Kaynak kişi, 24) 

• Kadın çok ekşi yerse çocuk kız olur, tatlı yerse oğlan olur.      

(Kaynak kişi, 24) 

• Hamilelik sırasında kadın güzelleşirse çocuk kız, çirkinleşirse çocuk 

oğlan olur. (Kaynak kişi, 25) 

• Kız oğlandan daha zor doğar. (Kaynak kişi, 24) 

• Kadının kalçaları büyük olursa çocuk kız doğar. (Kaynak kişi, 25) 

 

Hamile kadının hamileliği sırasında dikkat etmesi gereken bazı 

hususiyetler vardır. Bu durumlar doğacak bebeğin sağlığı açısından son 

derece önemlidir. Hamile kadın hamile iken kesinlikle hamama gitmez. 

Çünkü yörede bulunan kaplıcalar tekke kabul edilir. Hamile kadın çocuk 

canlanana kadar tekke ve türbelere de girmez. (Kaynak kişi, 25)  

 

 

4.1.3. Doğum Sırası 

 

Yörede doğum işlemleri genelde hastanede yapılır. Köyün ilçeye yakın 

olması doğumların hastanede olmasını kolaylaştırmaktadır. Ama çok acil 

durumlarda köyde de doğum olmaktadır. Doğumu ebe yapar ve ebeyle 

beraber ona yardımcı olan kadınlar da vardır. Çocuk doğup göbeği kesileceği 

sırada eğer doğacak çocuk kız ise ebe üç defa “kızın adı Fadime verelim 

Muhammed’e salavat ey Muhammed, göbek adı Fadime verelim 

Muhammed’e salavat ey Muhammed, göbek adı Fadime verelim 

Muhammed’e salavat ey Muhammed “der. Çocuk erkek ise ebe üç defa 

”Oğlan adı Mehmet verelim Muhammed’e salavat ey Muhammed,oğlan adı 



 196 

Mehmet verelim Muhammed’e salavat ey Muhammed,oğlan adı Mehmet 

verelim Muhammed’e salavat ey Muhammed “ der. Çocuk sağlıklı doğduğu 

zaman ebe çocuğu leğen içerisinde ılık suda yıkar ve kokmasın diye her 

tarafını tuzlar. (Kaynak kişi, 24) 

Çocuk doğduğu zaman çocuğun doğduğu evin kapısı çocuklar 

tarafından taşlanır. Doğan çocuk oğlan ise, oğlan çocuklar; kız ise kız 

çocuklar çocuğun doğduğu evin kapısını taşlar. Evin sahibi çocuklara şeker 

vererek ikramda bulunur. (Kaynak kişi, 6) 

  

 

4.1.4. Doğum Sonrası 

 

Çocuk sağlıklı bir şekilde doğarsa her tarafı tuzlanır ve kundaklanır. 

Çocuk sağlıklı doğmamış, kadın ölü doğum yapmış ise  ya da doğumdan 

sonra çocuk ölmüş ise kadın tekrar “Türbe yatırlara gider adak adar. Yedi 

köyden buğday, tuz,un, bulgur toplar. Yedi köyün çatına kurban keser” gibi 

uygulamalara başvurulur. (Kaynak kişi, 25) 

Doğumdan sonra ebeye ve orada bulunan şahıslara “çocuk ilerde aç 

kalmasın, açlık görmesin, gözü tok olsun” diye yemek verilir. Bebeğin 

doğmasına vesile olan ebeye “ebe hakkı” verilir. Ebeye sabun, havlu, para 

çarşaf gibi ikramlarda bulunulur. Bu ikramları vermek yörede zaruret olarak 

karşılanır ve verilmediği takdirde ebenin ahirette hakkını alacağına inanılır. 

(Kaynak kişi, 6) 

Doğumdan sonra akrabalar ve komşular bebek görmeye gelirler. 

Gelenlere tatlı ikram edilir ta ki “çocuğun tatlı dilli olması” temenni edilir. 

Çocuk görmeye gelenler bebek sahiplerine “Allah analı babalı büyütsün, 

Allah hayırlı uzun ömürler nasip etsin, Allah başa kadar versin” gibi tebrik 

ifadeleri kullanırlar. (Kaynak kişi, 25) 

Çocuğun göbeği doğumundan beş-on gün içinde düşer. Çocuk 

doğumunun ilk kırk gününde gün doğarken hergün yıkanır. Bebeğin göbeği 

düşünce göbek bezle bağlanır ve bebeğin beşiğine asılır. Bu uygulama 

“bebeğin ilerde çok gezmemesi için yapılır. Çocuğun kırkı çıkmadan “hırsız 



 197 

olur diye tırnakları kesilmez”. Çocuk çok ağlarsa yüzüstü yatırılır,”sağ ayağı 

sol bacağına ,sol ayağı sağ bacağına değdirilir.” Çocuk zayıfsa, gelişmiyorsa 

“mum dökülür ve bebek yıkanır.” (Kaynak kişi, 24) 

Yeni doğum yapan kadın evde yalnız bırakılmaz. Kadın yalnız 

bırakılırsa yanına kadının yanına Kur’an-ı Kerim, makas ve iğne bırakılır. 

Kadın göğsüne iğne takar. Yeni doğum yapan kadına “loğusa” ya da “kırklı” 

denir. Kırklı kadın gece yalnız dışarı çıkmaz. Çocuğun kırkı çıkmadan 

çocuğun bulunduğu eve çiğ et, un girmez. Kırklı kadının yanına başka kırklı 

kadın gelmez. Kırklı kadın başka kırkı çıkmamış çocuğun yüzüne bakmaz . 

Yeni gelin olmuş kadın kırkı çıkmayan çocuğun bulunduğu eve gelemez. 

Çocuk sarılık hastası olmasın diye suya altın atılır ve o suyla çocuk yıkanır. 

Yine sarılık hastalığından korumak için çocuğun üzerine sarı yemeni örtülür. 

Çocuğu nazardan korumak için “göğ boncuk” yani nazar boncuğu takılır. 

(Kaynak kişi, 25,6) 

Çocuğu dış etkilerden korumaya yönelik uygulamalar bunlarla sınırlı değildir. 

Yeni doğan çocuk kesinlikle cenaze bulunan bir ortama götürülmez. 

Cenazenin “çocuğu basacağı” inancı vardır. Cenaze çocuğu basarsa 

cenazenin yıkandığı sudan getirilip çocuk o su ile yıkanır. Cenaze olduğu 

zaman çocuk evde bırakılmaz ve her zaman cenazenin üst tarafında tutulur. 

(Kaynak kişi, 25,6) 

Yörede, gelişmeyen, hastalıklı çocuklar için çeşitli uygulamalara 

başvurulmaktadır.. Köyde bulunan  bazı ocakların bu hastalıklara derman 

olduğu inancı halen geçerliliğini korumaktadır. Geçmişte çocuk zayıf olup 

gelişmiyorsa, sararıyorsa köyde Kurtçanınkızı adıyla bilinen Satı Ergül adlı 

kadına müracaat edilirdi. Kadının evinin önünde buluna taşa çocuk yatılır ve 

burada ılık su ile çocuk yıkanırdı. Orada bir öğün yemek yenir ve çocuğun 

koynuna ekmek konup geri dönülürdü. (Kaynak kişi, 25) 

Kulağı akan çocuklar köyde Manik adıyla bilin kadına götürülür ve orada şifa 

bulurdu. (Kaynak kişi, 25,6) 

Dermo hastalığı olan çocuklar köyde Çıldırlar adı ile bilinen Mustafa Yeter’e 

götürülürdü. Mustafa Yeter bıçağı kor halindeki köze sokardı. Bir bezi o köze 



 198 

basıp deri üzerindeki yaralara sürer. Bıçağı ateşe tuttukça yaraların kuruyup 

iyileşeceği inancı köyde mevcuttur. (Kaynak kişi, 25) 

 

 

4.1.4.1 Kırklama veya Kırkını Çıkarma 

 

Yeni doğan çocuk kırk günlük olduğu zaman çocuğun kırkı çıkarılır. 

Yörede uygulamayı bireyler kendileri yapabildikleri gibi ebe eşliğinde de 

yaparlar. 

Yıkanmak için su hazırlanır ve yıkanma işlemi bir leğen içinde gerçekleştirilir. 

İçine oturulan leğen içerisine altın, gümüş ya da kırk adet çakıl taşı konur. Üç 

İhlas ve bir Fatiha-ı şerif okunarak anne yıkanır kucağına bebeğini alarak 

bebeğini de yıkar bu şekilde kırklama ya da kırkını çıkarma işlemi 

tamamlanmış olur. Yörede kırkı çıkarma işlemi genelde kırk gün dolduğu gün 

yapılır ama eğer anne ve bebek köyden  şehir dışına çıkacaklar ise doğumun 

yirminci günü aynı işlemler yapılarak yarı kırkı çıkarılır. Anne ve bebeğin 

yıkandığı su ayak basmadık bir yere dökülür. (Kaynak kişi, 6) 

 

 

4.1.4.2. İsim Koyma 

 

Bebeğin doğumundan  birkaç gün sonra komşular ve akrabalar davet 

edilir. Yemekler yapılıp ikramda bulunulur. Dede veya hoca bebeğin kulağına 

ezan okur ve ardından verilecek isim üç defa bebeğin kulağına söylenir. 

Yörede çocuğun ismini genelde anne ve babası koyar ama büyüklerden de 

rızalık alınır. Yörede genellikle büyüklerin dedenin ve anneanne veya 

babaannenin isimleri çocuklara verilir. Doğum öncesinde türbe ya da tekkeye 

adak adanmışsa gidilen yerdeki veli zatın ismi de çocuklara verilir. Mesela 

yörede; Amasya Hamdullah Efendi türbesinde dua edilmişse erkek çocuğa 

Hamdullah veya Hamdi; kız çocuğa Hacer ismi verilir. Aslanağzı Kızgözü’nde 

dua edilmişse, erkek çocuğa Aslan; kız çocuğuna Aslı, Aslıhan isimleri verilir. 

Gani Baba’da adak adanmışsa Gani, Ergani, Abdulgani gibi isimler verilir. 



 199 

Alevi-Bektaşi büyüklerinin özellikle oniki imamın isimleri eskisi kadar olmasa 

da çocuklara verilen isimler arasındadır. Yörede çocuğu ölen yada devamlı 

ölü doğum yapan aileler çocukları yaşasın diye erkek çocuklara Yaşar, 

Dursun, Duran isimlerini vermektedirler. Kadın hep kız çocuğu doğuruyor, 

oğlan çocuğu olmuyorsa son doğan kız çocuğuna Songül, Döndü, Yeter 

isimleri verilir. Bayram günü doğan erkek çocuklara Bayram; Kadir gecesi 

doğan erkek çocuklara Kadir, kız çocuklara Kadriye ;arefe günü doğan erkek 

çocuklara Arif kız çocuklara Arife; Cuma günü doğan erkek çocuklara Cuma 

veya Cemal, Pazar gecesi yörede Fadime ana gecesi olarak kabul edildiği 

için Pazar günü doğan kız çocuklara Fadime veya Fatma isimleri verilir 

(Kaynak kişi, 25). Son zamanlarda geleneksel isimler yerine daha çok 

televizyon kültürü ile yayılan isimler çocuklara verilmektedir. Son üç-dört yılda 

köyde doğan çocuklara verilen bazı isimler şu şekildedir: 

Kız İsimleri: Pelin Su, Yaren, Dilara, Melisa, İrem Nur, Öznur, Cansu,  

Erkek İsimleri: Veysel Cem, Ulusoy, Halil Serhat, Caner, Onur, İsmail Utku 

 

 

4.1.4.3. Beşik Götürme 

 

Doğan çocuğun beşiğini kız tarafı yani anneannesi götürür. Kırkı çıkan 

ve ismi konan bebeğe kızın annesi akrabaları ile beraber bir beşik, bir altın  

ve çocuğun ihtiyacı olan eşyaları alırlar. Çocuğun bulunduğu evde yemekler 

yapılır ve misafirlere ikramda bulunulur. Çocuk beşiğe konarak adet yerini 

bulur. (Kaynak kişi, 25) 

 

 

4.1.4.4. Diş Hediği  

 

Çocuğun ilk dişi çıktığı zaman hedik pişirilip ikram edilir. Aynı zamanda 

çocuğun ilk dişini gören şahıs o çocuğa hediye alır.  

Yörede çocuğun gelişimi ve karşılaştığı sıkıntılara çözüm getirmek için 

çeşitli uygulamalara başvurulur. Mesela konuşma yaşı gelen fakat 



 200 

konuşamayan çocuklar köyün hayvanlarının olduğu sığıra katılır ve o 

hayvanlarla beraber yürütülür. Çocuğun ilerdeki muvaffakiyeti için tekke  ve 

türbelere adak adanır. İlerde göreve başladığı zaman ilk maaşı ile türbelere 

kurban kesilir. (Kaynak kişi, 25,6,24) 

 

 

 

4.2. SÜNNET 

 

Sünnet, Kur’an-ı Kerim de yer almayan fakat İslam dininin bir şiarı, 

simgesi kabul edilen bir adettir. Rivayetlere göre İbrahim Peygamber’in 

seksen yaşında sünnet olduğu ve daha sonra kendinden gelen ümmetin de 

bu uygulamayı devam ettirdiği söylenir. Yine bazı rivayetlere göre de Hz. 

Muhammed’in sünnetli olarak dünyaya geldiği söylenmektedir. Müslüman 

olan erkekler bu uygulamayı Müslüman olmanın şartı olarak algılarlar. Ayrıca 

daha sonra İslam dinini seçerek Müslüman olan gayrimüslim şahıslara da 

Müslüman olmaları için sünnet olma şartı koşulur. Bu durum bu hadiseye 

bakışın ciddiyetinin bir göstergesidir.  

Sünnet hadisesi  tıbben de onaylanmış ve birçok faydasına binaen tavsiye 

edilmiştir.  

Yörede sünnet olacak çocuklar sünneti erkekliğe atılacak ilk adım 

telakki ederler. Genelde 5-9 yaş arasında bu uygulama gerçekleştirilir. 

Sünnetler genelde yaz aylarında okulların tatil olduğu zamanlar da yapılır. 

Yörede sünnet düğünlerine evlilik düğünleri kadar önem verilir. Her ne kadar 

günümüzde düğünler artık düğün salonlarında yapılıyorsa da  bireylerin 

ekonomik durumlarına göre büyük çaplı köy düğünleri de yapılmaktadır. 

(Kaynak kişi, 5) 

Düğünden yaklaşık bir yıl önce kararlaştırılan düğün tarihi yaklaştığı zaman 

akraba ve eş dosta “okuyuntu” dağıtılır. Okuyuntu şeker ya da davetiye 

kartından ibarettir. Düğünden yaklaşık üç gün önce sünnet olacak çocuğun 

yatağı hazırlanır ve süslenir. Yöre de sünnet gününden bir  önceki akşam 

mutlaka kına gecesi tertip edilir. (Kaynak kişi, 25) 



 201 

 

4.2.1. Kına Gecesi 

 

Kına gecesinde eğlence düzenlenir ve kına yakılır. Sünnet olacak 

çocuğa kına yakılırken şu dua okunur. 

  

“Kur’an’ı halk etti Celil  

Cebrail önünde delil 

Kınayı kim yaktı dersen  

İsmail’e yaktı Halil “ denilir ve üç defa salavat getirilir.  

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.2.2. Çocuk Giydirme ve Çocuk Gezdirme 

 

Çocuğun sünnet olacağı gün özel bir uygulama ile çocuğun sünnet 

elbiseleri giydirilir. Köyde bulunan dedenin okuduğu manzum  dua ile birlikte 

çocuğun sünnet elbisesi giydirilir. Dedenin okuduğu bu manzum duada 

peygamberler, Ehl-i Beyt imamları ve Alevi-Bektaşi büyüklerine methiyeler 

söylenir. Her  kıyafetin ayrı bir duası vardır. Bu dua şu şekildedir: 

  

Bismillahirrahmanirrahim 

Şol bak şol toprağa şol toprakta neler yatur 

Fani evliyalar nice mürseller yatur 

Cennette buğday yiyen hülle gömleği giyen  

Şu dünyaya mülkim diyen Adem Peygamber yatur. 

Aktur gözünün nuru cennettir onun yeri 

Demircilerin piri Davut Peygamber yatur. 

Kenan elinde kalan kurtlar ile dava kılan  

Yusuf’u yavi kılan Yakup Peygamber yatur. 

Deryalara gark olan balık  kursağında kalan  

Yunus Peygamber yatur. 



 202 

Kuyulara atılan kul deyip satılan  

Mısıra sultan olan  

Yusuf Peygamber yatur. 

Malı mülkü terk eden oğlunu kızını feda eden  

Nazik tenini kurtlar yiyen 

Eyüp Peygamber yatur. 

Şahinler gibi bakan kafiri  oda yakan  

Hayber Kalesini fetheden 

Ali gibi aslan yatur. 

Ana ata kulları Kur’an okur dilleri 

Ali’nin oğulları 

Hasan Hüseyin yatur. 

Ey bu donu kim biçti İdris Peygamber  biçti 

Suyu suya köprü kurdu kim geçti 

İki cihan serveri Hatem-i Nebi ahir zaman peygamberi 

Muhammet Mustafa geçti. 

Aynı bütün yiğitler aşkına Peygamber ruhuna 

Salavat. 

Uğur uğura hayır Murada Alinin erliğine 

Küffarın körlüğüne iman aslına 

İslam kuvvetine eyyamı devletine 

Kuşak kuşatmak kimden  kaldı derseniz  

Hacı Bektaş Veli’den. 

Gelin seyredelim Hacı Bektaş  Veli’yi 

Hacı Bektaş Veli haslar hasıdır. 

Silinmiş gönüller aynasıdır 

Doksan bin evliyanın serçeşme basıdır. 

Ömür uzunluğuna yiğitler aşkına  

Peygamber ruhuna  salavat. 

Daim secdeden kaldırmazdı yüzünü 

Hakka teslim etmiş kendi özünü  

Kim  dokudu bu yağlığın bezini  



 203 

Cebi  yağlıklı   yiğitler aşkına  

Peygamber ruhuna salavat. 

Bir taşa kadem bastı taş dahi bile kalktı 

Şöyle kaldı Maşallah can dost dosta ulaştı 

Doksan bin kelam danıştı  ümmeti için görüştü 

Bezendi sekiz uçmak nalını gönderdiler  

Geriye gönderdiler geldi menzile ulaştı  

Dahi yatak  sıcak herkim karışırsa 

Yaratan’ın işine hak ömürler versin  

Yiğit yaşına 

Geldi kondu tacı devlet başına 

Başı devletli yiğitler aşkına 

Peygamber ruhuna salavat. 

İmamlar okur Yasin’i dinleyin şimdi bülbülün sesini 

Çevirelim kubbesini kubbesi çevrilmiş 

Yiğitler aşkına peygamber ruhuna salavat. 

(Kaynak kişi, 27) 

 

Çocuk giydirme işlemi tamamlandıktan sonra çocuk gezdirme 

uygulaması başlar. Konvoy halinde sıralana araçlar daha önce süslenmiş 

olan çocuğun bulunduğu aracı takip ederek  çocuğu  köy etrafında gezdirirler. 

Eve geri döndükten sonra sünnet için hazırlıklar tamamlanmış olur. Sünnetçi 

ve kirve hazırlanırlar ve sünnet işlemi başlar.  

 

 

4.2.3. Kirve 

 

Kirve çocuk sünnet olacağı esnada çocuğu tutan şahsa verilen isimdir. 

Bazı yörelerde kirveler sünnetin bütün giderlerini karşılar ve düğün 

masraflarını üstlenirler. Yöre de böyle bir uygulama yoktur. Fakat kirvelik 

yapan şahısla hususi bağlar oluşur. Kirve olan şahıs akrabadan değilse ona 

akraba muamelesi yapılır (Kaynak kişi, 19), 



 204 

Çocuk sünnet olurken cesaretlensin, motive olsun diye “Bak artık erkek adam 

olacaksın, artık büyüdün koca adam oldun gibi” sözler söylenir. Çocuktan 

kesilen parçayı birisi alır ve çocuğuna babasına para karşılığı verir. Sonra 

kesilen parça bir yere gömülür. Sünnet  işlemi tamamlandıktan sonra çocuk 

sakinleştirilir ve hediyeler verilip gönlü hoş tutulur. Daha sonra takı merasimi 

yapılır. Gelen konuklara ikramlarda bulunulur. Gelen konuklar “Allah hayır 

etsin, asıl düğününü de görmek nasip olsun” gibi dua ve temennilerde 

bulunurlar.  Yemekler yenilip konuklar gittikten sonra  düğün bitmiş olur. 

Yörede düğünler genelde eğlence tertip edilerek yapılır. Davul-zurna veya 

orkestra getirilir. Nadiren de mevlütlü düğün yapılır (Kaynak kişi, 19). 

 

 

4.3. EVLENME 

 

Toplumun temelini oluşturan aile kurmanın yolu evlilikten geçer. 

İnsanın manen ve maddeten rahata ermesi kalbine mukabil bir kalbin 

bulunmasıdır. İnsanların sevgilerini, aşklarını, şevklerini paylaşacakları hayat 

arkadaşının olması; aynı zamanda hüzünlü ve kederli günlerinde  derdini 

paylaşacağı ve destek göreceği bir dert ortağının bulunması onun hayata 

bağlanmasını sağlayacak ve hayatı ona manidar kılacaktır. Böyle bir 

durumun olması ancak evlilik müessesesinin tesisi ile mümkündür.  

Evlilik insan yaşamının ana hatlarını belirleyen ciddi bir hadisedir. 

Bireyin sosyal yaşmadaki başarısı,rahatı ve düzeni aile hayatındaki düzenle 

paralel gitmektedir. 

İncelemelerde bulunduğumuz Karga Köyü’nde tespit ettiğimiz evlenme 

ile ilgili ritüeller şu şekilde teşekkül etmektedir.  

  

  

4.3.1. Evlenme Öncesi Yapılan Uygulamalar 

 

Karga köyünde evlenme çağı genel olarak 18-25 yaş arasıdır. Bu yaşa 

gelen gençler evlenme arzularını büyüklere bildirirler veya büyükler, 



 205 

evlatlarını evlenmeleri noktasında teşvik ederler. Geçmiş zamanda evlilikler 

çok genç yaşlarda yapılırdı. Çocukluk çağından gençlik çağına adım atan 

erkekler ve kızlar büyüklerin telkinatı doğrultusunda gençlerin düşünce ve 

isteklerine yer verilmeden evlendirilirlerdi. Çocukların evlenme çağına gelip 

gelmediğini belirleme de ise kız çocuklarında “kızın ayağı sandalyeye 

oturduğunda yere değiyorsa evlendirilir”, erkek çocuklarında ise “bıyıkları 

tellenmişse evlendirilir” kaidesi esas tutuluyordu. (Kaynak kişi, 4) 

 Geçmiş zamanda erkekler askere gitmeden evlendirilir ve askere 

giderken baba olarak askerlik yaparlardı. Evlenme çağına gelen erkek evlat 

bu dileğini direk evin büyüğüne söyleyemezdi. Varsa evde yengesine ya da 

ablasına söylerdi. Onlara da söyleyemiyorsa evlenme isteğini belirtmek için 

çeşitli uygulamalara başvurulurdu. Bu uygulamalardan bazıları şu şekildedir. 

• Evlenmek isteyen erkek evlat evde yüksek sesle “Bu evin büyüğü 

kim?” diyerek seslenir. (Kaynak kişi, 4) 

• Evin büyüğünün ayakkabısı ters çevrilir ya da ayakkabı yere çivilenir. 

(Kaynak kişi, 4) 

• Yemek yerken sofradaki pilava kaşık saplanır. (Kaynak kişi, 4) 

Karga köyünde çok kardeşli evlerde evlilik sıra ile olmaktadır. Genelde büyük 

kardeş dururken küçük kardeş evlendirilmez. Bu durum genelde erkek 

kardeşler arasında geçerlidir.  

Günümüzde evlenme isteği ve evlilik öncesi uygulamalar geçmişe nazaran 

daha farklı biçimde tezahür etmektedir. 

 

 

4.3.1.2. Kız Beğenme ve Eş Seçme 

 

Geçmişte evlilikler gençlerin iradesi ile değil büyüklerin onları 

yönlendirmesi ile yapılmakta idi. Akraba içi ve aile dostları arasında evlilikler 

yaygındı. İnceleme yaptığımız köyde “Geleneksel Alevi” anlayışının 

bulunması bazı hassasiyetleri de beraberinde getirmiştir. Geleneksel Alevi 

anlayışına göre Sünni olan bir kızla evlenilmez aynı şekilde Alevi olan bir kız 



 206 

da Sünni erkekle evlenemez. Evlilik olursa o aile düşkün kabul edilir ve 

toplumdan dışlanır. Bu anlayış son on yıldır yörede geçerliliğini kısmen 

kaybetmiştir. Çeşitli sebeplerden dolayı köyden ayrılan gençler bu ananeyi 

gereksiz görerek evlilik noktasında Alevi Sünni ayrımı yapmamaktadırlar. Zira 

son on yıl içinde köy halkından en az beş ailenin Alevi Sünni evliliği yaptığını 

tespit ettik. Evlilik hakkında sohbet ettiğimiz gençler bu uygulamadan rahatsız 

olduklarını ve birbirinin seven aynı dine, aynı mukaddesata inanan insanların 

evlenmesinde bir sakınca görmediklerini vurgulamaktadırlar. (Kaynak kişi, 7) 

Dolaysıyla ilerleyen zamanlarda Karga Köyü’nde da Alevi ve Sünni aileler 

arasında evliliklerin devam edeceği kanaatine vardık. Geleneksel Alevi 

anlayışına göre musahip olmuş çiftlerin çocukları ve birinci sınıf akrabaları 

birbirleri ile evlenemezler. Bu kural yörede kabul gören ve değişmesi 

mümkün olmayan kanundur. Bu tür evliliklerden halk kesinlikle razı değildir 

ve evlilik olduğu takdirde evlilik yapan bireylerin  etraflarında taraftar bulma 

olanağı yoktur. Yine geleneksel Alevi anlayışında dede-talip ilişkisi içinde 

olan şahısların aileleri arasında evlilik söz konusu değildir. Evlilik olduğu 

takdirde yine düşkün ilan edilirler ve halk tarafından dışlanmaları söz 

konusudur. Bu hassasiyetlere dikkat edildikten sonra evlenmek isteyen 

gence eş seçimi için en uygun ortam düğünlerdir. Kızlar için de kendilerini 

gösterecekleri evlenme çağına geldiğini vurgulayabilecekleri en uygun ortam 

düğünlerdir. Evlenilecek kızda genelde güzellik, iffet, beceriklilik, aile yapısı 

ve mal varlığına bakılır. Aynı şekilde evlenilecek erkekte aranan özelliklerde; 

işinin ve iyi bir gelirinin olması, beyefendi olması, sadakat, içki kumar gibi 

kötü alışkanlıklarının olmaması, ailesinin kız ailesine sosyo-ekonomik olarak 

denk olması aranır. (Kaynak kişi, 25,6,4) 

 

Evlilikler eskiden görücü usulü ile olmaktaydı. Ama günümüzde daha 

çok gençlerin bir şekilde tanışıp anlaştığı ve aralarında evlenmeye karar 

verdiği şahıslarla evlilikler olmaktadır. Bunun yanında görücü usulü de bütün 

bütün terkedilmiş değildir.  

 



 207 

Eskiden bir şekilde beğenilen ve aileye uygun olacağı düşünülen kızın 

evine oğlanın annesi ve varsa yengesi veya teyzesi haber vermeden 

giderlerdi (Kaynak kişi, 25). Bu ziyaretten maksat kızı tanımak ve takip 

etmektir. Eve giden oğlan annesi ve akrabaları eve girer girmez evin 

camlarına ve lambalarına bakarlarmış. Eğer cam ve lambalar kirli ise o evden 

gelin alınmaz kararına varılırmış. Eğer temiz ve düzenli ise bu  evin kızı da 

temiz ve düzenlidir, bu evden gelin alınır fikrine varılırmış. Eskiden kızın 

becerisini ölçmek için bazı uygulamalara başvurulurmuş. “Eğer kız siniden 

şişeye su boşaltabilirse becerikli sayılırmış” ve o kızın gelin olabileceği 

kanaatine varılırmış. (Kaynak kişi, 25) 

 

Günümüzde ise bu tip uygulamalar bütün bütün terk edilmemekle 

birlikte geçmişe nazaran daha az ciddiye alınmaktadır. Hatta geçmişte 

uygulanan, fakat günümüzde kısmen uygulanmakta olan prensipleri 

uygulayan şahıslar köydeki gençler tarafından kınanmaktadır.              

(Kaynak kişi, 25,4) 

 

Günümüzde iletişim araçlarının gelişmiş olması, gençlerin sosyal 

ortamlarda bulunması tanışmalarını kolaylaştırmakta ve bu durumlar eskisi 

gibi örf, adet ve ananelere başvurmayı zorunlu kılmamaktadır. Değişen ve 

küreselleşen dünyada hayata şekil veren prensipler metropollerden köylere 

kadar her mekanın alıcılarına göre uygulanmakta ve asıl öz değerler 

yitirilmektedir. Köyde görüştüğümüz genç nesil köyde uygulanmakta olan 

bazı örfleri yadırgamakta ve çağ dışı görmektedirler. Bu durum onları 

modernleşme başlığı altında yozlaşmaya itmektedir. (Kaynak kişi, 7,21) 

 

 

4.3.1.3.Kız İsteme 

 

Evlenmek isteyen gençlerin bu isteklerini yerine getirmek ve aileler 

arası mutabakat sağlamak için oğlanın ailesinden fertler kız evine kız 

istemeye giderler. Yörede bu hadiseye “Allah’ın emrini okutmak” derler. Kız 



 208 

istemeye oğlanın babası, annesi, ağabeyi, amcası, dayısı, gibi büyükler 

gider. Kız istemeye gitmeden önce -varsa aracılar vasıtasıyla- kız tarafına 

haber verilir ve müsait oldukları takdirde gidilir. Kız istemeye gidilirken 

nezaketen çiçek, çikolata, lokum, kolonya gibi hediyeler götürülür. Ama kızın 

verilmeyeceği ihtimali göz önüne alınarak değerli hediyeler götürülmez. Kızı 

oğlanın babasından daha büyük birisi vekil  olarak ister. İsteme işleminde şu 

şekilde bir diyalog olur. 

 “- …. Efendi hiç sormuyorsun niye geldik. 

 -  Hoş geldiniz sefa geldiniz misafirim oldunuz. 

 - Allah’ın emri, peygamberin kavli ile senin kızın …,oğlum…istiyorum.

 - Nasipte, kaderde varsa olur araştırıp soruşturacağım,eşime dostuma 

danışacağım. Allah yazdıysa olur” der. (Kaynak kişi, 4) 

Bu şekilde olan diyaloglarda ümit vardır. Yani aile kızı vermeye gönüllüdür. 

Ama sonunda Allah nasibinizi başka yerden versin deniyorsa kız ailesinin kızı 

vermeye gönlü yoktur anlamına gelir. 

 

Yörede bir defa isteme ile kız verilmez . En az üç defa kız evinin kapısı 

çalınır. İlk  isteme ile kız verme yörede çok hoş karşılanmaz. Hatta eski 

zamanda yörede “bir çift ayakkabısını eskitenler” dahi olmuştur. Kız tarafı 

gelen adaylara kızlarını vermeye niyetlilerse üçüncü istemeden sonra verirler. 

Kızın verilemeye karar verildiği gece büyüklerin eli öpülür. Bu kararın alındığı 

geceye “el öpme ”veya “söz kesme” denir. Söz kesildiği  gece, “şerbet içme” 

ya da “kahve içme” denilen akrabaların da katıldığı yüzük takma 

uygulamasının tarihi belirlenir. (Kaynak kişi, 25,4) 

Yörede otuz yıl öncesine kadar başlık parası uygulanırdı. Fakat bu 

uygulama günümüzde tamamen ortadan kalkmıştır.  

 

 

 

 

 

 



 209 

4.3.2. Düğün Öncesi Yapılan Uygulamalar 

  

 

 

4.3.2.1. Şerbet İçme  ya da Kahve İçme 

 

Söz kesiminde kararlaştırılan kahve içme ya da şerbet içme 

uygulaması kız evinde yapılır. Erkek tarafı akrabaları ile beraber kız evine 

gider ve orada kız alıp verme işi akrabaların da nezaretinde kesinlik kazanır. 

Yörede geleneksel Alevi inancının gereği olarak kahve içme gecesi birtakım 

ritüeller uygulanır. Kahve içme merasimine evlenecek çiftlerden birinin post 

dedesi veya yörede sözü geçen bir dede çağrılır. Gelen konuklar önce tarikat 

abdesti alırlar44. Bulunulan ortamda tarikat abdesti ile beraber tıpkı cemde 

yapılan meydan hizmetleri de yapılır. Süpürgeci(ferraş) hizmeti ve seccade 

hizmeti de görülür. Tarikat abdesti elleri yıkamaktan ibaret olan temsili bir 

ibadettir Bu uygulamadan maksat ele dökülen suyun  günahların 

dökülmesine vesile olacağı anlayışıdır. Ve herkesin bulunulan ortamda 

manen temiz olması arzu edilmektedir. Tarikat abdesti de bu anlayışın 

simgesel bir uygulamasıdır. Tarikat abdestinin diğer adı da “el suyu 

dökmektir ”. İki kişi ellerinde ibrik ve leğen ile orda bulunan konukların ellerine 

su dökmek suretiyle tarikat abdesti aldırırlar. Abdest işlemi tamamlandıktan 

sonra su dökenler dedenin huzurunda dara durup hizmetlerini tamamlamış 

olurlar. Dara durmaya aynı zamanda  “duaya durmak” da denir. Tarikat 

abdesti alındıktan sonra süpürgeci, ferraş hizmeti başlar45. Süpürgeci hizmeti 

de tıpkı tarikat abdesti gibi simgesel bir uygulamadır. Süpürge nasıl yerleri 

temizliyorsa günahların da temizlenmesi ümit edilir ve süpürgeci hizmetinin 

piri olarak da “Seyyid-i Ferraş” namı ile Selman-ı Farisi kabul edilir. Elinde bir 

süpürge ile bir kişi dede huzuruna gelir ve ya Allah ya Muhammed ya Ali 

diyerek süpürgeyi üç defa yere sürer ve süpürgeyi kucağına alarak; 

                                                
44 bkz. Resim 1 
45 bkz. Resim 2 



 210 

“Kerbela’da  Hüseyin’im gözleri yaştır. Münkir münafığın kara bağrı 

taştır. Erenler kırklar meydanında seyyid-i ferraştır. Er cemali 

Muhammed pir kemali Ali Ehl-i Beyt’in gül cemaline salavat.” der. 

Oradakiler salavat getirirler ve dede: (Kaynak kişi, 27) 

“Allah Allah hayır hizmetleriniz kabul ola muradınız hasıl ola   Selman-ı 

Paktan şefaat ola. Seyyid-i ferraş enbiya katarından didarından 

ayırmaya gerçeğe hü” der. (Kaynak kişi, 27) 

Süpürge hizmetinin ardından meydana seccade serilir.46 Bu uygulama da 

diğerleri gibi simgeseldir. Meydan serilen seccadenin her köşesi niyaz 

getirilir. Seccadenin köşeleri dört büyük meleği temsil eder. Köşelerin 

ardından seccadenin ortasına niyaz edilir. Seccadenin ortasına yapılan niyaz 

da  Allah Muhammed ve Ali’ye yapılan niyazı temsil eder. Seccade hizmetini 

yapan şahıs şu tercümanı okur.  

“Destur ya pir. Seccademi aldım elime Muhammed Ali geldi dilime. 

Erenler kırklar meydanında Cebrail Emine. Er cemali Muhammed gül 

cemali Ali Ehl-i Beyt’in gül cemaline salavat” der.  

Buna karşılık dede: 

“Allah Allah hayır hizmetleriniz kabul ola muradınız hasıl ola. Yeşil 

seccadeyi getiren Cebrail Emin’den şefaat ola gerçeğe hü” der. 

Seccade seren şahıs seccadenin dört tarafına niyaz eder ve vazifesini 

yaparak kenara çekilir. (K.K. Veysel Buyruk) 

Seccade serilmesinin ardından kız ve oğlan babası seccade üzerine 

dedenin huzuruna gelerek dara dururlar,niyaz getirirler ve diz üstü otururlar.47 

Dede her ikisine de üçer defa; 

“….. Efendi! Kızın….. Allah’ın emri,Peygamberin kavli üzerine tarikat 

imamı İmam Cafer Sadık mezhebi üzerine….. oğlu….’a kızını helaline 

verdin kabul ettin mi” diyerek üç defa sorar. Kız babası da bu sorulara 

cevaben üç defa “Eyvallah verdim kabul ettim.” der. Sonra dede:”Yerde 

yer melekeler gökte gök melekeler şahit olsun mu?” der kız babası. 

                                                
46 bkz. Resim 3,4 
47 bkz. Resim 5 



 211 

“Eyvallah şahit olsun” der. Sıra oğlan babasına gelmiştir. Dede oğlan 

babasına: 

“….. Efendi! Oğlun …..’e Allah’ın emri,Peygamberin kavli üzerine 

tarikat imamı İmam Cafer Sadık mezhebi üzerine… kızı ….’a oğlun … 

helaline aldın kabul ettin mi” diyerek üç defa sorar. Oğlan  babası da bu 

sorulara cevaben üç defa “Eyvallah aldım  kabul ettim” der. Sonra 

dede:”Yerde yer melekeler gökte gök melekeler şahit olsun mu?” der 

oğlan babası. “Eyvallah şahit olsun” der.  

Kız ve oğlan babası oradakilerle görüşür ve onarlı tebrik ederler sonra dede 

Allah hayır etsin der ve oradaki herkesin de şahadetiyle kız alıp verme işlemi 

geleneksel Alevi inancına göre tamamlanmış olur.  (Kaynak kişi, 4) 

Ardından yüzük takma merasimine geçilir. Dede oğlan ve kızı 

yüzüklerini takmak için yanına çağırır. Dede oğlan babasına makas yüzüğü 

kesmiyor der ve bahşiş alır48. Sonra dede: 

“Bismillahirrahmanirrahim kimse karışmadı yaratanın  işine hak ömür 

versin yiğit yaşına yüzüğü devlet geldik kondu başına kulun pak 

Muhammed’e verelim salavat ,peygamberler ruhuna verelim salavat 

denir ve yüzük takılır.”  

Sonra dede hayırlı uğurlu etsin der ve gençler dedenin elini öperler49. Sonra 

yüzüğü takılan gençler baba ve annelerinin sonra orada bulunan konukların 

ellerini öperler. Gelen konuklar da onlara hediyelerini verir. Bu gecede 

yüzükle beraber küpe de takılır. Ve bu gecede nişan yapılıp yapılmayacağı 

yapılacaksa tarihi istişare edilir. ” (Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.3.2.2.Yüzük ve Bohça Götürme 

 

Oğlan tarafı kız tarafına bir bohça içerisinde elbise, kuruyemiş ve kuru 

gıda götürür. Aynı zamandan bohçayla beraber yüzük de götürülür. O yüzük 

orada takılır ve aileler kendi arasında eğlence yaparlar. Götürülen yüzük 

                                                
48 bkz. Resim 6 
49 bkz. Resim 7 



 212 

orada kıza takılır. Burada takılan yüzük aynı zamanda nişanda takılacak olan 

yüzüktür. (Kaynak kişi, 25,) 

 

 

 

4.3.2.3. Nişan ve Kemik Kırma 

 

Nişandan maksat kız tarafına ekonomik olarak destek sağlamaktır. 

Nişandan elde edilen hasılat, verilen hediyeler kız tarafında kalır. Nişanlar 

genelde şehirde düğün salonlarında olur. Köye en yakın ilçeler olan Havza, 

Suluova  ve Merzifon ilçelerinde nişan merasimleri tertip edilir. Eğer salon 

tarzı nişan düşünülmüyorsa köyde “kemik kırma” adıyla hediyeli eğlence 

yapılır. Aynı zamanda kemik kırmalar eski zamanlarda hamamlarda da 

yapılmaktaymış (Kaynak kişi, 25,). 

 

 

4.3.2.4. Okuyuntu Dağıtma 

 

Nişan ya da kemik kırma merasimlerinin duyurulması okuyuntu 

dağıtma ile gerçekleştirilir. Okuyuntu davetiye niteliğindedir. Kız ve oğlan 

annesi ya da yakın akrabaları kapı kapı gezerek okuyuntu dağıtılırlar. Nişan 

merasimlerine  okuyuntu olarak davetiye kartı, kemik kırma merasimlerine 

okuyuntu olarak şeker verilir. (Kaynak kişi, 25,6) 

 

 

4.3.2.5. Danışık Gitme 

 

Nişan yapıldığı zaman düğün tarihini belirlemek amacıyla oğlan 

tarafından kız tarafına “danışık” adı verilen şahıslar gider (Kaynak kişi,4). 

Oğlan tarafı beraberinde yemek götürür. Yemekle beraber varsa kızın erkek 

kardeşine “kardeş yolluğu” adıyla takım elbise götürülür. Erkek kardeşi yoksa 

yakın akrabalarından bir erkeğe verilir. Kızın dayısına “dayı sarığı” adıyla 



 213 

gömlek; annesine “ana donluğu” adıyla elbiselik kumaş hediye götürülür. 

Yine isteğe bağlı olarak kız tarafının akrabalarına çeşitli hediyeler 

götürülebilir. Bu ziyaret sonucunda düğün günü belirlenmiş olur.  

 

 

4.3.2.6. Düğün Okuyuntusu Dağıtma 

 

Düğün tarihinden bir hafta önce oğlan annesi veya yakın 

akrabalarından biri okuyuntu dağıtarak düğün davetiyesinde bulunur. 

Okuyuntu genelde şeker olur. (Kaynak kişi, 25) 

 

 

4.3.2.7. Çeyiz serme 

 

Düğünden üç gün evvel gelin adayının el emeği göz nuru hazırladığı 

çeyizliği damat evine getirilir ve serilir. Çeyiz odası gelin adayının gelin 

olduktan sonra kalacağı odadır. Etraftan komşular çeyiz bakmaya gelirler. 

Gelin çeyizi düğün boyunca serili kalır ve düğün bittiği gün toplanır.     

(Kaynak kişi, 25,) 

 

 

4.3.2.8. Zor Ekmeği Dökme ve Konak 

 

 Düğünün başlamasından üç gün önce “zor ekmeği dökmek” denilen 

yemek ikramı yapılır. Komşular oğlan evine davet edilip yemek ikram edilir. 

Köy dışından gelen ve düğüne yardım eden misafirleri ağırlamak için 

komşulara taksimat yapılır. Bu ağırlanan misafirlere “konak,” ağırlayan 

şahıslara da “konakçı” denir (Kaynak kişi, 12).  Düğün esnasında damada 

verilen paraya “avayit” denir. Konakçılar arasıdan avayit verme konusunda 

rekabet olur. Konakçılardan kapalı zarf usulü olarak toplanan avayitlerden 

hangisi en fazla ise o avayiti veren şahıs damadın eline kına yakmaya hak 



 214 

kazanır. Kapalı zarflar damat  evinde açılır ve en fazla avayit veren konakçı 

belirlenir (Kaynak kişi, 12). 

Zor ekmeğinde, konak alacak şahıslar, düğünde hizmet yapacaklar, 

dünürşü, sadıç ve yiğitbaşı belirlenir. 

 

 

4.3.2.8.1. Dünürşü 

 

 Damadın kız kardeşi veya yakın akrabasıdır. Geline yardım etmekle 

görevlendirilir. 

 

 

4.3.2.8.2. Yiğitbaşı 

 

 Düğünde kız tarafı ve oğlan tarafının ayrı ayrı yiğitbaşıları vardır. 

Oğlan tarafındaki yiğitbaşı, düğünü organize eder, davulcuları yönlendirir 

konuklarla ilgilenir. Yiğitbaşı oğlan akrabalarından tecrübeli ve olgun birisidir. 

Kız tarafının yiğitbaşısı ise gelinin çok yakın arkadaşıdır. Ona destek olur ve 

yardım eder.  

 

 

4.3.2.8.3. Sağdıç 

 

 Sağdıç genelde damadın yeğendir. Yaşı 5-12 yaş arasında değişir. 

Bazı yörelerde sadıç, damadın evli olan çok yakın arkadaşı veya abisi 

olmaktadır. Vazifesi ise damada evlilik öncesi rehber olmak ve onu 

bilgilendirtmektir. Karga Köyünde ise damada rehberlik edecek sadıç 

uygulaması yoktur. 

 

 

 

 



 215 

4.3.3. Düğünün Başlaması 

 

Karga köyünde düğünler genelde üç-dört gün sürer. Damadın 

bulunduğu eve damat evi ya da düğün evi  denir. Perşembe günü itibariyle 

damat evine davul gelir ve davul sesi duyulmaya başlar . Damat evine bayrak 

asılır. Perşembe akşamından itibaren de damat evinde yemek ikramına 

başlanır. 

4.3.3.1. Soku Dövme 

 

 Cuma günü herkes kendi imkanı ölçütünde buğday getirir ve o buğday 

köy meydanında bulunan soku taşında dövülür. Davul zurna eşliğinde gidilen 

soku taşının başında halaylar çekilip eğlence tertip edilir. Birkaç  kişi ellerinde 

tokmaklarla soku başına geçer ve soku döverler50 Soku başında dede de 

bulunur. Dede üç defa ” İş mübarekliğine peygamber ruhuna salavat ey 

Muhammed” diye bağırır. Sokuda dövülen buğday kız evine gönderilir. Bu 

buğdaydan çorba yapılır ve konuklara dağıtılır. Soku dövüldükten sonra davul 

zurna eşliğinde tekrar damat evine gelinir ve yemek yenir. (Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.3.3.2. Cins Götürme ve Baş Kınası 

 

Soku dövmeden gelinip yemekler yendikten sonra erkek evinden kız 

evine yatak, döşek, elbiseler, kızın kınası ,kuruyemiş ve sokuda dövülen 

buğday götürülür. Bu uygulamaya yörede “cins götürme” denir. kız evinde 

düğün erkek evinden “cins” gelmesi ile başlar. Cins gittiği günün akşamı kız 

evinde kına gecesi tertip edilir. Kına gecesinde yakılan kınaya “baş kınası 

”denir. Baş kınasına gelen konuklara kınacı denir. kadınlar kendi aralarında 

eğlence tertip edip eğlenirler. (Kaynak kişi, 25,6) 

 

 

                                                
50 bkz. Resim 8,9,10 



 216 

4.3.3.3. Sin sin Ateşi Yakma 

 

Cins götürüldükten sonra oğlan evinde eğlencelere devam edilir. Geniş 

bir meydana ateş yakılır ve etrafında halay çekilir. Yakılan ateşe “sin sin 

ateşi” halaya da “sin sin halayı” denir51. (Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.3.3.4. Yanıççı Gitme  

 

Cumartesi sabahı kız evinden damat evine damadın ve sağdıcın 

elbiseleri götürülür. Bu uygulamaya yörede “yanıççı gitme” denir. giden 

şahıslara da “yanıççı” denir (Kaynak kişi, 4). Yanıççılar genelde gelinin yakın 

akrabalarıdır. Damat evinde yanıççılara özel ilgi gösterilir ve zengin 

ikramlarda bulunulur. Yanıççılar damada elbiselerini para karşılığında verir. 

Verilen parayı kullanmak yanıççıların insiyatifine kalmıştır. Ama genellikle bir 

kısmını damada ve sağdıca verirler bir kısmını da kendi aralarında 

paylaşırlar. (Kaynak kişi,4) 

 

 

4.3.3.5. Damat Traşı ,Damat  ve Sağdıç Donatma 

 

Yanıççılardan elbiseler alındıktan sonra damat traşı için dışarı çıkılır. 

Damat traşı sembolik bir uygulamadır. Traş yapacak şahıs jilet kesmiyor 

diyerek damattan bahşiş alır.52 Damat traşı bittikten sonra kız tarafından 

gelen damat ve sağdıç elbisesinin giydirilmesi geçilir53. Yörede bu 

uygulamaya “damat ve sağdıç donatma” denir. Damadın ve sağdıcın 

elbiseleri giydirilirken dede de orada hazır bulunur ve damat donatmaya özgü 

bir dua okur. Bu duada peygamberlere ve Ehl-i Beyt büyüklerine methiyeler  

vardır ve her kıyafetin ayrı bir duası vardır. Bu dua şu şekildedir.  

                                                
51 bkz. Resim 11 
52   bkz. Resim 12 
53 bkz. Resim 13,14  



 217 

Bismillahirahmanirrahım 

Şol bak şol toprağa şol toprakta neler yatur 

Fani evliyalar nice mürseller yatur 

Cennette buğday yiyen hülle gömleği giyen  

Şu dünyaya mülkim diyen Adem Peygamber yatur. 

Aktur gözünün nuru cennettir onun yeri 

Demircilerin piri Davut Peygamber yatur. 

Kenan elinde kalan kurtlar ile dava kılan  

Yusuf’u yavi kılan Yakup Peygamber yatur. 

Deryalara gark olan balık  kursağında kalan  

Yunus Peygamber yatur. 

Kuyulara atılan kul deyip satılan  

Mısıra sultan olan  

Yusuf Peygamber yatur. 

Malı mülkü terk eden oğlunu kızını feda eden  

Nazik telini kurtlar yiyen 

Eyüp Peygamber yatur. 

Şahinler gibi bakan kafiri  oda yakan  

Hayber Kalesini fetheden 

Ali gibi aslan yatur. 

Ana ata kulları Kuran okur dilleri 

Alinin oğulları 

Hasan Hüseyin yatur. 

Ey bu donu kim biçti İdris Peygamber  biçti 

Suyu suya köprü kurdu kim geçti 

İki cihan serveri Hatem-i Nebi ahir zaman peygamberi 

Muhammet Mustafa geçti. 

Aynı bütün yiğitler aşkına Peygamber ruhuna 

Salavat. 

Gömlek mintan don giyilecek don giyilecek  

Pantolonu giyilecek 

Uğur uğura hayır Murada Alinin erliğine 



 218 

Küffarın körlüğüne iman aslına 

İslam kuvvetine eyyamı devletine 

Kuşak kuşatmak kimden  kaldı derseniz  

Hacı Bektaş Veli’den. 

Gelin seyredelim Hacı Bektaş  Veli’yi 

Hacı Bektaş Veli haslar hasıdır. 

Silinmiş gönüller aynasıdır 

Doksan bin evliyanın serçeşme basıdır. 

Ömür uzunluğuna yiğitler aşkına  

Peygamber ruhuna  salavat. 

Yeleği giyilecek yağlığım (mendil) cebine  koyun  

Daim secdeden kaldırmazdı yüzünü 

Hakka teslim etmiş kendi özünü  

Kim  dokudu bu yağlığın bezini  

Cebi  yağlıklı   yiğitler aşkına  

Peygamber ruhuna salavat. 

Bir taşa kadem bastı taş dahi bile kalktı 

Şöyle kaldı Maşallah can dost dosta ulaştı 

Doksan bin kelam danıştı  ümmeti için görüştü 

Bezendi sekiz uçmak  nalını gönderdiler  

Geriye gönderdiler geldi menzile ulaştı  

Dahi yatak  sıcak herkim karışırsa 

Yaratanın işine hak ömürler versin  

Yiğit yaşına 

Geldi kondu tacı devlet başına 

Başı devletli yiğitler aşkına 

Peygamber ruhuna salavat. 

İmamlar okur yasini dinleyin şimdi bülbülün sesini 

Çevirelim kubbesini kubbesi çevrilmiş 

Yiğitler aşkına peygamber ruhuna salavat. 

(Kaynak kişi, 27) 

 



 219 

4.3.3.6. Damat Hamamı ve Sağdıç Yemeği 

 

Damat donatmadan sonra kız tarafı ve oğlan tarafı hamama gidilir. 

Köy yakınlarında bulunan Ladik Hamamayağı kaplıcaları veya Havza 

ilçesindeki kaplıcalara gidilir. Hamam masrafları damat tarafına aittir.  

Hamama gidenlere “hamamcı” denir. Hamam dönüşü hamamcılar yemek için 

sağdıç evine davet edilir. Bu verilen yemeğe “sağdıç yemeği “denir.(Kaynak 

kişi,7) 

 

4.3.3.7. Dünürşü Gitme ve Kına Yakma 

  

Sağdıç yemeğinin ardından damat tarafından kız tarafına dünürşü 

gidilir. Dünürşü damadın kız kardeşi veya yakın akrabalarından biridir. 

Dünürşü kız tarafına geline yardım etmek için gider. Beraberinde kına ve 

kuruyemiş götürür. Dünürşünün götürdüğü kına geline yakılır ve eğlence 

tertip edilir. Geline kına dua ve salavatlarla yakılır. Geline kına yakmadan 

önce gelin ortaya alınır etrafında halka olunur ve şu türkü söylenir: 

 

Kınayı getir annem, 

Parmağın batır annem. 

Bu gece misafirim. 

Koynunda yatır annem. 

 

Bu gece son gecemiz. 

Al beni kucağına. 

Saldın mı beni anam, 

Ellerin kucağına? 

 

Sen ağlar boşalırsın, 

Teselli ver babama. 

Annem girer ağlarsın , 

Benim ıssız odama. 



 220 

Uzat elini annem, 

Öpeyim son bir defa. 

Yollar uzak gelemem, 

Annem senin yanına. 

 

Kardeşimin hasreti, 

Sardı benim sinemi. 

Düşürmem ben elimden, 

Onun güzel resmini. 

 

Gönderdiğin mektuptan, 

Kokunu aldım anam. 

Dün gece ben düşümde, 

Hep seni gördüm anam.  

(Kaynak kişi, 25) 

 

 Sonra gelininin koluna iki kişi girer ve kıbleye doğru dönerler. Bu 

şahıslardan biri ilahi okur diğeri de bekar genç kızdır. Ellere mum alınarak bu  

kına Fatma anamızın yakındığı kına olsun Allah ömür boyu mutluluklar versin 

denir ve  şu ilahi okunur. 

 

Gelin olanlara saçı saçarlar 

Güvey olanlara hülle biçerler 

Ab-ı Kevser şarabından içerler 

Allah,Muhammed’in düğünü var cennette 

Ol Habib’in düğünü var cennette 

 

Asiye Anan’ın Meryem gelinin  

Ayağına giymiş telli nalını  

Girer has bahçeye salını salını  

Allah Muhammed’in düğünü var cennette  

Ol Habib’in düğünü var cennet  



 221 

Tubanın önünde ırmaklar akar  

Oturmuş Muhammed köşkünden bakar 

Cenneti alada misk gibi kokar 

Allah,Muhammed’in düğünü var cennette 

Ol Habib’in düğünü var cennette 

 

 

Tubanın dalları dopdolu yemiş  

Yoktur onun içinde çürümüş  

Bir dalı altındır bir dalı gümüş  

Allah Muhammed’in düğünü var cennette  

Ol Habib’in düğünü var cennette 

 

Hatice Ana mah eyledi ağladı  

Fatma Ana yüzün Hakk’a bağladı 

Muhammed kızını gelin eyledi 

Allah Muhammed’in düğünü var cennette  

Ol Habib’in düğünü var cennette 

 

Abdal pir sultanım bizde varalım  

Muhammed’in düğününü görelim  

Halli halimizde sacı verelim  

Allah Muhammed’in düğünü var cennette  

Ol Habib’in düğünü var cennette 

(Kaynak kişi, 25) 

Sonra üç defa iş mübarekliğine peygamber ruhuna salavat denir. 

Salavat getirildikten sonra kız oturtulup kınası yakılır. (Kaynak kişi, 25) 

 

 

 

 

 



 222 

4.3.3.8. Kınacı Gitme ve Kına Yakma 

 

Kız evinde kına yakılıp eğlence devam ederken erkek evinden bir grup 

kız evine kına almaya gelirler. Bu uygulamaya “kınacı gitme ” gidenlere de      

“kınacı ” denir.  Davul zurna ile beraber ellerine bir de tavuk alan erkek tarafı 

kız tarafında yapılan eğlenceye iştirak ettikten sonra kız tarafında daha önce 

özenle hazırlanmış ve süslenmiş olan kınayı bahşiş karşılığında alarak damat 

evine dönerler. Damat tarafının kına almaya gelmesi ile kız tarafında yapılan 

kına gecesi sona erer.  Kına yakınma sırası damada gelmiştir. Yakılan kınaya 

“damat kınası” denir. Damada kınayı daha önce kapalı zarf usulü belirlenen 

ve en fazla avayiti veren konak yakar. Damada kına yakılırken şu dua 

okunur: 

 

Kur’an’ı halk etti Celil  

Cebrail önünde delil 

Kınayı kim yaktı dersen  

İsmail’e yaktı Halil “ denilir ve üç defa salavat getirilir.  

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.3.3.9.Gelin Alma veya Gelin Çıkarma ve Yiğit Yolluğu 

 

Pazar günü sabah yiğitbaşı ve davulcular köyü dolaşarak köylüyü gelin 

almaya davet ederler. Arabalar konvoy halinde sıralanır ve daha önce 

süslenmiş gelin arabasını takip ederek gelin almaya gidilir54. Gelin almaya 

gidecek arabalara mendil ya da eşarp bağlanır. Eskiden arabaların olmadığı 

zaman gelin alma uygulaması atlarla yapılırmış. Geline yeşil veya al duvak 

örtülür ve geline beş-altı adet atlı yenge eşlik edermiş. Atların kulaklarına 

eşarp veya mendil bağlanarak gelin almaya gidilirmiş .  

                                                
54 bkz. Resim 15 



 223 

Damat tarafı gelin almaya giderken yanında bir adet kaz ve ekmek 

götürür. Bunlara “yiğit yolluğu” denir.  (Kaynak kişi, 4) 

Kız tarafında hazırlıklar tamamlandıktan  damat tarafı beklenir. Gelinin 

iki tane yiğitbaşısı vardır. Bunlar çok samimi arkadaşlarıdır. Yiğitbaşları 

damat gelmeden bahşiş almak için odaları kilitler. Damadın gelini alması hiç 

de kolay olmaz. Kapı kilitleme, sandığa oturma, yastık satma, gelin arabasına 

oturup kapıları kilitleme bahşiş almak için yapılan uygulamalardır. Bazen bu 

bahşişler çok büyük meblağlar olmaktadır. Kız evine ayrılık hüznü çökmüştür. 

Annesi ve akrabaları gelini ortalarına alıp ağlarlar. Sonra gelinin erkek 

kardeşi gelinin beline kırmızı kuşak bağlar.55 Damat tarafından tecrübeli, 

olgun bir kişi gelinin yanına gelir. Gelin babası, annesi ve akrabalarının elini 

öper ve onlarla helalleşir. Sonra damat tarafından gelen şahıs gelinin başına 

al duvağı örter56 ve bu duvak geceye kadar başından çıkarılmaz. Düğün 

konvoyu gelin evine yaklaştığı zaman kornalar çalmaya başlar. Gelin 

babasının veya erkek kardeşinin koluna girer ve damada teslim edilir. Gelin 

arabaya binerken orada hazır olan dede veya hoca dua eder ve gelin araya 

bindirilerek damat evine götürülür. Gelin arabasına gelin damadın  yanına 

dünürşü biner. Gelin arabaya bindikten sonra oğlan tarafı kız tarafına,”Allah’a 

ısmarladık, hakkınızı helal edin kusur varsa affola” der ve kız tarafı ile 

helalleşir. 

Gelin evden çıkarken dünürşü kız evinden bir adet yemek tabağı ve 

kaşık alır. Bu uygulamadan maksat gelinin nasibi ile gitmesi içindir. Gelin 

arabası giderken arkasından su dökülür. 

  Gelin arabası damat evine geldiğinde gelin arabadan hemen inmez. 

“Gelin attan inmiyor ne bağışlansın” denerek oğlan babasından bir şey 

bağışlaması beklenir. Oğlan babası da genelde tarla veya büyükbaş havyan 

bağışlar. Hoca dua okur ve gelin arabadan alkışlarla iner. Gelin arabadan 

indiği zaman koç kurban edilir. Yine gelin arabadan inmesiyle beraber küp 

veya cam şişe kırılır. Bu uygulamadan maksat gelinin varsa kötü huylarının 

kırılması içindir. Sonra damat yüksek bir yere çıkarak gelinin başına para 

                                                
55 bkz. Resim 16 
56 bkz. Resim 17 



 224 

buğday, çerez serper. Gelin arabadan inip damat evine  girmeden önce eline 

yağ verilir. Ve gelin o yağı kapıya sürer. Yine gelin eve girmeden kapıya ip 

gerilir ve gelin o ipi kırarak eve girer. Gelin ve damat eve girer girmez ellerine 

şerbet verilir. Gelinin kucağına oğlan çocuğu verilir ve ilk çocuğunun erkek 

olması temenni edilir. Gelin eve girdiği zaman gelinin kaynanası evde köşe 

başına oturur. Gelin kaynanasını üç defa kaldırıp oturtur ve her 

kaldırmasında sarılırlar. Bu uygulamadan maksat gelinin yiğitlik ve marifetini 

ölçmektir.  Sonra evin ortasına sofra bezi serilir ve gelin bu sofra bezini elinin 

çabuk olması,becerikli olması için üç defa serip toplar. (Kaynak kişi, 25,6,4) 

 

 

4.3.4. İmam Nikahı 

 

Yörede resmi nikah nişan ile düğün arasında kıyılır. İmam nikahı ise 

zihaf gecesi kıyılır. Akşama doğru gelin ve damat çeyiz odasına girerler. Eş 

dost hayırlar, tebrik ederler. Herkes gittikten sonra çeyiz odasında gelin ve 

damatla beraber, hoca veya dede, dünürşü ve yiğitbaşı bulunur. Orada 

beraber yemek yenir. Eğer orada hoca varsa  normal şeriat abdesti, dede 

varsa tarikat abdesti alınır. Genelde köyde dede bulunur. Oradakiler tarikat 

abdesti alırlar. Sonra seccade serilir. Gelin damat dede huzuruna gelirler ve 

dede: 

“Elinizle koymadığınızı almayınız, gözünüzle görmediğinizi 

söylemeyiniz, birbirinizin anne babasını anne baba biliniz. Anne baba evi 

artık buradır.” Diyerek nasihatlerde bulunur ve dua okuyarak  nikah kıyılmış 

olur. Nikah kıyıldıktan sonra gelin ve damadı yalnız bırakırlar. Damat duvağın 

ucuna para bağlar ve al duvağı açar. 

Geçmişte zihaf gecesi sabaha kadar işaret bekleme vardı. Damat 

pencereden haber verir ve silah atılırdı. Günümüzde bu uygulama tamamen 

kalkmıştır. (Kaynak kişi, 25,4) 

Ertesi gün sabah gelinin çarşafını yenge toplar. Damat yastığın altına 

para koyar ve o para yengenin olur.  

 



 225 

4.3.5. El Öpmeye Gitme 

 

Düğünden bir hafta sonra gelin ve damat gelinin anne babasına “el 

öpmeye” giderler. Damat kayınpederinin evinde yemek yemez ve bahşiş 

ister. Kayınpeder de damada gönlünden geçen bir hediye verir           

(Kaynak kişi,25). 

 

 

4.4. ÖLÜM GELENEKLERİ 

 

İlk insandan kıyamete kadar bütün insanların kaçınılmaz sonu bu 

dünyaya veda etmektir. Kimileri için Yaratana bir vuslat, kimileri için ebediyen 

yok olma, kimileri için vatan-ı asliye bir göç,  kimileri için imtihan ve çalışma 

mekanından ücret ve saadet mekanına bir geçiş anlamına gelen ölüm, hangi 

anlayışa sahip olunursa olunsun dünyevi lezzetlere son veren ve o lezzetleri 

acılaştıran bir hakikattır. Her canlının ölümü tadacağını belirten İlahi 

fermanlar bu hakikatin yokluktan öte başka bir aleme geçiş ve ebedi saadete 

giden bir yolculuk olduğunu bize bildirir.  

İnsanlar, tarih boyunca lezzetleri acılaştıran ve insanları sevdiklerinden 

ayıran bu iftiraka çözüm aramışlar fakat bulamamışlardır. Her derde devanın 

olduğu fakat ölümün bu dertlerden müstesna kılındığını bize bildiren 

muhbirler, bu durumun kaçınılmaz son olduğuna dikkat çekmişlerdir. 

Ebediyeti arzulayan ve ayrılığı kabullenemeyen insanoğlu psikolojik olarak 

bazı uygulamalar geliştirmiş ve kendi kültürel değerlerine göre bu hadiseye 

çözüm aramışlardır. 

İncelemede bulunduğumuz  Karga Köyü’nde de bu tip uygulamalara 

yer verilmiş ve ölümü uzaklaştırmak, can çekişmekte olan şahsın ebediyete 

intikalinin  rahat ve acısız olması  ve öldükten sonra şahsın kabrinde huzurlu 

olması için çeşitli gelenekler teşekkül etmiştir.  

 

 

 



 226 

4.4.1. Ölüm Öncesi ve Ölüm Sırası 

 

Bir kimsenin öleceğine dair bazı belirtiler vardır. Bunların en başında 

hastalık gelir. Bazı ciddi hastalıkların sonunda hastanın ölümünün 

yaklaştığına kanaat getirilir. Hastanın gözlerinin feri gitmiş benzi 

sararmış,vücut hareketleri yavaşlamış ise ölümü yaklaşmıştır. Tabi ki her 

hastalığın sebep olduğu ölüm belirtileri farklıdır ama genel olarak bu işaretler 

ölümün habercisidir. Hastanın öleceği anlaşıldıysa yörede bu duruma “cana 

koyulmak” denir. (Kaynak kişi, 22) 

Ölüm belirtilerinin iyice belirdiği hastanın rahat etmesi için bazı uygulamalar 

yapılır.  

Hasta imansız gitmesin, günahları affolsun diye Kur’an-ı Kerim okunur. 

Eğer Kur’an okumaya bilen yok ise bilinen dualar okunur (Kaynak kişi,22). 

Hastanın o durumda yatağında rahat etmesi gerekmektedir ve başından 

yastığı alınarak vücut baş hizasına  getirilir. Hasta yerden yüksekte yatıyor 

ise yere döşek serilir ve yere yatırılır. (Kaynak kişi, 25)  

Bu uygulamadan maksat “toprağın ruhu çabuk çekmesi” içindir. Cana 

koyulan hastaya can çekişiyor  veya ölüm döşeğinde yatıyor da denilir   

(Kaynak kişi, 25,6). Ölüm döşeğinde yatan hastaya birisi yanlışlıkla dokunur 

ya da bağırırsa “hastanın canı ürker” derler ve hasta ile yüksek sesle 

konuşulmaz. Can çekişen hastaya son isteği sorulur ve hastanın gücü 

yetiyorsa vasiyeti alınır (Kaynak kişi, 22). Ölüm döşeğinde yatan hastanın 

çok can çekişmemesi ve acı çekmemesi için hastanın üzerindeki kıyafeti –

genellikle gömleği – çıkartılır ve Amasya ili Suluova ilçesini Dereköy adlı 

köyünde medfun bulunan Şeyh Mustafa türbesine bırakılır (Kaynak kişi, 

25,6). İnanışa göre eğer bırakılan gömlek üç gün içinde kendiliğinden büzülür 

toplanırsa hasta iyi olur; eğer gömlek serili kalır bir değişiklik olmazsa bu 

durum can çekişen hastanın öleceğine iyileşemeyeceğine işarettir. Köyde 

bulunan Arap Tekke denilen türbeye hasta erkekse gömleği kadınsa eşarbı 

serilir. Hastaya bu türbeden toprak getirilir. Bu toprağa yörede “cöher” ya da 

“cevher” denir. Getirilen cevher sulandırılıp hastaya içilir ta ki hasta çabuk 

can versin, acı çekmesin. Ölü döşeğine yatan hastanın ayakucunda oturan 



 227 

birileri varsa oradan kaldırılır. Oturan birileri olduğu takdirde canın 

çıkmayacağı inancı vardır. Can çekişen hastanın özlem duyduğu birinin 

elbisesi, fotoğrafı veya bir eşyası hastanın üzerine konur. Hastaya varsa 

zemzem suyu içirilir ve dudakları devamlı ıslak bezle silinerek kuruması 

önlenir. (Kaynak kişi, 25,6,22) 

 

 

4.4.2. Ölüm Sonrası 

 

Ölüm döşeğinde olan şahıs öldüğü zaman karnının üzerine bıçak 

konur. Bıçak konduğu zaman ölünün şişmeyeceğine inanılır. Ölünün giysileri 

üzerinden bıçakla kesilerek çıkarılır. Ölünün ağzı çenesinin altından başına 

doğru bir bezle bağlanır. Ayakları da geriye çekilip yukarıda kalmasın diye 

başparmaklarından birbirine bağlanır. Ağzı ve ayakları bağlanan ölü cecim ya 

da dastar denilen bir kilim üzerine konur (Kaynak kişi, 25,6). Yörede şahıslar 

genellikle ölmeden önce dastarlarını hazırlatırlar ve ölünce hazırlattıkları 

dastarın kullanılmasını vasiyet ederler. Ölen şahıs bayan ise ellerine kına 

yakılır. Can çekişen şahıs öldüğü  zaman evde hemen helva yapılır (Kaynak 

kişi, 25,6). Helva ölünün yastığının yanına konur. Meleklerin  helvanın 

kokusuna geleceğine inanılır. O helva yenmez ve ayak basmayan bir yere 

dökülür. Ölü yanında hapşıran biri olursa bu durum hoş karşılanmaz ve 

hapşıran kişinin gömleğinin yakası yırtılır. Ölen şahsın boynu eğri ise 

“arkasından birini götürecek” ya da “peşinden biri ölecek” inancı halk 

arasında yaygındır. Ölünün üzerinde öldüğü döşeğe “ölü döşeği” denir. Ölü 

döşeği “ölünün canı içinde kalmıştır” diye dışarı çıkarılır. Birkaç gün dışarıda 

kaldıktan sonra yünleri ile beraber yıkanır. Ölü olan eve “ölü evi” ya da 

“cenaze evi” denir Ölen şahsın öldüğü odada üç gün boyunca ışık ya da 

mum yanar. Cenaze evinde ölüm hadisesinden bir hafta boyunca evdeki 

ocağa yağ atılır. Bu uygulamadan maksat yörede ölünün ruhunun evinde 

dolaştığına inanılır ve ruh evde anılıp anılmadığını merak edermiş. Ocakta 

yanan yağın kokusundan ruh anılıp anılmadığını anlarmış (Kaynak kişi, 

25,6,22),  



 228 

4.4.2.1. Cenazenin Duyurulması 

 

  Ölüm anı gerçekleşince camiden sela okunur ve köy meydanında 

hoparlörden birkaç defa ilan yapılır. Cenazenin defni hemen olmaz. Uzakta 

bulunan yakınları varsa onlar beklenir. Ölüm hadisesi akşam olmuş ise ertesi 

gün öğle vakti defnedilir. İkindi zamanından sonra defin olayı çok görülmez. 

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.4.2.2. Yıkama ve Kefenleme 

 

Yıkama ve kefenlenmenin öncesinde ölü kendi evinde bir müddet 

bekletilir. Yakınları ve akrabaları başında ağıt yakarak ağlarlar. Sonra ölü 

evinin önünde cenazenin yıkanması için hazırlıklar başlar. “Cıngıllı” adı 

verilen büyük bakır kazanlarda cenazenin yıkanacağı su hazırlanır. Bu suya 

cenaze suyu adı verilir. Cenaze suyunun maddi ve manevi kirleri arıtacağı 

inancı vardır ve bu suyun bulunduğu kazanlara el sokulmaz. Ölü suyu için üç 

adet kazan hazırlanır. Kazanlardan birinin içinde soğuk su vardır. Bir 

diğerinin altı yakılarak su ısıtılır ve diğer kazanda da su ılıştırılır. Suyun 

sıcaklığı maşrapa ile ele dökülerek tespit edilir. (Kaynak kişi, 25) 

Kadın cenazeyi kadınlar, erkek cenazeyi ise hoca yıkar. Hoca yok ise 

köyden tecrübeli şahıslar bu işi üstlenir. Yörede cenaze için yapılan her işin 

çok büyük sevap kazandıracağı inancı vardır. Cenaze teneşir tahtasına 

yatırılır. Yıkama esnasında yanında yakın akrabaları vardır. Cenazenin 

yıkanması ve temizlenmesi sona erdikten sonra yakın akrabaları cenazeye 

su dökerler. Su dökmeyi ölen  kişiye karşı son vazifeleri olarak sayarlar. Su 

dökerken ölüye  “hakkını helal et” derler.  (Kaynak kişi, 25) 

 Yıkama işleminin ardından ölünün kefenlenmesine geçilir. Yörede 

kefene “dikişsiz gömlek” denir. Yöredeki geleneksel Alevi inancına göre 

musahip olan çiftlerin musahip oldukları gece giydikleri beyaz elbiseleri 

kefeninin üzerine konur. Musahip erkanında giyilen beyaz dikişsiz elbiselerde 

“ölmeden evvel ölmeyi” temsil etmektedir. Yine aynı şekilde o gece 



 229 

örtündükleri tülbentleri de kefenin üzerine konarak ölüyle beraber gömülür. 

Kefenleme bittikten sonra ölü üzerine gül suyu dökülür ve tabuta yerleştirilir. 

Cenaze tabuta konulduktan sonra yeni bir ölüm olmamasını temenni için su 

konulan kazanlar ters çevrilir. Ters çevrilen kazanlar yerinden kaldırıldıktan 

sonra da yine aynı niyetle kazanların yerine ateş yakılır. (Kaynak kişi, 25,6) 

 

4.4.2.3. Dar çekme ve Dar Duası 

 

Geleneksel Alevi inancına göre ölen bir kişinin ahirette huzuru için darı 

çekilir. Ölen şahsın geride bıraktığı borcu, işlemiş olduğu bir kusur varsa 

dede huzurunda kurulan bir mecliste helallik alınır ve ölünün ahirete temiz 

gitmesi temenni edilir. Yörede sadece musahipli olan şahısların darı çekilir. 

Dar çekme şu şekilde olmaktadır.  

Ölünün yıkanması esnasında altı musahipli çift dede ve hoca ile 

beraber müsait bir eve ya da cem evine giderler. Dar çekilmeden önce 

herkes şeriat abdesti denilen normal namaz abdesti alınır. Daha sonra dede 

oradakilere tarikat abdesti aldırır. Önce meydana seccade serilerek tarikat 

namazı kılınır. Tarikat namazı şu şekildedir. (Kaynak kişi, 4,27) 

Altı musahip çift yani on iki kişi seccade üzerine gelerek dara durur. 

Dede şu şekilde dua eder: 

 “Salındığınız Mansur darı, gördüğünüz Hak didarı, aşk ola bu yola 

erenler” der. Sonra  dara duran musahip çiftler secdeye giderek niyaz 

ederler. Sonra seccade üzerinde duran musahip çiftler diz üstü otururlar ve 

dede tekrar sorar: 

“Ne gördünüz ne işittiniz erenler” der. Onlarda “Hak gördük hak işittik el 

gördük meydana geldik” derler. Dede: “Allah Eyvallah” der. Musahip çiftler 

tekrar secdede niyaz ederler. Dede: “Baş kaldırın doğru söyleyin dedi Şah-ı 

Evliya” dedikten sonra musahip çiftler diz üstü oturup dedenin telkinlerini 

dinlerler. Dede: “Gözünle görmediğini söyleme, duymadığını söyleme, doğru 

gel, dost gördüğünü incitme. Buradaki canlar birbirinden razı mı? Küslük 

varsa dara durmayın. Bu mevta için dara duracaksınız.” Der ve oradakiler 

ayağa kalkarlar. Sağ elleri göğüslerinin üzerine koyarlar. Sol elleri sol 



 230 

bacaklarına yapışıktır ve sağ elin baş parmağı sol elin baş parmağı üzerine 

gelecek şekilde yapılarak darda durulur. Dara durduktan sonra hoca dar 

duasını yapar.  Dar duası bitene kadar oradakiler dar düzenlerini bozmadan 

beklerler ve yeri geldiği zaman Allah Allah deyip duaya eşlik ederler. Dar 

duası şu şekildedir: 

 

 

4.4.2.3.1. Dar Duası 

 

“Bismillahirrahmanirrahim.  

Bismillah vebillah ve minallah ve illallah ya müfettihül ebvab ya el 

hacetilahi ya Rabbelalemin ve ya Erhamürrahimin hacet kapılarını aç 

hacetlerimizi sen kabul eyle hacet kapılarını açık eyle ya Rabbelalemin ve ya 

Erhamürrahim ya iki cihan serveri Muhammet Mustafa sallallahü teala aleyhi 

vesellem hazretleri ve şahı merdan imam Aliy’el Murteza işimizi asan eyle 

sen himmet eyle. Diyelim bir Allah Allah.  

Ellezi halakassemavati vel ardı vema beynehuma fi sittetil eyyamı sümme 

esteva alel arşı Rahman bu okunan Kur'an-ı Azimin ve  Kur'an-ı Kerim’in ve 

fazileti hürmet hakkı için Hak Teala hazretleri ol geçen merhumun kabrini 

cennet’ül me’va sualini asan eyleye ve azabı varsa af eyleye cümle 

günahlarını bağış eyleye rahmet ve mağfiret üzereyse rahmetin ve mağfiretin 

günden güne gani eyleye diyelim Allah Allah. Yedi kat gök ve yedi kat yeri arş 

ve kürsi levhi kalemi on sekiz bin alem ile olan inleri ve cinleri devleri perileri, 

yeryüzünde olan insanları ve hayvanları ve hava yüzünde kuşları ve derya 

yüzünde olan balıkları ve cümle mahlukları sen yarattın senin bin bir isminin 

ve ulu adın hürmeti hakkı içün ol geçen merhumun kabrini cennet’ül me’va, 

sualini asan eyleye ve azabı varsa af eyleye cümle günahlarını bağı eyleye, 

rahmet ve mağfiret üzereyse rahmetin ve mağfiretin günden güne gani 

eyleye. Diyelim Allah Allah  

Ya Rab! Senin birliğin, varlığın, lütfûn, keremin, inamın, ihsanın, 

kadimliğin, faziletin ve azimetin, inayetin hürmet hakkı için Hak Teala 

hazretleri ol geçen merhumun kabrini cennet’ül me’va sualini asan eyleye 



 231 

günahı varsa af eyleye cümle günahlarını bağış eyleye rahmetin mağfiretin  

üzereyse rahmetin ve mağfiretin günden güne  gani eyleye. Diyelim Allah 

Allah.  

Yedi kat gök yedi kat yerde Arşta kürside levhi kalemde on sekiz bin 

a!emde olan melekleri ve feriştahların  ve virtlerinin ve zikirlerinin  ve 

tespihlerinin tehlillerinin ve ibadetlerinin ve  azimetlerinin hürmet hakkı içün ol 

geçen merhumun kabrini cennet ül me’va sualini asan eyleye azabı varsa af 

eyleye ve cümle günahlarını bağış eyleye rahmet ve mağfiret üzereyse rah-

metin ve mağfiretin günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

Naat-ı Aliyel Mazharı Acaip tevcudu anneyleke fi navibi illallah hacetel 

aleyha külle hemmin ve gammin seyyen celibi inayetiyke ya Allah Ya Allah 

Ya Allah bi Nuri nübüvvetike Ya Muhammed Ya Muhammed Ya Muhammet 

ve bi sırrı velayetike Ya Ali Ya Ali Ya Ali ve aleyha muhavvelin edrikli edrikli 

edrikli ağısli ağısli ağisli la fetha illa ali la seyfe illa zülfikar bu zikrolunan naatı 

Alinin izzeti ve şevketi Azimeti bereketi Hürmeti Hakkı için Hak Teala 

Hazretlerinin ol geçen mahrumun kabrini cennet’ül me’va sualini asan eyleye 

azabı varsa af eyleye ve cümle bağış eyleye rahmet ve mağfiretinin üzereyse 

ve günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

İki cihan serveri Muhammed Mustafa sallahu teala aleyhi ve selem  

Hazretlerinin ve Şah-ı  Merdan Aliyel Murteza’nın  ve Fatıma’tul Zehra’nın 

Hatice’tül Kübra’nın İmam Zeynel Abidin ve İmam Muhammed Bakır’ın ve 

İmam Cafer Sadık’ın ve İmam Musa Kazım’ın ve İmam Musa Rıza’nın ve 

İmam Muhammed Taki’nın ve İmam Ali’yül Naki’nin ve İmam Hasan El 

Askeri’nin ve İmam Muhammet Mehdinin ve bu zikrolunan azim imamların 

hürmeti hakkı için ol geçen merhumun kabrini cennet ül me’va sualini asan 

eyleye azabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış eyleye rahmet 

mağfiret üzereyken rahmet ve mağfiretin günden güne gani eyleye Diyelim 

Allah Allah.  

Ve Adem Peygamber’in ve Havva Ana’nın ve Güruhu Naci’nin ve 

Adem peygambere olan hürmeti ve izzetin ve azimetin ve buyruk tutup secde 

eden meleklerin ve O’na olan secdenin ve olan hasenatın ve cümle anın 

evladı olan Peygamberlerin hürmeti hakkı içün Hak Teala Hazretleri ol geçen 



 232 

merhumun kabrini  cennet ül me’va sualini asan eyleye azabı varsa af eyleye 

ve cümle günahlarının bahşeyleye rahmet mağfiretin üzereyse rahmet 

mağfiretin günden gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

İbrahim Halil Peygamber’e Hak Teala Hazretleri ateşi gülizar ettiğinin 

ve Davut Peygamberin elindeki demiri odsuz mum ettiğini Süleyman 

Peygamber’in parmağında olan mührünün inse cin ne deve periye oda suya 

ve  tuyura hüküm yürüttüğünün  hürmeti hakkı içün Hak Teala hazretleri ol 

geçen merhumun kabrini cennet ül me’va sualinin asan eyleye azabı varsa af 

eyleye ve cümle günahları bağış eyleye rahmet ve mağfiret üzereyken 

rahmet ve mağfiretin günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah  

Eyüp Peygamber’in tenine kurtlar yürüyüp yine sıhhat bulduğu ve Yakup 

Peygamber’in oğlu Yusuf' tan ayrılıp ağlaya ağlaya bağrı püryan ve ciğeri 

giryan iki gözleri ama olup Yusuf’u dahi Mısır'a sultan edip bir nice zaman 

hasreti birbirine kavuşup peygamberin gözleri açılıp şadı hürrem olup ve ol 

düşünün hürmeti hakkı için ol geçen merhumun kabrini cennet’ül me’va 

sualin asan eyleye azabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış eyleye 

rahmet ve mağfiret üzereyse rahmet mağfiretin günden güne gani eyleye. 

Diyelim Allah Allah ..  

Musa Peygamber Tur Dağı’nda etti hak ile kelam ve münacatlarının ve 

elinde asa olan ervah olup evranı yuttuğunun asa ile gösterdiği mücizatın ve 

İsa   Peygamber’in nefesi gösterdiği mücizatın anın sözü ile hak teala ölüleri 

diri kıldığını hürmeti hakkı için ol geçen merhumun kabrini cennet’üI me’va 

sualinin  asan eyleye gazabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış 

eyleye rahmet ve mağfiret üzereyse rahmet ve mağfiretini günden güne gani 

eyleye. Diyelim Allah Allah.  

Davut'la nazil olan Zebur’un ve Musa'ya nazil olan Tevrat’ın ve İsa’ya 

nazil olan İncil’in ve iki cihan serveri Muhammed Mustafa sallallahü teala 

aleyhi ve sellem hazretlerine nazil olan Kuranı Azimin Kur'an-ı Kerim’in 

zikrolunan dört kitabın ve  yüz on dört surenin otuz iki  sübhanın yirmi  dokuz 

hecenin hürmeti hakkı içün ol geçen merhumun cennet’üI me’va sualini asan 

eyleye azabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış eyleye mağfiret 



 233 

üzereyse rahmetin ve mağfiretin günden güne gani eyleye. Diyelim Allah 

Allah 

Ve cemaat arş melekleri Cebrail, Mikail, İsrafil, Azrail ululukları ve 

azametleri i hürmeti hakkı için hak teala hazretleri ol geçen merhumun kabrini 

cennet’üI me’va sualini asan eyleye azabı varsa af eyleye ve cimle 

günahlarını bağış eyleye rahmet ve mağfiret üzereyse rahmetin mağfiretin 

günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

Ve iki cihan serveri Muhammed Mustafa Sallallahü teala aleyhi ve 

sellem hazretlerine hak teala hazretleri ıhsan edip şefaatin hürmetin 

mücizatın kerametin ve şahı Merdan Aliyel Murteza’nın kerametinin 

azametinin Düldülünün Zülfükar’ının  ve Kamberinin Zülfükar’la ettiği kazanın 

hürmeti hakkı için hak teala hazretleri ol geçen merhumun kabrinin cennet’üI 

me’va sualini asan eyleye varsa af eyleye cümle günahlarını bağış eyleye 

rahmet ve mağfiretini  günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah .  

Yedi tamu sekiz cennetin ve uçmağın  içinde olan dört ırmağın biri 

süttür biri baldır biri amberdir biri kevserdir ve ona sahip olan imam Aliyel 

Murteza’nın zürriyetinden  olan imamların ve vicdanlarının ve hurilerin ve 

hülle donu İdris nebinin ve ab-ı kevserden nasip olan mümin müslim 

kardeşlerin hürmeti hakkı için Hak teala hazretlerinin ol geçen Merhumun 

kabrini cennet’üI me’va sualini asan elleye azabı varsa af eyleye cimle 

günahlarını bağış eyleye rahmet ve mağfiret üzere ise rahmet ve mağfiretinin 

günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

İki Cihan serveri ve sırrı Aliyel Murteza’nın ve varlıkları Mlhrabın 

vurundukları tacın ve ol miraca giderken bindiği Burak’ın Burak  getiren 

Cebrail Emin’in ve ayağı altında olan bile kalkıp Muallak taşının vel ol miraçta 

hak ile vuslat olup merhaba edip kullarının ve söylenen doksan kelamlarının 

ve anda olan sohbet irfanın anda denilen hacetlerin ve anda olan ibadetlerin 

ve iradelerin ve anda kabul olan duaların ve anda olan secde temaşanın ve 

ziyarete gelen meleklerin ve feriştahların ve kırklar ceminde içilen şerbetin ve 

anı getiren Selman’ın Farisi’nin ve anda olan meclis irfanının ve anda tutulan 

kırklar semahının ve hazretin Habib’in kırklara şevk ettiği semanın ol Hakk’ın 

divanı dergah kabul olan ulu Azimin cemiyetin hürmeti hakkı için hak teala 



 234 

hakkı için ol geçen merhumun kabrini cennet ül me’va. sualini asan eyleye 

azabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış eyleye rahmet mağfiret 

üzere ise rahmetin ve mağfiretin günden güne gani eyleye. Diyelim Allah 

Allah.  

Ve Hakk’a yakın olan mümin ve müslim kulların duası mustecap olan 

canlıların ve Halep'te yatan Nesimi’nin Bağdat'ta asılan Mansur'un ve dar’ul 

Mansur’un olan mümin Müslim canların ve -çekilen ali gülbenginin hürmeti 

hakkı için hak teala hazretlerinin ol geçen merhumun kabrinin 'Ve cennet ül 

me’va sualinin asan eyleye azabı varsa af eyleye cümle günahlarını bağış 

eyleye rahmet ve mağfiret üzere ise rahmet ve mağfiretini gani eyleye. 

Diyelim Allah Allah.  

Ya Rab yüzümüz kara, günahımız çoktur. Divan dergahında duamızı 

kabul eyle, red eyleme. Ol senin halkın hakkı için fazlı muhabbettin zatı hakkı 

içün Muhammed Mustafa sallalahu teala aleyhi ve sellem hazretleri hakkı için 

aşk-ı Murteza hakkı için kelamı kadım allamel esma dahi aynel hakkı için 

mualla arş kürsi hakkı için Muhammet Mustafa Sallalahu teala aleyhi ve 

sellem hazretleri imamı Ali hakkı için Veliler hırkası şalı hakkı için nebinin 

gittiği miraç hakkı için Mekke ve Medine Haç hakkı için ser eser cümle enbiya 

tariki remz-i evliya hakkı için Müdam bağırdığın ol şah hakkı için hacet kabul 

olan erler hakkı için Kerbela’da dökülen imam Hüseyin şehit kanı hakkı için 

yüz yirmi dört bin peygamberlerin üç yüz on üç mürselIerin nebilerin alçakta 

yücede zahirde batında olan erler evliyaların azizlerin şehitlerin gözcülerin 

bekçilerin düşmüş canların dört köşe yedi iklim levhi kalem onsekiz bin alemi 

saklayıp bekleyenlerin yüzü suyu hürmeti hakkı için Hak teala Hazretleri ol 

geçen merhumun kabrini cennet ül me’va sualinin asan eyleye gazabı varsa 

af eyleye cümle günahlarını bağış eyleye rahmeti rahmet üzere ise rahmetin 

ve mağfiretin günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah  

Yalnızlara yoldaş ve çağırana yetişen boz atlı ak donlu elli altın 

çevgenli başı yeşil kispetli Hazreti Hızır İlyas ve Hazreti Hızır Nebi'nin 

karanlık ikliminde içtiği ab-ı hayatın ve ab-ı hayatı bulup kendine içirenin 

hürmeti hakkı için Hak Teala hazretleri ol geçen merhumun kabrini cennet ül 

me’va sualini asan eyleye azabı varsa af eyleye ve cümle günahlarını bağış 



 235 

eyleye rahmet mağfiret üzereyse rahmetin mağfiretin günden güne gani 

eyleye. Diyelim Allah Allah.  

On iki İmam Şehzade imamlar hakkı için çağırınca yetişen erler hakkı 

için ene’l hal söyleyen Mansur hakkı için şehitlerden dökülen kanlar hakkı için  

koca Hamdullah hakkı için Erenler ettiği ikrar hakkı için üçler yediler kırklar 

hakkı için.budala serseri hakkı için mecnun Leyla hasreti hakkı için erenler 

hırkası şalı hakkı için vatanı kurtaran Ali hakkı için saf ehli saf hakkı için 

aşıklar sadıklar sohbeti hakkı için Hakikat ehlinin dini hakkı için eyvallah ehli 

insaf hakkı için ve Rum diyarı evliyaları sıdkı hakkı için Horasan pirleri nutku 

hakkı için pinhan dervişleri sırrı hakkı için aşıklar ateşi hakkı için suçum 

bağışla Kerbela hakkı için gamı, Müminler şahı hakkı için kabul et duamı ki 

sensin cümlenin penahı hürmet hakkı için hak teala hakkı için ol geçen 

merhumun kabrini cennet’üI me’va sualini asan eyle gazabı varsa af eyle ve 

cümle günahlarını bağış eyle rahmet mağfiretin üzereyse rahmet ve mağfireti 

günden güne gani eyleye. Diyelim Allah Allah.  

Ve mecliste hazır olup Allah Allah diyenlerin Mümin ve Müslim 

Kardeşlerin geçmişlerine dahi Hak Teala Hazretleri rahmet eyleyip nurlarını 

ve derecelerinin gani edip bakılarının ömürlerinin tıfıl binaların berk eyleye 

gani sanatların mübarek eyleye istekleri kabul ola Muratları hasıl ola Mehdi 

sahip zaman zuhur ola mevtamıza hak gark rahmet eyleye ve cümle yezitler 

hur hakir ola mümin Müslim kardeşler şadı hürrem ola dem be dem diyelim 

Hü.” (Kaynak kişi, 4,27) 

  

Dar duası bittikten sonra dede dardan indirme duasını yapar. Dede: 

“Allah Allah hayır hizmetleriniz kabul ola. Hak ola Hak yolunda kabul ola. Hak 

defterine kayıt ola. Secdeye eğildiğiniz başlar ağrı, acı görmeye, günahlar af 

ola, durduğunuz darlar kabul ola” der. Dardakiler secdeye giderek niyaz 

ederler ve diz üstü otururlar. Hoca Kur’an-ı Kerim okur ve dar çekme işlemi 

biter. 

Cenazenin yakınlarından birisi orda bulunan şahıslara dar çekenlerinin 

hakkını helal etmesi için para verir. Ama genellikle  bu para temsilidir ve 

kabul edilmez. (Kaynak kişi, 4) 



 236 

4.4.2.4. Su Selası  

 

Tabuta konulan cenaze evinin önüne ya da daha müsait genişçe bir 

yere götürülerek bir masa üzerine yerleştirilir ve “su selası “ okunur. Su 

selasının Yunus Emre’ye ait olduğu söylenir. Selanın sonundaki Yunus 

Emre’nin hangi Yunus olduğu noktasında kesin bir bilgimiz bulunmamaktadır. 

Su selasını köyde okuyan yoktur. Cenaze olduğu zaman Amasya’nın 

Suluova ilçesinden veya Merzifon’un Kayadüzü kasabasından şahıslar 

çağrılır. Su selasını okuyacak şahıs tabutun arkasına geçer ve cemaatte 

onun arkasında saf olur. Selayı okuyan şahsın sesi gür ve dokunaklı 

olmalıdır. Sela şu şekildedir: 

 

Essalatu vesselamu aleyke ya Resullah 

Essalatu vesselamu aleyke ya Habiballah 

Essalatu vesselamu aleyke ya seyyiden evvelin vel ahirin 

Övün fani dünya övün  

Yüreğime vurdun düğüm 

Cenaze namazıma  bugün  

Gelenlere selam olsun  

Gider olduk kastınıza 

Selam olsun dostumuza 

Namaz için üstümüze 

Gelenlere selam olsun  

Ahiret hakkım helal olsun 

Diyenlere selam olsun  

Yunus emre ağlar gülmez 

Akar gözyaşın silmez 

Bu dünya fani kimseye kalmaz 

Kalanlara selam olsun  

Namaz için üstümüze gelenlere selam olsun 

Ahiret hakkım helal olsun 

Diyenlere selam olsun  



 237 

Essalatu vesselamu aleyke ya Resullah 

Essalatu vesselamu aleyke ya Habiballah 

Essalatu vesselamu aleyke ya seyyiden evvelin vel ahirin 

(Kaynak kişi, 4) 

Su selası okunduktan sonra tabut omuzlara alınarak cenaze namazı için 

tekbirlerle musalla taşına götürülür. Cemaat cenaze namazı için saf tutar. 

Hoca cemaate “Ey Müslümanlar bu şahsa hakkınızı helal ediyor musunuz?” 

diye sorar ve cemaat üç defa “helal olsun” der. Sonrasında cenaze namazı 

kılınır Cenaze namazının ardından tekrar omuzlar üstünde tekbirler eşliğinde 

defin için köy kabristanlığına götürülür. 

 

 

4.4.2.5. Cenazenin Defni 

 

Kabristanlığa gelindiği zaman mezar hazırlanmış olur. Mezarlar 

genellikle ölüm haberi duyulur duyulmaz kazılmaya başlanır. Köyde mezar 

kazma işi gönüllü yapılır ve mezar kazmanın sevabının büyük olduğuna 

inanılır. Tabuttan çıkarılan ceset kazılan mezara yerleştirilir. Yerleştirme işini 

ölünün yakınları yapar. Mezara yerleştirilen ölünün kefen bağları çözülür. 

Yörede, ölünün kefen bağları çözülmese o sene yağmur olmayacağı inancı 

vardır (Kaynak kişi, 25,4). Köyde cenaze olduğu sene yağmur yağmazsa 

“ölünün ağzına kefen mi toplandı ” ya da “ölünün kefeninin kuşağı bağlı mı 

kaldı ” gibi sorular sorulur. Ve köylüden para toplanarak mezarlıkta kurban 

kesilip yağmur duası yapılır. (Kaynak kişi, 25,4) 

Mezarlığa yerleştirilen ölünün üzerine toprak atmanın büyük sevabı 

olduğu inancı vardır. Mezara toprağı ilk önce toprağı ilk kazan şahıs atar. 

Toprak atılan kürek asla yere bırakılmaz ve elden ele verilir. Mezar 

kapatıldığı zaman mezar başında kuran okunur. Dua edilir. Sonra oradakilere 

mevtanın ruhu için lokma dağıtılır. Lokma genelde tatlı türü bisküvi ya da 

lokumdur. Sonra ölünün yakınları sıraya dizilerek defin için gelenlerle 

görüşürler ve taziyelerini kabul ederler. Taziye için genelde şu ifadeler 

kullanılır. 



 238 

“Başını sağ olsun, Allah rahmet etsin, mekanı cennet olsun, Allah 

gençlere uzun ömür versin, Allah sabır versin, toprağı bol olsun, Allah başka 

acı göstermesin” (Kaynak kişi, 25,27,). 

 

 

4.4.2.6. Kabir Kurbanı 

 

Yörede ölüm haberi alınır alınmaz kabir kurbanı hazırlıkları yapılır. Bu 

hizmet köylü tarafından ölü yakınlarının haberi olmaksızın yapılır. Ölü 

yakınları daha sonra harcanan meblağı köylüye öder. (Kaynak kişi, 4) 

Kabir kurbanı köyün cem evinde kesilir. Ve cem evinde pişirilerek cem 

evinin yemek hanesinde ikram edilir.Cenazenin defninin ardından pişirilen 

kurban eti köylüye ve taziye için gelenlere ikram edilir. Kabir kurbanı 

yenildikten sonra ölü için dua edilir ve Kur’an-ı Kerim okunur. Yemek yiyen 

kişiler ölü yakınlarına “geçmişlerinizin canına değsin” derler.                

(Kaynak kişi, 25,4) 

 

 

4.4.2.7. Başsağlığı ve Taziye 

 

Kabir kurbanının ardından ölü evine başsağlığına gidilir. Başsağlığına 

giden şahıslar yanlarında yemek ve kuru gıda götürürler. Yaklaşık bir hafta 

boyunca eş dost cenaze evini boş bırakmaz ve cenaze yakınlarına destek 

olurlar. Başsağlığına gelenler cenaze sahiplerine “Başını sağ olsun, Allah 

rahmet etsin, mekanı cennet olsun, Allah gençlere uzun ömür versin, Allah 

sabır versin, toprağı bol olsun, Allah başka acı göstermesin” gibi ifadelerle 

taziyede bulunurlar. (Kaynak kişi, 25,4) 

 

 

 

 

 



 239 

4.4.3. Yas Tutma 

 

Cenazenin defninden sonra yaklaşık on gün boyunca cenaze evinde 

yas tutulur. Cenaze evinde yüksek sesle gülünmez, televizyon izlenmez, 

kıyafetler sıradan ve koyu renkli olur. Erkekler tıraş olmazlar. Bu süre 

zarfında köyde düğün ve eğlence yapılmaz. Eğer daha önce karar alınmışsa 

düğün sahibi cenaze sahipleri ile helalleşir ve düğününü da sade bir şekilde 

yapar. (Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.4.4. Ölümün Ardından Belirli Günlerde Yapılan Uygulamalar 

 

Cenazenin defninin ardından belirli zamanlarda ölünün kabrinde 

huzuru için bazı dini uygulamalar yapılır. Bu uygulamalar ölüm hadisesinin 

yedinci, kırkıncı, elli ikinci günleri ve birinci yılında yapılır. Bu uygulamalara 

yedisi, kırkı, elli ikisi, yıllığı denildiği gibi hepsine genel olarak “ekmek dökme” 

de denir. Bu günlerde kurban kesilerek akraba ve komşular davet edilir ve 

kesilen kurban köyün cem evinde pişirilerek davetlilere ikram edilir. Yemek 

yenildikten sonra Kur’an-ı Kerim okunur. Kurbana gelen davetliler ölü 

yakınlarına “geçmişlerinin canına değsin, Allah kabul etsin” gibi sözler 

söylerler.   Bu günlerin dışında  Cuma akşamları yani Perşembe gününün 

Cuma gününe bağlayan akşam ölü evine Kur’an okutmaya gidilir. Kur’an 

okutmaya giden şahıslar yanlarında kuru gıda götürerek ölünün ruhuna 

Kur’an-ı Kerim okuturlar. Köyde Kur’an’ı hoca veya bilen birisi okur. Kuran 

okuyan şahsa da teberruken havlu ya da para verilir. Alıp almamak okuyan 

kişinin insiyatifine kalmıştır. (Kaynak kişi, 4)) 

 Ölüyü rüyasında gören şahıs “ölü benden ekmek istiyor” diyerek yine 

Cuma akşamı ölü evine giderek Kur’an-ı Kerim okutur.  ((Kaynak kişi, 4,27) 

 

 

 

 



 240 

4.4.5. Mezar Taşının Yapılması 

 

Yörede mezarın taşları ölümün birinci yılında yapılır. Ölünün yıllığı 

denilen bu uygulamada kurban kesilerek eş, dost davet edilir ve ölünün 

ruhuna Kur’an okutulur. Sonra mezar taşları mezar üzerine yerleştirilir. 

(Kaynak kişi, 4) 

 

 

4.4.6. Mezar Ziyareti 

 

Yörede mezar ziyareti genellikle arefe günü ve bayram günlerinde 

yapılır. Mezar başında Kur’an okutulur. Mezarlara su dökülür ve mezar 

üzerine çiçek dikilir. Mezarların yanlarına su olukları yapılır. O oluklardan su 

içen mahlukatın ölüye sevap kazandıracağı inancı vardır. (Kaynak kişi, 27) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                           BEŞİNCİ BÖLÜM 

 

 

 5. KARGA KÖYÜ’NDE HALK HEKİMLİĞİ, HALK İNANÇLARI,  

KUTSAL KABUL EDİLEN YERLER, EĞLENCELER VE  BAYRAMLAR 

 

 

5.1. KARGA KÖYÜ’NDE HALK HEKİMLİĞİ 

 

Karga Köyü’nde bulunan halk hekimliği uygulamalarına geçmeden 

önce halk hekimliğinin ne olduğunu tanımlamak gerektiği kanaatindeyiz.  

Halk hekimliği,”halkın olanak bulamadığı için ya da başka sebeplerle doktora 

gidemeyince veya gitmek istemeyince, hastalıklarını tanımlama ve sağlatma 

amacı ile başvurduğu yöntem ve işlemlerin tümüne halk hekimliği” 

(Boratav,1999:155) denir. 

 

 

5.1.1. Tekke ve Türbelere Gitme 

 

Günümüzde her ne kadar tıp ilmi çoğu hastalığın tedavi yöntemini 

bulmuş olsa da yine insanlar gerek geleneğin gerekse inançların bir ürünü 

olarak halk hekimliğine başvurmaktadırlar. İncelemede bulunduğunuz Karga 

Köyü’nde geleneksel Alevi inancının içinde barındırdığı bazı inanç ritüelleri 

gereğince türbe ve ocaklara olan ilgi ve alakanın günümüzde de canlılığını 

koruduğunu görmekteyiz. Köylünün eğitim seviyesindeki artış ve köyün şehre 

ve hastaneye yakın olmasına rağmen insanların bu uygulamalardan 

vazgeçmemiş olması halk hekimliğinin tıbbi çözümden ziyade bir inanç ve 

itikat haline geldiği kanaatindeyiz.  

Yörede hastalıklara şifa ve dertlere deva aramak için tekke ve türbe 

ziyaretleri, ocak sahiplerini ziyaret etme, bitkisel ilaçlar kullanma gibi halk 

hekimliği uygulamalarına başvurulur. Yörede köy merkezinde bulunan Arap 



 242 

tekke57, köy mezarlığında bulunan Ağaca tekke58, Ladik ilçesine bağlı 

Meşepınar köyünde bulunan Gurdak tekkesi, Ladik ilçesi Çamlıköy’de 

bulunan Kocaoğlan türbesi, Suluova ilçesinde bulunan Gani Baba türbesi , 

Amasya ilinde bulunan Hamdullah Efendi türbesi ve Amasya Yassıçal 

kasabasında bulunan Erkonaş Baba türbesi , Merzifon’da bulanan Piri Baba 

türbesi59 gibi yerlere ziyaretlerde bulunulur. Bu türbelere adaklar adanır ve 

burada yatan zatların yüzü suyu hürmetine dua edilir. Ziyaret edilen türbe ve 

tekkelerden toprak alınır. Bu toprağa cevher ya da cöher adı verilir. Alınan 

cevher sulandırılarak hastaya içirilir ve hastanın şifa bulacağı ümit edilir. 

Ayrıca Piri Baba ve Gani Baba’nın kabirleri üstünde bulunan geyik 

boynuzlarının60 vücuda sürüldüğü zaman hastalıklara şifa olacağı inancı 

vardır. Yine Piri Baba türbesinde bulunan dilek duvarına taş61 yapıştırılır. Taş 

duvarda durursa tutulan dilek kabul olur. Amasya ili Yassıçal kasabasında 

bulunan Erkonaş Baba türbesine felçli hastalar götürülür ve orada birkaç saat 

bırakılır. Orada kalan hastanın şifa bulacağı inancı vardır. Ladik ilçesi 

Köseoğlu köyü mezarlığında bulunan  Çomaklı adlı türbeden bir dal kırılır 

ama dal yerinden koparılmaz. Dal kırıldığı zaman vücutta bulunan siğillerin 

kaybolacağı inancı vardır ve bu durum birçok kişinin tecrübesi ile tahakkuk 

etmiştir. (Kaynak kişi,25,4,22,6) 

 

 

5.1.2. Bitkisel Tedavi 

 

Köyde uygulanan bir diğer halk hekimliği ise bitkisel tedavi ve bazı özel 

karışımlardır.  Bu ilaçlara genel olarak kocakarı ilaçları denilmektedir.  Her 

hastalık için farkı bir bitki ve karışım tavsiye edilir. Bu uygulamayı genellikle 

yaşlı ve tecrübeli şahıslar yapmaktadırlar. Bazı hastalıklar için tavsiye edilen 

bitki ve karışımlar şu şekildedir. (Kaynak kişi,25,6,22) 

                                                
57 bkz. Resim 22,23,24 
58 bkz. Resim 26,27 
59 bkz. Resim 18,19 
60 bkz. Resim 20 
61 bkz. Resim 21 



 243 

 

 

 

 

HASTALIKLAR 

 
                        KULLANILAN BİTKİLER 

 Nane 

Limon 

 

Ihlamur 

Isırgan 

otu 

 

Sirke 

 

Kuşburnu 

Yumurta 

yakısı 

 

Zeytin  

Yüksek Ateş X   X X   

Ses Kısılması X X   X   

Grip X X   X   

Nefes Darlığı X X   X   

Kırık, Burkulma       X 

Güneş 

Çarpması 

   X    

Bel Ağrısı      X  

Kansızlık     X   

Yanık       X  

 

 

  

 

                                      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HASTALIKLAR 

 

                      KULLANILAN BİTKİLER 

  

Ekmek 

 

Yoğurt 

 

Tütün  

 

Tahin 

helvası  

Keten 

Tohumu 

süt karışım 

Arpacık 

(it dirseği) 

X     

Kanama    X   

Anne Sütü için    X  

Güneş yanığı  X    

Arı Sokması  X    

Kabakulak                X                                            



 244 

5.1.3. Ocaklar 

  

  Karga Köyü’ndeki bir diğer halk hekimliği uygulaması da ocaklara 

müracaat etmektir. Ocak kelimesi değişik anlamlarda kullanılmakla birlikte 

halk hekimliğinde müracaat edilen ocaktan anlaşılması gereken mana “belirli 

bir veya birkaç hastalığı sağıtma gücünde olan, bu işin yöntemlerini bilen, 

bunu uzmanlık edinmiş kimsedir.”(Boratav:1999,144 ). Köy halkının müracaat 

ettiği ocaklar genellikle aynı köyde oturmaktadır. Köyde, dermo ocağı, kulunç 

ocağı, siğil ocağı, sarılık ocağı, kulak suyu ocağı gibi ocaklar vardır.  

(Kaynak kişi,25) 

 

 

5.1.3.1. Dermo (Sedef) Ocağı  

 

Halk dilinde dermo olarak kullanılan sedef hastalığı için köyde Çıldırlar 

olarak bilinen Mustafa Yeter’e gidilir. Mustafa Yeter bu hastalığı tedavi etmek 

için bir bıçağı kor halindeki köze sokar. Bir bezi o köze basıp deri üzerindeki 

yaralara sürer. Bıçağı ateşe tuttukça yaraların kuruyup iyileşeceğine inanılır. 

Mustafa Yeter iki yıl önce vefat etmiştir ve ocak, eşi ve oğlu ile devam 

etmektedir. (Kaynak kişi, 6) 

 

 

5.1.3.2. Kulunç ve Kulak Suyu Ocağı  

 

Kulunç ocağı ise omuza veya bele giren kulunç ağrıları için köyde 

Manik olarak  bilinen Fadime Özdemir’e müracaat edilirdi. Manik öldüğü için 

şuan bilinen bir temsilcisi yoktur ve kendinden sonra el verip vermediği 

bilinmemektedir. Fakat yine bu tür ağrısı olan şahıslara Manik’in akrabaları 

“El benim değil Manik’in” evi dedikleri zaman hastanın şifa bulduğu 

söylenmektedir. Yine Manik hayatta iken  kulak akıntısı olan çocuklar Manik’e 

götürülür  ve orada şifa bulurlarmış. Kulak akıntısı veya ağrısı olan çocuklar 

için Manik, Tenis pınarından bir tas su alırmış ve arkasına bakmadan ve 



 245 

kimseyle konuşmadan eve gelirmiş. Besmele çekerek rahatsız olan çocuğun 

kulağına üç damla su damlatırmış ve çocuk şifa bulurmuş. Bu uygulamayı 

günümüzde Manik’in akrabaları devam ettirmektedir. (Kaynak kişi,25) 

 

 

5.1.3.3. Sarılık Ocağı 

 

Köydeki diğer  ocak da sarılık ocağıdır. Çocuk zayıf olup gelişmiyorsa, 

sararıyorsa köyde Kurtçanınkızı adıyla bilinen Satı Ergül adlı kadına 

müracaat edilirdi. Satı Ergül’ün evinin önünde buluna taşa çocuk yatılır ve 

burada ılık su ile çocuk yıkanırdı. Orada bir öğün yemek yenir ve çocuğun 

koynuna ekmek konup geri dönülürdü. Satı Ergul birkaç yıl önce vefat etmiştir 

ve arkasından el verdiği birinin olup olmadığı bilinmemektedir. Aynı zamanda 

ocak zade olan bu sülalenin fertlerinin bu sarılık ocağı olabileceği inancı 

vardır. (Kaynak kişi,25,6) 

 

 

5.1.3.4. Siğil Ocağı 

 

Köydeki bir diğer ocak ise siğil ocağıdır. Ocağın ilk sahibi İbrahim 

Ergül olarak bilinir ve çocukları ve torunlarının da bu ocağı devam ettirdiği 

görülür. Vücudunda siğil olan şahıslar her ayın ilk çarşambası bu ocak 

mensuplarını ziyarete giderler. Ocak sahipleri siğil üzerine sarımsak ve tuz 

koyarak bastırırlar ve üç İhlas suresi  bir de Fatiha suresi okuyup siğil üzerine 

üflerler. Sonra o sarımsağı kimsenin bilmediği bir yere gömerler. Bu şekilde 

siğillerin kaybolacağına inanılır.  

Köyde şifa için gidilen ocak sahipleri genelde herhangi bir ücret  kabul 

etmemektedirler ama ziyaretçilerin ısrarı üzerine almaktadırlar(Kaynak 

kişi,10,30,25,6) 

 

 

 



 246 

5.2. KARGA KÖYÜNDE HALK İNANÇLARI 

 

Karga Köyü’nde halk arasında tespit edilen bazı inanışlar şu şekildedir. 

 

 

5.2.1. Günlerle İlgili Halk İnançları 

 

• Pazar geceleri kadınlar oya örmezler, el işi yapmazlar. Bu geceye 

Fatma ana gecesi denir. Hz. Fatma’nın “bu gece iş yapan benim 

şefaatimden mahrum kalsın” dediğine inanılır. (Kaynak kişi,25) 

• Cuma günü ev süpürülmez, çifte gidilmez, hamur yoğrulmaz, Cuma 

günü maya tutmayacağına ve un çuvalının bereketinin kaçacağına 

inanılır. Çamaşır yıkanmaz. (Kaynak kişi,25) 

• Cuma gecesi çöp, gübür dökülmez. O gece yer, gök mühürlüdür. 

(Kaynak kişi,25) 

• Cuma gecesi tekke ve türbelere mum yakılır. (Kaynak kişi,25) 

 

 

5.2.2. Yağmur İle İlgili Halk İnançları 

 

• Yağmur yağmadığı zaman köy halkı köy mezarlığında topluca kurban 

keserler. Köy mezarlığı köyden büyük bir kişinin önderliğinde tekbir 

getirilerek üç defa tur atılır. (Kaynak kişi,22) 

• Yağmur yağması için saf mizaçlı bir kadının kafasına kalbur konup 

içine küçük leğen yerleştirilir. Leğenin içine su konarak içine kurbağa 

atılır. Kadın köyün mezarlığında tur atar. Kurbağa leğenden zıplayıp 

gittikten sonra yağmurun yağması temenni edilir.  

(Kaynak kişi,25,23) 

 

 

 



 247 

5.2.3. Tekke, Türbe ve Yatırlarla İlgili Halk İnançları 

 

• Türbelerde medfun şahısların evliya ve keramet sahibi olduğu inancı 

vardır. (Kaynak kişi,23) 

• Kaynak suların bulunduğu yerler, kaplıcalar tekke kabul edilir. 

 (Kaynak kişi,25) 

• Türbe ve yatırlara girerken türbenin kapısı öpülerek niyaz edilir.  

(Kaynak kişi,22) 

•  Havza ilçesinde bulunan Aslanağzı Kızgözü Kaplıcaları tekke 

kabul.edilir ve bu yerlerde yapılan duaların kabul olacağına inanılır. 

Aslanağzının bulunduğu havuz etrafında üç defa dönülür ve dua edilir. 

Aslanağzı denilen havuza girerek yıkanılır ve suyunun dertlere derman 

olacağı ümit edilir. (Kaynak kişi,25,6) 

• Türbe ve yatırlarda bulunan sandukaların köşeleri öpülerek niyazda 

bulunulur. (Kaynak kişi,25) 

• Tekke ve türbelerde mum yakılır. (Kaynak kişi,25) 

• Tekke ve türbelerin bahçelerindeki ulu ağaçlara çaput bağlanır. 

(Kaynak kişi,25) 

• Piri Baba türbesinde bulunan dilek duvarına taş yapıştırılır. Taş 

duvarda durursa tutulan dilek kabul olur. (Kaynak kişi,22,10,30) 

• Piri Baba ve Gani Baba’nın kabirleri üstünde bulunan geyik 

boynuzlarının vücuda sürüldüğü zaman hastalıklara şifa olur.  

(Kaynak kişi,22,10,30) 

• Tekkelerden ağaç kesilmez. kuru odunlar yakma için eve getirilmez. 

 (Kaynak kişi,25) 

• Tekkelerde bulunan hayvanlar öldürülmez.  

 (Kaynak kişi,25) 

 

 

 

 



 248 

5.2.4. Diğer Halk İnançları  

 

• Evin oğlu askere gider veya o evden birileri gurbete giderse o gün ev 

süpürülmez. Askerin o gün giydiği çamaşır evde nasibi kalsın diye  

askerden gelene kadar yıkanmaz saklanır. Askerden döndüğü zaman 

yıkanıp giydirilir. (Kaynak kişi,6) 

• Askere giden şahsın cebine Arap tekkeden taş konur. Asker döndüğü 

zaman taşı tekkeye iade eder. (Kaynak kişi,22) 

• Eşiğe oturulmaz, basılmaz. Eşiğin içinde mürüvvet, dışında medet 

vardır. (Kaynak kişi,22) 

• Kapı ayakla açılmaz ve kapatılmaz. Kişinin elleri dolu olsa bile kapıyı 

başı ile örtmelidir. (Kaynak kişi,25) 

• Ateşe su dökülmez. Ateş su ile söndürülürse kişinin ocağı söner. 

(Kaynak kişi,22) 

• Küle basılmaz. Küle basmaya  uğraka basmak denir. 

(Kaynak kişi,22,25) 

• Ölü yanında hapşıran biri olursa hapşıran kişinin gömleğinin yakası 

yırtılır. (Kaynak kişi,6) 

• Çocuğun kırkı çıkmadan “hırsız olur siye tırnakları kesilmez”.  

(Kaynak kişi,24) 

• Cenaze evinde ölüm hadisesinden bir hafta boyunca evdeki ocağa 

yağ atılır. Ölünün ruhunun evinde dolaştığına inanılır ve ruh evde 

anılıp anılmadığını merak edermiş. Ocakta yanan yağın kokusundan 

ruh anılıp anılmadığını anlarmış. (Kaynak kişi,25,6) 

 

 

 

 

 

 

 



 249 

5.3. KARGA KÖYÜNDE KUTSAL KABUL EDİLEN YERLER 

 

Karga Köyü’nde halk nazarında mukaddes olan, dertlerine sıkıntılarına 

çözüm üretmede; mutlu sevinçli hallerini muhafaza etmede müracaat ettikleri 

bazı yerler vardır. Halk nazarında bu mekanlar  mukaddes addedilmekte ve 

bu mekanlara özel bir alaka gösterilmektedir. Bu mekanlara olan alakanın 

kaynağını “Geleneksel Alevi” anlayışında  ve geleneksel Aleviliği anlayışına 

büyük ölçüde kaynaklık eden Eski Türk inancında bulabiliriz. Karga Köyü’nde 

kutsal sayılan yerler Arap Tekke, Ağca Tekke ve  Tenis Pınarı’dır. 

 

 

5.3.1. Arap Tekke 

 

 Köyün tam merkezinde köy camisinin yanında medfun olan ve veli 

olduğuna inanılan bir zattır. Halk arasında Arap tekke ya da Arap Dede 

olarak bilinir. Arap Dede’nin kim olduğu, nereden geldiği, ne zamanlarda 

yaşadığı konusunda herhangi bir bilgi ve belge yoktur. 96 yaşında olan ve 

köyün en yaşlısı olarak görülen Senem Buyruk’a Arap Dede hakkında sorular 

sorduğumuzda “kendimi bildim bileli orda mezarı vardır, kim olduğu, nerden 

geldiği, ne zaman yaşadığını kimse bilmez” cevabını verdi. Eserlerde Arap 

Dede hakkında hiçbir malumata da rastlanmamaktadır. Köy merkezinde 

ahşap kulübe62 içinde bulunan kabir taştandır63. Sanduka bulunmamaktadır. 

Mezar yaklaşık 30 yıl önce kulübe şeklinde bir yapının içine alınmıştır. 

Mezarın içinde bulunduğu kulübeyi köy dışından başka bir şahıs yaptırmıştır. 

Söylentilere göre Arap Dede o şahsın rüyasına girmiş ve kendisinden böyle 

bir talepte bulunmuştur. Yaptıran şahıs köylü tarafından tanınmamaktadır.  

Köy halkı Arap Dede’nin zaman zaman değişik suretlerde göründüğünü 

ve tıpkı Hızır gibi insanların imdadına yetiştiğini söylemektedirler.  

(Kaynak kişi,10,18,29) 

                                                
62 Bkz. Resim 22 
63 bkz. Resim 23,24 



 250 

Köylüler Arap Dede’yi gölge suretinde, yaşlı bir kadın suretinde ve uzun 

boylu yakışıklı bir genç suretinde gördüklerini anlatmaktadırlar. Köy 

halkından Güller Ergül Arap Dede’nin uzun bir gölge şeklinde geçtiğini ve 

türbeye girdiğini söylemektedir. Yine köy halkından Zehra Kurtça Arap 

Dede’nin yaşlı bir kadın suretinde kendisine göründüğünü söylemektedir. 

Zehra Kurtça Arap Dede’nin kendisine görünmesini şu şekilde anlatmaktadır.  

“Sabah erkenden komşuya gidiyordum. Önümde bir kocakarı gördüm. O 

komşunun kapısını açtı girdi. Bende arkasındaydım. Sonra ben gittim kapı 

kilitli idi. Zile bastım kapıyı açtılar. Onlara içeri yaşlı bir kadının geldiğini 

söyledim. Onlar da kapının kilitli olduğunu ve içeri öyle birinsin 

giremeyeceğini söylediler. Sonra anladık ki bu içeri giren Arap Dede’dir”.  

Yine köylülerden Musa Erdoğan 2006 yılında geçirmiş olduğu kalp 

ameliyatı sırasında Arap Dede’nin yanına geldiğini ve ameliyat boyunca yanı 

başında uzun boylu yakışıklı bir genç suretinde beklediğini anlatmaktadır. 

Köylünün nazarında Arap Dede çok önemlidir. Her Cuma gecesi yani 

Perşembe akşamı türbede mum yakılır. Mum yakmak için türbe içerisinde 

mum ocağı bulunmaktadır64. Hastaların şifa bulması için Arap tekkenin 

toprağından alınıp su ile karıştırılarak hastaya içirilir. Bu toprağa cöher ya da 

cevher denir. Askere giden şahıslar Arap tekkeden taş alıp ceplerine koyarlar 

ve döndüklerinde taşı yerine iade ederler. Halk sıkıntılı durumlarında Arap 

Dede’yi şefaatçi gösterip buraya adaklar adar. Arap tekkede bulunan hiçbir 

mahlukat zararlı bile olsa öldürülmez. (Kaynak kişi, 25,22) 

 

 

5.3.2. Ağca Tekke 

 

Köy mezarlığında medfun, veli olduğuna inanılan bir zattır. Köy 

mezarlığında tıpkı Arap tekke gibi kulübe şeklinde bina edilmiş bir yapı 

içerisinde kabri bulunmaktadır65. Kim olduğu nereden geldiği ve ne zamanlar 

yaşadığı noktasında herhangi bir malumat yoktur. Köy mezarlığında medfun 

                                                
64 bkz. Resim 25 
65 bkz. Resim 26 



 251 

olması mezarlığın tekke olarak kabul edilmesine sebebiyet vermiştir. Yağmur 

duası köy mezarlığında yapılmaktadır. Ağca Tekke hakkında köyde 

kerametvari hadiseler anlatılmamaktadır. Fakat halk Ağca Tekke’nin razı 

olmayacağı düşüncesi ile köy mezarlığından evlerine yakmak için kuru ağaç 

dahi getirmemektedirler (Kaynak kişi,25,22,4). Ağca dedenin kabri üstünde 

şöyle bir mısra vardır66. 

 

Çıktım dağlar başına 

Sahraya hacet kalmadı 

İçtim ecel şerbetini 

Lokman’a hacet kalmadı 

 

 

5.3.3. Tenis Pınarı 

 

 Köy merkezinde şu anki cem evinin altında olan çeşme halk tarafından 

tekke kabul edilir67. Kaynağını Tevrus Deresi denilen dereden aldığı için 

Tevrus Pınarı denilmiş ve zamanla Tenis Pınarı adını almıştır. Çeşmenin 

kitabesinde 1210 tarihi vardır68. Tarihin, Hicri, Miladı veya Rumi olduğu 

noktasında bir bilgi yoktur. Çeşmenin suyu soğuk ve hafiftir. Bu pınardan su 

içildiği zaman şifa olacağı inancı mevcuttur. Ayrıca su içenin “canı üstüne 

gelir” deyimi kullanılır. Çeşmenin üst köşesinde mum yakmak için bir boşluk 

vardır.69 Halk her Cuma gecesi yani Perşembe akşamı burada mum yakarak 

dua eder. (Kaynak kişi,25,22,4,6) 

 

 

 

 

 

                                                
66 bkz. Resim 27 
67 bkz. Resim 28 
68 bkz. Resim 29 
69 bkz. Resim 30 



 252 

5.4. KARGA KÖYÜ’NDE EĞLENCELER VE  BAYRAMLAR 

 
 

Karga Köyü’nde dini bayramlar olan Ramazan Bayramı ve Kurban 

Bayramı dışında kutlanan ve halk tarafından özelleştirilen belirli günler vardır.  

Halk bu günleri bayram havasında kutlar. Bu kutlamalar bireysel olmayıp 

umumun iştirak ettiği faaliyetler şeklindedir. Yani halkın ortak kabulüdür. Dini 

bayramlar olan ramazan ve Kurban bayramı dışında “Hıdırellez, Harman ve 

Orak Kaldırma Bayramı, Börek bağlama ve Çiğdem Pilavı” Karga Köyü’nde 

görülen özel günler arasındandır.  

 

 

5.4.1. Hıdırellez 

 

  Hıdırellez, Hızır ve ilyas’ın buluştuğu gün olarak inanılan  6 Mayıs 

günü kutlanır. Bu buluşmanın bolluk ve berekete vesile olduğu inancı halk 

arasında yaygındır. Yörede kutlamalar eskiye göre sadelik gösteriri. On yıl 

öncesine kadar genç kızlar ve kadınlar köyden bulunan yedi kaynak sudan 

su alırlar ve yine aynı yerlerden ot toplayıp hepsini bir kapta toplarlar. 

Toplanan otlar da o kabın içine atılır. Genç kızlar ve kadınlar parmaklarındaki 

yüzüklerini o suya atarlar ve bir dilek tutarlar, ardından suyun içindeki 

yüzükler sıra ile sudan alınır ve mani okunur. Okunan mani, yüzük çeken 

şahsın kısmetidir. Günümüzde bu uygulama yapılmamaktadır. Hıdırellez 

günü  halk tarlaya gitmez ve çalışmaz. Bugün hiçbir canlının canına kıyılmaz. 

Bugünde halk aileleri ve komşuları ile birlikte kır gezileri ve pikniklere giderler. 

Özellikle Ladik ilçesinin Hamamayağı kaplıcası halkın en çok rağbet ettiği 

yerler arasındadır. İnsanlar bu günleri kültürün birer parçası görüp özel ilgi 

alaka göstermektedirler. Bu günler insanlar arasında kaynaşmaya vesile 

olmaktadır. (Kaynak kişi,25,6,22,10) 

 

 

 



 253 

5.4.2. Orak ve Harman Kaldırma, Börek Bağlama 

 

 Mahsulatın tarlada olgunlaşıp tarladan alınmasına orak denir. Eskiden 

buğday biçme orak ile yapıldığı için bu isim verilmiştir ve bu aya da orak ayı 

denir. Orak ayı gelip ilk orağa gidildiği gün oraklar kollara takılır, büyüklerin 

duası alınır ve Arap Dede’ye gidilip dua edilirmiş. Kazasız, belasız orak 

geçiren tarla sahibi orak sonunda şükür için maddi durumu elverirse kuzu 

keser ve komşuları da çağırarak ikram eder. Maddi durumu iyi olmayan 

şahıslar ise aynı şekilde şükür niyetine evlerinde börek yaptırarak komşulara 

ikram ederler. Bu uygulamaya köyde “”börek bağlama” denir.  

Karga Köyü’nde orak sonunda mahsulatın tarladan alınıp harmanda 

işlenmesine ise harman denir.  Harmanda  mahsulatın işlenmesi bittikten 

sonra köy halkı ailesi ve beraberinde çalışan şahıslarla birlikte yoğun 

çalışmanın yorgunluğunu atmak için civar yerlerdeki piknik alanlarına ve 

kaplıcalara giderler. Bu piknikler çok kalabalık gruplar halinde olur. Arazi 

sahibi olan şahıs genellikle çalıştırdığı şahıslara koç ya da kuzu keserek 

onları mükafatlandırır. Bunun yanında yine tarlada çalışan şahıslar harman 

sonunda kaplıcalara götürülürler. Havza ve Hamamayağı kaplıcaları en çok 

tercih edilen yerlerdir. (Kaynak kişi,25,22,6,20,4) 

 

 

5.4.3. Çiğdem Pilavı 

  

Bahar mevsiminde çiğdem çiçekleri açmaya başlar. Karga Köyü’nde ilk 

çıkan çiğdemi gören çocuklar çiğdemi bir çubuğun ucuna bağlayıp köydeki 

evleri tek tek gezerler. Gittikleri evlerde “çiğdem çiçecik verenin bir oğlu olsun 

vermeyenin bir kel kızı olsun Allah onu da elinden alsın” derler ve evlerden 

bulgur ve yağ toplarlar. Toplanan bulgurlar bir evde toplanır ve pişirilir. Çubuk 

ucuna bağlanan çiğdem de pilava atılır. Sonra köy halkı çiğdem pilavı 

yemeye davet edilir.  (Kaynak kişi,23,6,20) 



 ALTINCI BÖLÜM 

 

 

  6. KARGA KÖYÜNDE DİNÎ YAŞAM VE İBADET ANLAYIŞI  

 

İnanmak ve o inancın gereklerini yerine getirmek insanlık tarihi 

boyunca çoğu insanın yaşam prensipleri arasında yerini almıştır. İnancın 

kaynakları ister vahiy kaynaklı olan semavi dinler olsun isterse insanların 

kendi düşüncelerinin ürünleri olan batıl dinler olsun insanlar bu inançlarını 

mukaddes addetmişler ve inançları uğrunda canlarını feda etmişlerdir. Bu 

denli büyük fedakarlıklar yapmaya sebebiyet veren inanma ihtiyacı ve 

inanma sorumluluğu, yine inancın beslendiği kaynağa göre çeşitli ibadet 

anlayışlarını  beraberinde getirmiştir. İbadet  anlayışları zaman ve zemine 

göre değişiklikler gösterse de bir inanç bünyesinde görülen değişik telakkiler  

birden fazla kapısı olan bir saraya giden yollar olarak algılanmalıdır. Hiç 

şüphesiz amaç ve gaye saraya ulaşmaktır ve saraya giden en istikametli ve 

en güvenli yolu tercih etmektir. Saraya ulaştıktan sonra da saraydaki 

padişahın övgüsüne mahzar olmaktır.  

Yukarıda bahsettiğimiz temsildeki gibi İslam anlayışına göre de Allah’a 

ulaşmanın onun rızasını kazanmanın  yolları çoktur. İslam alimlerine göre 

Cenab-ı Hakk’a nazır ve O’na vasıl olan yollar kapılar, alemin tabakaları, 

sahifeleri ve mahlukatı nispetinde bir yekûn teşkil etmektedir. Bu yolların 

temeli  Allah’ın kelamı olan Kur’an-ı Kerim’in değişmez hükümleri ile atılmış 

ve kendisine Kur’an nüzul  olunan peygamberin yaşantı ve sözleri ile o 

yolların istikameti daha da sağlamlaştırılmış ve o peygamberin takipçileri olan 

asfiya ve evliya denilen mana aleminin sultanları tarafından da o yollar 

istikamet doğrultusunda şekillenmiştir.  

Bu mana aleminin sultanları olan Hoca Ahmet Yesevi, Hacı Bektaş 

Veli, Hacı Bayram Veli, Mevlana Celaleddin Rumi, Ahi Evren gibi zatlar 

bulundukları yerde insanların gönüllerine hitap etmişler ve muhataplarını da 

Hak yolunda seyir eden seyyahlar haline getirmişlerdir. Özellikle Pir-i 

Türkistan Hoca Ahmet Yesevi’nin irşat ve tebliğ faaliyetleri göçebe Türkmen 



 255 

boyları üzerinde etkili olmuş Türk kültürünün zenginliği ve İslam dininin 

ruhları celbeden ahlaki öğretileri Türk sufizminin doğmasına vesile olmuştur.  

Anadolu’ya akın akın göç eden göçebe Türkmen boyları İslam dinini kabul 

ettikten sonra eski inançlarını da Müslüman yapmışlar ve törelerini İslam dini 

içerisinde eritip yaşamlarına tatbik etmişlerdir.  

Anadolu’da İslamiyet’in irşat ve tebliğ hareketlerini üstlenen dervişler 

Abdalan-ı Rum, Baciyan-ı Rum, Gaziyan-ı Rum, Ahiyan-ı Rum şeklinde 

vasıflandırılmışlardır. Aynı şekilde dünyadan elini eteğini çekip kendini  

sadece irşat ve tebliğ vazifesine adayan ve koloniler şeklinde Anadolu’nun 

dört bir yanında dağılan “Kolonizatör Türk Dervişleri” de bölgede yaşayan 

halkın İslamiyet’i anlamasında ve yaşamasında etkili olmuşlardır. İslam’ın 

tebliği esnasında dervişler halkın seviyesine göre yaklaşım göstermişler ve 

onlara ağır gelecek telkinatlardan kaçınmışlardır. Zira Hoca Ahmet Yesevi’nin 

çadır hayatı yaşayan göçebe Türk boylarına onların yaşamları ile örtüşen ve 

geleneklerine ters düşmeyen bir tebliğ usûlü ortaya koyması halkın İslam’a 

yakınlaşmasında ve hayata tatbiklerinde etkili olmuştur. İslam’ın tebliği 

esnasında dervişlerin İslam’ın temel itikadî ve amelî prensiplerinin yanında 

halka Ehl-i Beyt sevgisini de yoğun bir şekilde aşılamaları halkı Ehl-i Beyt 

muhibbi haline getirmiş ve halk ehli Beyt’i inançlarının merkezine almıştır. 

Sözlü olarak devam eden irşat faaliyetleri daha sonra zuhur eden bazı siyasi 

mücahedelerin ardından farklı bir boyut kazanmış ve yine Anadolu’daki 

Türkmen boyları üzerinde etkisini göstermiştir. Özellikle Şah İsmail’in bağlı 

olduğu Erdebil Tekkesi’nin faaliyetleri bölge halkının inanç telakkilerinde 

değişime sebebiyet vermiş ve bununla beraber halk bu faaliyetlerden sonra 

Kızılbaş unvanını almıştır. İnanç ve ibadet anlayışlarında Erdebil tekkesinin 

telkinatlarını esas alan topluluk yine Erdebil Tekkesi merkezli hazırlanan 

İmam Cafer Sadık Buyruk’unu da ibadetlerine yol gösteren rehber olarak 

kabul etmişlerdir. Kızılbaş olarak nitelendirilen bu topluluk daha sonra 

Osmanlı-Safevi savaşında derin yaralar almış ve Osmanlı devletinin kendi 

devlet düzenini koruma politikası gereği bazı Kızılbaş grupları üzerinde 

katliama gidilmiştir. Göçebe kültürün gereği olarak şehirden uzak yaşayan bu 



 256 

Türkmen boyları, bu hadiselerden sonra kapalı bir toplum haline gelmiş ve 

kendinde mevcut olan inanç esasları ile dini yaşamlarına devam etmişlerdir.  

Yukarıda icmalen bahsettiğimiz tarihi süreç günümüz Alevi inancının 

temel doktrinlerine zemin hazırlamıştır. Sözlü kültürün ürünü olan bu inanç 

telakkisi bütün Alevi toplumunda müşterek ritüeller oluşturmuştur. Ve bu 

ritüeller tarikat merkezli olarak kendini gösterir. Geleneksel Alevilik olarak 

nitelendirebileceğimiz bu ibadet telakkisi kendine has manalar ifade etmekle 

şerî İslam inancından farklılık gösterir.  

Bir Alevi Köyü olan Karga Köyü’nde de Geleneksel Alevi inancının 

tezahürlerini görmek mümkündür. Dini yaşantılarında tarikat merkezli bir 

anlayışa sahip olmaları ve şerî ibadetlere de tarikat kisvesi giydirmeleri bu 

kanaatimizi doğrulamaktadır. Karga köyünde dini yaşam ve temel İslami 

ibadetlere yaklaşım şu şekildedir.  

 

 

6.1. TEMEL İSLAMİ İBADETLERE YAKLAŞIMLAR 

 

 

6.1.1. Abdest 

 

 İslam dinini temel şartlarından olan Abdest  geleneksel Alevilik 

çerçevesinde tarikat abdesti şeklinde karşımıza çıkar. Tarikat abdesti 

Aleviliğe has bir abdesttir. Tarikat abdestine el suyu da denir. tarikat 

abdestinin yanında köyde şeriat abdesti denilen namaz abdesti ve boy 

abdesti denilen gusül abdesti de ihtiyaç olduğu durumlarda alınmaktadır. 

Ceme gelen şahıslar boy abdesti alarak gelirler.  

Tarikat abdesti, cemlerde oniki hizmet içerisinde yer alan ve el suyu 

olarak da bilinen abdesttir. Tarikat abdesti sadece cemlerde alınmaz. Kız 

istemeye gidildiğinde her iki taraf da Alevi ise, Alevi geleneklerine göre 

uygulama yapılır ve tarikat abdesti alınır. Dar çekmeye giden musahip canlar 

dar çekmeden önce tarikat abdesti alırlar. Yeni evlenen çiftler gerdeğe 

girmeden önce tarikat abdesti alırlar. Tarikat abdesti şu şekildedir. Tarikat 



 257 

abdestinde iki kişi görevlidir. Birinin ellerinde su dolu ibrik ve leğen veya el 

suyu kabı diğer şahsın elinde de havlu bulunur. Abdest alacak şahısların 

ellerine su dökerler ve kurularlar. Abdest aldıran şahıslar dede huzurunda 

duaya dururlar. “Destur ya pir. Haydar-ı Kerrar sineme eyledi çark, erenler 

kırklar meydanında Selman-ı Pak er cemali Muhammed pir kemali Ali Ehl-i 

Beyt’in gül cemaline salavat”. Dede ise:  “Allah Allah hayır hizmetleriniz kabul 

ola. Hak ola Hak yolunda kabul ola. Hak defterine kayıt ola gerçeğe hü” der. 

 

 

6.1.2.Namaz 

 

İslam dinin temel şartlarından olan beş vakit namaz kılmak geleneksel 

Alevi anlayışında farklı şekilde telakki edilir. İncelemede bulunduğumuz 

Karga Köyü’nde ise namaz ibadetine yaklaşım ve namaz anlayışı farklılıklar 

göstermektedir. Şahısların eğitim seviyeleri, çevresel faktörler ve  ilişki içinde 

bulundukları şahısların dini yaşantıları bu farklılığın sebeplerindendir. Mesela, 

uzun süre Almanya’da kalmış ve Almanya’da bazı Alevi dernekleri ile 

münasebet kurmuş şahıslarda Alevilikte beş vakit namazın olmadığı, cami ve 

mescitlerin Hz. Ömer zamanında icat edildiği yönünde düşünceler vardır 

(Kaynak kişi, 26,17). 1960’lı yıllarda Almanya’ya işçi olarak giden ve Almanya 

da Alevilik faaliyetleri yapan derneklerle irtibat halinde olan şahıslar özellikle 

Şinasi Koç etrafında toplanmışlar ve onun fikirleri doğrultusunda İslamiyet ve 

Alevilik anlayışına sahip olmuşlardır. Bu şahısların sahip oldukları İslamiyet 

ve Alevilik anlayışının anlaşılması açısından Şinasi Koç ile aynı çizgide giden 

ve Almanya’da  Ausburg Alevi Hacı Bektaş Veli Kültür Derneği bünyesinde 

faaliyet gösteren Ali Safa tarafından hazırlanan ve köydeki şahıslarda da 

bulunan “Alevilik Nedir?” adlı çalışmadan Alevilerde ibadet bölümünden alıntı 

yapmak faydalı olacaktır. Ali Safa Alevilerde ibadet anlayışını ve Alevilerin 

neden camiye gitmediğini şu şekilde anlatır.  

“Hz. Muhammed’in Necm suresi ayet sekizden onbeşe kadar miraca 

vardığında Hz. Ali ile Sidret’ül müntehada karşılaşmış ve Hz. Aliye beli 

bes dediği için Cenabı Tanrı’nın emri üzerine Hz. Muhammet’e ümmet 



 258 

olan aleviler de Hz. Aliye beli bes demişlerdir. Bu yüzden aleviler 

ibadetlerini gece yarısından sonra yaparlar. Çünkü Kuran-ı Kerim’de 

Nisa suresinin 142-143 ayetleri şöyle der: “Vay o açıktan açığa bir takım 

namaz kılanların haline, onlar kıldıkları namazdan gafildirler ve onlar 

gösteriş yaparlar”.  Aleviler sonradan icad edilen uydurma ibadet 

şekillerine itibar etmez ve Allah’ın emri üzerine miraçtan dönen ve 

kırklar cemine uğrayan gece ibadeti dediğimiz kırklar ceminin ibadetini 

yaparlar. Burada kin, kibir, yalan, fesatlık, zina, haram ve diğer 

kötülüklerden arınmış olarak Allah’a ve peygamberine dört hak kitabına 

inanıp iman getiriler. Bu ibadetlere ancak Ehli Beyt’e canı gönülden 

bağlanmış kişiler girebilirler. Bu ibadeti şura suresinin 23. ayetinde 

Maide suresinin 67. ayetinde, Bakara suresinin 154,155, 156 ve 157. 

ayetlerinde  ve Sebe suresinin 23. ayetinde hükmedildiği gibi bu ayetin 

doğrultusunda Allah’ın ve Ehli Beyt’inin ibadetlerini yaparlar. Ve Ehl-i 

Beyt için gözyaşı dökerler, onları rahmetle anarlar. Bu ibadetlere Nur 

suresinin 35. ayeti hükmünce çerağ yakılır, ilimle gönüller aydınlatılır. 

Emevi ve Kureyşliler tarafından Hz. Muhammed’in Ehl-i Beyt’ine yani Hz 

Ali taraftarı Alevilere atılan mum söndürdüler iftirası ta İslamiyet’in 

yayılışı zamanından kırklar cemine katılan Hz. Muhammed’e bile atıldı. 

Bu iftira üzerine Al-i İmran suresinin 61. ayetinde:”Ya Muhammed sen 

onlara her şeyi bildirdiğin halde gene de seni tartışan ve inanmayan 

olursa, de ki oğullarınızı alın oğullarımızı alalım. Ailelerinizi alın 

ailelerimizi alalım. Bir yere cem olalım. Allah’ın laneti yalancıların 

üzerine olsun diyeli” buyruluyor. Gadir’ul Hum’da inen Şura suresinin 

23. ayeti emrince Ehl-i Beyt’e sahip çıkmak Maide suresinin 67. ayeti 

hükmünce Hz Ali’yi Allah’ın emri üzerine halife emir’il müminin olarak 

kabul etmek Allah’ın ve Ehl-i Beyt’in dostuna dost düşmanına düşman 

gözü ile bakmak Kur’an emridir. Bu konuda ayrıca Al-i İmran suresinin 

118- 119. ayetlerine bakınız! Aleviler niçin camiye gitmezler? Tövbe 

suresinin 107. 108. ayetleri hükmünce Allah onların zamanında Ehl-i 

Beyt düşmanları tarafından birer fesat yuvası olacağını bildiği için 

oralara gitmemeyi Hz. Muhammed’e bizzat emretmiştir. Bunun açık 



 259 

örnekleri Maraş Sivas, Malatya ve tekrar yine Sivas ilinde görülmüştür. 

Camiden çıkanlar Ehl-i Beyt dostlarını diri diri yakmadılar mı? Aleviler 

yine Al-i İmran suresinin 190. ayetinde hükmedildiği gibi hakkı evlerinde 

anarlar. Kur’an’da olmayan beş vakit namaza itibar etmezler. Var diyen 

ispat etsin biz varız!” 

Köydeki bazı aleviler bu düşünceleri benimserken büyük çoğunluğu bu 

düşünceye karşıdır. Alevi inancında beş vakit namazın olduğu ve kılınması 

gerektiğini düşünen köylüler de mevcuttur. Bu anlayışına delil olarak da 

Kur’an’da geçen ayetlerle beraber Hacı Bektaş Veli’nin bir kerameti olan  darı 

üstünde namaz kılmasını ileri sürer (Kaynak kişi,4). Diyanet İşleri Başkanlığı 

tarafından köy camisine din görevlisi ataması yapılmadan önce köylü din 

görevlisini kendi temin eder ve din görevlisinin ücretini yine köylü “hakkullah” 

ismi altında kendi arasında toplar verirlerdi (Kaynak kişi, 19). Köyde, köyde 

oturup beş vakit namazını düzenli bir şekilde kılan şahıs yoktur. Din görevlisi 

Hazım Doğan ile yaptığımız görüşmede vakit namazlarına köyde oturan 

şahıslardan katılım olmadığını ancak köy halkından olup, köy dışında oturan 

bazı şahısların beş vakit namaz kıldığını ve bu şahısların köye gelip gittikçe 

camiye uğradıklarını söylemektedir (Kaynak kişi,13). Cuma namazlarında on 

kişiye yakın bir cemaatin camide olduğunu vurgulayan Hazım Hoca bayram 

namazlarında köylünün camiyi doldurduğunu ifade etmektedir. Köyde cenaze 

namazı kılınmakta ve köylü namaza iştirak etmektedir. Fakat 2007 yılı mart 

ayında Sivas Ali Baba ocağına mensup bir dedenin köye gelip köylüye 

camiye gitmemeleri hususunda ikrar verdirdiğini ve köyde birkaç aydan beri 

Cuma namazı kılınamadığını anlatan Hazım Hoca kendisinin de Cuma 

namazını şartlarından olan sayı çokluğuna ulaşılamamasından dolayı namazı 

kılmak için Suluova ilçesine gittiğini söylemektedir. Buradan anlaşılıyor ki 

tarikat önderi olan dedelerin telkinatları ve ikrarları halkı şerî ibadetlerinden 

alıkoyacak kadar etkili olmakta ve dini yaşamdaki tarikat merkezli anlayış 

kendini net bir şekilde ortaya koymaktadır. Geleneksel alevi anlayışında 

namaz denildiği zaman akla gelen halka namazı veya cemal cemale namaz 

denilen tarikat namazıdır. Cemde kılınan ve akşam namazı olarak 

nitelendirilen namaz köy halkından bir güruha göre Alevilerin namazıdır. 



 260 

Camilerde kılınan saf namazı ise Sünnilerin namazıdır Cem Alevilerin, cami 

ise Sünnilerin ibadethanesidir (Kaynak kişi, 26) Köyde Sünni halk için “yezit” 

ve “yabancı” tabirleri kullanılır. Alevi olanlara da “bizden” tabiri kullanılır. 

Köydeki din görevlisi için imam tabiri kullanılmaz. İmamlığın Ehl-i Beyt 

imamlarına has bir tabir olduğu anlayışı mevcuttur. Köydeki bazı yaşlılar 

Alevilikte özdeşleştirilen namazımız kılınmış abdestimiz alınmış anlayışını 

halen sürdürmektedirler (Kaynak kişi, 22). Buna delil olarak da Pir Sultan 

Abdal’ın şu deyişini ileri sürerler: 

 

Kılınmış namazım kıldırırlarsa 

Alınmış abdestim aldırdılarsa 

Sizde şah diyeni öldürürlerse  

Açılın kapılar şaha gidelim. (Kaynak kişi,22) 

 

Bu anlayış, bir iki yaşlı şahsın dışında görülmemektedir. Yine Alevi 

toplumunda namazın kılınmama  sebebi olarak  ortaya atılan düşüncelerden 

bir de Hz Ali’nin namaz kılarken öldürülmesidir. Bu anlayış kısmen 

geçerliliğini korumakla beraber, bazı şahıslar ramazan ayının son on 

gününde camilerde itikafa girme hadisesini İbn-i Mülcem’den kalma bir adet 

olduğunu öne sürerler ve İbn-i Mülcem’in Hz. Ali’yi şehit etmeden önce bir 

müddet camide kaldığını,ramazandaki son on günlük camide kalmanın da 

bundan kalma bir gelenek olduğunu düşünürler. 

Karga Köyü’nde bulunan cami 2005 yılında eskisi yıkılarak köy halkı 

tarafından yeniden yaptırılmıştır. 2004 yılı eylül ayında başlanan cami inşaatı 

sekiz aylık bir zamanda tamamlanmıştır70. Caminin yeniden yapımına birkaç 

kişi dışında karşı çıkan olmamış ve köylü caminin yeniden yapılmasını maddi 

ve manevi yardımları ile desteklemişlerdir. 

 

 

 

                                                
70 bkz. Resim 31,32  



 261 

6.1.3. Oruç 

 

 Karga Köyü’nde tıpkı namaz gibi oruç ibadetine bakışlar da farklılıklar 

gösterir. Alevi toplumunda oruç deyince akla ilk gelen muharrem orucudur. 

Muharrem ayı içersinde oniki gün tutulan oruç köy halkının hemen hemen 

hepsi tarafından tutulur. Kerbela’da şehit olan ve muharrem ayı içerisinde 

oniki gün boyunca aç, susuz kalan Ehl-i Beyt’in yasını tutmak için oruç 

tutulur. Muharrem ayı içerisinde köyde yas havası vardır. Her ne kadar 

günümüzde yas tutma anlayışı eskiye nazaran ciddiyetini korumasa da bunu 

itikat haline getirmiş şahıslar muharrem ayı içerisinde yıkanmazlar, su 

içmezler, erkekler tıraş olmazlar, evlerde televizyon açılmaz, eşler ayrı 

yatarlar, kıyafetler genelde siyah ve koyu renkli olur. Muharrem ayında cem 

yapılmaz. Muharrem orucunun 12. günü aşure yapılır ve 12. gün tutulan oruç 

öğleden sonra akşam vakti gelmeden bu aşure ile açılır. (Kaynak kişi, 25) 

Muharrem orucu ile ilgili bir başka görüş ise, muharrem orucu yas 

orucu olmakla beraber asıl tutulması gereken oruçtur. Çünkü Peygamber 

Efendimiz ramazan orucundan önce muharremi tutardı ve Kur’an’da ramazan 

orucu ile ilgili bir bilgi bulunmamaktadır (Kaynak kişi, 27). Aynı zamanda 

muharrem ayının bütün dinler tarihinde çok büyük önemi olduğu, birçok 

peygamberin bu ayda mükafatlandırıldığı söylenmektedir. Ramazan 

orucunun daha sonra Ehl-i Beyt’e zulmeden yezit ve taraftarlarına ceza 

olarak verildiği inancı da vardır (Kaynak kişi, 17,26,2,23). 

Karga Köyü’nde muharrem orucunun yanı sıra ramazan orucu da 

tutulur. Köyde oturup da otuz günlük ramazan orucu tutan şahıs 

tespitlerimize göre yoktur ama sevabının büyük olduğu düşüncesi ile  

ramazan ayının son bir haftası veya son üç günü oruç tutanlar vardır.  

Muharrem orucu ve ramazan orucunun yanı sıra köyde Hızır orucu 

tutulur. Hızır orucuna genelde şubat ayının 15. veya 18. günlerinde başlanır 

ve üç gün tutulur. Hızır sonunda Hızır cemi yapılır. Ponut adı verilen 

buğdaydan yapılmış bir çeşit tatlı hazırlanır ve Hızır ceminde köylüye 

dağıtılır.  



 262 

Tutulan bir diğer oruç ise 48 Perşembe orucudur. Genellikle musahip 

olan şahısların tutmakla  mükellef olduğu oruçtur.  Musahip erkanında dede 

musahip olan çiftlere 3 gün Adem peygamber adına, 3 gün Hz. Fatma adına, 

3 gün Hızır orucu, 3 gün masum-u paklar adına oruç ve 48 Perşembe 

orucunu tutmalarını telkin eder. 

 

 

6.1.4. Hac  

 

Karga Köyü’nde diğer ibadetlerde olduğu gibi hac ibadeti konusunda 

da muhtelif görüşler ve anlayışlar mevcuttur. Geleneksel alevi anlayışında 

“benim kabem insandır, Allah’ın tecelligahı insan kalbidir, insan gönlünü hoş 

tutmak en büyük hacdır” anlayışı vardır (Kaynak kişi, 27)i Bazıları hac 

ibadetini Araplara para kazandırma olduğunu savunmakla beraber, hacda 

harcanan para ile bir fakiri doyurmanın daha sevap olacağını 

düşünmektedirler. Bunların yanı sıra hac ibadetini farz gören ve hacca giden 

şahıslar da vardır. Son zamanlarda köy halkından hacca gitmek için 

başvuruda bulunan şahıslar da olmuştur (Kaynak kişi,6,20) 

Bir diğer görüş ise hacı Bektaş Veli’yi ve diğer erenleri ziyaret etmek 

en az hac sevabı almak kadar kıymetlidir, bunun yanında Hacı Bektaş’a 

giden şahısların hacı olduğu inancı da mevcuttur (Kaynak kişi, 22) 

 
 

6.1.5. Kurban  ve Kurban Türleri 

 

 

6.1.5.1. Kurban Bayramı Kurbanı 

 

Aleviler arasında en yaygın olan ibadet türü kurbandır. İslam  

inancında kurban kesmek Müslümanlara yılda bir kez kesmeleri 

emredilmiştir. Bunun dışında kesilen kurbanlar nafile ibadetlerdendir. Ama 

geleneksel Alevi inancında Kurban Bayramı’nda kurban kesmek çok yaygın 



 263 

değildir. İncelemelerde bunduğumuz Karga Köyü’nde Kurban Bayramı’nda 

kurban kesimi tıpkı diğer ibadetlerde olduğu gibi şahısların inançlarına göre 

değişmektedir. Karga Köyü’nde kurban kesimi genellikle ortak olarak alınan 

büyük baş hayvan şeklinde olmaktadır. Son zamanlarda Karga Köyü’nde 

kurban kesiminde artış olduğu görülmektedir (Kaynak kişi,4, 20) 

 

 

6.1.5.2. Adak ve Kaza- Bela Kurbanı 

 

 Kurban bayramı kurbanı dışında Karga Köyü’nde en çok görülen 

kurban adak kurbanıdır.  Köyde bulunan Ağca Dede ve Arap Dede 

türbelerinin dışında  köy halkının sıkça ziyaret ettiği Piri Baba, Gani Baba, 

Hamdullah Efendi, Ayva Tekke, Kocaoğlan türbesi, Çomaklı gibi türbelere 

adaklar adadır. Adanan kurbanlar mutlaka kesilmelidir. Kesilmediği takdirde 

adak adanın evliyanın rahatsız edeceği ve adak adayan kişinin başına kötü 

şeyler geleceği inancı mevcuttur. Adak kurbanının yanında kaza bela kurbanı 

da kesilir. Yolculuktan dönen şahısların kazasız belasız geldikten sonra 

kestiği kurbandır. Aynı şekilde askerden sağ salim dönen gençler için de 

kurban kesilir (Kaynak kişi, 22,25,6) 

Geleneksel Alevi inancında tarikat erkanı gereği kurban kesilir. Bu 

kurbanlar; görgü kurbanı, birlik kurbanı, musahip kurbanı ve Hızır kurbanıdır. 

 

 

6.1.5.3. Görgü Kurbanı 

 

 Her yıl köylünün topluca cem evinde dede huzurunda ikrar verdiği, 

düşkünlerin erkanda görüldüğü, küslerin ve birbirinden davacı olan şahısların 

barıştırıldığı görgü ceminde kesilen kurbandır. Bu kurbanın ücreti köylüden 

sabit bir ücret belirlenerek alınır.  

 

 

 



 264 

6.1.5.4. Birlik Kurbanı 

 

 Görgü ceminin ardından görülen köylü bu sefer birlik olmak için tekrar 

cem yaparlar. Bu ceme birlik cemi denir. Bu cemde kesilen kurbana birlik 

kurbanı denir. Tıpkı görgü kurbanında olduğu gibi bu erkanda kesilen 

kurbanlığın ücreti de köylüden sabit bir ücret belirlenerek alınır. 

 

 

6.1.5.5. Musahip Kurbanı 

 

 Musahip olacak çiftlerin kestiği kurbandır. Kesilen kurban musahip 

erkanı akşamı köylüye ikram edilir. Kurbanın yüreği ve ciğerleri dualanarak 

lokma adı altında sadece musahipli olan şahıslara ikram edilir. Bu lokmaya 

“yürek lokması” denir.  

 

 

6.1.5.6. Hızır Kurbanı 

 

 Tutulan Hızır orucunun ardından kesilen kurbandır. Oruç sonrası Hızır 

cemi yapılır ve kesilen kurban orada ikram edilir.  

 

 

6.1.5.7. Şükür Kurbanı 

 

 Özellikle orak ve harman sonunda çiftçilerin kazasız, belasız bir 

harman geçirmelerine şükür olarak kestikleri kurbandır. Kurban kesemeyen 

şahıslar aynı niyetle evlerinde börek yaptırırlar. Bu uygulamaya “börek 

bağlama” denir 

 

 

 

 



 265 

6.1.5.8. Yağmur Duası Kurbanı 

 

 Karga Köyü’nde yağmur yağmadığı zaman, köy mezarlığına gidilerek 

kurban kesilir. Kesilen kurbanlığın ücreti köylüden sabit bir ücret belirlenerek 

toplanır.  

 

 

6.1.5.9. Köy Kurbanı 

 

 Her yıl bahar ayında kazasız belasız bir yıl geçirmenin şükrü olarak 

köylü köy mezarlığında kurban keser. Kesilen kurban bir şükür kurbanıdır ve 

bütün köylü bu kurbana katılır. Kesilen kurbanın ücreti sabit bir ücret 

belirlenerek köylüden toplanır. 

 

 

6.2. KARGA KÖYÜNDE TARİKAT ANLAYIŞI  

 

Karga Köyü’nde “Temel  İslami ibadetlere yaklaşımlar” bölümünde de 

belirtildiği üzere ibadet telakkilerinin tarikat temelli olduğu görülmektedir. 

Namaz, abdest, oruç, hac gibi temel İslami ibadetlere tarikat kisvesi altında 

yeni bir yorum getiren Alevi toplumunun ibadet telakkilerinin  merkezinde cem 

ve cemin merkezinde de  toplumun kanaat önderi, yol göstericisi dede 

bulunmaktadır. Karga Köyü’nde cem ayinine verilen önem her ne kadar 

eskiye nazaran azalsa da köyün ibadet anlayışındaki merkezi konumunu 

korumaktadır. Buna paralel olarak köyün kanaat önderi, manevi hakimi, 

arabulucusu olan dedeye olan hürmet ve dedelik kumruna gösterilen 

ehemmiyet her ne kadar eskiye nazaran azalsa da yine dede köyde manevi 

otorite olma rolünü korumaktadır. Karga Köyü’nde dedelik kurumu ve işleyişi 

şu şekildedir. 

 

 

 



 266 

6.2.1. Karga Köyü’nde Dedelik   

 

 Karga Köyü’nde dedelik yapma salahiyetine sahip tek dede ocağı 

bulunmaktadır. Çilehane ocağı olarak bilinen ocağın müntesipleri, atalarının  

Tokat ili Almus ilçesi Tomara Köyü’nde medfun olduğunu söylemektedirler. 

Gülaliler olarak bilinen Çilehane ocağı müntesiplerinin Gülali adlı ocak 

sahibinin torunları olduğu söylenir. Rivayete göre Gülali, Hacı Bektaş Veli’nin 

yanına ağlayarak gitmiş. Hacı Bektaş Veli’de ağlayarak geldin gülerek git 

demiş ve o günden sonra adına Gülali soyuna da Gülaliler denmiş (Kaynak 

kişi, 27). Gülaliler Karga Köyü’nün yanı sıra Ladik ilçesinin Sarıgazel 

Köyü’nde yoğun olarak bulunmaktadır ve köylünün hepsinin soy ismi” gül” 

dür. Karga Köyü’nde dedelik yapan Veysel Buyruk71 yaklaşık kırk yıldır 

dedelik yapmaktadır. Kendisinden önce köyde amcası Sadettin Buyruk, 

O’ndan öncede Veysel Buyruk’un dedesi Mehmet Buyruk dedelik yapmış. 

Veysel Buyruk dedeliği, dedesi Mehmet Buyruk’tan öğrenmiş. Köyde Veysel 

Buyruk’un ardından dedelik yapacak dedelik eğitimi almış bir şahıs 

bulunmamaktadır.  

Veysel Buyruk’un dışında Karga Köyü’ne değişik ocak müntesiplerinin 

de dedeleri gelmektedir. Dede veya ocakzade olmayan müntesiplere “talip” 

denir. Her ocağın talipleri vardır ve belirli zamanlarda dedeler talipleri ile 

görüşürler.  

 

 

6.2.1.1. Karga Köyü’nde Ocaklar 

 

Karga Köyü’nde bulunan şu ocakların müntesipleri bulunmaktadır. 

1- Çilehane Ocağı : Tokat ili Almus ilçesi Tomara Köyü 

2- Pir Sultan Ocağı: Sivas  

3- Ali Baba Ocağı: Sivas 

4- Hatayi Ocağı: Tokat,Almus 

                                                
71 bkz.Resim 33 



 267 

5- Ağuiçen Ocağı: Bayburt 

Karga Köyü’nde bu ocakların dedeleri belirli zamanlarda gelir ve 

taliplerini görürler. “Talip görmek “ ya da diğer bir söylemle “Dede kaldırmak”  

tarikatın olmazsa olmazları arasındadır (Kaynak kişi, 4,27). 

 

 

6.2.1.2. Karga Köyü’nde Dede Kaldırma veya Talip Görme 

  

Yola girmek, mürşitten dua almak ve tarikata dahil olmak için bir talip 

dedesinden rızalık almak zorundadır. Rızalık alma  durumu özel bir uygulama 

ile mümkün olur. Bu uygulamaya “dede kaldırma” ya da “talip görme” denir. 

Bu uygulama şu şekilde yapılır.  

Köye gelen dedesinden rızalık almak isteyen talip dedesini akşam 

evine davet eder ve müsait komşularına da haber verir. Talibin maddi imkanı 

el verirse kurban keser, eğer maddi durumu iyi değilse imkanı nispetinde 

ikramda bulunur. Yapılan ikrama  “lokma canlandırma” denir. Lokma 

canlandırmanın ardından dede taliplerini huzuruna alır ve talip görme 

uygulaması başlar. Dede huzurunda cemde yapılan  on iki hizmet içerisinde 

yer alan, tarikat abdesti alma, ferraş hizmeti, delil uyandırma ve seccade 

hizmetleri yapılır. Bu uygulamaların ardından talipler dede huzurunda dara 

dururlar. 

Dede: 

 “Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa Zülfikar (3 defa) 

Rabbimiz! (biz)kendimize zulmettik; artık bize mağfiret etmez ve bize 

merhamet etmezsen, mutlaka hüsrana uğrayanlardan oluruz.”      

(A’raf 23). Carı dilden bel bağlayıp bel evliya erkanına, elhamdülillah 

yine durdunuz pirinizin divanına, çok kusurumuz var sığınarak geldiniz 

erenlerin erkanına, canımız kurban malımız tercüman bu yolda evliya 

fermanına er cemali Muhammed pir kemali ali ehli beytin gül cemaline 

salavat. Salındığınız Mansur darı göründünüz hak didarı tarikat imam 

alinin yol imam Hüseyin’in aşk ola ya sofular  baş indirin kaldırmayın 

canlar” 



 268 

Dedikten sonra darda duran talipler secdeye giderler. 

Dede: 

“Hak Teala cesedinize can verdi, kalbinize iman verdi. Ağzınız talip, 

diliniz mürşid. Hak kapısına geldiniz. Ne gördünüz, ne işittiniz” 

diye sorduktan sonra talipler  bir ağızdan  “Hak gördük hak işittik, er gördük 

meydana geldik ” derler. Dede  “Eyvallah kapısı” diye sorar. Talipler  “İkrar, 

İman ” diyerek cevap verirler. Dede: 

“İkrarınız imanınıza yoldaş olsun. Elinizle koymadığınızı almayın. 

Gözünüzle görmediğinizi söylemeyin,koğu gıybet dinlemeyin, kimseye 

yalan yere kin, kibir beslemeyin. Doğru gezip dosdoğru olasınız. Yetiş 

ya evliya destur doğru söyleyin canlar”  

 

dedikten sonra secde halindeki talipler başlarını kaldırırlar ve dizüstü 

otururlar. 

“Hak hakkı sever, Hak da pakı sever. Cenab-ı peygamber buyuruyor ki  

“Ölmeden evvel ölünüz”. Sizlerde üzerinde oturduğunuz yeşil seccade 

üzerinde öleceksiniz. Nefsin, şeytanın vesvesesinden kurtulup 

nefsinizi öldüreceksiniz. Evvel kapı şeriat kapısı. Şeriat, tarikat, 

marifet, hakikat hak mı? Pir, rehber, halife, mürşit hak mı?” 

diye sorulduğu zaman talipler bir ağızdan “Eyvallah“derler. Dede meydandaki 

taliplere tutmaları gereken oruçları telkin eder.  

Dede talipleri şu oruçları tutmakla mükellef kılar. 

Dede: 

“Üç gün neslimiz Adem peygamber adına, üç gün Fatma Zehra 

anamız adına,üç-yedi gün Hızır orucu, oniki muharrem orucu, üç 

masumu paklar, kırksekiz  perşembe  oruçlarına kayıt oluyorsunuz. 

Oruçlarınıza razı mısınız? ” 

dediği zaman, talipler “Eyvallah ” derler ve secdeye giderler. Dede devam 

eder. 

“Sevgili canlar eşikten içeri giren mümin, müslim,  bacı, kardeş 

birbirinizden razı mısınız?”  



 269 

dediği zaman talibin evinde  bulunan canlar “Eyvallah” derler. Dede “Bu 

şahıslardan hakkı olan hakkını talep etsin” der ve orada bulunan canların 

taliplerden razı olduklarını göstermeleri için “Aşığa emare dervişe nişan” der 

ve orada bulunan canlar birbirleri ile niyazlaşırlar. 

Dede bu kez musahip olacak canlara cem erenlerinden razı olup 

olmadıklarını sorar onlar da “Eyvallah” derler ve secdeye giderler. 

Birbiriyle ve eve gelen misafirlerle rızalaşan talipler canlar dara dururlar ve 

dededen dua alırlar. 

Dede: 

“Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa Zülfikar, Allah 

Allah, darınız divanınız kabul ola, istediğinizi Muhammed Ali vere, 

adımınız başı binler sevap yazıla, Gerçeğe hü ”  

der ve dede taliplerini görmüş olur. Görgünün ardından dedeye “hakkullah” 

verilir.  

 

 

6.2.1.3. Hakkullah  

 

Hakkullah, Alevi toplumunda vazife yapan efendi, dede ve tekkeşinlere 

verilen maddi yardımlardır. Hakkullah para olduğu gibi tahıl türü ürünler de 

hakkullah olarak verilmektedir. (Kaynak kişi,27) 

Karga Köyü’nde dede tarafından görülen talipler dedelerine hakkullah 

vermektedirler. Ayrıca her yıl hasat döneminde Hacı Bektaş evlatları olan 

Ulusoy ailesinden gelen efendiler için de hakkullah toplanır ve efendilere 

ulaştırılır. Efendiler kendileri geldiği gibi, köyden vazifeli bir şahıs efendiler 

için köyden hakkullahları toplar ve ulaştırır (Kaynak kişi,4). Efendilerin köylü 

nazarında ayrı bir yeri vardır. Hacı Bektaş evlatları oldukları için köylüler 

efendilere son derece hürmetkardırlar ve saygıda kusur etmezler. Karga 

Köyü’ne efendilerin yanı sıra tekkeşin denilen gezici dervişler de gelirler ve 

konuk oldukları evde su dolu bir tasa dua okuyarak evin bazı yerlerine 

serper. Bu duruma “efsunlama” denir. Tekkeşinlere de paranın yanında tahıl 



 270 

türü ürünler verilmektedir. Son zamanlarda köye tekkeşin fazla 

gelmemektedir. (Kaynak kişi, 25,20,4) 

Köyde dede ve efendilere hakkullah verme geleneği geçmişe nazaran  

ehemmiyetini yitirmiştir. Özellikle genç kuşak bu duruma çok sıcak 

bakmamaktadır. (Kaynak kişi,4) 

 

 

6.2.2. Karga Köyü’nde Yapılmakta Olan Cemler 

 

Alevi toplumunun genel mananda ibadet hayatının merkezinde olan 

cem ayini Karga Köyü’nde canlılığını ve önemini korumaktadır. Köyde cem 

ayinleri, köylünün “halk evi” de dediği cem evinde yapılır.72 Veysel Dede ilk 

cemlerin Hz. Ali’nin evinde yapıldığını söyler. O’na göre Ali evinde yapılan 

cemlere katılanlara Alevi denilmiştir ve o günden günümüze kadar bu kavram 

devam etmektedir. Cem uygulaması için de “Sana bu ilim geldikten sonra, 

kim seninle bu hususta mücadele edecek olursa de ki: “Gelin, 

çocuklarımızı ve çocuklarınızı, kadınlarımızı ve kadınlarınızı, kendinizi ve 

kendimizi çağırıp toplanalım, sonra niyaz edelim ki, Allah’ın laneti 

yalancılar üzerine olsun!”(Al-i İmran 61) ayetini delil göstermek ve  kadınlı 

erkekli yapılan bu ayinin bu ayet-i kerimenin işareti doğrultusunda 

yapıldığını iddia etmektedir.  

1993 yılında köylü tarafından inşa edilen cem evi yapılmadan önce 

cemler köydeki geniş evlerde yapılmakta idi73. Karga Köyü’ndeki cem evi, 

mutfak74, yemekhane75 ve cemin yapıldığı büyük salondan76 oluşmaktadır. 

Cem evi, cem ayinlerinin dışında  köylünün ihtiyacı dahilinde düğün, cenaze, 

mevlit gibi uygulamalarda da kullanılmaktadır. (Kaynak kişi,4) 

Karga Köyü’nde “Görgü cemi, Abdal Musa cemi (Birlik cemi), Kırklar 

Cemi, Hızır cemi ve Musahip cemleri” yapılmaktadır. Köyde cemler sonbahar 

                                                
72 bkz. Resim 34 
73 bkz. Resim 35,36 
74 bkz. Resim 37 
75 bkz. Resim 38 
76 bkz. Resim 39,40 



 271 

aylarında başlamaktadır ve nisan ayı gibi sona ermektedir. Yalnız musahip 

cemleri tatil aylarına  denk gelmesi ve  katılımın daha çok olacağı düşüncesi 

ile yaz aylarında yapılır (Kaynak kişi,27).  

 

 

6.2.2.1. Görgü cemi 

 

 Köylünün yılda bir kez toplanıp dede huzurunda görüldüğü cemdir. Bu 

cemde köylü arasında sorun olup olmadığı, köylünün birbirinden razı olup 

olmadığı, varsa köylü arasında problemlerin belirlenip çözüme 

kavuşturulduğu cemdir. Ayrıca bu görgü ceminde kurban kesilir ve bu 

kurbana görgü kurbanı denir. Bu cemde yapılan masraflar köylüden toplanan 

sabit bir ücretle köylü tarafından karşılanır. (Kaynak kişi,4) 

 

 

6.2.2.2. Abdal Musa Cemi (Birlik Cemi) 

 

Dede tarafından görülen köylü bu kez “Bir olalım, iri olalım, diri olalım” 

kaidesince birlik kurbanı keserler. Ayrıca birlik beraberliği sağlamak için cem 

yapılır. Bu cemde yapılan masraflar köylüden toplanan sabit bir ücretle köylü 

tarafından karşılanır (Kaynak kişi,27) 

  

 

6.2.2.3. Kırklar Cemi 

  

 Her Perşembe gecesi yapılan cemdir. Görgü ve birlik cemi yapıldıktan 

sonra yaklaşık altı ay bahar aylarına  kadar devam eder.  Cumalık olarak da 

adlandırılan kırklar cemi kış ayları boyunca yapılır ve eğer muharrem ayı 

cemlerin yapıldığı sonbahar ve ilkbahar arasına denk gelmişse cemlere ara 

verilir. (Kaynak kişi,27,4) 

 

 



 272 

6.2.2.4. Hızır Cemi 

  

 Her yıl şubat ayının 15. veya 18. günlerinde üç gün boyunca tutulan 

orucun ardından yapılan cemdir. Hızır ceminde diğer cemlerden farklı olarak 

“Ponut” denilen mısır unundan tatlı yapılır ve köylüye dağıtılır.  

 

 

6.2.2.5. Müsahip Cemi  

 

Müsahip cemi, iki ailenin zaman içerisinde birbirleriyle kaynaşmaları ve 

musahip olmaya karara vermeleri sonucunda yapılan hususi bir cemdir. 

Geleneksel Alevi inancında musahipliğin hususi bir yeri vardır. Muhammed 

Ali’nin yoluna dahil olmak, cemde on iki hizmette görev almak ancak musahip 

sahibi olmakla mümkün olur. Son zamanlarda Alevi toplumunda musahipliğe 

ilginin azaldığı görülür. Araştırma yaptığımız Karga Köyü’nde musahipliğe 

olan ilgi azalmakla beraber gelenek halen devam etmektedir ve yılda en az 

bir çift musahip olmaktadır.  

Müsahip cemi, işleyiş olarak yapılan diğer cemlerle aynı olmakla birlikte diğer 

cemlerden farklı olarak birkaç farklı ritüel vardır. 

Köy halkının cemlere olan ilgisi yoğundur ama geçmişe nazaran bu ilgi 

gün geçtikçe azalmaktadır. Aynı zamanda yapılan cemler esnasında  halkın 

ciddiyetinin geçmişe nazaran azaldığı görülmektedir (Kaynak kişi,27,4).  

Alevi-Bektaşi geleneğinde ceme gelenlere “can” denilir. Çünkü her 

insan bir can taşımaktadır. Erkeklere “Er” ya da “Eren”, kadınlara da “Bacı” 

denilir. Ceme gelen herkes bacı, kardeş kabul edilir ve hiç kimse birbirine 

fena gözle bakamaz. Köylüler cem evine temiz ve abdestli gelirler. Kıyafetleri 

düzgün ve temiz olmak zorundadır. Ceme gelecek olan bacılar süslü ve 

dikkat çekici kıyafetleri giymekten kaçınırlar. Cemde semah dönecek bacılar 

genellikle “üç peş” ,“salta” ya da “kutnu” denilen otantik kıyafet giymektedirler. 

 

 

 



 273 

6.2.2.5.1. Otantik Cem Kıyafeti “Üç Peş” 

 

Karga Köyü’nde semah dönmek isteyen bacılar, günlük kıyafetlerinin 

dışında otantik bir kıyafet olan ve halk arasında “üç peş” ,“salta” ya da “kutnu” 

olarak adlandırılan kıyafeti giymeleri önemserler. Hemen hemen her genç 

kızın çeyizine konan bu otantik kıyafet birkaç parçadan oluşmaktadır. 

Kıyafetin en altındaki giysiye “paça” yada “cintiyan”77 denir. Paçanın üstüne 

giyilen giysiye “etek”78, eteğin üstüne giyilen giysiye “Şilteri ” 79 denir. Şilteri 

üzerine kıyafete ismini de veren parça olan “üç peş ”80 ya da “kutnu ” olarak 

adlandırılan parça giyilir. Üç peş üzerine “kuşak”81 sarılır. Üst bölüme giyilen 

ve  gömlek gibi olan giysiye “delme”82 denir. Delme üstüne de yine kıyafete 

ismini veren “salta”83 giyilir. Başa takılan halkaya “tirşe”84 denir ve yine tirşe 

etrafına  başı da çevreleyen kırmızı kuşak takılır. Kırmızı kuşak Hz. Fatma’ya 

atfen takılır. Tirşenin üzerine de rengarenk pullarla işlenmiş “pullu çember ”85 

örtülür (Kaynak kişi,25). 

Üç peş giymiş86 olarak ceme gelmek, ceme verilen önemin göstergesi 

olarak görülür ve üç peşin  bacılara ciddiyet kazandırdığı anlayışı vardır. 

   

 

6.2.3. Karga Köyü’nde Cem Ayini ve Cem Ritüelleri  

 

Dedenin cem evine gelmesi ve dedelik vazifesine başlaması: Dede 

boş cem evine gelir. Cem evinde kendi gibi dede yoksa postuna kıyam 

gösterir Fatiha Suresi’ni okur postuna niyaz eder ve postuna oturur. Dede 

postuna oturduktan sonra ceme gelenler “Hüü” diyerek selam verirler ve 

                                                
77 bkz. Resim 41 
78 bkz. Resim 42 
79 bkz. Resim 43 
80 bkz. Resim 44 
81 bkz. Resim 45 
82 bkz. Resim 46 
83 bkz. Resim 47 
84 bkz. Resim 48 
85 bkz. Resim 49 
86 bkz. Resim 50,51 



 274 

dede huzuruna çıkarak dara  dururlar. Dara durmaya duaya durmak da denir. 

Dede huzuruna gelen canlar önce secdeye giderek niyazda bulunurlar.87 

Sonra ayağa kalkarak sağ ellerini sol göğsünün üstüne sağ ayağının baş 

parmağını da sol ayağının baş parmağı üzerine koyarak dara dururlar88. 

Ayakların bu şekilde yapılmasına peymançe denir. Durulan bu dar şekline 

Mansur darı denilir. " Mansur’un dara asılması gibi dosdoğru pir nazarına 

elini sallandırmayı ifade eder. Bilindiği üzere Hallac-ı Mansur. Ene’l Hak 

dediği için dönemin uleması tarafından tekfir edilmiş ve asılmıştır. 

Dara duran canlara dede şu şekilde dua eder: 

       “Allah Allah, darınız divanınız kabul ola, istediğinizi Muhammed ali 

vere gelmeniz kutlu ola, ziyaretiniz makbul ola, adımınız başı binler sevap 

yazıla, gerçeğe hü” der dara duran can tekrar secdeye gider  ve dedenin elini 

öper daha sonra dedenin postunun hizasında oturan canlarla niyazlaşır. 

Dede postunun etrafına ancak  musahipli canlar oturabilir. Niyazlaşma, 

niyazlaştığı şahıs eğer kendinden büyükse elini öper kendinden küçük veya 

yaşıtsa sağ eliyle tokalaşıp sağ yüzünü diğer şahsın yüzüne değdirmekle 

olur.  

Niyazlaşma bittikten sonra tekrar dede huzurunda secdeye gider ve dara 

durur. Dede bu sefer şu şekilde dua eder. 

“Naz, niyaz, tecella, tevella, hak ola, Hak defterine kaydola, secdeye 

inen başlar ağrı acı görmeye gerçeğe hü der. Dardaki can tekrar 

secdeye gider ve yerine oturur. Dede “Hü ” gelen canlar destur ferah 

oturun der ve gelen canlar cem evinde yerlerini almış olurlar.89 

Cem evinde herkes yerini aldıktan sonra cem erkanını başlar. Ama cem 

erkanı başlamadan evvel cem evine gelenler üçer beşerli kişiler halinde dede 

huzurunda dara durarak dualarını alırlar. Daha sonra gelen şahıslar 

birbirleriyle niyazlaşmadan direk yerlerine geçerler.90 

Erkanın ilk faslında önce gönül abdesti, tarikat abdesti veya el suyu olarak 

adlandırılan hizmet yapılır. Cem erkanında oniki hizmet denilen hizmeti 

                                                
87 bkz. Resim 52 
88 bkz. Resim 53 
89 bkz. Resim 54 
90 bkz. Resim 55 



 275 

yapacak olan  şahısların mutlaka musahipli olması gerekir. Tarikat abdesti 

için bir er ve bir bacı hizmet için hazırlanır. Er elinde ibrik ve suyun 

boşaltıldığı bir genişçe bir tepsi91 bulundurur, bacı ise elinde havlu ile eli 

yıkanan şahısların ellerini kurular92.Tarikat abdesti hizmeti yapana ibrikçi 

denir. Tarikat abdesti manevi kirlerin yani günahların dökülmesi için yapılan 

temsili bir uygulamadır. Tarikat abdesti hizmetinde bulunanlar öncelikle 

birbirlerinin ellerini yıkar ve kurularlar. Daha sonra safın en başından 

başlayarak ön saftaki musahipli canlara tarikat abdesti aldırırlar93. 

İbrikçi vazifesini bitirdikten sonra bacı ile beraber dara dururlar94.  

Dede:  

“Haki pervane mürşid divane Kul Himmet ile yarlane” der. 

İbrikçi: 

- “ Ben gülabi haydariyem sinemi eyledim çark,pirimiz üstadımız kırklar 

içinde Selman-ı park, er cemal-i Muhammed, pir cemal-i Ali, Ehl-i 

Beyt’in gül cemaline salavat” der ve cemdeki canlar “Allahümme salli 

ala Muhammed” diyerek salavat getirirler. 

Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah- merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola Selman-ı Pak 

hazretlerinin ruhu pak ola Selman-ı Pak efendimizden şefaat bula  

Gerçeğe hü” der. 

İbrikçinin ardından meydana süpürgeci olarak da adlandırılan ferraş gelir. 

Ferraş elinde süpürge95 ile meydanı üç defa süpürür96 ve her defasında ya 

Allah, ya Muhammed, ya Ali der. Meydana süpürgenin sürülmesi manevi 

günahların temizlenmesini temsil etmektedir. Ferraş meydanı süpürdükten 

sonra dede huzurunda dara  durarak97 şu tercümanı söyler: 

                                                
91 bkz. Resim 56 
92 bkz. Resim 57 
93 bkz. Resim 58 
94 bkz. Resim 59 
95 bkz. Resim 60 
96 bkz. Resim 61 
97 bkz. Resim 62 



 276 

“Destur ya pir Kerbela’da Hüseyin’im  gözlerim yaştır.münkir münafığın 

kara bağrı taştır. Erenler kırıklar meydanında pirimiz üstadımız seyyid-i 

ferraştır. Er cemali Muhammed pir kemali Ali Ehl-i beytin gül cemaline 

salavat” der. Cemde bulunanlar ““Allahümme salli ala Muhammed” 

diyerek salavat getirirler.  

Dede:  

      “Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah-- merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola seyyid-i ferraştan 

şefaat bula  Gerçeğe hü” der. 

Ferraş secdeye gidip dedeye niyaz ettikten98 sonra meydandan 

ayrılır.Ferraşın ardından meydana seccade serilir. Meydana serilen seccade 

gökkuşağını temsilen yedi renklidir. Seccade hizmetini yapan şahıs önce 

seccadeye niyaz eder99 ve dede huzurunda dara durarak şu tercümanı     

söyler: 

“Destur ya pir, seccademi aldım elime Hak Muhammed Ali geldi dilime 

Kırklar meydanında pirimiz üstadımız Cebrail Emin’e Er cemali 

Muhammed pir kemali Ali Ehl-i beytin gül cemaline salavat” der 

 

Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola 

dileğini muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola Cebrail 

Emin’den şefaat bula  Gerçeğe hü” der. 

Sonra meydan seccade serilir ve seccadeyi seren şahıs seccadenin önce 

sağ üst köşesini100 sonra sol üst köşesini101, sonra sağ alt köşesini102, sonra 

sol alt köşesini103 ve en son ortasını104 üç defa öperek niyaz getirir. Her 

köşeye getirilen niyaz dört büyük meleğe niyazı temsil eder. Seccadenin 

ortasına yapılan üç niyaz da Allah Muhammed Ali’yi temsil eder. 

                                                
98 bkz. Resim 63 
99 bkz. Resim 64 
100 bkz. Resim 65 
101 bkz. Resim 66 
102 bkz. Resim 67 
103 bkz. Resim 68 
104 bkz. Resim 69 



 277 

Seccadeyi seren seccadeci meydandan ayrılırken aynı şekilde seccadenin 

her bir köşesine ve ortasına niyaz eder ve yerini çerağcıya bırakır. 

Meydana gelen çerağcı elinde çerağ denilen şamdan105 ile önce seccadenin 

her bir köşesine ve ortasına niyaz eder, meydana diz üstü oturur106 ve 

dedeye ”eyvallah destur ya pir” der dede ”eyvallah” dedikten sonra çerağcı: 

 “Seyidim şadad, kutbum şadad hülefayı mevcudat er cemali 

Muhammed pir kemali Ali, Hasan’ın Hüseyin’in Ehl-i Beyt’’n gül cemaline 

salavat “ der ve salavat getirilir. 

Sonra çerağcı Nur suresinin 35. ayetini107 okur. “Allah, göklerin ve yerin 

nurudur. O’nun nurunun misali, içinde lamba bulunan bir kandillik gibidir. O 

lamba bir cam içindedir. O cam da,  sanki inciden bir yıldızdır;bu lamba, ne 

doğuya ne de batıya nisbeti olmayan mübarek bir ağaçtan, zeytin ağacından 

(çıkan yağdan ) yakılır, onun yağı, nerede ise kendisine ateş değmese bile 

şık verecek! Nur üstüne nurdur. Allah, dilediği kimseyi nuruna hidayet eder. 

İşte Allah, insanlara böyle temsiller verir. Çünkü Allah, herşeyi hakkıyla 

bilendir.” Nur suresini okunduktan sonra fatiha okunur ve çerağ yakılır. Çerağ 

yakmaya delil uyandırmak da  denir ve mum kullanılır. 

Çerağcı ilk mumu yakarken, ” Selamullahı ala nur-u Muhammed Mustafa”, 

ikinci mumu yakarken, “Selamullahı nur-u Ali el Murteza” üçüncü mum 

yakılırken Selamullahı hünkar Hacı Bektaş Veli kutb’ul evliya” dedikten sonra 

“Er cemali Muhammed pir kemali Ali Hasan’ın Hüseyin’in Ehl-i Beyt’’n gül 

cemaline salavat “ der ve salavat getirilir. 

Sonra çerağcı eline yaktığı çerağı alarak dara durur108 ve şu tercümanı okur: 

   
“ Euzubillahissemiil alim Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la 

seyfe illa zülfikar (3defa) 

 Çün çerağı fahr uyandırdık ol Hüda’nın aşkına 

Seyyid el kevneyn Muhammed Mustafa’nın aşkına 

Saki-i Kevser Ali el Murtaza’nın aşkına 

                                                
105 bkz. Resim 70 
106 bkz. Resim 71 
107 Ayette mana değişikliği yapma endişesiyle ayetin mealini vermeyi daha uygun gördük. 
108 Bkz. Resim 72 



 278 

Hem Hatice Fatıma Hayrünissanın aşkına 

Şah Hasan Hulki Rıza hem Şah Hüseyni Kerbela 

Ol imamı etkiya Zeynel abanın aşkına 

Hem Muhammed Bakir ol kim nesli Paki Murteza 

Cafer üs Sadık İmamı Rehmümanın aşkına 

Musa-i Kazım İmamı Serfirazı ehli Hak 

Hem Ali Musa Rızayı Sabiranın aşkına 

Şah Taki ve  Naki hem Hasan’ül Askeri 

Ol Muhammed Mehdi Sahip Livanın aşkına 

Pirimiz üstadımız Bektaş Velinin aşkına 

Haşredek yanan yakılan aşikanın aşkına 

Er cemali Muhammed pir kemali Ali Hasan’ın Hüseyin’in Ehl-i Beyt’’n 

gül cemaline salavat” der ve salavat getirilip Fatiha suresi okunur. 

Çerağ tercümanı okunduktan sonra dede şu şekilde dua eder. 

Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola Cabir’il Ensar’dan 

şefaat bula  Gerçeğe hü” 

dedikten sonra aşıklar şu duaz-ı imamı okurlar. Duaz-ı imam okunurken 

cemdeki bacılar ayakta dara durular. Erkekler ise dizüstü oturur. Hacı Bektaş 

Veli, Hz. Fatma ve duaz-ı imamı yazan şahsın ismi veya mahlası geçtiği 

zaman sağ el önce sol göğüs üstüne sonra sağ elin işaret parmağının üstü 

dudağa değdirilmek suretiyle niyazda bulunulur. 

 
Aşıklar109: 

 
Hata ettim Hüda yaktı delili. 

Muhammed Mustafa yandı delili.  

Ol Âl-i abâ’dan Haydar-ı Kerrar 

Aliyyü’l Murtazaya yandı bu delil 

 

                                                
109 bkz. Resim 73 



 279 

Hatice’tül Kübra Fatıma Zehra 

Ol Hayrü’n nisâ ya yandı bu delil 

 

İmâm Hasan aşkına girdim meydana 

Hüseyin’i Kerbelâ’ya yandı bu delil 

 

İmâm Zeynel, İmâm Bakır-ü Ca’fer 

Kâzım Mûsa Rızâ’ya  yandı bu delil 

 

Muhammed Takî’den hem Ali Nakî 

Hasanü’l Askerî’ye yandı delili 

 

Muhammed Mehdî ol sahib zaman 

Eşiğinde âyet yandı bu delil 

 

Bilirim günahım hadden aşubdur 

Hünkar-ı Evliyaya  yandı bu delil 

 

On iki İmâmdandır bu nur Hatâyi 

Şir-i Yezdân Ali ye yandı bu delil 

 

Aşıklar duaz-ı imamı okuduktan sonra  cemdeki canlar iki ellerini birleştirip 

dizlerinin önüne koyarak110 dedenin duasına Allah Allah nidalarıyla mukabele 

ederler.  

Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola Cabir’il Ensar’dan 

şefaat bula  Gerçeğe hü”  

der ve eller dudaklara götürülerek niyaz edilir. Daha sonra çerağcı tekrar 

dara durarak duasını alır ve çerağı meydandan kaldırır. 

                                                
110 bkz. Resim 74,75 



 280 

Çerağcının ardından akşam namazı, halka namazı, halkacık namazı, 

cemal cemale namaz ve tarikat namazı da denilen namazı kılınır. Tarikat 

namazı kılınmadan önce dede cemdeki canlara sorar, ”Ey canlar, 

birbirinizden memnun razı mısınız? Evvela sizi sizden soruyorum. Özünüzün 

saflığına, kalbinizin paklığına razı mısınız” diye sorduktan sonra cemdeki 

canlar “eyvallah razıyız” derler ve dede “ aşığa emare dervişe nişan” der ve 

cemdeki canlardan birbirleriyle niyazlaşmalarını ister. Niyazlaşma her şahıs 

sağındaki ve solundaki şahısla tokalaşmak veya kendinden büyükse elini 

öpmek suretiyle yapılır. canların birbiriyle niyazlaşması küslük ve dargınlığın 

olmadığına delalettir. 

Cemdeki canlar birbirleriyle niyazlaştıktan sonra dede, ”niyet ettik Allah rızası 

için akşam namazı kılmaya” der ve şöyle devam eder: 

“Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa zülfikar, La fetha 

illa Ali la seyfe illa zülfikar, La fetha illa Ali la seyfe illa zülfikar. 

Estağfurullah, Estağfurullah, Estağfurullah el azim el kerim Ellezi la 

ilahe illa hü el Hayyu’l Kayyum ve etubu ileyhi subhanehu. İlahi ya 

rabbi  ya rabbi  ya rabbi. Bizlere vermiş olduğun ömür müddetince 

elimizle, dilimizle, kulağımızla, bütün azayı vücudumuzla bilerek 

bilmeyerek, hata, kusur, isyan ettik ise bunların cümlesinden pişman 

ve nadim olduk. Bir daha işlememek üzere azmen ve cezmen 

kasteyledik tövbe ettik. Dünyaya taptımsa, ahireti unuttumsa, 

tapmamasına, unutmamasına Estağfurullah, Estağfurullah, 

Estağfurullah. Evvelimiz Adem Safiyullah, ahirimiz Muhammed 

Mustafa Habibullah. Bunların arasında her ne kadar nebiler, veliler, 

mürseller geldi  geçtiyse bunların hepsi haktır ve gerçektir. Dil ile 

tasdik kalp ile ikrar eyledik. Amelimiz budur Amentü billahi ve resulihi 

ve melaiketühü ve kütübühü ve suhufu vel kaza vel kader hayrun ve 

şerrin minellahi teala ve basu badel mevte hakkun eşhedü enla ilahe 

illallah ve eşhedü enne Muhammeden abduhu ve resuluhu. 

Bismillahirrahmanirrahim, La fetha illa Ali la seyfe illa zülfikar, La fetha 

illa Ali la seyfe illa zülfikar, La fetha illa Ali la seyfe illa zülfikar. 



 281 

Medet Allah ya Muhammed ya Ali dertliyem derdime derman 

isterim.(bu bölümlerden sonra cemdekiler Allah Allah diyerek 

mukabele ederler) Bunluları bunundan kurtaran Bektaş Veli dertliyem 

derdime derman isterim. Derviş olan giyer şalı abayı, şahtan hata ettim 

geldim tövbeye, niyazım var Sultan Hacı Baba’ya (niyaz getirilir) 

dertliyem derdime derman isterim. Hasan Hüseyin’den arttı firakım, 

İmam Zeynel, Bakır durağım, Musa Kazım, Rıza kabul eyle dileğim, 

dertliyem derdime derman isterim. Taki’den, Naki’den ola hidayet, 

Hasan Askeri’den aynı inayet, ya Muhammed Mehdi bundayım gayet. 

dertliyem derdime derman isterim. Şaki binbir Mevlam sen bak ağrıma, 

aman Mevlam fırsat verme zalime, Şah Abdal Musa, Sultan Balıma     

( niyaz getirilir) dertliyem derdime derman isterim. 

Düstur-ı şah: Nadi aliyyen mazhar’ül acaibe tecidehü avnen leke 

finnevaibi. La ilahe illallahi kullü hemmin ve gammin seyünceli 

azametike ya Allah ya Allah ya Allah ve bi nuri nübüvvetike ya 

Muhammed ya Muhammed ya Muhammed ve bi nuri velayetike ya Ali 

ya Ali ya Ali,aleyha, aleyha, aleyha, muhavveli, muhavveli, muhavveli 

edrikni edrikni edrikni ve bil hasan edrikni edrikni edrikni ve bil Hüseyin 

Hatice’tül Kübra Fatıma’tul Zehra Hak la ilahe illallah Muhammeden 

resulullah Aliyel veliyullah, mürşid-i kamil ,kubbe-i devran,duazdeh 

imam yetiş ya on iki imam, ya şah-ı merdan. On iki imam kuvvetine,öz 

birliğine, itikat kaviliğine diyelim Allah Allah.(hep beraber Allah Allah 

denir.) Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola 

dileğini muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola,hayırlı 

evlat hayırlı, avrat, hayırlı devlet nasip eyleye. Gökten hayırlı rahmet, 

yerden hayırlı bereket ihsan eyleye. Hastalarımıza şifa, derlilerimize 

deva, borçlularımıza hayırlı edalar nasip eyleye. Askerimizin kılıcını 

keskin, sözünü geçerli eyleye. Bu güzel vatanımızı düşmanlara 

çiğnetmeye, nur-u nebi, kerem-i Ali, pirimiz üstadımız hünkar Hacı 

Bektaş Veli deminden devranından ayırmaya. Dil bizden nefes 

hünkardan ola gerçeğe hü. Fahr-i alem, seyyid-i kainat Muhammed 



 282 

Mustafa’nın ve Ehl-i Beyt’in gül cemaline salavat” denir. ve fatiha 

suresi 

okunur. fatiha suresi okunduktan sonra cemdeki canlar hepsi ayağa kalkarak 

dara dururlar111 ve dede tekrar dua eder.  

Dede:  

“Allah Allah akşamlar hayır ola. Hayırlar feth ola. Şerler def ola. 

Münkirler mat, münafıklar berbad ola. Müminler şâd ola. Meydanlar 

abad ola. Sırlar, mestur, gönüller mesrur ola. Hak Muhammed Ali 

yardımcımız ola. On İki İmam, on dört mâsumu pak, on yedi 

kemerbest katarlarından, didârlarından ayırmaya. Pîrimiz, üstadımız 

Hünkâr Hacı Bektaş Veli muin ve destgirimiz ola. Cenab-ı Hak münkir, 

münafık şerrinden, adû mekrinden hîfz-ı emande eyleye. Dertlerimize 

derman, hastalarımıza şifâ, borçlarımızı edâ nasîb ve müyesser 

eyleye. Allah, devlet ve milletimizi kılıcı keskin, sözünü üstün eyleye. 

Gökten hayırlı rahmetler, yerden hayırlı bereketler ihsan eyleye. 

Nâmerde muhtaç eylemeye. Dil bizden, nefes Hazret-i Hünkâr'dan ola. 

Nûr-ı Nebi, Kerem-i Ali, pirimiz Hünkâr Hacı Bektaş Veli. Gerçeğe hû.” 

Dedikten sonra cemdeki herkes tekrar otururlar ve dede “hüüü canlar hoş 

geldiniz sefa geldiniz” der. Cemdeki canlar da” hüü erenler hoş bulduk sefa 

bulduk” der. Dede “ dar çeken didar göre darı Fatıma’dan şefaat bula 

gerçeğe hüü” der. Cemdekiler niyaz ederler. 

Sonra meydana seccadeci gelir meydanda serili olan seccadeyi toplar ve 

dara durur. Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola Cebrail Emin’den 

şefaat bula  Gerçeğe hü” diyerek duasını eder ve seccade meydandan 

kaldırılmış olur.  

Birlik cemi, musahip cemi, görgü cemlerinde bu kısımdan sonra kurban eti 

yemek için erkana ara verilir ve cemdeki canlar yemek için dedenin 

desturuyla meydandan ayrılırlar. 

                                                
111 bkz. Resim 76 



 283 

 Yemek için cem evinin yemekhanesine giden cem erenleri dedenin 

desturu olmadan yemek yiyemezler. Dede yemek lokma duası okuduktan 

sonra ancak yemeğe başlayabilirler. Dede lokma duası yaparken her iki elin 

başparmağı sofranın üzerinde olur.112 Lokma duası şu şekildedir. 

“Allah Allah lokma sahiplerinin lokması kabul ola, hanesi şen ola, her 

ne niyet ettiyse Allah niyetlerini kabul ede, malına, rızkına, kesbi 

karına Halil İbrahim bereketi vere. Kazasına kalkan, belasına bekçi 

ola. Derdini belasını Kaf Dağı’nın arkasına ata. Bu evden, bu ocaktan, 

bu yurttan gelmiş geçmişlerinin, üçlerin beşlerin yedilerin, kırkların on 

iki imamların ola. Erenlerin, evliyaların, şehitlerin, şühedanın ola. 

Kerbela’da şehit olanların ola, Hünkar  Hacı Bektaş Veli’nin ola. 

Mevla’dan hidayet, lokmadan şefaat ola, bir yiyen binine şefaat ede. 

Gerçeğe hü”  

der ve orada bulunanlar niyaz ederek113 lokma yemeğe başlarlar. 

Yemek yenildikten sonra tekrar cem evine gidilir ve herkes yerini alır. Erkanın 

ikinci faslında meydana ilk olarak gözcü gelir. Gözcü elinde asası ile dede 

huzurunda dara durur114 ve duasını alır daha sonra asasına niyaz ederek115 

meydandan ayrılır. Dede gözcüye şu şekilde dua eder 

Dede:  

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah- merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola gözcü Karaca 

Ahmet’ten şefaat bula  Gerçeğe hü” 

 Gözcüden sonra meydana bekçiler116 gelir. Erkanda on iki bekçi görev alır. 

Bekçi ve gözcünün vazifesi farklıdır. Gözcü erkan içinde intizamı sağlarken, 

bekçi erkanın güvenliği sağlamakla muvazzaftır. Dede huzurunda dara duran 

bekçilere dede şu şekilde dua eder. 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah-ı merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola, siz bizi 

                                                
112 bkz. Resim 277 
113 bkz. Resim 78,79 
114 bkz. Resim 80 
115 bkz. Resim 81 
116 bkz. Resim 82 



 284 

saklarsanız beklerseniz İmam Hasan efendimiz de sizi saklaya 

bekleye gerçeğe hü”  

der ve bekçiler dedenin elini öpüp117 meydandan ayrılırlar. 

Daha sonra gözcü “marifete hü” der. “Marifete hü” denildiği zaman duaz-ı 

imam okunur ve cemdeki bacılar ayağa kalkar erlerde dizüstü otururlar. Dede 

öz birliğine, itikad kuvvetine dua ettikten sonra sözü aşıklara  bırakır. Bu 

duruma “aşıklara yol vermek” denir. Erkanlarda genellikle  üç duaz-ı imam ve 

bir mersiye okunur. Aşık sayısına göre duaz ve deyiş sayısı değişebilir.  

Aşıklar duaz-ı imam okurken dede ve cemdeki canlar dikkatlice dinlerler. 

Mersiye okunduğu zaman ise İmam Hüseyin aşkına gözyaşı dökerler. Duaz-ı 

imam ve mersiye bittikten sonra dede ” eyvallah erenler ağzınıza dilinize 

sağlık der ” ve duazlarda geçen manaların mütalaasını yapar118. Genellikle 

Kur’an’da geçen peygamber kıssaları ve evliyaların menakıbnamelerinden 

istifade eder.  

Daha sonra meydana kurban etinin pişirilen ciğerleri getirilir119 ve dede bu 

lokmayı dualar.  

Dede:  

“Allah Allah lokma sahiplerinin lokması kabul ola, hanesi şen ola, her 

ne niyet ettiyse Allah niyetlerini kabul ede, malına, rızkına, kesbi 

karına Halil İbrahim bereketi vere. Kazasına kalkan, belasına bekçi 

ola. Derdini belasını Kaf Dağı’nın arkasına ata. Bu evden, bu ocaktan, 

bu yurttan gelmiş geçmişlerinin, üçlerin beşlerin yedilerin, kırkların on 

iki imamların ola. Erenlerin, evliyaların, şehitlerin, şühedanın ola. 

Kerbela’da şehit olanların ola, Hünkar  Hacı Bektaş Veli’nin ola. 

Mevla’dan hidayet, lokmadan şefaat ola, bir yiyen binine şefaat ede. 

Gerçeğe hü” 

 

Dualanan lokma cemdeki canlara dağıtılır. Kurban cemi olmayan erkanlarda 

yani “Cumalık” denilen Perşembe gecesi yapılan cemlerde ceme gelen 

                                                
117 bkz. Resim 83 
118 bkz. Resim 84 
119 bkz. Resim 85 



 285 

canlar yanlarında çörek, elma gibi lokmalar getirirler. Bu lokmalarda 

geleneksel alevi inancında kurban kabul edilir. elmanın cennet taamı olduğu 

görüşü yaygındır. Elma on iki imamların aşkına on iki parçaya ayrılır ve 

sadece musahipli olan canlara verilir. 

Lokma dağıtılıp yenilikten sonra tıpkı erkanın ilk faslında olduğu gibi 

meydana ibrikçi gelir erkandaki canlara tekrar tarikat abdesti aldırır. İbrikçinin 

ardından ferraş gelerek meydanı süpürür. Ferraşın ardından seccadeci 

gelerek meydana seccadeyi serer. 

Seccade serildikten sonra dede bir duaz-ı imam okur ve öz birliğine itikad 

kuvvetine dua ederek aşıklara yol verir.Aşıklar  bir deyiş okuduktan sonra 

cemin en can alıcı yeri olan Miraçlama bölümüne sıra gelir. Miraçlama Hz. 

Muhammed’in miraca çıkarken bir aslanla ve daha sonra kırklarla 

karşılaşmasının anlatan manzum bir eserdir ve cem erkanında bu olay temsili 

bir şekilde canlandırılır.  

  

6.2.3.1. Miraçlama 

  

Geldi Cebrail buyurdu 

Hak Muhammed Mustafa’ya 

Hak seni miraca okudu 

Davete Kadir Hüda’ya 

 

Evvela emanet budur ki 

Piri rehber tutasın 

Kadim erkana yatarsın 

Tarik-i müstakime 

 

Muhammed sukuta vardı 

Orda hakkı zikreyledi 

Şimdi senden el tutayım  

Hak buyurdu ve dua 

 



 286 

Muhammedim elin bağladı 

Allah’a eğildi Cebrail 

İki gönül bir oldular 

Yürüdüler dergaha 

 

Vardı dergah kapısına  

Gördü bir aslan yatar 

Aslana anda hamle kıldı 

Korktu Muhammed Mustafa 

 

 Buyurdu sırr-ı kainat 

Korkma ya Habibim dedi 

Hatemi ağzına ver ki 

Aslan ister bir nişane 

 

Hatemi ağzına verdi  

Aslan orda oldu sakin 

Muhammed’e yol göründü 

Aslan gitti nihane 

 

Vardı hakkı tavaf etti  

Evvela bunu söyledi 

Ne heybetli şîrin varmış 

Gayri cevreyledi bana 

 

Gördü bir biçare derviş  

Hemen yutmayı diledi 

Emmim oğlu Ali yanımda olaydı 

Dayanırdım ol şahıma 

  

Gel benim sırr-ı devletim  

Sana tabiyim Habibim 



 287 

 Eyili ben secde kıldım  

 Eşiğine kıblegahına 

 

Doksan bin kelam danıştı 

İki cihan dost dostuna 

Tevhidi armağan aldı  

Yeryüzündeki insana 

 

Muhammed ayağa kalktı  

Hep ümmetini diledi 

Ümmetine rahmet olsun  

Anda dedi Kibriya 

 

Muhammed sürdü yüzünü 

Hakka teslim etti özünü  

Cebrail getirdi üzümü 

Hasan Hüseyin ol şaha 

 

Eyili ben secde kıldı 

Hoş kal sultanım dedim 

Kalkıp evine giderken 

Yol uğrattı kırklara 

 

Vardı kırklar makamına 

Oturu ben oldu sakin 

Cümlesi de secde kıldı  

Hazreti Emrullah’a 

 

Canım size kimler derler 

Şahım bize kırklar derler 

Cümleden ulu yolumuz 

Eldedir küllü varımız 



 288 

Madem size kırklar derler 

Niçin noksandır biriniz 

Selman şeydullaha gitti  

Ondandır eksik birimiz 

 

Cümleden ulu yolumuz 

Eldedir küllü varımız 

Birimize neşter vursa  

Bir yere akar kanımız 

 

Selman şeydullahtan geldi  

Hü deyip içeri girdi 

Bir üzüm tanesini koydu  

Selman’ın keşküllahına 

 

Kudretten bir el geldi 

Ezdi bir engür eyledi 

Hatemi parmakta gördü 

Uğradı bir müşkül hale 

 

O şerbetten biri içti 

Cümlesi de oldu hayran  

Mümin müslim üryan büryan  

Hep girdiler semaha 

 

Cümlesi de el çırpı ben  

Dediler ki Allah Allah  

Muhammed bile girdi  

Kırklar ile semaha 

 

Muhammedim coşa geldi  

Tacı başından düştü  



 289 

Kemeri kırk pare oldu  

Hepsi sardı kırklara 

 

Muhammed evine gitti  

Ali hakkı tavaf etti  

Hatemi önüne koydu  

Dedi sad taksın! ya Ali 

 

Evvel sensin ahir de sen  

Batın sensin zahir de sen 

Bütün sırlar sana ayan  

Dedi şah-ı evliya 

 

Şah Hatayım vakıf oldu  

Ben bu sırrın ötesine 

Haklı sözü inandıra 

Özü çürük ervaha 

 

Miraçlamanın bazı bölümlerinde anlatılan hadiseler erkanda temsilen 

canlandırılır. “Şimdi senden el tutayım” denildiği zaman erkandakiler 

birbirleriyle ele ele tutuşurlar.120 “Muhammedim elin bağladı” denildiği zaman 

ele ele tutuşan canlar ellerini göbek hizasında bağlarlar121. “Yürüdüler 

dergaha” 

denildiği zaman eller sol göğü üzerine konup “Hüü” denilir ve niyaz edilir.122 

“Hatemi ağzına verdi” denildiği zaman aynı şekilde sağ elin işaret parmağının 

üstü dudağa değdirilmekle suretiyle niyaz getirilir.123 “Muhammed ayağa 

kalktı” denildiği zaman aşıklar da dahil herkes ayağa kalkar ve dara 

dururlar.124 “Eyili ben secde kıldı” denildiği zaman, cem erenleri hafifçe yere 

                                                
120 bkz. Resim 86 
121 bkz. Resim 87 
122 bkz. Resim 88 
123 bkz. Resim 88 
124 bkz. Resim 89, 90 



 290 

eğilir ve  sağ el yere doğru uzatılır125,daha sonra tekrar niyaz getirilerek dar 

pozisyonuna geçilir. “Oturu ben oldu sakin” ve ardından “Cümlesi de secde 

kıldı” denildiği zaman dara duran cem erenleri önce otururlar daha sonra 

secdeye giderler.126” Selman şeydullahtan geldi,Hü deyip içeri girdi” denildiği 

zaman cem erenleri “Hüü ” diyerek niyaz getirirler.” Hatemi parmakta 

gördü,Uğradı bir müşkül hale” denildiği zaman tekrar elin üstüne niyaz 

getirilir.” Mümin müslim üryan büryan, Hep girdiler semaha” denildiği zaman 

gözcü tarafından daha önce belirlenen müsahip sahibi iki er ve iki bacı kırklar 

semahı dönmek üzere meydana gelirler. Kırklar semahı sağ ve sol el göğüs 

hizasında tutulma  suretiyle yavaş tempoda ileri geri gitmek suretiyle dönülür. 

Semah esnasında sağ ve sol el altlı üstlü yer değiştirir.127 “Haklı sözü 

inandıra,Özü çürük ervaha” denildikten sonra kırklar semahı dönen er ve 

bacılar omuz omuza dede huzurunda dara dururlar128 ve duaz- imam okunur. 

Duaz-ı imam okunurken niyaz getirilmesi gerek bölümlerde dede huzurunda 

dara duran erler elleriyle bacılarda yanındaki erin omzunu öpmek suretiyle 

niyaz getirirler.129 Duaz- imam bittikten sonra dede dara duran er ve bacılara 

şu şekilde dua eder. 

Dede: 

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah- merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola kırklardan şefaat 

bula  Gerçeğe hü” 

 

diyerek dua ettikten sonra dara duran er ve bacılar secdeye giderek niyaz 

ederler ve dede etrafında daire oluştururlar.” El ele el Hakka” yı temsilen 

dede de dahil olmak üzere oluşturulan dairedeki canlar el ele tutuşurlar ve 

aşıklar bu esnada deyiş okurlar.130 Daha sonra dairedeki er ve bacılar ayağa 

kalkarak tekrar dara dururlar dededen dua aldıktan sonra aşıklar. Semah 

deyişi çalarlar. Er ve bacılar bu kez gönüller semahı denilen semahı 
                                                
125 bkz. Resim 91 
126 bkz. Resim 92 
127 bkz. Resim 93,94 
128 bkz. Resim 95 
129 bkz. Resim 96 
130 bkz. Resim 97 



 291 

dönmeye başlarlar. Semah önce ağırlama denilen yavaş tempo ile başlar.131 

Ağırlama esnasında her iki kol göğüs hizasında tutularak sağa ve sola açılır 

ve ağır adımlar eşliğinde ileri geri hareket ettirilir. Ağırlamanın ardından 

semah hızlanır ve ayak hareketlerin hızlanmasıyla pervane şeklinde dönülür 

ve  semahta haz ve hız doruğa çıkar.132 Semahın ardından semah dönen er 

ve bacılar tekrar dara dururlar ve dededen dua alırlar. Bu durum meydanda 

üç defa tekrarlanılır. Dededen son duasını alan semah dönen er ve bacılar 

yerde serili olan seccadeyi yerden kaldırarak dede huzurunda tekrar dara 

dururlar ve dua alırlar.133 duasını alan er ve bacılar dedenin elini öperek 

meydandan ayrılırlar.  

Dede: “Dar çeken didar göre, dar-ı Fatma’dan şefaat bula der” 

Daha sonra meydana semah dönmek isteyen er ve bacılar gelir. Semah 

cemlerde isteğe göre dönülür. Semah dönmek isteyenleri gözcü belirler ve 

meydana alır.  

Semah iki er iki bacı ya da dört bacı ile dönülür. Semah dönecek olanlar  

önce dedenin elini öperler. Semah dönecek erler birbirleriyle niyazlaşır134. 

Sonra bacılar da birbiriyle niyazlaştıktan sonra semah dönecekleri erlerin elini 

öperler135, bu esnada erler de eline niyaz eder. Semah dönecek bacılar 

genellikle salta ya da üç beş denilen otantik kıyafetlerini136 giyerler. Semahta 

önce ağırlama bölümü dönülür137 ve daha sonra tempo artarak semah 

hızlanır. Ayakların yere vurulması ile semaha coşku bir hava katılır. Bacılar 

semahın hızlandığı bölümde kendi eksenleri etrafında hızla dönerler.138 

Semah dönenlere dede şu şekilde dua eder.  

 

 

 

                                                
131 bkz. Resim 98 
132 bkz. Resim 99 
133 bkz. Resim 100 
134 bkz. Resim 101 
135 bkz. Resim 102 
136 bkz. Resim 107 
137 bkz. Resim 103 
138 bkz. Resim 104,105 



 292 

 

Dede:  

“Allah Allah hayr hizmetlerin kabul ola, hayırlı muradın hasıl ola dileğini 

muradını şah- merdan efendimiz vermiş, yetimiş ola semahınız kırklar 

semahına kayıtlı ola Gerçeğe hü” 

semah faslı bittikten sonra aşıklar139 da dahil olmak üzere cemde hizmet 

yapan hizmet sahipleri sıra ile meydana gelir ve tercümanlarını okurlar dede 

onlara dua eder ve hizmetlerini tamamlamış olurlar. Bütün hizmet sahipleri 

duasını aldıktan sonra cemde “oturan duran duası ” yapılır ve cem sona erer. 

Oturan duran duası şu şekildedir. 

 “Allah Allah oturana, durana, koğusuz, gıybetsiz evine varana, 

yastığına baş koyup yatana, Hızır, Hak yardımcısı ola Gerçeğe hü ” 

 

  

6.2.4. Musahip Cemi 

 

Bu bölümümüzde cemlerde yapılan genel ritüellerin dışında musahip 

cemine has olan ritüelleri ele alacağız. 

Cemde on iki hizmet dediğimiz el suyu, ferraş, seccade hizmeti gibi 

hizmetler tamamlandıktan sonra meydana çerağcı gelir ve delil uyandırır.  

Çerağ yakıldıktan sonra meydana kamber de denilen  rehber eşliğinde 

musahip olacak er ve bacılar gelirler. Musahip olacak bacılar salta ya da üç 

beş denilen otantik kıyafetleri ile, erler de siyah pantolon beyaz gömlek 

giyerek meydanda bulunurlar. Seccadenin dört yanına ve ortasına niyazda 

bulunan rehber ve musahip adayları dede huzurunda diz üstü otururlar ve 

birbirleri ile niyazlaşırlar. Sonra dara dururlar.140 

Dara duran rehber ve musahip adaylarına dede şu şekilde telkinde bulunur. 

Dede: 

 “Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa Zülfikar (3 defa) 

                                                
139 bkz. Resim 106 
140 bkz. Resim 108 



 293 

Rabbimiz! (biz) kendimize zulmettik; artık bize mağfiret etmez ve bize 

merhamet etmezsen, mutlaka hüsrana uğrayanlardan oluruz.”      

(A’raf 23). Carı dilden bel bağlayıp bel evliya erkanına, elhamdülillah 

yine durdunuz pirinizin divanına, çok kusurumuz var sığınarak geldiniz 

erenlerin erkanına, canımız kurban malımız tercüman bu yolda evliya 

fermanına er cemali Muhammed pir kemali ali ehli beytin gül cemaline 

salavat. Salındığınız Mansur darı göründünüz hak didarı tarikat imam 

alinin yol imam Hüseyin’in aşk ola ya sofular  baş indirin kaldırmayın 

canlar” 

Dedikten sonra darda duran cem erenleri secdeye giderler.141 

Dede: 

“Hak Teala cesedinize can verdi, kalbinize iman verdi. Ağzınız talip, 

diliniz mürşid. Hak kapısına geldiniz. Ne gördünüz, ne işittiniz” 

diye sorduktan sonra cemdeki canlar hep bir ağızdan  “Hak gördük hak işittik, 

er gördük meydana geldik ” derler. Dede  “Eyvallah kapısı” diye sorar. 

Cemdeki canlar “İkrar, İman ” diyerek cevap verirler. Dede: 

“İkrarınız imanınıza yoldaş olsun. Elinizle koymadığınızı almayın. 

Gözünüzle görmediğinizi söylemeyin,koğu gıybet dinlemeyin, kimseye 

yalan yere kin, kibir beslemeyin. Doğru gezip dosdoğru olasınız. Yetiş 

ya evliya destur doğru söyleyin canlar”  

dedikten sonra secde halindeki canlar başlarını kaldırırlar ve dizüstü 

otururlar.142 

“Hak hakkı sever, Hak da pakı sever. Cenab-ı peygamber buyuruyor ki  

“Ölmeden evvel ölünüz”. Sizlerde üzerinde oturduğunuz yeşil seccade 

üzerinde öleceksiniz. Nefsin, şeytanın vesvesesinden kurtulup 

nefsinizi öldüreceksiniz. Evvel kapı şeriat kapısı. Şeriat, tarikat, 

marifet, hakikat hak mı? Pir, rehber, halife, mürşit hak mı?” 

diye sorulduğu zaman cem erenleri hep bir ağızdan  “Eyvallah “ derler. Dede 

hak dediğin zaman secde isteriz der ve meydandaki canlar secdeye giderler. 

Dede meydandaki musahip adaylarına tutmaları gereken oruçları telkin eder.  

                                                
141 bkz. Resim 109 
142 bkz. Resim 110 



 294 

Dede musahip olacak canları şu oruçları tutmakla mükellef kılar. 

 

Dede: 

“Üç gün neslimiz Adem peygamber adına, üç gün Fatma Zehra 

anamız adına,üç-yedi gün Hızır orucu, oniki muharrem orucu, üç 

masumu paklar, kırksekiz  perşembe  oruçlarına kayıt oluyorsunuz. 

Oruçlarınıza razı mısınız? ” 

dediği zaman, musahip adayı canlar “Eyvallah ” derler ve secdeye giderler. 

Dede devam eder. 

“Sevgili canlar eşikten içeri giren mümin, müslim,  bacı, kardeş 

musahip olan canlardan razı mısınız?”  

dediği zaman cemde bulunan canlar “Eyvallah” derler. Dede “Bu şahıslardan 

hakkı olan hakkını talep etsin” der ve cemdeki canların musahip olacak 

canlardan razı olduklarını göstermeleri için “Aşığa emare dervişe nişan” der 

ve  cemde bulunan canlar birbirleri ile niyazlaşırlar.143 

Dede bu kez musahip olacak canlara cem erenlerinden razı olup 

olmadıklarını sorar onlar da “Eyvallah” derler ve secdeye giderler. 

Cemdeki canlarla da rızalaşan musahip adayı canlar dara dururlar ve 

dededen dua alırlar. 

Dede: 

“Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa Zülfikar, Allah 

Allah, darınız divanınız kabul ola, istediğinizi Muhammed Ali vere, 

adımınız başı binler sevap yazıla, Gerçeğe hü ”  

der ve dardaki canlar secdeye gider. Daha sonra dededen başlayarak rehber 

eşliğinde cem erenleri ile niyazlaşırlar.144 Daha sonra musahip adayları 

meydana gelirler ve meydandaki seccadeyi meydandan kaldırarak dara 

durup dua alırlar.145 

                                                
143 bkz. Resim 111,112 
144 bkz. Resim 113 
145 bkz. Resim 114 



 295 

Daha sonra meydana musahip olan canların adadıkları kurban getirilir146 ve 

dedenin huzurunda kurban tekbirlenir. Kurbanın kesilmesi, musahip canların  

yol uğruna tıpkı  kesilecek kurban gibi kurban olacağı manasına gelmektedir. 

Kesilen kurbanın bütün azaları kıymetlidir. Kesilen parçaları, sakatatları çöpe 

atılmaz gömülür. Kesilen kurbanın etini musahip olmayan canların 

dışındakiler yiyemez.  

 Kurbanlık genellikle koç olur. Meydana getirilen kurban üç defa 

tekbirlenir.  Dede “Kurban-ı Halil, Ferman-ı Celil, tığ-ı Cebraîl, itaat-ı İsmaîl” 

dedikten sonra “Allahu Ekber Allahu Ekber La İlahe İllallah Hu Allahu Ekber 

Allahu Ekber ve Lillahilhamd (3 defa)” tekbirin ardından “Essalatu vesselamu 

aleyke ya Resullah, Essalatu vesselamu aleyke ya Habiballah, Essalatu 

vesselamu aleyke ya seyyiden evvelin vel ahirin” denir ve aşıklar kurban 

deyişini çalarlar. 

 

Akıl ermez yaradanın sırrına  

Muhammed Ali’ye indi bu kurban 

Kurban olam kudretinin nuruna  

Hasan Hüseyin’e indi bu kurban 

 

Ol İmâm Zeynel’in destinde idim 

Muhammed Bâkır’ın dostunda idim 

Ca’fer-i Sâdık’ın postunda idim 

Mûsa Kâzım, Rızâ’ya indi bu kurban 

 

Muhammed Takî’nin nûrunda idim  

Aliyyün-Nakî’nin sırrında idim 

Hasanü’l –Askerîn dârında idim 

Muhammed Mehdî’ye indi bu kurban 

 

Aslı Şâh-ı Merdan,gürûh’u Naci 

Gerçeğe bağlıdır bu yolun ucu 
                                                
146 bkz. Resim 115,116,117 



 296 

Senede bir kurban tâlibin borcu 

Pir-i Tarikat’a indi bu kurban 

 

Tarikattan hakikate ereler 

Cennet-i Âlâ’ya hülle sereler 

Muhammed –Ali’nin yüzün göreler 

Erenler aşkına indi bu kurban 

 

 

Şâh Hatâyim eder bilir mi her can 

Kurbanın üstüne yürüdü erkân 

Tırnağında tesbih kanında mercan 

Mü’min müslüman’a indi bu kurban. 

 

Tekbirlenen kurban meydandan çıkarılır ve kurban lokması yemek için 

yemekhaneye geçilir. Lokma yedikten sonra tekrar cem evine gelinir ve oniki 

hizmet tekrar başlar. El suyu, ferraş, seccade hizmeti yapıldıktan sonra 

meydana beyaz giysileri ile rehber eşliğinde musahip adayları gelirler. 

Rehber önderliğinde gelen musahip adayı çiftler birbirlerinin kuşaklarından 

tutarak katar halinde meydana gelirler147. Musahiplerin cemde giydikleri 

beyaz giysiler aynı zamandan  musahiplerin vefat ettikten sonra giyecekleri 

kefenleridir. Her musahip olan şahıs cemde giydiği beyaz elbisesini 

sandığında saklar. Rehber eşliğinde meydana gelen musahipler temsili 

olarak dört kapı kırk makamdan geçerler ve her defasında dede onlara yolun, 

makamın zorluğunu telkin ederek iyi düşünüp karar vermeleri için zaman 

tanır ve musahip adayı çiftler rehber eşliğinde meydandan ayrılarak dışarı 

çıkar ve tekrar meydana gelir148. Her defasında farklı bir makam talebi ile 

dede huzuruna çıkar. Bu temsil şu şekilde gerçekleşir.  

Rehber dedeye şöyle hitap eder: 

“Esselamu aleykum ya hakikat erenleri ” 

                                                
147 bkz. Resim 118 
148 bkz. Resim 119 



 297 

Dede: 

 “Ve aleykum selam ya şeriat erenleri nerden gelir nere gidersiniz?” 

Rehber: 

 “Şeriattan gelip tarikata gitmek isteriz. Ne söyler ne buyurursunuz?” 

Dede: 

“ Doğru ettiniz, güzel ettiniz. Fakat, tarikatın yolu şeriat gibi değildir, 

sarptır, incedir, kılıçtan keskindir geçemezsiniz, ateşten gömlektir 

giyemezsiniz. İyi düşünün doğru karar verin canlar.” 

Dedikten sonra musahip adayı çiftler rehber eşliğinde meydandan ayrılarak 

dışarı çıkarlar149 ve tekrar aynı şekilde meydana, dede huzuruna gelirler. 

Rehber: 

 “ Esselamu aleykum ya hakikat erenleri” 

Dede: 

“Ve aleykum selam ya tarikat erenleri.” 

Rehber: 

“Biz tarikattan marifete girmeye geldik. Ne dersiniz, ne buyurursunuz?” 

Dede: 

“Ve aleykum selam ya tarikat erenleri. Tarikattan marifete girmek 

istersiniz, marifetin yolu da sarptır, kılıçtan keskindir geçemezsiniz, 

ateşten gömlektir giyemezsiniz. Gelme gelme, dönme dönme. 

Gelirsen candan olursun. Dönersen maldan olursun. İyi düşünün, 

doğru karar verin canlar.” 

Dedikten sonra meydandaki canlar tekrar rehber eşliğinde dışarı çıkarlar ve 

yine tekrar rehber eşliğinde meydana gelirler. 

Rehber: 

“ Esselamu aleykum ya hakikat erenleri. “ 

Dede:  

 “Ve aleykum selam ya marifet erenleri.” 

Rehber:  

 “Biz marifetten hakikate girmeye geldik. Ne söyler, ne buyurursunuz?” 

                                                
149 bkz. Resim 120, 121 



 298 

Dede:  

“Biz size buyurduk, yolu gösterdik, zorluğunu, keskinliğini bildirdik. Siz 

düşündünüz karar verdiniz. Halka da bulunan erenler! Bu canları 

hakikat kapısına alalım mı?” 

Dede burada dede postunun etrafında oturan diğer musahipli canlardan fikir 

almaktadır. Onlar da “Eyvallah Erenler” derler. Dede tekrar musahip adayı 

çiftlere hitaben: 

“Buradaki erenlerin de rızasıyla sizleri hakikat kapısına kabul ettik 

buyurun seccadeye geçin ,secde edin ” 

seccadeye secde eden150 rehber ve musahip adayı çiftler dede huzurunda 

dara dururlar.151 

Dede:  

 “Bismillahirrahmanirrahim La fetha illa Ali la seyfe illa Zülfikar, ya Allah, 

ya Muhammed, ya Ali, ilahi ya Rabbel alemin bu kullarını, muhammede 

ümmet, Ehl-i Beyte sadık olan bu kullarını Ehl-i Beyt’e dost Muhammed’e 

ümmet eyle ya rabbi. Rabbimiz! (biz)kendimize zulmettik; artık bize mağfiret 

etmez ve bize merhamet etmezsen, mutlaka hüsrana uğrayanlardan 

oluruz.”(A’raf 23) Carı dilden bel bağlayıp bel evliya erkanına, elhamdülillah 

yine durdunuz pirinizin divanına, çok kusurumuz var sığınarak geldiniz 

erenlerin erkanına, canımız kurban malımız tercüman bu yolda evliya 

fermanına er cemali Muhammed pir kemali ali ehli beytin gül cemaline 

salavat.(Fatiha Suresi okunur) 

Salındığınız Mansur darı göründünüz Hak didarı tarikat İmam Ali’nin yol 

İmam Hüseyin’in aşk ola ya sofular  baş indirin kaldırmayın canlar. Hak Teala 

cesedinize can verdi, kalbinize iman verdi. Ağzınız talip, diliniz mürşid. Hak 

kapısına geldiniz. Ne gördünüz, ne işittiniz? ” Dedikten sonra darda duran 

cem erenleri secdeye giderler. 

Dede: 

“Hak Teala cesedinize can verdi, kalbinize iman verdi. Ağzınız talip, 

diliniz mürşid. Hak kapısına geldiniz. Ne gördünüz, ne işittiniz” 

                                                
150 bkz. Resim 122 
151 bkz. Resim 123 



 299 

diye sorduktan sonra cemdeki canlar hep bir ağızdan  “Hak gördük hak işittik, 

er gördük meydana geldik ” derler. Dede  “Eyvallah kapısı” diye sorar. 

Cemdeki canlar “İkrar, İman ” diyerek cevap verirler. Dede: 

“İkrarınız imanınıza yoldaş olsun. Elinizle koymadığınızı almayın. 

Gözünüzle görmediğinizi söylemeyin,koğu gıybet dinlemeyin, kimseye 

yalan yere kin, kibir beslemeyin. Doğru gezip dosdoğru olasınız. Yetiş 

ya evliya destur doğru söyleyin canlar”  

dedikten sonra secde halindeki canlar başlarını kaldırırlar ve dizüstü 

otururlar.152 

“Hak hakkı sever, Hak da pakı sever. Üç gün neslimiz Adem peygamber 

adına, üç gün Fatma Zehra anamız adına,üç-yedi gün Hızır orucu, oniki 

muharrem orucu, üç masumu paklar, kırksekiz  perşembe  oruçlarına kayıt 

oluyorsunuz. Oruçlarınıza razı mısınız? ”  

Dede devam eder. 

“Sevgili canlar eşikten içeri giren mümin, müslim,  bacı, kardeş 

musahip olan canlardan razı mısınız?”  

dediği zaman cemde bulunan canlar “Eyvallah” derler. Dede daha sonra 

meydandaki çiftleri Ehl-i Beyt yoluna kayıt olan musahip çiftler ilan eder ve 

darda duran çiftlere dua eder. Daha sonra artık musahip olan çiftler dede 

etrafındaki diğer musahipler ve dedelerle niyazlaşırlar153. Niyazlaştıkları diğer 

canlar “Allah kabul etsin, Allah ağzınızın tadını bozmasın ” gibi güzel 

temenniler de bulunurlar. 

Cemdeki erenlerle niyazlaşan musahip çiftler tekrar meydana dede huzuruna 

gelirler. Dede musahip çiftlere “bundan sonraki yaşamlarınızda birinizin 

yarasına diğeriniz merhem olacak, kin, kibir, koğu gıybet kapınızdan içeri 

girmeyecek. Bundan sonra Ehl-i Beyt’ten oldunuz ve Ehl-i Beyt’e yaraşır bir 

yaşam süreceksiniz” gibi telkinat da bulunur. 

Daha sonra musahip çiftler dede etrafında halka oluştururlar ve musahip 

çiftler üzerine beyaz örtü örtülür154. Bu durum Hz. Muhammed’in  Hz. Ali, Hz. 

                                                
152 bkz. Resim 124 
153 bkz. Resim 125 
154 bkz. Resim 126 



 300 

Fatma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in üzerine abasını örtmesi ve onlara dua 

etmesini temsil eder. Üzeri örtülen musahip çiftlere dede “Yedullah”  ayeti 

denilen Fetih Suresinin onuncu ayeti okunur.”şüphesiz ki sana biat edenler, 

ancak Allah’a biat etmektedirler. Allah’ın (kudret) eli onların (sana biat eden) 

ellerin üzerindedir. Artık kim (biatını ) bozarsa, o takdirde ancak kendi 

aleyhine bozmuş olur. Kim de Allah’a, hakkında söz verdiği şeyi yerine 

getirirse, bunun üzerine (Allah) ona yakında (pek) büyük bir mükafat 

verecektir” ayetini okuduktan sonra cemdeki herkes Fatiha Suresini okur ve 

dede devam eder. 

“Allah Allah ikrarları kabul ola,ikrarlarından dönmeyeler, birbirlerinden 

usanamayalar, şeytanın izine, münafığın sözüne uymayalar, Hak 

Teala gelmiş gelecek kazalardan, belalardan emin eyleye, dünyada 

Kur’an, ahirette iman nasip eyleye, istemeden kalkan avrat, 

buyurmadan tutan evlat nasip eyleye, oniki imamın katarından 

ayırmaya, Allah, Muhammed Ali, Pirimiz Hünkarımız Hacı Bektaş Veli, 

Gerçeğe hü” 

daha sonra dede üç defa örtü altındaki musahip çiftleri ya Allah ya 

Muhammed ya Ali diyerek sıvazlar155 ve en sonunda bağlı olduğu ocak olan 

Pir Sultan ve Hacı Bektaş Veli’nin de isimlerini  zikreder ve Allahım bu 

kulların dirliğini birliğini bozma der. Musahip çiftlerin üzerinden örtüyü kaldırır. 

Daha sonra rehbere ve musahip canlara yürek lokması verilir156. Yürek 

lokması gönüllerin her zaman bir olması için musahip olan çiftlere 

paylaştırılır. Lokma önce lokma duası yapılarak rehbere ve daha sonra diğer 

canlara verilir. Lokma duası şu şekildedir.” Allah Allah lokma sahiplerinin 

lokması kabul ola, hanesi şen ola, her ne niyet ettiyse Allah niyetlerini kabul 

ede, malına, rızkına, kesbi karına Halil İbrahim bereketi vere. Kazasına 

kalkan, belasına bekçi ola. Derdini belasını Kaf Dağı’nın arkasına ata. Bu 

evden, bu ocaktan, bu yurttan gelmiş geçmişlerinin, üçlerin beşlerin yedilerin, 

kırkların on iki imamların ola. Erenlerin, evliyaların, şehitlerin, şühedanın ola. 

                                                
155 bkz. Resim 127 
156 bkz. Resim 128,129 



 301 

Kerbela’da şehit olanların ola, Hünkar  Hacı Bektaş Veli’nin ola. Mevla’dan 

hidayet, lokmadan şefaat ola, bir yiyen binine şefaat ede. Gerçeğe hü” 

Lokmalarını yiyen musahip çiftler daha sonra cemdeki canlara dağıtılmak 

üzere lokmaları alırlar ve dede huzurunda lokmalarla dara dururlar157. 

Dağıtılacak lokmalar genellikle şekerleme türünden şeylerdir. Bisküvi, gofret, 

lokum ya da çikolata tarzı yiyecekler lokma olarak dağıtılır158.  

Lokma dağıtımı bittikten sonra aşıklar bir duaz-ı imam söylerler. Duaz- 

imamın ardından kırklar semahı dönen musahiplerin ardından isteğe göre 

semah dönülür. Oniki hizmet sahipleri tekrar meydana gelip dededen 

dualarını alırlar. Dede oturan duran duası yapar ve cem sona erer.  

(Kaynak kişi,27,4,15,25) 

 

 

6.2.5. Karga Köyü’nde Düşkünlük 

 

 Düşkünlük, Alevi-Bektaşi toplumunun tarikat adabı çerçevesinde 

oluşturmuş olduğu ceza hukukudur. Buyruk kitabı çerçevesinde geliştirilen bu 

kurallar, “yol”a aykırı davrananları ihtar etmek ve cezalandırmaktan ibarettir. 

Düşkünlük kuralları dede tarafından ortaya konur ve bu kurallara bütün halk 

iştirak eder.  

Karga Köyü’nde düşkünlüğü gerektiren cezalar ve uygulamaları şu 

şekildedir. Eşini boşayan erkek ve bayan, kız kaçıran erkek ve ailesinden 

izinsiz kaçan kız ve kız ailesi, bir başkasının tarlasının sınırını ihlal eden, 

ana-babasına karşı isyan eden, aldığı borcu ödemeyen şahıslar düşkün ilan 

edilir. Bu suçu işleyen şahıslar görgü ceminde meydana çekilir ve sorgulanır. 

Görgü ceminde birbirinden davacı olan ya da düşkünlüğü gerektiren bir suç 

işleyen şahıslar “Ne derseniz ordayım, yolumla yoldayım, Mansur gibi 

dardayım” der ve görülme talep eder. Bu durum cemdeki halka sorulur ve 

düşkün olan şahsın görgüsü yapılır. Düşkün ilan edilen şahıslara verilen 

cezaya “Sitem çekmek” denir. Çekilen sitemler Buyruk kitabına göre 

                                                
157 bkz. Resim 130,131 
158 bkz. Resim 132 



 302 

belirlenir. Karga Köyü’nde düşkün kaldırma cezası olarak genellikle kurban 

kestirilir. Görgü cemi yapıldıktan sonra düşkünlüğü gerektiren bir durum 

olursa, düşkün ilan edilen şahsın düşkünlüğünü kaldırmak için düşkün 

kaldırma cemi tertip edilir ve düşkün ilan edilen şahsın sorgusu yapılır. 

Düşkün olan şahıslara kurban kesme cezasının yanında para cezası da 

verilir. Parayı, dede kendisi istimal ettiği gibi ”Karakazan hakkı” olarak Hacı 

Bektaş Dergahı’na da gönderebilir.    

Haksız yere adam öldüren, bir başkasının namusuna su-i istimalde 

bulunan şahıslar da düşkün ilan edilir ve halk bu şahıslarla irtibatı keser, bu 

şahıslar köylü tarafından dışlanır. Bu tip suçları işleyen şahısların 

düşkünlükleri hemen kaldırılmaz birkaç yıl halk bu şahıslarla konuşmaz, 

ortamlarına almaz ve halk bu şahısların bulunduğu ortama girmez. Suçu 

işleyen şahısla beraber şahsın ailesi de düşkün damgası yer. Suçu işleyen 

şahıslar suçundan iyice pişman olup bir daha işlememek üzere tövbe ettikten 

sonra görgüleri yapılır ve halktan özür dileyerek sosyal yaşamdaki yerini alır.  

(Kaynak kişi,27,4,15) 

 

 

6.2.6. Karga Köyü’nde Semahlar 

  

 Semah, on iki hizmet içinde yer alan ve Alevi-Bektaşi inancı ile 

bütünleşen bir cem ritüelidir. Karga Köyü’nde Ladik semahı olarak 

adlandırılan semahın yanı sıra Kırklar semahı da dönülmektedir. Ladik 

semahı olarak bilinen semah, ağırlama ve dönmeden ibarettir. Yavaş tempo 

ile başlayan ağırlama bölümünde kollar  göğüs hizasında tutulur.159 Daha 

sonra temponun artması ile beraber ayak hareketleri hızlanır ve kollar yukarı 

kaldırılır. Kadınlar genellikle Mevlevi seması gibi üçyüz altmış derece 

dönerler160. Erkekler ise hızlı ayak ve kol hareketleri ile kadınlara eşlik 

ederler. Kırklar semahı ise, cemin miraçlama bölümünde sadece musahipli 

çiftlerin döndüğü semahtır. Temsili bir semah olan kırklar semahı Hz. 

                                                
159 bkz. Resim 103 
160 bkz. Resim 104,105,107 



 303 

Peygamber ve kırkların beraber döndükleri semahı temsilen yapılır. Kırklar 

semahı ağırlama şeklindedir. Ladik semahının hareketli temposu kırklar 

semahında görülmez. Semah dönenlerin iki eli göğüs hizasındadır ve eller 

altlı üstlü yer değiştirir.161 Cemlerde semah dönecek kadınlar genellikle 

otantik kıyafet olan üç peş giyerler.  

Karga Köyü’nde yaptığımız gözlemlerde  semaha olan ilgi ve alakanın 

devam ettiğini gözlemledik. Her genç kızın ve erkeğin semah dönmeyi 

öğrendiğini ve cemde semah döndüğünü müşahede ettik162. Fakat 

toplumdaki şehirleşme ve yozlaşmanın bir ürünü olarak dedelerin bir çok 

ihtarlarına rağmen düğünlerde de semah dönüldüğünü müşahede ettik. Bu 

durum semahın kutsiyetini tezyif ve tahfif etmekle beraber halkın semaha 

olan hüsn-ü zannını da kırmaktadır (Kaynak kişi,25,22). 

 

 

6.2.7. Karga Köyü’nde Aşıklar 

  

  

 Aşıklık geleneğinde hiç şüphesiz Alevi-Bektaşi aşıkların ayrı bir yeri 

vardır. Genellikle cemlerde zakirlik hizmet ile aşıklık mesleğini icra eden 

aşıklar, gerek usta malı ürünleri gerekse kendi yazdıkları duaz, nefes, 

mersiye gibi ürünleri icra ederek aşıklık geleneğinin ömrüne ömür 

katmışlardır. Hafızasında yüzlerce deyiş ve duaz bulunduran cem aşıkları 

aynı zamanda sözlü ve yazılı kültürümüzü muhafızlığını da yapmaktadırlar.  

 Karga Köyü’nde bütün canlılığı ile devam eden geleneksel Alevilik 

anlayışı içinde aşıklık geleneği de yaşamını sürdürmektedir. Karga Köyü’nde 

cemlerde zakirlik hizmetini icra eden iki aşık bulunmaktadır. İhtiyaç dahilinde 

çevre köylerden de aşıklar gelmektedir. Karga Köyü cemlerinde zakirler saz 

ve keman çalmaktadır. Saz çalan zakirimizin ismi Aziz Özdemir163.  Elli yıldan 

beri zakirlik yapan Aziz Özdemir aşıklığı usta-çırak ilişkisinden öğrenmiştir. 

                                                
161 bkz. Resim 93,94 
162 bkz. Resim 134, 135 
163 bkz. Resim 136,137 



 304 

Ladik ilçesinin Budakdere Köyü’ndeki Dil Hasan, Aşık Sadık ve Haydost 

olarak bilinen aşıkları ustası olarak kabul eden Aziz Özdemir, ustalarının da 

saz çalmayı Aşık Veysel’den öğrendiğini söylemektedir. 1970’li yıllarda 

Budakdere eski ismi ile Gevekese köyüne gelen Aşık Veysel birçok aşığa 

öncülük yapmış ve aşıklık geleneğine bir çok aşık kazandırmıştır.  

 Karga Köyü’ndeki bir diğer aşığımız ise Hüseyin Kurtça’dır164. Köyde 

“Şef Hüseyin ” olarak bilinen Hüseyin Kurtça Havza Belediyesi bandosunda 

bando şefliği yapmış ve aynı kurumdan emekli olmuştur. Cemlerde keman 

çalan Hüseyin Kurtça keman çalmayı babasından öğrenmiştir. Kendinden 

önce cemlerde babasının keman çaldığını söylemektedir.  

 Aşık Aziz Özdemir ve Hüseyin Kurtça’nın yanında ihtiyaç dahilinde 

diğer köylerde ikamet eden Aşık Ali, Kemeneci Ali, Aşık Barış  Yolaçan, Aşık 

Aşur gibi aşıklar da cemlerde zakirlik yapmaktadırlar.  

Karga Köyü’nde aşıklık geleneği gelecek için ümit vermemektedir. Her 

ne kadar genç kuşaktan saz çalmayı bilenler varsa da cemde zakirlik 

yapacak aşk ve şevkin şimdilik onlarda olmadığını müşahede ettik.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
164 bkz. Resim 138 



                   SONUÇ 

 

 

 Son zamanlarda dünyada yaşanan kültürel sendrom toplumlarda 

kimlik kaybını ortaya çıkarmıştır. Globalleşme ya da küreselleşme başlığı 

altında ortak kültür paydasında bütün unsurları bir arada toplama anlayışı 

pek tabii mümkün görülmemektedir. Tarihin hiçbir döneminde doğu ve batı 

bütünleşmesinden bahsetmemiz mümkün değildir. Temelinde din ve 

maneviyat buluna doğu ile, temelinde felsefe ve maddiyatı barındıran batının 

imtizacı en başta fıtrat kanunlarına aykırıdır. Dolaysıyla kültür ortak 

paydasında birlikte olmak mümkün görülmemektedir.  

 Yaşayan kültürümüzün korunması ve kültür emperyalistlerinin sömürü 

politikaları arasında var olmak ancak kültür mirasımızın kalıcı hale getirilmesi 

ve gelecek nesillere aktarılması ile mümkün olmaktadır. Bu çalışmamızda her 

ne kadar bir köy monografisi ele alsak da çekirdeğin, içerisinde koca bir 

ağacın programını barındırması gibi bir köyde koca bir ülkenin kültür atlasını 

içerisinde barındırabilir. En azından küçük bir misali olur. Çalışmamızda,  

araştırma yaptığımız alanda yaşayan kültürün kalıcı hale gelmesi ve gelecek 

nesil için kaynak bir eser olmasını esas aldık. Yaşayan kültürün en 

bütünleştirici unsurları olan örf ve adetler ve örf adetler içerisinde en pratik 

olan geçiş dönemleri, yozlaşma ile beraber maalesef unutulmakta ve bizlere 

ait olmayan uygulamalar hayatımıza girmektedir. Bizi biz yapan değerlere 

sahip çıkmak ve bunların yaşamasını sağlamak bizlerin en mühim vazifeleri 

arasındadır.  Bunun yanında yaşantımızın ve tarihimizin sözdeki tecellisi olan 

halk edebiyatı ürünleri de çalışmamızda yer almıştır ve yüzyılların tercümanı 

olan bu ürünlerin kalıcı hale gelmesini çalışmamızla sağlamış bulunmaktayız.  

 

Son on yıldır her fırsatta gündeme getirilen, yapılan tartışmalarda, 

kültür mozaiğimize renk katan bir değer mi yoksa ülkemiz için bir potansiyel 

tehlike mi olduğunu tam olarak anlayamadığımız Alevilik Bektaşilik konusu 

araştırma alanımızda Alevi-Bektaşi inancının hakim olması hasebiyle yer 

almaktadır. Alevi-Bektaşi kültürünün tarihi ve teşekkülü hakkında ilmi 



 306 

kaynaklardan istifade etmeye çalıştık ve gerek yaptığımız alan araştırmasına 

dayanarak gerekse literatür taraması sonucunda Cenksu Üçer’in öne 

sürdüğü Alevilik tanımını makul gördük,. Üçer’e göre “Alevilik, temel İslami 

inançları benimseyip bunları Hakk-Muhammed-Ali şeklinde formüle ederek 

bunu da daha çok uluhiyyet-nübüvvet-velayet çerçevesinde anlayan, Ehl-i 

Beyt merkezli bir dünya ve ahiret görüşünü benimseyen, ibadet hayatını 

tarikat hayatı kalıplarında şekillendirip sadece bu alana hasreden, diğer 

gruplarla özellikle öteki olarak kabul ettikleri ile ilişkilerinde tevella ve 

teberrayı temel prensip olarak gören, ilham ve keşfi birinci derecede bilgi 

kaynağı olarak kabul eden, eline diline sahip olmayı temel ahlaki ilke olarak 

benimseyen, soya (ocaklara) dayalı tarikatlardan oluşan gruplar bütünü için 

bir üst kimlik veya bir şemsiye kavram ya da bir ortak üst addır.” 

  

Yaptığımız çalışma sonucunda Alevilik ve Bektaşilik araştırmalarında 

takip edilmesi gereken usûlün yalnızca literatür taraması olmaması gerektiği 

kanaatine vardık. Literatür taramasının yanında alan araştırması da yapılmalı 

ve alana dair bulguların  paralelinde literatür taraması değerlendirilmelidir.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 307 

KAYNAKÇA 

 

 

ABDİZADE, Hüseyin Hüsameddin; Amasya Tarihi, Ankara, Yayına 

Hazırlayanlar: Ali Yılmaz, Mehmet Akkuş, cilt 1, 1986 

 

AÇA, Mehmet, ERCAN, Müjgan; “Anonim Halk Edebiyatı” Türk Halk 

Edebiyatı El Kitabı, Editör:M. Öcal Oğuz, Ankara, Grafiker Yayıncılık, 2004, 

s.113-168 

 

AHMET RIFAT EFENDİ;Mir’atül Mekasıd fi Def’il Mefasıd, İstanbul, h.1293 

 

AKSOY, Ömer Asım; Atasözü ve Deyimler Sözlüğü 1 Atasözleri Sözlüğü, 

Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 1984 

 

ALGÜL, Rıza; Geçmiş ve Gelecek Gözüyle Alevilik ”İnsandan Başka 

İnsandır”, İstanbul, Can Yayınları, 1999 

 

ALTINOK, Baki Yaşa; Alevilik Hacı Bektaş Veli Bektaşilik, Ankara, Oba 

Kitabevi, 1998 

 

ARTUN, Erman; Dini Tasavvufi Halk Edebiyatı, Ankara, Akçağ Yayınları, 

2002 

 

BAHA SAİD BEY; Türkiye’de Alevi-Bektaşi, Âhi ve Nusayri Zümreleri, 

Ankara, Yayına Hazırlayan: İsmail Görkem, Kitabevi, 2006 

  

BALKIZ, Ali; “Diyanetin Kapısında Kul Olmak”, İstanbul, Pir Sultan Abdal 

Kültür Sanat Dergisi, sayı 1, 1992  

 



 308 

BİLİCİ, Faruk; Alevi-Bektaşi İlahiyatının Günümüz Türkiye’sindeki İşlevi”, 

Alevi Kimliği, İstanbul, Editörler: T. Olsson, E. Özdalga, çev. Bilge Kurt 

Torun, Hayati Torun, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s.67-78  

 

BİRDOĞAN, Nejat; Anadolu’nun Gizli Kültü Alevilik, İstanbul, Berfin 

Yayınları, 1995a 

 

BİRDOĞAN, Nejat; Anadolu Aleviliğinde Yol Ayrımı, İstanbul, Mozaik 

Yayınları, 1995b 

 

BORATAV, Pertev Naili; Yüz Soruda Türk Halk Edebiyatı, İstanbul, K 

Kitaplığı, 2000 

  

BORATAV, Pertev Naili; Yüz Soruda Türk Folkloru, İstanbul, K Kitaplığı, 

1999 

BUYRUK, Hazırlayan: Sefer Aytekin, Ankara, Ayyıldız Yayınları,2001 

 

CANAN, İbrahim; Alevi Sünni Meselesi, İstanbul, Nesil Yayınları, 2002 

 

CANAN, İbrahim; Hadis Ansiklopedisi Kütüb-i Sitte, İstanbul, cilt 12, s. 

415-417 

 

CEBECİOĞLU, Ethem; Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 

Ankara,1997 

 

COŞAN, Esat; Hacı Bektaş Veli’nin Makalatı, Ankara  

 

ÇAMUROĞLU, Reha; “Türkiye’de Alevi Uyanışı”, Alevi Kimliği, İstanbul, 

Editörler: T. Olsson, E. Özdalga, çev. Bilge Kurt Torun, Hayati Torun, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s. 96-103 

 



 309 

ÇAMUROĞLU, Reha; Günümüz Aleviliğinin Sorunları, İstanbul, Ant 

Yayınları, 1994 

 

DİERL, Anton Jozef; Anadolu Aleviliği, İstanbul, çev. Fahrettin Yiğit, Ant 

Yayınları, 1991 

 

ENGİN, İsmail; “Alevilerin Kendi Görüntüsünü Algılayışı ve Alevi İmajına 

Yönelik Bakış Açıları”, Tarihi ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye’de Aleviler 

Bektaşiler Nusayriler, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2004, s.275-302 

 

ELÇİN; Şükrü; Halk Edebiyatına Giriş, Ankara, Akçağ Yayınları, 1993 

 

ERÖZ, Mehmet; Türkiye’de Alevilik Bektaşilik, İstanbul,Otağ Matbaacılık, 

1977 

 

ERŞAHİN, İbrahim; Halk Kültürü ve Edebiyatı Sözlüğü, İstanbul, Ötüken 

Neşriyat, 2005 

 

FIĞLALI, Ethem Ruhi; Çağımızda İslam Mezhepleri Tarihi, İstanbul, Şa-to 

İlahiyat, 2001 

 

FIĞLALI, Ethem Ruhi; Türkiye’de Alevilik-Bektaşilik, İstanbul, Selçuk 

Yayınları, 1990  

 

GÖKALP, Ziya; Türk Töresi, İstanbul, Toker Yayınları, 1990 

 

GÖLPINARLI, Abdülbaki; On İki İmam, İstanbul, Der Yayınları, 1989  

 

GÜNAY, Ünver, GÜNGÖR, Harun; Türklerin Dini Tarihi, İstanbul 1997 

 

GÜNGÖR, Erol; Tarihte Türkler, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 1992 

 



 310 

HACI BEKTAŞ VELİ; Makalat, Ankara,  Yayına Hazırlayanlar: Ali Yılmaz, 

Mehmet Akkuş, Ali Öztürk, Türkiye Diyanet Vakfı, 2007 

 

HAVZA KAYMAKAMLIĞI; Havza, Sivas, Doğan Ofset, 2003 

 

HOCAOĞLU; Durmuş; “Milli Mütabakat Çerçevesinde Sünnilik ve Alevilik ”, 

Köprü Dergisi, sayı 62, 1998, s. 11-54 

 

İNAN, Abdulkadir; Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve 

Araştırmalar, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1995 

 

KALELİ, Lütfi; Binbir Çiçek Mozaiği Alevilik, İstanbul, Can Yayınları, 1996 

 

KAFESOĞLU, İbrahim; Türk Milli Kültürü, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2005 

 

KAYA, Hasan; Bir Başka Gözle Alevilik-Kızılbaşlık, İstanbul, Amaç 

Yayınları, 2000  

 

KAYGUSUZ, İsmail; Görmediğim Tanrıya Tapmam, Alevilik-Kızılbaşlık-

Metaryalizm, İstanbul, Alev Yayınları, 1996 

 

KILIÇ, Filiz; “Eskişehir-Üçsaray Köyü Hamza Şıh (Hamza Şeyh) Ocaklılarda 

Semah Ritüeli”, 2. Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve 

Bektaşilik Sempozyumu Bildiri Kitabı, II. Cilt,  2007, s.2 

 

KORKMAZ, Esat; Anadolu Aleviliği, İstanbul, Berfin Yayınları, 2000 

 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad; Türk Tarih-i Dinîsi, Ankara, Akçağ Yayınları, 2005a 

 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad; Anadolu’da İslamiyet, Ankara, Akçağ Yayınları, 2005b 

 



 311 

KUTLU, Sönmez; Alevilik-Bektaşilik Yazıları, Ankara, Ankara Okulu 

Yayınları, 2006 

  

KUTLU, Sönmez;  “Ehl-i Beyt” Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç İçinde  

Semerlendirilmesi, İslâmiyât, cilt 3, sayı 3, 2000, s. 99-120 

  

MELİKOFF, Irene; Uyur İdik Uyardılar, İstanbul, çev. Turan Alptekin, 

İstanbul, Demos Yayınları, 2006 

 

MELİKOFF, Irene; “Alevi-Bektaşiliğin Tarihi Kökenleri Bektaşi-Kızılbaş(Alevi) 

Bölünmesi ve Neticeleri”, Tarihi ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye’de 

Aleviler Bektaşiler Nusayriler, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2004, s. 17-23 

 

NOYAN, Bedri; Bektaşilik Alevilik Nedir, Ankara, 1985 

 

NOYAN, Bedri; Bütün Yönleriyle Bektaşilik ve Alevilik, Ankara, Ardıç 

Yayınevi, 1999 

 

NOYAN, Bedri; “Bektaşi ve Alevilerde Hukuk Düzeni (Düşkünlük)”, I. 

Uluslararası Türk Folklor Kongresi Bildirileri, Ankara, 1976 

 

OCAK, Ahmet Yaşar; “Alevi”, İstanbul, Diyanet İslam Ansiklopedisi, 1989, 

s.368-369 

 

OCAK, Ahmet Yaşar; Türk Heterodoksisinin Teşekkülü, İstanbul, Dergah 

Yayınları, 1996  

 

OCAK, Ahmet Yaşar; ”Aleviliğin Tarihsel Sosyal Tabanı ile Teolojisi 

Arasındaki İlişki Problemine Dair”, Tarihi ve Kültürel Boyutlarıyla 

Türkiye’de Aleviler Bektaşiler Nusayriler, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2004,s. 

385-398 

 



 312 

 

ONAT, Hasan; “Kızılbaşlık Farklılaşması Üzerine”, İslâmiyât, cilt 6, sayı 3, 

s.111-126 

 

ÖKTEM, Niyazi; Laiklik Din ve Alevilik Yazıları, İstanbul, Ant Yayınları, 

1994 

 

ÖKTEM, Niyazi; “Anadolu Aleviliğinin Senkretik Yapısı”, Tarihi ve Kültürel 

Boyutlarıyla Türkiye’de Aleviler Bektaşiler Nusayriler,  İstanbul, Ensar 

Neşriyat, 2004 s. 221-239 

 

ÖZKIRIMLI, Atilla; Alevilik Bektaşilik Toplumsal Bir Başkaldırının 

İdeolojisi, İstanbul, Cem Yayınları, 1998 

 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri; Tarihi Boyunca Bektaşilik, İstanbul, Yeni Boyut, 

1998 

 

ROUX, Jean Paul; Türklerin ve Moğolların Eski Dini, İstanbul, çev. Aykut 

Kazancıgil, Kabalcı Yayınları, 2002 

 

SARIKAYA, Mehmet Saffet; Anadolu Aleviliğinin Tarihi Arka Planı, 

İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2003 

 

ŞAHİN, Teoman; Alevilere Söylenen Yalanlar I, Ankara, 1995 

 

ŞENER, Cemal; Yaşayan Alevilik, İstanbul, Ant Yayınları, 1996 

 

ŞENER, Cemal; Alevilik Olayı Toplumsal Bir Başkaldırının Kısa 

Tarihçesi, İstanbul, Ant Yayınları, 1998 

 



 313 

TALAS, Mustafa; “Eski Türk Dini Olan Göktanrı İnancı ve Türk Alevilik-

Bektaşiliğinin Benzerlikleri”, Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, sayı 3, 

Ocak-Şubat-Mart 2005, s. 281-292 

 

TEMİZ, Hüseyin; Aleviliğin Gerçek Yüzü ve Özü, İstanbul, 1999 

 

TEZCAN, Mahmut; Kültürel Antropoloji, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1997 

 

TUR, Derviş; Erkanname, İstanbul, Can Yayınları, 2001 

 

TÜRKDOĞAN, Orhan; Alevi Bektaşi Kimliği, İstanbul, Timaş Yayınları, 

2004 

 

ULUDAĞ, Süleyman; “Müzakereler”, Tarihi ve Kültürel Boyutlarıyla 

Türkiye’de Aleviler Bektaşiler Nusayriler, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2004, 

s.151-177 

 

ÜÇER, Cenksu; Tokat Yöresinde Geleneksel Alevilik, Ankara, Ankara 

Okulu Yayınları, 2005 

  

ÜZÜM, İlyas; Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik, İstanbul, İsam 

Yayınları, 2007 

  

ÜZÜM, İlyas;  Günümüz Aleviliği, İstanbul, İsam Yayınları, 1997 

 

ÜZÜM, İlyas; “Alevilerin Caferi Mezhebine Mensubiyetinin Arka Planı Alevilik-

Caferilik İlişkisi veya İlişkisizliği”, İslâmiyât, cilt 6, sayı 3, 2003, s. 127-150 

 

Velayetname Hacı Bektaş Veli, Ankara, Yayına Hazırlayan: Hamiye Duran, 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2007 

 



 314 

YAMAN, Ali; Kızılbaş Alevi Ocakları, Ankara, Elips Kitap, 2006 

 

YAVUZ,Hakan; “Alevilerin Türkiye’deki Medya Kimlikleri:”Ortaya Çıkış”ın 

Serüveni”, Tarihi ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye’de Aleviler Bektaşiler 

Nusayriler, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2004, s.57-87 

  

YILDIZ, Harun; “Alevi-Bektaşi Geleneğinde Düşkünlük”, 2. Uluslararası Türk 

Kültür Evreninde Alevilik ve Bektaşilik Sempozyumu Bildiri Kitabı, II. 

Cilt,  2007, s. 1247-1260 

 

YÖRÜKAN, Yusuf Ziya; Anadolu’da Aleviler ve Tahtacılar, İstanbul,  

Yayına Hazırlayan: Turhan Yörükan, Ötüken Neşriyat, 2006 

 

 

(Erişim) http://www.samsun.gov.tr/gd_tarih.asp, 20 Kasım 2007 

(Erişim) http://www.samsun.gov.tr/gd_coğrafi.asp, 20 Kasım 2007 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     



 315 

   EKLER 

 EK-1. KAYNAK KİŞİLER 

 

1. Ali Uysal, 1962 doğumlu, ilkokul mezunu, esnaf, çiftçi 

2. Arslan Satılmış, 1943 doğumlu, ilkokul mezunu, esnaf 

3. Asiye Ateş, 1953 doğumlu, ilkokul mezunu, ev hanımı 

4. Aziz Özdemir, 1942 doğumlu, ilkokul mezunu, emekli, çiftçi, cem aşığı 

5. Dudu Özdemir, 1960 doğumlu, ilkokul mezunu, ev hanımı 

6. Emin Emre Uysal, 1988 doğumlu, üniversite öğrencisi 

7. Fatma Şahin, 1948 doğumlu, ilkokul mezunu ,ev hanımı 

8. Fatma Ünlüyol, 1953 doğumlu, ilkokul mezunu, ev hanımı 

9. Güller Ergül, 1958 doğumlu, ilkokul mezunu, ev hanımı  

10. Habibe Erdoğan, 1940 doğumlu, okur-yazar değil,ev hanımı 

11. Hamza Ateş, 1952 doğumlu, lise mezunu, emekli 

12. Hazım Doğan, 1968 doğumlu, lise mezunu, din görevlisi 

13. Hüseyin Erdoğan, 1938 doğumlu, ilkokul mezunu, çiftçi 

14. İbrahim Birvar, 1945 doğumlu, ilkokul mezunu, emekli, dede 

15. Mahmut Açıkgöz, 1922 doğumlu, ilkokul mezunu, emekli 

16. Mehmet Uysal, 1940 doğumlu, ilkokul mezunu, emekli 

17. Musa Erdoğan, 1948 doğumlu, ilkokul mezunu, çiftçi 

18. Mustafa Kurtça, 1919 doğumlu,  ortaokul mezunu, emekli 

19. Ruşen Özdemir, 1957 doğumlu, üniversite mezunu, memur 

20. Salih  Emre Özdemir, 1989 doğumlu, lise öğrencisi 

21. Satı Kurtça, 1930 doğumlu, okur- yazar değil, ev hanımı 

22. Satı Uysal, 1968 doğumlu, ilkokul mezunu,  ev hanımı 

23. Senem Buyruk, 1915 doğumlu, okur-yazar değil 

24. Şaziye Özdemir , 1946 doğumlu, okur-yazar değil, ev hanımı 

25. Şemsi Uysal, 1940 doğumlu, okur-yazar değil, ev hanımı 

26. Veysel Buyruk, 1938 doğumlu, ilkokul mezunu, emekli, dede 

27. Yosma Esma Satılmış, 1945 doğumlu, okur-yazar değil, ev hanımı 

28. Zehra Kurtça, 1942 doğumlu, okur- yazar değil, merhume 

29. Zeynel Ergül 1948 doğumlu, lise mezunu, emekli 



 316 

EK-2. FOTOĞRAFLAR  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 1: Kız istemede tarikat abdesti alan şahıslar 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 2: Kız istemede ferraş hizmeti  



 317 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 3: Kız istemede seccade hizmeti 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 4:  



 318 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 5: Dede huzurunda dara duran oğlan ve kız babaları 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 6: Gelin ve damat adayına yüzük takan dede 



 319 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 7: Büyüklerin elini öpen gelin ve damat adayı 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 8: Soku başındaki köylüler 



 320 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 9: Soku döven köylüler 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 10: Soku başından davul eşliğinde dönen köylüler 



 321 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 11: Sin sin ateşi etrafında halay çeken köylüler. 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 12: Damat traşı yapılırken 



 322 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 13: Damat donatma 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 14 



 323 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 15: Gelin arabası ve düğün konvoyu 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 16: Gelinin kardeşi geline kuşak bağlarken 
 



 324 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 17: Geline duvak örtülürken 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 18: Merzifon Piri Baba Türbesinden görünüm 



 325 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 19: Merzifon Piri Baba Türbesinden görünüm 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 20: Merzifon Piri Baba Türbesindeki geyik boynuzu 



 326 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 21: Merzifon Piri Baba Türbesindeki dilek duvarı 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 22: Arap Dede türbesinin dıştan görünümü 



 327 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 23: Arap Dede türbesinin içerden görünümü 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 24: Arap Dede türbesinin içerden görünümü 
 



 328 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 25: Arap Dede türbesi içindeki mum ocağı 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 26: Ağca Dede türbesinin dıştan görünümü 



 329 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 27: Ağca Dede türbesinin içerden görünümü 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 28: Tenis Pınarı 



 330 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 29: Tenis Pınarı’nın kitabesi 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 30: Tenis Pınarında mum yakılan yer 



 331 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 31: Karga Köyü camii 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 32: Karga Köyü caminin içerden görünümü 



 332 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 33: Çilehane ocağı dedesi Veysel Buyruk 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 34: Karga Köyü cem evinin dıştan görünümü 



 333 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 35: Karga Köyü’nde cem evi yapılmadan önce evde yapılan cem. 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 36:  
 
 



 334 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 37: Karga Köyü cem evinin mutfağı 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 38: Karga Köyü cem evinin yemekhanesi 



 335 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 39: Karga Köyü cem evinin içerden görünümü 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 40: Kırklar meydanı olarak da adlandırılan meydan  
 
 



 336 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 41: Paça ya da Cintiyan 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 42: Etek 



 337 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 43: Şilteri 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 44: Üç peş, Kutnu 



 338 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 45: Kuşak 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 46: Delme 



 339 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 47: Salta  
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 48: Tirşe ve Hz. Fatma’yı simgeleyen al başlık 
 



 340 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 49: Pullu çember 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 50: 



 341 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 51: Üç beş giymiş bir bacı  
 
 
 
 
 
 
 



 342 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 52: Dar öncesi secdeye giderek niyazda bulunan bir cem ereni 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 53: Dara duran bir cem ereni  



 343 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 54: Musahipli canların dede etrafında dizilişi 
 
 
     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 55: Dara duran cem erenleri 



 344 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 56: El suyu tepsisi 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 57: Tarikat abdesti aldıran er ve bacı 



 345 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 58: Tarikat abdesti alan canlar 
  
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 59: ibrikçi er ve bacı darda dururken 



 346 

 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 60: Meydanı süpürmekte kullanılan süpürge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 61: Meydanı süpüren ferraş  



 347 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 62: Darda duran ferraş 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 63: Dedeye secde halinde niyazda bulunan ferraş 



 348 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 64: Seccadeye niyaz eden seccadeci 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 65: Seccadenin sağ üst köşesine niyaz eden seccadeci 



 349 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 66: Seccadenin sol üst köşesine niyaz eden seccadeci 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 67: Seccadenin sağ alt köşesine niyaz eden seccadeci 



 350 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 68: Seccadenin sol alt köşesine niyaz eden seccadeci 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 69: Seccadenin ortasına niyaz eden seccadeci 



 351 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 70: Çerağ (delil) uyandırmada kullanılan şamdan 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 71: Çerağcı mumları yakarken 



 352 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 72: Çerağcı dede huzurunda dara dururken 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 73: Cem aşıklarından görünüm 



 353 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 74: Allah Allah nidalarıyla niyaz eden cem erenleri  
  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 75: Allah Allah nidalarıyla niyaz eden cem erenleri 



 354 

 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 76: Darda duran cem erenleri 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 77: Sofra duası yapan dede ve canlar 



 355 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 78: Sofrada niyaz eden dede ve cem erenleri 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 79: Kurban lokması yiyen canlar 



 356 

 
 
 
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 80: Gözcü dede huzurunda darda dururken 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 81: Gözcü asasına niyaz ederken. 



 357 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 82: Dede huzurunda dara duran bekçiler. 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 83: Dededen duasını alıp elini öpen bekçiler. 



 358 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 84: Dede canlara duaz ve deyişlerde geçen manaları açıklarken 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 85: Dede huzurunda lokma duası alan cem ereni. 



 359 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 86: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen el ele tutuşan cem 
erenlerinden görünüm 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 87: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen el bağlayan cem 
erenlerinden görünüm 



 360 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 88: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen niyaz getiren cem erenleri 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 89: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen ayakta niyaz  getiren cem 
erenleri 



 361 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 90: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen ayakta vazife yapan aşıklar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 91: Miraçlama’da okunan bölümü temsilen ellerini secdeye doğru 
indiren cem erenleri 



 362 

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 92: Miraçlama’da okun an bölümü temsilen secdeye giden cem 
erenleri 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 93: Kırklar semahı dönen er ve bacılar 



 363 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 94: Kırklar semahı dönen er ve bacılar 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 95: Kırklar semahından sonra dara duran er ve bacılar 



 364 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 96: Yanındaki erin omzuna niyaz getiren bacı 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 97: “El ele el Hakka” yı temsilen ele ele tutuşan dede ve kırklar 
semahı dönen canlar 



 365 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 98: Semahta ağırlama  
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 99 : Semahın hızlandığı an 



 366 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 100: Seccadeyi meydandan kaldıran kırklar semahı dönen er ve 
bacılar 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 101: Niyazlaşan erler 



 367 

 
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 102: Niyazlaşan er ve bacı 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 103: Semahta ağırlama bölümü 



 368 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 104: Semahın hızlandığı an 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 105 



 369 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 106: Dededen dua alan aşıklar 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 107: Otantik kıyafetleri ile semah dönen bacılar 



 370 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 108: Otantik kıyafetleri ile dara duran rehber ve musahip adayları 
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 109: 



 371 

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 110 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 111: Niyazlaşan dede ve canlar 



 372 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 112: Niyazlaşan musahip adayı canlar 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 113: Cemdeki canlarla niyazlaşan rehber, musahip adayı er ve bacılar 
 



 373 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 114:Seccade duası alan rehber ve musahip adayı erler. 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 115: Meydana getirilen kurbanlık koç 
 



 374 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 116 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 117:  
 



 375 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 118: Rehber eşliğinde beyaz kıyafetleriyle meydana gelen musahip 
adayları 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 119: Dede huzuruna çıkan rehber ve musahip adayları 



 376 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 120: Meydandan düşünmek için rehber eşliğinde geri dönme 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 121 



 377 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 122: Secdedeki rehber ve musahip adayları 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 123:  



 378 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Resim 124 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 125: Cemdeki canlarla niyazlaşan musahip çiftler 



 379 

 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 126: Yedullah Ayeti okunurken 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 127: Dede musahiplerin sırtını sıvazlıyor 



 380 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 128: Dede rehber ve  musahip çiftlere yürek lokması veriyor 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 129 



 381 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 130: Lokma duası alan musahipler 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 131: Lokma dağıtan musahipler 



 382 

 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 132: Musahiplerin cemdeki canlara dağıttığı lokma 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 133 



 383 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 134: Düğünde semah dönenler. 
  
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 135: 



 384 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   Resim 136: Aşık Aziz Özdemir 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 137: 



 385 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 138: Hüseyin Kurtça (Şef Hüseyin) 
 
 
 
 
 
 



 386 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 139: Kaynak kişiler, Mustafa Kurtça. Mahmut Açıkgöz  
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 139: Kaynak kişi Senem Buyruk 



 387 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 140: Karga Köyü’nde mülakat yaptığımız şahıslar: Soldan: Satı 
Kurtça, Aziz Özdemir, Hüseyin Erdoğan, Yosma (Esma) Satılmış, Arslan 
Satılmış, Hamza Ateş, Asiye Ateş, Şaziye Özdemir.  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 141: 



 388 

  
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 142: 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 143: 



 389 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 144: 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resim 145: 

 

 



 390 

ÖZET 

 

ÖZDEMİR, Emrah. Samsun İli Havza İlçesi Karga Köyü Monografisi, Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara, 2008 

  

Bu çalışmamızda Samsun İli, Havza İlçesi, Karga Köyü ile ilgili bir 

monografi hazırladık. Köydeki halk edebiyatı ürünleri, köyde uygulanmakta 

olan geçiş dönemleri, köydeki halk hekimliği uygulamaları, inançlar, kutsal 

kabul edilen yerler, eğlenceler ve bayramlar çalışmamızda yer verdiğimiz 

ürünlerdir. Bunun yanında, köy halkının inanç yapısı, temel İslami inançlara 

yaklaşımı, tasavvuf ve tarikat anlayışı da çalışmamızda yer almıştır. 

Köyümüzde Alevi-Bektaşi inancının olması hasebiyle Alevi-Bektaşi inancının 

tarihi teşekkülü ve gelişimi hakkında bilgi verdik. Alevilik-Bektaşilik 

farklılaşmasının nedenleri ve  Alevi-Sünni bütünleşmesinin gerekliliği üzerine 

görüşler belirttik. Alevilik-Bektaşiliğin inanç yapısı ve inanç yapısının 

dayandığı esasların yanında Alevilik-Bektaşiliğin yazılı kaynaklarının da 

tanıtımını yaptık. 

 Araştırma alanımız olan Samsun İli’nin, Havza İlçesinin ve Karga 

Köyü’nün tarihi ve coğrafi özellikleri hakkında bilgi verdik.  

  

 

Anahtar Sözcükler 

1. Karga Köyü 

2. Monografi 

3. Alevilik 

4. Bektaşilik 

5. Halk Edebiyatı Ürünleri 

 

 

 

 

 



 391 

    ABSTRACT 

 

ÖZDEMİR, Emrah. The Monograph of Karga Village in the Town of Havza in 

Samsun, Master Thesis. Ankara, 2008 

  

 In this study, I prepared a monograph of Karga village, in the town of 

Havza in Samsun. Products of folk literature of village, transition eras that 

applied in the village, folk medicine applications, beliefs, sacred places, 

entertaintments and bairams are the main subjects of this study. Also, the 

beliefs of villagers, villagers’ approaches to Islamic beliefs, Sufism and tariqat 

undersating are focused on this work. Since there is Alevi-Bektashi belief in 

Karga village, I give information about the history and about the reasons of 

variation of Alevism and Bektashism and necessary unity of Alevi-

Bektashism. Additionally, I introduce some written sources which are about 

Alevi- Bektashi situation. 

 In addition, I give information about the history and geographic features 

of Havza village development of Alevi-Bektashi belief. I collect and write 

different views   

 

 

Key Words 

 1. Karga Village 

 2. Monograph 

 3. Alevism 

 4. Bektashism 

 5. Products of Folk Literature 

 

 

 


