
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

 Tefsir Bilim Dalı  

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

MOLLA AHMED HİLMÎ EL-KOĞÎ VE TEFSİRA HİLMÎ ADLI ESERİ 

 

 

Hüseyin İNCİ 

11908001 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi. Abdullah TEMİZKAN 

 

 

Diyarbakır 2019 



 

 

 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Tefsir Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

MOLLA AHMED HİLMÎ EL-KOĞÎ VE TEFSİRA HİLMÎ ADLI ESERİ 

 

 

Hüseyin İNCİ 

11908001 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi. Abdullah TEMİZKAN 

 

 

 

Diyarbakır 2019



TAAHHÜTNAME 

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamış olduğum “Molla Ahmed Hilmî el-Koğî ve Tefsira Hilmî Adlı Eseri” adlı 

tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve Tez 

Yazım Kılavuzu’na uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, tezimin kağıt ve 

elektronik kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde 

saklanmasına izin verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin 

ilgili maddeleri uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim.  

10/06/2019 

Hüseyin İNCİ



T.C

DİCLE ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ 

DİYARBAKIR 

         Hüseyin İNCİ tarafından yapılan “Molla Ahmed Hilmî el-Koğî ve Tefsira 

Hilmî Adlı Eseri” konulu bu çalışma, jürimiz tarafından Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı/Tefsir Bilim Dalında YÜKSEK LİSANS tezi olarak kabul edilmiştir.  

Jüri Üyesinin 

Ünvanı Adı Soyadı    

Başkan: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah TEMİZKAN 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Ahmet ÖZDEMİR 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Yusuf HAKLI 

 Tez Savunma Sınavı Tarihi: 02/07/2019 

Yukarıdaki bilgilerin doğruluğunu onaylarım. 

…./.…/2019 

Prof. Dr. Nazım HASIRCI 

ENSTİTÜ MÜDÜRÜ 



I 

ÖN SÖZ 

Kur’an-ı Kerîm Hz. Peygamber’e indirildiğinden bu yana Müslümanlar için 

birincil kaynak olmuştur. Hz. Peygamber döneminde ihtiyaca göre parça parça tefsîr 

edilen Kur’an ayetlerinin İslâm dinine girenlerin çoğalması ve İslam topraklarının 

genişlemesiyle beraber daha kapsamlı açıklanmasına ihtiyaç duyulmuştur.  

İslâm âlimleri, ilk dönemlerden başlayarak günümüze kadar Kur’an ayetlerini 

farklı bakış açılarıyla tefsîr edip Müslümanların istifade edeceği kıymetli eserler 

geride bırakmışlardır. Kimileri ayetleri tefsir ederken daha çok başka ayet, hadis, 

sahâbe ve tâbiûn sözlerine başvurdukları için kitapları rivayet tefsirleri diye 

tanınmıştır. Kimileri ise rivayetlerden çok dirayet metodundan, yani Arap dili ve 

İslamî ilimlerden istifade etmiştir. Dolayısıyla bunlar dirayet tefsirleri diye meşhur 

olmuşlardır. Çalışmamızın konusu olan “Tefsîra Hilmî” adlı eser de son dönem 

Diyarbakır ulemasından merhûm müellif Ahmed Hilmî el-Koğî tarafından Âl-i İmrân 

sûresi 9. ayetine kadar meâli yapılan ve Bakara sûresi 222. ayetine kadar da tefsiri 

yapılan ve birçok tefsîr eserinden yararlanılarak yazılan bir eserdir. Müellif, eserinde 

rivayet metodunu kullanmanın yanında dirayet metodundan da yararlanmıştır. 

Tefsîra Hilmî’nin tefsîr yöntemini tespit etmeyi hedeflediğimiz bu 

çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde müellifin hayatı, ilmî kişiliği 

ve eserleri ele alınmıştır. İkinci bölümde mezkûr tefsîr’in genel özellikleri ve 

müellifin yararlandığı kaynaklar tanıtılmıştır. Üçüncü bölümde ise bu tefsîr rivayet 

ve dirayet açısından ele alınmıştır. Ayrıca hurûf-u mukattaa, nâsih-mensûh, sebeb-i 

nüzûl, Kur’an’ın kıssaları ve İsrâiliyât gibi Kur’an ilimleri açısından da 

incelenmiştir.  



II 

Bu çalışmayı hazırlarken şahsıma desteğini esirgemeyen, tecrübe ve birikimi 

ile beni yönlendiren değerli hocam Dr. Öğr. Üyesi Abdullah TEMİZKAN’a ve 

manevi desteğini üzerimde hissettiğim aileme teşekkürü borç bilirim.  

Hüseyin İNCİ    

Diyarbakır-2019 



III 

ÖZET 

Ahmed Hilmî el-Koğî hayatını ilim tahsili, tedrisi ve te’lifi ile geçirmiştir. 

Tefsîre dair yazdığı Tefsîra Hilmî adlı eserin dili Kürtçe olup Fâtiha, Bakara ve Âl-i 

İmrân sûresinin ilk dokuz âyetiyle sınırlıdır.  

Çalışmamız giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Girişte çalışmanın 

konusunun Ahmet Hilmî el-Koğî ve tefsire dair yazdığı Tefsîra Hilmi adlı eser 

olduğu, çalışmanın amacının da Şark bölgesi âlimlerinden olan el-Koğî’nin tefsir 

yönünün ortaya çıkmasını sağlamak olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca girişte 

çalışmanın yöntemi kısaca şöyle ortaya konmuştur: Kürtçe olan tefsirdeki bilgiler 

Türkçeye çevrilmiş ve aktardığı bilgiler tefsir ilmi açısından tahlil edilmiştir.  

Birinci bölümde el-Koğî’nin hayatı, ilmi kişiliği ve eserleri tanıtılmıştır. 

İkinci bölümde tefsirin genel özellikleri ele alınmış olup, tefsirin en belirgin 

özelliklerinden birisinin de ayetlerdeki kelimelerin sözlük ve ıstılahî anlamları 

arasındaki münasebeti belirtmesi olduğu ifade edilmiştir. Yine ikinci bölümde el-

Koğî’nin hangi tefsir kaynaklarından yararlandığı belirtilmiştir. Üçüncü bölümde ise 

müfessirin tefsirdeki metodu incelenmiştir. Müfessir, rivayet tefsiri olarak Kur’an’ı 

Kur’an ile, Kur’an’ı sünnet ile, Kur’an’ı sahâbe sözü ile ve Kur’an’ı tâbiûn sözüyle 

açıklamaktadır. Dirayet noktasında da müfessir ayetleri tefsir etmede sarf-nahiv, 

belâgat, kelam ve fıkıh ilimlerini kullanmıştır. Ayrıca müfessir tefsirde hurûf-u 

mukattaa, nâsih-mensûh, sebeb-i nüzûl, Kur’an kıssaları ve İsrâiliyât gibi Kur’an 

ilimlerinden de istifade etmiştir.  

Anahtar Sözcükler  

Ahmed Hilmî el-Koğî, Tefsîra Hilmî, Bakara sûresi, Tefsîr. 



IV 

ABSTRACT 

Ahmed Hilmi al-Kogi spent his life with studying, educating and writing of 

science. The language of his book Tafsîra Hilmi, written on Tafsîr, is Kurdish and 

limited Al-Fâtiha, Baqara and the first nine verses of Âl-i İmran Surah. 

Our study consists of an introduction and three parts. In the introduction, it is 

stated that the subject of the study is Ahmet Hilmi al-Kogi and his work Tefsira 

Hilmi wrote about the tafsir and that the aim of the study is to reveal the tafsir aspect 

of al-Kogi, one of the scholars of the Orient region. In addition, the method of the 

study is explained briefly as follows: The information in the Kurdish Tafsir has been 

translated Turkish and the information it has been analyzed in terms of the 

tafsir sicence.  

In the first chapter, the life, scientific personality and works of al-Kogî are 

introduced. In the second chapter, the general features of tafsir are discussed and it is 

stated that one of the most prominent features of tafsir is the relationship between the 

dictionary and the meaning of the words in the verses. Also, it is indicated the 

sources of tafsir al-Kogi used. In the third regions, the method of glossator in tafsir is 

examined. The glossator explains the Qur'an with the Qur'an, the Qur'an with sunnah 

and the Qur'an with the word of the companions and the Qur'an with the word of the 

successors of companions as the narrative tafsir. The glossator uses grammar-syntax, 

rhetoric, kalam and fiqh sciences in the interpretation of the verses at the acumen 

tafsir. He also have benefited from the Qur'anic sciences such as hurûf-u mukattaa, 

nâsıh-mensûh, reason for revelation, Qur'an parables and İsrâiliyât in the tafsir. 

Key Words:       

Ahmed Hilmî al-Kogî, Tafsîra Hilmî, Surah al-Baqara, Tafsir.



V 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ......................................................................................................................... I 

ÖZET......................................................................................................................... III 

ABSTRACT .............................................................................................................. IV 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... V 

KISALTMALAR ................................................................................................... VII 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

I. ÇALIŞMANIN KONUSU VE AMACI ................................................................... 1 

II. İÇERİK VE YÖNTEM ........................................................................................... 2 

BİRİNCİ BÖLÜM 

AHMED HİLMÎ EL-KOĞÎ’NİN HAYATI VE ESERLERİ 

1.1. HAYATI ............................................................................................................... 4 

    1.1.1. Doğumu, Nesebi, Şahsiyeti ve Vefatı ............................................................. 4 

    1.1.2. İlmi Kişiliği ve Hocaları ................................................................................. 6 

1.2. ESERLERİ ............................................................................................................ 9 

    1.2.1. Telif Eserleri ................................................................................................. 10 

    1.2.2. Hat Eserleri ................................................................................................... 13 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEFSÎRA HİLMÎ’NİN SİSTEMATİK AÇIDAN TANITIMI 

2.1. TEFSİRİN ÖZELLİKLERİ ................................................................................ 15 

2.2. TEFSİRİN KAYNAKLARI ............................................................................... 17 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TEFSÎRA HİLMÎ’NİN YÖNTEMİ 

3.1. AYETLERİN İCMALİ ANLAMI ...................................................................... 21 

3.2. AYETLERİN TEFSİRİ ....................................................................................... 21 



VI 

    3.2.1. Tefsira Hilmî’nin Rivayet Boyutu ................................................................ 21 

      3.2.1.1.Kur’an’ın Kur’an ile Tefsiri ..................................................................... 23 

      3.2.1.2. Kırâatlerden faydalanması ...................................................................... 25 

      3.2.1.3.Kur’an’ın Sünnetle Tefsiri ....................................................................... 27 

      3.2.1.4.Kur’an’ın Sahâbe Sözüyle Tefsiri ............................................................ 35 

      3.2.1.5. Kur’an’ın Tâbiûn Sözüyle Tefsiri ........................................................... 38 

    3.2.2.Tefsirin Dirayet Boyutu ................................................................................. 40 

      3.2.2.1.Dil Yönü ................................................................................................... 40 

a. Lugât İlmi Açısından ..................................................................................... 40 

1.Kelimelerin başka dillerdeki anlamını belirtme .......................................... 40 

2. Kelimelerin sözlük ve terim anlamları arasındaki münasebet ................... 41 

3. Kelimelerin Istılâhî anlamlarını belirtme ................................................... 44 

b. Sarf-Nahiv İlmi Açısından ............................................................................ 46 

1. Sarf İlmi Açısından .................................................................................... 46 

2. Nahiv İlmi Açısından ................................................................................. 49 

c. Belagât İlmi Açısından .................................................................................. 53 

1. Beyân İlmi .................................................................................................. 53 

2. Meâni İlmi .................................................................................................. 54 

 3.2.2.2. Kelâmî Yönü ............................................................................................ 57 

     3.2.2.3. Fıkhî Yönü ............................................................................................... 61 

     3.2.3. Kur’an ilimleri açısından Tefsîra Hilmî ....................................................... 67 

       3.2.3.1. Hurûf-u Mukattaa ................................................................................... 67 

       3.2.3.2. Sebeb-i Nüzûl ......................................................................................... 68 

       3.2.3.3. Nâsih-Mensûh ........................................................................................ 74 

       3.2.3.4. Kur’an Kıssaları ..................................................................................... 76 

       3.2.3.5. İsrâiliyat.................................................................................................. 78 

SONUÇ ...................................................................................................................... 80 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 82 



VII 

KISALTMALAR 

b. Bin (oğlu)

s.a.v. Sallallahu aleyhi ve selem

s. Sayfa

c. Cild

h. Hicri

Hz. Hazreti  

ö.  Ölüm  

DİA  TDV İslam Ansiklopedisi 

İFAV  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

a.g.e.  Adı geçen eser 

cc. Celle Celaluhu

a.s Aleyhi’sselam

ts Tarihsiz

TDV Türkiye Diyanet Vakfı

İSAM İslam Araştırmalar Merkezi



1 

GİRİŞ 

I. ÇALIŞMANIN KONUSU VE AMACI

Çalışmanın konusu, 1942-1996 yılları arasında yaşayan Ahmed Hilmî el-

Koğî ve tefsire dair kaleme aldığı Tefsîra Hilmî adlı eseridir. Eserde Fatiha sûresi ile 

Bakara sûresi 222. ayete kadar yapılan tefsir yer almaktadır.  Ayrıca Bakara sûresi 

222. ayetten Al-i İmrân 9. ayete kadar da ayetlerin sadece meâlleri verilmiştir.

Ahmed Hilmî el-Koğî, şark bölgesindeki birçok medresede eğitim dilinin 

Kürtçe olması ve öğrencilerin dini meseleleri daha iyi kavraması için eserlerini 

Kürtçe kaleme almıştır.1 Fıkıh, akaid vb. İslâmî ilimlerde Müslümanların hizmetine 

katkı sağlama amacıyla eser telif eden el-Koğî, aynı amaç doğrultusunda tefsir 

yazmaya da ömrünün sonlarına doğru karar vermiştir. Çalışmamızın amacı fıkıh, 

kelam, nahiv, tefsir gibi birçok alanda eser telif eden şark bölgesi âlimlerinden 

Ahmed Hilmî el-Koğî’nin tefsir yönünü tesbit etmektir. Özellikle İslamî ilimlerin 

tedrisine ömrünü adayan el-Koğî’nin interdisipliner formasyonunu kullanarak yazmış 

olduğu tefsirinin boyutlarının incelenmesi onun ilmi kişiliğinin tanıtılmasına vesile 

olabileceği gibi Kur’an’ı yorumlama biçiminin gün yüzüne çıkmasına katkı 

sağlayacaktır. Ayrıca klasik eğitim ile yetişen ve modern dönem eğitiminden 

geçmemiş bir zihnin ürünü olan çalışmaların günümüz tefsir çalışmalarına katkısı 

anlaşılmış olacaktır.  

1 el-Koğî’nin oğlu Molla Mehdi Yalçın ile yaptığım görüşmede kendisi babasının eserlerini 

Kürtçe yazmasının sebebinin, Kürtçe konuşan halkın anladıkları dilde kitap okumalarını sağlamak 

olduğunu ifade etmiştir. 



2 

 

II. İÇERİK VE YÖNTEM  

Çalışmanın birinci bölümünde el-Koğî’nin hayatı, ilmî kişiliği ele alınmıştır. 

Ayrıca onun fıkıh, akâid ile nahiv ilimleri başta olmak üzere farklı alanlarda Kürtçe 

ve Arapça eserler kaleme aldığı, kullandığı dilin ve üslûbun açık ve sade olması 

sebebiyle eserlerine bir teveccüh söz konusu olduğu belirtilmiştir.   

İkinci bölümde tefsirin sistematik açıdan tanıtımı yapılmış olup, öncelikle 

tefsirin genel özellikleri maddeler halinde aktarılmıştır. Daha sonra müfessirin 

yararlandığı kaynaklar da tanıtılmıştır. Müfessirin birçok eserden istifade ettiği 

görülse de özellikle Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî, Begavî’nin Me’âlimu’t-Tenzîl ve 

Bursevî’nin Rûhü’l-Beyân adlı eserlerinden daha fazla istifade ettiği tespit edilmiştir. 

Üçüncü bölümde ise, müfessirin âyetleri yorumlama üslûbu ve tekniği ortaya 

konmaya çalışılmıştır. Öncelikle Kur’an’ın Kur’an’la, Kur’an’ın sünnetle, Kur’an’ın 

sahâbe sözüyle ve Kur’an’ın tâbiûn sözüyle tefsir edilmesi gibi tefsirin rivayet yönü 

incelenmiş ve tefsirde kırâat ilminin nasıl kullanıldığına değinilmiştir. Ayrıca tefsirin 

dirayet alanında da dil, kelam ve fıkıh yönü incelenmiştir. Sonrasında ise tefsir 

hurûf-u mukataa, nâsih-mensûh sebeb-i nüzûl, Kur’an kıssaları, İsrâiliyat gibi Kur’an 

ilimleri açısından incelenmiştir.  

Çalışmadaki ayet meâlleri Türkiye Diyanet Vakfı meâlinden alınmıştır. Bu 

çalışma kapsamında müellifin bizzat el yazısıyla yazdığı eserin ilk nüshasının 

çocukları tarafından yapılmış baskısı baştan sona okunmuştur. Kürtçe olan eserdeki 

bilgiler Türkçeye çevrilmiş, yer yer alıntı yapılmış ancak bu bilgiler daha çok 

tarafımızdan kompoze edilmiştir. Ayrıca aktardığı bilgiler tefsir ilmi açısından tahlil 

edilmiştir. Ele alınan konularda müellifin meseleye nasıl değindiği aktarılmadan 

önce konuyla ilgili diğer eserlerden nakillerde bulunulmuştur. Böylece müellifin 

meseleleri değerlendirmesi ile diğer kaynaklardaki bilgiler karşılaştırılmaktadır. Yine 

konu başlığının tanımı ve kısaca özellikleri anlatıldıktan sonra o konuyla ilgili 

müellifin örnekleri sıralanmıştır.   

Rivayet tefsiri kapsamında kabul edilen Kur’an’ın sünnet ile açıklanması 

başlığında, müfessirin birçok hadis kitabından rivayet ettiği ve bizim de örnek olarak 



3 

 

zikrettiğimiz hadislerin sıhhat durumu belirtilmiştir. Ayrıca müfessirin ayetin tefisiri 

bağlamında zikrettiği sebeb-i nüzûl rivayetlerinden bizim de örnek olarak 

aktardığımız rivayetler başta Süyûtî’nin Lübâbü’n-Nükûl kitabı olmak üzere diğer 

sebeb-i nüzûl kitaplarındaki rivayetler ile karşılaştırılmıştır.   

Belirtmemiz gereken diğer bir husus da Bakara sûresi 222. ayetten Al-i İmrân 

sûresi 9. ayete kadarki tefsiri yazan el-Koğî’nin oğlu Molla Abdulkuddus Yalçın’dır. 

Kendisi ayetleri yorumlamada babasının yöntemini devam ettirip, onun metoduyla 

ayetleri izah ettiği için Abdulkuddus Yalçının da örneklerini almayı uygun gördük. 

Ancak dipnotlarda ayırıma gidilmeden hepsinde “el-Koğî ”  diye yazılmıştır. 

  



4 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

AHMED HİLMÎ EL-KOĞÎ’NİN HAYATI VE ESERLERİ  

 

1.1. HAYATI  

1.1.1. Doğumu, Nesebi, Şahsiyeti ve Vefatı  

el-Koğî miladi 1942 yılında Diyarbakır’ın Bismil ilçesine bağlı Koğuk 

Köyü’nde (eski ismiyle Koğî) dünyaya gelmiştir. Babasının ismi Molla Yusuf, 

annesinin ismi Aişe (Ayşan)’dir. O da babası gibi dedesinin adını almıştır. Kısaca 

nesebi şu şekildedir: Ahmed b. Yusuf b. Ahmed b.Yusuf. İlahî bir takdir olacak ki 

kendisi de babası ve dedesi gibi ailenin tek çocuğu olmuştur. Ya da kardeşleri 

olmuşsa da daha küçükken vefat etmişlerdir. Çünkü müellifin Mehdi ve Sıdkı adında 

iki kardeşinin olduğu ve o zaman memlekette yayılan hastalıktan vefat ettikleri 

söylenmiştir.2   

el-Koğî’nin babası Molla Yusuf, Nakşibendî tarikatına bağlı, İslamî ilimlerle 

uğraşmayı seven takva sahibi bir şahsiyettir. Medrese eğitiminde yaygın olan Arapça 

dil bilgisi (Sarf-Nahiv) derslerini almadığı halde zamanının çoğunu tefsir ve fıkıh 

gibi dini ilimleri mutâlaa ederek geçirmiştir. Yazarın anne tarafından olan dedesi 

Molla Abdurrahman da Kürtçe ve Türkçe’nin yanı sıra Arapça ve Farsça’yı da iyi 

bilen değerli bir âlimdir.  

Molla Abdurrahmân bir mesele hakkında yalancı şahitlik yapması 

istendiğinde kendisi bunu kabul etmez, bu sebeple seferberliğe gönderilir. Savaştan 

                                                 
2 Ahmed Hilmî el-Koğî, Tefsîra Hilmî, Banga Heq Yayınları, İstanbul 2013, s. 5. 



5 

 

geri dönemeyip genç yaşta şehit olur. Molla Ahmed’in annesinin dedesi olan Molla 

Resul de bölgenin tanınmış âlimlerindendir. Ahtep (Aktepe) Köyü’nde ikamet eden 

ve Şeyh Hasanê Nurani olarak tanınan şeyhten ders alıp medresesinden icazet alır. 

Molla Resulün, Şeyh Hasan’ın iki oğlu olan Şeyh Abdurrahman Aktepe'ye (ö. 

1328/1910) (Ravdetü’n-Naîm adlı eserin sahibi) ve Şeyh Muhammed Can’a ders 

verdiği söylenir. Bütün bu bilgilerden Molla Ahmed'in hem anne hem de baba 

tarafından muttaki ve ilim sahibi bir aileden geldiği anlaşılmaktadır.3 

 el-Koğî işleri ne kadar yoğun da olsa günlük namazlarını huşu içerisinde 

yavaş yavaş kılarak tesbihatını da mutlaka yapar, günlük zikir ve virdlerini hiç ihmal 

etmezdi. Nafile ibadetleri önemseyip bid’atlerden uzak dururdu. Ayrıca necaset 

konusunda da çok hassastı. Çarşı sokakta yürürken gözlerini haramdan korur, sağa 

sola bakmazdı. Bazen bu hassasiyetinden dolayı tanıdığı bazı kişileri fark etmeden ve 

selam vermeden geçerdi. Öyle ki tanıdıkları “Seyda (Kürtçe’de molla ve hoca 

anlamında) selam vermeden geçiyor” derlerdi.4 

Konuşmalarında doğruyu söyler, gerçeği ikrar etmekten ve hakkı 

savunmaktan geri durmazdı. İmamlık yaptığı köylerde haksızlığı yapan kim olursa 

olsun hatasını yüzüne söyleyip hatalarından dönmeleri için gerekli uyarıları yapardı. 

Aleyhinde de olsa hakikati kabul etmekten, savunmaktan geri adım atmazdı. Her 

yaştan, her kesimden insanlarla diyalog kurabilen ve arkadaşlık yapabilen tevazu 

sahibi bir şahsiyetti.5 

Sevdiklerine, dostlarına karşı vefakâr ve sadıktı. Bu özelliğinden olacak ki 

seydasına devamlı ziyarete gider, kendisinden izin almadan da evine dönmezdi. Bu 

davranışı kendisiyle görev yaptığı köy ağaları arasında gerginliğe dahi sebep olurdu. 

Hatta bazen görev yerini değiştirmek zorunda kalmıştı. 6 

el-Koğî, Hz. Peygamberi (s.a.v.) çok sevdiğinden kendisini rüyada görmek 

ister, rüyasında göremeyince de çok üzülürdü. Öyle ki bu üzüntüden dolayı iki defa 

                                                 
3 Ahmed Hilmî el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, trc. Abdulkudus Yalçın-Abdussamed Yalçın, Dua 

Yayıncılık, İstanbul 2009, s. 19-20. 
4 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 21. 
5 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 21. 
6 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 21. 

 



6 

 

bunalıma girdiği ve bu bunalımların birkaç ay devam ettiği söylenmiştir. Bazı 

âlimlerin tavsiyesi üzerine Bediûzzaman Said Nursi’nin Sözler adlı eserini okuyarak 

bu sıkıntılardan kurtulduğu nakledilir. Bu sebeple de Said Nursi’yi ve Risale-i Nur’u 

çok sevdiği söylenebilir. Oğullarının ifadesine göre el-Koğî vefat etmeden önce 

Resulullahı rüyasında görerek arzusuna kavuşmuştur.7 

Kendisi zulmü, haksızlığı sevmediği gibi haksızlığa karşı tavır sergileyen 

şahsiyetleri özellikle de bu vasıfları taşıyan İmam Şafiî (ö. 204/820), İmam Nevevî 

(ö. 676/1277), Taftâzânî (ö. 792/1390), Said Nursi (ö. 1960) ve Şeyh Said (ö. 1925) 

gibi âlimleri sever, övgüyle anar, hayatlarından örnekler anlatırdı. el-Koğî, 

Diyarbakır’ın Bismil ilçesinde 1996 yılının mayıs ayında, cuma gecesi vefat etmiştir. 

Kabri Bismil ilçesindedir. 8 

1.1.2. İlmi Kişiliği ve Hocaları  

a. İlmî Kişiliği 

Ahmed Hilmî el-Koğî ilimle uğraşan bir aileden geldiği için küçük yaşından 

itibaren ilimle iç içe olmuş ve ilim tahsilini çok sevmiştir. Küçükken uykuda “İmam 

Nevevi! İmam Nevevi!” diye sayıkladığını annesi söylemiştir. Eğitim sürecinde 

Arapça okuma yanında güzel yazı yazma ve hat sanatıyla da ilgileniyordu. Bu 

özelliği sebebiyle çevresinde daha çok “hattât” kimliğiyle biliniyordu. Güzel yazı 

yazmayı da kendi başına geliştirmişti. Çünkü o süreçte bölge medreselerinde “hat” 

dersi verecek hocalar yok gibiydi. İstanbul gibi bu derslerin verildiği yerlere gitme 

imkânı da yoktu. Hat sanatını o kadar ilerletmişti ki yörede onun gibi güzel Arapça 

yazı yazan yoktu. Onun kırka yakın eserini de kendi el yazısıyla yazması ifade 

ettiğimiz gerçeği ortaya koymaktadır. Ancak bu özelliği kendisini kibirlenmeye sevk 

etmemiştir. Ömrünün sonuna doğru kendi el yazısı hakkında şöyle demiştir: “Hattım 

artık iyi olmuştur. İstersem kendi el yazımla Kur’an-ı Kerîm yazabilirim.” el-

Koğî’nin göze çarpan diğer bir belirgin özelliği de kitap yazma konusunda kendi 

                                                 
7 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 21. 
8 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 21. 



7 

 

zamanında bir çığır açmasıdır. Onun döneminde medrese hocalarının kitap yazıp eser 

bırakma geleneklerinin pek olmadığını söylemek mümkündür.9  

 Batman ve Diyarbakır’ın Bismil ilçesinde imamlık görevi sürecinde birçok 

öğrenci yetiştirerek Kur’an-ı Kerîm, tefsir, fıkıh, akâid, usul, sarf ve nahiv dersleri 

vermiştir. Bu süreçte maddi sıkıntı çekse de sabrederek sade bir hayat yaşamıştır. 

Tüm zamanını öğrencilere ders vererek ve ilmî eserler yazarak geçirmiştir. Ömrünün 

sonuna kadar kitap yazmaya devam ettiği için bazı kitapları yarıda kalmıştır. 

Çalışmamızın konusu olan “Tefsîra Hilmî” de tamamlanamayan eserlerindendir.  

Ahmet Hilmî el-Koğî birçok ilimle ilgili araştırmalar yapıp eserler telif 

etmekle beraber edebiyatla daha fazla ilgiliydi. Şeyh-i Cezerî (ö. 1050/1640), Feqiyê 

Teyran (ö. 1041/1632), Şeyh Ahmed-i Hânî (ö. 1061/1651), Seyda Molla Hâlil es-

Siirdî (ö. 1259/1843) ve Şeyh Abdurrahman Aktepe gibi edebiyatla ilgili âlimlerin 

kitaplarını okur, anlar ve güzelce açıklardı. Bu âlimlerin bazı eserlerini de şerh 

etmiştir.10   

b. Hocaları 

İlk ilim tahsiline kendi köyü olan Koğî’de köyün hocası Molla Muhammed 

Şerif’ten Kur’an-ı Kerîm okuyarak başlamıştır. Daha sonra hocası kendi memleketi 

olan Siirt ilinin, Kurtalan ilçesinin Bêkend Köyü’ne taşınırken onu da beraberinde 

götürmüştür. Böylece şark bölgesinde yaygın olan medrese eğitimine başlamıştır. 

İlminin önemli bir kısmını burada okuduktan sonra bölgede tanınan Molla Yasin, 

Molla İbrâhim Bellî ve Şeyh Muhammed Arapkendi gibi hocalardan dersler almıştır. 

İlmî icazetini de Şeyh Muhammed Arapkendi’den almıştır.11 

1. Şeyh Muhammed Arabkendi  

Şeyh Muhammed, 1911 yılında Diyarbakır’ın Bismil ilçesine bağlı Arabkent 

(Bayındır) Köyü’nde dünyaya gelmiştir. Küçük yaşlarda babasını kaybeden Şeyh 

                                                 
9 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 6-7. 
10 el-Koğî, Büyük Şâfiî İlmihali, s. 22. 
11 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 6. 



8 

 

Muhammed, İlk ilim tahsiline köyün imamı Molla Said’ten Kur’an-ı Kerîm okuyarak 

başlamıştır. 

Bir süre Mardin’in Savur ilçesine bağlı Ahmedî Köyü’ne gidip Şeyh 

Hamid’in torunlarından Şeyh Kemal’in yanında ilim tahsili görmüştür. Eğitimine 

Diyarbakır’ın Çınar ilçesine bağlı Yuvacık Köyü’nde Molla Tahir el-Yuvacığî’nin 

yanında devam etmiştir. Hocalarından birisi de Norşinli Şeyh Muhammed 

Diyauddin’nin halifelerinden Şeyh Mahmud Tileylunî (Karaköylü Şeyh 

Mahmud)’dir. Onun yanında Mardin’in Kızıltepe ilçesine bağlı Avênâ Köyü’nde, bir 

süre ilim tahsil etmiştir. Şeyh Ahmed Haznevi’nin Amud’da ikamet eden halifesi 

Molla Abdullatif’in yanında da belli bir süre eğitim görmüştür.  

Şeyh Muhammed Arapkendi ilim tahsilinden sonra Arapkent’e yerleşince 

medresede dersler vermeye başlamış ve birçok değerli âlim yetiştirmiştir. Onlardan 

bazıları şunlardır: Molla Muhammed Emin Gercüşî, Molla Muhammed Nur Hanikî, 

Molla Muhammed Salih el-Ğursî, Molla Muhammed el-Ğursi, Molla Hıdır el-

Gursî,12 Molla Ahmed Hilmî el-Koği… 

2. Molla Yasin  

“Yörede “Reis ê Alima” (Reisü’l-Ulema, âlimlerin reisi) olarak anılan üstad, 

Diyarbakır’ın Kulp İlçesi Tuzla Köyü’nde, annesinin ifadesine göre 1906 yılında 

doğdu. 21 yıl medresede tahsil gördü, 50 yılı aşkın ders verdi bine yakın öğrenciyi 

okuttu. 100’e yakın icazet veren Molla Yasini, 1000’nin üzerinde fetva vermiştir. 

Farklı İslamî ilim alanlarında 6 kitap ve 1000’i aşkın şiir yazan Molla Yasin 

08.01.1994 tarihinde vefat etti. Diyarbakır’ın Merkez Bağlar ilçesinde İskanevleri 

mezarlığına definedilmiştir.”13  

  

                                                 
12 https://www.mumsema.org/misafir-sorulari/235433. (08.06.2019) Bkz: M.Şerif Eroğlu, Yirminci 

Yüzyılda Halidiliğin Bir Temsilcisi: Molla Muhammed Arabkendi, Uluslararası Mevlana Halid-i 

Bağdadi Sempozyumu Bildirileri, 11-13 Haziran 2010, s. 189-206. 
13 Z. Fuat Toprak, Muhammed Toprak, Z. Abidin Toprak, Seyda Molla Yasin Toprak(Yüsri) Hayatı 

ve İlmi Kişiliği, Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Sayı:1 (Nisan 2009) s. 121-132. 

https://www.mumsema.org/misafir-sorulari/235433


9 

 

3. Molla Muhammed Şerif  

el-Koğî’nin oğlu Molla Abdulkuddus ile yaptığımız göreşmede Molla 

Muhammed Şerif hakkında şunları söylemiştir:  Sadece Bismil’in Koğuk (Koğî) 

Köyü’nde imamlık yaptığını daha sonra kendi köyü olan Kurtalan ilçesinin Bîkend 

Köyü’ne yerleşip orada medresede öğrenci yetiştirmeye devam ettiğini bilmekteyiz. 

Merhum müellif el-Koğî de ilk ilim tahsiline kendisinin yanında başlamıştır. 

 

 

4. Molla İbrahim Bellî  

Molla İbrahim 1891 senesinde Diyarbakır’da doğmuştur. Xiyan aşiretine 

mensup olduğu için kendisine Molla İbrahimé Xiyî de denilmiştir. İlmî icazetini 

Molla Yahya Ferhendî’den almıştır. Molla İbrahim ilim tahsilinden sonra Başko ve 

Bameydan köylerinde 20 yıla yakın imamlık ve müderrislik yapmıştır. Daha sonra 

Bismil’in Bellê Köyü’ne yerleşmiş, vefat edinceye kadar orada ikamet edip öğrenci 

yetiştirmeye devam etmiştir. Bölgede tanınan birçok hoca yetiştirmiştir. 

Öğencilerinden bazıları şunlardır: Molla Abdullatif Şemamî, Molla Salih Tanrıverdi, 

Müftü Mehmet Uyanık, Molla Ömer Salikî, Şeyh Mehdi ve oğlu Molla Abdulbakî.14 

1.2. ESERLERİ  

el-Koğî, eserlerini kendisi yazıp kontrol etmiştir. O dönemde bilgisayarla 

yazmak kendisi için mümkün olmadığından eserleri el yazmasıdır. Ancak kendisinin 

vefatından sonra eserlerinin bazıları çocukları tarafından bilgisayar hattıyla 

yazılmıştır. Yazdığı kitapların dili Kürtçe ve Arapça’dır. Kullandığı Kürtçe, halk dili 

olup okunması ve anlaşılması kolaydır. Arapça Kur’an-ı Kerîm yazısını ve mevlit 

eserlerini okuyabilenler el-Koğî’nin yazılarını okumada zorlanmazlar. 

 el-Koğî’nin eserleri birçok alanla ilgili olmakla beraber Şafiî mezhebinin 

fıkhî görüşlerine göre yazılmış olan Kâdı Ebû Şucâ’ın “Gayetü’l-İhtisâr” adlı 

kitabına yazmış olduğu Kürtçe “Hediyetü’l Habîb”  şerhi, bölge medreselerinin 

çoğunda kabul görüp birçok fıkhî konuda kendisine müracaat edilmektedir. 

Eserlerini, telif eserleri ve hat eserleri diye ikiye ayırmak mümkündür. Telif eserleri 

                                                 
14 http://www.biyografya.com/biyografi/14732. (08.07.2019) 

http://www.biyografya.com/biyografi/14732


10 

 

kendisinin kaleme aldığı kitaplarıdır. Hat eserleri ise başka yazarların kitaplarını 

kendi hattıyla yazdıklarıdır. 

1.2.1. Telif Eserleri15 

1. Mem û Zîn Şerhi: Ahmedê Xanî’nin mecâzî aşkın insanı ilahî aşka 

ulaştırabileceğini ifade etmek için manzum bir şekilde kaleme aldığı eserinin Arapça 

şerhidir. Baskısı yapılmamıştır.  

2. Şerhu’l-Muğnî Hâşiyeleri: Muhammed b. Abdurrahim el- Meylânî’nin 

nahivle ilgili yazdığı kitabın üzerine yazılmış haşiyelerdir. Şerhu’l-Muğnî kitabı 

özellikle doğu medreselerinin tümünde okunan, vazgeçilmez kitaplardandır. Üç 

temel babtan oluşmaktadır. (İsim, Fiil, Harf)  

3. Şuzûru’z-Zeheb fi Ma’rifeti Kelâmi’l-Arab’ın Hâşiyeleri: İbn-i Hişâm el-

Ensâri’nin (ö. 761/1360) nahiv ilmiyle ilgili kaleme aldığı kitabı üzerine yazılmış 

haşiyelerdir. Müsvedde şeklindedir.  

4. İstiâre Risalesi: İstiare ilmiyle ilgili müellifin haşiyeleriyle beraber yazdığı 

müsvedde şeklindeki eseridir.16  

5. Rehberê Âwam Şerha Nehcu’l-Enâm: Seyda Molla Hâlil es-Siirdî’nin 

akâid ilmiyle ilgili yazmış olduğu kitabının Kürtçe şerhidir. Molla Halil’in bu kitabı 

şark medreselerinde Arapça gramere başlamadan önce öğrencilere okutulup 

ezberlettirilir.  

6. Rehberî Sanî Şerha Eqîda Xanî: Müellifin Ahmedê Xani’nin akâid ilmiyle 

alakalı yazdığı eserinin Kürtçe şerhidir.  

7. Gulzara Hemûkan Şerha Nûbihara Piçûkan: Kürtçe-Arapça çocuklar için 

manzum bir şekilde hazırlanmış Ahmedê Xani’nin kitabının Arapça şerhidir. 

                                                 
15 Müellifin kitap isimleri çalışmamızın konusu olan Tefsîra Hilmî’nin mukaddimesinden ve fıkha dair 

yazdığı Hediyetü’l-Habîb adlı kitabının tercümesi olan Büyük Şâfiî İlmihali’nin mukaddimesinden 

alınmış olup, kitapların tanıtımı şahsıma aittir. 
16 İstiâre: Bir lafzın benzerlik alakasından dolayı başka yerde kullanılmasıdır.  Sa‘düddîn Mes‘ûd b. 

Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî, Muhtasarü’l-Meânî,  Eser Kitapevi, 

İstanbul 1960, s. 324. 

 



11 

 

Ahmedê Xâni’nin bu kitabı da şark medreselerinde Arapça’ya başlamadan önce 

okunup ezberlenen temel kitaplardandır.  

8. Hediyetü’l-Habîb Şerha Ğayetü’t-Takrîb: Ebû Şücâ’ın Şâfiî fıkıh 

literatürünün mûteber temel kaynaklarından biri olan kitabının Kürtçe şerhidir. 

Müellifin bu şerhi doğu ve güneydoğu medreselerinde kaynak kitap olarak kabul 

görmüştür. Sade bir anlatımla birçok farklı meseleye cevap verdiği için büyük bir 

teveccühü elde etmiştir.  

9. Emelên Şev û Rojê: Günlük dua ve zikirlerden bahseden eseridir. 

10. Eqida İmanê: Çocuklar için Kürtçe yazmış olduğu akîde kitabıdır.  

11. el-Mesâilü’l-Mercâniyye Şerhu Avâmili’l-Curcâniyye: Abdülkâhir el-

Cürcânî (ö. 471/1078-1079)’nin nahiv ilmiyle ilgili yüz âmilden bahsettiği eserinin 

Arapça şerhidir. Avamil kitabı medreselerin müfredatında yerini almaktadır. 

12. Zêrîn Hurûf Şerha Zurûf: Molla Yunus’un nahivdeki zarflarla ilgili 

yazdığı ve doğu medreselerinin müfredatında yerini alan kitabının Kürtçe şerhidir.  

13. et-Tertîbü’l-Mûnis Şerha Terkîba Molla Yûnûs: Molla Yunus’un terkîb, 

tahlil ve i’râbla ilgili yazdığı kitabının Kürtçe şerhidir. Terkîb kitabı da şark 

medreselerinin müfredatında yerini alır. 

14. el-Avâmilü’l-Hilmiyye: Müellifin hazırlamış olduğu Arapça nahiv 

kitabıdır.  

15. ez-Zurûf v’el-Cümel: Nahiv ilmindeki zarf ve cümlelerden bahseden 

eseridir.  

16. Risâletün fi’l-Vaz‘: Vaz‘ ilmiyle17 ilgili Arapça yazmış olduğu kitabtır. 

Baskısı yapılmamıştır.  

17. Risâletün fi’l-Mantık: Müellifin mantık ilmiyle18 alakalı Arapça kaleme 

almış olduğu kitaptır. Basılmamıştır.  

                                                 
17 Arapça bir lafzın vaz’ının şahsiliği, çeşitliliği, hususiliği ve umumiliğinden bahseden ilim. Şeyh 

Yusuf ed-Dicvî, Hülâsetu ilmi’l-Vaz’, Diyarbekir Kitap Evi, Diyarbakır 2012, s. 4. 



12 

 

18. Risâletün fi’l-Münâzara: Münâzara ilmiyle19 ilgili Arapça yazmış olduğu 

kitaptır. Basılmamıştır.  

19. ed-Durretü’s-Seniyye Ale’l- Habiyye: Molla Hâlil es-Siirdî’nin münâzara 

ilmiyle ilgili manzum bir şekilde kaleme aldığı beyitlerin haşiyesidir. Bu beyitler 

bazı medreselerde ders olarak okunup ezberlenmektedir. Eser basılmamıştır. 

20. Şerha Mewlûda Bateyî: Hasan Ertuşi (ö. 995/1587) veya Melayê Bateyî 

olarak bilinen âlimin Kürtçe mevlidinin şerhidir. Bu mevlid bölge halkı tarafından 

taziye ve düğün merasimleri başta olmak üzere birçok münasebet ile okunmaktadır.  

21. İbn-i Mâlik et-Tâî’nin (ö. 672/1274) nahiv ve sarf ile ilgili yazmış olduğu 

“Elfiyye” metninin haşiyeleri.  

22. İbn-i Hişâm el-Ensâri’nin nahivle ilgili yazmış olduğu “Katrü’n- Nedâ” 

metninin haşiyeleri.  

23. İbn-i Hişâm el-Ensâri’nin nahivle ilgili yazmış olduğu “Kavâidü’l-İ’râb” 

eserinin hakkında yazılmış haşiyeler.  

24. İbnü’l-Cezerî’nin (ö. 8331429/) tecvîd ilmine dair yazılmış manzum 

eserinin haşiyeleri.  

25. İbnü’l-Verdî’nin (ö. 749/1349) “Lamiyesi” alakalı yazmış olduğu 

haşiyelerdir.  

26. Tefsîra Hilmî: Çalışmamızın konusu olan, Fatiha ve Bakara sûreleri ile 

Al-i İmrân sûresinin dokuz ayetinin tefsîr edildiği eseridir.  

                                                                                                                                          
18 Kişinin düşünürken zihnini hata yapmaktan koruyan bazı kurallardır.  Mahmûd Hasan Mağnisî, 

Muğnî Tullâb, Dâru’ş-Şefkât, İstanbul 2013, s. 14. 
19 Bir konu hakkında iki farklı grubun tartışması ve her birisinin bakış açısının diğerinden farklı 

olması.  Abdurrahmân Hasan el- Meydânî Habenneke,  Devâbitü’l- Mârife ve Usûlü’l- İstidlâl ve’l-

Münâzara, Dâru’l-Kalem, Dımeşk 2015, s. 371. 



13 

 

 1.2.2. Hat Eserleri   

1. er-Resâilü’l-Hems: Nahivle ilgili yazılmış beş risâlenin kendi hattıyla 

yazmasıdır.  

2. Divana Cami’: Farklı âlimler tarafından Arapça, Kürtçe ve Farsça yazılmış 

kasîdeleri derlemiştir.   

3. el-Kâfiyetü’l-Kübrâ fî İlmi’n-Nahvî: Molla Hâlil es-Siirdî’nin nahivle ilgili 

yazmış olduğu eserini kendi el yazısıyla yazmıştır.  

4. Sa’dullâh Sağîr Maa Hâşiyeti Gerevî: Abdülkâhir el-Cürcânî’nin 

“Avâmilü’l-Cürcâniyye” üzerine yazdığı şerh ve onunla beraber olan “Gerevî 

Haşiyesini” kendi hattıyla yazmıştır.  

5. Hallü’l-Meâkıd Maa Hâşiyeti Câmi’ul-Fevâid: Ahmed b. Muhammed es- 

Sîvasî’nin yazmış olduğu ve medreselerde ders kitabı olarak okutulan kitabı el-Koğî 

kendi hattıyla yazmıştır.  

6. Revdetü’n-Naîm: Şeyh Abdurrâhman Aktepe’nin manzum olarak yazdığı 

ve Allah sevgisi, peygamberin vasıfları vb. konuları ele aldığı eserini el-Koğî kendi 

hattıyla yazmıştır.  

7. el-Kelimâtü’l-Kudsiyye: Nakşibendî şeyhlerinin risalelerini el yazısıyla 

yazmıştır. 

8. Risâletü’l-Vaz‘ ve haşiyesi  

9. Fethü’l-Celîl: Molla Hüseyin Küçük’ün (ö. 1955) Şâfiî mezhebindeki 

fetvalarla ilgili kaleme aldığı eserini kendi hattıyla yazmıştır.  

10. Sarf metni: Kendi oğluna sarf öğretmek için yazmıştır. Eser 

basılmamıştır. 

11. en-Nuhbetü’l-Leâlî Şerhu Bedi’l-Emâlî: Muhammed b. Süleyman el- 

Halebî’nin kaleme aldığı ve Şia İmâmiyye’nin temel akâid kitaplarından sayılan bu 

kitabı müellif kendi hattıyla yazmıştır.  



14 

 

12. el-Mütenebbiü’l-Kâdiyânî: Hindistan’ın Pencap eyaletinde, Mirzâ Ahmed 

Kâdıyânî tarafından kurulan sapık fırka Kâdıyânîliği anlatan eseri el yazısıyla 

hazırlamıştır. 

13. Silsiletü’s-Sâdâti’n- Nâkşebendiyye: Levha şeklindedir.  

el-Koğî’nin kendi hattıyla yazdığı tüm kitaplarında kendisinin tasarlayıp 

çektiği tuğrası bulunur. Onun farklı alanlarda yazmış olduğu eserlerine bakıldığında 

daha çok şark medreselerinde ders olarak okutulan ilimlere yönelik olduğu 

görülmektedir. Eserlerini Arapça ve Kürtçe kaleme almıştır. Kullandığı dilin halkın 

kullandığı ve rahatlıkla anlayabildiği lehçe olduğunu söylemek mümkündür. Bu 

özelliklerinden olacak ki şark medreselerinin çoğunda onun kitapları okutulmaktadır. 

Kitaplarının diğer bir özelliği de çok farklı alanlarda yazılmasıdır. Nitekim el-

Koğî’nin eserlerini nahiv, fıkıh, akâid, tefsir ve lügat gibi çeşitli alanlarda kaleme 

aldığı görülmektedir.   



15 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

 TEFSÎRA HİLMÎ’NİN SİSTEMATİK AÇIDAN TANITIMI  

 

2.1. TEFSİRİN ÖZELLİKLERİ  

1. Ahmed Hilmî el-Koğî, Tefsîra Hilmî’de ancak Âl-i İmrân sûresini 9. 

ayetine kadar meâl yapabilmiş, tefsirde ise Bakara sûresinin 222. ayetine 

gelebilmiştir. el-Koğî yazma sürecinde vefat ettiğinden oğlu Molla Abdulkuddus 

Yalçın, babasının tefsirdeki metoduyla Bakara sûresinin tefsirini tamamlayıp Âl-i 

İmrân sûresinin de ilk dokuz ayetini tefsir etmiştir. Ayrıca babasının tefsirde 

manalarını aktardığı veya kendilerine işaret ettiği hadisleri dipnotta Arapça 

lafızlarıyla belirtmektedir.  

2. Tefsîra Hilmî Kürtçe’nin Kurmancî lehçesiyle yazılmış olup Arapça 

alfabeyle yazıya geçirilmiştir. Eserde tefsir kısmından önce ayetler mushaftaki gibi 

yazılıp sonra ilgili ayetlerin meâli verilmiştir. Daha sonra ayetlerin tefsirine 

geçilmiştir. Meâlden önce “Ayetlerin Anlamı” tefsirden önce ise “Ayetlerin Tefsiri” 

şeklinde başlık atılmıştır.  

3. el-Koğî bazı kavramların açıklaması için kendisine ait diğer eserleri 

referans vermektedir.20 Ayrıca bazı ayetlerde geçen kavramların açıklamalarını başka 

ayetlere havale ettiği görülmektedir. Mesala Bakara sûresinin otuz dördüncü ayetini, 

Kehf sûresi elli ve Hicr sûresi yirmi yedinci ayetlerine havale etmiştir. 21  

4. Bu tefsirin en belirgin özelliği ayetlerin anlaşılmasında kilit konumunda 

olan belli başlı kelimelerin hem sözlük anlamları hem de ıstılâhî anlamları verilmiş 

olup ikisi arasındaki münasebetin açıklanmasıdır. Böylece okuyucunun zihninde 

                                                 
20 Bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 40. 
21 Bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 44. 



16 

 

kelimelerin sözlük ve ıstılâhî manaları arasındaki farklılıktan ötürü oluşabilecek 

çelişkiyi kaldırıp ayetin iyice anlaşılmasını sağlamaktadır. Ayrıca fıkhî terimler başta 

olmak üzere kelimelerin lugavî anlamlardan sonra kazandıkları terimsel anlamları da 

zikredilmiştir. Tefsir’in diğer bir özelliği de Kur’an kıssalarını anlatan kimi ayetlerde 

icmâlî manadan sonra meselenin iyi anlaşılması için olayın tasvîr edilmesidir. 

5. el-Koğî, tefsirini Kur’an ayetleriyle mezceder.22 

6. Müfessirin bazen tefsire kendi yorumunu kattığı da görülmektedir. Bakara 

sûresinin“(Ey bilginler!) Sizler Kitab’ı (Tevrat’ı) okuduğunuz (gerçekleri bildiğiniz) 

halde, insanlara iyiliği emredip kendinizi unutuyor musunuz? Aklınızı kullanmıyor 

musunuz?” meâlindeki kırk dördüncü ayetinde şunu ifade etmektedir: Kişi iyiliği 

emretme, kötülükten sakındırmayı bırakırsa daha kötü duruma düşer. Çünkü iki 

vacibi terk etmiş olur. Zira hem kendisi iyiliği yapmamış hem de başkalarına da 

söylememiştir. 23  

7. Genelde tefsir kitapları bir konu ilk olarak nerede geçtiyse orada detay 

vermektedirler. İlk açıklamalardan sonra benzer konuları geçmişteki açıklamalara 

yönlendirmektedirler. Müfessirimiz ise, konuları ilk geçtiği yerde açıklamayıp bunun 

aksine meseleleri gelecekteki benzer konulara bırakır. Kanaatimizce bu metot 

sonraki sûre ve ayetlerine de ilk sûre ve ayetler kadar önem verilmesine ve 

okunmasına katkı sağlamaktadır. Ayrıca bilgilerin ilk sûrelerde birikmesini de 

engellemektedir. Ayetler arası bağlantıyı kurup bilgileri birbirlerine havale etmesi 

müfessirin Kur’an’daki konulara olan vukufiyetini de göstermektedir. el-Koğî 

tefsirini tamamlayamadan vefat ettiğinden sonraki ayetlere bıraktığı bilgi ve 

yorumları oğlu Molla Abdulkuddus dipnot şeklinde vermiştir.24 

8. Müfessirimizin ayetleri açıklarken çok fazla detaya boğmadan tefsir 

ettiğini söylemek mümkünse de ayetin sebeb-i nüzûlünü belirttiği rivayetlerde detaya 

girdiği söylenebilir. Tefsirin en bariz özelliklerinden biri de kaynak göstermeden 

birçok ayetin sebeb-i nüzûlünü belirtmesidir. Yine birçok ayeti tefsir ederken tarihi 

arka planı göz önünde bulundurmaktadır. Bu noktada onun siyer-i nebiden çokça 

yararlandığını görmekteyiz. 

                                                 
22 Bkz: Bakara 2/23, 2/52. 
23 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 56. 
24 Bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 46- 47. 



17 

 

2.2. TEFSİRİN KAYNAKLARI  

Tefsira Hilmî’ye bakıldığında müfessirin birçok kaynaktan istifade ettiği 

görülmektedir. Bu kaynaklardan Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî’si, Bursevî’nin Rûhu’l-

Beyân’ı ve Begavî’nin Me’âlimu’t-Tenzîl adlı eserinden çokça yararlandığını 

söylemek mümkündür. İbn-i Atıyye’nin el-Muharrerü’l-Vecîz’i gibi eserlerden ise 

bir iki yerde nakilde bulunmuştur. Müellifin zaman zaman okuyucuyu kendisine ait 

diğer eserlere yönlendirdiği de görülmektedir. Mesela şeytan, melek ve cin 

kelimelerinin anlamları için kendisinin kaleme aldığı akâidle ilgili kitabı Rehberé 

Sânî Şerhâ Akîda Xanî eserine bakılmasını söylemiştir.25 el-Koğî’nin daha fazla 

başvurduğu eserler sırasıyla şöyledir:  

1. Taberî: Câmiu’l-Beyân ‘an Te’vîlî Âyi’l-Kur’ân 

Müfessir, h. 225 yılında Taberistan’ın Amûl şehrinde doğmuştur.26 Süyûtî, 

Taberî’nin tefsîri hakkında “Tefsîrlerin en büyüyü, görüşleri zikredip görüşler 

arasında tercih yapan tefsirdir” demiştir. Taberîn’in bu tefsiri otuz ciltten oluşan 

büyük hacimli bir eserdir.  

 2. Begavî: Me’âlimu’t-Tenzîl  

Me’âlimu’t-Tenzîl’in müellifi Ebû Muhammed el-Huseyn b. Mes’ûd b. 

Muhammed el-Begavî’dir (ö. 516/1122). İbn-i Teymiyye (ö. 728/1328) Usûlü’t-

Tefsîr kitâbının mukaddimesinde şöyle demiştir: “Begavî’nin tefsîri Sa’lebi’nin (ö. 

427/1035) tefsîrinden ihtisâr edilmiştir. Ancak Begavî tefsîrini uydurma hadislerden 

ve bidatlerden korumuştur.”27 Müfessir, Begavî’den çokça rivayet etmektedir. Hatta 

en çok rivayeti ondan aktardığını söyleyebiliriz. Nakilde bulunurken, Begavî şöyle 

dedi ya da bir görüşü aktardıktan sonra bilginin kaynağını parantez içinde (بغوي) 

şeklinde yazar. Alıntıyı kitabın hangi baskısı, hangi cilt veya sayfadan aldığını 

belirtmez.   

 

                                                 
25 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 40.  
26 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 529. 
27 İbn-iTeymiyye, Mukaddimetu Usûli’t-Tefsîr, Dâru Mektebeti’l-Hayat, Beyrût 1980, s. 31. 



18 

 

3. İbn Atıyye: el-Muharrerü’l-Vecîz  

Müfessir, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib b. Abdirrahmân b. Gâlib el-

Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî’dir (ö. 541/1147). İbn-i Atiyye tefsirinin başında 

Kur’an-ı Kerîm’in faziletleri, müfessirlerin mertebeleri, yedi harf meselesi, Kur’an’ın 

Hz. Ebûbekir döneminde bir araya getirilmesi, Kur’an’ın isimleri ve istiaze gibi usûl 

meselelerine yer vermiştir.  

4. Fahreddin er-Râzî: Mefâtîhu’l-Gayb   

Mefâtîhu’l-Gayb tefsirinin sahibi hicri 543 senesinde Rey şehrinde dünyaya 

gelen Muhammed b. Ömer b. El-Huseyn b. Ali el-Kureşi et-Teymî, el-Bekrî, et-

Taberistanî’dir.28 Râzî, tefsîrinde Mûtezileye ve diğer sapkın gruplara cevaplar 

vermiş, inkârcıların şüphelerine yer verip sorularını cevaplamıştır. Müfessir, 

Râzî’den Râzî şöyle dedi diye nakilde bulunmaktadır. Mesela Fatiha sûresinde 

Rahman ve Rahim isimlerinin iki kere zikredilmelerinin hikmetini Râzî şöyle 

demiştir diye nakilde bulunmuştur.29  

5. Kurtûbî: el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’an  

Müellifi, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Kurtûbî’dir (671/1273). İbn 

Ferhûn (ö. 799/1397), Kurtûbî’nin tefsiriyle ilgili şunları söylemektedir: “En büyük 

tefsirlerden olup faydası en fazla olanlardandır. Tefsirinde kıssa ve tarihî bilgilere yer 

vermemiş, onların yerine Kur’an ahkâmından bahsetmiştir. Kırâat, i’râb, nâsih ve 

mensûhu zikretmiştir.”30   

6. Beyzâvî: Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl  

Ömer b. Muhammed Beyzâvî Şiraz bölgesinde h. 585 yılında dünyaya 

gelmiştir. İslâmî ilim dallarında otorite olan Beyzâvî tefsir, kelam, fıkıh, usûl-i fıkıh, 

nahiv, belagat ve mantık ilimlerinde kitaplar yazmıştır.31 Ancak Beyzâvî denilince 

akla Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl adlı eseri gelmektedir. Kendisi ilim 

                                                 
28 İsmail Cerrahoğlu, Tefsîr Tarihi, Fecr Yayınları, Ankara 2010, s. 602. 
29 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 14. 
30 Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Dâru’l-Erkam, Beyrût ts, c. 1, s. 321. 
31 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, İFAV Yayınları, İstanbul 2011,  s. 172. 



19 

 

camiasında bu kitabıyla tanınmıştır. Şark medreselerinde okutulan bu kitap 

müfessirimizin temel kaynaklarındandır. 

7. Nesefî: Medâriku’t-Tenzîl ve Hekâikü’t-Te’vîl  

Nesefî tefsirinin sahibi Ebu’l-Berekât Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-

Nesefî, el-Hanefî’dir (ö. 710/1310). Nesefî tefsirini Beyzâvî ve Zamehşerî’nin 

tefsîrinlerin’den ihtisar etmiştir. Ancak Zamehşerî’nin Keşşâf’ındaki itizâlî görüşleri 

bırakıp ehl-i sünnet mezhebine göre gitmiştir.32 Medrese müfredatında yer alan ve 

müderrisler tarafından işlenen bu eser müfessirimizin aktarımda bulunduğu 

tefsirlerdendir.  

8. Hâzin: Lübâbü’t-Teʾvîl fî Meʿâni’t-Tenzîl  

Hâzin tefsirinin sahibi, Ebü’l-Hasan Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm 

el-Hâzin el-Bağdâdî’dir (ö.741/1341). Hâzin, tefsirini Begavî’nin Me’âlimu’t-

Tenzîlin’den ihtisar ederek Begavî’den önce yazılan tefsirlerden alıntı yapmıştır. 

Tefsirinde birçok rivayete yer vermiş, tarihi haberler ve İsrâili kıssalarla 

doldurmuştur.33 

9. İbn Kesîr: Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm   

Müfessir, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ 

b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî’dir (ö. 774/1373). İbn-i 

Kesîr’in tefsiri, rivayet metoduyla yazılmış en meşhur kitaplardan olup Taberî’nin 

tefsirinden sonra ikinci muteber eser sayılır.  

10. Tefsîrü’l-Celâleyn  

Müelliflerimiz Ebû Abdillâh Celâlüddîn Muhammed b. Ahmed b. 

Muhammed el-Ensârî el-Mahallî (ö. 864/1459) ve Ebü’l-Fazl Celâlüddîn 

Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfiî’dir(ö. 

911/1505). Celâleyn Tefsiri Celâleddin el-Mahallî tarafından yazılmaya başlanmış 

ancak tefsir tamamlanmadan el-Mahallî vefat ettiği için öğrencisi es-Süyûtî 

                                                 
32 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 200. 
33 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 204. 



20 

 

tarafından nihayete erdirilmiştir. Celâleyn tefsiri ibaresi muhtasar kıymetli bir 

eserdir. İslam tarihi boyunca belki de en çok okuna gelen, yaygın olan, faydalı bir 

eserdir. Hacmi küçük olsa da ilim ehl-i tarafından elde tutulmuş, birçok defa baskısı 

yapılmıştır. Bazen tek başına bazen mushafla beraber, kimi zaman Sâvî haşiyesiyle 

kimi zamanda Cemel haşiyesiyle birkilte baskısılmıştır.34  

11. Şihâb: Beyzâvî Hâşiyesi  

Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ömer el-Hafâcî h.977 senesinde 

Kâhire’nin Seryâkus kasabasında dünyaya gelmiştir. Şihâb diye ilim camiasında 

meşhur olan Beyzâvî haşiyesi’nin ismi “İnâyetü’l-Ḳâḍî ve Kifâyetü’r-Râżî” dir. Bu 

eser Hafâcî’nin en büyük eseridir. Kitapta her kelime ayrı ayrı beyan edilmiş ve aynı 

konuda ondan önce yazılmış kitaplardaki bilgileri nakletme ile yetinmiştir.35  

12. Bursevî: Rûhü’l-Beyân  

Asıl ismi İsmail Hakkı olan müellifimiz h.1063 yılında Bulgaristan sınırları 

içerisinde olan Aydos’ta dünyaya gelmiştir. Bursa şehrinde uzun zaman ikamet ettiği 

için Bursevî diye anılmıştır. Bursevî Rûhü’l-Beyân tefsirine Bursa Ulucami’de 

verdiği vaazlarla başlamıştır. İsmail Hakkı Bursevî vaaz ve irşadla ilgilendiği için 

mev’izaya ihtimam etmiş, ayetlerin tefsirini çok fazla uzatmamış ve rahatlıkla 

anlaşılmasını sağlayacak kadarıyla yetinmiştir.36  

13. Âlûsî: Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî  

Şehâbeddin Mahmûd el-Âlûsî’nin (ö. 1270/1854) gördüğü rüya sebebiyle 

yazmaya başladığı37 ve kendisinin tefsir alanında tanınmasını sağlayan eseri 

“Rûhu’l- Meânî” dir. Müfessirimiz Âlûsî’nin tefsirinden birçok yerde aktarımda 

bulunmaktadır. Görüş naklederken ya Âlûsî şöyle demiştir ya da bir görüşü 

zikrettikten sonra parantez içinde  (الوسى) şeklinde yazmıştır.  

 

                                                 
34 Muhammed Abdu’l-Âzim Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’ân, Dâru’l-Marife, Beyrut 

2005, s. 103-104.  
35 Ali Şakir Ergin, “Hafâcî Şehâbeddin”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 1997, c. 15, s. 72-73. 
36 Ali Namlı, “Rûhu’l-Beyân”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 2008, c. 35, s. 211-213. 
37 Ahmet Çelik, “Rûhu’l-Meânî”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 2008, c. 35, s. 213-214. 



21 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

TEFSÎRA HİLMÎ’NİN YÖNTEMİ  

 

3.1. AYETLERİN İCMALİ ANLAMI  

Müfessir ayetleri tefsir etmeden önce tüm ayetlerin tek tek meâlini 

vermektedir. Meâl yaparken sadece kelimeleri Arapça’dan Kürtçe’ye tercüme 

etmekle kalmayıp parantez içinde bazı yorumları da katmaktadır. Mesela Fâtiha 

sûresinin yedinci ayetinde مغضوب عليهم  yani kendilerine gazab edilenler ve الضالين 

yani doğru yoldan sapanlar şeklinde tercüme ettikten sonra parantez içinde onlardan 

kastın Yahudi ve Hristiyanlar olduğunu belirtmektedir.38 Bakara sûresinin“Yine 

onlar, sana indirilene ve senden önce indirilene iman ederler; ahiret gününe de 

şüphesiz inanırlar.” meâlindeki dördüncü ayetinden sonra parantez içinde indirilen 

kitaplardan kastın Kurân-ı Kerîm, Tevrat, İncil, Zebûr ve suhûf olduğunu 

belirtmiştir.39  

3.2. AYETLERİN TEFSİRİ  

3.2.1. Tefsira Hilmî’nin Rivayet Boyutu  

 Rivayet tefsiri, Kur’an’ın Kur’anla tefsir edilmesinin yanında sünnet ve 

sahâbe ile tâbiûn’dan gelen rivayetlerle tefsir edilmesini kapsar. Tâbiûn’dan gelen 

rivayetlerin rivayet tefsirinden olup olmaması konusunda ihtilaf olsa da Taberî vb. 

rivayet tefsir kitaplarında sadece Hz. Peygamber ve sahâbeden gelen rivayetlerle 

                                                 
38 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 13. 
39 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 18. 



22 

 

yetinilmemiş, tâbiûn’dan gelen rivayetler de rivâyet tefsiri kısmından kabul 

edilmiştir.40  

Zürkânî rivayet tefsiri ile ilgili şu değerlendirmeyi yapmıştır: “Bu konudaki 

insafa uygun kelime şudur: Rivayet tefsiri iki kısımdır. Birincisi rivayetin sahîh ve 

makbûl olduğuna dair çokça delilin bulunması. Bu kısım rivayetleri reddetme, hiçbir 

kimsenin hakkı değildir. Bu rivayetleri ihmal etme ve onlardan gafil kalma caiz 

değildir. İkincisi herhangi bir sebepten dolayı sıhhati ispat edilemeyen rivayetlerdir. 

Bu kısım rivayetleri reddetmek vaciptir. Onları kabul etmek ve onlarla iştiğal etmek 

caiz değildir. İbn-i Kesîr gibi birçok müdakkik müfessir sahîh rivayetleri araştırıp 

öyle nakletmiş, zayıf ve batıl rivayetleri belirtmişlerdir.”41  

Rivâyet tefsirlerine zayıf rivayetlerin girmesinin sebepleri dört başlıkta 

toplanmıştır. 1. Sahâbe ve tâbiûn’dan birçok kişi isnâdı kullanmadan nakillerde 

bulunmuştur. Bu tutum doğru ve yanlış rivayetlerin birbirine karışmasına sebebiyet 

vermiştir. 2. Rivayetlerin İsrâilî bilgilerle dolu olması. İslâmî akideyle çelişen ve 

batıl olduğuna delillerin mevcut olduğu rivayetler ehl-i kitap aracılığıyla 

Müslümanların dünyasına girmiştir. 3. Bazı aşırı giden mezhep taraftarlarının bir 

takım sözler uydurması ve bunları sahâbilere dayandırmalarıdır. Buna Hz. Ali’ye 

uydurma rivayetler nispet eden Şîâ ile yetkililere yaranmak için Abbâsiler 

döneminde İbn-i Abbâs’a dayandırılan rivayetler örnek verilebilir. 4. İslâm 

düşmanlarının hile ve entrika yoluyla dini yok etmek için sahâbe ve tâbiûn’a nisbet 

edip uydurdukları rivayetler. Bu sebeplerden ötürü sahâbe-i kirâma ve tâbiûna nisbet 

edilen söz ve rivayetlere ihtiyatlı yaklaşmak gerekir.42   

Tefsîra Hilmî incelendiğinde müfessirin rivayet tefsirlerinin dört çeşidini de 

kullandığını görmekteyiz. Ancak özellikle bu dördü arasından ayeti Hz. Peygamberin 

sözleriyle açıklaması daha çok olmuştur. Tesbitlerimize göre müfessirin rivayet ettiği 

hadisler genellikle sahîh hadislerdir. Ancak zaman zaman hasen ve garip hadis kabul 

edilen rivayetleri de kullanmıştır.  

                                                 
40 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 105. 
41 Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, c. 1, s. 448. 
42 Sâbûnî, et-Tibyân fî Ûlûmi’l-Kur’ân, s. 71. Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, c. 1, s. 491. 



23 

 

3.2.1.1.Kur’an’ın Kur’an ile Tefsiri   

Bu kısım tefsirin makbuliyetinde hiçbir şüphe yoktur. Çünkü Allah Teâlâ 

kendi nefsinin irade ettiğini en iyi bilendir. Allah’ın Kitabı en doğru sözdür ve ne 

önünden ne arkasından ona batıl yaklaşamaz.43 Kur’an-ı Kerîm’de bir konu bir yerde 

mücmel veya mübhem olarak gelirken başka bir yerde daha geniş ve daha açık olarak 

gelir. Buna binaen Kur’ân-ı Kerîm’de bir konu araştırılacağı zaman o konuyla ilgili 

bütün ayetleri göz önünde bulundurmak gerekir. Eğer mesele ayetlerle çözüme 

kavuşabiliyorsa başka kaynağa müracaat etmeye gerek kalmaz. Zira Kur’an ayetleri 

birbirlerini teyid edip doğrulamaktadır.44  

Kur’an’ın Kur’an-ı açıklamasına örnek verecek olursak; Mâide 

sûresinin“İhramlı iken avlanmayı helal saymamak üzere (aşağıda) size okunacaklar 

dışında kalan hayvanlar, sizin için helâl kılındı” meâlindeki birinci ayette geçen 

“size okunacaklar dışında kalan” kısmı Mâide sûresinin“Leş, kan, domuz eti, 

Allah’tan başkası adına boğazlanan…” meâlindeki üçüncü ayetiyle açıklanmıştır. 

Yine Bakara sûresinin“Derken, Âdem (vahy yoluyla) Rabbinden birtakım kelimeler 

aldı, (onlarla amel edip Rabb'ine yalvardı” meâlindeki otuz yedinci ayetinde ifade 

edilen “bir takım kelimeler” den kastın ne olduğu A’râf sûresinin“(Âdem ile eşi) 

dediler ki: Ey Rabbimiz! Biz kendimize zulmettik. Eğer bizi bağışlamaz ve bize 

acımazsan mutlaka ziyan edenlerden oluruz”  meâlindeki yirmi üçüncü ayetiyle 

ortaya çıkmıştır. Duhân sûresinin“Apaçık olan Kitab’a andolsun ki, biz onu 

(Kur’an’ı) mübarek bir gecede indirdik. Kuşkusuz biz uyarıcıyızdır” meâlindeki iki 

ve üçüncü ayetinde mübarek geceden kastın kadir gecesi olduğu, Kadir sûresinin“Biz 

o (Kur’ân)ı Kadir gecesinde indirdik”  meâlindeki birinci ayetiyle anlaşılmaktadır.45  

 Müfessir el-Koğî Bakara sûresinin“Ben sizin dışa vurduklarınızı bilirim”   

meâlindeki otuz üçüncü ayette geçen “dışa vurulan şeyden” kastın, Bakara 

sûresinin“Yeryüzünde bozgunculuk yapacak birisini mi yaratacaksın?” meâlindeki 

otuzuncu ayette geçen meleklerin bu sözlerinin olduğunu söylemektedir.46 el-Koğî, 

Bakara sûresinin “Bu durum devam ederken Âdem, Rabbinden birtakım ilhamlar aldı 

                                                 
43 Fussilet, 41/42. 
44 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 38. 
45 Sâbûnî, Tibyân, s. 67-68. 
46 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 43. 



24 

 

ve derhal tevbe etti. Çünkü Allah tevbeleri kabul eden ve merhameti bol olandır” 

meâlindeki otuz yedinci ayetinde Hz. Âdem’in kendileriyle tevbe ettiği kelimelerden 

kastın, Â’râf sûresinde geçen “Dediler ki: «Ey Rabbimiz! Biz kendimize zulmettik, 

eğer bizi bağışlamaz ve bize rahmetinle muamele etmezsen muhakkak ziyana 

uğrayacaklardan oluruz!»” dua cümlesi olduğunu rivayet etmiştir.47   

Bakara sûresi otuz dördüncü ayette bahsi geçen İblisin, meleklerden 

olmadığını Kehf sûresi ellinci ayete havale etmiştir. Kehf sûresinin“Yine o vakti 

hatırla ki biz, meleklere: «Âdem’e secde edin!» demiştik. İblis hariç olmak üzere 

onlar hemen secde ettiler. İblis cinlerdendi, Rabbinin emrinden dışarı çıktı”  

meâlindeki ayetine göre İblisin cinlerden olduğu, dolayısıyla melek olmadığı 

anlaşılmaktadır.48  

Bakara sûresi yetmiş sekizinci ayetteki امانى “emâniyye” kelimesinin 

manalarından birinin de تمنى yani “bir şeyi isteme” olduğunu belirtmiş. O isteğinde 

Yahudilerin Kur’an’da geçen “Yahudi ve Hristiyanlar dışında kimse cennete 

gitmeyecek”, “Sayılı birkaç gün dışında ateş bize dokunmayacaktır”, “Biz Allahın 

çocukları ve dostlarıyız” şeklindeki ifadeleri olduğunu Begavî tefsirinden aktararak 

belirtmektedir.49  

el-Koğî, Bakara sûresinin“Fitne tamamen yok edilinceye ve din (kulluk) de 

yalnız Allah için oluncaya kadar onlarla savaşın. Şayet vazgeçerlerse zalimlerden 

başkasına düşmanlık ve saldırı yoktur” meâlindeki yüz doksan üçüncü ayetinde ifade 

edilen düşmanlığın ancak zalim kişilere olabileceğini, Şûrâ sûresinin“Bir kötülüğün 

cezası yine onun gibi bir kötülüktür, ama kim affeder, bağışlarsa onun mükafatı 

Allah’a aittir. Şüphesiz ki Allah, zalimleri sevmez.”  meâlindeki kırkıncı ayeti ile 

açıklamaktadır.50 Buna göre kötülüğün cezası kötülük ile verilebileceği için, zalime 

de zulmetmesi karşılığında düşmanlık olabileceğini belirtmiş olmaktadır.  

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresinin“Eğer kadınları, kendilerine dokunmadan 

veya onlara bir mehir takdir etmeden boşarsanız (bunda) size bir vebal yoktur. Şu 

                                                 
47 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 49. 
48 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 44. 
49 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 90.  Begavî, Meʿâlimü’t-Tenzîl, Dâru Taybe, Cidde 1997, c. 1, s. 115. 
50 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 162. 



25 

 

kadar ki onlara (mal verip) faydalandırın. Eli geniş olan hâline göre, eli dar olan da 

haline göre ve güzellikle faydalandırmalıdır. Bu, iyilik yapanlar üzerine bir borçtur” 

meâlindeki iki yüz otuz altıncı ayeti açıklanırken kadına hem mehir hem de mut’a 

(yani mal ile faydalandırma) verileceği belirtilmiştir. Bu görüş de Bakara sûresinin 

“ Boşanmış kadınlar için de meşru ve geleneğe uygun şekilde bir meta’(intifa hakkı) 

vardır ki verilmesi, Allah’tan korkanlar üzerine bir borçtur.” meâlindeki iki yüz kırk 

birinci ayeti delil getirilerek açıklanmaktadır.51  

Müfessirimiz, Bakara sûresinin“Allah hiç kimseye gücünün yeteceğinden 

başka yük yüklemez” meâlindeki iki yüz seksen beşinci ayetinde geçen hususu, 

Bakara sûresinin “…Allah sizin için kolaylık ister, zorluk istemez…” meâlindeki yüz 

seksen beşinci ayetiyle pekiştirmektedir.52   

 

3.2.1.2. Kırâatlerden faydalanması 

Kırâat; Kırâat imamlarından birinin Kur’an-ı Kerîm’i okumada ve telaffuz 

etmede diğer imamlara muhalefet etmesidir.53 Kur’an-ı Kerîm’de itimad edilen 

güvenilir birinin diğer güvenilir birinden, bir imamın diğer imamdan Hz. 

Peygambere (s.a.v.) ulaşana kadar birebir o rivayeti almasıdır. Farklı kırâatlerin 

oluşmasının sebebi mushafların noktasız olup, Kur’an kelimelerinin kırâat 

vecihlerinden bazılarına yönlendirilme ihtimalinin olmasıdır. Böylece kırâat 

farklılıkları oluşmaktadır.54  

İmam Süyûtî, İbnu’l-Cezerî’den naklederek kırâatleri şöyle taksim etmiştir:  

1. Mütevâtir: Yalan üzerine birleşmeleri mümkün olmayan bir grubun 

naklettiği kırâat. 

2. Meşhûr: Senedi sahîh olup da mütevâtir derecesine ulaşmayan kırâat.  

3. Ahad: Senedi sahîh ancak hem meşhur derecesine ulaşmamış hem de 

Arapçaya ve mushafın resmine muhalefet eden kırâat.  

                                                 
51 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 212. 
52 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 283. 
53 Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, s. 364. 
54 Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, s. 365. 



26 

 

4.  Şazz: Senedi sahîh olmayan kırâattir.  

5. Mevzû’: Uydurma kırâatlerdir. (Huzâînin kırâatleri gibi) 

6. İmam Süyûtî İbn-i Cezeri’nin bu tasnifine bir de kendisi altıncı bir kısım 

eklemektedir. O da müdrec hadise55 benzer, kırâatlere tefsir amacıyla bazı şeylerin 

eklenmesidir.56  

Tefsîra Hilmî’de kırâat farklılıklarına yer verilmiştir. Tefsirde 

gözlemlediğimiz kadarıyla beş ayette kırâat farklılığı zikredilip buna göre ayet tefsir 

edilmiştir.   

Örnek1: el-Koğî, İbn-i Abbâs’ın Fâtiha sûresi dördüncü ayetteki مالك يوم الدين 

Malik kelimesini ملك “meliki” diye okunduğu rivayetini zikretmektedir. Buna göre 

ayetin anlamı “mâlik” okunursa hesap gününün sahibi, “meliki” okunursa hesap 

gününün kâdîsi, hükümdarı manasında olur.57  

Örnek2: Bakara sûresinin“Biz, bir âyetin hükmünü yürürlükten kaldırır veya 

onu unutturursak (ertelersek) mutlaka daha iyisini veya benzerini getiririz. Bilmez 

misin ki Allah her şeye kadirdir.”  meâlindeki yüz altıncı ayette geçen ننسها 

kelimesinin başka bir kırâat’te ننسأها okunduğunu belirtmektedir. ننسها bir ayetin 

hükmünün unutturulması demektir, ننسأها ise ayetin hükmünün ertelenmesi 

demektir.58  

Örnek3: Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresinin iki yüz otuz dördüncü ayetindeki 

 ”nın “zammeli” olarak okunduğu gibi, “fetha يا kelimesinin ilk harfi olan    يتوفون

harekesiyle de okunduğu rivayet edilmiştir. Fetha okunuşuna göre ayetin anlamı 

şöyle olur denilmiştir: “O kimseler ki ömürlerini tamamlayıp, arklarında eşler 

bırakırlar.”59 يا harfi zammeli okunursa ayetin anlamı şöyle olur denilmiştir: “O 

Kimseler ki vefat ediyor ve arkalarında eşler bırakıyorlar.”  

                                                 
55 Senedinde veya metninde bir fazlalık bulunan hadise denir. Mehmet Efendioğlu, “Müdrec”, DİA, 

TDV Yay. , İstanbul 2006,  c. 31, s. 474-475. 
56 Celâlüddin Abdurramân es-Süyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’an, Dâru’l-Kitâbi’l Ârâbî, Beyrut 

2011, s. 197-198.  
57 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 17. 
58 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 108. 
59 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 208. Bkz: Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, Dâru Sâdır, 

Beyrût 2001, c. 1, s. 131. 



27 

 

Örnek4: Bakara sûresi iki yüz kırkıncı ayetindeki وصية kelimesinin son 

harekesinin Basralılılar, İbn-i Âmir, Hamza ve Hafs tarafından mansup okunduğu, 

diğer kırâatçilerin ise kelimenin son harekesini zammeli okudukları belirtilmiştir.60 

 kelimesinin son harekesi mansub olduğu zaman ayetin takdirinin şöyle olacağı وصية

söylenmiştir: ليوصوا وصية yani fiil takdîr edilip وصية kelimesi o fiile mefu’l yapılır. 

Cümlenin anlamı da “Vasiyet etsinler” olur. Ya da ayetin takdîri şöyle olur 

denilmiştir: كتب الله عليهم  وصية yani Allah onlara vasiyet etmeyi farz kıldı. وصية 

kelimesinin son harekesi zammeli okunursa ayetin takdîri şöyle olur denilmiştir:  كتب

 yani mâzi fiili bina-i mechûl şeklinde takdîr edilir.61 Cümlenin anlamı da عليهم وصية

“Kendilerine vasiyet farz kılındı” olur. 

Örnek5: Âl-i İmrân sûresinin yedinci ayetinde  اسِخُونَ فِي وَمَا يَعْلَمُ تأَوْ۪يلَهُُٓ اِلَّا الٰلُُّۢ وَالرا

 Allah lafzı üzerinde vakf yapmamızın gerekli olduğu الْعِلْمِ يقَوُلوُنَ اٰمَناا بِه۪۪ۙ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَب نِاَ  

ifade edilmiştir. Allah lafzı üzerinde vakıf yaptığımızda ayetin anlamı şöyle olur: 

“Allah dışında kimse müteşabih ayetlerin te’vîlini bilmez.”62 Ancak Allah lafzı 

üzerinde vakıf yapmayıp geçersek Allah dışında ilimde derinleşenlerin de müteşabih 

ayetlerin anlamını bilebileciği manası çıkar. Müfessirin birinci görüşü cumhura 

nisbet etmesinden kendisininde bu görüşte olduğunu anlamaktayız.63 

3.2.1.3. Kur’an’ın Sünnetle Tefsiri  

Hz. Peygamberden sabit ve sahih bir senedle gelen (Kur’an’ın tefsiri ile ilgili) 

şerh ve beyana itimad etmek şüphesiz vaciptir.64 Çünkü Kur’an’ı beyân etme 

vazifesini Allah, Hz. Peygambere Nahl sûresinin“Apaçık mucizeler ve kitaplarla 

(gönderildiler). İnsanlara, kendilerine indirileni açıklaman için ve düşünüp 

anlasınlar diye sana da bu Kur’an’ı indirdik”65  meâlindeki kırk dördüncü ayetiyle 

vermiştir. Hz. Peygamber insanlar arasından Kur’an’ın gayesini en iyi bilendir. 

                                                 
60 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 134. 
61 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 218. 
62 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 296. Bkz: Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 154. 
63 Bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 296. 
64 Sâbûnî, Tibyân, s. 69. 
65 Nahl, 16/44. 



28 

 

Kur’an’ın Kur’an’la tefsirinden sonra en güçlü ve en sağlam kaynak Resulullah’ın 

Kur’an’ı tefsir etmesidir.66  

Kur’ân tefsirinde sünnetin önemini açıklama noktasında “Kur’an’ın sünnete 

olan ihtiyacı, sünnetin Kur’an’a olan ihtiyacından daha fazladır”67 görüşü revaç 

bulmuştur. Çünkü Hz. Peygamber Kur’an’ı tatbik edip anlaşılmayan hususları beyan 

etmiştir. Sahâbe ve tâbiûn başta olmak üzere tefsir ilmiyle uğraşanlar Hz. 

Peygamberin Kur’an’ı açıklamasını benimsemiş ve Kur’an’ın Kur’an’ı 

açıklamasından sonra ikinci temel kaynak olarak görmüşlerdir. Hz. Peygamberin, 

insanlara tebliğ etmesi için kendisine gönderilen Kur’an ayetlerini tefsir etmesi onun 

en doğal hakkıdır.  

a. Hz. Peygamberin Kur’an’ı Tefsir Etme Yöntemi  

1. Mücmelin Tebyîni   

Bazı ayetlerde kendisinden ne kastedildiği açık olmayıp anlaşılması için ek 

bir açıklamaya ihtiyaç duyulan lafızlar vardır. Bu tür lafızları beyan etmeye 

mücmelin tebyîni denir. En’âm sûresinin “Haklı olmadıkça Allah’ın haram kıldığı 

cana kıymayın” meâlindeki yüz elli birinci ayetinde geçen “haklı olmadıkça” kısmı 

mücmeldir. Hz. Peygamber onu şu hadis ile teybin etmiştir. “Allah’tan başka ilah 

olmadığına ve benim Allah’ın resûlü olduğuma iman eden hiçbir Müslümanın kanı 

helal olmaz. Ancak şu üç şeyden birini yaparsa (o zaman helal olur): Adam 

öldürmek, evli iken zina etmek ve dinden çıkıp Müslümanların arasından 

ayrılmak.”68  

2. Mübhemin Tafsîli  

Mübhem kavramı “İnsan, melek ve cin gibi varlıkların yahut da bir topluluk 

veya kabilenin veya bir kelime ve nitelemenin Kur’an’da açık değil de ismi işaretler, 

ismi mevsuller, zamirler, cins isimleri, belirsiz zaman zarfları ve belirsiz mekân 

isimleriyle zikredilmesi” anlamına gelmektedir. Mübhemin tafsiline Bakara sûresinin 

                                                 
66 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 39. 
67  Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 40. 
68 Buhârî, “Diyât”, 16.  



29 

 

“Namazlara (özellikle) orta namaza devam edin.” meâlindeki iki yüz otuz sekizinci 

ayetinde geçen orta namazın Hz. Peygamber tarafından “orta namaz ikindi 

namazıdır”69 şeklinde açıklanması örnek gösterilebilir.70 Müfessirimiz de 

Müslim’den aktardığı hadise göre orta namazdan kastın ikindi namazı olduğunu 

belirtmiştir.71 

3. Mutlakın Takyîdi  

Mutlak, bir lafzın kayıtlanmadan herhangi bir niteleme ile 

belirginleştirilmemesi anlamındadır. Dolayısıyla mutlakın takyîd edilmesi zorunlu 

hale gelmektedir. Bazen Kur’an ayeti Hz. Peygamberin sünnetiyle kayıtlanmıştır. 

Müzzemmil sûresinin“Artık Kur’an’dan kolayınıza geleni okuyun”  meâlindeki 

yirminci ayetini, Hz. Peygamberin “Fatihasız namaz olmaz” hadisi takyîd 

etmektedir.72  

4. Müşkilin Tavzîhi  

Ayetler arasında ihtilaf ve tezat gibi görünen hususlara müşkilü’l-Kur’an 

denir. Hâlbuki Kur’an’da böyle bir şeyin olması söz konusu değildir. Hz. 

Peygamberin de bu müşkilatı sözleriyle gidermesine müşkilin tavzihi denilir. Mesala 

Meryem sûresinin “İçinizden oraya (cehenneme) girmeyecek hiç kimse yoktur” 

meâlindeki yetmiş birinci ayeti ile birçok yerde geçen “Allah, iman edip ve Salih 

amel işleyenleri altlarından ırmaklar akan cennetlere sokacaktır” gibi ayetler 

arasında ihtilaf varmış vehmî oluşabilir. Hz. Peygamber, “(Ayette geçen) vurud lafzı 

girmek manasındadır. Ne günahsız nede günahkâr, cehenneme girmeyen hiç kimse 

kalmayacaktır. Ancak cehennem müminlere Hz. İbrahim’e olduğu gibi serin ve 

selamet olacak, hatta cehennem ateşi onların serinliğinden dolayı feryad edecektir. 

Sonra yüce Allah müttakileri kurtaracak, zalimleri ise öyle diz üstü çökmüş olarak 

cehenneme atacaktır”73 şeklinde buyurarak bu vehmi ortadan kaldırmıştır.74   

                                                 
69 Buhârî, “Cihâd”, 150. 
70 Demirci, Tefsir Tarihi, s.63. 
71 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 216. 
72 Demirci, Tefsir Tarihi, s. 64. 
73 Ahmed b. Hanbel, Müsned XXV, 409, ( 14520). 
74 Demirci, Tefsir Tarihi, s. 65.  



30 

 

b. Tefsîra Hilmî’de Kur’an’ın Sünnetle Tefsiri 

Müfessirin, rivayet tefsirinin metodlarından olan Kur’an’ı sünnetle açıklama 

metodunu diğer tefsir türlerine göre daha fazla kullandığını söyleyebiliriz. Bu da 

müfessirin hadis ilmine olan vukufiyetini göstermektedir. Ancak müfessirin tefsirde 

sünneti kullanmasına bir çerçeve getirmek, onun sünneti kullanma metodunu 

belirlemek zordur. Çünkü farklı konularda bir münasebet ile bazen tefsir amaçlı 

bazen de ek bilgi olarak hadis rivayet etmiştir. Araştırmalarımıza göre müfessirin 

kullandığı hadislerin çoğu sahih olarak kabul edilen hadislerdir. Bazen hasen hadis 

ya da zayıf ile mevzû hadis de kullanmıştır. Şimdi müfessirimizin hadisleri tefsirinde 

zikretmesine örnekler verelim: 

 Bakara sûresinin “İman edip iyi davranışlarda bulunanlara, içinden 

ırmaklar akan cennetler olduğunu müjdele!” meâlindeki yirmi beşinci ayetinde iman 

edip salih amel işleyenler cennetle müjdelenmektedirler. el-Koğî ayeti açıkladıktan 

sonra cennet ehli ile ilgili Nesâi hadisini zikrederek onların yiyip içtiklerinin misk 

gibi kokan tere dönüşeceğini ve böylece karınlarının boşalacağını rivayet 

etmektedir.75   

Bakara sûresi otuz dördüncü ayetinde meleklerin Hz. Âdeme secde ettikleri 

anlatılmaktadır. el-Koğî de meleklerin itiraz etmeyip secde etme sebebini nurdan 

yaratılmalarına bağlamaktadır. Çünkü ona göre nurun özelliği itaat etmektir. 

Meleklerin nurdan yaratıldığı bilgisini de “hadiste geçtiği gibi” diye ifade edip 

hadise dayandırmaktadır.76 Yine Bakara sûresi otuz dördüncü ayetin son cümlesi 

olan و كان من الكافريىن yani “şeytan kâfirlerden oldu” kısmını açıklarken Ebû 

Hüreyre’nin rivayet ettiği şu hadisi zikretmektedir. “İbn-i Âdem secde ayetini 

okuyup secde ettiğinde şeytan uzaklaşıp ağlar ve der ki: Bana yazıklar olsun. Ebi 

Kureyb’in bir rivayetinde: Bana yazıklar olsun ibn-i Âdem secde etmekle emrolundu, 

secde etti, ona cennet var. Ben secdeyle emrolundum, secde etmedim bana cehennem 

var.”77  

                                                 
75 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 35.   
76 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 43. 
77 Müslim, “İman”, 133. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 45. 



31 

 

Bakara sûresinin“(Ey bilginler!) Sizler Kitab’ı (Tevrat’ı) okuduğunuz 

(gerçekleri bildiğiniz) halde, insanlara iyiliği emredip kendinizi unutuyor musunuz? 

Aklınızı kullanmıyor musunuz?”  meâlindeki kırk dördüncü ayetini şu hadis ile 

açıklar: “Kişi kıyamet günü getirilir, cehenneme atılır. Karnındaki bağırsakları 

dökülür. O kişi bağırsakları etrafında eşeğin değirmenin etrafında döndüğü gibi 

döner. Cehennem ehli başında toplanır ve derler ki: Ey falan kişi sana ne oluyor? Sen 

iyiliği emredip kötülükten nehiy etmez miydin? Der ki evet iyiliği emrederdim ama 

kendim yapmazdım, kötülükten nehyederdim ancak kendim o kötülüğü yapardım.”78  

Bakara sûresinin “Öyle ise siz beni (ibadetle) anın ki ben de sizi anayım. 

Bana şükredin; sakın bana nankörlük etmeyin!” meâlindeki yüz elli ikinci ayetini 

açıklarken Hz. Peygamberin şu hadisini nakletmiştir. “Allah Teâlâ der ki: Kulum 

beni zikrettiğinde, iki dudağı benim için hareket ettiğinde ben onunla beraberim”79  

el-Koğî Bakara sûresinin “Ey iman edenler! Size verdiğimiz rızıkların temiz 

olanlarından yeyin, eğer siz yalnız Allah’a kulluk ediyorsanız O’na şükredin.” 

meâlindeki yüz yetmiş ikinci ayetin tefsirinde bu ayetten anlaşılıyor ki ibadetlerin 

kabul olma şartı helal lokma yemektir demiştir. Bu düşüncesini de Müslim’in rivayet 

ettiği hadiste80 ifade edilen; Allah’ın, yiyip içtiği haram olan, giydiği elbisesi haram 

olan ve haramla beslenen insanın duasını kabul etmeyeceği hususla pekiştirmektedir. 

Müellifimiz Bakara sûresinin “(Allah’ın rızasını gözeterek) yakınlara, 

yetimlere, yoksullara, yolda kalmışlara, dilenenlere ve kölelere sevdiği maldan 

harcar, namaz kılar, zekât verir” meâlindeki yüz yetmiş yedinci ayetin “sevdiği 

maldan harcar” kısmını açıklarken Buhârî ve Müslim’de rivayet edilen şu hadisi 

zikretmektedir: “Bir adam Hz. Peygamberin yanına gelir der ki: Ya Resûlallah 

mükâfatı en büyük sadaka hangisidir? Hz. Peygamber der ki sen sağlıklıyken, malı 

severken, zenginliği ümit edip fakirlikten korkarken yaptığın sadakadır. Sadaka 

vermeyi ihmal edip ölüm vakti gelince dersinki falan kişiye şu kadar falan kişiye şu 

kadar hâlbuki mal artık falanındır” Yani artık varislerin eline düşmüştür.81   

                                                 
78 Müslim, “Zühd”, 51. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 56. 
79 İbn-i Mâce, “Edep”, 136. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 131. 
80 Müslim, “Zekât”, 65. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 142. 
81 Buhârî, “Zekât”, 25. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s.146. 



32 

 

Müfessir Bakara sûresinin “Ramazan ayı, insanlara yol gösterici, doğrunun 

ve doğruyu eğriden ayırmanın açık delilleri olarak Kur’an’ın indirildiği aydır” 

meâlindeki yüz seksen beşinci ayetinde Kur’an’ın indirilmesi ile ilgili olarak Ahmed 

b. Hanbel’den şu hadisi rivayet edip Kadir gecesinin Ramazanın yirmi dördüncü 

veya yirmi beşinci gecesi olduğunu ifade etmektedir: “İbrahîm’e inen sahifeler 

Ramazanın ilk gecesi, Tevrat Ramazanın altıncı gecesi, İncil on üçüncü gecesi ve 

Kur’an’da yirmi dördüncü gecesinde inmiştir.”82 

el-Koğî Bakara sûresinin “Mallarınızı aranızda haksız sebeplerle yemeyin. 

Kendiniz bilip dururken, insanların mallarından bir kısmını haram yollardan 

yemeniz için o malları hâkimlere (idarecilere veya mahkeme hâkimlerine) vermeyin”  

meâlindeki yüz seksen sekizinci ayetini Hz. Peygamberin şu hadisine işaret ederek 

açıklamıştır: “Bazen bana davanızla gelirsiniz, kiminiz isteğini daha güzel ifade eder, 

ben de o güzel sözleri doğru zannederek, onun lehine hükmedebilirim. Kime bir 

Müslümanın hakkını verirsem, bu hak ateşten bir parçadır; onu almasın.”83 Burada 

batıl yolla mal elde etmenin bir yönteminin de bu olduğu ifade edilmiştir.  

Müfessir Bakara sûresinin “(Ey müminler!) Yoksa siz, sizden önce gelip 

geçenlerin başına gelenler size de gelmeden cennete gireceğinizi mi sandınız? 

Yoksulluk ve sıkıntı onlara öylesine dokunmuş ve öyle sarsılmışlardı ki nihayet 

Peygamber ve beraberindeki müminler: Allah’ın yardımı ne zaman! Dediler. 

Bilesiniz ki Allah’ın yardımı yakındır.” meâlindeki iki yüz on dördüncü ayetini 

Buhârî’de geçen şu hadisle açıklamaktadır: “Habbâb b. Eret’ten rivayet edilmiştir 

Habbâb şöyle demiştir: Biz Resûlullâha şikâyete gittik, kendisi Kâbe’nin gölgesinde 

cübbesini yastık yapmış bir vaziyette dinleniyordu. Biz dedik ki bizim için dua edip 

yardım istemez misiniz? Hz. Peygamber şöyle dedi: Sizden öncekilerde kişi getirilir, 

yerde çukur açılır, o kişi çukura atılıp baştan aşağı vücudu testereyle ikiye bölünür, 

demir taraklarla kemiklerinden eti alınır ve bu onu dininden alıkoymazdı. Allah’a 

kasem olsun ki bu iş tamamlanacak öyleki; kişi bineğiyle Sana’dan Hadremevt’e 

kadar Allah’tan başka ve koyunları için kurttan başka kimseden korkmadan gidecek. 

                                                 
82 Ahmed b. Hanbel, Müsned XXXVIII, 172, (16984). el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 151. 
83 Buhârî, “Şehâdât”, 44. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 154-155. 



33 

 

Ancak sizler acele ediyorsunuz.”84 Görüldüğü gibi müfessir cennete gidebilmenin 

yolunu, hadisi zikretmek suretiyle açıklamaktadır. Hadise göre cennete girebilmenin 

bir yolu da sabırlı olup başa gelen musibetlere isyan etmeden ve mükâfatı Allah’tan 

(cc) bekleyerek dayanmaktır.  

Tefsira Hilmî’de Bakara sûresinin“Kadınların da ödevlerine denk belli 

hakları vardır. Ancak erkekler, kadınlara göre bir derece üstünlüğe sahiptirler. Allah 

azîzdir, hakîmdir.” meâlindeki iki yüz yirmi sekizinci ayeti açıklanırken, kadınların 

erkekler üzerindeki hakkı Ebû Davûd’dan şu hadis nakledilerek açıklanmıştır: 

“Hakîm b. Muâviye el-Kuşeyrî babasından şöyle rivayet etmiştir: Ya Resûlallâh 

bizden birinin eşinin onun üzerindeki hakkı nedir diye sordum? O da yediğin zaman 

onu yedirmen, giydiğin zaman onu giydermen, yüzüne vurmaman, ona Allah seni 

kabîh etsin dememen ve evin dışında onu terk etmemendir diye buyurdu.”85  

Bakara sûresinin “ Allah’ın âyetlerini eğlenceye almayın. Allah’ın sizin 

üzerinizdeki nimetini, (size verdiği hidayeti), size öğüt vermek üzere indirdiği Kitab’ı 

ve hikmeti hatırlayın. Allah’tan korkun. Bilesiniz ki Allah, her şeyi bilir.” meâlindeki 

iki yüz otuz birinci ayetini (Allah’ın ayetlerini eğlenceye almayın cümlesini) 

açıklama mahiyetinde Ebû Hureyre’den şu rivayet aktarılmıştır: “Üç şey vardır ki 

bunların ciddisi de ciddi, şakası da ciddidir. Talak, nikâh ve talaktan dönmek.”86 

Ayetin başına bakıldığında kadınları boşamadan bahsedildiğini görmekteyiz. Ayetin 

devamında da Allah’ın ayetlerinin eğlenceye alınmaması gerektiği ifade 

edilmektedir. Yani talak konusunda ciddi olmamız; gelişi güzel, ciddiyetten uzak bir 

şekilde kadınları boşamamamız istenmektedir.  

Ebu’d-Derdâ da ayette bahsedilen eğlenceyle ilgili şöyle demiştir: “İslamdan 

önce kişi eşini boşardı ve derdi ki ben şaka yaptım, birisi kölesini azat eder ve derdi 

ki şaka yaptım ve birisi de bir kadını nikâhlar sonra aynen diğerleri gibi şaka yaptım 

derdi.”87  

                                                 
84 Buhârî, “Menâkıb”, 124. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 178. 
85 Ebû Dâvud, “Nikâh”, 97. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 194. 
86 Tirmizî, “Talak”, 10. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 201. 
87 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 211. 



34 

 

Bakara sûresinin “Sizden ölenlerin, geride bıraktıkları eşleri, kendi başlarına 

(evlenmeden) dört ay on gün beklerler. Bekleme müddetlerini bitirdikleri vakit, 

kendileri hakkında yaptıkları meşru işlerde size bir günah yoktur. Allah yapmakta 

olduklarınızı bilir.” meâlindeki iki yüz otuz dördüncü ayeti Buhârî’nin rivayet ettiği 

şu hadisle açıklanmıştır: “Hz. Zeynep binti Cahş demiştir ki: Ben Hz. Peygamberin 

minber üzerinden şöyle dediğini işittim: Allah’a ve ahiret gününe iman eden kadına 

üç günden fazla yas tutup kendisini bazı şeylerden kısıtlaması helal değildir. Ancak 

kadın kocası için dört ay on gün bunu yapabilir.”88 Görüldüğü gibi ayette ifade edilen 

kadınların dört ay on gün beklemeleri gerektiği hükmü hadis nakledilerek açıklanıp 

pekiştirilmiştir.  

Bakara sûresinin “Namazlara, özellikle orta namaza devam edin. Allah’a 

saygı ve bağlılık içinde namaz kılın.” meâlindeki iki yüz otuz sekizinci ayeti 

açıklanırken orta namazın ikindi namazı olduğu düşüncesi Hz. Peygamberin Hendek 

savaşı günü söylediği şu sözle desteklenmiştir. “Bizi orta namazdan ikindi 

namazından alıkoydular. Allah evlerini ve kabirlerini ateşle doldursun.”89 Bu hadis, 

başta Buhârî ve Müslim üzere birçok hadis kitaplarında geçmektedir. Böylece hadisle 

orta namazın ikindi namazı olduğu açıklanmıştır.  

Bakara sûresinin “Musa’dan sonra, Benî İsrail’den ileri gelen kimseleri 

görmedin mi? Kendilerine gönderilmiş bir peygambere: «Bize bir hükümdar gönder 

ki (onun komutasında) Allah yolunda savaşalım» demişlerdi. «Ya size savaş yazılır 

da savaşmazsanız?» dedi. «Yurtlarımızdan çıkarılmış, çocuklarımızdan 

uzaklaştırılmış olduğumuz halde Allah yolunda neden savaşmayalım?» dediler. 

Kendilerine savaş yazılınca, içlerinden pek azı hariç, geri dönüp kaçtılar. Allah 

zalimleri iyi bilir.” meâlindeki iki yüz kırk altıncı ayeti (Pek azı hariç cümlesi) 

açıklanırken, savaşa katılan kişilerin sayılarının Bedir ashabı gibi 313 kişi olduğu 

belirtilmiştir. Bu düşünce Buhârî’den aktarılan şu hadisle ifade edilmiştir: “Berâ’nın 

şöyle dediği rivayet edilmiştir: Biz Muhammed’in (s.a.v.) ashâbı kendi aramızda 

                                                 
88 Buhârî, “Talak”, 83. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 209. 
89 Müslim, “el-Mesâcid”, 205. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 216. 



35 

 

konuşup Bedir ashâbının sayısının Tâlût’la beraber nehiri geçen arkadaşları gibi (ki 

mümin olan dışında kimse geçmemiştir) üç yüz on küsurdur.”90  

Bakara sûresinin“Ey iman edenler! Kazandıklarınızın iyilerinden ve rızık 

olarak yerden size çıkardıklarımızdan hayra harcayın. Size verilse, gözünüzü 

yummadan alamayacağınız kötü malı, hayır diye vermeye kalkışmayın. Biliniz ki 

Allah zengindir, övgüye lâyıktır.”  meâlindeki iki yüz altmış yedinci ayeti 

açıklanırken Hz. Peygamberin şu hadisi nakledilmiştir: “Kişinin yediği en helal ve 

temiz şey kendi eliyle kazandıklarından yedikleridir.”91 Bu hadis zikredilerek kişinin 

infâk yaparken kazandığı helal kazançtan ve temiz malından infâk etmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. 

Bakara sûresinin “Allah faizi tüketir (Faiz karışan malın bereketini giderir), 

sadakaları ise bereketlendirir. Allah küfürde ve günahta ısrar eden hiç kimseyi 

sevmez.”  meâlindeki iki yüz yetmiş altıncı ayeti açıklanırken Sadakanın malı 

bereketlendirmesiyle ilgili olarak Hz. Peygamberin şu hadisi zikredilmiştir: 

“Şüphesiz Allah sadakayı kabul eder, onu muhafaza eder sizin atınızın yavrusuna 

sahip çıktığı gibi oda sadakalarınızı korur. Öyleki bir lokma Uhut Dağı kadar olur.”92 

Görüldüğü gibi hadis, ayetin de ifade ettiği gibi sadakanın malı bereketlendirdiğini 

ifade etmektedir. Müslimin rivayet ettiği bir hadiste de Hz. Peygamber şöyle 

demiştir: “Sadaka maldan eksiltmemiştir.”93   

3.2.1.4. Kur’an’ın Sahâbe Sözüyle Tefsiri  

Hâkim Müstedrek adlı eserinde, vahye şahid olan sahâbilerin ayet tefsîrlerinin 

merfû hadis hükmünde olduğunu ve Hz. Peygamberden rivayet edilmiş gibi kabul 

edileceğini söylemiştir. Bu görüşü de şeyheyne nispet ederek şöyle demiştir: 

“Hadisle uğraşan, hadis tâlibi bilsin ki vahye ve ayetlerin inişlerine şahid olan 

sahâbilerin tefsiri, şeyheynin yanında müsned hadis hükmündedir.” İbn-i Salâh ve 

İmam Nevevî merfû’ hükmünde olan sahâbe tefsirinin esbab-ı nüzûlla ilgili 

                                                 
90 Buhârî, “el-Meğâzî”, 10. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 226. 
91 İbn-i Mâce, “Ticârât”, 1. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 256-257. 
92 Tirmizî, “ Zekât”, 42. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 269. 
93 Müslim, “el-Birr”, 69. el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 269. 



36 

 

hususlarda ve içtihad alanının dışında kalan tefsirde geçerli olacağını 

söylemişlerdir.94  

Sahâbe tefsiriyle ilgili şunları söylemek mümkündür: Sahâbenin tefsiri merfû’ 

kabilinden kabul edilirse onu reddetmek ittifaken câiz değildir. Sahâbenin görüşü 

alınıp, hiçbir şekilde başka yoruma gidilmemelidir. Sahâbenin tefsirinin mevkûf 

kabul edilmesi hususunda âlimler fikir ayrılığına düşmüşlerdir. Kimilerine göre bu 

durumda o görüşü almak zorunlu değildir. Çünkü rivayet Hz. Peygambere 

ulaştırılamayıp sahâbede durunca, tefsirin sahâbenin kendi tefsiri ve ictihâdı olduğu 

anlaşılmaktadır. Sahâbiler de diğer müctehidler gibi ictihâdlarında isabet ettikleri 

gibi hata da edebilirler.  Bazılarına göre ise sahâbenin tefsiri kendi yorumu ve 

ictihâdı da olsa o görüşü almak ve ona dayanmak mecburidir. Çünkü Hz. 

Peygamberden o meseleyi duyma ihtimalleri vardır. Onlar kendi ictihâdlarıyla tefsir 

etseler bile, onların tefsirleri daha isabetli olur. Çünkü sahâbe Allah’ın kitabını 

Resûlullâhtan sonra en iyi bilen, Arap diline vakıf ve Hz. Peygamberin ahlakıyla 

ahlaklanmış, onun sohbetinden bereketlenmişlerdir. Ayrıca sahâbe başka 

müfessirlerin nasiplenmediği nüzûl ortamına şahit olmuştur. Yine sahâbiler arasında 

hulefâ-i râşidîn, Abdullâh b. Mesûd ve Abdullâh b. Abbâs gibi sahîh ilme, sağlam 

anlayışa sahip kişiler vardır.95   

Zerkeşî, (ö. 794/1392) Burhân adlı eserinde sahâbe sözleri hakkında şöyle 

demiştir: “Kur’an iki kısımdır. Bir kısmının tefsiri nakil yoluyla varid olmuştur. Bir 

kısmının da tefsiri nakil yoluyla gelmemiştir. Nakil yoluyla gelen ya Hz. 

Peygamberden ya sahâbeden ya da tâbiûn’den gelmiştir. Sahâbe eğer tefsirini lugâte 

göre yaparlarsa kendileri lisan ehli olduklarından ona itimâd etmekte şüphe yoktur. 

Yine tefsirlerini şahit oldukları sebeb-i nüzûl ve bir takım delillerle yaparlarsa, bu 

kısım tefsire itimâd etmekte de şüphe yoktur.”96  

İbn-i Kesîr de tefsirinin mukaddimesinde konuyla ilgili şöyle demiştir: 

“Kur’an ve sünnette ayetin tefsirini bulamazsak, sahâbenin görüşüne müracaat 

ederiz. Onlar bunu en iyi bilenlerdir. Çünkü kendilerine has bazı durumlara ve 

                                                 
94 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 64. 
95 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn,  c. 1, s. 65. 
96 Zerkeşî, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, Dâru’l-Ma’rife, Beyrût, c. 2, s. 172. 



37 

 

karînelere şahit olmuşlardır. Onların tam bir anlayışı, sahîh ilimleri ve sâlih amelleri 

vardır.”97   

Tefsîra Hilmî’de müfessir, sahâbilerden daha çok Tercümanü’l-Kur’an diye 

vasıflandırılan İbn-i Abbâs’ın rivayetlerine yer vermektedir. Ancak İbn-i Abbâs’a 

dayandırılan tefsir eserinin kendisine ait olmadığı, belki o rivayetleri Fîrûzâbâdî’nin 

bir araya getirip bir eser yazdığı bilinmektedir.98 Müellif ayrıca eserinde İbn-i 

Mesûd, Ebû Ubeyde b. Cerrah, Ebu’d-Derdâ gibi sahâbilerin rivayetlerini 

zikretmiştir.  

Ahmet Hilmî el-Koğî, Bakara sûresinin“Onlar iman edenlere rastladıkları 

zaman: «İnandık» derler. Fakat şeytanlarıyla yalnız kaldıkları zaman: «Biz, sizinle 

beraberiz, biz sadece (onlarla) alay ediyoruz.» derler.”  meâlindeki on dördüncü 

ayetini tefsir ederken İbn-i Abbas’tan aktarımda bulunarak şeytanlardan kastın 

Yahudilerden99 beş kişi olduğunu belirtmektedir. O kişiler şunlardır: Medine’de Ka’b 

b. Eşref, Ben-î Eslem kabilesinden Ebû Bürde, Cüheyne kabilesinden Âbdü’d-Dâr, 

Ben-î Esed kabilesinden Avf b. Âmîr, Şam’da Abdullâh b. Sevdâ.100  

el-Koğî, Bakara sûresinin “ Bunların bir de ümmî (okuma yazması olmayan) 

kısmı vardır, kitabı bilmezler, ancak birtakım kuruntu yığınına, boş saplantılara 

kapılır ve zan içinde dolaşır dururlar.” meâlindeki yetmiş sekizinci ayetini tefsir 

ederken امانى (kuruntu) kelimesinin manasını Ebû Ubeyde’den rivayet ederek şöyle 

açıklamıştır: Kitaptan okumayı bilmeyip ezbere okuyanlar. Yani Yahudilerin bir 

kısmı kitap okumayı bilmeyip, boş şeylerin peşinden koşuyorlar. İbn-i Abbâs ise امانى 

kelimesini şöyle açıklamıştır: Kitabı yüzünden okurlar ama manasını bilmezler.101  

el-Koğî, Bakara sûresinin “(Yahudiler, peygamberimize karşı alaylı bir ifade 

ile) «Bizim kalblerimiz kılıflıdır.» dediler. Bilakis Allah, onları kâfirlikleri yüzünden 

lanetledi. Bundan dolayı çok az imana gelirler.” meâlindeki seksen sekizinci ayetini 

açıklarken İbn-i Abbâs’ın غلف kelimesini lamın zammesiyle okuduğunu ve  غلافة 

kelimesinin çoğulu olduğunu zikreder. Yani onlar şunu söylemişlerdir: Kalplerimiz 

                                                 
97 İbn-i Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, Dâru Taybe, Riyâd 1999, c. 1, s. 7. 
98 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 66. 
99 Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’an, Müessetü’r-Risâle,  Beyrût 2000, c. 1, s. 397. 
100 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 24. 
101 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 89. 



38 

 

tüm ilimler için kap hükmündedir. İçinde her ilim vardır ve Muhammed’in ilmine 

ihtiyaç yoktur.102   

3.2.1.5. Kur’an’ın Tâbiûn Sözüyle Tefsiri  

Tefsirle uğraşan tâbiûnlar şöyle bir metod takip etmiştir: Öncelikle Kur’an’ı 

Kur’an’la tefsir ederler, daha sonra Kur’an’ı sahâbilerin Hz. Peygamber (s.a.v.)’den 

rivayet ettikleri sözlerle, onlar da yoksa sahâbeye ait görüşlerle ve ehli kitabtan 

aldıkları bilgilerle, son olarak da kendi re’y ve ictihâdlarıyla tefsir yaparlardı.103  

Allah Teâlâ gerek Hz. Peygamberin hayatında gerekse halifeler döneminde 

birçok şehri fethetmeyi Müslümanlara nasip etmiştir. Sahâbiler fethedilen şehirlere 

dağılmış, aynı yerde durmamışlardır. İslam’ın nurunu Medine’den başlayarak 

fethedilen tüm beldelere ulaştırmışlardır. Tâbiîlerin birçoğu sahâbilerden ders almış 

ve kendilerinden sonra gelenlere nakletmişlerdir. Böylece bu şehirlerde ilim 

medreseleri oluşmuştur. Bu medreselerin hocaları sahâbiler, öğrencileri ise 

Tâbiûndır. Bu medreselerden bazıları tefsirle meşhur olmuştur. Tâbiînler, tefsirde 

meşhur olmuş sahâbilerden tefsir öğrenmişlerdir. Böylece Mekke, Medine ve Irak 

tefsir mektepleri oluşmuştur.104  

Âlimler Tâbiînlerin tefsirlerini almada ve onların görüşlerinin bağlayıcılığı 

konusunda ihtilaf etmişlerdir. Bu ihtilaf Tâbiînlerin tefsirlerini Resulullah’a veya 

sahabeye dayandırmadıkları zaman olmuştur. Kimisi tâbiînlerin de Kur’an’da hata 

yapabilecekleri ve ayeti yanlış anlama ihtimalleri olabileceğini söylemiştir. Çünkü 

Tâbiînlerin Hz. Peygamberden birebir dinleme imkânları olmamıştır. Kur’an’ın 

nüzûl ortamına da şahit olmamışlardır. Sahâbilerin adaletine olan güven ve 

adaletlerindeki kesinlik tâbiûnler için söylenmemiştir.105  

Müfessirlerin bir kısmı ise tâbiûnun tefsirlerinin alınacağını savunmuştur. 

Çünkü tâbiûnlar tefsirlerinin çoğunu sahâbeden almıştır. Tâbiûnden Mücâhid şöyle 

der: “Ben Kur’an’ı Fâtiha sûresinden sonuna kadar üç kere İbn-i Abbâs’a arz ettim, 

her ayette İbn-i Abbâs’ı durdurup ona sorular sordum.” Katâde de şöyle demiştir: 

                                                 
102 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 95. 
103 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1,  s. 69.  
104 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 70. 
105 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 87. 



39 

 

Kur’an’ın tüm ayetleri hakkında bir şeyler işitmişimdir. Zikredilen sebeplere binaen 

birçok müfessir tâbiûnden rivayet edilenleri kendi tefsirlerinde zikretmişlerdir.106  

Tefsira Hilmî’de de tâbiûn sözlerine ve rivayetlerine yer verilmiştir. Hasan el-

Basrî, Katâde, Mücâhid, Ebu’l-Âliye ve Kelbî’nin rivayetleri zikredilmiştir. Örneğin, 

Bakara sûresinin “Hatırla ki Rabbin meleklere: Ben yeryüzünde bir halife 

yaratacağım, dedi. Onlar: Bizler hamdinle seni tesbih ve seni takdis edip dururken 

yeryüzünde fesat çıkaracak, orada kan dökecek birini mi yaratacaksın? Dediler. 

Allah da onlara: Sizin bilemiyeceğinizi herhalde ben bilirim, dedi.”  meâlindeki 

otuzuncu ayeti açıklanırken ayette geçen  نحن نسبح بحمدك  yani “seni hamd ile tesbih 

ederiz” cümlesi Hasan el-Basrî’ye nispet edilerek tesbîhten kastın   سبحان   الله و بحمده 

zikrini yapmak olduğu belirtilmiştir.107  

el-Koğî, Bakara sûresinin “Ey İsrailoğulları! Size verdiğim nimetlerimi 

hatırlayın, bana verdiğiniz sözü yerine getirin ki, ben de size vâdettiklerimi vereyim. 

Yalnızca benden korkun.”  meâlindeki kırkıncı ayetini tefsir ederken İsrailoğullarına 

verilen nimet hakkında Katâde’nin şöyle dediğini nakletmiştir: Bu ayette nimetten 

kasıt babalarına, ecdatlarına verilen nimetlerdir. O nimetlerden biri de Tevrat’ın 

onlara gönderilmesi ve dedelerinin Hz. Musa ile birlikte, denizin yarılmasıyla 

Allah’ın izniyle firavunun zulmünden kurtulmalarıdır.108  

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresinin “İçlerinde bir takım ümmîler vardır ki 

Kitab’ı (Tevrat’ı) bilmezler. Bütün bildikleri kulaktan dolma şeylerdir. Onlar sadece 

zan ve tahminde bulunuyorlar.” meâlindeki yetmiş sekizinci ayeti açıklarken, ayette 

geçen ve kulaktan duyma diye tercüme edilen امانى kelimesi hakkında Mücâhid ve 

Katâde’nin şöyle dediklerini rivayet etmiştir: امانى  den murad “yalandır”. Yani 

bunlar yalandan başka bir şey bilmezler.”109  

Bakara Sûresinin “Şeytan sizi fakirlikle korkutur ve size cimriliği telkin eder. 

Allah ise size katından bir mağfiret ve bir lütuf vâdeder. Allah herşeyi ihata eden ve 

herşeyi bilendir.” meâlindeki iki yüz altmış sekizinci ayeti açıklanırken Kelbî’nin 

                                                 
106 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 1, s. 87. 
107 el-Koği, Tefsîra Hilmî, s. 42. 
108 el-Koği, Tefsîra Hilmî, s. 53. 
109 el-Koği, Tefsîra Hilmî, s. 89. 



40 

 

şöyle dediği zikredilmiştir: الفحشاء lafzı Kur’an’ın bu ayeti dışındaki tüm ayetlerinde 

“zina” anlamında kullanılmıştır. Bu ayette ise الفحشاء kelimesi “cimrilik”110 

anlamında kullanılmıştır.111  

3.2.2. Tefsira Hilmî’nin Dirayet Boyutu  

Rey tefsiri içtihadi tefsir veya aklî tefsir olarak da anılmaktadır. Çünkü 

müfessir Allah’ın kitabını kendi ictihadına göre tefsir etmektedir. Sadece sahâbeden 

veya tâbiûndan gelen rivayetlerle tefsir yapmamaktadır. Bu tefsir çeşidinde müfessir 

Arapça lugâta, lugâtın uslubuna, Arapların birbirlerine nasıl hitap ettiğine; nahiv, 

sarf, belâgat, usûlü’l-fıkıh ve esbâbı nüzûl vb. ilimleri bilmeye muhtaçtır.112  

Dirayet tefsiri, makbul ve gayr-ı makbul tefsir şeklinde değerlendirilmiştir. 

Tefsirü’l-makbul şâri’in amacına uygun olup, cehaletten ve sapıklıktan uzaktır. 

Kur’an’ın naslarını anlamada Arap dilinin kurallarına ve uslûbuna uygundur. Gayr-ı 

makbûl tefsir ise ilmi yeterlilik olmadan, kişinin lugât kurallarını veya İslam 

hukukunu bilmeden Allah’ın kelamını kendi hevesine ve sapkın görüşlerine göre 

açıklamaya çalışmasıdır.113  Tefsira Hilmî’de de müfessir, ayetleri tefsir ederken 

rivayet yöntemini kullandığı gibi dirayet yöntemini de kullanmıştır. 

3.2.2.1. Dil Yönü  

a. Lugât İlmi Açısından    

1. Kelimelerin başka dillerdeki anlamını belirtme 

el-Koğî besmeleyi tefsir ederken, الله lafzı celaline Farsça داىخ  (Huday), 

Kürtçe خدا (Huda), Zazaca هوما (Huma), Türkçe’de تانرى (Tanrı) denildiğini ifade 

etmektedir.114  

el-Koğî Bakara sûresinin kırkıncı ayetini açıklarken  اسرائيل kelimesinin 

Hz.Yakub’un ismi olduğunu ve Allah’ın kulu anlamına geldiğini söyler. اسراء 

                                                 
110 Süyûtî, Celâleyn, Dâru’l-Hadis, Kâhire ts, s. 56. 
111 el-Koği, Tefsîra Hilmî, s. 257. 
112 Sâbûnî, Tibyân, s. 155. 
113 Sâbûnî, Tibyân, s. 157-158. 
114 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 14. 



41 

 

kelimesinin İbranice عبد anlamında olduğunu ايل  kelimesinin de Allah’ın ismi 

olduğunu belirtir.115  

Müfessir Bakara sûresinin elli birinci ayetini açıklarken موسى kelimesinin 

İbranice olduğunu belirtmektedir. Kelimenin aslının موشى  olduğunu söyler. مو  su 

anlamındadır, شى de ağaç anlamındadır. Çünkü Hz. Musa doğunca annesi Firavunun 

korkusundan onu bir sandığa bırakıp, nehir’e atmıştı. Dalgalar onu ağaçların 

arasından götürmüştür.116 

 Müfessir Bakara sûresinin “Fakat zalimler, kendilerine söylenenleri başka 

sözlerle değiştirdiler. Bunun üzerine biz, yapmakta oldukları kötülükler sebebiyle 

zalimlerin üzerine gökten acı bir azap indirdik.” meâlindeki elli dokuzuncu ayetini 

açıklarken İsrailoğullarının kendilerine söylenenleri değiştirmeleriyle ilgili olarak der 

ki: حطة  demeleri gerekirken yani “Yâ Rabbi bizi affet.” حنطة  yani “buğday” dediler 

veya kendi dilleri ile حطا سمقاثا  yani “kırmızı buğday” dediler.117  

2. Kelimelerin sözlük ve terim anlamları arasındaki münasebet 

Müfessir ayetleri tefsir ederken bazı kelimelerin kök itibariyle hangi anlamda 

olduğunu yani sözlük anlamını belirtir sonra zamanla kazandığı ıstılâhî anlamını 

açıklar. Daha sonra ise sözlük manası ile ıstılâhî anlam arasındaki münasebeti kurar. 

Mesela Bakara sûresinin “(İsrailoğullarına) Bu kasabaya girin, orada 

bulunanlardan dilediğiniz şekilde bol bol yeyin, kapısından eğilerek girin, (girerken) 

«Hıtta!» (Yâ Rabbi bizi affet) deyin ki, sizin hatalarınızı bağışlayalım; zira biz, iyi 

davrananlara (karşılığını) fazlasıyla vereceğiz, demiştik.” meâlindeki elli sekizinci 

ayetini açıklarken şöyle demiştir: Ayette geçen القرية kelimesi sözlükte, ister köy 

olsun ister şehir olsun insanların toplandığı yerdir. Ancak burada kasıt Kudüs veya 

Erîhâ şehridir .118   

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresinin“Şüphesiz iman edenler; yahudilerden, 

Hristiyanlardan ve sâbiîlerden de Allah’a ve ahiret gününe inanıp sâlih amel 

işleyenler için Rableri katında mükâfatlar vardır. Onlar için herhangi bir korku 

                                                 
115 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 53.Bkz: Begavî, Me’âlimu’t-Tefsîr, c. 1, s. 86. 
116 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 63. Bkz: Begavî, Me’âlimu’t-Tefsîr, c. 1, s. 94. 
117 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 71. Bkz: Begavî, Me’âlimu’t-Tefsîr, c. 1, s. 99. 
118 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 68. Bkz: Begavî, Me’âlimu’t-Tefsîr, c. 1, s. 98. 



42 

 

yoktur onlar üzüntü çekmeyeceklerdir.”  meâlindeki altmış ikinci ayetinde والذين هادو  

cümlesini açıklarken يهود  lafzı ya “tevbe etti” anlamındaki هاد fiilinden alınmıştır, 

Çünkü Yahudiler buzağıya tapmaktan vazgeçip tevbe ettiler. Ya da Hz. Yakub’un en 

büyük oğlu olan “Yahuda” isminden alınmıştır demektedir.119 el-Koğî, Bu ayette 

geçen نصارى kelimesi hakkında şöyle demiştir: Hristiyanlara “Nasârâ” denilmesinin 

sebebi; Hristiyanlar Hz. İsa ile beraber bir köye girmişler, o köyün ismi ناصرة  veya 

 idi. Onlara bu isim oradan geçmiştir, veya onlar Hz. İsa’ya yardım  نصران

ettiklerinden dolayı bu ismi almışlardır.120 Müfessirimiz bu ayette geçen و الصابئين  

kelimesi hakkında da şunları söylemiştir: و الصابئين kelimesi ya “çıktı” anlamındaki 

 filinden صَبا fiilinden alınmıştır ya da “meyletti” anlamındaki (sabee) صبأ

alınmıştır.121 Sâbiîlerin Yahudilik ve Hristiyanlıktan çıktıkları ve başka şeylere 

taptıkları düşünülünce kelimenin sözlük anlamıyla terim anlamı arasında bağ 

kurulabilmektedir.  

Müfessir Bakara sûresi seksen yedinci ayette geçen روح القدس kavramı ile 

ilgili şunları söylemektedir: Ruhu’l-Kudüs’ten kasıt Cebrail (a.s)’dır.122 Manası 

Allah’ın mukaddes meleği veya temiz melektir. Çünkü o günah işleyip 

kirlenmemiştir. Ruhu’l-Kudüs’ün bir anlamı da İsa’nın kendisiyle hayatını devam 

ettirdiği ruhudur, Kuddüs, Allah’ın bir ismidir. Ayrıca el-Koğî Ruhu’l-Kudüs’un İsa 

(a.s)’ın kendisiyle mucize gösterdiği Allah’ın ism-î azâmı da olabileceğni 

söylemiştir.123  

Bakara sûresinin “Biz, Beyt’i (Kâbe’yi) insanlara toplanma mahalli ve 

güvenli bir yer kıldık. Siz de İbrahim’in makamından bir namaz yeri edinin (orada 

namaz kılın). İbrahim ve İsmail’e: Tavaf edenler, ibadete kapananlar, rükû ve secde 

edenler için Evim’i temiz tutun, diye emretmiştik.” meâlindeki yüz yirmi beşinci 

ayeti tefsir edilirken, ayetteki مقام kelimesinin sözlükte kişinin her iki ayağını bastığı 

yer olduğu belirtilmiştir. Ancak burada “makamdan” kastın hacıların tavaf yaptıktan 

                                                 
119 el-Koğî Tefsîra Hilmî, s. 76.   
120 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 76. 
121 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 76. Bkz: Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, c. 1, s. 102. 
122 Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Hüseyin b. Muhammed Râğıb el-Isfehânî el-Mufredât fî Garîbi’l-

Kur’ân, Dâru’l-Kalem, Dımeşk 2009, s. 660. 
123 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 94. 



43 

 

sonra kendisinin arkasında namaza durduğu ve Hz. İbrahim’in iki ayağının izinin 

bulunduğu taş olduğu ifade edilmiştir.124  

Müfessir Bakara sûresi otuz ikinci ayette geçen ve Allah’ın vasfı olan حكيم 

kelimesi hakkında şunları ifade etmektedir. Adaletli hâkim anlamındadır. Ayrıca 

bozulmaması için sağlam iş yapan anlamına da gelmektedir. حكيم kelimesinin aslı 

olan حكمة  kelimesi de aslında bir şeyi men etme anlamındadır. Hikmet vasfı kimde 

bulunursa o kişinin batıl yola düşmesini engeller.125 Dolayısıyla adaletten çıkmamış 

olur. 

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresi yüz doksan sekizinci ayeti açıklarken 

 kelimesinden alındığını ifade معرفة kelimesinin bir şeyi tanımak anlamındaki عرفات

etmiştir. O toprağa bu ismin verilmesinin sebebi, Hz. İbrahim’e Allah tarafından 

haber verilip, gösterilmesidir. Hz. İbrahim de orayı görünce tanımıştır veya Hz. 

Âdem ile Havva orada birbirlerini görüp tanımışlardır.126   

Bakara sûresinin “Eğer kocalar barışmak isterlerse, bu durumda boşadıkları 

kadınları geri almaya daha fazla hak sahibidirler.” meâlindeki iki yüz yirmi 

sekizinci ayetindeki بعولة  kelimesinin بعل  kelimesinin çoğulu olduğu ve bir şeyin 

sahibi anlamında olduğu belirtilmiştir. Ayrıca erkeğe بعل denildiğini çünkü erkeğin 

eşine sahip çıkıp, her türlü ihtiyacını karşıladığı ifade edilmiştir.127  

el-Koğî Bakara sûresinin “Onlar (kendi akıllarınca) güya Allah’ı ve 

müminleri aldatırlar. Halbuki onlar ancak kendilerini aldatırlar ve bunun farkında 

değillerdir.”  meâlindeki dokuzuncu ayetinin tefsirinde يخادعون  kelimesinin masdarı 

olan مخادعة kelimesinin; aslında bir şeyi gizlemek anlamında olduğunu belirtir. Söz 

konusu münafıklar da kalplerindeki inkârı gizleyip kelime-i şehâdet getirerek 

Müslüman olduklarını söylüyorlardı. Böylece gönüllerinden geçeni gizliyorlardı.128  

Müfessir Bakara sûresinin“İşte onlar, Rablerinden gelen bir hidayet 

üzeredirler ve kurtuluşa erenler de ancak onlardır.”  meâlindeki beşinci ayetinin 

                                                 
124 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 116. 
125 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 42. 
126 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 167. 
127 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 194. 
128 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 23. 



44 

 

tefsirinde فلاح kelimesinin aslında bir şeyi deşme anlamında olduğunu ve çiftçiye de 

 denildiğini çünkü çiftçinin de toprağı deştiğini ifade eder. Müttakilere de dünya  فلا ح

ve ahiret sevabı kesilip belirlendiği için bu vasıf verilmiştir.129   

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresinin “…Üzerlerine zillet ve meskenet 

damgası vuruldu ve nihayet Allah’dan bir gazaba uğradılar…”  ُلاة وَضُرِبَتْ عَليَْهِمُ الذ ِ

 altmış birinci ayetinin tefsirinde fakirlere miskin denilmesinin sebebini وَالْمَسْكَنَةُ 

fakirliğin insanı hareket etmekten alıkoyması olarak açıklamıştır.130 Yani miskin 

kavramının kökünde “hareketsiz kalmak, durmak” anlamı vardır. Fakir de birçok 

şeyi yapamayıp yerinde kaldığı için ona bu isim verilmiştir.  

 Müefessir Bakara sûresinin“Ramazan ayı, insanlara yol gösterici, doğrunun 

ve doğruyu eğriden ayırmanın açık delilleri olarak Kur’an’ın indirildiği aydır.” 

meâlindeki yüz seksen beşinci ayetini açıklarken رمضان  kelimesinin  َرَ مَ ض  

kelimesinden geldiğini  َرَ مَ ض nin anlamı da “bir şeyin yanmasıdır” 131demiştir. Bu aya 

ramazan denilmesinin sebebini de ramazanda günahların yanıp silinmesi ile 

açıklamıştır. Diğer bir görüşe göre ayların eski isimleri kaldırılıp yeni isim verilirken 

havalar sıcak idi. Değiştirme meselesi bu sıcak aya denk geldiği için ramazan ismini 

almıştır demektedir.132  

el-Koğî, Bakara sûresinin “O kitap (Kur’an); onda asla şüphe yoktur. O, 

müttakîler (sakınanlar ve arınmak isteyenler) için bir yol göstericidir.” meâlindeki 

ikinci ayetini tefsir ederken “müttaki”den kastın kendini salih amel ile Allah’ın 

azabından koruyan kimse olduğunu belirtmiştir. Ayrıca “müttaki” kelimesinin iki 

şeyin arasını ayırma anlamındaki  ِاتِ قِاء dan alındığını söylemiştir. Müttaki kişi, sanki 

salih amel sayesinde kendisi ile azab arasına mesafe koymuştur.133 

3. Kelimelerin Istılâhî anlamlarını belirtme  

Müfessirimizin Tefsira Hilmî’de üzerinde durduğu hususlardan biri de 

kavramların sözlük anlamlarının ötesinde ıstilâhi anlamlarını açıklamasıdır. Onun 

                                                 
129 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 20. 
130 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 73. 
131 Râgıb el-Isfehânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, s.366. 
132 el-Koğî Tefsîra Hilmî, s. 150. 
133 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 19. 



45 

 

ıstılâhi anlamlarını verdiği kelimelerin çoğu fıkıh ilmi ile ilgilidir. Mesela o Bakara 

sûresi otuz dördüncü ayeti açıklarken ayette bahsi geçen “secde” kavramını şöyle 

açıklamıştır: İbadet niyetiyle alnı yere koymaktır. Ancak meleklerden istenen secde 

bu manadaki secde değil, belki saygı niyetiyle eğilmeleridir demiştir.134  

Müfessir, Bakara sûresi kırk dokuzuncu ayette bahsi geçen firavunla ilgili 

şunları söyler: Amâlîk veya Kıbtîlerden olup, Mısırda başkanlık yapanlara firavun 

denir. Fars krallarına kisra, Rum liderlerine kayser, Çin idarecilerine fehfûr, Yemen 

yöneticilerine tübbe’, Türk başkanlarına hakan denildiği gibi.135  

Müellif, Bakara sûresinin “Hac ibadetlerinizi bitirince, babalarınızı andığınız 

gibi, hatta ondan daha kuvvetli bir şekilde Allah’ı anın. İnsanlardan öyleleri var ki: 

Ey Rabbimiz! Bize dünyada ver, derler. Böyle kimselerin ahiretten hiç nasibi 

yoktur.” meâlindeki iki yüzüncü ayetindeki مناسك  kavramının hacda yapılan 

ibadetleri ifade ettiğini söylemiştir.136  

Tefsira Hilmî’de Bakara sûresinin “(İddet beklemekte olan) kadınlarla 

evlenme hususundaki düşüncelerinizi üstü kapalı biçimde anlatmanızda veya onu 

içinizde gizli tutmanızda size günah yoktur” meâlindeki iki yüz otuz beşinci ayeti 

açıklanırken ayette geçen “عرضتم” fiilinin masdarı olan تعريض kavramını şöyle 

açıklanmıştır: Ta’rîd tasrîhin zıddıdır. Öyle bir kelamla kişinin kastettiği şeye delalet 

eder ki o kelamın hem senin kast ettiğine hem de kastetmediğine delaleti vardır. 

Ancak kelamın senin kastettiğine delaleti daha kuvvetlidir. Ayrıca bu ayette geçen 

 kavramı da şöyle açıklanmıştır: Ha’nın kesresiyle okunup137 nikâh niyetiyle bir خطبة

kadını istemektir.  

Bakara sûresi iki yüz otuz yedinci ayette bahsi geçen متعة kavramı şöyle 

açıklanmıştır: Boşanan eşlere verilen mal yani talak sonucunda kadının tek başına 

kalması sebebiyle kendisine verilen maldır.138 Bakara sûresi iki yüz seksen ikinci 

ayetteki سفيه kavramıyla ilgili şunlar söylenmiştir. Mücâhid’e göre sefih, okuma 

                                                 
134 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 40. 
135 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 60. 
136 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 168. 
137 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 209. 
138 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 212. 



46 

 

yazması olmayan kişidir; İmam Şâfiî’ye göre ise malını beyhude bir şekilde harcayan 

kimsedir.139  

Bir diğer örnek olan, Bakara sûresi iki yüz seksen üçüncü ayette bahsi geçen  

 rehine” kavramı müfessir tarafından şöyle izah edilmiştir: Rehine“ فرَِهانٌ مقبودةٌَ 

borçludan borç karşılığında alınan mala denir. Yani borçlu borcunu ödemediği 

zaman o mal satılıp borcu ödenir.140   

b. Sarf-Nahiv İlmi Açısından   

1. Sarf İlmi Açısından  

Müfessirin bilmesi gereken ilimleri sayarken bu ilimlerden birinin de sarf ilmi 

olduğunu belirtmiştik. Çünkü sarf ilmini bilmeyen bir kimse kelimelerin yapısını 

bilmez; isimleri ve fiilleri birbirinden ayırt edemez dolayısıyla kelimeleri ve ayetleri 

yanlış tefsir edip yorumlar. Müfessirimizin de ayetleri açıklarken sarf ilmini 

kullandığını, özellikle kelimelerin çoğulunu belirttiğini, kelimelerin kökünün ne 

olduğunu ve fiil çeşitlerinin hikmetini açıkladığını görmekteyiz.   

el-Koğî Bakara sûresi ikinci ayetindeki  ذالك  الكتاب “Kitâb” kelimesinin 

masdar141 olduğunu ve مكتوب manasında olduğunu belirtir.142 Yani masdar’ın ism-i 

mefu’l manasında olduğunu ifade eder. Yine Bakara sûresi on dokuzuncu ayetinde 

geçen ve “yıldırımlar” anlamında olan الصواعق kelimesinin, صاعقة kelimesinin cem’i 

olduğunu belirtir.143  

Müfessir Bakara sûresi sekizinci ayette geçen الناس kelimesinin انسان 

kelimesinin cem’i olduğunu belirtir. انسان kelimesinin unutmak anlamındaki نسيان 

kelimesinin kökünden ya da dostluk anlamındaki انِْسا kelimesinin kökünden geldiğini 

                                                 
139 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 275. 
140 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 280. 
141 Ebû Hayyân, Tefsîru’l-Bahri’l-Muhît, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrût 2001, c. 1, s. 155. 
142 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 19. 
143 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 30. 



47 

 

söyler.144 Bakara sûresi on üçüncü ayette geçen السفهاء kelimesinin “aklı az” yani 

cahil olan kimseye denildiğini ve سفيه kelimesinin cem’i olduğunu ifade eder.145  

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresi yirmi ikinci ayette geçen أنَْدادا kelimesinin 

hem benzerler anlamında hem de bir şeyin zıddı anlamında olduğunu ve نِد 

kelimesinin çoğulu olduğunu söyler.146 Bakara sûresi altmışıncı ayette geçen ve 

“bozgunculuk yapmayın” anlamındaki ولَّ تعثوا fiilinin  ُالَْعيَْث (şiddetli bozgunculuk 

yapma) kelimesinin kökünden geldiğini ifade eder.147  

el-Koğî, Bakara sûresi yüz yirmi yedinci ayette geçen ve bir şeyin esası, 

temeli anlamındaki القواعد kelimesinin قاعدة kelimesinin cem’i olduğunu belirtir.148 

Bakara sûresi yüz otuz altıncı ayette geçen ve “torunlar” anlamındaki الَّسباط 

kelimesinin سبط kelimesinin çoğulu olduğunu söyler.149  

Müfessir, Bakara sûresi yüz altmış yedinci ayetindeki حَسَرات kelimesinin 

elden çıkan “bir şeye üzülme” anlamındaki  ٌحَسْرَة kelimesinin cem’i olduğunu 

söyler.150  Bakara sûresi yüz seksen dokuzuncu ayetindeki الَّهلة kelimesinin, “ay” 

anlamındaki “hilal” هلال kelimesinin çoğulu olduğunu zikrededer. Ay, bir tane 

olmasına rağmen çoğul olarak getirilmesi ayın aldığı birçok şekil itibariyledir. Çünkü 

Ay, ilk doğduğunda hilal şeklinde zayıftır. Daha sonra dolunay olur.151  

el-Koğî, Bakara sûresi yüz seksen dokuzuncu ayetindeki مواقيت kelimesinin 

vakti bilmeye alet ve vesile olan anlamındaki ميقات kelimesinin cem’i olduğunu 

söylemiştir.152 Bakara sûresi yüz doksan altıncı ayette geçen نسك kelimesinin de 

kesilecek hayvan anlamındaki  ٌنَسيكَة kelimesinin cem’i olduğunu belirtmiştir.153  

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresi iki yüz yirmi yedinci ayetteki قرُوء kelimesinin 

İmam Şâfiî’ye göre temizlik, İmam Ebû Hanife’ye göre de hayız anlamında olan قرء 

                                                 
144 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 23. 
145 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 24. 
146 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 31. 
147 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 72. 
148 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 119. Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 92. 
149 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 123. Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 95. 
150 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 139. 
151 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 155. 
152 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 155.  Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 113. 
153 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 165. 



48 

 

kelimesinin cem’i olduğu söylenmiştir.154 Bakara sûresinin “Peygamber, Rabbi’nden 

kendisine ne indirildiyse ona iman etti. Müminlerin de hepsi Allah’a, meleklerine, 

kitaplarına ve peygamberlerine iman ettiler…”  سُولُ بِمَا أنُزِلَ إلِيَْهِ مِن ب ِهِ وَالْمُؤْمِنوُنَ  آمَنَ الرا را

 fiilinin zamirinin tüm müminlere آمَن iki yüz seksen beşinci ayettindeki كُلٌّ آمَنَ 

dönmesine rağmen müfred getirildiği söylenmiştir. Çünkü her bir müminin imanı 

kendi başına müstakil kabul edilmektedir. Zira Resûller ile müminlerin imanı eşit 

değildir. Resûllerin imanı görme ve müşahede iledir, müminlerin imanı ise delil ve 

hüccet iledir.155  

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresi iki yüz otuz üçüncü ayette ki  لَّ تضُارا kelimesi 

etken kipiyle okunabildiği gibi edilgen kipiyle de okunabileceği belirtilmiştir. Etken 

kipiyle okunduğu zaman kelimenin aslı şöyle olur:   ْولَّ تضُارِر yani birinci ra’nın 

kesresiyle okunur. Edilgen kipiyle okunduğu zaman ise kelimenin aslı şöyle olur:  

 ول156َّ   تضُارْ رَ 

Bakara sûresinin “Mallarını Allah yolunda harcayıp da arkasından başa 

kakmayan, fakirlerin gönlünü kırmayan kimseler var ya, onların Allah katında has 

mükâfatları vardır. Onlar için korku yoktur, üzüntü de çekmeyeceklerdir.” 

meâlindeki iki yüz altmış ikinci ayeti açıklanırken ayette geçen   مَنا kelimesinin مَنا  يمن 

fiillerinin masdarı olduğu, anlamının da muhtâc kişiye yardım edip ona yapılan 

yardımları saymak olduğu müfessir tarafından ifade edilmiştir.157   

Ahmet Hilmî el-Koğî, Bakara sûresinin “İsrailoğulları: Sayılı birkaç gün 

müstesna, bize ateş dokunmayacaktır, dediler. De ki (onlara): Siz Allah katından bir 

söz mü aldınız -ki Allah sözünden caymaz”   َُعَهْده ُ ِ عَهْداً فَلنَ يخُْلِفَ اللّا  قلُْ أتَاخَذْتمُْ عِندَ اللّا

sekseninci ayetinde  ُْأتَاخَذْتم kelimesinden istifham hemzesinin hazfedildiğini ve 

kelimenin aslının da  ْااَتَاخَذْم olduğunu söylemektedir. Buna göre ayetin anlamı 

“Allah’tan söz aldınız” değil de “Allahtan söz mü aldınız?” şeklindedir.158    

Bakara sûresinin “…Herkesin kazandığı hayır kendisine, yaptığı kötülüğün 

zararı yine kendisinedir…”  ْلهََا مَا كَسَبَتْ وَعَليَْهَا مَا اكْتسََبَت iki yüz seksen altıncı ayeti 

                                                 
154 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 193. Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 127. 
155 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 282-283. 
156 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 204. 
157 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 251. 
158 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 91. 



49 

 

açıklanırken iyilik tarafını ifade etmek için  ْكَسَبَت kötülük tarafını ifade etmek için ise 

 fiili “İftiâl” babından olup اكتسب  fiilinin kullanıldığı söylenmiştir. Çünkü اكْتسََبَتْ 

içinde tekellüf manası vardır. Yani nefsin de istemesiyle kişi günah için iyiliğe göre 

daha fazla çaba sarf eder.159  

Âl-i İmrân sûresinin “ O, sana kendisinden öncekileri tasdik edip doğrulayan 

bu kitabı hak ile indirdi. Daha önce insanlara hidayet olarak Tevrat’ı ve İncil’i de 

yine O indirmişti…” üçüncü ayetindeki  َل  fiilinin çokluğa delalet ettiğini söyler. Bu نزَا

fiilin indirilen ayetlerin bir defada değil de peyderpey indirildiğine delalet ettiğini 

zikreder. Yani Kur’an-ı Kerîm bir defada mushafta indirilmemiştir. Ancak Hz. 

Musa’ya indirilen Tevrat ile Hz. İsa’ya indirilen İncil tek bir seferde indirilmiştir. 

Onun için Tevrat ve İncilin indirilişi için çokluğa delalet eden  َل  fiili yerine çokluğa نَزا

delalet etmeyen انزل fiili kullanılmıştır.160  

2. Nahiv İlmi Açısından  

Âlimler Kur’an’ı kendi görüşü ile tefsir etmek isteyenlere, yorumlarında 

hataya düşmemeleri için bazı ilimleri bilmeyi şart koşmuşlardır. Bu ilimleri bilenler 

makbul ve akla uygun tefsir yapabilirler ve Allah hakkında bir takım şeyler 

uydurmamış olurlar. Bu ilimlerden biri de nahiv ilmidir.161 Müfessirimiz de 

örneklerde görüleceği üzere nahiv kurallarının detayına inmeden, işâret isimleri ile 

zamîrlerin mercii, ayetlerin birbirlerine atfedilmesi, kelimelerin cümledeki 

konumunu belirtme, ayetteki harf-i cerlerin hangi fiile taalluk ettiği ve hangi anlamda 

kullanıldıkları gibi konulara yirmiden fazla ayette temas etmiştir. Bu örnekleri şöyle 

sıralayabiliriz: 

 İşaret İsimleri ve Zamirlerin Mercii 

Bakara, 2/2:   ِذٰلِكَ الْكِتاَبُ لََّ رَيْبَ  ف۪يه “O kitap (Kur’an); onda asla şüphe yoktur.” 

Bu ayetteki ذالك kelimesinin uzağa işaret ettiğini ifade etmektedir. Buradaki uzaklık 

                                                 
159 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 283-284. 
160 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 291-292. 
161 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfesirûn, c. 1, s. 176-178. 



50 

 

ile Kur’an’ın mertebesinin yüce olduğu ve bizim de ondan mertebe bakımından uzak 

olduğumuza işaret edilmiştir.162  

Bakara, 2/66:  َفجََعَلْناَهَا نَكَالًَّ لِمَا بيَْنَ يدَيَْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتاقِين “Biz bunu 

(maymunlaşmış insanları), hadiseyi bizzat görenlere ve sonradan gelenlere bir ibret 

dersi, müttakîler için de bir öğüt vesilesi kıldık.” bu ayette فجََعَلْناَهَا fiilindeki ها zamiri 

sahîh görüşe göre köy anlamındaki قرية kelimesine dönmektedir demiştir. Bu görüşe 

göre ayetin anlamı şöyle olur: Biz köyü o köye yakın ve uzak köylere ibret kıldık. 

Veya فجََعلَْناَهَا daki ها zamiri cezalandırma anlamındaki عقوبة kelimesine 

dönmektedir. Bu yoruma göre ayetin anlamı şöyle olur: Biz, İsrâiloğullarını 

cezalandırmayı o zamanın insanlarına ve o zamanlardan sonra gelen insanlara ibret 

kıldık.163  

 Bakara, 2/253:   لْناَ بعَْضَهُمْ عَلَىٰ بعَْض سُلُ فضَا  O peygamberlerin bir“  تلِْكَ الرُّ

kısmını diğerlerinden üstün kıldık.” bu ayetteki  َتلِْك işaret ismi ya bu sûrede 

kendilerinden bahsedilen Hz. Âdem’den Hz. Dâvûd’a kadarki peygamberlere 

işarettir, ya da Hz. Peygamberin zihnindeki tüm peygamberlere işarettir.164  

 

 Ayeti Bir Önceki Ayete Atfetme 

Müfessirimiz, Bakara, 2/37:  (ف) فتلقى  ادم من ربه كلمات “Âdem, Rabbinden bir 

takım kelimeler aldı” bu ayetteki atıf harfinin ta’kîb manasını ifade ettiğini 

belirtmektedir. Hz. Âdem’in tevbesinin cennetten çıkma emrinden sonra 

gerçekleştiğine delalet etmektedir. Allah Teâlâ’nın Bakara sûresi otuz sekizinci 

ayette اهبطوا yani cennetten çıkın emrini tekrar söylemesi de Hz. Âdem’in tevbesinin 

cennetten çıkmadan önce olduğunu göstermektedir.165  

el-Koğî’ye göre Bakara, 2/102: وَاتابَعوُا مَا تتَلْوُ الشاياَطِينُ عَلىَٰ مُلْكِ سُلَيْمَان 

“Süleyman’ın hükümranlığı hakkında onlar, şeytanların uydurup söylediklerine tâbi 

                                                 
162 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 19. 
163 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 79. Bkz: Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 72. 
164 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 236. 
165 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 48-49. 



51 

 

oldular.” bu ayetteki وَاتابعَوُا fiili yüz birinci ayetteki  ٌق ِ مُصَد ِ نْ عِندِ اللّا ا جَاءَهُمْ رَسُ ولٌ م ِ وَلَما

نَ الاذِينَ أوُتوُا  مَا مَعهَُمْ نبَذََ فرَِيقٌ م ِ ِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأنَاهُمْ لََّ يَعْلَمُونَ ل ِ الْكِتاَبَ كِتاَبَ اللّا  .fiiline atıftır”نَبذََ “   

Buna göre ayetin anlamı şöyle olur: Ehl-i kitab Allah’ın kitabını arkalarına atıp 

şeytanların kendilerine okuduğu şeye yani sihre uydular. Ayrıca ayetin devamındaki 

 Çünkü insanlara sihri ve Babil’de Hârut ile“ وَمَا أنُزِلَ عَلىَ الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ 

Mârut isimli iki meleğe indirileni öğretiyorlardı.” Cümlesindeki مَا edatının 

“mevsûle” olduğunu ve cümledeki  َوَمَا أنُزِل fiilinin ya ُتتَلْو  fiiline ya da السحر 

kelimesine atıf olduğunu belirtmektedir.  وَمَا أنُزِل kelimesini تتلو kelimesine 

atfedersek mana şöyle olur: Ehl-i kitap, şeytanların okuduklarına uydular ve Babil’de 

Hârût ve Mârût’a indirilene uydular.  وَمَا أنُزِل  kelimesini السحر kelimesine atfedersek 

ayetin anlamı şöyle olur: Şeytanlar insanlara sihri ve Bâbil’de Hârût ve Mârût’a 

indirileni öğretiyorlar.166 

Bakara, 2/177:  َوَالْيوَْمِ الْْخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتاَبِ وَالنابيِ يِنَ وَآتىَ الْمَالَ ع ِ كِنا الْبرِا مَنْ آمَنَ باِللّا لىَٰ وَلَٰ

لَا  قَابِ وَأقَاَمَ الصا ائلِِينَ وَفِي الر ِ كَاةَ وَالْمُوفوُنَ حُب ِهِ ذوَِي الْقرُْبىَٰ وَالْيتَاَمَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السابيِلِ وَالسا ةَ وَآتىَ الزا

 İyilik, yüzlerinizi doğu ve batı tarafına çevirmeniz değildir. Asıl“  بِعهَْدِهِمْ إذِاَ عَاهَدوُا

iyilik, o kimsenin yaptığıdır ki, Allah’a, ahiret gününe, meleklere, kitaplara, 

peygamberlere inanır. (Allah’ın rızasını gözeterek) yakınlara, yetimlere, yoksullara, 

yolda kalmışlara, dilenenlere ve kölelere sevdiği maldan harcar, namaz kılar, zekât 

verir. Antlaşma yaptığı zaman sözlerini yerine getirir.” mealindeki ayette geçen 

 kelimesine atfedildiğini söyler.167 Ayetin anlamı ise من آمَنَ   kelimesinin وَالْمُوفوُنَ 

şöyledir: Asıl iyilik Allah’a iman… etmek168 ve söz verildiği zaman sözünü yerine 

getirmektir. 

Bakara, 2/188: وَلََّ تأَكُْلوُا أمَْوَالَكُم بيَْنَكُم باِلْبَاطِلِ وَتدُْلوُا بهَِا إلِىَ الْحُكاام “İnsanların 

mallarından bir kısmını haram yollardan yemeniz için o malları hakimlere 

(idarecilere veya mahkeme hakimlerine) vermeyin” meâlindeki ayette ُاوَتدُْلو  fiili  تأكل  

                                                 
166 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 104. Bkz: Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 84. 
167 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 107. 
168 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 146. 



52 

 

fiiline atıftır. Buna göre ayetin anlamı: Mallarınızı aranızda batıl yollarla yemeyin ve 

başkalarının malını yemek için meseleyi mahkemeye götürmeyin.169 

 

 Kelimenin İ’rabını Belirtme  

Bakara, 2/38:  قلنا اهبطوا منها جميعا “Dedik ki: Hepiniz cennetten inin!“ el-Koğî 

bu ayetteki جميعا kelimesinin اهبطوا fiilinin fâîline hal olduğunu, aynı zamanda te’kid 

vazifesini de gördüğünü söylemektedir. Yani Allah Teâlâ Hz. Âdem, annemiz Havva 

ve İblisin hep beraber cennetten çıkmalarını emretmiştir.170  

Bakara, 2/138:  َوَمَنْ أحَْسَنُ مِن  ِ ِ صِبْغَةً  صِبْغَةَ اللّا اللّا “Allah’ın (verdiği) rengiyle 

boyandık. Allah’tan daha güzel rengi kim verebilir? Biz ancak O’na kulluk ederiz 

(deyin).” el-Koğî bu ayetin başındaki  َصِبْغَة kelimesinin mansub okumasının 

gerekçelerini şöyle açıklamaktadır: Ya “İğrâ”171 olduğu için mensûbtur, o zaman 

ayetin anlamı Allah’ın boyasına yapışın, ayrılmayın şeklinde olur. Ya bir önceki 

ayette geçen ملة kelimesinden بدل olur. O zaman ayetin anlamı “Biz Allah’ın boyasına 

yani Allah’ın dinine tâbi oluruz” olur. Ya da gizli bir fiilin “mef’ulü” olur, ayetin 

takdîri: صبغنا الله صبغة  şeklinde olur.172 

Bakara, 2/165: “…Keşke zalimler azabı gördükleri zaman (anlayacakları 

gibi) bütün kuvvetin Allah’a ait olduğunu ve Allah’ın azabının çok şiddetli olduğunu 

önceden anlayabilselerdi ”  َ۪ۙوا اذِْ يَرَوْنَ الْعذَاَب ِ جَم۪يعاً۪ۙ وَانَا الٰلَّ شَد۪يدُ  وَلوَْ يرََى الاذ۪ينَ ظَلَمُُٓ ةَ لِلّٰ انَا الْقوُا

ةَ  انَا  el-Koğî bu ayetteki الْعذَاَبِ  ِ  الْقوُا جَم۪يعًا لِلّٰ  cümlesinin يرََى fiilinin iki mefûlu yerine 

geçtiğini ifade etmektedir. Çünkü يرََى fiili iki mefûl ister. Ayrıca ayette لو şart 

edatının cevabı mahzuftur. Ayetin takdîri şöyle olur: Eğer zalimler azabı 

gördüklerinde tüm kuvvetin Allah’a ait olduğunu bilselerdi Allah’a ortak 

koştuklarına pişman olurlardı.173  

                                                 
169 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 154. 
170 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 52. Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 60. 
171 İğrâ: Verilen sözü yerine getirme ve sılâ-i rahimi yapma gibi yapılması durumunda övgüyü hak 

eden fiillerde kişiyi yapması için zorlayıp, mecbur bırakmaktır. Süyûti, el-Behcetü’l-Mardiyye, 

Mektebetu Seydâ, Diyarbakır 2012, c. 2, s. 177. 
172 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 123. 
173 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 138. 



53 

 

Müfessirimiz, Bakara, 2/240:  َتاَعًا وَالاذِينَ يتُوََفاوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُون زَْوَاجِهِم ما أزَْوَاجًا وَصِياةً لّ ِ

 ,Sizden ölüp de (dul) eşler bırakan kimseler, zevcelerinin“ إلِىَ الْحَوْلِ غَيْرَ إخِْرَاج  

evlerinden çıkarılmadan, bir yıla kadar bıraktıkları maldan faydalanmaları 

hususunda (sağlıklarında) vasiyet etsinler.”ayetindeki   ًوَصِياة kelimesinin hem nasb 

hem de raf‘ harekesiyle okunabileceği belirtmiştir. Mansub okunduğu zaman ayetin 

takdîri şöyle olmaktadır:  ليوصوا  وصية  ya da يوصون وصية  kelime merfû okunduğu 

zaman ise ayetin takdîri şöyledir:174 كُتِبَ عليهم وصية 

c. Belâgat İlmi Açısından  

Belâgat, bir fikrin sözlü veya yazılı olarak yerinde, yeterince ve zamanında 

ifade edilmesidir.175 Süyûtî İtkân’da belâgatin üç kısmı olan meânî, beyân ve bedî’in 

faydalarına kısaca değindikten sonra müfessirin bilmesi gereken en büyük ilimlerden 

birisinin de belâgat ilmi olduğunu belirtmektedir. Çünkü Kur’an’daki i’câz’ın ancak 

bu ilimlerle anlaşılabileceğini söylemiştir.176 Müfessirimiz de meselelerin detayına 

girmeden mecâz-ı aklî, mecaz-ı mürsel, istifhâm, tekrâr, te’kîd, takdîm ve te’hîr gibi 

konulara değinmektedir. Belâgat ilmi ile alakasını kurabildiğimiz yirmi bir ayette bu 

konulara temas edilmiştir. 

1. Beyân İlmi   

Müellifimiz tefsirinde belâgatin “beyân”177 kısmından sayılan Mecâz-ı 

mürsel178  ve Mecâz-ı aklî’ye179  bazı örnekler vermiştir.   

 Mecâz-ı Mürsel 

Örnek 1 Bakara, 2/19:  ِوَاعِقِ حَذرََ الْمَوْت نَ الصا  O“ يجَْعلَوُنَ أصََابِعَهُمْ فِي آذاَنهِِم م ِ

münafıklar yıldırımlardan gelecek ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına 

tıkarlar.”  

                                                 
174 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 218. Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 134. 
175 Hulusi Kılıç, “Belâgat”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 1992,  c. 5, s. 380-383. 
176 Süyûtî, İtkân, s. 84. 
177 Beyân ilmi: Makama uygun tek bir mananın birçok şekilde îrâd edilmesini sağlayan ilimdir. 

Taftazânî, Muhtasarü’l-Meânî,   s. 273. 
178 Mana-i hakiki ile mana-i mecazî arasındaki alakası müşâbehet olmayan mecaz türü. Taftâzânî,  

Muhtasarü’l-Meânî, s.324. 
179 Bir şeyin kendisi dışındaki bir şeye isnâd edilmesi. Taftâzânî, Muhtasarü’l-Meânî, s. 45. 



54 

 

el-Koğî bu ayetin tefsirinde aslında kulakları tıkayan parmağın hepsi değil, 

parmağın ucudur demiştir. Ancak münafıklar çok korktuklarından ve korkunç sesleri 

duymamak için parmağın hepsini kulaklarına tıkamışlar şeklinde ifade edilmiştir. 180 

Burada küll zikredilip cüz’ kastedilmiştir. Nitekim bu da bir tür mecaz-ı mürseldir. 

 Örnek 2 Bakara, 2/51:  َأرَْبَعِينَ لَيْلَةً مُوسَىٰ  ثمُا اتاخَذْتمُُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِه۪ وَانَْتمُْ ظَالِمُون وَإِذْ   

 Hani bir zamanlar Musa’ya kırk gecelik vaad verdik de sonra siz onun“ وَاعَدْناَ 

arkasından buzağıyı put edindiniz ve o halinizle zalimler idiniz.”   

el-Koğî bu ayette bahsi geçen kırk geceden kastın, kırk gün olduğunu 

söylemiştir. Günün tümüne gece denilmesinin sebebini de, günün başlangıcının gece 

ile olmasına dayandırmaktadır.181 Burada da kısım zikredilip bütün kastedilmiştir.182 

 Mecâz-ı Aklî  

Örnek Bakara, 2/284:    ٌوَالٰلُّ بِمَا تعَْمَلوُنَ عَل۪يم 
 وَلََّ تكَْتمُُوا الشاهَادةََُۜ وَمَنْ يَكْتمُْهَا فاَِناهُُٓ  اٰثِمٌ قلَْبهُُُۜ

“Bir de şahitliğinizi inkâr edip gizlemeyin, onu kim inkâr ederse mutlaka onun kalbi 

vebal içindedir.”   

Müfessirimize göre bu ayette inkarın vebalinin kalbe nispet edilmesinin 

sebebini kalbin hem bir şeyi gizleme hem de inkar etme mahalli oluşuna 

dayanmaktadır.183 Mecâz-ı aklî’nin, bir şeyi başka bir şeye isnâd etmek olduğuna 

göre burada da günah, kalbe nispet edilmiştir. 

2. Meâni İlmi 

Müfessirin Tefsîra Hilmî’de belâgatin meânî kısmına giren “ıtnâb”a184diğer 

belâgat türlerine göre daha fazla yer verdiğini görmekteyiz. Ancak müellif “ıtnâb” 

kelimesini kullanmadan onun çeşitleri olan “tekrar” ve “te’kit”e örnekler 

vermektedir. el-Koğî Tefsirinde meâni ilminin türlerinden olan istifhâmın iki çeşidi 

                                                 
180 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 29. 
181 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 63. 
182 Diğer örnekler için bkz:  el-Koğî, Tefsîra Hilmî, Bakara, 2/239, 240. 
183 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 280. 
184  Fayda sağlaması için manaları çokça kelimelerle ifade etmektir. Abdulazîz Ali b. Harbî, el-

Belâgatü’l-Müyessere, Dâru İbn-i Hazm, Beyrût 2011, s. 52. 



55 

 

olan istifhâm-i inkârî ile teaccub için gelen istifhâma örnekler vermektedir. Ayrıca 

ayetlerdeki takdîm ve te’hîre de temas etmektedir. 

 

 İstifhâm  

Örnek 1 Bakara, 2/61: “Hani siz (verilen nimetlere karşılık): Ey Musa! Bir 

tek yemekle yetinemeyiz; bizim için Rabbine dua et de yerin bitirdiği şeylerden; 

sebzesinden, hıyarından, sarımsağından, mercimeğinden, soğanından bize çıkarsın, 

dediniz. Musa ise: Daha iyiyi daha kötü ile değiştirmek mi istiyorsunuz? O halde 

şehre inin. Zira istedikleriniz sizin için orada var, dedi.”  

Ayette İsrâiloğullarına verilen nimetlerden ve onlarında bu nimetlerin yerine 

başka yiyecekler istemesi üzerine Hz. Musa’nın onlara “daha iyiyi daha kötü ile 

değiştirmek mi istiyorsunuz” anlamındaki diyaloglarından bahsedilmektedir. el-Koğî 

bu ayette geçen اتستبدلون kelimesindeki hemzenin “İstifham-i inkarî” için olduğunu 

belirtir.185 

Örnek 2 Bakara, 2/255:  ِمَن ذاَ الاذِي يَشْفَعُ عِندهَُ إِلَّا بإِِذْنِه “İzni olmadan O’nun 

katında kim şefaat edebilir?” ayetinde (مَن) istifham edatının “inkarî” olduğu ifade 

edilmiştir. Buna göre ayetteki istifhamdan kasıt soru sormak değil, Allah’ın izni 

olmadan hiç kimsenin şefaat yapamayacağını ifade etmektir.186  

Örnek 3 Bakara, 2/258: “Allah kendisine mülk (hükümdarlık ve zenginlik) 

verdiği için şımararak Rabbi hakkında İbrahim ile tartışmaya gireni (nemrutu) 

görmedin mi?!”  الْمُلْك ُ  bu ayetteki istifhâmın ألََمْ ترََ إلِىَ الاذِي حَاجا إبِْرَاهِيمَ فِي رَب ِهِ أنَْ آتاَهُ اللّا

“Teaccub” için olduğu söylenmiştir.187  ََألََمْ تر lafzı suâl şeklinde muhâtapta şaşkınlık 

uyandırmak için kullanılır. Allah (cc) bu ayette Hz. İbrahim’le tartışan adamın 

durumunun şaşılacak bir şey olduğunu bizlere anlatmak istemiştir. Zira dünyada o 

insana güç ve kuvvet veren, imkânlar sağlayan Allah Teâlâ’dır.188 

                                                 
185 Diğer örnekler için bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, Bakara, 2/266. 
186 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 238. 
187 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 141. 
188 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 244. 



56 

 

 Tekrar 

Örnek 1 Fâtiha, 1/3:  ِحِيم حْمنِ الرا  O, Rahmân ve Rahim’dir.” el-Koğî, bu“  الرا

ayetteki Rahmân ve Rahîm kelimelerinin tekrar edilme gerekçesini şöyle 

açıklamaktadır: Birinci ayette bu sıfatların zikredilmesinin sebebi, Allah’ın isminin 

her güzel işin başında gelmesi gerektiğini göstermektir. Üçüncü ayette bu sıfatların 

gelmesinin sebep ve hikmeti de Allah’ın hamd edilmeye mustahak olduğunu 

göstermektir.189  

Örnek 2 Bakara, 2/282:  ُ مُكُمُ اللّا َ  وَيعُلَ ِ ُ بِكُل ِ شَيْء  عَلِيمٌ وَاتاقوُا اللّا  Üstelik …“   وَاللّا

Allah’dan korkun. Allah size ayrıntılarıyla öğretiyor ve Allah her şeyi bilir.” bu 

ayetin tefsirinde Beyzâvi tefsirinden nakilde bulunularak ayetin her üç cümlesinde de 

Allah lafzının tekrar edildiği belirtilmiştir. Bu tekrarın sebebi her bir cümlenin farklı 

bir hususu ifade etmesidir. Birinci cümle takvaya teşvik etmektedir, ikinci cümle bir 

nimetin verileceğinin sözüdür, üçüncü cümle ise Allah’ın şanının yüceliğini 

belirtmektedir190 denilmiştir.191  

 Te’kid  

Bakara, 2/282: ى فاَكْتبُوُهُ  وَلْيَكْتبُ بايْنَكُمْ كَاتِبٌ  ياَ أيَُّهَا سَمًّ الاذِينَ آمَنوُا إذِاَ تدَاَينَتمُ بدِيَْن  إلِىَٰ أجََل  مُّ

ُ  فلَْيَكْتبُْ   Ey iman edenler! Belli bir vade ile“ باِلْعدَْلِ  وَلََّ يأَبَْ كَاتِبٌ أنَ يَكْتبَُ كَمَا عَلامَهُ اللّا

karşılıklı borç alış verişinde bulunduğunuz vakit onu yazın. Hem aranızda 

doğruluğuyla tanınmış yazı bilen biri yazsın. Yazı bilen biri, Allah’ın, kendisine 

öğrettiği gibi yazmaktan kaçınmasın da yazsın…”  bu ayette yazma emrinin tekrar 

edilmesinin sebebi te’kîd ile açıklanmıştır.192  

 Takdîm-Te’hîr 

Örnek 1 Bakara, 2/45: لَاة بْرِ وَالصا  ,Bir de sabırla“ يَا أيَُّهَا الاذِينَ آمَنوُا اسْتعَِينوُا باِلصا

namazla yardım isteyin. Şüphesiz bu, (Allah’a) saygılı olanlardan başkasına ağır 

                                                 
189 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 14. 
190 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 277. Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl, c. 1, s. 151. 
191 Diğer örnekler için bkz: el-Koğî, Tefsîra Hilmî, Bakara, 2/185, 241, 253. 
192 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 275. 



57 

 

gelir.” el-Koğî bu ayette sabrın namazdan önce zikredilmesinin hikmetini “zira 

sabırsız namaz kâmil olmaz”193  şeklinde açıklar. 

Örnek 2 Bakara, 2/72: وَإذِْ قَتلَْتمُْ نَفْسًا فَاداارَأتْمُْ فِيهَا  “Hani bir zamanlar siz bir 

adam öldürmüştünüz de onun hakkında birbirinizle atışmış ve onu üstünüzden 

atmıştınız, halbuki Allah saklamış olduğunuzu açığa çıkaracaktı.”  

el-Koğî bu ayetteki öldürme olayının ineğin kesilme meselesi ve olayın 

başlangıcı ile ilgili olduğunu ifade etmektedir. Meselenin sonunda anlatılmasının 

gerekçesini ise şöyle ifade etmektedir: “Zira bu kıssanın anlatılmasının amacı ineğin 

kesilme hadisesini anlatmaktır.”194   

3.2.2.2. Kelâmî Yönü   

Ahmet Hilmî el-Koğî, hem Ahmedê Xani’nin akâidle ilgili yazmış olduğu 

eserini hem de Siirtli Molla Halîl’in akâidle ilgili eserine şerh yapmıştır. Onun gerek 

bu iki eserine gerekse de tefsirindeki kelamla ilgili konulardaki yorum ve tercihlerine 

bakıldığında görüşlerinin ehl-i sünnet’e muvafık olduğu anlaşılmaktadır. Müfessirin 

şefâati kabul etmesi, “Teklifî Mâlâ Yutâk’ın” (yani kişinin gücünün üstünde bir 

şeyden sorumlu tutulması) caiz olmadığını söylemesi ve Âl-i İmrân sûresinin 

sekizinci ayetini delil getirerek hidâyet’in Allah’ın elinde olduğunu ifade etmesi gibi 

hususlar, onun ehl-i sünnet mensubu olduğunu göstermektedir. Şimdi de müfessirin 

tefsirinde yer verdiği birkaç kelamî konuyu ele alalım. 

a) İstiva 

el-Koğî Bakara sûresinin “…Sonra (kendine has bir şekilde) semaya yöneldi, 

onu yedi gök olarak yaratıp düzenledi (tanzim etti). O, her şeyi hakkıyla bilendir.” 

meâlindeki yirmi dokuzuncu ayetini tefsir ederken  ِثمُا   اسْتوََىٰ عَلىَ الْعرَْش cümlesi ile ilgili 

şunları söylemiştir: İstivadan kasıt ya keyfiyetsiz ve misalsiz bir yükseliştir. Ya da 

içinde bir şeyi doğru ve engelsiz kast edip ona yönelme manasını içermektedir.195 

                                                 
193 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 57. 
194 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 85. 
195 el-Koğî, Tefsîra Hilmî,  s. 37. 



58 

 

Birinci görüş selef âlimlerinin görüşü, ikinci görüş ise halef âlimlerinin görüşü olarak 

bilinmektedir.196 

b) Kâlû-Belâ 

Bakara sûresinin yirmi yedinci ayetinin yorumunda el-Koğî, İsrailoğullarının 

sözlerini bozmalarıyla ilgili şunları söylemektedir: İsrailoğulları verdikleri sözü 

bozdular. Çünkü Allah Teâlâ ruhlara hitap edip şöyle demişti: “Ben sizin Rabbiniz 

değil miyim? Hepsi dediler ki evet Rabbimizsin.” Böylece Allah’a söz verdiler. 

Sonradan dünyaya gelip, Allah’ın kelamını tasdîk etmeyince sanki O’nun Rabbliğini 

kabul etmediler.197 el-Koğî’nin bu ayetin yorumunda “Kâlû Belâ” meselesine 

değindiğini ve bu olayı gerçek yaşanmış bir olay olarak kabul ettiğini görmekteyiz.  

c) Melekler 

el-Koğî, Bakara sûresi 30. ayetin tefsirinde melek kelimesinin anlamını ve 

meleklerin hangi maddeden yaratıldıklarını kendisine ait Rehber-i Sânî kitabında 

beyan ettiğini ifade etmektedir. O Rehber-i Sânî’de şunları söylemektedir: Melâike 

melek kelimesinin çoğuludur. Melek kelimesinin aslı ملئك tir. Risalet anlamındaki  

 kelimesinden çevrilmiştir. Melekler nurani latif cisimlerdir. Her mahlûkun مألك

şekline girebilirler ancak yılan gibi kötü şekillere bürünmezler. Bazı filozoflar ve 

Ehl-i sünnet âlimlerinden İmam Gazâlî (ö. 505/1111) ile Râğıb’a göre melekler 

maddeden soyutlanmış cevherdirler. Molla Halîl es-Siirdiye göre ise melekler de 

“Anasırı erbea” den olup, بسيط yani cismi olmayan bir şey değildir. Ancak nur 

maddesi kendilerinde çoktur. 198   

d) Hz. Âdem’e İsimlerin Öğretilmesi  

Bakara sûresinin “Allah, Âdem’e bütün isimleri öğretti. Sonra onları önce 

meleklere arzedip: Eğer siz sözünüzde sadık iseniz, şunların isimlerini bana bildirin, 

dedi.”  meâlindeki otuz birinci ayetinde müfessirimiz, Hz. Âdem’in isimleri bilme 

şekliyle ilgili olarak şunları söylemiştir: Allah (cc) Hz. Âdem’e her şeyin ismini her 

                                                 
196 İbrâhim b. Muhammed el-Bâcûrî, Tuhfetü’l-Murîd Âlâ Cevhereti’t-Tevhîd,  Mektebetu Seyda, 

Lübnân 2013, s. 342. 
197 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 37. 
198 el-Koğî, Rehber-i Sânî, Mektebetu Seyda, Diyarbakır 2014,  s. 55. 



59 

 

dilde öğretmiştir. Yani Hz. Âdem sadece bir dilde değil tüm dillerde eşyaların 

isimlerini öğrenmiştir.199   

e) İblis 

Ahmet Hilmî el-Koğî Bakara sûresinin 34. ayetinin tefsirinde İblis’in melek 

mi? cin mi? olduğuyla ilgili meseleyi Rehber-i Sânî kitabında beyan ettiğini 

söylemektedir. el-Koğî Rehber-i Sânî kitabında özetle şunları ifade etmektedir: 

Şeytanlar ateşten oluşmuş latif cisimdirler, görülmezler ve İblisin evlatlarıdırlar. 

Şeytanlar ile cinlerin cinsiyetlerinin aynı olup olmamasında ihtilaf vardır. Kehf sûresi 

beşinci ayete göre  ِ كَانَ مِنَ الْجِن cinlerden olduğu anlaşılıyor. O, İblisin meleklerden 

olduğunu söyleyenlere göre bir kısım meleklere cin denildiğini ve meleklerin masum 

oldukları meselesinin de ihtilaflı olduğunu aktarmaktadır. Ancak bu son görüşü 

ayetler ve ulemadan gelen rivayetler men etmektedir.200 

f) İrâde 

Müfessir, Bakara sûresinin “Sizden sağlam bir söz almış, Tûr dağının altında, 

size verdiğimizi kuvvetle tutun, onda bulunanları daima hatırlayın, umulur ki, 

korunursunuz (demiştik de);” meâlindeki altmış üçüncü ayetinde, bu ayetin zahirinde 

bir problemin olduğunu söyler. Çünkü bu şekilde onlara Tevrât’ı almalarını 

emretmede cebir anlayışı vardır. İslâm’da da cebir anlayışı sahîh değildir. İslâm’da 

kişi mükellef kılınıp dünyada serbest bırakılır. İster kabul eder, ister kabul etmez.201 

Kimileri bu problemi çözmek için farklı cevaplar verse de Âlûsî202 ve Beyzâvî’nin 

haşiyesi olan Şihâb tefsîri’nin verdiği cevap daha güzeldir. Onlar şöyle cevap 

vermişlerdir: Bu ayette cebir olmayıp ikrâh vardır. Cebir anlayışında ihtiyâr yani 

tercih ve rıza yoktur, ikrâhta ise rıza olmamakla beraber ihtiyâr yani tercih vardır. 

Müslüman olmaları için kâfirlerle yapılan savaş da ikrâh kabul edilen hususlardan 

biridir.203   

 

                                                 
199 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 42. 
200 el-Koğî, Rehber-i Sânî, s. 44-45. 
201 Bkz: Bâcûrî, Tühfetü’l-Murîd, s. 392. 
202 Âlûsî, Rûhü’l-Meânî, Dâru İhyâ-i Turâsi’l-Ârabî, Beyrût ts, c. 1, s. 281. 
203 el-Koğî, Tefsîra Hilmî,  s. 78. 



60 

 

g) Şefâat 

Bakara sûresinin“Ey iman edenler! Kendisinde artık alış-veriş, dostluk ve 

kayırma bulunmayan gün (kıyamet) gelmeden önce, size verdiğimiz rızıktan hayır 

yolunda harcayın. Gerçekleri inkâr edenler elbette zalimlerdir.”  meâlindeki iki yüz 

elli dördüncü ayetinin  ٌوَلََّ خُلاةٌ وَلََّ شَفاَعَة cümlesinde ifade edilen şefâatin olmayacağı ile 

ilgili husus, müfessirimiz tarafından şöyle açıklanmıştır: Sen bil ki kıyamette 

gerçekleşmeyecek olan şefâat, kâfirler için ve Allah’ın izni dışındaki şefâattir. 

Allah’ın izniyle olup Müslümanlar için geçerli olan şefâat ise vardır. Müslümanlar 

için şefâatin olacağının delili de bu ayetten hemen sonra gelen şu ayettir:  مَن ذاَ الاذِ ي

 İzni olmadan O’nun katında kim şefaat edebilir?” Bu ayetten “ يَشْفَعُ عِندهَُ إِلَّا بِإِذْنِهِ 

anlaşılan Allah (cc)’ın izin verdiği kimseler Müslümanlara şefâat edebilecektir.204   

h) Kürsî 

Tefsîr a Hilmî’de, Âyetü’l-kürsî diye bilinen Bakara sûresi iki yüz elli beşinci 

ayette geçen “kürsî” hakkında üç görüş nakledilmiştir. Birinci görüşe göre kürsî’den 

kasıt mecâzen Allah’ın ilmidir. Bir şeye o şeyin yerinin ismini vermek kabilindendir. 

Çünkü kürsî âlimlerin ders verme ve vaaz etme yeridir. İkinci görüşe göre kürsî’den 

kasıt Allah’ın arşıdır. Çünkü hem kürsî hem de arş hükümdarların tahtı için 

kullanılıyor. Üçüncü görüşe göre ise kürsî’den kasıt bizzat kendisidir. Yani sandalye 

türü şeyler ancak bu kürsî’nin hakikatini ve keyfiyetini ancak Allah bilir.205  

ı) Teklîf-i Mâlâ Yutâk  

el-Koğî, Bakara sûresinin “Allah her şahsı, ancak gücünün yettiği ölçüde 

mükellef kılar.” meâlindeki iki yüz seksen altıncı ayetini tefsir ettikten sonra bu 

ayetle “et-teklîf mâ lâ yutâk’ın” yani kişininin gücünün yetmediği konulardan 

sorumlu olmaması gerektiğini ifade eder. O, ayrıca Bakara sûresinin“Allah sizin için 

kolaylık ister, zorluk istemez.”  meâlindeki yüz seksen beşinci ayeti ile bu hususu 

açıklar. Ona göre bu Allah için caiz olmadığı anlamına da gelmez.206 Yani kişininin 

                                                 
204 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 237. Bâcûrî, Tühfetü’l-Murîd, s. 604. 
205el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 239. Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-

Semerkandî, Medârikü’t-Tenzîl ve Hekâiku’t-Te’vîl, Dâru’n-Nefâis, Beyrût 2005, c. 1, s. 135. 
206 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 283. 



61 

 

gücünün yetmediği konulardan sorumlu tutulmasının Allah hakkında caiz olmadığını 

söyleyenlerin bu konu hakkındaki görüşleri makbul değildir. 

i) Hidayet 

Tefsîra Hilmî’de Âl-i İmrân sûresinin “Ey Rabbimiz! Bize ihsan ettiğin 

hidayetten sonra kalblerimizi haktan saptırma, bize kendi katından rahmet ihsan 

eyle! Şüphesiz ki, Sen bol ihsan sahibisin.” meâlindeki sekizinci ayeti tefsir edilirken 

şunlar söylenmiştir: Bu ayet, dalâlet ve hidâyetin Allah’ın elinde olduğunu gösterir. 

Ayrıca Allah’ın insanlara verdiği nimetler Allah’ın lütuf ve iyiliğidir yoksa Allah’a 

farz değildir.207 Böylelikle insanlara nimet vermenin Allah’a vâcib olduğunu 

söyleyenlerin görüşünün kabul edilmediği anlaşılmaktadır. 

3.2.2.3. Fıkhî Yönü  

Kur’an-ı Kerîm’de itikâdî, ahlâkî, ictimâî ve kevnî ayetler olduğu gibi fıkıhla 

ilgili ayetler de mevcuttur. Fıkhî tefsir de Kur’an’daki ahkâma taalluk eden ayetleri 

inceleyen tefsir çeşididir.208 Hz. Peygamber döneminde Müslümanlar ahkâm 

ayetlerini anlamada güçlük çekmiyorlardı. Çünkü Arapça onların ana dilleri idi. 

Onlar anlamadıkları ayetler olunca Hz. Peygambere müracaat ederlerdi. Resûlullâh 

vefat ettikten sonra sahâbiler karşılaştıkları problemleri çözmek için Kur’an’a 

başvurur, Kur’an’da bulamazlarsa Hz. Peygamberin sünnetiyle meseleyi 

hallederlerdi. Ancak sahâbilerin ayetleri anlamada bazen ihtilafları olurdu. Bu 

sebeple hükmünü aradıkları meselede zaman zaman ihtilaflar oluşurdu. Mesela 

kocası ölen hamile kadının iddetinin doğumu olduğunu söyleyen Hz. Ömer’e karşılık 

Hz. Ali, o kadının iddetinin, zaman bakımından hangisi uzun ise o olduğunu 

söylemiştir. Yani Hz. Ali’ye göre hamilelik süresi dört ay on günü geçerse iddeti 

doğum, yok eğer hamilelik süresi dört ay on günden az ise iddeti doğum değil, dört 

ay on gündür. Görüldüğü gibi sahâbiler arasında bazen böyle ihtilâflar vukû 

bulmuştur. Bu ihtilaflar daha sonra da devam etmiştir. Daha önce vuku bulmayan 

bazı meseleler gerçekleşip Müslümanların yeni karşılaştıkları meselelere çözüm 

                                                 
207 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 297. 
208 Demirci, Tefsir Tarihi, s. 234. 



62 

 

bulmaları gerekiyordu. Onlar çözüm üretmeye başta ayetlere müracaat etmekle 

başlıyordu.209   

 Şark medreselerinde alet ilimlerinin tahsillerinden sonra en çok revaç gören 

ilim fıkıhtır. Müellifimiz de aynı düşünceden olacak ki fıkıh ilmiyle ilgilenmiş ve 

Kâdı Ebû Şucâ’nın Gayetü’t-Takrîb adlı eserine şerh yazmıştır. Tefsirinde de yeri 

geldikçe fıkhî sorunları zikretmiştir. Fıkhî meselelere değinirken diğer mezheplerin 

görüşlerini açıklasa da genellikle Şâfiî ve Hanefî mezheplerininin görüşlerine yer 

vermiştir. Ayrıca Çalışmamızın bu bölümündeki konu başlıklarının sıralaması, 

konuların önemi ile ilgili olmayıp ayetlerdeki sıralamaya göredir. 

 Kur’an’ı Ücretle Okuma 

el-Koğî, Bakara sûresinin “Elinizdekini (Tevrat’ın aslını) tasdik edici olarak 

indirdiğime (Kur’an’a) iman edin. Sakın onu inkâr edenlerin ilki olmayın! Âyetlerimi 

az bir karşılık ile satmayın, yalnız benden (benim azabımdan) korkun.” meâlindeki 

kırk üçüncü ayetini tefsir ederken bazılarının bu ayeti Kur’an’ı ücret karşılığında ders 

vermenin haram oluşuna210 delil getirdiğini söylemektedir. O birçok âlimin de dediği 

gibi bu şekilde ders vermenin caiz olduğunu belirtmektedir. Dini ilim tahsil ettiği için 

dünyalık rütbe ve menfaat istemenin ise haram olduğunu vurgulamaktadır.211   

 Hac 

Ahmet Hilmî el-Koğî, Bakara sûresinin “Haccı ve umreyi Allah için tam 

yapın. Eğer (bunlardan) alıkonursanız kolayınıza gelen kurbanı gönderin.” 

meâlindeki yüz doksan altıncı ayetindeki “alıkonmak” diye meâli verilen احصار 

kavramıyla ilgili Şâfiî ve Hanefî mezhebinin görüşlerini nakletmektedir. Şâfiîlere 

göre ihsâr “ihrama girdikten sonra düşmanın kişinin haccını engellemesidir.” 

Hanefilere göre ise gerek düşman sebebiyle gerekse hastalık ve yol masrafını 

bulamamaktan ötürü haccı yapamamaktır. 212  

                                                 
209 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, c. 2, s. 302-303. 
210 Bkz: Sâbûnî, Revâiü’l-Beyân, c. 1, s. 140. 
211 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 54. Bkz: el-Koğî, Büyük Şafiî İlmihali, s. 393-394. 
212 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 164. Zuhaylî, el-Fıkhu’l-İslâmî, c. 3, s. 315. Sâbûnî, Revâiü’l-Beyân, 

el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrût 2010, c. 1, s. 230. 



63 

 

Müellif Bakara sûresinin “Hac, bilinen aylardadır. Kim o aylarda hacca 

niyet ederse (ihramını giyerse), hac esnasında kadına yaklaşmak, günah sayılan 

davranışlara yönelmek, kavga etmek yoktur…” meâlindeki yüz doksan yedinci 

ayetinde, kendisinin de Şâfiî mezhebinden olduğunu belirterek Şâfiîlere göre ayetteki 

“kim o aylarda hacca niyet ederse” diye meâli verilen  فَمَن فرََضَ فيِهِنا الْحَجا cümlesinden 

kastın “kim o aylarda hac ihramı niyeti getirirse” olduğunu belirtmiştir. Hanefilere 

göre ise  فَمَن فرََضَ فيِهِنا  الْحَج cümlesinden kasıt “o aylarda telbiye getirir ve hediy 

kurbanı kesmesi”dir.213  

el-Koğî, Bakara sûresinin“Kim iki gün içinde acele edip (Mina’dan 

Mekke’ye) dönmek isterse, ona günah yoktur.”  meâlindeki iki yüz üçüncü ayette 

şeytan taşlama ile ilgili şu bilgileri aktarmaktadır: Bayramın birinci gününden sonra 

ikinci gün şeytan taşlayıp, her bir taş atma yerine yirmi bir tane atarsa artık Kâbe’ye 

dönmesinde günah yoktur. Yani üçüncü gün şeytan taşlamak için ikinci günün gecesi 

Mina’da kalması gerekmez, belki Kâbe’ye döner diğer gün gelip şeytan taşlar. Ancak 

güneş batmadan önce dönmesi gereklidir.214   

 Yemin-i Lagv 

Bakara sûresinin “Allah sizi kasıtsız yeminlerinizden sorumlu tutmaz. Lâkin 

kasıtlı yaptığınız yeminlerinizden dolayı sizi sorumlu tutar. Allah gafûrdur, 

halîmdir.” meâlindeki iki yüz yirmi beşinci ayetinde ifade edilen kişinin sorumlu 

olmadığı yemin-i lağv ile ilgili şunlar söylenmiştir: Müfessirimize göre yemin-i lağv, 

kasıt olmaksızın ağza gelen ve yemin niyetiyle söylenmeyen sözlerdir.215 Nitekim 

İmam Şâfiî’nin de söylediği gibi kişinin konuşma esnasında “yemin ederim ki”, ya 

da “evet yemin ederim ki” gibi sözlerine yemin-i lavğ denir. İmam Ebû Hanîfe’ye 

göre ise yemin-i lağv kendisiyle akit ve kastın olmadığı yemindir. Kişi bir şeyin hak 

ve doğru olduğuna inanarak yemin eder, ancak bu yeminin bir gerçekliği yoktur.216   

 

                                                 
213 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 167. 
214 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 171. 
215 Bkz: el-Koğî, Büyük Şafiî İlmihali, s. 606-607. 
216 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 192. Sâbûnî, Revâiü’l-Beyan, c. 1, s. 290. 



64 

 

 

 Talâk 

el-Koğî, Bakara sûresinin“Boşanmış kadınlar, kendi başlarına (evlenmeden) 

üç ay hali (hayız veya temizlik müddeti) beklerler.” meâlindeki iki yüz yirmi 

sekizinci ayetinin tefsirinde şunları söyler: Ayette geçen ve üç ay hali diye tercüme 

edilen قروء kelimesinden kast edilen İmam Şâfiî’ye göre temizlik süreci, İmam Ebû 

Hanîfe’ye göre ise hayız dönemidir.217  

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresinin “Eğer onlar Allah’a ve ahiret gününe 

gerçekten inanmışlarsa, rahimlerinde Allah’ın yarattığını gizlemeleri kendilerine 

helâl olmaz.” meâlindeki iki yüz yirmi sekizinci ayetinin tefsirinde şu açıklamalar 

yapılmıştır: Kadınlar kocaları tarafından boşanacakları zaman hamile mi ya da hayız 

döneminde mi olduklarını kocalarına karşı gizlememelidirler. Geçmişte bazı 

kadınlar, kocaları kendilerini bir an önce boşasın diye hamile olduklarını gizlerlerdi. 

Ya da hayızlı oldukları halde temizlik döneminde olduklarını söylerlerdi. Bu da 

dinen uygun değildir. Çünkü sünnete uygun talakın temizlik döneminde olması 

gereklidir.218   

Bakara sûresinin “Eğer erkek kadını (üçüncü defa) boşarsa, ondan sonra 

kadın bir başka erkekle evlenmedikçe onu alması kendisine helâl olmaz. Eğer bu kişi 

de onu boşarsa, (her iki taraf da) Allah'ın sınırlarını muhafaza edeceklerine 

inandıkları takdirde, yeniden evlenmelerinde beis yoktur. Bunlar Allah'ın 

sınırlarıdır. Allah bunları bilmek, öğrenmek isteyenler için açıklar.”  meâlindeki iki 

yüz otuzuncu ayette Evzaî, İmam Malik ve İmam Ahmed’in görüşüne göre kadının 

ilk eşiyle evlenebilmesi için ikinci evliliğinin hileli olmaması gerektiği belirtilmiştir. 

Eğer böyle bir şey olursa nikâh fâsit olmaktadır.219  

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresinin“Kadınları boşadığınız ve onlar da bekleme 

müddetlerini bitirdikleri vakit ya onları iyilikle tutun yahut iyilikle bırakın.” 

                                                 
217  el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 193. Bkz: Cessâs Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmü’l-Kur’ân, 

Dâru İhyâ-i Türâsi’l-Arabî, Beyrut 1985, c. 2, s. 55. 
218 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 193-194. 
219 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 197-198. 



65 

 

meâlindeki iki yüz otuz birinci ayetinin tefsirinde buradaki talakın ric’i talak olduğu 

ifade edilmiştir. Zira bâin talakta tutma hakkı yoktur.220   

 Hul‘221 

Bakara sûresinin“(Ey müminler!) Siz de karı ile kocanın, Allah'ın sınırlarını, 

hakkıyla muhafaza etmelerinden kuşkuya düşerseniz, kadının (erkeğe) fidye 

vermesinde her iki taraf için de sakınca yoktur.”  meâlindeki iki yüz yirmi 

dokuzuncu ayetinin tefsirinde kadının erkeğe vereceği fidyeden kastın “Hul‘” olduğu 

belirtilmiştir. Ayrıca kadına kendisinin önünü açması için erkeğe mal vermesi caizdir 

ve erkeğin de o malı almasında sakınca yoktur denilmiştir.222 

 Süt emzirme 

Müfessirimize göre, Bakara sûresinin “Emzirmeyi tamamlatmak isteyen 

(baba) için, anneler çocuklarını iki tam yıl emzirirler.” meâlindeki iki yüz otuz 

üçüncü ayette geçen يرضعن fiili haber olup, emir anlamındadır. Ancak buradaki emir 

vucûb için değil sünnet içindir denilmiştir. Çünkü annenin normal şartlarda çocuğu 

emzirmesi vacip değildir. Annenin çocuğu emzirmesinin sünnet olmasının hikmeti 

ise anne sütünün daha iyi olması ve annenin çocuğuna daha şefkatli olmasıdır. Eğer 

çocuğun annesi dışında, kendisine süt verecek kimse yoksa veya çocuk kendi 

annesinin dışında kimsenin sütünü içmese ya da çocuğun babası ücretli kimse 

tutamıyorsa bu şartlarda kadının kendi çocuğuna süt vermesi vacip olur. Aynı şekilde 

süte muhtâc olup kendisine süt verecek kimsesi olmayan çocuğa süt vermekte her 

kadına vacip olur.223  

 Kadına Verilen Mehir 

el-Koğî, Bakara sûresinin“Kendilerine mehir tayin ederek evlendiğiniz 

kadınları, temas etmeden boşarsanız, tayin ettiğiniz mehrin yarısı onların hakkıdır. 

                                                 
220 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 200. 
221 Talak ya da Hul‘ lafzıyla (Kadınının kocasına vereceği) belli bir bedel karşılığında eşlerin arasının 

ayrılmasıdır. Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbînî, Muğni’l- Muhtâc, Dâru’l- 

Marife,  Beyrût 2007, c. 3, s. 347. 
222 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 196. Bkz: el-Koğî, Büyük Şafiî İlmihali, s. 393-394. 
223 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 203. Bkz: Vehbe Zuhaylî, el-Fıkhu’l- İslamî ve Edilletuh, Dâru’l-Fikr, 

Dımeşk 2010,  c. 7, s. 661. Sâbûnî, Revâiü’l-Beyân, c. 1, s. 331. 



66 

 

Ancak kadınların vazgeçmesi veya nikâh bağı elinde bulunanın (velinin) vazgeçmesi 

hali müstesna, affetmeniz (mehirden vazgeçmeniz), takvâya daha uygundur.” 

meâlindeki iki yüz otuz yedinci ayeti tefsir ettikten sonra kadına verilecek mehirle 

ilgili dört seçenek verir: Birincisi kadına verilecek mehir belirlenmişse ve kadınla 

birliktelik olmamışsa kadına mut’a verilir.224 İkincisi kadınla birliktelik olmuş ve 

mehri belirlenmişse Bakara iki yüz yirmi dokuzuncu ayette225 de ifade edildiği gibi 

mehrin tamamı kadına verilir. Üçüncüsü kadınla birliktelik olmayıp kendisine 

verilecek mehir belirlenmişse Bakara iki yüz otuz yedinci ayette ifade edildiği gibi 

mehrin yarısı verilir.226 Dördüncüsü kadınla birliktelik olup mehir belirlenmemişse 

mehri misil verilir.227   

 Korku Namazı 

Tefsîra Hilmî’de Bakara sûresinin“Eğer (herhangi bir şeyden) korkarsanız 

(namazlarınızı) yürüyerek yahut binmiş olarak (kılın). Güvene kavuştuğunuz zaman, 

siz bilmezken Allah'ın size öğrettiği şekilde O'nu anın (namaz kılın).”  meâlindeki iki 

yüz otuz dokuzuncu ayettinde bahsedilen bu namazın korku namazı olduğu ifade 

edilip korku namazıyla ilgili şunlar söylenmiştir: Korku halindeki kişinin nasıl 

namaz kılması mümkünse öyle kılar. Rukû için başını biraz eğer ancak secde için 

başını daha fazla eğer. Ayrıca ister yürüyerek ister binekli halde ve kıbleye yönelerek 

veya sırtı kıbleye dönmüş şekilde namaz kılabilir. Korku namazı savaş halinde 

olduğu gibi yırtıcı hayvanların saldırısı vb. tehlike durumlarında da geçerlidir.228   

 Borçların Yazılması 

el-Koğî, Bakara sûresinin “Ey iman edenler! Belirlenmiş bir süre için 

birbirinize borçlandığınız vakit onu yazın.” meâlindeki iki yüz seksen ikinci ayetinde 

borçların yazılmasının emredilmesinin -cumhurun da dediği gibi- sünnet kabilinden 

olduğunu yani vacip olmadığını söyler. Borçların yazılmasının hikmeti ile ilgili ise 

                                                 
224 Sâbûnî, Revâiü’l-Beyân, c. 2, s. 276.  
225 “Kadınlara verdiklerinizden (boşanma esnasında) bir şey almanız size helâl olmaz.” Bakara, 2/229. 
226 el-Koğî, Büyük Şafiî İlmihali, s. 487. 
227 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 211-212. 
228 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 217. Bkz: el-Koğî, Büyük Şafiî İlmihali, s. 238. 



67 

 

şunları aktarır: Hem o borç unutulmasın hem de ileride inkâr edilip, tartışmaya sebep 

olmasın.229  

 Şahitlik 

el-Koğî’ye göre Bakara sûresinin “Çağırıldıkları vakit şahitler gelmemezlik 

etmesin.” meâlindeki iki yüz seksen ikinci ayetindeki, şahitliğin hükmü hakkında 

ihtilâf vardır. Kimi âlimler buradaki emrin vucûb için olduğunu ve kişi çağrıldığı 

zaman şahitlik yapmasının zorunlu olduğunu söylemişlerdir. Kimileri de eğer başka 

şahitlik yapacak kimse yoksa vaciptir demişlerdir. Bir kısmı ise başkaları varsa vacip 

olmadığı görüşündedirler. Cumhûr ise buradaki şahitlik emrinin vucûb ifade 

etmediğini belki sünneti ifade ettiğini söylemiştir.230  

3.2.3. Kur’an ilimleri açısından Tefsîra Hilmî  

3.2.3.1. Hurûf-u Mukattaa  

Kur’an-ı Kerîm’in ayetleri muhkem ve müteşâbih diye ikiye ayrılır. Sûrelerin 

başında bulunan kesik harfler de yani hurûf-u mukattaa “hurûf-u tehecci”, “evailü’s- 

süver” ve “fevâtihü’s- süver” diye de isimlendirilirler. Bunlar müteşâbih ayetler 

arasından sayılmıştır. Tercih edilen görüşe göre Allah’ın dışında kimsenin sırrına 

vakıf olamayacağı hususlardandır. İbnu’l- Münzir’in Şâ’bi’den rivayet ettiğine göre 

Şâ’bi şöyle demiştir: Her kitabın bir sırrı vardır. Sûre başları da Kur’an’ın sırrı 

sayılır.231 

Bazı alimler ise hurûf-u mukattaaları anlamlandırmaya çalışmışlardır. İbn-i 

Abbâs’, الم ayetini (انا الله اعلم) yani ben Allah’ım daha iyi bilirim, المص ayetini (  الله

) ayetini ise الر ,ben Allah’ım kararı ben veririm ( انا افصل  ben Allah’ım ( انا  ارىالله

görürüm.232 Şeklinde tefsir etmiştir. Kimi âlimler, Hurûf-u mukattaanın Kur’an-ı 

Kerîm’e Furkân ve Zikir isimleri gibi isim olduklarını ifade etmiştir. Bazıları da 

                                                 
229 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 274. 
230 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 276. 
231 Süyûti, İtkân, s. 492.  
232 Süyûti, İtkân, s. 492. 



68 

 

hurûf-u mukataadan maksadın kendilerinden kelamın oluştuğu harfleri bildirmek 

olduğunu söylemişlerdir.233  

Allah Teâla’nın hurûf-u mukatta ile Kur’an’ı kabul etmeyenleri azarladığı ve 

onun benzerini getirmekten aciz olduklarını kendilerine bildirmek istediğini de 

söylemişlerdir. Öyle ki Kur’an onların kullandığı harflerden oluşuyor. Onlar da bu 

harfleri kullanarak Kur’an gibi bir kitap yazmaktan aciz kalıyorlar.234  

Hurûf-u mukataa konusunda en makbul görüş onların tahaddi için geldikleri 

ve müşriklerin dikkatini Kur’ân’a yöneltmeye vesile oldukları görüşüdür. Bu 

harflerle müşriklere Kur’an’ın bu harflerden oluştuğu belirtilmekte ve onların bu 

harflerden oluşan bir kitap veya bir sûre getirmeleri talep edilmektedir. 

Müfessirimizin hurûf-u mukattaa konusuna Bakara sûresinin başında 

değindiğini görmekteyiz. O sûre başlarındaki harflerin Kur’an’ın sırrı olduğunu 

Allah (cc) dışında kimsenin onların anlamını bilmediğini ancak peygamberine 

öğretmiş olabileceğini ifade etmektedir. O, bu harflerin anlamının Peygambere 

öğretilmesinin gerekçesini de şöyle dile getirmektedir: Kişi başka birisine mektup 

gönderir de karşıdaki de mektuptan bir şey anlamassa bunun bir anlamı kalmaz ve bir 

yararı da olmaz.235  

3.2.3.2. Sebeb-i Nüzûl   

Kur’an-ı Kerîm'in ayetlerinin çoğu özel bir sebebi olmaksızın, insanların 

doğru yolu bulabilmesi için Allah (cc) tarafından indirilmiştir. Bir kısım ayetler ise 

belli sebeplere binaen inzal edilmiştir. Bu ayetlerin iniş gerekçeleri esbâb-ı nüzûl 

veya sebeb-i nüzûl başlığı altında incelenmiştir.  

Hz. Peygamber (s.a.v.) zamanında gerçekleşen bir hadise üzerine ya da 

kendisine yöneltilen bir sualin cevabında inen ayetlerin sebebi diye tanımlanabilen 

                                                 
233 Süyûti, İtkân, s. 496. 
234 Süyûti, İtkân, s. 496. 
235 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 19. 



69 

 

sebeb-i nüzûl hakkında Buhârî'nin hocası Ali b. el-Medeni, Vâhidî, İbn-i Hacer ve 

İmam Süyûti gibi âlimler müstakil eserler vermişlerdir.236   

Kimileri sebeb-i nüzûlü bilmenin ayetin inişi için tarih olmaktan öte 

faydasının olmadığını iddia etse de sebeb-i nüzûlü bilmenin faydaları şöyle ifade 

edilebilir: Ayeti anlamada yardımcı olur. Vâhidî ayetin kıssasını ve nüzûlünü 

bilmeden tefsir etmenin mümkün olmadığını ifade etmektedir. İbn Dakik el-îd de 

sebeb-i nüzûlü bilmenin Kur’an manalarını anlamada çok güçlü bir metot olduğunu 

söylemektedir.237 Ayrıca ayetle teşrî edilen hükmün hikmetini bilmeye vesile olur. 

Böylece mümin insan, hikmeti bildiği için imanı kuvvetleşip, kulluk sürecinde daha 

da kararlı olur. İnanmayan biri insaf ehli ise hükmü kabullenmek durumunda kalır.238  

1. Tefsîra Hilmî’de Sebeb-i Nüzûl ve Örnekleri 

Müfessirimizin tefsirinde en çok yer verdiği Ulûmü’l-Kur’an meselelerinden 

biri de hiç şüphesiz sebeb-i nüzûl konusudur. Müfessirin ayetlerin sebeb-i nüzûlüne 

çokça yer vermesinin sebeblerinden birinin de, rivayet tefsir eserlerinden olan 

Begavî’nin Me’âlimu’t-Tenzîl eserinden istifade etmesi olduğunu düşünmekteyiz. 

Tefsira Hilmî’de rivayetlerin kaynağı belirtilmeden Bakara sûresinde yirmiden fazla 

âyetin sebeb-i nüzûlü zikredilmiştir. el-Koğî “Ayetin sebeb-i nüzûlü şudur ki”239, 

“ayet şu olaydan sonra nazil olmuştur”240 veya “Yahudiler, Hristiyanlar şöyle dedi bu 

sebeple ayet nâzil oldu”, vb. ifadeleri kullanarak ayetin sebeb-i nüzûlünü 

belirtmektedir. O bazen ayeti tefsir ettikten sonra sebeb-i nüzûlünü zikreder,241 bazen 

de ilk önce sebeb-i nüzûl rivayetini zikreder,242 ardından ayetin tefsirine geçer. 

Müfessir, kimi zaman ayetin sebeb-i nüzûlünü Âlûsî ve Begavî tefsirlerinden 

nakilde bulunarak zikreder. Kimi zaman da ayetin sebeb-i nüzûlünü farklı hadîs 

kaynaklarından aktararak açıklar. Görebildiğimiz kadarıyla Müfessirimiz sebeb-i 

nüzûl konusunda, daha çok Süyûti’nin Lübâbü’n-Nükûl eserinden, Taberî, İbn-i 

                                                 
236 Süyûtî, İtkân, s. 865. 
237 Süyûtî, İtkân, s. 85.  
238 Zürkânî, Menâhilü’l-İrfân, s. 488. 
239 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 36. 
240 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 109. 
241 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 127. 
242 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 109. 



70 

 

Kesîr ve Kurtubî gibi tefsirlerden yararlanmıştır. el-Koğî’nin tefsirindeki sebeb-i 

nüzûl örneklerinin bazılarını şöyle sıralayabiliriz: 

1. Bakara sûresinin“Öyle bir günden korkun ki, o günde hiç kimse başkası 

için herhangi bir ödemede bulunamaz; hiç kimseden (Allah izin vermedikçe) şefaat 

kabul olunmaz, fidye alınmaz; onlara asla yardım da yapılmaz.”  meâlindeki kırk 

sekizinci ayeti, kıyamet günü babalarımız ve dedelerimiz bize şefaatçi olacaklar 

diyen Yahudilere bir reddiyedir.243  

2. Bakara sûresinin “ (Ey Muhammed, onlara:) Şayet (iddia ettiğiniz gibi) 

ahiret yurdu Allah katında diğer insanlara değil de yalnızca size aitse ve bu 

iddianızda doğru iseniz haydi ölümü temenni edin (bakalım).” meâlindeki doksan 

dördüncü ayeti Yahudilerin ve Hristiyanların dışında kimse cennete gitmeyecek 

diyen Yahudiler hakkında inmiştir.244  

3. Bakara sûresinin“Yoksa siz de (ey Müslümanlar), daha önce Musa’ya 

sorulduğu gibi peygamberinize sorular sormak mı istiyorsunuz? Kim imanı küfre 

değişirse, şüphesiz dosdoğru yoldan sapmış olur.”  meâlindeki yüz sekinci ayeti 

Yahudiler veya Kureyşliler Peygamber Efendimize: Ey Muhammed! Musa Tevrat’ı 

getirdiği gibi sen de bize gökten kitap getir demeleri üzerine inmiştir.245  

4. Bakara sûresinin “Ehl-i kitaptan çoğu, hakikat kendilerine apaçık belli 

olduktan sonra, sırf içlerindeki kıskançlıktan ötürü, sizi imanınızdan vazgeçirip küfre 

döndürmek istediler. Yine de siz, Allah onlar hakkındaki emrini getirinceye kadar 

affedip bağışlayın. Şüphesiz Allah her şeye kadirdir.” meâlindeki yüz dokuzuncu 

ayeti Uhud Savaşından sonra inmiştir. İniş sebebi, bazı Yahudilerin Huzeyfe b. 

Yemân ve Ammâr b. Yâsir’e “Dininiz hak olsaydı mağlup olmazdınız, gelin bizim 

dinimize girin bizim yolumuz daha haktır” şeklinde hitap etmeleridir. İki sahâbî 

onların tekliflerini reddetmiştir, ayet nazil olmuştur.246  

                                                 
243 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 57. 
244 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 100. Bkz: Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl fî Esbâbi’n-Nüzûl, Müessesetu 

Kutûbi’s-Sakafiyye, Beyrût 2002. 
245 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 108. Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 21. 
246 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 109. Bkz: Hâlid Abdullâh el-İkk, Teshîlü’l-Vusûl ilâ Ma’rifeti 

Esbâbi’n-Nüzûl, Dâru’l-Ma’rife, Beyrût 2003, s. 29. 



71 

 

5. Bakara sûresinin “Hepsi de kitabı (Tevrat ve İncil’i) okumakta oldukları 

halde Yahudiler: Hristiyanlar doğru yolda değillerdir, dediler. Hristiyanlar da: 

Yahudiler doğru yolda değillerdir, dediler. (Kitabı) bilmeyenler de birbirleri 

hakkında tıpkı onların söylediklerini söylediler. Allah, ihtilâfa düştükleri hususlarda 

kıyamet günü onlar hakkında hükmünü verecektir.”  meâlindeki yüz onüçüncü 

ayetinin sebeb-i nüzûlü şöyledir: Yahudiler Tevrat, Hristiyanlar da İncil okuyorlardı. 

Birbirlerini tasdik etmeleri gerekirdi çünkü semavî kitaplar birbirlerini tasdik eder. 

Buna rağmen bir gün Peygamber Efendimizin huzurunda tartıştılar, herkes 

kendisinin haklı olduğunu savunuyordu, bunun üzerine ayet nazil oldu.247  

6. Bakara sûresinin “İnsanlardan bir kısım beyinsizler: Yönelmekte oldukları 

kıblelerinden onları çeviren nedir? Diyecekler. De ki: Doğu da batı da Allah’ındır. 

O dilediğini doğru yola iletir.” meâlindeki yüz kırk ikinci ayetinin nüzûl sebeb-i 

şudur: Allah Teâlâ resûlüne yönünü Mescid-i Aksa’dan Ka’beye yöneltmesini 

emredince, Yahudiler müşriklere dediler ki “Muhammed tereddüde girmiş, doğduğu 

yere müştak olmuş, sizin şehrinize yönelmiş herhalde sizin dininize dönecek.” bunun 

üzerine ayet nazil olmuştur.248  

7. Kıble değiştirilince bazı Müslümanlar dediler ki “Kudüs’e yönelip namaz 

kılan ve şimdi vefat eden kardeşlerimizin durumu ne olacak?” bunun üzerine Bakara 

sûresinin “Senin yöneldiğin yeri (Kâbe’yi) biz ancak Peygamber’e uyanı, ökçeleri 

üzerinde geri dönenden ayırt etmemiz için kıble yaptık” meâlindeki yüz kırk üçüncü 

ayeti nazil oldu.249  

8. el-Koğî, Bakara sûresinin “(Ey Muhammed!) Biz senin yüzünün göğe 

doğru çevrilmekte olduğunu (yücelerden haber beklediğini) görüyoruz. İşte şimdi, 

seni memnun olacağın bir kıbleye döndürüyoruz. Artık yüzünü Mescid-i Haram 

tarafına çevir.” meâlindeki yüz kırk dördüncü ayetinin sebeb-i nüzûlünü şöyle 

açıklamıştır: Peygamber Efendimiz Mekke’deyken Kabe’ye yönelip namaz kılardı. 

Medine’ye gidince Yahudilerin Müslüman olmaları ümidiyle on altı, on yedi ay 

Kudüs’e yönelip namaz kıldı. Daha sonra İbrahim’in kıblesi ve Arapların iftiharı 

                                                 
247 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 111. Bkz: Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 1, s. 397. 
248 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 126-127.  Bkz: Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 27. 
249 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 127. Bkz: Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 26-27. 



72 

 

olan Kabe’ye yönelmek istediğinden çokça başını yukarıya çevirirdi. Bunun üzerine 

ayet nazil oldu.250  

9. Bedir savaşında on dört sahabî şehit olunca halk dedi ki “Falan kimse 

dünya lezzetlerini bırakıp vefat etti.” Bunun üzerine Bakara sûresinin “Allah yolunda 

öldürülenlere «ölüler» demeyin. Bilakis onlar diridirler, lâkin siz anlayamazsınız.”  

meâlindeki yüz elli dördüncü ayeti ayet nazil oldu.251  

10. Bakara sûresinin “İlâhınız bir tek Allah’tır. O’ndan başka ilâh yoktur. O, 

rahmândır, rahîmdir.” meâlindeki yüz altmış üçüncü ayetinin ve İhlâs sûresinin 

sebeb-i nüzûlü şudur: İnançsız olan Kureyşliler derlerdi ki “Ya Muhammed hadi 

rabbinin sıfatlarını bize say ve rabbin neyden oluşmuş bize söyle.” 252  

11. Bakara sûresinin “Allah’ın indirdiği kitaptan bir şeyi (âhir zaman 

Peygamberinin vasıflarını) gizleyip onu az bir paha ile değişenler yok mu, işte 

onların yeyip de karınlarına doldurdukları, ateşten başka bir şey değildir.”  

meâlindeki yüz yetmiş dördüncü ayeti Peygamber efendimizin Tevrat’taki vasıflarını 

halkın anlamaması için değiştiren Yahudi âlimleri hakkında nazil olmuştur.253  

12. el-Koğî, Bakara sûresinin “Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında size 

kısas farz kılındı. Hüre hür, köleye köle, kadına kadın (öldürülür). Ancak her kimin 

cezası, kardeşi (öldürülenin velisi) tarafından bir miktar bağışlanırsa artık (taraflar) 

hakkaniyete uymalı ve (öldüren) ona (gereken diyeti) güzellikle ödemelidir. Bu 

söylenenler, Rabbinizden bir hafifletme ve rahmettir. Her kim bundan sonra haddi 

aşarsa muhakkak onun için elem verici bir azap vardır.” meâlindeki yüz yetmiş 

sekizinci ayetinin sebeb-i nüzûlünü Begavî’nin şöyle açıkladığını kaydeder: İki Arap 

kabilesi birbirlerinden adam öldürmüşler ve birbirlerini yaralamışlardı. Bu 

kabilelerden birisi diğerine zorbalık yapıyordu, bir adamlarına karşı iki adam 

öldüreceklerini söylüyorlardı. Ayrıca kadınlarına karşı erkekleri öldüreceklerini ve 

                                                 
250 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 128. Bkz: Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 26-27. 
251 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 134.  Hâlid Abdurrahmân, Teshîlü’l-Vusûl, s.35. 
252 el-Koğî, Tefsîra Hilmi, s. 135. 
253 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 143. Bkz: Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 30. 



73 

 

kölelerine mukabil hürleri öldüreceklerini söylüyorlardı. İslamiyet gelince davalarını 

Peygamber Efendimize sundular ve ayet nazil oldu.254  

13. Müfessir, Bakara sûresinin “Oruç gecesinde kadınlarınıza yaklaşmak size 

helâl kılındı. Onlar sizin için birer elbise, siz de onlar için birer elbisesiniz. Allah 

sizin kendinize kötülük ettiğinizi bildi ve tevbenizi kabul edip sizi bağışladı. Artık 

(ramazan gecelerinde) onlara yaklaşın ve Allah’ın sizin için takdir ettiklerini 

isteyin.” meâlindeki yüz seksen yedinci ayetinin sebeb-i nüzûlü’nü şöyle 

açıklamaktadır:  Buhârî, İmam Ahmed, Ebu Dâvud ve İbn-i Cerîr’in rivayet ettiği 

hadise göre İslamiyetin ilk dönemlerinde kim ramazan ayında yatsı namazı kılsa 

veya yatsıdan önce uyusa, yeme içme ve cinsel münasebet diğer günün akşamına 

kadar haram olurdu. Bu durum sahâbîlere ağır geldi ta ki Kays b. Sirmet günün 

ortasında baygın düştü. Kimisi namazdan sonra yiyip içti, kimisi eşlerine yaklaştı. 

Eşlerine yaklaşanlardan biri de Hz. Ömer idi. Sonra pişman oldu, ağlayarak 

Peygamberimiz yanına geldi, özür diledi. Böylece ayetin nazil olmasıyla 

Müslümanlara kolaylık sağlandı.255  

14. el-Koğî, Bakara sûresinin “İyi davranış, asla evlere arkalarından gelip 

girmeniz değildir. Lâkin iyi davranış, korunan (ve ölçülü giden) kimsenin 

davranışıdır. Evlere kapılarından girin, Allah’tan korkun, umulur ki kurtuluşa 

erersiniz.” meâlindeki yüz seksen dokuzuncu ayetinin sebeb-i nüzûlünü şöyle 

açıklamaktadır. İslamiyet’ten önce Medineli ensârlar hac ve umre esnasında evlerine 

giderken kapıları kullanmayıp evlerinin arka duvarından delik açıp öyle içeri 

girerlerdi. Bu hareketlerini de iyilikten sayarlardı. Çünkü tüm işlerin ihramlıyken 

yapılması gerektiğine inanıyorlardı. Ayet nazil olup evlere arkadan girmenin iyilikle 

bir alakasının olmadığını belirtmiştir.256  

                                                 
254 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 146-147. Bkz: Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, c. 1, s. 183. 
255 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 153-154. Süyûtî, Lübâbü’n-Nükûl, s. 30. 
256 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 156.  Bkz: Kurtubî, el-Câmi’ Li Ahkâmi’l-Kur’ân, Dâru Âlemi’l-

Kutub, Riyâd 2003, c. 2, s. 344-345. 



74 

 

3.2.3.3. Nâsih-Mensûh  

Nesih نسخ kelimesi sözlükte bir şeyi izâle257, iptal veya bir şeyi bir şeye 

nakletme258 anlamında kullanmaktadır. Kur’an-ı Kerîm’de de neshin bu anlamlarda 

kullanıldığını görmekteyiz. Bakara sûresi yüz altıncı ayette  َننُسِهَا نأَتِْ وْ مَا ننَسَخْ مِنْ آيَة  أ 

نْهَا أوَْ مِثلِْهَا  Biz, bir âyetin hükmünü yürürlükten kaldırır veya onu unutturursak“ بخَِيْر  م ِ

(ertelersek) mutlaka daha iyisini veya benzerini getiririz.” nesih iptal ve izale 

anlamında, Câsiye sûresi yirmi dokuzuncu ayetinde ise إنِاا كُناا نَسْتنَسِخُ مَا كُنتمُْ تعَْمَلوُن “biz 

sizin yaptıklarnızı hep kaydediyorduk.” bir şeyi bir şeye nakletme anlamında 

kullanılmaktadır. 

Nesih için çok çeşitli tanımlar yapılmışsa da en uygun şöyle tanımlamak 

mümkündür: Şer’î bir hükmü sonradan gelen başka bir şerî delil ile kaldırmaktır.259 

İslam ulemâsı neshin caiz olduğunda icma etmişlerdir. Nesih, haber lafzıyla da olsa 

ancak emir ve nehiyde geçerlidir. Kendisinde talep manası olmayan haberler, va’d ve 

vâidlerde neshin gerçekleşmesi söz konusu değildir.260  Kur’an’daki nesih çeşitleri 

şunlardır: 

1. Hem hükmü hem de tilaveti nesih olan ayet vardır. Hz. Aişe’den rivayet 

edildiğine göre kendisi şöyle demiştir: Kur’an olarak indirilen ayetlerden biri de on 

defa emzirmenin (evliliği) haram kıldığıdır. Daha sonra bu hüküm beş defa emzirme 

emriyle nesih oldu. Resûlullah vefat ederken bu ayet Kur’an’dan okunan ayetler 

arasındaydı261  

2. Hükmü nesh olup tilaveti nesh olmayan ve mushafta mevcut bulunan ayet. 

Genelde nesih ile ilgili yazılan eserler neshin bu çeşidiyle ilgilidir.262  

3. Tilaveti nesh olup hükmü nesh olmayandır. Neshin bu kısmına da recm 

ayeti örnek getirilmektedir.263  

                                                 
257 Ebü'l-Fadl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensari İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, Dâru’l-Meârif, 

Beyrut 2009, c. 6,  s. 4407. 
258 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, c. 6, s. 4407. 
259 Zürkâni, Menâhilü’l-İrfân, s. 68. 
260 Zürkâni, Menâhilü’l-İrfân, s. 519.  
261Müslim, “er-Ridâ”, 24. 
262 Süyûti, İtkân, s. 521. 



75 

 

1. Neshin gerçekleşebilmesi için gerekli şartlar  

1. Mensuhun şerî hüküm olması.  

2. Hükmü kaldıran delilin de şerî delil olması.  

3. Nâsıh olan şerî hükmün zaman bakımından mensuh olan hükümden sonra 

olması.  

4. Nâsih ile mensuh hükümler arasında bir zıtlığın olması.264  

Neshin İslam âlimleri tarafından câiz görüldüğünü belirtmiştik. el-Koğî’nin 

Bakara sûresi yüz altıncı ayeti açıklarken neshin varlığını kabul ettiğini görmekteyiz. 

el-Koğî, neshin üç çeşidini zikredip iki kısmına örnek vermektedir. Hükmün nesih 

olup tilavetin baki kalmasına Bakara sûresi yüz sekseninci ayetinde geçen akrabaya 

vasiyetin nesh olunmasını örnek getirmektedir. Tilâvetin nesih olup hükmün bâki 

kalmasına ise recim ayetini örnek olarak zikretmektedir.265 

Ahmed Hilmî el-Koğî’nin Bakara sûresi yüz altıncı ayet dışında da nesih 

örneklerini zikrettiğini müşahede etmekteyiz. Bakara sûresi yüz seksen dördüncü 

ayetinde geçen oruç tutabilenlerin oruç yerine fidye de verebilecekleri hükmünün 

Bakara sûresi yüz seksen beşinci ayette ifade edilen ramazan ayına şahid olan ve ona 

ulaşan kimsenin oruç tutması gerektiği hükmüyle nesh edildiğini ifade etmektedir.266 

Tefsîra Hilmî’de, İslamiyetin ilk dönemlerinde kadınların iddet dönemlerinin 

bir yıl olduğu hükmünün Bakara sûresinin “Sizden ölenlerin, geride bıraktıkları 

eşleri, kendi başlarına (evlenmeden) dört ay on gün beklerler. Bekleme müddetlerini 

bitirdikleri vakit, kendileri hakkında yaptıkları meşru işlerde size bir günah yoktur. 

Allah yapmakta olduklarınızı bilir” meâlindeki iki yüz otuz dördüncü ayeti ile 

neshedildiği belirtilmektedir.267  

 Müfessirimiz, Bakara sûresinin “Göklerde ve yerdekilerin hepsi Allah’ındır. 

İçinizdekileri açığa vursanız da gizleseniz de Allah ondan dolayı sizi hesaba 

çekecektir, sonra dilediğini affeder, dilediğine de azap eder. Allah her şeye kadirdir”  

meâlindeki iki yüz seksen dördüncü ayetinde geçen Allah’ın içimizden geçenlerle de 

                                                                                                                                          
263 Süyûti, İtkân, s. 529.  
264 Zürkâni, Menâhilü’l-İrfân, s. 72. 
265 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 108. 
266 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 150. 
267 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 208. 



76 

 

bizi hesaba çekeceği hükmünün Bakara sûresinin “Allah her şahsı, ancak gücünün 

yettiği ölçüde mükellef kılar” meâlineki iki yüz seksen altıda geçen ayetiyle nesh 

olunduğu ifade edilmiştir. Çünkü içimizden geçen düşünceler irademizin 

dışındadır.268 

3.2.3.4. Kur’an Kıssaları 

Kur’an-ı Kerîm geçmiş ümmet, peygamber ve hadiselerden haber 

vermektedir. Tefsir eserleri de Kur’an’ın haber verdiği bu kıssaları daha da 

detaylandırarak ele almaktadır. Kimileri Kur’an kıssalarının gerçek olaylar 

olmadığını, insanlara bir şeyler anlatmak için oluşturulan sembolik meseleler 

olduğunu söylese de itibar edilen görüşe göre bu kıssaların hakikatleri vardır ve 

yaşanmış olaylardır. Kur’an kıssalarının tekrar edilmelerinin en önemli hikmeti 

sonraki ümmetlere ibret ve ders olmalarıdır. Ayrıca şu iki hikmeti de zikredebiliriz: 

1. Kur’an belâgati’nin en yüksek mertebede olduğunu belirtmek. Belâgatin 

özelliklerinden biri de tek bir manayı değişik sûretlerde ibrâz etmektir. Kur’an’da 

tekrarlanan kıssalarda her bir yerde farklı bir üslûp kullanılmış olup diğer sûrelerdeki 

yerlerden ayrılmaktadır.269  

2. Hz. Musa’nın firavunla olan mücadelesinde olduğu gibi bir mesele birden 

fazla yerde zikredilip her bir yerde farklı üslup kullanılmıştır. Böylece tek bir 

mananın değişik suretlerde gelmesi o manayı tekîd edip pekiştirmektedir ve ona 

önem verildiğini göstermektedir.270 

1. Kur’an Kıssalarının Çeşitleri 

1. Kur’an’da isimleri zikredilen Peygamberlerin kıssaları: Peygamberlerin 

kavimlerini Allah’a iman, Allah’tan başkasına kulluk edilmemesine davet etmeleri, 

inanmayıp inat eden kavimlerine mucize göstermeleri ve inananlar ile 

inanmayanların âkibetlerini anlatan kıssalardır.271 

                                                 
268 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s.281. 
269 Mennâü’l- Kattân, Mebâhi’s fî Ûlûmi’l- Kur’ân, Mektebetü Vehbe, Kâhire 2015, s. 302. 
270 Mennâü’l- Kattân, Mebâhi’s fî Ûlûmi’l- Kur’ân, s. 302. 
271 Mennâü’l- Kattân, Mebâhi’s fî Ûlûmi’l- Kur’ân, s.  301. 



77 

 

2. Peygamberlikleri ispat edilmemiş şahısların kıssaları: Tâlût-Câlût, 

Âdem’in iki oğlu, Ashâb-ı Kehf, Zülkarneyn gibi kişilerin hayatlarından bazı 

kesitlerin aktarıldığı kıssalar. 272 

3. Âl-i İmrân sûresinde Bedir ile Uhud savaşları, Tevbe sûresinde Huneyn ve 

Tebük gazveleri gibi savaşları anlatan ayetler olup, Peygamber Efendimiz zamanında 

yaşanmış olayların anlatıldığı kıssalardır.273 

Çalışmamızın konusu olan “Tefsîra Hilmî” merhum müellifin vefatı 

sebebiyle tamamlanamamış ve sadece Fâtiha, Bakara sûreleri ile Âl-i İmrân sûresinin 

ilk dokuz ayetini tefsir etmektedir.274 Tefsirde ele alınan kıssalar Bakara sûresinde 

geçen Allah’ın meleklere halife yaratacağını söylemesi, meleklerin Allah’ın emriyle 

Hz. Adem’e secde etmeleri ve İblisin secde etmemesi, Hz. Âdem ve Havva’nın 

cennetten çıkarılmaları, Hz. Âdem’in iki oğlunun durumları gibi meseleler 

anlatılmıştır. Ayrıca İsrâiloğulları’nın firavunun zulmünden kurtulmaları, kendilerine 

bıldırcın eti ve helvanın rızık olarak verilmesi, buzağıya tapmaları, katilin bulunması 

için ineği kesmeleri gibi kıssalar anlatılmıştır. Yine Hârût ve Mârût’a sihrin 

öğretilmesi konusu, Hz. İbrâhim ve İsmâl’in Kâbe’yi inşa etmeleri, Uzeyr (as) ve 

Tâlut ile Câlut’un kıssalarını ele almaktadır. Müfessirin kıssaları anlatırken 

Kur’an’da geçmeyen kimi detaylı bilgileri İsrâlî bilgilerle anlattığı görülmektedir. 

Zira İsrâilî bilgilerin en çok kullanıldığı yerlerden biri de kıssalardır. Çünkü insanlar 

fıtratlarındaki merak duygularından ötürü kıssaların detayını merak etmektedirler. 

Müfessirler de kıssaları anlatırken olayların Kur’an’ın değinmediği kimi yönlerini 

anlatmaktadır. Bunu da çoğunlukla İsrâilî bilgilerle yapmaktadırlar. 

Müfessirimiz, kıssaları ele alırken meselenin okuyucularca anlaşılması için 

detayına inmektedir. Mesala müfessir, Allah’ın, İsrâiloğullarına buzağıya tapmaları 

sebebiyle birbirlerini öldürmelerini emrettiği Bakara sûresi 52. âyeti tefsir ettikten 

sonra müfessirlerin bu mesele hakkında şöyle dediklerini geniş bir şekilde 

açıklamaktadır: Hz. Musa Allah’ın birbirlerini öldürmeleri gerektiği emrini 

kendilerine tebliğ edince kabul edip silahlarını çektiler. Kim kime denk geldiyse 

                                                 
272 Mennâü’l- Kattân, Mebâhi’s fî Ûlûmi’l- Kur’ân, s.  301. 
273 Mennâü’l- Kattân, Mebâhi’s fî Ûlûmi’l- Kur’ân, s.  301. 
274 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 12. 



78 

 

babası da olsa oğlu da olsa birbirlerini öldürdüler. Bir rivayette de kişi babasını, 

oğlunu veya dostunu gördüğü zaman eli silaha gitmezdi. Hz. Musa’ya dediler ki nasıl 

birbirimizi öldürelim. Allah Teâlâ havayı sisli hale getirerek kendilerine karanlık 

yapmış oldu, böylece birbirlerini göremeyip tanımadıklarından birbirlerini 

öldürdüler. Hz. Musa ile Hz. Harun ağlayıp dua ederek şöyle dediler: “Ya Rabbi 

İsrâiloğulları helâk oldu.” Böylece Allah, kendilerinden sisli havayı kaldırıp öldürme 

işini durdurmalarını emretti. Denildiğine göre 70 bin kişi öldürülmüştür. Bu Hz. 

Musa’ya ağır gelince Allah (cc) Hz. Musa’ya şöyle demiştir: İstemezmisin ki ölenleri 

de öldürenleri de Cennet’e koyayım? Öldürülenler şehît, öldürenler ise gâzîdirler. Bu 

gibi meselelerde el-Koğî’nin Kur’an kıssalarını hakikat kabul edip gerçekleşmiş 

olaylar olduğu ve hayal ürünü olmadığı fikrinde olduğu açıkça görülmektedir. 

3.2.3.5. İsrâiliyat   

İsrâilî bilgiler daha çok Yahûdîlerden gelen bilgiler olarak bilinse de aslında 

Yahûdi, Hristiyan ve diğer kültürlerden gelen tüm haber ve bilgileri kapsadığı 

söylenebilir.275 

İsrâilî bilgiler tefsîrde daha çok kıssalarda yer almaktadır. Kur’an’ın 

kıssalardaki üslubu daha çok özet bilgiler içerip olayın geçtiği zaman, mekân ve 

kişisel bilgilerden uzaktır. Tevrat ve İncil’de ise kıssalar detaylandırılarak anlatılır. 

Kur’an’da anlatılan bazı kıssalar Tevrat ve İncil’de de anlatılmaktadır. Mesela 

Kur’an’da kıssası geçen Hz. Âdem, Tevrat’ta daha geniş ele alınır. Öyle ki yasak 

ağacın “hayat ağacı” olduğu, Hz. Havva’ya hitap eden hayvanın “yılan” olduğu 

Tevrat’ta anlatılır.276 

Kur’an-ı Kerîm kıssaları detaylandırmadığı için insanlarda meselelerin 

detayına dair merak hissi uyanmış bu merakın giderilmesi için oluşan boşluklar 

İsrâili bilgilerle doldurulmuştur.  İsrâili bilgilerin özellikle tâbiûn tefsirinde 

görüldüğü söylenebilir. Tefsirlerinde sahîh bilgilere illetli bilgiler karışmış ve 

doğruluğu tespit edilemeyen bazı bilgiler onların diliyle nakledilmiştir.277 

                                                 
275 Abdullah Aydemir, Tefsirde İsrâiliyat, Beyan Yayınları, İstanbul 1992. 
276 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 96-97. 
277 Sâbûnî, Tibyân, s. 88. 



79 

 

Müellifimiz de tefsirinde İsrailiyata başvurmuştur. Onun İsrâiliyata 

başvurmasının kanaatimizce iki temel sebebi vardır: Birincisi Kur’an kıssalarını 

anlatırken meselelerin detayını vermek için başvurmuştur. İkinci sebep ise elindeki 

kaynaklardaki bilgileri kullanmasıdır. Müfessirin kullandığı rivayetlerin dini bilgilere 

ve akla aykırı olduğu söylenemez.  

Tefsirde İsrâilî bilgi kullanmasına örnek verecek olursak mesela Hz. 

Mûsâ’nın asasının özelliklerini şöyle anlatmaktadır: Âsası’nın ismi “A’lik” idi. Hz. 

Âdem’in onu cennetten getirdiğini ve peygamberlerin o âsayı birbirine mîrâs 

bıraktıklarını söylemiştir. En son Hz. Şuayb’dan Hz. Mûsâ’ya kalmıştır 

demektedir.278 İsrâiloğullarının ineği kesme meselesinde maktûlün niçin 

öldürüldüğüyle ilgili şunları söylemiştir: Bazıları demiştir ki katil adamın eşiyle 

evlenmek için onu öldürmüştür. Çünkü eşi güzeldi. Bazıları ise onu öldüren iki veya 

daha fazla amcaoğullarıydı demiştir.279 Ayrıca ineğin satın alındığı kişinin vefat eden 

sâlih bir insanın yetim kalan oğluna ait olduğunu, o çocuğun odun satarak geçimini 

sağladığını aktarmıştır.280   

Bakara sûresinde Tâlut’un komutanlığının alameti olarak ifade edilen 

“Tâbût” hakkında şunlar söylenmiştir: Tâbût: Allah Teâlâ’nın Hz. Âdem’e 

gönderdiği ve içinde tüm peygamberlerin sûretleri’nin olduğu sandıktır. Hz. 

Âdem’den sonra sırayla peygamberlerin elinde kalmış ve böylece Hz. Mûsâ’ya kadar 

gelmiştir. Hz. Musa Tevrât’ı ve elbiselerini içine koyardı. İsrâiloğullar’ı Allah’a 

itaatsizlik yapınca Allah onların başına Amâlik kavmini musallat etmiştir. Amâlik 

kavmi onları mağlûb edip sandığı onlardan almıştır. Tâbût’un tekrardan 

İsrâiloğulların’a gelmesiyle kendilerinde manevi bir huzur ve güç oluşmuştur. 

Böylece düşmana karşı korkuları da kalmamıştır.281 

  

                                                 
278 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 71-72. Bkz: Begavî, Me’âlimü’t-Tenzîl, c. 1, s. 100. 
279 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 80. 
280 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 84. 
281 el-Koğî, Tefsîra Hilmî, s. 227-228. Bkz: Aydemir, Tefsirde İsrâiliyat, s. 258.  



80 

 

 

SONUÇ 

 

Çocukluğundan itibaren ilimle meşgul olan Ahmed Hilmî el-Koğî, hayatı 

boyunca bir yandan öğrenci yetiştirmiş diğer yandan fıkıh, akâid, tefsir ve nahiv gibi 

ilimlerde birçok eser kaleme almıştır. İlmi kişiliğinin yanında güzel ahlaklı, takvası 

ve çevresine olan duyarlılığı ile temyiz etmiştir. Tefsir sahasındaki eseri 

çalışmamızın konusu olan Tefsîra Hilmî’dir. el-Koğî, tefsir çalışmalarına ömrünün 

sonlarına doğru başladığı için tefsirini tamamlayamamış, Bakara sûresinin 222. 

ayetine kadar tefsir yapabilmiş, Âl-i İmrân sûresinin 9. âyetine kadar ise ilgili 

ayetlerin meâllerini hazırlayabilmiştir. Çalışmamızda vardığımız sonuçları şu şekilde 

sıralayabiliriz:  

1. Tefsira Hilmî’de rivayete dayalı tefsir olan Kur’an’ı Kur’an’la, Kur’an’ı 

sünnetle, Kur’an’ı sahâbe ve tâbiûn sözüyle tefsir etme metodu kullanılmıştır. Ancak 

bunlardan Kur’an’ı sünnetle açıklama diğerlerine göre daha fazla yer almıştır. 

2. Tefsira Hilmî’de dirayet metodu noktasında, ayetlerdeki kelimelerin lugât, 

sarf, nahiv ve belâgat yönlerine değinilmiştir. Nahiv ilmi ile ilgili işaret isimleri, 

zamirlerin merciî, ayetlerin birbirlerine atfedilmesi, kelimelerin i’râbının belirtilmesi 

gibi konulara temas edilmiştir. Belâgat ilmi ile ilgili de mecâz-ı mürsel, mecâz-ı aklî, 

istifhâm-ı inkârî, tekrar, te’kîd vb. konulara yer verilmiştir. 

3. Bakara sûresinde yirmiden fazla ayetin sebeb-i nüzûlü zikredilmiştir. 

“Ayetin sebeb-i nüzûlü şudur ki”, “ayet şu olaydan sonra nazil olmuştur” veya 

“Yahudiler, Hristiyanlar şöyle dedi ve bu sebeple ayet nâzil oldu”, vb. ifadeler 

kullanılarak ayetin sebeb-i nüzûlü kaydedilmiştir. 

4. Tefsira Hilmî’de kırâat farklılıklarına dair örnekler görülmektedir. Tefsirde 

ayrıca neshin varlığının kabul edildiği ve buna dair örnekler verildiği müşahede 

edilmektedir. 



81 

 

5. Tefsirde ahkâm ayetleri tefsir edilirken fıkhî meselelere değinilmiş ve Şâfiî 

mezhebi ile Hanefi mezhebinin konuyla ilgili görüşleri zikredilmiştir. Kur’an’ı 

ücretle okumanın hükmü, hac ibadeti, yemin-i lagv, talak, hul’, süt emzirme, kadına 

verilecek mehir, korku namazı, borçların yazılması ve şahitliğin hükmü konularına 

yer verilmiştir. 

6. Eserde Kelam ilmi ile ilgili konularda ehl-i sünnetin görüşlerinin tercih 

edildiği; istivâ, kalû-belâ meselesi, melek ile iblisin mahiyetleri, Hz. Âdem’e 

isimlerin öğretilmesi, irade, şefâat, kürsî, teklîf-î mâlâ yutâk, hidâyet gibi konulara 

değinildiği gözlemlenmiştir. 

7. Bu tefsir memzuc tefsirlerdendir. Diğer bir anlatımla parantez içindeki 

kelime ve ifadeleri açıklama esasına dayanmaktadır. Ayetin manası olarak zikredilen 

kısım ise meâl veya mücmel tefsir olarak değerlendirilebilir. 

8. Bu tefsirin en belirgin özelliği, ayetlerin anlaşılmasında anahtar 

konumunda olan belli başlı kelimelerin hem sözlük anlamlarının hem de ıstılâhî 

anlamlarının zikredilmesi ve ikisinin arasındaki münasebetin açıklanmasıdır. 

Böylece okuyucunun zihninde kelimelerin sözlük ve ıstılâhî manaları arasındaki 

farklılıktan ötürü oluşabilecek çelişkiyi kaldırıp ayetin iyice anlaşılması sağlanmıştır. 

Ayrıca fıkhî terimler başta olmak üzere kelimelerin lugavî anlamlardan sonra 

kazandıkları terimsel anlamları da zikredilmiştir.   

9. Ömrünü ilme adamış olan bir âlimin hayatının, eserlerinin, ilmi kişiliğinin 

ve tefsirindeki yönteminin akademik bir çalışmaya dönüşmesi, bölge ulemasının ve 

ilmi faliyetlerinin tesbiti noktasında önem arzetmektdir. 

  



82 

 

 

KAYNAKÇA 

 

AKPINAR, Ali, “Tefsîrü’l-Celâleyn”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2011. 

ALÛSÎ, Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseyni, 

Rûhü’l-Meânî, Dâru İhyâ-i Turâsi Arabî, Beyrût ts.                                                            

AYDEMİR, Abdullah, Tefsirde İsrâiliyat, Beyan Yayınları, İstanbul 1992.  

el-BÂCÛRÎ, İbrâhim b. Muhammed, Tuhfetü’l-Murîd ʿAlâ Cevhereti’t-Tevhîd, 

Mektebetu Seyda, Lübnan 2013. 

BEGAVÎ, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b.Muhammed el- 

Ferrâ’, Meʿâlimü’t-Tenzîl, Dâru Taybe, Cidde 1997. 

BEYZÂVÎ, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. 

Muhammed, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, Dâru Sâdır, Beyrût 

2001. 

BUHÂRÎ, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî, Sahîhü’l-Buhârî, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2018. 

BURSEVÎ, İsmail Hakkı, Rûhü’l-Beyân, Dâru İhyâi Turâsi Arabî, Beyrût ts. 

CERRAHOĞLU, İsmail, Tefsir Tarihi, Fecr Yayınları, Ankara 2010.  

CESSÂS, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmü’l-Kur’ân, Dâru İhyâ-i Türâsi’l-

Arabî, Beyrut 1985. 

 



83 

 

ÇELİK,  Ahmet, “Rûhu’l-Meânî”, DİA,   TDV Yay. , İstanbul 2008. 

DEMİRCİ, Muhsin, Tefsir Tarihi, İfav Yayınları, İstanbul 2011.  

ed-DİCVÎ, Şeyh Yusuf, Hülâsatu İlmi’l-Vaz’, Diyarbekir Kitap Evi,    Diyarbakır 

2012. 

EBÛ DÂVÛD, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, Sünen Ebî 

Dâvud, Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2013.    

EBÛ HAYYÂN, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî, 

Tefsîru’l-Bahri’l-Muhît, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrût 2001. 

 

EFENDİOĞLU, Mehmet, “Müdrec”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 2006. 

ERGİN, Ali Şakir, “Hafâcî Şehâbeddin”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 1997. 

EROĞLU, Ali, “Hâzin”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 1998. 

HABENNEKE, Abdurrahmân Hasan el-Meydânî, Devâbitü’l- Mârife ve Usûlü’l- 

İstidlâl ve’l-Münâzara, Dâru’l- Kalem, Dımeşk 2015.   

el-HARBÎ, Abdulazîz Bin Ali el-Belâgatü’l-Müyessere, Dâru İbn-i Hazm, Beyrût 

2011. 

HÂZİN, Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-Bağdâdî, Lübâbü’t-

Teʾvîl fî Meʿâni’t-Tenzîl, Dâru’l-Fikr, Beyrût 1979.  

HULUSİ, Kılıç, “Belâgat”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 1992. 

İBN ÂŞÛR, Muhammed el- Fâzıl, Anahatlarıyla Tefsir Tarihi, Rağbet Yayınları, 

İstanbul 2007. 

İBN HANBEL, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-

Mervezî, Müsned İmâm Ahmed İbn-i Hanbel, Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrût 2008. 



84 

 

İBN KESÎR, Ebû’l-Fida imadüddin İsmail b. Kesîr ed-Dîmeşkî, Tefsîrü’l-Kur’ani’l-

Âzîm, Dârü’t-Taybe, Riyâd 1999. 

İBN MÂCE, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, Sünen İbn Mâce, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2009. 

İBN MANZUR, Ebü'l-Fadl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensari, Lisânü’l- 

‘Arab, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2009. 

İBN-İ TEYMİYE, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm el-Harrânî,  Mukaddimetu Usûli’t-Tefsîr, Dâru Mektebeti’l-

Hayat, Beyrût 1980. 

İBN-U ATİYYE, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib b. Abdirrahmân b. Gâlib el-

Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî, el-Muharrerü’l-Vecîz fî Tefsîri’l-

Kitâbi’l-ʿAzîz, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Lübnân 1993.  

el-ÎKK, Hâlid Abdurrahmân, Teshîlü’l –Vusûl İlâ Marifeti Esbâbi’n-Nüzûl, 

Dâru’l-Marife, Beyrût 2003.  

KATTÂN, Mennâ’, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’an, Mektebetu Vehbe, Kâhire 2015.  

el-KOĞÎ, Ahmed Hilmî, Tefsîra Hilmî, Banga Hak Yayınları, İstanbul 2013. 

-----------, Ahmet Hilmî, Rehber-i Sânî, Mektebetu Seyda, Diyarbakır 2011. 

-----------,Ahmet Hilmî, Büyük Şâfiî İlmihali,  Dua Yayıncılık, İstanbul 2009. 

-----------,Ahmet Hilmî, Gulzârâ Hemukân, İhsan Yayınları, İstanbul 2004.  

KOMİSYON, Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara 2012. 

KURTUBÎ, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-

Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, Dâru Âlemi’l-Kutub, Riyâd 2003. 

MAĞNİSÎ, Mahmûd Hasan, Muğnî Tullâb, Dâru’ş-Şefkât, İstanbul 2013. 



85 

 

MÜSLİM, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, Sahîh 

Müslim, Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2016. 

NAMLI, Ali, “İsmâil Hakkı Bursevî”, DİA, TDV Yay. , İstanbul 2001. 

-----------, “Rûhu’l-Beyân” , DİA, TDV Yay. , İstanbul 2008. 

NESEFÎ, Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed es-Semerkandî, 

Medârikü’t-Tenzîl ve Hekâiku’t-Te’vîl, Dâru’n-Nefâis, Beyrût 2005. 

NURSÎ, Said, İşârâtu’l-İcâz, Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, Kâhire 2002. 

PAÇACI, Mehmet, Kur’an’a Giriş, İsam Yayınları, İstanbul 2010. 

RÂGIB EL-ISFEHÂNİ, Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Hüseyin b. Muhammed el-

Mufredât fî Garîbi’l-Kur’ân, Dâru’l-Kalem, Dımeşk 2009. 

RÂZÎ, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-

Taberistânî, Mefâtîḥu’l-Gayb, Dâru’l-Fikr, Beyrût 1981. 

SÂBÛNÎ, Muhammed Ali, et- Tibyân fî Ulûmi’l- Kur’an, el- Mektebetü’l- 

Âsriyye, Beyrût 2009. 

-----------, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsir, Dâru’l Fikr, Beyrut 2001.  

……….. , Muhammed Ali, Revâiü’l-Beyân, el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrût 2010. 

SALİH, Subhî, Kur’an İlimleri, Kitap Dünyası Yayınları, Konya 2008. 

SÜYÛTÎ, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-

Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfiî, el-İtkan fî Ulûmi’l-Kur’an, Dâru’l-Kitâbi’l 

Arabî, Beyrût 2011. 

SÜYÛTÎ, MAHALLÎ,  “ Tefsîrü’l-Celâleyn”, Dâru’l-Hadîs, Kâhire ts. 

-----------, “ el-Behcetü’l-Mardiyye fî Şerhi’l-Elfiyye, Mektebetu Seydâ, Diyarbakır 

2012. 



86 

 

-----------, “ Lübâbü’n-Nükûl fî Esbâbi’n-Nüzûl, Müessesetu’l-Kutûbi’s-Sakafiyye, 

Beyrût 2002. 

ŞİMŞEK, Said, Günümüz Tefsir Problemleri, Kitap Dünyası Yayınları, Konya 

2008.  

ŞİRBİNÎ, Muhammed b. Hatib, Şemsuddin, Muğni’l-Muhtâc, Dâru’l-Marife,     

Beyrut 2007. 

TABERÎ, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, 

Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 

2000. 

TAFTÂZÂNÎ, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-

Herevî el-Horâsânî, Muhtasarü’l-Meânî,  Eser Kitapevi, İstanbul 1960. 

TİRMİZÎ, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd), Sünennü’t-Tirmizî, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2011.   

TOPRAK, Z. Fuat, Muhammed Toprak, Z. Abidin Toprak, Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi, Sayı:1 (Nisan 2009). 

YAZIR, Elmalılı M.Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Merve Yayınları, İstanbul 2012. 

YILMAZ, Muhammet, Muhammed Ebû Zehre ve Tefsiri, İsam Yayınları, Ankara 

2017. 

ZEHEBÎ, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Dâru’l-Erkâm, Beyrût ts. 

ZERKEŞÎ, Ebû Abdillâh Bedrüddin Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-

Mısrî, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’an, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut ts.  

ZUHAYLÎ, Vehbe, el-Fıkhu’l- İslamî ve Edilletuh, Dâru’l-Fikr, Dımeşk 2010.   

ez-ZÜRKÂNÎ, Muhammed Abdülazîm, Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’an, 

Dâru’l-Marife, Beyrût 2005. 

 




