
 

 

 

 

 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

MALİKÎ USULÜNDEKİ İHTİLAFLARIN  

FURUDAKİ SONUÇLARI 
 

 

 

 

 

Alhasan Ambarek Eshteiwi AHMED 

1440207018 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Adnan KOŞUM 

 

 

 

 

 

 

ISPARTA - 2019



 

 

I 

 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI 

  



 

 

II 

 

YEMİN METNİ 

 

 

 

 



 

 

III 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İTHAF, 

Bu çalışmayı; ilim yolunda karşılaştığım zorlukları aşmamda bana her türlü 

desteği veren, soyadını taşımaktan onur duyduğum değerli babama, 

Sevgi ve merhamet sembolü, sıkıntı ve kaderlerimin şifa kaynağı kıymetli 

anneme, 

Ruh ikizim ve hayat arkadaşım sevgili eşime, 

Hayatımın mutluluk kaynağı çocuklarım ve kardeşlerime hediye ediyorum.  

 

 

 

 



 

 

IV 

 

(Ahmed, Alhasan Ambarek Eshteiwi, Malikî Usulündeki İhtilafların Furudaki 

Sonuçları, Doktora Tezi, Isparta 2019) 

ÖZET 

Bu araştırma Maliki usulü fıkhını, burada yaşanan ihtilafları ve bu ihtilafların bir 

neticesi olan birbirinden farklı fıkhî hükümleri ele almaktadır. Yapılan araştırma 

esnasında Malikilerde usul düşüncesi, usul düşüncesinin gelişim evreleri ve bu evrelerin 

Maliki usulünün oluşumuna etkileri üzerinde duruldu. Maliki ekollerinin kurulması, 

özellikleri ve en önemli temsilcilerinden bahsedildi. Malikilerin de görüşlerini 

dayandırdığı genel usul kuralları ile Malikilere has usul prensiplerinden bahsedildi. 

Malikilere has usul kaidelerindeki esnek yapının mezhebin gelişmesine etkileri ve 

ortaya çıkan yeni fıkhî sorunları çözmedeki kabiliyeti dile getirildi. Ayrıca Malikî 

fıkhının diğer özelliklerine de yer verildi. Bu arada İmam-ı Malik'in usul yöntemi 

hakkında da bilgi verildi.  

Araştırmada daha çok usulü fıkıh ihtilafının bir sonucu oluşan fıkhî uygulama 

farklılıklarına dair örnekler verildi. Bu örnekleri daha çok usulü fıkıh ihtilafının bir 

sonucu oluşturmaktadır. Örnekler verilirken ihtilaflı hangi usul kaidesinin bu farklı 

uygulamaya sebep olduğu, bu konudaki Malikî âlimlerinin görüşleri ve tercih edilen 

görüşün hangisi olduğu verilmeye çalışıldı. 

Çalışma yapılırken Malikî mezhebine ait görüşler üzerinde araştırma ve 

sentezleme yöntemi kullanıldı. Mezhebe ait görüşler analiz edildi ve tercih edilen 

anlayış ortaya konulmaya çalışıldı. 

Yapılan araştırma sonucunda fıkhî ihtilafların büyük bir çoğunluğunun usul 

ihtilaflarına bağlı olduğu görüldü. İmam-ı Malik'in usule dair bir metin ortaya 

koymadığı tespiti üzerinde duruldu. Araştırmayla Malikilerde fıkıh usulüne daha çok 

önem verilmesinin bir ihtiyaç olduğu ortaya çıktı. Çünkü Maliki fıkhında hala açıklığı 

kavuşturulamamış birçok fıkhî mesele bulunmaktadır. O nedenle fıkıhla irtibatlı olmak 

kaydıyla usul bilgisine önem verilmesi gerekmektedir. Fıkıh usulünün hedefinin fıkhî 

hükümlere nasıl ulaşılacağının yolunu göstermek olduğu unutulmamalıdır. 

 

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, malikî mezhebi, malikî mezhebi ekolleri, usûl.



 

 

V 

 

 (Ahmed, Alhasan Ambarek Eshteiwi, The Disputes in Maliki’s Usul and The 

Results of Its on Furu al-Fiqh, Doctoral Thesis, Isparta 2019) 

ABSTRACT 

This research dealt with the subject of the origins of Maliki's jurisprudence and 

the difference between it and what resulted from this difference in the branches of 

jurisprudence 

Through the study of Maliki's fundamentalist thought and the stages he went 

through with a statement of the nature of each stage and its role in the formation of the 

assets of the Maliki’s 

Al-Malikya schools and the ways of establishing them and the features of each 

school and mentioning the most prominent men of these schools, and studying the 

general assets on which the Maliki’s relied, as well as the private assets that the 

Maliki’s were unique to others and how these assets were the reason for the flexibility 

of the doctrine and its validity to derive the provisions of all calamities, Which is known 

as the origins of Imam Malik 

This study deals with the practical aspect of the research, which is the mention 

of the jurisprudential applications that resulted from the difference in the fundamentalist 

rule, by mentioning the different fundamentalist rule and the statement of the Maliki’s 

in it and the most likely of them. The branches that follow this rule 

This study was based on the analytical inductive method by following the words 

of the Maliki’s in question and then analyzing these statements and a more correct 

statement 

And I have recommended to increase attention to the fundamentals of 

jurisprudence al-Maliki; because there are many issues did not detail the statement in 

which it must be separated, and also must pay attention to the study of assets linked, 

because the objective of studying the fundamentals of jurisprudence is to find out how 

to derive jurisprudential rulings. 

 

Key words: Fiqh, Maliki's jurisprudence, Al-Malikya Schools, usûl. 



 

 

VI 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI ......................................................................... I 

YEMİN METNİ .............................................................................................................. I 

ÖZET .............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. VI 

KISALTMALAR .......................................................................................................... IX 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................... X 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MALİKÎ USULÜNÜN ORTAYA ÇIKIŞI, GELİŞİMİ ve ÜZERİNDE 

İTTİFAK EDİLEN DELİLLER İLE İLGİLİ KURALLARI 

1. MALİKÎ USULÜNÜN ORTAYA ÇIKIŞI VE MALİKÎ EKOLLERİ ............... 4 

1.1. Malikîlerde Fıkıh Usulünün Ortaya Çıkışı ......................................................... 4 

1.1.1. Fıkıh Usulünün Doğuşu ............................................................................... 4 

1.1.2. Fıkıh Usulünün Gelişmesi ve Fıkhî Mezheplerin Ortaya Çıkışı .................. 9 

1.1.3. Yerleşme ve Yenilenme Dönemi ............................................................... 12 

1.2. Malikî Ekolleri .................................................................................................. 14 

1.2.1. Medine Ekolü ............................................................................................. 17 

1.2.2. Mısır Ekolü ................................................................................................ 20 

1.2.3. Mağrip Ekolü ............................................................................................. 22 

1.2.4. Irak Ekolü ................................................................................................... 24 

1.3. Malikî Mezhebinin Usulü ve Özellikleri .......................................................... 28 

1.3.1. Malikî Mezhebinin Usulü .......................................................................... 28 

1.3.1.1. Genel Usul Esasları ............................................................................. 28 

1.3.1.2. Malikîlere Ait Usul Esasları ................................................................ 29 

1.3.2. Malikîlerde Usul Düşüncesi ve Özellikleri ................................................ 32 

1.3.2.1. Malikîlerde Usul Esaslarında İhtilaf Sebepleri.................................... 32 

1.3.2.2. Malikî Usulünün Özellikleri ................................................................ 35 

1.3.2.3. Usul Bilgisine Ulaşma Yolları ............................................................ 36 



 

 

VII 

 

2. ÜZERİNDE İTTİFAK EDİLEN DELİLLERLE İLGİLİ KURALLAR ......... 41 

2.1. Kitap ve Sünnet İle İlgili Kurallar .................................................................... 41 

2.1.1. Kitapla İlgili Kurallar ................................................................................. 41 

2.1.1.1. Şaz Kıraatin Delil Kabul Edilmesi ...................................................... 42 

2.1.1.2. Maliki Fakihlerinin Şaz Kıraat Karşısındaki Tutumları ...................... 42 

2.1.2. Sünnetle İlgili Kurallar ............................................................................... 47 

2.1.2.1. Mürsel Hadis ....................................................................................... 48 

2.1.2.2. Haber-i Vahid (Haber-i Vahid'in Zan veya Kesinlik İfade Etmesi) .... 50 

2.1.2.3.  Kıyasa Aykırı Haber-i Vahid ............................................................. 52 

2.1.2.4. Herkesi İlgilendiren Konularda (Umumu Belva) Haber-i Vahidle Amel 

Etmek ................................................................................................................ 62 

2.1.2.5. Rivayetin Ravi'nin Fetvasına veya Ameline Ters Düşmesi ................ 64 

2.1.2.6. Manayla Hadis Rivayeti ...................................................................... 66 

2.1.2.7. Ravinin Fakih Olması Şartı ................................................................. 69 

2.2. İcma ve Kıyas İle İlgili Kurallar ....................................................................... 71 

2.2.1. İcma ile İlgili Kurallar ................................................................................ 71 

2.2.1.1. Bir veya İki Müçtehidin Karşı Görüş Bildirdiği İcma ........................ 71 

2.2.1.2. Tabiin Müçtehitlerinin Sahabe İçtihatlarından Biri Üzerinde İcması . 72 

2.2.1.3. Sükuti İcma .......................................................................................... 73 

2.2.2. Kıyasla İlgili Kurallar ................................................................................ 75 

2.2.2.1. İlletin Belli Bir Konuya Ait Kılınması ................................................ 75 

2.2.2.2. Ruhsat Alanlarında Kıyasın Geçerliliği............................................... 77 

2.2.2.3. Kıyasın Şartlarının Oluşmaması .......................................................... 79 

İKİNCİ BÖLÜM 

İHTİLAFLI DELİLLER VE MALİKÎ FURUUNDAKİ SONUÇLARI 

1. İHTİLAFLI OLAN DELİLLER .......................................................................... 82 

1.1. Nakille İlgili Deliller ......................................................................................... 82 

1.1.1. Medine Halkının Uygulaması (Amel-i Ehli Medine) ................................ 82 

1.1.2. Sahabe Kavli .............................................................................................. 86 

1.2. Akla Dayanan Deliller ...................................................................................... 92 

1.2.1. Mesalih-i Mürsele ...................................................................................... 92 

1.2.2. İstihsan ....................................................................................................... 94 



 

 

VIII 

 

2. LAFIZLARIN MANAYA DELALETİ, İÇTİHAT VE ÇELİŞKİ DELİLLERİ .. 97 

2.1. Lafızların Manaya Delaleti ............................................................................... 97 

2.1.1. Emir - Nehiy Kuralları ............................................................................... 97 

2.1.1.1. Emir İle İlgili Kurallar ......................................................................... 97 

2.1.1.2. Nehiy İle İlgili Kurallar ..................................................................... 109 

2.1.1.2.1. Nehiy (Olumsuz Emir)................................................................ 109 

2.1.1.2.2. Nehiy Yasaklanan Şeyin Fesadını Gerektirir Mi? ...................... 110 

2.1.2. Mutlak, Mukayyed ve Müşterek Kuralları ............................................... 112 

2.1.2.1. Mutlak ve Mukayyed ......................................................................... 112 

2.1.3. Mefhum ve Mantuk Kuralları .................................................................. 116 

2.1.4. Umumilik - Hususilik Kuralları ............................................................... 120 

2.1.4.1. Âmm (Umûmî) Lafızlar İle İlgili Problemler .................................... 120 

2.1.4.1.1. Âmm Lafzın Özel Bir Sebep Üzerine Gelmesi .......................... 120 

2.1.4.1.2. Çoğulun En Azı Meselesi ........................................................... 122 

2.1.4.1.3. Şart Edatlarından " مَن    " Edatı ...................................................... 123 

2.1.4.1.4. Mefhum-u Muhalifle Âmm Lafzın Husûsileştirilmesi ............... 126 

2.1.4.1.5. Nadir Olan Umum İçersine Girer Mi? ........................................ 127 

2.1.4.1.6. Umum İfadenin Örf -Adetle Tahsisi ........................................... 127 

2.2. İçtihat, Çelişki ve Tercih Kuralları ................................................................. 130 

2.2.1. İçtihat Kuralları ........................................................................................ 130 

2.2.1.1. Her Müçtehit Görüşünde İsabet Etmiştir ........................................... 130 

2.2.1.2. Müçtehidin Diğer Müçtehidi Taklit Etmesi ...................................... 132 

2.2.2. Çelişki ve Tercih Kuralları ....................................................................... 133 

2.2.2.1. Mübah-Haram Karşıtlığı ................................................................... 133 

2.2.2.2. Hükümü İsbat Eden ile Hükümü Kaldıran Haberin Çelişmesi ......... 134 

SONUÇ ......................................................................................................................... 136 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 138 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 146 



 

 

IX 

 

KISALTMALAR 

a.g.e. : Adı geçen eser 

b. : bin, ibn 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

c.c. : Celle Celaluhu 

H. : Hicri 

M. : Miladi 

ö. : Ölüm tarihi 

(r.a.) : Radiyallahu anh 

(r.ha.) : Radiyallahu anha 

s. : Sayfa 

S. : Sayı 

(s.a.v.) : Sallellahu aleyhi ve sellem 

ty. : Baskı tarihi yok 

vb. : ve benzeri 

vd. : ve devamı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

X 

 

ÖN SÖZ  

Şükür ve sena Allah'a mahsustur. Ona hamd eder, ondan yardım ister, 

bağışlanmamı diler ve günahlarımın affı için ona tövbe ederim. Nefsimin şerrinden ve 

amellerimin kötülüklerinden ona sığınırım. Nitekim o kimi doğru yola iletirse onu 

kimse saptıramaz. Kimi de saptırırsa onu doğru yola iletebilecek kimse olmaz. Allah'tan 

başka ilah olmadığına, onun tek olup ortağının bulunmadığına, Muhammed(sav)'in onun 

kulu ve resulü olduğuna şahitlik ederim. 

Şüphesiz Allah Teâlâ İslam'ın kurallarının ve hükümlerinin içersinde yer aldığı 

Kitap ve Sünneti kullarına ulaştırmakla onlara büyük bir lütufta bulunmuştur. Din 

bilginleri, müçtehitler görüşlerinde bu iki kaynağa dayanmışlar, Allah'ın hükümlerini bu 

iki kaynaktan çıkarmaya çalışmışlardır. Bu çalışmalar esnasında müçtehitlerin 

başvurdukları metotlar birbirlerinden farklı olmuş bunun neticesinde de birbirinden ayrı 

görüşler, düşünce ve yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Büyük zenginliğe sahip İslam 

hukukunun usul ve esasların alanında çok belirgin etkisi olan İmam-ı Malik bu 

müçtehitlerden biridir.  Kurduğu mezhep birçok İslam ülkesinde yayılarak milyonlarca 

Müslüman tarafından benimsenmiştir. Bu mezhebin bu kadar revaç bulmasının sebebi 

belki yaşamsallığı ve usulündeki esnekliğidir.  

İmam-ı Malik mezhebini birtakım kaideler, esaslar ve usuller üzerine inşa 

etmiştir ki, bu esas ve usuller onu sistemli hale getirip varlığını sürdürmesine yardımcı 

olmuştur. Zira böyle bir mezhebin üzerine inşa edildiği belli başlı kaide, esas ve 

usullerin olmaması düşünülemez. Ancak İmam-ı Malik bizzat kendisi mezhebi ile ilgili 

bu kaide, esas ve yöntemleri yazıya geçirmemiş, bazı konularda görüş ve düşüncelerini 

ortaya koyarken bunlara işaret etmekle yetinmiştir. Onun fıkıh usulü ile ilgili görüş ve 

düşüncelerini ihtiva eden bir metin kaleme almamış olmasının sebebi yaşadığı dönemin 

karakteri olabilir. Çünkü o dönemde usul bilgisinin açıklanması pek fazla ihtiyaç 

duyulan bir husus değildi. Diğer mezheplerde olduğu gibi Maliki mezhebinin de gerek 

fıkıh gerekse usulü fıkıh alanında gelişi esnasında bu kaideler, metotlar ortaya çıkmış ve 

her mezhep kendi usulünü oluşturmuştur. Bu dönemde Maliki mezhebi mensupları 

kendi mezheplerinin esas ve usullerini bilmeye mecbur kalmışlar, bu konularda kitaplar 

telif etmişler, İmam-ı Malik'in görüşlerinden yararlanarak onun fıkıh usulünü ortaya 

çıkarmaya çalışmışlardır. Bu süreç sanıldığı kadar kolay olmamıştır. Birtakım zorluklar 

yaşanmış, görüş ayrılıkları ortaya çıkmış, Maliki mezhebinin usulünün tanımında, 

sınırlarının çizilmesinde birbirinden farklı görüşler ortaya atılmıştır. Öyle ki, Maliki 

mezhebi âlimleri, fıkhın ikincil meselelerindeki farklılıkların hangilerinin esas, 

hangilerinin usul, hangilerinin de usuldeki görüş ayrılıklarından kaynaklandığı 

konusunda bir sonuca ulaşamamışlardır.  

Bu nedenle Maliki mezhebindeki bu farklı yaklaşımları ve birbirine zıt fikirleri 

görünce bunun sebeplerini ve bu sebeplerin görüşler üzerindeki etkilerini araştırmak 

istedim. Bunu Maliki âlimlerinin görüşlerini nereden aldıklarının ve hangi kaideye göre 

hareket ettiklerini ve nedenlerinin ortaya çıkarılması bakımından önemli gördüm. 

Maliki fıkhının usulü üzerindeki bu farklı görüşleri öğrenme isteğimin bir diğer nedeni 

de bu mezhebin yaşadığım ülkenin hâkim mezhebi olması dolayısı ile söz konusu 

mezhebim hizmet etmektir. Birtakım istişareler ve araştırmalar yaptıktan sonra bu 

konuyu çalışmaya karar verdim. Çalışmanın ismini   "Malikî Usulündeki İhtilafların 

Furudaki Sonuçları" olarak belirledim. 

 



 

 

XI 

 

Sonuç olarak şunu söyleyebilirim. Bu çalışma ile bu meseleyi vuzuha 

kavuşturdum ve konu ile ilgili söylenmesi gereken son sözü söyledim diyemem. Ancak 

bu konuda gücüm yettiğince bir çalışma ortaya koydum. Hiçbir insani çalışma 

noksanlıktan ve üzerinde farklı fikirler ileri sürmekten hali değildir. Kemal Allah’a ait 

bir sıfattır. Ondan amellerimizi kabul etmesini ve söz ve işlerimizde samimi olmayı bize 

nasip etmesini diliyoruz.  

Bu mütevazı çalışmayı tamamlamaya beni muvaffak kılan Allah Teâlâ' ya hamd 

ediyor, ondan beni yaşamım boyu başarılı kılmasını ve doğru yoldan ayırmamasını 

diliyorum. 

Bu çalışmada danışmanlığımı yapan çok değerli hocam Prof. Dr. Adnan 

KOŞUM’a çok teşekkür ediyorum. Zira çalışmam esnasında derin bilgisinden ve güzel 

ahlakından her daim istifade ettim. Kendilerinden Allah razı olsun. Yine bu çalışmaya 

katkılarından dolayı Süleyman Demirel Üniversitesi’nin değerli hocalarına ve 

çalışanlarına teşekkür ederim. 

Çalışmak bizden başarı Allah’tandır. 

Alhasan Ambarek Eshteıwı AHMED 

Isparta, 2019 

 

 



 

 

1 

 

GİRİŞ 

“Maliki Usulündeki İhtilafların Furudaki Sonuçları” başlıklı bu çalışma ile, 

mümkün olduğu kadar, fıkıh konusunda Maliki mezhebinin görüşlerini anlamaya 

çalışmak ve bu maksatla, Maliki alimlelirni görüşlerini dayandırdıkları esasları görmek, 

anlaşmazlıkların temelini aydınlatmaya çalışacağız. Bu amaçla, Maliki usulüne ait 

prensipler incelenecek, söz konusu prensiplerin Maliki mezhebine ait olup olmadığı 

tespit edilmeye çalışılacaktır. Çalışmamızda, Maliki mezhebinde fıkıh usulüne dair 

görüş farklılıklarının nedenleri tespit edilip, tercih edilen görüş ortaya çıkarılacaktır.  

Maliki fıkıh usulünde ihtilaflı görüşleri bir araya toplayan bir kaynağın 

olmaması, bizi bu çalışmaya sevk eden nedenlerden biridir. Böylece, Maliki mezhebi 

özelinde, fıkhi ihtilafların asıl sebebinin usul olup olmadığı sorusunun cevabı tespit 

edilebilecektir.  

Yaptığımız bu çalışmanın önemini şu şekilde sıralayabiliriz: 

1. Fıkıh usulü ile fıkhın tali konuları arasındaki bağının araştırılmasının fıkhi 

ihtilafların temel nedeninin bilinmesini sağlayacak bilimsel bir sonuç ortaya 

çıkaracak olması. 

2. Fıkhi konulardaki anlaşmazlıkların usule dayalı olup olmadığının tespit edilmesi 

sayesinde önemli bir konuda bilgi sahibi olunması. 

3. Fıkıh usulünde Maliki mezhebinde birbiri ile örtüşen ve birbirine aykırı düşen 

görüşlerin bilinmesi. 

4. Maliki mezhebi usul ekolü hakkında bilgi sahibi olunması. Bu maksatla Maliki usul 

ekolünün diğer mezheplerin usul ekolleri ile bağının olup olmadığını araştırılması, 

Maliki usul ekolünün kendine özgü karakterinin ortaya konulması, fıkıh usulüne 

Malikilerin katkıları, sadece Malikilerde kullanılan usul kaideleri ve Malikilerin 

usulü fıkıh tercihlerinin ortaya çıkarılması. 

5. Usulü fıkıhtaki ihtilaf sebepleri ve bu ihtilafın fıkhın tali konuları üzerindeki 

etkilerinin gösterilmesi. 

6. Araştırmacıların dikkatinin fıkıh usulü, fıkıh usulünde ihtilaf sebepleri, ihtilafın 

sonuçları konularına çekilmesi ve Maliki mezhebi bağlamında konunun 

derinlemesine incelenmesi. 



 

 

2 

 

Yaptığımız ön çalışmalarda, çalışma konumuzla ilgili başka bir araştırma 

göremedik. Yakın sayılabilecek çalışmalardan bir kısmı fıkhi problemlere temas 

etmeden Maliki fıkhı usulünü ele almış, mezhebin bu usul üzerine inşa edilmiş 

olmasından bahsetmiştir. Örneğin, Abdullah b. Abdurrahman eş-Şa'le'nin "İmam-ı 

Malik'in Fıkıh Usulü ve Delilleri" kitabı ile Fadia Musa'nın "İmam-ı Malik'in Akli 

Usulü" adlı kitabı bu tarz bir çalışmadır. 

Çalışmalardan bazıları ise sadece fıkhi ihtilafları ele almış, usule temas 

etmemiştir. Abdülaziz Salih el-Huleyfe'nin "Maliki Mezhebinde Fıkhi İhtilaflar" adlı 

kitabı buna örnek teşkil etmektedir.  

Bazıları ise, İmam-ı Malik'ten nakledilen birbirine zıt görüşleri içeren usulü fıkıh 

konularını ele almış ancak diğer Maliki alimlerinin görüşlerine yer vermemişlerdir. 

Hatim er-Razi'nin "et-Tahkik fî Mesaili Usuli'l-Fıkhi Elleti İhtelefe'n-Naklü fîhâ an 

Malik" adlı eseri bu meyanda yazılmıştır.  

Araştırmamızda analiz, sentez, sonuç çıkarma yöntemlerini kullanacağız. Bunu 

yaparken de şu adımlar takip edilecektir: 

Maliki mezhebinde yazılmış usule ait ihtilaflı konular ile görüş sahiplerini ele 

alan kitaplar araştırıp incelenecektir. İhtilaflı konularda usule ait prensipler tespit 

edilerek müçtehitlerin bu konulardaki görüşlerine, zaman zaman da tercih edilen 

görüşlerin hangileri olduğuna temas edilecektir. Maliki mezhebine ait güvenilir fıkıh 

kitaplarından usul prensiplerinden kaynaklanan fikhi sonuçlar ve konu ile ilgili 

ulemanın görüşleri aktarılacaktır. Her fıkhi problemin sonunda anlaşmazlık sebepleri 

zikredilirken ihtilafa konu olan usul kaidelerine işaret edilecektir. Bulunması halinde, 

konu ile alakalı mezhebin görüşlerinden örnekler de gösterilecektir. Eğer konu ile 

alakalı fıkıh uygulamalarındaki anlaşmazlığın usul anlaşmazlığından kaynaklandığını 

gösteren mezhep imamlarının görüşleri varsa bunlarla çalışmamızın bir sonucu olarak 

fıkhi ihtilafların usul ihtilafından kaynakladığı gösterilmeye çalışılacaktır. 

Çalışmada, usule ait konuların bilinen usul konu tasnifine uygun olarak; deliller, 

hükümler, lafızlar, karşıtlıklar, içtihatlar vb. şekilde bölümlere ayrılarak incelenecektir. 

Kuran ayetleri sureleri ve ayet numaraları gösterilecek; Hadis-i Şerifler, kitab, bab ve 

hadis numaraları verilerek zikredilecektir. Dipnotta kaynak kitaplar ilk geçtiğinde 

tanıtılıp, daha sonra her geçtiğinde sadece cilt ve sayfa numarası verilecektir.  



 

 

3 

 

Konun uzun ve geniş olmasına karşın, konuyu ele alan kaynakların yetersizliği, 

Maliki mezhebinde fıkıh usulünü ele alan kaynakların azlığı, İmâm Mâlik’ten yapılan 

nakillerin birbirleriyle çelişmesi ve aralarında tercih yapmanın zorluğu, bir fıkhi 

konunun birbirinden farklı usul kaidelerini ilgilendirmesi ve belli bir fıkhi konunun tek 

bir usul kaidesine bağlanmasındaki zorluklar ile araştırma konusunun uygulama 

tarafında, fıkhın tali konularının usul kaidelerine bağlanmasındaki zorluklar, 

çalışmamızda karşılaşacağımız muhtemel güçlüklerden bazılarıdır. 

Çalışmanın planı, giriş ve iki bölüm ile sonuç bölümünden müteşekkildir. 

Birinci bölümünde, öncelikle, Maliki fıkhının ortaya çıkışı, maliki fıkıh ekolleri 

ve Maliki mezhebinin usul ve özellikleri ele alınacaktır. 

Burada Malikilerde fıkıh usulünün ortaya çıkışı anlatılacak, ayrıca Maliki 

fıkhının kuruluşuna veya doğuşuna, gelişmesi veya mezhebin yayılmasına, mezhebinin 

yerleşmesi ve yenilik hareketlerine müstakil başlıklar halinde temas edildi. Bunun yanı 

sıra Maliki ekolleri ele alındı. Bu bölümde Medine, Mısır, Mağrip ve Irak ekolleri 

tanıtılacaktır. 

Birinci bölümün ikinci kısmında, üzerinde ittifak edilmiş delillerle ilgili kaideler, 

Kitap Sünnet, icma ve kıyas ile ilgili kaideler müstakil başlıklar halinde ele alınacaktır. 

İkinci bölümde, ihtilaflı deliller ile ilgili kaideler konusu incelenecektir. Bu 

bölümde nakil usulü başlığı altında, Medine halkının uygulaması, Sahabe kavlinden 

bahsedildi. Akli usul delilleri başlığı altında, masalih-i mürsele ve istihsan anlatılacaktır. 

Lafızların manaya delaleti, içtihat ve karşıtlık ile ilgili kaidelerden bahsedilecektir. Bu 

bölümde, lafzın manaya delaleti kuralları başlığı altında, emir nehiy ile ilgili kaideler, 

mutlak, mukayyed, müşterek ile ilgili kaideler, anlaşılan(mefhum) ve telaffuz 

edilen(mantuk) ile ilgili kaideler, umum ve husus bildiren lafızlar ile ilgili kaideler ayrı 

ayrı ele alınıp incelenecektir. Ayrıca içtihat ve zıtlık ile ilgili kaideler başlığı altında, 

içtihat kuralları, karşıtlık kuralları değerlendirilecektir. 

Sonuç bölümünde elde ettiğimiz veriler kısa ve öz bir şekilde verilecektir.   

Hamd ve övgü âlemlerin Rabbi olan Allah'a mahsustur. 

 

 

 

 



 

 

4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MALİKÎ USULÜNÜN ORTAYA ÇIKIŞI, GELİŞİMİ ve ÜZERİNDE 

İTTİFAK EDİLEN DELİLLER İLE İLGİLİ KURALLARI 

 

1. MALİKÎ USULÜNÜN ORTAYA ÇIKIŞI VE MALİKÎ EKOLLERİ 

1.1. Malikîlerde Fıkıh Usulünün Ortaya Çıkışı 

1.1.1. Fıkıh Usulünün Doğuşu 

Bir konuda yapılan ilmi bir araştırmanın olmazsa olmazlarından biri de çalışılan 

konunun geçirdiği aşamaları incelemek ve ortaya çıkarmaktır. Bunun nedeni üzerinde 

çalışılan konunun zaman içinde geçirdiği aşamaları ortaya çıkarmak, hangi durumdan 

hangi durumlara evrildiğini göstermek, bu değişim süreçlerinin konu üzerinde nasıl 

etkiler oluşturduğunu ortaya çıkarabilmektir. Bu bölümde Maliki fıkıh usulünün ortaya 

çıkışı, gelişmesi, durgunluk dönemi, istikrar ve yenileşme dönemi hakkında bilgi 

vereceğiz. Fıkıh usulü ve içtihat metodunun İmam-ı Malik ile başladığını izah ederken, 

her ne kadar usul kaidelerinin onun tarafından açıkça belirlendiğini söyleyemesek de 

yaptığı içtihatlarda usulü fıkha ait belirgin bir metot takip ettiğini açıklamaya 

çalışacağız. 

Malikî usulünün ortaya çıkış dönemi Maliki fıkhının ve usulünün en önemli 

aşaması kabul edilir. Ancak bu dönemde usulü fıkıh kitaplarında yer aldığı şekilde tarifi 

yapılmış, bölümlere ayrılmış bir usulü fıkıhtan söz etmek mümkün değildir. Ancak usul 

bilgisi zihinlerde varlığını sürdürmüştür. İmam-ı Malik(r.a.) genel anlamda usulü fıkha 

dair bir kitap telif etmemiştir. O kendi fıkıh usulünü ortaya koyan bir eser de kaleme 

almadığı gibi mezhebini üzerine inşa ettiği usul kaidelerini içeren bir eser de vücuda 

getirmemiştir. İmam-ı Malik(r.a.) kendi dönemindeki ve kendinden önceki 

dönemlerdeki fıkıhçıların izlediği yolu takip etmiştir. Usulü fıkıh ondan sonraki 

dönemde çoğu usul âlimlerinin kabul ettiği gibi bu ilmin ilk kurucusu olan İmam-ı 

Şafii(r.a.) tarafından yazılı kurallara bağlanmıştır. 

Bunun sebebi bizim de kanaatimize göre hükümler ve fıkhın tali konularına ait 

hususlar dönemidir. Usul dönemi değildir. Bu dönemde içtihatlar içi kurallar koymaya 



 

 

5 

 

ihtiyaç duyulmamıştır. Usulü bilgisi o dönem âlimlerinin aşina oldukları bir yeterliliktir. 

Onlar sağlam bir Arapça bilgisine sahip olmanın yanı sıra ilk döneme de yakın bir 

zaman diliminde hayat sürmüşlerdir. Maliki âlimlerinin İmam-ı Malik(r.a.)'ten 

naklettikleri usule ait bilgiler onların onun fetvalarından ve sorulara verdiği cevaplardan 

çıkarttıkları sonuçlardır. Yoksa bu hususta İmam-ı Malik (r.a.)'ten yazılı bir metin 

onlara ulaşmış değildir.  

Sonuç olarak bakıldığında Malikilerin usulü fıkha dair özel bir ekole mensup 

oldukları ortaya çıkmaktadır. Bu ekol kelam ekolü içinde yer almamıştır. Çünkü 

Mezhebe ait usul kuralları dikkat edilirse fıkhın furu konularından sonra 

oluşturulmuştur. Yoksa usul kaideleri fıkhın tali konularından önce şekillenmemiştir. 

Araştırmanın ileriki sayfalarında bu usul ekollerinin özelliklerine ayrıca temas 

edilecektir. 

İlk devrin usul dönemi olmayıp hüküm dönemi olduğunu gösteren delil ise 

devrin karakteri ve bu devirde telif edilen eserlerin özellikleridir. Bakıldığında bu 

devirde yazılan eserlerin hepsi fıkhî mezheplerin ortaya çıkmasına sebep olan fikhi 

hükümler ve fetvalarla alakalıdır. İmam-ı Şafi (r.a)i'nin er-Risale'sinden başka usulü 

fıkha dair yazılmış kitap bu devirde görülmez. er-Risale'den sonra usulü fıkha dair 

yazılmış eserleri incelediğimizde onların konularının farklı olduğu anlaşılır. Bu 

kitapların aslında mezhepler arasındaki ihtilaflı konuları ve müellifin kendi mezhebini 

savunan cevapları içerdiği görülür. Bu kitapların yazılmasındaki amaç fıkıh usulü ya da 

fıkıh usulüne dair müstakil bir kitap telifi değildir.  

İlk devri hükümler dönemi olarak isimlendirmemiz; bu dönemde âlimler her 

hangi bir kurala ve usule dayandırmadan hükümler vermişlerdir, anlamına gelmez. 

Bundan maksat bu dönemde âlimlerin daha çok hüküm vermekle meşgul olmalarıdır. 

Mesela İmam-ı Malik, mezhebini üzerine inşa ettiği usul ile ilgili çok az şey söylemiştir. 

Bu konudaki bilgiler onun fetvalarından ve içtihatlarından çıkarılmıştır. Bu konuda 

Muhammed Ebu Zehra şöyle der; "İmam-ı Malik mezhebini üzerine kurduğu, ondan 

yararlanarak fıkhın tali konularında hükümler verdiği, hüküm çıkarırken kendisini ona 

bağlı hissettiği usulü ile ilgili bir eser vücuda getirmemiştir. O bu konuda çağdaşı Ebu 

Hanife gibi hareket etmiştir. Hüküm çıkarma ve tespit etmede usul bilgisi ortaya koyan 

ve delil getirirken hangi sebeple hareket ettiğini ve neden o delili değil de bu delili 

uygun gördüğünü açıklayan talebesi İmam- eş-Şafii gibi davranmamıştır. Ancak İmam-ı 



 

 

6 

 

Malik her ne kadar hüküm çıkarmada fıkıh usulü hakkında bilgi vermese de bazı olaylar 

ile bazı problemler ve fetvalara yönelik ortaya koyduğu eserler onun takip ettiği usule 

işaret etmektedir."
1
 

İmam-ı Malik el-Muvatta da yer alan birçok ifadenin yanı sıra kendisinden 

talebeleri ve çağdaşları yoluyla nakledilen birçok meselede özet olarak metodundan 

bahsetmektedir. Ancak kendisinden metin olarak nakledilen bu ifadeler onun usulü 

hakkında yerterli bilgi sahibi olmamıza imkân tanımamaktadır.  

İmam-ı Malikin dönemi özellikle hadis ve rey ekollerinin ortaya çıkmasından 

sonra çok sayıda tartışmaların, fikri münazaraların yapıldığı bir devirdir.  Bu devir aynı 

zamanda fıkıh usulü ilminin de ortaya çıkmaya başladığı dönem olarak kabul edilir. Bu 

devirde mezhep imamları hüküm çıkarma kaideleri ve içtihat usulleri ortaya 

koymuşlardır. Her bir imamın kullandığı kendisine has bir metodu ve usul düşüncesi 

bulunmaktadır. Bu durum İmam eş-Şafii'nin bu ilim dalında ilk tuğla kabul edilen er-

Risale adındaki kitabını yazma sebebini teşkil etmiştir. Her ne kadar Eş-Şafii'den önce 

Hanefilerin fıkıh usulü ile ilgili eser yazdıkları söylenmekte ise de bunu ispat edecek bir 

delil bulunmamaktadır. 

Maliki âlimlerinin çoğu İmam-ı Malik'in sınırlarını çizdiği bir usulü bulunduğu 

görüşündedirler. Onlara göre İmam-ı Malik'in fıkhi hükümleri çıkardığı usule ait özel 

bir yöntemi ve yolu vardır. İbnü'l-Arabi ve el-Kadi İyaz bu görüştedir. İbnü'l-Arabi 

Muvatta şerhinin giriş bölümünde şöyle der: "İmam-ı Malik bu eserini fıkhın tali 

konuları ile ilgili bir usul üzerine bina etmiş ve burada fıkıh konularını ve problemlerini 

ele alırken usulü fıkhın prensiplerinin büyük bir kısmına dikkat çekmiştir."
2
   

İbnü'l-Kassar da Mukaddime adlı eserinde şu ifadeleri kullanır: " İmam-ı Malik 

mezhebinin ana unsurudur. Allah Teâlâ ona içtihatlarında güzellik, hikmet ve üstün 

nitelik gibi birçok hususiyet bahşetmiştir. Size onun mezhebinde fıkhi meseleleri ele 

alırken gördüğüm usul esaslarından bir kısmını sunmak isterim."
3
  

el-Kadi İyaz Tertibu'l-Medarik adlı eserinde şöyle der: "Sen bu mezhep 

imamlarının tartışmalarına ilk baktığında ve onların fıkhi konulardaki içtihatları, 

                                                           
1
  Muhammed Ebu Zehra, İmam-ı Malik Hayatı Dönemi Görüşleri ve Fıkhı, Daru'l-Fikri'l-Arabî, İkinci 

Baskı, s. 271-272. 
2
  el-Kadi Ebû Bekr İbnü'l-Arabi, el-Kabs fi Şerh-i Muvatta Malik b. Enes, Tahkik Muhammed 

Abdullah Veled Kerim, Darü'l-Garb el-İslami, Birinci Baskı, 1992, C. 1, s. 75. 
3
  el-Kadi İbnü'l-Kassar, Mukaddime fî Usul'l-Fıkh, Tahkik Mustafa Mahdum, Daru'l-Muallime, 

Birinci Baskı, 1420/1999, s. 133. 



 

 

7 

 

dayandıkları deliller üzerine durup düşündüğünde İmam- Malik'in bu konularda gerek 

Kuran-ı Kerim ayetlerinden delil getirmesinde gerek hadisleri ele almasında, bunun yanı 

sıra kıyasa ve fıkhın diğer kaynaklarına yönelmesinde diğer bir çok güvenilir fıkıh 

imamlarının yapmadığı düzenli bir metoda sahip olduğunu görürsün."
4
  

İmam-ı Malik’in kendine has bir fıkıh usulüne sahip olduğu onun el-Leys b. 

Sa'd'a yazdığı mektupta açıkça görülmektedir. Bu konuda Medine ulemasının icması 

bulunmaktadır. O mektubunda şöyle der: "Bana haber geldi ki, sen bizim yaşadığımız 

bölgedeki âlimlerin yaptıklarına aykırı bir tarzda insanlara fetvalar veriyormuşsun. 

Mutlaka insanlar Medine halkına uyar."
5
 Yine İmam-ı Malik Muvatta'dan bahsederken 

şu ifadeleri kullanır: "Burada Allah Resulünün hadisleri, Sahabe ve Tabiin kavilleri, 

benim görüşüm ve içtihadım ki, ben bunları yaşadığın bölgedeki ilim ehlinden 

öğrendim ve oların takip ettikleri çizginin dışına çıkmadım."
6
  

Muvatta'ı okuyan herkes orada birçok hüküm çıkarmaya yönelik kaideler ve 

usule ait prensipler bulur. Bununla alakalı olarak İmam-ı Malik'in şu sözü dikkat çeker: 

"Ben bir konuda bir şey söylediğim zaman o konuda bizim yaşadığımız bölgedeki 

insanları uygulamalarını ve uygulana gelen hükümleri söyledim. Onu âlim cahil herkes 

bilir ve üzerinde ihtilaf yoktur. Aynı şekilde söylediklerim yaşadığım bölgedeki 

uygulamalardır. Bazı ilim ehlinden naklettiklerim ise âlimlerin güzel buldukları 

görüşlerdir. Eğer bir meselede âlimlerden de bir şey duymamışsam doğru ya da doğruya 

yakın bir görüşe ulaşmak ve Medine ehlinin yolundan ve görüşlerinden uzaklaşmamak 

için bu yolda yürüyen kimselerin izini takip ederek içtihatta bulundum." Bu ifadelerden 

İmam-ı Malik'in fıkıhta bir usul takip ettiği anlaşılmaktadır. O da Medine ehlinin 

uygulamalarıdır.  

İmam-ı Malik birçok yerde hükmün kaynağına işaret etmiş ve mezhebini üzerine 

inşa ettiği bazı usul kaidelerini açıklamıştır. 

Talebesi İbn Vehb bu konuda şu rivayette bulunur: "İnsanlar arasında verilen 

hükümler iki çeşittir. Birisi Allah'ın Kitabında olan veya sünnetin belirlemiş olduğu 

hükümdür ki, bu vacip ve senin için kesin doğru olan hükümdür. İkinci bir hüküm 

                                                           
4
  el-Kadi İyaz, Tertibü'l-Medarik ve Takribu'-Mesalik li Marifeti Ayani Mezhebi Malik, Vizaretu'l-

Evkaf el Mağribiyye, İkinci Baskı, 1403/ 1983, c.1, s. 89. 
5
  el-Kadi İyaz, Tertibü'l-Medarik, c.1, s.41. 

6
  Malik b. Enes Ebu Abdillah el-Esbahi, Muvatta Malik, Muhammed Fuad Abdülbaki, Daru İhyai't-

Türasi'l-Arabî, Mısır, Babu'l-İ'tikaf, Hadis No:687, c.1, s.313. 



 

 

8 

 

vardır ki, bu müçtehidin içtihadıyla ulaştığı hükümdür. Bunda müçtehidin isabet etmesi 

umulur." 

İmam-ı Malik'in görüşlerini dayandırdığı bir diğer usul kaidesi de bir usuli 

kıyastır. Birçok konuda bu usul kaidesini kullanmıştır. Mesela el-Muvatta' da kayıp 

kişinin eşi konusunda şöyle der: Kayıp kişi eşine geri döndüğünde- eşi başkasıyla 

evlenip kocasından rici talakla boşandıktan sonra, kayıp koca onun boşandığını bilip bu 

boşamanın rici talak olduğunu bilmemesi halinde- boş olup olmadığı tam belli olmayan 

eşiyle yeniden evlenebilir. 

Ancak Maliki âlimlerinin çoğu bu görüşü benimsemez. Bize göre İmam-ı Malik 

burada ayrıntılı usul kaidelerine göre hareket etmiş, ancak bu yol sonrakiler tarafından 

tercih edilmemiştir. İmam-ı Malik döneminin kültüründen ve kendisinden önceki 

ulemadan etkilenmiş hüküm verirken zaman zaman açık ve anlaşılır olmayan 

yöntemlere başvurmuş, bazen kendi belirlediği usul kaidelerine göre bazen de bunlardan 

bahsetmeden hareket etmiştir. Bundan dolayıdır ki, maliki uleması onun fetvalarından 

ve görüşlerini savunduğu metinlerden onun usul bilgisini çıkarmaya çalışmışlardır. 

İmam eş-Şafii ile İmam-ı Malik'e bakan kişi ikisi arasında açık bir yöntem farkının 

olduğunu görür. İmam eş-Şafii usulü fıkıhla ilgili er-Risale adlı eserini yazdığında bu 

onun fıkıh alanında açık bir yönteminin olduğunu gösterirken aynı zamanda Maliki 

ulemasının çoğunun kabul ettiği gibi İmam-ı Malik'in kendine has usul kaidelerinin 

bulunmadığını da göstermektedir. Maliki usulü fıkhı İmam- Malik'ten sonra onun ve 

onun talebelerinin kitaplarından çıkarılmıştır. Bunları söylemek İmam-ı Malik'in 

büyüklüğünü küçültmek maksadı taşımaz. Bu İmam-ı Malik'in mezhebini inşa ederken, 

fetvalarını verirken hangi usul bilgilerine göre hareket ettiğini araştırarak ortaya 

çıkarmak gibi önemli bir görevi yerine getirmektir. 

İmam-ı Malik'in fıkıhta takip ettiği bir usulü var mıydı, yok muydu, sorusuna 

cevap aramaya çalıştıktan sonra genel anlamda Maliki usulü nedir? sorusunun cevabını 

vermek gerekir. Maliki usulü İmam-ı Malik'in fıkhi fetvaları ve hükümlerinde 

görüşlerini temellendirdiği esaslar mıdır? Yoksa her dönemde bütün Maliki âlimlerinin 

kullandıkları Maliki mezhebine ait usul kaideleri midir? 

Muhammed Ebu Zehra'ya göre birincisi tercihe şayandır. Çünkü gerçeğe uygun 

düşen budur. Maliki ulemasının çoğunluğuna göre ise ikincisi tercih edilmelidir. 



 

 

9 

 

Bu yaklaşım farklılığı asıl meseleye zarar vermez. Zira Maliki mezhebinin fıkıh 

usulü ister İmam-ı Malik'e ait olsun isterse mezhebin takipçilerine ait olsun bunlar 

Maliki âlimlerinin hüküm verirken görüşlerini dayandırdıkları ortak prensiplerdir.   

Bize göre bu konuda kabul edilmesi gereken şey Maliki usulünün araştırma ve iz 

sürme neticesinde oluşturulmuş olmasıdır. Bu usulü ne İmam-ı Malik ne de onun 

talebeleri belirlememiştir.  

Bize göre fıkıh usulünün mezheplere göre sınıflandırılması ve bölünmesi doğru 

değildir. Bu fıkıh usulüne zarar vermektedir. Çünkü usul belirli bir mezhebe göre takip 

edilmesi gereken bir şey değildir. Usul, akıl yürütme ve hüküm çıkarmada izlenmesi 

gereken bir yöntemdir. Usul ilminin prensiplerinin tespiti anlaşmazlıkları azaltmak ve 

içtihat birliğine ulaşmaktır. Her mezhebe göre ayrı usul kaidelerinin olması bu ihtilafları 

azaltmak yerine arttırmaya neden olmuştur. 

1.1.2. Fıkıh Usulünün Gelişmesi ve Fıkhî Mezheplerin Ortaya Çıkışı 

 Bu dönem birinci dönemin bitmesinin peşinden başlar. Yani İmam-ı Malik'in 

metodu yazdığı kitaplar ve verdiği fetvalar yolu ile tam olarak yerleştikten sonra 

arkadaşları onun metodunun ne olduğu üzerinde çalışmaya başladılar.  Bu dönem aynı 

zamanda usul kaidelerin tespit edildiği dönemdir. Çünkü bu dönemin âlimleri 

mezheplerinin usullerini belirlemeye çalışmışlar ve bu usulleri mezhep imamlarına ait 

metinlerden bulup çıkarmışlardır.  

Maliki mezhebinin usulü İmam-ı Malik'in el-Muvatta'ı, diğer eserleri ve fetvaları 

incelenerek tümevarım yolu ile tespit edilmiştir. Bu dönemde Maliki mezhebin usulüne 

ait özel olarak telif edilmiş bir eser bulunmadığı gibi genel anlamda usulü fıkha ait bir 

eser de bulunmamaktadır. Bu dönemi değerlendiren kimse bu dönemde el-Bakillani' ye 

kadar eş-Şafii'nin eserinden başka usulü fıkha dair yazılmış bir eser bulamaz. Bunun 

sebebi bu dönemin fıkhi mezheplerin taraftar topladığı ve yayıldığı dönem olmasıdır. 

Bu dönemde âlimler ve ilim talebeleri kendi mezheplerini müdafaa etmek, kendilerine 

yapılan sataşmalara cevap vermekle meşgul olmuşlardır. Bu dönemde Medine halkının 

uygulamaları, el-istihsan vb. gibi özel usullerden bahseden kitaplara rastlanır. 

Söz konusu dönemde Maliki mezhebinin taraftarları da diğer mezheplerin 

taraftarları gibi mezheplerini müdafaaya, muhaliflere cevap vermeye ve mezheplerinin 

üzerine inşa edildiği usulü savunmaya gayret göstermişlerdir. Bizim tespit 

edebildiğimiz kadarıyla bu dönemde Malikiler tarafından yazılmış ilk kitap Ebu Bekr 



 

 

10 

 

el-Lebbad'ın "er-Red ale'ş-Şafii" eseridir. Aynı şekilde Hammad b. İshak da "er-Red 

ale'ş-Şafii" adlı bir eser yazmıştır. Yine Muhammed b. Abdü'l-Hakem ile İbn Abdi'l-

Ber' in aynı isimde eserleri mevcuttur.
7
Malikilerin Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybani' 

nin "Medine halkının uygulaması" ilkesine reddiyesine yazdıkları karşı reddiye bu kabil 

eserlerdendir.
8
 

Burada anlatılanlar bu dönemde usul düşüncesinin nasıl bir hüviyet taşıdığını 

açıkça göstermektedir. Söz konusu dönemde sadece mezhep savunuculuğu maksadı ile 

yapılmış faaliyetler bulunmaktadır. İbn Abdi'l-Ber bu dönemdeki mezhebi taassup ve 

mezhebi müdafaa konusunu anlatırken şu ifadeleri kullanır: "Şunu bilmelisin ki, selef 

döneminde iki kişi veya iki topluluk arasındaki fikri münazara doğruya ulaşmak için 

işin doğru tarafını anlamaya çalışmak maksadı ile yapılırdı. Böylece hükmün aslı ve 

illeti bilinir benzer durumlar içinde aynı hükümler verilirdi. Şimdi bizim dışımızda her 

bölgede ve bizim yolumuzdan giden el-Mağrib halkı bir hüküm verirken illet üzerinde 

durmuyor ve verilen hükmün meselenin hangi yönünü ile ilgili olduğunu bilmiyorlar. 

Onlardan biri mesela; bu konuda falancanın, filancanın rivayeti var ve falanca da onlara 

muhalefet etmiştir, diyor. Bunu söylerken rivayetin manası, esası, konunun hangi yönü 

ile ilgili olduğu üzerinde durmuyor. Sanki muhalefet eden kimse Kuran-ı Kerim'e veya 

sabit bir sünnete muhalefet etmiş sanılıyor. Bunun yanı sıra birbirine zıt rivayetleri helal 

ve haram konularına uyguluyorlar. Hâlbuki bu İmam-ı Malik'in usulüne aykırıdır. 

Onların mezheplerinin usulüne uymayan tarafları bulunmaktadır ki, bunları burada 

anlatacak olursak söz uzadıkça uzar. Yine onlar, mezheplerinin usulünü iyi bilmemeleri 

sebebiyle Ebu Hanife, eş-Şafii veya Davud b. Ali vb. gibi fakihlerden birinin görüşünü 

savunan birisi ile karşılaştıklarında şaşırıp kalırlar. Çünkü onlar mezheplerine ait farklı 

görüşleri de bilemezler.
9
 

el-Hacevi dört mezhebin imamlarına körü körüne bağlılık ve taklitten 

kaynaklanan fıkıh ve fıkıh usulündeki donukluk ve hareketsizliği ve bu dönemin ilmi 

durumunu anlatırken şunları söyler:"Bu asırda içtihat azalmaya, taklit artmaya devam 

etmiştir. Bu durum hicri dördüncü asra kadar devam etmiştir. Âlimler Ebu Hanife'nin, 

                                                           
7
  el-Kadi İyad, Tertibü'l-Medarik, c.2, s.182. 

8
  Muhammed b. İshak Ebu'l-Ferec İbnu'-Nedim, el-Fihrist, Daru'l-Marife, Beyrut, Birinci Baskı, 1398/ 

1978, c. 1, s. 282. 
9
  Ebu Amr Yusuf b. Adillah en-Nemri el Kurtubi, Cami-u Beyani'l-İlm ve Fazlih, Tahkik, Ebu 

Abdirrahman Fevaz Ahmed Zemreli, Müessesetü'r-Reyyan-Dar-u İbn Hazm, Birinci Baskı, 

1424/2003, c.2, s.328. 



 

 

11 

 

Malik'in, eş-Şafii'nin ve İbn Hanbel' in fıkhı üzerinden bir taklit programı uygulamaktan 

memnun olmuşlardır. Bu dönem âlimlerinin belli mezheplerin usullerine bağlı kalmaları 

her grubu kendi içine hapsetmiş ve mezhep imamlarının görüşleri Kitap ve Sünnet 

mesabesine getirmiştir. Bu durum mezhepler ile dinin kaynakları arasında engeller 

oluşmasına sebep olmuştur. Fıkıh imamlarının sözleri ve görüşleri din haline gelmiş, 

mezhep imamının sözünü anlama ve uygulama kabiliyetine sahip olan kimseler mukallit 

müçtehit, mezhepte müçtehit olarak isimlendirilir olmuşlardır."
10

 

Bu ilmi durgunluğa rağmen bu dönemde Malikiler usul ilmine çok önem 

vermişler ve bu alanda eserler vücuda getirmişlerdir. Genel olarak fıkıh usulü 

çalışmaları üzerinde düşünüldüğünde Malikilerin bu alana çok hizmet ettikleri görülür. 

Bunun kanıtı Irak Malikilerinin bu dönemde telif ettikleri eserlerdir. Maliki mezhebinin 

Irak ekolü bu dönemde İmamı-ı Malikin usulü üzerine daha önce örneği görülmemiş 

tarzda metodik çalışmalar ortaya koydular. Irak ekolünü mezhebi ve usulünü savunma 

bakımından diğer Maliki ekollerinden ayrıştıran en önemli saik onların mezhebi 

tartışmaların ve ihtilafların merkezinde bulunmalarıdır.  

Usul ilmindeki bu güçlü hareket İmam-ı Malik'in talebelerinden İbnü'l-Kasım ve 

Irak ekolu âlimlerinden el-Kadi Abdü'l-Vehhab ile başlar, İbnü'-Kassar ve usulü fıkıhta 

el-İmam eş-Şafii'den sonra ikinci öncü kişi sayılan "et-Takrib ve'l-İrşad" kitabının 

yazarı el-Bakillani ile devam eder.  Bu alanda eser vermiş diğer âlimler ise şunlardır. 

"el-Lüma" müellifi Ebu'-Ferec el-Maliki, Usulü fıkıh yazarları el-Ebheri, İsmail İbn 

İshak, usulü fıkha dair çok sayıda görüş ileri sürmüş İbn Huveyz Mendad, Ebu Bekr 

Muhammed el-Verrak, Kasım b. Mehammed el-Kurtubi, el-Baci, et-Tartuşi, İbnü'l-

Arabî, el-Maziri ve diğerleri. Bu kişiler bu dönemde usulü fıkhın farklı problemlerine 

dair orijinal fikirler ortaya koyan, yenilik ve arınma getiren önemli müelliflerdir.
11

 

Bu dönemde usulü fıkıh alışılmış halinin dışına çıkarak usul prensiplerinin 

delillerine de yer vermeye başlamıştır. Delilleri ile fıkıh usulü tarzının öncülüğünü 

yapan "İhkamu'l-Fusul ve'l-Hudut ve'l-İşare" eserinin yazarı el-Baci olmuştur. 

Dr. Abdulvehhab Ebu Süleyman istatistiki araştırmasında şu ifadeleri kullanır: 

"Bu dönem usul ilmi ve varlığına katkı sağlamak için gayret sarf etmiş birçok büyük 

usul âlimi ve müçtehidi bakımından nasipli bir dönem olmuştur. Bu büyük âlimler 

                                                           
10

  Muhammed İbnü'l-Hasan el-Hacevi es-Saalebi, el-Fikru's-Sâmî, Daru'l-Maarif, Rabat, 1340/ 1922, 

III, 2-3. 
11

  İbnu'n-Nedim, el-Fihrist, s. 284. 



 

 

12 

 

kendilerinden sonraki nesillere orijinal, diğerlerinden hareket noktası ve özgür oluşu ile 

ayrışan bir düşünce bırakmışlardır.  Bu dönemdeki anlaşmazlıklar; düşüncede 

tekelleşmenin sebebi ve usulü fıkıh ilminde fikri hareketi tetikleyen tenkit 

faaliyetlerinin kaynağı "İstihsan" gibi konular üzerinde olmuştur."
12

 

1.1.3. Yerleşme ve Yenilenme Dönemi 

Yerleşme ve yenilenme dönemi genel olarak usulü fıkhın özel olarak Maliki 

usulünün en önemli dönemidir. Bu dönemde Maliki usulü fıkhı olgunluk ve kemale 

erme dönemine girmiştir. Ortaya çıkan yeni metotlar ve usuller bu dönemde Maliki 

usulünün sunum şekli ve kurallarında birçok şeyi değiştirmiştir. Bu dönemde bu ilim 

dalı gerek biçim gerekse muhteva bakımından birtakım gelişmelere şahit olmuştur. 

Bunun sebebi usulü fıkıh dâhil bütün ilimlere sıralama ve sınıflandırma tekniğinin 

girmiş olmasıdır. 

Dr. Muhammed el-Müntar şöyle der: "Hicri yedinci asra geldiğimizde Maliki 

usulü fıkhı, kaide kalıpları geliştirmede yeni metotlar ve usuller bularak olgunluk ve 

ustalık olarak kendini gösteren yeni bir döneme girer.  Bu dönemde usul ilminin yazılı 

kaynakları arasında önemli yeri olan usul çalışmaları kendini gösterir. İbn Şas, İbn el-

Kattan el-Fasi, İbn Raşik, İbnü'l-Hacib ve el-Karafi bu dönemim önemli 

âlimlerindendir."
13

 

Yerleşme ve yenilenme döneminin başlarında usulü fıkıh alanında yazılmış 

kitapların en iyilerinden sayılan el-Burhan şerhi yazarı el-İmam el-Ebyari karşımıza 

çıkan en önemli âlimdir.  Yine ilim ehlinin bağlanıp üzerine birçok şerhler yazdığı 

muhtasar usul kitabının müellifi İbnü'l-Hacip, Nefaisü'l-Fusul ve'l-Furuk, Tenkihu'l-

Fusul ve şerhi gibi bu alanda birçok kitap yazan el-Karafi bu dönemin dikkat çeken 

âlimleri arsında yer alır. Bu devirde öne çıkan büyük âlimlerden biri de devre yenilenme 

dönemi isminin verilmesinde pay sahibi olan el-İmam eş-Şatıbidir. eş-Şatıbi el-

Muvafakat isimli eserinde usulü fıkıh ilmini kendisinden önce hiç kimsenin ele almadığı 

şekilde ele almış ve bu ilme yeni bir nitelik kazandırmıştır. O, usul konularını amaçlar 

nokta-i nazarından değerlendirmiş, bu alanda makasıt adıyla yeni bir ekol oluşmasına 

öncülük etmiştir. 

                                                           
12

  Abdülnehhab İbrahim Ebu Süleyman, Daru'ş-Şuruk, el-Fikru'l-Usuli Dirase Tahliliyye Nakdiyye, 

Birinci Baskı, 1403/1982, s.433. 
13

  Muhammed el-Müntar,  Kırae Marifiyye Fi Menheci't-Tasnifati'l-Usuli ind'l-Malikiyye, Mecelletü'l-

İhyai'l-Mağrib, el-Aded, 33, s. 8. 



 

 

13 

 

Yerleşme ve yenilenme dönemi, usul düşünce yönteminin yenilenmesi 

dönemidir. Bu dönemde usul ilminin bünyesine yeni bölümler ilave edilmiştir. Bu 

değişim el-Muvafakat kitabının bölümleri arasına "Makasıdü'ş-Şeria" adıyla yeni bir 

bölümün ilave edilmiş olması ile apaçık görülmektedir. 

eş-Şatıbi'nin tümevarım metodunu birçok yerde delil olarak kabul etmesi bu ilim 

dalında onun vasıtasıyla içtihat özgürlüğü kapısının yeniden açılmış olması olarak kabul 

edilir. Kitabının giriş kısmında, usulü fıkıh çalışması yapılmadan serdedilen bütün 

görüşlere kaşı çıkması onun bu alana getirdiği yenilenme anlayışını göstermektedir. O 

şöyle der: "Fıkhın tali meseleleri, dinin kuralları veya bunlara yardımcı olan hususular 

usulü fıkhın meselelileridir. Bunun dışındakiler usulü fıkıh içinde ödünç olarak 

bulunuyor demektir."
14

 

eş-Şatıbi, şeri hükümler içinde yer alan mubah konusunu, bölümleri ve anlamı 

bakımından kendisinden öncekilerden farklı bir şekilde değerlendirirken, içtihat 

bahsinde sebebin araştırılması konusunu yeni bir tarzda ele alır. 

Bu dönemin yenilenme görünümlerinden biri de el-İmam el-Karafi' nin "Fıkhi 

Kaideler ve Farklar" ile "Amaçlar ve Araçlar Arasını Ayırma" konularında temas ettiği 

hususlardır. Aynı şekilde bu dönemde et-Tilimsani "Miftahu'l-Vusul ila Binai'l-Furui 

ale'l-Usul" adlı eserinde usul ile furuyu birbirine bağlama ve fıkhi problemlerin 

çözümünde usul fikrini izah eden yenilenme usulü anlayışına uygun bir yol izlemiştir. 

İbn Cezzi el-Ğırnati, eş-Şerif et-Tilimsani, İbn Dakik el-Îd ve diğerleri de bu yolu 

izlemişlerdir. 

Son yüzyılda da bazı yenilenme hareketlerine şahit olmaktayız. İbn Aşur, Allâl 

el-Fasi fıkıh usulünde makasıt konusunu ele alarak üzerine önemle durmuşlardır. 

Muhammed b. Muhtar, İbn-i Haldun'un fıkıh usulünde Malikilerin yetersizlikleri 

suçlamalarına cevaben şunları söyler: "İbn-i Haldun'un söylediklerinde abartı ve 

maksadını aşan ifadeler bulunmaktadır. Maliki âlimleri fıkıh usulü alanında yüzden 

fazla eser kaleme almışlardır. Maliki tefekkürünün değerini düşürme çabası insan 

ölçüleri ile bağdaşmaz. Usulü fıkıh alanında birçok yeni kurallar belirleyen Maliki 

tefekkürü, bu kurallar sayesinde fıkhın alt dallarında hukuki sorunlarla ilgili bilimsel 

çözümler üretebilmiştir. Maliki tefekkürü hüküm çıkarma araçlarının 

                                                           
14

  İbrahim b. Musa b. Muhammed el-Lahmi el-Ğırnati eş-Şatıbi, el-Muvafakat, , Tahkik, Ebu Ubeyde 

Meşhur b. Hasan Al-i Selman, Daru İbn Affan, Birinci Baskı, 1417/ 1997, c. 1, s. 37. 



 

 

14 

 

zenginleştirilmesine katkıda bulunmuş, bu sayede amaçlar ile hükümler arasında bir bağ 

kurulabilmiştir. Bu katkıları el-Karafi, eş-Şatıbi, İbn Ferhun gibi âlimlerin 

kitaplarındaki ilgili bölümlerde açıkça görmekteyiz."
15

 

Bu dönemle ilgili verilen kısa malumatta dönemin bir yerleşme ve yenileşme 

dönemi olduğu görülmektedir. Bu zaman diliminde usul düşüncesinin olgunlaşması, 

kaide ve kurallarının tamamlanması dönemin yenileşme ve istikrar dönemi olduğunun 

en önemli nişanesidir. 

Maliki fıkıh usulünün içinden geçtiği dönemlerin anlatıldığı bu bölümden Maliki 

âlimlerinin fıkıh usulü ilmine her dönemde ne denli önem verdikleri ve katkı sundukları 

kolayca anlaşılmaktadır. Bu bölümde Maliki fıkıh usulünün geçirdiği evreleri anlatırken 

her dönemle ilgili Maliki âlimlerinin yazmış olduğu önemli eserleri de yer vermeye 

çalıştık. 

İmam-ı Malik'in uyguladığı bu metot öğrencileri tarafından takip edilmiş daha 

sonra gelen Maliki âlimleri tarafından da mezhebin üzerine inşa edildiği fıkıh usulü 

kaidelerine son şekli verilmiştir. Bu anlatılanlar, Malikilerin fıkıh usulü ilminde yetersiz 

olduklarını söyleyenlerin iddialarında haksız olduklarını açıkça ortaya çıkarmaktadır. 

1.2. Malikî Ekolleri 

Bu konuya başlamadan önce ekol kavramını, ekolleri oluşturan ölçütleri ve 

Maliki mezhebini ekollere bölünmeye götüren sebepleri açıklamak gerekir.  

Ekolün tanımı: Okul manasında eğitim öğretimin yapıldığı okuma, öğrenme ve 

ders görme yeridir. Ders görülen yerlere,  Kuran öğrenimi yapılan evlere okul denmiştir. 

Okul aynı zamanda kendine has kuralları olan bir anlayış, bir akım anlamına da gelir ki, 

bu manada okul kavramı yerine ekol kavramının kullanılması tercih edilir. el-Mucemu'l-

Vasıt okul kavramını, ortak bir görüşü dile getiren veya belirli bir yola bağlı olan 

araştırmacılar, düşünürler veya filozoflar topluluğu olarak açıklar.
16

 Tacu'l-Arûs'da, 

okuma ve öğrenim görme yeri olarak anlamlandırılır.
17

 Lisanu'l-Arab'a göre okul ve 

okullar içinde ders görülen yerlerdir.
18

 Bu tanımlardan hareketle okul ya da ekol 

                                                           
15

  Muhammed Muhtar Veled Ebahu, Daru'-Eman, el-Mağrib-Daru İbn Hazm, Medhal ilâ Usul-i 

Fıkhi'l-Malikiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1432/2011, s. 13. 
16

  İbrahim Mustafa-Ahmed Zeyyat-Hamid Abdülkadir-Muhammed Neccar, el-Mu'cemü'l-Vasıt, 

Tahkik, Mecmeu'l-Lugatu'l-Arabiyye, Daru'd-Da've, c.1, s. 280. 
17

  Muhammed Murtaza el-Hüseyni ez-Zeydi, Tacu'l-Araus min Cevahiri'l-Kamus, Kuveyt Baskısı, 

İkinci Baskı, c. 1, s. 96. 
18

  Muhammed Mukrim b. Manzur el-İfriki, Dar Sadır, Lisanu'l-Arab, Beyrut, Birinci Baskı, c. 6, s. 76. 



 

 

15 

 

kavramı hakkında şu tanımı yapabiliriz. Ekol; bilginlerden, düşünürlerden veya 

araştırmacılardan bir topluluğun muayyen bir yol veya bir metot seçip o istikamette 

hareket etmeleriyle kendini gösteren örfi bir kavramdır. Ekol ile mezhep arasındaki 

fark; mezhebin ekolden daha büyük ve kapsamlı olmasıdır. Ekoller mezhep kavramı 

altında yer alır ve tali konularda birbirinden farklılık gösterir. Zaman-zaman usulde, 

usulün sıralanmasında, içtihat yöntemlerinde, bu yöntemleri mezhep imamından alınışı 

ve sınıflandırmasında aralarında farklar vardır. 

Çalışmamızda ekollerin ayırımı yapılırken şu ölçülere dikkat edilmiştir. 

Malikiler ekolleri için birkaç çeşit gruplandırmadan söz ederler. Bu nedenle 

araştırmamızda gruplandırmada esas alınan ölçülerin neler olduğuna temas etmek 

yerinde olacaktır. Ekoller usul yöntemi ve içtihat farklılığı, hüküm çıkarma işlemleri, 

şeri delillerle olan ilişkileri, mezhep imamının görüşleri ve bu görüşlere ulaşma 

yöntemleri bakımından farklılık gösterir. Bu açıdan bakıldığında Maliki ekolleri içtihat 

usulü ile olan ilişkileri bakımından da birbirinden ayrılmıştır. Örneğin; Medine ekolüne 

baktığımızda, onun hadisleri Medine halkının uygulamasından önce değerlendirdiğini 

görürüz. Mısır ekolü ise, uygulamayı hadislerin önüne alır. Mağrip ekolü ise her iki 

yöntemi bir araya getirmeye çalışır. Irak ekolünün bunlardan farklı özel bir yöntemi 

vardır. O daha çok zor konulara, sanal problemlere ve tartışmalara odaklanmıştır. Bu 

açıdan bakıldığında araştırmamızda Maliki fıkıh ekolünün dört bölümde ele alınmasını 

uygun gördük. 

Mezhebin Ekollere Ayrılmasını Sebepleri 

1. Metot farklığı  

Bu sebep mezhebin ekollere ayrılmasının en önemli sebebidir. Hadislerle 

Medine uygulamasının birbirine aykırı düşmesi durumunda İmam-ı Malik'in 

talebelerinin bir kısmı haberi öne almış ki bunlar Medine ekolüdür. Bir kısmı ise 

Medine uygulamasını öne almış, bunlar da Basra ekolüdür.  

2. İmam-ı Malikten Yapılan Alıntıların Fazlalığı ve Zaman Farklılığı 

Birçok mezhep âlimi farklı zamanlarda İmam-ı Malik'ten nakillerde 

bulunmuşlardır.  Bir kısım âlimlerin aldığı görüşleri diğer bir kısmı almamış, bir 

kısmının ülkelerinde uyguladıkları görüşleri, daha sonra gelenler uygulamamış ve 

böylece aynı konudaki fetvalar ve hukuki problemlerde çeşitlilik ortaya çıkmıştır. el-

Kadi İyaz şöyle der: İbnu'l-Kayyım ve Eşheb İmam-ı Malik'in bir konudaki görüşü 



 

 

16 

 

üzerinde anlaşmazlığa düşmüş, her biri diğerinin görüşünün geçersiz olduğuna yemin 

etmiştir. Daha sonra bu konuda İbn Vehb'e soru sormuşlar o da; İmam-ı Malik'in bu 

konuda iki görüşü olduğunu söyleyerek onları yemin kefaretinden kurtarmıştır.
19

 

3. Çevresel Şartlar 

Maliki fıkıh ekolünün çeşitlenme sebeplerinden biri de çevredir. Bunun en 

önemli kanıtı Irak ekolüdür. Zira bu ekol önemli ilmi tartışmaların yapıldığı hareketli 

bir bölgede bulunmaktadır. Farklı grupların ve mezheplerin çokluğu bu ekolün karşıt 

görüşlere cevap verme, çok delil kullanma gibi kanıtlara dayanan bir üslup 

geliştirmesine neden olmuştur. Bu yüzden bu ekol içinde bulunduğu çevresel şartlar 

sebebiyle kullandığı yöntem ve üslup bakımından diğer ekollerden ayrışmıştır. Mesela, 

farklı mezheplerin bir arada bulunmaması nedeniyle Mağrip ekolünün bu üslubuna çok 

az şahit oluyoruz. İbn Haldun Maliki mezhebi hakkındaki sözlerinde şöyle der: "Mağrip 

halkı ve Endülüs kendilerine usul bilgisi ulaşmadığı halde Maliki mezhebini taklit 

edebilmişlerdir. Çünkü Mağrip ve Endülüs'te hâkim olan yaşam tarzı bedeviliktir. Irak 

halkı gibi medeniyetin getirdiği problemlerle uğraşmak zorunda kalmamışlardır.  Hicaz 

bölgesi de medeniyetten bedeviliğe daha yakındır. Bu nedenle Maliki mezhebi onların 

arasında kabul görmeye devam etti. Diğer mezheplerde olduğu gibi medeniyetin 

sorunları bu mezhebin gündeminde olmadı."
20

  

 4. İmam-ı Malik'in İlmi ve Sistematik Kişiliği 

İmam-ı Malik dirayet ve rivayet usulünü bir arada uygulamıştır. Bazı öğrencileri 

onun dirayet yönünü esas alırken bazı öğrencileri ise rivayet yönünü esas almışlar ve 

ülkelerine götürmüşlerdir. Böylece her talebe yaşadığı bölgede kendi öğrendiği metodu 

yaydığından ekol farklılığı ve çeşitliliği ortaya çıkmıştır. 

5. Malikî Mezhebine Ait Usul Kurallarının Fazlalığı 

Maliki mezhebi usul bilgisi en fazla olan mezhep kabul edilir. Bu durum delile 

ulaşma, içtihatta bulunma faaliyetlerinin artmasına sebep olmuş, müçtehit sayısını 

arttırmıştır. Ekol çeşitliliği de bu durum tabi sonucu olmuştur. Ebu Zehra şöyle der: 

"Delillerin çokluğu mezhebin büyümesini sağlar ve ona uygulamada esneklik 

kazandırır."
21

 

                                                           
19

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.160. 
20

  Abdurrahman b.Muhammed b. Haldun, Mukaddimet-ü İbn Haldun, Tahkik, Abdulvahid Vafi, Dar-u 

Nehdat-ı Mısr Li'n-Neşr, Yedinci Baskı, M. 2014, s. 258. 
21

  Muhammed Ebu Zehra,a.g.e., s. 478. 



 

 

17 

 

6. Mezhebin Temel Kaynaklarını ve Mezhep İmamının Sözlerini Ele Alma 

Usulü 

Örneğin Mağrip ekolünün ileri gelenleri nakillerle, rivayetlerle, duyumlarla ve 

bunların sağlamlığı, doğruluğu, üstünlüğü ile ilgilenmişlerdir. Buna karşın Irak ekolü 

delil getirme faaliyetine girişmiş; delile, delili uygulamaya, hükmün sağlamlığına,  

varsayım fıkhına, henüz gerçekleşmemiş olası hukuki meselelere yeni hükümler 

koymaya önem vermiştir. 

7. Fıkhî Konularda Hükme Ulaşma Yöntemi 

Mezhebin ekollere ayrılma sebeplerinden biri de hüküm çıkarma yöntemindeki 

farklılıklardır. Kaynaklardan hüküm çıkarma işi görüş farklılıklarını beraberinde getirir. 

Bu durum da mezhepte farklı ekollerin oluşmasını zaruri kılar.  

1.2.1. Medine Ekolü 

Medine ekolü ilk ortaya çıkan ekoldür. Çünkü bu ekol sakinleri arasında 

Resulüllah (s.a.v.)'ın bulunduğu Medine'de gelişmiştir. Medine maliki mezhebinin 

doğduğu ve büyüdüğü şehirdir. Bu mezhebin kurucusu el-İmam- Malik (r.a.) burada 

zuhur etmiş, buranın âlimlerinden ders görmüş ve onların metotlarından yararlanmıştır. 

Aynı şekilde Onun talebeleri de burada ondan ders görmüşler ve ondan sema yolu ile 

hadis öğrenmişlerdir. Bu ekol diğer ekollerin aslı kabul edilir. Çünkü diğer ekoller bu 

ekolden ayrılmıştır. 

Medine ekolünün yöntemi diğer ekollerin yönteminden farklı idi. Bu ekolün 

müntesipleri hadisleri kabul etmek ve onun üzerinde durmak, Medine halkının 

uygulaması ile ilgilenmek ve diğer rivayetlerle ilgilenmemekle kendilerini 

göstermişlerdir. İmam-ı Malik'in görüşleri, bu görüşler arasındaki ihtilaflar, diğer 

rivayetler ve bu rivayetlerin zayıf olanlarının ortaya çıkarılması, sağlam olanlarının 

seçilmesi onların önem verdiği konular arasında olmamıştır. Bunlar Medine halkının 

uygulaması yerine hadisleri öncelemişlerdir. Medine ekolü ile diğer ekoller arasında 

birçok farklı görüşler ortaya çıkmıştır. Bunu en önemli sebebi onların hadisleri Medine 

halkının uygulamasının önüne alan metotlarıdır. 

Yahya el-Leysi hakkında anlatılan bir hikâye bu hususa işaret etmektedir. Yahya 

el-Leysi şöyle anlatıyor: "Abdurrahman b. el-Kasım'a geliyordum. Bana,"Nereden 

geliyorsun Ebu Muhammed?" diye sordu. Ben de Abdullah b. Vehb' den diye cevap 

verdim. Bana; "Allahtan kork! Bu hadislerin çoğu ile amel edilmiyor" dedi. Sonra 



 

 

18 

 

Abdullah b. Vehb' e geldim. Bana nerden geldiğimi sordu. Ona; Abdullah b. el-

Kasım'dan geldiğimi söyledim. Bana; Allahtan kork! Bu problemlerle ilgili 

söylenenlerin çoğu içtihattır, dedi. Daha sonra Yahya el-Leys döner ve şu ifadeyi 

kullanır: Allah onlara rahmet etsin her ikisi de söylediklerinde doğruyu söylediler. 

İbnu'l-Kasım beni amel edilmeyen hadislerden men etti ve doğru söyledi,  İbn Vehb 

beni zorlama ve fazla içtihattan men etti ve doğru söyledi."
22

 

Bu ekolün özelliklerinden biri de, aralarında ihtilaflı meselelerin az olmasıdır.  

Bunun nedeni ise, İmam-ı Malik'in metoduna olan bağlılıkları, onu hiçbir durumda terk 

etmemeleri ve aralarında fazla içtihada yer vermemeleri, diğer Irak, Mağrip ekollerinde 

olduğu gibi rivayetlerin ve görüşlerin peşine takılıp İmam-ı Maliki'in usulü dışına 

çıkarak bağımsız hareket etmemeleridir. Medine ekolünden bize ulaşan yazılı bir 

kaynak bulunmamaktadır. Ancak fıkhi problemler hakkındaki görüşleri bize kadar 

ulaşabilmiştir. Bu görüşler Suhnun'un kayıtları, İbn Ebi Zeyd'in en-Nevadir ve ez-

Ziyadat'ı, İbn Yunus'un el-Cami'i vb. gibi Maliki mezhebinin güvenilir ana 

kaynaklarında geçmektedir.  

Bu Ekolün Âlimleri 

1. İbnu'l-Macişun, Ebu Mervan b. Abdilmelik b. Abdilaziz, b. Abdillah b. Ebi 

Seleme: Babası ve İmam-ı Malik hocaları arasında yer alır. eş-Şirazi şöyle der: Babası, 

İmam-ı Malik, İbn Ebi Hazim ve İbn Dinar'dan ders görmüştür. Talebeleri arasında 

Sahnun ve Abdülmelik b. Habib bulunmaktadır.  Zamanında Medine halkının fetva 

makamı idi. Bütün fetvalar ondan sorulurdu. Hicri 210 senesinde vefat etti.
23

 

2. Mutarrif, Mutarrif b. Abdillah b. Mutarrif b. Süleyman b. Yesar el-Yesari el-

Hilali: Künyesi Ebu Musabtır. Ebu Abdullah olduğu da söylenir. İmam-ı Malik'in 

arkadaşıdır. Aynı zamanda kız kardeşinin oğludur. On yedi sene İmam-ı Malik'ten 

ayrılmamıştır. Hocaları arasında İmam-ı Malik, İbnu'l-Macişun, Ebu'z-Zinad 

bulunmaktadır. Ebu Zura, Ebu Hatim ve el-Buhari ondan rivayette bulunuş ve el-Buhari 

sahihinde ondan aldığı hadislere yer verdi. Hicri 220 senesinde vefat etti.
24

 

                                                           
22

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s. 200. 
23

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.2, s. 7; İbn Ferhun el-Maliki, ed- Dibacü'-Müzehheb fi Marifeti 

Ayani'l-Mezheb, Tahkik Muhammed Ahmedi Ebu'n-Nur, Daru't-Turas li't-Tab ve'n-Neşr el-Kahire, 

c.1, s.128. 
24

  Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Ali İbn Salim Mahluf, Şeceretu'n-Nur ez-Zekiyye fi 

Tabakati'l-Malikiyye, Talik Abdulmecid Hayali, Daru'l-Kütübü'l-İlmiyye Lübnan, Birinci Baskı, 

1424/ 2003, c. 1, s. 80; el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.127. 



 

 

19 

 

3. Ebu Muhammed Abdullah b. Nafi' Mevla Beni Mahzum İbnu'-Saiğ olarak 

tanınır. İmam-ı Malik ve dönemindeki âlimlerden fıkıh öğrendi. Kırk sene İmam-ı 

Malik'in yanında kaldı. Hadis ilminde hafız unvanına sahip oldu. Kendisinden Sahnun 

ve İmam-ı Malik'in arkadaşlarını takip eden birçok âlim hadis öğrendi ve Yahya b. 

Yahya rivayette bulundu. Hicri 186 senesinde Medine de vefat etti.
25

    

4. Osman b. İsa b. Kinane. Künyesi Ebu Amr olup Medine fakihlerindendir. 

İmam-ı Malik'ten ders gördü. İçtihat alanında temayüz etti. Vefatından sonra İmam-ı 

Malik'in yerinde ders verdi. İbn Bukeyr onun hakkında şöyle der: "İmam-ı Malik'in 

yanında İbn Kinane' den daha fazla hafızası kuvvetli ve dersi daha iyi anlayan bir kimse 

görmedim. İmam-ı Malik, dersi anlamak bize zor geldiğinde onu kâtibi Hubeyb'e ve 

çoğu kez de İbn Kinane' ye havale ederdi." Hicri 186 senesinde vefat etti.
26

 

İbnu'l-Macişun ve Mutarrif bu ekolün en önemli iki temel taşıdır. Çünkü onların 

gayretleri sayesinde ekol yerleşmiş ve tanınmıştır. Ekolün gelişmesinde de onların etkisi 

çok büyüktür. 

Bâtınilik akımının etkisi ve siyasi çalkantılar sebebiyle hicri dördüncü asırdan 

itibaren zayıflamaya başlasa da bu ekol varlığını hicri sekizinci asrın sonlarına kadar 

sürdürmüştür. İbn Ferhun şöyle der: "İmam-ı Malik'in mezhebi hicaz bölgesinde hâkim 

oldu ve zamanımıza kadar yani sekizinci asrın sonlarına kadar bu hâkimiyeti devam 

etti."
27

 

Dikkat edilirse bu ekolün ömrü kısa ve takipçileri az olmuştur. Bunun sebebi 

bölgedeki siyasi çatışmaların yanı sıra bu ekolün insanları ikna etmeye dayanan 

aktiviteleri ve yaşamsal yönünün bulunmamasıdır. Diğer bir ifadeyle, bu ekol 

rivayetlere sıkı sıkıya bağlı kalarak diğer ekollerde var olan içtihat, kıyas ve insanların 

ekollerde üstünlük nedeni olarak gördükleri farazi fıkıhdan uzak durmuş olmasıdır. 

Fakat bu ekol bütünüyle dağılıp yok olmamış İmam-ı Malik'in Medine'den başka 

merkezlere göçen talebeleri sayesinde farklı bir tarzda varlığını sürdürmüştür. Bu 

ekollerden biri de bundan sonra temas edeceğimiz Medine ekolünden sonra kurulan 

Mısır ekolüdür.  

                                                           
25

  Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.84; el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik., c.1, s.126. 
26

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.98. 
27

  İbn Ferhun, ed-Dîbacu'l-Mezheb, c.2, s.2. 



 

 

20 

 

1.2.2. Mısır Ekolü 

Bu ekol Medine ekolünden sonra ikinci sırada gelir. Bunun sebebi bu ekolün 

İmam-ı Malik'in mezhebini Mısır' a taşıyan talebelerinden sonra ortaya çıkması ve 

kurulmuş olmasıdır. el-Kadi İyaz şöyle der: "Mısır toprakları Medine'den sonra İmam-ı 

Malik'in mezhebinin yayıldığı ilk topraklardır. Mezhep burada hâkim olmuş, halk 

tarafından tatbik ve takip edilmiştir."
28

 

Mısır'a ilk gelen Maliki âlimleri, Osman b. Abdu'l-Hakem el-Cüzami (v.163h.), 

Abdurrahim b. Halid el-Cümehi (v.163h.)dir. Darakutni, Abdurrahim ve Osman b. el-

Hakem'in Mısır'a İmam-ı Malik'in görüşlerini ilk getiren kimseler olduğunu söyler. 
29

  

Bu ekol uyguladığı metotla diğer ekollerden farklılık gösterir. Uygulamayı 

hadislere tercih etmesi sebebiyle Medine ekolünden ayrıldığını daha önce ifade etmiştik. 

Ayrıca bu ekol Maliki mezhebinin birçok ulemasını yetiştirmiş olması ve İmam-ı 

Malike çoğu yerde muhalif görüş ileri sürmeleri bakımından da diğerlerinden ayrılır. el-

Kadi İyaz şöyle der: "Bir gün Eşhep Mekke'de İbnu'l-Kasım'ın yanına oturdu. Bu 

esnada bir adam ona bir konuda soru sordu. Abdurrahman İbnu'-Kasım soruya cevap 

verirken Eşhep yüzünü ekşitti ve "bu mesele öyle değil" dedi. Sonra kendisi cevap 

vermeye başladı ve görüşünü destekleyen kanıtlar ileri sürdü. İbnu'l-Kasım, "Allah onu 

af etsin şeyh(yani İmam-ı Malik) benim dediğim gibi söylüyor." dedi.  Eşhep şu cevabı 

verdi. "İstese altmış defa öyle desin, fark etmez." Bunun üzerine İbnu'l-Kasım herhangi 

bir mukabelede bulunmadı."
30

 

Bu ekol öncülerinin kullandıkları yöntem faklılıkları, dini ilimlerin her bir 

dalındaki yenilikleri, fıkıh ve hadisi bir arada ele almalarıyla kendini göstermiştir. 

Maliki mezhebi genel anlamda bu ekole dayanır ve bu ekol mezhebin aslı olarak kabul 

edilir.  

Bu Ekolün Belli Başlı Takipçileri 

1. Osman b. Abdu'l-Hakem el Cüzami: Nasr oğullarındandır. İmam-ı Malik'in 

Mısırdaki en tanınmış talebesidir. Maliki fıkhını Mısır'a sokan ilk kimsedir. İmam-ı 

Malik, Musa b. Ukbe, İbn Cüreyc ders gördüğü hocaları arasındadır. Kendisinden İbn 

Vehb, Said b. Ebi Meryem rivayette bulundu. Hicri 163 senesinde vefat etti.
31

  

                                                           
28

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.7. 
29

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.105. 
30

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.163. 
31

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.104; İbn Ferhun, ed-Dîbacu'l-Mezheb., c.1, s.109. 



 

 

21 

 

2. Abdurrahim b. Halid b. Yezid el-Cumahi: Mısırdaki İmam-ı Malik'in 

talebelerindendir. Babası Mısır fakihlerinden ve kadılarındandır. İmam-ı Malik el-

Muvatta'ında ondan rivayette bulundu.  Ayrıca İbnu'l-Kasım, el-Leys, İbnu Vehb de 

ondan rivayette bulunmuştur. Hicri 163 senesinde vefat etti.
32

 

3. İbnu'l-Kasım, Tam adı Abdurrahman b. Kasım el-Utaki: Künyesi Ebu 

Abdillahtır. İmam-ı Malik, el-Leys, Abdulaziz b. el-Macişun, Abdurrahim ve Osman 

İbnu'l-Hakem' den rivayette bulunmuştur. Kendisinden de Asbağ, Sahnun, İsa b. Dinar, 

el-Haris b. Miskin, Yahya b. Yahya el-Endelüsi, Muhammed b. Mevaz ve İmam el-

Buhari rivayette bulunmuştur. İmam-ı Malik'in yanında yirmi sene kaldı. Yahya b. 

Yahya onun hakkında şöyle der: " İçimizden İbnu'l-Kasım Mısır'a gelen İmam-ı 

Malik'in talebelerinin en sonuncusudur. İmam-ı Malik'e bizden sonra talebe olmasına 

rağmen onun mezhebini en iyi bilen, kendisine en fazla itimat edilen öğrencisidir." 

İbnu'l-Haris ondan bahsederken; "insanlar arasında Maliki Fıkhını en iyi bilen İbnu'l-

Kasımdır" der. Hicri 191 senesinde vefat etti.
33

 

4. Eşheb: Tam adı Eşheb b. Abdilaziz b. Davud b. İbrahim el-Kaysi el- Muafiri 

el-Ca'di olup künyesi Ebu Amrdır. İsmi Miskin lakabı Eşheptir. İmam-ı Malik, el-Leys, 

el-Fudayl b. İyaz'dan rivayette bulundu. Kendisinden el-Haris b. Miskin, Abdülhakem 

oğulları, Suhnun b. Said ve sünen sahipleri rivayette bulundular. Müdevvenet-ü Eşhep 

adı altında yazılı bir eser meydana getirdi. Hicri 204 yılında vefat etti.
34

 

5. İbn Abdilhakem: Tam adı Abdullah b. Abdilhakem b. A'yen olup künyesi Ebu 

Muhammet'tir. el-Leys, İbn Uyeyne ve Abdürrezzak'dan hadis aldı. Eşhep' ten sonra 

Mısır ulemasının başı oldu. İmam-ı Malik el-Muvatta'ında ondan rivayette bulundu. 

İmam-ı Malik'in ihtilaflı görüşlerini en iyi bilen öğrencisidir. Kendisinden içlerinde İbn 

Hubeyb, İbnu'l-Mevaz, oğlu Muhammed, er-Rabi b. Süleyman bir grup âlim rivayette 

bulundu. Birçok eseri bulunmaktadır. el-Muhtasaru'l-Kebir, el-Evsat, es-Sağır bunlardan 

bazılarıdır. Hicri 214 yılında vefat etti.
35

 

Bu ekolün en önemli çıktısı yazılı kaynaklarıdır. Bu kaynaklar bir yekûn teşkil 

etse de bunlar İbnu'l-Kasım el Mısri' nin sözlerinden ve sorulara verdiği cevaplarından 

başka bir şey değildir. Bu ekolün faaliyetleri Kölemenlerin Mısır'ı ele geçirmesine kadar 

                                                           
32

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.105. 
33

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.155; Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.88. 
34

  Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.89; el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.161. 
35

  Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.89-90. 



 

 

22 

 

devam etmiştir.  Bir müddet gizli kaldıktan sonra yeniden canlanmış ve günümüze 

kadar varlığını sürdürmüştür. 

1.2.3. Mağrip Ekolü 

Mağrip ekolünden maksat batı yönüne doğru Mısır'dan sonraki ekoldür. 

Gerçekte bu ekolün içinde Tunus, Fas ve Endülüs ekolleri de yer almaktadır. Ancak bu 

ekolleri birbirinden ayırmak için bir sebep yoktur. Aralarında metot farkı da 

bulunmamaktadır. Bu nedenle hepsini tek ekol olarak ele almayı uygun gördük.  

Mağrip ekolü ilk önce Tunus'ta ortaya çıktı. Sonra buradan Fas ve Endülüs'e 

geçti. Bunun sebebi Afrika'da yani Tunus'ta Maliki mezhebini ilk yayan İbn Ziyad,
36

 

İbn Eşres ve el-Behlül b. Raşid gibi İmam-ı Malik'in takipçilerinin bu bölgeye gelmiş 

olmalarıdır. el-Kadi İyaz şöyle der: "Afrika ve onun batısındaki ülkelerde eskiden 

Küfelilerin mezhebi yaygındı. Bu bölgelere ilk önce Maliki mezhebinden Ali b. Ziyad, 

İbn Eşres ve el-Behlül b. Raşid daha sonra da Esed b. el-Furat geldi. Birçok insan bu 

mezhebe bağlandı. İnsanların Maliki mezhebine girmeleri Sehnun gelinceye kadar 

devam etti. Onun döneminde diğer mezheplerin hâkimiyeti kırıldı ve Maliki mezhebi 

bölgede yerleşmiş oldu."
37

  

Maliki mezhebi Afrika'dan Fas'a oradan da Endülüs'e geçti ve buralarda yerleşti. 

İbn Haldun şöyle der: "Yahya b. Yahya el-Leysi Endülüs'ten ilim tahsili için yola çıktı 

ve İmam-ı Malik ile karşılaştı. Ondan el-Muvatta'ı okudu ve onun mezhebine bağlandı. 

Ondan sonra Abdülmelik b. Hubeyb seyahat etti. İbnu'l-Kasım ve dönemindeki 

hocalardan ders gördü ve Endülüs'te Maliki mezhebini yaydı. Bu mezhebe ait el-Vadıha 

kitabını telif etti. Sonra onun talebelerinden el-Atebi, el-Atebi kitabını yazdı. Tunus'tan 

Eset b. el-Furat ilim tahsili için yola çıktı. Önceleri Ebu Hanife'nin arkadaşlarından ders 

gördü. Sonra Maliki mezhebine geçti. Ali b. el-Kasımdan fıkhın diğer bölümleri ile 

ilgili dersler aldı. Sonra öğrendiklerini kendisine nispetle el-Esediyye adını alan bir 

kitapta toplayarak el-Kayravan'a geldi."
38

 

Bu ekolün öne çıkan özellikleri şunlardır: 

1. Delillere bakmadan sadece işitme yolunu esas alıp, haberin olası yönlerini 

dikkate alarak elde edilen rivayetlere önem verme, doğrusunu yanlışından ayırma, 

                                                           
36  

el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.113. 
37

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik., c.1, s.7. 
38

  İbn Haldun, Mukaddime, s.259. 



 

 

23 

 

birbirine aykırı olanları uzlaştırma. el-Mukri der ki,  "Eskiler için yazılı kaynakları 

öğrenmede iki kavram söz konusudur. Bunlar Irak(şehir) kavramı ve köy(taşra) 

kavramıdır. Köy kavramı, Kur'an'ın lafızları üzerinde araştırma yapmayı, içerdiği 

gizlilikleri incelemeyi, nakillerin doğrusunu yanlışından ayırmayı, ihtimal taraflarını 

açıklamayı, sözdeki cevaba yönelik zorluklara ve söylemlerin farklılıklarına işaret 

etmeyi,  nakilleri gözden geçirmeyi, haber üslubunu sıraya koymayı, duyduğu şekilde 

kelimeleri muhafaza etmeyi ve bunları yaparken Arapça gramer kurallarının uygun veya 

muhalif davranmayı gerektirir."
39

 

2. Mağrib ekolü içinde hem Mısır hem de Irak ekolünü özelliklerini barındıran 

bir karaktere sahiptir. Bu nedenle her iki ekolü birleştiren ekol olarak kabul edilir. 

Mezhebin ihtilaflı konuları üzerinde duran bu ekol fıkhi tercihleri ile şöhret bulmuştur.  

Bu ekolün taraftarları hükümleri gerekçelendirme ve usule önem vermeyi ilk defa 

uygulamışlardır. Bu durum çalışmamız için en önemli bir veri oluşturmaktadır. Bu 

ekolün yaptıkları usulü fıkıhta yenilenme ve yeni bir yaklaşım ortaya koyma olarak 

kabul edilir. 

Mağrib Ekolünün Önde Gelen Takipçileri 

1. İbn Ziyad: Tam adı Ali Ziyad et-Tunusi el-Absi olup künyesi Ebu'l-Hasendir. 

İmam-ı Malik, Süfyan es-Sevri, el-Leys b. Sad ve İbn Lüheya'nın derslerine katıldı. 

Yaşadığı dönemde Afrika'da onun emsali bir âlim yoktu. Kendisinden el-Behlül b. 

Raşid, Sahnun, Esed b. Furat ders aldı. İmam-ı Malik, el-Muvatta'ında kendisinden 

rivayette bulundu. Hicri 183 yılında vefat etti.
40

 

2. İbn Eşres: Tam adı Abdurrahim b. Eşrestir. İsminin el-Abbas ya da 

Abdurrahman olduğunu söyleyenler de vardır. İmam-ı Malik'ten sema yolu ile hadis 

aldı. Kendisinden İbn Kasım ve İbn Vehb rivayette bulundu. 
41

 

3. Sahnun: Tam adı Abdusselam Sahnun b. Said b. Hubeyb et-Tenuhiel-

Kayravani olup künyesi Ebu Saidtir. el-Behlül b. Raşid, Ali b. Ziyad, Esed b. Furat, 

İbnu'-Kasım, İbn Vehb ve İbn Abdi'l-Hakem'den hadis aldı. Kendisi de oğlu 

Muhammed,  Muhammed b. Abdus, İbn Ğalip, Yahya b. Ömer ve el-Marife i ıkhi'l-

                                                           
39

  Şihabuddin Ahmed b. Muhammed el-Mukri et-Tilimsani, Ezharu'r-Riyaz fi Ahbarı'l-Kadi İyaz, 

Lecnetu'-Terceme et-Telif ve'n-Neşr Mısır, 1358/ 1939, c.1, s.234. 
40

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.113; Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.111. 
41

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.114; Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.90. 



 

 

24 

 

Maliki kitabının yazarı Ahmed b. es-Savvaf'a hocalık yaptı. Hicri 240 senesinde vefat 

etti.
42

 

4. Şibtun: Tam adı Ziyad b. Abdurrahman ibn Züheyr b. Naşide b. Levzan olup 

lakabı Şibtun, künyesi ise Ebu Abdirrahmandır. İmam-ı Malik'ten el-Muvatta'ı sema 

yolu ile aldı ve el-Leys b. Sad'dan rivayette bulundu. Kendisinden Yahya b. Yahya el-

Muvatta'ı rivayet etti. Endülüs'ten ayrılmadan önce İmam-ı Malik' ten sema yolu ile 

hadis aldı. Hicri 193 veya 199 yılında vefat etti. 
43

 

5. Daris b. İsmail el-Fasi: Künyesi Ebu Meymunedir. İbn Ebi Madar, İbnu'l-

Lebbad ve diğer âlimlerden hadis aldı. Kendisi de el-Kabisi, İbn Ebi Zeyd ve İbn 

Abdus'a hocalık yaptı. Suhnun'a ait hadis eserini ilk olarak Fas'a sokan o oldu. Fas'ta 

Maliki mezhebi onun vasıtasıyla tanındı. Hicri 357 yılında Fas'ta vefat etti. 
44

 

Mağrib ekolü bu dönemden günümüze kadar varlığını sürdürmüş, Irak ekolü gibi 

tamamen ortadan kalkmamıştır. Bölgedeki Kölemen zulmü ve baskıları, siyasi 

hareketler ve zor şartlara, neredeyse bu ekolün sonunu getirecek Fas ve Endülüs'te 

yaşanan siyasi sorunlara ve iç çekişmelere rağmen ayakta kalabilmiştir.
45

 

1.2.4. Irak Ekolü 

Irak ekolü İmam-ı Malik'in talebelerinin Irak'a gelmesinden sonra ortaya çıktı. 

Bunda pay sahibi olanlar İbn Mehdi, el-Ka'nebi, Yakub Âl-i Hammaddır. Daha sonra 

bunların öğrencileri Ebu Bekr el-Ebheri, el-Bakıllani, el-Kadi Abdülvehhab, İbnu'l-

Kassar, İbnu'l-Cellab ve diğerleri gelir.  Tarihçilere göre Maliki mezhebinin Irakta 

yerleşmesini sağlayan ilk kişi Âl-i Hammaddır. 
46

el-Hatıb el-Bağdadi şöyle der: "İsmail 

alim, fazıl, iyi yetişmiş Maliki mezhebine göre hüküm veren, bu mezhebin görüşlerini 

savunan, İmam-ı Malik'in sözlerini bir araya toplayan fakih bir kimse idi."
47

 

Bu ekolü diğer ekollerden ayıran kendisine has bir takım özellikleri 

bulunmaktadır ki, bazılarını şunlardır: 

Bu ekol mezhebin görüşlerini özlü, anlaşılması zor ifadeler kullanarak 

anlatmıştır. İbnu'l-Cellab, el-Kadi Abdu'l-Vehhab bu tarz müelliflerdendir. Ayrıca 

                                                           
42

  Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.104. 
43

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.124. 
44

  Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.153. 
45

  Muhammed İbrahim Ali, Istılahu'l-Mezhep İnde'l-Malikiyye, Daru'l-Buhus li't-Dirasati'l-İslamiyye 

ve İhyai't-Türas, Dubai, Birinci Baskı 1421/2000, s. 76. 
46

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.6. 
47

  Ahmet b. Ali Ebu Bekr el-Hatıb el-Bağdadi, Tarih-u Bağdat, Daru'l-Kütübü'l-İlmiyye, Beyrut, c.6, 

s.284. 



 

 

25 

 

varsayım fıkhına önem vermiştir. Bu ekolün üslubu tartışmacı ve delil getirmeye dayalı 

bir üsluptur. Aklı ve nakli bir arada kullanmıştır. el-Mukri şöyle der: " Eski alimler ki, 

Allah onlardan razı olsun,  yazılı kaynakları kullanırken iki esasa göre hareket ederlerdi. 

Irak esası ve Köy(Kuravi) esası. Irak âlimleri kullandıkları tanımlar arasına temel bir 

esas gibi yazıya geçirilmiş kurallar koydular ve Mezhebin konularını delil ve kıyas 

kullanarak bu kurallar üzerine inşa ettiler. Doğrusunu yanlışından ayırdıkları 

rivayetlerle ve lafız üzerine yapılan yorumlarla Kuran'a yönelmediler. Onların yapa 

geldikleri usul problemleri teker-teker ele almak, delilleri araştırmak,  akılcıların ve 

usulcüleri görüşlerini belirtmektir."
48

 

Bunun sebebi bu ekolün içinde bulunmuş olduğu çevredir. Irak birçok grubun ve 

mezhebin iç içe bulunduğu fıkhi ve itikadi tartışmaların çok yaşandığı bir yerdir. Bu 

nedenle el-Kadi Abdü'l-Vehhab, İbnü'l-Kassar gibi Irak'taki Malikiler de diğerlerinin 

yaptığı gibi mezheplerini savunurken aynı metodu kullanmışlardır. Böylece onların da 

tartışma metotlarına ilgileri artmış ve bunun üzerine çalışmalar yapmışlardır. Bu ekol 

Malikilerin usul ekolü olarak kabul edilir. Çünkü Maliki mezhebinde ilk usul kitaplarını 

yazan el-Bakıllani, İbnu'l-Kassar bu ekolün müntesipleridir. Bu ekolün en belirgin vasfı 

öncülerinin Maliki fıkhını diğer mezheplerle karşılaştırmalı olarak ele almalarıdır. 

Örneğin, el-Kadi Abdü'l-Vehhab ve el-Kadi İsmail kitaplarında bu metodu 

kullanmışlardır. 

Irak Ekolünün Önde Gelen Takipçileri 

1. Abdurrahman b. Mehdi b. Hassan el-Basri: Künyesi Ebu Saidtir. el-Hammad 

ve es-Süfyan'ın talebelerinden ders aldı. Sonra İmam-ı Malik'i takip etti ve ondan hadis 

öğrendi. Kendisinden İbn Vehb, İbn Hanbel, İbnu'l-Medini ve Ebu Sevr rivayette 

bulundu. İmam eş- Şafii hadis konusunda ona müracaat ederdi. el-Buhari ve Müslim 

eserlerinde ondan rivayette bulunmuşlardır. Hicri 198 de Basra'da vefat etti.
49

 

2. İsmail b. İshak b. İsmail b. Hammad b. Zeyd b. Dirhem: Künyesi Ebu İshaktır. 

Muhammed b. Abdullah el-Ensari, Müslim b. İbrahim el-Ferahidi, Abdullah b. Seleme 

el-Ka'nebi ve Ali b. el-Medini'den ders aldı. Kendisinden Musa b. Harun el-Hafız, 

Abdullah b. Ahmed b. Hanbel, ebu'l-Kasım el-Bagavi ve Ebu'l-Fadl Raheveyh rivayette 

bulundu. Hicri 282 senesinde vefat etti.
50

 

                                                           
48

  Şihabuddin et- Tilimsani, a.g.e, c.1, s.242. 
49

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.144; Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.87. 
50

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.303; el-Bağdadi, a.g.e., c. 6, s.284. 



 

 

26 

 

3. İbnu'l-Kassar: Tam adı Ali b. Ömer b. Ahmed tir. Ebu İshak eş-Şirazi'ye göre 

el-Ebheri' den fıkıh dersi aldı. Ebu'l-Hasan Ali b. Mufaddal el-Samiri'den rivayette 

bulundu. İbn Nasr, İbn Amrus ve Ebuzer el-Herevi ondan fıkıh öğrendi. Hicri 378 veya 

398 senesinde vefat etti.
51

 

4. Abdu'l-Vehhab b. Nasr el-Bağdadi el-Maliki: Künyesi Ebu Muhammeddir. 

Maliki mezhep imamlarından biridir. Ebu Abdillah el-Askeri, Ebu Hafs b. Şahin ve el-

Ebheri'den sema yolu ile hadis aldı. el-Ebheri hadis rivayetinde ona icazet verdi. el-

Ebheri'nin el-Kassar, el-Cellab gibi büyük talebelerinden fıkıh dersi gördü. Kendisi İbn 

Amrus, Ebu Fadl Müslim ed- Dimeşki'ye fıkıh okuttu. Kendisinden içlerinde Abdu'l-

Hak b. Harun, Ebu Bekr el- Hatib el-Kadi İbnu'ş-Şemma' el-Ğafiki el-Endelüsi gibi 

âlimlerin bulunduğu bir grup hadis nakletti. Hicri 421 senesinde vefat etti.
52

 

Bu şekilde Irak ekolü, hicri beşinci asrın ortalarına kadar Maliki mezhebini 

Hanefi ve Şafii mezheplerine karşı sıkı bir rekabet anlayışı içersinde savunma ve 

mücadele çabası içinde oldu. 

Irak ekolü sonraki dönemlerde varlığını sürdürememiş ve tamamen ortadan 

kalkmıştır. el-Kadi İyaz şöyle der: "Bağdat ekolünün, el- Fadıl b. Abdüs'un vefatından 

sonra hicri dört yüz elli senelerinde faaliyeti kesildi ve dört yüz doksandan sonra İbn 

Salih'in vefatıyla da tamamen ortadan kalktı."
53

 

Zikredilen ekolleri anlatmamızın sebebi bu alandaki bütün ekolleri, onların 

tarihlerini temsilcilerini ve faaliyetlerini teorik bir çalışmayla ortaya koymak değildir. 

Asıl hedef ekoller arasındaki anlaşmazlık sebeplerini ve anlaşmazlığın nerelerden 

kaynaklandığını, genel olarak anlaştıkları ve birbirlerinden ayrıldıkları hususları ve 

özellikle üzerinde anlaşamadıkları konuları, uygulamaya yönelik pratikler üzerinde 

çalışarak ortaya çıkarmaktır. Buraya kadar anlatılanlar bütün çeşitleri ve sebepleri ile 

ekoller arasındaki ihtilafın ne olduğunun bilinmesine yardımcı olmak ve konuya uygun 

zemin hazırlamak içindir. Her ne kadar üzerinde anlaşmazlık yaşanan konular 

çoğunlukla fıkıh pratiği ile ilgili olsa da fıkıh uygulamalarıyla fıkıh usulünü birbirinden 

kopuk düşünmek mümkün değildir. 

 

 

                                                           
51

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.489; İbn Ferhun, a.g.e., c.1, s.113. 
52

  İbn Ferhun, a.g.e., c.1, s.96; Muhammed b. Mahluf, a.g.e., c.1, s.154. 
53

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.6. 



 

 

27 

 

Değerlendirme 

Sözkonusu ekollerle ilgili tarihi süreçleri her bir ekolün hususiyetini ve ayırıcı 

vasfını açıklamak suretiyle özet olarak anlattıktan sonra şu sonuca ulaşabiliriz. 

Adı geçen ekoller her ne kadar birbirleri ile anlaşamamış, birbirinin uzağına 

düşmüş olsa da işin sonunda onları Maliki mezhebi biraraya getirmiştir. Hepsi Maliki 

mezhebine hizmet etmek için çaba göstermiş ve bu sayede Maliki mezhebi kurularak 

istikrara kavuşmuş ve günümüze kadar varlığını sürdürebilmiştir. 

Irak ekolü Malikilerin usul ekolü olarak kabul edilir. Maliki usulü fıkıhı Irak 

ekolü sayesinde kurulmuş ve sağlamlaştırılmıştır. Bunun en önemli kanıtı İbn'ul-Kassar' 

ın usulü fıkıh alanında yazdığı "Mukaddime fi Usuli'-Fıkh" adlı eseridir. Diğer 

ekollerden bu sahada eser yazanlar Irak ekolünden etkilenmişlerdir. Örneğin el-Baci'nin 

eserleri Irak ekolü metoduna göre yazılmıştır.  

Maliki usul düşüncesi Irak ekolünde ortaya çıkmıştır. Bunun sebebi hüküm 

çıkarmaya, tartışmaya, delil getirmeye verdikleri önemdir.  

Maliki mezhebinde usul ekolleri iki tanedir. Birincisi ırak ekolü ile temsil edilen 

akıl ekolü, ikincisi ise diğer ekollerin tamamında görülen nakil ekolüdür.  

Maliki mezhebinin ekollere ayrılmasının temel sebebi İmam-ı Malik'in ilmi 

şahsiyetidir. Çünkü İmam-ı Malik, fıkhı ve hadisi kendisinde toplamıştır. Takipçilerinin 

bir kısmı fıkhını bir kısmı hadisini ele alarak farklı tarzlarda ondan etkilenmişlerdir. 

Her ekolün diğerinden ayrıldığı kendine has özel yöntemi bulunmaktadır. 

Mısır ekolü bu ekollerin başında gelir ve temeli kabul edilir. Bunun nedeni 

onların İmam-ı Malik'in görüşlerine sıkı sıkıya bağlı olmaları ve temsilcilerinin İmam-ı 

Malik'ten uzun süre ayrılmamış olmalarıdır. 

Malikilerde fıkıh usulünün ortaya çıkışını, geçirdiği aşamaları ve usul fikrinin 

nasıl gelişerek ekollere ayrıldığını öğrendikten sonra bu usulün doğası ve özellikleri 

hakkında bilgi vermek gerekir. 

Bundan sonraki bölümlerde usul çalışması, usul bilgisi ve usul ihtilafları 

üzerinde durulacaktır. 

 

 

 



 

 

28 

 

1.3. Malikî Mezhebinin Usulü ve Özellikleri 

1.3.1. Malikî Mezhebinin Usulü 

1.3.1.1. Genel Usul Esasları 

Araştırmamızın giriş bölümünde İmam-ı Malik'in usulü problemi ele alınmış ve 

buradan şu sonuca ulaşılmıştı. İmam-ı Malik'in mezhebini üzerine inşa ettiği belli bir 

usul metni bulunmamaktadır. Ancak çok az yerde bu konuda izahat getirmiştir. 

Takipçileri onun günümüze ulaşan usul bilgisini fetvalarından çıkarmışlardır. 

Maliki mezhebinin usulü bazı küçük farklılıklar hariç diğer üç mezhebin 

görüşlerinin dayandığı usulün aynısıdır. el-Kadi İyaz İmam-ı Malik'in usulüne ait 

ifadesinde şöyle der: "Sen bu mezhep imamlarının tartışmalarına ilk baktığında, onların 

fıkhi konulardaki içtihatları ve dayandıkları deliller üzerine durup düşündüğünde İmam- 

Malik'in bu konularda gerek Kuran-ı Kerim ayetlerinden delil getirmesinde, gerek 

hadisleri ele almasında, bunun yanı sıra kıyasa ve fıkhın diğer kaynaklarına 

yönelmesinde diğer bir çok güvenilir fıkıh imamlarının yapmadığı, Medine ulemasından 

farklı, sistemli bir metoda sahip olduğunu görürsün."
54

 Maliki âlimleri bu usul esaslarını 

bir araya getirmiş, el-Karafi de bunların sayısını on dokuzla sınırlandırmıştır.  

Bu esaslar şunlardır: 

Kitap, Sünnet, icma, Medine ulemasının icması, kıyas, sahabe kavli, mesalih-i 

mürsele, istıshab, asli beraat, araştırma, faydalar, sedd-ü zerai', istihsan, istidlal, daha 

hafif olanı tercih, suçsuzluk, kufe ulemasını icması, ehli beytin icması, dört halifenin 

icması.
55

   

İbnu'l-Meşşat'a göre bu esaslar on yedidir. Genel manada Kuran-ı Kerim'in zahir 

metni, Kur'an'nın mefhumu muhalifi, Kur'an'ın metninden anlaşılan ilk mana, hükmün 

gerekçesi olan sebep, Kur'an için uygulanan beş esas sünnet için de geçerlidir. İcma, 

kıyas, Medine uygulaması, sahabe kavli, istihsan, seddü'z-zerai', anlaşmazlık yerlerini 

gözetmek.
56

 

                                                           
54

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.22. 
55

  Şihabuddin Ebu'l-Abbas Ahmed b. İdris el-Karafi, Şerhu Tenkihu'l-Fusul fi İhtisari'-Mahsul, Daru'l-

Fikr li't-Tıbaa ve'n-Neşr, 1425/2004, s. 450; el-Abbas Ahmed b. İdris es-Sanhaci el-Karafi, el-Furuk, 

Tahkik, Halil el-Mansur, Daru'l-Kütübü'l-İlmiyye, Beyrut, 1418/1998, c.1, s. 231. 
56

  Muhammed b. Hasan el-Meşşat, el-Cevahiru's-Seniyye fi Beyani Edilleti Alimi'l-Medine, Tahkik 

Abdulvehhab İbrahim, Daru'l-Mağrib el-İslami, Birinci Baskı, 1406/1986. 



 

 

29 

 

et-Tesûlî, başkasından nakilde bulunarak bu esasların sayısının on altı olduğunu 

zikreder. Genel manada Kur'a'nın metni ve zahiri, kitabın delili yani mefhumu muhalif, 

diğer bir esas olarak Kur'an'dan anlaşılan ilk mana, Kur'a'nın uyarısı, Kur'an için 

uygulanan beş esas sünnet için de geçerlidir ki, bu şekilde on esas tamam olur. Sonra; 

icma, kıyas, Medine uygulaması, sahabe kavli, istihsan, seddü'z-zerai' gelir.
57

 

Bazı çağdaş âlimler bu delilleri on dörtle sınırlar. Bunlar; Kitap, sünnet, icma, 

kıyas, Medine uygulaması, mesalih-i mürsele, istihsan, sedd-ü zerai, şer-u men kablena, 

sahabe kavli, hilafı gözetme, istidlal, faydalar ve istıshab' tır. 
58

 

 Bizim tercih ettiğimiz görüş el-Karafi'nin görüşüdür. Zira diğerlerinin ayrı kabul 

ettiği bazı deliller Kitap ve sünnete bağlı delillerdir. Onları kendi başlarına müstakil 

delil kabul etmek uygun olmaz. Buradaki farklılık kelimelerden kaynaklanmaktadır. Bu 

bir çalışma ürünü olmayıp kavram ve isim farklılığından başka bir şey değildir.  

1.3.1.2. Malikîlere Ait Usul Esasları 

Bazı usul kaideleri vardır ki bunları sadece Malikiler kullanmış diğerleri 

kullanmamışlardır. Yine bazı usul kaideleri vardır ki, bunları Malikilerle beraber diğer 

mezhepler de kullanmışlardır. Ancak Malikiler bu delilleri diğerlerinden daha fazla 

kullandıklarından bunlar Malikilere ait deliller olarak kabul edilmiştir. Ayrıca bazı 

ayrıntılı usul kaideleri vardır ki, bunları sadece Malikiler kullanmışlardır. Bunun sebebi 

bu mezhebin usulünün verimliliği, yaşamsallığı ve kaidelerinin çok oluşudur. 

Muhammed Ebu Zehra şöyle der: " Bu mezhebin delillerinin fazlalığı onun kıymetini 

alçaltmaz aksine yükseltir. Mezhebe sıkıntı vermez,  uygulama kolaylığı getirir." 
59

  

Maliki mezhebinin diğer mezheplerin usulünden ayrıldığı noktalar: 

1. Medine Halkının Uygulaması 

Medine halkının uygulaması Malikilerin en fazla tanındığı usul kaidesidir. Söz 

konusu usul kaidesinin sınırları konusunda Malikilerle diğer mezhepler arasında 

tartışmalar olduğu kadar Malikiler arasında da olmuştur.  Araştırmamızın kapsamı 

dâhilinde olmadığından ve gereksiz yere konunun uzamasına sebebiyet vereceğinden 

zikredilen kaide ve içerdiği anlam üzerinde detaylı durmuyoruz. Ancak kaidenin anlamı 

                                                           
57

  Ebu'l-Hasen Ali b. Abdisselam et-Tesuli, el-Behcetü fi Şerhi't-Tuhfeti, Tahkik, Muammed 

Abdulkadir Şahin, Daru'l-Kütübü'l-İlmiyye Lüban, H. 1418/m.1998, Birinci Bakı, c.2, s.219. 
58

  Fadiğa Musa, Usulü Fıkhi Malik ve Edilletühü'l-Akliyye, Daru't-Tedmüriyye, Birinci Baskı,  

1428/2007, s.341. 
59

  Muhammed Ebu Zehra, a.g.e., s. 479. 



 

 

30 

 

üzerinde özetle şunları söyleyebiliriz. Uygulama iki çeşittir. Birincisi nakle ve Hz. 

Peygamber'in uygulamasına dayanır.  İkincisi içtihada dayanır. Biricisi ittifakla delil 

kabul edilmiştir. İkincisi üzerine farklı görüşler ileri sürülmüştür. İmam-ı Malik Medine 

halkının uygulamasını kesin bilgi saymış ve onu dini hükümlerin elde edilmesi yolunda 

delil kabul etmiştir. İmam-ı Malik şöyle der:" Tabiinden bazı ilim ehli kendilerine 

başkalarından bilgi ulaştığı halde bazı olaylarla ilgili farklı şeyler söyleyip, biz bu 

söylediklerinizden habersiz değiliz ancak tatbikat bu söylediklerinizden farklı olmuştur, 

der."
60

 Yine İbnu'l-Kasım,"İmam-ı Malik'in Medine uygulamasını hadisten daha kuvveti 

kabul ettiğini gördüm."der.
61

 Söz konusu delili diğer mezhepler kabul etmezken Maliki 

ulamasının çoğunluğu tartışmasız delil olarak kabul etmiş ancak bazı kısımlarında farklı 

görüşler ileri sürmüşlerdir. Malikilerce Medine uygulaması haber-i vahidin önünde 

değerlendirilmiştir.
62

  

2.  Seddü'z-Zerâî' 

Malikilerin tanındığı diğer bir usul prensibi ise Seddü'z-Zerâî prensibidir. 

Meşhur olan budur. Ancak biraz incelenip araştırıldığında bu prensibin diğer mezhepler 

tarafından da kullanıldığı görülür. el-Karafi
63

 bu usul kaidesinin en çok Malikilerce 

kullanıldığını vurgular ve Seddü'z-Zerai'yi şu şekilde tarif eder: "Seddü'z-Zerai: Belli 

bir şeyin yararına kullanılan araçtır. Kötülüğe vesile olacak bir maddeyi onu korumak 

maksadıyla ondan uzaklaştırmaktır."
64

 Yani bu iş aslında yasak bir tasarruf olmayıp, 

taşıdığı bir sebepten dolayı yasaklanmış bir fiile götüreceğinden dolayı yasaklanmıştır. 

Aslında bu prensibi genel manada bütün mezhepler kullanmıştır. Onlar ile Malikiler 

arasındaki fark bu kaidenin ayrıntılarındadır.  

3. Hilafı Gözetme (Muraatu'l-Hilaf) 

Hilafı gözetme prensibi müçtehidin kendi muhalifinin delilinden yararlanarak 

yeni bir delile ulaşmasıdır.
65

 Malikiler bu delili aralarında ihtilaf olan konularda 

                                                           
60

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.11. 
61

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.11. 
62

  Ebu'l-Hasen Ali b. Ömer el-Bağdadi İbnu'l-Kassar, Mukaddimetu İbnu'l-Kassar, Tahkik Mustafa 

Mahdum, Daru'l-Muallimeti li'n-Neşr ve't-Tevzi', Birinci Baskı, 1420/1999, s. 226-227; el-Karafi, 

a.g.e., s.262; Ebu'l-Velid el-Baci, İhkamu'l-Fusul fi Ahkami'l-Usul, Tahkik Abdulmecid et-Türki, 

Daru'l-Mağrib el-İslami, Birinci Baskı, 1407/1987, s. 486; Tacuddin Ebu'n-Nasr Abdulvehhab b. Ali 

b. Abdi'l-Kafi es-Subki, Refu'l-Hicab An Muhtasarı İbni'-Hacib, Tahkik:Ali Muhammed Muavviz-

Adil ahmed Abdu'l-Mevcud, Alemu'l-Kütüb, Beyrut, Birinci Baskı, 1419/1999,  c.2, s. 193. 
63

  Ebu'l-Velid el-Baci, a.g.e., s.353; el -Karafi, a.g.e., c.2, s.59; eş-Şatıbi, a.g.e., c.5, s.182. 
64

  Ebu'l-Velid el-Baci, a.g.e., s.352. 
65

  Hudûd b. Arafe, a.g.e., c.1, s.367; eş-Şatıbi, a.g.e., c.5, s.188; el-Meşşat, a.g.e., s.235. 



 

 

31 

 

kullanmışlardır. Bundan maksat farklı görüşleri bir araya getirmek ve birbirine 

yaklaştırmaktır. Müçtehidin kendi delillerini bir şekilde terk ederek karşıt görüşteki 

kimsenin delilini kabul etmesidir. Bununla arzulanan "el-Huruç Mine'l-Hilaf" kuralı 

olarak isimlendirilen müçtehidin delilini bütünüyle terk etmesi değil, çoğunlukla deliller 

arasındaki ortak noktayı bulma çabasıdır. 

İbn Rüşd şöyle der:"İmam- Malik'in takip ettiği usul kaidelerinden biri de 

"İhtilafı Nazarı Dikkate Alma" delilidir."
66
  el-Lahmi ve el-Kadi İyaz

67
 gibi bazı Maliki 

alimleri bu usul kaidesini kabul etmemiş ve kullanmamışlardır. Bazı Maliki âlimleri ise 

sadece ihtiyaç halinde kullanmışlar
68

 bazıları ise eş-Şatıbi'nin belirttiği gibi "İstihsan" 

delili içerisinde değerlendirmişlerdir.
69

 

4.  el-Masalihu'l-Mürsele 

Bu delil de Malikilerin kullandıkları ve şöhret buldukları bir usul kaidesidir. 

Bazı Maliki âlimleri bu delilin sadece Malikilere ait olduğu görüşünü kabul etmez. el-

Karafi şöyle der:"Masalihi'l-Mürsele'nin sadece Malikilere has bir delil olduğu anlatılır. 

Durum böyle değildir. Bütün mezhepler bunu bir usul kaidesi olarak kullanmışlardır."
70

 

Bazı âlimler ise Malikilere has olduğunu söylemişlerdir. İbnu'l-Arabî şöyle der:" 

Maslahat, mezhep âlimleri içinde sadece İmam-ı Malik'in kullandığı usul kaidelerinin 

beşincisidir. Ancak diğer mezheplerden bazı âlimler de bu delile uygun hareket 

etmişlerdir."
71

  

Zikredilen usul kaidesinin kullanılması ile ilgili olarak bazı şartlar ileri 

sürülmüştür. Maliki mezhebi içersinde mesalihi mürsele delilinin kullanılma şartlarında 

anlaşmazlık olsa da bu sadece lafızla ilgilidir. Çünkü onlar sözkonusu delilin varlığı 

üzerinde değil, uygulanması ve uygulanma alanının sınırları üzerinde tartışmışlardır. 

Diğer mezhepleri inceleyen bir kimse onların da maslahatı kullandıklarını görür. Söz 

                                                           
66

  Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmet b. Rüşd el-Kurtubi, el-Mukaddematü'l-Mumehhedat, Tahkik: Dr. 

Muhammed Hacı, Daru'l-Mağrib el-İslami, Beyrut, Birinci Baskı, 1408/1988, c.1, s.172. 
67

  Ahmed b. Yahya el-Venşerisi, İzahu'l-Mesalik ilâ Kavaidi'l-İmam Ebi Abdillah Malik, Tahkik: es-

Saddak Abdurrahman el-Ğurbani, Dar-u İbn Hazm, Birinci Baskı, 1427/2006, s.66. 
68

  Abdurrahman b. Muhammed b. Asker Şihabuddin el-Bağdadi el-Maliki, İrşadu's-Salik ilâ Eşrefi'l-

Mesalik fi Fıkhi'l-İmam Malik, eş-Şeriketü'l-İfrikyye li't-Tıbaati ve'n-Neşr, Birinci Baskı, s.6. 
69

  Ebu İshak İbrahim b. Musa el-Lahmi eş-Şatıbi, el-İ'tısam, Tahkik: el-Meşhur Hasan Al-i Süleyman, 

Mektebetü't-Tevhid, c.3, s.76. 
70

  Şihabuddin Ebu'l-Abbas Ahmed b. İdris el-Karafi, Nefaisü'l-Usul fi Şerhi'l-Mahsul, Tahkik:Adil 

ahmed Abdülmevcud-Ali Muhammed Muavvız, Mektebetü Nizar Mustafa el-Baz, Birinci Baskı, 

1416/ 1995, c.9, s.4090. 
71

  el-Kadi Muhammed b. Abdullah Ebu Bekr b. el-Arabi el-Muafiri el-İşbili el-Maliki, el-Kabs fi Şerhi 

Muvatta Malik b. Enes, Tahkik: Dr.Muhammed Abdullah Veled Kerim, Daru'l-Mağrib el-İslami, 

Birinci baskı, 1992, c.1, s.683. 



 

 

32 

 

konusu delil de sadece Malikilere ait bir delil değildir. Ancak Malikiler mesalihi 

mürsele delilini diğer mezheplere göre daha fazla kullanmışlardır. 

Burada zikredilen usul kaideleri sadece Malikilerin kullandığı bağımsız usul 

kaideleridir. Öyle ki, Malikî âlimleri bu özel kaideler sayesinde yeni olaylar ve 

durumlar karşısında fıhi hükümler ortaya koyabilmiştir. Bunların dışında yine 

Malikilerin birçok fıkıh problemlerinde kullandıkları ayrıntılı usul kaideleri de vardır.  

Bunlardan bazıları şunlardır: 

Kıyas yaparken tali bir hususu diğer bir konu için asıl kabul etmek. Malikiler bu 

içtihat şekli ile diğer mezheplerden ayrılmışlardır. İbn Rüşd şöyle der: " Eğer fıkha ait 

tali bir konunun hükmü biliniyorsa bu hüküm asıl olur ve ondan çıkarılan başka bir 

sebebe bağlı olarak üzerine kıyas yapmak caizdir. Bu konuda İmam-ı Malik ve 

arkadaşları ortak görüş içerisindedir."
72

    

1.3.2. Malikîlerde Usul Düşüncesi ve Özellikleri 

1.3.2.1. Malikîlerde Usul Esaslarında İhtilaf Sebepleri 

Usul ihtilafları fıkhi uygulamalardaki ihtilaflara göre çok daha fazladır. Çünkü 

usul fıkhın üzerine inşa edildiği temeli teşkil eder. O nedenle usule daha fazla önem 

vermek, üzerinde hassasiyetle durmak ve ihtilaf sebeplerini öğrenmek gerekir. Çünkü 

usuldeki ihtilafın sebebi öğrenilerek mezhep imamlarının delillerinin kaynağı ve kuralı 

anlaşılabilir ve bu şekilde onların içtihatlarını birbirine yaklaştırmak ve aralarını cem 

etmek mümkün olur.  

Usul ihtilafının sebepleri olarak şunları sayabiliriz: 

1. İmam-ı Malik'e ait kaynak metinleri anlamada ve usul kaidesine ulaşmak için 

yapılan yorumlarda anlayış farklılığı.  

Maliki âlimleri bu mezhebin usulüne ait kuralları belirlemek, fıkhi konularda 

verilmiş hükümleri ortaya çıkarmak, yeni hukuki sorunlar ve olaylar karşısında hükme 

ulaşmak için İmam-ı Malik'in fetvalarına yönelmişler, bununla birlikte İmam-ı Malik'in 

üzerine mezhebini kurduğu usulü belirlemede ihtilafa düşmüşlerdir. Şöyle ki, bir 

konuda İmam-ı Malik'in içtihadının sınırlarını belirlemede anlaşmazlığa düşerek; 

buradaki yasağın, yasak edilen şeyin kötü olduğunu da gösterip göstermeyeceği 

hususunu anlayamadıklarından belli bir konuda İmam-ı Malik'e ait iki içtihat olduğunu 

                                                           
72

  İbn Rüşd, a.g.e., c.1, s.38. 



 

 

33 

 

söylemişlerdir. İbnü'l-Arabi "el-Mahsul" adlı eserinde buna şöyle cevap verir:" Maliki 

usulcüleri İmam-ı Malik'i tanıyamamışlardır. Yukarıda açıklaması geçtiği gibi bir 

konuda İmam'ın iki içtihadı olduğunu söylemişlerdir. Hâlbuki doğrusu şudur: Yasak iki 

çeşittir. Birincisi, yasaklanan şeyin bizatihi kendisi ile ilgili yasaklanması, ikincisi; 

yasaklanan şeyin başka bir nedene bağlı olarak yasaklanması. Eğer yasaklanan şeyin 

bizatihi kendisi ile ilgili yasaklanması söz konusu ise yasaklanan şey batıldır. Eğer 

yasaklanan şey başka bir şeye bağlı olarak yasaklanmışsa bu konuda ihtilaf olmakla 

birlikte hâkim olan görüş onun batıl olmadığıdır. Yasağın kesin haram olması meselesi 

bir usul tartışmasıdır. Buradaki delil ile bir şeyin yapılmasını farz kılan delil arasında 

fark yoktur."
73

 

2. İmam-ı Malik'in üzerine mezhebini inşa ettiği usul kaidelerinin yazıya 

geçirilmemiş olması. 

Birinci bölümde İmam-ı Malik'e ait yazılı usul kuralları bulunmadığını ve bizzat 

kendisinin de usul kaidesi yazmadığını belirtmiştik. O bazı konularda usul kaidelerine 

işaret ederken bazı konularda buna hiç temas etmemiştir. Bu durum ondan sonra gelen 

Maliki âlimlerinin anlaşmazlığa düşmesinin sebebi olmuştur.
74

 

3. Mezhepteki müçtehit sayısının fazlalığı. 

Mezhepte el-Lahmi, İbn Abdi'l-Ber, el-Baci, el-Kurtubi ve diğerleri gibi çok 

sayıda müçtehidin bulunması usul kurallarının çeşitlenmesine ve anlaşmazlıkların 

çıkmasına sebep olmuştur. Bunlar farklı yerlerde birbirlerinden farklı çok sayıda hüküm 

vermiş, içtihatta bulunmuş, hüküm çıkarmaya çalışmış ve fetvalar vermişlerdir. 

4. İmam-ı Malik'in usul metodu. 

İmam-ı Malik diğer mezhep imamlarından kendine has usul metoduyla ayrılır. 

İmam-ı Malik hem aklı hem de nakli bir arada kullanmıştır. Bu da kendisine uyulması 

için bir neden teşkil etmiştir. Takipçilerinin bir kısmı nakli esas alırken bir kısmı ise aklı 

esas almıştır. Medine halkının uygulaması bu konunun tipik örneğidir.  Medine uleması 

bir konuda hadisi öncelikli görürken, Mısır uleması Medine halkının uygulamasını 

öncelikli görmüştür. 

                                                           
73

  el-Kadi Ebu Bekr b. el-Arabi el-Muafiri el-Maliki, el-Mahsul li İbni'l-Arabi, Tahkik: Hüseyin Ali el-

Yederi, Daru'l-Beyarık, Ürdün, Birinci Baskı, 1420/1999, s. 71. 
74

  Hatem Bay, et-Tahkik fi Mesaili Usuli'l-Fıkh Elleti İhtelefe Fiha en-Naklü Ani'l-İmam Malik b. Enes, 

Mecelletü'l-Va'yi'l-İslami, Kuveyt, Birinci Baskı, 1432/ 2011, s.88. 



 

 

34 

 

5. Maliki mezhebinin geniş bir coğrafyada yayılması ve çok sayıda kollara 

ayrılması. 

Bu hususiyet de Malikiler arasındaki ihtilaf sebeplerinden birisidir. Her bir bölge 

kendilerinden nakledilenlerle ayrı bir hususiyet kazanmış, mezhep Irak, Mısır, Mağrib 

ve Endülüs'te yayılmıştır.
75

   

6. Bir problemle ilgili İmam-ı Malik'ten gelen görüşlerin birden fazla olması. 

İmam-ı Malik'ten gelen farklı görüşler onun içtihadını değiştirmiş olmasına bağlı 

bir durumdur. Ancak kendisinde sonra gelen mezhep imamları bu problemle ilgili 

birbirlerinden farklı düşünmüşlerdir. Bu konuda el-Kadi İyaz'ın sözü şu şekildedir: 

"Denilir ki, İbnü'l-Kasım ve Eşheb İmam-ı Malik'in bir mesele hakkında görüşü 

sebebiyle anlaşmazlığa düşmüşler. Her biri diğerinin görüşünün kabul etmeyerek, 

İmam-ı Malik'in böyle söylemediği üzerine yemin etmişler. Nihayet bu durumu İbn 

Vehb'e sormuşlar. İbn Vehb onlara şöyle cevap vermiş: "Her iki içtihadın sahibi İmam-ı 

Maliktir. Onun bu konuda iki görüşü vardır, "diyerek her ikisinin yeminlerin de haklı 

olduklarını söylemiştir."
76

 

Yine rivayette bulunan kişinin uygulaması ile rivayetinin çelişmesi bu çeşit bir 

ihtilaf durumudur. Burada da İmam-ı Malik'in iki ayrı görüşü olduğu söylenebilir. 

İbnü'l-Arabi şöyle der:" Bir müçtehit rivayet ettiği hadise aykırı fetva verir veya hadisi 

reddederse Ebu Hanife, el-Kadi İyaz ve İmam-ı Malik'ten nakledilen bir görüşe göre 

hadis geçersiz kabul edilir. Çünkü ya hadisle ilgili bir şüphe söz konusudur ya da 

ravinin rivayet ettiği hadisin hükmünü ortadan kaldıran başka bir hadis işitmiş olma 

ihtimali vardır. Bunun dışında bir şey anlaşılmaz. eş-Şafii ve İmam-ı Malik'ten diğer bir 

görüşüne göre hadis müçtehidin fetvasından önce gelir. Doğrusu da budur."
77

 

7. Hüküm çıkarma yollarının çeşitliliği. 

Maliki âlimlerinin fıkhın uygulama ile ilgili konularında usul kurallarını ortaya 

çıkarmada gösterdikleri gayret ve çabalar fıkıh usulünde ihtilafa sebep olmuştur. Bazı 

usul problemleri doğrudan İmam-ı Malik'e nispet edilmiş, bu konuda ondan herhangi bir 

görüş nakledilmemiştir. Buna karşın Maliki âlimlerinin fıkhın tali konuları üzerinde 

İmam-ı Malik'in sözlerini araştırarak yaptıkları içtihatlar ve sonuca ulaşma çabaları 

                                                           
75

  Abdülaziz Salih el-Huleyfi, el-İhtilafu'l-Fıkhi fi'l-Mezbil'l-Maliki Mustalahatuhu Esbabuhu, Birinci 

Baskı, 1414/1993, s.237. 
76

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.160. 
77

  İbnü'l-Arabî, a.g.e., s. 89. 



 

 

35 

 

bulunmaktadır. Mesela; "Emir bir kere için mi geçerlidir yoksa tekrarı da kapsar mı?" 

Aynı şekilde; "Emir fevri midir, yoksa daha sonra da yerine getirilebilir mi?" 

problemleri bu tarz problemlerdir. Malikiler bu konularda farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. İbn Abdi'l-Ber şöyle der: "Bu mesele ile ilgili olarak İmam-ı Malik'in bir 

cevabı bulunmamaktadır."
78

 Bunu delili İbnü'l-Kassar'ın "Emir hemen mi yerine 

getirilmelidir, yoksa yavaş hareket edilebilir mi?" problemini naklederken yaptığı 

uygulamadır. Ona göre bu konuda İmam- Malik'ten gelen bir görüş yoktur. Ancak 

kendisi bu konuda bir yol izler ve bu yaptığı uygulama Malikilere nispet edilir. Bu usul 

kaidesi fıkhın uygulamaya yönelik konularında delil olarak kullanılır. Örneğin hac 

ibadetinin farz oluşu fevri mi yoksa ömri mi meselesinde olduğu gibi. 

Meseleyi izah sadedinde İbnü'l-Kassar'ın görüşünü nakletmek gerekir. O şöyle 

diyor: " Bu konuda İmam-ı Malik'ten bir açıklama bulunmamaktadır. Fakat onun 

anlayışı haccın farz olmasının fevri olduğunu gösteriyor. Çünkü emir lafzı onu 

gerektirir." 
79

 

1.3.2.2. Malikî Usulünün Özellikleri 

Maliki usulü diğer mezheplerin usulünden birçok özellikleri bakımından ayrılır. 

Bu özellikler mezhebi olaylar ve hukuki sorunlar karşısında daha esnek ve daha dinamik 

olmasını sağladığı kabul edilir. Mezhebin kendine has usul özelliklerini şu şekilde 

belirleyebiliriz. 

1. Usul Kaidelerinin Fazlalığı 

Maliki mezhebi usul kurallarının ve kaynaklarının fazlalığı ile dikkat çeker. 

Muhammed Ebu Zehra şöyle der: “Usul kurallarına gelince; Maliki mezhebi diğer 

mezheplere göre usul kuralları en fazla olan mezheptir." 
80

 Bu özellik maliki mezhebin 

sahip olduğu iyi yönlerinden birisidir. Çünkü bu özellik sayesinde müçtehit aradığını 

bulur ve sorunla ilgili daha çok delile ulaşabilir. Örneğin günümüz fıkıhçılarının 

tamamının yararlandığı Mesalih-i Mürsele ve diğerleri bu mezhebi ayrıcalıklı 

kılmaktadır. Maliki mezhebi ile diğer mezhepleri karşılaştırdığımızda usul kaideleri bu 

kadar fazla hiçbir mezhep bulamayız. 

                                                           
78

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdillah b. Muhammed b. Abdi'l-Ber b. Asım en-Nemri el-Kurtubi, et-Temhid 

Lima fi'l-Muvatta Mine'l-Maani ve'l-Esanid, Tahkik: Mustafa b. Ahmet el-Alevi-Muhammed 

Abdü'l-Kebir el-Bekri, Vizaretu Umumi'l-Evkaf ve'ş-Şuuni'l-İslamiyye, el-Mağrib, H. 1387, c. 16, 

s.163. 
79

  İbnü'l-Kassar, a.g.e., s.288-289. 
80

  Muhammed Ebu Zehra, a.g.e., s. 478. 



 

 

36 

 

2.  Bazı Usul Kaidelerinin Uygulanma Alanının Genişliği 

Bundan şunu kastediyoruz. Malikiler bazı usul kaidelerini birçok alanda 

kullanmışlardır. Örneğin, örf kuralından diğerlerine göre daha geniş alanda istifade 

etmişlerdir. Bunun yanı sıra Malikiler bazı usul kaideleriyle kendilerini sınırlamamışlar 

aksine bütün usulü fıkıh esaslarından yararlanıp onları içtihatlarında kullanmışlardır. 

Muhammed Ebu Zehra der ki, "Maliki fıkhı örfü temel bir usul kaidesi olarak ele 

almıştır... Hatta bu konuda biraz aşırıya kaçtıkları söylenebilir."
81

 Söz konusu özellik 

mezhepte içtihat çeşitliliği, fıkhi ekollerin çokluğu ve müçtehit sayısının fazla olması 

sonucunu doğurmuştur.  

3. Maslahatı Gözetmek 

Maliki mezhebi maslahatı kollaması ve birçok alanda maslahata göre hüküm 

vermesi ile bilinir. Onlar Makasıd-ı Şeriyye'ye önem verir, fetvalarında ve hükme 

ulaşmada maslahatı göz önünde bulundurur ve şeri kaideleri insanların maslahatları ile 

ilişkilendirirler. Mezhebin içtihat usulünde maslahatın etkisi çok açık görülür.
82

 

4. Bazı Usul Kaidelerini Sadece Kendilerinin Kullanması 

Medine halkının uygulaması, Mesalih-i Mürsele, Seddü'z-Zerai' gibi bazı usul 

kaidelerini fıkıh mezhepleri içersinde sadece Malikiler kullanmışlardır. 

5. Maliki Mezhebinin Esneklik ve Yenilenme Kabiliyeti 

Esneklik özelliği, mezhebin maslahata dayanması ve içtihat müessesesini 

kullanmasından kaynaklanır. Dr. Abdülkerim Zeydan şöyle der:" Bu prensipler bize bu 

mezhebin her asırda ve her yerde uygun usul esasları sayesinde üretkenliğini, genişliğini 

ve hüküm çıkarma kabiliyetini gösterir. Özellikle hakkında açık hüküm bulunmayan her 

problemde Maliki fıkhına hâkim olan Mesalih-i Mürsele prensibi mezhebinin ismi ile 

anılır olmuştur."
83

  

1.3.2.3. Usul Bilgisine Ulaşma Yolları 

Araştırmamızın başında İmam-ı Malik'in bütün usul kurallarını içeren bir fıkıh 

usulü kitabının bulunmadığını ancak bazı görüşlerini gerekçesinde bundan bahsettiğini 

bazılarında ise bu bilgilere yer vermediğine değinmiştik. İmam-ı Malik usul bilgisine 

                                                           
81

  Muhammed Ebu Zehra, a.g.e., s. 448. 
82

  İbnü'l-Arabi, a.g.e., c.1, s.683; Muhammed Hammadi et- Timsemani, Menheciyyetü'l-İmam Malik 

el-Usuliyye Hasaiyyetüha ve Asaruha, el-Mutemeru'l-İlmi li Dari'l-Buhus, Dubai, s. 110. 
83

  Abdülkerim Zeydan, el-Medhal li Diraseti'ş-Şeriati'l-İslamiyye, Daru Ömer İbnü'l-Hattab, Mısır, 

s.164. 



 

 

37 

 

talebeleri tarafından sözleri ve içtihatları üzerinde yaptıkları çalışmalar neticesinde 

ulaşmışlardır. Ancak yazılı bir kaynak halinde olmayan söz konusu usul bilgilerini 

ortaya çıkarmak sanıldığı kadar kolay bir iş değildir. Malikiler İmam-ı Malik'in 

sözlerini incelemişler, bu ifadeler içinden mezhebin üzerine kurulduğu en uygun 

prensibi çıkarmışlar ve bu yolla yeni olaylar ve hukuki problemlere çözümler üretmeye 

çalışmışlardır. İbnü'l-Arabî, el-Kabs adlı eserinde, İbnü'l-Kassar, Mukaddime'sinde ve 

Hulûlû
84

 ve diğerleri gibi birçok Maliki âlimi kitaplarında bu konuyla ilgilenmişlerdir. 

İbnü'l-Arabî el-Muvatta ile ilgili şu ifadeleri kullanır: "Bu kitap İslam şeriatı üzerine 

telif edilen ilk ve son kitaptır. Çünkü onun gibi bir kitap daha önce yazılmamıştır. 

İmam-ı Malik bu kitabında fıkhın uygulamaya yönelik konularında takip edilecek usul 

bilgilerine yer vermiş ve usulü fıkhın önemli bir kısmı ile ilgili ikazlarda 

bulunmuştur."
85

 

Çalışmamız neticesinde Maliki mezhebinde usul bilgisini tanımaya götüren iki 

yol olduğunu gördük. Bunlardan birincisi, iyice tetkik ve araştırma yolu, ikincisi temel 

kurallara ve hedeflenen neticeye ulaşma yoludur. 

1. Asıl Üzerinde Tetkik, Araştırma ve Odaklanma Yolu 

Bundan maksat, İmam-ı Malik'in belirlediği usuller üzerinde inceleme ve 

araştırmada bulunmaktır. Asıl üzerine odaklanma yolu İmam-ı Malik'in usulüne 

ulaşmada en hassas ve en güvenilir yoldur. Ancak söz konusu yolla elde edilecek 

bilgiler oldukça sınırlıdır. Çünkü daha öncede belirttiğimiz gibi İmam-ı Malik'in kayıt 

altına alınmış usul bilgisi bulunmamaktadır. Ancak çok az sayıda yazılı usul bilgileri 

elde edilebilmektedir. Bunun örneği İmam-ı Malik'in kendisinden sorulması üzerine 

bazı usul kaidelerini belirtmesidir. Kendisine; "üzerinde görüş birliğine varılmış iş", 

"bize göre", "bizim beldemizde", "ilim ehlinden öğrendim", "bazı ilim ehlini dinledim" 

tabirlerinden maksat nedir diye sorulduğunda şöyle cevap vermiştir. "Kitapta yer alan 

şeylerin çoğu benim görüşümdür. Hayatıma yemin olsun benim görüşüm ne demek. 

Bunlar takva sahibi birden çok ilim ve fazilet ehli kimselerden, kendilerine tabi olunan 

müçtehit imamlardan aldığım, dinlediğim şeylerdir. Sayıları fazla olduğundan onları 

zikretmek yerine onlardan öğrendiklerime "görüşüm" dedim. Eğer onların görüşleri 

                                                           
84

  Maliki usul âlimi olup, asıl adı Ahmet b. Abdurrahman b. Musa b. Abdülhak el- Fayrabi'dir. Hulûlû 

ismiyle şöhret bulmuştur. ed-Dıyau'l-Lami eserinin yazarıdır. Hicri 815-898 yılları arasında 

yaşamıştır. bkz. el-Alam, Hayruddin ez-Zirikli, Beşinci Baskı, Daru'l- İlim li'l-Melayin, Beyrut, 

2002, c.1, s.147. 
85

  İbnü'l-Arabi, a.g.e., c.1, s.75. 



 

 

38 

 

dönemine ulaştıkları Sahabenin görüşleri gibi ise ben de aynı şekilde sahabeye 

yetişenlerin dönemine yetişmiş bulunuyorum. Benim görüşüm benden önceki müçtehit 

imamların ortak görüşüdür. "Üzerinde görüş birliğine varılmış iş" 'e gelince ilim ve 

fıkıh ehlinin üzerine ihtilaf etmedikleri görüştür.  "Bize göre" dediğim şey âlim cahil 

herkesin bildiği, ahkâmın adet olduğu üzere uygulandığı, insanların bizim yanımızda 

ona göre amel ettikleri hususlardır. Aynı şekilde "bizim beldemizde" sözünü bazı ilim 

ehlinin âlimlerin görüşlerinden güzel buldukları şeyler için kullandım. Onlardan hiçbir 

şey duymadığım hususlara gelince bu konularda içtihatta bulundum ve karşılaştığım 

âlimlerin gittikleri yola baktım. Ta ki, söylediğim şey doğru veya onların 

uygulamalarına yakın olsun. Böylece Medine ulemasının izinden dışarı çıkmamış ve 

görüşlerine ters düşmemiş olurum. Bir konuda söylediğim görüş duyduğum şey ile aynı 

değilse ona kendi görüşüm dedim. Ancak bu görüşe ulaşmadan önce sünnete, 

kendilerine uyulan ilim ehlinin uygulamalarına bakarak içtihatta bulundum. Bizde 

kendisi ile amel edilen bir uygulama Resulüllah(s.a.v.)'den ve karşılaştığım Raşit 

imamlardan gelmiştir. Benim burada diğer insanlara sunduğum şeyler onların 

görüşleridir."
86

  

İmam-ı Malik'in açıkça ifade ettiği bir diğer usul kaidesi de Medine ehlinin 

uygulamasıdır. Bu esas amel etmeyi gerektiren bir delil hükmündedir. Bu prensip 

İmam-ı Malik tarafından belirlenmiştir. el-Kadi İyaz'ın Tertibu'l-Medarik adlı eserinde 

bu prensiple ilgili olarak İmam-ı Malik'in Leys b. Sa'd'a yazdığı mektupta şöyle der: " 

Muhakkak insanlar Medine halkını takip ederler. Zira oraya hicret edilmiş, Kuran orada 

nazil olmuş, helaller ve haramlar orada uygulamaya girmiştir. Hz Peygamber(s.a.v.) 

onların arasında iken vahiy geliyor, Kuran ayetlerinin indirilme süreci gerçekleşiyor, 

Hz. Peygamber(s.a.v.) onlara emrediyor, onlar ona itaat ediyor ve sünnetine tabi 

oluyorlardı. Bu durum Hz. Peygamberin(s.a.v.) görevini tamamlayıp Allah(c.c.) katında 

refik-i âlâ'ya irtihal edinceye kadar böyle devam etti. Daha sonra görevi üslenecek 

insanlardan Hz. Peygamber (s.a.v.) 'e en çok tabi olanları iş başına geldi. Dönemlerinde 

bildiklerini uyguladılar. Bilmedikleri konularda ise başkalarına sordular. 

Dönemlerindeki yeni durumlar karşısında ve içtihatlarında elde ettikleri görüşlerin en 

kuvvetlisini uyguladılar. Biri kendilerine muhalefet ettiğinde veya kendi görüşlerinden 

daha üstün ve daha kuvvetli bir görüş ileri sürdüğünde kendi görüşlerini terk edip diğer 

                                                           
86

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik., c.1, s.61. 



 

 

39 

 

görüşe göre amel ettiler. Sonra onlardan sonra gelen Tâbiûn bu yoldan yürüdü ve 

onların sünnetine takip etti. Medine'de bir uygulama görünür ve kendisi ile amel edilir 

bir halde ise hiç kimseyi sahip oldukları bu mirasa aykırı hareket ederken görmedim. 

Zira bu uygulama hiçbir şahsa mal edilemez ve hiçbir kimsenin kendi görüşü olarak 

sunulamaz. Şayet bir bölgenin âlimleri; bu uygulama bizim bölgenin uygulamasıdır, bu 

da bizden öncekilerin uygulamasıdır, diyerek Medine uygulamasını terk etseler, sırf bu 

sebeple liyakatlerini kaybetmiş olurlar ve onlar için caiz olan şey bu nedenle artık caiz 

olmaz." 
87

 

Yine İmam-ı Malik'in belirlediği bu usul kaidesiyle alakalı olarak, hükmün 

genele tatbiki söz konudur. İmam-ı Malik itikâf babında itikafın bütün mescitlerde caiz 

olduğunu söylerken buradan hareket etmiştir. Şöyle der:" Allah (c.c.) bütün Mescitleri 

için genelleme yapmıştır. Onlardan bir kısmını kastetmemiştir."
88

 

2. Temel Kurallara ve Hedeflenen Neticeye Ulaşma Yolu 

Bu yoldan maksat, İmam-ı Malik'in sözlerinden usul prensiplerinin çıkarılma 

yoludur ki, çok fazladır. Ancak açık ve belirgin değildir. Bu yüzden bu konuda 

Malikiler anlaşmazlığa düşmüşlerdir. Maliki ekolleri fıkhın tali konularından usul 

kaidesi çıkarma işinde Hanefilere çok benzer. Malikiler mezhebe ait fıkıh 

uygulamalarını bir araya toplamışlar ve onlar üzerinden usul kaidelerine ulaşmaya 

çalışmışlardır. el-Kadi İyaz Mezhebin usulünü ve usul ayrıntılarını en iyi tespit eden 

kimse olarak bilinir. Onun bu konuda şöyle dediğini görürüz: "Sen bu mezhep 

imamlarının tartışmalarına ilk baktığında; onların fıkhi konulardaki içtihatları ve 

dayandıkları deliller üzerine durup düşündüğünde, İmam- Malik'in bu konularda gerek 

Kuran-ı Kerim ayetlerinden delil getirmesinde, gerek hadisleri ele almasında, bunun 

yanı sıra kıyasa ve fıkhın diğer kaynaklarına yönelmesinde diğer birçok güvenilir fıkıh 

imamlarının yapmadığı, Medine ulemasından farklı, sistemli bir metoda sahip olduğunu 

görürsün."
89

 Aynı şekilde İbnü'l-Kassar kitabının giriş bölümünde şu ifadeleri kullanır: " 

Fıkıh problemlerine geçmeden öne size İmam-ı Malik'in mezhebinden anladığım ona 

layık usul kaidelerini topluca sunmayı uygun gördüm."
90

 

                                                           
87

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1, s.10. 
88

  Muhammed Fuad Abdülbaki, Muvattau Malik b. Enes Ebu Abdillah el-Esbahi, Daru İhyai't-Türasi'l-

Arabî, Mısır, Babu'l-İ'tikaf, Hadis No:687, c.1, s.313. 
89

  el-Kadi İyaz, Tertibu'l-Medarik, c.1,s.22. 
90

  İbnü'l-Kassar, a.g.e., s.133. 



 

 

40 

 

Usul kaidelerinin büyük bir kısmı bu yolla ortaya çıkarılmıştır. Buna dair şu 

örnekleri verebiliriz: 

1. Mürsel haberle amel edilmesi 

İmam-ı Malik'in mezhebi Mürsel Haberi kabul eder.
91

 

2. Mefhumu'l-Muhalif 

İmam-ı Malik mefhumu muhalifi kabul etmiş ve şeri bir delil olarak kabul 

etmiştir. İbnü'l-Kassar Mukaddime adlı eserinde bunu bir usul kaidesi olarak 

belirtmiştir. O şöyle der: "İmam- Malik'in mezhebine ait prensiplerden birisi de; hitap 

şeklinin ayrı bir hüküm teşkil etmesidir. Bir çok yerde bu kuralı delil olarak 

kullanmıştır. Şöyle ki, kim kurbanını gece keserse o kurban yerine geçmez. Çünkü ayeti 

kerimede şöyle buyrulur:  هدَُوا كُرُوالهَمُ   مَناَفعَِ ليِشَ  مَ  وَيذَ  لوُمَات   أيَاَم  فيِ  اَللِّ  اس   بهَِيمَةِ مِن   رَزَقهَمُ  عَلىَٰ مَا  مَع 

نَ عَامِ   Kendilerine sağlanan faydaları görsünler ve Allah'ın onlara rızık olarak verdiği" الْ 

kurban edilebilir hayvanları belirli günlerde Allah'ın ismini anarak kurban etsinler."
92

 

Bu ifade, kurbanlık hayvan gece kesildiğinde kurban yerine geçmeyeceğinin delilidir. 
93

 

3. Umumu Mefhumun Önüne Almak 

Bunun örneğini kendi başına otlayan, bakımı yapılmayan hayvanların (saime) 

zekâtı konusunda görürüz. Burada İmam-ı Malik; "Her kırk koyuna bir koyun zekât 

verilir" hadisine aykırı düşmesine rağmen, umumu mefhuma tercih ederek farklı bir 

hüküm vermiş saime olma şartını aramamıştır. Çünkü umum(genel anlam) lâfzî bir delil 

kabul edildiğinden manevi delilin önünde değerlendirilir.
94

 

4. el-İstıshab İbnü'l-Cezzi el- Ğırnati'nin belirttiği gibi İmam-ı Malik'in kabul 

ettiği delillerdendir.
95

 

5. Şaz Kıraate Dayalı Delil Getirme 

Bu prensip İmam-ı Malik tarafından delil kabul edilmemiştir. Hulûlû ed-Dıyâu'l-

Lâmi' de şöyle der: "Malikî mezhebinde meşhur olan görüşe göre şâz kıraate dayanan 

hüküm kabul edilmez."
96

  

                                                           
91

  İbnü'l-Kassar, a.g.e., s.220. 
92

  Hac 28. 
93

  İbnü'l-Kassar, a.g.e., s.233-234. 
94

  İbnü'l-Arabi, a.g.e., s.94. 
95

  Muhammed b. Ahmed b. Cezzi el-Ğırnati, Takribu'l-Vusul ilâ İlmi'l-Usul, İkinci Baskı, 1423/2002, 

s.146. 
96

  Ahmed b. Abdurrahman b. Musa ez-Zeleydınî (Hulûlû), ed-Dıyâu'l-Lâmi' fi Şerhi Cemi'l-Cevami', 

Tahkik Abdülkerim en-Nemle, Mektebetü'r-Rüşd, İkinci Baskı, 1420/1999, c.2, s.49. 



 

 

41 

 

Bu nakillere meseleyi ispat etmek maksadıyla değil, örnek olması için yer 

verildi. Zira usul kaidelerin çoğu bu yolla tespit edilmiştir.  

Yukarıdaki kısımda, Maliki usul düşüncesinin ortaya çıkışı,  gelişimi, ekolleri, 

özellikleri, ihtilaf sebepleri, mezhebin usul kurallarının nasıl tespit edildiği açıkça 

görülmektedir. Bu ve bundan önceki bölüm araştırmanın teorisi veya temellendirmesi 

mesabesindedir. Bundan sonra bu kaidelere ait bilimsel çıkarımlara ya da kuramsal yöne 

temas etmek gerekmektedir. Bu nedenle ikinci kısımda, bu teorik öncüllerin sonuçlarını 

görme, ilmi meyvelerini toplama mesabesinde olacaktır. Bu bölümde Malikiler arasında 

tartışma konusu olan usul problemlerinden, tercih edilen görüşlerden, bulunması halinde 

tartışmanın kaynağından bahsedilecektir. Her usul probleminden sonra bu kuraldan 

kaynaklanan ve onun eseri olan fıkhî uygulamalara yer verilecek.      

2. ÜZERİNDE İTTİFAK EDİLEN DELİLLERLE İLGİLİ KURALLAR 

2.1. Kitap ve Sünnet İle İlgili Kurallar 

2.1.1. Kitapla İlgili Kurallar 

Her ne kadar fıkıh usulü esaslarının büyük çoğunluğu Kur'an ve sünnetle güçlü 

bir ilişki içinde olsa da bu bölümde Kur'an-ı Kerim ile ilgili esaslar ele alınacak, sadece 

Kur'an'a ait kurallar zikredilecektir. 

Kur'an'ın Tarifi: Usul âlimleri Kur'an-ı Kerim' i Allah Teâlâ tarafından Hz. 

Muhammed (s.a.v.)'e muhataplarını aciz bırakmak, okunması ile ibadet edilmek 

maksadıyla indirilen, tevatür yoluyla nakledilmiş, Mushaflarda yazılı ilahi kitap olarak 

tarif ederler.
97

  

 

                                                           
97

  Bkz., Muhammed el-Emin b. Ahmed b. Ziyad el -Ceknî, Meraki's-Suud ila Meraki's-Suud, Tahkiki: 

Muhammed el-Muhtar b. Muhammed el-Emin, Mektebetu İbn Teymiye el-Kahire, Birinci Baskı, 

1413 /1993, s. 97-98; Muhammed b. Muhammed el-Gazzali, el-Mustasfa Min İlmi'l-Usul, Tahkik: 

Muhammed Abdusselam Abdü'ş-Şafi, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1413/1993, 

c.2, s.9; Ali b. Muhammed el-Amidi, el-İhkam fi Fusuli'l-Ahkam, Daru'l-Kutubi'l-Arabi, Beyrut, 

Birinci Baskı, 1404/1984, Tahkik: Dr. Seyyid el-Cümeyli, c.1, s.159; Cemaluddin Abbdurrahim el-

İsnevi, Nihayetu's-Sûl fi Şerhi  Minhacu'l-Vusul, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 

1420/1999, c.2, s.3; Abdu'l-Ali Muhammed b. Nizamuddin es-Sehalevi el-Ensari el-Luknevi, 

Fevatihu'r-Rahmut bi Şerhi Müslim es-Subut, c.2, s.7; Ebu Abdillah Bedrüddin Muhammed b. 

Bahadır ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit fî Usuli'l-Fıkh, c.1, s.441; Takuyyiddin Ebu'l-Baka 

Muhammed b. Ahmed b. Abdulaziz b. Ali el-Futuhi el-Maruf bi İbni'n-Neccar, Şerhu'l-Kevkebi'l-

Münir, Tahkik: Muhammed ez-Zuhayli ve Nezih Hammad, Mektebetu'l-Ubeykan, İkinci Baskı, 

H.1418/M.1997, c.2, s. 7; Ahmed b. Abdurrahman b. Musa Hululu, ed-Dıyau'l-Lami' Şerhu Cemi'l-

Cevami', Tahkik: Abdulkerim Nemle, Mektebetu'r-Rüşd er-Riyad, c.2.s.25. 



 

 

42 

 

2.1.1.1. Şaz Kıraatin Delil Kabul Edilmesi 

Kıraat imamlarının tariflerine göre şaz kıraat; Kur'an-ı Kerim'in tilaveti ile ilgili 

tevatür ve yaygın okuma tarzının dışında nakledilen ancak Müslümanlar tarafından 

kabul gören okuyuş tarzıdır.
98

 Şaz kıraati şu şekilde tarif edenler de olmuştur. Şaz 

kıraat; Kur'an-ı Kerim'in tilaveti ile ilgili üç temel prensipten birini yitiren okuyuş 

tarzıdır. Bu temel prensipler; tevatür, Hz. Osman (r.a.) Mushaf'ına ve Arapça dil 

kurallarına uygunluk.
99

 Kıraati, Arapça dil kurallarına uygun ve senedi sağlam olsa bile 

Hz. Osman (r.a.) Mushaf'ına aykırı olduğunda şaz kıraat kabul etmişlerdir.
100

 

Usulcüler ise şaz kıraati şöyle tarif eder: Hz. Osman (r.a) Mushaf'ın iki kapağı 

arasında yer almayan her okuyuş tarzı şaz okuyuştur. Bazılarına göre yedi kıraat, 

bazılarına göre ise on kıraatin dışında kalan her okuyuş şaz okuyuş kabul edilir.
101

 

2.1.1.2. Maliki Fakihlerinin Şaz Kıraat Karşısındaki Tutumları 

Malikiler şaz kıraatin Kuran olmadığı konusunda görüş birliğine varmışlardır. 

Ancak şaz kıraatin haberi vahit derecesinde bir delil olarak kabul edilerek fıkhi 

hükümlerin ispatı konusunda kullanılıp kullanılamayacağı konusunda iki ayrı görüşe 

sahip olmuşlardır. 

Birici Görüş: Bu görüşün sahipleri şaz kıraate dayalı delil getirilemeyeceğini 

savunurlar. Çünkü bu okuyuş tarzı Kuran değildir ve Hz. Peygamber(s.a.v.) den böyle 

bir okuyuş nakledilmemiştir. Bu görüş Maliki mezhebinin meşhur görüşüdür. İbnu'l-

Arabî bu konuda şöyle der: "Şaz kıraat ilim ve amel bakımından bir değer ifade 

                                                           
98

  Bedrüddin Muhammed b. Abdullah b. Bahadır ez-Zerkeşi, el-Burhan fî Ulumi'l-Kuran, Tahkik: 

Muhammed Ebu'l-Fadıl İbrahim, Birinci Baskı, 1356/1957, Daru İhyai'l-Kutubi'l-Arabî, İsa el-Babi 

el-Halebi ve Ortakları, c. 1, s.332; el-Kıraatu'ş- Şazze ve Tevcihuha Min Lugati'l-Arab, Abdu'l-

Fettah el-Fadıl, Daru'l-Kutubi'l-Arabi Beyrut, Birinci Baskı, 1401/1981, s.9. 
99

  Abdurrahman Celaluddin es-Suyuti, el-İtkan Fî Ulumi'l-Kuran, Daru'n-Nedve el-Cedide Beyrut, 

s.242. 
100

  Mekki b. Ebi Talib el-Kaysi, el-İbane An Maani'l-Kıraat, Tahkik: Abdu'l-Fettah Şabi, el-

Mektebetu'l-Faysaliyye, 1405/1985, s.3; Ebu Şame Abdurrahman b. İsmail, el-Murşidu'l-Veciz ila 

Ulumin Tetealleku bi'l-Kitabi'l-Aziz, Tahkik: Tayyar Kulaç, Daru Sadır Beyrut, 1396/1976 
101

  Ebu'l-Maali el-Cüveyni Abdülmelik b. Abdullah b. Yusuf, el-Burhan fi Usuli'l-Fıkh, Daru'l-Vefa el-

Mansura-Mısır, Dördüncü Baskı, 1418/1997, Tahkik: Abdu'l-Azim Mahmud ed-Dib, c.1, s.668; el-

İmam Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Gazzali, el-Menhul, Tahkik: 

Muhammed Hasan Heytu, Üçüncü Baskı, 1419/1998, Darul-Fikr el-Muasır Beyrut-Lübnan, s. 73; 

Darul-Fikr Dimeşk, s. 281; Ebu Abdillah Bedrüddin Muhammed b. Bahadır ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-

Muhit fî Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Dr. Muhammed Muhammed Tamir, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-

Lübnan,  1421/2000, c.1, s.474. 



 

 

43 

 

etmez."
102

 İbnu'l-Hacip, el-Ebyari, Hululu, el-Baci ve diğerleri bu görüşü 

benimserler.
103

 

Bu görüşü destekleyenlerin delili; şaz kıraatin Kuran olmayıp Kurana yapılmış 

bir ilave olarak kabul edilmesidir. Hâlbuki Kuranın mütevatir olma şartı vardır.
104

 

İkinci Görüş: Bu görüşün sahipleri şaz kıraatin delil kabul edilmesini mümkün 

görmüşlerdir. Onlara göre şaz kıraat haberi vahit derecesindedir. Ondan şeri hükümler 

çıkarılabilir.  Bu görüşün sahiplerinden İbnu Abdi'l-Ber şöyle der: "Hz. Osman 

Mushafına aykırı olarak gerek Hz. Peygamber (s.a.v.) ve gerekse Hz. Ebu Bekr (r.a.), 

Hz. Ömer (r.a), Hz. Aişe (r.h.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve diğer sahabelerden 

kıraat veçhi olarak rivayet edilenlerin hepsi Allah (c.c) adına kesin bir hüküm ifade 

etmez. Ancak bunlarla amel edilmesinin hükmü haberi vahitle amel edilmesinin hükmü 

gibidir.
105

 Yine bu görüşü savunanlara göre şaz kıraat, sünnetlerde haberi vahit gibidir. 

Yoksa her konuda haberi vahitle aynı değerde değildir.
106

 Söz konusu görüşün sahipleri 

şu delili ileri sürerler. Bu kıraatler Kuran değildir. Ancak Hz. Peygamber (s.a.v.) den 

gelen bir haber olması bakımından delil kabul edilmesi doğrudur.  

Kanaatimize göre de bu ikinci gurubun düşüncesi tercihe şayandır. Çünkü 

ravinin sema yoluyla alıp naklettiği rivayet Kur'an olmasa bile sünnettir veya sahabe 

kavlidir. O halde kendisi ile amel edilmesi gereken bir delildir. Herhangi bir delile 

dayanmadan dile getirilen diğer görüşler kıymete haiz değildir. Çünkü kıraatteki tevatür 

şartı onun delil olmasına mani değildir.  Nitekim diğer kıraatlerin hepsinde tevatürün 

                                                           
102

  Ebu Bekr İbnu'l-Arabî, Ahkamu'l-Kuran, tahkik. Muhammed Abdulkadir Ata, Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, Birinci Baskı, 1424/2003, c.1, s.79; İbnu'l-Arabî,  el-Mahsul, s. 120. 
103

  Ebu Amr Osman b. Amr İbnu'l-Hacib, Muntehe'l-Vusul ve'l-Emel fî İlmeyi'l-Usul ve'l-Cedel, Daru's-

Saade, Birinci Baskı, 1326/1908, s. 33; Hululu, a.g.e., c.2, s.49; Ali b. İsmail el-Ebyari, et-Tahkik 

ve'l-Beyan fî Şerhi'l-Burhan, Tahkik: Ali b. Abdurrahman Bessam, Vizaratu'l-Evkaf ve'ş-Şuuni'd-

Diniyye, Katar, Brinci Baskı, 1434/2013, s. 156; Ebu'l-Velid el-Baci, Tahkik: Abdülmecid et-Türki, 

el-Minhac fî Tertibi'l-Hicac, Daru'l-Garb el-İslami, Üçüncü Baskı, 1424/2003, s.64; Ebu'l-Velid el-

Baci, el-Munteka Şerhu'l-Muvatta, Matbaatu's-Saade, Birinci Baskı, 1332/1914, c.2, s.200; 

Muhammed b. Abdullah Ebu Bekr İbnu'l-Arabi, el-Mesalik fî Şerhi Muvatta Malik el-Kitab, Tahkik: 

Muhammed b. el-Hüseyin eş-Şeymani ve Aişe Binti el-Huseyin el-Şeymani, Daru'l-Garb el-İslami, 

Birinci Baskı, 1428/2007,  c.3, s.57; İbnu'l-Arabî, el-Kabes, c.1. s. 319. 
104

  Abdullah Muhammed b. Ahmed et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul ila Binai'l-Furui ale'l-Usul, Tahkik: 

Muhammed Ali Ferkus, Muessesetu'r-Reyyan li't-Tıbaati ve'n-Neşr, Birinci Baskı, 1419/1998, s.301-

303. 
105

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdillah b. Muhammed b. Abdi'l-Ber b. Asım en-Nemri el-Kurtubi, et-Temhid, 

c.4, s.278-279. 
106

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdullah b. Abdulber en-Nemrî, el-İstinkar el-Cami i Mezahibi Fukahai'l-

Emsar ve Ulemai'l-Aktar fi mâ Tezammenehu'l-Muvatta min Maani'r-Ravi ve'l-Asar ve Şerhu Zalike 

bi'l-İcazi ve'l-İhtisar, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1421/2000, Tahkik: Salim 

Muhammed Ata-Muhammed Ali Muavvız, s. 1284. 



 

 

44 

 

bulunduğu da ihtilaflıdır. eş-Şevkani şöyle der: "Yedi kıraatin hepsinin tevatür yoluyla 

geldiği iddia edilmiştir. Hâlbuki bu durumu kanıtlayacak bir delil bulunmamaktadır. Bu 

kıraatlerin her biri ayrı-ayrı tek kişiler tarafından nakledilmiştir. Kıraatlerin isnatları 

konusunda malumat sahibi olanlar bunu bilir. Kıraat imamlarının bir bölümü, kıraatleri 

içinde mütevatirin bulunduğu gibi haberi vahitin de bulunduğu konusunda icma 

olduğunu aktarır. Kıraat imamlarının hiçbiri yedi kıraatin her birinin tevatürle geldiğini 

söylememişlerdir. On kıraatte ise, bu hiç mümkün değildir. Bu iddia bazı usul 

âlimlerinin söylediği bir sözdür. Hâlbuki işin uzmanları kendi alanları ile ilgili daha 

doğru bilgiler verir."
107

 

Şaz Kıraat Konusundaki Görüşlere Dayalı Uygulamalar 

Şaz kıraat konudaki anlaşmazlık sadece lafza dayalı maddi bir anlaşmazlık 

değildir. Aksine söz konusu itilaf, üzerine fıkıh hükümlerinin bina edildiği temel bir 

ihtilaftır. Bu konu ile ilgili hükümlerden bazıları şunlardır: 

1. Namazda Şaz Kıraatle Tilavetin Hükmü 

Birinci görüş: Malikilerin çoğunluğu namazda şaz kıraatin okunmasının caiz 

olmadığını söyler. Bu konuda İbn Abdi'l-Ber şöyle der; " İmam-ı Malik demiştir ki, kim 

namazda Hz. Osman (r.a.)'ın Mushafına aykırı İbn Mesud (r.a.) veya sahabeden 

herhangi birinden nakledilen bir okuyuşla kıraatte bulunursa onun arkasında namaz 

kılınmaz. Kendilerine itibar edilmeyen pek azı hariç İslam âlimleri bu konuda icma 

etmişlerdir.
108

  

İkinci görüş: Namazda şaz kıraatle tilavet yapılması caizdir. Bu görüş İbn-i 

Malik'ten nakledilmiştir. İbn Vehb şöyle der: "İmam-ı Malik'e soruldu. Bir kişinin 

namazda Ömer b. Hattab'ın okuduğu gibi "  ّفامضوا إلى ذكر الل " şeklinde okuması hakkında 

ne dersin? Caizdir. Dedi."
109

 Yine şöyle der: "Malik'e Osman b. Affan (r.a.)'ın Mushaf'ı 

hakkında sordum. Bana yaygın ve geçerli olandır dedi. Bana Malik b. Enes bildirdi. 

Abdullah b. Mesud (r.a.) bir adama "  إن شجرة الزقوم طعام الْثيم " ayetini okutuyordu. Adam 

" طعام اليتيم  " dedi. İbn Mesud ona " طعام الفاجر  " dedi. Malik'e dedim ki; Bu şekilde 

namazda okumasına ne dersin. Evet. Bunda bir genişlik görüyorum, dedi.
110

 eş-Şeyh 

                                                           
107

  Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkani, İrşadu'l-Fuhul ila Tahkiki'l-Hakki min İlmi'l-Usul, 

Tahkik: eş-Şeyh Ahmed Azv Anaye- eş_şeyh Halil el-Mis-Dr. Velivvüddin Salih Ferfur, Daru'l-

Kitabi'l-Arabî,  Dımeşk, Birinci Baskı, 1419/1999, c.1, s.77-78. 
108

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdillah en-Nemri, a.g.e., c.8, s.291. 
109

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdillah en-Nemri, a.g.e., c.8, s.292. 
110

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdillah en-Nemri, a.g.e., c.8, s.292. 



 

 

45 

 

Halil et-Tevzih adlı eserinde şöyle der: "İmam-ı Malik'in şaz kıraatle namazda tilavet 

yapmanın caiz olduğu yönündeki görüşleri ilk görüşleridir. Sonraki görüşleri caiz 

olmadığı yönündedir."
111

 

2.Yemin Kefaretinde Peş peşe Oruç Tutmanın Hükmü 

Maliki fakihleri yeminini bozan kimsenin ilgili ayette belirtildiği gibi, on fakiri 

doyurması veya giydirmesi ya da bir köle azat etmesi gerektiği konusunda ittifak 

halindedir. Ancak bunlardan birisini yapamayan kimse üç gün oruç tutması gerekir. 

Tutulacak bu üç günlük orucun peş peşe tutulup tutulmayacağı ve bunun farz bir oruç 

olup olmadığı konusunda ihtilaf etmişlerdir. Bu konuda iki görüş bulunmaktadır. 

Birinci görüş: Yemin kefaret orucunun peş peşe tutulması zorunlu değildir.  Bu 

görüş meşhur olan ve Malikilerin çoğunluğunun kabul ettiği görüştür. Peş peşe tutmak 

ise müstehaptır. Bu üç günü ayrı-ayrı zamanlarda tutan kimse ile peş peşe tutan kimse 

kefareti yerine getirmiş olur.
112

 Onların bu konudaki delilleri ayetin zahir manasıdır. 

سَطِ مَا تُ  رِيرُ رَقبَةَ  ۖ فمََن لمَ  يجَِد  فصَِياَمُ ثلَََثةَِ أيَاَم  فكََفاَرَتهُُ إطِ عَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِن  أوَ  وَتهُمُ  أوَ  تحَ  ط عِمُونَ أهَ ليِكُم  أوَ  كِس   

"...Bu durumda yeminin kefareti, ailenize yedirdiğinizin orta hallisinden on yoksulu 

doyurmak yahut onları giydirmek ya da bir köle azat etmektir. Kim (bu imkânı) 

bulamazsa onun kefareti üç gün oruç tutmaktır..."
113

 

İkinci görüş: Yemin kefareti orucunun peş peşe tutulması farzdır. Bu görüşün 

sahiplerini araştırdığımda sadece İbn Büzeyre'nin ismine rastladım. O şöyle der: 

"Yemin kefareti orucunun peş peşe tutulmasının gerekliliği konusunda Malikiler ihtilaf 

etmişlerdir. Bu konuda iki görüş vardır. Bazıları gerekli olduğunu söylemişler, bazıları 

                                                           
111

  Halil b. İshak el-Malikî, et-Tevzih Şerhu Muhtasar İbnu'l-Hacib, c.1, s.343; Ali b. Muhammed er-

Rebi el-Lahmi, et-Tebsıra, , Tahkik: Dr. Ahmet Abdülkerim Necib, Vizaretu'l-Evkaf Ve'ş-Şuunu'l-

İslamiyye, Katar, Birinci Baskı, 1432/2011, c.1, s.325. 
112

  Muhammed b. Ahmed b. Cezzi el-Kelbi el-Gırnati, el-Kavaninu'l-Fıkhiyye, Tahkik: Macid el-

Hamevi, Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 1434/2013, s.111;  Muhammed Arafe ed-Desuki, 

Haşiyetu'd-Desuki Ale'ş-Şeri'l-Kebir, Tahkik: Muhammed Aliş, Daru'l-Fikr, Beyrut, c.2, s.133; Halil 

b. İshak b. Musa Diyauddin el-Cündi el-Maliki el-Mısri, et-Tevdih fi Şerhi'l-Muhtasarı'l-Ferî li 

İbni'l-Hacib,Tahkik: Dr. Ahmed b. Abdülkerim Necib, Merkezu Zecibeviyye Li'l-Mahtutat ve 

Hademeti't-Turas, Birici Baskı, 1429/2008, c. 3, s.310; el-Kadi Ebu Muhammed Abdülvehhab b. Ali 

b. Nasr el-Bağdadi el- Maliki, el-İşraf ala Nüketi Mesaili'l-Hılaf, Tahkik: el-Habib b. Tahir, Daru 

İbn Hazm, Birinci Baskı, 1420/1999, c. 1, s.446; Şihabuddin Ebu'l-Abbas Ahmed b. Ahmed b. 

Muhammed b. İsa el- Maruf bi Zerrûk, Şerhu Zerrûk Ala Metni Risaleti İbni Ebi Zeyd el-Kayravani, 

, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, Birici Baskı, 1427/2006, c.2, s.621. 
113

  Maide 89. 



 

 

46 

 

ise bu görüşe karşı çıkmışlardır. Gerekli görenlerin delili şaz kıraattir. Şaz kıraate göre 

amel etmek gerekli midir? Yoksa değil midir? Bu konu da ihtilaflıdır."
114

 

3. Orta Namaz 

Kur'an-ı Kerim'de şöyle buyrulur.  َقاَنتِيِن ِ طَىٰ وَقوُمُوا لِِلَّ   حَافظِوُا عَلىَ الصَلوََاتِ وَالصَلََةِ ال وُس 

"Namazlara ve orta namaza devam edin. Allah'a gönülden boyun eğerek namaza 

durun."
115

 

Maliki fakihleri orta namazdan maksadın ne olduğu konusunda anlaşmazlığa 

düşmüşlerdir.  Bunun sebebi Hz. Aişe (r.ha.)'nın yazıya geçirilmesini talep ettiği 

kıraatidir." Hz. Aişe (r.ha.)'nın kölesi Ebu Yunus' tan rivayet edilir. O şöyle der: Hz. 

Aişe (r.ha) kendisi için bir Mushaf yazmamı emretti. Şu ayete geldiğinde bana haber 

verdedi. O ayet   ٰطَى  ayetiydi. O ayete geldiğimde  حَافظِوُا عَلىَ الصَلوََاتِ وَالصَلََةِ ال وُس 

kendisine haber verdim. Bana şu şekilde yazdırdı.  الصلوات والصلَة الوسطى وصلَة حافظوا على

 olduğunu صلَة العصر nın الصلَة الوسطى  ve Resulüllah (s.a.v.)'den العصر وقوموا لِلّ قانتين

işittim.
116

 

Birinci görüş: Bunlara göre orta namazdan maksat sabah namazıdır. Bu görüş 

Medine ulemasının görüşüdür. İmam-ı Malik'te bu görüşü tercih etmiştir. Malikilerde 

çoğunluk görüşü ve meşhur anlayış budur. Bu görüşlerini ayetin   َقاَنتِيِن ِ  bölümü وَقوُمُوا لِِلَّ

ile desteklerler. Yani onlara göre bu namazda kunut yapılması istenmiştir. Farz 

namazlar içinde kunut yapılan tek namaz ise sabah namazıdır.  Bu namazdan önce gece 

kılınan iki namaz vardır ki, bu namazlarda açıktan okunur ve yine bu namazdan sonra 

kılınan iki gündüz namazı vardır ki, bunlarda gizli okunur. Ayrıca bu namazın vakti 

girdiğinde insanlar uykuda olur ve namaza kalkmak zor gelir. 
117

 

                                                           
114

  Abdulaziz b. İbrahim b. Büzeyre et-Tunusi, Ravzatu'l-Müstebin fi Şerhi Kitabi't-Telkin, Tahkik: 

Abdüllatif Züka', Daru İbn Hazm, H.1431/M.2010, c. 1, s. 661. 
115

  Bakara 238. 
116

  Muhammed b. İsa Ebu İsa et-Tirmizi es-Sülemi, Süneni Tirmizi, Tahkik: Ahmed Muhammed Şakir, 

Daru İhyai't-Türasi'l-Arabî, Beyrut, Tefsir, 3, 2982. 
117

  Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebu Bekr el-Kurtubi, el-Câmi li Ahkami'l-Kurân, Tahkik: 

Hişam Semir el-Buhari, Daru Alemi'l-Kutub, Riyad, 1423/2003, c. .3, s. 210; eş-Şeyh Muhammed 

et-Tahir b. Aşur, et-Tahrir ve't-Tenvir, Daru Suhnun li'n-Neşr ve't-Tevzi', Tunus, 1418/1997, c. 2, 

s.468; Salih b. Abdü's-Semi' el-Abi el-Ezheri, es-Semer'd-Dani fi takribi'l-Meani şerhu Risaleti İbn 

Ebi Zeyd el-Kayravani, el-Mektebetü's-Sekafiyye, Beyrut, s. 87; Şihabuddin Ahmed b. İdris el-

Karafi, ez-Zehira, Tahkik: Muhammed Haci, Daru'l-Garb, 1415/1994, c..2, s.31; Ebu'l-Berekat 

Seyyidi Ahmed ed-Derdir, eş-Şerhu'l-Kebir ala Muhtasarı Halil, İhyau'l-Kutubi'l-Arabiyye, İsa el-

Babi el-Halebi ve Ortakları, c. 1, s.179; İbn Cezzî, el-Kavaninu'l-Fıkhıyye, s.33; Ebu Ömer Yusuf b. 

Abdullah b. Muhammed b. Abdü'l-Ber, el-Kafi fi Fıkhi Ehl'l-Medine, Tahkik: Muhammed 
Muhammed Uhayd Veledü Madik el-Moritani, Mektebetü'r-Riyad el-Hadise, Riyad, İkinci Baskı, 

1400/1980, c.1, s.192; Muhammed Arafe ed-Desuki, Haşyetü'd-Desuki Ale'ş-Şerhi'l-Kebir,  Tahkik: 

Muhammed Aliş, Daru'l-Fikr, Beyrut, s. 179; İbn Ebi Zeyd el-Kayravani, er-Risale, Daru'l-Fikr, 



 

 

47 

 

İbn-i Yunus bu görüşün İmam-ı Malik'in ilk görüşü olduğu sonra bu görüşünden 

döndüğü yorumunu yapar. Şöyle der: "Malik o namaz sabah namazıdır dedi. Sonra da 

bu görüşünden döndü." 
118

 

İkinci görüş: Orta namazdan maksat ikindi namazıdır. İbn Habib, es-Saalebi, el-

Kurtubi, İbn Atıyye, İbnu'l-Arabî, İbn Abdi's-Selam ve ed-Derdir bu görüşü tercih 

ederler.
119

 Görüşlerine delil olarak da daha önce geçen Hz Aişe(r.ha.) 'ın kıraatini ve Hz. 

Ali (r.a.)'dan rivayet edilen şu hadisi gösterirler."Ahzap günü Allah Resulü(s.a.v.) şöyle 

buyurdu. Allah bizi, güneş batıncaya kadar, orta namazı ikindi namazını kılmaktan 

alıkoyanların evlerini ve kabirlerini ateşle doldursun." 
120

 

Bize göre tercih edilen görüş ikinci görüştür. Çünkü buna işaret eden sahih hadis 

ve Hz. Aişe(r.ha.)'nın kıraati bulunmaktadır. Her ne kadar şaz kıraat Kuran sayılmasa da 

yakınlık duyulacak bir haberdir. Özellikle bu konuda manayı destekleyen hadisler 

bulunduğunda delil kabul edilir. Bu nedenle ayette geçen orta namazın ikindi namazı 

olduğu doğrudur. 

2.1.2. Sünnetle İlgili Kurallar 

Bu bölümde sünnetle ilgili esaslar ele alınacaktır ki, en önemlileri mürsel hadis 

ve mevkuf haberi vahittir. 

                                                                                                                                                                          
s.23; Ebu Muhammed Celalüddin Abdullah b. Necm b. Şas, Akdu'l-Cevahir es-Semine fi Mezhebi 

Alimi'l-Medine, Tahkik: Humeyd b. Muhammed Ahmer, Daru'l-Garb el-İslami, Beyrut, Birinci 

Baskı, 1423/2003, c.1, s.81; Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. 

Ali  b. Ğazi el-Osmani, Şifau'l-Ğalil fi Halli Mukfili'l-Halil, Ahmed b. Abdülkerim Necib, Merkezü 

Necibeviyye Li'l-Mahtutat ve Hıdmeti't-Turas, Kahire- Mısır, Birinci Baskı, 1429/2008, c. 1, s.160.   
118

  Ebu Bekr Muhammed b. Abdullah b. Yunus et-Temimi es-Sakli, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, 

Bir grup araştırmacı tarafından yapılmış doktora çalışması, Mahedu'l-Buhusi'l-İlmiyye ve İhyait-

Türasi'l-İslami, Camiatu Ümmi'l-Kura, daru'l-Fikr li't-Tibaa ve'n-Neşr ve't-Tevzi', Birici Baskı, 

H.1434/M.2013, c.2, s.422. 
119

  Ebu'l-Velid Süleyman b. Halef el-Bâcî, el-Munteka, c.1, s.325; İbn Aşur, et-Tahrir ve't-Tenvir, c.2, 

1s.468; Abdurrahman b. Muhammed b. Mahlüf es-Saalebi, el-Cevahiru'l-Hisan fi Tefsiri'l-Kuran, 

Müessesetü'l-A'lemi li'l-Mahtutat, Beyrut, c.1, s. 186; el-Kurtubi, el-Cami li Ahkami'l-Kuran, c.3, 

s.210; Ebu Muhammed Abdülhak b. Ğalib b. Atıyye el-Endelusi, el- Muharraru'l Veciz fi Tesiri'l-

Kitabi'l-Aziz, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Tahkik: Abdüsselam Abdüşşafi MuhammedLübnan,  

1413/1993, Birinci Baskı, c.1, s. 315; İbn Kudame, eş-Şerhu'l-Kebir, c.1, s.179; Şemsüddin Ebu 

Abdillah Muhammed b. Muhammed b. Abdurrahman et-Tırablusi el-Mağrıbi el- Maruf bi'l-Hattab, 

Mevahibu'l-Celil fi Şerhi Muhtasarı'l-Halil, Tahkik. Zekeriyya Umwyrat, Daru Alemi'l- Kütüb, 

Birinci Baskı, 1423/2003, c..2, s.35; Şihabuddin Ebu'l- Abbas  Ahmed b. Ahmed b. Muhammed b. 

İsa el-Bernesi el-Fasi, Şerhu Züruk ala Metn'r-Risale, Tahkik: Ahmed Ferid el-Mezidi, Daru'l-

Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1427/2006, c.1, s.190; Kasım b. İsa b. Naci et-

Tenuhi el-Kayravani, Şerhu İbn Naci et-Tenuhi Ale'r-Risale, Tahkik: Ahmed Ferid el-Mezidi, 

Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, Birici Baskı, H.1428/M.2007, c.1, s.122; İbn Yunus es-Sıgıllî, el-

Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c..2. s.423. 
120

  el-İmam el-Buhari, Muhammed b. İsmail, Sahih-i Buhari, Cuma, 2931; İbn Rüşd, el-Mukaddemat 

el-Mümehhedat, c.1, s.140. 



 

 

48 

 

2.1.2.1. Mürsel Hadis 

Bu esas üzerindeki anlaşmazlıklara girmeden önce mürsel hadis kavramının 

tanımını yapmamız gerekir. Âlimler bu kavramla ne ifade etmek istemişlerdir. 

Hadisçilere göre mürsel hadisin tarifi: Mürsel hadis, rivayet zincirinde sahabenin 

bulunmadığı hadistir. Şöyle ki, bir grup sahabeye yetişmiş bir tabiinin; 

Resulüllah(s.a.v.) şöyle buyurdu diyerek, hadisi doğrudan Hz. Peygamber(s.a.v.)'e 

nispet etmesidir. 
121

 

 Usulcülere göre ise mürsel hadis; hadisin rivayet zincirinden bir ravinin 

düşmesidir. Başka bir deyişle mürsel hadis; Resulüllah(s.a.v.)' le görüşmemiş olan 

kimsenin Resullah(s.a.v.) şöyle buyurdu şeklindeki sözüdür. Bu kimse ister tabiinden 

ister tebe-i tabiinden isterse de onlardan sonra gelen bir nesilden olsun fark etmez.
122

  

Mürsel hadisin delil kabul edilmesi: 

Maliki âlimleri mürsel hadisin delil sayılıp sayılamayacağı konusunda görüş 

ayrılığına düşmüşlerdir. Bu konuda ileri sürülen farklı görüşlerin en önemlileri 

şunlardır.  

1. Mürsel delildir. Bu Malikilerde meşhur olan görüş olup İmam-ı Malik'in 

görüşü de bu istikamettedir. Maliki ulemasının çoğunluğu bu görüşü benimser.
123

 

2. Eğer mürsel hadis imamlarından biri tarafından nakledilmiş, onlar tarafından 

cerh ve tadile tabi tutulmuş ve bunun neticesinde hadis imamı bu hadisi rivayet etmeye 

                                                           
121

  Ahmet Şakir, el-Bâisu'l-Hasis fi İhtiyari İlmi'l-Hadis, Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 

s.6; Hasan Muhammed el-Meşşat, et-Takriratu's-Seniyye Şerhu'l-Manzumati'l-Beyguniyye fi 

Mustalahi'l-Hadis, Daru'l-Kütübi'l-Arabî, Beyrut, Dördüncü Baskı, 1417/1996, Tahkik: Fevaz 

Ahmed Zemreli, s.51; Zeynüddin Abdurrahim b. el-Huseyn el-Iraki, et-Takyid ve'l-İzah Şerhu 

Mukaddemeti İbn-i Salah, Tahkik: Abdurrahman Muhammed Osman, el-Mektebetü's-Selefiyye, el-

Medinetü'l-Münevvere, Birinci Baskı, 1389/1969, s.70; Ebu'l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman b. 

Muhammed es-Sehavi, el-Ğaye fi Şerh'l-Hidaye fi İlmi'r-Rivaye, Tahkik: Ebu Aiş Abdülmünim 

İbrahim, Mektebetü Evladi'ş-Şeyh li't-Türas, Birinci Baskı, 1422/2001, s.165. 
122

  Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkani, İrşadü'l-Fuhul ila Tahkiki'l-Hakki min İlmi'l-Usul, 

Tahkiki: eş-Şeyh Ahmet Ğazv İnaye, Daru'l-Kitabi'l-Arabi, Birinci Baskı, 1419/1999, c.1, s.173; Ali 

b. Abdülkafi es-Subki, el-İbhac fi Şerhi'l-Minhac ala Minhaci'l-Vusul ila İlmi'l-Usul li'l-Beyzavi, 

Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1404/1983, C.2, s.339; el-Amidi, el-İhkam fi Usuli'l-

Ahkam, c.2, s.136; ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit fi Usuli'l-Fıkh, C.3, s.457. 
123

  İbnu'l-Arabi, el-Kabes, s.524; İyaz b. Musa b. İyaz b. Amrun el-Yahsubi es-Sebti, İkmalü'l-Muallim 

bi Fevaidi Müslim, Tahkik: Dr. Yayhya İsmail, Daru'l-Vefa li't-Tıba ve'n-Neşr ve't-Tevzi', Mısır, 

Birici Baskı, 1419/1998, c.1, s.167; el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, s. 255; Ebu'l-Velid el-Baci, el-İşara fi 

Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Muhammed Hasan Muhammed Hasan İsmail, Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, 

Birinci Baskı, 1424/2003, s.26. 



 

 

49 

 

karar vermiş ise delil kabul edilir. Aksi takdirde kabul edilmez. İbnu'l-Hacib, ve el-Kabs 

adlı eserinde İbnü'l-Arabi bu görüşü tercih eder.
124

  

3. Mürsel hadisler delil olamaz. Delil olması için sağlam, doğru ve kopuk 

olmayan bir isnada sahip olması gerekir. İsmail el-Kadi, İbn Abdi'l-Ber, el-Kadi Ebu 

Bekr el-Bakıllani, el-Kadi İsmail b. İshak, Ebu Bekr el-Ebheri v.b. Maliki uleması bu 

görüşü benimser.
125

 

Mürsel Hadise Dayalı Uygulamalar 

Mürsel hadis konusundaki ihtilaflardan kaynaklanan hükümlerden bazıları 

şunlardır. 

Borçlunun iflası  

Müşteri malı alıp parasını ödemeden ölür veya iflas eder de, daha sonra satıcı 

sattığı malın aynısını onda bulursa onu tek başına veya ortakları ile birlikte geri alma 

hakkına sahip olur mu? Bu konudaki ihtilafın sebebi İbn-i Abdi'l-Ber'in et-Temhid adlı 

eserinde rivayet ettiği mürsel hadistir. Şöyle der: "İbn-i Şihab'ın Ebu Bekir b. 

Abdurrahman' dan mürsel olarak rivayet ettiği ikinci hadis birçok yönden Hz. 

Peygammber (s.a.v.)'e ulaşmaktadır. Malik İbn-i Şihab'dan, O da Ebu Bekir b. 

Abdurrahman'dan o da el-Haris'ten, O da Hişam'dan rivayet etmiştir ki, Hz. Peygamber 

(s.a.v.) şöyle buyurmuştur. " Hangi adam bir mal satar ve ondan mal satın alan kişi 

aldığı malın fiyatından bir şey ödemeden iflas ederse, mal satan kişi malının aynısını o 

kişinin yanında bulursa o malı geri almaya hak sahibidir. Eğer borçlu ölürse mal sahibi 

ortakları ile eşit bir şekilde ölen kimsenin malına ortak olur."
126

 

Malikiler bu konuda iki görüşe ayrılmışlardır.  

Birinci görüş: Satıcı sattığı malı sadece iflas durumunda geri alabilir. Borçlunun 

ölüm halinde alacaklılardan birisi durumundadır ve onlarla eşit haklara sahiptir.
127

 Bu 

mezhebe ait meşhur olan görüştür. eş-Şeyh Halil şöyle der:"Borçludan iflas durumunda 

                                                           
124

  İbnü'l-Arabi, el-Kabes, s. 849; el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, s. 355; İbnu'l-Kassar, Mukaddimetü İbni'l-

Kassar, s.220. 
125

  el-Kadi İyaz b. Musa b. İyaz b. Amrun el-Yahsubi e-Sebti, a.g.e., c.1, s. 167;el-Bacî,  İhkamu'l-

Fusul, s.355. 
126

  İbn Abdilber, et-Temhid limâ fi'l-Muvatta mine'l-Maani ve'l-Esanid, c.8, s.405. 
127

  Ebu Abdillah Muhammed b. Yusuf b. Ebu'l-Kasım el-Abderi, et-Tac ve'l-İklil Fi Şerhi Muhtasarı 

Halil, Daru'l-Fikr, Beyrut, c.5. s.50; el-Ezheri, es-Semeru'd-Dani, s.621; el-Karafî, ez-Zehira, 

C.8,s.176; ed-Drdur, eş-Şerhu'l-Kebir, c..3, s.282; Halef b. Ebu'l-Kasım Muhammed el-Ezdi el-

Kayravani Ebu Said İbnu'l-Berazei', et-Tehzib fi İhtisari'l-Müdevvene, Tahkik: Dr. Muhammed el-

Emin Veled Muhammed Salim b. eş-Şeyh, Daru'l-Buhus Li'd-Dirasati'l-İslamiyye ve İhyai't-Türas, 

Birinci Baskı, 1423/2002. 



 

 

50 

 

parasını ödemeden aldığı malın aynısı geri alınır. Borçlunun ölmesi halinde ise durum 

farklıdır."
128

 

İkinci görüş: Satıcı borçludan ister iflas etsin ister vefat etsin her iki durumda da 

malını geri almaya hak sahibidir. Bu görüş Ebu'l-Hasen Ali b. Said er-Recraci'ye 

aittir.
129

Bu meselede İbn Rüşd el-Mukaddemat adlı eserinde farklı bir görüş ortaya 

koyar ve ihtilafın sebebi üzerinde durur. Ona göre ihtilaf, yorum farklılığından 

kaynaklanmaktadır. Meselenin aslı ile ilgili değildir. Çünkü onlar, satıcının sattığı mal 

eğer borçlunun elinde ayniyle bulunuyorsa borçlu ister iflas etsin ister vefat etsin 

satıcının onu geri almaya hak sahibi olduğunda ittifak etmişlerdir. Öyleyse satıcı 

borçlunun iflası durumunda sattığı mal borçlunun elinde bulunmasa da onu geri almaya 

hak sahibidir ancak ölüm halinde alacaklılardan birisi durumuna düşer. İflas aldığı 

malın borçlunun elinde bulunmamasıdır. Buradaki anlaşmazlık uygulamaya yönelik 

fıkhi bir konunun farklı yorumlanmasıdır. O da, borçlunun aldığı mal elinde mi, yoksa 

değil mi? meselesidir.
130

 

Netice itibariyle Malikilerde mürsel hadisin delil kabul edildiğini söyleyebiliriz. 

2.1.2.2. Haber-i Vahid (Haber-i Vahid'in Zan veya Kesinlik İfade Etmesi) 

Malikiler bu meselede farklı görüşlere ayrılmışlardır. 

Birinci görüş: Haber-i vahid zan ifade eder. Karine olsun veya olmasın mutlak 

manada kesinlik ifade etmez. Bu Malikilerin çoğunluğunun görüşüdür. Bu görüşün 

dışında pek az kişi bulunmaktadır.
131

İbn Abdi'l-Ber şöyle der:" Bizim arkadaşlarımız ve 

diğerleri haber-i vahit; ilim ve ameli birlikte mi gerektirir, yoksa ilim gerektirmeyip 

sadece amel mi gerektirir, konusunda ihtilaf etmişlerdir. İlim ehlinin çoğunun üzerinde 

                                                           
128

  Halil b. İshak el-Cündi, Muhtasaru Halil, Tahkik: Ahmed Cad, Daru'l-Hadis, Kahire, Birinci Baskı, 

H.1426/M.2005, s. 170. 
129

  Ebu'l-Hasen Ali b. Said er-Recraci, el-Behçe ve Menahicu't-Tahsil ve Netaicü Letaifi't-Tevil fi 

Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, Tahkik: Ebu'l-Fadl ed-Dimyati-Ahmed b. Ali, Daru İbn 

Hazm, Birinci Baskı, H.1428/M.2007, c.8, s.223. 
130

  İbn Rüşd, el-Mukaddemat el-Mümehhedat, c.2, s.338. 
131

  İbn Abdilber, et-Temhid, c.1, s. 7; el-Kadî İyaz, İkmalü'l-Muallim bi Fevaidi Müslim, c.1, s.169; 

İbnu'l-Arabî, el-Mahsul, s.115; eş-Şenkitî, Neşru'l-Bunuz ala Meraki es-Suûd, c,.2, s.36; Ebu Velid 

el-Baci(ö.474H.), İhkamu'l-Fusul fi Ahkami'l-Usul, Tahkik: Abdülmecid et-Türki, Daru'l-Garb el-

İslami, İkinci Baskı, H.1415/M.1995), c.1, s.474; İbnu'l-Kassar, Mukaddimetu İbn Kassar, s.212; el-

Mazirî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s. 278; Halid Abdullah el-Ezheri(ö.905H.), es-Simaru'l-Yevani' ala 

Şeri Cemi'l-Cevami', Tahkik: Muhammed İbnu'l-Arabi el-Hilali el- Yakubi, Menşuratu Vizareti'l-

Evkaf ve'ş-Şuuni'l-İslamiyye el-Memleketu'l-Mağrıbiyye Daru Ebi Rakrak li't-Tabaati ve'n-Neşr, 

Birinci Baskı, 1427/2006, s.257; eş-Şatıbi, el-Muvafakat, C.1, s.28; Ebu'l-Kasım Muhammed b. 

Ahmed b. Cezzi el-Gırnati(ö.741H.), Takribu'l-Vusul, Tahkik: Muhammed Muhtar eş-Şenkıti, İkinci 

Baskı,  1423/2002, s.289; Ebu'l-Velid el-Baci, el-İşare fi Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Muhammed Hasan 

Muhammed Hasan İsmail, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1424/2003, s.26. 



 

 

51 

 

birleştiği husus onun ilim gerektirmeyip amel gerektirmesidir. Hadisçilerden büyük bir 

çoğunluk ile usulcülerden bazıları haberi vahidin zahir bir ilim ve ameli birlikte 

gerektirdiği görüşünü benimser. Örneğin, el-Huseyn el-Kerabisi ve diğerleri 

bunlardandır. İbn Huvaz Bendaz bu görüşün Maliki mezhebine aykırı olduğunu ifade 

eder."
132

 

İkinci görüş: Haber-i vahit ancak karine olursa kesinlik ifade eder. Bu görüşü 

İbnu'l-Hacib benimsemiştir.
133

  

Üçüncü görüş: Haber-i vahit adalet şartı ile kesinlik ifade eder. Bu İbn Huveyz 

Mendad'ın görüşüdür. Bu görüşün İmam-ı Malik'e ait olduğunu da söylemiştir. Ancak 

çoğunluğun İmam-ı Malik'ten naklettiği, haber-i vahidin kesinlik değil zan ifade ettiği 

görüşü, İmamı-ı Malik'in haber-i vahid adalet şartı ile kesinlik ifade eder, görüşünü 

çürütmektedir. 
134

 

Haber-i Vahide Dayalı Uygulamalar 

Bu esas üzerindeki ihtilaf dinle alakalı iki büyük netice doğurmuştur.  

Biricisi: Kelam alanı ile ilgilidir. Buna göre haber-i vahid ile sabit olan bir 

hususu inkâr etmek veya kabul etmemek dinden çıkmayı gerektirir. Haber-i vahidin 

kesin bilgi ifade ettiğini savunanlara göre buna karşı gelenlerin dinden çıkmış olmaları 

gerekir. Haber-i vahidin zan ifade ettiğini savunanlara göre ise buna karşı olanların 

dinden çıkmaları gerekmez. 

İkincisi: Dine ait inanç konularının haber-i vahitle ispat edilmesi. Haber-i 

vahidin kesinliğini savunanlar inanca ait konularının haber-i vahitle ispat edileceğini 

kabul etmiş olur. Çünkü dinin inanç esasları kesinlik ifade eder, haber-i vahit de 

kesindir. Şu halde bir sorun yoktur. Heber-i vahidin zan ifade ettiğini savunanlar ise 

inanca ait konularının haber-i vahitle ispat edileceğini kabul etmezler. Çünkü kesin 

olan, ancak kesin olan başka bir şeyle ispat edilebilir.
135

  

 

                                                           
132

  et-Temhid, c.1, s.7-8. 
133

  el-İci, Şerhu Muhtasarı İbni'l-HacibMaa Haşiye li't-Taftazani, Tahkik: Muhammed Hasan 

Muhammed Hasan İsmail-Muhammed Ali Beyzun, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 

1424/2004; Halid Abdullah el-Ezheri, a.g.e., s.257. 
134

  Halid Abdullah el-Ezheri, a.g.e.,s.257; Ebu Abdillah Muhammed b. Ali b. Ömer et-Temimi el-

Maziri(ö.536H.), İzahu'l-Mahsul min Burhani'l-Usul, Tahkik: Ammar et-Talibi, Daru'l-Garbi'l-

İslami, Tunus, s.442. 
135

  ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit, c..3, s.325-326; Muhammed Cemil Mubarek, Hucciyyetü Haberi'l-

Ahad fi'l-Akaidi ve'l-Ahkam, s.68. 



 

 

52 

 

2.1.2.3.  Kıyasa Aykırı Haber-i Vahid 

Malikilerde kıyasa aykırı haber-i vahid üzerinde çok durulmuş ve büyük 

ihtilaflar yaşanmıştır. "Kıyasa aykırı haber-i vahit"te hem nakil hem de kıyastan 

muradın ne olduğu hususunda bir karara varılamamıştır. Çalışmamızda ilk önce 

buradaki kıyastan maksadın ne olduğunu açıklamaya çalışacağız. "Kıyasa aykırı haber-i 

vahit" kavramında geçen kıyas usul konusu içinde yer alan kıyas mıdır? Yoksa dindeki 

genel kaide midir? Bunun netleştirilmesi gerekir. Çünkü kıyas kavramı iki anlamda 

kullanılmıştır. İlk önce "kıyasa aykırı haber-i vahit" kavramında geçen kıyasın manasını 

biraz açmamız gerekiyor. Daha sonra burada geçen kıyastan neyin kasdedildiğinin 

doğru anlaşılması için konu üzerindeki ihtilaflara yer vereceğiz.  Ardından bu konuda 

usulcülerin görüşlerine yer vereceğiz, varsa İmam-ı Malik'in görüşünü açıklayacağız ve 

tercih ettiğimiz görüşü dile getireceğiz.  

Kıyasa aykırı haber-i vahit'te zikredilen kıyastan maksat nedir? 

Maliki âlimleri kıyası iki anlamda da kullanmışlardır. Burada amaçlanan manayı 

belirlemek için ilk önce Maliki âlimlerinin görüşlerini ortaya koymamız sonra kıyas 

kelimesinden ne amaçladıklarını çıkarmamız gerekir.  

Birici olarak: Kıyasın bir usul kaidesi olarak kullanılması. Kıyas kavramından 

ilk defa bahseden İbnu'l-Kassardır. O Mukaddime adlı eserinde şöyle der: "İmam-ı 

Malik'in mezhebinde haber-i vahitle kıyas birlikte bulunur ancak birlikte kullanılması 

mümkün olmazsa kıyas haber-i vahide tercih edilir." 
136

Bu sözden sonra İbnu'l-Kassar 

burada geçen kıyastan maksadın usul kaidesi olan kıyas olduğunu açıklar ve onu 

anlatırken şu ifadeleri kullanır: "Kıyasın yapılmasına engel olacak tek şey, bir sebebe 

bağlı olarak üzerine kıyas yapılan aslın bulunmasıdır. Asıl yoksa kıyas yapılır."
137

  

Bir diğer âlim İbn Beşir et- Tenuhi de şöyle der: " Sadece haber-i vahidi 

nakletmekle mi yetinecekler yoksa kıyası haber-i vahidin önüne mi geçirecekler. Usul 

âlimleri arasında kıyasın haber-i vahitten önce gelmesi konusunda anlaşmazlık 

vardır."
138

 

Diğer yandan el-Kadi İyaz ise; " Bu konudaki anlaşmazlık, usul alimlerinin 

üzerinde ittifak edilen usul kaidesi kıyasın, haberi vahitten öne almaları üzerindeki 

                                                           
136

  el-Kadi Ebu'l-Hasen Ali b. Ömer el Bağdadi, İbnu'l-Kassar (ö.397H.), Mukaddeme Fi Usuli'l-Fıkh, 

Tahkik: Mustafa Mahdum, Daru'l-Muallime li'n-Neşri ve't-Tevzi, Birinci Baskı, 1420/1999, s.265. 
137

  İbnu'l-Kassar, a.g.e., s.266. 
138

  Ebu't-Tahir İbrahim b. Abdussamet b. Beşir et-Tenuhi, et-Tenbih ala Mebadii'-Tevcih, Dr. 

Muhammed Belhassan, Daru İbn Hazm, Beyrut, Birinci Baskı, 1428/2007, c.2, s.577. 



 

 

53 

 

ihtilaflarıdır. Bu uygulama İmam-ı Malik ve Maliki âlimlerinin yanı sıra bütün 

fakihlerin ve usul âlimlerinin tanınan yönüdür. Anlaşmazlık halinde kıyasın usulün 

önüne geçirilmesi meselesi vardır ki, bu da Ebu Hanife ve arkadaşlarının takip ettiği 

yoldur. Bazı Bağdat ekolüne mensup Maliki âlimleri de bu usule dayalı hüküm 

vermişlerdir."
139

 Şöyle devam ediyor: "Veya bu kıyası haber-i vahidin önüne 

geçirenlerin takip ettikleri yol ile mümkün olur. Bu, usul âlimleri ile bizim Bağdat 

ekolüne mensup âlimlerimizden teşekkül eden bir topluluğun takip ettiği yoldur. Onlar, 

bu uygulamanın İmam-ı Malik'in de usulü olduğu yargısına ulaşmışlardır."
140

 Bu 

ifadelere cevap sadedinde el-Kadi İyaz şöyle der:"İmam-ı Malik mezhebinin çoğu 

yerinde ve tanınmasına vesile olacak tarzda haber-i vahidi kıyasın önünde 

değerlendirdiği görülür. Eğer usul kıyasa muhalif olursa kıyası değil muhalif olan usulü 

tercih eder. Bu gibi konularda kıyası usule tercih eden bazı Bağdat âlimlerinin 

söylediklerinin tersine bu aynı zamanda fakihlerin çoğunluğunun takip ettiği yoldur."
141

  

Başka bir Maliki âlimi el-Kadi Abdü'l-Vehhab' da şöyle der: "Bize göre 

aralarında tenakuz olması halinde kıyas haber-i vahide tercih edilir."
142

 

Öte yandan el-Karafi usulî kıyası anlatırken şu ifadeleri kullanır: " İmam-ı 

Malik'e göre kıyas haber-i vahitten önce gelir. Çünkü haber-i vahit hükme ulaşmak için 

ele geçen bir şeydir. Hâlbuki ki kıyas, hükmün kendisini içerir. Bu sebeple de haber-i 

vahidin önüne geçer."
143

 Bu ifadelerden sonra el-Karafi, el-Kadi İyaz ve İbn Rüşd'e 

nispet ederek belirtilen konuda İmam-ı Malik'in mezhebinde iki görüşün bulunduğunu 

söyler.
144

 

Bir usul prensibi olarak ele alınan kıyas konusunda Ebu Bekr el- Ebheri' nin 

tercihi şudur. Eğer kıyasın öncülleri kesinlik ifade ediyorsa, kıyas haber-i vahidin önüne 

geçer.
145

 

Görüldüğü üzere Malikilerde kıyasın bir anlamı usulî(analojik) kıyastır. 

                                                           
139

  el-Kadi İyaz b. Musa b. İyaz b. Amr el-Yahsubi, a.g.e., c.5, s.145. 
140

  el-Kadi, İyaz b. Musa b. İyaz b. Amr, et-Tenbihatu'l-Müstenbita ale'l-Kütübi'l-Müdevveneti ve'l-

Muhtalita, Tahkik: Muhammed el-Vesik-Abdünnaim el-Humeyti, Daru İbn Hazm, Beyrut, Birinci 

Baskı, 1432/2011, c.1, s.39. 
141

  el-Kadi İyaz b. Musa b. İyaz b. Amr, a.g.e., c.3, s.1288. 
142

  İbnu'l-Kassar Ebu'l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed el-Bağdadi el-Maliki, Uyunu'l-Edille fi Mesaili'l-

Hilaf Beyne Fukahai'l-Emsar, Abdu'l-Hamid b. Sad b. Nasır es-Suudi, Mektebetu'l-Melik Fehd el-

Vataniyye, Riyad, 1426/2006, c.2, s.625. 
143

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul fi İhtisari'l-Mahsul, s.301. 
144

  İbn Rüşd, el-Mukaddemat ve'l-Mümehhedat, c.2, s.262. 
145

  Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkani, a.g.e., c.1, s.151. 



 

 

54 

 

İkinci olarak: Kıyasın genel bir prensip olarak veya dinde umumi bir kaide 

olarak kullanılması. Kıyas bu anlamda kullanılmış olmakla birlikte diğer anlamına göre 

kullanıldığı yerler oldukça azdır. İbn Rüşd kıyası genel bir prensip olarak kullanmış 

olan âlimlerdendir. O şöyle der: "Kıyasla verilmiş hükmü reddeden bir gurup şöyle 

söyler: "Orada kıyasa ters düşen, Kitap ve Sünnet'e dayalı sema yolu ile alınmış bir 

haber bulunmaktadır ve o daha doğrudur." Fakat kıyası usul destekler, kitaba dayalı 

bilgi ihtimal içerir, sünnet de mütevatir olmazsa; işte o zaman fıkıhçıların kıyasın haber-

i vahidin önünde değerlendirilmesi gerektiğini söyledikleri durum gerçekleşir. İttifakla 

Ebu Hanife'ye, ihtilafla İmam-ı Malike atfedilen durum budur."
146

 

Nitekim el-Lahmi'nin sulama konusundaki sözleri de bu manaya işaret 

etmektedir. Çünkü el-Lahmi buradaki ifadesinde kıyası genel kuralın dışında kullanmak 

istemiştir. Şöyle ki: "Son söz olarak kıyasa göre hareket edilir. Çünkü duvarın inceliği 

ve içindeki böcekler mülk sahibini mülkünden bezdirir. Aynı şekilde, sulamanın 

gerekliliği külfetli bir iştir ve devamlılık gerektirir."
147

 

İbn Abdi'l-Ber'in sütü fazla görünsün diye uzun süre sağılmamış hayvanlarla 

ilgili hükümlerden bahsederken kıyası genel manada kullandığı anlaşılmaktadır. O şöyle 

der: " Onlardan her biri bir miktar süt vermesi gerektiğinde, her ikisi de kendi payına ne 

kadar süt düşeceğini bilemediler. Hz. Peygamber(s.a.v.) de satıcının bir ölçek(sa') 

hurma vermesine hükmetti. Çünkü o zamanda genel olarak onların geçimliği için bu 

yeterliydi. Usulde yer alan cenin, parmaklar ve dişlerin (diyeti ile ilgili) hükümleri 

konularında bunu gösteren örnekler vardır."
148

 

Aynı konudaki eş-Şâtıbî'nin sözlerinde kıyası genel bir kural manasında 

kullandığı anlaşılmaktadır. Şöyle ki: "Muhakkak o (kıyas) şerî usule ve genel kaidelere 

aykırıdır."
149

 Yine eş-Şatıbi'nin bu manaya yakın başka bir değerlendirmesi 

bulunmaktadır. O, "Kıyas kesinlik ifade eden bir asıla zanla karşılık vermektir. Kıyası 

doğrulayacak kesin bir asıl yoktur." dedikten sonra İmam- Malik'e nispet edilen, usule 

                                                           
146

  Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhmmed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubi(İbn Rüşd el-Hafid), 

Bidayetu'l-Muctehid ve Nihayetu'l-Muktesid, Matbaatu Mustafa el-Babi el-Halebi ve Evladuh, Mısır, 

Dördüncü Baskı, 1395/1975, c. 2, s.470. 
147

  Ebu'l-Hasen Ali b. Muhamme er-Reb'î el-Lahmi, et-Tebsira, Tahkik: Dr. Ahmed Abdulkerim Necib, 

Vizaratu'l-Evkaf Ve'ş-Şuuni'l-İslamiyye, Katar, Birini Baskı, 1432/ 2011, c. 10, s.4701. 
148

  İbn Abdilber, el-İstinkar, c.6, s.536. 
149

  Ebu'l-Abbas Ahmed b. eş-Şeyh el-Merhum el-Fakih Ebi Hafs Ömer b. İbrahim el-Kurtubi, el-

Mufhim limâ Eşkele min Telhisi Kitabi Müslim, Tahkik: Heyet, Daru İbn Kesir-Daru Kelimi't-

Tayyib, Dimeşk, Birinci Baskı, 1417/1996, c.14, s. 22. 



 

 

55 

 

aykırı gördüğü, köpeğin kabı yalaması, sağmal hayvanların sütü çok görülsün diye 

sağılmaması konuları gibi, kıyas lehine hadisi terk ettiği konuları zikreder."
150

  

Maliki imamlarından konu ile ilgili bu kısa alıntılardan sonra Malikilerin usul 

kaidesi olan kıyası haber-i vahide takdim etmede anlaşmazlığa düştükleri açıkça 

görülmektedir. Bu anlaşmazlıkları Hulûlu ve el-Karafi detaylı bir şekilde anlatır.
151

 

Malikilerde Irak ekolü kıyası öne almış, Medine ekolü ise haber-i vahidi öne 

almıştır.
152

 Mezhepte meşhur olan ve tercih edilen de haber-i vahidin öne alınmasıdır. 

Çünkü bu anlayış İmam-ı Malik'in metoduna uygundur. İmam-ı Malik'in usulî kıyası 

haberi vahide tercih ettiği sabit değildir. Kıyasın haber-i vahide tercih edildiği her 

durum Malikilerin genel usul kaidesine aykırıdır. Bu konuda belki de doğruya en yakın 

olanı ve bizim de tercih ettiğimiz görüş şudur. Genel kural ve usuli mana dışında Maliki 

mezhebinde haber-i vahid kıyasa tercih edilmiştir. Bu sonucu destekleyen birçok kural 

ve delil bulunmaktadır. Çünkü bu görüş, mezhebi incelediğimizde ve Malikilerin haber-

i vahidi kabul etmemekle itham edildikleri problemlere baktığımızda doğrulanmaktadır. 

Birinci bölümde anlatılan İmam-ı Malik'in nass ve rivayetlerin üzerinde önemle 

durduğuna ve bütün eserlerinde bu yöntemi uyguladığına bakacak olursak bu görüş 

sahiplerinin delillerinin ne kadar kuvvetli olduğu ortaya çıkar. Söz konusu tercihi 

kuvvetlendiren diğer bir husus ise el-İmam İbnu'l-Arabî'nin el-Kabs adlı eserinde 

anlattıklarından anlaşılandır. İmam-ı Malik bu konuda tereddüt içindedir. Onun mezhebi 

de bu yönüyle tanınmıştır. Doğrusu; eğer haber-i vahid dinin genel kaidelerinden 

herhangi bir kaideye ters düşerse o zaman meseleye bakılır. Eğer genel kural doğrudan 

haberi vahitle çelişiyorsa kıyasa göre amel eder, değilse kıyası terk eder.
153

 el- İmam eş-

Şâtıbî de "Muvafakât" adlı eserinde şöyle der: "Eğer dinin usul kuralları ve genel 

kaideleri ile haber-i vahit çelişirse usuli kıyas tercih edilir. Bu durumda kıyas dinde 

temel bir usul veya genel bir kaide olur," der ve bunu iki sebebe bağlar. "Birinci haber-i 

vahidin dinin esaslarına aykırı olması, ikincisi onun doğru olduğunu gösteren başka bir 

delilin bulunmaması."
154

 eş-Şeyh Muhammed b. el-Emin eş-Şenkîtî haber-i vahitte 

                                                           
150

  eş-Şatıbi, el-Muvafakat, c.3, s.186-204. 
151

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.301; Ebu'l-Abbas Ahmed b. Abdurrahman ez-Zelyetenî, 

Hululu(ö.898H.), et-Tevzih fi Şeri't-Tenkih, Tahkik: Gazi b. Murşid b. Halef el-Uteybi, Doktora Tezi, 

Ummu'l-Kura Üniversitesi, Şeiat Fakültesi, Mekke, s.684. 
152

  el-Karafi, ed-Zahira, c.5, s.64. 
153

  İbnu'l-Arabi, el-Kabes, s.812. 
154

  eş-Şatıbi, el-Muvafakat, c.3, s.186. 



 

 

56 

 

Medinelilerin rivayetlerini tercih etmiş ve bu doğrudur demiştir. Ona göre İmam-ı 

malik'in mezhebinde yer olan meseleler de bunu göstermektedir.
155

 

Muhammed Said: "el-Muvatta'ı ve İmam-ı Malik'in telif ettiği diğer eserleri 

incelediğimizde İmam-ı Malik'in hadise göre öncelik verdiği kıyasın usulü fıkıhta geçen 

fıkıhçıların ve usulcülerin bildikleri kavramsal anlamda bir kıyas olmadığı görülür. O, 

ana kaide ve kesin esaslar anlamına gelen bir kıyastır. Bu kıyası kitap ve sünnetin içinde 

dağınık halde bulunan bütün naslar destekler ve kuvvetlendirir,"
156

diyerek İmam-ı 

Malik'in kıyası genel bir pirensip, dinde umumi bir kaide olarak ele aldığını vurgular. 

Kıyasa Aykırı Haber-i Vahide Dayalı Uygulamalar 

1. el-Musarrat(et-Tasriye) 

 el-Musarrat kelimesi kelime Arapça'da toplamak, biriktirmek, hayvanın sütünü 

sağmadan bırakmak anlamına gelen " صرى"  fiilinden türemiştir. "حفل"  fiili de aynı 

anlama gelir. Bir isim olarak" el-Musarrat" devenin veya koyunun memelerini bağlayıp 

sütünü sağmayı terk etmektir. Ebu Ubeyd şöyle der: "Hz. Peygamber (s.a.v.) 'den 

rivayet edilen; "Devenin veya koyunun memelerini bağlamayın. Kim memeleri 

bağlanmış bir hayvan satın alırsa (ve onu sağarsa) iki durumdan birini yapmakta 

özgürdür. İster onu elinde tutar, isterse bir ölçek (sa') hurma ile birlikte geri verir."
157

 

Hadiste "Musarrat" geçmektedir ki, bunun anlamı; sütü memesinde bağlanmış, günlerce 

sağılmamış deve, inek veya koyunun demektir. "Tasriye" kelimesinin aslı suyu bir 

yerde hapsedip toplamaktır. Bu anlamda "Suyu hapsettim." demek içi " صريت الماء  " 

denir. 
158

  el-Musarrat ise, çok süt veren bir cins olduğu izlenimi oluşturmak için sütü 

uzun süre memesinde hapsedilmiş deve, inek veya koyuna verilen isimdir.
159

 

Problemin tahlili: Musarrat, müşteriye satış akdini bozup, malı geri iade hakkı 

sunan bir kusur mudur?  Müşteri bu hakkını hayvanın kusurunu öğrenip haber-i vahide 

                                                           
155

  eş-Şeyh Muhammed b. Muhtar eş-Şenkıti, Nesru'l-Vurud Ala Maraki's-Suud, Tahkik: Ali b. 

Muhammed el-İmran, Daru Alemi'l-Fuad li'n-Neşr ve't-Tevzi, s.411. 
156

  Muhammed Said Mansur, Refu'l-İlbas İza Tearaza Haberu'l-Vahid ve'l-Kıyas, Mecelletu'l-Camati'l-

İslamiyye, Silsiletu'd-Dirasati'l-İslamiyye, 19. Cilt, Birici Sayı, Ocak 2011. 
157

  Buhari, IV, 361; Müslim, V, 165-166; Ebû Davut, III, 722-727. 
158

  el-Kasım b. Sellam el-Herevi Ebu Ubeyde, Garibu'l-Hadis, Daru'l-Kutubi'l-Arabi, el Tahkik: Dr. 

Muhammed Abdu'l-Muid Han, Beyrut, Birinci Baskı, 1396/1976, c.2, s.240. 
159

  Mahmud b. Ömer ez-Zemahşeri, el-Faik fi Garibi'l-Hadis ve'l-Eser, Tahkik: Ali Muhammed el-

Becavi-Ebu'l-Fazl İbrahim, Daru'l-Marife, Lübnan, İkinci Baskı, c.2, s. 293; Ebu's-Saadat el-

Mubarek b. Muhammed el-Cezeri, en-Nihaye fi Garibi'l-Hadis, Tahkik: Tahir Ahmed ez-Zavi-

Mahmud Muhammed et-Tanahi, el-Mektebetu'l-İlmiyye, Beyrut, 1399. 1979, c.3, s.127; İbnu'l-

Manzur, Lisanu'l-Arab, c.14, s.471; Muhammed b. Ebu Bekr b. Abdulkadir er-Razi, Muhtaru's-

Sıhah, , Tahkik: Mahmud Hatır, Mektebetu Lübnan Naşirun, Beyrut, 1415/1995, s.127. 



 

 

57 

 

göre amel ederek bir ölçek(sa') hurmayı satıcıya verdikten sonra kullanabilir mi? Yoksa 

müşterinin -satılan malın iadesini gerektiren bir kusur olmadığından- aldığı malı iade 

etmeyip -haber-i vahid genel kurallara aykırı düştüğünden- kıyasa göre amel ederek 

satıcıya herhangi bir şey ödememesi mi gerekir. 

Bu konuda yapılan kıyasın tatbikatı şu şekildedir. Süt misliyle ile tazmin edilir. 

Hurma sütün misli değildir. Tazminat mislinden başka bir şeyle yapılacak olursa yeni 

bir satış akdine yönelmiş olur. Böyle bir satış akdi, elden ele teslim etmeksizin bir 

yiyeceğe mukabil başka bir yiyecekle satışı olur ki, faizdir. Bir ölçek olan sa' ile 

hurmanın miktarı belirlenebilirken sütün miktarı belirlenemez. Hurma sayılabilir, ancak 

süt sayılamaz. İslam hukukunda bilinen bir husustur ki, sütteki aldatma müşteri 

haklarındandır. Ancak malın iadesini gerektiren bir kusur değildir.
160

 

Malikilerin bu konudaki görüşleri: Malikiler, "Musarrat" haber-i vahidi ile amel 

edilmesi üzerinde ihtilaf etmişlerdir. Meşhur olan görüşe göre İmam-ı Malik bu konuda 

haber-i vahitle amel edilmesini gerekli görür. Eşheb ise, bunun tersini söyler. Ona göre, 

İmam-ı Malik bu konuda haber-i vahitle amel etmeyi uygun görmemiştir.
161

 Diğer 

yandan el-Lahmi bu mesele üzerindeki ihtilafları şu şekilde aktarır: "Bu hadisle amel 

etmek konusunda ihtilaf edildi. İbnu'l-Kasım şöyle dedi. Malik'e sordum. Bu hadisle 

amel ediyor musun? Bunu sorarken, hayvanı geri iade ederken bir ölçek(sa') hurma 

vermeyi kastediyordu. Evet, bu hadisle amel etmek uyulması gereken bir görüştür. 

Dedi. Malik bunu ona ait bir muhtasarda söylemiştir. Bilinen el-Muhtasar adlı eserde, 

el-Muvatta' da veya ona ait olduğu belli olan eserlerde değil. Eşheb, Mühammed' in 

kitabında şöyle demiştir: Bu hadisle amel edilmez. Çünkü ondan daha sağlam bir hadis 

bulunmaktadır. O da, "Külfet nimete, nimet külfete göredir," anlamına gelen " الخراج  

                                                           
160

  Ebu'l-Abbas Ahmed b. Ömer b. İbrahim el-Kurtubi, a.g.e., c.14, s.22. 
161

  Malik b. Enes b. Malik b. Amir el-Asbahi el-Medeni, el-Müdevvenetu'l-Kübra, Tahkik: Zekeriyya 

Umeyrat, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, c.3, s.309; el-Kurtubî, el- Müfhim, c.14, s.22; el-Bacî, el- 

Munteka, c..3, s.464; İbnu'l-Arabî, el-Kabes, s.852; el-Kadi İyaz, İkmalu'l Muallim, c.5, s.143; el-

Abderî, et-Tac ve'l-İklil, c.4, s. 437; Ebu'l-Abbas Ahmed es-Savî, Bulğatu's-Salik li Ekrabi'l-Mesalik, 

Tahkik: Muhammed AbdusselamŞahin, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, 1415/1995, c..3, s.98; 

Muhammed Uleyş, Menhu'l-Celil Şerhu ala Muhtasari Seyyid Halil, Daru'l-Fikr, 1409/1989, 

c.5,s.161; Ebu Abdullah Muhammed b. Ali b. Öer et-Temimi el-Maziri el-Maliki, Şerhu't-Telkin, 

Tahkik: Muhammed Muhtar es-Selami, Daru'l-Garbi'l-İslami, Birici Baskı, 1428/2008 , c.2, s.989; 

Ebu Muhammed Abdulaziz b. İbrahim b. Ahmed el-Kuraşi et-Temimi et-Tûnusi el-Maruf Bi İbn 

Büzeyre, Ravzatu'l-Mustebi fi Şerhi Kitabi't-Telkin, Tahkik: Abdullatıf Zekkağ, Daru İbn Hazm, 

Birici Baskı, 1431/2010, c.2,s.1009; İbn Yunus es-Sıgıllî, el-Cami' li Mesaili'l-Müdevvene, c.13,s. 

1033. 



 

 

58 

 

 ".hadisidir "بالضمان
162

 eş-Şeyh Halil şöyle der: "İmam- Malik el-Müdevvene'de: "Bu 

hadisle amel edilmesi hususunda söylenmiş bir görüşü yoktur, demiş, sonra hadisi 

kıyasa tercih etmiştir. el-Kadi İyaz'a göre; Irak ekolüne mensup Maliki alimlerinin 

anlattıklarının tersine haber-i vahitle amel etmek İmam-ı Malik'in mezhebinin öne çıkan 

bir özelliğidir. İbn Abdi'l-Hakim'in kitabında ise kıyas haber-i vahide tercih edilip, 

hayvan geri iade edilirken ayrıca bir şey verilmez, denmiştir. Aynı görüşü el-Eşheb "el-

Utebiyye" adlı kitapta rivayet eder. İbn Yunus da benzer şey söylemiştir."
163

 

2. Köpeğin Yaladığı Kabın Yıkanması 

Köpeğin yaladığı kabın yıkanması meselesinin aslı Hz. Peygamber(s.a.v.) 'in şu 

hadisidir. "Köpek sizden birisinin kabından su içerse o kabı yedi kez yıkasın."
164

 Başka 

bir rivayette ise "su içerse yerine "yalarsa" geçer. Bu hadisin zahir manasına göre amel 

edilerek kabın yedi kez yıkanması gerekir mi? Yoksa hadisinin zahirine göre amel 

edilmeyip, emrin mendupluk manası taşıdığına mı hükmedilmelidir. Ya da hiç 

yıkanmayabilir mi? Zikredilen konuda Malikiler arasında ihtilaf bulunmaktadır. Bu 

anlaşmazlığın sebebi haber-i vahidin kıyasa aykırı düşmesindendir. el-Bacî şöyle der: 

"İmam-ı Malik'in bu hadiste geçen Hz. Peygamber (s.a.v)'in köpeğin yaladığı kabın 

yıkanması emri konusunda farklı görüşleri bulunmaktadır. Bir görüşünde burada geçen 

emrin vücup ifade ettiğini söylerken, diğer bir görüşünde ise mendup olduğuna 

hükmetmiştir."
165

   

el-Kadi İyaz ve er-Racraci haber-i vahid ile kıyasın bir birine aykırı düştüğü 

yerleri anlatırken bu ihtilafı örnek gösterirler."Onların köpeğin kabı yalaması 

meselesindeki ihtilafları, bu temel mesele üzerindeki ihtilafına bağlıdır."
166

 

İbnu'l-Arabî şöyle der: "İmam-ı Malik'ten farklı görüşler nakledilmiştir. Birinde 

kabın yıkanması menduptur, diğerinde vaciptir. Bir diğerinde ise kabı yıkamanın sadece 

bir ibadet olduğundan söz edilir."
167

 

                                                           
162

  el-Lahmi, et-Tebsira, c..9, s. 4334. 
163

  Halil b. İshak b. Musa Ziyauddin el-Cündi el-Maliki el-Mısri, et-Tevzih fi Şerhi Muhtasarı İbnu'l-

Hacib, Tahkik: Ahmed b. Abdulkerim Necib, Merkezu Necibiyye li'l-Mahtutat ve Hizmeti't-Turas, 

Birinci Baskı, 1429/2008, c.5,s.446-447. 
164

  Buhari, Kitabu'l-Vudu, (Bab, İnsanın Saçının Yıkandığı Su), Hadis No, 172. 
165

  el-Baci, el- Munteka, c.1, s. 67. 
166

  el-Kadi İyaz, İkmalu'l-Muallim, c.5, s.145; Ebu'-l Hasen Ali b. Said er-Recraci, Menahicu'-Tahsil ve 

Netaicu Lataifi't-Te'vil  fi Şerhi'l-Mudevveneti ve Halli Müşkilatiha, Tahkik: Ebu'l-Fadl ed-Dimyati-

Ahmed b. Ali, Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 1428/2007, c.1, s.97. 
167

  el-Kadi Muhammed b. Abdullah Ebu Bekr İbnu'l-Arabi el- Maliki, el-Mesalik Fi Şerhi Muvatta-i 

Malik, Tahkik: Muhammed b. el-Huseyn es-Süleymani ve Aişe Binti'-l Huseyn es-Süleymani, 

Daru'l-Garbi'l-İslami, Birinci Baskı, 1428/ 2007, c.2, s. 124. 



 

 

59 

 

Köpeğin yaladığı kabın yıkanmasını vacip görenler İbn'l-Macişun, İbn Vehb ile 

sonraki dönem Maliki âlimleridir. Kabın yıkanmasının mendup olduğunu söyleyenler 

ise; el-Kadi İyaz, Ebu'l-Hasen el-Kabisi, İbn Rüşd el-Ced, İbn Beşirdir. İbn Abdi'l-Ber 

de bu görüşü tercih etmiş ve bunun ilk dönem Malikî âlimlerinin görüşü olduğu 

söylemiştir.
168

  

3.  Hac İbadetinde Vekâlet 

Hac ibadetinde vekâlet konusunda, hac yapmaya gücü yetmeyen veya hac 

yapmadan vefat etmiş olan kimsenin yerine başka biri hac yapabilir mi, yapamaz mı 

sorularının cevabı aranmaktadır. 

Bunun aslı Abdullah b. Abbas(r.a.)'ın Hz. Peygamber(s.av.)'den rivayet ettiği bir 

hadise dayanır. O şöyle anlatır:" el-Fadıl Peygamber(s.a.v.)'in peşinde gidiyordu. Hasam 

kabilesinden bir kadın geldi. el-Fadıl ona bakıyor, o da ona bakıyordu. Hz. Peygamber 

el-Fadıl'ın yüzünü diğer tarafa çevirdi. Kadın şöyle dedi. Ey Allahın Resulü, hac 

ibadetini Allah Teâlâ kullarına farz kıldığında benim babam binek üzerinde 

duramayacak kadar yaşlı idi. Hacca gidemedi. Onun yerine hac yapabilir miyim? Evet. 

Dedi. Bu olay veda haccı esnasında gerçekleşti."
169

   

Zikredilen hadis, ibadetleri üç kategoride toplayan kıyasa ters düşmektedir.
170

 

Birinci grup: Zekât gibi mal ile yapılan ibadetler. Bu ibadetlerin vekâlet yoluyla 

yapılmasında ihtilaf yoktur. İkinci grup: Namaz, oruç gibi bedenle yapılan ibadetler. Bu 

tür ibadetlerin vekâletle yapılamayacağı konusunda ittifak vardır. Ancak Davut ez-

Zahiri'den bunun caiz olduğu yönünde nakil bulunmaktadır. Üçüncü grup: Cihat ve hac 

gibi hem mal, hem de bedenle yapılan ibadetler.  Bu ibadetlerin vekâletle yapılıp 

yapılamayacağı konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Kıyasa göre Namaz ibadetini bir 

kimse başka bir kimsenin yerine yapamaz. el-Kurtubi'ye göre ihtilafın sebebi bu 

                                                           
168

  İbn Cezzi, el-Kavaninu'l-Fıkhiyye, s. 26; el-Kadi İyaz, İkmalu'l-Muallim, c..5, s.145; Camalu'd-Din 

Ömer b. el-Hacib el-Maliki, Camiu'l-Ummehat, Tahkik: Ebu Abdirrahman el-Ahdari'l-Ahdari, 

Daru'l-Yemame, Dimeşk, Birinci Baskı, 1419/1998, s.40; İbn Abdilber, el-İstinkar, c.1, s.481; Ebu 

Abdillah Muhammed b. Ali b. Öer et-Temimi el-Maziri el-Maliki, Şerhu'-Telkin, Tahkik: 

Muhammed Muhtar es-Selami, Daru'l-Garbi'l-İslami, Birinci Baskı, 1429/2008; c.1, s.232; er-

Recraci, a.g.e., c.1, s.96; el-Kadi İyaz, et-Tenbihatu'l-Mustenbita ale'l-Kutubi'l-Müdevveneti ve'l-

Muhtalita, c.1, s.39-40; -Velid Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubi, Mesailu Ebi'l-Velid İbn 

Rüşd, Ebu'lTahkik: Muhammed el-Habib et-Tecikani, Daru'l-Cil, Beyrut, Daru'l-Afakı'l-Cedide, el-

Magrib, İkinci Baskı, 1414/1993, c.1, s.731; Hululu, et-Tevzih fi Şerhi İbn Muhtasari İbni'l-Hacip, 

c.1, s.73; Ebu Muhammed Abdulvehhab b. Ali b. Nasr el-Bağdadi el-Maliki, Uyunu'l-Mesail, 

Tahkik: Ali Muhammed İbrahim Burubiyye, Daru İbn Hazm li't-Tabaati Ven'_Neşri ve't-Tevzi', 

Beyrut, Birinci Baskı, 1430/2009, c.1, s.88. 
169

  el-Buhari, Kitabu'l-Hac, Bab, Vucubu'l Hac ve Fadluhu, Hadis No.1523. 
170

  el-Baci, el-Munteka, c.2, s. 342. 



 

 

60 

 

konudaki rivayetlerin zahir anlamlarının bir biriyle çelişmesi ve kıyasın rivayete ters 

düşmesidir. 
171

Malikiler ölen kişi adına hac ibadetinin vekâleten yapılıp yapılamaması 

konusunda farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Bunları üç grupta toplamak mümkündür. 

Birincisi: Caiz olduğunu söyleyenler. Mesela el-Kadi Abdu'l-Vehhab bu görüştedir. 

İkincisi: Caiz olmadığını söyleyenler. Malikilerin çoğunluğu, eğer kişi vasiyet 

etmemişse, caiz olmadığı görüşündedirler.
172

 Üçüncü grubun görüşünü detaylandırmak 

gerekiyor. Bu konuda İmam-ı Malik'ten hem caiz olduğuna hem de olmadığına dair iki 

farklı görüş nakledilmiştir. el-Lahmi şöyle der: "Maliki mezhebinde; kişi hayatta olsun 

veya vefat etmiş olsun, talep etsin veya etmesin vekaleten hac konusunda ihtilaf vardır. 

İmam-ı Malik' bir görüşünde bu konudaki hadise uyararak caiz görmüş, bir diğer 

görüşünde ise, bu ibadetin bedensel ibadet olması hasebiyle, caiz görmemiş ve "Bir 

kimse başka bir kimse adına hac yapamaz.", demiştir."
173

 İbnu'l-Büzeyre şöyle der: 

"Vekâleten haccın caizliği konusundaki ihtilaf herkes tarafından bilinmektedir."
174

 el-

Baci'ye göre Maliki mezhebinin bu konuda iki görüşü bulunmaktadır. el-Baci şöyle 

der:"Bana göre bu meselede mezhebin iki görüşü bulunmaktadır."
175

  

Buraya kadar anlatılanlardan açıkça ortaya çıkmaktadır ki, fıkhın tali 

konularındaki ihtilafın aslı ve sebebi nass ve usul kaideleri üzerindeki anlaşmazlıktır. O 

da haber-i vahidin kıyasa ters düşmesidir. 

4.  At Etinin Yenmesi 

At etinin yenilmesinin helal olup olmadığı meselenin aslı haber-i vahidin kıyasla 

çelişmesidir. Cabir hadisinde; Hz.Peygamber(s.a.v.)'in Hayber savaşında eşek etini 

yasakladığı, at etine müsaade ettiği anlatılır.
176

Kıyas ise, atın; katır ve eşek cinsi 

hayvanlardan sayıldığı dolayısıyla bu hayvanlarla ilgili hükmün tek olması gerektiği 

yönündedir. İbn Rüşd ilk önce bu konudaki ihtilafı sonra kıyasla haber arasındaki 

karşıtlığın zayıflığını zikreder. Çünkü Cabir hadisi mübahlık konusunda bir delildir.
177

  

el-Kadi Abdu'l-Vehhab şöyle der: "Çünkü at tırnaklı bir hayvandır. Eşek ve katır 

                                                           
171

  el-Kurtubi, el-Mufhim, c.11, s.1. 
172

  Ebu Muhammed Abdulvehhab b. Ali b. Nasr el-Bağdadi el-Maliki, a.g.e., c.2, s. 279. 
173

  el-Baci, el-Munteka, c.2, s.342; el-Kurtubi, el-Mufhim, c.1, s.11; İbnu'l-Arabi, el-Mesalik, C.4, s. 

386; ed-Desuki, Haşiyetu'-Desuki, c.2, s.18; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.4, s.4. 
174

  el-Lahmi, et-Tebsira, c.3, s.1262. 
175

  İbn Bezize, Ravzatu'l-Mustebin fi Şerhi Kitabi't-Telkin, c..3, s.1033. 
176

  el-Baci, el-Munteka, c.2, s.342. 
177

  el-Buhari, Hadis No. 3982; Müslim, Hadis No.1941. 



 

 

61 

 

cinsindendir. Onların etini yasaklayan hükmün atın etini de kapsaması normaldir."
178

 

Öte yandan Malikiler atın etinin yenmesi konusunda üç görüşe ayrılmışlardır. Birincisi; 

mekruhtur. İmam-ı Malik ve arkadaşlarının tamamına yakını bu görüştedir. İkincisi; 

haramdır. Bu görüş İmam-ı Malik'ten nakledilen görüşü esas almıştır. Üçüncüsü; 

mubahtır. İbn hubeyb, bunun el-Baci'in görüşü olduğunu söyleyerek, tercih eder. el-

Kurtubi de bu görüşü tercih etmiştir.
179

 İbn Beşir mubah olması ile ilgili mezhebin iki 

görüşü bulunduğunu zikreder.
180

el-Lahmi şöyle der: "Azı dişi olan yırtıcı hayvanlar ve 

pençeleri olan kuşlar ile eşek, katır ve at eti konusunda ihtilafa düşülmüştür."
181

 

5. Hıyaru'l-Meclis (Meclis Muhayyerliği) 

Meselenin aslı Hz. Peygamber(s.a.v)'in şu hadisidir. "Alıcı ve satıcı anlaşma 

bitip birbirlerinden ayrılmamışsa veya biri diğerine cayma hakkı tanımışsa veya alış 

veriş bazı şartlar içeriyorsa her iki taraf için cayma hakkına vardır."
182

 

Bu hadisin zahir manasına göre amel edilerek, alıcı ve satıcı arasında cayma şartı 

olmadığı sürece satış sonrası alış veriş yerini terk ettiklerinde satışın kesinlik 

kazandığına hükmedilir mi? Alıcı ve satıcı sözlü olarak alış verişi bitirdikleri halde 

bulundukları yeri terk etmediklerinde durum nasıl olur? Bu gibi durumlarda hadis, zahir 

manası terk edilerek tevil mi edilmelidir, yoksa hadise aykırı düşen kıyasa göre mi amel 

edilmelidir? gibi soruların cevabı aranacaktır.    

   Bu konuda ki kıyas şudur: "Bu tür satış akdi; normal alışverişlerde olduğu gibi 

satıcının parasını aldığı, alıcının ücreti ödediği "Muavaza(bedelli) akdi" gibidir. 

Muavaza akdinde taraflar için satıştan cayma hakkı diye bir şey yoktur. Satış yerinin 

terk edilmemiş olmasından kaynaklanan cayma hakkında, satışın kesinlik kazanması 

için gerekli olan süre belli değildir. Bu durum "Münabeze" ve "Mülamese" akitlerini 

andırır ki
183

 alışverişte belirsizlik(ğarar) caiz olmaz. Aynı şekilde süresi belli olmayan 

cayma hakkı da geçersizdir.
184

 Malikiler; alışveriş yerinin terk edilmemiş olmasından 

kaynaklanan cayma hakkı hadisiyle amel edilmesi konusunda ihtilafa düşmüşlerdir. 

                                                           
178

  İbn Ruşd, Bidayetu'l-Muctehid, c.1, s. 470. 
179

  el-Kadi Abdilvehhab, el-Meunetu ala Mezhebi Alim'l-Mudevvene, c.1, s.720. 
180

  el-Kurtubi, el-Cami li Ahkami'l-Kuran, c.10, s.76. 
181

  el-Baci, el-Munteka, c.3, s.137; İbnu'l-Arabi, el-Mesalik, c.5.,s. 299;İbn Naci, Şerhu İbn Naci ala 

Metn'r-Risale, c.2, s.440; Zarruk, Şerhu Zarruk Ala'r-Risale, c.2, s. 1017. 
182

  Buharî, Sahih, IV, 3; Müslim, Sahih, V, 174; el-Lahmi, et- Tebsira, c.4, s. 1098. 
183

  Mülamese: Müşterinin malı incelemeden sadece dokunarak almak zorunda olması. Münabeze: Malın 

incelenmesine imkân vermeyen müşterinin veya satıcının malı/elbiseyi bir birlerine atması ile satış 

akdinin gerçekleşmesi. Bu tür akitleri yasaklayan rivayetler için bakınız: Buhari, 2144, 2207. 
184

  el-Buhari, Kitabu'l-Buyu, Bab(İza Lem Yuvakkat Li'l-Hiyari Hel Yecuzu'l-Bey), Hadis No. 2019 



 

 

62 

 

İmam-ı Malik; bu hadisle amel etmemiş çoğu Malikiler de bu konuda ona uymuştur. İbn 

Hubeyb gibi az sayıda Maliki ulaması cumhura muhalif olarak hadisle amel 

etmişlerdir.
185

 

6. İmamın Tilaveti Esnasında Cemaatin Fatiha Okumasının Mendubiyeti 

Malikiler bu konuda iki görüş ile sürmüşlerdir. Birincisi: Malikilerde meşhur 

olan görüşe göre, imama uyan kimsenin Fatiha suresini okuması menduptur. 

İkincisi: İbn Vehb ve Eşheb'e göre ise imama uyan kimsenin Fatiha suresini 

okuması mendup değildir. Bu konudaki anlaşmazlığın sebebi İmran b. Huseyn'in Hz. 

Peygamber(s.av.) den rivayet ettiği şu hadis ile kıyasın ters düşmesidir. Hz. 

Peygamber(s.a.v.) şöyle nakledilir. Bir gün Hz. Peygamber(s.a.v.) öğle veya ikindi 

nazını kıldırdığı sırada arkasında namaza duran bir adam da Kuran okuyordu. 

Peygamber(s.a.v.) namazı bitirdikten sonra; hanginiz "Sebbih isme Rabbike'l-Ala 

suresini okudu" diye sordu. Topluluktan bir adam; ben dedikten sonra bunu okumaktan 

maksadım hayır işlemektir, dedi. Hz. Peygamber(s.a.v.) " Gördüm ki, bazılarınızın ben 

okurken aklımı karıştırıyor..." buyurdu.
186

  Kıyasa göre İmama uyan kimsenin kıraatte 

bulunması gerekir. Çünkü imama uyan kimsenin kıraatinin yasaklanma gerekçesi 

imamla birlikte aynı anda okumasıdır. Eğer aynı anda okumuyorsa caiz olur.
187

 

2.1.2.4. Herkesi İlgilendiren Konularda (Umumu Belva) Haber-i Vahidle 

Amel Etmek 

Usul âlimleri genel olarak haber-i vahid için umûm-i belvâ (herkesi kapsayan 

mesele) şartı olup olmayacağı konusunda ihtilaf etmişlerdir. Malikilerin çoğunluğuna 

göre haber-i vahitte umûm-i belvâ şartı yoktur. Bu şu demektir. Haber-i Vahid, birçok 

kişi tarafından ihtiyaç duyulan, toplumun genelini ilgilendiren bir konuda olsa dahi 

Malikilerin çoğunluğuna göre delil kabul edilir. Bazı Hanefi usulcülerine göre bu 

durumda haber-i vahit delil olmaz. Maliki âlimlerinin çoğunluğu cumhurun görüşüne 

göre hareket etmişlerdir. İbnu'l-Arabî şöyle der: "Umum-i belva hususlara da haber-i 

vahitle amel edilmesi gerekir. Ancak Ebu Hanife bunu caiz görmez..."
188

 Malikilerden 

                                                           
185

  el-Kurtubi, el-Mufhim, c.14, s. 31; İbnu'l-Arabi, el-Kabes, c.1, s.845; el-Kadi Abdilvehhab, el-İşraf 

Ala Nüketi Meaili'l-Hilaf, c..2, s. 2019. 
186

  el-Kadi İyaz, İkmalu'l-Muallim, c.5, s. 158; el-Karafi, ez-Zehira, c.5, s. 20; Uleyş, Menhu'l-Celil, c.5, 

s. 113; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.5, s. 302; İbn Naci, Şerhu İbn Naci ale'r-Risale, c.2, s. 132; İbn 

Bezize, Ravzatu'l-Mustebin, c.2, s. 921. 
187

  Ebu Davud, Kitabu's-Salât, Bab(Men Raa el-Kıraate İza Lem Yecher), Hadis No. 828. 
188

  er-Racraci, Menahicu't-Tahsil, c.1, s. 254. 



 

 

63 

 

Ebu Hanife'nin görüşü doğrultusunda hareket edenler olmuştur. Örneğin, İbn Huveyz 

Mendad umum-i belvâ konularda haber-i vahitle amel etmemiş ve bu konudaki 

görüşünü de İmam-ı Malik'e dayandırmıştır. el-Mazini'nin naklettiğine göre o, namazda 

teşehhüt, teşehhüt'ün farz olması ve ezan konularında bu şekilde hareket etmiştir. el- 

Mazini şöyle der: "Bizim mezhebimizin alimlerinden İbn Huveyz Mendad bu anlayışı 

İmam-ı Malik'e dayandırır ve namazda teşehhüt farzdır der. Teşehhüdü bilen bir kişi 

demi olmadı, diyerek bu gibi konularda tek kalmanın(haber-i vahidin) doğru olmadığına 

işaret eder. Çünkü bu ve benzeri konuların temel özelliliği herkes tarafından bilinmen 

konular olmasıdır..."
189

Bu görüşte olanların delilleri şudur. Birçok kişinin ihtiyacı olan 

umûm-i belva konularda gelen nakiller mütevatir olmalı, bir kişi tarafından değil çok 

kişi tarafından nakledilmelidir.
190

 

Malikilerde Umumu Belva ile İlgili Uygulamalar  

1. Erkeklik Organını Dokunan Kişinin Abdestinin Bozulması 

Malikiler kişinin sadece erkeklik organını ellemesiyle abdestinin bozulup 

bozmayacağı konusunda ihtilaf etmişlerdir. Bu konu fıkıh kitaplarında detaylı olarak 

anlatılmaktadır.
191

 Mezhep âlimleri açıkça belirtmemiş olsalar da bize göre bu konudaki 

tartışmaları asıl nedeni umum-i belva bir konuda nakledilen haberi vahittir. Oda, Hz. 

Peygamber(s.a.v.)'in "Sizden biriniz erkeklik organını ellerse abdest alsın" hadisidir.
192

 

2. Namazda Rükûa Giderken ve Rükûdan Kalktıktan Sonra Ellerin Kaldırılması 

Malikiler bu konuda iki farklı görüşe ayrılmışlardır.
193

 Çoğunluk, mezhebin 

meşhur görüşü olan ellerin kaldırılmaması yönünde görüş bildirmişlerdir. Bazıları ise, 

İmam-ı Malik'in bu konudaki iki görüşünden biri olan ellerin kaldırılmasına 

hükmetmişlerdir. Bize göre bu konudaki ihtilafın nedeni usul prensibidir ki, o da haberi 

vahidin umun-i belva bir konuda varit olmasıdır. Her ne kadar bazı Maliki âlimleri bu 

konudaki haber-i vahidi kabul etmemelerinin sebebi olarak ravilerinin rivayet 

                                                           
189

  el-Kadi Ebu Bekr İbnu'l-Arabi el-Muafiri el-Maliki, el-Mahsul Fi Usuli'l-Fıkh, Daru'l-Beyarık, el-

Ürdun, Birinci Baskı, H.1420/M.1999, Tahkik: Huseyn Ali el-Bedri, c.1, s.117. 
190

  Ebu Abdillah Muhammed b. Ali b. Ömer b. Muhammed el-Maziri(ö.536H.), İzahu'l-Mahsul min 

Burhani'l-Usul, Tahkik: Ammar et-Talibi, Daru'l-Garbi'l-İslami, s.524. 
191

  Ebu'l-Velid el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, c.1, Tahkik: Abdülmecid et-Türki, Daru'l-Garbi'l-İslami, İkinci 

Baskı, 1415/1995, Beyrut, s. 350; et-Tilmisani, Miftahu'l-Vusul, Tahkik: Ferkus, c.1, s. 317; el-

Maziri, a.g.e., s.524; el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.1, s.191; el-Karafi, ez-Zehira, c.1, 221; el-Kurtubi, 

el-Müfhim, c.7, s.143. 
192

  el-Muvatta, İmam-ı Malik, Kitabu't-Tahare, Bab el-Vudu Min Messi'l-Ferc, Hadis No. 89. 
193

  İbn Abdi'l-Ber, et-Temhid, c.9, s.212; el-Baci, el-Munteka, c.1, s.170; el-Kurtubi, el-Müfhim, 

c.4,s.104; el-Karafi, ez-Zehira, c.2,s.219; Suhnun, el-Müdevvene, c.1, s.156. 



 

 

64 

 

üzerindeki ihtilaflarını ve tereddütlerini gösterseler de asıl neden budur. Bu konuda 

rivayet edilen hadis, İbn Ömer (ra.)'den gelen rivayettir. O şöyle demiştir: "Hz. 

Peygamber(s.a.v.) namaza başladığında iki elini kaldırırdı. Rükûa gittiğinde ve rükûdan 

başını kaldırdığında da aynısını yapardı. Ancak secdelerde elini kaldırmazdı."
194

İbn 

Abdi'l-Ber şöyle der." Alimler namazda ellerin kaldırılması konusunda ihtilafa 

düşmüşlerdir. İbnu'l-Kasım ve diğerleri İmam-ı Malik'ten; onun iftitah tekbiri hariç 

namazda ellerin kaldırılmasının gerektiği görüşünü zayıf bulduğunu naklederler. 

Malikiler çoğunluğu da İmam-ı Malik'in bu yorumunu kabul eder. İbn Vehb ve Eşheb 

İmam-ı Malik'in vefat edene kadar namaz kılarken İbn Ömer(r.a)'ın rivayetine uygun 

olarak ellerini kaldırdığını rivayet etmişlerdir. En doğrusunu Allah bilir."
195

 

2.1.2.5. Rivayetin Ravi'nin Fetvasına veya Ameline Ters Düşmesi 

Usul âlimleri sözü edilen husula ilgili anlaşmazlığa düşmüşlerdir.   Şöyle ki; Bir 

ravi bir rivayette bulunduktan sonra rivayet ettiği hadise aykırı olarak amel ederse ameli 

rivayetini nesh ettiği kabul edilerek rivayeti terk edilip ameli mi esas alınmalıdır? Yoksa 

ravi rivayetine aykırı amel etmiş olsa da rivayet ettiği hadis mi esas alınmalıdır? Bu 

mesele bazı usul âlimlerine göre haber-i vâhidin kabul şartları ile ilgili feri bir konudur. 

Onlara göre haber-i vâhidin kabulünün şartı ravinin rivayet ettiği hadise aykırı amel 

etmemesidir. Eğer rivayetine aykırı amel etmişse o zaman ravi rivayetininin hükmünü 

ortadan kaldıran bir delile, bir yoruma veya bir tahsise vakıf olmuş demektir. el- Bâci 

Malikilerin bu konudaki ihtilafları ile ilgili olarak şunları nakleder. "Bazı Maliki 

âlimlerine göre eğer bir ravi bir konuda rivayette bulunur ancak kendisi rivayetine göre 

amel etmezse, bu durum riveyet ettiği hadise göre amel edilmesine mani değildir. Bazı 

Maliki âlimleri ve Ebu Hanife'nin arkadaşları bu durumun hadisin gereğine göre amel 

edilmesini iptal ettiğini söylemişlerdir."
196

  

Bu konudaki birinci görüş: Ravinin ameline bakılmaz, rivayet ettiği hadise göre 

amel edilir. Bu Maliklerin çoğunluğunun görüşüdür. İbnu'l-Arabî şöyle der: "Bize göre 

ravi rivayet ettiği hadise aykırı amel etse de rivayeti diğer rivayetler gibi muamele 

                                                           
194

  el-Beyhaki, es-Sünenu'l-Kübra, Kitabu's-Salat, Bab, Refu'l-Yedeyn fi't-Tekbir fi's-Sala, Hadis No. 

2394. 
195

  İbn Abdilber, et-Temhid, c.9, s. 212. 
196

  Ebu'l-Velid Süleyman b. Halef el-Baci, el-İşare fi Marifeti'l-Usul ve'l-Vicazeti fi Mane't-Delil,  

Tahkik: Muhammed Ali Ferkus, el-Mektebetu'l-Mekkiyye-Daru'l-Beşairi'l-İslamiyye, s.246. 



 

 

65 

 

görür."
197

 İkinci görüş: Ravinin ameline bakılır.
198

 el-Karafi şöyle der: "Ravinin 

rivayetine aykırı amel etmesi kabul edilmez. Bizim arkadaşlarımızın çoğu bu görüşü 

benimser."
199

 

Rivayetin Ravinin Fetvasına veya Ameline Ters Düşmesi ile İlgili Uygulamalar 

Bu kuralla ilgili açık uygulamalar bulunmamaktadır.  Ancak bazı fıkhı 

uygulamalar bu konuya örnek teşkil edebilir. 

1. Yaşı Büyük Kimsenin Süt Emmesi 

Yaşı büyük kimsenin süt emmesi ile mahremiyet sabit olup ona bağlı kuralların 

uygulanması gerekir mi? Yoksa bunun mahremiyete etkisi yok mudur? Maliki 

mezhebinin büyük çoğunluğu ile diğer mezhepler yaşı büyük kimsenin süt emmesinin 

mahremiyet oluşturmayacağı konusunda ittifak etmişlerdir. Bunun delili Hz. 

Aişe(r.ha.)'den rivayet edilen hadistir. "Hz. Peygamber(s.a.v.) yanıma geldiğinde benim 

yanımda bir adam bulunuyordu. Bu onun canını sıktı. Kızdığını yüzünden anladım. Ey 

Allahın Resulü o benim sütkardeşim, dedim. Şöyle buyurdu: Sütkardeşlerinizi iyice 

araştırın. Çünkü sütkardeşliği bebeğin doyuncaya kadar emzirilmesiyle meydana 

gelir."
200

Bazı fakihlere göer yaşı büyük kimselerin ihtiyaç durumunda emzirilmesiyle 

mahremiyet doğar.  Bu görüşü el-Leys, Davud ez-Zahiri ve Maliki mezhebinden İbnu'l-

Mevaz savunur.
201

 İbnu'l-Mevaz şöyle der: "Eğer Sehle hadisine-Onu bir örtü altında 

beş kere emzir.- amel edecek olursa onu bu konuda kınamam. Ancak bu hadise göre 

amel etmemek bana daha uygun geliyor."
202

 

İbn Hacer şöyle der: "Malikilerden bu görüşe İbnu'l-Mevaz meyletmiştir."
203

 

Onların bu konudaki delili; Sehle Binti Sehl'den nakledilen hadis-i şeriftir. O Hz. 

Peygamber (s.a.v.) 'e şöyle dedi: "Salim belirli bir yaşa ulaştı. Yetişkin erkekler gibi 

düşünmeye başladı. Bu haliyle bizim yanımıza giriyor. Ebu Huzeyfe'nin bir şeyler 

düşüneceğini sanıyorum. Hz. Peygamber (s.a.v.) ona şöyle dedi: Onu emzir böylece ona 

                                                           
197

  el-Baci, el-Kabes, c.1, s.909. 
198

  İbnu'l-Arabî, el-Mahsul, s.89; İbn Rüşd, el-Mukaddemat ve'l-Mumehhedat, c.1, s. 492; el-Karafî, 

İhkamu'l-Fusul, s.351. 
199

  el-Karafi, ez-Zehira, c.1, s. 122. 
200

  Buhari, Nikâh, 22. 
201

  Muhammed b. Muhammed b. İbn Arafa el-Vergami et-Tunusi el-Maliki, el-Muhtasaru'l-Fıkhiyy, 

Tahkik: Hafız b. Abdurrahman Muhammed Hayr, Muessesetu Halef Ahmed el-Habtur Li2l-Amali'l-

Hayriyye, Birinci Baskı, 1435/2014, c.4, s.494; et-Tevzih, c.5, s. 110. 
202

  el-Halil, et-Tevzıh, c.5, s.110. 
203

  Ahmed b. Ali b. Hacer Ebu'l-adl el-Askalani eş-Şafii, Fethu'l-Bari Şerhu Sahihi'l-Buhari, 

Düzenleyen: Muhammed Fuad Abdülbaki- Muhibbuddin el-Hatib, Daru'l-Marife, Beyrut, c. 9, s.149. 



 

 

66 

 

haram olursun. Ebu Huzeyfe'nin aklına gelen şeyler de gider. Sonra geri döndü ve şöyle 

dedi: Onu emzirdim Ebu Huzeyfe'nin kuşkusu da yok olup gitti."
204

 Onların diğer bir 

delili ise Hz. Aişe (r.ha.)'nın bu hadise göre fetva vermesidir. 

Bize göre fıkhın bu tali konusunda yaşanan ihtilafın sebebi Hz. Aişe(r.ha.)' nin 

yukarıda yer alan rivayetinin aksi yönünde amel etmesidir. Bizim böyle düşünmemizin 

sebebi, asıl olanın birinci rivayetteki ravinin görüşüdür. Yoksa ikinci görüş sahiplerinin 

görüşleri istikametinde rivayet edilen şey değildir.  Burada hüküm koyan nass tam 

olarak bellidir. Ancak hükümden çıkarılması gerekenin ne olduğu net değildir. Bütün 

mezhepler bu kaide(ravinin rivayetine aykırı amel etmesi) sebebiyle fıkhın bazı tali 

konularında ihtilafa düşerken bazı konularında uyum sağlayabilmişlerdir. 

2.1.2.6. Manayla Hadis Rivayeti   

Malikiler arasında mana ile hadis rivayeti konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Bir 

kısmı bunu caiz görürken bir kısmı reddetmektedir. Mana ile hadis rivayetini caiz 

görenler bunun için ravinin hafız, alim bir kimse olup naklettiği hadisin maksadını çok 

iyi bilmesini ve hadisin lafzına uygun düşen başka lafızlar kullanmasını şart 

koşmuşlardır. Malikilerin çoğunlunun görüşü budur.
205

 el- Mazini bu konuda İmam-ı 

Malik'ten iki görüş nakleder. Birinde bunun caiz olduğunu söyler. Diğerinde ise 

manayla hadis rivayet edilmesini yasaklar.
206

 Birinci görüşün delili, sahabe 

uygulamalarıdır. Zira onlar hadisleri duyarlar ancak yazmazlar, tekrar da etmezlerdi. 

Sonra onu uzun senelerin ardından rivayet ederlerdi. Bu gibi durumlarda rivayet edilen 

hadisin lafzı ile ravinin kullandığı ifade birebir aynı olmazdı. Ancak ravi mananın 

uygun düşmesi için çaba gösterirdi. Aynı olayı farklı deyimlerle anlatan hadislerin 

bulunması bunun açık kanıtıdır.
207

 

Mana ile hadis rivayetini caiz görmeyen ikinci görüşün delili ise, el- Mazini' nin 

naklettiği ve İbn Huveyz Mendad'ın anlattığı İmam-ı Malik'e atfedilen sözdür. Bu konu 

İmam-ı Malik'e sorulur. O şöyle cevap verir. Hz. Peygamber(s.a.v.)'in hadisi ancak 

                                                           
204

  Müslim, Kitabu'r-Rada', Radau'l-Kebir, H.No:1453. 
205

  el-Karafi, İhkamu'l-Fusul, s.390; el-Kurtubi, el-Müfhim, c.15,s.130; İbn Abdi'l-Ber, et-Temhid, c.1, s. 

28. 
206

  el-Maziri, İzahu'l-Mahsul, s.511. 
207

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.296. 



 

 

67 

 

duyulduğu şekilde nakledilir.
208

 İbn Huvez Mendad ve el-Kadi Abdülvehhab bu görüşü 

tercih eder.
209

 Bu görüşün sahipleri Abdulvehhabı'ın görüşünü kabul ederken
210

 Hz. 

Peygamber(s.a.v.) 'in şu hadisini delil gösterirler." Benim sözlerimi işitip ezberleyen ve 

işittiği gibi başkasına aktaran kimsenin Allah yüzünü ak etsin. Nice fıkıh bilgisi 

taşıyanlar vardır ki, bunu kendilerinden daha fakih kimselere taşırlar. Ve yine nice fıkıh 

bilgisi taşıyanlar vardır ki kendileri fakih değillerdir.
211

 Bu hadisin konuya açıklayan 

bölümü "işittiği gibi aktaran" ifadesidir. Bu ifade işitilen sözün başkasına aktarılması 

esnasında lafızlarına tam olarak bağlı kalınmasını gerektirir.
212

 

Manayla Hadis Rivayetine Dayalı Uygulamalar 

Manayla hadis rivayeti üzerinde usul âlimlerinin ihtilafı, fakihlerin birbirlerine 

ters düşmelerinin sebebini teşkil eder.  

Şimdi bu ihtilaftan kaynaklanan bazı fıkhı uygulamalara temas edeceğiz. 

1. Caminin İçinde Cenaze Namazı Kılınması 

Malikiler bu konuda birbirinden farklı görüşler ileri sürmüşlerdir.
213

  

Birinci görüş: Mescidin içinde cenaze namazı kılmak mekruhtur. İmam-ı Malik, 

cenazenin caminin içine konulmasını mekruh görüyorum, demiştir.
214

İkinci görüş: 

Mescit içinde cenaze namazı kılınması caiz değildir.  İbn Abdi'l-Ber şöyle der: "İbnu'l-

Kasım İmam-ı Malik'ten rivayet etmiştir ki, camide cenaze namazı kılınmaz ve cenaze 

camiye sokulmaz."
215

Üçüncü görüş: Mescitte cenaze namazı kılmak caizdir. Medineli 

âlimlerin İmam-ı Malik'ten rivayetleri bu yöndedir. 
216

 el-Lahmi'nin et-Tebsira adle 

eserinde şöyle geçer: "Cenaze namazının camide kılınması konusunda ihtilaf edilmiştir. 

Bunu kimi mekruh, kimi caiz, kimi de yasak kabul etmiştir."
217

 

Burada fıkıhçılar arasında yaşanan ihtilafın sebebi daha önce de belirttiğimiz 

gibi usul kaidesi üzerindeki anlaşmazlıktır.  Söz konusu meselede farklı lafızlarla birçok 

                                                           
208

  Ebu Ömer Yusuf b. Abdullah el-Kurtubi, Camiu Beyani'l-İlm ve Fadlihi, Tahkik: Ebu Abdirrahman 

Fevaz-Ahmed Zemreli, Müessesetu'r-Reyyan-Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 1424/2003, c.1, s.164; 

el-Mazini, İzahu'l-Mahsul, s.511. 
209

  el-Mazini, İzahu'l-Mahsul, s.511; el-Fevakihu't-Devani, c.1, s.212, el-Karafî, ez-Zehira, c.4, s.397. 
210

  el-Mazini, İzahu'l-Mahsul, s.511; el-Fevakihu't-Devani, c.1, s.212, ez-Zehira, c.4, s.397. 
211

  el-Mazini, İzahu'l-Mahsul, s.511; el-Fevakihu't-Devani, c.1, s.212, el- Karafî, ez-Zehira, c.4, s.397. 
212

  el-Bezzaz, Müsned, C.8, s.342, H.No:3416. 
213

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.296. 
214

  Uleyş, Menhu'l-Celil, c.1, s.511; İbn Rüş el-Hafid, Bidayetu'l-Muctehid, C.1,s.342; el-Maziri, 

Şerhu't-Telkin, c.1, s.1123. 
215

  İmam-ı Malik, el-Mudevvene, c.1, s.254. 
216

  İbn Abdilber, et-Temhid Lima fi'l-Muvatta Mine'l-Meani ve'l-Esanid, c.21, s. 219. 
217

  İbn Abdilber, el-İstinkar, s.1359. 



 

 

68 

 

hadis rivayet edilmesi bu konudaki kanaatlerin çeşitlenmesinin sebebi olmuştur. 

Konunun üzerine inşa edildiği hadis Ebu Hureyre(r.a.)'ın rivayet ettiği hadistir. 

Paygamber(s.a.v.) şöyle buyurmuştur: "Kim camide cenaze namazı kılarsa onun için bir 

sakınca yoktur."
218

 Bazı raviler ise bu hadisin lafızları konusunda ihtilaf etmişler ve 

rivayetlerinde "Onun içi bir faydası yoktur.", "Onun için bir günah yoktur.", "Onun için 

bir sevap yoktur.", "Onun için bir mükâfat yoktur." gibi bir birinden farklı ifadeler 

kullanmışlardır. Burada fakihlerin ihtilafının sebebini ravinin mana ile hadis rivayet 

etmesi oluşturmaktadır. 

2. Mesbûkun (İmama İlk Rekâtta Yetişemeyenin) Namazı 

İmama ilk rekâtta yetişemeyip namazın bazı rükünlerini imamla kılamayan 

kimse kaçırdığı rükünleri kaza mı eder yoksa tamamlar mı? Bu konuda ihtilaf 

bulunmaktadır. Bu ihtilafın sebebi ise hadisin mana ile rivayet edilmesi ravinin 

rivayetinde birbirinden farklı lafızlar kullanmasıdır. Bu meseledeki hadis şöyledir. Hz. 

Peygamber(s.a.v.) şöyle buyurmuştur: "Kameti işittiğinizde vakarınızı muhafaza ederek 

yürüyün, koşmayın. Yetiştiğiniz kısmı imamla kılın, geçirdiğiniz kısmı tamamlayın."
219

 

Bu hadis iki ayrı lafızla rivayet edilmiştir. Bir yerde "kaza edin", diğer bir yerde 

ise,"tamamlayın" lafızları kullanılmıştır. Bu da fıkhın tali konusu üzerinde ihtilafa 

neden olmuştur. Namaz kılan kimsenin imama yetiştiği kısım namazının başı olup 

geçen kısımlarını tamamlamış mı olur? Yoksa imama yetiştiği kısım namazının sonu 

olup geçirdiği kısmı kaza etmiş mi sayılır? Bunun üzerinde ihtilaf edilmiştir.
220

 Bu iki 

görüşe ilave olarak üçüncü bir görüş ileri süren de olmuştur. Oda namazda okunanların 

kazasının yapıldığı, fiillerinin ise tamamlandığı görüşüdür. Ancak bu görüş konumuz 

açısından öneme haiz değildir. İbn Abdi'l-Ber şöyle der: " İmam-ı Malik'ten; imama ilk 

rekâtta yetişemeyen kimsenin durumu ile ilgili olarak; yetiştiği kısmın namazının başı 

mı yoksa sonu mu sayılacağı konusunda farklı görüşler nakledilmiştir. Sehnun İmam-ı 

Malik'in arkadaşlarından içinde İbnu'l-Kasım'ın da bulunduğu bir gruptan nakletmiştir 

ki, kişinin yetiştiği rekât onun namazının başı kabul edilir. Fakat o kimse geçirdiği 

rekâtları Fatiha ve zammı sure okuyarak kaza eder. Bu Maliki mezhebinin meşhur olan 

görüşüdür. İbn Huveyz Mendad şöyle der: Bizim arkadaşlarımızın ve İbn Abdi'l-

                                                           
218

  Ali b. Muhammed er-Rebi Ebu'l-Hasen el-Maruf el-Lahmi, et-Tebsira, Tahkik: Ahmed b. 

Abdülkerim Necib, Vizaretu'l-Evkaf ve'ş-Şuuni'l-İslamiyye, Katar, Birici Baskı, 1432/2011, c.2, 

s.660. 
219

  el-Beyhaki, Sunenu'l-Kübra, Kitabu'l-Cenaiz, Bab es-Salatu Ale'l-Cenazeti i'l-Mescid, H.No: 7040. 
220

  İmam-ı Malik, el-Muvatta, Kitabu's-Sala, Bab Ma Cae i'n-Nidai li's-Sala, H.No:150. 



 

 

69 

 

Hakem'in İmam-ı Malik'ten aktardığı ve İsa'nın İbnu'l-Kasım'dan, onu da İmam-ı 

Malik'ten rivayet ettiği görüş; kişinin imama yetiştiği rekâtı, namazının sonu kabul eden 

görüştür."
221

 

2.1.2.7. Ravinin Fakih Olması Şartı 

Ravide, naklettiği haberin kabul edilmesi için fakih olma şartı aranır mı? Yoksa 

aranmaz mı? Bu konuda Malikiler arasında ihtilaf bulunmaktadır. İmam-ı Malik'ten; 

ravinin fakih olmasının şart olduğu yönünde rivayet bulunmaktadır.
222

 el-Karafi şöyle 

der: "İmam-ı Malik'in fakih olmayan ravinin rivayetini kabul etmeyip terk ettiği 

anlatılır."
223

 İbnu'l-Cezzi de şöyle der: "Onlardan biri de ravinin fakih olmasıdır. Bu 

görüşü İmam-ı Malik diğer imamlara aykırı olarak şart koşar."
224

 Bazı Maliki 

âlimlerinin ravide fakih olma şartı aramadıkları nakledilir. Mesela; el-Baci 

bunlardandır. O şöyle der: "Haber veren kimsenin fakih olması gerekmez. Ancak onda 

dinlediğini iyice kavrayıp aklında tutabilme şartı aranır."
225

 

Ravinin Fakih Olma Şartına Dayalı Uygulamalar 

1. Hac çeşitlerinden (İfrat, Temettü ve Kıran) hangisi daha faziletlidir? 

Üç çeşit hac bulunmaktadır. İfrat haccı: Sadece hac yapmak niyetiyle ihrama 

girilen hacdır. Temettü haccı: Aynı yıl içinde hac aylarında ilk önce umre niyetiyle 

ihrama girip umre ihramından çıktıktan sonra tekrar hac niyetiyle ihrama girmek 

suretiyle yapılan hacdır. Kıran haccı: Hac ve umreyi bir ihramla yapmaya niyet edilerek 

ihrama girilen hacdır.
226

    Fıkıh mezhepleri bu hac çeşitlerinden hangisinin daha sevap 

olduğu konusunda ihtilaf etmişlerdir. İmam-ı Malik ifrat haccının daha faziletli 

                                                           
221

  İbn Abdilber, et-Temhid, c.20, s. 234; er-Recracî, Menahicu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Tevil li 

Şerhi'l-Müdevvene, c.12, s.329; Abdulbaki b. Yusuf b. Ahmed ez-Zerkani el-Mısri, Şerhu'z-Zerkani 

ala Muhtasarı Halil,  Tahkik: Abdusselam Muhammed Emin, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, 

Birinci Baskı, 1422/2002, c.2, s.50; Ebu Muhammed Abdulvehhab b. Ali b. Nasr el-Bağdadi el-

Maliki, el-Maunetu ala Mezhebi Alimi'l-Medine, Tahkik: Humeyş Abdulhak, el-Mektebetü't-

Ticariyyetü, Mustafa Ahmed el-Baz, Mekke el-Mukerreme, c.1, s.277; et-Tevzih, c.1, s.489;İbn 

Bezize, Ravzatu'l-Mustebin, c.1, s.378. 
222

  el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.272; el-Karafi, Şerhu Tenhkihi'l-Fusul, s.288; Ebu'l-Kasım Muhammed b. 

Ahmed b. b. Cezzi el-Kelbi el-Gırnati,(ö.741H.), Takribu'l-Vusul, Tahkik: Muhammed Ali Ferkus, 

Daru't-Turasi'l-İslami Li'n-Neşr ve't-Tevzi, el-Cezair, Birinci Baskı, 1410/1990, s.122. 
223

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, S.288. 
224

  Ebu'l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. b. Cezzi el-Kelbi el-Gırnati, a.g.e., s.298. 
225

  el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.272. 
226

  Ebu Muhammed Abdulvehhab Ali b. Nasr es-Salebi el-Bağdadi el-Maliki, et-Telkin fi Fıhhi'l-Maliki, 

Tahkik: Ebu Eveys Muhammed Ebu Hayze el-Haseni et-Tatvani, Darul'l-Kütübi'l-İlmiyye, Birinci 

Baskı, 1425/2004, C.1, s.85; Ebu Ömer Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. Abdulber b. Asım en-

Nemri el-Kurtubi, el-Kafi fi Fıkhi Ehli'l-Medine el-Maliki, Tahkik: Muhammed Muhammed Uhayd 

Veled Madik el-Moritani, Mektebetu'r-Riyad el-Hadise, Suudi Arabistan, İkinci Baskı, 1400/1980, 

C.1, s.382. 



 

 

70 

 

olduğunu söyler. 
227

 Bu görüş aynı zamanda Maliki ulemasının çoğunluğunun 

görüşüdür. Ancak el-Lahmi gibi bazı Maliki âlimleri Temettü haccının, İfrat ve Kıran 

haccından daha faziletli olduğu görüşündedir. O şöyle der: "Temettü haccı eğer kişiye 

zor gelmeyecek olursa İfrat ve Kıran haccından daha üstündür. Hadis ve kıyas bunu 

gösterir."
228

   Eşbeh'e göre, Kıran haccını İfrat ve Temettü haclarından daha 

faziletlidir.
229

 

 Anlatılanlara baktığımızda fıkhî ihtilafın kaynağının aslında usul ihtilafı olduğu 

görülüyor. Nitekim konu ile ilgili deliller birbiriyle çelişince ihtilaf ortaya çıkıyor. 

İmam-ı Malik Hz. Aişe' nin rivayetini tercih ediyor. Çünkü o, bu konuda hadis rivayet 

eden raviler arasında en fakih olanıdır. et-Tilimsani hadislerin senetlerine dayalı yapılan 

tercihler için şu ifadeyi kullanır: "Bunu örneği, bizim arkadaşlarımızın İfrat haccını 

diğer haclardan daha faziletli kabul etmeleridir. Çünkü onlar bu konuda Hz. 

Aişe(r.ha.)'nin rivayet ettiği hadisle ile hükmetmişlerdir.
230

 Hz. Aişe(r.ha.)'nin hadisi 

Hz. Enes(r.a)'in hadisiyle çelişince şöyle demişizdir.
231

 Aişe(r.ha.), Enes(r.a)'ten daha 

fakih ve daha bilgilidir."
232

 

Sünnet kitaptan sonra ikinci temel esas olmakla birlikte bütün usul âlimleri 

arasında olduğu gibi maliki usulcüleri arasın da üzerinde ihtilafa düşülen konulardan 

olmuştur.  Sünnet üzerindeki anlayış farklılıkları ona dayalı birçok fıkhî hüküm 

birbirinden faklı olmasına yol açmıştır. Örneğin mürsel hadisin delil kabul edilmesinin 

etkisi borçlunun iflası konusundaki hükümde açıkça görülmektedir. Aynı şekilde haberi 

vahit üzerindeki usul ihtilafı da ilgili konulardaki fıkhî hükümleri etkilemiştir. 

                                                           
227

  İmam-ı Malik, el-Mudevvene, c.1, s.384; İbn Abdilber, et-Temhid, c.8,s. 205; el-Abderî, et-Tac ve'l-

İklil, c.3, s.49; el-Ezherî, es-Semer ed-Dani, s.383; el-Karafi, ez-Zehira, c. 3, s.285; İbn Kudame, eş-

Şerhu'l-Kebir, c.2, s.28. 
228

  el-Lahmî, et-Tebsira, c.3, s.1149. 
229

  es-Sâvî, Bulğatu's-Salik, c.2,s. 22; el-Abderî, et-Tac ve'l-İklil, c.3, s.49. 
230

  Hz. Aişe(r.ha.) Hz. Peygamber(s.a.v.) den şöyle rivayet etmiştir. "Hz. Peygeamber (s.a.v.) İfrat haccı 

yapmıştır." İmam-ı Malik, el-Muvatta, Babu İfradi'l-Hac, H. No. 946. 
231

  Hz. Enes(r.a.) Hz. Peygamber(s.a.v.)'den şöyle rivayet etmiştir: Hz. Peygamber(s.a.v.) hac ve 

umreye birlikte niyet ederek telbiye getirdi." Müslim, Sahih, Hac, H.No: 2176. 
232

  et-Tilmisanî,  Miftahu'l-Vusul, s.624. 



 

 

71 

 

2.2. İcma ve Kıyas İle İlgili Kurallar 

2.2.1. İcma ile İlgili Kurallar 

İcma konusuna girmeden önce icma kavramının tanımını yapmak gerekir. 

İcmanı lügatte iki anlamı vardır. Biricisi: Bir şeyi yapmaya karar vermek; ikincisi, bir 

şey üzerinde ittifak etmek. Şöyle denilir: Topluluk icma etti. Yani ittifak etti.
233

  

Kavram olarak icma; İslam müctehidlerinin Hz. Peygamamber(s.a.v.) 'in 

vefatından sonra belli bir dönemde belli bir bir konuda görüş birliğine 

varmalarıdır.
234

Usul âlimleri icma konusunda fazla ihtilafa düşmemişlerdir. Malikiler 

arasın da da icma konusunda bazı konular hariç çok fazla ihtilaf yaşanmamıştır. İhtilaf 

yaşanan husulardan bazıları şunlardır. 

2.2.1.1. Bir veya İki Müçtehidin Karşı Görüş Bildirdiği İcma 

Bir veya birden fazla müçtehidin karşı görüş bidirdiği icma konusunda Malikiler 

arasında ihtilaf bulunmaktadır. Çoğunluğun görüşüne göre; bir konuda bütün 

müctehitler ittifak etmemişlerse icma gerçekleşmez. el-Baci şöyle der: "İcma ancak 

müçtehitlerin tamamının bir konu üzerinde ittifak etmeleriyle gerçekleşir. Onlardan bir 

tanesi bile aykırı görüş bildirse icma olmaz."
235

  Bu görüşlerini şu ayet-i kerime ile 

desteklerler. "Hakkında ayrılığa düştüğünüz herhangi bir şeyin hükmü Allah'a aittir."
236

 

İhtilaf varsa icma yoktur. Bu durumda Kitap ve Sünnete müracaat etmek gerekir. Bu 

konuda İbn Huveyz Mendad farklı düşünür. Şöyle der: "Bir iki müçtehidin aykırı 

düşünmesi icmaya mani değildir. Onlara itibar edilmez. et-Tilimsani ve İbnu'l-Hacib de 

bu görüşe meyleder. el-Karafi şöyle der: " Bazı arkadaşlarımızdan Mutezileden 

nakledilmiştir ki, bir kaç kişinin eksik olması, farklı görüşte bulunması tevatüre zarar 

vermez."
237

 Bu grup görüşlerini delillendirirken Hz. Paygamber(s.av)'in şu hadisini öne 

sürer. "Size büyük çoğunluk yeter, büyük çoğunluğa tabi olun."
238

 Onlara göre bu hadis 

çoğunluğa uymanın lüzumuna, çoğunluğa aykırı görüş bildiren azınlığa itibar 

                                                           
233

  ez-Zebîdî, Tacu'l-Arus, c.20, s.463; İbn Manzur, Lisanu'l-Arab, c.8, s.53; Ali b. Muhammed b. Ali 

el-Cürcani, et-Tarifat, Tahkik: İbrahim el-Ebyari, Daru'l-Kirabi'l-Arabî, Beyrut, Birinci Baskı, 

1405/1985, s. 24. 
234

  el-Amidi, el-İhkam, c.1, s. 354; eş-Şevkanî, İrşadu'l-Fuhul, c.1, s.193; es-Subkî, Refu'l-Hacib an 

Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.2, s.135; es-Subkî, el-İbhac bi Şerhi'l-Minhac, c.2, s.349. 
235

  el-Bâcî, İhkamu'l-Usul, s.467. 
236

  Şura 10. 
237

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.264. 
238

  İbn Mace, Sünen, Kitabu'l-Fiten, Bab, es-Sevadu'l-Azam, 3950. 



 

 

72 

 

edilmemesine bir delil sayılır. Bu meyanda topluluktan nakledilen haber, haberi vahitten 

önceliklidir. Topluluğun görüşü bir kaç kişinin görüşünden daha önde gelir.
239

 

Bize göre bu görüşler içinden tercihe şayan olan İbn Huvez Mendad ve onun 

gibi düşünenlerin görüşüdür. Her ne kadar birinci grupta yer alanların görüşleri daha 

kuvvetli görünse de bu görüş icma realitesine aykırıdır. İkinci görüş icmanın genel 

yapısına ve tarihsel gerçekliğe daha uygundur. Çünkü icmaların büyük çoğunluğunda 

bütün müctehitlerin ittifakı gerçekleşmemiştir. Bazı tanınmış müçtehitler aykırı görüş 

beyan etmiş ve yalnız da kalsalar görüşlerinde israr etmişlerdir. İcma konusunda kitap 

yazan İbn Abdi'l-Ber ve İbnu'l-Münzir gibi müellifler üzerinde icma olan konuları 

zikrettikten sonra falan müctehit bu konuda tek kalmış, falan müçtehit aykırı görüş 

bildirmiş şeklinde açıklamalarda bulunmuşlardır. Bu durum icma konusundaki gerceği, 

alandaki fiili durumu gösteren en önemli delildir.  İcma konusunda birinci grupta yer 

alanların görüşü uygulamadan uzak, tatbik imkânı olmayan bir teoriden ibarettir. Ayrıca 

icma dışında kalan birkaç müçtehidin delili çoğunluğun delilinden daha fazla tercihe 

şayan olabilir. 

2.2.1.2. Tabiin Müçtehitlerinin Sahabe İçtihatlarından Biri Üzerinde İcması 

Tabiin müctehitlerinin sahabe içtihadı üzerinde icma etmesi meselesini şu 

şekilde özetlemek mümkündür. Sahabenin bir konuda aralarında ihtilafa düşüp iki farklı 

görüşü benimsediği durumlar vardır. Maliki âlimleri arasında sahabe döneminden sonra 

tabiinin sahabeye ait bu iki görüşten biri üzerine icma etmesi sahabe dönemindeki 

ihtilafa son verip vermeyeceği tartışılmıştır. Böyle bir icma kesin bir delil sayıldığında 

buna muhalefet edilirse ne olacağı, tabiinin icmai sahabenin ihtilafını ortadan kaldırıp 

kaldıramayacağı gibi meseleler bu konunun mahiyetini oluşturmaktadır. 

 Malikiler bu konuda iki ayrı görüşe ayrılmışlardır. el-Baci, İbnu'l-Hacib, el-

Karafi' nin içinde yer aldığı Maliki ulemasının çoğunluğuna göre tabiinin icmaı 

sahabeye ait ihtilafı ortadan kaldırır ve bu icmaya muhalefet etmek caiz değildir.
240

 

                                                           
239

  el-Amidî, el-İhkam(el-Akval ve Edilletuha), s.467; el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.264; el-

Bâbertî, er-Rudud ve'n-Nukud fi Şerhi Muhtasari İbni'l-Hacib, Muhammed b. Mahmud b. Ahmed el-

Baberti el-Hanefi(ö.786H.), Tahkik: Dayfullah b. Salih Avn el-Ömeri, Mektebetu'r-Rüşd Naşirun, 

Birinci Baskı, H.1426/M. 2005, c.2, s.541; et-Tilmisanî, Miftahu'l-Vusul, s.749. 
240

  Ebu Süleyman Halef el-Baci, İhkiamu'l-Fusul fî Ahkami'l- Usul, Tahkik: İmran Ali Ahmed el-Arabî, 

Camiatu'l-Mirkab, Birinci Baskı, 2005/1425, s.714; el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.258; et-

Tilmisani, Miftahu'l-Vusul, s. 750; Adududdin Abdurrahman el-İci, Şerhu'l-Adud ala Muhtasari 

İbni'l-Hacib, Tahkik: Muhammed Hasan Muhammed Hasan İsmail, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, 

Birinci Baskı, 1424/2004, C.2, s.361; İbnu'l-Cezzi, Takribu'l-Vusul, s. 130. 



 

 

73 

 

Nitekim el-Baci şöyle der: "Sahabe bir konuda iki ayrı görüşe ayrılır ve tabiin bu 

görüşlerden biri üzerinde icma ederse bu icma hüccet kabu edilir."
241

 Malikilerden el-

Bakillani, İbnu'l-Kassar, el-Ebheri ve İbn Huveyz Mendad gibi âlimler, tabiiin icmaının 

var olan ihtilafı ortadan kaldırmadığını söylemişlerdir.
242

 

2.2.1.3. Sükuti İcma 

Sükuti icma: Bazı müçtehitlerin bir konuda içtihatta bulunup diğer müçtehitlerin 

bundan haberdar oldukları halde susmalarıdır. Böylece içtihatta bulunan müçtehitlerin 

görüşleri yerleşmiş, bu görüşlere muhalefet eden de olmamış olur. Bu çeşit içtihatler 

icma sayılıp kesin delil kabul edilir mi? Yoksa icma sayılmayıp, kesin delil olmaz mı? 

Malikiler bu konuda da ihtilafa düşmüş ancak çoğunluk bu çeşit içtihadın icma 

sayılacağı ve kesin delil olacağı görüşünü kabul etmiştir.
243

  Bazıları ise bunun icma 

olmadığını ve kesin delil sayılamayacağını savunur. Ebu Bekr el- Bakillani 

bunlardandır. Diğer bir kısıma göre ise, bu durum bir icma sayılmaz, ancak kesin 

delildir. İbnu'l-Hacib bu görüştedir.
244

 

Burada anlatılan usule ait farklı görüşler Maliki fıkhına ait uygulamalar üzerinde 

bir takım sonuçlar doğurmuştur. Az sonra örnekleri verilecek olan fıkıh uygulamaları bu 

usul ihtilaflarının neticeleridir. Örneğin, sükutî icmayı delil sayan Maliki âlimi ona 

uygun fıkhî bir görüş ortaya koyarken sükutî icmayı delil kabul etmeyen bir başka âlim 

de ona göre fıkhî bir hüküm verebilmiştir.  

Sukûtî İcmaya Dayalı Uygulamalar 

1. Evlendirmeye Yetkili İki Velisi Olan Kadının Nikâhı 

Evlendirme yetkisine sahip iki velisi bulunan bir kadınla nikâhlanan ikinci eş, 

kadının birinci nikâhından haberdar olmadan birlikte olursa kadın birinci kocanın 

mıdır? Yoksa ikinci kocanın mı? Bu konuda İhtilafa düşülmüş, Malikilerin çoğunluğu 

kadının ikinci kocaya ait olduğunu söylemişlerdir. Tafsilatı ilgili kitaplarda 

                                                           
241

  Ebu Süleyman Halef el-Baci, İhkamu'l-Fusul fi Ahkami'l-Usul, Tahkik: İmran Ali, Ahmed el-Arabî, 

Camiatu'l-Mekab, Birinci Baskı, 1425/2005, s. 714. 
242

  İbnu'l-Kassar, Mukaddeme, s.371; el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, s.714. 
243

  el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, s.693;el-Karafî, Şarhu Tenkihi'l-Fusul, s.260. 
244

  el-İci, a.g.e, s.117;et-Tilmisanî,  Miftahu'l-Vusul, s.745. 



 

 

74 

 

anlatılmaktadır.
245

 Ancak İbn Abdi'l-Hakem bu konuda farklı görüş bildirerek kadının 

birinci kocaya ait olduğunu söylemiştir.
246

 

Buradaki ihtilafın sebebi sükuti icmadır. Çünkü Malikilerin çoğunluğunun 

görüşü Hz. Ömer(r.a.)'ın verdiği hükme dayanmakdadır. Bu konuda sahabenin 

bulunduğu ortamda kimse aykırı görüş dile getirmemiştir. Yine buna benzer bir konuda 

Hz. Muaviye(r.a.)'ın verdiği hüküme de sahabeden itiraz eden olmamıştır. Bu da 

göstermektedir ki, sukuti icmayı, icma kabul edip kesin delil sayanlar ona göre içtihatta 

bulunmuşlar, kabul etmeyenler de ona göre içtihat etmişlerdir. el-Kadi Abdülvehhab 

şöyle der: "Bizim delilimiz onun sahabe icması olmasıdır. Çünkü bu husus Hz. 

Ömer(r.a.), Hz. Hasan(r.a.) ve Hz. Muaviye(r.a.)'den rivayet edilmiştir. Bazı 

arkadaşlarımız da Hz. Ali(r.a.)'den aynı şekilde rivayet etmişlerdir. Hz. Ömer(r.a.)'den 

rivayet edilen hadise gelince; o nikâhlama yetkisine sahip iki velinin birbirinden 

habersiz evlendirdikleri bir kadının; ilk önce onunla kim beraber olmuşsa, ona ait 

olacağına hükmetmiştir.
247

 

2. Ezan Okuma Karşılığında Ücret Almak 

Malikiler ezan okuma karşılığında ücret alınması konusunda iki farklı görüşe 

ayrılmışlardır. İmam-ı Malik bunun caiz olduğunu söyler. Bu konuda İbn Yunus şöyle 

der: "el- Müdevvene adlı eserde İmam-ı Malik ezan okumak karşılığında ücret almayı 

caiz görür. Ona göre hem ezan okumak hemde namaz kıldırmak için ücret alınması 

caizdir. Hz. Ömer (r.a.) Sad el-Karazi(r.a.)ye ezan okuması mukabilinde bir geçimlik 

tahsis etmişti.
248

 İbn Hubeyb ücretin caiz olmadığı bildirerek bu konudaki icmayı nazarı 

dikkate almaz.
249

  Ona göre ezan okumak hayır işlemektir. Namazın vaktinin geldiğini 

bildirmektir. Namaz kıldırmak ve ezan okumak için ücret almak caiz değildir.
250

 

Zikredilen ihtilafın sebebi sükuti icmanın, icma olarak kabul edilip 

edilmemesinden kaynaklanmaktadır. Hz. Ömer(r.a.) bu konuda bir uygulama ortaya 

koymuş ve hiçbir sahabe buna karşı çıkmamıştır. Bu durumu icma kabul edenler ona 

göre hüküm vermiş, kabul etmeyenler ise farklı görüş bildirmiştir. 
                                                           
245

  ed-Desukî, Haşiyatu't-Desuki Ala Şerhi'l-Kebir, c.2, s.233; İbn Rüşd el-Hafid, el-İşraf ala Nüketi 

Mesaili'l-Hilaf, c.2, s.697. 
246

  el-Kadî Abdülvehhab, Bidayetu'l-Müctehid, c.2, s.15; et-Tilmisanî, Miftahu'l- Vusul, s.748. 
247

  İbn Rüşd el-Hafid, el-İşraf Ala Nüketi Masaili'l-Hilaf, c.2, s.697. 
248

  İbn Yunus es-Sıgıllî, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.2, s.462; el-Kadi Abdülvehhab, el-İşraf ala 

Nüketi Masaili'l-Hilaf, c.1, s.219; Muhammed el-Haraşi, Şerhu'l-Haraşi ala Muhtasarı Halil, Daru'l-

Fikr li't-Tıbaa, Beyrut, c.1, s.236. 
249

  İbn Yunus es-Sıgıllî, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.2, s.462. 
250

  İbn Yunus es-Sıgıllî, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.2, s.462. 



 

 

75 

 

2.2.2. Kıyasla İlgili Kurallar 

2.2.2.1. İlletin Belli Bir Konuya Ait Kılınması  

Usul âlimlerinin tamamı illetin belli bir meseleye has kılınması konusunda 

ihtilafa düşmüşlerdir. Bu konuda İmam-ı Malik'ten yapılan nakilerde bir birini 

nakzeder. Bir nakle göre caiz, başka bir nakle göre ise caiz değildir. el-Bakillani İmam-ı 

Malik'ten bunun caiz olduğunu naklederken, el- Baci bu naklin zayıflığına işaret eder.
251

 

el-Karafi ve İbnu'l-Arabi ise bu görüşü tercih eder.
252

İbnu'l-Arabî şöyle der: "Bize göre 

şeri illetin başka bir konuda geçersizliği onu iptal etmez. Aksine belli bir konuya 

tahsisini gerektirir."
253

 İmam-ı Malik'ten rivayet edilen illetin hususileştirilmesini kabul 

etmeyen görüş, Malikilerin çoğunluğuna aittir. İbnu'l-Kassar şöyle der: "Bize göre ve 

bizim dışımızdaki diğer Maliki âlimlerine göre, illetin bir konuya has kılınması caiz 

değildir."
254

 

İlletin Belli Bir Konuya Ait Kılınmasına Dayalı Uygulamalar 

1. Köpeğin Artığı 

Malikiler köpeğin artığının temiz olup olmadığı konusunda farklı görüşlere 

sahiptir. Bu konuda dört görüş ileri sürülmüştür. 

Birinci görüş: İster edinilmesine izin verilmiş türden olsun isterse olmasın 

köpeğin artığı mutlak manada necistir. Bu görüşün sahipleri Hz. Peygember(s.av.)'in 

köpeğin yaladığı kabın yedi kez yıkanmasını emreden hadisini delil sayarlar. Onlara 

göre bu emir köpeğin artığının necis olduğunu gösterir. Ebu Zeyd'in ve İbn Rüş'ün 

zikrettiklerine göre bu İmam-ı Malik'in bu konudaki görüşüdür. İbn el-Macişun' da bu 

görüşü benimser.
255

 

İkinci görüş: Köpeğin artığı genel manada temizdir. Bu görüş İbnu'l-Kasım'ın el 

Müdevven'deki görüşüdür. İbn Vehb, Eşheb ve İbn Ziyad da aynı görüştedir.
256

  

Üçüncü görüş: Sadece edinilmesine izin verilmiş köpeklerin artığı temizdir. 

Burada köpek kediye kıyas edilmiştir. Çünkü kediye izin verilmesi insanların arasında 

                                                           
251

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.899. 
252

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.310; İbnu'l-Arabî, Ahkamu'l-Kuran, c.2, s.755; İbnu'l-Arabî, el-

Mahsul, s.138. 
253

  İbnu'l-Arabi, el-Mahsul, s.138. 
254

  İbnu'l-Kassar, Mukaddemetu İbni'l-Kassar, s.340. 
255

  İbn Rüşd, Mesailu Ebi'l-Velid, c.1, s.728; el-Kurtubî, el-Müfhim, C.4, s.14; el-Mazirî, Şerhu't-Telkin, 

c.1, s. 232. 
256

  er-Recracî, Menahicu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Tevil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, 

c.1, s.94. 



 

 

76 

 

dolaşmasından dolayıdır. Edinilmesine izin verilen köpek de böyledir. Bazı yerlerde 

köpek edinmeye müsaade edilmiştir. Bu da onun temiz olduğunu gösterir. Köpeğin 

yaladığı kabın yedi kez yıkanması emri, necaset olduğu için değil sadece kulluğun 

yerine getirilmesi içindir.
257

  

Dördüncü görüş: Sadece çölde yaşayan bedevi köpeğinin artığının temizdir. 

Şehir köpeğinin artığı necasettir. Çünkü çölde köpek edinmeye izin verilmiştir. Öyleyse 

onun artığının da temizdir.  Bu görüş Abdu'l-Melik'e aittir.
258

 

Bize göre bu konudaki ihtilafın temel sebebi bir usul problemi olan illetin 

tahsisidir. İlletin belli bir hükme tahsis edilmesini caiz görenler, köpekle ilgili 

hükümü(köpeğin temiz olmadığı yönündeki görüşü) geride bırakarak(tahsis ederek) 

şâriin kedinin hükümüyle ilişkilendirdiği illetin devamlılığı yönünde görüş bildirmişler 

ve edinilmesine izin verilen köpeği, insanlar arasında dolaşması sebebiyle mübah 

görülen kediyle kıyaslamışlardır. 

2. Necis Olan Şeylerle Tedavi Olmak  

Malikiler dinin necis gördüğü şeylerle tedavi olmak konusunda iki görüşe 

ayrılmışlardır. Birinci görüş: Necisle tedavi caiz değildir. Malikilerin meşhur olan 

görüşü budur. Çoğunluk da bu görüşü benimsemiştir. el-Hatib şöyle der: "Bedenin 

görünen yüzünün içki veya dinen necis sayılan bir şeyle tedavi edilmesi konusunda 

müellif et-Tevzih ve diğer eserlerinde iki görüş olduğunu anlatır ve meşhur görüşün caiz 

olmadığı olduğunu belirtir."
259

İkinci görüş: Zaruret halinde caizdir. İbnu'l-Cezzi şöyle 

der: "Necis olan şeylerler tedavi olmak meşhur olan görüşe göre helal değildir. Caizdir 

de denilmiştir."
260

 Bu konuda zikredilen anlaşmazlığın sebebinin, illetin tahsisi 

bağlamında usul kaidesi olduğunu söylemek mümkündür.  Çünkü bu konulardaki 

yasağın illeti necasettir. İlletin tahsisinin mümkün olduğunu düşünenler bazı 

durumlarda kullanılmasını yasak kabul ederken, tedavide kullanılmasına cevaz 

vermişler, illetin tahsisini kabul etmeyenler ise her durumda necisle tedaviyi haram 

saymışlardır. 

 

                                                           
257

  İbn Abdilber, et-Temhid, c.1, s.320; el-Kurtubî, el-Müfhim, c.4, s.14; İbnu'l-Arabî, el-Kabes, c.1, 

s.156; İbn Rüşd el-Hafid, Bidayetu'l-Müctehid, c.1, s.30. 
258

  er-Recracî, Menahicu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Tevil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, 

c.1, s.95. 
259

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.170. 
260

  el-Keşnâvî, Eshelü'l-Medarik Şerhu İrşadi's-Salik fi Mezhebi İmami'l-Eimmeti Malik, c.2, s.65 



 

 

77 

 

2.2.2.2. Ruhsat Alanlarında Kıyasın Geçerliliği 

Malikiler ruhsatta kıyasın geçerli olup olmadığı konusunda ihtilaf etmişler ve iki 

ayrı görüşe ayrılmışlardır. el-Karafi şöyle der: "Malikiler İmam-ı Malik'in ruhsat için 

kıyas yapılıp yapılamayacağı konusunda iki görüşü olduğunu zikredip, mezhepte bu iki 

görüş doğrultusunda bir çok uygulama yapıldığını söylerler."
261

 Ahmed b. Abdirahman 

Hulûlû şöyle der: "Mezhebimizde problemlerin çözümünde, ihtilaf bulunmakla beraber 

ruhsatlar için kıyas uygulamasına gidilmiştir.
262

 

İbnu'l-Kassar da şöyle demiştir: "Bizim arkadaşlarımızın çoğuna göre ruhsatlar 

için kıyas yapılması caiz değildir. Ancak bazı Maliki âlimler, ruhsatların içerdiği anlam 

ve delalet ettiği mana bilindiği zaman bunu caiz görmüşlerdir."
263

 

Ruhsat Konularında Kıyasın Geçerliliğine Dayalı Uygulamalar 

1. Mesbukun İmamın Yerine Geçmesi 

Meselenin izahı: Cemaatle kılınan namazın bazı rekâtlarına yetişemeyen kişi 

imama uyduktan sonra bir sebeple imamın yerine geçip namazı kıldırdıktan sonra 

geçirdiği rekâtları kılmak için ayağa kalktığında, cemaat onun namazını tamamlamasını 

bekleyip birlikte namazdan çıkmaları mı gerekir? Yoksa cemaat selem verip namazdan 

çıkmalı ve imamı tek başına namazını tamamlamalı mıdır?  

Mesbukun imamın yerine geçmesi konusunda Malikler üç görüşe ayrılmışlardır. 

Birinci görüşe göre; cemaat imamın namazını tamamlamasını beklemelidir. Bu İbnu'l-

Kasım'ın görüşüdür. İkinci görüşe göre; cemaat imamı beklemez, kendi başlarına selam 

vererek namazlarını tamamlar. Üçüncü görüşe göre ise; cemaat imamete kendileri ile 

birlikte selam verecek olan kişiyi geçirir. Bu görüş Eşheb' e aittir. Bu konudaki ihtilafın 

sebebi kıyasın ruhsatta geçerli olmasıdır. Bunu caiz görenler imamdan bağımsız 

cemaatin kendi başına selam verebileceğini söylemişler, bu konuda yolculuk namazı ile 

ilgili bazı ictihatlara kıyas yapmışlardır. Kıyasın ruhsat için geçerli olmadığını 

savunanlar ise cemaatin imamı beklemesini, namazdan imamla birlikte selam vererek 

çıkmalarını gerekli görmişlerdir.
264

  

2. Emziren Kadının Ramazanda Oruç Tutmaması 

                                                           
261

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.324. 
262

  Hululu, et-Tevdih Şerhu't-Tenkih, c.2,s.822. 
263

  İbnu'l-Kassâr, Uyunu'l-Edille fi Mesaili'l-Hilaf Beyne'l-Emsar, c.3, s.1313. 
264

  er-Recrâcî, Menahicu't-Tahsil ve Netaicü Letaif't-Tevil fi Şerhi'l-Müdevvene, c.1, s.519. 



 

 

78 

 

Malikiler emziren kadının ramazanda tutamadığı orucunu kaza etmesinin vacip 

olduğunda ittifak etmişler, ancak oruc yerine fakir doyurmasının vacip olup 

olmadığında anlaşmazlığa düşmüşlerdir. Bu konuda iki görüş vardır. Birinci görüş: 

Çocuğunu emzirdiği için Ramazanda oruç tutamayan kadın tutamadığı oruçların yerine 

kaza yapması gerektiği gibi fakiri de doyurabilir. el-Müdevvene'de bu görüşün İmam-ı 

Malik'e ait olduğu aktarılır. İkinci görüş: Fakir doyurması gerekmez. Bunun da İbnu'l-

Hakem'in kitabında İmam-ı Malik'e ait olduğu söylenir.  

Buradaki ihtilafın sebebi ruhsatta kıyasın geçerli olup olmadığı meselesidir. 

Kıyasın ruhsat için geçerli olduğu kabul edilirse konu, hasta ile ilgili mubahlara kıyas 

edilerek, emziren kadının tutamadığı ramazan orucu için fakir doyurmasının gerekli 

olmadığına hükümedilir. Ruhsat için kıyas yapılamayacağı kabul edilmesi halinde ise 

kadının kaza orucu tutması gerektiği gibi oruç tutamadığı takdirde fakiri de 

doyurabilir.
265

 

3. Domuz Derisinin Kullanılması 

Maliki mezhebi imamları tabaklanmadığı takdirde domuz derisinin 

kullanılmasının caiz olmadığı konusunda ittifak etmişler, ancak tabaklanmış domuz 

derisinin kullanılması konusunda iki ayrı görüş bildirmişlerdir. Birinci görüş: el-Lahmi, 

tabaklanmış domuz derisinin kullanılmasını ölü hayvan derisine kıyas ederek caiz görür. 

İkinci görüş: Suhnun, İbn Abdi'l-Hakem, Ebu Bekr el-Ebheri, her ne şekilde olursa 

olsun domuz derisinin kullanılmasının yasak olduğuna hükmetmişlerdir. Bu usul 

kaidesinde anlaşmazlığın sebebi daha önce de zikredilen kıyasın ruhsatta tatbik edilip 

edilememe meselesidir. Tatbik edilebilir diyenler, ölü hayvanın derisinden 

yararlanmanın mübahlığına kıyasla tabaklanan domuz derisinin kullanılabileceğini 

söylerken, ruhsatta kıyasın geçersizliğini savunanlar domuz derisinin ne şekilde olursa 

olsun kullanılmasının haramlığına hükmetmişlerdir.
266

 

4. Kurban Bayramının Dördüncü Gününde Oruç Tutmak 

Malikiler kurban bayramı gününde oruç tutmanın caiz olmadığında ittifak 

halindedirler. Ancak kurban bayramının ikinci ve üçüncü günü tutulan oruç konusunda 

aralarında ihtilaf bulunmaktadır. Ancak temettü haccı yapanlar için bu iki günde oruç 

                                                           
265

  er-Racracî, Menahicu't-Tahsil ve Netaicü Letaif't-Tevil fi Şerhi'l-Müdevvene, c.2, s.117; el-Abderî, 

et-Tac ve'l-İklil, c.2, s.447; el-Karafî, ed-Zehira, c.2, s.515. 
266

  el-Ezherî, es-Semeru'd-Dani, s.402; ed-Desukî, Haşiyetu't-Desuki, c.1, s.54; İbn Abdilber, el-

İstinkar, s.2990. 



 

 

79 

 

tutmaya ruhsat verilmiştir. Kurban bayramının dördüncü günü oruç tutmak konusunda 

ise üç ayrı görüş bulunmaktadır. Birincisi: Hangi durum olursa olsun kurban bayramının 

dördüncü günü oruç tutmak caiz değidir. Bu Eşheb'in görüşüdür. O, el-Müdevvene'nin 

dışında yer alan görüşünde şöyle der: "Adak orucu dâhil kurban bayramının dördüncü 

gününde hiç kimse oruç tutamaz."
267

 İkincisi: İbn Ebi Zeyd el-Kayravani'ye göre, adak 

orucu, ramazan orucunun kazası veya diğer kaza oruçları olması halinde kurban 

bayramının dördüncü günü oruç tutmak caizdir. O şöyle der: "Temettu haccı yapıp 

kesmek için kurban bulamayan kimseden başkası kurban bayramının ikinci ve üçüncü 

günü oruç tutamaz. Dördüncü günü ise nafile oruç tutulmaz. Ancak adak orucu veya bu 

günlerden önce başlanıp peşpeşe tutulması gereken oruçlar tutulabilir."
268

 Üçüncüsü: Ne 

nafile oruç ne de ramazandan kazaya kalan oruç tutulabilir. Ancak bunlarındışındaki 

oruçların tutulmasında beis yoktur.
269

 

el-Müdevvene'de şöyle geçer: "Kurban bayramının dördüncü günü adak orucu 

olan veya Zilhicce ayında oruç tutmaya adakta bulunan kimse oruç tutsun. Ancak nafile 

oruç tutmak isteyen veya ramazan orucunu kaza edecek olan tutmasın. Katil ve zihar 

keffareti olarak art arda tutulacak oruçlara bu gün başlanılmaz."
270

 

Zikredilen fıkhi konudaki görüş ayrılığının sebebi usul kaidesi olarak, kıyasın 

ruhsatta tatbik edilip edilemeceği meselesidir. Allah Teâlâ temettü haccı yapan kişiye 

kurban bayramının ikinci ve üçüncü günlerinde oruç tutmasına izin vermiştir. Bu 

ruhsata diğer durumlar kıyas edilebilir mi? Yoksa edilemez mi? Kıyasın ruhsatlarda 

yapılabileceğini söyleyenler buna cevaz verirken, yapılamayacağını söyleyenler cevaz 

vermemişlerdir. 

2.2.2.3. Kıyasın Şartlarının Oluşmaması 

Usul âlimleri kıyas içi bir takım şartlar koymuşlardır. Bunlardan bazıları 

şunlardır. Asılın kıyas usullerine ters düşmesi. Yani asılın sadece hükme ait bir 

hususiyyet taşıması. Eğer asıl özel bir duruma sahip ise bu hükmü başka bir fikhi 

konuya kıyaslamak mümkün değildir. Hükmün hususiliğini gösteren durumlar 

                                                           
267

  İbn Yunus es-Sigillî, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.3, s.1158. 
268

  İbn Rüşd, Risaletu İbn Ebi Rüşd el- Kayravani, s.61. 
269

  er-Raceacî, Menahicu't-Tahsil, c.2, s.121; İbn Yunus es-Sigillî, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.3, 

s.1158; Ebu Muhammed Abdülvehhab b. Ali b. Nasr es-Salebi el-Bağdadi el- Maliki, Şerhu Risaleti 

İbn Ebi Zeyd, Tahkik: Ebu'l-Fadl ed-Dimyati Ahmed b. Ali, Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 

1428/2007, c.1, s.247. 
270

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.3, s.1158. 



 

 

80 

 

şunlardır. Biricisi: kanun koyucunun hükmün hususi olduğunu açıkça ifade etmesi veya 

icmanın böyle olduğunu göstermesi. İkincisi: Kanun koyucunun açıkça belirtmediği ve 

icmanın bulunmadığı durumlarda, hükmün içerik ve delaletinin anlaşılamaması ve 

başka bir meselenin bu hükme kıyaslanmasının imkânsız olması, ya da asla ait hükmün 

içerik ve delaleti anlaşılmakla birlikte dini hükümlerde benzerinin bulunmaması veya 

aynı manaya gelen başka bir durumun olmaması.     

 Malikiler bu tür asıllar konusunda ihtilafa düşmüşler ve iki ayrı görüşe sahip 

olmuşlardır. Birinci grup; bu durumda kıyas yapılabileceğini söyler. İmam-ı Malik'ten 

nakledilen bu görüşü İbnu'l-Kassar, el-Kadi İsmail, el-Bakillani ve el-Baci 

benimsemektedir. İkinci grup; bu durumda kıyas yapılmasını kabul etmez. İmam-ı 

Malik'ten bu istikamette nakledilen başka bir rivayette bulunmaktadır ki, İbn Huveyz 

Mendad, el-Kadi Abdülvehhab bu görüşü savunur.
271

 

Malikilerden hükmün hususi olması halinde bile kıyas yapılabileceğine cevaz 

verenler bir şart ileri sürmüşlerdir. O da aslın illetinin bilinmesidir. İbnu'l-Kassar usul 

kitabınıngirişinde şöyle söyler: "İmam-ı Malik'in mezhebine göre, hususi bir duruma ait 

hükmün illeti biliniyorsa ona kıyas yapmak caizdir."
272

 

Kıyasın Şartlarının Oluşmamasına Ait Uygulamalar 

Hibe Sözcüğü İle Nikâh 

Malikiler bu konuda iki farklı görüşe ayrılmışlardır. Meşhur olan gürüşe göre 

hibe sözcüğü ile kıyılan nikâh geçerli değildir. Geçerli olması için mehirin zikredilmiş 

olması şarttır. Buna karşı hibe sözcüğü ile nikâhın caiz olduğunu söyleyenler de vardır. 

el-Kadi Abdülvehhab bu görüşü tercih etmiştir.
273

 İbn Abdu'l-Ber şöyle der: " Bu 

konuda Malikiler ihtilaf etmiştir. İmam-ı Malik'ten rivayet edilen görüşler de iki çeşittir. 

Birincisi: Eğer mehir talep edilip, nikâha niyet edilmişse hibe lafzı ile kıyılan nikâh 

geçerli olur. İkincisi: İmam-ı Şafii'nin dediği gibi hibe lafzı ile nikâh kıyılmaz."
274

 el-

Lahmi şöyle der: "Kadın mehir almamak şartı ile evlenmiş veya sadece nikahlanma 

                                                           
271

   Deteylı bilgi için bkz. Mukaddemetü İbni'l-Kassar, s.283; et-Tilmisanî, Miftahu'l-Vusul ila Binai'l-

Furu ale'l-Usul, s.657-67; el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.649. 
272

  İbnu'l-Kassar, Mukaddemetu İbni'l-Kassar, s.283. 
273

  İbn Abdilber, el-İstinkar, s.3108; el-Kadî, Abdülvehhab, el-İşraf Ala Nuketi Mesaili'l-Hilaf, c.2, 

s.699; el-Kadi Abdülvehhab, Uyunu'l-Mesail, s.305. 
274

  İbn Abdilber, el-İstinkar, s.3108. 



 

 

81 

 

karşılığı eş olmayı kabul etmişse, nikahın iptali mi gerekir? Yoksa kadın mehir mi hak 

eder? Bu konuda ihtilaf edilmiştir."
275

 

Buradaki ihtilafın sebebi daha önce de belirtildiği gibi usul kaidesi üzerindeki 

ihtilaftır. " ...Ayrıca, diğer mü'minlere değil de, sana has olmak üzere, mehirsiz olarak 

kendini Peygamber'e bağışlayan(hibe eden...),"
276

 ayetinde geçen hibe sözcüğü sadece 

Hz. Peygamber (s.a.v.) için mi geçerlidir? Yoksa herkes için mi? Ebu Abdillah et- 

Tilimsani bu kaide ve ona bağlı ortaya çıkan fıkhi uygulamaları hakkında şöyle der: "Bu 

sebeple mezhep içinde aramızda ihtilaf çıkmış ve iki görüş dile getirilmiştir."
277

 

Genel Değerlendirme: 

1. Maliki ekolleri arasında kıyas konusunda en fazla görüş ayrılığı Irak ekolü ile 

diğer ekoller arasında bulunmaktadır.  

2. İlletin tahsisi üzerinde yapılan tartışmaların asıl sebebi konuya ait İmam-ı 

Malik'ten geldiği söylenen birbirine zıt nakillerdir.  

3. Kıyas konusunda yaşanan anlaşmazlık sebeplerinden birini de hüküm ile illet 

arasındaki ilişkinin sınırlarının belirlenmesi oluşturmaktadır.  Hüküm için illeti bir 

mecburiyet kabul edenler illetinin hüküm üzerindeki etkisini arttırmışlardır. Buna 

mukabil illeti zorunlu görmeyip hüküm için bir ipucu kabul edenler ise illetin hüküm 

üzerindeki etkisini zayıflatmışlardır. 

                                                           
275

  el-Lahmî, et-Tebsira, c.4, s.1941. 
276

  Ahzap 50. 
277

  Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul fi Tahrici'l-Furu' ale'l-Usul, 

s.661. 



 

 

82 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İHTİLAFLI DELİLLER VE MALİKÎ FURUUNDAKİ SONUÇLARI 

1. İHTİLAFLI OLAN DELİLLER 

1.1. Nakille İlgili Deliller  

1.1.1. Medine Halkının Uygulaması (Amel-i Ehli Medine) 

Malikiler, fıkıh usulünde kullandıkları bu temel prensiple tanınmışlar ve 

haklarında en fazla bu konuda söz söylenmiştir. Bize göre bu prensip bazı belirsizlikler 

içermektedir. Üzerinde çok fazla tartışma yapılmış olmasının sebebi de budur. Öyleyse 

bu temel prensibin, onu ortaya atanların amaçlarına uygun olarak izah edilmesi ve 

açıklığa kavuşturulması gerekir. Bu ilkeden ne amaçlanmıştır? Kısımları nelerdir? 

Hangi kısmında Malikiler arasında ihtilaf yaşanmıştır? İhtilaf edilen hususların izahına 

girişmeden önce Medine halkının icması nedir ve kaç kısma ayrılır? Bu soruların 

cevabını vermeye çalışalım. 

Medine halkının icması: Bundan maksat Medine halkına ait nakledilmiş sözler 

veya uygulamadır. Bazı fıkıh âlimleri onu, "Medine halkının herhangi bir dönemde 

herhangi bir dini bir hüküm üzerinde ittifak etmeleri" olarak tarif eder.
278

  

Birinci tarif bu prensipten ne amaçlandığını ortaya koymaktadır. Bunun kanıtı 

ise, İmam-ı Maliki'in el-Leys b. Sa'd'a gönderdiği mektupta nakledilmektedir. Bu 

mektupta İmam-ı Malik şuna işaret ediyor. İlmi Sahabe Hz. Peygamber (s.a.v.)'den 

almış, Tabiun da onu Sahabeden aktarmıştır. Burada Tebei Tabiin yer almaz. Bu 

duruma Neylu's-Sûl müellifi de dikkat çekmiştir.
279

 Bu ifadeden anlaşılmaktadır ki, 

İmam-ı Malik Sahabeden yapılan nakli kasdetmektedir, yoksa Sahabenin icmaını değil. 

Maliki mezhebindeki İbn Rüşd, el-Kadi İyaz, el-Baci, el-Kadi Abdulvehhab gibi birçok 

muhakkik âlim de bu manayı kabul etmiştir. 

el-Kadi Abdülvehhab ile muhalifi arasında geçen şu tartışma, Medine halkının 

icmaından ne anlaşılması gerektiğini daha iyi açıklayacaktır. O şöyle der: "Eğer; bu işin 

sonu niteliklerini sizin belittiğiniz sahabeden yapılan nakillere gider, denilecek olursa 

onlara şöyle cevap verilir. Evet, bu o konudur. Eğer; bu konu sorunun kendisisidir. 

                                                           
278

  el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul c.1, s.486; İbnu'l-Kassar, Mukaddemetu İbni'l-Kassar, s.226. 
279

  Hasan b. Muhammed el-Meşşat, el-Cavahiru's-Semine fi Beyani Edilleti Alimi'l-Medine, Tahkik: 

Abdülvehhab İbrahim, Dâru'l-Garbi'l-İslami, Birinci Baskı, 1406/1986, s.207. 



 

 

83 

 

Çünkü ifade edilen Sahabenin icmaıdır. Onlardan yapılan nakiller değil, denilecek 

olursa; onlara şöyle cevap verilir: İşte burada yanıldınız ve işi karıştırdınız. Çünkü siz 

bizim "Medine halkının icmaı" sözünden kastımızın onların içtihat ve görüş olarak bir 

şey hakkındaki ortak inançları olduğunu zannettiniz. Biz bunu kastetmedik. O ayrı bir 

bahistir."
280

 

Malikiler Medine halkının uygulamasını; nakil olarak kabul edilenler ve delil 

olarak kabul edilenler olmak üzere iki kısımda ele almışlardır. 

el-Kadi İyaz şöyle der: "Şunu bilin ki, Medine halkının icmaı iki kısımdır. 

Birinci kısmı, nakil ve anlatım yoluyla gelir. Bu da dörde ayrılır. Birincisi: Hz. 

Peygamber(s.a.v.)den dini birer terim olarak nakledilen ezan, kamet, sa' ve müd(ölçü 

birimi) gibi sözel ifadeleri ile onun yaptığı işler bağlamında nakledilen kabrinin yeri, 

mescidi, minberi, Medinesi gibi uygulamaya ait işlerdir. Ya da Hz. Peygamber(s.a.v.)'in 

Sahabede şahit olup onayladığı ve itiraz ettiğine dair bir rivayetin bulunmadığı, 

Ahdetü'r-Rakik(satın alınan kölenin ayıplı çıkması halinde belirli bir süre içinde iade 

edilebilmesi) vb. durumlardır. Veya Hz. Peygamber(s.av.)' in Sahabede fazla miktarda 

bulunduğunu bildiği halde sebzelerden zekât almaması gibi herkes tarafından bilinen ve 

görülen işler ve uygulamalar hususunda bir işlem yapmadığının nakledilmesi. İşte bu 

çeşit konulardaki Medine icmaı başvurulması gereken delildir. İkincisi: Medine halkının 

içtihat ve delil gerektiren bir iş üzerinde icma etmeleridir ki, bizim arkadaşlarımızın 

üzerinde ihtilaf ettikleri husus budur."
281

  

Bu alıntıdan anlaşılmaktadır ki, üzerinde ihtilaf edilen konu, delil getirmek ve 

içtihat yapmak suretiyle ulaşılmış medine uygulamasıdır. İbnu'l-Kayyım şöyle der: 

İçtihatla ve delil göstermek suretiyle sonuca ulaşılmış Medine uygulaması, bu konudaki 

tartışmanın ve çatışmanın odak noktasıdır."
282

  

Medine halkının icması içinde ele alınan bu kısım üzerinde Malikiler 

anlaşmazlığa düşerek üç farklı görüşe ayrılmışlardır. Birinci görüş: Malikilerin 

çoğunluğuna göre içtihada dayanan Medine uygulaması hüccet değildir, tercih edilmez. 

el-Baci, İbnu'l-Kassar, el-Bakillani, et-Ebheri bu görüşü tercih eder ve bunun İmam-ı 

Malik'in görüşü olduğunu söylerler. Görüşlerini gerekçelendirirken; "Medine halkı 

                                                           
280

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, Şerhu'r-Risale, c.2, s.37. 
281

  el-Kadî, İyaz, Tertibu'l- Medarik, c.1, s.12. 
282

  Ebu Abdillah Muhammed b. Ebi Bekr b. Eyyüb el-Maruf İbnu'l-Kayyım el-Cevziyye, İ'lamu'l-

Muvakkiîn an Rabbi'l-Âlemin, Tahkik: Ebu Ubeyde Meşhur b. Hasan Âl Salman, Daru İbni'l-Cevzi 

li'n-Neşr ve't-Tevzi, Suudi Arabistan, Birici Baskı, 1423/2001, c.4, s.266. 



 

 

84 

 

ümmetin bir bölümünü temsil eder. Kesin delil olan icma ümmetin bir kısmının değil 

tamamının kabul ettiği icmadır. Onların sözleri ile diğerlerinin sözleri arasında fark 

yoktur," derler."
283

 

İkinci görüş: Kesin delil değildir. Ancak yakınlık gösterilir ve diğerlerinin 

görüşlerine tercih edilir. İbn Bukeyr, İbn Metab ve Ebu'l-Ferc gibi Bağdat ekolüne 

mensup âlimler bu görüşü tercih etmişlerdir.
284

 

Üçüncü görüş: Kesin delildir. Onunla amel edilmesi gerekir ve tercihe şayandır. 

Mağrib ekolü, Irak ekolünün ilk mensupları, bazı Medine ekolü mensupları ile Ebu 

Bekr b. et-Tayyib ve İbnu'l-Hacib bu görüştedir.
285

 

Amel-i Ehli Medine'ye Dayalı Uygulamalar 

1. Özür Sahibi (Müstehaza) Kadınla Cinsel Münasebet 

Malikiler bu konuda iki farklı görüşe ayrılmışlardır. Birinci görüş: Özür sahibi 

kadınla cinsel münasebet caizdir. Bu İmam-ı Malik'in görüşüdür. İmam-ı Malik şöyle 

söylemiştir: "Eğer özür sahibi kadın namaz kılıyorsa eşinin onunla cinsel münasebette 

bulunma hakkı vardır."
286

 

İkinci görüş: İhtiyat olarak cinsel münasebette bulunmak caiz değidir. Bu görüşü 

İsmail el-Kadi İmam-ı Malik'in en iyi talebelerinden el-Muğire b. Abdirrahman'a 

dayandırmaktadır.
287

Bu konudaki anlaşmazlığın sebebi Medine halkının uygulamasının 

delil olarak kabul edilmesidir. el-Muvatta'da şöyle geçer: "Bize göre özür sahibi kadın 

eğer namaz kılmaya başlamışsa eşin onunla cinsel münasebette bulunma hakkı vardır." 

Medine uygulamasını kesin delil kabul edenler buna cevaz verirken, kesin delil 

olmadığını savunanlar caiz görmez. 

2. Vitir Namazı En Az Kaç Rekât Kılınabilir  

Malikiler vitir namazının en az kaç rekât kılınması gerektiği konusunda ihtilafa 

düşmüşlerdir. Malikilerin çoğunluğuna göre göre vitir namazının en azı üç rekâttır. 

İmam-ı Malik'in el-Muvatta'da geçen görüşü budur. İbn Nafi' gibi bazı Maliki âlimler 

                                                           
283

  el-Kâdî İyaz, İkmalu'l-Muallim bi Fevaidi Müslim, C.6, s.658; el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, c.1, s.489; 

Ebu Zekeriyya er-Rahunî, Tuhfetu'l-Mes'ûl, c.2, s.405; el-Meşşât, el-Cevahiru's-Semine, s.210. 
284

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, Şerhu'r-Risale, c.2, s.46; el-Meşşât, el-Cevahiru's-Semine, s.210. 
285

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, Şerhu'r-Risale, c.2, s. 45; el-Kadi İyaz, İkmalu'l-Muallim bi Fevaidi 

Müslim, c.6, s.658; el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, c.1, s.489; İbnu'l-Battal, Şerhu Sahihi Buhari, c.10, 

s.374. 
286

  İmam-ı Malik, el-Muvatta, c.1, s.63. 
287

  İbn Abdilber, el-İstinkar, s.628; İbn Abdilber, et-Temhid, c.16, s.29. 



 

 

85 

 

bir rekât olduğu söyler.
288

 ez-Zerkani el-Muvatta şerhinde; Malikilere göre vitir 

namazını bir rekat kılımak yeterlidir, der."
289

 

Bu konudaki ihtilafın sebebi, Medine halkının uygulamasıdır. İmam-ı Malik el-

Muvatta'da rivayet ettiği bir hadisle ilgili olarak şu bilgiyi verir: "Sa'd b. Ebi Vakkas 

yatsı namazından sonra vitir namazını tek rekât kılardı."
290

 

İmam-ı Malik şöyle demiştir: "Bu uygulama bizim görüşümüzü yansıtmaz. Bize 

göre vitir namazı en az üç rekâttır."
291

 

3. Hac'da Telbiyeye Son Vermenin Zamanı 

Hac ibadeti esnasında telbiye söylemeye ne zaman son verilir. Malikiler bu 

konuda iki görüşe ayrılmışlardır. Birinci görüş: "Hac yapan kimse Arafe günü zeval 

vaktinden sonra telbiye söylemeye son verir. Bu görüş, İmam-Malik'in el-Muvatta ve el- 

Müdevvene'de geçen görüşüdür. el-Müdevvene'de şöyle geçer: "İbnu'l-Kasım'a sordum. 

Malik'e göre telbiyeye ne zaman son verilir? Mescide gittğinde, dedi. Bu ifadeyle, zeval 

vaktinden sonra namaz kılmaya gittiğinde telbiyeyi keser, demek istedi."
292

 Bu 

görüşüne delil olarak Ali b. Ebi Talib(r.a.)'in uygulamasını delil kabul etmiştir. "Hz. 

Ali(r.a.) Arafe günü güneş tepe noktasından kayıncaya kadar telbiye getirmeye devam 

ederdi."
 293

 Bunu Yahya ve İmam-ı Malik rivayet etmiştir. Bizim bölgemizdeki 

âlimlerin görüşleri bu konuda hep böyle olmuştur. 

İkinci görüş: Hacı akabe şeytanını taşlayana kadar telbiye söylemeye devam 

eder. Bu görüş de İmam-ı Malik'ten rivayet edilmiştir. el-Kadi Abdu'l-Vehhab şöyle 

der: "Hacı, Arafe günü zevalden sonra telbiyeyi keser. Yine İmam-ı Malik'ten gelen 

diğer bir rivayete göre; akabe şeytanını taşlayana kadar telbiyeye devam eder."
294

 Son 

görüşü el-Lahmi tercih eder ve farklı görüşleri aktardıktan sonra şöyle der: "İkinci görüş 

daha güzeldir. Çünkü sahih hadise dayanmaktadır."
295

 

                                                           
288

  İbn Cezzî, el-Kavaninu'l-Fıkhiyye, s.61; el-Kurtubî, el-Müfhim, c.7,s. 16; İbn Arafe, el-Muhtasaru'l-

Fıkhi, c.1, s.420. 
289

  Muhammed b. Abdulbaki b. Yusuf ez-Zerkani, Şerhu'z-Zerkani ala Muvattai'l-İmam-ı Malik, 

Darul'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, 1411/1988, c.1, s.375. 
290

  İmam-ı Malik, el-Muvatta, Kitabu's-Sala, Babu'l-Emr bi'l-Vitr,  275. 
291

  İmam-ı MAlik, el-Muvatta, c.1, s.125. 
292

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.398. 
293

  İmam-ı Malik, el-Muvatta, Kitabu'l-Hac, Babu Kati't-Telbiye, 746. 
294

  el-Kadi Abdülvehhab, el-İşraf, c.1, s.479. 
295

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.378; el-Karafî, ez-Zehira, c.3, s.233; el-Kadi Abdülvehhab, el-

İşraf, c.1, s.479; Ebu Said el-Berâzi'i, Tehzibu'l-Müdevvene, c.1, s.189; Hululu, et-Tevzih, c.2, s.558; 

el-Lahmî, et-Tebsira, c.2, s.1202; el-Kadî Abdülvehhab, el-Maûne, s.524. 



 

 

86 

 

Söz konusu ihtilafın sebebi daha önce de belittiğimiz gibi Madine halkının 

uygulamasıdır. Bu uygulamayı esas alan kişiye göre Arafe günü zeval vaktinin girmesi 

ile telbiye kesilir. Bu uygulamayı delil kabul etmeyip bu konudaki sahih hadisi delil 

kabul edene göre ise, telbiye şeytan taşlanmaya başlanmasıyla kesilir. 

4. Alış Verişte (Ortama Bağlı) Cayma Hakkı  

Alış verişte cayma hakkı meselenin aslı Hz. Peygamber (s.a.v.)'in şu hadisidir: 

"Alış veriş yapan tarafların her biri bulundukları yeri terketmedikçe cayma hakkına 

sahiptir. Şartlı alış verişler bundan müstesnadır."
296

 Hadiste geçen "ayrılmadıkları 

sürece" sözünden iki ayrı mana anlaşılmaktadır. Biricisi, alışveriş konusunu bitirip 

başka konuya geçmek, ikincisi; bulundukları yeri terketmek. Malikiler meclisten 

kaynaklı cayma hakkı konusunda iki görüşe ayrılmışlardır. Birinci görüş: Hıyaru'l-

meclis'in uygulaması yoktur. Tarafaların aynı mekânda başka bir konuya geçmeleri ile 

akit gerçekleşmiş olur. Bu görüş İmam-ı Malik'in görüşü olup, Malikilerin büyük 

çoğunluğunun ve mezhebin meşhur görüşü bu istikamettedir.  İkinci görüş: Alış veriş 

ortamını henüz terketmeyen taraflar için alış verişten cayma hakkı vardır. İbn Hubeyb, 

İbnu's-Sayiğ ve bazı sonraki dönem Maliki âlimleri bu görüştedir.
297

 

Bu özet mahiyette aktarılan görüşlerden açıkça anlaşılmaktadır ki, İmam-ı Malik 

Medine halkının uygulamasına aykırı bulduğu hadisle amel etmemiştir. Bu konudaki 

ihtilafın sebebi hıyaru'l-meclis konusunda Medine halkı uygulamasından 

kaynaklanmaktaadır. Bu konuda Medine uygulaması esas kabul edilmeli midir? Yoksa 

reddedilmeli midir? Bunun cevabı; kimene göre evet, gimine göre ise hayır olmuştur. 

1.1.2. Sahabe Kavli 

Sahabe kavli delili ile ilgili olarak biraz açıklama yapmamız ve tartışma 

alanlarına işaret etmemiz gerekiyor. Ardından konunun anlatımına geçeceğiz 

Âlimler, içtihat alanı dışında kalan konularda, sahabe kavlinin uygulanması 

gereken bir delil olduğu üzerinde ittifak edilmişlerdir. Bu tür konuların dışında kalan, 

içtihada açık alanlarda sahabe kavli konusunda ihtilaf vardır. Ancak sahabe kavli, 

sahabe arasında yayılır ve herhangi bir itiraz görmezse, bu durum sukuti icma sayılır ki, 

Malikilerin de içinde bulunduğu fukahanın çoğu tarafından kesin delil kabul edilmiştir. 

                                                           
296

  el-Buhari, Sahih, Kitabu'l-Buyu', Babu'l-Beyyian Bi'l-Hiyar Mâ Lem Yeteferreka, 2110. 
297

  el-Kadi Abdülvehhab, el-İşraf, c.2, s.522; el-Bâcî, el-Münteka, c.6, s.430; el-Karafî, ez-Zehira, c.5, 

s.20; el-Hattâb, Mevahibu'l-Celil, c.6, s.303; el-Kadî Abdülvehhab, el-Meûne ala Mezhebi Alimi 

Medine, c.1, s.1043. 



 

 

87 

 

Sukuti icmaya İmam eş-Şafii'nin olduğu söylenen bir rivayetten başka karşı çıkan 

olmamıştır. Bir sahabî bir konuda bir görüş bildirir, bu görüş diğer sahabîler arasında 

yaygınlık kazanmaz ve bu görüşe muhalif olan olup olmadığı bilinmezse ise işte bu, 

usulu fıkıhta sahabe kavli olarak isimlendirilen ve bizim üzerinde duracağımız konuyu 

teşkil etmektedir. 

Malikiler sahabe kavlinin kesin delil sayılıp sayılamayacağı konusunda üç ayrı 

görüşe sahiptirler. Birinci görüş: Sahabe kavli kesin delildir ve onunla amel edilmesi 

vaciptir. Bu er-Rehuni, el-Karafi ve el- Baci'nin İmam-ı Malike nisbet ettikleri ve 

Malikilerin çoğunluğunun tercih ettiği görüştür.
298

 el-Karafi şöyle der: "Sahabe kavli 

İmam-ı Malik'e göre kesin delildir."
299

 

İkinci görüş: Sahabe kavli kesin delil değildir. Onunla amel etmek gerekmez. Bu 

görüş, İbnu'l-Hacib, el-Kadi Abdu'l-Vehhab, eş-Şatıbi, el-Fihri gibi bazı Maliki 

ulemasının tercih ettiği görüştür.
300

 el-Baci de bu yönde görüş izhar ederek şöyle 

demiştir: "İmam-ı Malik'in fıkıh anlayışında belirgin olan Sahabe kavlinin kesin delil 

olmadığıdır."
301

  

Üçüncü görüş: Sahabe kavli kıyas gerektirmeyen konularda kesin delildir. Bu 

görüş İbnu'l-Arabiye aittir. el-Kabes adlı eserinde şöyle der: "Bir Sahabe kıyas 

gerektirmeyen bir konuda görüş beyan etmişse, o söz Hz. Peygamber(s.a.v.)'e 

dayandırılır. Onun sözüymüş gibi değerlendirilir. Bu, üzerinde büyük tartışmalara sebep 

olmuş bir konudur. İmam-ı Malik'in ve Ebu Hanife'nin bu konudaki anlayışı bu sözün 

müsned(Hz. Peygambe(s.a.v.)' e dayanan söz) gibi muamele görmesidir."
302

 Başka bir 

yerde de şöyle der: " Bir Sahabî kıyasın aksine bir fetvada bulunsa, bu da Hz. 

Peygamber(s.a.v.) 'e dayanan bir esas olarark kabul edilir mi? Yoksa edilmez mi? Bu 

sözün Hz. Peygamber(s.a.v.)' e dayandırılması doğru olmaz."
303

 

                                                           
298

  Ebu'l-Abbas Ahmed b. İdris el-Karafi, Nefaisu'l-Usul fî Şerhi'l-Mahsul, Tahkik: Adil Ahmed Abdu'l-

Mevcud Ali Muhammed Muavvıd, Mektebetu Nizer Mustafa el-Bezzar, Birinci Baskı, 1416/1995, 

c..9. s.4045; Ahmed b. Abdurrahman b. Musa ez-Zuleytıni el-Maruf b. Hululu, et-Tevzih Şerhu 

Tenkihi'l-Fusul, Tahkik, Belkasım b. Zakir b. Muhammed ez-Zübeydi, s.94; Ebu Zekeriyya er-

Rahûnî, Tuhfetu'l-Mesul, c.4, s.235. 
299

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l- Fusul, s.350. 
300

  Hululu, et-Tevdih Şerhu't-Tenkih, s.943;eş-Şâtıbî,  el-Muvafakat, c.4, s.134; ez-Zerkeşî, el-Bahru'l-

Muhit, c.5, s.359. 
301

  el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.546. 
302

  İbnu'l-Arabî, el-Kabes, s.207. 
303

  İbnu'l-Arabî, el-Kabes, s.163. 



 

 

88 

 

Kanaatimize göre bu görüşler içersinde tercihe şayan olan birinci görüştür. O da 

Sahabe kavlinin kesin delil sayılmasıdır. Çünkü İmam-ı Malik nakile uymada tavizsiz 

davranan ve üzerinde önemle duran bir kimsedir. Onun metodunun kendisinden 

öncekilerin ölçüleriyle hareket edip, onların yolunu takip etmek olduğu bilinmektedir. 

Bu konuda İbn Ebi Zeyd el-Kayravani şöyle der: "İmam-ı Malik Sahabenin bilinen 

hükümlerine muhalefet etmez."
304

 İkinci görüş sahiplerinin tercih ettikleri ictihat ve 

görüş gerektiren alanlardır ki, sahabe de bu alanlarda diğer insanlar gibidir. İbn Abdi'l-

Ber, sahabe kavlinin kesin delil olmasına itiraz edenlerin hoşuna gidecek bir nakilde 

bulunur. Şöyle der: "İbnu'l-Kasım dedi ki, İmam-ı Malik'i ve el-Leys'i Allah 

Resulü(s.a.v.)'nün ashabının ihtilafı üzerine konuşurlarken işittim. İnsanların dedikleri 

gibi bu konuyu alabildiğine genişletmiyorlardı. Dedikleri gibi değil. Sahabenin görüşleri 

arasında doğru olduğu gibi hata da olabileceğini söylüyorlardı."
305

 

 Sahabe Kavli Esasına Dayalı Uygulamalar 

 1. Vitir Namazının Zorunlu Vakti 

Maliki âlimleri, yatsı namazı vaktinde kılındıktan sonra, vitir namazının vaktinin 

yatsı namazından fecir doğana kadar geçen vakit içersinde kişinin tercihine kaldığında 

görüş birliği içindedirler. Ancak vitir namazının zorunlu vaktinin ne zaman olduğu 

konusunda iki farklı görüş bildirmişlerdir.  

Birinci görüş: Malikilerde meşhur olan ve çoğunluğun kabul ettiği görüşe göre 

vitir namazının zorunlu vakti birinci fecrin doğmasından sabah namazı vaktinin 

girmesine kadar geçen zamandır. 
306

 İbnu'l-Hacib şöyle der: "Zornlu vakit sabah namazı 

vaktine kadar olan vakittir. Zorunlu değildir, diyenlerde vardır."
307

Bu görüşü savunların 

delili; "Kim vitir namazını kılmadan uyursa sabah olduğunda onu kılsın,"
308

 hadisidir. 

Hadisin delil olarak gösterilme nedeni; vitir namazının vaktinin sabah namazı vakti 

öncesine kadar devam ettiğini göstermektir.    

                                                           
304

  Ebu Muhammed Abdullah b. Ebi Zeyd Abdurrahman el-Kayravani, ez-Zeb an Mezhebi'l-İmam 

Malik, Tahkik: Muhammed el-Âlemi, el-Memleketu'l-Mağribiyye-er-Rabitatu'l-Muhammediyye li'l-

Ulema, Merkezu'd-Dirasat ve'l-Ebhas ve İhyai't-Türas-Silsiletu Nevadiri't-Türas, Birinci Baskı, 

1432/2011, c.1, s.438. 
305  İbn Abdilber, Camiu Beyani'l-İlm ve Fadlihi, c.2, s.163. 
306

  el-Abderî, et-Tac ve'l-İklil, c.2, s.76; el-Karafî, ez-Zehira, c.2, s.395; İbn Cezzî, el-Kavaninu'l-

Fıkhiyye, s.61;  İbn Abdilber, el-Kafi fi Fıkhi Ehli'l-Medineti el-Maliki, c.1, s.255. 
307

  Hululu, et-Tavzih, c.2, s.102. 
308

  Tirmizi, Sünen, Kitabu's-Salât, Babu'l-Vitr, 466. 



 

 

89 

 

İkinci görüş: Vitir namazının vakti birinci fecir öncesine kadardır. Eğer fecir 

doğmuşsa vitir mamazı kılınmaz. Meşhur görüşün dışında kalan bu görüşü el-Lahmi 

tercih etmiştir. 
309

 Delilleri Buhari'nin naklettiği şu hadistir: " Hz. Ömer(r.a.)'den rivayet 

edilmiştir ki, bir adam Hz. Peygamber(s.a.v.) hutbedeyken geldi ve gece namazının 

nasıl kılınacağını sordu. Hz. Peygamber(s.a.v.); ikişer rekât halinde kılınır. Eğer sabah 

namazı vaktinin girmesinden çekinirsen tek rekât kıl. Bu tek rekât daha önceden 

kıldığın ikişer rekâtla birlikte senin için vitir namzı yerine geçer," buyurdu.
310

 Hadisin 

delil olarak gösterilme nedeni; vitir namazı vaktinin fecirden önceye ait olduğunu 

bildirmektir. 

Zikredilen anlaşmazlığın altında yatan sebep Sahabe uygulamasıdır. Sahabenin 

bir kısmından gelen rivayet; onların vitir namazını birinci fecirin doğmasından sonra 

kıldıklarını gösteriyor. Sahabe uygulamasını delil kabul edenler bu uygulamayı esas 

alarak, ona göre amel etmişler, kabul etmeyenler ise, amel etmemişlerdir. İbn Beşir, 

vitir namazının vakti ile ilgili hadisi naklettikten sonra şöyle der: " Ancak bir grup 

Sahabenin vitir namazını birinci fecirden sonra sabah namazı vaktinden önce kıldıkları 

sabittir. Bu kondaki Sahabe kavli üzerinde usulcüler arasında ihtilaf bulunmaktadır." 
311

 

2. Namazda Fatiha Suresini Okumak 

Maliki âlimleri namazda fatiha suresini okumanın farz olduğunda görüş birliği 

içindedirler. Ancak namazın her rekâtında okumanın gerekli olup olmadığında fikir 

ayrılığına düşmüşler ve bu konuda üç ayrı görüş ileri sürmüşlerdir. 

Birinci görüş: Namazın her rekâtında Fatiha suresini okumak gereklidir. Bu 

Malikilerin çoğunluğunun görüşü olup, bu görüşü İbnu'l-Kasım tercih etmiş, İbn Abdi'l-

Ber tanıtmış, ed-Derdir diğerlerinden üstün kabul etmiştir. Görüşlerine delil olarak Hz. 

Peygamber (s.a.v.)'in şu hadisinin gösterirler: "İmama uymanın dışında Fatiha suresinin 

okunmadığı her rekât kılınmamış sayılır."
312

 el-Lahmi şöyle der: " İmam-ı Malik bir 

görüşünde her rekatta Fatiha suresini okumayı vacip kabul etmiş, diğer bir görüşünde 

                                                           
309

  el-Karafî, ez-Zehire, c.2, s.395; Ali es-Saidi el-Adevi el-Maliki, Haşiyetu'l-Adevi ala Şerhi Kifayeti't-

Tabi'r-Rabbani, Tahkik: Yusuf eş-Şeyh Muhammed el-Bıkai, Daru'l-Fikr, Beyrut, 1412/1991, c.1, 

s.372; el-Kadi Abdülvehhab, et-Telkin, c.1, s.783. 
310

  Buhari, Sahih, Kitabu's-Sala, Babu'l-Halk ve'l-Cülus, 473. 
311

  et-Tenuhî,  et-Tenbih ala Mebadii't-Tevcih, c.2, s.560. 
312

  Müslim, Salât, 6. 



 

 

90 

 

ise, namazın büyük bir bölümünde Fatiha suresinin okunmasının farz olduğunu 

söylemiştir."
313

 

İkinci görüş: Fatiha suresinin namazda yalnız bir rekâtta okunması vaciptir.  Bu 

görüşü ileri sürenlerin delili hadiste geçen "Namazı yoktur"
314

 ifadesinden namazın 

tamamının kasdedilmiş olma ihtimalidir. Rekâtla kasdedilen de budur. Çünkü rekât, 

namaz anlamında kullanılır. 

Üçüncü görüş: Fatiha suresini okumak namazın tamamında değil büyük bir 

kısmında gereklidir. Bu görüşü meşhur eden el-Kadi İyazdır. Bu göürüş sahipleri; "Tabi 

olanlar hakkında tabi olduklarının hükmü geçerlidir. Tabi olanlar için ayrı bir hüküm 

gerekmez," kuralını gerekçe gösterirler.
315

  

Söz konusu anlaşmazlığın sebebi Sahabe kavlidir. Çünkü birinci görüşün 

sahiplerinin delil kabul ettikleri hadis bu meselenin temelini oluşturur. Hz. Cabir (r.a.)'in 

Hz. Peygamber (s.a.v.)'e dayanmayan rivayeti sahabe kavli kabul edilmektedir ve 

tartışma sahabe kavli üzerine çıkmıştır. 

3. İslam Topraklarına Giren Harbi Tüccardan Alınması Gereken Haraç Miktarı 

Harbi tüccardan alınması gereken harac miktarı konusunda Malikiler üç görüşe 

ayrılmışlardır. Birincisi; az veya çok sulh anlaşması yapıldığında üzerinde anlaşılan 

miktar alınır. Bu, el- Müdevvene'de İbnu'l-Kasım'ın görüşü olarak geçer. O şöyle der: 

"Onların mallarından üzerinde sulh antlaşması yapılan miktar alınır. Bunun dışında 

malları için öşür vb. uygulanmaz."
316

 İkincisi; onlardan sadece öşür alınır. Bu görüş Ali 

b. Ziyad' in İmam-ı Malik'ten aktardığı görüştür. Sehnun şöyle der: "Ali b. Ziyad'dan 

harbinin ticaretinden ondabir (öşür) alınacağı rivayet edilmiştir."
317

 Üçüncüsü; eğer 

harbinin ülkeye girişi biliniyorsa öşür bilinmiyorsa, üzerinde sulh antlaşması yapılmış 

olan miktar alınır, denilmek suretiyle konu deteylandırılmıştır. Bu görüşü Asbağ tercih 

eder.
318

 

                                                           
313

  el-Lahmî, et-Tebsira, c.1, s.270. 
314

  "Fatiha suresini okumayan kişinin namzı yoktur." bkz. Buhari, Sıfatu's-Salât, 13. 
315

  et-Tenuhî, et-Tenbih ala Mebadii't-Tevcih, c.1, s. 408; el-Abderî, et-Tac ve'l-İklil, c.1, s. 519; İbn 

Kudame, eş-Şerhu'l-Kebir, c.1, s.238; el-Mazirî, Şerhu't-Telkin, c.1, s.513, el-Lahmî, et-Tebsira, c.1, 

s.270. 
316

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.332. 
317

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s. 312. 

318  Zerrûk, Şerhu Zerrûk ala Metni'r-Risale, c.1, s.501; er-Racrâcî, Menehicu't-Tahsil ve Netaicü 

Letaifi't-Tevili Şerh'l-Müdevvene, c.2, s.271; el-Karafî, ez-Zehira, c.3, s.455; İbn Abdilber, el-Kâfi fi 

Fıkhi Ehli'l-Medine el-Maliki, c.1, s.481; Abidullah el-Hüseyn b. el-Hasan Ebu'l-Kasım b. el-Cellab 

el-Maliki, et-Takri' fi Fıkhi'l-İmam Malik b. Enes, Tahkik:  Seyyid Kesrevi Hasan, Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1428/2007, c.1, s.260; el-Lahmî, et-Tebsira, c.3, s.901. 



 

 

91 

 

İhtilafın sebebi usul kaidesi olan sahabe kavlidir. Çünkü bu konuda Hz. Ömer b. 

el-Hattab(r.a.)' uygulaması olarak rivayet edilen bir haberden başka bir delil 

bulunmamaktadır. Sahabenin uygulaması da sahabe kavli gibidir. 

4. İddet Müddeti İçindeki Bir Kadınla Evlilik Yaparak Cinsel İlişkide 

Bulunmanın Süresiz Haramlık Oluşturup Oluşturmaması 

 Zikredilen konuda Maliki âlimleri arasında ihtilaf bulunmaktadır. İki farklı 

görüş ileri sürülmüştür. Birici görüş: Bu durumda süresiz haramlık oluşur. Bu görüş el-

Müdevvene'de İbnu'l-Kasım'ın görüşü olarak nakledilir.
319

 el-Cami li Masaili'l- 

Müdevve'ne adlı eserde şöyle geçer: İbnu'l-Kasım şöyle dedi: " Kim iddeti içinde bir 

kadınla evlenir ve cinsel münasebette bulunur, öper ve teni tenine dokunursa o kadın o 

kimseye ilelebed haram olur. Aynı zamanda o kimsenin babasına ve çocuklarına da 

haram olur."
320

 İkinci görüş: Süresiz haramlık oluşmaz. Bu görüş, İmam-ı Malik'in 

arkadaşlarından İbn Nafi'e aittir.
321

  

Söz konusu meseledeki anlaşmazlığın nedeni, daha önce de zikrettiğimiz gibi 

usul kaidedesi olarak kabul edilen sahabe kavlidir. er-Recraci bu konuda şöyle der: 

"Anlaşmazlığın sebebi sahabe kavlidir. Hüccet olarak kabul edilmeli mi? Yoksa 

edilmemeli mi? İhtilaf buradan kaynaklanmaktadır."
322

 

5. Cuma Günü Bayram Namazı Kılan Kimseden Cuma Namazının Düşmesi 

Bayram namazı kılan kimseden cuma namazının sakıt olması konusunda 

Malikiler arasında farklı görüşler bulunmaktadır. Birinci görüş: Bayram namazı kılan 

kimsenin üzerinden cuma namazı sakıt olmaz. Kişi hem bayram hemde cuma 

namazından ayrı ayrı sorumludur. Bu, İbn'l-Kasım'ın İmam-ı Malik'ten rivayet ettiği 

mezhebin meşhur görüşüdir.
323

el- Müdevvene'de şöyle gecer: "Kurban veya Ramazan 

bayram namazı ile cuma namazı aynı güne rastgeldiğinde belde halkı sakinlerinden 

bayaram namazını cemaatle kılan kimsenin cumaya gitmek istemesi halinde üzerinden 

cuma namazı düşüp düşmeyeceği konusunda İmam-ı Malik'in görüşü nedir 

                                                           
319

  ez-Zerkanî, Şerhu'z-Zerkani ala Muhtasarı Halil, c..3, s.295; Hululu, et-Tevzih, c.4, s.25. 
320

  İbn Yunus es-Sigillî, el-Camiu li Mesaili'l- Müdevvene, c.10, s.593. 
321

  İbn Cellâb el-Malikî, et-Takri', c.1, s.415; er-Recracî, Menahicu't-Tahsil, c.4, s.203. 
322

  er-Recracî, Menahicu't-Tahsil, c.4, s.203. 
323

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, en--Nevadir ve'z-Ziyadat, c.1, s.458; el-Bacî, el-Münteka, c..2, s.354;Uleyş, 

Menhu'l-Celil, c.1, s272. 



 

 

92 

 

denildiğinde; hayır, dedi ve şöyle devam etti. Bayram namazı cemaatle kılması üzerine 

vacip olan cuma namazı düşürmez."
324

 

İkinci görüş: Aynı gün bayram namazı kılan kimsenin üzerinden cuma namazı 

sakıt olur. Bu, İbn Vehb ve el-Macişun'un İmam-ı Malik'ten rivayet ettitikleri 

görüştür.
325

  

Söz konusu meselede ihtilafın sebebini Hz. Osman b. Affan(r.a.)'ın sözüdür. Hz. 

Osman (r.a.)'ın görüşünü hüccet kabul edenler, bu durumdaki kişiden cuma namazının 

sakıt olacağını söylemişler; hüccet görmeyenler ise, sakıt olmayacağını söylemişlerdir. 

İmam-ı Malik'in soruya verdiği cevap bu değerlendirmeyi desteklemektedir. O şöyle 

demiştir: " Bana, Hz. Osman(r.a.)'dan başka Avali halkına cuma namazı kılmamaları 

yönünde izin veren başaka bir kimsenin bulunduğu bilgisi ulaşmamıştır."
326

 

Genel Değerlendirme 

Medine halkı uygulamasının birçok kısmı bulunmaktadır.  Üzerinde tartışma 

yaşanan ve görüş ayrılıkları oluşan kısım Medine uygulamasının delil sayılması ve 

içtihadıdır. Medine halkı uygulamasından maksat onlardan gelen tevatür derecesindeki 

nakillerdir.  Zira bu nakillere dayanarak birçok hadis reddedilmiştir.  Söz konusu 

hadisler Medine halkından nakledilen mütevatir Medine uygulamasına bakılarak 

mensuh sayılmıştır. 

Sahabe kavli meselesinde açıkça görülmektedir ki, İmam-ı Malik sahabe kavlini 

herhangi bir şarta bağlamadan delil kabul etmektedir.  

1.2. Akla Dayanan Deliller  

1.2.1. Mesalih-i Mürsele 

Mesalih-i mürsele: İslam dininin genel amaçlarına uygun olarak; şeri hükümlerin 

ne kabul edip ve lehine görüş bildirdiği ne de ortadan kaldırdığı, yararı görülen her 

şeydir. Malikiler diğer mezheplere karşın masalihi mürsele ile amel etmekle şöhret 

kazanmışlardır. Ancak iyice araştırdığımızda diğer bütün mezheplerin de aralarında bazı 

farklılılar göstermekle beraber onunla amel ettitlerini görürüz. el-Karafi şöyle der: 

"Araştırıldığında bütün mezheplerde masalihi mürselenin yer aldığı görülür. Çünkü 

onlar karşılaştırmalarda bulunur, kıyas yapar ve meselelerin birbiriyle alakalarını 

                                                           
324

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.232. 
325

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, en-Nevadir ve'z-Ziyadat, c.1, s.458; el-Bacî, el-Münteka, c.2, s.354. 
326

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.233. 



 

 

93 

 

kurarak çözüme ulaşırlar. Ulaştıkları sonucu kabul etmek için ayrıca şahit aramazlar. 

Bizimde masalih-i mürseleden kastımız budur."
327

 

Maliki âlimleri mesalih-i mürselenin delil kabul edilip edilmeyeceği konusunda 

iki farklı görüş ileri sürerler. Birinci görüş: Mesalih-i mürsele kesin delildir ve 

gereğince amel edilmesi zorunludur. Malikilerin çoğunluğunun görüşü budur
328

. el-

Karafi şöyle der: " Mesalih-i mürsele İmam-ı Malik' e göre kesin delildir."
329

  

İkinci görüş: Masalih-i mürseleye göre amel edilmez. el-Bakillani ve İbnu'l-

Hacib bu görüştedir.
330

 

Mesalih-i Mürsele Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Tes'îr (Fiyatlandırma) 

Hâkim tarafından, satılan bir mal için üst fiyat belirlenmesine "tes'îr" denir. 

Malikiler piyasaya sürülmüş mal için tes'irin caiz olmadığı üzerinde ittifak etmişlerdir. 

Aynı şekilde yiyecek de rızık (gıda maddesi) / yemek haline getirilmişse onun içinde de 

tes'ir caiz olmaz. Ancak yiyecek rızık haline getirilmemiş, yani yemek ve katık haline 

dönüştürülmemişse bu maddeler için üst fiyat belirlenmesi konusunda ihtilaf vardır. Bu 

konuda iki görüş ileri sürülmüştür. Birinci görüş: Tes'ir caiz değildir.  Mezhebin meşhur 

görüşü budur. İbnu'l-Kasım şöyle der: "İmam-ı Malik demiştir ki, çarşıda esnaf fiyatı 

fahiş hale getirse onların malları için tavan fiyat belirlemesi yapılamaz."
331

 İkinci görüş: 

Devlet başkanının gördüğü maslahat miktarınca tavan fiyat belirlemesinin yapılması 

caizdir. Bu görüş Eşheb ve diğer bazı Maliki âlimlerine aittir. Buradaki ihtilafın sebebi 

mesalih-i mürseledir. Kim meselih-i mürseleyi göz önüne almış ve delil kabul etmişse 

idarecinin üst fiyat belirlemesini caiz görmüştür. Kim de mesalih-i mürseleyi delil 

olarak kabul etmemişse tes'îri caiz görmemiştir.  

2. Aldığı Ücretin Kaybolduğunu İddia Eden Gündelikçinin Ücretinin Tazmin 

Edilip Edilmemesi 

Bu konuda Malikilerden iki görüş ileri sürülmüştür. Birincisine göre, 

gündelikçinin tazminatı yoktur. Bu görüşün el-Müdevvene'de İbnu'l-Kasım'a ait olduğu 

ifaede edilir. İkincisine göre, gündelikçinin kaybolan ücreti tazmin edilir. Bu görüş bazı 

                                                           
327

  el-Karafî,  Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.251. 
328

  el-Meşşât, el-Cevahiru's-Semine, s.249; el-Emin Muhammed el-Muhtar eş-Şenkiti, Şerhu'l-Vurud 

ala Meraki's-Suûd, Tahkik: Muhammed Veled Seyyidi Veled HAbib eş-Şenkiti, Daru'l-Yemame-

Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 1415/1995, c.2, s.490; Hululu, et-Tevzih Şerhu't-Tenkih, s.947. 
329

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.250. 
330

  es-Subkî, Refu'l-Hicab an Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.4, s.242. 
331

  Hululu, et-Tevzih Şerhu't-Tenkih, s.947. 



 

 

94 

 

Maliki âlimleri tarafından dile getirilmiştir.
332

 Bu meseledeki anlaşmazlığın sebebi 

mesalih-i mürseledir. Çünkü ikinci görüşün sahiplerinin dayandıkları delil ve esas 

sadece mesalih-i mürseledir. 

1.2.2. İstihsan 

Diğer bütün usul âlimlerinde olduğu gibi Maliki usulcülerinin de istihsan 

kavramı konusundaki görüşleri birbirinden farklıdır. Bu kavram için birçok tanım 

yapılmıştır. İbn Huveyz Mendad el- Baci'ye dayandırdığı görüşünde istihsan; iki delilin 

en kuvvetlisi ile amel etmektir, der. İbnu'l-Arabi de bu tanımı tercih eder ve bu usul 

kuralının Malikilere ait olduğunu söyler. İbnu'l-Arabi'ye göre istihsan; müçtehidin 

zihninde parlayan ancak kelimelerle tam olarak ifade edemediği delildir. Bazı Maliki 

âlimleri bu yorumu dile getirmiş ancak eş-Şatibi bu tanımı kabul etmemiştir. Eşheb'e 

göre istihsan, toplumsal bir alışkanlık, örf lehine belli bir delilden vazgeçmektir. eş- 

Şatibi ise istihsan kavramını şöyle tarif eder. İstihsan; Bütüne hitab eden delile karşın 

parçaya ait faydayı gözetmektir. el-Ebyari bu görüşün İmam-ı Malik'in mezhebi 

olduğunu söyler. İbnu'l-Arabî istihsanı şöyle açıklar. Bazı gerekçeler sebebiyle istisna 

ve ruhsat gözetilerek belli bir delili terk edip tersine amel etmektir.
333

 

İstihsan Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Hâkimin Sadece Bigi ve Duyuma Dayalı Hüküm Vermesi 

Hâkim herhangi bir delile dayanmadan veya itiraf olmadan sadece bilgiye ve 

duyuma dayanarak bir kişi hakkında hüküm verebir mi? Yoksa veremez mi? Malikiler 

bu konuda görüş ayrılığına düşmüşlerdir. İleri sürülen iki görüşten birine göre; hâkimin 

bilgiye dayanarak hüküm vermesi caizdir. Bu Sehnun ve İbnu'l-Macişun' un görüşü olup 

el -Karafi de bunu tercih etmiştir.
334

 et-Tusûlî "el-Behçe Fî Şerhi't-Tuhfe" adlı eserinde 

bu konu hakkında şunları dile getirir: "Fakat İbnu'l-Attar'ın söylediğine söz üzere amel 

edilmiştir. Bana göre bu görüş istihsandır. Bunun böyle olduğunu Mutarrif ve İbnu'l-

Macişun'un sözleri desteklemektedir. Nezaret ettiği kurullarda duyduğuna göre hüküm 

                                                           
332

  el-Mazirî, Şerhu't-Telkin, c.2, s.1011; İbn Cezzî, el-Kavaninü'l-Fıkhiyye, s.169; el-Kafi, ez-Zehira, 

c.2, s.730; er-Recracî, Menahicu't-Tahsil ve Nataicü Letaifi't-Tahsil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli 

Müşkilatiha, c.7, s.109; İbn Cellâb el-Malikî, et-Takri', c.2, s.111. 
333

  el-Bacî, İhkamu'l-Fusul, c.2, s.693; Hululu, et-Tevzih Şerhu't-Tenkih, s.969; İbnu'l-Arabî, el-Mahsul, 

s.132; el-Meşşât, el-Cavahiru's-Semine, s.219; eş-Şatıbî, el-Muvafakat, c.5, s.193. 
334

  el-Karafî, ez-Zehira, c.8, s.213; İbn Rüşd el-Hafid, Bidayetu'l-Müçrehid, c.2, s.470; et-Tusûlî, el-

Behçe fi Şerhi't-Tuhfa, c.1, s.112. 



 

 

95 

 

veren Sehnun da bu görüşü kabul eder. 
335

İkincisine göre; hâkimin sadece bilgiye 

dayanarak hüküm vermesi caiz değildir. Bu görüş İmam-ı Malik, Eşheb'e ait olup, 

Maliki mezhebinin de meşhur görüşüdür.
336

 İbn Abdi'l-Ber şöyle der: " İmam-ı Malik 

ve çoğu arkadaşlarına göre,  hâkim herhangi bir konuda hâkim olmadan önce veya sonra 

edindiği bilgiye göre hüküm veremez. Hâkim ancak delillere veya itirafa dayanarak 

hüküm verebilir."
337

  

 Söz konusu meseledeki ihtilafın sebebi; et-Tusûlî'nin konuyla ilgili sözünün 

başında açıkça ifaede ettiği gibi, istihsan'ın delil kabul edilip edilmeme meselesidir. 

2. Hükümlünün İnfazı Bitmeden Hapisten Çıkması 

Hükümlünün anne babasının veya akrabalarından birinin hastalığı veya ölümü 

gibi zorunlu durumlarda hapisten çıkmasına izin verilebilir mi?  Yoksa verilmez mi? Bu 

konuda Malikiler arasında ihtilaf vardır. Bazı Maliki âlimleri çıkabileceğini söylerken, 

bazıları çıkamayacağını belirtmişlerdir. Sehnun gibi bazı Malikiler, hükümlünün anne 

babasının veya akrabalarından birinin çok hasta olup ölmesinden endişe edildiğinde, 

dışarı çıkmasını daha güzel bulup istihsan deliline göre hareket etmişlerdir. el-Baci ise, 

"el-Münteka" adlı eserinde çıkmasının caiz olmadığını söylemiştir.
338

 

Uygulmaya dönük bu anlaşmazlığın sebebi bir usul kaidesi olan istihsandır.  el-

Baci bunu açıkça söylemiştir. O şöyle der: "Bu görüş, bizim âlimlerimizden istihsana 

göre hüküm verenler içi çok kolaydır.  Ancak kıyas ve akıl yasak olduğunu söylüyor. 

Bizim arkadaşlarımızda her kim istihsanı kabul etmemişse hükümlünün çıkmasının 

yasak olduğu söylemiştir. Bana göre de doğru olan budur. En doğrusunu Allah(c.c.) 

bilir."
339

 

3. Müşteri İadeli Bir Mal Satınaldığında Varislerinin Bu Haktan Yararlanıp 

Yararlanamaması 

Bir kimse iade şartı ile mal satın alsa sonra da vefat etse, varisleri alışverişi 

sonuçlandırabilir mi? Yoksa malı iade edip anlaşmayı bozmaları mı gerekir?  Malikiler 

                                                           
335

  Ebu'l-Hasan Ali b. Abdi's-Selam et-Tusûlî(ö.1258H.), el-Behçe fi Şerhi't-Tuhfa, Daru'l-Kütübi'l-

İlmiyye, Lübnan-Beyrut, Birinci Baskı, 1418/1998, c.1, s.112. 
336

  İbn Rüşd el-Hafid, Bidayetu'l-Müçtehid, c.2, s.470; et-Tusûlî, el-Behçe fi Şerhi't-Tuhfa, c.1, s.112; 

İbn Abdilber, el-İstinkar, s. 3989. 
337

  İbn Abdilber, el-İstinkar, s. 3989. 
338

  el-Bacî, el-Münteka, c.3, 455. 
339

  el-Bacî, el-Münteka, c.3, 455. 



 

 

96 

 

bu konuda iki farklı görüşe ayrılmışlardır.
340

 Bir kısmı varislerin anlaşmayı 

sonuçlandırabileceğini, diğer bir kısmı da anlaşmanın geçersiz olacağını söylemişlerdir. 

Varislerin anlaşmayı sonuçlandırabileceğini söyleyenler istihsanla amel etmişlerdir. Bu 

konuda Eşheb şöyle der: "Ben, alışveriş geçerli olup varisin malı almasını, alışverişi 

iptal edip, satıcını sattığını geri almamakta diretmesinden daha güzel buluyoru." 
341

  

Zikredilen ihtilafın sebebi istihsanla amel edilip emel edilmemmesi olmuştur. 

4. İki Ortağın Sahibi Olmadıkları Bir Arazide Şufa Hakkı 

Malikiler mülk arazisinde yapılan ziraat ve binada iki ortak arasında şufa hakkı 

bulunduğu hususunda ittifak halindedir. Ancak mülk arazisi olmayan vakıf veya emanet 

arazide şufa hakkı olup olmayacağı konusunda ihtilafa düşmüşlerdir. Bu konuda iki 

görüş ileri sürülmüştür. Birinci görüş: Vakıf arazisindeki bina ve ziraatte iki ortak 

arasında şufa hakkı vardır. Bu İmam-ı Malik'ten rivayet edilen görüş olup Maliki 

mezhebinin de meşhur görüşüdür. İkinci görüş: Vakıf arazisinde ve emanet arazide şufa 

hakkı yoktur. Bu da Eşheb'in İmam-ı Malik'ten rivayet ettiği diğer bir görüştür. 

Muhammed b. el-Mevaz'ın görüşü de bu istikamettedir.
342

 

Açıkça görülmektedir ki, birinci görüşün sahipleri istihsanı esas almışlar ve ona 

göre amel etmişlerdir. İkinci görüşün sahipleri ise, istihsanla amel etmeyi kabul 

etmeyip, kıyas yapmayı tercih etmişlerdir. 

Genel Değerlendirme: 

Akli deliller konusunda anlatılanlardan şu neticeye ulaşabiliriz.  Mesalih-i 

mürsele yeni fıkhî problemlerle yakından alakalı olan geniş bir konudur. Malikiler 

mesalih-i mürseleyi önemle ele almışlar ve hatta bu kuralı en fazla kullanmakla meşhur 

olmuşlardır.  

İstihsan maslahat konusu içinde yer alan bir usulü fıkıh kuralıdır ve mesalih-i 

mürsele ile de güçlü bir bağı bulunmaktadır.  Çünkü istihsanın tariflerinden biri de; 

"küllî delil karşısında çüzî maslahata göre amel etmektir." 

                                                           
340

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.3, s.210; er-Recracî, Menahicu't-Tahsil Ve Nataicü Letaifi't-Tahsil fi 

Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, c.6, s.385; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.6, s.321. 
341

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c..3, s.210. 
342

  Ebu Zeyd el-Kayravanî, en-Nevadir ve'z-Ziyadat, c.11, s. 127; el-Karafî, ez-Zahira, c.7, s.284; İbn 

Nacî, Şerhu İbn Naci ale'r-Risale, c.2, s.192; el-Bacî, el-Münteka, c.8, s.185. 



 

 

97 

 

2. LAFIZLARIN MANAYA DELALETİ, İÇTİHAT VE ÇELİŞKİ 

DELİLLERİ 

2.1. Lafızların Manaya Delaleti 

2.1.1. Emir - Nehiy Kuralları 

2.1.1.1. Emir İle İlgili Kurallar 

Emir ile ilgili bir takım kurallar bulunmaktadır ki, bunlar şunlardır: 

a. Emirin icabı bir kereyle yerine getirilmiş olur mu yoksa tekraren yapılmasını 

da kapsar mı? 

Eğer emir kalıbı " Namaz kılın" ayetlerinde olduğu gibi tekrar gerektiren bir 

karine ile gelmişse âlimler arasında emiredilen şeyin tekrar tekrar yapılmasının gerekli 

olduğunda bir ihtilaf bulunmamaktadır. Aynı şekilde emir kalıbı, hac ibadetinde olduğu 

gibi bir kere yapılmasını ihsas eden bir karine ile gelmişse bu durumda âlimler emrin bir 

kere için olduğunda görüş birliği içindedirler. Ancak bazı emirler vardır ki, bir kez mi 

yoksa tekrarlanan bir tarzda mı yerine getirileceği konusunda karine bulunmamaktadır. 

Bu mesele âlimler arsında farklı görüşlerin ileri sürüldüğü bir konu olmuştur. İmam-ı 

Malik'in bu mesele ile ilgili açık bir görüşü bulunmamış olmakla birlikte Maliki âlimleri 

onun eserlerinden bu meseleye ait bir görüş oluşturmaya ve bu görüşü de İmam-ı 

Malik'e nisbet etmeye çalışmışlardır. İbnu'l-Kassar Şöyle der: "İmam-ı Malik'in bu 

konuda herhangi bir beyanı bulunmamaktadır."
343

 

Malikiler bu konuda üç farklı görüşe ayrılmışlardır. 

Birinci görüş: Emir kalıbı ömür süresince tekraren yapılmayı ifade eder. Ancak 

bir kez yapması istendiğini gösteren bir karine olması halinde emin kalıbı bu anlamın 

dışında değerlendirilebilir. Bu görüşün sahipleri İbnu'l-Kassar, İbn Huvez Mendad ve 

el-Karafîdir. 
344

 

İkinci görüş: Emir kalıbı emredilenin bir kez yapılmasını gerektirir, tekraren 

yapılmasını gerektirmez. el-Kadi Abdü'l-Vehhab bu görüşün İmam-ı Malik'e ait 

                                                           
343

  İbnu'l-Kassar, Mukaddime fi Usuli'l-Fıkh, s.136. 
344

  İbn'l-Kassar, Mukaddime fî Usuli'l-Fıkh, s. 136; el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.106; el-Karafî, Tenkihi'l-

Fusûl, s.106. 



 

 

98 

 

olduğunu söyler. el-Bacî ve İbnu'l-Arabi bu görüşü tercih eder. er-Rehveni de bu 

görüşün İmam-ı Malik'e ait olduğunu nakleder. 
345

 

Üçüncü görüş: Emir kalıbı karine bulunmadığında ne tekraren ne de bir kez 

yapmayı gerektirmez, ancak mehiyetin yerine getirilmesini ister. Mahiyetin yerine 

getirilmesi de bir kez yapılmakla gerçekleşebildiği gibi tekraren yapılmasıyla da 

gerçekleşebilir.  Bu görüşün sahibi ise, İbnu'l-Haciptir.
346

  

Tercih: Bu ifadelerden anlaşıldığı gibi emir kalıbının ne ifade ettiği ile ilgili 

olarak İmam-ı Malik'ten gelen açık bir beyan bulunmamaktadır.  Ancak ona nisbet 

edilenler onun arkadaşlarına ait bir takım çıkarımlardır. Bu konuda tercih edilmesi 

gereken de İmam-ı Malik'in görüşü olarak nakledilenlerdir. Bize göre İmam-ı Malik'in 

de görüşü olan emir kalıbının tekraren yapılmayı değil bir kez yapılmayı 

gerektirmesidir. Çünkü fıkhi uygulamalara yönelik İmam-ı Malik'in fetvelarında emir 

ifadesinin çoğu yerde bir kez yapmayı gerektirdiği, çok az yerde tekrardan bahsedildiği 

görülmektedir. Bu görüş aynı zamanda Maliki âlimlerinin çoğunluğunun ve özellikle de 

muhakkik olanların görüşüdür. el-Kadi Abdu'l-Vehhab'ın tercihi olan "İmam-ı Malik'e 

göre emir kalıbı bir kez yapılmayı gerekli görörür" sözü akla en yatkın olanıdır. Zira el-

Kadi Maliki mezhebinin muhakkik âlimlerinin en büyüklerindendir. O şöyle der: 

"Emirde vacip olan bir defa yapmakla yetinmektir. Çünkü Allah Teâlâ şöyle 

buyurmuştur. " فاغسلوا وجوهكم /Yüzlerinizi yıkayın."
347

 Burada yıkama emrini mutlak 

olarak kullanmış herhangibir sayı belirtmemiştir. Mutlak olarak kullanılan emir kalıbı 

herhangi bir karine bulunmuyorsa bir kere yapmayı gerektirir. Usul âlimlerinden bir 

grup amlimin görüşü de bu istikamettedir. Bu meselede bu söylenenleri bazı 

arkadaşlarımız İmam-ı Malikin görüşü olarak nakletmişlerdir." 
348

 

Emrin İcabının Bir Defa Yapmakla Yerine Gelip Gelmeyeceği Esasına 

Dayalı Uygulamalar 

1. Ezan'ın Sözlerinin Tekrarlanması 

Malikiler duyan kişinin ezanın sözlerini tekrar etmesinin müstahap olduğunda 

ittifak etmişlerdir. Hz. Peygamber (s.a.v.)'in "Ezanı işittiğinizde müezzinin söylediği 

                                                           
345

  el-Bâcî, İhkamu'l-Fusul, s.208; el-Karafi, Tenkihu'l-Fusul, s.106; er-Rehveni, Tuhfetu'l-Mesul, c.3, s. 

26. 
346

  er-Rehveni, Tuhfetu'l-Mesul, c.3, s.28. 
347

  Maide, 6. 
348

  el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.1, s. 128. 



 

 

99 

 

gibi siz de söyleyin."
349

, hadisine göre ezanı tekrar etmek gerekir. Ancak ezanı işiten 

kimsenin ezanın tamamına mı eşlik etmesi gerekir, yoksa bir kısmını tekrar etmesi 

yeterli midir? Bu konuda ihtilaf bulunmaktadır. Malikilerin çoğunluğuna göre ezanı 

işiten kimsenin tekrarlaması gereken sözler iki şehadet cümleleri ile sınırlıdır. Bunun 

gerekçesi ise iki şehadetten sonraki kısmın namaza çağrı mahiyetindedir ki, bu müezzin 

için gereklidir, dinleyen için değil. İki şehadetten önceki kısımın tekrarlanmasına ise 

gerek yoktur. İmam-ı Malik el-Müdevvene adlı eserde şöyle der: " 'Müezzin ezan 

okumaya başladığında onun söylediği gibi siz de söyleyin', hadisinin manası benim 

kanaatime göre "Eşhedü Enne Muhammeden Resulüllah" a kadar olan kısımla ilgilidir. 

Bir kimse sadece bu kısmı tekrarlasa bunda herhangibir eksiklik görmem."
350

 

İbn Hubeyb den İmam-ı Malik'e ait bu konuda iki görüş daha nakledilmiştir ki, o 

da ezanın sonuna kadar tekrarlanmasıdır. İbn Şaban ve el-Mazini bu görüşü tercih 

eder.
351

  

Söz konusu ihtilafın sebebi emir kalıbı üzerindeki ihtilaftır. Yanı emir bir kereyi 

mi kapsar yoksa tekrar etmeyi mi? Emrin bir kere ile yerine geldiğini düşünenler bütün 

ezanın tekrarlanmasının gerekmeyeceği görüşünü ileri sürereken, emirin tekrarı 

içediğini düşünenler ezanın bütün kelimelerinin tekrarlanması gerektiğini 

söylemişlerdir. En doğrusunu Allah bilir. 

2. Hacda Birden Fazla Fidye Verilmesi 

Hac yapan kimse fidye vermeyi gerektiren -dikişli elbise giymek, koku 

sürünmek, traş olmak gibi- bir kaç davranışı aynı anda veya birbirine yakın zaman 

zarfında yaparsa, bu kimsenin bir fidye vermesi mi yoksa her bir davranış için ayrı ayrı 

fidye vermesi mi gerekir? Bu konuda Makiki âlimleri arasında ihtilaf bulunmaktadır. 

Çoğunluğa göre hepsi için tek fidye yeterlidir. Ancak el-Lahmî, herbir davranış için ayrı 

fidye verilmesi gerektiği görüşünü tercih eder.
352

 

                                                           
349

  Buhari, Kitabu'l-Ezan, Babu mâ Ye'kulu İzâ Semia'l- Munadî, 611. 
350

  Malik, el-Müdevvene, c.1, s.156. 
351

  Malik, el-Müdevvene, c.1, s.159; el-Haraşi, Şerhu Muhtasarı Halil, c.1, s. 233; Uleyş, Menhu'l-Celil, 

c.1, s. 202; İbn Beşir, et-Tenbih ala Mebadii't-Tevcih, c.1, s. 395; İbn Ebi Zeyd, en-Nevadir ve'z-

Ziyadat, c. 1, s.166. 
352

  el-Lahmi, et-Tebsira, c.3, s. 1291; Muhammed b. Muhammed b. Arafe el- Vergami et-Tunısi el-

Maliki(ö.803H.), el-Muhtasaru'l-Fıkhi(I-X), Tahkik: Hafız Abdurrahman Muhammed b. Hayr, 

Müessesetü Halef Ahmed el-Habtur, li'l-Amali'l-Hayriyye, Birinci Baskı, 1435/2014, c.2, s. 225; 

Muhammed el-Emin b. Muhammed b. Muhammed b. el-Muhtar el-Cekni el-Şenkiti(ö. 1393H.), 

Edvau'l-Beyan fi İdahi'l-Kuran bi'l-Kuran(I-VII), Daru'l-Fikr li't-Tıbaa ve'n-Neşr ve't-Tevzi, Beyrut, 

1415/1995, C.24, s.196; ez-Zerkani, Şerhu Muhtasarı Halil, c.2, s. 534. 



 

 

100 

 

 Zikredilen meseledeki ihtilafın nedeni bir usul kaidesi olarak emir sigasının bir 

kere için mi yoksa birden fazlası için mi emir oldu konusundaki ihtilaftır. Emir kalıbı 

bir kere içindir, diyenler bir fidye vermeyi yeterli görürüken, emir kalıbının birden fazla 

için de geçerli olduğunu söyleyenler fidyenin yasak her davranış için ayrı ayrı verilmesi 

gerektiğini söylemişlerdir. Bu konuya eş-Şenkıti Edvau'l-Beyan adlı eserinde dikkat 

çekmiştir.
353

  

Önemli bir konuya dikkat çekmek gerekir ki, o da bu mesele ile ilgili 

problemlerin oldukça az olmasıdır. Âlimlerin emir sigası kaynaklı olduğunu zikrettikleri 

birçok fıkhi uygulamalar üzerinde araştırma ve inceleme yapıldığında aslında durumun 

farklı olduğu görülür. Çünkü emir sigalarının çoğu onun bir kez mi yoksa çok kez mi 

yapılması gerektiğini gösteren karinelerle birlikte zikredilmiştir. 

b. Emir Hemen Yerine Getirmeyi mi Gerektirir Yoksa Daha Sonraki Bir 

Zamanda da Yerine Getirilebilir mi? 

Emir hemen uygulamayı gerektiren bir karine ile gelmişse ilk fırsatta 

uygulanmalıdır. Eğer emirde daha sonraki bir zamanda da uygulanabileceğine yönelik 

bir karine bulunuyorsa o zaman hemen uygulanması gerekli değildir. Aynı şekilde, emir 

tekrarı gerektiyorsa hemen yapılmasını da gerektirir. Çünkü tekrarla daha sonraya 

bırakmak bir arada olmaz. Fakat emir hemen yapılması veya daha sonraya 

bırakılabilmesi ile ilgili bir karine ile birlikte zikredilmemişse nasıl hareket etmek 

gerekir? Makiler bu konuda farklı görüş ileri sürmüşlerdir. Bunun nedeni ise İmam-ı 

Malik'ten bu konuda açık bir ifadenin gelmemiş olmasıdır. Bu konu Maliki mezhebinin 

âlimleri arasında içtihada açık bir alan olmuştur. İbnu'l-Kassar şöyle der: "İmam-ı 

Malik'ten bu konuda gelen yazılı bir ifade bulunmamaktadır."
354

 

Emirin yerine getirilmesinin fevri olup olmadığı konusunda ile ilgili ileri sürülen 

görüşler: 

Birinci görüş: Emir hemen yapmayı gerektirir. Bu görüşü İbnu'l Kassar İmam-ı 

Malik'e nisbet ederek tercih eder. el- Maziri ve el-Baci'nin de söyledikleri gibi bu görüş 

aynı zamanda Malikilerin Bağdat Ekolünün görüşüdür. el-Kadi Abdü'l-Vehhab şöyle 

der: "Bizim arkadaşlarımızın da desteklediği görüş emrin hemen yerine getirilmesi 

gerektiği, görüşüdür."
355

 el-Karafi de aynı görüşte karar kılmış, el-Alevi ve el-Kurtubi 

                                                           
353

  eş-Şenkiti, Edvau'l-Beyan, c.24, s.196. 
354

  İbnu'l-Kassar, Mukaddime fî Usuli'l-Fıkh, s. 288. 
355

  el-Karafî, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.105. 



 

 

101 

 

de bu görüşü tercih etmiştir. Bazı sonraki dönem Maliki âlimlerinin bu konudaki 

delilleri İmam-ı Malik'ten nakledilen hac ibadedinin aciliyeti ve abdeste tertibin 

gerekliliği gibi fıkhi meseleler olmuştur.
356

 

İkinci görüş: Emir daha sonraya bırakılabilir. el-Karafinin belirttiğine göre bu 

görüş Malikilerin Mağrib Ekolünün görüşüdür. el-Baci, el-Bakıllani ve el-Hacib bu 

görüşü benimsemişlerdir.
357

 

Üçüncü görüş: Emirden ne hemen yapılması ne de sonraya bırakılabilmesi 

hükmü çıkarılmaz. Bu görüşün sahipleri İbn'l-Arabî, et- Tilimsani ve İbnu Rüşd el-

Hafidtir.
358

 

Emirin Yerine Getirilmesinin Fevri Olup Olmadığı Esasına Dayalı 

Uygulamalar 

1. Hac İbadetinin Fevriliği ve Ömriliği Meselesi   

Maliki âlimleri haccın farz oluşu konusunda ittifak halindedir. Ancak bu ibadeti 

şartlarını taşıyan kimseye o yıl içinde mi yerine getirmelidir yoksa daha sonraki bir 

zamanlarda da yerine getirebilir mi? bu konuda ihtilafa düşmüşlerdir. et-Temhid'de 

şöyle geçer: "Malikiler bu konuda görüş ayrılığına düşmüşlerdir. Onlardan bir kısmı hac 

ibadetinin şartları gerçekleştiğinde hemen yapılmasının farz olduğunu, geciktirmenin 

caiz olmadığını söyler. Bazıları da geciktirmenin caiz olduğu görüşünü benimser."
359

 

Bağdat ekolü haccın fevri olduğu görüşünü savunur. el-Kadi Abdu'l-Vehhab 

şöyle der: "Hac fevridir. Herhangibir özür durumu hariç onu yapmaya güç yetiren için 

geciktirmek caiz değildir."
360

 

Mağrib ekolü ise haccın fevri değil ömri olduğu görüşünü benimser.
361

 

Fıkhın ibadete ait uygulamalarla ilgili bölümünde yaşanan bu anlaşmazlığın 

nedeni, mutlak emrin hemen mi yoksa geciktirmeli mi yerine getirileceği konusundaki 

                                                           
356

  İbnu'l-Kassar, Mukaddime fi Usuli'l-Fıkh, s. 288; el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-İşraf ala Nüketi 

Mesaili'l-Hilaf, c.1, s.460; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.105. 
357

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.218; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.105; el-Baberti, er-Rudud ve'n-

Nukud Şerhu Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.2, s.54. 
358  İbnu'l-Arabi, el-Mahsul, s.59; et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.383; Ebu'l-Velid Muhammed b. Rüşd 

el-Hafid(ö. 595H.), ed-Daruriyyu fi Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Cemalüddin el-Alevi, Daru'l-Garbi'l-

İslami, Beyrut, Birinci Baskı, 1415/1994, s.75. 
359

  İbnu Abdi'l-Ber, et-Temhid, c.16, s. 163. 
360

  el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-İşraf Ala Nüketi Mesaili'l-Hilaf, c.1, s.459. 
361

  İbnu Beşir, et-Tenbih, c.1, s.267; el-Maziri, Şehu't-Telkin, c.2, s.806; et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, 

s.381; İbnu Abdi'l-Ber, et-Temhid, c.16, s.163; el-Kadi Abdu'l-Vehhab, Uyunu'l-Mesail, c.1, s.256; 

el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-Meune, c.1, s.506; el-Baci, el-Münteka, c.2, s.342; İbnu'l-Cellab, et-Tefri' 

fi Fıkhi İmam-ı Malik b. Enes, c.1, s.191; İbnu Rüşd el-Ced, el-Mukaddemat el- Mümehhedat, c.1, 

s.381. 



 

 

102 

 

görüş farklılığıdır. Mutlak emir hemen yerine getirilmelidir, görüşünü benimseyenler 

haccın fevri olduğu kanaatini taşır. Mutlak emrin geciktirmeli olarak yapılabilieceğini 

düşünenler ise, haccın ömri olduğu belirtir. et-Tilimsani haccın farziyeti ile ilgili olarak 

şunları dile getirir: "Bize göre Maliki mezhebinde bu konuda iki görüş bulunmaktadır. 

Bunun sebebi mutlak emrin fevrilik mi yoksa ömrilik mi gerektirdiği ihtilafına 

dayanmaktadır."
362

 

2. Bir Kimsenin Umre Yapmak Üzere Adakta Bulunması 

Bir kimse bir işi yapmadığında umre yapmak üzere adakta bulunursa ve o işi de 

yapmasa, Malikilere göre ahdini bozmuş olur ve umre yapması gerekir. Umre için 

sefere çıkmaya gücü yettiği halde çıkmamış ise hemen çıkması gerekir. Geciktirmesi 

caiz değildir. Ancak umre yapmak için sefere çıkmaya gücü yetmeyen, yol emniyetinin 

olmaması veya bayan olduğu için refakatcı bulunmaması nedeniyle umre yapamayan 

kimse hakkında ihtilafa düşülmüştür. Bu konuda iki görüş ileri sürülmüştür. Birincisi: 

Bu kimsenin sefer şartları oluşuncaya kadar umre yapması gerekmez. İmam-ı Malik'in 

görüşü bu yöndedir. el-Lahmi ve Malikilerin çoğunluğu da bu görüşü tercih etmiştir. el-

Müdevvene'de şöyle geçer: "İmam-ı Malik dedi ki; Umre yapmasına gelince, ben 

yeminini bozan bu kimsenin umre yapmasının gerekli olduğu görüşündeyim. Ancak 

kendine refaket edecek birisi bulunmaz veya yol güvenliği olmadığından başına birşey 

gelmesinden korkar ve birlikte seyahat edecek hiçkimse bulamasza onun için bir günah 

yoktur. Fakat refakatçi bulur veya yol emniyeti bir şekilde sağlanırsa hemen umre 

yapması gerekir."
363

 

İkincisi: Yeminini bozduğunda hemen umre yapması vacip olur ve umre için 

yola çıkmayı bekler. Şartlar uygun olduğunda yola çıkar. Suhnun bu görüştedir. el-Cami 

Li Mesaili'l-Müdevvene'de şöyle geçer: "Suhnun dediki, Umreye niyet eder. Eğer yol 

arkadaşı bulamazsa umre niyetine girmiş olarak bekler."
364

el-Kadi Abdu'l-Vehhab da bu 

görüşü tercih etmiştir.
365

 

Söz konusu meseledeki anlaşmazlığın sebebi mutlak emir üzerindeki ihtilaftır. 

Mutlak emirin hemen yapılması gerektiğini düşünenler, yeminin bozulması ile hemen 

umreye niyet edilmesi gerektiğini, geciktirmenin caiz olmadığını söylerken; mutlak 

                                                           
362

  et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.381. 
363

  Malik, el-Müdevvene, c.1, s.558. 
364

  İbn Yunus, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.6, s.277. 
365

  el-Lahmi, et-Tebsıra, c.4, s.1654; Malik, el-Müdevvene, c.1, s. 558; er-Recraci, Menahicu't-Tahsil ve 

Netaicü Letaifi't-Te'vil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Meşakiliha, c.3, s.102. 



 

 

103 

 

emrin geciktirilecileceğini düşünenler yeminini bozan kimsenin hemen umreye niyet 

etmesinin gerekmediğini, umre için sefere çıkma şartları oluştuğunda umreye niyet 

etmesinin uygun olduğunu söylemişlerdir. 

3. Abdest Alırken Tertibe Riayet Etme 

Malikiler abdeste tertibe riayet etme konusunda iki farklı görüş ileri 

sürmüşlerdir. Birincisine göre abdeste tertib vaciptir. İkincisine göre ise vacip 

değildir.
366

Bu mesele ile ilgili farklı görüşleri iki noktada toplamak istedik. Çünkü bu 

anlaşmazlığın çıkış oktası bir usul kaidesi olarak mutlak emir sigasının fevrilik mi 

yoksa ömrilik mi gerektirdiği üzerindeki tartışmadır. 

Maliki ulamasının da açıkça belirttiği gibi ihtilafın asıl sebebi usul kaidesidir. el-

Karafi şöyle der: "  فاغسلوا " Emir sigasıdır. Emir ise hemen yapılmayı gerektirir. Ancak 

bu konuda usülcüler arasında ihtilaf vardır. Usulcülerin asıl üzerindeki ihtafı fıkhın 

ugulama konularındaki ihtilafın sebebini oluşturmaktadır."
367

 İbn-i Beşir bu konudaki 

ihtilafı zikrettikten sonra şöyle der: " Abdeste tertibin vacip olup olmadığı ile ilgili 

anlazmazlık emir ile ilgili usul ihtilafına dayanır. Mükellef için emir fevri midir yoksa 

geciktirilebilir mi? Eğer emir hemen yapmayı gerektirir dersek abdeste tertibe riayet 

etmek vacip olur. Eğer daha sonraya bırakılabilir dersek vacip olmaz."
368

 

c. Emir Kalıbının Vaciplik veya Mendupluk İfade Etmesi 

Karineden yoksun emir kalıplarının vaciplik mi yoksa mendupluk mu ifade 

eder? Bu konuda Malikiler ihtilafa düşmüşler ve bunun neticesinde üç ayrı görüş ortaya 

çıkmıştır.  

Birinci görüş: Karineden yoksun olsa da emir kalıbı vücup ifade eder. 

Malikilerin çoğunluğu bu görüştedir. İbnu'l-Kassar ve el-Karafi bu görüşü İmam-ı 

Malike'e dayandırmışlardır. Bu görüş aynı zamanda İbnu'l-Kassar, el-Baci ve İbnu'l-

Hacib'in de görüşüdür. el-Baci şöyle der: "O, yani emir kalıbı yanlız başına vucup ifade 

eder. Ancak bir karine olması halinde mendupluk anlamıda yorumlanabilir."
369

 

İkinci görüş: Emir kalıbı mendupluk ifade eder. Bu görüş bazı Maliki âlimleri 

dile getirmiş olup, İbnu'l-Müntab ve Ebu'l-Ferc bu görüşü tercih ederler. Bu görüş el-

Ebheri'ye nisbet edilmiştir. 

                                                           
366

  el-Abderi,  et-Tac ve'l-İklil, c.1, s. 223; ed-Derdir, eş- Şerhu'l-Kebir, c.1, s. 90; el-Kadi Abdu'l-

Vehhab, et-Telkin, c.1, Hululu, et-Tevdih fi Şerhi Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.1, s.114. 
367

  el-Karafi, ez-Zehira, c.1, s. 271. 
368

  İbnu Beşir, et-Tenbih ala Mebadii't-Tevcih, c.1, s. 267. 
369

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, c.1, s.201. 



 

 

104 

 

Üçüncü görüş: Ne vaciplik ne de mendupluk ifade eder. Karineye bakılılarak 

karar verilir. el-Kadi el-Bakillani bu görüştedir.
370

  

Emirin Vaciplik veya Mendupluk İfade Etmesi Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Köpeğin Yaladığı Kabın Yedi Kez Yıkanması 

Maliki âlimleri bu konuda iki farklı görüşe ayrılmışlardır. Her iki görüş te İmam-

ı Malik'ten nakledilmiştir. el-Münteka'da şöyle geçer: "İmam-ı Maliki' den Hz. 

Peygamber (s.a.v.)'in köpeğin yaladığı kabın yedi kez yıkanması konusunda iki farklı 

görüş bulunmaktadır. Birinde vacip diğerinde mendup olduğunu söylenmektedir."
371

 

Bazı Malikiler ise mendup olduğunu tercih etmişlerdir. İbn Beşir, İbnu'l-Hacib 

ve el-Kadi İyaz bunlardandır. Bazıları ise vacip olduğu görüşündedirler. Bunlar el-

Karafi, el-Kabisi ve Şihabuddin el-Bağdadidir.
372

 

Diğer yandan et-Tilimsani ve el-Hattab fıkhî uygulama konusundaki bu 

anlaşmazlığı, usul üzerindeki anlazmazlığa bağlar ve meselenin mutlak emir sigasının 

vucup mu yoksa nedb mi ifade ettiği meselesi olduğunu söyler. Mutlak emir sigasının 

mendupluk gerektirdiğini düşünenler köpeğin yaladığı kabın yedi defa yıkanmasının 

mendup olduğu görüşündedirler. Vaciplik gerektirdiğini düşünenelere göre ise, yedi kez 

yıkamak vacitir.
373

 et-Tilimsani şöyle der: "Emir sigasını vucup mu yoksa nedb mi 

gerektirdiği üzerinki ihtilaf sebebiyle arkadaşlarımız köpeğin yaladığı kabın yedikez 

yıkanmasın vacip mi yoksa müstehab mı olduğu konusunda ihtilaf etmişlerdir.
374

 

Maliki âlimi Halil bu mesele üzerine şu yorumda bulunur: "Anlaşmazlığın çıkış 

noktası mutlak emir sigasıdır. Vaciplik anlamı mı yüklenmek gerekir yoksa müstehaplık 

anlamı mı?"
375

 

 2. Ölünün Yıkanmasının Hükmü 

Malikiler ölünün yıkanmasının gerekli olduğu konusunda ittifak halindedirler. 

Ancak Hz. Peygamber (s.a.v.)'in Ümmi Atıyye (r.ha.)'dan rivayet edilen hadisi üzerinde 

ihtilaf etmişlerdir. O şöyle anlatıyor: "Biz onun kızını yıkarken Hz. Peygamber (s.a.v.) 

                                                           
370

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, c.1, s.201; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, S.103; İbnu'l-Kassar, 

Mukaddeme fi Usuli'l-Fıkh, S.201; et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.375; er-Rehveni, Tuhfetu'l-Mesul, 

c..3, s. 17. 
371

  el-Baci, el-Münteka, c.1, s.67. 
372

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.254; el-Kadi İyaz, et-Tenbihat el- Mustenbita Ale'l-Kütübi'l-

Müdevvene ve'l-Muhtelita, c. 1, s.39; el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.1, s.232; İbn Abdi'l-Ber, et-Temhid, 

c.18, s.271; et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.277. 
373

  et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, S.377; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.253. 
374

  et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s. 377. 
375

  Halil, et-Tavdih, c.1, s.73. 



 

 

105 

 

yanımıza geldi ve onu su ve sidreyle (sedir ağacının yapraklarından elde edilen toz) 

yıkayın buyurdu."
376

Hz. Peygamber (s.a.v.)'in "Onu su ve sidreyle yıkayın," emri 

karineden yoksun mutlak bir emir kalıbıdır. Şimdi bu emir emir vucup mu yoksa 

müstahaplık mı gerektirir? 

Birinci görüş: Ölünün yıkanması vaciptir. malikilerin çoğunluğunun görüşü bu 

yöndedir. İbnu Abdi'l-Ber, el-Kadi Abdu'l-Vehhab ve İbn Muhriz bu görüşü tercih 

etmişlerdir.  

İkinci görüş. Ölünün yıkanması müstehaptır. Bazı Malikiler bu görüşte olduğunu 

İbnu Ebi Zeyd nakleder. İbn Yunus, İbnu'l-Cellab bu görüşü tercih ederken İbnu 

Büzeyre bu görüşün yayılmasına katkıda bulunmuştur.
377

 

Buradaki anlaşmazlığın temel sebebi az önce de belirttiğimiz gibi usul 

kaidesidir. İbnu Büzeyre şöyle der: " Anlaşmazlık aslında Hz. Peygamber (s.a.v.)'in 

emiri üzerindeki anlaşmazlıktır. Burada Hz. Peygamber (s.a.v.)'in vefat eden kızı için; 

"Onu su ve sidreyele yıkayın" emri vaciplik mi yoksa müstehaplık mı ifade etmektedir? 

Mesele budur.
378

 

3. Cenaze Namazının Hükmü 

Malikiler cenaze namazının hükmü konusunda ikiye ayrılmışlardır. Birinci 

görüşe göre cenaze namazı vaciptir. Bu görüş Suhnun, Eşheb, İbnu'l-Hacip ve el-Kadi 

Abdu'l-Vehhap'a aittir. İkinci görüşe göre ise müstehaptır. Bu görüşün sahipleri ise, 

İbnu'l-Kasım, Esbag ve İbnu Zergundur.
379

   

Buradaki fıkhi ihtilafın sebebi Hz. Peygamber(s.a.v)'in Hz. Cabir (r.a.)'den 

rivayet edilen hadisindeki emir sigası ile ilgilidir. Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur. "Kalkın ve kardeşinizin namazını kılın." Bu emir vacipliğe mi yoksa 

müstahaplığamı delalet etmektedir.
380

 

4. Boşama Sonrası Kadına Verilen Mut'a (Geçimlik) 

                                                           
376

  el-Buhari, Kitabu'l-Cumua, Bâb-u Gasli'l-Meyyit, 1253. 
377

  ed-Desuki, Haşiyetu't-Desuki, c.1, s.407; el-Kadi Abdu'l-Vehhab, et-Telkin, c.1, s.155; el-Kurtubi, 

el-Müfhim limâ Eşkele min Telhisi Kitabi Müslim, c.8, s. 70; İbnu Abdi'l-Ber, el-Kafi fi Fıkhi Ehli'l-

Medineti el-Maliki, c.1, s. 270; Muhammed el-Emin, Davu'ş-Şumus Şerhu'l-Mecmu, c.1,s. 530; İbn 

Buzeyre, Ravzatu'l-Müstebin fi Şerhi Kitabi't-Telkin, c.1, s.425. 
378

  İbnu Büzeyre, Ravzatu'l-Müstebin fi Şerhi Kitabi't-Telkin, c.1, s.425. 
379

  el-Karafi, ez-Zehira, c.2, s. 456; Uleyş, Menhu'l-Celil, c.1, s. 346; el-Maziri, Şerhu't-Telkin, 

c.1,s.361; el-Kadi İyaz, et-Tenbihat el-Müstenbita ale'l-Kütübi'l-Müdevvene ve'l-Muhtelita, c.1, 

s.193; İbn Naci, Şerhu'r-Risale, c.1, s.262. 
380

  Buhari, Kitabu Menakibu'l-Ensar, Babu Mevtu'n-Necaşi, 3664. 



 

 

106 

 

Allah Teâlâ cinsel münasebet olmadan boşanan ve kendisi için bir mehir 

belirlenmemiş kadına mut'a (geçimlik) verilmesini emretmiştir. Bunun delili; 

"Kendilerine el sürmeden ya da mehir belirlemeden kadınları boşarsanız size bir günah 

yoktur. (Bu durumda) -eli geniş olan gücüne göre, eli dar olan da gücüne göre olmak 

üzere- onlara, aklın ve dinin gereklerine uygun olarak müt'a verin. Bu iyilik yapanlar 

üzerinde bir borçtur,"
381

 ayetidir. Bu emir zorunluluk gerektirir. Mut'a vermenin hükmü 

farzdır. Denilebilir mi? Yoksa bu emir mendupluk ifade eder. Mut'a vermenin hükmü 

müstehaptır, denilmelidir. Bu konu üzerinde Malikiler arasında ihtilaf 

bulunmaktadır.
382

Çoğunluk mut'a vermenin müstehap olduğunu söylerken bu konudaki 

emir vaciplik değil mendupluk anlamı taşıdığını ifade etmişlerdir. Ayrıca onlara göre bu 

anlamı destekleyen bir karinede bulunmaktadır. O da ayette geçen; " iyilik yapanlar 

üzerinde bir borçtur ", " takva sahipleri üzerinde bir borçtur "
383

ifadeleridir. Eğer emir 

vucup ifade etseydi ayet herkesi kapsayan mutlak bir ifade içerirdi. Muhsinlerle, 

muttakilerle sınırlandırılmazdı. Buna karşın el-Kurtubi gibi bazı Malikiler ise mut'anın 

vacip olduğu görüşünü benimsemişlerdir. el-Kurtubi şöyle der: "Birinci görüş daha çok 

tercihe şayandır. Yani vaciptir. Çünkü mut'a vermedeki emir ifadesindeki genellik " 

olarak müt'a verin " ile ayrıca mut'anı onlara velilmesinde kullanılan mülkiyet lâmı " 

 bu emrin müstehaplık değil, vaciplik ifaede ettiğini açıkça " وَللِ مُطَلقَاَتِ مَتاَع  

göstermektedir. "İyilik yapanlar üzerinde bir borçtur ", " takva sahipleri üzerinde bir 

borçtur " ifadelerine gelince bunlar vacipliği kuvvetlendirmek içindir. Çünkü üzerine 

vaciplik gereken herkes Allah'a ortak koşmaktan ve karşı gelmekten çekinmelidir."
384

 

d. Yasak Sonrası Gelen Emir Kalıbı 

Emir kalıbının vaciplik ifade ettiğini söyleyenlerin çoğunluğu bu kaideye 

dayanmaktadır. Emirden önce yasaklamaya dair ifadelerin bulunması emri vaciplikten 

müstahaplığa sevkeder mi yoksa etmez mi? Maliki usulcüleri bu konuda iki ayrı görüş 

bildirmişlerdir. Birincisi: Bu durum emrin vucup ifade etmesini sağlar. Bu ilk dönem 

Maliki âlimlerinin görüşüdür. Şerhu Tenkihi'l-Fusul' de şöyle geçer: Eğer bazı 

yasaklama ifadeleri daha önceden geçmiş ise bu durumda emir vucup ifade eder. Bu 

                                                           
381

  Bakara, 236. 
382

  el-Kurtubi, el-Camiu li Ahkami'l-Kuran, c.3, s.200; el-Kadi Abdülvehhab, el-İşraf ala Nüketi 

Mesaili'l-Hilaf, c.2, s.715; el-Kadi Abdülvehhab, et-Telkin, c.1, s.118; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, 

s.448; İbn Abdi'l-Ber, el-Kafi, c.2, s.617; ed-Desuki, Haşiyetu ala'ş-Şerhi'l-Kebir, c.2,s. 452. 
383

  Bakara 241. 
384

  el-Kurtubi, el-Camiu li Ahkam,'l-Kuran, c.3, s.200. 



 

 

107 

 

görüş ilk dönem Maliki âlimlerinin görüşüdür."
385

 el-Baci ve el-Ebyari'de bu görüşü 

tercih eder.
386

 İkincisi: Bu durum emrin mübahlık ifaede ettiğini gösterir. Bu görüşün 

sahipleri sonraki dönem Maliki âlimleridir. İbnu Huveyz Mendad, Ebu Temam bu 

görüşü tercih eder.
387

 

Yasak Sonrası Gelen Emir Kalıbına Dayalı Uygulamalar 

1. Kurban Etinden Yemek, Tasadduk Etmek ve Biriktirmek 

Kurban etinden yemek, fakirlere dağıtmak ve biriktirmek konusunda yasaklama 

sonrası emir sigası kullanılmıştır. Hz. Cabir (r.a) hadisinde bu husu gösteren ifadeler 

bulunmaktadır. Şöyle ki, Hz. Peygamber(s.a.v.)  kurban etini üç günlükten fazlası için 

saklanmasını yasaklamış sonra da; "kurban etinden yiyin, azık hazırlayın, biriktirin" 

buyurmuştur.
388

 

Yasaklama sonrası gelen emir vacipliğe mi yoksa mubahlığa mı delalet eder? 

Malikilerin çoğunluğuna göre bu tür emirler vucubiyet ifade etmez. Ancak mübah mı 

kabul edilmelidir yoksa müstehap mı? Bu konuda aralarında ihtilaf vardır.  Malikiler 

çoğunluğuna ve meşhur olan görüşe göre bu tür emirleri yerine getirmek müstehaptır.
389

 

İbnu'l-Mevaz mübah olduğunu söylerken bunu üç farklı şeyden yeme, azık etme, 

biriktirmeden sadece birisi ile sınırlı tutar.
390

 Bu fıkhi uygulamadaki ihtilafın asıl sebebi 

daha önce de temas ettiğimiz usul kaidesidir. Yasaklamadan sonra gelen emir kalıbının 

müstehaplık ifade ettiğini söyleyenlere göre bu üç davranışın bir arada yapılması 

müstehaptır. Mubah olarak kabul edenlere göre ise bu üç davranıştan sadece birini 

yerine getirmek yeterlidir.
391

 Büyük fıkıhçı Hululu, fıkıh usulü kaidesi üzerindeki 

ihtilafı kurban meselesinde fıkhi bir ihtilafa dönüştürmüştür. Buradaki ihtilaf Hz. Cabir 

(r.a.)den rivayet edilen hadiste yer alan yasak sonrası gelen emirin nasıl anlaşılalacağı 

üzerine yaşanmıştır. 

e. Uygulaması Geniş Zamana Bırakılan Emrin Vakitle İlişkisi 

                                                           
385

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.113. 
386

  Hululu, et-Tevzih Şerhu't-Tenkih, s.254; el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.206; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-

Fusul, s.113; el-Baci, el-Münteka, c.3, s.338. 
387

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.206; Hululu, et-Tevdih Şerhu't-Tenkih, s.254; Ebu Zekeriyya er-Rehuni, 

Tuhfetu'l-Mesul, c.3, s.56. 
388

  Müslim, Kitabu'l-Edahi, İslamın ilk zamanlarında kurban etinin üçgünden fazlası için saklanmasının 

yasaklanması ve sonra serbest bırakılması babı, 1972. 
389

  İbnu Ebi Zeyd el-Kayravani, en-Nevadir ve'z-Ziyadat, c.4, s. 322. 
390

  İbnu Ebi Zeyd el-Kayravani, en-Nevadir ve'z-Ziyadat, c.4, s. 322. 
391

  el-Kadi İyad, İkmalu'l-Muallim, C.6, s.426; Hululu, el-Beyan ve't-Tekmil(Mahtut), 2, Varak. 56. 



 

 

108 

 

Emredilen şey emredildiği vakit içerisinde defalarca yerine getirilebilecek 

durumda ise, emir vaktin ilk zamanı ile alakalı olduğundan mükellefin bu emri vaktin 

ilk zamanında mı yerine getirmesi vaciptir? Yoksa emir vaktin sonu veya herhangi bir 

kısmı ile alakalı değil midir? Malikiler bu konuda farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. 

Birinci görüş: Emir vaktin tamamını içerir. Yani vaktin tamamı emrin yerine getirilmesi 

için vucup ifade eder. Malikilerin çoğunluğu bu görüştedir. İkinci görüş: Emir 

vucubiyeti vaktin başlangıcı ve bitişi arasında emrin yerine getirileceği süre ile 

sınırlıdır. Üçüncü görüş: Emrin yerine getirilmesinin muayyen bir anı yoktur. Zamanın 

tayini mükellefe bırakılmıştır. Dördüncüsü: Zamanı girince emri uygulamak veya 

uygulama kararlılığı içinde olmak gerekir. Fiil yerine getirme kararlılığı taşımak şartı ile 

geciktirilebilir. Yoksa geciktirilemez. el-Kadi el-Bakıllani, el-Kadi Abdülvehhab bu 

görüştedir.
392

 

Uygulaması Geniş Zamana Bırakılan Emirlere Dayalı Uygulamalar 

Vaktin Başında Namazı Kılan Ancak Vakit Çıkmadan Buluğa Eren Çocuğun 

Durumu 

Malikiler vaktin başında namzını kılan sonra vakit çıkmadan buluğa eren 

çocuğun hükmü üzerinde ihtilaf etmişlerdir. Kıldığı namaz sorumlu olduğu namazın 

yerine geçer mi? Eğer vaciplik vaktin ilk kısmı ile ilgili ise çocuk namazı kıldıktan 

sonra vaktin bitimine doğru buluğa erdiğinden iade etmesi talep edilmez. Eğer vaciplik 

vaktin ilk bölümü ile ilgili değilse kıldığı namaz üzerine farz olan namazın yerine 

geçmez. Bu konuda mezhepte iki görüş bulunmaktadır. Meşhur olan görşe göre 

çocuğun namazı iade etmesi gerekir. Diğer görüşe göre ise iade etmesi gerekmez.
393

 

f. Emrin Bir Şarta veya Niteliğe Bağlı Olması 

Emir bir şartla veya bir sıfatla gelse ve bu şart da zorunlu olsa emirle birlikte 

şartın yerine getirilmesi de vacip olurmu?  Aynı şekilde emir bir sıfata bağlı olarak gelse 

emrin tekrarı sıfatın da tekrar edilmesini gerektirir mi? Maliki usul âlimleri bu konuda; 

vacip şartın yerine getirilmesi ve sıfatın tekrarlanması gerekir diyenler ile gerekmez 

diyenler olarak iki farklı görüşe ayrılmışlardır.
394

el-Kadi Abdü'l-Vehhab şöyle der: 

"Mutlak emirlerde tekrar olmaz diyenler bunu şart ve sıfatın tekrarına bağlamışlardır. 

                                                           
392

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.221; el-Karafi, Şerhu Tenkihu'l-Fusul, s.121; el-Baberti, er-Rudud ve'n-

Nukud fi Şerhi Muhtasarı İbnu'l-Hacib, s.381; Hululu, ed-Dıyau'l-Lami, s.313. 
393

  el-Berkuki, Eshelü'l-Mesalik, c.1, s.163; Halil, et-Tevdih Şerhu Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.2, s.71; et-

Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s. 390-391. 
394

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.210; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.107. 



 

 

109 

 

Birçok Maliki ve Şafii âlimleri böyle düşünür. Geri kalan Malikiler, Şafiiler ve Ebu 

Hife bunun gerekli olmadığını söylerler. Doğrusu da budur."
395

 

Emrin Bir Şarta veya Niteliğe Bağlı Olması Esasına Dayalı Uygulama 

Uyuya Kalıp Vitir Namazını Geçirmesi Halinde Bir Dinar Vermeye Yemin Eden 

Kimsenin Durumu 

"Uyuyakalıp vitir namazını kılamazsam bir dinar vereceğim" diye yemin eden 

bir kimse birden fazla gece uyuya kalırsa her gece için bir dinar vermesi gerekir mi? 

Yoksa gerekmez mi? Bu usul kaidesine sebebiyle bu konuda da Maliki âlimleri iki 

farklı görüş ortaya koymuşlardır. Tekrarlanan emir ona bağlı sıfatın da tekrarını 

gerektirir görüşünde olanlar her gece için bir dinar vermesi gerektiğini söylemişlerdir. 

Tekrarlanan emir sıfatının tekrarını gerektirmez diyenler ise bu kimsenin bir defaya 

mahsus bir dinar vermesi gerektiğine hükmetmişlerdir.
396

 

2.1.1.2. Nehiy İle İlgili Kurallar 

2.1.1.2.1. Nehiy (Olumsuz Emir) 

Usulcüler mutlak olumsuz emir kalıbının ifade ettiği manalar üzerinde birçok 

farklı görüş ileri sürmüşlerdir. Bunların hepsini burada aktarmayı uygun görmüyoruz. 

Zira fıkhi anlaşmazlığın odaklandığı nokta olumsuz emirin sonucu olan haramlık ve 

mekruhluk durumlarıdır. Bu konuda Malikiler arasındaki anlaşmazlık açık bir şekilde 

dile getirilmemiştir. Ancak fıkhi uyulamalardaki farklılıklar bu meseleden 

kaynaklanmaktadır. Nitekim et-Tilimsani Miftahu'l-Fusul adlı eserinde bu konuya 

dikkat çeker. el-Adevi İmam-ı Malik'in bu meseleye ait iki görüşü olduğunu söyler.
397

 

Dikkat edilirse Maliki fakihlerinin çoğu olumsuz emir kalıbının haramlık ifade ettiği 

görüşündedirler. Bazıları ise mekruhluk ifade eder demişlerdir. 

Olumsuz Emir ile İlgili Uygulama 

Alışveriş Üzerine Alışveriş 

Hz. İbn Ömer(r.a.) den rivayet edilen bir hadiste bu konuda olumsuz emir yer 

almaktadır. Şöyle ki, Hz. Peygamber(s.a.v.) şöyle buyurmuştur. "Sizden biriniz izni 

olmadan müslüman kardeşinin evlilik teklif üzerine evlilik teklifi, alışverişi üzerine 

                                                           
395

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.210; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.107. 
396

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.5, s.320; Halil, et-Revdih fi Şerhi Muhtasarı İbni'l-Hacib, c..3, s.328. 
397

  et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.417; el-Adevi,  Haşiyetu'l-Adevi ala Kifayeti't-Talib; eş-Şenkıtî, el-

Fethu'r -Reyyani fi Şerhi Risaleti İbn Ebi Zeyd el-Kayravani, c.2, s.245. 



 

 

110 

 

alışveriş yapmasın.
398

 Hadiste geçen olumsuz emir haramlık mı yoksa mekruhluk mu 

ifade etmektedir? Bu konudaki görüş ayrılığı, yapılan akdin geçerli olup olmamasında 

kendini göstermektedir. Bu yasağa göz ardı ederek yapılan akit geçerli midir? Yoksa 

geçersiz mi? Malikilerde bu konuda iki görüş bulunmaktadır.
399

 

Birincisi: Akit geçersizdir. Çünkü olumsuz emir haramlık ifade eder. İkincisi: 

Akit geçerlidir. Çünkü olumsuz emir mekruhluk ifade eder. Camiu'l-Ümmehat'ta şöyle 

geçer: "Böyle bir akdin geçersizliği hakkında iki görüş vardır."
400

 et- Tilimsani olumsuz 

emirin haramlık mı yoksa mekruhluk mu gerektirdiği üzerine yapılan usul tartışması 

sebebiyle iki ayrı görüşün bulunduğu fıkhi konulara temas eder. Çöplükte, 

mezbahanede, mezarlıkta, hamamda, yol üzerinde, develerin çöktüğü yerlerde, kabe 

üzerinde kılınan namzın hükmü bunlardan bazılarıdır.
401

 

2.1.1.2.2. Nehiy Yasaklanan Şeyin Fesadını Gerektirir Mi? 

Malikiler bu konuda görüş ayrılığına düşmüşlerdir. Çoğunluk yasağın; 

yasaklanan şeyi bozup bir daha işe yaramamasına sebep olduğu görüşündedir. el-Baci 

şöyle der: "Birşeyin yasaklanması yasaklanan şeyin fesadını gerektirir. el-Kadi Ebu 

Muhammed ve Maliki mezhebinin çoğunluğu bu görüştedir."
402

 Tenkihu'l-Fusul'de 

şöyle geçer: "Şafii mezhebi âlimlerinin çoğunluğunun ve bizden el-Kadi Ebu Beki'in 

tersine bu durum bize göre fesadı gerektirir."
403

 el-Kadi Ebubekir el-Bakillani bu 

durumun fesadı gerektirmediği görüşündedir. Abdu'l-Hamid es-Saiğ ise şöyle der: 

Yasak Alla'ın hakları ile ilgili ise fesadı gerektirir. Kulların hakları ile ilgili ise fesadı 

gerektirmez. et- Baci de kıyas olarak bu görüşü tercih etmiştir.
404

 

Olumsuz Emrin Yasakladığı Şeyi Fâsit Kılıp Kılmadığına Dayalı 

Uygulamalar 

1. Satın Alma Yolu İle Verdiği Sadakayı Geri Almak  

Bir kimse malını sadaka olarak verdikten sonra onu tekrar satınalmak istese caiz 

olur mu, olmaz mı? İbn Ömer (r.a.)'den rivayet edilen bir hadis bunu yasaklamaktadır. 

                                                           
398

  Ebu Davud, Sünen, Kitabu'n-Nikâh, 2083. 
399

  el-Kadi Abdu'l-Vehhab, et-Telkin, c.2, s.152; el-Karafi, el-Favakihu't-Devani, c.3, s.1161; el-Kadi 

Abdu'l-Vehhab, el-Maune, s.1032. 
400

  İbnu'l-Hacib, Camiu'l-Ummehat, s.350. 
401

  et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.416. 
402

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.138. 
403

  el-Karafi, Tenkihu'l-Fusul, s.138. 
404

  Hululu, et-Tevdih fi Şerhi Tenkihi'l-Fusul, s.453; el-Karafi, Tenkihu'l-Fusul, s.138; el-Baci, 

İhkamu'l-Fusul, s.234; el-Baci, el-Mülteka, c.2, s.138. 



 

 

111 

 

Hz. Ömer (r.a.) atını Allah yolunda sadaka olarak verdi. Daha sonra onun pazarda 

satıldığını gördü ve almak istedi. Hz. Peygamber (s.a.v.)'e bunu yapıp yapamayacağını 

sorunca Paygamberimiz (s.a.v.); "ey Ömer sadakana geri dönme" buyurdu.
405

 Malikiler 

böyle bir akdin geçerli olup olmadığında iki farklı görüş ileri sürmüşlerdir. Bu ihtilafın 

sebebi de daha önce temas edildiği gibi, bir usul kaidesi olarak yasağın yasaklanan 

şeyin fesadını gerektirip gerektirmediği meselesidir.
406

 

2. İçkinin İçki Vasfını Yitirmesinden Sonra Tüketilip Tüketilemeyeceği 

Meselesi 

Malikiler sirkeye dönüşen içkinin necis olmadığında ittifak halindedir. Ancak 

sirke olduktan sonra yasak veya caiz olarak yenilmesinin hükmü üzerinde ihtilaf 

edilmiştir. et-Tac ve'l-İklil'de şöyle geçer: "İçkinin necis olduğunda ihtilaf yoktur. 

Ancak içki olma özelliğini kaybettiğinde temiz olur. İbn Zerkun, İbnu'l-Kasım'a göre 

özelliğini kaybeden içkinin yenilmesinin haram olduğunu, Eşheb'e göre ise mubah 

olduğunu nakleder. İbnu'l-Kasım bu konuda İmam-ı Malike'in iki ayrı görüşü 

bulunduğunu nakleder. Bu görüşler, yasağın yasak edilen şeyin fesadını gerektirip 

gerektirmediği üzerine dile getirilmiştir."
407

 

3. İpek Üzerinde Namaz Kılmak  

Erkeklerin ipek elbise giymelerinin haram olduğunda ittifa vardır.  Ancak kişi 

başka bir kıyafet varken ipek elbise ile namaz kılsa namazı geçerli mi, geçersiz mi olur? 

İpek elbise giymeyi yasaklayan emir bulunmaktadır. Bu durumda yasak yasaklanan şeyi 

fesada uğratır. Öyleyse ipek elbiseyle kılınan namaz geçersizdir mi diyeceğiz? Yoksa 

geçerlidir, yasak yasaklanan şeyi fesada uğratmez mı diyeceğiz? Malikiler bu konuda 

dört ayrı görüş ileri sürmüşlerdir. Birincisi: Namaz geçerlidir. İadesi gerekmez. Bu 

görüşün sahibi İbn Abdi'l-Hakem’dir. İkincisi: Namaz geçersisizdir, mutlaka iadesi 

gerekir. İbnu Hubeyb bu görüştedir. Üçüncüsü: Vakti geçmemişse tekrar kılması 

gerekir. Bu görüş ise Eşheb'e aittir. Dördüncüsü: Eğer üzerine ipeğin dışında başka bir 

kıyafet de bulunuyorsa namazı geçerlidir. Eğer sadece ipek kıyafet bulunuyorsa namazı 

geçersizdir.
408

 

                                                           
405

  Müslim, Kitabu'l-Hibat, 1621. 
406

  el-Kadi İyad, İkmalu'l-Muallim, c.5, s.245; İbnu'l-Arabi, el-Mesalik fi Şerhi Muvatta-ı Malik, c.4, 

s.132. 
407

  el-Abderi, et-Tac ve'l-İklil, c.1, s.110; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.118. 
408

  el-Karafi, ez-Zehira, c.2, s.110; İbn Beşir, et-Tenbih ala Mebadi-i 't-Tevcih, c.1, s.321; er-Recraci, 

Menahicu't-Tahsil, c.1, s.358; Uleyş, Menhu'l-Celil fi Şerhi Halil, c.1, s.220. 



 

 

112 

 

Bazı Maliki âlimleri bu konudaki ihtilafın sebebinin yasağın yasaklanan şeyin 

fesadını gerektirip gerektirmediği ile ilgili olduğunu dile getirmişlerdir. İbn Beşir şöyle 

der: "Namzın geçerliği ve geçersizliği; yasağın yasaklanan şeyin fesadını gerektirip 

gerektirmediği ile ilgilidir."
409

 er-Recraci de şöyle der: "Görüş ayrılığını sebebi; yasak 

yasaklanan şeyin fesadına götürü mü? Götürmez mi? meselesidir."
410

 

Buraya kadar anlatılanlardan şu sonuca ulaşabiliriz ki, emir nehiy konusu Maliki 

mezhebinde üzerinde çok fazla ihtilafın yaşandığı bir konudur.  Emir nehiy ile ilgili 

yaşanan ihtilaflar bir usul ihtilafıdır, ancak fıkhî hükümlerin ihtilafına sebep olmaktadır.  

Bunu delilleri yukarıda anlatılan örnek uygulamalardır. Bu birbirinden farklı hükümleri 

içeren uygulamaları emir nehiy kuralları üzerinde yaşanan usûlî ihtilaflardan 

kaynaklanmaktadır. 

2.1.2. Mutlak, Mukayyed ve Müşterek Kuralları 

2.1.2.1. Mutlak ve Mukayyed 

Mutlak: Türü içinde ortak özellik taşıyan bir nesneye işaret eden şeydir. 

Usulcülerin yaptıkları tanımlardan bazıları ise şöyledir. Bir şeyin ne olduğunu 

göstermek yönüyle her hangi bir şarta bağlı olmadan mahiyete delalet eden şeydir. 

Türünde bulunan ortak özelliği gösteren lafızdır. Herhangi bir kayıt olmadan mahiyeti 

gösteren lafızdır.
411

 

Mukayyet: Bir şeyin asıl manasına eklenen manayı gösteren şeydir. Bir şeyi 

herhangi bir şekilde türünde ortak olan mananın dışına çıkaran lafızdır. Bir şeyin 

türünde ortak olan gerçek manasına eklenen belirli veva belirsiz tanımlamanın kabul 

edilmesidir.
412

 

1. Mutlakın Mukayyed Üzerine Hamledilmesi Kuralı 

Mutlakı mukayyede hamletmekten maksat şudur. Bazen hüküm bildiren ifade 

bir yerde mutlak başka bir yerde de mukayyet olarak bulunur. Böyle durumlarda mutlak 

ifade mukayyed olan ifadeye hamledilebilir mi, edilemez mi? 

                                                           
409

  İbn Beşir, et-Tenbih ala Mebadi-i 't-Tevcih, c.1, s.321. 
410

  er-Recraci, Menahicu't-Tahsil, c.1, s.358. 
411

  eş-Şevkani, İrşadu'l-Fuhul, c.2, s.5; el-Amidi, el-İhkam, c.3, s.5; er-Razi, el-Mahsul, c.2, s.522; eş-

Şenkiti, Nesru'l-Vurud Şerhi Meraki's-Suûd, S.320. 
412

  Ebu Muhammed Abdullah b. Ahmed b. Kudame el-Makdisi, Ravzatu'n-Nazır ve Cennetü'l-Menazır, 

Tahkik: Abdulaziz Abdurrahman es-Said, Camiatu'l-İmam Muhammed b. Suud, er-Riyad, İkinci 

Baskı, 1399/1978, S.296; el-Âmidî, Camiu'l-Ulum fi İstılahatı'l-Funun, c.3, s.194;es-Subkî,  Refu'l-

Hicab an Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.3, s.366; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud Şerhu Meraki's-Suûd, s.320. 



 

 

113 

 

Mutlakın mukayyede hamledilmesi dört şekilde ele alınır. 

a. Mutlak ve mukayyetin hüküm ve sebebinin birbirinden farklı olması Örneğin; 

"Yaptıklarına bir karşılık ve Allah'tan caydırıcı bir müeyyide olmak üzere hırsız erkek 

ile hırsız kadının ellerini kesin"
413

, " Ey iman edenler! Namaza kalkacağınız zaman 

yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi yıkayın..."
414

 ayetlerinin ilkinde eller mutlak 

olarak gelmiş, ikincisinde ise dirsekler lafzı ile mukayyet kılınmıştır.  Her ikisinde 

hüküm birbirinden farklıdır.  Birinci ayette hüküm el kesmenin vacip olması, ikinci 

ayette ise hüküm el yıkamanın vacip olmasıdır. Aynı şekilde her iki ayetteki sebepler de 

birbirinden farklıdır. Birinci ayette sebep hırsızlıkken ikinci ayette sebep abdestsizliktir. 

Böyle durumlarda mutlakın mukayyede hamledilmesinin caiz olmadığında Malikiler 

arasında ittifak vardır. el-Karafi'nin naklettiğine göre bu konuda Maliki ulemasının 

icmaı bulunmaktadır. Fakat el-Baci el-Kadi Abdü'l-Vehhab'ın bu durumda da mutlakın 

mukayyet üzerine hamlinin yapılabileceğini söylediğini nakleder.
415

    

b. Mutlak ve mukayyedin hükmün ve sebebinin bir olması 

Örneğin; "De ki: "Bana vahyolunan Kur'an'da bir kimsenin yiyecekleri arasında 

leş, akıtılmış kan, domuz eti -ki o şüphesiz necistir- ya da Allah'tan başkası adına 

kesilmiş bir (murdar) hayvandan başka, haram kılınmış bir şey bulamıyorum. "
416

 

ayetlerinin birincisinde kan mutlak bir lafız halde kullanılmış, ikinci ayette ise 

mukayyet olarak gelmiştir. Her iki ayette hüküm bir olup haramlık ifade eder. Aynı 

şekilde sebep de birdir.  O da zarar ve eziyet durumudur. Bu şekilde gelen ifadelerde 

mutlakın mukayyet üzerine hamladilmesinde ittifak vardır.
417

 

c. Mutlak ve Mukayyedin hükümünün farklı sebebinin aynı olaması 

Abdest örneğinde olduğu gibi; "Ey iman edenler! Namaza kalkacağınız zaman 

yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi .....yıkayın. "
418

, "Hasta olursanız veya seferde 

bulunursanız veya biriniz abdest bozmaktan (def-i hacetten) gelir veya kadınlara 

dokunur (cinsel ilişkide bulunur) da su bulamazsanız, o zaman temiz bir toprağa 

yönelin. Onunla yüzlerinizi ve ellerinizi meshedin"
419

  Birinci ayette eller lafzı 

                                                           
413

  Maide 37, 6. 
414

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, S.209; Hululu, et-Tevdih Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.229. 
415

  Maide 4. 
416

  eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud Şerhi Meraki's-Suûd, s.323. 
417

  Maide 6. 
418

  Maide 6. 
419

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.286; el-Karafi, Tenkihu'l-Fusul, s.209; İbnu'l-Arabi, el-Mahsul, s.108; el-

Maziri, İzahu'l-Mahsul min Burhani'l-Usul, s.323. 



 

 

114 

 

mukayyet kullanılmış, ikinci ayette ise mutlak kullanılmıştır. Her ikisinin hükmü 

birbirinden farklı olup birinde abdest almak, diğerinde yıkanmaktır. Sebep ise aynıdır. 

O da abdestsizlik halidir. Bu şekilde gelen ifadelerde mutlakın mukayyet üzerine 

hamlinde Malikîler arasında ihtilaf bulunmaktadır.
420

  

 d. Mutlak ve Mukayyedin hükümünün aynı sebebinin farklı olaması 

Zihar keffareti örneğinde olduğu gibi.  Şöyleki; "Kadınlarından zıhar yaparak 

ayrılıp sonra da söylediklerinden dönecek olanlar, eşleriyle birbirlerine dokunmadan 

önce, bir köle azat etmelidirler."
421

 Bu ayette köle lafzı mutla kullanılmış, hataen 

öldürmenin keffareti ile ilgili ayette, "Kim bir mümini yanlışlıkla öldürürse bir mü'min 

köleyi azad etmesi ve bağışlamadıkları sürece ailesine diyet ödemesi gerekir."
422

 Köle 

lafzı mümin olmak lafzı ile mukayyet kullanılmıştır. Her iki ayette hüküm aynıdır. O da 

köle azat etmek, özgürlüğüne kavuşturmaktır. Sebep ise birbirinden farklıdır. Birinci 

ayette sözden dönmek, ikinci ayette ise, hataen adam öldürmektir. Bu şekilde yer alan 

ifadelerde mutlakın mukayyet üzerine hamledilip hamledilemeyeceği üzerinde Maliki 

âlimleri arasında büyük tartışmalar yapılmıştır. Bazı Maliki âlimleri böyle durumlarda 

mutlak lafzın mukayyet üzerine hamledilemeyceğini ancak kıyas bunu gerektirise 

yapılabileceğini söylemişlerdir. Bu görüş el-Kadi el-Bakıllani, el-Kadi Abdu'l-

Vehhab'ın görüşü olup el-Baci ve İbnu'l-Arabi de bunu tercih etmiştir. hululu ve el-

Karafi bu görüşün Malikilerin çoğunluğuna ait olduğunu belirtmişlerdir. Diğer bir kısım 

Maliki âlimleri ise bu durumda mutlak lafzın mukayyet üzerine hamlinin ancak dil ve 

lisan yönüyle yapılabileceğini dile getirmişlerdir.
423

 

Mutlak ve Mukayyedin Hükümlerinin Aynı Sebeblerinin Farklı Olması 

Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Akmamış Kanın Hükmü 

İki ayette de kanın haram kılındığı haber verilmiştir. Bunlardan birincisi mutlak; 

"Ölmüş hayvan, kan, domuz eti, Allah'tan başkası adına boğazlanan... size haram 

kılındı. "
424

, ikincisi mukayyettir. " De ki: "Bana vahyolunan Kur'an'da bir kimsenin 

yiyecekleri arasında leş, akıtılmış kan, domuz eti -ki o şüphesiz necistir- ya da Allah'tan 

                                                           
420

  Mücadele 3. 
421

  Nisa 92. 
422

  el-Maziri, İdahu'l-Mahsul min Burhani'l-Usul, s.323; el-Karafi, Tenkihu'l-Fusul, s.209; el-Baci, 

İhkamu'l-Fusul, s.287. 
423

  Maide 3. 
424

  Enam 145. 



 

 

115 

 

başkası adına kesilmiş bir (murdar) hayvandan başka, haram kılınmış bir şey 

bulamıyorum."
425

 Bu ayetlerde geçen mutlak lafız mukayyede hamledilirse sadece akan 

kanın haram, bunun dışındaki kanın caiz olduğu hükmüne varılır. Mutlak mukayyede 

hamledilmezse kanın her türlüsünün haram olduğu sonucuna çıkar. İmam-ı Malik'ten 

akan kanın dışındaki kanın hükmü hakkında farklı görüşler aktarılmıştır. Bir görüşüne 

göre kanın hepsi necistir ve haramdır. Diğer bir görüşüne göre ise; "akıtılmış kan "
426

 

ayetteki mukayyet lafız sebebiyle sadece akan kan haramdır. 

2. Dinden Çıkmak Bizatihi Akdi Bozar Mı? Yoksa Talak Mı Sayılır? 

Dinden çıkmanın sonuçları üzerinde ihtilaf yaşanmıştır. Dinden çıkmak talak mı 

sayılır yoksa akdi bozan bir şey midir? Bazı Maliki âlimleri dinden çıkmayı talak 

saymışlardır. Bu görüş İmam-ı Malik'ten rivayet edilmiş ve mezhebin meşhur görüşü 

olmuştur. Bazı Maliki âlimleri ise dinden çıkmanın akdi bozduğunu söylemişlerdir. Bu 

görüş Eşheb'e aittir. Ancak İbnu'l-Macişun İmam-ı Malik' rivayet 

etmektedir.
427

Anlaşmazlığın sebebi bu konudaki iki ayrı nastan birinde lafzın mutlak 

diğerinde ise mukayyet geçmesidir. " Eğer Allah'a ortak koşarsan elbette amelin boşa 

çıkar... "
428

 Ayetde ifade mutlak olup bütün dinden çıkmaların amelleri boşa 

çıkaracağını haber vermiştir. " Sizden kim dininden döner de kâfir olarak ölürse 

öylelerin bütün yapıp ettikleri dünyada da, ahirette de boşa gitmiştir. "
429

 Diğer ayette 

ise, ifade mukayyettir. Amellerin boşa çıkarılması küfür üzere ölmeye bağlanmıştır. 

Burada mutlakın mukayyede hamli konusunda ihlilaf yaşanmıştır. Mutlakın mukayyede 

hamlini caiz görenler dinden çıkmanın yapılan akitleri boşa çıkarmayacağına bu 

kimsenin anlaşmaları bakımından normal bir müslüman gibi değerlendirileceğine 

hükmetmişlerdir. Burada mutlakın mukayyede hamlini caiz görmeyenler ise, dinden 

çıkmanın amellerin tamamını boşa çıkardığına, bu kimsenin önceden beri kâfir gibi 

kabul edilmesi gerektiğine hükmetmişlerdir.
430

 

3. Yemin Keffaretinde Yoksulları Giydirmek  

Allah Teâlâ yemin keffareti olarak on fakiri doyurmak veya giydirmey veya bir 

köle azat etmeyi şart emretmiştir. Malikiler on fakirin doyurulması için verilecek 

                                                           
425

  el-Lahmi, et-Tebsira, c.4, s.1601; er-Recraci, Menahilu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Tev'il i Şerhi'l-

Müdevvene ve Halli Meşakiliha, c.3, s.241. 
426

  el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.335; İbn Yunus, el-Cami li Mesaili'l-Müdevvene, c.9, s.397. 
427

  Zümer 65. 
428

  Bakara 217. 
429

  er-Recraci, Minhacu't-Tahsil, c.4, s.37. 
430

  Maide 89. 



 

 

116 

 

yemekte orta yol izlenmesinde ortak görüş içindedirler. Çünkü bu konu ile ilgili ayette; 

"Bu durumda yeminin keffareti, ailenize yedirdiğinizin orta hallisinden on yoksulu 

doyurmak yahut onları giydirmek ya da bir köle azat etmektir. "
431

 verilecek yemeğin 

orta yollu olması kaydı vardır. Fakat giydirme mutlak bırakılmıştır. Onunla ilgili orta 

yolun izlenmesi kaydı bulunmamaktadır. Mutlak olarak bırakılan giydirme lafzı 

mukayyet olarak bulunan yidirme lafzına hamledilebilir mi? Hamledilirse bu durumda 

giydirme işinde orta yol izlenmesi gerekir. Hamledilmese giydirmede orta yolun 

izlenmesi ortadan kalkar. Malikilerin çoğunluğu on fakirin giydirilmesinde orta yolun 

izlenmesi şartının bulunmadığı görüşündedirler. Halil şöyle der: "Daha doğru olan görüş 

yemin keffareti olarak on fakirin giydirilmesinde halkın giyiminde orta halin 

gözetilmesi şart değildir."
432

 Bu Maliki mezhebinin çoğunluğuna ait mezhebin meşhur 

görüşüdür. Bazı Maliki âlimleri ise bu konuda yedirmede olduğu gibi giydirmede de 

orta halim gözetilmesini şart koşmuşlardır. Bu el-Lahmi'nin görüşü olup onun İbn 

Beşir'e ait olduğunu söyler. İbn Naci şöyle der: "Fakirin giydirilmesinde orta yolun 

izlenmesinin şart olup olmadığı üzerinde ihtilaf edilmiştir.  Bu konuda iki görüş vardır. 

el-Lahmi bunun şart olduğunu söyler.
433

 Burada yaşanan anlazmazlığın sebebi bazı 

Maliki âlimlerinin de değindiği gibi Mutlak lafzın mukayyed lafız üzerine hamledilip 

edilemeyeceğidir. Hamledilebileceğini düşünenler gidirmmede orta yolun izlenmesini 

gerekli görür. Hamledilemeyeceğini söyleyenler ise, giydirmede orta yolun izlenmesinin 

şart olmadığını dile getirir. En doğrusunu Allah bilir.
434

 

Malikiler mutlakla ilgili hususların büyük bir kısmında mutlakı mukayyede 

hamletmişlerdir. Bu usul prensibinde çok fazla aykırı görüş bildiren olmamış ihtilaflar 

daha ziyade fıkhi problemler üzerinde olmuştur. 

2.1.3. Mefhum ve Mantuk Kuralları 

Mantuk: Telaffuz edildiği yerde kelimenin işaret ettiği manadır. 

Mefhum: Telaffuz edildiği yer şartı aranmaksızın kelimenin işaret ettiği 

manadır.
435

  

                                                           
431

  Halil, Muhtasar-u Halil, s.82. 
432

  İbnu'l-Hacib, Camiu'l-Ümmehat, s.204. 
433

  et-Tenuhi, Şerhu İbn Naci ala Metni'r-Risale, c.1, s.413. 
434

  et-Tenuhi, Şerhu İbn Naci ala Metni'r-Risale, c.1, s.413; Zerrûk, Şerhu Zerrûk ala Metni'r-Risale, 

c.2, s. 620; el-Lahmi, et-Tebsıra, c.4, s.1705; Ibn Arafe, el-Muhtasaru'l-Fıkhi, c.2, s. 402; Halil, et-

Tevdih, c.3, s.313; İbn Büzeyre, Ravzatu'l-Müstebin fi Şerhi Kitabi't-Telkin, c.1, s.660. 
435

  eş-Şevkani, İrşadu'l-Fuhul, c.2, s.36. 



 

 

117 

 

Mantuk, nas(açık, anlaşılır metin) ve zahir(görünen metin) olmak üzere ikiye 

ayrılır. Nas, tevile/yoruma ihtiyaç duymayandır. Zahir ise, yoruma açık olandır.
436

 

Mefhumun Kısımları 

Mefhum; mefhum-u muvafık ve mefhum-u muhalif olarak ikiye ayrılır. 

Mefhum-u muvafık: Öncelikle söylenenin hükmünü söylenmeyene vermektir. Mefhum-

u muhalif ise; söylenenin hükmünün aksini söylenmeyene vermektir.
437

 

Mefhum-u Muhalifin Şartları 

1. Genel kullanımın dışına çıkmamış olması.  

"Karılarınızdan olan ve evinizde sizinle birlikte yaşayan üvey kızlarınız 

",
438

ayetinde olduğu gibi. Burada geçen "rabâib" kelemesinden genel olarak kadınların 

hali hazırdaki eşlerinin evlerinde yaşayan daha önceki eşlerden olmuş üvey kız 

çocukları anlaşılır. 

2. Söylenenle söylenmeyene bir gönerderme yapılmamış olması.  

"O, taze et yemeniz ve takınacağınız süs eşyası çıkarmanız için denizi sizin 

hizmetinize verendir."
439

 Ayette geçen taze kaydı mefhumu muhalife engel 

oluşturmaktadır. Taze olmayanın yasak olduğu manasını göstermez. Çünkü bu kayıt 

hükmü özel kılmak için değil şükran duyulması maksadıyla kullanılmıştır.  

3. Söylenenin bu iki durumdan birinin kapsamına gircek bir soruya karşılık olmaması 

veya özel bir olayla ilgili omaması.  

Eğer söylenen özel bir hükümle ilgili bir sorunun çevabı ise onun mefhumu 

muhalifi olmaz.  

4. Söyenenle yüceltmenin kasdedilmemiş olması.  

5. Söyenenin bağımsız bir ifade olması. Başka bir söze tabi olarak söylenmemiş 

olması.
440

  

Mefhum-u Muhalfin Delil Olarak Kabul Edilmesi 

Malikiler arasında mefhum-u muhalifin delil olarak kabul edilmesi üzerinde 

büyük ihtilaflar bulunmamaktadır. Çoğunluk mefhumu muhalifi delil kabul eder. el-

                                                           
436

  eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, c.1, s. 97. 
437

  eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, c.1, s. 103-107. 
438

  Nisa 23. 
439

  Nahl 14. 
440

  ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit, c.3, s.103-104. 



 

 

118 

 

Bakıllani ve el-Baci bazı kavramların mefhumu muhalifinin delil kabul edilemeyeceğini 

söylemişlerdir.
441

 

Mafhum-u Muhalifin Çeşitleri 

Mefhum-u muhalif; sıfat, ünvan, yafta, kısıtlama, sayı ve şart gibi lafızlara 

ayrılmıştır. Malikiler arasında ünvan, sıfat ve şart gibi bazı mefhum çeşitleri üzerinde 

anlaşmazlıklar bulunmaktadır.  

Mefhum-u Lakab: Hükmü sadece belirli şahısların isimleriyle 

ilişkilendirmektir.
442

Malikilerin hemen hepsi mefhum-u lakabın delil olamayacağı 

görüşünü ileri sürmüşlerdir. Ancak İbn Huvez Mendad ve İbnu'l-Kassar mefhumu 

lakabın delil olabileceği yönünde görüş bildirmişlerdir. Bu yönde İbn-i Malik'e nisbet 

edilen bir görüş de bulunmaktadır.
443

 İbnu'l-Kassar mefhum-u lakabın delil olarak 

kabulü yönünde şu ifadeleri kullanır: "İsim'in delilliği olmaz denilecek olursa ona şöyle 

denilir. Bize göre ismin delil oluşu sıfatın delil oluşu gibidir."
444

 el-Baci de şöyle der: 

"İbn Huveyz Mendad ve İbnu'l-Kassar gibi bazı arkadaşlarımız bunu caiz görmüşlerdir. 

Onlara göre, hükmü isme bağlamak bu isimden başkasını o hükmün dışında tutmak 

bakımından delil sayılır."
445

  

Anı şekilde mefhum-u şart da böyledir. Mefhum-u şart: Herhengi bir şarta bağlı 

söylenen hükmün söylenmeyen hüküm için delil sayılamayacağının isbatı kabul edilir. 

Söz konusu hususta Malikiler arasında ihtilaf bulunmaktadır. Malikilerin büyük 

çoğunluğu mefhum-u şartı delil sayarken, el-Kadi el-Bakıllani ve el-Baci delil kabul 

etmez. Delil olamayacağı yönünde İmam-ı Malik'e nisbet edilen bir görüş 

bulunmaktadır.
446

 

Kanaatimize göre İmma-ı Malik mefhum-u şartı delil saymaktadır. Fakat bazen 

onunla amel etmeyi terketmiştir. Her nekadar ona ait olduğunda kesinlik bulunmasa da, 

bu nedenle onun mefhum-u şartı delil saymadığı söylenmiş,  ona ait bazı fetvalarda 

mefhumu şartı terkettiği nakledilmiştir. En doğrusunu Allah bilir. 

                                                           
441

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s. 521; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud Şerhi Meraki's-Suûd, s.96. 
442

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.49. 
443

  ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit, c.3, s.911; el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s. 521; el-Maziri, İdahu'l-Mahsul 

min Burhani'l-Usul, s.388; İbnu'l-Kassar, Uyunu'l-Edille, c.2, s.911. 
444

  İbnu'l-Kassar, Uyunu'l-Edille fi Mesaili'l-Hilaf beyne Fukahai'l-Emsar, c.2, s.911. 
445

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s. 521. 
446

  İbnu'l-Kassar, Mukaddime fi Usuli'l-Fıkh, s.81; Hululu, ed-Dıyau'l-Lami', c.2, s.127; el-Karafi, Şerhu 

Tenkihi'l-Fusul, s.213. 



 

 

119 

 

Aynı şekilde mefhum-u sıfat konusu da Malikere arasında ihtilaflıdır. 

Malikilerin büyük bir çoğunluğu bunu delil sayarken el-Baci ve İbnu'l-Mentab gibi 

âlimler delil kabul etmemişlerdir.
447

 

Mefhum-u Muhalifin Delil Kabul Edilmesi Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Cenaze Namazının Hükmü 

Malikiler cenaze namazının farz mı yoksa sünnet mi olduğunda anlaşmazlığa 

düşmüşlerdir. İbn Abdi'l-Hakem cenaze namazının hükmünün farz olduğunu söylerken, 

Esba' sünnet olduğunu söyler. Ayrıca farz olduğunu kabu edenler kendi aralarında farz-ı 

ayın ve farz-ı kifaye olduğunu söyleyenler olarak iki görüşe ayrılırlar.
448

 

Zikredilen meseledeki anlaşmazlığın sebebi er-Recraci'nin de dediği gibi 

mefhum-u muhalif kaidesi üzerindeki ihtilaftır. "Onlardan ölenlerden hiçbirine asla 

namaz kılma"
 449

 ayetinde Allah Teâlâ ölen kâfirlerin cenaze namazının kılınmasını 

yasaklamış, mefhum-u muhalif kuralına göre ölen müslümanin cenaze namazının 

kılınması emretmiştir.
450

 

2. Kadın Kölenin Nikâhı 

"Sizden kimin, hür mü'min kadınlarla evlenmeye gücü yetmezse sahip 

olduğunuz mü'min(cariyelerinizden) alsın. Allah sizin imanınızı daha iyi bilir. Hepiniz 

birbirinizdensiniz. Öyle ise iffetli yaşamaları, zina etmemeleri ve gizli dost tutmamaları 

halinde sahiplerinin izniyle onlarla evlenin, mehirlerini de güzelce verin."
451

 Bu ayette 

Allah Teâlâ kadın köle ile evlenmeyi mübah kılarken bunu iki şarta bağlamıştır. Bunlar; 

hür kadınla evlenecek kadar maddi imkânın bulunmamması ve zinaya düşme 

korkusudur. Maliki âlimleri köle kadının nikâhının hükmü konusunda iki ayrı görüş ileri 

sürerler. 
452

 Birincisi: Herhargi bir şarta bağlı olmaksızın mübahtır. İkincisi: Ayette 

belirtilen iki şarta bağlı olarak mübahtır. Bu görüş farklılığının sebebi mefhum-u şartın 

delil kabul edilip edilmeyeceği meselesidir. Delil sayanlar belirtilen şarta bağlı olarak 

mübah kabul ederken delil saymayanlar mutlak manada mübah kabul etmişlerdir. el-

Karafi bu konuda şunları söyler: "İmam-ı Malik'den bu konuda mutlak manada caiz 

                                                           
447

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s. 521. 
448

  el-Abderi, et-Tac ve'l-İklil, c.2, s. 208; İbn Abdi'l-Ber, el-Kafi, c.1, s. 276. 
449

  Tevbe 84. 
450

  er-Recraci, Minhacu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Tevil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, 

c.2, s.7. 
451

  Nisa 25. 
452

  el-Baci, el-Münteka, c.3, s.205; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.344; İbnu'l-Arabi, el-Mesalik fi Şerhi 

Muvatta-ı Malik, c.5, s.504; İbn Abdi'l-Ber, el-Kafi, c.2, s.543. 



 

 

120 

 

olduğu yönünde görüş aktarılmıştır. Malikiler arasındaki ihtilafın temelinde ayetteki 

mefhum-u şart meselesi bulunur. Mefhum-u şartı delil değildir diyenler İmam-ı Malik'in 

görüşünde olduğu gibi kadın kölenin nikâhının şartsız cevazına hükmetmişlerdir. Delil 

olarak görenler ise İbnu'l-Kasım'ın görüşününde olduğu gibi bazı şartlar ileri 

sürmüşlerdir."
453

  

Mefhum her iki yönü itibarıyla Malikilerde şerî delil olarak kabul edilmiştir. 

Fakat bazı Maliki âlimleri mefhumu muhalifi delil olarak kabul etmez. Bu nedenle 

mefhum üzerine yapılan usul tartışmasının fıkhî problemlerin çözümünde farklı 

yaklaşımları ortaya çıkmasına neden olmuştur.  

2.1.4. Umumilik - Hususilik Kuralları 

Âm (umumilik) kavramının tanımı ile ilgili bir birne yakın ifadeler 

kullanılmıştır. eş-Şasi bu kavramı şöyle tanımlar: "Parçalarının hepsini bir arada tutan 

her lafız âmdır." el-Beydavi onu için; " yanlız bir konumda kendisine uygun düşen 

bütün şeyleri içine alan lafızdır,"der. el-Merdavi' ye göre; "kapsamına aldığı bütün 

parçalarda aynı özelliğe işaret eden lafızdır." Merâki's-Suûd müelline göre ise; 

"herhangi bir sınırlama olmadan bir defada kendisine uygun bütün manaları içine alan 

lafızdır."
454

  

Hâs kavramı için; âm ifadeyi bazı üyeleri ile sınırlı tutmak, sözün ele aldığı şeyi 

sözün dışında tutmak, lafzın ele aldığı manalardan bir kısmını dışarda tutmak, gibi 

tanımlar yapılmıştır.
455

 

2.1.4.1. Âmm (Umûmî) Lafızlar İle İlgili Problemler 

2.1.4.1.1. Âmm Lafzın Özel Bir Sebep Üzerine Gelmesi 

Herhangi bir sebep bulunmadığında âm lafız umumu üzerine hamledilir. Bazen 

de âm lafız herhangi bir soruya cevap olarak bir sebebe bağlı gelebilir. Bu durumda âm 

lafız bu sebebe rağmen umumu üzerine hamledilebirlir mi? Yoksa umumu üzerine 

hamledilmeyip sadece bu sebeple sınırlı mı tutulur? Bu bizim anlatmak istediğimiz âm 

                                                           
453

  el-Karafi, ez-Zehira, C.4, s. 344. 
454

  Ebu Ali Ahmed b. Muhammed b. İshak eş-Şaşi(ö.344H.), Usulü'ş-Şaşi, Daru'l-Kutubi'l-Arabiyye, 

Beyrut, 1402/1982, s.17; es-Sübki, el-İbhac Şehu'l-Minhac, C.2, s.82; Alaudiin Ebu'l-Hasen Ali b. 

Süleyman el-Merdavi el-Hanbeli(ö.585H.), et-Tahbir Şerhu't-Tahrir, Tahkik: Abdurrahman el-Cirin, 

İvedu'l-Karni, ahmed es-Serah, Mektebetü'r-Rüşd, 1421/2000, er-Riyad, C.5, s.2311; eş-Şenkiti, 

Nesru'l-Vurud, C.1, s.189. 
455

  ez-Zerkeşi, el-Bahru'l-Muhit, C.2, s.393; es-Subki, el-İbhac Şerhu'l-Minhac, C.2, s.119; el-Karafî, 

Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.47. 



 

 

121 

 

lafzın özel bir sebebe dayalı olarak gelmesi durumudur. Bunun örneği şudur: Hz. 

Peygamber (s.a.v.) Budaa kuyusu ile ilgili olarak şöyle buyurmuştur. "Suyu temizdir. 

Onu biçbir şey necis yapamaz."
456

 Maliki âlimleri bu konuda ihtilafa düşmüşlerdir. 

İmam-ı Malik'ten bu meselede iki farklı görüş nakledilir. Birinci görüş: Âm lafız özel 

bir sebep üzerine gelmiş olsa da umum ifade eder.  İbn Huveyz Mendad, el-Baci, el-

Karafi ve İbn Rüşd bu görüşün İmam-ı Malik'e ait olduğunu söyler. Ayrıca İbn Rüşd, 

el-Baci, İbnu'l-Arabî, el-Kadi İyaz, el-Alevi, eş-Şenkiti bunu tercih eder. el- Baci bu 

görüşün Irak ekolüne ait olduğunu söyler.
457

 İkinci görüş: Âm lafız özel bir sebebe bağlı 

olarak gelmiş ise umum ifade etmez. Ancak sebeple sınırlı tutulur. İbnu'l-Kassar, el-

Ebheri, bu görüşün İmam-ı Malik'in görüşü olduğunu nakleder. Ebu'l-Ferec el-Maliki de 

bu görüşü tercih eder. el-Kadi Abdü'l-Vehhab'dan nakledilir ki, İbnu'l-Kassar şöyle der: 

"İmam-ı Malik'in mezhebi, lafzın ele aldığı mananın kimleri kapsadığı tam olarak belli 

olmadığında hükmü sebeble sınırlamaktır."
458

 

Kanaatimize göre bu görüşler arasında tercihe şayan olan; İmam-ı Malik'in bir 

sebebe dayalı olarak gelen âm lafzın umuma hamledilmesi görüşüdür. Çünkü İmam-ı 

Malik'in bilinen usulu umuma itibar etmek ve onunla amel etmektir. Bu husus onun 

fetvalarında ve fıkıh uygulamalarında açıkça görülmektedir. Ondan bu usule aykırı 

gelen görüşler belki farklı kurala veya unsura dayandığını göstermektedir. Örneğin, 

İmam-ı Malik bu konuda umumu terketmiş onu örfle hususileştirmiş veya mefhumla 

amel etmiştir. En doğrusunu Allah bilir. 

Âmm Lafzın Özel Bir Sebeb Üzerine Gelmesi Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Yemin Niyeti Olmadan Yemin Eden Kimsenin Durumu 

Malikilerde bir kimse bir şey üzerine yemin etse niyet görünen duruma ters 

düşse o kimse hakkında niyetine göre hüküm verilir. Bu konuda ihtilaf yoktur. Ancak, 

yemin eden kişi hiçbir şeye niyet etmemişse nasıl hüküm verileceğinde ihtilaf vardır. 

Yemin zahirine mi hamledilecek yoksa yeminin sebebi olan sırdanık olarak mı 

değerlendirlecek yoksa örfe mi bakılacak? Malikiler bu konuda üç ayrı görüş 

bildirmişlerdir. Birincisi: Sıradan bir davranış kabul edilir. Örfe göre hareket edilir. 

İkincisi: Zahirine hamledilir. Yeminle birlikte söylediği söze bakılır. Sıradanlık ve örf 

                                                           
456

  Ebu Davud, Sünen, Kitabu't-Tahare, 66. 
457

  İbnu'l-Arabi, el-Mahsul, s.78; İbn Rüşd, el-Mukaddemet ve'l-Mümehhedat, c.2, s.459; el-Baci, 

İhkamu'l-Fusul, s.433; el-Alevi, Neşru'l-Bunud, c.1, s.253. 
458

  İbnu'l-Kassar, Mukaddeme fi Usuli'l-Fıkh, s.242. 



 

 

122 

 

dikkate alınmaz. Üçüncüsü: Sadece sıradan bir söz olarak kabul edilir. Hukuki bir sonuç 

gerektirmez.
459

 Burada İbn Rüşd'ün de dediği gibi anlaşmazlığın asıl sebebi daha önce 

değinildiği gibi usul kaidesi olan âm lafzın umumiliği veya sebebin hususiliğinden 

hangisine itabar edileceğidir. İbn Rüşd şöyle der: "Bize göre yapılan tartışma, herhagi 

bir sebebe dayalı olarak gelen âm lafız üzerinedir. Umumu üzerine mi hamledilecek 

yoksa gelmesine sebep olan durumla mı sınırlı tutulacaktır."
460

 

2.1.4.1.2. Çoğulun En Azı Meselesi 

Çoğulun en azının ne olduğu konusunda İmam-ı Malik'ten gelen rivayetler 

birbirinden farklıdır. Onun bir yerde çoğulun en azını iki olarak kabul ettiği 

nakledilirken başka biryerde üç olarak kabul ettiği nakledilir. Bu konuda Malikiler de 

ikiye ayrılmışlardır. Birinci görüş: el-Bakillani'nin İmam-ı Malik'e nisbet ettiği-çoğulun 

en azının iki olduğu- görüştür. el-Maziri'nin belittiğine göre İbn Huveyz Mendad bu 

görüşün İmam-ı Malik'e ait olduğundan şüphe etmiştir. Ancak el-Baci, İbnu'l-Kassar, 

Abdu'l-Melik İbn el-Macişun, el-Alevi, eş-Şenkiti ve son dönem âlimlerinden eş-Şeyh 

Muhammed Emin eş-Şenkiti bu görüşü tercih eder.
461

 el-Alevi eş-Şenkiti şöyle der: "el-

İmam el-Humeyri'nin en bilinen görüşüne göre çoğulun en azı ikidir."
462

 İkinci görüş: 

Çoğulun en azı üçtür. el-Kadi Abdu'l-Vehhab'ın naklettiğine göre bu görüş de İmam-ı 

Malik'e aittir. el-Baci bu göşün şöhret bulmasına vesile olmuştur. Hululu ve son dönem 

Maliki âlimlerinden İbn Aşur bu görüşü tercih eder.
463

 el-Kadi Abdu'l-Vehhab şöyle 

der: "Çünkü İmam-ı Malik'in usulu, ona göre çoğunlun en azının üç olduğunu 

gösterir."
464

 el-Baci de; "bizim arkaşlarımızın çoğuna göre çoğul üçtür"der.
465

 

Çoğulun En Azı Meselesine Dayalı Uygulamalar 

1. Başkası Lehine Herhangi Bir Şeyi Kabullenme Meselesi 

Eğer bir kimse başkasının kendisnde dirhemler veya dinarlar hakkı olduğunu 

kabul etse ve "onun bende dirhemleri veya dinarları var" dese, iki mi yoksa üç mü 

ödemesi gerekir? Bu konuda Maliki âlimleri ihtilafa düşmüştür. İmam-ı Malik'in 

                                                           
459

  İbn Rüşd, el-Mukaddemat el-Mümehhedat, c.1, s.408; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.26; İbnu'l-Cevzi, 

el-Kavaninu'l-Fıkhiyye, s.108; Uleyş, Menhu'l-Celil, c.3, s.43. 
460

  İbn Rüşd, el-Mukaddemat el-Mümehhedat, c.1, s.409. 
461

  el-Maziri, İdahu'l-Mahsul, s.281; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.182; el-Baci, İhkamu'l-Fusul, 

s.405; İbn Cezzi, Takribu'l-Vusul, s.147. 
462

  Muhammed el-Emin el-Cekni, Meraki's-Suûd ila Meraki's-Suûd, Tahkik: Muhammed el-Muhtar bi 

Muhammed el-Emin eş-Şenkiti(ö.1235H.),  İkinci Baskı, 1423/2002, s.207. 
463

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.405; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.182. 
464

  el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-Maunetu ala Mezhebi Alimi'l-Medine, s.1674. 
465

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.405. 



 

 

123 

 

görüşüne göre üç öç ödemesi gerekir. Malikilerin çoğunluğu da bu görüşü benimser. 

Abdu'l-Melik ve İbnu'l-Macişun'a göre ise iki ödemesi lazımdır.
466

 

Zikredilen fıkhi konudaki anlaşmazlığın sebebi çoğulun en az kaç olduğu 

meselesidir. Çoğulun en az üç olduğunu kabul edenler üç ödemesinin gereğine, iki 

olduğunu kabul edenler ise, üç ödemesinin gereğine hükmetmişlerdir. el-Kadi Abdu'l-

Vehhab bu fıkhi mesele üzerine konuşurken bunu açıklar. Şöyle der: "Bu mesele 

coğulun en az kaç olduğu üzerine bina edilmiştir."
467

 

2.1.4.1.3. Şart Edatlarından " ن  م    " Edatı 

Usul ilminde genel kabul gören görüşe göre, lafız erkeklere özel kullanılmışsa 

kadınları içermez. Aynı şekilde kadınlara özel kullanılmışsa erkekleri içermez. Eğer 

lafız sadece erkeklere hitap etmeyen müzekker genel bir lafız ile gelmişse bu hitabın 

içersine kadınlar da girer. Ancak şart edatı olan " من  " gibi bazı lafızlar da vardır ki, ne 

rekeklere ne de kadınlara has değildir. Eğer hitabda şart " من  " ni kullanılmışsa bu edata 

erkeklerle birlikte kadınların da dâhil edilmesi gerekir mi yoksa gerekmez mi? Malikiler 

arasında şart " من  " nine arkeklerin yanında kadınların da dâhil edilmesi husuusnda 

ihtilaftan söz edilmemiştir. Malikilerde şart " من  "nin erkeklerle beraber kadınları da 

içerdiğinde ittifak vardır. el-Karafi şöyle der: "Bize göre doğru olan erkelere yönelik 

yapılan hitabın içine kadınlarında dahil edilmesidir. Eğer hitap bu ikisinden birine özel 

bir kalıla gelmiş değilse..."
468

Ancak bu konu ile ilgili olarak fıkhi uygulamalarda daha 

sonra temas edeceğimiz bazı ihtilaflar bulunmaktadır.  

Şart Edatlarından " نمَ   " Edatına Dayalı Uygulamalar 

1. Kadının Cinsel Organına Dokunmasının Abdesti Bozması Meselesi 

Ebu Hureyre(r.a.)'den rivayet edilen bir hadiste  " من  " i şartıyye kullanılmıştır. 

Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurur: "Kim eliyle örtü olmaksızın cisel organına temas 

ederse o kimseye namaz abdesti alması vacip olur."
469

 Bu hadise göre cinsel organına 

temas eden kadının da abdesti bozulur mu? Zira " من  " lafzı hem erkeği hem de kadını 

içermektedir. Malikiler bu konuda üç ayrı görüşe sahiptirler. Birincisi: Kadının cinsel 

organına dokunması abdestini bozmaz. Bu görüş el-Müdevven'de geçen İmam-ı 

                                                           
466

  Halil, et-Tevdih fi Şerhi Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.6, s.431; el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-Maune Ale 

Mezhebi Alimi'l-Medine, s.1248; İbn Büzeyre, Ravzatu'l-Müstebin, c.2, s.1177. 
467

  el-Kadi Abdu'l-Vehhab, el-İşraf, c.2, s.614. 
468

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.156. 
469

  el-Beyhaki, Sünen-i Kübra, Kitabu't-Tahare, 657. 



 

 

124 

 

Malik'İn görüşüdür. Bu görüşü İbnu'l-Kasım ve Eşheb rivayet etmiştir. el-Kadi Abdu'l-

Vehhab da onu doğru kabul etmiştir. Mezhebin meşhur görüşü de budur. el-

Müdevvene'de şöyle geçer: "Kadının cinsel organına dokunması meselesi ile ilgili 

olarak bana İmam-ı Malik'ten ulaşmıştır ki, bu hareketinden dolayı ona namaz abdesti 

alması gerekmez."
470

 İkinci görüş: Kadın ister yumuşak bir şekilde ister farklı bir tarzda 

cinsel organına temas ederse namaz abdesti alması gerekir. Bu görüş bazı Maliki 

âlimlerine aittir. Halil "et-Tevdih" adlı eserinde Ali bin Ziyad rivayeti ile beraber bu 

görüşü tercih eder. Üçüncü görüş: Kadının mutlak manada cinsel organına dokunması 

onun abdestini bozmaz. Ancak yumuşak tarzda temas ederse abdesti bozulur. Bu görüş 

bazı Malikilere ait olup, bu konuda İsmail İbn Ebi Üveys'in rivayet ettiği İmam-ı 

Malik'ten bir rivayet bulunmaktadır.
471

 

2. Olağan Dışı Bir Şey Olduğunda Kadının Namazda "Sübhanallah" Demesi 

Olağan dışı bir durum meydana geldiğinde veya bir kişiyi uyarmak icap 

ettiğinde namazda olan kimsenin "sübhanallah" demesi gerekir. Bu erkeklere has bir 

durumdur. Kadınların da aynı durumda tesbih getirmeleri caiz midir yokda sadce 

ellerini birbirine vurmalarımı gerekir? Buradaki anlaşmazlığın sebebi hadiste geçen " 

 i şartiyyedir. Hz. Peygamber(s.a.v.) şöyle buyurmuşur: " Ey insanlar, namazda iken "من

bir olay başınıza geldiğinde ellerinizi birbirine vurarark ses çıkartıyorsunuz. Böyle 

yapmak kadınlara mahsusutur. Kim namada beklenmedik bir durumla karşılaşırsa 

"sübhanellah"desin. Çünkü "sübhanellah" sözünü duyan kimse o tarafa döner."
472

 

Hadiste geçen "Kim beklenmedik bir durumla karşılaşırsa" ifadesindeki     " من  "'i 

şartiyye genel bir lafızdır. Hem kadını hem de erkeği kapsa mı yoksa sadece erkeği mi 

kapsar? Bu konuda ihtilaf vardır. Malikiler kadının namada "sübhanellah" demesinin 

caiz olup olmayacağını tatışmışlar ve bu konuda iki ayrı görüş ileri sürmüşlerdir. Birinci 

görüş: İhtiyaç olması halinde kadının da "sübhanellah" demesi caizdir. Bu hükümde 

kadınlar ile erkekler arasında fark yoktur. Bu mezhebin meşhur görüşüdür.
473

 el-

Müdevvene'de şöyle geçer: "İbnu'l-Kasım demiştir ki, İmam-ı Malik kadınların 

namazda ellerini birbirine vurmasını zayıf buluyordu. O şöyle diyordu: Ellerini vurma 

                                                           
470

  İmam-ı Malik, el-Müdevvene, c.1, s.118. 
471

  el-Ezheri, es-Semeru'd-Dani, s.30; el-Karafi, ed-Zehira, c.1, s.224; el-Haraşi, Şerhu Muhtasarı Halil, 

c.1, s.158; Ebu'l-Hasan el-Maliki, Kifayetu't-Talib er-Rabbani fi Şerhi Risaleti İbn-i Ebi Zeyd el-

Kayravani, c.1, s.178; İbn Beşir, et-Tenbih ala Mebadi-i't-Tevcih, c.1, s.249; İbn Naci, Şerhu'r-

Risale, c.1, s.72. 
472

  Buhari, Kitabu'l-Cumua, el-İşaretu bi's-Salati, 1234. 
473

  el-Kurtubi, el-Müfhim Lima Eşkele Min Telhisi Kitabi Müslim, c.4, s.141. 



 

 

125 

 

hadisi vardır ancak onun zayıf olduğunu gösteren şeylerde bulunmaktadır. O da "her 

kim namazda beklenmedik bir durumla karşılaşırsa "sübhanellah" desin sözüdür. O 

"sübhanellah" demeyi hem erkek hemde kadın için geçerli görüyordu."
474

İkinci görüş: 

Kadın için"sübhanellah" emek uygun değildir. O ancak ellerini birbirine vurabilir. Bu 

konuda İmam-ı Malik'ten gelen bir rivayet bulunmaktadır. Ancak meşhur görüşün 

dışında kalmıştır.
475

 et-Tevdih'de şöyle geçer: "İbnu Şaban demiştirki, İmam-Malik'in 

bu konudaki görüşleribirbirinden farklıdır. Bir yerde; "erkekler "subhanellah" der, 

kadınlar ellerini birbirine vurmaz. Başka bir yerde erkekler "sübhanellah"der, kadınlar 

ellerini birbirine vurur"der.
476

 İbnu'l-Beşir şöyle der: "Namaz kılan kimse imamı veya 

başka bir kimseyi uyarmak zorunda kalırsa eğer erkekse; ""sübhanellah"der, kadınsa 

onunla ilgili iki görüş vardır. Birincisi o da erkek gibi "sübühanellah"der, ikincisi; 

ellerini birbirine vurur."
477

 

3. Öldürülen Kimsenin Yanındaki Malının Alınmasında Kadının Hakkı 

Hz. Peygamber(s.a.v.) şöyle buyurmuştur: "Bir kimse bir düşmanı öldürürse 

onun malı öldüren kimsenindir."
478

Bu şu demektir. Savaşta bir müslüman bir kâfiri 

öldürüse onun yanında bulunan bütün eşyaları öldüren kişinin hakkıdır. Hadiste geçen  " 

 i şartıyye anlam olarak hem erkekleri hem de kadınları içermektedir.  Bu durumda "من

öldüren kimse müslüman bir kadın olursa öldürülenin bütün eşyaları erkekte olduğu gibi 

kadının hakkı mıdır? Yoksa bu hüküm sadece erkekleri mi kapsar? Malikiler bu konuda 

iki farklı görüş ileri sürmüşlerdir. Biricisi; Öldürülenin sahip olduğu eşyalar öldüren 

kadına aittir. İkincisi; Öldürülenin malı öldüren kadına ait olmuz. Bunun şartı erkek 

olmaktır.
479

 

Anlatılanlardan açıkça görüldüğü gibi anlaşmazlığın temelinde "من" i şartıyenin 

kadınları da içerip içermediği bulunmaktadır. "من" i şartiyyenin kadınları da içerdiğini 

söyleyenler, kadının da erkekler gibi öldürülenin malına almayı hak ettiğini görüşünü 

dile getirmişlerdir. "من" i şartiyyenin kadınları içermediğini düşünnenler ise, kadının 

                                                           
474

  Malik, el-Müdevvene, c.1, s.190; el-Abderi, et-Tac ve'l-İklil, c.2, s.29; el-Beraziî, Tehzibu'l-

Müdevvene, c.1, s.101; el-Haraşi, Şerhu Muhtasar-ı Halil, c.1, s.321; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, 

c.2, s.310. 
475

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.2, s.310; ez-Zerkani, Muhtasaru Halil, c.1, s.429; Halil, et-Tevdih fi 

Şerhi Muhtasarı İbni'l-Hacib, c.1, s.409. 
476

  Halil, et-Tevdih fi Şerhi Muhtasar-ı İbni'l-Hacib, c.1, s.409. 
477

  İbnu'l-Beşir, et-Tenbih Ala Mebadi-i't-Tevcih, c.1, s.500. 
478

  İmam-ı Malik, el- Muvatta, Kitabu'l-Cihat, 474. 
479

  İbnu'l-Hacib, Camiu'l-Ummehat, s.250, ed-Desuki, Haşyetu't-Desuki Ale'ş-Şerhi'l-Kebir, c.2, s.192; 

el-Adevi, Haşiyetu'l-Adevi,  c.2, s.20. 



 

 

126 

 

öldürdüğü kişinin sahip olduğu malları almayı hak etmediğini ifade etmişlerdir. En 

doğrusunu Allah bilir. 

2.1.4.1.4. Mefhum-u Muhalifle Âmm Lafzın Husûsileştirilmesi 

Malikilerden mefhum-u muhalifin delilliğini kabul edenler bunun 

hususileştirilmesi konusunda iki farklı görüşe sahip olmuşlardır. Birinci görüş: Âm 

lafzın mefhumu muhalifinin hususileştirilmesi caizdir. Bazı Maliki âlimleri bu 

görüştedir. İkincis görüş: Âm lafzın mefhumu muhalifinin husussileştirilmesi caiz 

değildir. el-Baci bu görüşün Malikilerin çoğunluğuna ait olduğunu söyler. İbnu'l-

Arabî'ye göre ise bu görüş İmam-ı Malik'in görüşüdür.
480

 

Mefhum-u Muhalifle Âm Lafzın Husûsileştirilmesi Esasına Dayalı 

Uygulamalar 

1. Akıtılmamış Kanın Temiz Sayılması 

Allah Teâlâ şöyle buyurur: "Size ölmüş hayvan, kan, domuz eti... haram 

kılınmıştır."
481

 Başka bir ayette de şöyle geçer:" De ki: "Bana vahyolunan Kur'an'da bir 

kimsenin yiyecekleri arasında leş, akıtılmış kan, domuz eti -ki o şüphesiz necistir- ya da 

Allah'tan başkası adına kesilmiş bir (murdar) hayvandan başka, haram kılınmış bir şey 

bulamıyorum. "
482

 Birini ayette lafız genel kullanılmış, kan akıtılmış olma özellilği ile 

veya başka şekilde tahsis edilmemiştir. Ancak diğer ayette kan akıtılmış olma özelliği 

ile sınırlandırılmıştır. Mefhum-u sıfat mefhum-u muhalifin çeşitlerinden birisidir. 

Öyleyse ikinci ayet birinci ayeti sınırlayıp haram alan kan sadece akıtılmış kan sayılır 

mı? Yoksa ilk ayet umumu üzerine terkedilerek mefhum-u muhalifle sınırlandırılmayıp 

bütün kanlar haram mı sayılır. Mefhum-u muhalifin umum ifadeyi tahsis edeceğini 

söyleyenler akıtılmamış kanın temiz olduğunu söyler. Buna karşın mefhum-u muhalifin 

umum ifadeyi tahsis edemeyeceğini söyleyenler akıtılmamış kanında temiz olmadığını 

belirtmişlerdir. Malikiler bu konuda ikiye ayrılmıştır. 

Birinci görüş: Akıtılmamış kanın dışındaki kan temizdir. Necis sayılmaz. Bu 

görüş Malikilerin çoğunluğuna aittir. Mezhepte meşhur olan görüş de budur.
483

 Halil 

temiz maddeleri sayarken şöyle der: "Akıtılmamış kan temizdir."
484

 

                                                           
480

  İbnu'l-Arabî, el-Mahsul, s.94; eş-Şenkıti, Nesru'l-Vurud, s.252. 
481

  Maide 3. 
482

  Enam 145. 
483

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.136; el-Haraşi, Şerhu Muhtasar-ı Halil, c.1, s.87; es-Savi, 

Haşiyetu's-Savi ale'ş-Şerhi's-Sağir, c.1, s.70. 



 

 

127 

 

İkinci görüş: Akıtılmamış kan necistir. Temiz değildir. Bazı malikiler de bu 

görüşü benimserler. Bu İbn Mesleme'nin rivayetidir. İbn Şaban bu görüşü tercih 

etmiştir.
485

 İbn Beşir şöyle der: "Akıtılmamış kana gelince yani damarda bulunan kan 

konusunda iki görüş vardır. Birincisine göre;" Size ölmüş hayvan, kan, domuz eti haram 

kılınmıştır." ayeti genel mana içerdiği kabul edilerek necis sayılır. İkincisine göre ise 

necis değildir.
486

 

2.1.4.1.5. Nadir Olan Umum İçersine Girer Mi? 

Nadirden maksat kişi veya akla gelmeyen şekildir. Eğer nas bu tarzda gelirse 

onu benzerleri de bu kapsama alınarak âm lafız haline gelir mi yoksa özel bir hüküme 

tabi tutulup umum mana içermez mi? Bu mesele ile ilgili olarak usul âlimlerinin 

kastettikleri şey budur. Bu konuda usulcüler iki farklı görüş ileri sürmüşlerdir. Birincisi: 

Ender olan umum içersinde değerlendirilir. İkincisi: Ender umuma dahi edilmez. 

"Meraki's-Suud" müellifi şöyle der: Ender olan umum sayılanlar içersine girer mi yoksa 

girmez mi? Bu konuda farklı görüşler söylenmiştir.
487

 

Nadir Olanın Umum İçerisinde Değerlendirlmesi Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Zevk almak Suretiyle Mahremine Dokunan Kimsenin Abdestinin Bozulması  

Mahremi olmayan kadına zevk almak suretiyle dokunan kimsenin abdestinin 

bozulduğunda Maliki âlimleri ittifak halindedir. Ancak aynı şekilde mahremine 

dokunan kimsenin abdestinin bozulup bozulmadığı konusunda Malikiler iki farklı görüş 

bildirmişlerdir. Birincisi: Zevk almak suretiyle mahremine dokunan kimsenin abdesti 

bozulur. Bu görüş mezhebin meşhur görüşüdür. İkincisi: Zevk almak suretiyle 

mahremine dokunan kimsenin abdesti bozulmaz. Bu görüş ise bazı Maliki âlimlerine 

aittir.
488

  

2.1.4.1.6. Umum İfadenin Örf -Adetle Tahsisi 

Malikiler umumun örf ile tahsis edilmesi konusunda iki farklı görüş dile 

getirmişlerdir. Birincisi: Örf umum ifadeyi tadsis eder. Malikilerin çoğunluğu bu 

görüştedir. İkincisi: Örf umum bildiren ifadeyi tahsis etmez. İbn Huveyz Mendad ve el-

                                                                                                                                                                          
484

  Halil, Muhtasar-u Halil, s.16. 
485

  el-Karafi, ez-Zehira, c.1, s.185; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.136. 
486

  İbn Beşir, et-Tenbih ala Mebadi-i't-Tevcih, c.1, s.231. 
487

  el-Alevi, Meraki's-Suûd, s.190. 
488

  ed-Desuki, Haşiyetü't-Desuki ale'ş-Şerhi'l-Kebir, c.1, s.119; Muhammed el-Emir, Davu'ş-Şumu' fi 

Şerhi'l-Mecmu', c.1, s.200; İbnu'l-Hacib, et-Tafri', c.1, s.196. 



 

 

128 

 

karafi gibi bazı Maliki âlimleri bu görüşü savunur.
489

 İbnu'l-Cezzi el-Gırnati bu 

meselede Malikiler arasındaki ihtilafa değinerek şınları söyler: "Bu konuda farklı 

görüşler olmakla birlikte örf ve adet umum ifadeyi tahsis edemez."
490

 

Bu usul ihtilafı fıkıhçılar arasında büyük anlaşmazlığa yokaçmıştır ki, bunlara 

uygulamalar bölümünde açıklık getirilecektir. 

Umumun Örf-Adetle Tahsisi Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Köpeğin Yaladığı Yemek Kabının Yıkanması 

Malikiler köpeğin yaladığı su kabının yıkanmasının gerektiğinde ittifak 

etmişlerdir. Ancak anlaşmazlığı düştükleri husus; yemek kabının da su kabı gibi 

yıkanmasının müstehab olup olmadığıdır. Malikilerin çoğunluğuna göre müstehap 

değildir. el-Baci şöyle der: "İmam-ı Malik'den köpeğin yaladığı su kabının yıkanması 

konusunda birbirinden farklı görüşler nakledilmemiştir. Ancak köpeğin yaladığı yemek 

kabının yıkanmasında İbnu'l-Kasım'ın rivayetine göre olumsuz görüş bildirmiş, İbn 

Vehb'in rivayetine göre ise gerekli görmüştür."
491

 Maliki mezhebinde İbnu'l-kasım'ın 

görüşü diğerlerine tercih edilir. Bu erbabınca bilinir. Bazı Malikiler ise, köpek 

tarafından yalanan yemek kabının yıkanması gerektiği görüşünü tercih etmişlerdir ki, bu 

da İbn Vehb'in İmam-ı Malik'ten yaptığı başka bir rivayettir.
492

 

Anlatılan fıkhi ihtilafın sebebi usul kaidesi üzerindeki anlaşmazlıktır. O da 

âdetin umum ifadeyi tahsis edip etmeyeceği meselesidir. Tahsis edeceğini savunanlar 

yıkanmayacağını söylemişlerdir. Çünkü onların adetlerinde çoğunlukla su kabının 

içinde su bulunması ancak yemek bulunmamasıdır. Umum ifadeyi adetin tahsis 

edeceğini söyleyenler ise yıkamayı yemek kabınada şamil kılmışlardır. el- Maziri bu 

fıkhi anlaşmazlığın sebebini âm ifadenin adetle tahsisi meselesine bağlamış, eynı 

şekilde eş-Şeyh Halil de bu hususu dile getirmiştir.
493

 

2. Bir Adamın Bir Kimseyi Genel Olarak Durumuna Uygun Düşmeyen Bir Şey 

İçin Vekil Tayin Etmesi 

Bir kişi başka birisini kendisi için bir elbise veya bir hizmet ya da başka bir şey 

almak içi vekil tayin etse bu kimse de ona haline uygun düşmeyen bir elbise alsa haline 

                                                           
489

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.432; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.136; İbn Cezzi, Takribu'l-Vusul, 

s.145; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, s.253. 
490

  İbn Cezzi, Takribu'l-Vusul, s.145. 
491

  el-Baci, el-Münteka, c.1, s.67. 
492

  el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.1, s.254; el-Baci, el-Münteka, c.1, s.67; İbn Şâs, Akdu'l-Cevahir es-

Semine fi Mezhebi Alimi'l-Medine, c.1, s.13; İbn Arafe, el-Muhtasaru'l-Fıkhi, c.1, s.104. 
493

  Halil, et-Tevdih, c.1, s.74; ez-Zerkani, Şerhu Muhtasar-ı Halil, c.1, s.97. 



 

 

129 

 

uygun olanı almaya mecbur tutulur mu yoksa tutulmaz mı? Çünkü o kimsenin âdeti 

bellidir ve bu elbise ona uygun değildir. Malikiler bu konuda farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. İbnu'l-Kasım vakil tayin edilen kimsenin âdete uygun elbise almaya icbar 

edilemeyeceğini söyler. Eşheb ise icbarı savunur. Buradaki anlaşmazlığın sebebi 

yukarda belirtilen kuraldır ki, âdeti gözeten ve onun umumu tahsis edeceğini belirten 

kimse mecbur tutulamayacağını savunur. Çünkü bu kişin âdeti kendisine satın alınan 

elbiseden daha iyi çins elbise giymektir. Âdeti gözetmeyen, sözün umumuna itibar eden 

ve âdetin umum belirten ifadeyi tatsis edemeyeceğini savunan kimse ise vekil tayin 

edilen kimsenin iyi cins elbise almaya mecbur olduğunu görüşü dile getirir.
494

 

3. Kadının Kendisini Evlendirmek Üzere Bir Şahsı Vekil Tayin Etmesi 

Kadın kendisi evlendirmek içi bir adamı vekil tayin ettiğinde iki durum 

sözkunusudur.  

Birincisi: Eşin kim olacağını kadının kendisinin belirlemesi durumudur. Bu 

durumda nikâhın geçerliliğinde Malikler arasında ihtilaf yoktur. Ancak belirlenen eşin 

kadına denk olması gerekir.   

İkincisi: Kadının vekil tayin ettiği adama eşin kim olacağını belitmeyip eş 

seçimininde onu sebest bırakması. Ona; hoşlandığın bir kimse ile beni evlendir, demesi. 

Adam onu kendisi ile vaya başka birisi ile evlendirecek olsa, kadına eşin ismini bildirip 

onun rızasını aldıktan sonra nikâh geçerli olur. Eğer kadına eşin ismini kadına 

bildirmezse onu bu nikâha zorlayabilir mi, zorlayamaz mı? Malikiler bu konuda ihtilafa 

düşmüşlerdir. Bu mesele ile ilgili olarak el-Müdevvene'de iki görüş bulunmaktadır. 

Birinci görüş: Böyle bir nikâh caiz değildir. Bu görüş İbnu'l-Kasım'a aittir. İkinci görüş: 

Nikâh geçerlidir ve kadını nikâha mecbur eder. Bu bazı Malikilerin görüşü olmakla 

birlikte bu konuda İmam-ı Malik'ten bir rivayet te bulunmaktadır.
495

 Buradaki ihtilafın 

sebebi daha önce anlatılan kaidedir. Âm ifadenin adet ile tahsisini uygun görenler bu 

nikâhın caiz olmadığına hükmetmişlerdir. Âm lafzın umum ifade ettiğini, adetle tahsis 

edilemeyeceğini söyleyenler ise vekilin kadının genel ifadesi olan" beni hoşlandığın bir 

                                                           
494

  el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.2, s.102. 
495

  el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.230; Malik, el-Müdevvene, c.2, s.113; el-Beraziî, Tehzibu'l-Müdevvene, 

c.1, s.301; el-Miknasi, Şifau'l-Ğalil fi Halli Mukfili Halil, c.1, s.440. 



 

 

130 

 

kimseyle evlendir", sözü ile hareket ettiğini dolayısıyla nikâhın caiz olduğunu 

söylemişlerdir.
496

 

Genel Değerlendirme 

Lafızların manaya delaleti konusundaki ihtilaf Maliki ekolleri arasında metodik 

ve genel ihtilafların en önemlilerinden kabul edilir.  Emir, nehiy, âm, has konularındaki 

köklü usul ihtilaflarının fıkıh farklı fıkhî tatbikatların ortaya çıkmasında gözle görülür 

etkileri bulunmaktadır.  

Lafızların manaya delaleti konusunda Maliki ekolleri birbirlerinden 

etkilenmişlerdir.  Mefhum-u muhalif, mefhum-u muvafık gibi birçok konuda bazı 

Maliki âlimleri mezhep içinde çoğunluğun görüşüne aykırı görüş bildirmişlerdir.  

Malikiler arasında lafızların manaya delaleti konusunda çok sayıda ihtilaf 

bulunmaktadır.  Bu ihtilaflar sadece lâfzî ihtilaflar olmayıp fıkhî hükümler üzerinde 

etkili olan ihtilaflardır. 

2.2. İçtihat, Çelişki ve Tercih Kuralları 

2.2.1. İçtihat Kuralları 

2.2.1.1. Her Müçtehit Görüşünde İsabet Etmiştir  

İçtihat alanı, içtihat yapmanın geçerli olduğu ve hükümün zanna dayanarak 

verildiği alandır. Yani burda yer alan problemler zanna dayanarak sonuçlandırılmıştır. 

Kesin değildir. Öyle ise zanna dayanarak hüküm veren bütün müçtehitler ulaştıkları 

kümlerde isabet etmişler midir? Yoksa içlerinden birisi isabet etmiş diğerleri hata mı 

etmişlerdir? Çünkü Allah katında doğru olan hüküm birdir. Müştehidin içtihadı sonucu 

ulaştığı şey değildir. 

Malikilerin bu konuda iki farklı görüşü bulunmaktadır.  

Birinci görüş: Bütün müçtehitler içtihatlarında isabet etmiş sayılmaz. İçlerinden 

ancak birisi isabet etmiştir. Bu görüş İmam-ı Malik'e nisbet edilir ve Malikilerin 

çoğunluğunun görüşüdür. İbnu'l-Kassar Mukaddemesinde şöyle der: "İmam-ı Malik'in 

mezhebindeki anlayışına göre müçtehitlerin görüşleri içinde hakikat birdir."
497

 el-Baci 

bu görüşün Malikilerin çoğunluğuna ait olduğunu söylerken şu ifadeleri kullanır: 

"İmam-ı Malik'in arkadaşlarının büyük çoğunluğu ondan hakikatin bir olduğunu rivayet 

                                                           
496

  er-Recraci, Menahicu't-Tahsil ve Netaicu Letaifi't-Te'vil fi Şerhi'l-Müdevvene ve Halli Müşkilatiha, 

c.3, s.247; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s. 230. 
497

  İbnu'l-Kassar, Mukaddeme fi Usuli'l-Fıkh, s.112. 



 

 

131 

 

etmişlerdir."
498

 el-Karafi bu görüşü İmam-ı Malik'e nisbet eder. Şöyle ki; "İmam-ı 

Malik'ten nakledilmiştir ki, isasabet eden görüş birdir."
499

  

İkinci görüş: Bütün müçtehitler görüşlerinde isabet etmiştir. Bu sözden maksat 

müçtehidin içtihadıyla ulaştığı hükümün doğru olduğudur. Bazı Maliki âlimleri bu 

görüşü İmam- Malik'e nisbet ederler. Örneğin dede İbn Rüşd şu ifadeleri kullanır: 

"İmam-ı Malik'ten bu konuda açık bir görüş bulunmamamktadır. Onun mezhebi bütün 

müçtehitlerin içtihatlarında isabet ettikleri görüşüne işaret eder."
500

 Aynı şekilde el-Kadi 

el-Bakillani bu görüşün mezhebin görüşü olduğunu söyler. İbnu'l-Arabî, el-Kadi İyaz ve 

İbn Atıyye gibi bazı Maliki âlimleri de bu görüşü tercih etmişlerdir.
501

 Bize göre tercih 

edilen görüş İmam-ı Malik'e nisbet edilen; bütün müçtehitlerin görüşlerinde isabet 

etmediği, içlerinden birinin isabet ettiği diğerlerinin hata yaptığı görüştür. Bunun delili 

birçok fıkhı meseledeki İmam-ı Malik'in yaklaşımıdır. İmam-ı Malik sahabenin itilaf 

ettiği konularda hakikatin tek olduğunu açık olarak belirtmiştir. İbn Abdi'l-Ber bunu 

şöyle anlatır: "İbnu'l-Kasım demiştir ki, İmam-ı Malik ve el-Leys'in sahabenin ihtilaf 

ettikleri konularda şöyle dediklerini işittim. Bu mesele insanların dediği gibi her görüş 

kabul edilebileceği bir mesele değilidr. Burada doğru da vardır, yanlış da."
502

 

Her Müçtehit Görüşünde İsabet Etmiştir Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Müçtehidin İçtihada Dayalı Olarak Kıbleyi Tespit Etmesi 

Müçtehit herhangi bir nedenden dolayı kıblenin yönünü bilemediğinde kıblenin 

yönünü tayin etmek için içtihatta bulunması gerekir. Ancak bu içtihattaki ölçü nedir? 

Kıblenin yönü müdür yoksa bizatihi kendisi midir? Malikilerde bu konuda iki farklı 

görüş bülünmaktadır. Birincisi: Aranan yöndür, kıblenin kendisi değildir. Bu görüş el-

Kadi Abdu'l-Vehhab ve el-Ebheri'ye aittir. İkincisi: Aranan kıblenin kendisidir, yönü 

değildir. Eğer kıblenin kendisini bulamazsa yönünü araması gerekir. Bu görüşü tercih 

edenler ise, İbnu'l-Kassâr ve el-Bâçidir.
503

 

2. Hâkimin Verdiği Hükmün Bozulması 

Bir hâkim mezhep âlimleri arasında ihtilaflı bir konuda içtihat yaparak hüküm 

verir sonra da verdiği hükmün yanlış olduğunu anlarsa kendi verdiği hükmü bozabilir 

                                                           
498

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.768. 
499

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.344. 
500

  İbn Rüşd, el-Mukaddemat ve'l-Mümehhedat, c.3, s.345. 
501

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.958; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.344; İbn Atıyye, el-Muharreru'l-

Veciz fi Tefsiri'l-Kitabi'l-Aziz, c.4, s.110. 
502

  İbn Abdi'l-Ber, Camiu Beyani'l-İlmi ve Fadlihi, c.2, s.163. 
503

  el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.1, s.52; er-Recraci, Menahicu't-Tahsil, c.1, s.338. 



 

 

132 

 

mi yoksa bozamaz mı? Malikiler bu konuda ihtilaf etmişlerdir. el- Müdevvene'de bu 

mesele ile ilgili olarak iki görüş bulunmaktadır. Birincisi: İlk verdiği hükmü bozar, daha 

sonra farkettiği doğru hükme döner. İkincisi: Verdiği hükmü bozmaz ve yeni hükme 

dönmez. Buradaki ihtilafın sebebi müçtehidin içtihadında isabet edip etmediği 

meselesidir. Bütün müçtehitler içtihatlarında isabet etmiştir, görüşünü dile getirenler; 

daha sonra ortaya çıkan farklı bir içtihat sebebiyle verdiği hükmü bozmaz, demişlerdir. 

Doğru birdir. Dolayısıyla müçtehitlerden birisi isabet etmiştir diyenler, içtihadını bozar, 

demişlerdir.
504

 

2.2.1.2. Müçtehidin Diğer Müçtehidi Taklit Etmesi 

Bir müçtehidin diğer müçtehidi taklit etmesi caiz midir? Burda üzerinde ihtilaf 

edilen husus; müçtehidin bir konuda içtihat etmeyip o konuda başka bir müçtehidin 

içtihadına tabi olmasıdır. Yoksa müçtehid bir meselede içtihatta bulunursa o konuda 

başka müçtehidi taklit etmesi caiz değildir. Bu konuda iki görüş bulunmaktadır. 

Birincisi: Bir müçtehidin başka bir müçtehidi taklit etmesi caiz değildir. Bu görüş 

Malikilerin çoğunluğunun görüşüdür. el-Baci şöyle der: "Bağdat ekolüne mensup 

arkadaşlarımızın çoğu bu görüştedir. el-Kadi Ebubekir, Ebu't-Tîb et Taberi ile 

Şafiilerden bir grup Maliki mezhebine yakın görüş bildirmişlerdir."
505

 İkincisi: 

Müçtehidin diğer bir müçtehidi taklit etmesi caizdir. Bu görüş İbn Nasr gibi bazı Maliki 

âlimlerine aittir.
506

 

Müçtehidin Diğer Müçtehitleri Taklit Etmesi ile İlgili Uygulamalar 

1. Kıble Yönünün Delillerinin Müçtehide Gizli Kalması 

Malikiler müçtehit olmayan(mukallit) kimsenin kıblenin yönünü 

çıkaramadığında başkasını taklit etmesinin gerekliliğinde ittifak halindedir. Ancak 

Müçtehit kıblenin yönünü çıkaramadığında başkasını taklit edebilir mi yoksa taklit 

etmesi gerekmez mi? Malikilerin çoğunluğuna ve mezhebin meşhur görüşüne göre 

taklit etmemesi gerekir. Bazıları ise kıble konusunda taklidin caiz olduğunu 

söylemişlerdir.
507

 Buradaki ihtilafın sebebi müçtehidin başkasını taklit edip 

edemeyeceğidir. Müçtehidin başkasını taklit etmesini caiz görenler kıblenin yönünün 

                                                           
504

  er-Recraci, Menahicu't-Tahsil, c.8, s. 99; el-Kadi İyad, et-Tenbihat el-Müstenbita ale'l-Kutubi'l-

Müdevvene ve'l-Muhtalita, c.3, s.1631. 
505

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.975. 
506

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.975; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, s.666. 
507

  el-Maziri, Şerhu't-Telkin, c.2, s.494; Halil, et-Tevdih, c.1, s.318. 



 

 

133 

 

tayinindeki taklidi çaiz görmüişlerdir. Müçtehidin başkasını taklidini caiz görmeyenler 

ise, kıblenin tesbitinde de başka müçtehidin taklidine cevaz vermemişlerdir. 

2.2.2. Çelişki ve Tercih Kuralları 

Maliki usulcüleri arasında bazı karşıtlık ve tercih konularında ihtilaf çıkmıştır.   

Üzerinde ihtilaf edilen meselelerden bazıları şunlardır: 

2.2.2.1. Mübah-Haram Karşıtlığı 

Birbirine eşit kuvvette iki delil bir konuda karşı karşıya gelir, birisi mubah 

derken diğeri haram derse hangisi öne geçer. Malikiler bu konuda üç ayrı görüş ileri 

sürmüşlerdir. Biricisi: Yasak mübahlığın önüne geçer. Bu görüş bazı Maliki âlimleri ile 

İbnu'l-Kassar ve el-Ebheri'nin görüşüdür. el-Baci şöyle der: "İbnu'l- Kassar ve hocamız 

Ebu İshak yasağın mubahın önüne geçtiği görüşündedir."
508

el-Karafi'de şöyle der: "el-

Ebheri şöyle demiştir. Asla uygun haraket edillirse yasak öne çıkar. Çünkü eşyada 

aslolan yasaktır."
509

İkincisi: Mubah yasağın önüne geçer. Ebu'l-Ferec gibi bazı Maliki 

âlimleri bu görüştedir. Üçüncüsü: Her ikisi de kuvvet bakımından eşittir. Biri diğerinin 

önünde değerlendirilmez. el-Bakillani, el-Baci ve İbn Rüşd bu görüşü tercih eder.
510

 

Mubah-Haram Karşıtlığı Esasına Dayalı Uygulamalar 

1. Av Köpeğinin Ava Salınmadan Avı Kaçırıp Üzerine Gitmesi 

"İşlâ" köpeğin çağırılması için kullanılan bir ifadedir. Bu durum şu şekilde 

gerçekleşir: Av köpeği sahibinin elinde değildir. O sırada avı kaçırır ve sahibi tarafından 

ava salınmadan kendiliğinden avın peşine koşar. Daha sonra sahibi onu avı takip etmesi 

için çağırır. Bu durmda köpeğin yakaladığı av helal midir? Yoksa değil midir? Malikiler 

bu meselede ihtilaf etmiş ve üç ayrı görüş dile getirmişlerdir. Birincisi: Eğer köpek 

kendiliğinden avın peşine düşmüş ve daha sonra sahibi tarafından çağırılmışsa 

yakaladığı av yenilmez. Bu görüş el- Müdevvene'de İmam-ı Malik ve İbnu'l-Kasım'ın 

görüşü olarak geçer. İkincisi: Koşulsuz helaldir. Bu görüşün sahibi el-Esbağdır. Ancak 

İbnu'l-Kassar bu görüşü İmam-ı Malik'e nisbet eder. Üçüncüsü: Eğer sahibinin 

çağırması köpeğin avın peşindeki hırsını artırısa yenir. Çünkü bu hareket avın 

                                                           
508

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.1018. 
509

  el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.326. 
510

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.1018; el-Karafi, Şerhu Tenkihi'l-Fusul, s.326; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, 

s.623. 



 

 

134 

 

yakalanmasına katkı sağlar. Aksi takdirde yenmez. Bu görüşün sahibi ise İbnu'l-

Macişundur.
511

 

Bu fıkhi ihtilaf, bir usul ihtilafı olan mubahlıkla yasağın bir konuda karşıkarşıya 

gelmesi durumundan kaynaklanmaktadır. Çünkü köpeğin kendiliğinden avın üzerine 

hareket etmesi yakaladığı avın yenilmesini haram kılar. Ancak köpek kendiğinden 

hareket ettikten sonra sahibi onu çağırarark ava salarsa bu defa sahibinin av köpeğini 

ava salması avın helal olmasını gerektirir. Böylece bir meselede hem haram hem de 

helal bir arada bulunmuş olur. Mubahlığı önplana alanlar avın yenilebileceğini, haramı 

önplana alanlar ise avın yenilemeyeceğini söylemişlerdir. 

2. Kısmi Boşama 

Bir kimse eşinden bir parçayı ya da bir uzvu boşadığını söylerse, bir diğer 

ifadeyle örneğin; "elin benden boş olsun", "saçın benden boş olsun" derse, kadın tam 

alarak boşanmış olur mu, olmaz mı? Malikiler bu konuda farklı görüş bildirmişlerdir. 

Bazıları, eşininin bir kısmı boşamanın tam boşama sayılacağını, bazıları ise; bu 

durumda kadının boşanmış sayılamayacağını söylemişlerdir. Birinci görüşü sahibi el-

Eşheb, ikinci görüşün sahibi ise Sahnun'dur.
512

 

2.2.2.2. Hükümü İsbat Eden ile Hükümü Kaldıran Haberin Çelişmesi 

Hüküm koyan ile hüküm kaldıran haberin çelişmesi meselesinde eğer bir konuda 

hem hükümü isbat eden ve hem de hükümü kaldıran iki haber bulunursa hangis öne 

geçer. Malikilerde bu konuda üç görüş bulunmaktadır. Birincisi: Hükmü isbat eden 

hükmü kaldıranın önüne geçer. Bu görüş Malikilerin çoğunluğuna aittir. İbnu'l-Kassar 

ve et-Tilimsani bu görüştedir. İkincisi: Her iki görüş eşittir. Biri dirğerine takdim 

edilmez. Bu görş el-Bakillanı ve el-Baci gibi bazı Maliki âlimlerine aittir. Üçüncüsü: 

Hükmü kaldıran hükmü isbat edenin önünde değerlendirilir.
513

 

Hükümü İsbat Eden ile Hükümü Kaldıran Haberin Çelişmesi Esasına 

Dayalı Uygulamalar 

1. Kabenin İçinde Kılınan Namaz 

                                                           
511

  el-Abderi, et-Tac ve'l-İklil, c.3, s.215; el-Karafi, ez-Zehira, c.4, s.182; Malik, el-Müdevvene, c.1, 

s.535. 
512

  İbn Yunus, el-Cami li Masaili'l- Müdevvene, c.10, s.679. 
513

  el-Baci, İhkamu'l-Fusul, s.1016; et-Tilimsani, Miftahu'l-Vusul, s.643; eş-Şenkiti, Nesru'l-Vurud, 

s.621. 



 

 

135 

 

Malikiler Kabenin içinde kılınan namaz konusunda üç farklı görüşe sahiptirler. 

Birincisi: Farz olsun, nafile olsun Kabenin içinde kılınan namaz namaz yerine geçer. 

Bunda bir beis yoktur. Bu görüş İmam-ı Malikten rivayet edilmiştir. el-Eşheb ve İbnu'l-

Hakem'in görüşü de budur. İkincisi: Kabenin içinde kılınan namaz namaz olmaz. Bu 

görüş el-Esbağ'a ait olup mezhebin meşhur görüşüdür. Üçüncüsü: Kabenin içinde nafile 

namaz kılmak caizdir. Ancak Farz namaz kılınmaz. Bazı Maliki âlimleri de bu görüşe 

sahiptir.
514

 Be meseledeki anlaşmazlığın sebebi hükümün varlını isbat eden haberle 

kaldıran haberin bir meselede karşı karşıya gelmesidir. Hz. Peygamber(s.a.v.)'in 

Kabenin içinde namaz kıldığını isbat eden İbn Ömer(r.a)' in rivayet ettiği hadis vardır. 

Şöyleki: "Bilal'e Hz.Peygamber(s.a.v.) Kabenin içinde namaz kıldı mı diye sordum. 

"Evet, Kabeye girdiğim zaman sol tarafa düşen iki direk arasında iki rekât namaz kıldı." 

Dedi.
515

 Bu haberin hükmünü kaldıran haberi ise İbn Abbas tarafından rivayet 

edilmiştir. Şöyle ki: "Hz. Peygamber(s.a.v.) Kabeye girdiği zaman bütün yönlerine 

dönerek dua etti. Namaz kılmadı. Kabeden çıktıktan sonra kabeye tarafına dönerek iki 

rekât namaz kıldı ve "Bu kıbledir." buyurdu."
516

 Her iki hadis birbiri ile çelişmektedir. 

Her kim hüküm ikame edeni, hüküm kaldırana tercih etmişse, Kabenin içinde namaz 

kılmayı caiz görmüştür. Her kim de hüküm kaldıranı, hüküm ikame edene tercih 

etmişse Kabenin içinde namaz kılmayı caiz görmemiştir. 

Genel Değerlendirme 

İçtihat konusunda Maliki mezhebindeki genişlik mezhebe canlılık ve esneklik 

kazandırmaktadır.  Bu özellik sebebiyle müçtehit veya müftü çağdaş fıkhî bir probleme 

kolayca çözüm bulabilmektedir.  Malikilerin ihtilaf ettikleri en önemli içtihat meselesi 

her müçtehidin içtihadında isabet edip etmediği meselesidir.  Aslında kelam ilminin 

konusu içinde yer alan bu mesele hem usulü fıkıh hem de furûât üzerinde etkili 

olmuştur. 

                                                           
514

  el-Kadi Abdulvehhab, el-İşraf ala Nüket-i Mesail'l-Hilaf, c.1, s.271; el-Hattab, Mevahibu'l-Celil, c.2, 

s.200; er-Recraci, Menahicu't-Tahsil, c.1, s.346. 
515

  Buhari, Kitabu's-Sala, 397. 
516

  Buhari, Kitabu's-Sala, 398. 



 

 

136 

 

SONUÇ  

Malikî usulünün ortaya çıkış dönemi Maliki fıkhının ve usulünün en önemli 

aşaması kabul edilir. Ancak bu dönemde usulü fıkıh kitaplarında yer aldığı şekilde tarifi 

yapılmış, bölümlere ayrılmış bir usulü fıkıhtan söz etmek mümkün değildir. Usul bilgisi 

zihinlerde varlığını sürdürmüştür. İmam-ı Malik (r.a.) kendi fıkıh usulünü ortaya koyan 

bir eser de kaleme almadığı gibi mezhebini üzerine inşa ettiği usul kaidelerini içeren bir 

eser de vücuda getirmemiştir.. Usulü fıkıh ondan sonraki dönemde çoğu usul âlimlerinin 

kabul ettiği gibi bu ilmin ilk kurucusu olan İmam-ı Şafii (r.a.) tarafından yazılı kurallara 

bağlanmıştır. 

Bunun sebebi bizim de kanaatimize göre ilk dönemlerin daha çok hükümler ve 

fıkhın tali konularına ait hususlar dönemi olmasıdır. Bu dönem usul dönemi değildir. Bu 

dönemde içtihatlar içi kurallar koymaya ihtiyaç duyulmamıştır. Usul bu dönem 

âlimlerinin aşina oldukları bir yeterliliktir. Onlar sağlam bir Arapça bilgisine sahip 

olmanın yanı sıra ilk döneme de yakın bir zaman diliminde hayat sürmüşlerdir. Maliki 

âlimlerinin İmam-ı Malik (r.a.)'ten naklettikleri usule ait bilgiler onun fetvalarından ve 

sorulara verdiği cevaplardan çıkarttıkları sonuçlardır. Yoksa bu hususta İmam-ı Malik 

(r.a.)'ten yazılı bir metin onlara ulaşmış değildir.  

Sonuç olarak bakıldığında Malikilerin usulü fıkha dair özel bir ekole mensup 

oldukları ortaya çıkmaktadır. Bu ekol kelam ekolü içinde yer almaz. Çünkü mezhebe ait 

usul kuralları fıkhın furu konularından sonra oluşturulmuştur.  

Malikiler ekolleri için birkaç çeşit gruplandırmadan söz edilir. Bu ekoller usul 

yöntemi ve içtihat farklılığı, hüküm çıkarma işlemleri, şeri delillerle olan ilişkileri, 

mezhep imamının görüşleri ve bu görüşlere ulaşma yöntemleri bakımından farklılık 

gösterir. Bu açıdan bakıldığında Maliki ekolleri içtihat usulü ile olan ilişkileri 

bakımından da birbirinden ayrılmıştır. Maliki usulünün ekollere ayrılmasının başlıca 

sepepleri arasında şunları sayabiliriz.  

1. Metot farklığı  

2. İmam-ı Malikten Yapılan Nakillerin Çeşitliliği ve Zaman Farklılığı 

3. Çevresel Şartlar 

4. İmam-ı Malik'in İlmi ve Sistematik Kişiliği 

5. Malikî Mezhebine Ait Usul Kurallarının Fazlalığı 



 

 

137 

 

6. Mezhebin Temel Kaynaklarını ve Mezhep İmamının Sözlerini Ele Alma Usulü 

7. Fıkhî Konularda Hükme Ulaşma Yöntemi 

Mezhebin ekollere ayrılma sebeplerinden biri de hüküm çıkarma yöntemindeki 

farklılıklardır.  

Kaynaklardan hüküm çıkarma işi görüş farklılıklarını beraberinde getirir. Bu 

durum da mezhepte farklı ekollerin oluşmasını zaruri kılar.  

Maliki usulü ve onun fıkhi uygulamalara etkisi üzerine yaptığımız bu çalışma ile 

şu sonuçlara ulaştık. 

Usul yönünden baktığımızda Maliki mezhebinde büyük görüş ayrılıkları 

bulunmaktadır. Bu görüş ayrılıklarının fıkhi ugulamalar üzerinde etkisi olmuştur.  

İmam- Malik izlediği bütün usul kaidelerini açık olarak belirtmemiştir. Sadece 

bir kısmını belirtmiş, diğer kısmı ise fetvalarından çıkarılmıştır. 

Maliki usulü ekolleri kelam ekollerine nisbetle diğer fıkıh ekollerine daha 

yakındır. Maliki mezhebine has özel bir usul yoktur. Onu durumu diğer fıkıh ekolleri ve 

mezheplerinden farksızdır. Buna karşın bir usulle diğerlerinden ayrılmış ve şöhret 

bulmuştur. 

Maliki mezhebi usul bilgisine dayandırdığı fıkhın uygulamaya dönük 

nazariyetına büyük önem vermiştir. 

Fıkıh usulüne önem vermede Irak ekolu diğer ekollere nisbetle ilk sırayı elde 

eder. 

Fıkhi mezhebin usulünü öğrenmek için birçok yol bulunmaktadır. Bunlardan en 

önemlisi aslı gerektiği şekilde tetkik edip araştırmaktır. 

Asıl üzerine kurulu fıkhın uygulamaya dönük nazariyatına dikkat etmek gerekir. 

Bunu yaparken fıkhi problemleri asıllarına götürmek en uygun yoldur. 

Maliki mezhebinin fıkıh usulüne daha fazla önem vermek gerekir. Çünkü burada 

fıkhi açıdan henüz son sözün söylenmediği çok konu bulunmaktadır. Öyleyse bunlar 

üzerinde çalışmak lazımdır. 



 

 

138 

 

KAYNAKÇA 

Kur'ân-ı Kerim, Asım Kıraati Hafs Riveyeti, Medine-i Münevvere Mushafı. 

Abdulaziz Sâlih el-Huleyfî, el-İhtilaf el-Fıkhî fî Mezhebi'l-Malikî Mustalahâtuhu Esbâbuhu, 

Birinci Baskı,1414/1993. 

Abdulbaki b. Yusuf b. Ahmed ez-Zerkânî el-Mısrî(ö.1099H.9, Şerhu'z-Zerkânî Ala Muhtasar-ı 

Halil(I-VIII), Tahkik: Abdüsselam Muhammed Emin, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-

Lübnan, Birinci Baskı, 1422/ 2002. 

Abdulfettah el-Kâdî(ö.1403H.), el-Kıraâtü'ş-Şâzze ve Tevcihuha min Lügati'l-Arab, Dâru'l-

Kitabi'l-Arabî, Beyrut, Birinci Baskı, 1401/1981. 

Abdulkerim Zeydân(ö.1435H.), el-Medhal li Dirâseti'ş-Şeriati'l-İslamiyye, Dâru Ömer İbnu'l-

Hattab, Mısır, ty. 

Abdullah b. Ahmed b. Kudame el-Makdîsî Ebû Muhammed(ö.620H.), Ravzatu'n-Nâzır ve 

Cennetü'l-Menâzır(I-II), Tahkik: Abdülaziz Abdurrahman es-Said, Camiatu'l-İmam 

Muhammed b. Suûd, Riyad, İkinci Baskı, H.1399. 

Abdullah b. el-Hüseyn b. el-Hasan Ebu'l-Kasım b. el-Cellâb el-Malikî(ö.378H.), et-Tefrî' Fî 

Fıkhi'l-İmam Malik b. Enes(I-II), Tahkik: Seyyid Kisrevî Hasan, Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, Beyrut-Lübnan, ty. 

Abdullah Muhammed b. Ahmed et-Tilimsani(ö. 771H.), Miftahu'l-Vusûl İlâ Binâi'l-Furû' Ale'l-

Usûl, Tahkik: Muhammed Ali Ferkus, Müessesetu'-Reyyan Li't-Tıbaave'n-Neşr, Birinci 

Baskı, 1419/ 1998. 

Abdulmelik b. Abdullah b. Yusuf el-Huveynî(ö.478H), el-Burhan Fî Usuli'l-Fıkh, Tahkik: 

Abdulazim Mahmut ed-Dîb, Daru'l-Vefa el-Mansur, Mısır, Dördüncü Baskı, H.1417. 

Abdulvehhab İbrahim Ebû Süleyman, el-Fikru'l-Usûlî(Dirase Tahliliyye Nakdiyye), Daru'ş-

Şurûk, Birinci Baskı, 1403/ 1982. 

Abdurrahman b. Muhammed b. Haldun(ö.808H), Mukaddimetü İbn Haldûn(I-II), Tahkik: Ali 

Abdulvahid el-Vâfî, Dâru Nehdati Mısr Lin'n-Neşr, Yedinci Baskı, 2014M. 

Abdurrahman Celaluddin es-Suyûtî(ö.911H.), el-İtkân fî Ulumi'l-Kuran(I-III), Daru'n-

Nedveti'l-Cedide, Beyrut, ty. 

Abdurrahman Muhammed b. Asker Şihabuddin el-Bağdadî el-Malikî(ö.732H.), İrşâdu's-Sâlik 

İlâ Eşrefi'l-Mesâlik fî Fıkhi'l-İmam-ı Malik, Şeriketü'l-İfrikıyye Li't-Tıbaati ve'n-Neşr, 

Birinci Baskı, ty. 

Abdurrahman Muhammed b. Mahlûf es-Saâlebî(ö.878H.), el-Cevahiru'l-Hisan Fî Tefsiri'l-

Kuran(I-V), Muessesetu'l-Alemî li'l-Matbûât, Beyrut, ty. 

Adudu'd-Din Abdurrahman el-Îcî(ö.756H.), Şerhu Muhtasari'l-Münteha elUsûlî(I-III), Tahkik: 

Muhammed Hasan Muhammed Hasan İsmail, Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci 

Baskı, 1424/ 2004. 

Ahmed b. Abdurrahman b. Musa ez-Zeleytın'i Hulûlû(ö.898H.), ed-Diyâ el-Lâmi' Şerhu 

Cemi'l-Cevâmi'(I-II), Tahkik: Abdulkerim en-Nemle, Mektebetu'r-Rüşd, Riyad. 

_______, et-Tevdîh Şerhu Tenkihi'l-Fusûl(I-II), Belkasım b. Zâkir b.Muhammed ez-Zebîdî, ty.  

Ahmed b. Ali b. Hacer Ebu'l-Fadl el-Askalanî eş-Şâfiî(ö.852H), Fethu'l-Bârî Şerhu Sahih-i 

Buhârî(I-XIII), Tahkik: Muhammed Fuad Abdulbakî-Muhibbu'd-Din el-Hatîb, Daru'l-

Ma'rife, Beyrut, ty. 

Ahmed b. Ali Ebubekr el-Hatîb el-Bağdâdî(ö.463H.), Tarihu Bağdât(I-XXI), Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, Beyrut, ty. 



 

 

139 

 

Ahmed b. el-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Husrevcirdî el-Horasânî Ebû Bekr el-Beyhakî(ö.458H.), 

es-Sünen el-Kübrâ(I-X), Tahkik: Muhammed Abdülkadir Atâ, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, 

Beyrut-Lübnan, Üçüncü Baskı, 1424/ 2003. 

Ahmed b. Muhammed b. İshak eş-Şâşî(ö.344H.), Usulü'ş-Şâşî, Daru'l-Kitabi'l-Arabî, Beyrut, 

1402/ 1982. 

Ahmed b. Yayya el-Venşerîsi(ö.914H.), İdâhu'l-Mesâlik İlâ Kavâidi'l-İmam Ebî Abdillah 

Malik, Tahkik: es-Saddâk Abdurrahman el-Guryânî, Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 

1427/ 2006. 

Ahmed es-Savî(ö.1241H.), Bülgatu's-Sâlik li Akrabi'l-Mesâlik(I-II), Tahkik: Abdusselam 

Şahin, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 1415/ 1995. 

Ahmed Şakir(ö.1377H.), el-Bâis el-Hasî fî İhtisârı Ulûmi'l-Hadis, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, 

Beyrut, Birinci Baskı, ty. 

Alau'd-Din Ebu'l-Hasan Ali b. Süleymen el-Maverdî el-Hanbelî(ö.885H.), et-Tahbîr Şerhu't-

Tahrîr(I-VIII), Tahkik: Abdurrahman el-Cibrîn- Avad el-Kuranî-Ahmed es-Serrâh, 

Mektebetu'r-Rüşd,  Riyad-Suudi Arabistan, 1421/ 2000. 

Ali b. Abdulkâfî es-Subkî(ö.756H.), el-İbhâc fî Şerhi'l-Minhâc Alâ Minhâci2l-Vusûl ilâ İlmi'l-

Usûl li'l-Beydavî(I-III), Daru2l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1404/ 1984. 

Ali b. İsmail el-Ebyârî(ö.616H.), et-Tahkîk ve'l-Beyân Fî Şerhi'l-Burhân(I-IV), Tahkik: Ali b. 

Abdurrahman Bessam, Vizaretu'l-Evkâf ve'ş-Şuûni'd-Dîniyye, Katar, Birinci Baskı, 

1434/2013. 

Ali b. Muhammed b. Ali el-Cürcânî(ö.816H.), et-Ta'rîfât, Tahkik: İbrahim el-Ebyârî, Dâru'l-

Kitabi'l-Arabî, Beyrut, Birinci Baskı, 1405/ 1895. 

Ali b. Muhammed el-Âmidî(ö.631H.), el-İhkâm fî Usûli'l-Ahkâm(I-II), Tahkik: Dr. Seyyid el-

Cemilî, Daru'l-Kitabi'l-Arabi, Beyrut, Birinci Baskı, 1404/ 1984. 

Ali b. Muhammed er-Rebî'el-Lahmî(ö.478H.), et-Tebsira(I-XIV), Dr. Ahmed Abdulkerim 

Necib, Vizaretu'l-Evkaf ve'ş-Şuûni'l-İslamiyye, Katar, Birinci Baskı, 1432/ 2011. 

Ali es-Saidî el-Adevî el-Malikî(ö.1189H.), Haşiyetu'l-Adevî alâ Şerhi Kifayeti't-Tâlib er-

Rabbânî(I-II), Tahkik: Yusuf eş-Şeyh Muhammed el-Bıkâî, Daru'l-Fikr, Beyrut, 

H.1412. 

Bedruddin Muhammed b. Bahâdır ez-Zerkeşî(ö.794H.), el-Bahru'l-Muhît(I-VI), Tahkik: 

Muhammed Mahmud Tâmir, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 1421/ 2000. 

_______, el-Burhân Fî Ulumi'l-Kuran, Tahkik: Muhammed Ebu'l-Fadl İbrahim, Daru İhyai'l-

Kütübi'l-Arabî, İsa el-Bâbî el-Halebî ve Şurekâ, Birinci Baskı, 1376/ 1957. 

Cemâluddin Ömer b. el-Hâcib el-Mâlikî(ö.646H.), Câmiu'l-Ummehât, Tahkik: Ebû 

Abdirrahman el-Ahdar el-Ahdarî, Daru'l-Yemâme, Dimeşk, Birinci Baskı, 1419/ 1998. 

Cemâlüddin Abdurrahim el-İsnevî(ö.772H.), Nihâyetu's-Sûl Şerhu Minhavu'l-Vusûl, Daru'l-

Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1420/ 1999. 

Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ali b. 

Gâzî el-Osmânî(ö.919H.), Şifau'l-Galil fî Halli Mukfili'l- Halîl(I-II), Tahkik: Amed b. 

Abdülkerim Necib, Merkezu Zecîbiyye Li'l-Mahtutât ve Hidmeti't-Türâs, Kahire-Mısır, 

Birinci Baskı, 1429/ 2008. 

Ebû Abdillah Muhammed b. Ali b. Ömer et-Temîmî el-Mazirî el-Malikî, Şerhu't-Telkîn(I-VIII), 

Tahkik: Muhammed el-Muhtar es-Selamî, Daru'l-Garbi'l-İslamî, Birinci Baskı, 2008M. 

Ebu Abdillah Muhammed b. Muhammed b. Abdurrahman et-Trablûsî el-Mağribî el-

Hattab(ö.954H.),  Mevahibu'l-Celil Şerhu Muhtasar-ı Halil(I-VI), Tahkik: Zekeriyye 

Umeyrat, Daru Âlemi'l-Kütüb, Birinci Baskı, 1423/ 2003. 

Ebû Abdillah Muhammed b.Ali el-Haraşî el-Adevi(ö.1101H.),  Şerhu'l-Haraşî Alâ Muhtasar-ı 

Halil(I-VIII, Daru'l-Fikr li't-Tıbaa, Beyrut, 2010. 



 

 

140 

 

Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî(ö.671H.), el-Cami' Li Ahkami'l-

Kuran(ı-XXIV), Tahkik: Hişam Semir el-Buharî, Daru Âlemi'l-Kütüb, Riyad-Suûdi 

Arabistan, 1423/ 2003. 

Ebû Abdullah Muhammed b. Ebî Bekr İbn Kayyım el-Cevzi(ö.751H.), İ'lâmu'l-Muvakkiîn An 

Rabbi'l-Âlemîn(I-II), Tahkik: Ebû Ubeyde Meşhur b. Hasan Âl-i Süleyman, Daru İbni'l-

Cevzî Lin-Neşr ve't-Tevzi', Suudi Arabistan, Birinci Baskı, H.1423. 

Ebû Amr Osman b. Ömer İbnu'l-Hâcib(ö.646H.), Müntehe'l-Vusûl ve'l-Emel fî İlmeyi'l-Usûl-i 

ve'l-Cedel, Dâru's-Seade, Birinci Baskı, 1326/ 1908. 

Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdu'l-Halik b. Hallâd el-Bezzâr(ö.292H.), el-Bahru'z-Zihâr(I-

XVIII), Tahkik: Mahfuzu'r-Rahman Zeynullah-Adil b. Sa'd-Abdu'l-Halik eş-Şafiî, 

Mektebetu'l-Ulum ve'l-Hikem, el-Medine el-Münevvera, Birinci Baskı, M.1988-2009. 

Ebû Bekr İbnu'l-Arabî(ö.543H.), el-Kabes fî Şerhi Muvatta-i Mâlik b. Enes(I-III), Tahkik: 

Muhammed Abdullah Veled Kerim, Daru'l-Garbi'l-İslamî, Birinci Baskı, M.1992. 

Ebû Bekr Muhammed b. Abdullah b. Yûnus et-Temîmî es-Saklî(ö.451H.), el-Câmi' Li 

Mesâili'l-Müdevvene(I-XXIV), Tahkik: Bir Grup Araştırmacıya Ait Doktora Tezi,  

Ma'hedu'l-Buhûsu'l-İlmiyye ve İhyâi't-Türâsi'l-İslamî, Câmiatu Ümmi'l-Kurâ, Daru'l-

Fikr Littıbaa ve'n-Neşr, Birinci Baskı, 1434/ 2013. 

Ebû Bekr Muhammed b. Abdullah, İbnu'l-Arabî el-Kadî el-Muâfirî, el-Eşbilî el-

Malikî(ö.543H.), el-Mahsûl fî Usûli'l-Fıkh, Tahkik: Huseyn Ali el-Bedrî, Daru'l-

Beyarık, el-Ürdün, Birinci Baskı, 1420/ 1999. 

Ebû Dâvûd Süleymab b. el-Eşas es-Sicistânî(ö.254H.), Sünen-i Ebî Dâvûd(I-IV), Daru'l-

Kütübi'l-Arabî, Beyrut, ty. 

Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî(ö.505H.), el-Menhûl, Tahkik: Muhammed 

Hasan Heytû, Dâru'l-Fikri'l-Muasır, Beyrut-Lübnan, Daru'l-Fikr, Dimeşk-Suriye, 

Üçüncü Baskı, 1419/ 1998. 

Ebû Îdillah Muhammed b. Ali b. Ömer b. Muhammed el-Mazirî(ö.536H.), Îdâhu'l-Mahsûl Min 

Burhanu'l-Usûl(I-II), Tahkik: Ammer et-Talibî, Daru'l-Garbi'l-İslami, Tunus, ty. 

Ebû İshak İbrahim b. Musa el-Lahmî eş-Şatibî(ö.790H.), el-İ'tisâm, Tahkik: Meşhur Hasan Âl-i 

Süleyman, Mektebetu't-Tevhid, ty. 

_______, el-Muvafakat(I-VII), Tahkik: Ebû Ubeyde Meşhur b. Hasan Âl-i Süleyman, Daru İbn-

i Affan, Birinci Baskı, 1417/ 1997. 

Ebû Muhammed Abdulaziz b. İbrahim b. Ahmed el-Kuraşî İbn Büzeyre(ö.673H.), Ravzatu'l-

Müstebin fî Şerhi Kitabi't-Telkîn(I-II), Tahkik: Abdüllatif Zekka', Daru İbn Hazm, 

Birinci Baskı, 1431/ 2010. 

Ebû Muhammed Abdulhak b. Gâlib b. Atıyye el-Endelûsî(ö.542H.), el-Muharraru'l-Vecîz fî 

Tefsiri'l- Kitabi'l-Aziz(I-V), Tahkik: Abdüsselam Abdüşşafi Muhammed, Daru'l-

Kütübi'l-İlmiyye, Lübnan, Birinci Baskı, 1413/ 1993. 

Ebû Muhammed Abdullah b. Ebî Zeyd Abdurrahman el-Kayravânî(ö.386H.), ez-Züb An 

Mezhebi İmam-ı Malik(I-II), Tahkik: Muhammed el-Alemî, el-Memleketu'l-

Mağribiyye- er-Rabitatu'l-Muhammediyye Li'l-Ulemâ- Merkezu't-Dırâsât ve'l-Ebhâs ve 

İhyâi't-Türâs-Silsiletu Nevadiri't-Turâs, Birinci Baskı, 1432/ 2011. 

Ebû Muhammed Abdulvehhab b. Ali b. Nasr el-Bağdadî el-Malikî(ö.422H.), el-İşrâf alâ Nüket-

iMesâili'l-Hilâf(I-VI), el-Hubeyb b. Tahir, Daru İbn Hazm, Birinci Baskı, 

H.1420/M.1999. 

_______, et-Tekîn Fî'l- Fıkhi'l-Mâlikî, Tahkik: Ebû Uveys Muhammed b. Hubze el-Hasenî et-

Tatvânî, Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Birinci Baskı, 1425/ 2004. 

_______, Şerhu Risâleti İbn Ebî Zeyd(I-II), Tahkik: Ebu'l-Fadl ed-Dimyâtî Ahmed b. Ali, Daru 

İbn Hazm, Birinci Baskı, 1428/ 2007. 



 

 

141 

 

_______, Uyunu'l-Mesâil, Tahkik: Ali Muhammed İbrahim Burûniyye, Daru İbn Hazm Li't-

Tıbaa ve'n-Neş ve't-Tevzi', Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1430/ 2009. 

Ebû Muhammed Abdulvehhab b. Ali b. Nasr es-Seâlebî el-Bağdadî el-Malikî(ö.422H.), el-

Maûne alâ Mezhebi Âlimi'l-Medine(I-III), Tahkik: Humeyş Abdülhak, el-Mektebetu't-

Ticariyye, Mustafa Ahmed el-Bâz, Mekketu'l-Mükerreme, ty. 

Ebû Muhammed Celaluddin Abdullah b. Necm Şâs el-Mâlikî(ö.616H.), Akdu'l-Cevâhiri's-

Semîne fî Mezhebi Âlimi'l-Medine(I-III), Tahkik: Prof. Dr. Humeyd b. Muhammed 

Lahmer, daru'l-Garbi'l-İslamî, Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1423/ 2003. 

Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah b. Abdülber en-Nemrî el-Kurtubî(ö.463H.), Câmiu Beyani'l-İlm 

ve Fadlihî(I-II), Tahkik: Ebû Abdirrahman Fevaz Ahmed Zemrelî, Müessesetu'r-

Reyyân Dâru İbn-i Hazm, Birinci Baskı, 1424/ 2003. 

Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah b. Abdülber en-Nemrî el-Kurtubî(ö.463H.), el-İstizkâr el-Câmi' li 

Mezâhib-i Fukahai'l-Emsar ve Ulemâi'l-Aktar Fî Mâ Tezammenehü el-Muvatta' Min 

Meâni'r-Ra'yi ve'l-Asar ve Şerhi Zalike Küllihi Bi'l-Îcâzi ve'l-İhtisâr(I-XXX), Tahkik: 

Salim Muhammed Atâ-Muhammed Ali Muavvıd, daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, 

Birinci Baskı, 1421/ 2000. 

_______, el-Kâfî Fî Fıkhı Ehli'l-Medine, Tahkik: Muhammed Muhammed Uhayd Veled Madik 

el-Maritanî, Mektebetu'r-Riyad el-Hadise, Riyad-Suudi Arabistan, İkinci Baskı, 1400/ 

1980. 

Ebû Şâme, Abdurrahman b. İsmail(ö.665H.), el-Mürşidu'l-Vecîz İlâ Ulûmin Tetealleku bi'l-

Kitâbi'l-Azîz, Tahkik: Tayyar Kulaç, Beyrut, Daru's-Sadır, H.1395. 

Ebû Ubeyde el-Kasım b. Sellam el-Herevî(ö.224H.), Ğarîbu'l-Hadis(I-IV), Tahkik: Dr. 

Muhammed Abdulmuid Hân, Daru'l-Kitabi'l-Arabî, Beyrut, Birinci Baskı, 1396/ 1976. 

Ebu'l-Abbas, Ahmed b. Ahmed b. Muhammed b. İsa el-Bernesî el-Fâsî Zürûk (ö.899H.), Şerh-

u Zurûk alâ Metni'r-Risale(I-II), Tahkik: Ahmed Ferid el-Mezidî, Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1427/ 2006. 

Ebu'l-Abbâs, Ahmed b. İdris el-Karâfî(ö.684H.), Nefaisu'l-Usûl fî Şerhi'l-Mahsûl(I-IX), Tahkik: 

Adil Ahmed Abdu'l-Mevcud-Ali Muhammed Muavvad, Mektebetu Nizar Mustafa el-

Bâz, Birinci Baskı, 1416/1995. 

Ebu'l-Abbas, Ahmed b. Ömer b. İbrahim el-Kurtubî(ö.656H.), el-Müfhim Limâ Eşkle min 

Telhîs-i Kitab-ı Müslim(I-VII), Tahkik: Heyet, Daru İbn Kesir, Dimeşk, Daru'l-Kelimi't-

Tayyib, Dimeşk, Birinci Baskı, 1417/ 1996. 

Ebu'l-Berekât Seyyid Ahmed ed-Derdîr(ö.1201H.), eş-Şerhu'l-Kebîr alâ Muhtasar-ı Halil(I-II), 

ty. 

Ebu'l-Hasan Ali b. Abdi's-Selâm et-Tesûlî(ö.1258H.), el-Behce fî Şerhi't-Tuhfe(I-II), Tahkik: 

Mıhammed Abdülkadir Şahin, Daru'l-Kütübi'l-Arabiyye, Birinci Baskı, Lübnan-Beyrut, 

1418/ 1998. 

Ebu'l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî, el-Mâlikî, İbnu'l-Kassar(ö.397H.), 

Mukaddimetu fî Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Mustafa Mahdum, Daru'l-Muallime, Birinci 

Baskı, 1420/1999. 

Ebu'l-Hasan Ali b. Saîd er-Recrâcî(ö.633H.), Menahicu't-Tahsîl Ve Netâic-ü Letâifi't- Te'vîl fî 

Şerhi'l-Müdevvene ve Hall-i Müşkilâtihâ(I-X), Tahkik, Ebu'l-Fadl ed-Dimyatî-Ahmed b. 

Ali, dar-u İbn Hazm, Birinci Baskı, 1428/ 2007. 

Ebu'l-Hasan İbnu'l-Kassar Ali b. Ömerb. Ahmed el-Bağdadî el-Mâlikî(ö.397H.), Uyun'l-Edille 

fî Mesâili'l-Hilâf Beyne Fukahâi'l-Emsâr(I-III), Tahkik: Abdulhamid b. Sa'd b. Nasır es-

Suûdî, Mektebetu'l-Melik Fehd el-Vataniyye, Riyad- Suudi Arabistan, ty. 



 

 

142 

 

Ebu'l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed es-Sehâvî(ö.902H.), el-Gaye Fî Şerh'l-

Hidâye fî İlmi'r-Rivâye, Tahkik: Ebû Âiş Abdu'l-Münim İbrahim, Mektebetu Evladi'ş-

Şeyh Li't-Türas, Birinci Baskı, M.2001. 

Ebu'l-Velid el Bâcî(ö.474H.), İhkâmu'l-Fusûl Fî Ahkami'l- Usûl, Tahkik: İmran Ali Ahmed el-

Arabî, Camiatu'l-Murakkib, Birinci Baskı, M.2005. 

_______, İhkâmu'l-Fusûl fî Ahkami'l-Usûl, Tahkik: Abdülmecid et-Türkî, Daru'l-Garbi'l-İslamî, 

İkinci Baskı, 1415/ 1995. 

_______, el-İşâre fî Usûli'l-Fıkh, Tahkik: Muhammed Hasan Muhammed Hasan İsmail, Daru'l-

Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1424/ 2003 

_______, el-Minhâc fî Tertîbi'l-Hicâc(I-II), Tahkik: Abdülmecid et-Türki, daru'l-Garbi'l-İslamî, 

Üçüncü Baskı, M.2003. 

Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubî(ö.520H.), Mesâilu Ebi'l-Velid İbn 

Rüşd(I-II), Tahkik: Muhammed el-Habib et-Tickânî, Daru'l-Cîl, Beyrut-Daru'l-Afâki'l-

Cedîde, el-Mağrib, İkinci Baskı, 1414/ 1993. 

_______, el-Mukaddemât el-Mümehhedât(I-III), Dr. Muhammed Hacci, Daru'l-Garbi'l-İslamî, 

Beyrut- Lüban, Birinci Baskı, 1408/ 1988. 

_______, el-Müntekâ Şerhu'l-Muvatta'(I-VII), Matbaatu's-Saâde, Birinci Baskı, H.1332. 

Ebu's-Seâdât el-Mubarek b. Muhammed el-Cezerî(ö.606H.), en-Nihaye Fî Garîbi'l-Hadis(I-V), 

Tahkik: Ahmed ez-Zâvî- Muhammed Mahmûd et-Tanâhî, Mektebetu'l-İlmiyye, Beyrut, 

1399/1979. 

Ebu't-Tahir, İbrahim b. Abdussamed b. Beşîr et-Tenûhî(ö536H.), et-Tenbîh Alâ Mebadi-i't-

Tevcih(I-II), Tahkik: Dr. Muhammed Belhassan, Dar-u İbn Hazm, Beyrut-Lübnan, 

Birinci Baskı, 1428/ 2007. 

Fâdiğa Musa, Usûlü Fıkh-ı Malik Edilletuhu'l-Akliyye, Daru't-Tedmiriyye, Birinci Baskı,  1428/ 

2007. 

Halef b. Ebi'l-Kâsım Muhammed el-Ezdî, el-Kayravânî Ebû Said İbnu'l-Berâzaî(ö.372H.),  et-

Tehzib fî İhtisâri'l-Müdevvene(I-IV),  tahkik: Dr. Muhammed el-Emin Veledu 

Muhammed Salim b. eş-Şeyh, Daru'l-Buhûs Li'd-Dirâsâti'l-İslamiyye ve İhyâi't-Türâs, 

Dubai, Birinci Baskı,  1423/ 2002. 

Halid Abdullah el-Ezherî(ö.905H.), es-Simâru'l-Yevâni' Alâ Şerhi Cemi'l-Cevâmi'(I-II), Tahkik: 

Muhammed İbnu'l-Arabî el-Hilâlî el-Ya'kubî, Menşûrâtu'l-Vizaret'l-Evkaf ve'ş-Şuûnu'l-

İslamiyyeti'l-Memleketi'l-Meğribiyye, Daru Ebî Rakrâk li't-Tıbaati ve'n-Neşr, Birinci 

Baskı,  1427/ 2006. 

Halil b. İshak b. Musa Diyâu'd-Din el-Cündî el-Malikî el-Mısrî(ö.776H.), Muhtasar-u Halil, 

Tahkik: Ecmed Câd, Daru'l-Hadis, Kahire, Birinci Baskı,  1426/ 2005 

_______, et-Tevdîh fi Şerh-i Muhtasar-ı İbni'l-Hâcib(I-IX), Tahkik: Ahmed b. Abdulkerim 

Necib, Merkezu Necibiyye li'l-Mahtûtât ve Hidmeti't-Türâs, Birinci Baskı,  1429/ 2008. 

Hasan b. Muhammed el-Meşşât(ö.1399H.), el-Cevâhiru's-Semîne Fî Beyânı Edilleti Âlimi'l-

Medine, Tahkik: Abdulvehhab İbrahim, Dâru'l-Garbi'l-İslamî, Birinci Baskı, 1406/ 

1986. 

Hasan b. Muhammed el-Meşşât(ö.1399H.), et-Takrîrât es-Seniyye Şerhu'l-Manzûmetu'l-

Beygûniyye, Tahkik: Fevaz Ahmed Zemreli, Dâru'l-Kutubi'l-Arabî, Beyrut-Lübnan, 

Dördüncü Baskı, 1417/ 1996. 

Hatem Bay, et-Tahkîk fî Mesâili Usûli'l-Fıkh Elletî Ihtelefe Fîhâ en-Naklü Ani'l-İmam Mâlik b. 

Enes, Mecelletu'l-Va'yi'l-İslamî, Kuveyt, Birinci Baskı, 1432/ 2011. 

İbn Ebî Zeyd el-Kayravanî, (ö.386H.), er-Risale, Daru'l-Fikr, ty. 

İbn Ferhûn el-Malikî(ö.799H.), ed-Dibacu'l-Mezheb Fî Marifet-i AyanI'l-Mezheb(I-II), Tahkik: 

Muhammed Ahmedi Ebu'n-Nûr, Daru't-Turâs Li^t-Rab' ve'n-Neşr, Kahire, ty. 



 

 

143 

 

İbn Mâce Ebû Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî(ö.273H.), Sünen-i İbn-i Mâce(I-II), 

Muhammed Fuad Abdülbaki, Daru'l-Fikr, Beyrut, ty. 

İbn Rüşd el-Hafîd, Ebu'l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed(ö.595H.), 

Bidayetu'l-Müctehid ve Nihayetu'l-Muktesid(I-II), Matbaa Mustafa el-Bâz ve Evladuh, 

Dördüncü Baskı, H.1395/M.1975. 

_______, ed-Darûrî Fî Usuli'l-Fıkh, Tahkik: Cemalüddin el-Aşevî, Daru'l-Garbi'l-İslamî, 

Beyrut, Birinci Baskı, M.1994. 

İbrahim Mustafa, Ahmed Zeyyad, Hamid Abdülkadir, Muhammed en-Neccar, el-Mucemu'l-

Vesît, Tahkik: Mecmeu'l-Lugati'l-Arabiyye, Daru't-d-Da've 

İhyau'l-Kutubi'l-Arabiyye İsa el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâ', ty. 

Kâdî İyad b. Musa b. İyad b. Amrûn el-Yahsubî es-Sebtî(ö.544H.), et-Tenbihât el-Müstenbita 

Ale'l-Kütüb'l-Müdevvene ve'l-Muhtelita(I-IV), Tahkik: Muhammed el-Vesîk- 

Abdünneim el-Humeytî, Daru İbn Hazm, Beyrut-Lübnan, Birinci Baskı, 1432/ 2011. 

_______, İkmâlü'l-Muallim Bi Fevâidi Müslim(I-IX), Tahkik: Dr. Yahya İsmail, Daru'l-Vefâ 

Li't-Tıbaa ve'n-Neşr, Mısır, Birinci Baskı, H.1419/M. 1998. 

_______, Tertibu'l-Medarik ve Takribu'l-Mesâlik Li Ma'rifeti A'yâni Mezhebi Malik(I-VIII), 

Vizaretu'l-Evkaf el-Mağribiyye, İkinci Baskı, 1403/ 1983. 

Kasım b. İsa b. Nâcî et-Tenûhî el-Kayravânî(ö.837H.), Şerhu İbn-i Nacî et-Tenuhî ale'r-

Risâle(I-II), Tahkik: Ahmed Ferid el-Mezîdî, daru'l-Kutub'l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 

Birinci Baskı, 1428/ 2007. 

Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî(ö.538H.), el-Fâik Fî Garîbi'l-Hadis ve'l-Eser(I-IV), Tahkik: 

Ali Muhammed el-Becavî- Muhammed Ebu'l-Fadl İbrahim, Daru'l-Marife, Lübnan, 

İkinci Baskı, ty. 

Malik b. Enes Ebû Abdillah el-Esbahî el-Medenî(ö.179H.), Muvatta' Malik, Tahkik: 

Muhammed Fuad Abdülbaki, Daru İhyâi't-Turâsi'l-Arabî, Mısır, ty. 

_______, el-Müdevvene el-Kübrâ(I-IV), Tahkik: Zekeriyya Umeyrat, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, 

Beyrut-Lübnan, ty. 

Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî(ö.355H), el-İbane Fî Maâni'l-Kıraât(I-V), Tahkik: Abdülfettah 

Şelebî, el-Mektebetü'l-Faysaliyye(I-III), 1405/ 1985. 

Muhammed Arafa ed-Desûkî(ö.1230H.), Haşiyetu'tüDesûkî Alâ Şerhi'l-Kebîr(I-IV), Tahkik: 

Muhammed Aliş, Daru'l-Fikr, Beyrut, ty. 

Muhammed b. Abdu'l-Baki b. Yusuf ez-Zerkânî(ö.1122H.), Şerhu'z-Zerkânî Alâ Muvattai'l-

İmam-ı Malik, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut,  1411/ 1991. 

Muhammed b. Abdullah Ebu Bekr İbnu'l-Arabî(ö.543H.), el-Mesalik Fî Şerhi Muvatta-i 

Malik(I-VIII), Muhammed b. el-Huseyines-Süleymânî- Aişe Binti'l-Huseyin es-

Süleymânî, daru'l-Garbi'l-İslamî, Birinci Baskı,  1428/ 2007. 

Muhammed b. Ahmed b. Cezzî el-Gırnâtî(ö.714H.), Takribu'l-Vusul İlâ İlmi'l-Usûl, Tahkik: 

Muhammed el-Muhtar eş-Şenkîtî, İkinci Baskı, H.1423/M.2002. 

_______, el-Kavaninu'l-Fikhiyye(I-III), Tahkik: Macid el-Hamevî, Daru İbn Hazm, Birinci 

Baskı,  1434/ 2013. 

_______, Takribu'l-Vusul İlâ İlmi'l-Usûl, Tahkik: Muhammed Ali Ferkûs, Daru't-Turâsi'l-

İslamî Li'n-Neşr ve't-Tevzi', el-Cezair, Birinci Baskı,  1410/ 1990. 

Muhammed b. Ahmed b. Muhammed Alîş(ö.1299H.), Menhu'l-Celîl Şerhu Muhtasar-ı Halil(I-

IX), Daru'l-Fikr,  1409/ 1989. 

Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkânî(ö.1250H.), İrşâdu'l-Fuhûl İlâ Tahkiki'l-Hak Min 

İlmi'l-Usul(I-II), Tahkik: eş-Şeyh Ahmed Gazv İnaye, Dimeşk, eş-Şeyh Halil el-Mis ve 

Dr. Veliyyüddin Salih Ferfûr, daru'l-Kitâbi'l-Arabî, Birinci Baskı,  1419/ 1999. 



 

 

144 

 

Muhammed b. Ebu Bekr b. Abdilkadir, er-Râzî(ö.666H.), Muhtaru's-Sıhah, Tahkik: Mahmut 

Hatır, Mektebetü Lübnan Naşirûn, Beyrut,  1415/ 1995. 

Muhammed b. el-Hasan el-Hacevî es-Saâlebî(ö.1376H.), el-Fikru's-Sâmî(I-IV), Daru'l-Mearif, 

Rabet,  1340/ 1922. 

Muhammed b. İsa Ebû İsa et-Tirmizî es-Sülemî(ö.279H.), Sünen-i Tirmizî(I-VI), Daru İhyâi't-

Turâsi'l-Arabî, Tahkik: Ahmed Muhammed Şakir ve Diğerleri, Beyrut, ty. 

Muhammed b. İshak Ebu'l-Ferc ibnu'n-Nedim(ö.438H.), el-Fihrist, Daru'l-Ma'rife, Beyrut, 

Birinci Baskı,  1398/ 1978. 

Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Ali b. Salim Mahlûf(ö.1360H.), Şecertu'n-Nûr ez-

Zekiyye Fî Tabakâti'l-Malikiyye(I-II), Tahkik: Abdulmecid Hayalî, Daru'l-Kütübi'l-

İlmiyye, Lübnan, Birinci Baskı,  1424/ 2003. 

Muhammed b. Muhammed el-Gazzalî(ö.505H.), el-Mustasfâ Min İlmi'l-Usûl, Tahkik: 

Abdüsselam Abdüşşafî, Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı,  1413/ 1993. 

Muhammed b. Muhammed İbn Arafa el-Vergamî et-Tûnusî el-Malikî(ö.803H.), el-

Muhtasaru'l-Fıkhî(I-X), Tahkik: Hafız Abdurrahman Muhammed Hayr, Müessesetü 

Halef Ahmed el-Habtûr Li'l-Amâli'l-Hayriyye, Birinci Baskı,  1435/ 2014. 

Muhammed b. Muhmud b. Ahmed el-Bâbertî el-Hanefî(ö.786H.), er-Rudûd ve'n-Fî Şerh-i 

Muhtasar-ı İbni'l-Hâcib(I-II),  Tahkik: Dayfullah b. Salih b. Avn el-Ömerî, 

Mektebetü'r-Rüşd Naşirun, Birinci Baskı,  1426/ 2005. 

Muhammed b. Mükrim b. Manzûr el-İfrikî el-Mısrî(ö.711H.), Lisanu'l-Arab(I-XV), Dar-u 

Sâdır, Beyrut, Birinci Baskı, ty. 

Muhammed b. Yusuf b. Ebi'l-Kasım el-Abderî(ö.897H.), et-Tac ve'l-İklil Fî Şerh-i Muhtasar-i 

Halil(I-VIII), Daru'l-Fikr, Beyrut, ty. 

Muhammed Ebû Zehra(ö.1394H.), Malik Hayatuhu ve Asruhu Ârâuhu ve Fıkhuhu, Daru'l-

Fikri'l-Arabî, İkinci Baskı, ty. 

Muhammed el-Emin b. Ahmed bç Ziyâd el-Cenkî(ö.1233H.), Meraki's-Suûd İlâ Merâki's-Suûd, 

Tahkik: el-Muhtar b. Muhammed el-Emin, Mektebetu İbn Teymiye, Kahire, Birinci 

Baskı,  1413/ 1993. 

Muhammed el-Emin eş-Şenkitî(ö.1393H.), Edvâu'l-Beyân Fî İdahi'l-Kuran Bi'l-Kuran(I-VII), 

Daru'l-Fikr Li't-Tıbaaven-Neşr ve't_tevzi', Beyrut-Lübnan,  1415/ 1995. 

_______, Nesru'l-Vurûd Alâ Merâki's-Suûd, Tahkik: Muhammed Veled Seyyidî Veled 

Habibu'ş-Şenkitî, Daru'l-Yemâme-Dâru İbn Hazm, Birinci Baskı,  1415/ 1995. 

Muhammed el-Mentâr, Kıraa Ma'rifiyye Fî Menheci't-Tasnîf el-Usûlî İnde'l-Mâlikiyye, 

Mecelletu İhyai'l-Mağrib, Sayı, 33, ty. 

Muhammed el-Muhtâr Veledü Ebâhu, Medhal İlâ Usûli el-Fıkhi'l-Malikî, Daru'l-Emân, el-

Mağrib- Daru İbn Hazm, Beyrut, Birinci Baskı,  1432/  2011. 

Muhammed et-Tâhir b. Âşur(ö.1393H.), et-Tahrîr ve't-Tenvîr(I-XXX), D3aru Suhnûn li'n-Neşr 

ve't-Tevzi', Tunus,  1417/1997. 

Muhammed Hammâdi et-Temsemânî, Menheciyyetu'l-İmam Malik el-Usûliyye el-Hasâis ve'l-

Âsâr, el-Mu'temeru'l-İlmî li Dâri'l-Buhûs, Dubai, ty. 

Muhammed İbrahim Ali, Islâhu'l-Mezheb 'İnde'l-Malikiyye, Daru'l-Buhus Li'd-Dirasat'l-

İslamiyye ve İhyai't-Türâs, Birinci Baskı,  1421/ 2000. 

Muhammed Murtada el-Hüseynî ez-Zebîdî(ö.1205H.), Tacu'l-Arûs min Cevâhiri'l-Kâmûs(I-

XXXX), Kuveyt Baskısı, İkinci Baskı, ty. 

Muhammed Said Mansur(Ezher Üniversitesi, Gazze-Filistin), Refu'l-İlbas İzâ Teârada 

Haberu'l-Vâhid ve'l-Kıyâs, Mecelletu'l-Camiati'l-İslamiyye, Silsiletü't-Dirâsâti'l-

İslamiyye, Cilt 19, Ocak, Birici Sayı, M.2011. 



 

 

145 

 

Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyrî en-Neysabûrî(ö261H.), Sahih-i Müslim(I-V), Tahkik: Fuad 

Abdülbaki, Daru İhyai'l-Kütübi'l-Arabiyye, İsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekauh, ty. 

Salih b. Abdussemî' el-Âbî el-Ezherî(ö.1338H.), es-Semeru'd-Dânî fî Takribi'l-Meânî Şerhu 

Risaleti İbn-i Ebî Zeyd el-Kayravânî, el-Mektebetü's-Sekâfiyye, Beyrut 

Şihabuddin Ahmed b. Muhammed el-Mukr'i et-Tilimsâni(ö.1041H.), Ezharu'r-Riyâd Fî Ahbâri 

İyâd(I-V), Lecnetu't-Terceme et-Te'lifu ve'n-Neşr, Mısır,  1358/ 1939. 

Şihabu'd-Din Ebu'l-Abbas Ahmed b. İdrîs es- Sanhâcî el-Karâfî(ö.684H.), el-Furûk(I-IV), 

Tahkik: Halil el-Mansur, Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye, Beyrut,  1418/ 1998. 

_______, Şerhu Tenkihi'l-Fusûl fî İhtisâri'l-Mahsûl, Duru'l-Fikr li't-Tıbaati ve'n-Neşr,  1424/ 

2004. 

Tâcuddin Ebû Nasr Abdu'l-Vehhab b. Ali b. Abdu'l-Kâfî es-Sübkî(ö.771H.), Refu'l-Hicâb An 

Muhtasarı İbni'l-Hâcib(I-IV), Tahkik: Ali Muhammed Muavvıd-Âdil Ahmed Abdu'l-

Mevcûd, Âlemu'l-Kütüb, Birinci Baskı, Beyrut-Lübnan,  1419/ 1999. 

Takıyyuddin Ebu'l-Bakâ Muhammed b. Ahmed b. Abdülaziz b. Ali el-Futûhî İnu'n-

Neccâr(ö.972H.), Şerhu'l-Kevkebi'l Münîr(I-IV), Tahkik: Muhammed ez-Zuhaylî, 

Mektebetu'l-Ubeykan, Birinci Baskı,  1418/ 1997. 

Zeynuddin Abdu'r-Rahim b. el-Huseyn el-Irâkî(ö.806H.), et-Takyîd ve'l-Îzâh Şerhu 

Mukaddmet-i İbni's-Salâh, Abdurrahman Muhammed Osman, el-Mektebetu's-Selefiyye, 

Medinet'l-Münevvere, Birinci Baskı,  1389/ 1969.



 

 

146 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı  : Alhasan Ambarek Eshteiwi AHMED 

Doğum Yeri ve Yılı : Libya/Baniwaleed, 17.07.1982 

Medeni Hali  : Evli 

Eğitim Durumu : YL Mezunu 

Lisans Öğrenimi : Libya Ezzeytuna Üniversitesi 

 

Yabancı Diller Düzeyi 

İngilizce   : Orta seviye 

Arapça  : Orta seviye 

 

İş Deneyimi 

1. (2002-2009)  : Libya/Baniwaleed, İmam Hatiplik 

2. (2009)  : Öğretim Görevlisi 

3. (2017-…)  : Afyon Kocatepe Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Öğretim 

Görevlisi  

 


