
T. C. 

Ġstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Eski Çağ Dilleri ve Kültürleri Anabilim Dalı 

Latin Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

SENECA‟NIN NATURALES QUAESTIONES ADLI 

ESERĠNDE DOĞA VE AHLAK ANLAYIġI 
 

 

 
C. Cengiz ÇEVĠK 

 

2501080723 

 

 

 

 

 

Tez DanıĢmanı: 

 

Prof. Dr. Çiğdem DürüĢken 

 

 

 

 

 

Ġstanbul 2010 

 





iii 
 

 

SENECA‟NIN NATURALES QUAESTIONES ADLI ESERĠNDE 

DOĞA VE AHLAK ANLAYIġI 
C. Cengiz ÇEVĠK 

 

ÖZ 
 

Tezimizin temel amacı, Seneca‟nın Naturales Quaestiones adlı eserindeki 

doğa ve ahlak anlayıĢını değerlendirmek ve filozofun, bağlı bulunduğu Stoa 

düĢüncesindeki genel eğilime uygun olarak insanları ahlakî geliĢim amacıyla doğayı 

incelemeye çağırdığını göstermektir. Bu kapsamda ilkin Stoacı bilgi anlayıĢı 

çerçevesinde Naturales Quaestiones‟teki doğa ve bilgi problemi incelenmiĢ olup, 

Seneca‟nın, kutsal kabul ettiği doğanın bilgisini nasıl ahlakî çıkarımlara bağladığı ve 

hangi amaçlarla insanları doğayı tanımaya çağırdığı ele alınmıĢtır. Tezimizin bu ilk 

bölümünde Naturales Quaestiones‟teki doğa araĢtırması üzerine yazmanın ve 

göksel bilginin önemine, Seneca‟nın insanların bu bilgiye eriĢememelerinin nedeni 

olarak gördüğü alıĢkanlık engeline, doğa bilgisinin uzun sürede tamamlanacağı 

düĢüncesine ve Seneca‟nın Roma‟da felsefe ve doğa araĢtırmalarına olan ilgisizlikten 

Ģikâyetine değinilmiĢtir. Daha sonra, ikinci bölümde ilkin Seneca‟nın genel 

tanrıbilim anlayıĢı üzerinde durulmuĢ olup Naturales Quaestiones‟te ortaya konan 

doğanın yaratıcı ve yönetici kimliği, kader, doğa olayları arasındaki tutarlı birliktelik 

ve kehanet konusuyla birlikte Tanrı‟nın evrendeki her Ģeyin nedeni olduğu düĢüncesi 

iĢlenmiĢtir. Üçüncü ve son bölümde ise Seneca‟nın genel ahlak anlayıĢı yanında 

Naturales Quaestiones‟te sergilenen ahlak idealleri yani talihi küçümseme ve ölüm 

korkusunu yenme hedefi ele alınıp, yine eserdeki, ideal bilgenin zihnî yükseliĢine 

engel teĢkil ettiği için kaçınması gereken ahlakî kusur örneklerinden sapkınlık, 

gösteriĢ ve açgözlülükten bahsedilmiĢtir. Neticede Seneca‟nın insanları doğa 

araĢtırmasıyla, doğadaki gizli tanrısallığı ve kusursuz düzeni anlamaya çağırdığı dile 

getirilmiĢtir.



iv 
 

 

THE CONCEPT OF NATURE AND ETHICS IN SENECA‟S 

NATURALES QUAESTIONES 
C. Cengiz ÇEVĠK 

 

ABSTRACT 

 
The main goal of our thesis is to examine the concept of nature and ethics 

in Seneca‟s Naturales Quaestiones and to show that the philosopher called people 

to inquiry the nature for moral development, in pursuant of general tendency in Stoic 

discipline under that he was. Firstly in this respect, while taking into consideration of 

Stoic concept of knowledge, the problem of nature and knowledge in Naturales 

Questiones is analysed and its discussed how Seneca assigned the natural science, as 

a sacred for him, to moral inferences and by which aims called people to know the 

nature. In this first part, the importance of writing on inquiry of nature, and heavenly 

knowledge, and consuetude that Seneca commentated as barrier for this knowledge, 

and idea of that would be perfected in heaps of time, and Seneca‟s complaint about 

unconcernedness of people, for philosophy and natural inquiries at Rome, are 

mentioned. Then, in second part, firstly general theology of Seneca is discussed, then 

creative and administrative identity of nature that are presented in Naturales 

Quaestiones, fate, and idea of consistency among natural phenomena and God as a 

cause of everything, with subject of divination, are analysed. In third and last part, as 

well as the outlines of Senecan ethics, ideals, namely aim of contempting fortune and 

annihilating fear of death that are presented in Naturales Quaestiones, and 

obscenity, luxury and avarice, as examples of ethic vice, from that ideal wise has to 

avoid because of it‟s barrier for his mental rising, are mentioned. Consequently, it‟s 

reasoned that Seneca called people to know the concealed divine and to understand 

the perfect order of things in nature. 

 

 

 

 

 



v 
 

ÖNSÖZ 

 

Seneca felsefe konulu eserlerinde bir ahlak filozofu olarak karĢımıza çıkar, 

insanın ve toplumun açmazlarını gözler önüne serip çözüm önerileri sunduğu için, 

onun aynı zamanda bir yaĢam rehberi olduğunu da söyleyebiliriz. Öz ifadeyle mutlu 

yaĢamın nasıl gerçekleĢebileceğini gösteren Seneca Naturales Quaestiones adlı 

eserinde de, doğa olaylarını mutlu, huzurlu ve erdemli yaĢamı hedefleyen ahlak 

duyuĢuyla irdeler. 

Seneca, bu eserinde ne bol bol alıntı yaptığı Thales, Anaximander, 

Anaxagoras, Posidonius ve Theophrastus gibi, doğayı salt, bazen doruğunu teolojik 

yargıların oluĢturduğu, bilimsel nedensellik ölçüsüyle ele alır, ne de Socrates gibi 

doğa bilgisini küçümseyerek salt insanın ahlâkî geliĢimini hedefler. Dahası Seneca, 

çağdaĢı YaĢlı Plinius‟un Naturalis Historia adlı eserinde yaptığının aksine, baĢka 

filozofların ve geleneğin doğa olaylarına iliĢkin yapmıĢ olduğu açıklamaları 

sunmakla da yetinmez. Seneca, eserinin bazı bölümlerinde, diğer filozoflarla birlikte 

Stoacıların da doğa olaylarına iliĢkin bilimsel açıklamalarını eleĢtirel bir gözle 

değerlendirip yanlıĢlarını ortaya koysa da, genel itibariyle Stoacı tanrıbilim ve 

doğabilim anlayıĢına uygun olarak doğa olaylarını neden-sonuç iliĢkisi içinde irdeler 

ve buradan Stoa felsefesiyle tutarlılık arz eden bazı sonuçlara varır. Genel olarak 

bakıldığında bu sonuçlar evrensel doğadaki her Ģeyin kusursuz ve kopmaz bir bağla 

(tutarlı bir neden-sonuç iliĢkisiyle) birbirine bağlandığını göstermeye yöneliktir. 

Dahası Seneca Tanrı‟yı bütün nedenlerin nedeni (causa causarum) ve evrenin zihni 

(mens universi) sayarak bu kopmaz bağı ve dolayısıyla doğayı kutsal bir kaynağa 

bağlar. Bu yüzden Seneca Naturales Quaestiones‟te insanları doğayı bilmeye 

çağırır, ona göre, doğa ilk bakıĢta görülmeyecek olan kutsallığını, sadece 

araĢtırmayla ve tefekkürle varılabilecek olan iç kısmına saklamıĢtır, o halde insan 

zihnen doğanın oyuğuna vardığında Tanrı‟yı bilmeye baĢlar (incipit Deum nosse), 

bu, insanı insanlığının da üzerine çıkararak değerli kılan, yani ruhunu yücelten bir 

çabadır. 

Buna bağlı olarak Tanrı ve doğa bilgisiyle zihnen yücelmiĢ olan insan, 

Seneca‟ya göre, gösteriĢ, sapkınlık ve açgözlülük gibi maddî dünyanın insan ruhunu 



vi 
 

alçaltan saplantılarını aĢar, ne talihin lütuflarıyla sevinir, ne de onun tarafından 

alaĢağı edildiği için yerinir, baĢka deyiĢle talihin, yaĢamı üzerindeki olumlu veya 

olumsuz her etkisini küçümser, çünkü o kendi yaĢamını tümüyle aĢmıĢ ve Tanrı‟yla 

bütünleĢmiĢ durumdadır, bu yüzden dünyevî varlığıyla ilgili tüm kaygılarından 

sıyrılarak adeta ölüme meydan okur.  

ĠĢte, Naturales Quaestiones burada özetini sunduğumuz içeriğinden ötürü, 

sadece doğabiliminden tanrıbilime uzanan değil, aynı zamanda insanların yaĢamını 

düzenlemeye ve onları dünyevî ihtiraslarından kurtarıp dinginleĢtirmeye çalıĢan bir 

ahlak eseri sayılır. Seneca‟nın, kapsamını bu Ģekilde belirlediğimiz Naturales 

Quaestiones adlı eseri, Türkiye‟de ilk defa bir teze konu olmakla birlikte yine, parça 

parça da olsa, ilk defa Türkçeye çevrildi. Dahası tezimiz, Stoa felsefesinde doğa ve 

ahlak kavramlarını, aynı felsefeyi temel almıĢ bir eserden hareketle inceleyen ilk 

çalıĢma olma özelliğini de taĢımaktadır. 

Son olarak bu tezin danıĢmanlığını üstlenen, beni sonsuz hoĢgörüsü ve 

sabrıyla yönlendirip aydın kimliğiyle yolumu aydınlatan değerli hocam Sn. Prof. Dr. 

Çiğdem DürüĢken‟e, Ġstanbul Üniversitesi, Latin Dili ve Edebiyatı bölümünde eğitim 

görmeye baĢladığım ilk günden bugüne kadar bana her daim yol gösteren ve 

yardımcı olan hocam Sn. Prof. Dr. Bedia DemiriĢ‟e ve çalıĢmam boyunca hiçbir 

sorumu cevapsız bırakmayıp eĢsiz birikimini benimle paylaĢan, Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones‟i konusunda sayılı otoritelerden olan Prof. Harry M. Hine‟a 

teĢekkürlerimi sunmayı bir borç bilirim. 

 

C. Cengiz ÇEVĠK 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

ĠÇĠNDEKĠLER 
 

 
ÖZ ........................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................................ iv 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................... v 

ĠÇĠNDEKĠLER ...................................................................................................................... vii 

GĠRĠġ ....................................................................................................................................... 1 

1. Seneca‟nın YaĢamına ve Naturales Quaestiones‟e Genel Bir BakıĢ ......................... 1 

2. Tezin Yöntemi ........................................................................................................... 10 

1. NATURALES QUAESTIONES‟TE DOĞA ve BĠLGĠ PROBLEMĠ ............................. 13 

1.1 Doğa AraĢtırması Üzerine Yazmanın Önemi .............................................................. 13 

1.2 Göksel Bilginin Önemi ve AlıĢkanlık Engeli .............................................................. 19 

1.3 Doğa Bilgisinin Çağlar Boyunca GeliĢimi ................................................................... 23 

1.4 Roma‟da Felsefe ve Doğa AraĢtırmalarına Kayıtsızlığın EleĢtirisi ............................. 29 

2. NATURALES QUAESTIONES‟TE DOĞA VE TANRIBĠLĠM .................................... 37 

2.1 Seneca‟nın Tanrıbilim AnlayıĢı ................................................................................... 37 

2.2 Doğa ve Tanrısal Düzen ............................................................................................... 46 

2.2.1 Doğanın Yaratıcı ve Yönetici Kimliği .................................................................. 46 

2.2.2 Doğa Olayları ve Kader ........................................................................................ 50 

2.2.3 Kehanet ve Her ġeyin Nedeni Olarak Tanrı ......................................................... 57 

3. NATURALES QUAESTIONES‟TE AHLAK ................................................................ 67 

3.1 Seneca‟nın Ahlak AnlayıĢı........................................................................................... 67 

3.2 Naturales Quaestiones‟te Beliren Ahlak Ġdealleri ..................................................... 76 

3.2.1 Talihi Küçümsemek .............................................................................................. 76 

3.2.2 Ölüm Korkusunu Yenmek .................................................................................... 83 

3.3 Naturales Quaestiones‟te KiĢileĢtirilen Ahlakî Kusurlar ........................................... 99 

3.3.1 Sapkınlık (Obscoenitas) ....................................................................................... 99 

3.3.2 GösteriĢ (Luxuria) .............................................................................................. 107 

3.3.3 Açgözlülük (Avaritia) ........................................................................................ 116 

SONUÇ ................................................................................................................................ 122 

KAYNAKÇA ....................................................................................................................... 128 

1. Antikçağ Kaynakları ................................................................................................ 128 

2. Modern Kaynaklar ................................................................................................... 129 

 



1 
 

GĠRĠġ 
 

 

1. Seneca‟nın YaĢamına ve Naturales Quaestiones‟e Genel Bir BakıĢ 

 

Lucius Annaeus Seneca, Roma‟nın fethettiği bölgelere tüm kültürüyle nüfuz 

ettiği ve gitgide yayıldığı bir yüzyılda, bu bölgelerin birinde, Corduba‟da doğdu (Ġ.S. 

3).  ġair Martialis‟in deyimiyle
1
 tam üç kuĢaktır önemli edebî kiĢilikler çıkarmıĢ bir 

ailede doğan Seneca, erken yaĢta babası tarafından Roma‟ya getirildi.  

Latin edebiyatında “YaĢlı Seneca” olarak da bilinen babası L. Annaeus 

Seneca, retorik öğretmeni ve hatip kimliğiyle oğlu Seneca‟nın da kendisi gibi hatip 

olmasını istedi ve bu doğrultuda oğlunun genel eğitiminde ve zihinsel geliĢiminde 

belirleyici bir rol üstlendi. Ama Seneca, babası gibi bir hatip olmak yerine 

Pythagorasçı Sotion‟dan ve Stoacı Attalus‟tan dersler alıp felsefeye yönelince, 

babasını epeyce telâĢlandırdı. Çünkü Ġmparator Tiberius, Roma gençliğini saran 

Yunan felsefe akımlarına hiç sıcak bakmıyor, tuhaf kılıklı ve tavırlı felsefecileri 

Roma‟dan uzaklaĢtırıyordu. Bu arada Seneca‟nın Pythagorasçı öğretiden etkilenerek 

uyguladığı perhizler zaten zayıf olan bünyesini daha da bozmuĢtu. Bunun üzerine 

babası hemen harekete geçip hem oğlunun sağlığını yeniden kazanması hem de 

felsefeden olabildiğince uzaklaĢması için onu önce Pompei‟ye, sonra da Mısır‟a 

gönderdi. 

Seneca, Ġ.S. 31 yılında Roma‟ya yeniden döndüğünde, artık yirmi sekiz 

yaĢındaydı ve kendi kararlarını alabilecek olgunluktaydı. Ġlkin hemen hemen her 

eğitimli Romalı gibi kendini siyasete verip mahkemede avukatlığa baĢladı. Bu süreç 

içinde quaestor‟luk makamına kadar yükseldi ve Ġmparatorluğun mali iĢlerinin 

sorumluluğunu üstlendi. Ama devlet iĢlerindeki baĢarılı tutumu, dönemin kıskanç 

Ġmparatoru Caligula‟nın öfkesini üzerine çekmesine neden oldu; neyse ki, arkadaĢları 

araya girdi de, ölüm cezasından kurtulabildi. Ġmparator Caligula‟nın ölümünden 

sonra tahta geçen Claudius sayesinde bir süre rahat bir nefes alabildi ama bu kez de 

adı saray dedikodularına karıĢtı. 

                                                           
1
 Martialis, Epigrammata IV.40.2: “et docti Senecae ter numeranda domus,…” 



2 
 

Ġktidar hırsıyla yanıp tutuĢan imparatoriçe Messalina‟nın öfkesine hedef olup 

Ġ.S. 41 yılında Korsika‟ya sürgün edildi.  

Roma‟ya duyduğu özlemle geçirdiği sürgün döneminde yakınlarını teselli 

etmek için kaleme aldığı yapıtlar (Ad Polybium De Consolatione ve Ad Helviam 

Matrem De Consolatione) adeta kendisini teselli eder nitelikteydi. Bu arada 

Roma‟da peĢ peĢe devam edegelen olaylar kendi yaĢamında da yepyeni bir dönemin 

baĢlangıcına neden oldu. Messalina‟nın ölümüyle birlikte onun yerine geçen 

Agrippina genç prens Nero‟nun annesiydi. Seneca‟nın oğlu için iyi bir öğretmen 

olacağını düĢünen Agrippina onu sürgünden çağırdı ve Seneca böylece Roma‟ya 

dönebildi ve felsefeden hiç de hazetmeyen Agrippina‟nın her türlü kısıtlayıcılığına 

rağmen genç Nero‟ya bu konuda eğitim vermeye baĢladı. Ġ.S. 54 yılında Ġmparator 

Claudius ölünce, Nero henüz on altı yaĢında olduğu halde Ġmparatorluk tahtına 

oturdu. Bu durum Seneca‟nın, muhafız kıtası komutanı Afranius Burrus‟la birlikte 

yönetimde yetki sahibi olmasına, dolayısıyla Roma‟da geniĢ bir çevre edinmesine 

neden oldu. Üstelik bu genç Ġmparator‟un annesini öldürmeye varacak kadar zihinsel 

sağlığının bozulması ve Burrus‟un da zehirlenmesi sonucunda, Seneca saraydaki tek 

yetkili haline geldi. Ancak Seneca‟nın Stoa ahlakıyla biçimlenen zihni, devlet 

iĢlerinde bu kadar yetkin olmasını kabullenemedi. Seneca birkaç defa görevinden 

ayrılmak istediyse de, bu isteği Nero tarafından kabul edilmedi. Buna rağmen, bu 

konuda kararlı bir tutum sergiledi ve en sonunda saray yaĢamında edindiği malların 

bir kısmını Ġmparator‟a bırakıp görevinden ayrıldı. 

Seneca devlet iĢlerinden tümüyle kurtulunca kendini en çok sevdiği iĢe, 

felsefeye adadı ve Ġ.S. 61-65 yılları arasında Naturales Quaestiones de dâhil olmak 

üzere bir dizi felsefî eser kaleme aldı. Yazık ki, bu huzurlu yaĢam dönemeci, adının 

Ġ.S. 65 yılında Nero‟ya yapılacak bir suikast planına karıĢmasıyla birlikte son buldu 

ve Seneca Ġmparator tarafından kendisini öldürme cezasına çarptırıldı. Filozofsa, 

Naturales Quaestiones‟te belirttiği “herkes ölüme yazgılıdır”
2
 düsturuna uygun 

olarak Ġmparatorun bu buyruğunu yerine getirmede hiç tereddüt etmedi. 

Seneca, hareketli yaĢamı ve bu yaĢamdan edindiği dersler sonucunda, Stoa 

düĢüncesinin temel öğretilerini içeren Ad Marciam De Consolatione, Ad Helviam 

                                                           
2
 Naturales Quaestiones 2.59.5: “Omnes reservamur ad mortem” 



3 
 

De Consolatione, Ad Polybium De Consolatione baĢlıklı üç teselli konulu eser ve 

yine Stoa ahlakıyla örülü De Providentia, De Constantia Sapientis, De Ira, De 

Vita Beata, De Otio, De Tranquilitate Animi, De Brevitate Vitae baĢlıklı, Dialogi 

adıyla da anılan yedi felsefî eser kaleme almıĢtır. Dialogi dıĢındaki diğer felsefî 

eserleri ise De Clementia, De Beneficiis ve Naturales Quaestiones‟tir. Bunların 

yanı sıra, Sicilya‟ya atanan dostu Lucilius‟a adadığı, ahlakî öğütlerle dolu 124 

mektuptan oluĢan Epistulae Morales de Stoa düĢüncesindeki etik duyuĢu yansıtan 

önemli bir eserdir. Ayrıca Hercules Furens, Medea, Troiades, Phaedra, 

Agamemnon, Oedipus, Hercules Oetaeus, Phoenissae, Thyestes ve Octavia 

baĢlıklı on tragedya eseri yazan Seneca‟nın bu eserleri arasında Octavia adlı 

tragedyasının yazara ait olup olmadığı tartıĢmalıdır. Bundan baĢka, Ġmparator 

Claudius‟a beslediği kini dile getirdiği Divi Claudii Apocolocyntosis de ilginç 

konusu ve üslubu açısından Seneca‟nın önemli eserleri arasında yerini alır. 

Bütün bu eserler arasında, tezimizin konusu olan ve “Doğa AraĢtırmaları” 

olarak çevirebileceğimiz Naturales Quaestiones filozofun yaĢamının, saraydan ve 

çeĢitli sorumluluklardan uzaklaĢtığı son üç yılında (Ġ.S.62-65) kaleme alınmıĢtır. 

Yedi kitaptan oluĢan bu eser bir yandan depremler, yıldırımlar, ĢimĢekler, rüzgârlar, 

bulutlar, göksel ıĢık ve su kaynakları gibi çeĢitli doğa olaylarını doğal nedenleriyle 

açıklamaya çalıĢırken, öte yandan bu açıklamaların herbirinden birer ahlakî ders 

çıkarmayı amaçlar. Eserdeki doğayla ilgili açıklamaların önemli bir bölümü, 

Yunan‟ın eski doğa filozoflarının eserlerinden alınmıĢ ve Seneca‟nın eleĢtirel bakıĢ 

açısıyla irdelenerek nedenleriyle birlikte ya onaylanmıĢ ya da reddedilmiĢtir. DeğiĢik 

okullara mensup doğa filozoflarının açıklamalarına yer verdiğinden ve yeri 

geldiğinde eski Stoacıların doğa olaylarına iliĢkin bazı açıklamalarına katılmadığını 

açıkça dile getirdiğinden,
3
 söz konusu eseri tamamen bir Stoacı doğa çalıĢması 

olarak görmek ilk bakıĢta yanıltıcı olabilir. Ancak eserin bütününde Stoa felsefesinin 

genel hatlarına uygun bir biçimde, doğa bilgisini salt doğa bilgisi edinmek için değil, 

ahlak için öğrenmeyi gerekli gördüğünden ve ahlak çıkarımları Stoa düĢüncesiyle 

birebir örtüĢtüğünden Naturales Quaestiones‟i Stoacı doğa ve ahlak öğretisi 

kapsamında değerlendirmek yanlıĢ olmayacaktır. 

                                                           
3
 Örneğin bkz. Naturales Quaestiones 7.22.1. 



4 
 

Gerçekten de Seneca Naturales Quaestiones adlı eserinde doğa olaylarını, 

salt kiĢisel merakından ötürü incelemez. DüĢünürün bu eseri kaleme almasının temel 

nedeni, Stoa düĢüncesindeki ahlak temelli doğa anlayıĢına uygun olarak doğa 

olaylarının bilgisinden hareketle, insanın ahlakî duyuĢuna birtakım genelgeçer 

ölçütler belirleyebilmek ve bizzat doğanın düzenli iĢleyiĢini insan yaĢamına örnek 

kılabilmektir. Bu yüzden Naturales Quaestiones sadece doğa üzerine yazılmıĢ bir 

eser değildir; ana hedef, insanın doğanın bilgisine ererek ahlakî geliĢimini 

tamamlamasıdır. Bu durum, eserin 3. kitabında, “Niçin bilgi sahibi olmalıyız?” 

sorusuna “kendi kötülüklerimizi ortadan kaldırmak için” (sua mala estinguere)
4
 

cevabının verilmesiyle de netlik kazanır. Seneca‟ya göre, bu amaca yönelik bir 

çalıĢma, insanlığa zararı dokunmuĢ olan, örneğin, Philippus veya Alexander gibi 

tarihî kiĢiliklerin eylemlerini kaleme alıp geleceğe aktarmaktan çok daha faydalıdır. 

Zaten, Seneca için doğa tanrısal bir iradeyle yönlendirildiğinden, doğa olaylarını 

incelemek demek, aslında tanrıların iĢlerini incelemek, yani övmek
5
 anlamına gelir. 

Bu ahlak temelli bilgi anlayıĢının payandası da, Seneca‟nın bu konudaki 

düĢüncelerine kaynaklık eden Stoa felsefesinin kendisi olacaktır.
6
 Dahası bu felsefe 

okuluna ve Seneca‟nın eser boyunca sergilediği genel tutuma bakılacak olursa, 

doğanın ve buna bağlı olarak tanrıların hakikî bilgisine eriĢen insan, kutsalın yüce 

bilgisine vararak yeryüzünde değerli gibi görünen, fakat hiçbir değeri olmayan maddî 

zenginliği de küçümsemeye baĢlayacaktır. Bunun sonucunda, yaĢamdaki türlü 

kötülüklerden, kederlerden, ıstıraplardan, tüketici hazlardan, korkulardan ve huzur 

bozan diğer olgulardan ve duygu durumlarından sıyrılarak zihnen olgunlaĢacaktır. 

Nitekim Seneca‟ya göre, “insan insanlığının da üzerine çıkmamışsa, 

değersizdir.”
7
 Ġnsanın insanlığının da üzerine çıkma hedefine ulaĢabilmesi için 

doğanın doruğunu arzulayıp derinliğine varması gerekir. O halde anlaĢılıyor ki, 

Naturales Quaestiones‟te doğa ve tanrı bilgisi ziyadesiyle iç içe olup, birlikte ahlakî 

bir hedef gütmektedir.  

                                                           
4
 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.5. 

5
 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.5. 

6
 Ç. DürüĢken, “Stoa Mantığı”, Felsefe Arkivi 28, Ġstanbul 1991, s.287; E. Craig, Routledge 

Encyclopedia of Philosophy, Routledge, London and New York, 1998, s.144; P. Jaroszynski, 

Science in Culture, Tr. H. McDonald, Rodopi Press, 2007, s.58.  
7
 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.4. 



5 
 

Stoa felsefesine göre, mantıklılık yanında diyalektik uyumu da arayan ve 

temele ahlakı yerleĢtiren insan aklı, kendisinin de bir parçası olduğu evrensel akla 

dayanmak durumundadır.
8
 Bu akıl Naturales Quaestiones 1.P.12‟deki “Tanrı 

nedir?” sorusuna verilen “evrenin zihni” (mens universi) cevabında teolojik bir 

boyut kazanır. Evren aynı zamanda Tanrı‟yla kimliklenen bir zihinle insanın 

yaĢamını kuĢatır. Naturales Quaestiones 2.3.1‟de de söylendiği gibi, dünya 

kavrayabildiği ve kavrayabileceği her Ģeyi içinde barındırdığından, insan dünyadaki 

her Ģeyle birlikte bu evrensel akla tabiî olmak durumundadır. O halde akla uygun 

yaĢamak, doğayla ya da evrensel akılla uyumlu bir Ģekilde yaĢamaktan baĢka bir Ģey 

değildir.
9
 Bu uyumlu yaĢamın mümkün olabilmesi için doğanın bilinmesi ve 

yasalarının hem tek tek hem de bir bütünlük içinde analiz edilmesi gerekir. 

Seneca‟nın mektuplarından birinde de dile getirdiği gibi, felsefenin amacı insanın 

karekterini Ģekillendirmek ve kaderin darbelerine karĢı dayanıklı kılmaksa,
10

 dahası 

yine felsefe insanı mutlu ve erdemli bir yaĢama yönlendirebilecek ölçüde zihnin en 

yüce eylemiyse
11

 Stoacı bir düĢünür olan Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟inde 

etiğe gerekli olan verileri toplamak için doğrudan doğruya doğaya yönlenmesi hiç de 

ĢaĢırtıcı değildir. Çünkü bu yönelim, doğayla uyumlu yaĢamın ilk basamağıdır. Bu 

aĢamada nesnelerin doğasının bilgisine ermek de ayrı bir önem kazanır.  Bu 

yüzdendir ki, nesnelerle ilgili büyük tezler ileri sürmüĢ olan determinist, fizikçi ve 

erekbilimci Stoa filozoflarının amacı, nesnelerin doğadaki durumundan insanın 

doğadaki durumu üzerine çıkarsama yapmak, dolayısıyla doğadaki düzeni, insan 

yaĢamının düzenlenmesinde ideal bir model kılmaktır. Seneca‟nın zihninin 

derinlerinde de böyle bir ideal model söz konusudur ve ona göre de ilkin doğanın 

bütün sırlarının bilimsel olarak keĢfedilmesi, sonra da keĢfedilen bu bilgiyi 

kullanarak insan yaĢamının doğayla uyumlu hale getirilmesi gerekir.
12

 Naturales 

Quaestiones‟te doğa olaylarına iliĢkin fizikî açıklamalarla ahlakî çıkarımların 

tümüyle iç içe olmasının nedeni budur. Bu nedenden dolayı, Seneca, örneğin 

Naturales Quaestiones 1.4‟ten itibaren yeryüzündeki doğal aynalara, yansıtıcılara 

                                                           
8
 P. Hadot, What is Ancient Philosophy?, Tr. M. Chase, Harvard University Press, 2004, s.129. 

9
 P. Hadot, A.e. 

10
 Seneca, Epistulae Morales 104.21-24. 

11
 M. Morford, The Roman Philosophers: From the Time of Cato the Censor to the Death of 

Marcus Aurelius, Routledge, Taylor &  Francis Group, London and New York, 2003, s.185. 
12

 J. Annas, The Morality of Happiness, Oxford University Press, 1993, s.159. 



6 
 

ve yansımalara iliĢkin bilimsel aktarımlar sunar ve 1.16‟da bir kıssa (fabella) 

anlatacağını söyleyip kendi sapkınca eylemleri için aynaları kullanan Hostius 

Quadra‟dan bahseder ve buradan da bir ahlakî bir amaca ulaĢır. Ya da örneğin 3. 

kitabın baĢından 18. bölüme kadar yeraltı suları ve suda yaĢayan canlılardan 

bahsettikten sonra, sofrada ölen balıkların görüntüsünü izleyip bundan zevk duyan 

görgüsüz Romalıları eleĢtirir.  

ĠĢte bu örneklerin ve eserin tümüne yayılmıĢ benzer örneklerin ıĢığında 

diyebiliriz ki, Naturales Quaestiones, doğa olaylarını inceleyen bir doğa çalıĢması 

olmasının yanı sıra, Stoa düĢüncesindeki “ahlakî çıkarım için doğaya gitme” 

anlayıĢını hedefleyen bir ahlak çalıĢmasıdır. 

Naturales Quaestiones‟in farklı doğa olaylarını inceleyen yedi kitabına 

içerik olarak baktığımızda, ilk kitabın meteor, hale, gökkuĢağı, yalancı güneĢ vb. gök 

olaylarını; ikinci kitap havanın ve ĢimĢekle yıldırımın doğasını; üçüncü kitabın farklı 

türdeki suları; dördüncü kitabın dolu, yağmur gibi doğal olayların yanında Nil 

Nehri‟nin kendine has doğasını; beĢinci kitabın rüzgârları ve atmosfer hareketlerini; 

altıncı kitabın depremleri ve yedinci kitabın da kuyrukluyıldızları ahlak temelli bir 

bakıĢ açısıyla irdelediğine tanık oluruz. 

Seneca bu eserini farklı zamanlarda kaleme almıĢ olmakla birlikte, bütün 

kitapları yaĢamının son yıllarında bir araya getirip düzenlemiĢtir.
13

 A. Geikie‟nin de 

bildirdiği gibi, Naturales Quaestiones büyük ihtimalle Seneca‟nın eserlerine iliĢkin 

vasiyetini yerine getirmekle yükümlü olan Lucilius tarafından ele alınana dek 

yayınlanmamıĢtır.
14

 Yine Geikie‟den edindiğimiz baĢka bir bilgiye göre, Naturales 

Quaestiones tümüyle Seneca‟nın kaleminden çıktığı Ģekliyle elimize ulaĢmamıĢtır. 

Eserin geneline baktığımızda, anlaĢılması zor bölümlerin yoğunluğu, konudan 

konuya ani geçiĢler, tekrarlar, fazlalıklar, konudan sapmalar ve tutarsızlarla dolu bir 

anlatımla karĢılaĢtığımızda,
15

 Geikie‟nin aktardığı bilginin doğru olduğunu düĢünür 

ve yine onun “Seneca‟nın yayına hazırladığı asıl metinde bu kusurların olmaması 

                                                           
13

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.1-2. 
14

 Being A Translation of the Quaestiones Naturales of Seneca, Tr. J. Clarke, with notes on the 

Treatise by A. Geikie, Macmillan And Co., Limited, London 1910, s.xxxiv. 
15

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.5.2; 1.17.5; 2.2.1; 2.5.1; 2.8.1; 2.9.4; 2.23.2; 2.32.8; 

3.5.1; 3.11.5; 3.13.1; 3.15.1; 3.18.1; 3.20.3; 3.24.2; 3.29.5; 4.P.14; 4.1.1; 4.2.3-4; 4.2.27; 5.6.1; 5.8.3; 

5.10.2; 6.2.8; 6.12.3; 6.23.4; 7.1.3. 



7 
 

gerekir”
16

 fikrine katılırız. Örneğin eserin Nil Nehri‟ne iliĢkin detaylı bilgi verdiği 

dördüncü kitabının ikinci bölümü ile meteorolojik açımlamaların yapıldığı üçüncü 

bölüm arasında genel içerik bakımından bariz bir uyuĢmazlık göze çarpar, zira 

Seneca Naturales Quaestiones 3.26.1‟de “yeri geldiğinde” bahsedeceğini söylediği 

Nil Nehri‟nin kendine has doğasını, kar, dolu ve yağmur gibi atmosfer olaylarına 

iliĢkin yaptığı açıklamadan hemen önce, eserin 4.1.1. bölümünde iĢler, oysa bu 

kitapta nehirlerle ilgili özel bir bölüm yoktur. Yine, eseri oluĢturan yedi kitabın 

sadece birinci, üçüncü ve dördüncüsünün baĢında önsöz bulunmakta, diğerlerinde 

önsöz niteliğinde bir açıklama olmadan doğrudan konuya girilmektedir. Ġçerikle ilgili 

bu tür ana kusurların yanı sıra, esere iliĢkin farklı elyazmalarından kaynaklanan 

kitapların dizilimiyle ilgili de farklı görüĢler ortaya çıkmıĢtır. 

Naturales Quaestiones‟in günümüze ulaĢan el yazmaları içinde eserin büyük 

bir bölümünü içerenlerin yanında, irili ufaklı, bölük pörçük el yazmaları da 

mevcuttur ve bunların hiçbirinin 12. yüzyıldan daha eskiye gitmediği anlaĢılmıĢtır.
17

 

1960‟tan öncesine kadar, eserin elyazmalarına iliĢkin A. Gercke‟nin yapmıĢ 

olduğu ikili bölümleme (  ve ) geçerliydi.
18

 B. L. Hijmans ise, 1968 yılında yazmıĢ 

olduğu bir makalede, biri “Copenhagen Ny kgl. saml. 57b”, diğeri “Vatican Pal. lat. 

1541” künyeli iki elyazmasının esas olduğundan söz etmiĢtir.
19

 Ama C. Ineichen-

Eder dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısına ait, “Clm 18961” künyeli Munich 

elyazmasından da söz etmiĢtir.
20

 Bütün bu el yazmalarının en sağlam olanlarının en 

son ve en yetkin derlemesi ise H. M. Hine tarafından 1980 yılında yapılmıĢtır.
21

 Bu 

derleme, el yazmasını simgeleyen harfe göre Ģöyledir: 

A - Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Vossianus latinus 0.55, 

parchment, s.XII, 190 X 130 mm, ii + 51 + i fos. 

                                                           
16

 A. Geikie, a.g.e., s.xxxiv. 
17

 P. Dronke, A History of Twelfth-Century Western Philosophy, Cambridge University Press, 

1992, s.102. 
18

 H. M. Hine, “Seneca‟s Naturales Quaestiones 1960 – 2005 (Part 1)”, Lustrum. Internationale 

Forschungsberichte aus dem Bereich des klassischen Altertums, Ed. by H. Gartner – M. 

Weißenberger, Band 51, 2009, s.273. 
19

 B. L. Hijmans, “Two Seneca Manuscripts and A Commentary”, Mnemosyne 21, 1968, s.240-253. 
20

 C. Ineichen – Eder, “Theologisches und Philosophiches Lehrmaterial aus dem Alkuin-Kreise”, Dt. 

Archiv für Erforschung des Mittelalters 34, 1978, s.192-201. 
21

 H. M. Hine, “The Manuscript Tradition of Seneca‟s Natural Questions”, The Classical Quarterly, 

New Series, Vol. 30, No. 1 (1980), Cambridge University Press, s.185-186. 



8 
 

B - Bamberg, Staatsbibliothek, IV. 16, parchment, s. XII, 295 X 170 mm, 69 

fos. 

F - Oxford, Merton College, 250, parchment, s. XII, 230 X160 mm, 246 fos. 

H - Paris, Bibliotheque Nationale, lat. 8624, parchment, ii + 73 + i fos. 

P - Paris, Bibliotheque Nationale, lat. 6628, parchment, s. XII, 200 X 135 

mm, iii + 114 fos. 

R - El Escorial, O III 2, parchment, s. XIII, 245 X 160 mm, 198 fos. 

U - Munich, Staatsbibliothek, 11049, s. XV, 280 X 205 mm, i + 79 (n. 258-

326) + i fos. 

V - Vatican, Palatinus lat. 1579, parchment, 210 X 145 mm, iii + 64 + iii fos. 

W - Venice, Biblioteca MArciana, Lat. Z. 268 (1548), parchment, s. XIV, 

folio. 

Z - Geneva, Bibliotheque Publique et Universitaire, lat. 77, parchment, s. XII, 

230 X 150 mm, 62 fos.
22

 

Görüldüğü üzere, Naturales Quaestiones‟in bunca farklı el yazması, 

yukarıda da bahsedildiği gibi, eserin kitaplarının sıralanıĢıyla ilgili değiĢik kıstasların 

belirlenmesine yol açmıĢtır. Kimi el yazmalarında, ilk kitabın ilk kelimesinin 

olmasından dolayı Quantum olarak adlandırılan 1-7‟lik bir sıra izlenmiĢ,
23

 kimi el 

yazmalarında ise, yine kitapların ilk kelimesinden hareketle Grandinem de denilen 

4b-7, 1-4a sırası izlenmiĢtir.
24

 Klasik Filologlar, 19. yüzyılın sonlarıyla 20. yüzyılın 

baĢlarında bu konuda daha farklı görüĢler ileri sürmüĢtür. Örneğin A. Gercke‟nin 

yaygın kullanılan bölümlemesine
25

 göre dördüncü kitap iki kısımdan oluĢur (“4a = 4. 

Kitabın Önsözü ile 2. Bölüm arası” ve “4b = 4. Kitabın 3. ile 13. Bölümleri arası”) ve 

buna uygun olarak kitaplar Ģöyle sıralanır: Yeryüzü 3, 4a; Hava 4b, 2, 5, 6; Gökyüzü 

7, 1.
26

 A. Geikie ise kitapları içeriğine göre Ģöyle sıralamayı yeğler: 1, 2, 4b, 5, 6; 3, 

                                                           
22

 H. M. Hine, a.y. 
23

 F. J. G. Limburg, “Aliquid ad Mores. The Prefaces and epilogues of Seneca’s N.Q.”, 

YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Universiteit Leiden, 2007,s.10. Bkz. B. M. Gauly, “Senecas N.Q., 

Naturphilosophie für die römische Kaiserzeit”, Zetemata 122, Munich 2004, s.54. 
24

 F. J. G. Limburg, a.g.e., s.10. Bkz. B. M. Gauly, a.g.e., s.54; C. Codoner, a.g.e., s.1791-1795. 
25

 A. Gercke, Seneca-Studien, Jabrb. f. class. Phil., Suppl. 22.1 (Leipzig, 1895: repr. Hildesheim, 

1971); Studia Annaeana (Greifswald, 1900); L. Annaei Senecae Naturalium Quaestionum Libri VIII. 

Edidit Alfred Gercke (Bibliotheca Teubneriana, Leipzig, 1907; repr. Stuttgart, 1970). 
26

 A. Geikie, a.g.e., s.xxxvi. 



9 
 

4a.
27

 Ama bu öneriler tatminkâr bir sonuç vermez ve konuyla ilgili tartıĢmalar sürer 

gider. Nitekim 1960‟lardan itibaren yukarıda bahsettiğimiz Quantum ve Grandinem 

sıralarına ve A. Gercke‟nin ve A. Geikie‟nin önerilerine ek olarak C. Codoner, H. M. 

Hine ve B. M. Gauly tarafından (Gauly‟nin Non praeterit dediği) bir sıralama tarzı 

daha önerilir. Bu öneriye göre, eserdeki kitap sırasının 3-7, 1-2 Ģeklinde olmalıdır.
28

 

Ancak bu öneri de yaygın olarak kabul görmez ve tartıĢmalara son noktayı 

koymaz. Örneğin, kitap sıralamasında eserin el yazmalarından ziyade içeriğinin 

temel alınmasını öneren F. P. Waiblinger
29

 ve G. Stahl, eserdeki felsefî ilkelerin 

açıklanıĢ düzenini göz önünde tutarak Quantum sırasını kabul ederken,
30

 H. Strohm 

bir yandan özellikle G. Stahl‟ın konuya iliĢkin savlarına cevap verirken, bir yandan 

da içerik yerine el yazmasını ön plana alarak Grandinem sırasını savunur.
31

 A. 

Vottero, A. Gercke‟nin, yukarıda bahsettiğimiz terrena (3, 4a), sublimia (4b, 2, 5, 

6) ve caelestia (7,1) bölümlemesine karĢı çıkarak mevcut el yazmalarının böyle bir 

sıralamaya olanak tanımayacağını iddia eder ve kendisi için el yazmalarının içerikten 

önce geldiğini belirtir.
32

 C. Codoner‟e göre, 3-4a kitapları baĢlangıçta eserin ilk iki 

kitabını oluĢturmasına rağmen, el yazmasındaki fizikî bir hasardan ve bunun 

sonucunda meydana gelen kayıptan ötürü mevcut durum ortaya çıkmıĢtır.
33

 H. M. 

Hine da bu görüĢe katılır ama o bu görüĢünü hayata geçirirken C. Codoner‟in 

kullanmadığı el yazmalarına baĢvurur.
34

 N. Gross ise Naturales Quaestiones‟i 

oluĢturan kitapların Grandinem sırasında olduğunu ve 2.1.4-5.‟in bize Seneca‟nın 

                                                           
27

 A. Geikie, A.e. 
28

 D. Vottero, “Problemi di critica del testo nelle Naturales Quaestiones, I: L‟ordinamento dei libri”, 

AAT 107, 1973, s.249-269; L. Annaei Senecae, Naturales Quaestiones, texto revisado y 

traducido, I: Lib. I-III, II: Lib. IV-VII, Ed. & Tr. C. Codoner, Coleccion hispanica de autores 

griegos y latinos, Madrid 1979; B. M. Gauly, a.g.e., s.54; H. M. Hine, An Edition with Commentary 

of Seneca, Natural Questions, Book Two, New York 1981. Naturales Quaestiones ilk defa H. M. 

Hine tarafından bu sıraya göre çevrilmiĢ ve yayınlanmıĢtır: Seneca, Natural Questions, tr. by H. M. 

Hine, The University of Chicago Press, Chicago and London, 2010. 
29

 F. P. Waiblinger, “Senecas N.Q. Griechisches Wissenschaft und römische Form”, Zetemata 70, 

Munich 1977. 
30

 G. Stahl, Aufbau, Darstellungsform und philosophischer Gehalt der Naturales Quaestiones des 

L. Annaeus Seneca, Diss. Kiel 1960 ve “Die „Naturales Quaestiones‟ Senecas. Ein Beitrag zum 

Spiritualisierungsprozess der römischen Stoa, Hermes 92, 1964, s.425-454. 
31

 H. Strohm, “Beiträge zum Verständnis der Naturales Quaestiones Senecas”, Latinität und alte 

Kirche. Festschrift für Rudolf Hanslik zum 70. Geburtstag, Wiener Studien Beiheft 8, Ed. by H. 

Bannert - J. Divjak Vienna 1977, s.309-325. 
32

 D. Vottero, a.g.e., s.249-269. 
33

 C. Codoner, a.g.e., b.a. 
34

 H. M. Hine, a.g.e., b.a. 



10 
 

henüz terrena ve caelestia bölümlerini kaleme almadığına iliĢkin bir kanıt 

sunduğunu belirtir.
35

  

Bu konudaki benzer tartıĢmaların ve görüĢlerin yer aldığı, özellikle, “V. 

Sørensen, Seneca. The Humanist at the court of Nero, Edinburgh, Chicago 1984, 

s.218; P. Grimal, Seneque, Que sais-je?, Paris 1981, s.84-92; K. Abel, “Seneca. 

Leben und Leistung”, ANRW 2.32.2, 1985, s.739-743; O. Gigon, “Senecas 

Naturales Quaestiones”, Seneque et la prose latine: neuf exposes suivis de 

discussions, Entretiens Fondation Hardt 36, Ed. by P. Grimal, 1991, s.321-322, 

künyeli çalıĢmalar bize oldukça ayrıntılı bilgi vermektedir. 

 

 

2. Tezin Yöntemi 

 

 

Naturales Quaestiones‟in doğa ve ahlak bilgisi içeren ikili kimliğini göz 

önünde tutarak belirlediğimiz yöntem uyarınca, tezimizin ilk bölümünde, “Naturales 

Quaestiones’te Doğa ve Bilgi Problemi” baĢlığı altında ilkin Seneca‟nın bu iki 

kavramı birbirine ören bilgi anlayıĢı çözümlenmeye ve bu anlayıĢ çerçevesinde doğa 

olaylarından hareketle ahlakî çıkarımlar yapabilmesini sağlayan Romalıya özgü 

düĢünme yönteminin belirlenmesine çalıĢılmıĢtır. Özellikle, ne olduğundan ziyade ne 

olması gerektiği üzerine (quid faciendum sit), yani ahlakî gelişim üzerine yazmanın 

önemi,
36

 zihnî yükseliĢ ve gökyüzünü temaĢa etmenin bilgisel değeri, insanın 

alıĢkanlıklarından (consuetudo) ötürü göksel ihtiĢamın farkına varamayıĢı,
37

 doğa 

olaylarına iliĢkin bilginin geliĢiminin insanlığın geliĢimiyle paralelliği,
38

 doğadaki 

bütünlüğü görmenin önemi ve son olarak da Roma‟daki felsefeye ve felsefe 

okullarına olan ilgisizliğe getirilen eleĢtiri
39

 bu bölümün temel konulardır. Stoa 

epistemolojisinin ve Roma‟ya özgü felsefî bakıĢ açısının temelinde incelediğimiz bu 

konuların, çağdaĢ yorumcuların fikirleriyle de desteklenmesine özen gösterilmiĢtir.  

                                                           
35

 N. Gross, “Senecas Naturales Quaestiones.  Komposition, naturphilosophische Aussagen und ihre 

Quellen”, Palingenesia 27, Wiesbaden, Stuttgart 1989. 
36

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.1-7. 
37

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.1-5; 7.2.3. 
38

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.24.2-7.26.1. 
39

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31-32. 



11 
 

Tezimizin ikinci bölümünde, Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te beliren 

ahlak duyuĢuna zemin oluĢturacak ölçüde tanrıbilim anlayıĢının detayları üzerinde 

durulmuĢtur. Bunun için ilkin filozofun genel tanrıbilim anlayıĢından bahsedilmiĢ, 

daha sonra Naturales Quaestiones‟teki doğa ve tanrısal düzen fikri göz önünde 

tutularak sırasıyla doğanın yaratıcı ve yönetici kimliği, neden-sonuç iliĢkisiyle 

birbirine bağlı olan doğa olaylarındaki sarsılmaz bütünlük, yani kader ve son olarak 

Naturales Quaestiones‟te önemli bir yer kaplayan kehanet anlayıĢından hareketle 

Tanrı‟nın her Ģeyin, baĢka deyiĢle nedenlerin nedeni olduğu düĢüncesi incelenmiĢtir.  

Tezimizin “Naturales Quaestiones’te Ahlak” baĢlıklı üçüncü bölümünde 

ilkin Seneca‟nın genel ahlak anlayıĢından bahsedilmiĢ, daha sonra “Talihi 

Küçümseme” ve “Ölüm Korkusunu Yenme” baĢlıkları altında, Naturales 

Quaestiones‟te öne çıkan ideal bilgenin ahlak idealleri üzerinde durulmuĢtur. Son 

olarak eserde kiĢileĢtirilen ahlakî kusurlardan, yani sapkınlık (obscoenitas), gösteriĢ 

(luxuria) ve açgözlülükten (avaritia) bahsedilmiĢtir, böylece bir ahlak filozofu ve 

bir yaĢam rehberi olan Seneca‟nın zihninde belirdiğince, ruha adeta iĢkence eden ve 

onun Tanrı katına çıkmasına engel olan bedensel ve dünyevî arzuların zararları 

yanında Seneca‟ya göre, ideal bilgenin bu kusurlar karĢısında takınması gereken tavır 

ele alınmıĢtır.  

Tezimizde Naturales Quaestiones‟in Latince kaynak metni için, GiriĢ‟in 1. 

bölümünde bahsetmiĢ olduğumuz Quantum kitap sırasına uygun olan “L. Annaei 

Senecae Philosophi Opera Omnia. Ad Optimorum Librorum Fidem Accurate 

Edita. Editio Stereotypa. Tomus V. LIPSIAE Sumtibus Et Typis Caroli Tauchnitii. 

1832.” künyeli edisyon kullanılmıĢtır. Metindeki Ģüpheli, bozuk ve farklı Ģekillerde 

yorumlanabilecek kısımların denetiminde Ģu edisyonlar temel alınmıĢtır: “Ouvres 

Completes de Seneque (Le Philosophe) Avec La Traduction Française de la 

Collection Panckoucke. Ed. & Tr. by M. Charpentier – F. Lemaistre, Tome 

Quatrieme, Garier Freres, Libraires-Editeurs, Paris 1860 – Being A Translation of 

the Quaestiones Naturales of Seneca, Tr. J. Clarke, with notes on the Treatise by A. 

Geikie, Macmillan And Co., Limited, London 1910 – L. Annaei Senecae 

Naturalium Quaestionum Libri, Ed. by H. M. Hine, Stuttgart, Leipzig 1996”  

Ayrıca, metin boyunca geçen kavramların Türkçelerindeki büyük/küçük harf 

kullanımı ve metin bölümlemesi için kaynak edisyondaki kullanıma baĢvurulmuĢtur; 



12 
 

örneğin, Deus ve Fortuna, Tanrı ve Talih; deus ve fortuna ise tanrı ve talih 

Ģeklinde çevrilmiĢtir. Metin bölümlenmesinde de, kaynak edisyona ve Quantum kitap 

dizimine uygun bir yöntem izlenmiĢtir. Yazım sırasına göre, rakamlardan ilki kitap, 

ikincisi bölüm (caput), üçüncüsü ise bölüm altındaki kısım numarasıdır. “P.” 

kısaltması ise 1., 3. ve 4. kitaplardaki önsözleri (Praefatio) göstermektedir. Tez 

boyunca adı geçen Antikçağ eser adları kalın yazılmıĢtır.  

Modern kaynaklarla ilgili olarak aynı yazarın farklı eserlerine yapılan 

atıflardaki “a.g.e.” ve “A.e” kısaltmalarının karıĢmaması için, sayfa numarasından 

sonra basım tarihi de eklenmiĢtir;  örneğin “P. Hadot, a.g.e., s.172 (2004)” gibi. 

Antikçağ kaynaklarından yapılan diğer alıntılarda da, ilgili edisyonlar Kaynakçadaki 

“1. Antikçağ Kaynakları” bölümünde belirtilmiĢ, tez boyunca geçen özel kiĢi ve yer 

adlarının kaynak metindeki Latince yazımları benimsenmiĢtir.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

1. NATURALES QUAESTIONES‟TE DOĞA ve BĠLGĠ 

PROBLEMĠ 
 

 

1.1 Doğa AraĢtırması Üzerine Yazmanın Önemi 

 
 

Seneca Naturales Quaestiones 3.P.‟nin hemen baĢında doğa üzerine bilimsel 

ve felsefî düĢünmediği önceki yıllarının bir muhasebesini yapıp artık yaĢlı bir adam 

olarak böyle derin bir felsefî araĢtırma için çok çalıĢmak zorunda olduğunu 

vurgular.
40

 Buna rağmen, ilerleyen satırlarda doğa felsefesi gibi fazla emek isteyen 

çalıĢmalar için aslında insanın belli bir olgunluğa eriĢmesi gerektiğini de belirtmeden 

geçemez.
41

 Ayrıca yine bu satırlarda insanın doğa üzerine incelemede bulunmadığı, 

yani bir anlamda boĢ geçirdiği dönemlerinin telafisi için ne tür bir çalıĢma yöntemi 

benimsemesi gerektiğinin de üzerinde durur. 

Seneca‟ya göre, doğanın bilgisine vakıf olabilmek ciddi bir iĢtir, ömrünün 

geçkin bir yaĢında da olsa, doğayı bir kitap gibi okumaya karar veren insan kamu 

görevlerinden el ayak çekmeli, kendisine engel oluĢturacak türdeki özel uğraĢlarına 

zaman zaman ara verebilmeli, hele hele mal mülk ya da miras gibi maddiyata yönelik 

konulardan tümüyle uzak kalabilmelidir. Çünkü bu yola baĢ koyan insanın zihni 

tamamen serbest olmalı, tefekküre dalıp (ad contemplationem sui saltem)
42

 dünya 

halini arkasında bırakmalı ve kendine dönerek geriye bakabilmelidir. KiĢi ancak 

bunu baĢardığı anda kendi ruhunu seyre dalacak ve her geçen zamanın an be an 

hesabını tutacaktır. Kayıp zamanlar ömrün geri kalanının faydalı kullanımıyla 

(diligenti usu praesentis vitae) telafi edilebilir. Bu, piĢmanlık duyulan tavırlardan, 

onurlu tavırlara (ad honesta
43

 ex poenitentia) en güvenli geçiĢ (fidelissimus… 

transitus) yoludur.
44

 Seneca‟ya göre, tefekkür, insanın dünya üstündeki sefer haline 

                                                           
40

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.1. 
41

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.3. 
42

 Contemplatio kavramı için KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.1; 7.2.3; Epistulae 

Morales 64.6-8. 
43

 Honestum (onurlu tavır) Cicero‟nun birçok metninde de Stoacı bir terim olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Bkz. Cicero, De Officiis 1.10; 14; 15; 55; 60; 62; 65; 67; De Legibus 1.48; 54; 55; 

Topica 82; 84; Paradoxa Stoicorum 1.9. KarĢ. B. Inwood, Reading Seneca: Stoic Philosophy At 

Rome, Oxford University Press, 2005, s.283-284.    
44

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.2. 



14 
 

benzer, yola geç çıkan insan geciktiği zamanın telafisi için nasıl daha süratli hareket 

ederse, tefekküre karar veren insan da geciktiği zamanı aynı Ģekilde süratle telafi 

etmeli, o karar anından sonra dünyevî zamanı hesaba katmadan ya da baĢladığı iĢi 

bitirip bitiremeyeceğini veya bunun ne kadar büyük bir iĢ olduğunu düĢünüp de 

kalbini hiç bozmadan hareket etmeli, bütün dikkatini yeni çıktığı bu yola 

vermelidir.
45

 

Görülüyor ki, Seneca için, doğa araĢtırması ömrün geri kalanının doğru ve 

faydalı kullanımını sağlayacak ve piĢmanlıktan erdeme geçiĢ yolunu açacak kadar 

yüce bir uğraĢtır, çünkü doğayı anlamak ve olanı görmek, ne olması gerektiği 

konusunda fikir edinmemizi sağlayacak temel basamaktır.
46

 Bu anlamda Seneca 

neden Naturales Quaestiones gibi doğa araĢtırmasına yönelik bir eser yazdığını ve 

bu içerikte bir eserin diğer edebi türlere göre çok daha anlamlı sonuçlar doğuracağına 

inancını da vurgulamıĢ olur. Nitekim 3.P.15‟te tanrıların iĢlerini övecek ve 

kötülüklerimizi ortadan kaldıracak metinleri, tarihçilerin insanın yapıp ettiklerinin 

kaydı niteliğindeki metinlerine hayli hayli tercih ettiğini belirtirken, attığı adımın ve 

“ne olması gerektiği üzerine” yazmanın önemini açıkça Ģöyle belirtmiĢtir: 

 

 

“Kimi yazarlar vaktini yabancı kralların yaptıklarını, milletlerin çektiğini ve 

çektirdiğini anlatmakla tüketiyor. Oysa gelecek kuĢaklara baĢkalarının 

kötülüklerini aktaracağımıza, kendi kötülüklerimizi ortadan kaldırmaya 

çalıĢmamız çok daha yerinde bir davranıĢ olmaz mı? Tanrıların iĢlerini 

övmek, insanlığın büyük bir bölümünü ortadan kaldıran seller, yangınlar ya 

da bunlara benzer afetlere neden olan Philippus‟un ya da Alexander‟in veya 

insanlığa verdiği zararlarla tanınan bütün öteki fatihlerin kötü iĢlerini 

övmekten daha iyi değil mi?”
47

 

 

 

 

Seneca‟nın doğa üzerine yazmak ile tarih üzerine yazmak arasındaki bariz 

farkı ortaya koyduğu bu satırlar, baĢkalarının kötülüklerine iliĢkin aktarımların, 

                                                           
45

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.4:  
46

 KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 52.8; 98.17; 121.3; De Beneficiis 2.21.1. 
47

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.5: “Consumsere se quidam, dum acta regum externorum 

componunt, quaeque passi invicem ausique sunt populi. Quanto satius est, sua mala exstinguere, quam 

aliena posteris tradere? quanto potius, deorum opera celebrare, quam Philippi aut Alexandri latrocinia, 

ceterorumque, qui exitio gentium clari, non minores fuere pestes mortalium, quam inundatio, qua 

planum omne perfusum est, quam conflagratio, qua magna pars animantium exaruit?” 



15 
 

tarafsızlık içerse bile, kendi kötülüklerimizin yok edilmesinde iĢe yaramadığını 

gösterir ki,
48

 bu, Seneca için metinlerden çıkarılacak ahlakî geliĢiminin ne kadar 

önemli olduğunu anlamamızı sağlar.   

Seneca bu bağlamda sırf tarihsel metinleri ele alıp eleĢtirmez, yazdığı kimi 

mektuplarında
49

 temel hedefi ahlakî geliĢime dönük olmayan gramer, müzik, 

geometri gibi özgür sanatları da (studia liberalia) eleĢtirir; ahlakî kusurlarını 

gidermeye çalıĢmaktansa Homeros‟taki Ulysses‟inin yolculuğuna iliĢkin edebî 

incelemelerle vakit öldüren kiĢileri de.
50

 Hatta ona göre, insan kendi yaĢamındaki 

“doğru”nun ne olduğunu bilmiyorsa, “doğru”nun ne olduğunu öğreten geometrinin 

bile bu anlamda ona bir faydası olmayacaktır.
51

 Stoa felsefesinin ana konusu ahlak 

olduğuna göre, Romalı bir Stoacının da ahlak temelli bir yaklaĢım içinde olması hiç 

de ĢaĢırtıcı değildir; dahası Seneca‟nın düĢünsel bağlamda doğa bilgisiyle 

desteklenmemiĢ bir ahlak anlayıĢını yeterli görmeyen Stoa felsefesinin bu yöndeki 

düĢüncesiyle de uyumlu bir tutum sergilediği açıktır. Seneca‟yı bütün disiplin 

sahalarını aĢarak ilkin doğaya yönelten neden, kendisine kalıcı hiçbir Ģey 

bırakmayan, aksine gelip geçici hediyeler sunan Talihe (Fortuna) fazlaca güvenmiĢ 

insanın gözünü açıp onu doğanın özünü kavramaya ve talihi bütün 

yanardönerliğinden sıyrılmıĢ olarak anlamaya yöneltmektir. Çünkü doğanın özünü 

kavramak ve Talihi olduğu gibi kabullenmek, insanın bu yaĢamdaki yerini 

anlamasına ve zamana yaygın bir bakıĢ açısıyla bakmasına ve geleceğini bilerek 

yaĢamasına neden olur. Geleceği bilerek yaĢamak ise, talihin sürprizlerine karĢı 

donanımlı olmak ve aniden ortaya çıkan olaylar karĢısında donanımlı hareket etmek, 

ĢaĢırmamak ve kaygılanmamak demektir.  

                                                           
48

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.7. Ancak buradaki ifadelerden hareketle, Seneca‟nın, tarih 

yazımına tümüyle olumsuz yaklaĢtığını düĢünmemek gerekir. Nitekim Seneca‟nın tarih yazıcılığıyla 

ilgili ifadelerini inceleyen F. J. Kühnen‟in vardığı sonuç da bu yöndedir (F. J. Kühnen, Seneca und 

die römische Geschichte, 3. Bölüm, Diss. Köln 1962). V. Bogun ise analizinde Seneca‟nın gerek 

buradaki ifadelerinin gerekse Naturales Quaestiones 7.16.1-2‟de yer alan ve tarih yazarlarının olan 

olayları abarttıkları yönündeki eleĢtirisinin muhatabının Yunan tarihçileri olduğunu söylemiĢtir. Bkz. 

V. Bogun, Die ausserrömische Geschichte in den Werken Senecas, 3. Bölüm, Diss. Köln 1968. L. 

Castagna‟nın analizinde ise, Seneca‟nın tarih yazıcılığına iliĢkin eleĢtiri dozunun ilk eserlerinden son 

dönem eserlerine doğru git gide arttığı belirtilir. Bkz. L. Castagna, “Storia e storiografia nel pensiero 

di Seneca”, s.89-117, Seneca e la Cultura, Atti del convegno, Ed. by A. Setaioli, Perugia, 9 e 10 

novembre 1989, Perugia 1991, s.89-117. 
49

 Seneca, Epistulae Morales 88. 
50

 Seneca, Epistulae Morales 88.7. 
51

 Seneca, Epistulae Morales 88.13: “scis, quae recta sit linea: quid tibi prodest, si, quid in vita 

rectum sit, ignoras?”. Bkz. F. J. G. Limburg, a.g.e., s.72-73. 



16 
 

 Asıl uğraĢ sahaları ahlak olan tüm Stoa felsefecileri ahlak öğretilerine, doğa 

ve mantık araĢtırmalarıyla ulaĢmıĢtır. Onlara göre, doğa bilimlerinin asıl amacı 

evrenin yapısını incelemektir; bu yüzden doğa bilimlerini bir ağaca, insanların bu 

yapı içinde nasıl hareket edeceğini gösteren ahlakı verimli bir tarlaya ve doğa 

bilimleriyle ile ahlakı koruduğu için mantığı da bir sura benzetmiĢlerdir.
52

 Bu konuda 

Posidonius‟a özgü bir benzetme Ģöyledir: Stoa felsefesi yaĢayan bir canlı ise, mantık 

onun kemikleri ve kasları, doğa bilimleri eti, ahlak ise ruhudur.
53

 ÇağdaĢ 

yorumculardan, E. Craig‟in yaptığı bir benzetmeye göreyse, Stoa felsefesi bir meyve 

bahçesidir; mantık etrafı çevreleyen bir çit, doğa bilimleri toprak ve ağaçlar,  ahlak 

ise bunların meyvesidir.
54

 

Yine Stoacılara göre, doğa araĢtırmasının ana hedefi, salt doğal nedenleri, 

yani olayların ilk nedenlerini öğretirken, insanın ahlakî yaĢamına yönelik dersler 

çıkarmasını da sağlamaktır.  Ġnsana özgü akıl, doğaya özgü akla dayandığına göre,  

doğa araĢtırmasında esas olan insana doğanın aklını tanıtırken, kendi aklını 

keĢfetmeye yönlendirmesidir. Stoa felsefesinde aklı keĢfetmeye ve kullanmaya 

yönelik olan bu tutum, hiç kuĢkusuz, Socratesçi yaklaĢımın bir mirasıdır. Tek fark, 

Stoacılar‟ın Socrates‟te ön plana çıkmayan doğa bilimlerini
55

 ahlaka geçiĢ köprüsü 

olarak kullanmalarıdır.
56

 S. H. Nasr‟ın düĢüncesine göre, Stoacılar doğa 

araĢtırmalarıyla doğadaki düzeni ve uyumu açığa çıkarıp insanın ahlak duyuĢuna ve 

yaĢamına örnek teĢkil etmesini sağlamıĢlardır.
57

 Yine aynı Ģekilde, J. Annas‟a göre 

de, Stoa felsefesinde doğa, insana yaĢamda hangi yükümlülükler altında olduğunu, 

                                                           
52

 Ç. DürüĢken, a.g.e., s.287. 
53

 E. Craig, a.g.e., s.144. 
54

 E. Craig, A.e. 
55

 Xenophon‟a göre, Socrates, baĢkalarının fazlasıyla üzerinde durduğu evrenin doğası ve evrenin 

nasıl iĢlediği, göksel olayları yöneten yasaların ne olduğu konularına eğilmemiĢ, dahası bu 

meselelerin insan zihnini doldurmasının saçmalık olduğunu düĢünmüĢtür (Xenophon, Memorabilia 

1.1.11). Çünkü insana dair araĢtırılması gereken meseleler tamamlanmadığına göre, yeni çalıĢma 

alanları yaratmak gereksizdir (1.1.12). Socrates bu tarz büyük meselelerin çözüme 

kavuĢturulamayacağını göremeyen araĢtırmacılara ĢaĢırır, zira kendi zamanına değin bu meselelere 

dair ortaya atılan teoriler üzerinde bir görüĢ birliğine varılmamıĢ, aksine her teori sahibi bir diğerini 

çılgın gibi görmüĢtür (1.1.12-13). Örneğin kimileri gerçeğin bir, kimileri ise sayıca sonsuz olduğunu 

söylemiĢtir; kimileri her nesnenin bir devinim içinde olduğunu, kimileri ise hiçbir Ģeyin hiçbir Ģekilde 

devinmediğini düĢünmüĢtür; kimileri bütün yaĢamı doğum ve ölüm olarak görürken, kimileri de hiçbir 

Ģeyin doğmadığını ve ölmediğini ileri sürmüĢtür (1.1.14). O halde bu kadar uzlaĢmazlık varken, ısrarla 

doğa yasalarının üzerinde durmanın bir anlamı yoktur. Bkz. Xenophon, Memorabilia 1.1.11-16; 

4.7.2-8; Platon, Apologia 7.529a; Republica 7.522d-2; 525b; 525c; 525d; 526b; 526d; 527c; 527d. 
56

 P. Jaroszynski, a.g.e., s.58. 
57

 S. H. Nasr, Religion and the Order of Nature, Oxford University Press, 1996, s.89. 



17 
 

özgürlüğünün ne olduğunu öğretecek ve ona adeta kılavuz olacak bir güce sahiptir.
58

 

Determinist ve erekbilimci bir yaklaĢımla doğaya yönelen Stoa filozofları asla kötü 

olamayacağına inandıkları doğaya ve doğadaki nesnelerin düzenine bakarak insanın 

konumunu belirler ve evrensel doğanın insana örnek olacağına inanır. Nitekim E. V. 

Arnold‟ın da onayladığı gibi, hem insanın, hem de evrenin Logos tarafından canlı 

tutulup yönetildiğine iliĢkin Heraclitusçu öğretiden doğmuĢ olan “küçük evren” 

(microcosmos) ve “büyük evren” (macrocosmos) kavramları insanla evrensel doğa 

arasındaki benzerliğe iĢaret etmektedir.
59

 Buna göre, insan evrensel doğanın küçük 

bir kopyası olmak zorundadır. Stoacı Chrysippus da insanın, evreni inceleyip ve 

taklit etmek için doğduğunu söyler.
60

 Böyle olduğu içindir, ki insan “en yüce iyi” 

olan erdeme ulaĢmaya yönelik bir canlıdır. Stoa felsefesinde erdem, insanın yaĢamla 

barıĢık olması,
61

 hatta her Ģeyden önce insanın kendisiyle barıĢık olması
62

 doğruyu 

ve yaĢamı her yönüyle kucaklayan büyük uyum
63

 ve insanın bu uyuma ve 

neticelerine ayak uydurması
64

 gibi farklı Ģekillerde tanımlanmıĢsa da, Stoa‟nın 

kurucusu Zenon‟a
65

 ve yine ilk dönem Stoacılarından Cleanthes‟e göre,
66

 erdem 

aslında “doğayla uyumlu yaşamak”tan baĢka bir Ģey değildir. Sonuçta insan 

doğayla uyumlu yaĢamak ve erdeme eriĢmek istiyorsa, ilkin doğaya yönelip onu 

keĢfetmek zorundadır, ancak bu Ģekilde onunla uyumlu bir yaĢam sürebilir ve ahlak 

duyuĢunu biçimlendirebilir.
67

 Bu bağlamda geç dönem Stoa filozoflarından Marcus 

Aurelius da doğadaki büyülü, çekici ve bir o kadar tanımlanması zor olan olguların 

kesinlikle bilinmesi gerektiğini vurgulamıĢtır.
68

 

                                                           
58

 J. Annas, a.g.e., s.159. 
59

 E. V. Arnold, Roman Stoicism: Being Lectures On the History of the Stoic Philosophy with 

Special Reference to its Development within the Roman Empire, Cambridge University Press, 

1911, s.240. 
60

 Cicero, De Natura Deorum 2.14.37: “ipse autem homo ortus est ad mundum contemplandum et 

imitandum” 
61

 Commentarius in Lucanum ii.380: “virtutis definitio est: habitus consentiens vitae” 
62

 Seneca, Epistulae Morales 35.4: “ante omnia hoc cura, ut constes tibi” 
63

 Seneca, Epistulae Morales 31.8: “Perfecta virtus aequalitas ac tenor vitae per omnia consonans 

sibi.” 
64

 Seneca, Epistulae Morales 74.30: “virtus convenientia constat: omnia opera eius cum ipsa 

concordant et congruunt.” 
65

 Diogenes Laertius 7.87. 
66

 Stobaeus 2.7.6a. Bkz. Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta 1.552. 
67

 J. Annas, a.g.e., s.159. 
68

 Marcus Aurelius, Ta eis eauton 3.2. 



18 
 

Görüldüğü gibi, Stoacılar iyiliği ve erdemliliği “doğayla uyumluluk” olarak 

görmüĢtür ve onlara göre doğaya uygun yaĢamak “iyi” bir Ģeydir. Çünkü doğa insan 

varlığı için en iyi olanı, “en iyi Ģekilde” bilir.  O halde doğaya uyması ve onu bilmesi 

insanın yararınadır. Doğa araĢtırması, doğayı bilmeye çalıĢır. O halde doğa 

araĢtırması önemlidir; bu araĢtırma olmadan ahlak var olamaz. Bu noktada Stoacılar, 

Kiniklerden ve Epicurusçulardan ayrılarak ahlakî açıdan iyiye ve erdeme yönelim 

için doğanın doğal bilgisine büyük anlam yüklerler. Buna göre, mutlu olmak için 

doğayı izlemeli, doğayı izlemek içinse onu bilmeliyiz. O halde bizler doğa 

araĢtırmacısı olmalıyız.
69

 E. Craig iĢin içine mantığı da katarak bu sonucu Ģöyle 

yineler:   

 

 

“(Stoa felsefesinde) doğa araĢtırmasının ve mantığın önemi, araç olarak ele 

alınmalarında yatar; doğa araĢtırması ve mantık, hayatı mutlu kılabilecek 

kavrayıĢın edinilmesinde iĢe yarar.”
70

 

 

 

O halde insanın mutluluğu, kendisine örnek olan doğanın iĢleyiĢini ve 

ondaki düzeni çözümleyebilmesinde gizlidir. Stoacı Marcus Aurelius‟un da söylediği 

gibi, insanlar olayları gerçekte nasılsa öyle görmeye alıĢmalı, nedenleri ve nedenler 

arasındaki bağları incelemelidir.
71

 Görüldüğü gibi, Stoa epistemolojisinin bu 

öğretisinden hareketle, Seneca‟nın doğaya iliĢkin bilgi edinme ve bu konuda bir 

metin kaleme alma arzusunun asıl nedeni, ilk nedenlerin bilgisine ererek ve 

nedenlerin birbiriyle uyumlu bağlantısını kavrayarak insanın ahlak yaĢantısını 

düzenlemesi ve ruh olgunluğuna eriĢmesini sağlayabilmektir. Bu anlamda, diyebiliriz 

ki, belki de Seneca, ömrünün geç bir döneminde de olsa, Naturales 

Quaestiones‟iyle Yunan Stoa‟sının doğadan ahlaka giden köprüsünü Roma 

Stoa‟sında kurmuĢ ve bu eserden önceki bütün ahlak konulu felsefî çalıĢmalarında 

ileri sürdüğü görüĢlerini doğadaki ilk nedenlere bağlayıp derinleĢtirmiĢtir. 

 

                                                           
69

 P. Jaroszynski, a.g.e., s.58. 
70

 E. Craig, a.g.e., s.144. 
71

 Marcus Aurelius, Ta eis eauton 12.10. 



19 
 

1.2 Göksel Bilginin Önemi ve AlıĢkanlık Engeli 
 

 

Doğa üzerine bilgi edinmek ve yazmak ahlakî geliĢimde baĢat rol oynadığı 

halde, insanın olağandıĢı bir Ģey olmadıkça doğayla gerektiği gibi ilgilenmemesi, 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te insanoğluyla ilgili en önemli yakınmasını 

oluĢturur. Ona göre, hiçbir insan göklerdeki kutsallıkları (divina) görmeyecek ve bu 

kutsallıkları zihnen kavrayıp onlara yükselmeyecek kadar yüzü yeryüzüne dönük 

(demissus
72

 in terram), kıt akıllı ve budala (tardus et hebes) değildir ve böyle 

olmamalıdır.
73

 Çünkü diğer Antikçağ filozoflarının da belirttiği gibi, doğadaki 

canlılar arasında bir tek insan bedenen dik durabilen, yüzünü yukarıya çevirebilen bir 

varlıktır. Doğanın yaratılıĢtan itibaren ona bahĢettiği bu yetenek sayesinde, ruhu 

göksel, yani tanrısal âlemin ihtiĢamını fark edebildiğinden ve bu âlemin dünya 

âleminden ne denli farklı olduğunu anlayabildiğinden, bir tek insan tanrılar gibi 

olmak ister ve bu istek onun dünyadaki yaĢamına da etki edip ahlak yaĢantısını 

tanrıların yüceliğine eriĢecek ölçüde olgunlaĢtırmaya yöneltir.  

Benzer bir düĢünceyi Cicero‟da da görürüz, ona göre de doğa ilkin göğe 

bakıp tanrıların bilgisini (deorum cognitionem) edinebilsinler diye insanların 

ayakları üzerinde durmasını kararlaĢtırmıĢtır. Ġnsanlar yeryüzünde ekip biçsinler ve 

yaĢasınlar diye değil de, sanki gözlemci gibi göksel olayları izlesinler diye (quasi 

spectatores superarum rerum) yaratılmıĢtır, dolayısıyla insandan baĢka hiç bir 

canlı göğü böylesine derin bir Ģekilde seyredip anlamlandıramaz.
74

 Bu konuda 

Cicero‟yla hemfikir olan Seneca‟da da insan gökyüzünü temaĢa ettikçe, dünyanın 

günlük kaygılarından, maddî telaĢlarından ruhen sıyrılacak ve ancak bu Ģekilde 

gökyüzünün kutsallığına eriĢebilecektir. Ona göre, insanoğlunun yaratılıĢtan itibaren 

ana hedefi budur. Ama ne yazık ki, insanlık alıĢkanlıklarından kurtulup da yaĢamın 

ana hedefine ulaĢmaktan hep geri durmuĢtur. Seneca eserinin özellikle 7. kitabının 

baĢlangıcında kendi dönemindeki insanların günlük alıĢkanlıklarını gözleyip bu 

sonuca vardığını belirtir. Eserin 5.15.3. bölümünde ise hangi büyük zorunluluğun 

(quae tanta necessitas) insanın yıldızlara dikilmiĢ (hominem ad sidera erectum) 

                                                           
72

 KarĢ. Naturales Quaestiones 2.55.2; 5.15.1; 7.11.3. 
73

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.1. 
74

 Cicero, De Natura Deorum 2.140. 



20 
 

baĢını yere eğdirdiğini ve doğanın nimetlerini elde etmek uğruna kendi değerini 

düĢürdüğünü sorgular. Buradan hareketle ve daha önce kaleme aldığı bir 

mektubundaki benzer görüĢlerin ıĢığında,
75

 düĢünürün zihninde göğün insanî değerin 

yukarıya doğru artıĢını, yerinse aĢağıya doğru azalıĢını simgelediğini anlayabiliriz.   

  Bu düĢünce, hiç Ģüphesiz, Seneca‟ya özgü değildir. Arka planında Yunan 

Stoa‟sından, Roma Stoa‟sına, dolayısıyla Seneca‟ya kadar uzanan Stoacı doğa 

anlayıĢı ve tefekkür fikri söz konusudur. Çünkü Stoa felsefesine göre, göğü temaĢa 

etmek ve gökteki kutsallığı düĢünmek, kiĢinin hem zihnî hem de ahlakî açıdan 

yücelmesi anlamına gelmektedir. Stoacı tefekkür konusunda R. Brague‟ın yaptığı 

açıklamalarda, bu filozoflar için insanın tefekkürüne konu olacak en yetkin Ģey, 

evrendir ve evren tanrıdan bağımsız düĢünülemeyeceğinden, evreni tefekkür etmek, 

tanrıyı tefekkür etmektir. O halde insanın amacı, bir nevi evren-kuramcı 

(kosmotheoros
76

) olmaktır.
77

 Bu düĢünce, Stoacı olsun, olmasın çoğu Yunan doğa 

filozofu için esastır. Örneğin Anaxagoras‟a atfedilen bir görüĢe göre, insan 

yaĢamının temel amacı, göğe dönük tefekkür olmalıdır.
78

 Aristoteles‟e göre de 

gökyüzü birçok tanrısal cismi barındıran bir mekândır.
79

 Yunanın bu düĢüncesinin 

izinden giden Romalı YaĢlı Plinius da Naturalis Historia‟sında yeryüzünün 

insanlara, göğün ise tanrılara ait olduğunu söyler.
80

 Öyleyse, Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones‟teki konuya iliĢkin yakınmalarının temelinde Yunanın doğa 

filozoflarının ve bu konuda fikirlerini beyan eden Romalı düĢünürlerin ve 

edebiyatçıların görüĢleri yatmaktadır. Bu görüĢlere eklektik yaklaĢarak kendine göre 

geliĢtirdiği Stoacı tefekkür anlayıĢıyla insanı, özellikle gününün insanını 

değerlendirdiğinde, onun yaratılıĢtan itibaren kendine özgü olan evren üzerine 

kuramsal düĢünme hedefinden sapmıĢ olduğunu görmesi, Seneca için yakınma 

konusu olmuĢtur. Seneca bu tespiti yaptıktan sonra, bu durumun ana nedenine iner ve 

bu nedenin alıĢkanlıktan (consuetudo) baĢka bir Ģey olmadığına kanaat getirir.
81

 

Ġnsan, doğası gereği, aĢina olmadığı en küçük Ģeyleri bile seyre değer bulmaya yatkın 
                                                           
75

 Seneca, Epistulae Morales 92.30. 
76

 Bu terim Yunancadaki kosmos (evren) ve theoros (kuramcı) terimlerinin birleĢmesinden oluĢur. 
77

 E. V. Arnold, a.g.e., s.176. 
78

 R. Brague, The Wisdom of the World: The Human Experience of the Universe in Western 

Thought, Tr. T. L. Fagan, The University of Chicago Press, 2003, s.122. 
79

 Aristoteles, De Caelo 2.12.292b32; Physica 2.4.196a33. 
80

 Plinius, Naturalis Historia 2.63.154: “sic hominum illa ut caelum dei,…” 
81

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.1. 



21 
 

olduğu halde,
82

 gözlerinin önündeki doğanın, gökyüzündeki kutsal gök cisimlerinin, 

hatta baĢını yukarı kaldırıp her gün izlediği, o koskoca, güzelim yıldızların bile hiçbir 

Ģekilde farkına varamıyorsa,
83

 bunun sorumlusu sadece ve sadece onun 

alıĢkanlıklarının esiri oluĢudur. Gündelik yaĢantısı içinde insan maddî 

koĢuĢturmalarından vakit bulup da kendiliğinden doğaya dikkatini vermez. Seneca, 

GüneĢ‟in bile ancak tutulma anında kendisine seyirci bulabileceğinden (Sol 

spectatorem
84

 nisi quum deficit, non habet) ya da Ay‟ın ancak karardığında 

insanın dikkatini çekebileceğinden söz eder (Nemo observat lunam, nisi 

laborantem).
85

 Çünkü insan ancak olağanüstü bir Ģey olduğunda doğaya bakar. Oysa 

Seneca‟ya göre, göklerde gözlemlenmeyi hak eden birçok olay vardır. Örneğin, 

GüneĢ yaz gündönümünden itibaren, günleri daha da kısaltarak devinimini tamamlar, 

gecelerin uzamasını sağlar, gezegenleri karanlıkta bırakır ve yeryüzünden çok daha 

büyük olduğu halde onu yakıp kavurmaz, aksine sıcaklığıyla gevĢetir, ısısını ölçülü 

aktarır ve tam karĢısında bulunmasına rağmen Ay‟ı ne tümden ıĢığıyla aydınlatır ne 

de karanlıkta bırakır.
86

 Seneca bu ifadeleriyle doğanın düzenindeki ölçülülüğün de 

altını çizer. Ona göre, evrendeki bu muhteĢem düzen korunduğu müddetçe 

(quamdiu ordo
87

 servatur) kimse bu olaylara dikkat etmez ama ne zaman ki 

gökyüzünde bir karıĢıklık baĢ gösterir (si quid turbatum) ya da ne zaman ki 

alıĢılanın dıĢında bir durum söz konusu olur (praeter consuetudinem emicuit), 

insan da iĢte o zaman baĢını kaldırıp ona bakar (spectamus) ve iĢte ancak o zaman 

göğü soruĢturmaya baĢlayarak (interrogamus) bilgi edinir ve bu bilgiyi baĢkalarına 

da aktarmak ister (ostendimus
88

).  

                                                           
82

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.1. 
83

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.2. 
84

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.2. Latincede, spectare fiilinden türeyen spectator kelimesi, 

“göz önünde tutan, derinlemesine düĢünen, yargılayan” anlamına da gelir. Bkz. “An examiner, judge, 

critic” (Charlton T. Lewis, A Latin Dictionary; Founded on Andrews‟ edition of Freund's Latin 

dictionary, Trustees of Tufts University, Oxford). Buradan hareketle, spectator özelliğine sahip bir 

insan, sadece göğü temaĢa eden bir insan değil, aynı zamanda onun hakkında yargı sahibi bir insandır. 
85

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.2. 
86

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.3. 
87

 Buradaki ordo (düzen), Naturales Quaestiones 1.1.3‟te rerum omnium certus ordo ya da 

7.3.1‟de certus ordo Ģeklinde belirtildiğinde, “tüm nesnelerin doğadaki kesin düzeni” anlamına gelir. 

KarĢ. Naturales Quaestiones 2.13.4; 2.32.4; 2.38.3; 3.30.7. 
88

 Seneca‟nın Naturales Quaestiones boyunca ostendere fiilini hep “yansıtmak” anlamıyla 

kullanmıĢtır. Örneğin Naturales Quaestiones 1.4.2‟de aynanın hiçbir Ģey yaratmadığı (non enim 

facit quidquam), sadece yansıttığı (sed ostendit) söylenir. Burada da kast edilen gökteki bir olayı 



22 
 

 O halde göklerde görkemli olandan ziyade (quam magna) yeni olan Ģeylerin 

(magis nova) insanın dikkatini çektiği açıktır.
89

 Örneğin gökte ender görülen cinsten, 

alıĢılmadık bir ateĢ (rarus et insolitae figurae ignis) belirdiğinde, herkes onun ne 

olduğunu öğrenmek ister, her Ģeyi bir kenara koyup bu yeni doğa olayına yoğunlaĢır 

ve korku ile ĢaĢkınlık arasında gidip gelir. Bu ateĢin bir kuyruklu yıldız olduğunu 

öğrendiğinde de etrafa doluĢan meraklı kalabalığı korkutmaya çalıĢır ve 

kuyrukluyıldızın içerdiği iĢaretlerin nice kötü olaylara gebe olduğunu söyler durur.
90

 

Demek ki, doğa kendi yasasına uygun olarak iĢlediğinde, insanların hiç dikkatini 

çekmemekte, ama düzenli gidiĢatından azıcık saptığında ve olağandıĢı bir görüntü 

sergilediğinde onların ruhuna korku salıp hayret içinde bırakmaktadır.
91

 Öyleyse 

insanın ancak bilmediği olaylar karĢısında eli ayağına dolanmaktadır. Çünkü zaman 

zaman yaĢanan, örneğin, deprem gibi doğa olayları karĢısında insan bir Ģekilde bilgi 

sahibi olduğundan, korkmasına rağmen, daha az ĢaĢkınlık yaĢamaktadır. Bu, 

hakkında bilgi sahibi olduğumuz Ģeylerin bizi daha az yaraladığına (levius accidunt 

familiaria), dolayısıyla alıĢkın olmadığımız Ģeylerin (ex insolito) alıĢkın olduğumuz 

Ģeylerin korkusundan daha büyük olduğuna (formido est maior) iĢaret etmektedir.
92

 

Buna bağlı olarak Seneca “Niçin bir Ģey bize alıĢılmadık gelir?” diye sorar
93

 ve Ģöyle 

cevap verir: “Çünkü doğayı usavurmadan, salt gözlerimizle kavrayamıyoruz ve ne 

yapabileceğini değil, ne yaptığını bile anlayamıyoruz.”
94

 Seneca burada bir Ģeyin 

“insolitum” yani “alıĢıldık olmayan Ģey” olmasını insanın onu bilmemesine bağlar 

ve insanın bilmediği, yani “alıĢık olmadığı” Ģey karĢısında kapıldığı korkudan 

kurtulabilmesi için, onu bilmesi gerektiğini vurgular. BaĢka deyiĢle, insanın 

korkudan sıyrılabilmesi için korkunun nedeni olan “insolitum” nitelikli doğa 

olayının onun gözünde bu niteliğinden arınması gerekir. Bunun için de insan 

alıĢkanlığın (consuetudo) zincirinden kurtularak her daim gökleri ve ondaki 

kutsallığı düĢünmeli ve incelemelidir. Hatta bu incelemeyi daha da ilerletip birebir 

gözleme imkânı bulamadığı yıldızların ve gezegenlerin doğasına dair bilgi edinmeye 
                                                                                                                                                                     
inceledikten sonra, edinilen bilgiyi tıpkı bir ayna gibi ifĢa etmek yani baĢkalarına aktarmak, 

yansıtmaktır. KarĢ. Naturales Quaestiones 1.5.4; 12; 14; 1.6.2; 3; 4; 1.12.1; 1.13.1; 1.15.6vb. 
89

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.4. 
90

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.4-5. 
91

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.20.2. 
92

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2. 
93

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2. 
94

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2. 



23 
 

kadar götürmelidir.
95

 Böylece insanın evrendeki konumunu, yer kürenin yavaĢ mı 

yoksa hızlı mı hareket ettiğini ya da Tanrı‟nın evrendeki her Ģeyi bizim (dünyanın) 

etrafımızda mı, yoksa bizzat bizi mi (dünyayı mı) döndürdüğünü öğrenmeye 

çabalamalıdır.
96

 Nitekim E. V. Arnold da bu konuda yeryüzü ile gökyüzü olaylarının 

bileĢiminin bilge kiĢilerin zihninde dünya-düzeni ve evren-düzeni kavrayıĢına olanak 

tanıdığını söylerken, Seneca‟nın zihnindeki düĢüncelere açıklık getirmektedir.
97

 

 Ġnsan her Ģeyden önce, evrende kesin bir düzen (certus ordo) olduğunu 

bilmeli, buradan hareketle doğa olaylarını inceleye inceleye nesnelerin doğası 

hakkında bilgilere ulaĢmalıdır. Doğada kesin bir düzen olduğu fikriyle hareket eden 

insan, alıĢkın olmadığı olayların da kendi düzeni içinde belli bir iĢleyiĢi olduğunu 

bilir ve olağanüstü olaylarla karĢılaĢtığında, sıradan insan gibi hayrete düĢüp korkuya 

kapılmaz. Doğa‟nın her yönüyle kavranıĢı, insanın her türlü doğa olayından kendi 

yaĢantısı için bir yön haritası çıkarmasına neden olur. Bu, aklını kullanan insanın 

doğadan gerektiği Ģekilde dersler çıkarmasının ve çıkardığı her bir dersi kendi 

yaĢantısına uygulamasının, yani kısaca doğadan ahlaka geçiĢinin tek ve en önemli 

yoludur. Aksi halde doğa ona her zaman ex insolito (alıĢılmadık) görünecek, ne 

kadar bilgisizse o ölçüde (non levius) sarsacak ve içini her an korkuyla 

dolduracaktır.  Seneca Naturales Quaestiones 6.3.2‟de bu düĢüncesini Ģöyle özetler: 

“Hakikati bilmeyen biz cahiller için her Ģey ziyadesiyle dehĢet vericidir.”
98

 

 

1.3 Doğa Bilgisinin Çağlar Boyunca GeliĢimi 
 

 

Seneca Naturales Quaestiones 7.24.2-26.1‟de insanlığın cehaletten 

kurtulması, doğayı bütün yönleriyle tanıması ve olan biteni ayrıntılarıyla bilebilmesi 

için epey bir zamana ihtiyacı olduğunu vurgular. “Nasıl ki yaĢamımızın sadece 

küçük bir kısmını çalıĢmalarımıza ayırabiliyorsak
99

 ya da bütün bir ömrümüzü 

versek yine de gökyüzünü çepeçevre kuĢatacak bir bilgi dağarına sahip 

                                                           
95

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.5. 
96

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.2.3. KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 6.4.2. 
97

 E. V. Arnold, a.g.e., s.176. 
98

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2: “Nobis autem ignorantibus verum omnia terribiliora sunt” 
99

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.2. 



24 
 

olamıyorsak,
100

 aynı Ģekilde bilim sürecinde de tüm keĢifler tek bir çağda 

gerçekleĢmez,” der Seneca
101

 ve “zamanı gelip de Ģu an üstü örtük olan tüm bilgiler 

gün yüzüne çıktığında,
102

 o çağın insanı bile atalarının bu kadar basit bir bilgiyi nasıl 

edinemediğini kendi kendine sorar durur”, diye devam eder.
103

  

Seneca‟ya göre, gökyüzündeki her olay, doğa tarafından gözlerimizin önüne 

serilmiĢ olup bilimsel nedenleri bugün değilse bile yarın muhakkak bilinecektir. 

Seneca bu düĢüncesini güçlendirmek için “Zamanımızda ne kadar çok canlının 

varlığından haberdar olduk”
104

 der. Ona göre, Ģimdi bilinmeyen birçok Ģey (multa… 

ignota nobis
105

) sonraki kuĢaklar tarafından (venientis aevi populus) bilinecektir.
106

 

Seneca sözlerini Ģöyle sürdürür: “Çağımız sona ererken, birçok keĢif gelecek 

kuĢaklara bırakılıyor.”
107

 O halde bugün bilinmiyor diye, görünen bir doğa olayının 

nedensiz olduğu düĢünülemez; her doğa olayının mutlak bir nedeni varsa, bu 

durumda, insanın doğadaki hiçbir olaya ĢaĢırmaması gerekir. Dünyanın kendisinde 

araĢtırılası bir taraf olmasaydı, Seneca‟ya göre, çok değersiz bir Ģey olurdu (pusilla 

res mundus est).
108

 Bu yüzden sürekli araĢtırılarak saklı sırlarının gün yüzüne 

çıkarılması gerekir. Tıpkı kendisini, yeniden ziyaret edenlere (revisentibus
109

) 

saklayan Eleusis kenti gibi, nesnelerin doğası da kutsallıklarını bir kerede insanlara 

sunmaz. O halde insanlar doğadaki düzeni sağlayan kutsal nedenleri ve nesneler 

arasındaki birbirini var eden iliĢkileri ortaya çıkarmak için tekrar tekrar doğayı 

ziyaret etmelidir. Seneca tekrarlanan bu bilme amaçlı giriĢimleri göz önünde 

                                                           
100

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.2. 
101

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.2.  
102

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.2. 
103

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.3. 
104

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.1: “Quam multa animalia hoc primum cognovimus seculo” 
105

 Seneca burada her ne kadar kendi çağına ve insanlarına (nobis… nostri) vurgu yapıyorsa da 

mesajı tüm çağlara dönüktür. Zira aynı mesajı 7. kitabın daha önceki bölümlerinde de görürüz. Seneca 

her kuĢağın bir öncekinden daha fazla bilgi sahibi olacağını ve Ģimdilik üstü örtük olan bilgilerin uzun 

süren çağların emeği sonunda gün yüzüne çıkacağını dile getirir (Naturales Quaestiones 7.25.2). 
106

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.1. 
107

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.2: “Multa seculis tunc futuris, quum memoria nostri 

exoleverit, reservantur.” 
108

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.2. Seneca‟nın dilinde aynı “değersiz Ģey” (pusilla res) 

tabirini 6.32.3‟te de görüyoruz; filozof orada insan yaĢamının değersiz bir Ģey olduğundan (pusilla res 

hominis anima) bahseder. KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.3; Epistulae Morales 88.2; 

91.17; 100.10; 107.1; 123.16. 
109

 Latincede visere fiili „ziyaret etmek‟ anlamındadır; bu fiilden türemiĢ olan revisere fiili ise, re- 

önekinin de etkisiyle, “yeniden ziyaret etmek” anlamına gelir. Seneca‟nın burada bu fiilden oluĢmuĢ 

praesens participium‟un (Ģimdi zaman ortacının: revisens) “yeniden ziyaret edenlere” anlamındaki 

dativus pluralis‟ini (çoğul, -e hali) yani revisentibus‟u kullanmıĢtır. 



25 
 

bulundurup insanın, bilginin baĢlangıç aĢamasında ve doğanın giriĢinde olduğunu 

söyleyerek
110

 geliĢigüzel ve herkese açık olmayan sırların (arcana non promiscue 

nec omnibus patent) doğanın içindeki kutsal yatağında saklı olduğunu (in interiore 

sacrario clausa sunt)
111

 dile getirir. Bu sırlardan bir kısmı yaĢanılan çağda, bir kısmı 

ise sonraki çağlarda mutlaka bir Ģekilde gün ıĢığına çıkacaktır. 

Demek ki, Seneca, her Ģeye rağmen, insandaki doğaya yönelik bilgi 

eksikliğinin gün gelince tamamlanacağına, ama bunun bir anda olamayacağına, 

baĢka deyiĢle, insanın bu yöndeki bilgi eksikliğinin geçici olduğuna inanmaktadır.
112

 

Seneca‟ya göre, doğanın sahnesinde, özü gereği, her daim varlığını kabul ettiğimiz 

ama niteliğini kesin bir Ģekilde bilemediğimiz bir sürü olay meydana gelecektir.
113

 

Örneğin, kendi yaĢadığı dönemde geceleri süsleyen o sayısız yıldızdan sadece beĢ 

tanesinin hangi yörüngede hareket ettiği bilinse de, gün gelecek insanlık tam bir 

muamma olan kuyruklu yıldızların bile hangi yörüngede hareket ettiklerini, onların 

yörüngesinin niçin diğer yıldızlardan çok daha uzak olduğunu bilecek, hatta bununla 

da kalmayıp bu yıldızların tüm boyutları ve nitelikleri hakkında bilgi sahibi 

olacaktır.
114

 Ya da, yine Seneca‟ya göre, bu dönemde, insanlar akıl sahibi olduklarını 

bilir, ama aklın doğası hakkında, yani insanın yöneticisi ve efendisi olan, onlara 

çeĢitli kararlar aldıran, bazı Ģeyleri kabul etmelerini, bazı Ģeylerden vazgeçmelerini 

sağlayan öz hakkında kesin bir bilgiye sahip değildir.  Bu doğaya kimi ruh der, kimi 

bir tür uyum; kimi tanrısal bir güç ya da Tanrı‟nın bir parçası der, kimi hafif, ipince 

bir hava, kimi de cisimsiz bir kudret.
115

 Hatta buna kan ya da sıcaklık diyenler bile 

vardır.
116

 Ancak bu bilgi karmaĢası, doğrudan dile getirmemiĢ olsa da, Seneca‟yı 

fazlasıyla umutsuzluğa sevk etmiyormuĢ gibi görünür, aksine bu konudaki akıl 

yürütmesinden, kendi döneminde bihaber olunan aklın doğasının ya da özünün günü 

geldiğinde kesin bir Ģekilde bilinebileceğine olan inancı açığa çıkmaktadır. Seneca‟yı 

bu inanca götüren umut, kendi zamanında Romalılarda bilimsel çalıĢmaların henüz 

daha yeni olduğunu düĢünmesi ve onlar gibi baĢını kaldırıp da göğe bakmayı 

                                                           
110

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.2. 
111

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.3. 
112

 F. J. F. Limburg, a.g.e., s.367. 
113

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.24.2. 
114

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.26.1. 
115

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.24.2. 
116

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.24.2. 



26 
 

bilmeyen ve örneğin Ay tutulması sırasında Ay‟ın neden sönükleĢtiğine dair hiçbir 

fikri olmayan daha nice ulusun varlığıdır.
117

 Demek ki, Seneca zaman zaman 

insandaki meraksız tutumdan yakınsa da,
118

 F. J. G. Limburg‟ün de belirttiği gibi, 

çağlar geçtikçe insanlığın bilgisinin daha da artacağına inanarak ne olursa olsun bu 

konuda iyimser bir tutum sergilemiĢtir.
119

 

J. B. Bury de Seneca‟nın konuya iyimser yaklaĢımını göz önünde 

bulundurarak onun doğa olaylarına iliĢkin bilgideki geliĢime inandığını ve bu 

geliĢime değer verdiğini söyler. Ancak Bury‟ye göre, Seneca edinilen bilginin tüm 

insanlığa aynı Ģekilde yarar sağlayacağını düĢünmemektedir; doğa araĢtırmaları ve 

edinilen bilgi, sadece filozof olan insana yıldızların arasındaki kutsal alanı açacaktır 

ve sadece bir filozof açılan bu yoldan ilerleyip arkasında bıraktığı yeryüzüne ve onun 

tüm zenginliklerine gülerek zihnini hapisten kurtarmıĢ olmanın mutluluğuyla aslî 

evine geri dönecektir.
120

 Bury‟nin düĢüncesini kabul edersek, Naturales 

Quaestiones‟te söz konusu edilen bilimsel geliĢimin muhatabı, genel olarak insanlık 

değil de, bu zavallı dünyada yaĢamaktan hoĢnut olmayan ve bilgi edinip ruhunu 

kölelikten kurtarmak isteyen seçkin azınlıktır.
121

  

Bu konuda, A. C. Crombie de Bury ile aynı görüĢtedir. Ona göre de 

Naturales Quaestiones‟teki bilginin geliĢimi düĢüncesinin arka planında bu 

geliĢimin tüm insanlığa yarar sağlamasından öte, ancak birkaç zihne yapacağı katkı 

söz konusudur.
122

 ÇağdaĢ yorumcuları bu yönde düĢünmeye sevk eden neden,  

Seneca‟nın bu eserin satırlarında, yeri geldikçe, sıradan insanın anlamayacağı ve ona 

sadece ürkünç gelebilecek nice olayın, bir filozofun zihnî geliĢimi için büyük bir 

önem taĢıdığını, onun için bundan daha büyük bir ödül olamayacağını özellikle 

vurgulamıĢ olmasıdır.
123

 

                                                           
117

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.25.1-2. 
118

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 7.32. 
119

 F. J. G. Limburg, a.g.e., s.368. 
120

 J. B. Bury, The Idea of Progress, BiblioBazaar, 2006, s.25. Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 

1.P. KarĢ. J. M. Segal, “Alternative Conceptions of the Economic Realm”, Morality, Rationality, 

and Efficiency: New Perspectives on Socio-economics, Ed. by R. M. Coughlin, M. E. Sharpe, Inc., 

1991, s.294. 
121

 J. B. Bury, a.g.e., s.25. 
122

 A. C. Crombie, Science, Optics and Music in Medieval and Early Modern Thought, The 

Hambledon Press, 1990, s.27.  
123

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.4.2. 



27 
 

J. Needham, J. B. Bury ile A. C. Crombie‟nin analizlerine, üstü kapalı 

olmakla birlikte paralel bir görüĢ bildirerek Seneca‟dan önceki Stoacılık anlayıĢında 

bilimin kaderci ve kötümser bir yapıda olduğunu, buna karĢın Seneca‟nın 

metinlerinin de dâhil olduğu klâsik döneme ait bilimsel metinlerde, bilime olan bakıĢ 

açısında bariz bir umut olduğunu söyler.
124

 Buna karĢılık, P. Hadot, Seneca‟nın bu 

konudaki görüĢlerini değerlendirirken, onda gelecek nesillerin çabalarının bilimsel 

geliĢime katkı sağlayacağına dair bir umut gördüğünü belirtmekle beraber, bilginin 

geliĢiminde gelecek nesillere düĢen büyük görevin sadece birkaç kiĢiyi değil, tüm 

insanlığı ilgilendirdiğini vurgular.
125

 Ancak Hadot bu analizinde, Seneca‟nın 

insanlığın zihnî geliĢimini hedefleyip hedeflemediğinden söz etmez, sadece 

Seneca‟nın söyleminden hareketle, insanlık tarihinin peĢ peĢe gelen nesillerin 

taĢıyıcılığını üstlendiği uzun bir bilgilendirme süreci olduğunu belirtir.
126

 O. Baldacci 

ise Naturales Quaestiones‟in bu bölümünde ve tamamında sergilenen bilginin 

geliĢimi düĢüncesinin bilhassa zihnî ve ahlakî geliĢimi hedeflemediğini, eserin 

yazıldığı tarihte siyasî yaĢamdan ayrılmıĢ olan Seneca‟nın, Roma devletinin 

geleceğine iliĢkin ne kadar karamsarsa, doğa bilgisinin çağlar boyunca geliĢimine 

iliĢkin de bir o kadar iyimser olduğunu dile getirir.
127

 L. Edelstein‟a göreyse 

Seneca‟daki insanoğlunun doğa olaylarına iliĢkin bilgisinin çağlar boyunca artacağı 

düĢüncesi, Orta Stoacılıktan ama özellikle de Naturales Quaestiones‟te bilimsel 

açıklamalarına sıkça yer verdiği Posidonius‟tan
128

 kaynaklanmıĢtır.
129

 Hatta 

zamanında Manilius (1.90) ve YaĢlı Plinius da (2.62) doğa olaylarına iliĢkin bilginin 

artacağı düĢüncesini savunmuĢtur. Dahası yine Edelstein‟a göre, Seneca 

insanoğlunun bilgisinin sadece doğa bilimlerinde değil, her sahada geliĢim 

                                                           
124

 J. Needham, Science, Religion and Reality, The Sheldon Press, London 1926, s.105. 
125

 P. Hadot, The Veil of Isis: An Essay on the History of the Idea of Nature, Tr. M. Chase, 

Harvard University Press, 2006, s.173. 
126

 P. Hadot, a.g.e., s.172 (2004). Aynı yazarın bildirdiği gibi, Seneca‟nın söz konusu söylemi 

moderne özgü ilerleme düĢüncesinin geliĢiminde hayatî rol oynamıĢtır. Yazara göre, Seneca Roger 

Bacon‟ın imgesel-teknik buluĢlarıyla karĢılaĢsaydı, dehĢete düĢerdi. Bacon‟ın Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones‟inden birçok sözü kullanması gibi, 16. yy.‟ın sonunda yine Louis Le Roy, bilgi 

geliĢimine dair umudunu açıklamada Seneca‟nın sözlerinden yararlanmıĢtı (P. Hadot, a.g.e., s.173 

[2004]). 
127

 O. Baldacci, “Seneca scienziato”, Letterature comparate.  Problemi e metodo.  Studi in onore di 

E. Paratore, Bologna 1981, s.585-595. 
128

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.5.9; 1.5.13; 2.26.4; 2.26.6; 2.54.1; 4.3.2; 6.17.3; 6.21.2; 

6.24.6; 7.20.2; 7.20.4. 
129

 L. Edelstein, The Idea of Progress in Classical Antiquity, Baltimore 1967, s.167-177. 



28 
 

göstereceğini düĢünmektedir.  Buna bağlı olarak her konuda bilgisini arttıran insan, 

kendi doğasını kusursuz hale getirmekle kalmayacak, siyaset ve savaĢ gibi ana 

meselelerde doğru bir tutum sergileyebilecek ve böylece kendi toplumunu ilerletme 

imkânına da kavuĢacaktır. Seneca‟nın artan bilginin hem kiĢisel, hem de toplumsal 

açıdan yararlı olacağı düĢüncesi, yaĢama hedefini belirlerken, kuramsal ve pratik 

bilgiyi eĢit derecede önemli gören Posidonius‟un bu konudaki tavrına da 

uygundur.
130

 

Ancak kanımızca, Seneca bu eserinde bilginin geliĢiminden söz ederken tüm 

insanlığa yarar sağlamasını ön planda tutuyor değildir. Çünkü Seneca‟nın gerek 

Naturales Quaestiones 5.18‟de, gerekse Medea adlı eserinin 301-379. dizelerinde 

bilginin sınırsız geliĢiminin insana yarardan çok zarar getireceği kanaatindedir.
131

 

Dahası A. L. Motto‟nun da vurguladığı gibi,
132

 Seneca Naturales Quaestiones 

3.27‟de tanrısal iradenin, dönemsel felâketlerle yeryüzündeki kötülüğe ve 

ahlaksızlığa teslim olmuĢ insan neslini herhangi bir ahlaksızlık örneği (öğreticisi) 

kalmayacak ölçüde (nec supersit in deteriora magister)
133

 ortadan kaldırdığını ve 

yerine ahlaken temiz bir insan nesli yarattığını söyler. Buradan hareketle, Seneca‟nın 

artan bilginin tüm insanlığa yararının dokunacağını düĢündüğünü söyleyemeyiz, 

aksine eksik olan bilgiler tanrısal irade tarafından belli aralıklarla kötülükten 

arındırılan bu dünyada yaĢamayı kendisine zulüm olarak gören bilgeler eliyle 

tamamlanır ve geliĢtirilir ancak bu bilgiler hiçbir zaman tüm insanlığın ortak değeri 

olmaz. S. Maso‟nun da aktardığı gibi,
134

 Seneca‟nın Epistulae Morales 97.1 ve De 

Beneficiis 1.10.1-3‟teki düĢüncesine göre, gelecekte bilginin artması mümkündür, 

ancak ne yazık ki toplumun genelinde ahlaksızlık erdemliliğe her zaman üstün 

gelmektedir. O halde gelecekte ahlaksızlık insanlığın geneline egemen olacağına, bu 

yüzden eninde sonunda felâketlerle ortadan kaldırılacağına ve bilgeler de bu 

yıkımdan kaçamayacağına göre, Seneca‟nın doğa bilgisi ve buna bağlı olarak ahlakın 

geliĢimiyle ilgili umudu, geçici ve sınırlı olmalıdır.   

                                                           
130

 L. Edelstein, A.e. 
131

 F. Morgante, “Il progresso umano in Lucrezio e Seneca”, RCCM 16, 1974, s.3-40. 
132

 A. L. Motto, “The Idea of Progress in Senecan Thought”, CJ 79, 1984, s.225-240. 
133

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.29.5. 
134

 S. Maso, “Maiores in Seneca”, AIV 136, 1977-1978, s.445-461. 



29 
 

Sonuç itibariyle Seneca Naturales Quaestiones 7.24.2-26.1‟de doğa 

olaylarının bilimsel nedenlerinin uzun zaman içinde, aĢamalı olarak bilinebileceğini 

söylerken aslında dünyanın tümden yıkımına kadarki süre içinde, ahlakî 

geliĢimlerine gerekli örneği çıkarabilmek için doğaya giden doğa filozoflarına ve 

seçkin azınlığa güveniyor görünmektedir. Eserin bu satırları, Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones‟te gelecekteki bilgi edinimine iliĢkin olumlu beklentisinden söz ettiği 

tek yerdir.
135

 

 

1.4 Roma‟da Felsefe ve Doğa AraĢtırmalarına Kayıtsızlığın 

EleĢtirisi 
 

 

Naturales Quaestiones‟te yer yer ve özellikle yedinci kitabın son kısmında 

doğa olaylarına iliĢkin Stoacı bilgi ideali ile Romalıların doğa felsefesine karĢı 

kayıtsızlığı bir arada iĢlenmiĢtir. Seneca tüm bilgilerin, özellikle yavaĢ yavaĢ geliĢim 

gösteren (tarde… proveniunt)
136

 en önemli ve en sırlı olanlarının kısa sürede ve 

aynı anda kavranmasının olanaksızlığının farkında olmakla birlikte, yine de Ģöyle 

sormaktan kendini alamaz: “Bütün bunlar ne zaman bilgimizin dâhilinde olacak?” 

(Quando ergo ista in notitiam nostram
137

 perducentur?)
138

 Çünkü ona göre, 

gününün Romalısının bu yönde özel bir çabası yoktur ve bu çabasızlık süreci cehaleti 

                                                           
135

 Seneca buradaki tutumuyla doğa olayları ancak kendisinin incelediği gibi incelendiği takdirde 

onlara iliĢkin bilgilerde yukarıda bahsettiğimiz türden bir geliĢim sağlanacağını düĢünüyor olabilir. 

Buna göre Naturales Quaestiones‟i örnek alan bir doğa filozofunun, tıpkı Seneca‟nın yaptığı gibi, 

Posidonius, Theophrastus, Aristoteles ve Asclepiodotus gibi otoritelerin ve felsefe ekollerinin çeĢitli 

doğa olaylarına getirdiği bilimsel açıklamaları bilmesi gerekir. Yine bir doğa filozofu Seneca gibi 

doğa olaylarının iyi bir gözlemcisi de olmalı (Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 3.25.8; 

10), kendi gözlemlerine iliĢkin yorumlar yapabilmeli, baĢkalarının gözlemlerini kesin bir Ģekilde 

bilmeli, eleĢtirebilmeli ve öncüllerinin hakkını teslim edebilmelidir (Örneğin bkz. Seneca, Naturales 

Quaestiones 6.5.2-3. Dahası yine Naturales Quaestiones‟teki inceleme tarzını örnek alan bir doğa 

filozofu, yukarıda sıklıkla vurguladığımız gibi, doğa olaylarına iliĢkin araĢtırmalarında, Seneca‟nın 

dönemindeki genel temayüle ve Stoa felsefesine uygun olarak en baĢta ahlakı hedeflemelidir. 
136

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.3. 
137

 Filozofun burada kullandığı notitia nostra ifadesini “kavrayıĢımız, bilgimiz, fikrimiz” olarak 

çevirebiliriz. Bu ifade, Naturales Quaestiones 6.32.8‟de de, burada olduğu gibi, perducere fiiliyle 

birlikte kullanılmıĢtır: “in nostram notitiam memoria literis servata perduxit” 2.3.1‟de ise evrenin, 

bilgimiz dâhilinde olan veya olabilen (takılan ya da takılabilen) her Ģey olduğu söylenirken yine bu 

kalıp kullanılmıĢtır; aradaki tek fark perducere yerine cadere fiilinin kullanılmıĢ olmasıdır: “omnia 

quae in notitiam nostram cadunt vel cadere possunt”. Notitia‟nın (tek baĢına) eserdeki diğer 

kullanımları için bkz. Naturales Quaestiones 1.17.4; 2.51. 
138

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.3. 



30 
 

her gün biraz daha arttırmakta, doğayı tanımamaktan kaynaklanan korku, kaygı gibi 

duygu durumları olumsuz ruh yapısı yaratmakta ve var olan ahlakî kusurlara
139

 

yenilerinin de eklenmesine yol açmaktadır.
140

 Bunun sonucu Seneca‟ya göre, 

toplumsal bir ahlak çöküntüsüdür. 

Seneca dönemin Romalılarını büyük bilgilerin peĢinde koĢmaktan alıkoyan 

olumsuzlukları üç ana baĢlıkta toplar: GösteriĢ (luxuria), iffetsizlik (impudicitia)
141

 

ve zevklerdeki çürüme ve kokuĢma (deliciarum dissolutio et tabes).
142

 Bu üç ana 

kusur (vitia) ve zaman zaman bunların yanında sayılan açgözlülük (avaritia)
143

 bu 

eserde kiĢileĢtirilerek her biri insanın doğal yapısını bozan, adeta irade sahibi 

varlıklar olarak sergilenir. GösteriĢ kiĢiye çılgınlık sergileyeceği yeni bir alan açar, 

iffetsizlik onu yeni bir rezilliğe götürür, bozuk ve çürümüĢ zevk ise onu ince ince 

yepyeni bir yıkılıĢa sürükler.
144

 

ĠĢte bu üç kusurlu soyut varlık, felsefeyle ve doğa araĢtırmasıyla uğraĢması 

gereken Romalı erkekleri, erillikten tümüyle uzaklaĢtırmasa da, erkeksî bedenlerini 

pürüzsüz ve yumuĢak hale getirerek erliklerini tehlikeye atmakta,
145

 onları tıpkı hafif 

kadınlar gibi alacalı bulacalı renklere bulamakta,
146

 parmaklarının nerdeyse her bir 

boğumuna taktığı değerli taĢlarla süslü yüzüklerle yürüyüĢlerine bile adeta bir 

kadınsılık katmakta ve türlü türlü tuhaf adetler edinmelerine yol açmaktadır. Bunun 

sonucunda da kimi üreme organını keser, kimi bir oyunda utanç verici bir rol 

üstlenir, kimi de ölüm için kiralanarak rezillikle donanır.
147

 Kendi doğasına bu kadar 

ters bir yaĢam Ģeklini benimseyen erkeğin, gitgide yozlaĢan ahlakı içinde 

debelenirken, doğal olarak, zihnen felsefeyle, özellikle doğa felsefesiyle uğraĢacak 

zamanı olamayacaktır.  

Romalı bilgeliği Ģöyle bir selam verip de geçip gideceği bir değer olarak 

gördüğü, felsefeyle ve özgür sanatlarla, sadece yağan yağmur tiyatro gösterilerini ya 

                                                           
139

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.3. 
140

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
141

 Ya da Naturales Quaestiones 1.16‟da Hostius Quadra‟nın Ģahsında örneklendiği gibi sapkınlık 

(obscoenitas). 
142

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
143

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
144

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
145

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
146

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.4. 
147

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.5. 



31 
 

da yarıĢları erteleyip onu eve kapadığında, ilgilendiği sürece,
148

 birçok felsefe 

okulunu takipçisi olmadığından yok olmaya mahkûm kılacaktır. Nitekim böyle de 

olmuĢtur, örneğin o dönemde ne Akademiacılardan bir iz kalmıĢtır, ne de KuĢkucu 

Pyrrho‟nun öğretilerini benimseyen tek kiĢi. Ayaktakımından hep uzak durmuĢ o 

meĢhur Pythagoras okulu bile kendine yeni bir önder bulamadığından kapanmıĢ, 

üzerine Romalı giysiler geçirmiĢ Sextius‟ların yeni okulu
149

 ilkin büyük bir hareket 

olarak ortaya çıkmıĢsa da, daha baĢlangıç aĢamasında yok olup gitmiĢtir.
150

 Çünkü 

Roma‟da dans okullarının artık felsefe okullarından daha fazla öğrencisi ve hocası 

vardır ve Romalı dansa, felsefeden daha fazla önem vermektedir. Augustus 

döneminin meĢhur dansçıları Pylades ve Bathyllus‟un okulları dolup taĢmakta, 

burada yetiĢen dansçılar Roma‟nın dört bir yanına saçılıp zenginlerin özel 

mülklerinde marifetlerini sergilemekte,
151

 buna karĢın felsefeye hiç kimse aynı ilgiyi 

göstermemektedir (philosophiae nulla cura est).
152

 Ne eski kuĢakların ayrıntısına 

yeterince vakıf olamadan bıraktığı keĢifleri tamamlamaya çalıĢan vardır, ne de 

bunların yitip gitmesine engel olan.
153

 Kısacası, gününün Romalısı eskiden 

keĢfedilenleri bile korumaktan acizdir, nerede kaldı, bunlara yenilerini ekleyecek. 

Seneca‟nın bu konudaki yakınması dilinden Ģu sözlerle dökülür:   

 

 

“Oysa inanın, diĢimizi tırnağımıza takarak bu iĢe yoğunlaĢmıĢ ve 

gençliğimizde tüm dikkatimizi bu iĢe vermiĢ olsaydık, Ģimdi yaĢlılarımız 

bunu öğretiyor, gençlerimiz de dinliyor olurdu. Çünkü Ģu an toprağın 

üstünde duran ve ellerimizle yavaĢ yavaĢ yoklayarak bulmaya çalıĢtığımız 

hakikat tam da bunun özündedir.”
154

 

                                                           
148

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.1. 
149

 Seneca burada Quintus Sextius‟un Augustus dönemi Roma‟sında kurduğu Pythagorasçılığı ağır 

basan eklektik eğilimli felsefe okulunu kast ediyor. Bkz. Seneca, Epistulae Morales 59.7; 64.2; 

73.12. 
150

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.2. 
151

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.3. T. Habinek Seneca‟nın buradaki karĢılaĢtırmasını da göz 

önünde tutarak bu dönemde dansın ve dansçıların Roma‟daki durumunu ele alır: T. Habinek, The 

World of Roman Song: From Ritualized Speech to Social Order, The Johns Hopkins University 

Press, 2005, s.23. 
152

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.3. Bkz. T. Habinek, a.g.e., s.23. 
153

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.4. F. J. G. Limburg‟un çalıĢmasında, Seneca‟nın buradaki 

yaklaĢımı Petronius‟un Satyricon‟u (80) ve Plinius‟un Naturalis Historia‟sı (14.1-7) ile karĢılaĢtırılır 

(F. J. G. Limburg, a.g.e., s.375-376). 
154

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.4: “At mehercules si hoc totis membris premeremus, si in hoc 

iuventus sobria incumberet, hoc maiores docerent, hoc minores addiscerent, vix ad fundum veniretur: 

in quo veritas posita est, quam nunc in suma terra et levi manu quaerimus.” 



32 
 

 

 

Seneca genel olarak Naturales Quaestiones‟in bu bölümünde felsefe 

okullarının (Eski ve Yeni Academiacıların, Pyrrhocuların, Pythagorasçıların ve 

Sextius‟ların okulunun
155

) kendi döneminde ilgi görmediğinden bahsederken, 

mensubu olduğu Stoa okulunun adını zikretmez.
156

 J. M. Andre, Seneca‟nın buradaki 

sızlanmalarını ihtiyatla karĢılamamız gerektiğini söyleyerek bu dönemin Roma‟sında 

Stoa ve Epicurus okullarının ilgi görmeye devam ettiğine vurgu yapar.
157

 Gerçekten 

de, Yunan-Roma filozoflarının yaĢam öykülerini ve öğretilerini kaleme alan 

Diogenes Laertius eserinin bir yerinde, bu yaklaĢımı destekleyecek ölçüde, bu çağda 

diğer felsefe okulları gerileme sürecindeyken, Epicurus okulunun fazlasıyla ilgi 

gördüğünü
158

 ve varlığını sürdürdüğünü söylemiĢtir.
159

 Epicurusçu düĢüncenin 

siyaset-dıĢı yaĢam duyuĢunun aksine, siyasî etkinliğe katılımı desteklediğinden 

baskıcı ve ahlaksız yöneticilerin zulme uğrattığı kiĢilere bir tür yaĢam tesellisi sunan 

Stoa felsefesi de, siyasî çekiĢmelerin bolca yaĢandığı Roma‟nın bu döneminde ayakta 

kalabilmiĢtir.
160

 J. J. Eschenburg Stoa felsefesinin Roma‟nın bu dönemindeki etkin 

rolünü üç nedene bağlar: Birincisi, Stoa felsefesinin içerdiği öğretiler Romalıların 

değiĢmez toplum yasalarına uygundur;
161

 ikincisi, takipçilerine vatanseverliği 

aĢılayan Stoa okulu yine vatanseverliğin ve kahramanlığın en büyük erdemlerden 

sayıldığı Roma‟da büyük bir Ģöhret edinmiĢtir;
162

 üçüncüsü, bu felsefe okulu, 

                                                           
155

 Cicero ise farklı bir bağlamda, ahlak duyuĢu geliĢmemiĢ ya da geri kalmıĢ felsefe okullarını 

sıralarken Pyrrhocuların da adını verir. Cicero, De Oratore 3.62. Burada yaptığımız Cicero 

alıntısındaki horum ifadesinin, hangi felsefe okullarını kastettiğiyle ilgili olarak bkz. Cicero, On 

Oratory And Orators; with His Letters to Quintus And Brutus, Tr. & Ed. by J. S. Watson, Henry 

G. Bohn Publisher, London 1855, s.245.  
156

 KarĢ. F. R. Berno, “Lo specchio, il vizio e la virtù.  Studio sulle N.Q. di Seneca”, Testi e Manuali 

per l’Insegnamento Universitario del Latino 79, Bologna 2003, s.309. 
157

 J. M. Andre, “Les Écoles Philosophiques Aux Deux Premiers Siècles de L‟Empire”, ANRW 

2.36.1, 1987, pp.5-77, s.17-35. 
158

 KarĢ. M. Morford, a.g.e., s.156. 
159

 Diogenes Laertius, 10.9. 
160

 M. Morford, a.g.e., s.156. 
161

 Buna bağlı olarak ülkedeki en seçkin hukukçuların ve yöneticilerin Stoa felsefesine eğilimi 

olmuĢtur. Örneğin Rutilius Rufus, Q. Tubero, M. Scaevola, Laelius, Scipio Africanus, Helvidius 

Priscus, Paconius Agrippinus ve Uticalı Cato gibi. Bkz. Cicero, De Republica 1.14; Brutus 30.113; J. 

J. Eschenburg, Manual of Classical Literature, (with Additions by N. W. Fiske), E. C. Biddle Press, 

1844, s.606; The Nature of the Gods, Tr. P. G. Walsh, Oxford University Press, 1998, s.xiv; E. V. 

Arnold, a.g.e., s.384.  
162

 Seneca, De Providentia 3.4-14‟te Stoacı itidâl anlayıĢına, sadece öğretinin gerektirdiği 

ılımlılıklarıyla değil aynı zamanda vatanseverlikleriyle de tanınan Romalılardan örnekler verir. J. J. 



33 
 

toplumsal bozulmanın etkisindeki Romalıların bu dönemde en fazla ihtiyacını 

hissettiği ahlak duyuĢunu onlara diğer felsefe okullarından daha fazla 

kazandırabilmektedir.
163

 E. V. Arnold ise Stoacılığın Roma‟da en etkin felsefe okulu 

olmasını iki nedene bağlar: Birincisi, bu dönemde Romalıları yetiĢtiren seçkin 

eğitmenlerin önemli bir kısmı Stoacıydı. Dahası yine Panaetius ve Roma‟yı Stoa 

atmosferine sokan Scipio Aemilianus gibi Stoacı önderler Romalılara örnek 

oluyordu. Cumhuriyet döneminin, Romalılarca “humanitas” (insancıllık) olarak da 

adlandırılmıĢ olan bu atmosferinde yetiĢen aydınlar savaĢtan ve iç çekiĢmelerden 

tiksiniyor, buna karĢılık Yunan sanatıyla edebiyatını takdir edip Xenophon tarafından 

betimlenen Socratesçi idealleri benimsiyordu.
164

 E. V. Arnold‟a göre, Stoacılığın 

Roma‟da yaygınlaĢmasının ikinci nedeni, bu felsefe okulunun, takipçilerini yönetici 

iradenin baskısından kurtarması ve onları zulme karĢı zihnen dirençli kılmasıdır. 

Dahası Romalılar, tam öğrenmeden, salt arkadaĢ tavsiyesiyle de bu okulun kolayca 

bir üyesi olabiliyor, böylece toplumda küçük gruplar oluĢturarak sosyal ve siyasî 

yaĢama iliĢkin Stoacı idealleri birbirleriyle paylaĢabiliyordu.
165

 Ġ.Ö. 140 yılında 

konsül olan Scipio‟nun arkadaĢı, gençliğinde Babylon‟lu Stoacı Diogenes‟ten ders 

almıĢ olan büyük hatip C. Laelius‟un
166

 baĢını çektiği grubu bunlardan biri olarak 

sayabiliriz. 

E. V. Arnold, bu Stoacı insancıl hareketin, Gracchus‟lar dönemindeki 

reformların da kaynağı olduğunu düĢünür.
167

 Yunan felsefe eğitmenleri bu dönemde 

Romalı öğrencilerine “Romalı isminin yüceliği”ni (maiestas nominis Romani) 

aĢılıyor ve böylece Stoa düĢüncesindeki “evren kent” ideali olarak Roma‟yı iĢaret 

ediyordu.
168

 Yine bu dönemde Cumaelı C. Blossius, Scipio Africanus‟un yeğeni,
169

 

                                                                                                                                                                     
Eschenburg‟a göre de Lucanus ve Persius gibi vatansever Ģairlerin Stoa felsefesine övgüyle 

yaklaĢtıklarını görmek mümkündür (J. J. Eschenburg, a.g.e., s.606). Bkz. M. L. Colish, a.g.e., s.148. 

M. Viroli, Yeni-Stoacı filozoflardan bazılarının, vatanseverliği yararsız, bazılarının ise yararlı 

gördüğüne dair detaylı bir inceleme sunmuĢtur: M. Viroli, For Love of Country: An Essay on 

Patriotism and Nationalism, Oxford University Press, 2003, s.44.  
163

 J. J. Eschenburg, a.g.e., s.606. 
164

 Cicero, Tusculunae Disputationes 2.26.62; Epistulae Ad Quintum Fratrem 1.1.8.23; E. V. 

Arnold, a.g.e., s.381. 
165

 E. V. Arnold, A.e. 
166

 Cicero, De Finibus Bonorum et Malorum 2.8.24; De Oratore 3.7.28; Brutus 21.82; De Officiis 

1.30.108; 1.26.90. 
167

 E. V. Arnold, A.e. 
168

 E. V. Arnold, A.e. 
169

 Cicero, De Amicitia 11.37; De Oratore 3.23.87. 



34 
 

Ġ.Ö. 118 yılı konsülü Q. Aelius Tubero, Ġ.Ö. 117 yılı konsülü Q. Mucius Scaevola,
170

 

tarihçi C. Fannius,
171

 Ģair C. Lucilius, Ġ.Ö. 105 yılı konsülü P. Rutilius Rufus gibi 

seçkin kiĢiler Stoa felsefesinin temsilcileriydi. Ġ.Ö. 66 yılında Cicero‟yla birlikte 

praetor olan C. Aquilius Gallus,
172

 yine Cicero‟nun arkadaĢı S. Sulpicius Rufus ve 

diyalektik eğitmeni L. Lucilius Balbus, E. V. Arnold‟un “Stoacı hukuk adamları” 

dediği
173

 kategoriye giriyordu. Romalı gramerci ve tarihçi L. Aelius Stilo‟yla
174

 

birlikte Cicero döneminin en önemli Stoacılarından biri de, Ġ.Ö. 95 - 48 yılları 

arasında yaĢamıĢ olan M. Porcius Cato‟ydu. Ġ.Ö. 28 yılında ölen edebiyatçı M. 

Terentius Varro ve Ġ.Ö. 42 yılında ölen M. Junius Brutus, Cato‟nun kızı olan Porcia 

ile birlikte bu dönemde Stoa felsefesine ilgi duyan kiĢilerden biriydi. E. V. Arnold 

Brutus‟un ölümüyle birlikte Stoa düĢüncesinin Roma‟daki etkisinin bir süre 

durulduğunu söyler,
175

 ancak Augustus döneminde, bir Ġmparatorluğun baĢkentine 

dönüĢmüĢ olan Roma‟da iki büyük Ģair bazı Stoacı öğretileri dizelerine aktarmıĢtır: 

Bu Ģairlerden biri, Ģiirlerinde Epicurusçu öğelere de rastladığımız için eklektik olarak 

değerlendirebileceğimiz Horatius (Ġ.Ö.65 - Ġ.S.8), diğeri ise özellikle de 

Georgica‟sında Aratus‟tan Stoacı geleneğin izlerini miras alan, imparatorluk Ģairi 

Vergilius‟tur (Ġ.Ö.70 - Ġ.S.19). Özellikle Ġmparator Gaius (Caligula), Claudius ve 

Nero dönemlerinde filozoflar üzerindeki baskı artmıĢ ve Stoacılar da sosyal ve siyasî 

yaĢamdaki etkilerini kaybetmiĢtir. Ancak yine de bu dönemin en büyük Stoa filozofu 

olan Seneca‟nın, yukarıda kısaca sunmuĢ olduğumuz Stoacılığın Roma‟daki 

serüvenine bakacak olursak, kendi döneminde felsefe okullarının geniĢ kitlelerce 

rağbet görmüyor oluĢundan Ģikâyet ederken Stoacılığı da bu kapsamda 

değerlendirmemiĢ olmasından ötürü,
176

 onun diğer felsefe okullarına nazaran 

Stoacılığın gördüğü rağbetten memnun olduğunu düĢünebiliriz.   

 Her ne kadar Seneca Naturales Quaestiones 7.32.2‟de Pythagoras okulunun 

yok olmaya yüz tuttuğundan bahsetmiĢse de, bu dönemde Yeni-Pythagorasçı 

                                                           
170

 Cicero, De Oratore 1.11.45. 
171

 Cicero, Brutus 26.102. 
172

 Cicero, Pro Caecina 27.78. 
173

 E. V. Arnold, A.e., s.384. 
174

 Cicero, Brutus 56.206. 
175

 E. V. Arnold, A.e., s.389. 
176

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.32.2. 



35 
 

düĢüncenin yaĢamaya devam ettiğini düĢünenler de vardır.
177

 Nitekim M. 

Morford‟un yorumuna göre, Pythagorasçılar felsefî önder ve öğretici bulmakta 

zorluk çekmiĢ olabilir. Ancak Seneca‟nın yeğeni olan Lucanus‟un iç savaĢ üzerine 

yazmıĢ olduğu eserinde de
178

 geçtiği gibi, bu savaĢın neden olacağı felâketleri 

astrolojik verilere dayanarak öngören Pythagorasçı Nigidius Figulus‟un varlığından 

haberdarız; onun tasvirlerine Roma‟daki Porta Praenestina yakınındaki yer altı 

basilikasında da rastlıyoruz. Bu, zayıf da olsa, Roma‟da Pythagorasçılığa olan ilginin 

sürdüğünün bir göstergesi olabilir.
179

 Yine M. Morford‟un hatırlattığı gibi, 

Pythagorasçı Sotion bir dönem Seneca‟nın da hocasıydı, hatta ona etyemezliği 

aĢılayan da oydu.
180

 Seneca da hocasının ve öğretinin etkisiyle etyemezliği denemiĢti 

ancak bu felsefenin sakıncalarını öne süren babasının müdahalesiyle bundan hemen 

vazgeçmiĢti.
181

 M. Morford‟un da bildirdiği gibi, Seneca bu dönemde yabancı 

kültlerin yasaklandığından ve imparator Tiberius‟un etyemezliği boĢinancın bir 

göstergesi olarak görüp, bu öğretiye karĢı çıktığından bahseder.
182

 

Mevcut kayıtlardan da anlıyoruz ki, Ġ.S. 1. yy.‟da dört büyük felsefe okulu da 

(Academia, Peripatetik, Stoa ve Epicurus) ayakta olmasına rağmen, Stoa dıĢında 

hiçbirinin önemli temsilcisi yoktur.
183

 Bu dönemde Academiacılar ve Peripatetikler 

bir nevi karanlığa gömülmüĢ, sonraki yüzyılda ise büyük ölçüde Stoacılara ve 

Epicurusçulara katılmıĢ, diriliĢleri ise sonraki yüzyılda Yeni-Platonculuğun ortaya 

çıkmasıyla olmuĢtur.
184

 

Neticede Seneca‟ya göre, Roma toplumunun bu dönemde felsefeye ve buna 

bağlı olarak büyük bilgileri açığa çıkaracak doğa araĢtırmalarına olan ilgisizliği, 

içinde bulunduğu ahlakî çöküntüyle doğru orantılıdır. Buradan hareketle Stoa 

felsefesindeki genel eğilime uygun olarak ancak doğayı kendine örnek alarak erdemli 

olabilecek insanın ilkin yersiz uğraĢlardan ve doğal yapısını bozan uygulamalardan 

                                                           
177

 Bkz. E. Zeller, Die Philosophie Der Griechen in ihrer Geschichtlichen Entwicklung, Furs's 

Verlag, Leipzig, 1868, s.83; J. Mejer, Überlieferung der Philosophie im Altertum: eine 

Einführung, Danske Videnskabernes Selskab, 2000, s.56. 
178

 Lucanus, Bellum Civile 1.639-672. 
179

 M. Morford, a.g.e., s.153-154.  
180

 Pythagorasçı öğretide insan öldükten sonra ruhu bir hayvana geçtiğinden et yemek yasaktır. 
181

 M. Morford, a.g.e., s.154. Bkz. Seneca, Epistulae Morales 49.2; 108.17-21; Ad Helviam 17.3-4; 

B. Inwood, a.g.e., s.15 (2005). 
182

 M. Morford, a.g.e., s.154. Bkz. Seneca, Epistulae Morales 108.22. 
183

 M. Morford, a.g.e., s.156. 
184

 M. Morford, A.e. 



36 
 

kaçınması gerekir. Ġhtiyacı olan Ģey doğayı örnek almaksa, onu araĢtırmak 

zorundadır, zira ahlakî geliĢimi buna bağlıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

2. NATURALES QUAESTIONES‟TE DOĞA VE TANRIBĠLĠM 
 
 

2.1 Seneca‟nın Tanrıbilim AnlayıĢı 
 

 

Seneca Naturales Quaestiones‟in birinci kitabının önsözünde
185

 doğanın 

insanın görüĢ açısının ötesine yerleĢtirdiği daha büyük ve daha güzel olanı, yani 

kutsallığı konu edinerek felsefenin insan doğasını inceleyen alanıyla (quae ad 

homines) tanrıları inceleyen alanını (ad deos) birbirinden ayırır. Ona göre, felsefenin 

tanrıları konu edinen alanı, birincisine oranla daha yüce ve daha heyecan vericidir 

ama bir o kadar da gözler önüne serilemeyecek kadar sırlarla örülüdür. Bu iki alan 

birbirinden, insan ile Tanrı kadar farklıdır. Ġlki yeryüzünde ne olması gerektiğini (in 

terris agendum sit), diğeri ise göklerde ne olduğunu öğretir; ilki yaĢamımızdaki 

muğlâklıkları giderecek türde bir ıĢık yakıp yanılgılarımızı sona erdirirken, ikincisi, 

bizleri karanlıktan çıkarır ve ıĢığın kaynağına ulaĢtırır.
186

 Seneca tanrıbilim 

(theologia) olarak adlandırılan bu ikinci inceleme alanına duyduğu minneti Ģu 

sözlerle dile getirir:   

 

 

“KuĢkusuz nesnelerin doğasına olan minnetim, doğanın herkese açık kısmını 

görmemden değil, onun sırlarına vakıf olmamdan kaynaklanıyor. Bu sayede 

Tanrı nedir, tümüyle kendine mi dönüktür yoksa ara sıra bizimle de ilgilenir 

mi, sürekli yaratma halinde midir yoksa her Ģeyi aynı anda mı yaratmıĢtır, 

evrenin kendisi midir yoksa bir parçası mı; aldığı kararları sadece bugüne mi 

özgüdür yoksa bugünden baĢka günleri de kapsar mı; kaderin yasasından 

sapar mı ve saparsa bu onun yüceliğine zarar verir mi; evvelce yapmıĢ 

                                                           
185

 F. J. G. Limburg‟un yorumlarına dikkat ettiğimizde, Naturales Quaestiones‟in burada iĢlediğimiz 

1. kitabının önsözünü, 7. kitabın, özellikle de son bölümünün devamı gibi düĢünmek mümkündür. 

Yazara göre ilk bakıĢta 7. kitabın son bölümünü, 1. kitabın önsözünün baĢına koymak tuhaf 

görünebilir. Çünkü bu sonsöz tanrının bilinemeyeceği izlenimini verirken, 1. kitabın önsözünde tanrı 

bilgisine eriĢilebileceği söylenmiĢtir. Ancak 7. kitabın ilgili bölümünde de gördüğümüz gibi 

Seneca‟nın tanrının bilinemeyeceğine iliĢkin heyecanlı aktarımını edebî bir yaklaĢım olarak görmek 

de mümkündür (F. J. G. Limburg, a.g.e., s.377-378). Ayrıca Naturales Quaestiones‟teki kitapların 

düzeni için bkz. C. Codoner, “La physique de Sénèque: Ordonnance et structure des N.Q.”, ANRW 

36.3, Berlin-New York, 1989, s.1814; B. Inwood, “God and Human Knowledge In Seneca‟s Natural 

Questions”, Traditions of Theology: Studies in Hellenistic Theology, Its Background and 

Aftermath, Ed. by D. Frede, A. Laks, Brill, Leiden 2002, s.148; “Senecas N.Q., Naturphilosophie für 

die römische Kaiserzeit”, Zetemata 122, Munich 2004, s.162; 164; F. J. G. Limburg, a.g.e., s.377-

378. 
186

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.2.  



38 
 

olduğu bir Ģeyi değiĢtirmesi hatasının bir itirafı mıdır, gibi soruların 

cevaplarını öğrenebiliyorum. Bunları öğrenmeme izin verilmeseydi 

doğmamın da bir anlamı olmazdı. Niçin mutluluk duyacaktım, 

yaĢayanlardan herhangi biri olduğum için mi? Yoksa sırf yiyecek ve içecek 

tüketiyorum diye mi? Devamlı beslenmezse ölecek olan Ģu güdük ve sefil 

bedeni besleyip adeta bir hasta bakıcı gibi yaĢıyorum diye mi? Hepimizin 

uğruna doğduğu ölümden korkayım diye mi? Bırak Ģu değersiz zenginliği, 

yaĢam ne bu kadar ter dökmeye değer, ne de bunca tutkuya. Ġnsan ne 

değersiz bir varlık, insanlığının üzerine çıkmadıkça.”
 187

 

 

 

 

Seneca‟nın buradaki ifadelerinden anlaĢılıyor ki, felsefenin, tanrıları konu 

edinen çalıĢma alanı, insanı salt bedensel ihtiyaçlarını gideren, zenginlik için yaĢayan 

ve yazgılı olduğu ölümden korkan bir canlı olmaktan çıkarır ve onu insanlığının da 

üzerine yükseltir, kutsallaĢtırır. Bu yüzden diyebiliriz ki, Naturales Quaestiones 

1.P.‟de tanrıbilimin önemi, insanı kutsal olanın bilgisiyle yüceltmesinden 

kaynaklanır. Çünkü insan sadece kutsalı tanıdıkça yeryüzündeki, kendi bedeni de 

dâhil olmak üzere, her Ģeyi küçümser.
188

 Seneca insanın ahlaklı olmasının ya da, Stoa 

düĢüncesine göre, kusurlu bazı tutumlardan kaçınmasının yeterli olmadığını, bunun 

yanında doğayı ve tanrıları bilmesi gerektiğini açıklarken aynı zamanda, göksel 

haĢmetle kıyaslandığında, maddî dünyanın sınırlarının ne kadar gülünç olduğunu 

Ģöyle ortaya koyar:   

 

 

“Tutkularımızla dövüĢtükçe, olağanüstü bir iĢ yapmıĢ olmaz mıyız? Sanki 

üstün gelmiĢiz, canavarları yenmiĢiz gibi.
189

 Niçin kendimizden Ģüphe 

                                                           
187

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.2-4: “Equidem tunc naturae rerum gratias ago, quum illam 

non ab hac parte video, quae publica est, sed quum secretiora eius intravi: quum disco, quae universi 

materia sit, quis auctor sit, aut custos: quid sit Deus: totus in se intendat, an ad nos aliquando respiciat: 

faciat quotidie aliquid, an semel fecerit: pars mundi sit, an mundus: liceat illi hodieque decernere, et 

ex lege fatorum aliquid derogare; an maiestatis deminutio sit, et confessio erroris, mutanda fecisse.  3. 

Necesse est enim ei eadem placere, cui nisi optima placere non possunt. Nec ob hoc minus liber et 

potens est: ipse enim est necessitas sua. Nisi ad haec admitterer, non fuerat nasci. Quid enim erat, cur 

in numero viventium me positum esse gauderem? An ut cibos et potiones percolarem? Ut hoc corpus 

causarium ac fluidum, periturumque nisi subinde impleatur, farcirem, et viverem aegri minister? Ut 

mortem timerem, cui omnes nascimur? Detrahe hoc inaestimabile bonum, non est vita tanti, ut sudem, 

ut aestuem.  4. O quam contemta res est homo, nisi supra humana surrexit!” 
188

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.4. 
189

 W. H. Alexander, burada accusativus haldeymiĢ gibi görüp çevirdiğimiz portenta ifadesinin 

nominativus halde olabileceğini düĢünüp, “canavarlar” ifadesini “biz insanlar” ifadesine eklemler 

(W. H. Alexander, N.Q., Classical Philology of University of California 13, 1948, s.251): “portenta 

(nos) vincimus”. Seneca‟nın, Naturales Quaestiones 1.16.3‟te Hostius Quadra‟yı “portentum illud” 

Ģeklinde nitelediği düĢünüldüğünde, yazarın yaptığı yorumu makul karĢılamak mümkündür. Buna 



39 
 

duyuyoruz? Zira en kötü olandan farkımız mı var? KiĢinin (aynı) hastanede 

(diğerlerinden) daha sağlıklı olmasıyla nasıl tatmin olabildiğini 

anlayamıyorum.
190

 Güçlü olmak ile sağlıklı olmak arasında büyük bir fark 

vardır. Zihnî sıkıntılardan kaçtın diyelim; ikiyüzlünün suratından, baĢka 

birine hizmet eden dalkavuğun konuĢmasından, içten pazarlıklının 

yüreğinden, her Ģeyi çalan ancak kendini utandıran kederlinin ruhundan da 

kaçtın. Diyelim ki, artık ne alçakça yitiren ve yitirdiklerini daha alçakça 

telafi eden gösteriĢin ne de seni değersiz Ģeylerle herhangi bir değere 

götüremeyecek olan hırsın avısın. 5. Bu Ģekilde bir Ģey baĢarmıĢ olmazsın ki. 

Sadece birçok tehlikeden kaçmıĢ olursun, kendinden değil!  Oysa peĢinde 

koĢtuğumuz erdem, harikulâdedir; bu da, kötülükten kaçınmak güzel olduğu 

için değil de, zihni dinlendirdiği, kutsalların bilgisine hazırladığı, Tanrı‟yla 

bütünleĢtirerek değerli kıldığı için böyledir. Ġnsanın kaderindeki iyiye 

doygunluk ancak insan kötülüğü ayakları altına alıp çiğnedikten sonra, 

doğanın doruğunu arzulayıp içindeki oyuklara vardığında tam anlamıyla 

gerçekleĢir. Bu, yıldızların arasında dolaĢan insanın, zenginlerin 

döĢemelerini, tıka basa altınla dolu toprakları, abartmıyorum, hani 

yeryüzünün ürettiği ve değerli kıldığı fakat gelecek kuĢakların doymak 

bilmezliği için sakladığı altını küçümsemesine yardımcı olur.  6. Biri, ancak 

tüm evreni incelerse görkemli revakları, fildiĢinden parlak tavanları, süslü 

korulukları ve varlıklı konaklara taĢınan sıcak su kaynaklarını 

küçümseyebilir; ancak yukarıdan bakarsa, çoğu kısmı denizlerden oluĢan ve 

aĢırı sıcakla ya da soğukla israfa dönüĢmüĢ karalardan oluĢan bu kısıtlı 

dünyanın farkına varabilir. Böyle biri kendine sorar: Birçok kavmin kılıçla, 

ateĢle bölüĢtüğü yer burası mı? Ölümlülerin belirlediği sınırlar ne kadar da 

gülünç! 7. Dacialı, AĢağı Tuna‟yı geçmemeli; Strymon, Thracialıları tecrit 

etmemeli; Euphrates, Parthların sınırı olmalı; Tuna, Sarmatialı ile Romalı 

arasında sınır oluĢturmalı; Rhenus, Germania‟ya kadar uzanmalı; Pyrenaeus, 

sırasını Gallia ile Hispania kentleri arasında çekmeli; Mısır ile Ethiopia 

arasında kumlardan set uzanmalı! Karıncalara insan aklı bahĢedilse, onlar da 

tek bir yeri birçok bölgeye bölmez mi? 8. Yüce olana eriĢtiğinde, ne kadar 

daha dalgalı sancaklarla ilerleyen orduları ve her taraftan kümelenmiĢ, 

öndeki keĢifçi süvari alayını büyük bir iĢ yapıyormuĢ gibi göreceksin ve 

hoĢça diyeceksin ki:  Kapkara bir yığın, ovalardan geçiyor-  Aslında darlık 

içinde çırpınan karıncaların geçiĢi bu. Küçük beden ölçüleri dıĢında 

aramızda ne fark var? Uğruna deniz seferi düzenlediğiniz, savaĢtığınız ve 

krallıklarınızı idare ettiğiniz yer, okyanus boyunca da uzansa, küçücük bir 

noktadır
191

 aslında. 9. Ancak zihnin sahip olabildiği, göksel mekân 

alabildiğine geniĢtir, tabi ki bedenle iliĢiği pek kalmamıĢsa, lekelerinden 

                                                                                                                                                                     
rağmen buradaki portenta ifadesinin her iki türlü de düĢünülebileceğini unutmamak gerekir. Bkz. D. 

R. S. Bailey, “Notes on Seneca‟s Quaestiones Naturales”, The Classical Quarterly, New Series, 

Vol.29, No:2 (1979), Cambridge University Press, s.448. 
190

 KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.6. 
191

 S. Zincone Seneca‟nın metniyle Ambrosius‟un Explanatio Psalmorum XII ve Expositio Psalmi 

CXVIII. eserleri arasındaki paralellikleri araĢtırmıĢtır. Ambrosius‟un adı geçen ilk eserinde (1.49) 

birçok kiĢinin, gökler âlemiyle karĢılaĢtırıldığında yeryüzüne “bir nokta” (punctum) dediğinden 

bahsedilmektedir; Seneca da buradaki ifadesiyle, bu birçok kiĢiden biri olabilir. Bkz. Naturales 

Quaestiones 1.P.8; 11; 4.11.4; Ad Marciam 21.2. Fakat S. ZinconeAmbrosius‟un Naturales 

Quaestiones‟i okuyup okumadığından bahsetmez (S. Zincone, “Echi senecani nel Commento ai Salmi 

di Ambrogio”, Atti del convegno internazionale: Seneca e i cristiani: Università Cattolica del S. 

Cuore, Biblioteca Ambrosiana: Milano, 12-13-14 ottobre 1999, special number of Aevum 

antiquum 13, 2000, Ed. by A. P. Martina, Milan 2000, s.147). 



40 
 

tümüyle arınmıĢsa ve hafif silahlı ya da arzularında ölçülü biri gibi ileri 

atılmıĢsa. Zihin bu yüksekliğe eriĢince, besinini almıĢ, serpilmiĢ; 

zincirlerinden kurtulmuĢçasına, kaynağa geri dönmüĢ olur. 10. Ayrıca 

kutsalların onda tatmin edici bulduğu kutsallık kanıtına kavuĢarak kendisini 

yabancı bir yerde değil de, kendi yerinde hisseder.”
192

 

 

 

Seneca‟nın buradaki ifadelerini göz önünde bulundurduğumuzda, insanın 

yeryüzündeki yaĢama koĢullarını iyileĢtirip kendisini diğer insanlardan daha iyi bir 

konuma getirdiğinde bile zihnen onlardan üstün sayılmadığını görürüz. Ġnsan 

yeryüzündeki, türlü tehlikelerden uzak dursa ve türlü kötülüklerden kaçınsa bile, 

“harikulâde erdem”e (virtus… magnifica) kavuĢmuĢ sayılmaz. Seneca‟ya göre, 

insanın zihnî terbiyesini tamamlayan ve yüceliĢini sağlayan asıl unsur, tehlike ve 

kötülük karĢısındaki Stoa ihtiyatlılığının ardından gerçekleĢen kutsal olanla 

özdeĢleĢmedir. BaĢka deyiĢle, Stoa ihtiyatlılığı, insan zihnini Tanrı‟yla bütünleĢmeye 

hazırlar. Böylece kötülüğü ayakları altına almıĢ olan insan, tertemiz bir Ģekilde 

doğanın doruğuna ulaĢmayı hedefleyip onun en mahrem sırlarına vakıf olma 

                                                           
192

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.4-11: “Quamdiu cum affectibus colluctamur, quid magnifici 

facimus? Etiamsi superiores sumus, portenta vincimus? Quid est, cur suspiciamus nosmetipsos? Quia 

dissimiles deterrimis sumus? Non video quare sibi placeat, qui robustior est [in] valetudinario. 

Multum interest inter vires et bonam valetudinem. Effugisti vitia animi: non est tibi frons ficta, nec in 

alienam voluntatem sermo compositus, nec cor involutum, nec avaritia, quae quidquid omnibus 

abstulit, sibi ipsi negat: nec luxuria pecuniam turpiter amittens, quam turpius reparet: nec ambitio, 

quae te ad dignitatem nisi per indigna non ducet.  5. Nihil adhuc consecutus es. Multa effugisti, te 

nondum! Virtus enim ista quam affectamus, magnifica est: non quia per se beatum est, malo caruisse, 

sed quia animum laxat, ac praeparat ad cognitionem coelestium, dignumque efficit, qui in consortium 

Dei veniat. Tunc consummatum habet plenumque bonum sortis humanae, quum, calcato omni malo, 

petit altum, et in interiorem naturae sinum venit. Tunc iuvat, inter sidera ipsa vagantem, divitum 

pavimenta ridere, et totam cum auro suo terram: non illo tantum, dico, quod egessit, et signandum 

monetae dedit, sed et illo, quod in occulto servat posterorum avaritiae.  6. Nec potest ante contemnere 

porticus, et lacunaria ebore fulgentia, et tonsiles silvas, et derivata in domos flumina, quam totum 

circumeat mundum, et terrarum orbem superne despiciens angustum, et magna ex parte opertum mari, 

etiam qua exstat, late squalidum, et aut ustum aut rigentem. Sibi ipse ait: hoc est illud punctum, quod 

inter tot gentes ferro et igni dividitur? O quam ridiculi sunt mortalium termini! 7. Ultra Istrum Dacus 

non exeat: Strymo Thracas includat: Parthis obstet Euphrates: Danubius Sarmatica ac Romana 

disterminet: Rhenus Germaniae modum faciat: Pyrenaeus medium inter Gallias et Hispanias iugum 

extollat: inter Aegyptum et Aethiopias arenarum inculta vastitas iaceat! Si quis formicis det 

intellectum hominis, nonne et illae unam aream in multas provincias divident? 8. Quum te in illa vere 

magna sustuleris; quotiens videbis exercitus subrectis ire vexillis, et quasi magnum aliquid agatur, 

equitem modo ulteriora explorantem, modo a lateribus affusum, libebit dicere: It nigrum campis 

agmen.- Formicarum iste discursus est, in angusto laborantium. Quid illis et nobis interest, nisi exigui 

mensura corpusculi? Punctum est istud in quo navigatis, in quo bellatis, in quo regna disponitis: 

minima, etiam quum illis utrimque Oceanus occurrit. 9. Sursum ingentia spatia sunt, in quorum 

possessionem animus admittitur: at ita si minimum secum ex corpore tulit, si sordidum omne detersit, 

et expeditus levisque ac contentus modico emicuit. Quum illa tetigit, alitur, crescit: ac velut vinculis 

liberatus, in originem redit. 10. Et hoc habet argumentum divinitatis suae, quod illum divina delectant: 

nec ut alienis interest, sed ut suis.” 



41 
 

imkânına eriĢir. Doğadaki kutsallıkla bütünleĢip kendini zihnen bu sefil dünyanın 

zincirlerinden kurtaran insan, artık maddî dünyanın nimetleriyle ayartılamaz hale 

gelir. Bu yüzden Seneca‟ya göre, devletlerin belirlediği sınırlar aslında çok 

gülünçtür. Seneca, akıl bahĢedildiğinde karıncaların bile sürüler halinde 

gerçekleĢtirmekten çekinmeyeceği kimi askerî eylemleri insanlara hiç 

yakıĢtırmamaktadır. Zihnen maddî dünyanın zincirlerinden kurtulmuĢ olan insan, 

Seneca‟ya göre, ulaĢtığı kutsal göğün alabildiğine geniĢ sınırlarını, baĢka bir deyiĢle, 

evrenin zihniyle (mens universi), görünen ve görünmeyen her Ģeyle (Quod vides 

totum, et quod non vides totum) eĢitlenen ve düĢüncenin sınırlarını aĢarak asla 

daha büyüğü düĢünülemeyen (magnitudo,… qua nihil maius excogitari potest) 

Tanrı‟nın yani bir baĢına her Ģey olan (solus est omnia) ve yarattığı eserin içindeki 

ve dıĢındaki her Ģeyi kavrayan (opus suum et extra et intra tenet) Tanrı‟nın 

sınırlarını, yeryüzündeki insanî sınırlarla kıyaslar ve kendisini, tanrısal mekânda 

güvende hisseder.
193

 Naturales Quaestiones 1.P.‟de beliren tanrıbilim anlayıĢının 

merkezinde, görüldüğü gibi, zihnî yükseliĢ düĢüncesi yatar. Dahası Tanrı‟yı ve 

evrensel doğayı bilme Ģartına bağlı olan bu yükseliĢ, Seneca‟ya göre, ölümlülüğü 

aĢarak kaderi yeniden yazmak anlamına gelir: 

 

 

“Tanrı ne kadar muktedirdir? Ġlkin kendi mi maddeyi yarattı yoksa zaten var 

olan bir maddeyi mi kullandı? Tasarım mı maddeden önce geldi, madde mi 

tasarımdan? 15. Tanrı istediği her Ģeyi yaratabilir mi, yoksa eserinde 

herhangi bir bozukluk olmasa da, iĢlenmesi zor bir maddeden yararlanan bir 

sanatçı gibi, birçok yaratımında iĢlediği madde onu yanıltabilir mi? Bütün 

bunları araĢtırmak, öğrenmek ve onlar üzerinde yoğunlaĢmak, niçin 

ölümlülüğün sınırlarını aĢmak ve daha iyi bir kader yazmak anlamına 

gelmesin?”
194

  

 

 

                                                           
193

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.12. 
194

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.14-15: “quantum Deus possit? materiam ipse sibi formet, an 

data utatur? utrum idea materiae prius superveniat, an materia ideae?  15. Deus quidquid vult efficiat, 

an in multis rebus illum tractanda destituant: et a magno artifice prave formentur multa, non quia 

cessat ars, sed quia id in quo exercetur, saepe inobsequens arti est? - Haec inspicere, haec discere, his 

incubare, nonne transilire est mortalitatem suam, et in meliorem transcribi sortem? Quid tibi, inquis 

ista proderunt? Si nihil aliud, hoc certe sciam, omnia angusta esse, mensus Deum. Sed haec deinde.” 



42 
 

 Modern yorumcular Seneca‟nın burada sergilemiĢ olduğu tanrıbilim 

anlayıĢını ve zihnî yükseliĢ düĢüncesini farklı Ģekillerde yorumlamıĢtır. Örneğin A. 

Wlosok‟a göre, Seneca‟nın ideal filozofu ilkin dünya nimetlerini küçümser ve 

ruhunu bedenin zincirlerinden kurtararak göksel evine yerleĢtirir, öte yandan 

kendisini Tanrı‟nın bilgisine taĢıyan gökleri irdeler ve sonunda tanrılaĢır 

(apotheosis
195

).
196

 Ancak burada Wlosok‟un bahsettiği türden bir “tanrılaĢma” 

olduğundan söz edemeyiz, zira Seneca “homo… supra humana surrexit” 

(insanlığının da üzerine çıkmıĢ insan), “quum te in illa… magna sustuleris” (yüce 

mekâna yükseldiğinde), “velut vinculis liberatus, in originem redit” (zincirlerinden 

kurtulmuĢçasına kaynağına geri döner)
197

 ifadelerini, “tanrılaĢma” (apotheosis) gibi 

insanın mistik bir deneyimini betimlemek için değil, doğa olaylarını tek tek 

inceleyen meraklı bir gözlemcinin (curiosus spectator
198

 excutit singula) evrendeki 

her Ģeyin kendisiyle ilgili olduğunu anlamasını (scit illa ad se pertinere
199

),
200

 

Tanrı‟ya kıyaslandığında yeryüzündeki her Ģeyin sınırlı olduğunu idrak etmesini
201

 

ve böylece kendisini zihnen bedensel ve dünyevî kısıtlamalardan kurtarmasını 

anlamlandırmak için kullanır. P. Donini de aynı kanaattedir, ona göre de Naturales 

Quaestiones 1.P.‟deki “insanın insanlığının üzerine çıkması” düĢüncesi, insan 

zihnini kısıtlayan bedensel sınırların reddiyle alâkalıdır.
202

 Yazar bu düĢünceden 

hareketle Seneca‟yı ne geleneksel Stoacılardan, ne de eklektiklerden sayar, dahası 

hem Naturales Quaestiones‟in, hem de Seneca‟nın ahlak mektuplarını içeren 

Epistulae Morales‟inin Stoa okulunun yanı sıra, yer yer Epicurusçu ve Yeni-

                                                           
195

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.15. 
196

 A. Wlosok, “Laktanz und die philosophische Gnosis.  Untersuchungen zu Geschichte und 

Terminologie der gnostischen Erlösungsvorstellung”, AHAW 1960. 2, Heidelberg 1960, s.23. Benzer 

bir yaklaĢımı A. Setaioli de sergiler (A. Setaioli, “Seneca e l‟oltretomba”, Paideia 52, 1997, s.321).  
197

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.9. Ayrıca bkz. Seneca, Epistulae Morales 79.12. 
198

 Eser boyunca curiosus (meraklı) kelimesi sadece burada kullanılmıĢtır. Ancak doğal olayların 

izleyicisi anlamındaki spectator, Naturales Quaestiones 1.16.3‟te de geçmektedir. 
199

 Buradaki pertinere fiilini, Naturales Quaestiones 1.P.1‟deki kullanımıyla birlikte düĢünmek 

gerekir. Çünkü bu fiil her iki yerde de “ilgilendirmek, -e yönelik olmak” manasına gelecek Ģekilde 

kullanılmıĢtır. Ayrıca 1.P.1‟deki (pertinet) ad hominem ile ad deos ayrımının burada ortadan 

kalktığını da düĢünebiliriz, çünkü insanı ilgilendiren her Ģeyde bir tanrısallık söz konusudur. 
200

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.10. 
201

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.15. P. Courcelle‟e göre, Gregorius‟un Dialogi 2.35‟teki 

ifadesiyle (videnti creatorem angusta est omnis creatura) Seneca‟nın buradaki ifadesi (sciam 

omnia esse angusta mensus deum) arasında bir paralellik vardır (P. Courcelle, La Consolation de 

Philosophie dans la tradition litteraire, Etudes Augustinennes, Paris 1967, s.106-109. 
202

 P. Donini, “L‟eclettismo impossibile. Seneca e il platonismo medio”, Modelli filosofici e letterari.  

Lucrezio, Orazio, Seneca, Ed. by P. Donini, G. F. Gianotti, Bologna 1979, s.181, 1979. 



43 
 

Platoncu okulun etkisinde yazıldığına da dikkat çeker. Özellikle de Yeni-Platoncu 

okulun “ruhun bedene hapsolmuĢ olduğu” düĢüncesi, yazara göre, Seneca‟yı “insanın 

insanlığının üzerine çıkması” düĢüncesini öne sürmesinde etkilemiĢ olabilir.
203

 

G. Faggin Seneca‟nın Epistulae Morales 41.3-4 ve Ad Marciam 18.4-5 gibi 

metinlerinde dinsel bir duyuĢ yattığını düĢünür. Yazara göre, bu dinsel duyuĢ, 

Naturales Quaestiones‟in 7.1.1-2. ve tanrıbilim anlayıĢıyla “insanın insanlığının 

üzerine çıkması” düĢüncesinin sergilendiği 1.P. gibi bölümlerinde aklî sorgulamayla 

iç içedir. Ayrıca Seneca mitolojiden, zihnin yıldızlardan bedendeki hapse dönüĢ ve 

ölümden sonra yeniden yükseliĢ tasvirini ödünç almıĢtır. Bu noktada Seneca‟nın 

düĢüncesinde zihin (ruh) ve beden ikiliğini görmek mümkündür ancak son kertede 

Stoa fiziği Tanrı‟nın fiziksel evrenle özdeĢ olduğu fikrini ortaya koyarak bir nevi 

maddî olanı kutsallaĢtırdığı için,
204

 insan bedenen de kutsal olmalıdır, baĢka bir 

deyiĢle, insan ruhen değil doğayı gözlemleyerek zihnen yücelir ve madde âleminin 

kısıtlı imkânlarını küçümser.
205

  G. Mazzoli‟ye göre, Naturales Quaestiones 1.P. ile 

Cicero‟nun Somnium Scipionis‟i arasında bazı paralellikler varsa da Seneca‟nın 

metni için eskatolojik mistisizmden ya da Platoncu ikilikten bahsedilemez. Filozofun 

burada ve diğer yerlerdeki hedefi mistik bir durum ya da ölümsüzlük değil, ahlakî 

geliĢim ya da bilgidir.
206

 Seneca Posidonius‟un mistisizminden değil, Sextius‟larca 

geliĢtirildiği Ģekliyle Pythagorasçı eskatolojiden etkilenmiĢtir. Fakat Seneca 

Posidonius‟un fikirlerinden de alıntılar yapar, yani ona tümden karĢı değildir.
207

 G. 

Scarpat‟a göreyse, Naturales Quaestiones 1.P.1-4‟te Tanrı tam anlamıyla zihinle 

yani akılla (logos) kimliklenir,
208

 baĢka bir deyiĢle, zihnin kutsallaĢması doğa ve 

Tanrı‟daki aklı bilmesiyle alâkalıdır. Bu görüĢ Mazzoli‟nin, Faggi‟nin ve Donini‟nin 

görüĢleriyle uyumludur. 

M. Natali, Seneca‟nın felsefenin alanlarına iliĢkin yaptığı bölümlemedeki 

Platoncu unsurları detaylı bir Ģekilde incelerken, tanrıbilim kapsamındaki kuramsal 

düĢünme ile ahlak arasındaki bağlantının önemine, zihni özgürleĢtiren felsefeye ve 
                                                           
203

 P. Donini, A.e. Bkz. Seneca, Epistulae Morales 58; 65. 
204

 G. Faggin, “Il misticismo astrale di Seneca”, A&R 12, 1967, s.23. 
205

 G. Faggin, A.e. Bkz. M. L. Colish, a.g.e., s.23-24; Marcus Aurelius, Ta eis eauton 7.9; 4.40. 
206

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.1.  
207

 G. Mazzoli, “Genesi e valore del motivo escatologico in Seneca.  Contributo alla questione 

posidoniana”, RIL 101, 1967, s.203. 
208

 G. Scarpat (ed.), Il pensiero religioso di Seneca e l’ambiente ebraico e cristiano, Antichità 

classica e cristiana 14, 2nd revised edition, Brescia 1983, s.26-27. 



44 
 

insan yaĢamının hedefine vurgu yapar. Yine aynı yazar, Seneca‟nın Stoa ilkelerinden 

asla ĢaĢmadığını ama düĢünce sisteminde yer yer Platoncu öğelerin de belirdiğini 

söyler.
209

 G. Stahl‟ın yorumunda da benzer bir yaklaĢım görürüz, ona göre de 

doğayla bütünleĢmede göze çarpan felsefî ilkeler ve dinî yön, Seneca için baĢtan 

sona bilimsel bir incelemeden daha önemlidir. Nitekim Naturales Quaestiones de 

Seneca‟nın diğer eserlerinden çok daha fazla Tanrı bilgisinden ahlakî geliĢim elde 

etmeyi amaçlar. Seneca Tanrı‟yı evreni yöneten ilke olarak kaderle, kutsal öngörüyle 

ve akılla kimliklendirerek Stoa felsefesinin temel görüĢlerine uygun davranmıĢ olur 

ancak filozofun buradaki söylemlerini derinden inceleyecek olan biri, düĢünürün 

Tanrı ve madde ikiliğindeki ve ruhun bedenden ayrılıp yükseklere eriĢmesindeki 

Platoncu yaklaĢımı da görebilir.
210

 J. Pfeiffer ise Seneca‟nın gökyüzü, yani kutsallık 

anlayıĢını Cicero‟nun ve Ovidius‟un anlayıĢıyla karĢılaĢtırarak düĢünürün göğü 

inceleme konusu yapmasının asıl nedeninin dünyanın kutsal düzenini göstermek ve 

erdemli yaĢamı desteklemek olduğu ve bu amacında da tam bir Stoacı gibi 

davrandığı sonucuna varır. Nitekim bu yazara göre, Seneca De Otio 4.2‟de Tanrı‟nın 

insan izleyicilere (spectator) ihtiyaç duyduğunu da dile getirmiĢtir.
211

  Seneca‟nın 

Naturales Quaestiones 1.P.‟de betimlemeye çalıĢtığı ideal insan tipi, zihnen 

Tanrı‟yla bütünleĢerek yücelen insandır. Bu olmadıkça, insan eksik ve 

tamamlanmadan kalmaya mahkûmdur.
212

 Bu düĢünce, yukarıda da belirttiğimiz gibi, 

Seneca‟nın insanın yaĢamını boĢ yere geçirmek için değil de kutsalları incelemek 

için doğduğu düĢüncesine uygundur.
213

 Zaten Seneca‟nın doğa olaylarına iliĢkin 

bilginin geliĢimini değerli görmesinin nedeni de, bu geliĢimle birlikte doğanın 

kutsallıklarını inceleme imkânının da artacağına olan inancıdır. A. Cattin‟in konuyla 

ilgili yorumunda, Seneca Naturales Quaestiones 1.P.‟de gökyüzünü felsefî bir 

inceleme konusu yapmayı, insanı Tanrı bilgisine eriĢtirecek ve böylece dünyevî 

                                                           
209

 M. Natali, “Tra Stoicismo e Platonismo: Concezione Della Filosofia e Del Fine Ultimo Dell‟uomo 

in Seneca”, RFN 86, 1994, s.427. 
210

 G. Stahl, a.g.e., s.425. 
211

 J. Pfeiffer, Contemplatio caeli.  Untersuchungen zum Motiv der Himmelsbetrachtung in 

lateinischen Texten der Antike und des Mittelalters, Spolia Berolinensia 21, Hildesheim 2001, 

s.51-61.  
212

 KarĢ. B. Inwood, a.g.e., s.148 (2002). 
213

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.1-3.  



45 
 

iĢlere gerektiği kadar değer vermesini öğretecek nitelikte bir ruha ve ahlaka 

kavuĢması için mutlak bir Ģart olarak görmektedir.
214

  

Yine eserin bu bölümünde beliren “Tanrı‟nın evrenin bir parçası mı, yoksa 

evrenin kendisi mi olduğu” sorusunda, Stoa felsefesindeki genel temayül ve 

Seneca‟nın “Tanrı nedir?” sorusuna verdiği “evrenin zihni” cevabı
215

 

düĢünüldüğünde, cevabın ikinci Ģık olduğu açıktır. Nitekim Stoacı doğa anlayıĢında 

Tanrı evrenle özdeĢtir
216

 ve insanın zihnen yükseliĢine iliĢkin yukarıda yapılmıĢ 

açıklamalardan da anlaĢılabileceği gibi, doğayla bütünleĢme, esrikliğin etkisiyle ya 

da öldükten sonra değil, bizzat doğayı gözlemleyerek Tanrı‟yla bütünleĢme anlamına 

gelir. J. A. Arieti‟nin de bildirdiği gibi, Stoa felsefesinde insanın kutsallığı eninde 

sonunda yok olacak bedeninden değil, bizzat temas halinde olduğu Tanrı‟yla 

kimliklenen (mens universi) evrensel akıldan kaynaklanır.
217

 O halde Tanrı‟yı 

bilmek, evreni ve ondaki aklı bilmek demektir.  

Sonuç olarak Seneca Naturales Quaestiones 1.P.‟deki tanrıbilim anlayıĢı ve 

“Ġnsanın insanlığının üzerine çıkması” düĢüncesiyle, okuyucuları daha yüce bir hedef 

olarak gördüğü kutsalın bilgisine eriĢmek için doğayı araĢtırmaya çağırmaktadır. Bu 

çağrı, insanın ahlak duyuĢunda “doğaya uygunluğu” gözeten ve doğa araĢtırmasını 

ahlakî geliĢimin hizmetine sunan Stoa felsefesinin genel eğilimine uygundur. B. 

Inwood‟a göre Stoa felsefesinde tanrıbilim, doğa araĢtırmasının en son noktasıdır. 

Ama doğa araĢtırması, aynı zaman da, Zeus tarafından yönetilen insan varlığıyla da 

doğrudan ilintilidir.
218

 Stoa düĢüncesinde dünya sadece göğün, yerin, havanın, 

denizlerin ve doğanın diğer kısımlarının oluĢturduğu bir düzen değildir, onu 

tanrıların ve insanların bulunduğu bir düzen olarak da değerlendirmek gerekir.
219

 

Nasıl ki siyasî bir sistemde yöneticiler ve onların izlekçileri varsa, evrende de tanrılar 

                                                           
214

 A. Cattin, “Sénèque et l‟astronomie”, Hommages, Collection Latomus 44, Ed. by L. Herrmann, 

1960, s.237. KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 7.1.1-5; 7.2.3. Bkz. J. B. Bury, a.g.e., s.25. 
215

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.12. 
216

 G. Faggin, a.g.e., s.23. Bkz. M. L. Colish, a.g.e., s.23-24; Marcus Aurelius, Ta eis eauton 7.9; 

4.40. 
217

 J. A. Arieti, Philosophy in the Ancient World: An Introduction, Rowman & Littlefield Press, 

2005, s.269.  
218

 B. Inwood, a.g.e., s.158. 
219

 B. Inwood, A.e.  



46 
 

yöneticidir, insanlarsa onların takipçileri. Çünkü hem Tanrılar, hem de insanlari 

farklı rollerle de olsa, doğayla yönetilen aklın (logos) ortağıdır.
220

 

 

2.2 Doğa ve Tanrısal Düzen 
 

2.2.1 Doğanın Yaratıcı ve Yönetici Kimliği 
 

 

Stoacı duyuĢuyla Seneca Naturales Quaestiones‟in farklı bölümlerinde 

yaptığı doğa olaylarına iliĢkin açıklamalarda doğanın (natura) yaratıcı ve yönetici 

kimliğine vurgu yapar. Ona göre, ancak kutsal nitelikteki bir yapı, mevcut olan her 

Ģeyin yaratıcısı ve yöneticisi olabilir, o halde doğa da kapsadığı her Ģeyin 

yaratımından ve yönetiminden sorumlu olduğuna göre, kutsal olmalıdır. Doğanın bu 

kutsallığı, eser boyunca natura (doğa) teriminin kullanımından da anlaĢılır. ġöyle ki;  

Köken olarak “doğmak, meydana gelmek, üremek” anlamındaki nasci fiiliyle 

iliĢkilendirilen natura terimi ilkin “bir Ģeyin doğuĢtan getirdiği nitelik, yeti” 

anlamındadır.
221

 Ġkinci anlamı ise “genel olarak bütün ya da özel olarak bir türün 

nesnelerinin düzeni ya da yapısı”dır.
222

 Seneca, Naturales Quaestiones‟te doğa 

olaylarını hem fiziksel, hem de kutsal düzlemde incelediğinden, natura terimini her 

iki anlamıyla da kullanmıĢtır. Örneğin, Tanrı‟nın ve insanların,
223

 aynanın,
224

 

yıldızların ve gezegenlerin,
225

 havanın,
226

 göğün,
227

 durgun suların,
228

 Danube ve Nil 

Nehri‟nin,
229

 toprağın,
230

 kuyrukluyıldızların
231

 belirleyici doğasından, yani 

karakterinden söz ederken kelimenin ilk anlamına vurgu yapmıĢ, her Ģeyi kapsayan, 

                                                           
220

 B. Inwood, A.e. 
221

 Örneğin bkz. Cicero, De Republica 6.26.28; De Finibus Bonorum et Malorum 2.15.50; Caesar, 

Bellum Gallicum 1.21; Vergilius, Georgica 4.149. 
222

 Örneğin bkz. Cicero, Academica 2.17.55; Epistulae Ad Familiares 6.10.5; De Natura Deorum 

2.57.142; De Finibus Bonorum et Malorum 2.11.34. 
223

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.12. 
224

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.6.2; 1.17.1. 
225

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.1. 
226

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.10.4; 2.11.2. 
227

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.6.1; 5.9.1. 
228

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.26.7. 
229

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.1.1; 4.2.10. 
230

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.23.1. 
231

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.26.2. 



47 
 

yaratan ve yöneten, bu yüzden de kutsal olan doğa anlayıĢını farklı örneklerle ortaya 

koyarken ve her Ģeyin kendisinden doğduğu, insanların, kutsal nefesiyle yaĢam 

bulduğu (ex quo nata sunt omnia, cuius spiritum vivimus)
232

 doğayı kiĢileĢtirirken 

ikinci anlamını ön plana çıkarmıĢtır. Bu kapsamda öznesi natura olan ponere 

(yerleĢtirmek, düzenlemek),
233

 disponere (yerleĢtirmek, tayin etmek),
234

 facere 

(yapmak, yaratmak),
235

 agere (yapmak, bir sonuca neden olmak, yani etki 

yaratmak),
236

 dare (vermek),
237

 desiderare (ihtiyaç duymak), vocare (göreve 

çağırmak),
238

 revocare (ortadan kaldırmak),
239

 condere (gömmek),
240

 examinare 

(göz önünde bulundurmak),
241

 placere (memnun olmak),
242

 formare 

(biçimlendirmek),
243

 properare (acele etmek),
244

 digerere (dağıtmak),
245

 

constituere (karar vermek),
246

 efferre (gözler önüne sermek),
247

 velle (istemek),
248

 

exspectare (hazırlamak),
249

 praestare (sunmak)
250

 ve tradere (ortaya koymak)
251

 

fiillerini kullanarak, bütün bu fiillerle doğanın sürekli faaliyette olan irade sahibi bir 

öz olduğuna özellikle dikkat çekmiĢtir. Örneğin Seneca‟ya göre doğa, nesneleri 

bilinçli bir Ģekilde meydana getirmiĢ,
252

 göğün belli bir kısmına atmosferi 

yerleĢtirmiĢ,
253

 kendisini oluĢturan her parçasını dengeli bir Ģekilde ayarlamaya özen 

göstermiĢ,
254

 toprağı insan bedenini örnek alarak biçimlendirmiĢ, yönetmiĢ
255

 ve 

                                                           
232

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.45.2. 
233

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.1. 
234

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.3; 3.30.2; 4.2.1. 
235

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.14. 
236

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.8. 
237

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.5. 
238

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.58.3. 
239

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.5. 
240

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.5. 
241

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.10.3. 
242

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.15.2. 
243

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.15.2. 
244

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.27.2. 
245

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.29.8. 
246

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.30.1. 
247

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.2.1. 
248

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.7; 7.27.4. 
249

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.6. 
250

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.27.3. 
251

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.2. 
252

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.14. 
253

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.3 
254

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.10.3. 
255

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.15.2. 



48 
 

suyu en kuytu köĢelerine ulaĢtırmıĢ,
256

 soylu Nil Nehri‟ni gözler önüne sermiĢ
257

 ve 

eserini tek değil, çok biçimli kılmıĢtır.
258

 

Seneca‟ya göre, irade sahibi olan doğa, doğal yapısıyla, her Ģeyden önce 

insanın yararını amaçlar ve insanın görüĢ açısının çok ötesinde, görünen nesnelerden 

çok daha yüce ve güzel olan bir giz saklar.
259

 Ġnsan bu gize ulaĢabilmek için doğanın 

içteki oyuğuna ve doruğuna (altum et in interiorem naturae sinum) varmak 

zorundadır.
260

 ĠĢte bu giz, doğanın yaratıcı ve yönetici kimliğini ortaya koyan asıl 

niteliği, yani kutsal olan niteliğidir. Seneca kendisine herkesin görebildiği kısmını 

değil de, derinliğini açtığı için doğaya müteĢekkirdir.
261

 Çünkü ona göre, görünenin 

altındaki kutsala ulaĢmak ve sırrına ermek, ardından görünenlerin, yani nesnelerin 

doğasının gizli oyuklarını açığa çıkarmak, sadece yüce ruhlara özgü bir iĢtir.”
262

 

Evet, doğa bu kimliğini derinine gömmüĢtür ama insana da kendisini hem 

maddî, hem de manevî anlamda görebilme yetisi bahĢetmiĢtir.
263

 Üstelik Seneca‟ya 

göre, doğa insana lütuf da bulundukça tanrısallaĢmıĢtır. Bu yüzden Seneca, 

Naturales Quaestiones‟te,  doğayı hem natura, hem de Deus kelimeleriyle ifade 

ederek doğanın insana lütuflar (naturae beneficia)
264

 bahĢeden kutsal bir yapı 

olduğunu sürekli vurgulamıĢtır. Örneğin 5.18.3‟te beliren “doğanın büyük lütfu”
265

 

ifadesinin birkaç paragraf sonra “az önce de söylediğimiz gibi”
266

 uyarısıyla dile 

gelen “Tanrı‟nın lütufları”
267

 ifadesiyle eĢitlenmesinden ve ardından yine 5.18.13‟te 

“doğanın lütufları”
268

 ifadesinin kullanılmasından anlaĢılabilir, zira görüldüğü gibi, 

Seneca insana lütuf sunan kutsal yapıyı hem natura, hem de Deus ismiyle anmıĢtır. 

Filozof 2.45.2‟de çok daha kesin bir Ģekilde Tanrı‟nın, doğa (natura) ismiyle 

anılabileceğini, bunun günah olmayacağını söylerken, gerekçesi, her Ģeyin ondan 

                                                           
256

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.30.2. 
257

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.2.1. 
258

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.27.3. 
259

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.1. 
260

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.5. 
261

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.2. 
262

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.5.2: “Magni animi res fuit, rerum naturae latebras dimovere.” 
263

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.5. Seneca, Epistulae Morales 55.1‟de de doğanın insanlara 

yürüyebilsinler diye ayak, görebilsinler diye göz verdiğini söyler. 
264

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.13. 
265

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.3: “ingens naturae beneficium” 
266

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.11: “ut paulo ante dicebam” 
267

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.11: “beneficia eius” 
268

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.13: “naturae beneficia” 



49 
 

doğması ve insanların, onun nefesiyle yaĢamasıdır. O halde anlaĢılıyor ki, Seneca 

doğanın her Ģeyin yaratıcısı olmasından ve insan da dâhil olmak üzere her canlıya 

yaĢamsal nefesi bahĢetmesinden ötürü kutsal olduğunu düĢünür. Bunun yanında, 

Seneca, insanı meydana getiren doğanın, yine insan için daha iyi ve daha güvenli bir 

yer, yani ölüm sonrasında ruhun tümüyle özgürleĢeceği bir mekân hazırladığını da 

söylediğine göre,
269

 burada beliren lütufkâr doğa tasavvurunun, insanın yaĢamsal 

nefesi yanında ölüm sonrasını da düzenleyen kutsal bir yapıyı iĢaret ettiği açıktır. 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te beliren lütufkâr doğa ya da Tanrı 

anlayıĢını diğer eserlerinde de görürüz. Örneğin Lucilius‟a yazmıĢ olduğu 

mektupların bazılarında ahlakî öğütlerin temeline, Naturales Quaestiones‟teki gibi, 

doğanın kiĢileĢtirilmiĢ lütufkâr kimliğini yerleĢtirir. Ona göre, insanlara yaĢama 

hakkı tanıyan evrenin yaratıcısı, onların sağlıklı olmasını ister,
270

 her insana 

erdemlerin temelini ve tohumunu bahĢeder.
271

 Kutsal doğa insanlara bilginin 

kendisini vermez, salt tohumlarını öğretir,
272

 baĢka deyiĢle insanları kolay 

öğrenebilen canlılar olarak yaratan doğa
273

 ya da Tanrı herkese felsefe yapabilme 

yetisini verir,
274

 bu sayede insanlar kendilerine bahĢedilen diğer lütufların değerini 

bilmeyi de öğrenir.
275

 Dahası Seneca‟ya göre, insanı yeteri kadar güçlü
276

 ve 

yücegönüllü kılan doğa
277

 Tanrı‟yla kimliklenerek onlara mutlu bir gelecek imkânı 

sunar.
278

 Tanrısal doğa bu lütufkâr kimliğini sergilerken zorlanmaz, zira insanı mutlu 

kılacak olan iyi davranıĢın kaynağını kendisinde barındırır.
279

 Seneca‟ya göre, insan 

felsefe yoluyla bu kaynaktan beslenerek Tanrı‟ya eĢit olma imkânına ulaĢır.
280

  

Görüldüğü gibi, Seneca, gerek Naturales Quaestiones‟te, gerekse ahlak 

mektuplarında Tanrı‟yla kimliklenen doğanın yaratıcı ve yönetici niteliğine vurgu 

yaparak tanrıların dünya iĢlerine karıĢmadığı yolundaki Epicurusçu yaklaĢımı 

                                                           
269

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.6. 
270

 Seneca, Epistulae Morales 119.6. 
271

 Seneca, Epistulae Morales 108.8. 
272

 Seneca, Epistulae Morales 120.4. 
273

 Seneca, Epistulae Morales 49.12. 
274

 Seneca, Epistulae Morales 90.1. 
275

 Seneca, Epistulae Morales 74.9. 
276

 Seneca, Epistulae Morales 116.8. KarĢ. Epistulae Morales 60.3: “insatiabilem nobis natura 

alvum dedit” 
277

 Seneca, Epistulae Morales 104.23. 
278

 Seneca, Epistulae Morales 110.10. 
279

 Seneca, Epistulae Morales 95.49. 
280

 Seneca, Epistulae Morales 31.9. KarĢ. Seneca, De Beneficiis 2.29.2. 



50 
 

reddetmiĢ olur. Yukarıdaki örneklerden açıkça anlaĢıldığı gibi, Seneca‟ya göre, doğa 

hem nesnelerin hem de insanların yaratımında rol oynar ve yine insanların 

bilgilenmesi ve buna bağlı olarak ahlak geliĢimi için gerekli özü onlara temin eder.  

 
 
 

2.2.2 Doğa Olayları ve Kader 
 

 

Seneca‟ya göre, insan doğanın yönetici aklının (logos) bilgisine ancak doğa 

olaylarını gözlemleyerek ve bunların ilk nedenlerini düĢünerek varabilir. Bu yöntem 

ona evrendeki kutsal birliği (unitas) gösterecek ve kendi bireysel yaĢamının bu 

birliğin bir parçası olduğunu idrak etmesini sağlayacaktır. Böylece insan, kendince 

kader olarak adlandırdığı gerçekliğin özüne vakıf olabilecek ve geleneksel kader 

anlayıĢındaki ezberini bozacaktır. ĠĢte Seneca‟nın, Naturales Quaestiones‟te doğa 

olaylarını tek tek ele alıp incelerken ve bunların neden ve nasıl meydana geldiğini 

açıklarken, zihnindeki asıl düĢünce budur. 

Buradan hareketle, Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.1‟de evrenin 

doğasına iliĢkin bütün çalıĢmaları (omnis de universo questio), caelestia, sublimia 

ve terrena olmak üzere üç ana bölüme ayırır. Bunların ilki, yani caelestia, 

“gezegenlerin doğasını, göksel alev toplarını ve Ģeklini inceler. Ayrıca yine bu 

bölüm, göğün katı ve değiĢmez bir maddeden mi, yoksa seyrek ve ince bir maddeden 

mi oluĢtuğunu, kendi kendine mi hareket ettiğini, yoksa hareket mi ettirildiğini, 

göksel cisimlerin yıldızların altında ya da oldukları yerde sabit olup olmadığını, 

GüneĢ‟in yılın dönemlerini belirlerken rotasında geri dönüp dönmediğini ve bu 

türden konuları ele alır.”
281

 Ġkinci bölüm, günümüz bilim dünyasında meteorolojinin 

uğraĢ sahasına giren
282

 sublimia, Seneca‟nın ifadesiyle, “yeryüzü ile gökyüzü 

arasında meydana gelen hareketleri, yani bulutları, yağmuru, karı ve insanların 

yüreğini titreten gök gürlemelerini konu edinir. Kısacası havadan kaynaklanan ya da 

                                                           
281

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.1: “… naturam siderum scrutatur, et magnitudinem, et formam 

ignium, quibus mundus includitur: solidumne sit coelum, ac firmae concretaeque materiae, an ex 

subtili tenuique nexum: agatur, an agat: et infra se sidera habeat, an in contextu sui fixa: 

quemadmodum sol anni vices servet: an retro flectat: cetera deinceps his similia.” 
282

 A. Geikie, a.g.e., s.321. 



51 
 

havanın maruz kaldığı tüm olaylar bu sahaya aittir.”
283

 Üçüncü bölüm ise terrena‟dır 

ve “sularla, topraklarla, ağaçlarla..., (baĢka bir deyiĢle) yeryüzüne iliĢkin ne varsa, bu 

çalıĢma sahasının konusudur.”
284

 Ne var ki Naturales Quaestiones‟te iĢlenen doğa 

olaylarının seçimine, bunların incelenme yöntemine baktığımızda, eserin çatısının bu 

genel bölümlemeye göre düzenlenmediği ve kitapların yine buna uygun olarak 

sıralanmadığı göze çarpmaktadır.
285

 Bu yüzden kitapları iĢledikleri elementlere göre 

sınıflandırmak daha akla yatkın gözükmektedir; Ģöyle ki, 1., 2. ve 7. kitaplar ateĢ, 3. 

kitabın tamamı ve 4. kitabın bir kısmı su, bir kısmı hava, 6. kitap toprak merkezlidir. 

Ġçerik açısında baktığımızda ise 1. kitap gökyüzünde meydana gelen göktaĢı,
286

 

hale,
287

 gökkuĢağı,
288

 yalancı güneĢ
289

 baĢta olmak üzere, GüneĢ ıĢığının farklı 

yansımalarından oluĢan birtakım doğa olaylarının oluĢum nedenlerini inceleyip 

doğanın nesneleri yansıtma kudretinden bahseder. 2. kitap evrenin kuĢatıcılığı,
290

 

hava olaylarındaki uyum ve yeryüzünün atmosferi beslemesi,
291

 atmosfer 

katmanları,
292

 gök gürültüsü ve yıldırım
293

 konularını inceler. 3. kitap farklı su 

tiplerini ve kaynaklarını,
294

 element olarak suyu,
295

 balıkları,
296

 suların farklı tatlarını 

ve sularda yaĢayan canlıları,
297

 kükürtlü mağaraları, ölümcül ve kendine özgü baĢka 

nitelikleri olan suları ve yine bu türden nehirleri
298

 konu edinir. 4. kitap özellikle Nil 

Nehri‟nin doğal yapısını,
299

 dolu
300

 ve kar
301

 konusunu iĢler. 5. Kitap rüzgâr,
302

 

                                                           
283

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.2: “Secunda pars tractat inter coelum terramque versantia. 

Haec sunt nubila, imbres, nives, et humanas motura tonitrua mentes: quaecunque aer facit patiturve.” 
284

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1.2: “… de agris, terris, arbustis… quaerit,… de omnibus quae 

solo continentur.” 
285

 F. Toulze-Morisset, “La raison de Sénèque dans les „Naturales quaestiones‟: „deus totus est ratio‟”, 

En deçà et au-delá de la “ratio”, Ed. V. Naas, Actes de la journée d'étude, Université de Lille 3, 28 

et 29 septembre 2001, Villeneuve-d‟Ascq 2004, s.41-64. 
286

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.1. 
287

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.2. 
288

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.3; 6-8. 
289

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.9; 11-13. 
290

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.1-5. 
291

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.5-10. 
292

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.5-11. 
293

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.12-31; 39; 49; 54-58. 
294

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.1-12; 21. 
295

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.13-16. 
296

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.17-18. 
297

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.19-20. 
298

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.21-27. 
299

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.1-2. 
300

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.4; 10. 
301

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.12. 



52 
 

kuvvetli esinti,
303

 dönemsel meydana gelen rüzgârları ve Etesia rüzgârlarını,
304

 

bulutların harekete geçirdiği rüzgârlar,
305

 kasırgayı
306

 konu alır ve bütün rüzgârları 

kendi aralarında sınıflandırır.
307

 6. kitap hem yazarının hem de baĢka filozofların 

depremle ilgili görüĢlerine yer verir ve depremin bilimsel nedenlerini inceler;
308

 

ayrıca, toprağın içerdiği zehirli elementleri de
309

 konu edinir. 7. kitap ise 

kuyrukluyıldızları ele alır ve onlarla ilgili bilimsel açıklamalarda bulunur.
310

 

Bütün bu kitaplar, ateĢ, hava, su ve toprak elementlerinin içkin olduğu doğa 

olaylarını neredeyse tüm ayrıntılarıyla incelemekte, Seneca‟nın zamanına kadar ileri 

sürülen görüĢleri neredeyse teker teker ele alıp iĢlemekte ve yer yer düĢünürün 

eleĢtirilerine ya da kendi bilimsel görüĢlerine yer vermektedir. Ama tezimizin 1. 

Bölümünde de özellikle belirttiğimiz gibi, Seneca her Ģeyden önce bir ahlak 

filozofudur. Bu yüzden, bu kitapların içeriğindeki bilimsel doğa araĢtırmalarının 

hiçbirini ahlak temelli bakıĢ açısından soyutlayamayız. Zaten Seneca bu tür bir 

soyutlama yapılamayacağını eserin bütününe yayılmıĢ bilimsel incelemelere eklediği 

ders verme amaçlı önsözlerle,
311

 sonsözlerle,
312

 aralara serpiĢtirdiği hikâyelerle,
313

 

adeta geçmiĢe
314

 ya da günün Roma‟sına
315

 ahlakî bir pencere açma anlamını taĢıyan 

aktarımlarla teyit etmiĢtir. Buradan hareketle, A. Geikie de, “Seneca‟nın evrene 

iliĢkin bilgi ediniminde ahlakî bir hedefi olmasaydı, kesinlikle doğa olaylarını 

incelemeye kalkıĢmazdı” diyerek bu konudaki fikrini beyan etmiĢtir.
316

 Çünkü 

Seneca ve belki de bütün Romalı düĢünürler, bilgiyi salt bilgi elde etmek için 

arzulayan Yunanlı filozoflar gibi düĢünmemiĢ, her tür bilgiye yararcı bir bakıĢ 

açısıyla yaklaĢtıklarından, edindikleri bilginin mutlaka insanın yaĢamını 

kolaylaĢtıracak türde bir etkisinin olmasına özen göstermiĢtir. Bu yüzden Seneca da, 

                                                                                                                                                                     
302

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.1-7. 
303

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.8. 
304

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.9-11. 
305

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.12-13. 
306

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.14. 
307

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.16-17. 
308

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.5-27. 
309

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.28. 
310

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.1-26. 
311

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.; 3.P.; 4.P. 
312

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.16-17; 2.59; 4.13; 5.18; 6.29-32; 7.30.3-7.32. 
313

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.16; 4.2.13. 
314

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 5.15.1.  
315

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.16. 
316

 A. Geikie, a.g.e., s.xxxix. 



53 
 

eserinin bir baĢka satırında, bütün çalıĢmaların ve yazıların bir ahlak amacı olması 

gerektiğini söylerken, bu tavrıyla Romalı bir düĢünür olduğunu açıkça belli 

etmiĢtir
317

 ve dolayısıyla Naturales Quaestiones‟te salt doğa olaylarını değil, onlar 

aracılığıyla kutsallığın saklı olduğu doğayı incelemeye baĢlamıĢ ve böylece insanı 

tanrısal olanla temasa geçirip kendi insanî doğasını tanımasına, baĢka deyiĢle, 

tanrısal olanla karĢılaĢtırıldığında ne kadar sınırlı olduğunu açıkça göreceği kendi 

doğası hakkında bilgi edinmesine ve böylece bedenindeki arzulara gem vurmasına, 

ruhunu bedenine köle olmaktan kurtarmasına, kısaca, modern bir deyiĢle, kendini 

gerçekleĢtirmesine neden olmak istemiĢtir. Çünkü kendisinin de belirttiği gibi, “en 

ağır kölelik, kiĢinin kendine köle olmasıdır (sibi servire, gravissima servitus 

est).”
318

  

Seneca‟nun bu düĢünme tarzı, yukarıda konularını özet olarak sunduğumuz 

kitaplarının her satırına sinmiĢtir. Doğaya bu düĢünme tarzıyla yaklaĢım Seneca‟ya 

özgü bir yöntemi de beraberinde getirmiĢ ve bu yönteme uygun olarak her bir kitapta 

önce doğa olaylarının nedenleri sorgulanmıĢ, daha sonra da bu olayların evrensel 

düzenin bir parçası olduğuna iĢaret edilerek doğanın kendi içinde tutarlı bir nedenler 

silsilesine ve kusursuz bir yapıya sahip olduğu kanıtlanmaya çalıĢılmıĢtır. Bu 

yöntemle birlikte anlaĢılmaktadır ki, evrenin kusursuzluğunun kanıtı, onun bir 

parçası olan herhangi bir doğa olayının da kusursuz olmasıdır. Bu yüzden hiçbirini 

“gereksiz” ya da “kötü” gibi insanî sıfatlarla değerlendirmemek gerekir. Çünkü bütün 

kusursuzsa, bütünü oluĢturan parçalar da kusursuzdur ve her biri bütünün 

kusursuzluğundan ya da kutsallığından pay almıĢtır. Doğaya, onu bilmek amacıyla 

yönelen insan, yüreklere korku salan, örneğin, yıldırımların ya da depremlerin 

oluĢum nedenlerini farklı doğa filozoflarının görüĢleri eĢliğinde inceleyip öğrenmeye 

baĢladıkça,
319

 hem yıldırımın, hem de depremin evrenin bütünlüğünde sadece tek bir 

doğa olayı olduğunu görecek ve bu tür bir olayla yeniden karĢılaĢtığında artık o 

olaydan korkmamasını da öğrenecektir. Çünkü zihnini olayın nedenleriyle 

düĢünmeye ve onu bir bütün içinde değerlendirmeye alıĢtırdığında, bir depremin de o 

kusursuz düzende gerçekleĢtiğini ve dolayısıyla mutlaka kutsal bir akıl tarafından 

                                                           
317

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.1. 
318

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.15. 
319

 Örneğin farklı deprem sebepleri için bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 6.7-8 (su); 6.10-11 

(ateĢ); 6.12-16 (hava); 6.18 (Seneca‟ya göre hava). 



54 
 

yönetilmiĢ olduğunu anlayacaktır; hatta deprem korkusuyla yaĢayıp ondan kaçmaya 

çalıĢmasının, o olayın bir parçası olduğu kutsal düzenden uzaklaĢmak anlamına 

geldiğinin de ayırdına varacaktır. Ġnsan her Ģeyden önce bilmediği Ģeyden doğan 

korkunun en büyük korku olduğunu bilmelidir (ex insolito formido est maior).
320

 

Örneğin, kiĢi depremin doğal yapısına aĢina olmasıyla ve kendisi gibi onun da bu 

kutsal birliğin bir parçası olduğunu kavramasıyla, deprem korkusunu sona 

erdirecektir. Bu yüzden, Seneca‟ya göre, korku verici doğal felâketlerin nedenlerini 

incelemek (causas inquirere) ve tüm zihnimizi bu amaca yöneltmek insanın 

yararınadır.
321

 

Zihin korkudan arındığında ve doğaya daha net gözlerle baktığında, aslında 

her bir doğa olayının özündeki faydayı da görecektir. Örneğin önceden sadece yakıp 

yıkan olarak değerlendirdiği rüzgârların oluĢum nedenlerini incelerse, görecektir ki, 

aslında rüzgârlar yeryüzünün ve gökyüzünün ısısını ayarlamakta, suları 

hareketlendirmekte, toprağın ekinini, ağacını besleyip ürün vermesini sağlamakta,
322

 

havanın ĢiĢmesini önleyip canlıların soluyabileceği niteliğe kavuĢturmaktadır.
323

 

Rüzgârın faydasını bu Ģekilde öğrenen insan,  Tanrı‟nın rüzgârı onlara denizleri 

donanmalarla doldursunlar diye vermediğini de anlayacaktır.
324 

Bundan baĢka yine 

doğaya yönelip Mısır‟ın can suyu Nil‟in yılın hangi dönemlerinde ve nasıl taĢtığını, 

bu taĢkınlığın aslında kurak Mısır topraklarını nasıl da canlandırdığını incelerse,
325

  

doğada eksik ya da bütünden kopuk hiçbir Ģey olmadığını, kendisi de dâhil olmak 

üzere, her parçanın aslında baĢka bir parçanın tamamlayıcısı olduğunu kavrayacaktır.   

Seneca‟ya göre, hiçbir dıĢ etken doğadaki düzeni bozamaz ya da yoldan 

çıkaramaz, çünkü doğayı meydana getiren her öğe baĢka bir öğenin nedeni ya da 

sonucudur; baĢka deyiĢle, doğadaki düzen, bu düzeni meydana getiren her öğe 

kopmaz bir neden – sonuç bağıyla birbirine bağlı olduğu için, tutarlıdır. Seneca 

Tanrı‟yı, evrendeki her Ģeyin kendisine bağlandığı ve kendisinden bütün nedenlerin 

çıktığı kudret olarak gördüğüne
326

 ve yine Tanrı‟nın doğadaki her Ģeye görüntüsünü, 

                                                           
320

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2. 
321

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.3. 
322

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.12. 
323

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.1. 
324

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.4. 
325

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.1-2. 
326

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.45.1. 



55 
 

gücünü ve nedenini verdiğini düĢündüğüne göre,
327

 doğadaki tutarlılık da tanrısal 

olmalıdır. Öyleyse, kiĢinin zihnî yükseliĢi için mutlaka temasa geçmesi gereken 

doğadaki bu tanrısal tutarlılığa, gerek genel Stoa felsefesinden, gerekse Naturales 

Quaestiones‟ten hareketle kader adını vermek yanlıĢ olmaz. Çünkü Cicero‟nun da 

bildirdiği gibi, Stoacılar “her Ģeyin kadere göre oluĢtuğunu söylemiĢtir.”
328

 Onlara 

göre, ne duaların, ne de tanrıların, kaderin yönettiği evreni değiĢtirme ayrıcalığı 

vardır, her Ģey kaderin istediği gibi olur. Onda nedensiz sonuç olmamakla birlikte, 

her sonuç da baĢka bir Ģeyin nedeni olur; dahası onda öyle bir zincir vardır ki, canlı 

olsun olmasın her Ģey bu zincirle kutsal bütüne varır.
329

 AnlaĢılıyor ki, Stoa 

felsefesine göre, kader kutsal olmakla birlikte evrensel doğadaki nedenler silsilesinin 

bozulmaz ve rotasından sapmaz tutarlılığından baĢka bir Ģey değildir.
330

  

O halde birisi, kadere göre iĢleyen evrensel doğadaki nedenleri bilirse, 

sonuçları da bilebilir, çünkü doğadaki her Ģey tanrısal akıldan pay almıĢ olup, 

oluĢması gerektiği için oluĢmuĢtur, baĢka deyiĢle, sarsılmaz kaderin yönettiği doğada 

ne olacaksa olacak, ne olmayacaksa olmayacaktır.
331

 Buradan kaderin asla 

değiĢmeyeceği (değiĢtirilemeyeceği) sonucuna vardığımıza göre,
332

 ona “zorunluluk” 

adını da verebiliriz.
333

 Dahası Stoacılara göre, evrenin özü ateĢ olduğundan ve bu 

ateĢ de edilgen veya yıkıcı değil, aksine kutsal birliği ve nesneler âlemini sürekli 

canlı kılacak ölçüde yaratıcı ve aklî olduğundan ötürü onu yönlendiren kader de aklî 

olmalıdır. Stoacılığın kurucusu olan Zenon‟un da bildirdiği gibi, kader, maddeyi 

harekete geçiren güçtür ve bu yüzden ona hem “tanrısal öngörü”, hem de “doğa” 

denilebilir.
334

 Chrysippus‟un tanımına göreyse, kader, evreni yöneten zihnî güçtür
335

 

yani baĢka deyiĢle, “evrenin aklıdır”,
336

 “evrende tanrısal öngörüye uygun bir Ģekilde 

                                                           
327

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.46.1. 
328

 Cicero, De Fato 15.33: “[Stoici] omnia fato fieri dicunt.” 
329

 E. V. Arnold, a.g.e., s.200. 
330

 Bkz. Diogenes Laertius 7.149; Cicero, De Divinatione 1.55.125; Seneca, Naturales Quaestiones 

2.36; Epistulae Morales 19.6; 2.35.2. 
331

 E. V. Arnold, A.e. 
332

 Servius, Ad Vergilii Aeneadem 1.257. 
333

 Aetius, Placita Philosophiae 1.27.5. 
334

 Aetius, Placita Philosophiae 1.27.5. 
335

 Aetius, Placita Philosophiae 1.28.3. 
336

 Aetius, Placita Philosophiae 1.28.3: “ ” 



56 
 

yönetilen olayların yasasıdır”,
337

 “dün olmuĢ olanların, bugün olanların ve yarın 

olacak olanların yasasıdır.”
338

 

Seneca, Naturales Quaestiones‟te, Stoacıların yukarıdaki, kaderle ilgili 

yorumlarına benzer Ģekilde “kader tektir” (fatum unum est) der.
339

 Bu yüzden, 

herhangi bir doğa olayı kaderi değiĢtiremez, Seneca‟nın örneğiyle söylersek, “kader 

yıldırımla değiĢtirilemez. (fatum fulmine mutari non potest)” çünkü yıldırım da 

kaderin parçalarından biridir (fulmen ipsum fati pars est).
340

 Doğadaki hiçbir Ģey 

kaderden bağımsız değildir, tersine kentler, kara parçaları, kıyılar ve deniz bile 

kaderin hizmetindedir (urbes oraeque terrarum et litora et ipsum mare in 

servitutem fati venit).
341

 Denizin dalgası ahlaken çökmüĢ insanlığın üzerine 

kabararak değil, kaderle gelir, çünkü o dalga da kaderin aracıdır (haec fatis mota, 

non aestu, nam aestus fati ministerium est).
342

 Yine Seneca‟ya göre, kader “her 

Ģeyin ve her eylemin uyduğu, hiçbir gücün bozamadığı zorunluluksa,” (necessitas 

rerum omnium actionumque)
343

 duayla da yönlendirilemez, o ne olursa olsun 

kendi yasasını uygular (fata… ius suum peragunt nec ulla commoventur 

prece),
344

 dahası “doğada kesin bir düzen varsa, ne kefaretler ne kurbanlar 

alâmetlerin sunduğu tehlikeleri geri püskürtebilir, çünkü onlar kaderle çatıĢamaz, 

tersine hepsi kaderin yasasına bağlıdır.”
345

 

Seneca‟ya göre, doğadaki her olayı kapsayan kader, baĢlangıçtaki rotasını 

(cursum irrevocabilem) hep korur ve belirlenmiĢ yolunda seyreder (ingesta ex 

destinato fluunt). Sel suyu bir kez coĢup da akmaya baĢladı mı, artık geriye 

dönmez, aynı Ģekilde kaderin bitimsiz silsilesi de (fati aeterna series) nesnelerin 

düzenini (ordinem rerum) bir kez yerine oturtmuĢ ve iĢletmeye baĢlamıĢsa, artık 

                                                           
337

 Aetius, Placita Philosophiae 1.28.3: “ ” 
338

 Aetius, Placita Philosophiae 1.28.3: 

“ ‟

” 
339

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.4. 
340

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.4. KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 2.37.2: “Bir doğa 

olayı, kadere karĢı olamaz, aksine o da kaderin bir parçasıdır.” (non est hoc contra fatum, sed ipsum 

quoque in fato est) 
341

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.14. 
342

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.28.4. 
343

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.36.1. 
344

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.35.2. 
345

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.38.3: “si fati certus est ordo, expiationes procurationesque 

prodigiorum pericula avertant, quia non cum fato pugnant, sed et ipsae in lege fati sunt.” 



57 
 

geri dönüĢ yoktur. Bu yüzden ilk yasa, verilen karara uymaktır (haec prima lex est, 

stare decreto).
346

 Bu, doğanın bütün iĢtirakçileri için geçerlidir, dolayısıyla insan 

için de.  

 

 

2.2.3 Kehanet ve Her ġeyin Nedeni Olarak Tanrı 
 

 

Seneca
347

 Naturales Quaestiones‟in ikinci kitabında kaderin nesneler 

üzerinde egemen olduğu fikrini desteklemek için yıldırımlar ve kehanet konusunu ele 

alır. Bu konuya geçmeden önce, Seneca‟nın buradaki yaklaĢımına temel oluĢturacak 

ölçüde kehanet kavramının kökenini, Roma‟daki durumunu ve Seneca‟nın da bağlı 

bulunduğu Stoa felsefesindeki yerini inceleyelim.  

Cicero‟nun tanımıyla söylersek, gelecekte gerçekleĢecek olayları önceden 

hissetme ve bilme (praesensio et scientia rerum futurarum) anlamındaki, 

Yunanların μαντική dediği, kehanet ilmi,
348

 mitolojik kahramanlar dönemine kadar 

gitmekle birlikte baĢta Romalılar olmak üzere farklı halklar tarafından muteber kabul 

edilmiĢtir.
349

 Cicero‟ya göre, kehanetin tanrısal bir lütuf olduğu, Yunancadaki  

(çılgınlık) kelimesinden türeyen  teriminden farklı olarak, Latincedeki 

kehanet anlamındaki divinatio teriminin divus (tanrısal) kelimesinden türemesinden 

de anlaĢılabilir.
350

 Ayrıca Y. Bonnefoy‟un da bildirdiği gibi,
351

 Cicero‟nun 

eserlerinde yine kökü itibariyle divinatio terimiyle türdeĢ olan divinus teriminin 

içerdiği ilk anlam kâhin‟dir. Oysa semantik açıdan incelediğimizde divinus sıfatı 

                                                           
346

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.35.2. KarĢ. Heraclitus, Fragman 33. 
347

 Örneğin bkz. Seneca, Epistulae Morales 16.4-5; 19.6. 
348

 Ancak Seneca kehanet konusunu iĢlediği Naturales Quaestiones‟in ikinci kitabında divinatio 

terimini sadece iki kere kullanır. Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.4: “fortuita, et sine ratione 

vaga, divinationem non recipiunt”; 2.33.1: “Prima pars ad formulam pertinet, secunda ad 

divinationem, tertia ad propitiandos deos.” 
349

 Cicero, De Divinatione 1.1. KarĢ. De Legibus 2.32. 
350

 Cicero, De Divinatione 1.1. Ancak Cicero, Lucullus 126‟da kehanetin (divinatio) geleneğin 

anlattığı anlamda olmadığını, kaderin, söylendiği gibi, her Ģeyi kapsamadığını ve evrenin tanrısal 

istençle yaratılmadığını söyler. 
351

 Y. Bonnefoy, Roman and European Mythologies, tr. by W. Doniger, The University of Chicago 

Press, Chicago and London, 1992, s.94. 



58 
 

ilkin „tanrısallığa özgü‟ anlamındadır.
352

 O halde Cicero‟nun kullandığı divinus 

terimi, kökü itibariyle, uğraĢtığı kehanet ilmiyle tanrısallıktan pay alan kâhini iĢaret 

eder. Bu yüzden Cicero tanrısallık anlamındaki divinitas terimini kehanet 

anlamındaki divinatio terimi yerine de kullanabilmiĢtir.
353

 Bu da, ileride 

açıklayacağımız gibi, kehanet ilminin Stoa felsefesinde insanla tanrısal irade arasında 

bir nevi köprü oluĢturduğu düĢüncesiyle tutarlıdır. 

Roma‟da kehanet anlayıĢı dinî ritüellerde ve devletin siyasî yaĢamında etkili 

olmuĢtur. Cicero‟ya göre, Romalılar kehanet ilmine fazla güvenmiĢ (divinationi… 

plus confidimus) ve onda hatalı hiçbir Ģey olmadığına inanmıĢtır.
354

 Roma halkının 

dininin (populi Romani religio) ritüellerle birlikte kehanetlerden (auspices
355

) 

oluĢtuğunu söyleyen
356

 Cicero kuĢların ve diğer alâmetlerin de dâhil olduğu kehaneti 

Romalıların ilminden (disciplina nostra) saymakla beraber
357

 ona pek çok yerde, 

pek çok kere, özel ve kamuya özgü iĢlerde baĢvurulduğunu söyler.
358

  

Bu denli ilgi görmüĢ olan kehanet ilmini yöntem olarak incelediğimizde 

Roma‟daki kâhinlerin tanrılara soru sormadığını, onlarla doğrudan iletiĢime 

geçmeden sadece doğadaki nesneleri ve olguları yani iç organları, kuĢları ve 

yıldırımları gözlemlediğini görürüz. Bu yüzden Roma‟daki kehanet ilmini tanrılarla 

kurulan çift taraflı değil, tek taraflı bir iliĢki olarak değerlendirmek gerekir.
359

 Bu 

kehanet yöntemlerinden bir kısmı Etrüskler tarafından bulunmuĢ, bir kısmı da 

Babil‟den Yunanistan‟a, oradan da Roma‟ya geçmiĢ olup farklı Ģekillerde 

uygulanmıĢtır.
360

 Kurban edilen hayvanların iç organlarına bakıp yorumlama 

(haruspicium ya da haruspicina), kuĢların hareketlerini yorumlama (augurium) ve 

yıldırımları yorumlama Roma‟da öne çıkan kehanet türleridir.  

                                                           
352

 Örneğin bkz. Lucretius 1.154; 2.609; 4.1233; Plautus, Bacchides 4.9.2; Caesar, Bellum Gallicum 

2.31.2. 
353

 Örneğin bkz. Cicero, De Divinatione 2.80. 
354

 Cicero, Epistulae Ad Familiares 6.6.4. KarĢ. Epistulae Ad Quintum Fratrem 3.2.1. 
355

 “KuĢ” anlamındaki avis ismiyle “izlemek” anlamındaki spicere fiilinden oluĢan Auspex ilkin 

“kuĢların uçuĢunu izleyip yorumlama” anlamındadır, ancak genel olarak “kehanet” anlamında da 

kullanılmıĢtır. Örneğin bkz. Cicero, De Natura Deorum 3.5. 
356

 Cicero, De Natura Deorum 3.5. 
357

 Cicero, De Legibus 2.32. KarĢ. Epistulae Ad Familiares 6.6.3. 
358

 Cicero, De Natura Deorum 2.162. 
359

 J. R. Jannot, Religion in Ancient Etruria, University of Wisconsin Press, 2005, s.178.  
360

 S. Cunningham, Divination for Beginners: Reading the Past, Present & Future, Llewellyn 

Worldwide Publishers, 2003, s.21. 



59 
 

Bu kehanet türlerinden kısaca bahsetmek gerekirse, ilki yani kurban edilen 

hayvanların iç organlarına (exta) bakıp yorum yapma geleneği Mezopotamya 

kökenli olmak üzere, Etrüsk kültürü üzerinden Roma‟ya gelmiĢtir.
361

 Cicero‟nun 

Etrüsklerin yaĢadığı bölge olan Etruria‟ya özgü gördüğü bu ilimle (disciplina... ex 

Etruria scientia)
362

 uğraĢan kâhinlere haruspex (Etrüskçesi netsvis
363

) denirdi.
364

 

Haruspex‟in bu ilim esnasında kullandığı yöntem kimi arkeolojik buluntulardaki 

resimlerden bilinmektedir. Örneğin bu ilmin öğrencilere öğretilmesinde kullanıldığı 

düĢünülen, yüzeyindeki her biri gökyüzünün bir kısmını simgeleyen oyuklara göre 

farklı kısımlara ayrılmıĢ temsili bir karaciğer buluntusu bize bu ilmin hem yöntemini 

hem de amacını gösterir. Buna göre karaciğerin üzerinde çizilen her kısma bir 

tanrının adı yazılır ve o kısım o tanrının gökyüzünde hükmettiği alanı simgelerdi.
365

 

BaĢka deyiĢle, haruspex kurbanın iç organlarından özellikle de karaciğeri incelerken 

aslında tanrıların yaĢadığı düĢünülen gökleri incelemiĢ olurdu.  

Bilhassa tanrısal cezaları önceden bildiren
366

 Haruspex‟ler Roma‟da yaygın 

bulunmakla birlikte augur‟lar (kuĢbiliciler) gibi siyasî bir otorite olamamıĢ ve din 

adamı (sacerdos) sayılmamıĢtı.
367

 Buna karĢılık Roma‟da senatus bu ilmin kentin 

kurucu ailelerine mensup olan Etrüsklü gençlere öğretilmesi gerektiği kararını 

almıĢsa da zaman içinde eğitimli Romalılar arasında tümden saygınlığını yitirmesine 

engel olamamıĢtır.
368

 

Diğer bir kehanet yöntemi ise kuĢların hareketlerini yorumlama olarak 

tanımlayabileceğimiz augurium‟dur. “KuĢ” anlamındaki avis ismiyle “konuĢmak” 

anlamındaki garrio fiilinin birleĢiminden oluĢan
369

 augur kökü aynı zamanda “bu 

kehanet ilmiyle uğraĢan kâhin” anlamına gelir. Cicero yukarıda bahsettiğimiz 

                                                           
361

 K. McGeough, The Romans: New Perspectives, Abc-Clio Publishers, 2004, s.252. Bkz. Cicero, 

In Catilinam 3.8.19; De Legibus 2.21. 
362

 Cicero, De Divinatione 1.3; 91; 2.11; 75. 
363

 G. Barker - T. Rasmussen, The Etruscans, Blackwell Publishing, 2002, s.228. 
364

 Örneğin bkz. Cicero, De Divinatione 1.39.85; Plautus, Amphitruo 5.2.2; Vergilius, Aeneis 

11.739. Bu kâhinlere iç organları (exta) incelediklerinden ötürü extispices de denmiĢtir (Cicero, De 

Divinatione 2.11; 18; 28).  
365

 L. Bonfante, Etruscan Life and Afterlife: A Handbook of Etruscan Studies, Wayne State 

University Press, 1986, s.265. 
366

 Plinius, Naturalis Historia 2.147. 
367

 W. Smith, A School Dictionary of Greek and Roman Antiquities, Harper & Brothers Publishers, 

New York, 1851, s.171. 
368

 W. Smith, A.e. Örneğin bkz. Cicero, De Natura Deorum 1.71; De Divinatione 2.51. 
369

 J. B. Opdycke, Mark My Words: A Guide to Modern Usage and Expression, Taylor & Francis, 

1949, s.66. 



60 
 

haruspex‟leri Etrüsk kökenli saymakla birlikte, augur‟ları “bizim augur‟lar” (nostri 

augures) Ģeklinde betimleyerek
370

 söz konusu ilmin Romalı kimliğine vurgu yapar. 

Augur‟luk Roma kültürüne öylesine nüfuz etmiĢtir ki, Latincede “kehanet 

alâmetlerine bakmak” anlamında augurare ve augurari fiilleri kullanılır 

olmuĢtur.
371

  

Augur‟ların ne zamandan beri Roma devletinde muteber kabul edildiği 

bilinmemektedir. Ancak bu kehanet ilmini Roma‟nın ilk kralıyla iliĢkilendiren 

görüĢe göre efsanevî Romulus‟un Roma‟nın kuruluĢundaki üç eski kavimde yetiĢen 

üç, yine efsanevî kral Numa‟nın iki augur‟u bulunmaktadır.
372

 Zaman içinde bu sayı 

beĢ tanesi Plebs‟ten (halk sınıfı) olmak üzere dokuza, Sulla döneminde on beĢe 

çıkmıĢ ve Augustus döneminde sınırsız olmuĢtur.
373

 Augur‟lar cumhuriyet 

döneminde diğer din adamları gibi Patricii (soylu sınıfı) tarafından Comitia 

Curiata‟da (Patricii meclisi) seçilmiĢ olup bu görevi ömür boyu yürütmüĢtür.
374

  

Augur‟ların devlet içinde iki görevi vardır. Ziyadesiyle önemli olan ilk görev 

tanrılar tarafından yollandığı düĢünülen doğaüstü iĢaretleri gözlemlemek, kaydetmek 

ve kurban törenlerini düzenleyip diğer dinî ritüellerin iĢleyiĢini sağlamaktır. Ġkinci 

görev ise yetkili magistratus‟lara (bakan) yine dinî konularda yardımcı olmaktır.
375

 

Augur‟ların devlet kademesinde bu denli ilgi görmesi, üzerinde çalıĢtıkları ilmin 

Roma‟da ne denli saygınlıkla karĢılandığını ve ciddiye alındığını gösterir. Nitekim 

Cicero da augur‟ların büyük bir yetkiye (magna augurum auctoritas) sahip 

olduğunu
376

 ve birçok Ģeyi öngörebildiğini (multa augures provident)
377

 

söylemiĢtir. 

Roma‟da öne çıkan üçüncü kehanet türü ise yıldırımları yorumlamadır. 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones 2.32-39‟da bilhassa üzerinde durduğu bu kehanet 

türü için Latin dilinde, haruspicium ve augurium gibi özel bir terim 

kullanılmamıĢtır. Klâsik dönem Latin edebiyatı incelendiğinde, Seneca‟nın bu ilim 

                                                           
370

 Cicero, De Natura Deorum 2.10. 
371

 Örneğin bkz. Cicero, In Verrem 2.2.18; Pro Murena 65; De Oratore 1.95; Orator 41. 
372

 W. Smith, a.g.e., s.44 
373

 W. Smith, A.e. 
374

 W. Smith, A.e. 
375

 W. Smith, A.e. 
376

 Cicero, De Natura Deorum 2.10. Cicero De Divinatione 1.33‟te aynı yakıĢtırmayı haruspex‟ler 

için de yapar (haruspicum disciplinae magna accessit auctoritas). KarĢ. De Divinatione 1.36; 72. 
377

 Cicero, De Natura Deorum 2.163. KarĢ. De Divinatione 2.74. 



61 
 

için yapmıĢ olduğu üçlü bölümlemeden (gözlemleme, yorumlama ve tanrıları teskin 

etme)
378

 ilk ikisi için farklı ifadeler kullanıldığı görülür. Örneğin in fulguribus 

observatio (yıldırımların gözlemlenmesi),
379

 Etrusca observatio in fulguribus 

(Etrüsklerin yıldırım gözlemi)
380

 ve fulgurum interpretatio (yıldırımların 

yorumlanması)
381

 vb. Geç dönem Latincesinde ise, bu ilim için fulguratura 

teriminin kullanıldığını görüyoruz.
382

 Bu ilmin uygulayıcıları olan kâhinlerle ilgili de 

fulgura interpretans (yıldırımları yorumlayan)
383

 ifadeleriyle karĢılaĢılır, ancak 

nadiren de olsa “yıldırımları yorumlayan kâhin” anlamında fulgurator terimi de 

kullanılmıĢtır.
384

 

Seneca‟nın da bildirdiği gibi Etrüskler yıldırımları yorumlama konusunda en 

üst düzeyde ilim sahibiydi.
385

 Hatta Plinius Etrüsklerin yıldırımları yorumlama 

bilgisinin, belli bir günde meydana gelecek diğer yıldırımları önceden tespit edecek 

ölçüde geliĢmiĢ olduğunu aktarır.
386

 Etrüskler yıldırımları yorumlarken gökyüzünü 

genel olarak iki kısma ayırıyordu: Pars familiaris (Etrüsklere ait kısım) ve pars 

hostilis (düĢmana ait kısım).
387

 Plinius‟un aktardığına göre, Etrüskler yıldırım 

gözlemi esnasında gökyüzünü on altı kısma bölerdi: Ġlk kısım, kuzeyden ekvatoral 

gündoğumuna, ikincisi güneye, üçüncüsü ekvatoral günbatımına, dördüncüsü ise geri 

kalan tüm kısımları kapsayacak Ģekilde batıdan kuzeye uzanırdı. En korkunç 

yıldırımlar batıdan kuzeye doğru uzanan kısımda meydana gelirdi. Yıldırımlar göğün 

ilk kısmından doğup yine ilk kısmına geri dönerse, bu talihli bir olayı, diğer 

kısımlarda meydana gelen yıldırımlar ise talihsiz bir olayı iĢaret ederdi.
388

 

Etrüsklerin, göğü dikkatli bir Ģekilde incelemeye ve yıldırımları yorumlamaya 

dayanan bu kehanet ilmi de, kuĢ ve iç organ biliciliği gibi, Roma‟nın din anlayıĢında 

önemli bir yer edinmiĢse de, bu ilimle meĢgul olan kâhinler Roma devletinde resmî 

görev almamıĢtır. 

                                                           
378

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.33.1: “exploremus… interpretemur… exoremus.” 
379

 Cicero, De Divinatione 2.42.3. KarĢ. 2.42.5. 
380

 Plinius, Naturalis Historia 1.2.69. 
381

 Plinius, Naturalis Historia 2.54.141. 
382

 Servius, In Vergilii Aeneidos 1.42. 
383

 Cicero, De Divinatione 1.6.12. 
384

 Örneğin bkz. Cicero, De Divinatione 2.53.109; Apuleius, De Deo Socratis 7.9; De Mundo 37.8. 
385

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.1. 
386

 Plinius, Naturalis Historia 2.54.141. 
387

 S. I. Johnston, Religions of the Ancient World: A Guide,  Harvard University Press, 2004, s.386. 
388

 Plinius, Naturalis Historia 2.54.141. 



62 
 

Seneca‟nın da dâhil olduğu Stoacılar, Socratesçi geleneğe
389

 uyarak, Roma‟da 

öne çıkan bu üç kehanet türünü genel olarak olumlu bir gözle değerlendirmiĢ, 

kâhinlerin doğa olaylarından edindiği geleceğe iliĢkin bilgileri kayda değer bulmuĢ 

ve E. V. Arnold‟ın deyimiyle, bu bilgi edinim tarzını Stoacılığın bir nevi kalesi 

saymıĢtır.
390

 Diogenes Laertius‟un aktardığı gibi, Panaetius dıĢındaki eski 

Stoacılardan özellikle Zenon, Chrysippus, Posidonius ve Athenodorus eserlerinde, 

tanrısal öngörü var olduğu için kehanetin ilminin de gerçek olduğunu ve bu ilim 

sayesinde varılan sonuçların ciddiyetle değerlendirilmesi gerektiğini söylemiĢtir.
391

 

Zira Stoa düĢüncesine göre, insanlar ile Tanrı arasında kutsal bir bağ vardır ve Tanrı 

bu bağ kapsamında insanlara tüm çağları kapsayan kutsal bilgisinden bir pay verir, 

baĢka deyiĢle, onlara gelecekten bir iĢaret sunar. Bu da, Cicero‟nun yorumunda da 

geçtiği gibi, Stoa düĢüncesine göre tanrıların sık sık ortaya çıkması anlamına 

gelmekle birlikte onların hem devletlere hem de tek tek insanlara yardım ettiklerini 

kanıtlar,
392

 ayrıca kaderin doğası da (natura fati) ancak kehanet fikriyle 

(divinationis ratio) anlaĢılabilir.
393

 Sonuç olarak Stoacılar, üzerinde durdukları en 

temel kavramlar olan tanrısal öngörü (providentia) ve kader‟i (fatum) kavramsal 

açıdan desteklediği için kehanetin varlığını savunmuĢtur, diyebiliriz. 

Seneca kehanet ilmine olumlu yaklaĢan Stoa düĢüncesine uygun olarak bu 

ilmin insanlarla Tanrı arasındaki kutsal bir iletiĢim aracı olduğu fikrini temel alır ve 

Naturales Quaestiones‟te ikinci kitabın önemli bir bölümünü (2.16-31; 47-53; 57) 

gelenek tarafından kehanet alâmeti olarak yorumlanan yıldırımlarla ilgili bilimsel 

açıklamalara ayırır, daha sonra tanrısal iradenin insanlara farklı doğa olayları, ama 

özellikle de yıldırımlar aracılığıyla geleceğe iliĢkin haber verip vermediği konusunu 

iĢler. Seneca burada, kehanet ilminde uzmanlaĢmıĢ olan Etrüsklerin
394

 dinî 

inanıĢlarını eleĢtirel bir gözle yorumlayarak yıldırımların bizzat Tanrı tarafından 

fırlatılmadığı, farklı alâmetlerin birbiriyle ya da değiĢmesi mümkün olmayan kaderle 

                                                           
389

 Örneğin Xenophon‟un aktardığına göre, Socrates de kuĢların tanrılar tarafından insanlara 

gönderilen uyarıları taĢıma görevini yürüttüğünü düĢünmüĢ ve etrafındaki kiĢilere bu tanrısal uyarılara 

göre davranmaları gerektiğini söylemiĢtir. Bkz. Xenophon, Memorabilia 1.1.3-5. Ayrıca karĢ. Cicero, 

De Divinatione 1.5; De Fato 33. 
390

 E. V. Arnold, a.g.e., s.227. KarĢ. Cicero, De Divinatione 1.6. 
391

 Diogenes Laertius 7.149. 
392

 Cicero, De Natura Deorum 2.166. KarĢ. 3.14; 15;  
393

 Cicero, De Fato 11. 
394

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.1. KarĢ. Cicero, Epistulae Ad Familiares 6.6.3. 



63 
 

çeliĢmediği sonucuna varır ve Tanrı‟nın gerçek niteliği üzerinde durarak onu 

doğadaki bütün olayların, baĢka bir deyiĢle, bütün nedenlerin nedeni (causa 

causarum) olarak görür. Bu, doğada kutsal bir bütünlük ve nedenler silsilesi 

olduğunu öne süren, dahası Tanrı‟yı da bizzat doğa olaylarının aslî kaynağı olarak 

gören Stoa felsefesine tümüyle uygun bir yaklaĢımdır.  

Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟teki yıldırımların kehanet yönüyle ilgili 

görüĢlerine bakarsak, ilkin filozofun yıldırımların geleceği önceden bildirdiğini 

(quod futura portendut), ancak tek tek olayların iĢaretlerini sunmadığını (nec unius 

tantum aut alterius rei signa dant), kaderde yazılı olan olaylar silsilesine uyarak 

haber verdiğini (totum fatorum sequentium ordinem nuntiant)
395

 düĢündüğünü 

görürüz, baĢka deyiĢle, Seneca‟ya göre, yıldırımlar insanlara tek bir parçanın değil, 

parçaların oluĢturduğu bütünün bilgisini verir ve yıldırımların önceden verdiği 

haberler birbiriyle çeliĢmez, zaten gerçekleĢecek olan olayları bildirdiklerinden 

ötürü, onlara iliĢkin hiçbir kehanet evrensel doğadaki neden – sonuç iliĢkisinden ve 

kaderden kopuk olamaz. Seneca bu konudaki düĢüncelerini detaylandırırken ilkin 

Stoacılar ile Etrüskler arasındaki yıldırımları yorumlama farkından (inter nos et 

Tuscos… interest) bahseder. Seneca‟ya göre, temel fark, yıldırımların kutsal olup 

olmadığı üzerinedir. Nitekim Stoacılar bulutların çarpıĢtığını ve buna bağlı olarak 

yıldırımların fırlatıldığını düĢünürken, Etrüskler bulutların, yıldırımlar gönderilsin 

diye (ut fulmina emittantur)
396

 çarpıĢtığını düĢünmüĢtür. Seneca‟ya göre, 

Etrüsklerin böyle düĢünmüĢ olmasının nedeni, her Ģeyi Tanrı‟ya bağlamalarıdır 

(nam… omnia ad Deum referant);
397

 bu yüzden onlara göre olaylar gerçekleĢtiği 

için iĢaretler verilmez aksine iĢaret verileceği için olaylar gerçekleĢir.
398

 Seneca ise, 

bir iĢaret de sunsa, doğal bir netice de olsa, yıldırımın oluĢumunda aynı mantığın 

(eadem… ratione) geçerli olduğuna inanır. “Tanrı tarafından yollanmadıkça nasıl 

iĢaret verebilirler?”
399

 diye soran Seneca, benzer Ģekilde kuĢların da insanlarla 

karĢılaĢmak için hareket etmese de, neticede hayırlı ya da hayırsız bir iĢaret 
                                                           
395

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.1. 
396

 Seneca‟ya göre Etrüskler ve Stoacılar, her ne Ģekilde olursa olsun, “yıldırımların gönderilmesi” 

konusunda hemfikir olmalıdır. Zira filozofun her iki kesimin görüĢünü aktarırken kullandığı emittere 

fiili “göndermek”, “yollamak” anlamlarındadır. Dahası bu fiil her iki durumda da edilgen yapılı 

(emitti ve emittantur) kullanılmıĢtır. 
397

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.2 
398

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.2 
399

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.2: “Quomodo ergo significant, nisi a Deo mittantur?” 



64 
 

sunduğunu ve Tanrı‟nın kuĢları hareket ettirmediğini söyler, ona göre, Tanrı bu 

kuĢlardan bazılarına geleceği haber verme yeteneği vermekle uğraĢıyorsa, değersiz 

bir iĢin tatbikçisi (pusillae rei ministrum)
400

 ya da asıl görevi dıĢında hareket eden 

(otiosum
401

) bir güç olur.
402

 Seneca burada, kuĢların hareketleri de dâhil olmak 

üzere, her Ģeyin kutsal bir kudretle (divina ope) gerçekleĢtiğini düĢünür, ancak 

kuĢların kanatları bizzat Tanrı tarafından idare edilmez (non a Deo pennae avium 

reguntur).
403

 O halde anlaĢılıyor ki, filozofa göre, tanrısal güç vardır ama tek tek 

olaylara karıĢmaz ve onları doğrudan etkilemez, o ardı sıra meydana gelen tek tek 

olayları bir bütün olarak yönetir. Bu yüzden Tanrı belirtileri (indicia) her bir taraftan 

gelecek Ģekilde yollar, bunlardan bazıları bize tanıdık (quaedam familiaria), bazıları 

yabancı (quaedam ignota) gelir. Neticede olan bir Ģey (quidquid fit), gelecekte 

olacak baĢka bir Ģeyin iĢaretidir (alicuius rei futurae signum est).
404

 O halde 

Seneca‟ya göre, doğada doğal olarak birbirini izleyen iki olaydan, ilki ikincisini ne 

kadar iĢaret edebilirse, yıldırımlar da insan ya da toplum yaĢantısına iliĢkin o kadar 

önceden haber verebilme niteliğini haizdir. 

Seneca Naturales Quaestiones 2.33.1‟de yıldırımların kâhince 

değerlendirilmesini üçe böler: Buna göre ilkin yıldırım incelenir, sonra yorumlanır, 

en sonunda da ondan edinilen bilgiye göre tanrılar teskin edilir. Buna bağlı olarak 

insanlar tanrılardan iyilik ihsan etmelerini kötülüğü kovmalarını, vadettiklerini yerine 

getirmelerini ve savurdukları tehditleri geri çekmelerini bekler.
405

 Görüldüğü gibi, 

Seneca eserin bu bölümünde kehanet amacıyla gözlemlenen doğa olaylarının 

                                                           
400

 KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.2 
401

 Seneca burada “resmî görevde olmama”, “serbest olma” manalarındaki otiosus sıfatını kullanarak 

Tanrı‟nın buradaki gibi, tek tek olaylarla uğraĢmasının, asıl görevinin dıĢında hareket etmesi anlamına 

geldiğini düĢünüyor olmalıdır. Tanrısal düzenin asıl iĢleyiĢine eserin ilerleyen kısmında değinilir. 
402

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.3. 
403

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.4 
404

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.32.4. 
405

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.33.1.Seneca, Naturales Quaestiones 2.33.1. Seneca, buradaki 

“iyilikler” (bona) ile eĢitlenen “vaatler” (promissa) ve “kötülükler” (mala) ile eĢitlenen “tehditler” 

(minae) ikiliğini Naturales Quaestiones 3.P.10-11‟de de birlikte kullanıyor: “Talihin tehditleri ve 

vaatleri(ni)” (minas et promissa fortunae). Ancak anlaĢıldığı kadarıyla Naturales Quaestiones 

2.33.1‟deki vaatler ve tehditler, talihten değil tanrılardan gelir. Bunun yanında promissa‟nın, 

kendisinden türediği „vadetmek‟ olarak çevirebileceğimiz promittere fiilinin Naturales 

Quaestiones‟te her daim olumlu anlamda “iyi bir Ģey vadetmek” olarak düĢünüldüğü açıktır. Nitekim 

Naturales Quaestiones 2.38.1‟de de kiĢinin zengin olması için kaderinde büyük bir mal vaadinin 

bulunması gerektiğine vurgu yapılır (quo patrimonium illi grande promittitur). Eserdeki diğer tekli 

kullanımlar için bkz. Naturales Quaestiones 2.47: Prorogativa sunt, quorum minae differi possunt...; 

2.49.2: priorum fulminum minae; 2.59.9: coeli minas; 6.1.6: minas coeli. 



65 
 

(yıldırımlar ve kuĢlar) yorumlanması konusuna geçer. Filozof burada eskilerin kader 

ve doğa algısını eleĢtirip bu konudaki görüĢlerini aktarır. Seneca‟ya göre, eskiler 

yıldırımın en üst düzeyde güce (summam… vim fulminum) sahip olduğuna 

inanmıĢtır. Bunun nedeni, bu insanların, yıldırımın araya girmesiyle bazı kötü 

alâmetlerin ortadan kalktığını düĢünmeleridir. Seneca bu düĢüncenin yanlıĢ 

olduğunu, zira bir alâmetin baĢka bir alâmetin belirmesiyle değerini 

kaybetmeyeceğini düĢünür. Dahası ona göre, Etrüskler, bakılan iç organlarla kuĢların 

iĢaret ettiği kötü geleceğin, daha sonra meydana gelen yıldırımla değiĢtiğine 

inanmıĢtır. Oysa Seneca‟ya göre, bir alâmet diğerini çürütmez. Yıldırımla verilen 

iĢaret de bakılan iç organlarla ya da mesaj taĢıyan kuĢla çürütülmez.
406

 Seneca‟nın bu 

düĢüncesini özetlemek gerekirse, kuĢların gelecekten haber vermesi durumunda, bu 

haber daha sonraki bir yıldırımın verdiği haberle geçersiz kılınamaz; yok, 

kılınabilirse, bu durumda o kuĢlar geleceği bildirmiyor sonucu ortaya çıkar.
407

  

Filozof burada kuĢ ile yıldırımı yarıĢtırmadığını söyler, ona göre iki doğa 

olayı da gerçeği iĢaret ediyorsa, eĢit olmalıdır. Yıldırımın araya girmesi, iç 

organlardan ve kuĢbiliciliğinden elde edilen hükümleri ortadan kaldırıyorsa ya iç 

organlar kötü incelenmiĢ ya da kuĢlar kötü gözlemlenmiĢ olmalıdır.
408

 Seneca‟nın 

böyle düĢünmesinin nedeni, Naturales Quaestiones‟in çeĢitli kısımlarında iĢlediği 

gibi, doğa olaylarının bir bütünlük arz ettiğine olan inancıdır.
409

 Bu bütünlüğün doğal 

parçalarından olan iki olay da gerçeğe yani gelecekte olacak olaylara iliĢkin bilgi 

aktarıyorsa, ikisi de bütünün gerçeğinden pay almıĢ olmalıdır. Bu bakımdan her iki 

doğa olayı da, gerçeği yansıtma konusunda eĢittir. Yıldırımın araya girmesiyle 

önceki kehanetler önemini yitiriyorsa, onların yorumlanıĢında bir sorun olmalıdır. 

Nitekim Seneca kehaneti gözlemciyle iliĢkilendirerek yorumun doğruluğunun veya 

yanlıĢlığının gözlemciden kaynaklandığını ima eder. Farklı doğa olaylarından elde 

edilen verilerin örtüĢmemesi, düzendeki alâmetler arasındaki hiyerarĢiden değil, 

ancak onları yorumlayan gözlemcilerden kaynaklanır, zira alâmetlerin birbirine üstün 

                                                           
406

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.1. 
407

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.2. 
408

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.2. 
409

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 2.4.2; 3.27.2; 3.29.3-4; 7.27.3-4; 7.29.3-30.2. 



66 
 

gelmesi gibi bir durum söz konusu olamaz, baĢka deyiĢle, iki doğa olayı da olacak 

olana iliĢkin iĢaret veriyorsa, ikisi de aynı seviyede olmalıdır.
410

  

Sonuç itibariyle Seneca‟ya göre, alâmetler arasında bir güç farkı olduğunu 

söyleyemeyiz, zira o kaderin tek olduğuna inanır. Tanrı‟nın baĢlangıçta belirlediği 

kutsal seyir asla değiĢmez. Kader olarak adlandırılan bu seyir, tüm nesnelerin ve 

eylemlerin bağlı kaldığı, hiçbir gücün boyun eğdiremediği bir zorunluluğa 

bağlıdır.
411

 Seneca‟ya göre, kader kurbanlarla ve beyaz bir kuzu baĢıyla ayartılamaz, 

bilge biri bile düĢüncesini değiĢtirmezken, Tanrı‟nın baĢlangıçtaki düĢüncesini 

değiĢtirmesi imkânsızdır. Mevcut durumda bilge biri bile, en iyi olanın ne olduğunu 

bilebiliyorken, Tanrı her Ģeyi, en iyi Ģekilde, Ģimdiki zaman olarak bilir.
412

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
410

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.34.3. 
411

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.36.1. 
412

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.36.2.  



67 
 

3. NATURALES QUAESTIONES‟TE AHLAK 
 
 

3.1 Seneca‟nın Ahlak AnlayıĢı 
 

 

Felsefe ve ahlak konulu eserlerinde bir yaĢam rehberi olarak karĢımıza çıkan 

Seneca genel olarak bağlı bulunduğu ancak eleĢtirerek yeni bir biçim 

kazandırmaktan da geri durmadığı
413

 Stoa felsefesinin ahlak ilkelerinden beslenir, 

döneminde ve geçmiĢte yaĢamıĢ insanların zihin körelten ve yaĢamı çekilmez kılan 

kusurları yanında, iyi yanlarını ve övülesi erdemlerini de ele alır. Seneca‟nın, 

kafasında tasarladığı ve eserlerinde bahsettiği ideal insanın yani bilgenin temel 

nitelikleri bile filozofun ahlak anlayıĢının genel çerçevesini ve hedeflerini 

belirlemeye, ahlak konusunda Stoa felsefesiyle ne kadar uyumlu olduğunu 

göstermeye yeter. 

Örneğin, Seneca‟ya göre, bilge (sapiens) her Ģeyin kendisine yabancı 

olduğunu bilir ve sadece zamanı kendisine ait olarak görür,
414

 kalabalıktan uzak 

durarak
415

 kendisiyle baĢ baĢa kalır
416

 ve adalet (iustitia), erdem (virtus) ve sağgörü 

(prudentia) gibi
417

 seçkin değerlerle kendisini besler,
418

 güçlendirir ve ne lütufları 

aldatıcı olan talihe, ne de baĢkalarına muhtaç olur.
419

 Bilge “Tanrı‟nın öğrencisi, 

taklitçisi ve hakikî oğlu olan iyi bir insandır”,
420

 “Tanrı tarafından keyif içinde 

yaĢatılmaz, sınanır, sertleĢtirilir ve bizzat Tanrı‟ya hazırlanır”,
421

 Cato gibi, 

kötülüklere karĢı mücadele verir, yenilmez, hazzı küçümser, her türlü felâketten 

zaferle ayrılır,
422

 öfkenin geçici delilik olduğunu bilir, bu yüzden öfkelenmez,
423

 

sükûnetini korur, ancak gerekirse gücü elinde bulunduranlara karĢı tek baĢına 

                                                           
413

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 7.22.1; Epistulae Morales 85.1; 65.16; 29.7; 83.9; 

88.38. 
414

 Seneca, Epistulae Morales 1.3. 
415

 Seneca, Epistulae Morales 7.1. 
416

 Seneca, Epistulae Morales 2.2. 
417

 Seneca, Epistulae Morales 9.19. 
418

 Seneca, Epistulae Morales 2.2. 
419

 Seneca, Epistulae Morales 13.1. 
420

 Seneca, De Providentia 1.1.5: “bonus… discipulus eius aemulatorque et vera progenies.” 
421

 Seneca, De Providentia 1.1.6: “Bonum virum in deliciis non habet, experitur, indurat, sibi illum 

parat.” 
422

 Seneca, De Constantia Sapientis 2.1; De Providentia 1.2.9. 
423

 Seneca, De Ira 1.2. 



68 
 

direnir,
424

 yaralanma diye bir Ģeyi kabul etmez.
425

 Her gün daha da iyi olmak için 

çalıĢır,
426

 bu uğurda kendisine doğayı örnek alır,
427

 iyinin (bonum),
428

 erdemin 

(virtus),
429

 sevincin (gaudium),
430

 kötü zamanlarda yüreği ferah tutabilmenin 

(servare animum infatigabilem)
431

 baĢka deyiĢle mutlu yaĢamın (beata vita)
432

 her 

daim doğaya göre (secundum naturam) mümkün olduğunu bilir, bu yüzden ona 

göre yaĢar,
433

 ondan yüz çevirmemiĢ kimsenin onun tarafından ölüme zorla 

götürülmeyeceğini bilir,
434

 yani zihnini sıkıntıya boğan ölüm korkusunu da yine doğa 

sayesinde aĢar.
435

  

Hem yaĢamını doğaya göre düzenleyip hem de ölüm korkusundan sıyrılarak 

ruh dinginliğine (tranquilitas)
436

 eriĢen bilge, Seneca‟ya göre, zihnen kendisini 

yücelmiĢ hisseder,
437

 böylece dünyevî ihtirasları ve kazançları küçümseyerek, 

kendisini daha büyük bir hedefe yani Tanrı‟yla eĢitlenen evrenin zihnine (mens 

universi)
438

 hazırlar. Kutsalı bilmeye ve onunla bütünleĢmeye hazırlanan bilge, 

doğduğu andan itibaren kutsalın özüne yabancı olmadığını, aksine onun ruhuyla 

yaĢam bulduğunu öğrenmiĢ olur, bu yüzden kendisinde de bir parçası bulunan kutsal 

ruhun, zincirlendiği bedenin ölümüyle birlikte yükselerek yeniden evrenin bütününe 

katılacağını
439

 düĢünerek yüreğini ferah tutar. O halde ölümden de korkmaz bilge, 

dahası ruhu terk ettiğinde artık önemsemeyeceği,
440

 sadece geçici tutsaklığını 

yaĢadığı bedeninin dünyevî ihtiraslarını kendisine engel olarak görür, artık onun için 

bedensel zevkleri hor görmek özgürlük anlamına gelir.
441

 Dahası hiçbir Ģeye 

                                                           
424

 Seneca, De Constantia Sapientis 2.2. 
425

 Seneca, De Constantia Sapientis 16.1. 
426

 Seneca, Epistulae Morales 5.1. 
427

 Seneca, Epistulae Morales 16.7; 41.8 
428

 Seneca, Epistulae Morales 118.2; Dialogi 3.13.1. 
429

 Seneca, Epistulae Morales 13.3; 50.8. 
430

 Seneca, Epistulae Morales 66.19; Dialogi 7.4.5; 7.15.2; 9.2.4; De Beneficiis 1.6.1; 2.10.4; 4.29.3. 
431

 Seneca, Epistulae Morales 66.39. 
432

 Seneca, Epistulae Morales 72.7; 85.20; 94.8; Dialogi 7.2.1. 
433

 Seneca, Epistulae Morales 5.4; 41.8. 
434

 Seneca, Epistulae Morales 50.5. 
435

 Seneca, Epistulae Morales 74.11; 78.4; 78.6; 80.5; 82.4; 82.9; 82.23; 98.18; 101.10; Naturales 

Quaestiones 6.1.8; 6.2.6; 6.2.9; 6.32.9; De Beneficiis 3.31.2; Phaedra 727. 
436

 Seneca, Epistulae Morales 26.3; 30.12; 55.2; Dialogi 1.4.6; 4.12.6; 7.15.2; De Beneficiis 4.13.1. 
437

 Seneca, Epistulae Morales 48.11. 
438

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.12. 
439

 Seneca, De Otio 5.4. 
440

 Seneca, Epistulae Morales 92.33-34. 
441

 Seneca, Epistulae Morales 66.22. 



69 
 

katlanmıyor olmayı özgürlükten saymaz, onun için özgürlük, ruhunu tüm 

kötülüklerin üzerine çıkararak sadece ruhunu sevincinin kaynağı olarak görmektir.
442

 

Seneca‟nın felsefî düĢüncesinde beliren ideal bilgenin kutsalı bilmeye, onunla 

bütünleĢmeye ve buna bağlı olarak özgürlüğe dönük olan bu hazırlığı, görüldüğü 

gibi, ahlakî geliĢim ve ruhsal olgunluk düĢüncesine dayanır. Bu, Seneca‟yı tümüyle 

Stoacı kılacak ölçüde Stoa felsefesine özgü bir yaklaĢımdır. Zira Stoa felsefesine 

göre, kiĢinin temel gayreti, kendisini doğanın bir parçası olarak kabul edip, bütünün 

doğasıyla uyumlu hale getirmesi olmalıdır.
443

 Bu durumda kadere, tanrısal öngörüye 

ya da tanrıların düzenine, adına ne dersek diyelim, her Ģeyi kapsayan mevcut yapıya 

ayak uydurmak, Stoa felsefesine göre, bir baĢarıdır; buna direnmek ve karĢı çıkmak 

hatadır,
444

 insanlara, onu oluĢturan parçalarının nasıl göründüğünü umursamadan, 

olduğu gibi kabullenmek düĢer. Buna bağlı olarak doğada, yani her Ģeyi kapsayan bu 

kutsal düzende kötü diye bir Ģey de yoktur, bu yüzden kötü olduğu düĢünülen kiĢiler 

de iyi insanlara zarar veremez, Seneca‟ya göre, kiĢinin bunu idrak edebilmesi için 

bilge olmasına bile gerek yoktur, zira kendisine “BaĢıma gelen bu Ģeyleri hakettim 

mi?” diye soran kiĢi “Hakettiysem, bu yaralayıcı değil, adalettir; yok, 

haketmediysem, bu durumda bana kötülük yapan kiĢi utanmalıdır”
445

 diye cevap 

verirse ya da baĢına gelenleri kahramanca göğüsleyip kendi iyiliğine karĢı 

gelmezse,
446

 kendisini tümüyle kutsal düzenin iyiliğine teslim etmiĢ olur.  

V. E. Arnold‟ın da bildirdiği gibi, insanın uğruna doğduğu Ģey, Stoa 

felsefesine göre, en üst iyi (summum bonum) yani tüm iyilerin doruğudur (ultimum 

bonorum); diğer bütün iyi Ģeyler bu en üst iyiye varır.
447

 Bu iyi, Stoa felsefesine 

göre, farklı durumlarda farklı görünümlere bürünen ancak temelde doğaya uygun 

yaĢamayı öğütleyen erdemdir (virtus). Cicero‟ya göre, “erdem, ruhun istikrarlı ve 

uyumlu durumu”
448

 ve doğru akıldır (recta ratio).
449

 Seneca‟ya göreyse, erdem, 

                                                           
442

 Seneca, De Constantia Sapientis 19.2. 
443

 E. V. Arnold, a.g.e., s.281. 
444

 E. V. Arnold, A.e. 
445

 Seneca, De Constantia Sapientis 16.3: “Utrum merito mihi ista accidunt an inmerito? Si merito, 

non est contumelia, iudicium est, si inmerito, illi qui iniusta facit erubescendum est.” 
446

 Seneca, De Constantia Sapientis 19.4. 
447

 E. V. Arnold, A.e. Bkz. Stobaeus 2.7.3b. 
448

 Cicero, Tusculunae Disputationes 4.15.34: “virtus est adfectio animi constans conveniensque.” 

Bkz. Commentarius in Lucanum 2.380; Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta 3.199. 
449

 Cicero, Tusculunae Disputationes 4.15.34. 



70 
 

ruhun kendisine hakîm olması,
450

 “Tanrı‟yı izlemek”,
451

 “yaĢamdaki denge ve 

uyumlu akıĢ”,
452

 kiĢinin kendisiyle uyumudur,
453

 bu yüzden ona göre, “erdem ancak 

uyumla güçlenir, erdemle oluĢan her Ģey erdeme uyar ve katılır.”
454

 Görüldüğü gibi, 

hem Stoa felsefesinde hem de Seneca‟da en yüce iyi olan erdem, ancak kiĢinin, 

kendisiyle ve bir parçası olduğu bütünle uyumundan güç alır. 

Özetle, kiĢinin kendisini kutsal doğanın bir parçası olarak görüp, ona uygun 

davranması, onun her Ģeyi yöneten düzene intibak ettiğini gösterir, bu da, Stoa 

felsefesine göre, o kiĢinin tutarlı ve Ģerefli bir yaĢam sürerek
455

 en yüce iyiye 

ulaĢtığını, yani bilgeleĢtiğini gösterir. 

Peki, Seneca‟ya göre, kiĢinin kutsal düzene intibakı, ahlakî geliĢimi ve 

bilgeleĢmesi yolunda felsefenin rolü nedir? Seneca bütün eserleri
456

 içinde en çok, 

muhatabı Lucilius olan Ahlak Mektupları‟nda (Epistulae Morales) bu konuya 

değinir. Filozof, ilkin felsefe (philosophia) ile bilgelik (sapientia) arasındaki farkı 

belirler ve böylece felsefenin bilgeliğe giden, onu amaçlayan bir yol olduğunu ortaya 

koymuĢ olur: 

 

 

“O halde, ilkin sana bilgelik ile felsefenin farkını söyleyeyim. Bilgelik insan 

zihninin kusursuz iyiliğidir. Felsefe ise bilgelik aĢkı ve arayıĢıdır. Felsefe, 

bilgeliğin vardığı yere meyleder. Ona neden felsefe dediğimiz de açıktır. 

Bizzat adından onun neyi sevdiği anlaĢılabilir. Bazıları bilgeliği öyle 

tanımlıyor ki, onun tanrıların ve insanların bilgisi olduğunu söylüyor. 

Bazıları da bilgeliğin, tanrılara ve insana özgü Ģeyleri, nedenleriyle birlikte 

bilmek olduğunu söylüyor. Bu bana gereksiz bir eklemeymiĢ gibi görünüyor, 

zira tanrısal ve insanî unsurların nedenleri zaten tanrısal unsurların bir 

parçasıdır. Felsefeyi baĢka türlü tanımlayanlar da vardır. Örneğin kimisi 

onun erdem, kimisi ise zihin yenileme çalıĢması olduğunu söyler; (yine 

                                                           
450

 Seneca, Epistulae Morales 113.2. 
451

 Seneca, Dialogi 7.15.5. 
452

 Seneca, Epistulae Morales 31.8: “virtus aequalitas est ac tenor vitae per omnia consonans sibi.” 
453

 Seneca, Epistulae Morales 35.4. 
454

 Seneca, Epistulae Morales 74.30: “virtus convenientia constat: omnia opera eius cum ipsa 

concordant et congruunt.” 
455

 Cicero, Academica 1.10.36. 
456

 Seneca‟nın tragedyaları ve Ġmparator Claudius‟a beslediği kini dile getirdiği Divi Claudii 

Apocolocyntosis adlı eseri de dahil olmak üzere, tüm eserleri ahlak konulu olup Stoa tanrıbiliminin 

temel unsurlarını yansıtır. Filozofun Epistulae Morales dıĢındaki diğer eserleri belli bir ahlak konusu 

üzerine eğilir, eserlerin adlarından içerikleri de öğrenilebilir, örneğin De Vita Beata (Mutlu YaĢam 

Üzerine), De Brevitate Vitae (YaĢamın Kısalığı Üzerine), De Constantia Sapientis (Bilgenin 

Tutarlılığı Üzerine), De Ira (Öfke Üzerine), De Clementia (HoĢgörü Üzerine), De Tranquilitate 

Animi (Ruh Dinginliği Üzerine) gibi. 



71 
 

felsefeye) bu yaklaĢımlardan hareketle sağlam akla eriĢme arzusu diyenler 

de vardır. 6. Neticede felsefe ile bilgelik arasında bir fark olduğu hemen 

hemen kesindir. Zira arzulanan ile arzulayanın aynı Ģey olması mümkün 

değildir… Bilgelik felsefenin sonucu ve ödülüdür, yani felsefe gelen, 

bilgelik ise kendisine gelinendir.”
457

 

 

 

Felsefenin bilgeliğe giden yol olduğunu bu Ģekilde ortaya koyan Seneca, 

kiĢinin ancak felsefeye hizmet ederse, gerçek özgürlüğe (vera libertas) kavuĢacağını 

dile getirir,
458

 zira onun için “felsefeye hizmet özgürlük anlamına gelir.”
459

 BaĢka 

deyiĢle, felsefe, yukarıda da bahsettiğimiz gibi, kiĢinin kutsalı nasıl bileceğini ve 

özgürleĢeceğini gösterir; kiĢinin her Ģeyden önce bilmesi gereken Ģey, “felsefenin 

onun ruhunu biçimlendirip iĢlediği, yaĢamını düzenlediği, eylemlerini doğru yola 

sevk ettiği, ona yapması ve yapmaması gereken Ģeyleri gösterdiği, adeta dümenin 

baĢına oturup da tehlikeli dalgalarla boğuĢan gemiyi yönettiği ve yoluna yön 

verdiğidir. Felsefe olmadan, kimse korkusuzca yaĢayamaz, kimse güvenli 

olamaz.”
460

 

O halde kiĢi, Seneca‟ya göre, felsefeyle olgunlaĢır,
461

 Tanrı‟ya seve seve, 

kadere de mağrurca teslim olmayı felsefeden öğrenir,
462

 bu yüzden en zor zamanında 

imdadına yetiĢen, en küçük dertlerine bile eğilen felsefenin yararlı olduğunu 

bilmelidir,
463

 onun sayesinde kendisini baĢkalarından çok kendisine beğendirmeye 

çalıĢır, beğeniden ziyade saygınlığı önemser, tanrılardan ve insanlardan çekinmeden 

                                                           
457

 Seneca, Epistulae Morales 89.4-7: “Primum itaque, si videtur tibi, dicam, inter sapient,am et 

philosophiam quid intersit. Sapientia perfectum bonum est mentis humanae. Philosophia sapientiae 

amor est et adfectatio. Haec eo tendit, quo illa pervenit. Philosophia unde dicta sit, apparet. Ipso enim 

nomine fatetur quid amet. Sapientiam quidam ita finierunt, ut dicerent divinorum et humanorum 

scientiam. Quidam ita: sapientia est nosse divina et humana et horum causas. Supervacua mihi haec 

videtur adiectio, quia causae divinorum humanorumque pars divinorum sunt. Philosophiam quoque 

fuerunt qui aliter atque aliter finirent. Alii studium illam virtutis esse dixerunt, alii studium 

corrigendae mentis, a quibusdam dicta est adpetitio rectae rationis. Illud quasi constitit, aliquid inter 

philosophiam et sapientiam interesse. Neque enim fieri potest ut idem sit quod adfectatur et quod 

adfectat… Haec enim illius effectus ac praemium est; illa venit, ad hanc venitur.” 
458

 Seneca, Epistulae Morales 8.7. 
459

 Seneca, Epistulae Morales 8.8: “Philosophiae servire libertas est.” 
460

 Seneca, Epistulae Morales 16.3: “Animum format et fabricat, vitam disponit, actiones regit, 

agenda et omittenda demonstrat, sedet ad gubernaculum et per ancipitia fluctuantium derigit cursum. 

Sine hac nemo intrepide potest vivere, nemo secure.” 
461

 Seneca, Epistulae Morales 4.2. 
462

 Seneca, Epistulae Morales 16.5. 
463

 Seneca, Epistulae Morales 17.2. 



72 
 

yaĢar, kötülüklerini azaltır ya da tümüyle ortadan kaldırır.
464

 KiĢi, sonunda bir 

Ģekilde kendisini bulacak olan ölüm gerçeği karĢısında neĢeli kalmayı, bedeni ne 

halde olursa olsun, yürekli olmayı, memnuniyet duymayı ve gücünü yitirse de 

çökmemeyi felsefeden öğrenir;
465

 bedenin dünyevî uykusuna zincirlenmiĢ ruhunu, 

felsefe sayesinde uyandırır.
466

 Seneca‟ya göre, ruhun bu uyanıĢı, yukarıda da 

bildirdiğimiz gibi, onun bedenden yani dünyevî yaĢamdan kurtuluĢunu simgeler: 

 

 

“Çünkü bu beden ruhun yükü ve cezasıdır; felsefe yetiĢmezse imdadına, ona 

doğanın görünümünden soluklanmayı buyurmazsa ve onu yeryüzündeki 

meselelerden alıp tanrısal meselelere taĢımazsa, eziliverir üzerine çullanmıĢ 

ve kendisini zincirlemiĢ bedenin altında. Felsefedir ruhun özgürlüğü, 

felsefedir yükseliĢi; an gelir, bu sayede kapandığı zindandan kurtulur da 

gökyüzüyle soluklanır… 17. (Ruh) Karanlık odaya kapatıldığından, elinden 

geldiğince açıkları arzular ve doğayı seyrederek dinlenir.”
467

 

 

 

AnlaĢılıyor ki, Seneca‟ya göre, felsefe kiĢiyi bilgeleĢtirerek özgürleĢtirir. Bu 

yüzden “Hayatta kalmamı, gücüme kavuĢmamı felsefenin hesabına yazıyorum, ona 

borçluyum yaĢamımı.”
468

 diyen Seneca dünyanın türlü baskıları altında ezilen, 

mutsuz ama umudunu yitirmemiĢ insanlara yani özgürleĢmek isteyen insanlara 

“Saygı gösterelim felsefeye…
469

 Sığınalım felsefeye…
470

 Onu sükûnetle ve sadelikle 

ele alalım…
471

 Sen felsefeye layıksın, o da sana; kucaklayın birbirinizi!
472

… Öyle 

sarsın ki (seni) aĢılamaz felsefe duvarı, talih birçok silahıyla saldırsa da, ulaĢamasın 

sana!
473

” çağrısını yapar ve “yaĢamamız tanrıların, iyi yaĢamamız ise felsefenin 

                                                           
464

 Seneca, Epistulae Morales 29.12. 
465

 Seneca, Epistulae Morales 30.3. 
466

 Seneca, Epistulae Morales 53.8. 
467

 Seneca, Epistulae Morales 65.16-17: “Nam corpus hoc animi pondus ac poena est; premente illo 

urgetur, in vinclis est, niĢi accessit philosophia et illum respirare rerum naturae spectaculo iussit et a 

terrenis ad divina dimisit. Haec libertas eius est, haec evagatio; subducit interim se custodiae, in qua 

tenetur, et caelo reficitur… 17… (animus)… obscuro domicilio clusus, quotiens potest, apertum petit 

et in rerum naturae contemplationem requiescit.” 
468

 Seneca, Epistulae Morales 78.3: “Philosophiae acceptum fero quod surrexi, quod convalvi; illi 

vitam debeo.” 
469

 Seneca, Epistulae Morales 52.13: “Philosophia adoretur.” 
470

 Seneca, Epistulae Morales 14.11: “Ad philosophiam ergo confugiendum est.” 
471

 Seneca, Epistulae Morales 14.11: “Philosophia ipsa tranquille modesteque tractanda est.” 
472

 Seneca, Epistulae Morales 53.8: “Dignus illa es, illa digna te est; ite in conplexum alter alterius.” 
473

 Seneca, Epistulae Morales 82.5: “Philosophia circumdanda est, inexpugnabilis murus, quem 

fortuna multis machinis lacessitum non transit.” 



73 
 

hediyesidir; iyi yaĢam, yaĢamdan daha büyük bir lütuf olduğu için, felsefeye 

tanrılardan daha borçluyuz.”
474

 der. Böylece insanları, Stoacı duyuĢu ve ahlak 

hocalığıyla, sadece tanrıların bağıĢı olan yaĢama değil felsefenin bağıĢı olan iyi 

yaĢama (bona vita) yönlendirmeye çalıĢır.  

Görüldüğü gibi, Seneca felsefeyi tümüyle insanın yaĢamını iyi kılan, ruhunu 

ferah tutan ve böylece insanı göğün kutsallığına eriĢtiren bir yol, bir yaĢama yasası 

(vitae lex) olarak değerlendirir.
475

 Bu değerlendirme, insanı ve onun ahlakî 

geliĢimini temel aldığı için, Seneca‟yı bir yaĢam ve ahlak filozofu kılar. Seneca 

Naturales Quaestiones‟te de insan ve ahlak temelli bu anlayıĢını sürdürür, bu eserin 

Epistulae Morales baĢta olmak üzere diğer eserlerden temel farkı, filozofun, 

benimsediği “doğaya uygun yaĢama”ya dönük Stoa anlayıĢının arka planını, tümüyle 

doğa olaylarındaki neden – sonuç iliĢkisini gözler önüne sererek oluĢturmasıdır. 

Böylece Seneca temel aldığı insanın ahlaken kendini geliĢtirmesi hedefini, tümüyle 

kader olarak yorumlayabileceğimiz, doğadaki kusursuzluğun yani ĢaĢmaz 

bütünlüğün idrakine bağlar. Bu yüzden Seneca, Naturales Quaestiones‟te tek tek 

doğa olaylarını incelerken insana her bir Ģeyin meraklı izleyicisi (curiosus 

spectator)
476

 olmasını önerir, çünkü ancak böyle bir gözlemci “doğadaki her Ģeyin 

kendisini ilgilendirdiğini bilir”
477

 ve doğayı inceledikçe onun hem bütünündeki hem 

de tek tek parçalarındaki bozulmaz düzeni
478

 kendisine örnek alabilir.
479

  

Doğa yasalarının insanların yaĢamını düzenlemesi gerektiği konusunda tam 

bir Stoacı gibi düĢünen Seneca yukarıda da bildirdiğimiz gibi, Naturales 

Quaestiones‟te doğa olaylarındaki neden – sonuç iliĢkisine dair bilimsel 

açıklamalara yer verdiğinden, her bir kitaptaki ahlakî çıkarımları, bulundukları 

kitabın iĢlediği doğa olayının karakteristiğine uygun bir Ģekilde ortaya koyar. Tek tek 

kitaplara bakarsak, birinci kitap meteor, gökkuĢağı ve yansımayla alâkalı diğer 

                                                           
474

 Seneca, Epistulae Morales 90.1: “Deorum immortalium munus sit quod vivimus, philosophiae 

quod bene vivimus… tanto plus huic nos debere quam dis, quanto maius beneficium est bona vita 

quam vita.” 
475

 Seneca, Epistulae Morales 94.39. 
476

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.10. 
477

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.10: “Scit illa ad se pertinere.” 
478

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 1.1.4; 2.13.4; 2.32.4; 2.38.3; 7.1.4. 
479

 Aynı yaklaĢımı Diogenes Laertius‟ta da (7.87-88) görürüz, ona göre de Stoacı bilge erdemli 

yaĢamanın doğa olaylarına iliĢkin bilimsel bilgileri göz önünde tutarak ve bu dünyanın yöneticisi olan 

Iuppiter‟den yani doğru akıldan çıkmıĢ olan evrensel doğa yasalarının izin vermediği hiçbir Ģeyi 

yapmadan yaĢamak olduğunu bilir. 



74 
 

meteorolojik ve coğrafî doğa olaylarını kapsadığından, kitabın sonuna
480

 eklenen 

ahlakî çıkarım da, doğanın yansıma ve yansıtma niteliğinin insanlar tarafından 

kötüye kullanımı üzerinedir. Seneca 1.16‟da Hostius Quadra isimli bir kiĢinin 

aynaları kullanarak sergilediği sapkınlığı ele alıp 1.17‟de yine aynaların, dönemin 

insanları tarafından iyi bir amaç için değil de, gösteriĢ ve süslenme amacıyla 

kullanımını eleĢtirir. Ġkinci kitapta ziyadesiyle yıldırım ve gök gürültüsünün 

oluĢumuna iliĢkin farklı bilimsel açıklamaları derleyen Seneca 2.32‟den itibaren 

yıldırımın kehanet ilmi kapsamındaki önemi, kaderin yıldırımla değiĢmediği ve bir 

bütünlük arz ettiği, Tanrı‟nın evrene ve insan yaĢamına doğrudan müdahale 

etmediği, aksine tüm olan bitenin kaynağı yani nedenlerin nedeni olduğu, bu yüzden 

de kimi çağdaĢlarını saran yıldırımla ölme korkusunun yersiz olduğu düĢüncesini 

iĢler ve okuyucularını, bir ahlak filozofu olarak yüreklendirmeye çalıĢır.  

Naturales Quaestiones‟in üçüncü kitabı genel olarak nehirleri ve su 

kaynaklarını konu edinmiĢse de, önsözünde Tanrı‟nın iĢlerini övmenin ve talihin 

lütuflarını küçümsemenin öneminden söz edilir; kiĢinin kendisine köleliği de dâhil 

olmak üzere her türlü dünyevî ihtirastan sıyrılmasının, onun özgürlüğü için Ģart 

olduğu vurgulanır. Yine yeryüzü sularının doğasının iĢlendiği bu kitabın 18. 

bölümünde bir su canlısı olan tekir balığının gösteriĢli sofraya canlı getirilip, 

görgüsüz Romalılarca, ölümünün seyredilmesi yerilir. Seneca eserin bu bölümünde 

gösteriĢi (luxuria) yerdikten sonra yine suyun doğasına iliĢkin bilimsel açıklamalara 

devam eder ve ikinci kitabın kapanıĢı olarak 27-30. bölümlerde ahlaken yozlaĢmıĢ 

insanoğlunun, Tanrı tarafından, baĢta sel olmak üzere farklı felâketlerle ortadan 

kaldırıldığı ve yeni insan neslinin yaratıldığı, bu sürecin de belli aralıklarla 

tekrarlandığı konusunu iĢler. Genel olarak Nil Nehri yanında bulut, yağmur, dolu ve 

karın doğal yapısı üzerinde duran dördüncü kitabın kapanıĢ yani 13. bölümü ölçüsüz 

beslenme alıĢkanlığından ötürü bedeninin doğal iĢleyiĢini bozan insanların, gösteriĢin 

de etkisiyle, kar satın almalarını iĢler. BeĢinci kitap genel hatlarıyla rüzgârın doğal 

yapısını incelerken, 13. ve son bölümde Tanrı‟nın bir lütfu olan bu doğa olayının 

insanlar tarafından kötüye kullanılmıĢ olması eleĢtirilir. Depremlerin doğal yapısını 

konu edinen altıncı kitabın 1-4. ve 32. bölümlerinde deprem korkusunun ancak 

                                                           
480

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16. 



75 
 

depremin doğal nedenlerinin bilinmesiyle aĢılabileceği ve baĢta deprem olmak üzere 

insanı ölüme götüren bütün nedenler küçümsenerek, ölüm korkusuna karĢı teselli 

sunulur. Seneca, kuyrukluyıldızların doğal yapısına iliĢkin farklı bilimsel 

açıklamalara yer verdiği yedinci ve son kitabın baĢında insanların doğa olaylarına 

olan ilgisizliğini, alıĢkanlık engeline takılarak olağanüstü bir görünüm olmadıkça 

göğü izlemediğini söyler, buna bağlı olarak yine Seneca, farklı bilimsel 

açıklamaların ardından 31 ve 32. bölümlerde insanların gösteriĢin ve diğer kötü 

alıĢkanlıkların etkisiyle, doğanın sinesinde bulunan tanrısallığı keĢfetmekle 

uğraĢmadığını dile getirerek Roma‟da felsefeye olan ilgisizlikten Ģikayet eder.  

Görüldüğü gibi, Seneca Naturales Quaestiones‟teki tüm ahlakî çıkarımlarını 

ve tespitlerini doğayı meydana getiren doğal olgulara iliĢkin yaptığı bilimsel 

açıklamalara yedirir, deprem korkusu duyan kiĢinin, depremin fiziksel nedenini 

öğrenerek korkusunu bastırması örneğinde olduğu gibi, Naturales Quaestiones‟te 

beliren ahlak anlayıĢının temel niteliği, onun doğa olaylarına iliĢkin yapılmıĢ olan 

bilimsel açıklamalardan ayrı olarak değerlendirilemeyeceğidir.  

Neticede Seneca‟nın zihninde tasarladığı kusursuz bilgenin, Naturales 

Quaestiones‟te beliren iki ahlak idealini yerine getirmesi gerekir, bunlardan biri 

talihi (fortuna) küçümsemesi, diğeri ise ölümden (mors) korkmamasıdır. KiĢi bu 

ahlak ideallerine ulaĢarak Naturales Quaestiones‟te kiĢileĢtirilmiĢ olan ahlakî 

kusurlardan, yani gösteriĢten (luxuria), açgözlülükten (avaritia)
481

 ve sapkınlıktan 

(obscoenitas) uzak durarak doğaya uyum sağlar, en üst iyiyle yani erdemle yaĢar ve 

ruhunu, kendisini alçaltan bedensel arzuların zincirlerinden kurtararak yüceltir. 

 

 

 

 

 

                                                           
481

 Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te sapkınlıkla (obscoenitas) birlikte ön plana çıkardığı 

kötülüklerden gösteriĢ (luxuria) ve açgözlülük (avaritia) Epistulae Morales‟te birçok yerde birlikte 

anılır ve birbiriyle uyuĢarak, birbirini güçlü kılan (56.5), acıları birlikte destekleyen (78.13), insanlar 

arasındaki birliği bozan ve onları uzlaĢıdan alıp yağmacılığa sürükleyen (90.36) ahlakî kusurlar olarak 

gösterilir. Ayrıca bkz. Epistulae Morales 7.7; 94.23; 95.33; 108.12; De Beneficiis 4.27.2. 



76 
 

3.2 Naturales Quaestiones‟te Beliren Ahlak Ġdealleri 
 
 

3.2.1 Talihi Küçümsemek 
 

 

Stoa felsefesine göre, talih (fortuna) evrenin oluĢumunda rol oynamasa da, 

artık oluĢmuĢ olan evrende tek tek kiĢilerin ve toplulukların kaderini ve niteliksel 

değiĢimlerini belirleyen bir güçtür.
482

 Stoa felsefesinin bir temsilcisi olan Seneca da 

doğaya (natura) kader (fatum) ya da talih (fortuna) denilebileceğini, zira bu 

kavramlardan her birinin, Tanrı‟nın gücünü kullanırken gösterdiği, farklı kutsallıkları 

yansıttığını söyler
483

 ve fortuna terimini diğer eserlerinde olduğu gibi, Naturales 

Quaestiones‟te de bazen bir insanın ya da bir topluluğun baĢına gelen iyi ve kötü 

Ģeylerden sorumlu olan talih (genel olarak bakıldığında kader), nadiren de olsa bazen 

bir Ģeyin doğası yani niteliği
484

 anlamında kullanır.  

Ġlk anlamıyla fortuna yani talih, Seneca‟nın felsefe konulu eserlerinde 

kendisinden sık bahsedilen bir kavramdır. Bunun nedeni, doğanın insanoğluna örnek 

olacak Ģekilde kutsallığına vurgu yapan Seneca‟nın, ahlak temelli Stoa 

düĢüncesinden hareketle, zihninde tasarladığı ideal insanın erdemini ve cesaretini 

sergileyebilmesi için kendisini sınayacak talihe ihtiyaç duymasıdır. Bu Stoacı 

anlayıĢa göre, talihin dünyanın yöneticisi olduğunu
485

 ve dıĢsal iyiliklerin tümüyle 

ondan geldiğini kabul ederek onun kaprislerine boyun eğmeyen, aksine kendi ahlakî 

geliĢimini tamamlayıp devlet onurlarına ve dünyevî zenginliğe sırtını dönen bilge 

baĢına gelen her Ģeyi, kötü de olsa, sakinlikle karĢılar, zira bilir ki, baĢına gelen her 

Ģeyin sorumlusu talihtir, bu sorumluluk herkesi ve her Ģeyi kapsar, kimse ve 

doğadaki hiçbir Ģey bu sorumluluk ve zorunluluk zincirini kıramaz, çünkü doğada 

neden ile sonuç arasında kaçınılmaz bir bağ vardır, bu bağ kendisini olayların düzenli 

                                                           
482

 E. V. Arnold, a.g.e., s.14. 
483

 Seneca, De Beneficiis 4.8.13. 
484

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 4.P.7. 
485

 Talihin (fortuna) yönetici niteliği Roma‟nın geleneksel inanıĢları içinde de kabul görmüĢtür. 

Plebler ve köleler, Haziran‟ın 24. gününde hem Yunan (Tykhe), hem de Etrüsk kökenli bir tanrıça 

olan Fortuna‟ya, kendilerine zenginlik ve huzur sağlasın diye, festival düzenlerdi. Bu dönemdeki çoğu 

Romalının kazandığı baĢarıyı tanrıça Fortuna‟ya bağladığı düĢünülürse Seneca‟nın eserlerinde beliren 

talihin lütuflarını küçümseme yönündeki ahlak idealinin günün Romalılarını da ilgilendirdiği 

söylenebilir.  



77 
 

akıĢını tayin eden zorunluluk olarak gösterir,
486

 kendisinin de bu zorunluluğa bağlı 

olduğunu düĢünen Stoacı bilge, her Ģeyi bilmeyen
487

 ve her Ģeye gücü yetmeyen
488

 

Tanrı‟nın bile tanrısal öngörüyle ve zorunlulukla kuĢatılmıĢ olduğunu,
489

 bu yüzden 

insanların baĢına gelen kötü Ģeyleri görse bile müdahale edemediğini, kusursuz bir 

Ģekilde iĢleyen doğanın bütününe bakıp ondaki kusursuz zorunluluğa uyduğunu 

bilir.
490

 Seneca bu minvalde “Tanrılara pek kızmayalım, zira onların kabahati yok, 

baĢımıza ne gelmiĢse, ölümlülüğün yasasından ötürü katlanmalıyız.”
491

 diyerek 

insanları, baĢlarına gelen, tanrıların bile değiĢtiremeyeceği kötü Ģeylerden Ģikayet 

etmek yerine onları kabullenmeye çağırır, zira bilir ki, insan talihini suçlasa da, asla 

onu değiĢtiremeyecektir.
492

 Dahası Seneca‟ya göre, kiĢinin kötü olduğunu düĢündüğü 

olayların gerçekten kötü olduğu da söylenemez. Zira doğadaki her Ģey bedenen 

birbirini var kıldığından ve kutsal bütündeki aklî düzenin iĢlemesini sağladığından,
493

 

insanın baĢına gelen, kötü ya da iyi gibi görünen her Ģey aslında tanrısal bütünün 

parçası olması bakımından doğal ve iyidir, dahası her Ģey yukarıda bahsetmiĢ 

olduğumuz mutlak zorunluluktan ötürü gerçekleĢmiĢtir. Kader, Seneca‟nın da 

bildirdiği gibi “her Ģeydeki ve her olaydaki zorunluluk” (necessitas rerum omnium 

actionumque)
494

 olduğuna göre, ondaki hiçbir Ģey, baĢka deyiĢle, talihin insana 

sunduğu hiçbir Ģey kötü olamaz. 

O halde insanın, değiĢtiremeyeceği, kötü olarak yorumlayamayacağı, dahası 

mutlak zorunluluğun parçası olan hiçbir olay karĢısında sükûnetini yitirmemesi ve 

baĢına gelenlerden ötürü talihi suçlamaması, aksine kusursuz iĢleyen doğayı 

kendisine örnek alarak yaĢamını buna göre kurması gerekir.  

Özetle, talih Seneca‟nın Naturales Quaestiones dıĢındaki eserlerinde, insana 

verdikleri ile aldıkları tutmayan, ne zaman ne yapacağı belli olmayan, dengesiz
495

 bir 

                                                           
486

 Cicero, De Fato 15.33; Diogenes Laertius 7.149; Seneca, Epistulae Morales 19.6. Ayrıca bkz. Ç. 

DürüĢken, a.g.e., s.18 (2007). 
487

 Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta 2.1183. 
488

 Plutarchus, De Stoicorum Repugnantiis 37.2. 
489

 E. V. Arnold, a.g.e., s.208. 
490

 Plutarchus, De Stoicorum Repugnantiis 37.2; P. Hadot, a.g.e., s.130 (2004). 
491

 Seneca, De Ira 28.4: “minime dis irascamur: non enim illorum, sed lege mortalitatis patimus 

quicquid incommodi accidit.”  
492

 Seneca, De Consolatione Ad Polybium 11.4.1. 
493

 P. Hadot, a.g.e., s.129 (2004). 
494

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.36.1. 
495

 Seneca, Epistulae Morales 36.6. 



78 
 

kudret ve filozofun zihninde tasarladığı cesur ve erdemli insanın direneceği, 

mücadele edeceği
496

 bir rakip Ģeklinde belirir, ancak bu rakip ne kadar güçlü olursa 

olsun, kendisiyle mücadele eden insanı kendi seviyesine yükselterek 

güçlendirdiğinden ötürü cesur insanlar için faydalı bir rakiptir.
497

 BaĢka deyiĢle, 

talih, insanın cesaretini sınayan bir güçtür ve bu yüzden cesaretin ortaya çıkması için 

talihe ihtiyaç vardır. Buna bağlı olarak Seneca De Providentia 2.9‟da, talihin 

kötülükleriyle yüz yüze gelen ve onlara meydan okuyan cesur kiĢinin görüntüsünün, 

Tanrı‟nın görüntüsüne benzediğini, aksi durumda ise talihin tokadını yememiĢ kiĢiye 

“ölü deniz” (mare mortum) dendiğini
498

 söyler. 

Yine De Providentia‟da “Erdemin kanıtı asla kolay olmaz. Talih bizleri 

kamçılar ve ezer, dayanalım o halde!”
499

 diyerek insanlara dayanmayı erdemin kanıtı 

olarak gösteren
500

 Seneca, Epistulae Morales‟te talihin insandan sadece verdiğini 

geri alabileceğini,
501

 De Constantia Sapientis‟te erdemi vermediği için de, onu geri 

alamayacağını söyleyerek
502

 bilgeleĢmiĢ insanın en üst iyi olan erdemi dıĢında hiçbir 

Ģeye sahip olmadığı için, hiçbir zaman hiçbir Ģeyini yitirmeyeceğini ortaya koyar.
503

 

BaĢka deyiĢle, Seneca‟ya göre, talih bilgenin evine giremez, “orada yeri olmadığını 

bilir, zira oradaki hiçbir Ģey ona ait değildir.”
504

 

 “Talihi küçümseyin, ona ruhu yaralayabilecek bir mızrak vermedim!”
505

 

diyerek Tanrı‟nın dilinden insanlara seslenen Seneca, talihin aldatıcı tuzaklarına
506

 

karĢı onları umursamamayı, her an her Ģeye hazır olmayı
507

 yani güvenli bir yaĢam 

için talihin tercihlerini küçümsemeyi önerir.
508

 Zira ona göre, “talihin verdiği, insana 

                                                           
496

 Seneca, Epistulae Morales 64.4; 65.21; 71.25; 104.22. KarĢ. Epistulae Morales 94.28. 
497

 Seneca, De Providentia 4.12. KarĢ. De Providentia 3.4; 3.9; 4.2; 8.3; Epistulae Morales 13.1; 

78.16. 
498

 Seneca, Epistulae Morales 67.14. Yine Seneca‟nın aktardığına göre, Stoacı Attalus “Talihin beni 

sefahatte değil, ordugâhında tutmasını yeğlerim” dermiĢ. Seneca, Epistulae Morales 67.15: “Malo 

me fortuna in castris suis quam in deliciis habebat.” KarĢ. Epistulae Morales 68.11. 
499

 Seneca, De Providentia 4.12: “Numquam virtutis molle documentum est. Verberat nos et lacerat 

fortuna, patiamur!” 
500

 KarĢ. Seneca, De Providentia 5.4; 5.9. 
501

 Seneca, Epistulae Morales 59.18; 63.7; 66.23; 72.7. 
502

 Seneca, De Constantia Sapientis 5.4. 
503

 Seneca, De Constantia Sapientis 5.4. KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 71.8; 71.30. 
504

 Seneca, De Constantia Sapientis 15.5: “Scit non esse illic sibi locum, ubi sui nihil est.” 
505

 Seneca, De Providentia 6.6: “Contemnite fortunam; nullum illi telum quo feriret animum dedi.” 
506

 Seneca, Epistulae Morales 76.30. 
507

 Seneca, Epistulae Morales 18.6; 18.8; 78.29; 98.2. 
508

 Seneca, Epistulae Morales 8.3. 



79 
 

ait değildir,”
509

 baĢka deyiĢle, verildiği gibi geri alınabilir olan hiçbir Ģey insanın 

yaĢamını daimî olarak mutlu kılamaz, nitekim Seneca‟ya göre, talih insanın yüzüne 

gülse de, verdikleri sadece insanın daha fazla Ģey istemesine ve bu isteğinin her 

zaman yerine getirilmemesine neden olur, bu da insanın yaĢamını mahveder.
510

 O 

halde Seneca‟ya göre, talihin rüzgârına kapılmamak
511

 ve onun sağlayacağı dünyevî 

kazançlara iliĢkin beklentiyi olabildiğince yok etmek gerekir,
512

 bunu baĢarmıĢ 

olmak ruhun yüceldiğini gösterir, buna göre ruh ölüme yazgılıların artık 

korkmayacağı kadar alt seviyeye kendi isteğiyle iner, böylece talihin oklarını 

önceden yakalamıĢ olur.
513

 Talihe karĢı böylesine dirençli olan bilge cesur ruhuyla 

talihi korkutur,
514

 bu yüzden talih bilgenin malını mülkünü elinden alsa da, cesur 

yüreğine dokunamaz.
515

 Seneca mutlu yaĢamı önemseyen bilgenin böyle bir ruhu 

hedeflediğini Ģu sözlerle dile getirir: 

 

 

“Kendine yeter bilge… Kendine yeter bilge, yaĢamak için değil, mutlu 

yaĢamak için; ona birçok Ģey gerek duyar da, o sadece talihi küçümseyen 

yücelmiĢ ve sağlam bir ruha gerek duyar…
516

 Nitekim bilgenin ruhu 

sevinçle doludur, hiçbir neden, hiçbir talih onu bozmaz; her zaman, her 

yerde huzurludur. BaĢkasından medet ummaz, ne talihten ne de bir insandan 

beklentisi vardır, esenliği iĢlemiĢ artık kendisine, dıĢarıdan gelmiĢ olsa o 

esenlik, ruhtan çıkıp giderdi ama orada doğmuĢtur o.
517

” 

 

 

AnlaĢılıyor ki, Stoacılara ve Seneca‟ya göre, insanın baĢına gelenlerden talih 

sorumludur ama eylemleri insanlar tarafından sakin bir Ģekilde karĢılanmalı ve 

küçümsenmelidir. Seneca bu düĢünceyi, Naturales Quaestiones‟in özellikle de 

                                                           
509

 Seneca, Epistulae Morales 8.10: “non est tuum fortuna quod fecit tuum.” 
510

 Seneca, Epistulae Morales 16.8. 
511

 Seneca, Epistulae Morales 22.4; 70.13.  
512

 Seneca, Epistulae Morales 118.3. 
513

 Seneca, Epistulae Morales 18.11-12. 
514

 Seneca, Medea 159. 
515

 Seneca, Medea 176. 
516

 Seneca, Epistulae Morales 9.13-14: “Se contentus est sapiens… se contentus est sapiens ad beate 

vivendum, non ad vivendum; ad hoc enim multis illi rebus opus est, ad illud tantum animo sano et 

erecto et despiciente fortunam.” KarĢ. Epistulae Morales 9.15; 39.3; 45.9; 119.11 
517

 Seneca, Epistulae Morales 72.5: “Sapientis vero contexitur gaudium nulla causa rumpitur, nulla 

fortuna; semper et ubique tranquillus est. Non enim ex alieno pendet nec favorem fortunae aut 

hominis expectat, Domestica illi Felicitas est; exiret ex animo si intraret; ibi nascitur.” KarĢ. Epistulae 

Morales 72.8. 



80 
 

üçüncü kitabının önsözünde dile getirir. Ona göre, “dünyada ne olup bittiğinden 

ziyade, ne olması gerektiğini araĢtırmak” gibi “verdiği hiçbir Ģey kalıcı olmayan, 

aksine verdiği her Ģey havadan bile daha çabuk değiĢen talihe bel bağlayanları 

eğitmek yeterince doğru bir tutumdur.”
518

 Zira insanlar talihin dinlenme nedir 

bilmediğini, sevinçle kederi değiĢtirmekten ya da en azından onları birbirine 

karıĢtırmaktan zevk aldığını bilmelidir.
519

 Seneca‟ya göre, kimse yaĢamındaki iyi 

gidiĢata güvenmemeli, kötü gidiĢattan ise bezmemelidir, zira talih o kadar 

değiĢkendir ki, onun belirlediği durum her an değiĢebilir.
520

  

Seneca bu düĢünceyi 3.P.8-9‟da da açımlar, ona göre, Tanrı‟yla eĢitlenen talih 

sadece tek tek insanların değil krallıkların da gidiĢatını değiĢtirir:
521

 

 

 

“Niçin böbürleniyorsun böyle? Seni zirveye taĢıyan talihin, yine seni ne 

zaman aĢağıya çekeceğini bilmiyorsun: O kendisine göre bir son 

belirleyecek, sana göre değil! Kötü durumlar daha iyiye, iyi durumlar ise 

daha kötüye dönüĢür. Böyle bir değiĢiklik, ufacık bir nedenle ve sadece 

müstakil bir evde değil, bir toplum içinde de gerçekleĢebilir. Dipten 

yükselen krallıklar, zirveye yerleĢir de, dünyayı yönetecek hale gelir. Buna 

karĢın en parlak döneminde yıkılmıĢ eski krallıklar da vardır. BaĢka 

krallıkların eliyle yıkılmıĢ krallıkların sayısı ise belirsizdir. AnlaĢılıyor ki, 

Tanrı kimisini yüceltir, kimisini çökertir; iĢini yumuĢak bir Ģekilde de 

yapmaz; zirvedeyken vurur, geride herhangi bir kalıntı bırakmaz. Bu kadar 

küçük olduğumuz için, bütün bunların yüce iĢler olduğuna inanıyoruz.”
522

 

 

 

                                                           
518

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.7: “Quanto satius est quid faciendum sit quam quid factum 

quaerere, ac docere eos qui sua permisere fortunae nihil stabile ab illa datum esse, eius omnia aura 

fluere mobilius!” Seneca De Beneficiis 6.33.1-2‟de de talihi yüzüne gülmüĢ birine elde ettiklerinin 

geçici ve güvenilmez olduğunun, gücünün sonsuza dek sürmeyeceğinin ve talihin getirdiği hediyelerin 

kısa sürede, geldiğinden daha hızlı bir Ģekilde tükeneceğinin öğretilmesi gerektiğini söyler. 
519

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.7. 
520

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.7. KarĢ. Seneca, Troiades 269. 
521

 KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 91.15. 
522

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.8-9: “Quid exsultas? Ista, quibus veheris in summum, nescis 

ubi te relictura sunt: habebunt suum, non tuum finem. Quid iaces? ad imum delatus es: nunc est 

resurgendi locus. In melius adversa, in deterius optata flectuntur. Illa concipienda est animo varietas, 

non privatarum tantum domuum, quas levis casus impellit, sed etiam publicarum. Regna ex infimo 

coorta supra imperantes constiterunt. 9. Vetera imperia in ipso flore cecidere. Iniri non potest 

numerus, quam multa ab aliis fracta sint: nunc cum maxime Deus alia exaltat, alia submittit, nec 

molliter ponit, sed ex fastigio suo nullas habitura reliquias iactat. Magna ista, quia parvi sumus, 

credimus.” 



81 
 

Seneca eserin bu bölümünde, kiĢinin kendi kusurlarını gidermesinin, denizleri 

donanmalarla doldurmaktan çok daha iyi, kentlere ve halklara egemen olmaktan çok 

daha büyük bir zafer olduğunu dile getirip, insan için esas olanın “ruhunu talihin 

vaatlerinin ve tehditlerinin ötesine taĢıması ve ümitle beklediği hiçbir Ģeyin aslında 

değerli olmadığını düĢünmesi”
523

 olduğunu söyler.
524

 Ona göre, esas olan insanın 

talihsizlikleri memnuniyetle karĢılaması ve baĢına gelenleri, sanki gerçekleĢmesini 

çok istemiĢ gibi, kabul etmesidir;
525

 insan, kendisine her Ģeyin Tanrı‟nın istenciyle 

gerçekleĢtiği söylenseydi,
526

 zaten istese de istemese de baĢına geleni kabullenecekti, 

o halde halihazırda baĢına gelene ağlaması ve ağıt yakması mevcut kutsallığa isyan 

anlamını taĢır,
527

 bu da felâketlere cesurca direnen ve talihini beklemeden, yolunu 

kendisi çizen erdemli insana yakıĢan bir tavır değildir.
528

  

Seneca‟nın burada betimlediği erdemli kiĢi, ruhuna kötü düĢünceler sokmaz, 

temiz ellerini göğe açar ve baĢkasının vermesinin ya da kaybetmesinin gerekmediği 

iyi bir Ģeyi yani kendisine her zaman gerekli olacak olan iyi bir zihni hedefler. 

“Ölümlülerin fazlasıyla arzuladığı diğer Ģeyler eve gelmiĢ bir kiĢinin içeri girerken 

kullandığı kapıdan çıkması gibi, gitsin”
529

 diyen Seneca talihin lütuflarıyla beslenen 

dünyevî ihtirasları insan düĢüncesinden çıkarmaya çalıĢır, zira ona göre, insan talihin 

verdikleri neticesinde mutlu olsa da, mutluluğu uzun sürmez; dahası isterse kendisini 

mutsuz hissederken aslında mutsuz olmadığını da idrak edebilir, baĢka deyiĢle, insan 

                                                           
523

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.10: “Quid est praecipuum? Erigere animum supra minas et 

promissa fortunae. Nihil dignum putare quod speres.” Seneca buradaki aktarımının devamında insanın 

zihnen yükselerek tanrısal kudretle temasa geçeceğini, tekrar geriye döndüğünde ise, insanlar arasında 

gözlerinin, tıpkı aydınlıktan karanlığa geçenlerin gözleri gibi kararacağını söyler. Bu konuda bkz. B. 

Inwood, a.g.e., s.166 (2005). 
524

 Seneca‟nın burada yeryüzü nimetleri için savaĢmakla kiĢisel geliĢimi tamamlamak arasında bir 

tezat oluĢturduğunu görüyoruz. Bu tezatı değerlendiren M. C. Horowitz‟e göre, Stoa felsefesinde 

Tanrı‟nın aklı (logos) tüm evren boyunca her bir Ģeye düzen ve yön vererek süzülür. Aklıyla, 

doğadaki diğer iĢtirakçilerden ayrılan insan da kendisine de uğrayan bu kutsal akıldan nasibini alıp 

bilgeleĢebilir ve ahlakî geliĢimini tamamlayabilir, buna karĢılık kutsal aklı elinin tersiyle itip lanetli 

bir yaĢama da atılabilir (M. C. Horowitz, “The Stoic Synthesis of the Idea of Natural Law in Man: 

Four Themes”, Journal of the History of Ideas, vol.35, N:1 [Jan-Mar. 1974], s.4). Bu yaklaĢıma 

göre, insanın talihin dünyevî lütuflarını küçümsemesi evreni saran tanrısal akıldan pay alması 

anlamına gelir. 
525

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.11. 
526

 KarĢ. Diogenes Laertius 7.147; Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta 1.89; 2.341; 2.346a; 

2.1021. Ayrıca bkz. M. L. Colish, a.g.e., s.24. 
527

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.11-12. 
528

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.12. 
529

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.13: “cetera magno aestimata mortalibus, etiamsi quis domum 

casus attulerit, sic intueri, quasi exitura, qua venerint.” 



82 
 

yaĢamında esas olan, Seneca‟ya göre, yaĢamı her Ģeyden önce dudaklarında 

halletmesi,
530

 yani talihten hiçbir Ģey beklemediğini, ihtiyaç duyduğu her Ģeyi 

kendisinde barındırdığını kabullenmesidir. 

Seneca aynı mesajı Naturales Quaestiones 6.32.5‟te de açıkça dile getirir: 

 

 

“Mutlu olmak, insanların, tanrıların ve nesnelerin korkusundan uzaklaĢmak 

istiyorsak, içi boĢ vaatte bulunan ve yersiz tehditler savuran talihi 

küçümsemek istiyorsak, dingin bir Ģekilde yaĢamak ve esenlik konusunda 

tanrılarla yarıĢmak istiyorsak, ruhumuzu her an (her Ģeye) hazır 

tutmalıyız.”
531

 

 

 

Seneca‟ya göre, insan ancak bu sayede “gece gündüz hiç durmadan, 

yorulmadan, aynı Ģekilde baskı uygulayan yenilmesi güç kölelikten”
532

 kurtulabilir. 

Seneca bu kurtuluĢ düĢüncesini Ģu Ģekilde açımlar: 

 

 

“Senin kendine köleliğin, aĢırı isteklerden vazgeçersen, ödül beklemekten 

vazgeçersen, doğanı ve yaĢamını gözler önüne serersen ya da kendine Ģunları 

sorarsan, kolayca yenebileceğin en ağır köleliktir: Neden çıldırıyorum? 

Neden burnumdan soluyorum? Neden ter döküyorum? Neden yüzüm yere 

dönük? Neden forumu ziyaret ediyorum? Bunlara ne uzun süre, ne de çok 

ihtiyaç var. – Bunu gösterebilmemiz için nesnelerin doğasını incelememiz 

gerekiyor: Ġlkin temelden baĢlayacağız, sonra fazlasıyla ihtiyacını duyduğu 

Ģeyi kendisine vererek ruhu bedenden kurtarmıĢ olacağız.”
533

 

 

 

                                                           
530

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.14. 
531

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.5: “Proinde si volumus esse felices, si nec hominum, nec 

deorum, nec rerum timore vexari, si despicere fortunam supervacua promittentem, levia minitantem, si 

volumus tranquille değere, et ipsis Diis de felicitate controversiam facere, anima in expeditio est 

habenda.” 
532

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.14: “assidua servitus, et ineluctabilis, et per diem ac noctem 

aequaliter premens, sine intervallo, sine commeatu.”  
533

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.15: “Sibi servire, gravissima servitus est, quam discutere 

facile est, si desieris multa te poscere, si desieris tibi referre mercedem, si ante oculos et naturam tuam 

posueris et aetatem, licet prima sit; ac tibi ipse dixeris: Quid insanio? quid anhelo? quid sudo? quid 

terram verso? quid forum viso? Nec multo opus est, nec diu. - Ad hoc proderit nobis inspicere rerum 

naturam: primo discedemus a sordidis, deinde animum ipsum, quo magno summoque opus est, 

seducemus a corpore.” 



83 
 

 Görüldüğü gibi, Seneca Naturales Quaestiones 3.P.7-15‟te insanları talihin 

sunduğu geçici dünyevî mutluluktan kurtarmaya çalıĢırken, onları kendi içlerindeki 

kalıcı mutluluğu keĢfetmeye, buna bağlı olarak tıpkı Naturales Quaestiones 1.P ve 

7.30.6‟da olduğu gibi, kutsalı tanıyarak insanlıklarını aĢmaya, baĢka deyiĢle, 

ruhlarını özgürleĢtirmeye çağırır; bu çağrıdaki özgürlük hedefinin gerçekleĢebilmesi 

için, Seneca, nesnelerin doğasını incelemeyi önerir. Bu öneri, Naturales 

Quaestiones‟in bütününe sinmiĢ olan, ahlakî ve ruhsal geliĢimi amaçlayan doğa 

araĢtırması anlayıĢının açık bir göstergesidir. 

 

 

3.2.2 Ölüm Korkusunu Yenmek 
 

 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟inde beliren ikinci ahlak ideali, Stoa 

felsefesindeki cesaret erdemine tezat teĢkil edecek ölçüde acıdan, yoksulluktan, 

sürgünden ve insanı etkileyen diğer unsurlardan korku duyma ( , formido ya 

da metus) eğiliminin doruğu kabul edilen
534

 ölüm korkusunu yenmektir. Stoa 

ahlakının temelinde yer alan ölüm korkusunu yenme fikri
535

 Seneca‟nın ahlak konulu 

eserlerinde sıkça karĢımıza çıkar, yine Naturales Quaestiones‟te talihin sunduğu 

lütufları küçümseme ideali gibi, insanın zihnî özgürlüğünün kaçınılmaz Ģartı olarak 

sunulur. Seneca‟ya göre, insan ancak bedeninin yok oluĢunu önemsemezse, baĢına 

felâket gelebileceğine ya da yaĢamının kısa süre içinde son bulacağına iliĢkin 

kaygısından kurtulabilir. BaĢka deyiĢle, “ölüm bir doğa yasasıdır…
536

 ve insan 

ölmeye yazgılıdır
537

” o halde kısa ya da uzun yaĢamak arasında bir fark yoktur,
538

 bu 

yüzden insan, yaĢam süresini uzatma telaĢına kapılmayıp ölüm korkusunu 

yendiğinde ruhunu taĢıyan bedenini değil, bizzat ruhunu önemsemiĢ ve onun 

Tanrı‟yla irtibatını mümkün kılmıĢ olur. 

                                                           
534

 E. V. Arnold, a.g.e., s.333. 
535

 Örneğin bkz. Epictetus, Diatribai 2.5.11-13; 3.13.14-15; 4.1.106; Cicero, De Finibus Bonorum et 

Malorum 2.59; 2.97; 3.61; 5.31; Tusculunae Disputationes 1.9.  
536

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.11: “Mors naturae lex est.” 
537

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.11: “Moriendum est.” 
538

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.9. 



84 
 

Seneca bilgelik için kaçınılmaz gördüğü ölüm korkusunu yenme idealini 

Naturales Quaestiones‟in iki kitabında, iki farklı doğa olayının yani yıldırım
539

 ve 

depremin
540

 oluĢumuna iliĢkin aktardığı farklı bilimsel açıklamaların özüne 

yerleĢtirir.
541

 Bu, Naturales Quaestiones‟te beliren doğayı ahlakî geliĢim için 

inceleme eğilimini yansıtan bir tavırdır, baĢka deyiĢle Seneca doğal bir olgudan 

ahlakî çıkarım elde eder, bunu da, yıldırımların doğal yapısını anlattığı 2.59‟da, 

eserin muhatabı olan Lucilius‟un dilinden açıkça ortaya koyar. Seneca, Lucilius‟un 

2.59.1‟deki “(yıldırımların doğasına iliĢkin bilimsel açıklamaları) öğrenmektense 

yıldırımlardan korkmamayı tercih ediyorum. Onların nasıl oluĢtuğunu baĢkalarına 

öğret. Ben, onların doğasına iliĢkin bilgilendirilmektense, onlardan duyduğum 

korkunun benden alınmasını istiyorum”
542

 çağrısına kulak verip “her iĢin, her 

konuĢmanın muhakkak bir yararı olmalı”
543

 der ve eserin bu bölümünde yıldırım ve 

buna bağlı olarak ölüm korkusunu dindiren bir teselli sunmaya giriĢir.  

Seneca‟nın burada dile getirdiği üzere, insan ancak doğayı inceleyip sırlarına 

vakıf olduktan sonra zihnini kötülüklerden arındırır ve güçlenir.
544

 Aynı mesaj, 

filozof tarafından, 1.P.5‟te de verilir, buna göre insanın kusursuz iyiliğe ulaĢabilmesi 

için kötülüğü ayakları altına alıp ezmesi yetmez, aynı zamanda doğanın doruğunu 

arzulayıp onun içindeki oyuğa varması gerekir, baĢka deyiĢle insan doğadaki 

kutsalları incelemek için doğmuĢtur,
545

 bu yüzden sadece kötülükleri yenmesi 

yetmez, aynı zamanda doğadaki kutsallığın farkına vararak baĢta ölüm korkusu 

olmak üzere, bedensel kaygılarını dindirmelidir. Buna bağlı olarak Lucilius‟un 

düĢündüğünün aksine, yıldırımın oluĢumuna iliĢkin bilimsel açıklamalar, kiĢideki 

yıldırım çarpmasıyla ölme korkusunu ortadan kaldıracak reçeteyi sunar. Seneca‟ya 

göre, reçete anlamını taĢıyan bu bilgilendirmeye, “doğadaki Ģeylerin her yönden bize 

                                                           
539

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.16-31; 47-53; 57. 
540

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.4.3-28.3. 
541

 A. Grilli, “Scienza e non scienza nelle N.Q. di Seneca”, Lingue tecniche del greco e del latino, 

Atti del Io Seminario Internazionale Sulla Letteratura Scientifica e Tecnica Greca e Latina, Ed. 

by S. Sconocchia, L. Toneatto, Trieste 1993, s.17-22. 
542

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.1: “Malo,… fulmina non timere, quam nosse. Itaque alios 

doce, quemadmodum fiant. Ego mihi metum illorum excuti volo, quam naturam indicari.” 
543

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.1: “Omnibus enim rebus, omnibusque sermonibus aliquid 

salutare miscendum est.” 
544

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.2. 
545

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.1-3. 



85 
 

doğru gelen darbelerinden kaçınalım diye değil”,
546

 aksine “onlara cesurca ve sebatla 

katlanabilelim diye”
547

 ihtiyacımız vardır. Nasıl ki Seneca, talihin (fortuna) gücünü 

yadsımayıp, aksine onu kabullenerek lütuflarını küçümsemeyi öneriyorsa,
548

 burada 

da insana, yaĢamını saran doğadaki her olayın onun için tehlike oluĢturabileceğini, 

bu yüzden her Ģeyden önce bu gerçeği kabullenmesi gerektiğini göstermeye çalıĢır, 

zira ona göre “biz insanlar yenilmez olabiliriz ama sarsılmaz olamayız.”
549

 Ġnsan 

elbette ki, kendisi dıĢındaki unsurlardan ötürü dengesini yitirecek ve sarsılacaktır, o 

halde onun yapması gereken Ģey, baĢına gelebilecek olaylardan en büyüğünü yani 

ölümü küçümseyerek her daim sarsılabilir olduğunu aklında tutmasıdır: 

 

 

“Küçümse ölümü, böylece ölüme götüren her Ģey de küçümsenmiĢ olacak, 

örneğin o savaĢlar, gemi enkazları, vahĢi hayvanların ağzı ve aniden yıkılan 

ağır çatılar. Zira bunlar ne yapabilir, bedeni ruhtan ayırmaktan baĢka? Hiçbir 

özen kaçamaz ölümden, hiçbir mutluluk bağıĢlayamaz, hiçbir güç alt edemez 

onu. 4. Talih eliyle her Ģey farklı bir ölçüyle pay edilir de, ölüm herkesi eĢit 

ölçüde çağırır. Tanrılar öfkeli de olsa, bağıĢlayıcı da, ölüm kaçınılmazdır. 

Cesaret doğmalı bu umutsuzluktan. Doğanın kaçmaya meyilli yarattığı en 

korkak hayvanlar bile, kaçıĢ imkânı kalmadığında, yine de yeltenir çelimsiz 

bedeniyle kaçmaya. Yoktur sıkıntıların atak kıldığı kiĢiden daha tehlikeli bir 

düĢman; nitekim cesaretten ziyade zorunluluktan doğar uzun süreli ve pek 

Ģiddetli eylem. 5. Veyahut büyük bir ruh ile umudunu kaybetmiĢ bir ruh eĢit 

derecede büyük bir iĢi baĢarır.”
550

 

 

Görüldüğü gibi, Seneca burada ölümün kaçınılmaz olduğu fikrinden ilkin 

umutsuzluk (desperatio) çıkarıyorsa da, daha sonra bu umutsuz durumu insanın 

kurtuluĢu olarak gösterip zaten ölünecekse, ölümle ilgili herhangi bir kaygı 

                                                           
546

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.2: “non ut effugiamus ictus rerum: undique enim tela in nos 

iaciuntur.” 
547

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.2: “sed ut fortiter constanterque patiamur.” 
548

 Örneğin bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.12; Epistulae Morales 8.3. 
549

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.2: “Invicti esse possumus, inconcussi non possumus.” 
550

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.3-4: “Contemne mortem; et omnia quae ad mortem ducunt, 

contemta sunt: sive illa bella sint, sive naufragia, seu morsus ferarum, seu ruinarum subito lapsu 

procidentium pondera. Numquid amplius facere possunt, quam ut corpus ab anima resolvant? Haec 

nulla diligentia evitat, nulla felicitas donat, nulla potentia evincit. 4. Alia varia sorte disponuntur: mors 

omnes aeque vocat. Iratis diis propitiisque moriendum est: animus ex ipsa desperatione sumatur. 

Ignavissima animalia, quae natura ad fugam genuit, ubi exitus non patet, tentatn fugam corpore 

imbelli. Nullus perniciosior hostis est, quam quem audacem angustiae faciunt: longeque violentius 

semper ex necessitate, quam ex virtute corruitur. 5. Maiora, aut certe paria, conatur animus magnus ac 

perditus.” 



86 
 

taĢınmaması gerektiği mesajını verir. AnlaĢılıyor ki, Seneca‟ya göre, bütün kaygılar, 

temelde ölüm korkusuna dayanmaktadır, ölüm korkusunu yenen insan, ruhunu diğer 

kaygılardan da temizlemiĢ olur, zira eninde sonunda bedensel yaĢamının sona 

ereceğini bilerek artık ölümden korkmayan insanın artık bedeniyle ilgili herhangi bir 

kaygısı ya da ihtirası olmayacaktır.  

“Hepimiz ölüme saklanıyoruz… Er ya da geç varacağımız yer aynı”
551

 diyen 

Seneca, doğanın gördüğümüz ve her yerde olduğunu bildiğimiz her insanı tek tek 

çağıracağını ve toprağa gömeceğini söyler. O halde, yukarıda da söylediğimiz gibi, 

ölümü geciktirmeye çalıĢmak yersizdir. Bu yüzden Seneca ölümünü geciktirmek için 

büyük çaba sarf edenin, dünyanın en korkak
552

 ve budala insanı olduğunu dile 

getirerek “Öldürülecekler içinde olup da, boynunu en son uzatacağı sırayı talep eden 

kiĢiyi küçümsemez misin?”
553

 diye sorar. Seneca‟nın bu yaklaĢımı, 1.P.4‟teki 

“KiĢinin (aynı) hastanede bulunup da, (diğerlerinden) daha sağlıklı olmasıyla nasıl 

tatmin olabildiğini anlayamıyorum”
554

 ifadesini akla getirir. Her iki ifadede de 

insanların kaderindeki eĢitliğe yani eninde sonunda ölme konusunda eĢit olduklarına 

vurgu vardır. Nitekim Seneca‟ya göre, ölüm cezasına çarptırılanlarla aynı sona sahip 

olmak, insanların en büyük tesellisi (maximum… solatium) olmalıdır.
555

 Bu 

durumda insanlar ölüme nasıl varırsa varsın, neticede ölümlülüğün nedeni de, 

insanların nasibi de birdir (eadem causa, sors eadem est).
556

  

Seneca bir yargıç ya da bir magistratus ölüm cezası verirse, karara ve cellada 

boyun eğilmesi gerektiğini söyleyerek insanın ölüme kendisinin ya da baĢkasının 

kararıyla gitmesi arasında bir fark olmadığını, ölümün her koĢulda aynı olduğunu 

ortaya koyar
557

 ve böylece insanı ölüme götürebilecek olan yolları da küçümsemiĢ 

olur. Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te ele aldığı, insanı ölüme götüren 

                                                           
551

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.5: “Omnes reservamur ad mortem… Eodem citius tardiusve 

veniendum est.” KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 24.20: “Ölmekteyiz her gün.” (cotidie morimur) 
552

 KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 24.18: “Kimse Cerberus‟tan korkacak kadar çocuksu değildir.” 

(Nemo tam puer est ut Cerberum timeat) 
553

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.6: “Nonne contemneres eum, qui inter perituros constitutus, 

beneficii loco peteret, ut ultimus cervicem praeberet?” 
554

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.4-5: “Non video quare sibi placeat, qui robustior est [in] 

valetudinario.” 
555

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.7. 
556

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.7. 
557

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.7. 



87 
 

küçümsenesi yollardan biri, Lucilius‟un korkusundan kurtulmak istediği yıldırım 

çarpmasıdır: 

 

 

“Yıldırımdan kaçınsan, yine de yaĢayabilecek misin? Olmadı, bir kılıcın, bir 

taĢın ya da bir hastalığın kurbanı olursun. Yıldırım tehlikelerin en ciddisi 

değil, sadece en gösteriĢli olanı. Ölümün kavranamayacak ölçüde hızlı geçse 

ve bir Ģey hissettirmese, ölümün kurban töreninde gerçekleĢse veyahut son 

nefesini verirken gereksiz biri değil de, büyük bir olayın iĢareti olsan, asla 

baĢına gelen senin için kötü sayılmaz. Yıldırım okuyla yansan asla baĢına 

gelen senin için kötü sayılmaz. Buna rağmen gök çatırdadığında 

korkuyorsun veyahut hava durduk yere kasvetlenince heyecanlanıyorsun ve 

ĢimĢek çakınca titriyorsun. Peki, niye? Yıldırım çarpmasıyla değil de, 

kederli bir ruhla ölmeyi daha Ģerefli mi sayıyorsun? Böyleyse, göğün 

tehditlerine daha cesurca meydan oku, dünyanın her yanı yanıp tutuĢuyorken 

bu kadar büyük bir kitlenin içinde kaybedecek hiçbir Ģeyinin olmadığını 

düĢün. Göklerin çökmesi ve fırtınalı rüzgârların çatıĢması hep seni 

hedefliyorsa, bulutların bir araya gelip çarpıĢması ve sonunda alevden bir 

kütlenin saçılması, hep senin yıkımın içinse, o vakit, yıkımının ne kadar 

pahalıya mal olduğunu düĢünebilirsin.”
558

 

 

 

Seneca‟nın, Naturales Quaestiones‟in ikinci kitabında, insanlardaki yıldırım 

çarpmasıyla ölme korkusunu bizzat ölüm gerçeğini hatırlatarak yenmeye çalıĢtığını 

görüyoruz. Seneca aynı yaklaĢımı insanlardaki deprem korkusunu dindirmeye 

çalıĢtığı 6.1.4-4; 29-30; 32‟de de sergiler, eserin bu bölümünde genel çerçevede ele 

aldığı yıldırım çarpmasıyla ölme korkusuna nazaran daha somut ve çarpıcı bir 

olaydan hareketlenerek yeni meydana gelmiĢ olan Campania depreminin insanlarda 

meydana getirdiği korkuyu dindirmeye çalıĢır. A. Geikie‟nin yorumuna göre, burası 

diğer bölümlere kıyasla filozofun, insanın ruhsal geliĢimine iliĢkin gözlemlerinin 

doruğunu oluĢturduğundan eserin belki de en değerli bölümüdür.
559

 Ancak bu 

                                                           
558

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.8-10: “Vives, si fulmen effugeris? Petet te gladius, petet 

lapis, petet febris. Non maximum ex periculis, sed speciosissimum fulmen est. Male scilicet erit actum 

tecum, si sensum mortis tuae celeritas infinita praevenerit, si mors tua procurabitur, si ne tunc quidem 

quum exspiras, supervacuus, sed alicuius magnae rei signum es. 9. Male scilicet tecum agitur, si cum 

fulmine conderis. Sed pavescis ad coeli fragorem, et ad inane nubilum trepidas, et quoties aliquid 

effulsit, expiras. Quid ergo? honestius iudicas deiectione animi perire quam fulmine? Eo itaque fortior 

adversus coeli minas surge, et quum mundus undique exarserit, cogita te nihil habere de tanta mole 

perdendum. 10. Quodsi tibi parari credis illam coeli confusionem, illam tempestatum discordiam, si 

propter te ingestae illisaeque nubes strepunt, si in tuum exitium tanta vis ignium excutitur: at tu solatii 

loco numera tanti esse mortem tuam!” 
559

 Being A Translation of the Quaestiones Naturales of Seneca, Tr. J. Clarke, with notes on the 

Treatise by A. Geikie, Macmillan And Co., Limited, London 1910, s.336. 



88 
 

bölümün içeriğine baktığımızda, buradaki ölüm korkusuna karĢı sunulan tesellinin, 

yukarıda da bildirdiğimiz gibi, Seneca‟nın yıldırım çarpmasıyla ölme korkusuna 

sunduğu teselliyi andırdığını görürüz, sadece filozofun hareket noktası farklıdır, 

ancak neticede vardığı yer yine “ölüme ölümlülüğün kendisinden daha büyük bir 

teselli olmadığı”
560

 fikridir. 

Seneca‟yı ahlak filozofu ve yaĢam rehberi kılan, ahlak konulu diğer 

eserlerinde olduğu gibi, Naturales Quaestiones‟te de insanın ahlakî geliĢimi için 

gerekli olan unsurlara dikkat çekmekle yetinmeyip, çözüm arayıĢına da giriĢmesidir; 

Seneca‟nın eser boyunca ortaya koyduğu teselli anlayıĢı da,
561

 bu çözüm arayıĢının 

bir göstergesidir. Bu minvalde, Seneca Naturales Quaestiones 6.1.3‟te deprem 

endiĢesi içinde olanlar için teselli aranması ve büyük korkunun def edilmesi 

gerektiğini söyleyerek teselliyi hedeflediğini belli eder, bunun için ilkin depremin 

diğer felaketlerden farkını ortaya koyar. Seneca‟ya göre, deprem diğer bütün 

felaketlerden farklıdır, deprem dıĢında “kendisinden kaçmanın mümkün olmadığı 

hiçbir felaket yoktur.”
562

 Örneğin, düĢmanlar kenti kuĢattığında surlardan kovulur, 

tüm heybetiyle duran kaleler büyük ordulara, çatılar da sağanak yağmura karĢı 

insanları korur, limanlar fırtınaya yakalanmıĢ insanların kurtarıcısıdır, yeraltındaki 

sığınaklar, dipteki inler yıldırımlara ve diğer korkutucu gök faaliyetlerine çaredir, 

salgın hastalık baĢ gösterdiğinde kenti terk etmek mümkündür.
563

 Hatta Seneca‟ya 

göre, öldürücü gök kentleri geçmiĢte kurutmuĢsa da tümüyle ortadan kaldırmamıĢtır, 

oysa deprem kendisinden kaçmanın mümkün olmadığı, kitleleri vuran açgözlü bir 

felakettir ve sadece evleri, aileleri, tek tek kentleri yutmaz, kavimleri tümüyle 

ortadan kaldırır ve bölgeleri yıkıp geçer, öyle ki deprem sonunda toprak en soylu 

kentlerin bile üstünü, geride hiç iz bırakmayacak ölçüde kapatır
564

 ve insana dünyada 

kendisini güven içinde hissedebileceği bir yer olmadığını hatırlatır, nitekim dünyanın 

kendisi sallandığından ve en sağlam kara parçaları bile kayıp gittiğinden, insan 

kendisini burada yeteri kadar güvende hissetmemelidir. Sabit yörüngesinde duran, 

                                                           
560

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.5: “Nullum est maius solatium mortis, quam ipsa mortalitas.” 
561

 Seneca, Türkçesi “teselli, avuntu, huzur” olan solatium terimini Naturales Quaestiones‟te 

özellikle de, burada üzerinde durduğumuz yıldırım ve depreme dayalı ölüm korkusunu dindirmeye 

çalıĢırken kullanır. Örneğin bkz. 2.35.1; 2.59.8; 2.59.12; 3.27.12; 6.1.4; 6.1.6; 6.2.1; 6.2.6; 6.2.9.  
562

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.6: “Nullum malum sine effugio est.” 
563

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.5-6. 
564

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.7. 



89 
 

asla baĢka bir güçle hareket ettirilemeyecek olan ve bünyesindeki tüm ağırlığı taĢıyan 

yeryüzünün bir bölgesinin sallanması durumunda, insanların zihninde, yeryüzünün 

durağan karakterinden ötürü dinmiĢ olan tüm korkular canlanır ve bedenler 

kaçabilecek bir sığınak bulamaz,
565

 böyle bir durumda korku, Seneca‟ya göre, 

yeryüzünün dibinden, tam kaynağından doğar, o halde insanların depremden 

kaçmaya çalıĢması yersizdir. Seneca burada binaların gıcırdayıp yıkılma emaresi 

gösterdiğinde endiĢeye kapılan bedenlerin ocak tanrılarını geride bırakıp aceleyle 

dıĢarı çıkmalarını
566

 eleĢtirerek insanların depremden kaçabilecekleri güvenli bir 

yerin olmadığını dile getirir, zira, sık vurguladığı gibi, “yıkımları tetikleyen 

yerkürenin kendisidir.”
567

 

Peki, teselli (solatium) bunun neresinde? Seneca‟ya göre, deprem 

korkusunun tesellisi, depremin yukarıda bahsettiğimiz kaçınılmazlığında 

(inevitabile) ve herkes için tehlike (publice noxium) arz etmesindedir. Seneca 

talihin ve yıldırımla ölme gerçeğinin reddedilmemesi ve ikisinin de küçümsenmesi 

gerektiğini dile getirirken sergilediği tavrı, deprem gerçeğini kabullenirken de 

sergiler. Genel olarak insanın baĢına gelen kötü bir olayın, doğadaki bütünlüğün ve 

düzenin bir parçası olmasından ötürü, aslında kötü olmadığını sadece felsefenin 

tezgâhından geçmemiĢ bir zihin tarafından kötü olarak yorumlandığını düĢünen ve 

ölüm korkusunu da bizzat ölüm gerçeğiyle yüzleĢerek yenmeye çalıĢan Seneca için 

deprem korkusuna sunulabilecek teselli de, insanın Stoa felsefesindeki çileci duyuĢa 

uygun olarak evrensel ve kutsal bütündeki yerini göz önünde tutup deprem 

olgusunun doğal yapısını kabullenmesidir. BaĢka deyiĢle Seneca, insana, “ölümü 

küçümse”
568

 diyerek ölüme götüren yollardan olan depremi küçümsemeyi ve 

kabullenmeyi nasihat eder. 

Seneca metnin devamında, 2.59.4‟teki “ölüm herkesi eĢit Ģekilde çağırır” 

mesajına uygun olarak depremle evlerinin altında dibe çökmelerinden ve yaĢayanlar 

içinden diri diri alınmalarından korkan insanların korkusunun yersizliğine dikkat 

çeker, zira ona göre, “herkesin kaderi aynı Ģekilde sonlanmasa da… Herkes en 

                                                           
565

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.4. 
566

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.3-5. 
567

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.5: “orbis ipse ruinas agitet” 
568

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.3: “contemne mortem” 



90 
 

nihayetinde ölüme varma konusunda eĢittir.”
569

 Böylece Seneca 2.59.4‟teki 

“umutsuzluktan cesaret çıksın” düsturuna uygun olarak nasılsa ölecek olan insanın 

baĢına tek bir taĢ da düĢse, koca bir dağ da, bunu önemsememesi gerektiğini dile 

getirir; ona göre, insanın ev yıkıntısı içinde son nefesini vermesi kafasının tüm 

dünyanın altında kalmasıyla aynı değerdedir veyahut gün ıĢığında, açıklıkta ya da 

yarılan yeryüzünün dipsiz oyuğunda canını teslim etse, tek baĢına ya da kendisiyle 

birlikte göçük altında kalmıĢ insanlarla ölse fark etmez. Seneca‟ya göre, “ölümün 

etrafında ne kadar yaygara koptuğunun bir önemi yoktur, ölüm her yerde aynı 

ağırlıktadır.”
570

 Neticede Seneca “ölüme ölümlülüğün kendisinden daha büyük bir 

teselli olamaz”
571

 diyerek ölümün her yere yayılmıĢken, bizi her yönden 

sarmalamıĢken ve doğada insanlığı yıkıma sürükleyecek bir sürü unsur varken yerin 

sarsılmasından veyahut tepelerin birden çökmesinden ve suların aniden 

bastırmasından korkmaktan daha büyük bir ahmaklık olmayacağını düĢünür.
572

 

Seneca‟ya göre, yaĢamdaki tuzaklar ya da hastalıklar, düĢman kılıçları, paldır küldür 

yıkılan yapılar, bizzat çöken toprağın kendisi, kentleri ve tarlaları kasıp kavuran 

engin ateĢin gücü hep öldürmek için saldırır.
573

 Ġnsan birinden kaçsa, diğerine 

yakalanır. O halde sıradan bir ölümden daha büyük bir kötülük barındırıyormuĢ gibi 

görünse de, yine de bu tarz tehlikeler karĢısında paniğe kapılmamak gerekir aksine 

yaĢamdan ayrılmak ve son nefesimizi vermek kaçınılmaz olduğundan daha etkili bir 

Ģekilde ölüyor olmak bizi mutlu bile edebilir.
574

 Seneca için bir an, bir yerde 

öleceğimiz kesin olduğuna göre, biz öldükten sonra insanların toprağı üzerimize 

atmasıyla, toprağın üzerimize çökmesi arasında bir fark yoktur.
575

 Fazladan, yeryüzü 

parçalanabilir, bir deprem felâketine bağlı olarak Ģiddetle yarılabilir ve bizi dipsiz bir 

                                                           
569

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.7: “non omne fatum ad eundem terminum veniat… quod 

quum ad exitum ventum est, omnes in aequo sumus.” 
570

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.9: “Nihil interest mea, quantus circa mortem meam tumultus 

sit: ipsa ubique tantundem est.” 
571

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.5: “Nullum est maius solatium mortis, quam ipsa mortalitas.”  
572

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.5-6. 
573

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.5. Seneca‟nın Naturales Quaestiones 2.59.8‟de de 

buradakine benzer Ģekilde petere fiilini tercih edilesi bir ölüm Ģeklinin olmadığını belirtirken kullanır 

ve yıldırımdan kaçanı baĢka bir ölümün (örneğin kılıçla, taĢla ya da hastalıkla) bulacağını söyler. 

Eserin bu bölümünde de aynı mantık geçerlidir. Yıldırım gibi depremden de kaçınmamak gerekir, zira 

ölüm herbir yanı kuĢatmıĢtır. 
574

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.6. 
575

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.7. 



91 
 

kuyuya düĢürebilir.
576

 Ancak Seneca, “Ölüm yüzeyde daha mı hafif?” diye sorarak, 

toprağın yüzeyinde ya da altında gerçekleĢsin, her ölümün, en nihayetinde aynı 

olduğunu tekrarlamıĢ olur. Filozofa göre, nesnelerin doğası bizim bilinmeyen bir 

yerde uzanmamızı istediği vakit, hele ki üzerimize kendisinden bir parça yığacaksa, 

Ģikâyet etmemeliyiz.
577

 Seneca, bu noktada bir doğa felâketiyle yaĢamını yitirmekten 

korkan zihinleri silkeleyip kendine getirmek istercesine, Ģair Vagellius‟tan Ģu alıntıyı 

yapar: “Ġlla düĢülecekse, gökten düĢmüĢ olmayı tercih ederdim.”
578

  

Seneca “O halde kendisinden kaçılamaz ve öngörülemez olan bu felakete 

cesurca göğüs gerelim.”
579

 diyerek her an her yerde olabilecek olan depreme karĢı, 

tıpkı yıldırıma karĢı olduğu gibi, metaneti ön plana alır; zira bilir ki, “Her Ģey aynı 

yasanın hükmü altındadır. Doğanın hareketsiz kıldığı hiçbir yer yoktur.”
580

  

Seneca‟ya göre, talih, yeryüzündeki bölgelerin geleceğini istediği gibi 

biçimlendirir, sadece ölümlü insanlar değil, kentler, bölgeler, sahiller ve açık denizler 

de kaderin kölesidir (servitutem fati). O halde evrensel doğanın küçük bir parçasını 

oluĢturan insanın, haddini aĢarak talihin iĢine karıĢması, baĢka deyiĢle kadere köle 

olmayı reddedip, onu aĢabileceğini düĢünmesi yersizdir,
581

 zira doğada hiçbir Ģey 

hareketsiz kalmayacağı gibi, insanın esenliği de muhakkak son bulacaktır. Ġronik bir 

biçimde insana, yaĢadığı yeryüzünde sonsuz huzurun (quies aeterna) olmadığını
582

 

hatırlatarak huzur vermeye çalıĢan Seneca, metnin bu bölümünde ısrarla “çarenin 

olmadığı bir durumda baĢ gösteren korkunun budalaca olduğunu”
583

 vurgular. 

Buradaki yaklaĢımı Naturales Quaestiones 3.27.12‟de bahsedilen, insanlığın baĢına 

gelecek olan büyük felaket sonunda dağların tepelerinde kalmıĢ bir avuç insanın artık 

kaybedecek bir Ģeyleri olmadığından, daha fazla kederlenememeleri durumuna 

benzetebiliriz. Buna karĢılık T. G. Rosenmeyer‟in de bildirdiği gibi, Seneca‟nın 

depremleri “kaçınılmaz ve her yerde gerçekleĢebilir” kılarken, onlara, evrensel sel 

                                                           
576

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.7. 
577

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.7. 
578

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.8: “Si cadendum est, mihi coelo cecidisse velim.” 
579

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.9: “Proinde magnum sumamus animum adversus istam 

cladem, quae nec evitari, nec provideri potest.” 
580

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.10: “Omnes sub eodem iacent lege. Nihil ita, ut immobile 

esset, natura concepit.” 
581

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.1.12. 
582

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.1. 
583

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.1: “sine remedio timor stultus est.” 



92 
 

felâketinin aksine, yıkıcı bir kutsallık atfettiğini de düĢünmemeliyiz. Yazara göre, 

Seneca Naturales Quaestiones 6.1‟de ölümün evrensel yasa (lex) ve kaderden 

(fatum) ötürü kaçınılmaz olduğunu söylüyorsa da, sıra depremlerin oluĢumuna 

iliĢkin bilimsel açıklama yapmaya geldiğinde, onları kutsal bir tasarımın parçaları 

olarak değil, aksine dünyadaki doğal bileĢenlerin neden olduğu rastlantısal olgular 

olarak değerlendirir.
584

 O halde buradaki, depremin ve ölümün kaçınılmazlığına 

iliĢkin çizilen karamsar tablo, doğanın acımasız yıkıcılığını değil, yıkacağı yerleri 

kendisindeki doğal yasalara uygun bir biçimde seçen yönetici iradesini gösterir. 

BaĢka deyiĢle, doğa kendisindeki düzeni yasalarına göre iĢletirken, insan da, bu 

yasalara ve düzene uymak zorundadır. Depremler de doğadaki düzenin bir parçası 

olduğuna göre, insanın depremden kaçınması ya da onun korkusuyla zihnini yorması, 

yine insanın aslında örnek almasının gerektiği doğanın herhangi bir parçasından 

kaçınması ve korkması gibidir. Seneca Naturales Quaestiones‟in bu bölümünde, 

insanlarda adeta bir tevekkül görmek ister. Burada beliren ideal insan tipi, doğanın 

kendisine biçtiği rolü kabullenir, çünkü onun kendisine asla zarar vermek 

istemeyeceğini düĢünür. Bu yüzden insan, aklıyla kutsal doğayı bilmeye ve anlamaya 

çalıĢmalı, onun bir parçası karĢısında kaygılanmamalıdır. Nitekim bilgelerden 

korkuyu söküp atan da bu akıldır (ratio terrorem prudentibus excutit),
585

 dahası 

doğa yasalarının nasıl iĢlediğini bilmeyen kiĢiler de, yukarıda bahsettiğimiz, büyük 

çaresizlikten bir güven duygusu edinebilir (imperitis fit manga ex desperatione 

securitas).
586

 AnlaĢılıyor ki, doğanın belli yasalara ve düzene göre hareket ettiğini 

bilen bir bilge henüz felâket gerçekleĢmeden, kendi aklıyla, herhangi bir doğa 

olayından korkmaması gerektiğini anlar. Yok, kiĢi doğanın nasıl hareket ettiğini 

bilmiyorsa, doğa önünde ne kadar çaresiz olduğunu, ancak, baĢına gelen doğa 

felâketi sonrasında yani kaybedecek bir Ģeyi kalmadığında anlayacaktır.  

Seneca‟nın buradaki yaklaĢımını irdeleyen G. Williams, filozofun Epicurusçu 

Lucretius ile aynı ideal bilgeyi betimlediğini söyler;
587

 yazara göre, Lucretius‟un De 

Rerum Natura 6.67‟de kör akıldan (caeca ratione) 6.80‟de en hakikî akla geçen 

                                                           
584

 T. G. Rosenmeyer, “Seneca and Nature”, Arethusa 33, 2000, s.116. 
585

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.1. 
586

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.1. 
587

 G. Williams, “Greco-Roman Seismology and Seneca on Earthquakes in „Natural Questions 6‟”, 

The Journal of Roman Studies, Vol. 96, 2006, s.125. 



93 
 

(ratio verissima) ideal bilgesi ile Seneca‟nın, buradaki, “hiçbir Ģeyden korkmamak 

için, herbir Ģeyin korkulası olduğunu düĢünen” ve teselliyi (solatium) aklıyla (ratio) 

bulup kendini güvende hissederek (securus) zihnini tümüyle korku duygusundan 

(terror) arındıran ideal bilgesi aynıdır.
588

 O halde Seneca‟nın doğa felâketlerine 

cesaretle göğüs geren ideal bilgesi, insan yaĢamının çok basit bir Ģey olduğunu 

(pusilla res est hominis anima)
589

 ve ölümün insandan çok az Ģey yani sadece 

yaĢamını istediğini (quod a nobis petit, minimum est)
590

 bilir. Yine Seneca‟nın 

ideal bilgesi, ne kadar zayıf (corpuscula… imbecilla), ne kadar dinginlikten yoksun 

(fluida) ve çok çaba gerektirmeden mahvedilebilir (non magna molitione 

perdenda) bedenlere sahip olduğunu bilir ve Ģöyle der: “Yıldırımlardan, yeryüzünün 

hareketinden ve yarılmasından korkan kiĢi kendisine fazla değer veriyor 

olmalıdır!”
591

  

Seneca deprem felâketinden hareketle, hiçbir felâketin Tanrı tarafından 

gönderilmediğini, bu yüzden ne göğün ne de yerin Tanrı‟nın gazabına uğradığını 

söyler.
592

 Ona göre, herbir felâketin kendi fizikî nedeni vardır, hiçbiri tanrısal 

buyruktan kaynaklanmaz.
593

 Bu yaklaĢım, yine Seneca‟nın Naturales Quaestiones 

2.38.3‟teki “nedenlerin nedeni” (causa causarum) olan ve 2.42.2‟deki “yıldırım 

okuyla insanları cezalandırmayan” Tanrı betimlemelerini anımsatır. Ancak Seneca 

eserin bu bölümünde (6.3) bu konu üzerinde detaylı bir Ģekilde durmadan insanın 

doğa olaylarına iliĢkin korkusunun, onları bilmemesinden kaynaklandığını 

söyleyerek tıpkı yıldırımla ölme korkusunu dindirirken olduğu gibi, herkesi doğayı 

bilmeye çağırır. Ona göre, hakikatin bilgisinden uzak olan bizler için (nobis… 

ignorantibus verum) her Ģey korkutucudur, dahası nadir meydana gelen doğa 

olayları da korkuyu azdırır (metum… auget). Bildiğimiz Ģeyler bizi daha az yaralar 

(levius accidunt familiaria) ve alıĢkın olmadığımız Ģeyin korkusu daha büyük olur 

(ex insolito formido est maior).
594

  

                                                           
588

 G. Williams, A.e. 
589

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.3. 
590

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.2. 
591

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.2.3: “Magni se aestimat, qui fulmina et motus terrarum 

hiatusque formidat.” 
592

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.1. 
593

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.1. 
594

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.2. 



94 
 

Seneca gerçekte yeni olmayıp, sadece bilmediğimiz için bize yeni gibi gelen 

bazı doğa olaylarının korkulası olmadığına vurgu yaparken GüneĢ tutulması ya da 

Ay kararması söz konusu olduğunda insanlarda oluĢan korkuyu örnek gösterir. 

Ġçyüzünü bilmediğimiz doğa olaylarından korkuyorsak, daha fazla korkmamak için 

onları bilmemiz gerekir.
595

 Seneca‟ya göre ürküntü verici doğal felâketlerin 

nedenlerini incelemek (causas inquirere) ve tüm zihnimizi bu amaca yöneltmek 

(toto in hoc iutentum animo) yararımıza olur.
596

 Seneca‟nın, buradaki, doğa 

olaylarının ve felâketlerinin nedenlerini incelemeye çağrısı, 6.4.3‟ten itibaren 

yapacağı bilimsel açıklamanın da ön hazırlığını oluĢturur. Seneca bu minvalde Ģöyle 

der:  

 

 

“Nedir yeryüzünü dibinden sallayan? Nedir ondan daha güçlü olan? Nasıl bir 

güçle böyle bir yapıyı hareket ettirebiliyor? Yeryüzünün neden kimi zaman 

titreyerek, kimi zaman yumuĢayarak çöktüğünü ve sonra yine parçalara 

ayrılıp yarıklar oluĢturduğunu veyahut neden bazı durumlarda yıkım süreci 

uzun sürerken bazı durumlarda bir kerede yani kısa sürede gerçekleĢtiğini 

inceleyelim.”
597

 

 

 

Seneca burada okuyucuyu doğayı incelemeye çağırdıktan sonra inceleme 

sonundaki ödülün ne olacağını soran Lucilius‟a doğayı bilmekten daha büyük ödül 

olmadığını (nullum maius est, nosse naturam) söyleyerek
598

 bilimsel açıklamaya 

geçer. Bu bilimsel açıklamadan sonra, Seneca, adeta doğayı bilmenin ne kadar büyük 

bir ödül olduğunu göstermek istercesine yeniden Lucilius‟u deprem korkusundan 

arındırmaya çalıĢır. Bunun için evvela Naturales Quaestiones 6.29.1‟de Ģehirler 

çökerken, kitleler harap olurken ve yeryüzü sallanırken zihinlerin üzüntü ile korku 

arasında kaybolmuĢ bir Ģekilde dolaĢmasının ĢaĢırtıcı olmadığını söyleyerek büyük 

felâketlerin ortasında sersemlememenin zor olduğunu (non est facile, inter magna 

mala non desipere) dile getirir. Seneca‟ya göre, en sakin zihinler (lenissima fere 

                                                           
595

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.3. non est tanti scire, ne timeas.” 
596

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.3. 
597

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.4.1: “Quaeramus ergo, quid sit quod terram ab infimo moveat, 

quod tanti molem ponderis impellat, quid sit illa valentius, quid tantum onus vi sua labefactet: 

curmodo tremat, modo laxata subsidat, nunc in partes divisa discedat: et alias intervallum ruinae suae 

diu servet, alias cito comprimat…” 
598

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.4.2. 



95 
 

ingenia) bile kendilerini kaybedecek ölçüde korkuya (formidinis) kapılabilir. Bu 

durum Naturales Quaestiones 6.29.2‟de Ģu Ģekilde açımlanır: 

 

 

“Gerçekten de hiç kimse sağlığını yitirmeden korkuyla dolup taĢmaz, korkan 

biri çıldırmıĢ birine benzer. Korku kimilerini bir kerede kendine getirir, 

kimilerini ise Ģiddetle sarsar ve çılgına çevirir. Bu da savaĢ zamanında 

insanların deliye dönmesinin nedenidir.”
599

 

 

 

 

AnlaĢılıyor ki, Seneca insanların felâket öncesindeki kaygısını eleĢtirirken, 

yine onların felâket esnasında paniğe kapılmasını doğal karĢılar ve 6.4.3‟e kadar 

süren, depremle ilgili bilimsel açıklamalardan önceki ahlakî öğütlerine geri döner ve 

kiĢiyi daha bilgiliden ziyade (quam doctiores) zihnen daha güçlü kılan (nostra 

fortiores) teskine baĢlayacağını söylese de,
600

 ardından biri olmadan diğerinin de 

olmayacağını (alterum sine altero non fit)
601

 ekler, zira ona göre, zihin ancak doğru 

ilimlerle ve doğaya dönük tefekkürle (a bonis artibus… contemplatione naturae) 

sağlamlaĢır. Seneca eserin bu bölümünde doğa bilgisi ile ahlakı bir kez daha iç içe 

geçirerek okuyucuyu teskin etmeye baĢlar:  

 

 

“Niçin korkacakmıĢım bir insandan ya da bir vahĢi hayvandan, niçin 

korkacakmıĢım bir oktan ya da mızraktan? Çok daha büyük tehlikeler 

bekliyor beni. Yıldırımlara, depremlere ve doğanın büyük silahlarına 

katlanmak zorunda kalacağım. Ölüme büyük bir cesaretle meydan okunmalı. 

O bize büyük ve görkemli bir darbeyle de saldırabilir, günlük ve sıradan bir 

son noktayla da. Ölümün ne kadar tehdit edici bir Ģekilde yaklaĢtığının ve 

ölçüsünün bir önemi yok, zira onun bizden istediği, çok küçük bir Ģey.”
602

 

 

 

                                                           
599

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.29.2: “Nemo quidem sine aliqua iactura sanitatis expavit; 

similisque furenti, quisquis timet: sed alios cito timor sibi reddit, alios vehementius perturbat, et in 

dementiam transfert. Inde inter bella erravere lymphatici: nec usquam plura exempla vaticinantium 

invenies, quam ubi formido mentes religione mixta percussit.” 
600

 Seneca‟nın buradaki söylemi yine Naturales Quaestiones 2.59.1‟de Lucilius‟un ölüm korkusunu 

nasıl yeneceğine iliĢkin filozoftan bilgi talep ediĢini andırır. 
601

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.1. 
602

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.2: “Ingenti itaque animo mors provocanda est, sive nos aequo 

vastoque impetu aggreditur, sive quotidiano et vulgari exitu: nihil refert, quam minax veniat, 

quantumque sit, quod in nos trahat: quod a nobis petit, minimum est.” 



96 
 

 

Seneca burada yaĢamı açıkça küçümser. Zira ona göre, yaĢam bizden 

yaĢlılıkla, kulaktaki hafif bir ağrıyla, bedendeki temiz sıvı dengesinin bozulmasıyla, 

midenin hazmedemediği yiyecekle ya da hafif bir ayak incinmesiyle bile alınabilir.
603

 

O halde asıl mesele insanın, canına düĢkün olması değil, yaĢamı 

küçümseyebilmesidir. Bu noktada Seneca‟nın ideal bilgesi yeniden belirir, bu bilge, 

yaĢamı küçümseyerek (qui contemserit), tüm rüzgârlar kendisini coĢtururken ve 

dünyanın deviniminden kaynaklanan gelgit koca okyanusu karaların üzerine boca 

ederken, denizin bütün çılgınlığını serinkanlılıkla seyreder.
604

 Bu serinkanlı bilge, 

gök her Ģeyi yok ederken, onun gürültülü, acımasız ve korku verici yüzüne yani 

parçalanan ve esneyen yeryüzüne dik dik bakar.
605

 Ölüler diyarının krallığı görünse 

de, uçurumun kenarında durur, yüreğinde en ufak korku duymadan ve belki de 

düĢmeye yazgılı olduğu boĢluğa kendisini bırakır.
606

 Zira Seneca‟ya göre, bu 

serinkanlı bilge için insanların ölümüne neden olan Ģeylerin ne kadar büyük 

olduğunun bir önemi yoktur ve ölümün kendisi büyük bir mesele değildir (ipsum 

perire non est magnum).
607

 Böylece Seneca gerek yıldırım gerekse deprem 

bahsindeki “ölümü küçümse” düsturunun özünü ortaya koymuĢ olur, ona göre 

yaĢamın kendisi gibi, yaĢama son veren ölümün de bir değeri yoktur, bu yüzden onun 

gözünde değersiz bir yaĢamı sonlandırdığı için ölüm de değersizdir, dahası bu 

yüzden değersiz bir ölüme sebep olan herhangi bir doğa olayından korkmak da 

gereksizdir. O halde ölüme olduğu kadar ölüm korkusuna karĢı da kuvvetli bir 

teskine ihtiyaç vardır: 

 

 

“Cesaretle git, mutlulukla git!… Soru sorma, korku duyma ve tehlikeli 

sularda gezindiğini anlayınca geri adım atma. Seni doğuran doğa senin için 

oldukça iyi ve güvenli bir yer ayırmıĢ durumda.”
608

 

                                                           
603

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.3. 
604

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.3 
605

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.4. 
606

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.4: “Illa licet inferorum regna retegantur, stabit super illam 

voraginem intrepidus: et fortasse quo debet cadere desiliet.” 
607

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.4 
608

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.6: “Vade fortiter, Vade feliciter! Nihil dubitaveris reddere. 

Non de re, sed de tempore est quaestio. Facis quod quandoque faciendum est. Nec rogaveris, nec 

timueris, nec te velut in aliquod malum exiturum tuleris retro. Rerum natura te, quae genuit, exspectat, 

et locus melior ac tutior.” 



97 
 

 

 

Seneca‟ya göre doğanın insana ayırdığı yerde deprem, bulutlu gökyüzünün 

gürültüsüyle hareketlenen rüzgârlar, bölgeleri ve kentleri yakan ateĢler, bütün 

donanmaları yok eden kazalar ve düĢman sancaklarıyla dizilen ordular yoktur. 

Binlerce asker birbirini yok edecek ölçüde çılgınlık göstermez orada, ne salgınlar 

vardır ne yok olan kavimlerin toplu defini için düzenlenmiĢ odun yığını.
609

 Seneca 

“ölüm önemsizse niçin korkuyoruz?”
610

 sorusunu sorarak adeta bu ideal mekânı 

muĢtulamıĢ olur, burası tüm kaygıların yitip gittiği ölüm sonrasından baĢka bir yer 

değildir, bu yüzden onun için “bu ağırlığın, sonsuza dek bizi korkutmasındansa 

üzerimize çökmesi daha iyidir.”
611

 BaĢka bir eserinde “Ġyi ölmeyi bilmeyen insan 

kötü yaĢar”
612

 diyen Seneca için değil ölümden korkmak, bilhassa onu küçümseyerek 

ona her daim hazır olmak gerekir, zira yukarıda da bahsettiğimiz gibi, ölüm değersiz 

bir bedensel yaĢamın ve onun acılarının son bulması
613

 yani bilgenin kurtuluĢudur.
614

 

Seneca insan yaĢamının değersizliğine yaptığı vurguyu sürdürerek Naturales 

Quaestiones 6.32.8‟de yeryüzünün insandan önce yok olması ve sallantıya sebep 

olan doğal güçlerin de sallanması durumunda, insanın kendi ölümünden korkmasının 

manasız bulduğunu söyler.
615

 Nitekim Deniz Helice ile Buris kentlerini bile tümüyle 

yuttuğuna göre, insanın kendi naçizane bedeniyle ilgili kaygıya kapılması doğru 

olmaz.
616

 Seneca metnin devamında gemilerin, tarihî kayıtlardan bildiğimiz üzere, iki 

kentin üzerinden geçtiğini bildirerek daha kaç Ģehrin baĢka toprakların altında 

kaldığını ve ne kadar insanın bir toprak ya da deniz tarafından kuĢatıldığını 

bilmediğimizi söyler.
617

 Filozofa göre, tarih büyük yıkımları kaydetmiĢken, bugünün 

insanlarının kendi bedenleriyle ilgili kaygıları yersizdir. Ardından “her Ģeyin sonlu 

                                                           
609

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.7. 
610

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.7. 
611

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.7: “Grave est: potius semel incidat, quam semper 

impendeat.” 
612

 Seneca, De Tranquilitate Animi 11.4: “Male vivet quisquis nesciet bene mori.” 
613

 Seneca, Ad Marciam Consolatio 19.5: “Ölüm tüm acıların çözümü ve sonudur.” (Mors dolorum 

omnium exsolutio est et finis) 
614

 KarĢ. Seneca, Epistulae Morales 24.18: “Ölüm bizi hem tümüyle ortadan kaldırır, hem de 

kurtarır.” (Mors nos aut consumit aut exuit) 
615

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.8. 
616

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.8.  
617

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.8. 



98 
 

olduğunu bilirken, kendi son nefesimden mi korkayım?”
618

 diye soran Seneca, 

yazının muhatabı olan Lucilius‟a ölüm korkusuna karĢı elinden geldiğince cesaretini 

toplamasını önerir ve hem bu bölümü hem de deprem konusunu iĢlediği 6. kitabı Ģu 

sözlerle sonlandırır:  

 

 

“Kısa yaĢam ile uzun yaĢam arasında bir fark olmadığını kavrarsan, bütün 

bunları (deprem ve yıldırım gibi felâketleri) sakin bir gözle görmeye 

baĢlarsın. Saatleri yitiriyoruz. DüĢün günlerin, düĢün ayların, düĢün yılların, 

bütün bunların bir Ģekilde yitirileceğini. Soruyorum sana, onlara eriĢsem ne 

fark eder? Zaman akıp gidiyor ve ardında kendisini en fazla isteyenleri 

bırakıyor. Ne olacak olan, ne de olmuĢ olan benim elimde. Kaçmakta olan 

zamanın üzerinde bulunuyorum ve bu yüzden itidâlin önemi çok büyük. „60 

yaĢa sahibim‟ diyen birine, Laelius‟un, o bilgili adamın cevabı pek hoĢtu: 

„Hani artık sahip olmadığın Ģu 60 yaĢtan mı bahsediyorsun?‟… Biz 

yakalanması zor yaĢamımızın ucunu tutmaya çalıĢmakla ve artık 

kaybettiğimiz yılları kendimizde saymakla yanılıyoruz. Bunu zihnimizden 

tümüyle atalım. ġunu sürekli kendimize tekrarlayalım: Eninde sonunda 

öleceğiz. Ne zaman? Seninki ne zaman? Ölüm doğanın yasası, ölümlülerin 

görevi ve ödediği bedel, dahası tüm kötülüklerin çaresidir. ġimdi ondan 

korkan bir gün onu arzular. Unut her Ģeyi Lucilius ve zihnini sadece bir Ģey 

üzerinde, ölümün adından korkmamaya yoğunlaĢtır! Uzun süre düĢündükten 

sonra ölüm, sanki pek bildik biri gibi oluverir; zamanı gelince gidip onunla 

buluĢabilirsin bile.”
619

 

 
 
 
 
 
 

                                                           
618

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.9: “immo quum sciam omnia esse finita? Ego ultimum 

suspirium timeam?” 
619

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.32.9-10: “Quae omnia feres constanter, si cogitaveris nihil 

interesse inter exiguum tempus et longum. 10. Horae sunt quas perdimus. Puta dies esse, puta menses, 

puta annos: perdimus illos, nempe perituros. Quid, oro te, refert, num perveniam ad illos? Fluit 

tempus, et avidissimos sui deserit. Nec quod futurum est meum est, nec quod fuit. In puncto fugientis 

temporis pendeo: et magni est, modicum fuisse. Eleganter Laelius ille sapiens dicenticuidam, 

Sexaginta annos habeo: 11. Hos, inquit, dicis sexaginta, quos non habes. Ne ex hoc quidem 

intelligimus incomprehensibilis vitae conditionem et sortem temporis semper alieni, quod annos 

annumeramus amissos? Hoc affigamus animo, hoc nobis subinde dicamus: Moriendum est. Quando? 

quid tua? Mors naturae lex est, mors tributum officiumque mortalium, malorumque omnium 

remedium est. Optabit illam, quisquis timet. Omnibus omissis, hoc unum, Lucili, meditare, ne mortis 

nomen reformides: effice illam tibi cogitatione multa familiarem: ut, si ita tulerit, possis illi et obviam 

exire.” Bkz. W. S. Watt, “Notes on Seneca, Epistvlae and Natvrales Qvaestiones”, The Classical 

Quarterly, New Series, Vol.44, No:1 (1994), Cambridge University Press, s.197. 



99 
 

3.3 Naturales Quaestiones‟te KiĢileĢtirilen Ahlakî Kusurlar 
 
 

3.3.1 Sapkınlık (Obscoenitas) 
 

 

 

Seneca Naturales Quaestiones‟in birinci kitabında gökyüzünde meydana 

gelen göktaĢı,
620

 hale,
621

 gökkuĢağı,
622

 yalancı güneĢ
623

 baĢta olmak üzere, GüneĢ 

ıĢığının farklı yansımalarından oluĢan birtakım doğa olaylarının oluĢum nedenlerini 

inceleyip doğanın nesneleri yansıtma gücünden bahsettikten sonra 16.1‟de, metnin 

muhatabı olan Lucilius‟un, Ģehvetin arzuyu coĢturmak adına hiçbir fırsatı 

kaçırmadığını ve çılgınlığını kıĢkırtmada ne kadar becerikli olduğunu anlayabilmesi 

için bir hikâye anlatmak istediğini söyler (hoc loco volo tibi narrare fabellam). Bu, 

Hostius Quadra adında birçok köleye sahip, açgözlü bir adamın aynaları kullanarak 

sergilediği sapkınlığı (obscoenitas) anlatan bir hikâyedir. Böylece Seneca, 

Naturales Quaestiones‟in, doğanın nesnelere sunduğu yansıma ve yansıtma 

niteliğine iliĢkin bilimsel açıklamaları sıraladığı birinci kitabını, aynı niteliğin 

suiistimali anlamına gelen bir ahlakî kusuru iĢleyerek kapatmıĢ ve yine bir doğa 

olayından hareketle ahlakî bir sonuca varmıĢ olur. Naturales Quaestiones‟in bu 

bölümü, eserde ahlak temelli doğa araĢtırması anlayıĢının açık bir göstergesidir. 

Seneca‟nın eserin bu bölümünde konu edindiği Hostius Quadra, yaptığı 

ahlaksızlıkların sonunda, Ģehvetini azdırmada kullandığı aynaları önünde, köleleri 

tarafından, öldürülmüĢtür ancak Seneca‟nın bildirdiğine göre, Ġmparator Augustus, 

Hostius Quadra‟nın katledilmeyi hak ettiğini düĢündüğü için, onun katillerini 

cezalandırmamıĢtır.
624

 Seneca, Hostius Quadra‟nın, imparatoru bile kızdıracak 

ölçüde sergilediği ahlaksızlıkları anlatmaya Ģu sözlerle baĢlar: 

 

 

“Onun ahlaksızlığı tek cinsle sınırlı değildi; kadınlara olduğu kadar erkeklere 

de aynı açgözlülükle saldırıyordu. Dahası nesneleri olduğundan daha büyük 

                                                           
620

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.1. 
621

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.2. 
622

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.3; 6-8. 
623

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.9; 11-13. 
624

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.1. 



100 
 

yansıtan aynalar yaptırdı; bir parmak bu aynalarda, hem boy hem de en 

bakımından kol ebatlarında görünebiliyordu. Bu aynaları etrafına (odasına) 

öyle yerleĢtirmiĢti ki, suç ortağının her hareketini aynada görerek onun 

organındaki aldatıcı büyüklükten, sanki gerçekmiĢ gibi, zevk alabiliyordu. 3. 

Tüm hamamlardan kendine gözdeler topluyor, onlarda (Ģehvetini doyuracak) 

uygun ebatları arıyordu: Buna mukabil doymak bilmez kötülüğü yine de 

sahte görüntülerden zevk almaya devam ediyordu.”
625

 

 

 

 Seneca‟nın, eserin bu bölümünde bir canavar (monstrum) olarak gördüğü 

Hostius Quadra‟nın ahlaksız eylemlerinden bahsetmek bile, yine Seneca‟ya göre, 

rezilcedir. Zira Hostius Quadra sapkınlığını yani herkesin gizlice yapacağı ve hatta 

yapmaktan utanacağı eylemlerin aynı zamanda izleyicisi olabilmek için etrafına 

aynalar koymuĢ,
626

 böylece sırların tüm mahremiyetini yitirmesine yol açmıĢtır. Bu 

duruma “Hercules aĢkına! Günahlar bile kendi görüĢ açısından korkuyla kaçar!”
627

 

diyerek tepki gösteren Seneca‟ya göre, utanç duygusunu yitirmiĢ ve her türlü rezalete 

bulaĢmıĢ kiĢilerde bile gözlerden kaçınma inceliği bulunurken, Hostius Quadra 

iĢitilmemiĢ ve bilinmemiĢ kötülükleri (inaudita et incognita) yetmezmiĢ gibi, bir de 

onlara gözlerini davet etmiĢ, çevresine yerleĢtirdiği aynalar sayesinde iĢlediği 

günahların görüntüsünden rezilce zevk duymuĢtur.
628

 Seneca Hostius Quadra‟nın 

utanmazlığını ve en mahrem eylemlerini gösteriye dönüĢtürmesini Ģöyle anlatır: 

 

 

“Olan biteni istediği gibi izleyemiyordu; bu yüzden kucaklandığında, 

yabancı kasıklara kafasını gömüp adeta yapıĢtığında, aynalardaki görüntüler 

aracılığıyla kendisini kendisine sunabilmiĢ oluyordu. Ağzındaki Ģehveti 

gözetliyor, kendisine eĢit ölçüde katılan adamları seyredebiliyordu. Bazen 

Ģehvetini bir erkekle bir kadın arasında paylaĢtırıyor, tüm bedeniyle onlara 

                                                           
625

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.2-3: “Non erat ille tantummodo ab uno sexu impurus, sed 

tam virorum quam feminarum avidus fuit: fecitque specula eius notae, cuius modo retuli, imagines 

longe maiores reddentia, in quibus digitus brachii mensuram et longitudine et crassitudine excederet. 

Haec autem ita disponebat, ut quum virum ipse pateretur, aversus omnes admissarii sui motus in 

speculo videret, ac deinde falsa magnitudine ipsius membri tanquam vera gauderet. 3. In omnibus 

quidem balneis agebat ille dilectum, et apta mensura legebat viros: sed nihilominus mendaciis quoque 

insatiabile malum delectabat.” 
626

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.4. 
627

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.4: “At hercules scelera conspectum suum reformidant!” 
628

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.4. 



101 
 

teslim olarak
629

 nefret uyandıran eylemlerini seyrediyordu. 6. Bu ahlaksız 

adam karanlıkta yapılası ne bıraktı? Çekinmedi gündüz diye, canavarca 

iliĢkilerini bizzat ortaya serdi, hatta meĢru kıldı. Ne? Onun zaten böyle bir 

davranıĢla resmedilmek istediğini düĢünmüyor musun? Hayat kadınlarında 

bile bir namus vardır; o bedenler toplumun alayına maruz kalacak ölçüde 

yaptığını yani katlanmak zorunda olduğu her sefilliği gizler: Öyle ya, 

genelevde bile bir utanma duygusu vardır. 7. Oysa bu canavar ahlaksızlığını 

bir gösteriye çeviriyor ve gecenin bile saklamaya gücünün yetmeyeceği 

Ģeyleri kendisine gösteriyordu.”
630

 

 

 

 

AnlaĢıldığı kadarıyla, Seneca‟ya göre, hayat kadınında bile bulunan ölçülülük 

ve namus Hostius Quadra‟da yoktur. Seneca‟nın burada ahlaksızlığın kendisi 

(obscoenitas) yanında, onun bir gösteriye dönüĢtürülmüĢ olmasını da eleĢtirdiğini 

görüyoruz.  

Seneca kıssanın devamını Hostius Quadra‟nın dilinden aktarır: 

 

 

“Kendimi aynı anda hem bir erkeğe, hem de bir kadına bırakıyorum. 

Böylece o an vücudumun meĢgul olmayan kısmını da daha büyük bir 

tecavüz için kullanmıĢ oluyorum. Bütün organlarım iffetsizliğe katıldığına 

göre gözlerim de Ģehvet eylemine katılsın, onun gözeticisi ve yöneticisi 

olsun. Bedenimizdeki yerleĢimin görüĢ açımızdan kaldırdığı bu eylemler bir 

araç sayesinde görünebilir olsun. Kimse ne yaptığımı bilmediğimi 

düĢünmesin! Doğa insanların Ģehvetine yardımcı olacak Ģeyleri çok cimrice 

sunmuĢ durumda, oysa diğer canlıların çiftleĢmesini daha iyi ayarlamıĢtır. 

Hastalığımı bastırmak ve doyurmak için bir yol bulacağım. Doğanın 

                                                           
629

 Köken olarak “katlanmak, tahammül etmek, dayanmak, çekmek; uğramak, maruz kalmak, 

baĢından geçmek, boyun eğmek” anlamlarındaki pati fiilinden gelen patientia terimi, R. M. Taylor'ın 

da bildirdiği gibi (The Moral Mirror of Roman Art, Cambridge University Press, 2008, s.22), 

burada cinsel iliĢkideki edilgen rolü gösterir. Nitekim terimin kaynağında bulunan bu fiil de, diğer 

anlamları yanında cinsel iliĢkide edilgen rolü üstlenme anlamında da kullanılmıĢtır. Bkz. Plautus, 

Captivi 4.2.87; Sallustius, Bellum Catilinae 13.3; Petronius 25; 140. Seneca‟nın burada kullandığı 

ifadeden, Hostius‟un, iliĢkideki eĢine tüm bedence (toto corpore) teslim olduğunu anlıyoruz. 

Hostius'un burada bahsedilen cinsel eylemleri gözü pek bir iĢtirakçi olduğunu gösterse de, etkin 

kültürel yapıya göre, patientia ile dile getirilen ahlaksızlığı tam anlamıyla hastalıklıdır. Bu hastalığa, 

tıp dilinde pathic denmiĢtir. 
630

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.5-6: “Et quia non tam diligenter intueri poterat, quum 

compressus erat, et caput merserat inguinibusque alienis obhaeserat, opus sibi suum per imagines 

offerebat. Speculabatur illam libidinem oris sui, spectabat sibi admissos pariter in omnia viros. 

Nonnumquam inter marem et feminam distributus, et toto corpore patientiae expositus, spectabat 

nefanda. 6. Quidnam homo impurus reliquit, quod in tenebris faceret? Non pertimuit diem, sed ipsos 

concubitus portentosos sibi ipse ostendit, sibi ipse approbavit! Quid? Non putas, eo ipso habitu 

voluisse pingi? Est aliqua etiam prostitutis modestia: et illa corpora, publico obiecta ludibrio, aliquid, 

quo infelix patientia lateat, obtendunt: adeo quodammodo lupanar quoque verecundum est. 7. At illud 

monstrum obscoenitatem suam spectaculum fecerat, et ea sibi ostendabat, quibus abscondendis nulla 

satis alta nox est.” 



102 
 

ölçüsüne uygun olarak günah iĢlemem kötülüğümün değerini mi düĢürecek? 

Kendimi aynalarla çevireceğim. Bu aynalar nesneleri inanılmaz boyutlara 

getirecek. Elimde olsa onları gerçek kılardım, ancak elimde değil, sadece 

görüntüsüyle yetineceğim. Ahlaksızlığım kavradığımdan fazlasını görmeli 

ve baĢına gelenden daha fazlasına ĢaĢırmalı.”
631

 

 

 

Seneca‟nın gerek kendi, gerekse Hostius Quadra‟nın dilinden aktarımı 

gösteriyor ki, filozof için Hostius Quadra‟nın sadece yaptıkları değil, aynı zamanda 

yaptıklarından ötürü utanç duymaması da rahatsız edicidir. Filozof, Hostius 

Quadra‟nın yukarıdaki aktarımından hemen sonra “ne haysiyetsiz bir davranıĢ!” 

(facinus indignum) diyerek Hostius Quadra‟nın kendi aynası önünde “kurban 

edilmeyi” hak ettiğini dile getirir (ad speculum suum immolandus fuit) ve 1.16. 

bölümdeki bu kıssayı sonlandırır. 

Seneca‟nın, Naturales Quaestiones‟in birinci kitabının sonunda niçin böyle 

bir karakterin hikâyesini anlatmaya giriĢtiğini farklı yorumcular farklı Ģekilde 

değerlendirmiĢtir. Örneğin J. Scott‟a göre, Hostius Quadra doğaya uymamanın yıkıcı 

neticelere yol açabileceğini gösteren bir karakterdir.
632

 Stoa felsefesinde bilgeye 

atfedilen “doğaya uygunluk” (secundum naturam) niteliğini hatırlarsak J. Scott‟ın 

tespitini akla yatkın buluruz. Zira Seneca, bu kıssayı Naturales Quaestiones‟in 

birinci kitabının neredeyse tamamında göğe ve yeryüzüne özgü doğal yansıtıcıların 

doğasına iliĢkin yaptığı bilimsel açıklamalardan sonra anlatarak doğadaki herhangi 

bir lütfun kötüye kullanıldığında ne kadar kötü sonuçlar doğurabileceğini 

örneklemek istemiĢ olabilir. Buna göre Hostius Quadra‟nın bir bilge karşıtı olduğu 

da söylenebilir.  

F. Toulze-Morisset de Hostius Quadra‟nın bir bilge karşıtı (anti-sapiens) 

olduğunu düĢünür. Yazara göre, Seneca, bilge kiĢinin doğaya tam anlamıyla hayran 

olması gerektiği kanaatindedir. Bu kanaate göre, doğadaki karĢıtlar birbirini 

                                                           
631

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.7-9: “Simul, inquit, et virum et feminam patior: nihilominus 

illa quoque supervacua mihi parte alicuius contumeliam maiorem exerceo. Omnia membra stupris 

occupata sunt: oculi quoque in partem libidinis veniant, et testes eius exactoresque sint! 8. Etiam ea 

quae ab adspectu corporis nostri positio submovit, arte visantur, ne quis me putet nescire, quid faciam! 

Nihil egit natura, quod humanae libidini ministeria tam maligna dedit, quod aliorum animalium 

concubitus melius instruxit. Inveniam, quemadmodum morbo meo et potiar et satisfaciam. Quo 

nequitiam meam, si ad naturae modum pecco? Id genus speculorum circumponam mihi, quod 

incredibilem imaginum magnitudinem reddat. 9. Si liceret mihi, ad verum ista perducerem: quia non 

licet, mendacio pascar. Obscoenitas mea, plus quam capit, videat, et patientiam suam ipsa miretur.” 
632

 Bkz. J. Scott, “The Ethics of the Physics in Seneca‟s Natural Questions”, CB 75, 1999, s.55-68. 



103 
 

tamamlar, doğa kendisini anlaĢılabilir kılan yansıtıcı araçları da sunar. Fakat bu 

araçlar insanî kötülükle bozulabilir. Hostius Quadra iĢte böyle bir bozulmanın 

örneğidir. Onun kendini seyretmek ve kötülüğünü geliĢtirmek için aynaları 

kullanması, doğanın seyredilmesiyle ya da erdem edinimiyle örtüĢmez. Hostius 

Quadra insanların peĢinden koĢması gereken güzelliği ve erdemi reddetmiĢ 

durumdadır.
633

 Bu, bilinçli bir reddediĢtir. Nitekim S. C. Marchetti‟ye göre, Hostius 

Quadra bilinçli bir Ģekilde kendisini Tanrı katına yükseltmeyi değil, vahĢi hayvan 

katına indirmeyi istemiĢ biridir. Gözlerinin kendisine gösterdiğinden büyük bir haz 

duymuĢ, kendi görünüĢüne iliĢkin bilgiyi, aklını sapıkça kullanarak edinmiĢtir.
634

  

Gerçekten de Hostius Quadra burada aklını kullanamayan bir budala 

(insipiens) olarak değil aksine aklını kötüye dönük de olsa kullanabilen biri olarak 

tasvir edilmiĢtir. Örneğin o Naturales Quaestiones 7.1.1‟de eleĢtirilen yüzünü yere 

döndürmüĢ, kıt akıllı ve budala (tardus et hebes) biri değildir. O, Seneca‟nın bu 

hikâyeden önce aktardığı doğadaki yansıtıcıların yansıtma niteliğini göz önünde 

bulundurmuĢ, yaratıcı bir kimliktedir. Onun bilge karşıtı karakteri yaratıcılıkta sınır 

tanımamıĢ, sapkınlığını daha da arttırmak için aynalardan yararlanmıĢtır. Bu, aklı 

çalıĢmayan birinin (insipiens) yapabileceği bir Ģey değildir. Aksine amacına ulaĢmak 

için sistemli çalıĢmıĢ, aynaları, onların ayarını bozacak Ģekilde düzenlemiĢ (haec… 

ita disponebat, ut...)
635

 ve iliĢkiye gireceği diğer iĢtirakçileri bedensel niteliklerine 

göre seçmiĢtir.
636

 Dahası Seneca onu ahlaksızlığını gösteriye çevirmiĢ bir “canavar” 

(monstrum obscoenitatem suam spectaculum fecerat) olarak niteler. Bu da onun 

budala değil, kötülüğü tercih etmiĢ akıllı biri olduğunu gösterir. O aklını kötü 

kullanmayı tercih etmiĢ ve bu uğurda, dıĢındaki doğayı ve kendi doğasını bilinçli bir 

Ģekilde bozarak bir bilge karşıtı olmuĢtur. 

F. R. Berno‟nun analizinde de geçtiği gibi, Hostius Quadra kıssası, Naturales 

Quaestiones‟in birinci kitabında yer alan bilimsel ve felsefî aktarıma uyar. Yazar 

                                                           
633

 F. T.-Morrisset, “La raison de Sénèque dans les „N.Q.‟: „deus totus est ratio‟, En deçà et au-delá de 

la “ratio”, Actes de la journée d'étude, Université de Lille 3, 28 et 29 septembre 2001, Ed. by V. 

Naas, Villeneuve-d‟Ascq 2004, s.199. Yazar burada ayrıca Hostius‟un ismindeki “kare”nin (Quadra: 

kare), Stoa felsefesinde kusursuzluğu simgeleyen çember ve döngü anlayıĢına da uymadığını dile 

getirir. Bu da, Hostius‟taki anti-bilgeliği destekleyen bir veri olarak değerlendirilebilir.  
634

 Bkz. S. C. Marchetti, “Iuvare Mortalem: L‟ideale Programmatico della Naturalis Historia di Plinio 

nei Rapporti con il Moralismo Stoico-diatribico”, A&R 27, 1982, s.116-173. 
635

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.2. 
636

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.3. 



104 
 

burada Hostius Quadra‟yı bilge karşıtı olarak görmemize benzer Ģekilde onun 

tavırlarının bilgelik karşıtı‟na (anti-sapientia) örnek olarak gösterilebileceğini 

söyler.
637

 Aynadan yansıyan görüntünün ters olması gibi, Hostius Quadra‟nın 

davranıĢları da bir bilgeye yakıĢtırılan davranıĢların tam tersidir. F. R. Berno da, 

yukarıdaki analizimize uygun bir Ģekilde, Hostius Quadra‟yı aklını kötülük için 

kullanan bir karakter olarak değerlendirir. Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟in 

birinci kitabında bildirdiği üzere, insan, görüĢ açısına girmeyen Tanrı‟nın bilgisini 

amaçlamalı ve buna bağlı olarak aynaları hem bilimsel bilgisini arttırmak, hem de 

ahlakını sağlamlaĢtırmak için kullanmalıdır. Oysa F. R. Berno‟nun da bildirdiği gibi, 

Hostius Quadra aynalar aracılığıyla normal görünüĢün sınırlarını aĢmayı salt 

arzularını tatmin etmek için ister.
638

 

O halde burada betimlenen Hostius Quadra karakteri, Naturales Quaestiones 

1.P.‟de bahsedilen, bedensel zincirlerini koparıp zihnen Tanrı katına yükselen 

bilgenin tam tersi olabilir. Hostius Quadra kıssasında beliren kötücül ve sapkın akıl, 

zihnî alçalma için kullanılır. Bilge de doğaya bakar, bilge karşıtı da. Ancak ilki 

doğada tanrısallığı ve evrensel uyumu görüp bedenden taĢarak zihnen yükselirken, 

ikincisi doğadaki yansıtma niteliğinden yararlanarak bedensel arzularını doyurur ve 

bir nevi bedenine mahkûm olarak canavarlaĢır (monstrum).
639

 G. Williams da bu 

kanaattedir, ona göre, Hostius Quadra tümüyle yüzeysel görüntüyle meĢguldür; 

Seneca tüm dünyanın en nihayetinde bir birlik oluĢturduğunu görüyorken Hostius 

Quadra nesneler âlemindeki yüzeysel farklılıklardan ötesini görmez.
640

 S. Bartsch bu 

kanaati doğadaki yansımaları temel alarak açımlar. Ona göre, Hostius Quadra‟nın 

kötüye kullandığı aynalarla, bu kitabın bilimsel açıklama bölümünde yer alan 

gökkuĢağı ve diğer göksel olayların yansımaları arasında bağlantı vardır. Bu 

bağlantıya göre, biz göklerin saf ıĢığının aksine dolaylı yansımalar dünyasında 

yaĢarız ve bu Hostius Quadra‟yı her türlü aĢırılığına rağmen herkes gibi biri yapar. 

Buna mukabil Seneca kiĢiye kendini tanımasını önerir ve aynalar kiĢinin kendini 
                                                           
637

 F. R. Berno, “Ostio Quadra allo specchio.  Riflessioni Speculari e Speculative su Nat. Quaest. 1, 

16-17”, Athenaeum 90, 2002, s.214-228.  
638

 F. R. Berno, a.g.e., s.214-228 (2002).  
639

 KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.9. F. R. Berno‟ya göre bu kıssadaki dil yapısını ve 

anlatılanları göz önünde tutarak Hostius‟u, Seneca‟nın tragedya eserlerindeki Medea, Oedipus ya da 

Atreus gibi kötü karakterlerle benzeĢtirebiliriz (F. R. Berno, a.g.e., s.214-228, [2002]). 
640

 G. Williams, “Interactions: Physics, Morality, and Narrative in Seneca Natural Questions 1”, CPh 

100, 2005, s.142-165.  



105 
 

tanımasına yardımcı olur. Ancak Hostius Quadra‟nın tavırlarına etki eden Ģehvet 

(Eros) Seneca‟nın felsefesindeki “kendini bil” tavsiyesine yakıĢmaz. Hostius 

Quadra‟nın durumu yararlı kendini bilme‟nin eğlenceye (gaudium) ve hazza 

(voluptas) dönüĢtüğünü gösterir.
641

 Bu da, Seneca‟nın Hostius Quadra‟yı bir canavar 

(monstrum) olarak görmesinin nedenidir. 

Burada “secreta quoque conscientiam premunt” ifadesi de Hostius 

Quadra‟nın bilgelik karĢıtı bir tip olduğunun ikrarı olarak görülebilir. Zira 

“mahremiye” Ģeklinde çevirmeyi uygun gördüğümüz buradaki conscientia 

kavramına iliĢkin kısa bir dil analizi bile Hostius Quadra‟nın aynalarının ifĢa ettiği 

sırların, mahremiyeti (mahrem bilgiyi) dağıttığını gösterebilir. Nitekim conscientia 

köken bakımından “bilmek” anlamındaki scire fiilinden oluĢmuĢ olan ve “bilim” 

veya “bilgi” olarak çevirebileceğimiz scientia teriminin con- önekiyle 

birleĢmesinden meydana gelir. Bu önek, terime “kendine dönüklük”, “kendine 

haslık” anlamı katar. Conscientia kiĢinin kendisindeki, kendisine has “mahrem” 

bilgidir. Bu bağlamda metindeki conscientia “aynalarla ifĢa edilmemiĢ mahremiyet”i 

simgeler. Öznesi secreta (sırlar) olan premere fiili ziyadesiyle “baskı uygulamak” 

anlamındaysa da buradaki bağlamda secreta‟ya özgü olan „mahremiyet‟in aynaların 

ifĢasıyla yitirildiğini gösterdiği için bu yapıyı “mahremiyetini yitirme” olarak 

çevirebiliriz. Ayrıca yine premere fiilinin “küçültmek, değerini düĢürmek, 

saygınlığını bozmak, manen çökertmek” anlamları da vardır. Bu anlamlar da yine 

aynaların ifĢasıyla birlikte conscientia‟nın yani mahremiyetin değerinin düĢürülmüĢ 

olduğunu gösterir. Bu açıdan bakarsak Hostius Quadra Stoacı “doğaya uygunluk” ve 

“kendini bilme” gibi durumlar için tam ters bir örnek teĢkil eder. 

Seneca‟nın Hostius Quadra kıssası üzerinden Augustus sonrası Roma‟sındaki 

sosyal yapıda meydana gelen bozulmayı eleĢtirdiğini düĢünmek de mümkündür. 

Naturales Quaestiones 1.16‟daki bu eleĢtiriyi aynı kitabın önsözünde bulunan 

insanların kalabalıktan uzak durması ve kendine dönmesi gerektiğiyle ilgili olan 

mesajla
642

 alâkalandırılabilirliği kitabın önsözüyle sonsözünün birleĢtirilmesini akla 

getirebilir. Ancak birinci kitabın baĢındaki mesajla sonundaki bu hikâyenin 

                                                           
641

 S. Bartsch, “The Philosopher as Narcissus: Vision, Sexuality, and Self-knowledge in Classical 

Antiquity”, Visuality Before and Beyond the Renaissance: Seeing as Others Saw, Ed. by R. S. 

Nelson, Cambridge 2000, s.70-97.  
642

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.15. 



106 
 

birleĢtirilmesi fikri ilk baĢta tutarlı geliyorsa da, Seneca‟nın burada böyle bir 

bağlantıyı mümkün kılacak bir dil kullanmadığını görüyoruz. Aksine Hostius 

Quadra‟nın köleleri tarafından öldürülmesi ve bu kölelerin Augustus tarafından 

cezalandırılmaması hem halkın hem de yönetimin bu türden ahlaksızlıklara karĢı 

refleks geliĢtirmiĢ olduğunu gösterebilir.
643

 O halde burada genel çürümeden ziyade 

kiĢiye özel bir çürümenin ve kiĢileĢtirilen sapkınlığın (obscoenitas) eleĢtirildiğini 

düĢünmek daha akla yatkındır. 

O. Thomsen‟in analizinde de geçtiğince
644

 Seneca‟nın burada kullandığı dilin 

dinî bir niteliği vardır. Yazara göre, Hostius Quadra dinî bakımdan “günahkâr”dır, 

Seneca ondan bahsederken “şu canavar” (illud monstrum) ve “şu ucube” 

(portentum illud)
645

 ifadelerini kullanır. Her iki ifadede de “şer alâmeti” olma 

manası vardır.
646

 Dahası Seneca Hostius Quadra‟nın ölümüyle ilgili olarak kullandığı 

“kendi aynası önünde katledilmeyi hak etti” (ad speculum suum immolandus fuit) 

ifadesindeki immolare fiilinin “kurban etmek” anlamı da vardır.
647

 O. Thomsen 

yukarıdaki kaynakta bu üç ifadeyi örnek göstererek Hostius Quadra‟yı toplumsal 

değil kiĢisel ve dinî bozulmanın bir örneği sayar. Bunlara ek olarak metinde 

kullanılan baĢka bazı terimlerin de dinî ve kehanetsel anlamda Hostius Quadra‟yı 

kötücül bir karaktere dönüĢtürdüğünü söyleyebiliriz. Örneğin üç yerde Hostius 

Quadra‟nın sapkınlığını betimleyen, kiĢileĢtirilmiĢ obscoenitas
648

 terimi aynı 

zamanda kehanetsel uğursuzluk olarak da düĢünülür.
649 Ancak Hostius Quadra 

kıssasının Roma yaĢantısındaki bozulmadan tümüyle bağımsız olduğunu da 

söyleyemeyiz. F. F. Ducroux ile J. P. Vernant‟ın yorumunda geçtiğince Hostius 

                                                           
643

 K. R. Bradley‟in bildirdiği gibi (Slavery and Society at Rome, Cambridge University Press, 1994, 

s.112-113), Romalı kölelerin sahiplerini öldürmesine iliĢkin kayıtlar fazla değildir. Fakat burada 

iĢlediğimiz Hostius hikâyesi yanında, Nero ve Traianus döneminde iki ünlü kiĢinin (L. Pedanius 

Secundus ve Larcius Macedo) köleleri tarafından öldürüldüğüne iliĢkin detaylı anlatımlar bulunur. 

Bkz. Plinius, Epistulae 3.14. 
644

 O. Thomsen, “Seneca the Story-teller. The Structure and Function, The Humour and Psychology of 

His Stories”, C&M 32, 1971-1980, s.187-190. 
645

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.3; 6. KarĢ. Naturales Quaestiones 1.P.4. 
646

 Örneğin monstrum için bkz. Cicero, De Divinatione 1.42.93; Vergilius, Aeneis 3.59; Ovidius, 

Metamorphoses 15.571. Portentum için bkz. Livius, Ab Urbe Condita 30.32.9; Cicero, De 

Divinatione 1.22.45; 1.23.46. 
647

 Livius, Ab Urbe Condita 1.45.7; Cicero, De Natura Deorum 3.36.88; De Inventione 2.31.94; 

Caesar, De Bello Gallico 4.17.3. 
648

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.16.1; 6; 9. 
649

 “Unfavorableness, inauspiciousness, of a bad omen” (Charlton T. Lewis, A Latin Dictionary; 

Founded on Andrews’ Edition of Freund's Latin dictionary, Trustees of Tufts University, Oxford) 



107 
 

Quadra‟nın aynalarla gerçekleĢtirdiği büyütme, erotizmin abartılması anlamına 

gelebilir. Hostius Quadra burada eylem olarak nasıl edilgense, izleyici olarak da o 

kadar etkendir, bu sayede iliĢkinin normalde göremeyeceği yönlerini de 

görebilmiĢtir. Roma‟da da en önemli yasaklar cinsel iliĢkilerin 

görülmesi/izlenmesiyle ilgili olduğuna göre, Hostius Quadra‟nın ahlaksızlığının 

doruk noktasını bu görülebilirliğin oluĢturduğunu düĢünmek yersiz değildir.
650

 Bu 

yüzden Seneca‟nın diğer Romalılar gibi, Roma‟daki ahlaksızlıklardan ve 

ahlaksızlıkların sergilenmesinden Ģikâyetçi olduğu söylenebilir.
651

   

Neticede Hostius Quadra‟nın kendisi bir bilge karşıtı, tavırları da doğal 

olarak bilgelik karşıtlığına örnek teĢkil eder. Stoa felsefesinin geneline sızan 

ahlaksızlık karĢıtı tutum ve Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟in çeĢitli 

bölümlerinde geliĢtirdiği ahlaksızlık karĢıtı söylem
652

 Hostius Quadra‟nın kendi 

aynası önünde gerçekleĢen katline cevaz verir. Zira burada Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones 3.29.4-5‟te bahsettiği her Ģeyi yok eden evrensel sel baskını teorisine 

uygun olarak diğer insanların da bozulmalarına neden olacak bir kötü örneğin 

ortadan kaldırılması gerektiği (nec supersit in deteriora magister) düĢünülebilir. 

Bu durumda, sapkınlığın (obscoenitas) esiri olan Hostius Quadra da burada 

bahsedildiğince baĢkaları için ahlaken bozulma örneğidir. 

 

 

3.3.2 GösteriĢ (Luxuria) 
 

 

Seneca çalıĢmamızda “gösteriĢ” olarak TürkçeleĢtirdiğimiz luxuria terimini 

diğer eserlerinde kimi kere insanın gösteriĢ merakını betimlerken kullanmasına
653

 

rağmen, Naturales Quaestiones‟te tümüyle
654

 insandaki aĢırı arzuların ve evrensel 

                                                           
650

 F. F. Ducroux – J. P. Vernant, Dans l’oeil du Miroir, Paris 1997, s.61; 71; 145; 150; 155; 172; 

174; 182. 
651

 Seneca, Epistulae Morales 51.4‟te de kimi ahlaksızlıkların sadece yapılmıĢ olmasından değil, aynı 

zamanda herkese gösterilmesinden de Ģikâyet eder, dahası 94.70-71‟de insanlardaki gösteriĢe 

düĢkünlüğün, ihtirasın ve farklı ölçüsüz davranıĢların mutlaka baĢkalarına kendilerini sergileme 

olanağından doğduğunu söyleyerek, kötülüğü sergilemenin insanlara verdiği zararı ortaya koyar. 
652

 Bkz. Seneca, Naturales Quaestiones 3.29.4-5. 
653

 Örneğin bkz. Seneca, De Ira 40.3. 
654

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.6; 1.17.2; 1.17.8; 1.17.10; 3.P.13; 3.18.1; 3.18.3; 7.31.1.  



108 
 

doğaya aykırı yanın kiĢileĢtirilmiĢ hali anlamında kullanır. Buna göre temel ilkesi 

çarpık iĢlerden hoĢlanmak, doğru yoldan (doğanın yolundan) ayrılmakla kalmayıp 

oradan olabildiğince uzaklaĢmak ve doğru yolun tam zıddına yerleĢmek olan
655

 

gösteriĢ insanoğlunu esir alan, irade sahibi, kötücül bir güçtür; aĢırılıktan beslenen bu 

güç insanı bedensel arzularla öylesine kandırır ve esir alır ki, onun yüzünden insan 

önce gereksiz Ģeyleri ister, sonra ise zararlı olanları; gösteriĢ en sonunda bedene öyle 

bir yerleĢir ki, kiĢi doymaz hırsından ötürü, bedenine köle olur,
656

 baĢka deyiĢle, 

bedensel zincirlerini kırıp zihnî yükseliĢini gerçekleĢtiremez yani bilgeleĢemez. 

Böylece doğaya bakıp ondaki sadeliği kendisine örnek alması
657

 ve “doğanın 

gösteriĢin hizmetine hiçbir Ģey sunmadığını”
658

 bilmesi gereken insan aksine 

gösteriĢin etkisiyle aĢırılığın peĢine düĢerek kendisi için faydalı ve yaĢamsal olanı 

yani ölçülülüğü değil, “felaketlere cesurca direnen, sarsılmaz ruhunu”
659

 zayıflatan 

adetler edinir, örneğin erkeksî cesaretinden taviz vererek kadınsı süslenme merakının 

etkisiyle doğasına aykırı bir yaĢama tarzını benimser
660

 ya da kendisini baĢkalarına 

beğendirebilmek için
661

 maddî dünyanın kazanımlarını önemser, yersiz ve değersiz 

kaygılar edinir, bedenindeki doğal iĢleyiĢi bozacak ölçüde sağlıksız beslenir,
662

 

böylelikle sadece ruh dinginliğine eriĢememekle veyahut onu yitirmekle
663

 kalmaz 

aynı zamanda bedensel sağlığını da bozar. ĠĢte Seneca gösteriĢin insan doğasını hem 

ruhen, hem de bedenen nasıl bozduğunu göstermek için Naturales Quaestiones 

3.17-18‟de Romalıların yemek masasında sergilediği kimi görgüsüzlükleri ve 4.13‟te 

de gösteriĢin etkisiyle kar satın alan Romalıların sağlıksız beslenme alıĢkanlığını 

konu edinir. 

Naturales Quaestiones 3.P.13‟te insanları gösteriĢe sadece karĢı değil, aynı 

zamanda düĢman olmaya da çağıran Seneca yeryüzü ve yer altı sularının doğal 

                                                           
655

 Seneca, Epistulae Morales 122.5. 
656

 Seneca, Epistulae Morales 90.19. 
657

 Seneca, Epistulae Morales 39.4. 
658

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.2: “in nulla re illa negotium luxuriae concessit.” 
659

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.P.13: “Animus contra calamitates fortis et contumax” 
660

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.5. 
661

 Seneca, Epistulae Morales 94.70‟de insanların baĢkaları için gösteriĢe düĢkün olduğunu, 94.71‟de 

ise yine gösteriĢin ihtiras ve ölçüsüz davranıĢla birlikte sahneyi arzuladığını söyler. 
662

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.  
663

 Seneca kimi insanların aslında gösteriĢini sergileme imkânına eriĢemediği için gösteriĢin etkisinde 

değilmiĢ yani dingin bir ruha sahipmiĢ gibi göründüğünü düĢünür (Epistulae Morales 42.4), bu 

yüzden böylelerinin sahip olduğu dinginliği gösteriĢle birlikte yitirebileceğini söylemek mümkündür. 



109 
 

yapısına iliĢkin bilimsel açıklamalar sunduğu 3. kitabın 17. bölümünde, eserin 

bütününde olduğu gibi, yine bilimsel açıklamalardan ahlakî çıkarıma vararak 

gösteriĢin insan üzerindeki etkisinin ziyadesiyle ĢaĢılası olduğunu dile getirir, zira 

Seneca‟ya göre, gösteriĢ “doğayı aldatan ve bastıran”
664

 bir güce sahiptir. Seneca bu 

düĢüncesini desteklemek için kimi görgüsüz Romalıların yemek sofrasına canlı 

getirilen tekir balığının ölürken renk değiĢtirmesini izlemesinden bahseder, ona göre, 

bu davranıĢ gösteriĢin insanlar üzerindeki etkisinin bir göstergesidir. Seneca 

gösteriĢin insanlara uzun süre boyunca balıkların sofrada ölürken renk 

değiĢtirmesinden zevk duymayı öğretmediğini, eskiden sadece balıkçılar bu zevki 

tadarken artık görgüsüz Romalıların da sofrada bu zevki tattığını,
665

 baĢka deyiĢle, 

gösteriĢin insanlara yeni bir kötülük öğrettiğini dile getirir.
666

  

Aynı yaklaĢımı 7.31.1‟de sergileyen Seneca “GösteriĢ, çılgınlığını 

sergileyeceği yeni bir Ģey bulur”
667

 diyerek gösteriĢin sürekli olarak insanların 

doğasını bozacak yeni bir kötülük bulduğunu vurgulamıĢ olur. “Bilimsel 

incelemesine ara verip gösteriĢi kınamak”
668

 isteyen Seneca “küstah gösteriĢin 

marifeti”ne
669

 dikkat çekerek onun insanları yersiz kaygılarla ve her defasında daha 

da ahlaksızlaĢarak aldattığını gösterir, örneğin Seneca‟ya göre, “gösteriĢ rezilce 

harcadığı parayı daha rezilce yerine koyar.”
670

  

BaĢka deyiĢle, gösteriĢ insanoğlunun ahlaken daha da bozulmasını sağlar. 

Eskiden sade bir yaĢam süren Romalılar, Seneca‟ya göre, “gösteriĢin de üstün 

gelmesiyle”,
671

 doğanın sunduğu lütufları kötüye kullanmaya baĢlamıĢtır, örneğin 

eskiden sadece yüz bakımı için kullanılan aynalar artık altından ve gümüĢten 

yapılmakla beraber mücevherlerle süslenmiĢtir.
672

 Seneca‟nın felsefî zihninde, 

gösteriĢin insanlar üzerindeki etkisinin artmasıyla bozulan ayna aslında insanların 

ahlakında meydana gelen bozulmanın
673

 bir yansıması, sembolik bir göstergesidir. 

                                                           
664

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.17.1: “luxuriae… naturam aut mentitur, aut vincit.” 
665

 Seneca Epistulae Morales 69.4‟te gösteriĢin insanlara farklı birçok zevk vadettiğini söyler, burada 

bahsedilen zevk de bunlardan biri olarak düĢünülebilir. KarĢ. Epistulae Morales 77.16. 
666

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.18.1-2. 
667

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.1: “Invenit luxuria aliquid novi, in quod insaniat.” 
668

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.18.1: “quaestione seposita, castigare luxuriam!” 
669

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.18.3: “ad sollertiam luxuriae superbientis” 
670

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.6: “luxuria pecuniam turpiter perdens quam turpius reparet.” 
671

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.8: “potiente luxuria” 
672

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.8. 
673

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.17.10. 



110 
 

Ġnsanlardaki bozulmaya iliĢkin benzer bir yaklaĢımı Epistulae Morales 95.18-19‟da 

da görürüz, Seneca‟nın burada bildirdiğine göre, gösteriĢin kötülüklerine kapılmadan 

önce kendilerinin gerçek efendisi ve uĢağı olan eski insanlar Seneca‟nın 

dönemindeki birçok hastalığı bilmezdi, gösteriĢli sofraların etkisiyle artan yemek 

tabakları aynı zamanda insanlardaki hastalıkların da artmasına neden olmuĢtur.
674

 

GösteriĢin insanlar üzerindeki hem ruhsal hem de bedensel etkisi Naturales 

Quaestiones 4.13‟te daha kapsamlı bir Ģekilde iĢlenir. Seneca Naturales 

Quaestiones 4.1-12. bölümleri arasında önce Nil Nehri, daha sonra da yağmur, dolu 

ve karla ilgili bilimsel açıklamalar yapar ve 4.13‟te muhatabı Lucilius‟un Ģu 

uyarısıyla bu kitabın son bölümünü gösteriĢle ilgili ahlakî çıkarıma uygun hale 

getirir:  

 

 

“Niçin bir kiĢiyi bilgilendirmesine rağmen daha erdemli kılmayan bu yersiz 

incelemelerin üzerinde böylesine dikkatle duruyorsun? Karın niçin satın 

alınmamasının gerektiğini bize anlatman çok daha önemli olmasına rağmen, 

onun nasıl oluĢtuğundan bahsediyorsun.”
675

 

 

 

Görüldüğü gibi, Seneca, Lucilius‟un arzusuyla, karların nasıl oluĢtuğuna 

(quomodo fiant nives) iliĢkin yapmıĢ olduğu bilimsel açıklamalardan oluĢan 

bölümü, karların neden satın alınmaması gerektiğini (quare emendae non sint 

nives) açıkladığı ahlakî bölümle sonlandırmak ister. Bu, yine Seneca‟nın Naturales 

Quaestiones 2.59.1‟de Lucilius‟un dilinden “(yıldırımların doğasına iliĢkin bilimsel 

açıklamaları) öğrenmektense yıldırımlardan korkmamayı tercih ediyorum. Onların 

nasıl oluĢtuğunu baĢkalarına öğret.”
676

 deyiĢini andırır. 1.P.7‟de eserlerin “olup 

biteni” (quid factum sit) değil, insan yaĢamında “olması gerekeni” (quid faciendum 

sit) anlatması gerektiğini söyleyen Seneca, burada da “olup biteni” “olması 

gereken”e yani karın doğal yapısına iliĢkin bilgileri, niçin kar satın alınmaması 

                                                           
674

 Seneca, Epistulae Morales 95.18-19. 
675

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.1: “Quid istas, inquis, ineptias, quibus nec literatior fit 

quisquam, nec melior, tam operose persequeris? Quomodo fiant nives, dicis: quum multo magis ad 

nos dici a te pertineat, quare emendae non sint nives” 
676

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.59.1: “Malo,… fulmina non timere, quam nosse. Itaque alios 

doce, quemadmodum fiant.”  



111 
 

gerektiği konusuna bağlayarak gösteriĢin insan yaĢamı üzerindeki kötü etkisini 

ortaya koymuĢ olur. 

Seneca‟ya göre, Lucilius bu sözleriyle ondan gösteriĢle boğuĢmasını (cum 

luxuria litigare) istemiĢtir. Her ne kadar filozof bunun önemini yitirmiĢ ve her 

günkü kavga olduğunu düĢünüyorsa da, yine de boğuĢmaya atılır (litigemus tamen), 

ancak gösteriĢin toplum üzerindeki etkisinden ötürü, uyarısının yani gösteriĢle 

boğuĢmasının bir amaca ulaĢmayacağının da farkındadır: “Gelecekte kazanacaksa da, 

onunla savaĢanları ve mücadele edenleri de alt etsin (öyle kazansın).”
677

  

Seneca Lucilius‟un yukarıdaki uyarısına kadar yaptığı bilimsel açıklamanın, 

onun talep ettiği ahlakî amaçla doğrudan ilgisinin olduğunu Ģu sözlerle dile getirir:  

 

 

“ġimdi söyle bana, doğaya iliĢkin yapılan bu incelemenin, talep ettiğin Ģeyle 

ilgisinin olmadığını mı düĢünüyorsun? Karın nasıl oluĢtuğunu 

araĢtırdığımızda onun kırağıyı andırdığını ve sudan çok havayı içerdiğini 

söylediğimizde, bunun, su satın almak ayıpken kar satın alarak sonuçta su 

bile alamamıĢ olan insanları küçük düĢürdüğünü düĢünmez misin?”
678

 

 

 

Böylece Seneca‟nın, Naturales Quaestiones‟in bütününe sinmiĢ olan doğa 

bilgisinden ahlakî çıkarım elde etme amacını burada da görmüĢ oluruz. Buraya özgü 

olarak ön plana çıkartılan husus ise bir gösteriĢ örneği olan kar suyu içmenin insanda 

nasıl bir ruhsal ve bedensel bozulmaya sebep olduğudur. 

Seneca‟nın, gösteriĢe getirdiği eleĢtirinin merkezine Ģu düĢünceyi 

yerleĢtirdiği görülür: Zengin veya fakir gözetmeksizin herkesin üzerine düĢen karın 

ticaretinin yapılıyor oluĢu, doğanın bir parçası olan karın kötüye kullanılması 

                                                           
677

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.1: “Etiamsi superior futura est, pugnantes ac reluctantes 

vincat.” Seneca‟nın burada litigare (boğuĢmak) yanında, yakın anlamlı üç kelime daha kullandığını 

görüyoruz: iurgium (kavga),  pugnantes (savaĢanlar) ve reluctantes (mücadele edenler). Seneca, 

kiĢileĢtirilmiĢ gösteriĢle, adeta bir rakiple boğuĢur gibi, boğuĢtuğunu düĢünür. Ancak Seneca burada 

bu boğuĢmadan galip ayrılacağını ya da en azından uyarısının baĢka insanlarda etkili olmayacağını 

düĢünüyor görünür. Seneca‟nın bu karamsarlığı Roma‟daki felsefe ve doğa araĢtırmalarına olan 

kayıtsızlığı eleĢtirirken (7.31-32) bahsettiği Romalıların ahlakî kusurlarını ve filozofun, insanoğlunun 

sonunda Tanrı tarafından cezalandırılacak ölçüde her geçen gün daha da kötüye gittiği yolundaki 

inancını (3.27) akla getirir. 
678

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.1-2: “Hanc ipsam inspectionem naturae nihil iudicas ad id, 

quod vis, conferre? 2. Quum quaerimus, quomodo nix fiat, et dicimus illam pruinae similem habere 

naturam, plus illi spiritus quam aquae inesse, non putas exprobrari illis, quum emere aquam turpe sit, 

si nec aquam quidem emunt?” 



112 
 

anlamına gelir. Dahası okuyucuların Naturales Quaestiones 4.12‟deki bilimsel 

açıklamadan da öğrenebileceği gibi, suyun sıkıĢtırılmıĢ/yoğunlaĢmıĢ hali olan karın 

(nives fiunt coactis aquis) ticaretinin yapılması, aynı zamanda herkes için ortak olan 

hava yanında suyun da alınıp satılması anlamına gelir:  

 

 

“…Karı paketleme yolları bulduk, böylece ambalajının soğukluğu sayesinde 

yaza direnerek mevsim sıcağına karĢı korunabilir oldu. Peki, bu çabayla neyi 

baĢarmıĢ olduk? Açıkçası bedava olmasına rağmen suyun ticaretini yapmıĢ 

oluyoruz.”
679

 

 

 

 

Seneca bu durumu alaycı bir dille eleĢtirir: 

 

 

“Nefesin ve GüneĢ ıĢığının bedelini ödeyemiyoruz, titiz ve zengin biri 

havaya bedel ödemeden sahip olabiliyor diye mutsuzuz. Nesnelerin doğası 

bir Ģeyi herkese bırakarak bize ne kadar kötülük etmiĢ oluyor!”
680

 

 

 

 

Seneca‟ya göre, doğa karın yağmasını ve herkese ulaĢabilmesini istemiĢ, onu 

bütün yaĢayan canlılar içebilsin diye yağdırmıĢ, hem insanlar hem de vahĢi 

hayvanlar, kuĢlar ve en tembel yaratıklar için bol bol ve cömertçe dökmüĢtür.
681

 

Fakat becerikli gösteriĢ (ingeniosa luxuria)
682

 kara bile bir değer biçmiĢtir.
683

 

Burada dillendirilen becerikli gösteriĢin doğal yapıyı bozduğuna iliĢkin ifade, 

Naturales Quaestiones 1.16.1‟deki arzuyu coĢturmak adına hiçbir aleti es geçmeyen 

ve çılgınlığı kıĢkırtmada becerikli olan Ģehvetin (libido) ve buna bağlı olarak 

sapkınlığın (obscoenitas) kiĢileĢmiĢ niteliğini anımsatır. Bu kiĢileĢmiĢ nitelikten 

                                                           
679

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.2-3: “…invenimus quomodo stiparemus nivem, ut ea 

aestatem evinceret, et contra anni fervorem defenderetur loci frigore. 3. Quid hac diligentia consecuti 

sumus? Nempe ut gratuitam mercemur aquam.” 
680

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.3: “Nobis dolet, quod spiritum, quod solem emere non 

possumus, quod hic aer etiam delicatis divitibusque ex facili nec emtus venit. O quam nobis male est, 

quod quidquam a rerum natura in medio relictum est!” 
681

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.3. 
682

 KarĢ. Seneca, Naturales Quaestiones 3.18.3: “Küstah Ģatafatın marifeti” (sollertia luxuriae 

superbiens) Seneca‟nın Epistulae Morales 90.19‟da betimlediği üzere, gösteriĢ yeteneği yüzyıllar 

içinde geliĢmiĢ olan bir kötülüktür. 
683

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.3 



113 
 

dolayıdır ki, Seneca bir rakip gibi görerek kendisiyle boğuĢmayı göze aldığı 

gösteriĢin “pahalı olmadıkça hiçbir Ģeyle tatmin olmadığını”
684

 söyleyerek onun 

insanların doğanın bir parçasını parayla satın almasını sağladığını dile getirmiĢ olur. 

Seneca karın zengin ile fakirin üzerine aynı ölçüde yağdığına vurgu yaparak 

zenginlerin kar konusunda en fakir olana bile üstün gelemeyeceğini söyler. Oysa 

kendisine zenginlik bahĢedilmiĢ kiĢiler su konusunda bile gösteriĢin etkisiyle bu 

eĢitliği bozmaya çalıĢır.
685

 GösteriĢin sebep olduğu bu davranıĢ, görüldüğü gibi, 

evrensel doğadaki iĢleyiĢe tümüyle tezat teĢkil eder. 

Seneca‟nın yukarıdaki aktarımlarından sonra gösteriĢ eleĢtirisi yön değiĢtirir, 

Seneca kar suyu içen kiĢilerdeki sağlık problemine ve bu eylemi gerçekleĢtirme 

dürtüsüne iliĢkin bilgi aktarımında bulunarak ruhsal bozulmadan bedensel 

bozulmaya geçer. Ona göre, mide sağlıklı olduğu sürece tüm yiyeceği alabilir ve 

doyabilir, dahası doğal hazmettiriciler sayesinde baskıya uğramaz. Ġnsanlar, mideleri 

hazımsızlıktan ötürü ekĢiyip ağrı yaptığında, daimî sarhoĢluk iç organlarda etkisini 

gösterdiğinde ve safrayla birlikte sindirim sistemini haĢladığında, kaçınılmaz olarak 

harareti giderecek suyla yoğunlaĢtırılmıĢ bir Ģey arar. Ancak bulunan çareler hastalığı 

daha da kötüleĢtirir. Bu yüzden bu rahatsızlığı çeken kiĢiler sadece yazın değil, kıĢın 

ortasında da kar suyu içer.
686

 Dahası filozofa göre, insanda soğuk bir Ģey içme 

dürtüsünü uyandıran yine insanın yeme – içme konusundaki aĢırılığıdır. Böyle kiĢiler 

midelerinin dinlenmesine izin vermez, akĢam yemeğinden gün ağarana kadar 

yemeye devam edip öğlen yemeğinde de midelerini yorar ve içi dolu birçok tabağı 

yiyip tüketirken içtikleri ağır içkilerden ötürü daha da rahatsızlanır. En nihayetinde, 

aralıksız devam eden aĢırı yükleme önce tüketilenlerin ağırlığından ötürü mide 

ekĢimesine neden olur ve bu kiĢileri daha soğuk sıvılar tüketmeye iter.
687

 Seneca‟nın 

yaptığı benzetmeye göre, bayılmıĢ ya da sersemlemiĢ kiĢinin soğuk su serpildiği 

zaman kendisine gelmesi gibi, insanların kendi kötülükleriyle donuklaĢmıĢ iç 

organları da, artık aĢırı soğukla sarsılmadıkça kendisine gelemez bir haldedir.
688

 

                                                           
684

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.4: “Adeo nihil potest illi placere, nisi carum!” 
685

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.4. 
686

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.4-5 
687

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.5-6. 
688

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.6. 



114 
 

Seneca böyle kiĢilerin karla da yetinmeyip buz aradıklarından bahseder. 

Onlara göre buzun uzun süreli soğukluğu kendileri için daha uygundur ve bu yüzden 

çoğu kere onu erisin diye suyun içine koyarlar. Buzu yeryüzünden değil aksine daha 

büyük etkisi olsun ve soğukluğunu daha uzun süre korusun diye en soğuk 

bölgelerden çıkarırlar.
689

 Seneca bu durumu Ģu sözlerle eleĢtirir: “Bu yüzden tek bir 

fiyatı yoktur suyun aksine tacirleri ve ne utanç verici ki, değiĢen yıllık fiyat listesi 

vardır.”
690

 Seneca bu eleĢtirisini geçmiĢten bir örnekle pekiĢtirir:  

 

 

“Lacedaemonialılar zeytinyağını heba ettikleri için parfüm satıcılarını 

ülkelerinden kovmuĢ ve onlara derhal topraklarını terk etmelerini 

buyurmuĢtu. Acaba onlar kar satan dükkânları ve insanların korumak için 

içine saman ufalayarak tadını ve rengini kaçırdığı suları taĢıyan paketli 

hayvanları görselerdi ne yaparlardı?”
691

 

 

 

Seneca burada kiĢinin açgözlülüğüyle ve kötü davranıĢıyla alâkalı olan karla 

temasının, açgözlülüğü gibi, hiçbir zaman bitmeyeceğini vurgulamak ister. Zira her 

konuda olduğu gibi, bu konuda da alıĢkanlık temas halinde olunan soğuğun da 

değerini azaltır, Seneca bunu Ģu sözlerle dile getirir: 

 

 

“Her Ģeyin, gücünü alıĢkanlıkla yitirdiğini anlamıyor musun? Öyle ki 

tümüyle içinde yüzdüğün Ģu kar düzenli kullanımla ve midenin günlük 

esaretiyle suyun yerini aldı. Kardan daha soğuk bir Ģey ara, zira bir kere 

alıĢtığın soğukluk artık bir iĢe yaramaz!”
692

 

 

 

                                                           
689

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.7. 
690

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.7: “Itaque ne unum quidem eius est pretium: sed habet 

institores aqua, et annonam, pro pudor, variam.” 
691

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.7-8: “Unguentarios Lacedaemonii urbe expulerunt, et propere 

cedere finibus suis iusserunt, quia oleum disperderent. 8. Quid illi fecissent, si vidissent reponendae 

nivis officinas, et tot iumenta portandae aquae deservientia, cuius colorem saporemque paleis, quibus 

custodiunt, inquinant?” Lacedaemonialılarla ilgili bu aktarımın kaynağı için bkz. Athenaeus 15.686f. 

Ayrıca yine Roma dönemindeki buz taĢıyıcılarına iliĢkin farklı bilgiler için bkz. M. T. Deleani, 

“Frigus Amabile”, Hommages a Jean Bayet, Ed. byM. Renard - R. Schilling, Bruxelles-Berchem, 

1964, s.693. 
692

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.10: “Non intelligis, omnia consuetudine vim suam perdere? 

Itaque nix ista, in qua etiamnunc natatis, eo pervenit usu, et quotidiana stomachi servitute, ut aquae 

locum obtineat. Aliquid adhuc quaerite illi frigidius, quia pro nihilo est familiaris rigor!” 



115 
 

Görüldüğü üzere, Seneca eserin bu bölümünde, bir doğa olayına iliĢkin 

yaptığı bilimsel açıklamanın ardından yine bir ahlakî çıkarıma ulaĢır, bu çıkarım 

insanın gösteriĢin etkisiyle aĢırılığa kapılması ve hem ruhsal hem de bedensel açıdan 

doğasını bozmasıdır. 

 S. C. Marchetti‟nin de bildirdiği gibi, Seneca eserin bu bölümünde içecek 

olarak karı kullanan hastalıklı kiĢilerin, içtikleri karın midelerine soğumanın ötesinde 

zarar verdiğinin farkında olmadıklarını aktarır. Yazara göre, bu aktarım Naturales 

Quaestiones 1.16‟daki aynaları kendi sapkın amaçları için kullanan Hostius Quadra 

ve 3.18‟deki kimi görgüsüz Romalıların ölen balıkların görüntüsünden zevk 

duyduğunu anlatan hikâyeyle bir üçlü oluĢturur. Bu üç aktarım Romalı kötülüklerin 

yerilmesinde kullanılır. Yazar Romalıların güçlenmeye, zenginleĢmeye ve yetki 

sahibi olmaya baĢladıkça bedenen zayıf düĢtüğünü ve doğadaki nesnelerin insafına 

kaldıklarını vurgular.
693

 BaĢka deyiĢle kaderden, doğadaki “her Ģeydeki ve her 

olaydaki zorunluluğu”
694

 yani “her Ģeydeki ĢaĢmaz düzeni”
695

 anlayan Seneca, 

insanların gösteriĢin etkisiyle aĢırılığa düĢtüklerinde, her zamanki düzenini koruyan 

doğa önünde hem ruhsal hem de bedensel açıdan rahatsızlandıklarını vurgular, doğa 

haĢmetiyle düzenini koruduğuna göre, insanlar, yukarıda da bildirdiğimiz gibi, 

doğayı kendilerine örnek alıp ona uyum sağlayarak hem ruhsal, hem de bedensel 

açıdan rahatsızlanmayacaktır. 

Ayrıca Seneca‟nın Romalıların yeme-içme adetlerindeki bozukluklara iliĢkin 

buradaki tespitleri göz önünde bulundurulduğunda, söz konusu kiĢilerin gerek 

gösteriĢin etkisiyle, gerekse kendi doğalarına ters bir Ģekilde beslenmelerinden ötürü 

dıĢ doğaya ait bir olay olan karın ticaretini yapmak durumunda kaldığı ve böylece 

kendi doğalarıyla birlikte dıĢ doğayı ve baĢkalarının doğasını da bozduğu 

söylenebilir. Bu da, Stoa felsefesindeki, yaĢamı doğaya uygun olarak (secundum 

naturam) biçimlendirme anlayıĢına tezat teĢkil eder. Seneca‟nın Lucilius‟un 

uyarısını dikkate alarak dile getirdiği gibi, karın doğal yapısına iliĢkin bilgiyi de 

içeren doğa incelemesi (inspectio naturae)
696

 bu açıdan değerlendirilirse bir kez 

daha önem kazanır, zira insan sadece kendi doğasıyla değil, aynı zamanda dıĢ 

                                                           
693

 S. C. Marchetti, a.g.e., s.124 (1982).  
694

 Seneca, Naturales Quaestiones 2.36.1: “necessitas rerum omnium actionumque” 
695

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.1.3: “rerum omnium certus ordo” 
696

 Seneca, Naturales Quaestiones 4.13.1. 



116 
 

doğayla da barıĢık olmayı, ona uygun davranıĢlar sergilemeyi, baĢka deyiĢle bedenen 

ve ahlaken sağlıklı bir insan olmayı doğa olaylarını incelemeye borçludur. 

 

 

3.3.3 Açgözlülük (Avaritia) 
 

 

Seneca, bedensel arzuları ve dünyevî ihtirasları küçümseyen Stoa felsefesinin 

bir mensubu olarak özellikle de Naturales Quaestiones 5.15‟te kiĢileĢtirerek kötücül 

karakterine dikkat çektiği açgözlülüğü (avaritia), diğer eserlerinde olduğu gibi, 

insanı yıkıma sürükleyen para hırsıyla iliĢkilendirir.
697

 Dahası Seneca‟ya göre, 

açgözlülük sadece yaĢadığı dönemin değil gelmiĢ geçmiĢ bütün çağların en mühim 

ahlakî kusurlarından biridir, hatta filozof onun insanlığın giderek bozulmasında ve 

insanlar arasındaki birliğin parçalanmasında rol aldığını düĢünür.
698

 Bu yüzden 

Seneca‟ya göre, “açgözlülük zapt edilmesi gereken…,
699

 bir örneğinin bile birçok 

kötülüğe sebep olabileceği...”
700

 insan zihninin yıllanmıĢ ve nasırlanmıĢ ahlak 

kusurlarından biridir (vitium mentis humanae inveterata et dura),
701

 o halde bilge 

ruhunu dünyevî arzuların zincirlerinden kurtarmak istiyorsa, kötücül açgözlülüğü de 

yenmek zorundadır. 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟inde açgözlülük yine bir doğa olayına 

iliĢkin yapılan bilimsel açıklamaların ardından eleĢtirilir. Bu eleĢtirinin belirdiği 

Naturales Quaestiones‟in 5. kitabının önsözü yoktur, bu yüzden filozof kitaba, baĢta 

Democritus olmak üzere farklı filozofların rüzgârlara iliĢkin farklı bilimsel 

açıklamalarıyla baĢlar. Diğer elementler gibi, rüzgârın da kendi içinde yaĢam gücü 

barındırdığını düĢünen Seneca
702

 5.14‟te sözü yeraltındaki henüz keĢfedilmemiĢ olan 

mağaralara getirir, böylece kaynağı yeryüzünde bulunan rüzgârları toprak altındaki 

doğa olaylarıyla iliĢkilendirir. Eserin bütününde doğa araĢtırmasını kiĢinin ahlakî 

                                                           
697

 KarĢ. Seneca, De Beneficiis 1.9.5; 2.27.3; 3.14.4; 3.15.4; 3.22.3; Epistulae Morales 7.7; 40.5; 

47.17; 56.5. 
698

 Seneca, Epistulae Morales 90.3; 90.36. 
699

 Seneca, Epistulae Morales 40.5: “corripienda avaritia” 
700

 Seneca, Epistulae Morales 7.7: “Unum exemplum… avaritiae multum mali facit.” 
701

 Seneca, Epistulae Morales 85.10. 
702

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.5-6. 



117 
 

geliĢimi için salık veren Seneca, burada konu yer altı kaynaklarına geldiği için, 

5.15‟te açgözlülüğün etkisiyle yer altındaki hazinelere (madenlere) ulaĢmaya çalıĢan 

insanoğlunu eleĢtirmek ister, bu yüzden bir hikâye anlatır:
703

 

 

 

“Philippus günün birinde birçok kiĢiyi içindeki hazinenin durumunu ve eski 

açgözlülüğün gelecek kuĢaklara bir Ģey bırakıp bırakmadığını araĢtırsınlar 

diye terk edilmiĢ olan, eski bir maden ocağına yollamıĢ. Bu kiĢiler günlerce 

kendilerine yetecek sayıda ıĢık kaynağını da yanlarında götürmüĢler. Yorgun 

düĢtükleri uzun yolun sonunda büyük nehirleri ve bizimkilere benzer Ģekilde 

geniĢ alana yayılmıĢ fakat bir toprak yığınıyla sıkıĢtırılmadan, huĢu içinde 

uzanan yani özgürce salınan su kütleleri görmüĢler.”
704  

 

 

Seneca‟nın bu hikâyede iki kavramı ön plana çıkardığını görüyoruz: 

Zenginlik (ubertas) ve eski açgözlülük (vetus avaritia). Seneca burada her iki 

kavramın da eskiliğini vurgular ve zenginliği eski mağaraya (in metallum 

antiquum) iliĢkin bir değer olarak sunup onu yiyip tüketen açgözlülüğü de vetus 

sıfatıyla eski kılar. Bu da, okuyucuya Seneca‟nın bu hikâyeyi burada sunmasının 

nedenini verir, zira Seneca‟ya göre, insanı çepeçevre saran açgözlülük sadece bugüne 

özgü olmayan, aksine kökü geçmiĢe uzanan bir kötülüktür: 

 

 

“Bu hikâyeyi büyük bir zevkle okudum. Zira (bu hikâyeden) çağımızın yeni 

değil geçmiĢten bu yana aktarılan kusurlu düĢüncelerden ötürü zahmet 

çektiğini, açgözlülüğün, toprakları ve kayaları yağmalamayıp karanlıkta kötü 

bir Ģekilde gizlenmiĢ olan hazineleri ilk defa bizim yaĢadığımız çağda 

araĢtırmadığını öğrenmiĢ oldum. Kendilerine benzemiyoruz diye 

hayıflandığımız ve övgülerle kutladığımız o atalarımız da dağları yarma 

umuduyla ayartılmıĢ ve daha fazla zenginlik uğruna toprak yığınının altına 

girmiĢ.”
705

 

                                                           
703

 Seneca burada hikâyenin kaynağına iliĢkin bilgi veriyor: “Asclepiodotus auctor est” Naturales 

Quaestiones 6.17.4‟te Asclepiodotus‟un, Posidonius‟un öğrencisi olduğu ve Quaestionum 

Naturalium Causae adında bir eser kaleme aldığı söylenir. 
704

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.15.1: “demissos quam plurimos a Philippo in metallum 

antiquum olim destitutum, ut explorarent quae ubertas eius esset, quis status, an aliquid futuris 

reliquisset vetus avaritia: descendisse illos cum multo lumine, et multos duraturo dies: deinde longa 

via fatigatos vidisse flumina ingentia, et conceptus aquarum inertium vastos, pares nostris nec 

compressos quidem terra superiminente, sed liberae laxitatis, non sine horrore visos.” 
705

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.15.2: “Cum magna haec legi voluptate: intellexi enim, saeculum 

nostrum, non novis vitiis, sed iam inde antiquitus traditis laborare: nec nostra aetate primum 



118 
 

 

 

Metnin bu bölümünde ikinci kez geçen açgözlülük (avaritia) kavramının 

tıpkı sapkınlık (obscoenitas) ve gösteriĢ (luxuria) kavramları gibi kiĢileĢtirildiğini 

görürüz. Seneca burada bahsettiği ahlaken kusurlu insanlar için “açgözlü” (avarus) 

ya da “açgözlüler” (avari) ifadelerini kullanmaz, geçmiĢte sergilenmiĢ kusurdan söz 

ederken asıl sorumlu olarak açgözlülüğü gösterir, baĢka deyiĢle, eyleyen yukarıda 

bahsettiğimiz ve Seneca‟nın da hikâyede sunduğu gibi, açgözlülüktür, o toprakta 

altın ve gümüĢ arar,
706

 insanı toprağı kazmaya zorlar
707

 ya da komutan Crassus‟u 

zafer uğruna Parthların üzerine salar.
708

 Bu açgözlülük insanlığı öylesine 

sarmalamıĢtır ki, Naturales Quaestiones 1.P.5‟te gelecek nesillerin 

açgözlülüğünden bahseden Seneca‟ya göre, geçmiĢ ve Ģimdi gibi gelecek de bu 

kötülüğün esiri olacaktır. Epistulae Morales 97.1‟de de Lucilius‟a gösteriĢ 

(luxuriam), iyi adetleri reddetme (negligentiam boni moris) ve diğer kusurların 

sadece kendi yaĢadığı dönemde olduğunu düĢünmesinin yanlıĢ olacağından bahseden 

Seneca‟ya göre, bu gibi kötülükler insanlara aittir, zamanlara değil (hominum sunt 

ista, non temporum), bu yüzden suçun olmadığı hiçbir çağ yoktur (nulla aetas 

vacavit a culpa), açgözlülük de bu ahlak suçlarından biridir. 

V. Rudich‟in analizinde geçtiğince, Seneca‟nın gerek Naturales Quaestiones 

5.15.2‟deki, gerekse Epistulae Morales 97.1‟deki ifadeleri, filozofun Roma 

erdemlerinden olan mos maiorum‟a (ataların geleneği) kuĢkucu bir tavırla 

yaklaĢtığını gösterir.
709

 Zira övülen ve örnek gösterilen ataların geleneği de, tıpkı 

Seneca‟nın yaĢadığı çağ gibi kimi kötülüklerle sarmalanmıĢsa, o halde kötülüğü 

ortadan kaldırmak için ataların erdemi örnek gösterilemez. Buna karĢılık Epistulae 

Morales 90.38‟de açgözlülüğün en iyi çağa bile saldırabileceğini söyleyen 

Seneca‟ya göre, herkesin kederden, acıdan ve çeliĢkiden uzak, mutlu yaĢadığı Altın 

Çağ‟a son veren kötücül karakterin avaritia olduğu ve buna bağlı olarak burada 

                                                                                                                                                                     
avaritiam, venas terrarum lapidumque rimatam in tenebris male abstrusa quaesisse. Illi quoque 

maiores nostri, quos celebramus laudibus, quibus dissimiles querimur nos esse, spe ducti montes 

ceciderunt, et supra lucrum sub ruina steterunt.” 
706

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.15.3. 
707

 Seneca, Naturales Quaestiones 3.30.3. 
708

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.18.10. 
709

 V. Rudich, a.g.e., s.73-74. 



119 
 

bahsedilen toprağı kazarak ondaki hazinelere ulaĢma arzusunun ortaya çıkmasıyla 

övgüye değer olan mos maiorum‟un bozulduğu da söylenebilir. Ancak 

EpistulaeMorales 97.1‟deki iki ifadenin (hominum sunt ista, non temporum ve 

nulla aetas vacavit a culpa) netliği bu düĢünceyi geçersiz kılar. 

Seneca‟nın karĢısına alıp eleĢtirmekten hoĢlandığı hedeflerden olan 

açgözlülüğü
710

 Stoa düĢüncesinin ortaya koyduğu gibi, kendisinden kaçınılması 

gereken bir kötülük olarak değerlendirmek gerekir.
711

 Zira özellikle de Naturales 

Quaestiones 1.P.5‟te geçtiği gibi, Seneca‟nın, insanın dünyevî nimetleri 

küçümsedikten sonra zihnî yükseliĢini gerçekleĢtirebileceğine duyduğu inancı göz 

önünde tuttuğumuzda,
712

 açgözlülüğü tıpkı sapkınlık ve gösteriĢ gibi, kiĢinin zihnini 

bedene hapsederek yükselmesini engelleyen zincirlerden biri olarak düĢünebiliriz. 

Keza Seneca‟nın Naturales Quaestiones 5.15‟te anlattığı hikâyenin devamında 

açgözlülüğün insanları, metaforik anlamda zihnî yükseliĢe tezat oluĢturacak ölçüde 

hazine bulmak için yer altına çektiğine vurgu vardır:
713

 

 

 

“Makedonyalı Philippus‟tan önce en diplerde hazine arayan ve açık havadan 

vazgeçip ıĢığı arkalarında bırakarak geceyle gündüzün ayırt edilemediği o 

mağaralara inen krallar vardı. Ne güçlü bir beklenti değil mi? Hangi büyük 

zorunluluk yıldızlara doğru dikilmiĢ insanın boynunu eğdirdi, aĢağı indirdi 

ve altın çıkarmak uğruna toprağın iç kaynağına daldırdı, hem de aramak bile 

(kendi baĢına) sahip olmaktan daha az tehlikeli değilken?”
714

 

                                                           
710

 H. M. Hine, “Seneca, Stoicism, and the Problem of Moral Evil”, Ethics and Rhetoric: Classical 

Essays for Donald Russell on His Seventy-fifth Birthday, Ed. by D. Innes – H. Hine – D. Russell, 

Oxford University Press, 1995, s.110-111. 
711

 Seneca‟ya varıncaya değin bu avaritia‟nın terimleĢtiğini, Latincede felsefî terminoloji oluĢturma 

gayreti içinde olan Cicero‟nun kullanımından da anlayabiliriz, zira Cicero‟nun De Legibus 1.51.9‟da 

Stoa felsefesindeki dört temel erdeme karĢılık saymıĢ olduğu dört kötülük içinde avaritia da vardır 

(diğerleri libido, timiditas ve tarditas ya da stultitia‟dır). Ancak Cicero De Finibus Bonorum et 

Malorum 3.39‟da bu dört kötülüğü değiĢtirir (aegritudo, formido, libido ve laetitia). Bkz. A 

Commentary on Cicero, De legibus, University of Michigan Press, 2004, s.205. KarĢ. Cicero, De 

Officiis 1.23-27; Plinius, Naturalis Historia 7.5. 
712

 Seneca‟nın, kendi döneminde yaĢayan en önemli zenginlerden biri olduğunu aktaran J. Hawkins‟in 

değerlendirmesinde, Seneca‟nın buradaki avaritia eleĢtirisini dikkatli değerlendirmemiz gerektiğine 

vurgu vardır. Yazar, Seneca‟nın teoride ve pratikte farklı davrandığını iddia eder (J. Hawkins, “XIII. 

On Submarine Mines”, Transactions of the Royal Geological Society of Cornwall, vol.I, W. 

Phillips - G. Yard, London 1818, s.128-129). 
713

 F. R. Berno‟ya göre, madencilik burada bilimsel incelemenin çürümesini sembolize eder, 

madencilerin araĢtırması hem ilk anlamıyla hem de metaforik olarak karanlığa denk gelir F. R. Berno, 

a.g.e., s.181-193 [2003]. 
714

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.15.3: “Ante Philippum Macedonem reges fuere, qui pecuniam in 

altissimis usque latebris sequerentur, et relicto spiritu libero in illos se demitterent specus, in quos 



120 
 

 

 

Seneca‟nın buradaki yaklaĢımı Naturales Quaestiones 7.1.1-5; 2.3‟te 

bulunan insanın dik durarak yüzünü yukarıya çevirmesi ve günlük kaygılarından, 

maddî telâĢlarından sıyrılarak kutsal olanın peĢine düĢmesi gerektiği yolundaki 

mesajla tutarlıdır, 5.15‟te maddî kazanç için yer altına inen kiĢilerin (kralların) 

beklentileri küçümsenir. Bu kiĢiler göğü seyretmek bir yana, maddî kazanç için yerin 

altına girerek gece-gündüz ayrılığından vazgeçmiĢ, buna bağlı olarak sürekli 

karanlıkta kaldıkları için, ıĢığı da arkalarında bırakmıĢ olur. Dahası hikâyenin 

devamından anlaĢılıyor ki, yeryüzündeki aydınlıktan vazgeçen insanlar, yer altındaki 

tanrılardan korkmaya baĢlamıĢtır: 

 

 

“Bu amaçla insan yeraltı geçitleri kurdu ve gündüzü unutup yüzünü çevirdiği 

daha iyi doğayı unutarak kirli ve tekin olmayan ganimetin arasında yavaĢ 

yavaĢ ilerledi. Öyle ki hiçbir ölünün üzerinde bu kadar ağır bir toprak 

olmamıĢtır, zorlayıcı açgözlülük insanların üzerine toprak yığınını koydu, 

onlardan gökyüzünü söküp aldı ve yine onları bu kötü zehrin gizlendiği 

aĢağılara gömdü. Oraya inmeye cesaretlendirildiler, orada nesnelerin yeni 

konumunu, çıkıntı oluĢturan toprakların bu durumunu, kör boĢlukta esen 

rüzgârları, akmayan suların vahĢi kaynaklarını ve görkemli daimî geceyi 

deneyimlediler. Sonra, bütün bunları yaptıktan sonra yeraltı tanrılarından 

korktular!”
715

 

 

 

Görüldüğü gibi, Seneca burada açgözlülüğün etkisiyle yer altına inen 

insanların ıĢıktan mahrum kalarak tanrılardan korkmaya baĢladığını söyler, o halde 

buradan insanların, araması ve kendisine örnek alması gereken tanrısal aydınlığa 

sırtını döndüğünde doğanın fizikî yapısından korkmaya baĢlayacağına dair bir mesaj 

çıkarılabilir, zira insanları doğa olaylarından korkmamaları için
716

 doğanın içindeki 

                                                                                                                                                                     
nullum noctium dierumque perveniret discrimen, et a tergo lucem relinquerent. Quae tanta spes fuit? 

quae tanta necessitas hominem ad sidera erectum incurvavit et defodit, et in fundum telluris intimae 

mersit, ut erueret aurum, non minore periculo quaerendum quam possidendum?” 
715

 Seneca, Naturales Quaestiones 5.15.4: “Propter hoc cuniculos egit, et circa praedam lutulentam 

incertamque reptavit, oblitus dierum, oblitus naturae melioris, a qua se avertit. Nulli ergo mortuo terra 

tam gravis est, quam istis, supra quos avaritia urgens terrarum pondus iniecit, quibus abstulit coelum, 

quos in imo, ubi illud malum virus latitat, infodit. Illo descendere ausi sunt, ubi novam rerum 

positionem, terrarumque pendentium habitus, ventosque per caecum inane experirentur, et aquarum 

nulli fluentium horridos fontes, et altam perpetuamque noctem. Deinde, quum ista fecerint, inferos 

metuunt!” 
716

 Seneca, Naturales Quaestiones 6.3.3. 



121 
 

tanrısallığı keĢfetmeye çağıran
717

 Seneca burada ıĢığa sırtını dönen insanların 

tanrılardan korkmalarını da aynı Ģekilde ıĢığın kaynağını yani bizzat Tanrı‟yı 

bilmemeleriyle iliĢkilendirmiĢ olabilir. Yine Seneca burada bedenen yeraltına inen 

kiĢilerin oradaki tanrılardan korkmaya baĢladığını söyleyerek söz konusu korkunun 

giderilmesi için yeraltına iliĢkin yapılacak bilimsel açıklamaya ihtiyaç olduğunu 

düĢünmüĢ de olabilir. Ancak bütün bu yorumlar Seneca‟nın, eserin bütününde 

iĢlediği doğa anlayıĢına bakılarak yapılmaktadır, zira filozof bu hikâyeye iliĢkin 

aktarımını burada keserek yeniden tek tek rüzgârlara iliĢkin bilimsel açıklamaya 

geçer ve hikâyeyi yarım bırakır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
717

 Seneca, Naturales Quaestiones 7.31.3. 



122 
 

SONUÇ 
 

 

Tezimizdeki üçlü bölümlemeye uygun olarak sunduğumuz verilerin ıĢığında 

Seneca‟nın Naturales Quaestiones adlı eserinde doğa ve ahlak anlayıĢını 

çözümlemeye çalıĢtık.  

Bu çözümlemede ilkin Naturales Quaestiones’te Doğa ve Bilgi Problemi 

baĢlıklı bölümde hem bütün olarak doğanın kendisine, hem de tek tek parçalarına 

dönük bilgi ediniminin önemine değindik. Burada sırasıyla 3.P.‟deki Seneca‟nın 

niçin böyle bir eser kaleme aldığını gösteren “yaĢamın geri kalan kısmının faydalı 

kullanımı” anlayıĢını ve doğa araĢtırmasında ahlakı temel alan  “ne olması gerektiği 

üzerine yazma” eğilimini, 7.1.1-5 ve 2.3‟teki bedenen yıldızlara doğru dikilmiĢ 

olmasına rağmen yüzünü yere indirerek gökleri incelemekten vazgeçen insanın 

alıĢkanlıktan (consuetudo) ötürü göksel kutsallığın ve bilginin farkında olmadığına 

dönük tespitini, filozofun doğa olaylarına iliĢkin tam bilginin ancak uzun çağlar 

sonunda edinilebileceğine iliĢkin yorumuyla birlikte analiz ettik. Bölüm sonunda ise 

Seneca‟nın 7.32‟de Roma‟da felsefe okullarına ve bilgilenmeye olan ilgisizlikten 

Ģikâyetini konu edinerek, Stoa felsefesine göre, örnek almaları gereken doğayı 

incelemekten vazgeçen bu dönemdeki Romalıların durumunu ele aldık. Neticede 

tezimizin bu bölümünde Seneca‟nın nasıl bir bilgi idealinin peĢinde koĢtuğunu ve 

doğa araĢtırmasını niçin önemsediğini, sonraki iki bölüme arkaplan oluĢturacak 

ölçüde irdelemeye gayret gösterdik.  

Tezimizin ikinci bölümünde genel olarak Seneca‟nın tanrıbilim anlayıĢını 

gözden geçirip Naturales Quaestiones‟te beliren tanrısal nitelikli doğa anlayıĢının 

yaratıcı ve yönetici kimliğine, doğadaki olayların rastgele meydana gelmediğine, 

aksine neden-sonuç iliĢkisi kapsamında kopmaz ve ĢaĢmaz bir bağla birbirine bağlı 

olduğuna, buna bağlı olarak Seneca‟nın felsefî zihninde, kaderin bir bütünlük arz 

ettiğine değindik. Dahası eserde önce çıkan kehanet konusuyla birlikte, Seneca‟nın 

Tanrı‟yı doğadaki bütünlüğü mümkün kılacak ölçüde her Ģeyin temeline 

yerleĢtirdiğinden, baĢka deyiĢle onu nedenlerin nedeni (causa causarum) 

kıldığından bahsettik.  



123 
 

Üçüncü ve son bölümde ise önceki iki bölümün oluĢturduğu temel üzerinde 

yükselen ahlak anlayıĢını irdeleyip sorunun özüne iliĢkin birtakım  sonuçlara 

ulaĢmaya çalıĢtık. Bunun için ilkin hem Naturales Quaestiones‟i, hem de diğer 

eserlerini göz önünde tutarak Seneca‟nın genel ahlak anlayıĢını sergiledik, ardından 

da Seneca‟nın felsefe konulu diğer eserlerinde olduğu gibi, Naturales 

Quaestiones‟te de kapsamlı bir Ģekilde incelenen ahlak idealleri üzerinde durduk, 

buna göre, Seneca‟nın betimlediği bilgenin talihin lütuflarını küçümseyip ölüm 

korkusunu yenerek ruhunu bedenin zincirlerinden kurtarıĢını ve eserde kiĢileĢtirilmiĢ 

ahlakî kusurlardan (sapkınlık, gösteriĢ ve açgözlülük) sıyrılarak dünyevî yaĢamını 

nasıl düzenlediğini ve Stoa felsefesinin de temel hedeflerinden olan ruhsal dinginliğe 

nasıl eriĢtiğini göstermeyi amaçladık.  

Böylece Naturales Quaestiones‟teki doğa ve ahlak anlayıĢını sırasıyla 

bilgibilim, tanrıbilim ve ahlak düzleminde analize tabiî tutmuĢ olduk. Bu analizde 

ulaĢtığımız sonuçları söyle açımlayabiliriz: 

Diğer eserleri göz önünde tutulduğunda bir ahlak filozofu ve yaĢam rehberi 

olan Seneca Naturales Quaestiones‟te de açıkça doğa araĢtırmasını ahlakî geliĢim 

için gerekli görmektedir. Zira “Niçin bilgi sahibi olmalıyız?” sorusunun cevabı, 

filozofa göre, “kendi kötülüklerimizi ortadan kaldırmak için”dir. Ġnsanın yararını 

gözeten ve hedefi ahlak olan bu bilgilenme anlayıĢının payandası bizzat Stoa 

felsefesinin kendisidir. Nitekim Yunan felsefe tarihi incelendiğinde görülecektir ki, 

ilkin Stoacılar mantık, doğa bilimleri ve ahlak olmak üzere üç alt sahaya bölünen 

felsefeyi diğer iki saha ahlaka hizmet edecek ölçüde ele almıĢtır. Örneğin Socrates 

öncesindeki Ionia filozofları özellikle doğayla ve kozmolojiyle ilgilenirken aslında 

felsefenin sadece bir alanına yani doğa problemlerine yoğunlaĢmıĢtır. Buna karĢın 

Sofistler insan bilgisinin değeriyle ilgili sorulmuĢ sorular üzerinde dururken mantık 

ilmini ciddiyetle incelemiĢ, Socrates ise felsefesinde doğabilimini dıĢlayarak sadece 

ahlakı konu edinmiĢtir. Oysa Stoacılar mantıkla fiziği yani doğa araĢtırmasını felsefe 

için gerekli birer saha olarak görmekle birlikte, onları tezimizde sık vurguladığımız 

gibi, adeta felsefenin merkezinde bulunan ahlakî geliĢimin besleyici unsurları olarak 

değerlendirmiĢtir.  

Bunun yanında Stoacılık bilginin edinilebileceğini savunan ekollerden biri 

olduğu için ona mensup filozoflar bilgiye, “bildiğim tek Ģey hiçbir Ģey 



124 
 

bilmediğimdir” diyen Socrates‟ten ve hakikî bilginin, yöntemine uygun bir çalıĢma 

olmaksızın ifade edilemeyeceğini savunan Kiniklerden farklı olarak insanın kutsal 

atalarından edindiği ve salt tanrıyla paylaĢtığı en yüce değer gözüyle bakmıĢtır. Bu 

yüzden bilginin tartıĢmaya açılması yani farklı görüĢü savunanlar arasında müzakere 

edilmesi, Stoacılar tarafından saygın bir eylem olarak görülmüĢtür. Buna bağlı olarak 

Stoacılar “iyi nedir”, “doğru tutum hangisidir”, “sosyal yaĢantımızda erdem en yüce 

iyi midir”, “gösteriĢ niçin kötüdür”, “hangi durumlarda savaĢlar makûl karĢılanabilir” 

gibi sorulara cevap ararken tartıĢma kültürü yanında nasıl edinilirse edinilsin her 

türlü bilgiyi ahlak çerçevesinde dikkatle incelemiĢ, bu kapsamda doğa 

araĢtırmalarıyla edinilmiĢ olan bilgilerden de yararlanmıĢtır. Stoa düĢüncesindeki en 

nihayetinde ahlakı hedefleyen bu doğa araĢtırması anlayıĢı, kendi içinde tutarlı, 

anlamlı, her Ģeyi kucaklayan ve kuĢatan kutsal bir yasaya dayanmak durumundadır, 

insan ancak bu Ģekilde yaĢamına örnek teĢkil edecek meĢruiyeti kazanabilir, bu yasa 

uygun tutumlarla doğru hareketlere temel oluĢturan doğa yasasıdır (lex naturae). 

Stoa felsefesinde sadece doğa yasasını kendisine temel alan kiĢi bilgedir ve yine 

sadece onun tutumları kusursuzdur ve yenilenmeye ihtiyaç duymaz, baĢka deyiĢle, 

sadece bilge olan kiĢi, doğanın yasalarına doğru bir Ģekilde uyabilir ve hakikî aklı 

bilebilir, bu yüzden bilgelik doğru hareketleri belirleyebilmek anlamına gelir.  

AnlaĢılıyor ki, Stoa felsefesinde tümüyle aklî ve berrak olan doğa yasası her 

türlü insan yasasına üstün gelir. Kutsal olan yasa, doğayı yazılmıĢ baĢka hiçbir 

yasanın yapamayacağı Ģekilde düzenler. Bu, Seneca‟nın Naturales Quaestiones 

3.P.14‟teki kiĢinin Stoacı anlayıĢa uygun hareket ettiğinde Roma vatandaĢlığının 

sağladığı hakla değil, doğa yasasıyla özgür olacağı düĢüncesini de açımlar. Buna 

göre, kiĢi doğa yasasıyla özgürleĢmek istiyorsa, doğanın tanrısal olduğunu kabul 

etmeli, onun yaratıcı ve yönetici kimliğini özümsemeli ve ondaki hiçbir Ģeyin ve 

eylemin kutsal yasadan ayrı olmadığını anlamalıdır. Doğanın, bünyesindeki her 

parçayı bir uyumla harmanladığına ve bu yüzden onun tanrısal olduğuna dikkat 

çeken Seneca, doğa bilgisini ahlakî geliĢimin sağlanması, baĢka deyiĢle, kötülüklerin 

giderilmesi ve uygun tutumların edinilmesi için gerekli gören, iyi olsun, kötü olsun 

her Ģeyin Tanrı‟dan geldiğini bilen zihniyetiyle, temelde kiĢinin bedensel zincirlerini 

kırarak ruhen yücelmesini amaçlayan genel Stoa felsefesinin bir mensubu olur. 



125 
 

Tezimizin birinci bölümünde incelediğimiz gibi, Seneca bu Stoacı kimliğini 

Naturales Quaestiones‟te açıkça sergiler. Örneğin doğa araĢtırması üzerine 

yazmanın önemini vurgularken, insanları gündelik yaĢamın bütün çeliĢkilerinden ve 

dünyevî kaygılarından sıyrılarak doğayı araĢtırmaya davet eder, zira ona göre, 

doğanın bilgisine eriĢmek ciddi bir çaba gerektirir. Ona göre, mademki insanın ahlakî 

geliĢimi (doğru tutumları benimsemesi ve kusurlardan uzak durması), tefekküre dalıp 

doğayı anlama çabasına bağlıdır, o halde insan vakit kaybetmeden doğa olayları 

arasındaki neden-sonuç iliĢkisini gözeterek bu kutsal bütünü bilmeye atılmalıdır. 

Seneca‟nın Naturales Qaestiones‟inin de, içeriğiyle böyle bir atılımın eseri olduğu 

rahatlıkla söylenebilir. Zira Naturales Quaestiones‟te sergilenen doğa bilgisi, kendi 

baĢına önemli değildir, bu yüzden tezimiz boyunca sık vurguladığımız gibi, eserde 

doğa olayları arasındaki sadece fizikî neden – sonuç iliĢkisine dikkat çekilmez, bu 

iliĢki aynı zamanda insanın ahlak duyuĢuna da etki eden tanrısal öngörünün 

(providentia), kaderin (fatum) ve hatta bizzat Tanrı‟nın varlığına delil olarak 

gösterilir. Bu yüzden Naturales Quaestiones‟te bilimsel ve tanrıbilimsel 

açıklamalarla ahlakî çıkarımlar birbirinden soyutlanamayacak ölçüde karıĢmıĢ ve 

birbirini anlamlı kılmıĢ olur. Örneğin Seneca Naturales Quaestiones 2.27-59 

arasında yıldırımların oluĢumları ve etkilerine iliĢkin farklı filozoflar ve felsefe 

okulları tarafından yapılan bilimsel açıklamalarla birlikte yıldırımların kehanet 

niteliği üzerinde durur ve yaygın inanıĢın aksine baĢ tanrı Iuppiter‟in insanlara 

yıldırım oku fırlatmadığı, Etrüsklü eski bilgelerin böyle bir inanıĢı salt insanları 

kusurlu davranıĢlardan ve suçlardan caydırmak için uydurduğu fikrini savunarak 

kaderin yıldırımla değiĢmeyeceğini, zira onun da kaderin bir parçası olduğunu dile 

getirir. Daha sonra Seneca yine doğa bilimcisi Caecina‟nın yarı bilimsel, yarı dinsel 

içerikli yıldırım bölümlemesinden bahsediyorsa da, sonra yine eskilerin Iuppiter‟in 

yıldırım oku fırlattığına iliĢkin inanıĢını tartıĢmaya açar ve kehanet konusuna geri 

döner. Ardından Seneca yıldırımın fizikî etkileri yanında, yine fizikî nedenlerini de 

iĢleyip, bölümün sonunda insanların niçin yıldırım çarpmasıyla ölmekten 

korkmaması gerektiği konusunu ele alır. Bu örnekte de görüldüğü gibi, Naturales 

Quaestiones‟te doğa olayına iliĢkin yapılan bilimsel ve dinî açıklamalar ahlakî 

çıkarımla iç içedir. Örneğimiz üzerinden söylemek gerekirse, yıldırımların 

oluĢumunun ve nesneler üzerindeki etkisinin doğal nedenlerini bilen kiĢi, ne onların 



126 
 

Tanrı tarafından insanları cezalandırmak için yollandığına inanır ne de yıldırım 

korkusuyla ölmekten korkar. Eserdeki diğer örneklere bakarsak, doğayı incelemeye 

atılan kiĢinin, doğadaki yansıtıcıların ve yansıma niteliğinin içyüzünü öğrendikçe, bu 

niteliğin aynalar yoluyla sapkınlığı azdırmada kullanılmasına karĢı çıkarak insanlığın 

gösteriĢ uğruna doğanın lütuflarını ne denli suiistimal ettiğini görür. Doğayı 

incelemeye atılan kiĢi, karın doğal yapısını öğrendikçe onun sudan ziyade havadan 

oluĢtuğunu bilerek gösteriĢ uğruna sağlıksız beslendiği için iç organlarında yanma 

hissi duyan insanların kar yeme alıĢkanlığının ne derece yersiz olduğunu düĢünmeye 

baĢlar. Doğayı incelemeye atılan kiĢi, rüzgârın doğal yapısını ve buna bağlı olarak 

insanlara olan yararını öğrendikçe insanların doğanın bu lütfunu savaĢ gemilerini 

yürütmede kullanıĢına içerler. Doğayı incelemeye atılan kiĢi, depremlerin doğal 

yapısını öğrendikçe kendisini her an her yerde gerçekleĢebilecek olan deprem 

gerçeğiyle yaĢamaya alıĢtırır ve buradan hareketle deprem korkusunu aĢarak zihnini 

varlığının kaçınılmaz sonuna yani ölüm gerçeğine de hazırlar.  

Ancak Naturales Quaestiones insanlara sadece doğaya gitmeyi ve ahlakî 

geliĢim için onu bilmeyi öneren değil, aynı zamanda bu idealin nasıl 

gerçekleĢeceğini ve insanların bu idealin nasıl gerisinde kaldığını gösteren bir 

eserdir. Bu yüzden bedenen gökteki yıldızlara doğru dikilmiĢ olan insanın boynunu 

yere eğdiren zorunluluğu irdeler Seneca; ne olmuĢtur da, kutsalın bilgisine ulaĢarak 

yeryüzündeki uyumlu ve huzurlu yaĢama eriĢsin diye yaratılmıĢ olan insan 5.15‟te 

kiĢileĢtirilen zorlayıcı açgözlülüğün (avaritia urgens) yönlendirmesiyle, yer altına 

girmiĢ ve gündüz ıĢığından vazgeçmiĢtir, bunu anlamaya çalıĢır. Seneca‟ya göre, 

aydınlığa sırtını dönen insanlar daimî karanlıkta korkutucu yeraltı tanrıları 

uydurmaktan ve onlardan korkmaktan geri durmamıĢtır. Böylece derin ve daimî 

gecenin etkisinde kalan insanoğlu, doğayı bilip onu kendisine örnek alacak ve zihnen 

yükselip tanrılara eĢit olabilecekken zorlayıcı açgözlülüğün yönlendirmesiyle 

onlardan korkar olmuĢ ve bir nevi kendi değerini düĢürmüĢtür. Seneca‟nın bu tespiti 

gösteriyor ki, insanoğlu doğaya her gittiğinde ve ondaki olayları inceleyip bilgi 

edindiğinde, zihnî yükseliĢini gerçekleĢtirememiĢ, doğaya ve kutsal düzene uygun 

tutumlar sergileyememiĢtir, baĢka bir deyiĢle, insanlardan bazıları doğa bilgisini 

yararına değil, zararına kullanmıĢtır. Yine aynı insanlar, evrensel doğanın lütuflarını 

kötü kullanarak doğal yapılarından vazgeçmiĢ, hem bedenen hem de ruhen çökerek 



127 
 

gösteriĢin (luxuria) esiri olmuĢtur. Hostius Quadra gibileri ise, insanlar bedenlerini 

tanısın, eksiklerini gidersin diye bulunmuĢ olan aynaları kendi sapkın amaçları için 

kullanmıĢtır, Ģüphesiz ki, Hostius Quadra burada kiĢileĢtirilmiĢ sapkınlığın 

(obscoenitas) insanları ne kadar kolay esir alabildiğini gösteren bir örnektir.  

Görüldüğü gibi, Naturales Quaestiones talihi küçümseme ve ölüm 

korkusunu yenme gibi ahlak idealleri yanında kiĢileĢtirilmiĢ ahlakî kusur 

örnekleriyle, kiĢiye sadece doğaya gitmesini ve onu kendisine örnek almasını öneren 

değil, aynı zamanda onun bu hedefe nasıl varacağını, baĢka deyiĢle neyi yapıp, neyi 

yapmaması gerektiğini ve kendisini yaĢamda ne gibi tehlikelerin beklediğini gösteren 

bir ahlak eseridir. 

Sonuç olarak Seneca‟nın Naturales Quaestiones‟te ortaya koyduğu, doğayı 

bilmekten daha değerli bir Ģey olmadığını bilen ideal bilgesi, göğün ihtiĢamıyla 

arasına perde çeken alıĢkanlık engelini de aĢarak yüzünü yerden kaldırır, göğe bakar, 

yetinmez çevresine de bakar, incelediği doğanın kesin bir düzen içinde olduğunu 

görür, anlar ki, bu düzende ne bir yanlıĢ vardır, ne de bir eksik, her Ģey onda 

tümleĢmiĢ ve kusursuzlaĢmıĢ durumdadır. Bilge her Ģeyin neden – sonuç iliĢkisiyle 

birbirine bağlandığı bu kusursuz düzenin bir parçası olduğunu düĢünerek kendisini 

ne talihin, ne de bir insanın lütfuna muhtaç hisseder, bedenini ve ona bağlı olan 

arzularını küçümseyerek zihnî yükseliĢini gerçekleĢtirir, ruhunu özgürleĢtirir ve bu 

noktada artık Tanrı‟yı bilmeye baĢlar (incipit Deum nosse).
718

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
718

 Seneca, Naturales Quaestiones 1.P.11. 



128 
 

KAYNAKÇA 

 

 
1. Antikçağ Kaynakları 

 

 
Seneca: L. Annaei Senecae Philosophi Opera Omnia. Ad 

Optimorum Librorum Fidem Accurate Edita. Editio 

Stereotypa. Tomus V. LIPSIAE Sumtibus Et Typis Caroli 

Tauchnitii. 1832. 

Seneca: Being A Translation of the Quaestiones Naturales of 

Seneca,Tr. J. Clarke, with notes on the Treatise by A. 

Geikie, Macmillan And Co., Limited, London 1910. 

Seneca: De Consolatione ad Marciam, De Vita Beata, De Otio, 

De Tranquillitate Animi, De Brevitate Vitae, De 

Consolatione ad Polybium, De Consolatione ad Helviam, 

Moral Essays II, Tr. J. W. Basore, vol.II, The Loeb 

Classical Library, W. Heinemann, London 1932. 

Seneca: De Beneficiis, Moral Essays III, Tr. J. W. Basore, vol.III, 

The Loeb Classical Library, W. Heinemann, London 1932. 

Seneca: Epistles 1-65, Tr. R. M. Gummere, The Loeb Classical 

Library, W. Heinemann, London 1917. 

Seneca: Epistles 66-92, Tr. R. M. Gummere, The Loeb Classical 

Library, W. Heinemann, London 1920. 

Seneca: Epistles 93-124, Tr. R. M. Gummere, The Loeb Classical 

Library, W. Heinemann, London 1925. 

Seneca: Tanrısal Öngörü, Çev. Ç. DürüĢken, Kabalcı Yayınevi, 

Ġkinci Basım, 2007. 

Cicero: On Oratory And Orators; with His Letters to Quintus And 

Brutus, Tr. & Ed. by J. S. Watson, Henry G. Bohn 

Publisher, London 1855. 



129 
 

Cicero: The Nature of the Gods, Tr. P. G. Walsh, Oxford 

University Press, 1998. 

Diogenes Laertius: Lives of Eminent Philosophers I, Books: 1-5, Tr. R. D. 

Hicks,  The Loeb Classical Library, Harvard University 

Press, London 1925. 

Diogenes Laertius: Lives of Eminent Philosophers II, Books: 6-10, Tr. R. D. 

Hicks,  The Loeb Classical Library, Harvard University 

Press, London 1925. 

Herakleitos: Fragmanlar, Çev. & Yor. C. Çakmak, Kabalcı Yayınevi, 

2005. 

Marcus Aurelius: Marcus Aurelius, Tr. C. R. Haines, The Loeb Classical 

Library, Harvard University Press, London 1916. 

Platon: Plato, Republic: Books: 1-5, Tr. P. Shorey,The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London 1930. 

Platon:  Plato, Republic: Books: 6-10, Tr. P. Shorey,The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London 1935. 

Plinius: Pliny, Natural History, Tr. H. Rackham, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London 1958. 

Plinius: Pliny, Letters I: Books 1-7, Tr. B. Radice,The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London 1969. 

Plinius: Pliny, Letters II: Books 8-10, Tr. B. Radice, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London 1969. 

ARNIM, I. Ioannes Ab Arnim, Stoicorvm Vetervm Fragmenta, 

Vol.I-II, Stvtgardiae In Aedibvs B. G. Tevbneri, 1964. 

 

 
2. Modern Kaynaklar 

 

 
Alexander, W. H.: N.Q., Classical Philology of University of California 

13, 1948. 



130 
 

Andre, J. M. : “Les Écoles Philosophiques Aux Deux Premiers 

Siècles de L‟Empire”, ANRW 2.36.1, 1987, pp.5-

77. 

Annas, Julia: The Morality of Happiness, Oxford University 

Press, 1993. 

Arieti, James A.: Philosophy in the Ancient World: An 

Introduction, Rowman & Littlefield Press, 2005. 

Arnold, Edward Vernon: Roman Stoicism: Being Lectures On the History 

of the Stoic Philosophy with Special Reference to 

its Development within the Roman Empire, 

Cambridge University Press, 1911. 

Baldacci, O.: “Seneca scienziato”, Letterature comparate.  Problemi e 

metodo.  Studi in onore di E. Paratore, Bologna 1981, 

s.585-595. 

Barker, Graeme – 

Rasmussen, Tom: 

The Etruscans, Blackwell Publishing, 2002. 

Bartsch, Shadi: “The Philosopher as Narcissus: Vision, Sexuality, 

and Self-knowledge in Classical Antiquity”, 

Visuality Before and Beyond the Renaissance: 

Seeing as Others Saw, Ed. by R. S. Nelson, 

Cambridge 2000, pp.70-97. 

Berno, Francesa Romana: “Lo specchio, il vizio e la virtù.  Studio sulle N.Q. di 

Seneca”, Testi e Manuali per l’Insegnamento 

Universitario del Latino 79, Bologna 2003. 

Berno, Francesa Romana: “Ostio Quadra allo specchio.  Riflessioni Speculari e 

Speculative su Nat. Quaest. 1, 16-17”, Athenaeum 

90, 2002, pp.214-222. 

Bonfante, Larissa: Etruscan Life and Afterlife: A Handbook of 

Etruscan Studies, Wayne State University Press, 

1986. 

Bonnefoy, Yves: Roman and European Mythologies, tr. by W. 

Doniger, The University of Chicago Press, Chicago 



131 
 

and London, 1992. 

Bradley, Keith R.: Slavery and Society at Rome, Cambridge 

University Press, 1994. 

Brague, Remi: The Wisdom of the World: The Human 

Experience of the Universe in Western Thought, 

Tr. T. L. Fagan, The University of Chicago Press, 

2003. 

Bury, John Bagnell: The Idea of Progress, BiblioBazaar, 2006. 

Cattin, Aurele: “Sénèque et l‟astronomie”, Hommages, Collection 

Latomus 44, Ed. by L. Herrmann, 1960, pp. 237-

243. 

Codoner, Carmen: “La physique de Sénèque: Ordonnance et structure 

des N.Q.”, ANRW 36.3, Berlin-New York, 1989, 

pp.1779-1822. 

Courcelle, Pierre:  La Consolation de Philosophie dans la tradition 

litteraire, Etudes Augustinennes, Paris 1967. 

Craig, Edward (ed.): Routledge Encyclopedia of Philosophy, Routledge, 

London and New York, 1998. 

Crombie, Alistair Cameron: Science, Optics and Music in Medieval and Early 

Modern Thought, The Hambledon Press, 1990. 

Cunningham, Scott: Divination for Beginners: Reading the Past, 

Present & Future, Llewellyn Worldwide 

Publishers, 2003. 

Donini, Pierluigi: “L‟eclettismo impossibile.  Seneca e il platonismo 

medio”, Modelli filosofici e letterari.  Lucrezio, 

Orazio, Seneca, Ed. by P. Donini, G. F. Gianotti, 

Bologna 1979, pp.149-300. 

Dronke, Peter: A History of Twelfth-Century Western 

Philosophy, Cambridge University Press, 1992. 

Ducroux, Françoise Frontisi – 

Vernant, Jean Pierre: 

Dans l’oeil du Miroir, Paris 1997. 



132 
 

DürüĢken, Çiğdem:  “Stoa Mantığı”, Felsefe Arkivi 28, Ġstanbul 1991, 

sf.287-308. 

Eschenburg, Johann Joachim: Manual of Classical Literature, (with Additions by 

N. W. Fiske), E. C. Biddle Press, 1844. 

Faggin, Giuseppe: “Il misticismo astrale di Seneca”, A&R 12, 1967, 

pp.23-37. 

Gauly, B. M. : “Senecas N.Q., Naturphilosophie für die römische 

Kaiserzeit”, Zetemata 122, Munich 2004. 

Grilli, Alberto: “Scienza e non scienza nelle N.Q. di Seneca”, 

Lingue tecniche del greco e del latino, Atti del Io 

Seminario Internazionale Sulla Letteratura 

Scientifica e Tecnica Greca e Latina, Ed. by S. 

Sconocchia, L. Toneatto, Trieste 1993, pp.17-22. 

Gross, Nikolaus: “Senecas Naturales Quaestiones.  Komposition, 

naturphilosophische Aussagen und ihre Quellen”, 

Palingenesia 27, Wiesbaden, Stuttgart 1989. 

Habinek, Thomas: The World of Roman Song: From Ritualized 

Speech to Social Order, The Johns Hopkins 

University Press, 2005. 

Hadot, Pierre: The Veil of Isis: An Essay on the History of the 

Idea of Nature, Tr. M. Chase, Harvard University 

Press, 2006. 

Hadot, Pierre: What is Ancient Philosophy?, Tr. M. Chase, 

Harvard University Press, 2004. 

Hawkins, John: “XIII. On Submarine Mines”, Transactions of the 

Royal Geological Society of Cornwall, vol.I, W. 

Phillips - G. Yard, London 1818, pp.127-142. 

Hijmans, Ben L.: “Two Seneca Manuscripts and A Commentary”, 

Mnemosyne 21, 1968. 

Hine, Harry M.: An Edition with Commentary of Seneca, Natural 

Questions, Book Two, New York 1981. 



133 
 

Hine, Harry M.: “Seneca, Stoicism, and the Problem of Moral Evil”, 

Ethics and Rhetoric: Classical Essays for Donald 

Russell on His Seventy-fifth Birthday, Ed. by D. 

Innes – H. Hine – D. Russell, Oxford University 

Press, 1995, pp.93-107. 

Hine, Harry M.: “The Manuscript Tradition of Seneca‟s Natural 

Questions”, The Classical Quarterly, New Series, 

Vol. 30, No. 1 (1980), Cambridge University Press, 

pp.185-186. 

Hine, Harry M.: “Seneca‟s Naturales Quaestiones 1960 – 2005 (Part 

1)”, Lustrum. Internationale Forschungsberichte aus 

dem Bereich des klassischen Altertums, Ed. by H. 

Gartner – M. Weißenberger, Band 51, 2009. 

Horowitz, Maryanne Cline: “The Stoic Synthesis of the Idea of Natural Law in 

Man: Four Themes”, Journal of the History of 

Ideas, vol.35, N:1 (Jan-Mar. 1974), pp.3-16. 

Inwood, Brad: “God and Human Knowledge In Seneca‟s Natural 

Questions”, Traditions of Theology: Studies in 

Hellenistic Theology, Its Background and 

Aftermath, Ed. by D. Frede, A. Laks, Brill, Leiden 

2002, pp.119-157. 

Inwood, Brad: Reading Seneca: Stoic Philosophy At Rome, 

Oxford University Press, 2005. 

Jannot, Jean Rene: Religion in Ancient Etruria, University of 

Wisconsin Press, 2005. 

Jaroszynski, Piotr: Science in Culture, Tr. H. McDonald, Rodopi 

Press, 2007. 

Johnston, Sarah Iles: Religions of the Ancient World: A Guide,  

Harvard University Press, 2004. 

Kühnen, Franz J.: Seneca und die römische Geschichte, Diss. Köln 

1962. 



134 
 

Limburg, Florence Julia 

Gabriella: 

“Aliquid ad Mores. The Prefaces and epilogues of 

Seneca’s N.Q.”, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, 

Universiteit Leiden, 2007. 

Marchetti, S. Citroni: “Iuvare Mortalem: L‟ideale Programmatico della 

Naturalis Historia di Plinio nei Rapporti con il 

Moralismo Stoico-diatribico”, A&R 27, 1982, 

pp.124-148. 

Maso, Stefano: “Maiores in Seneca”, AIV 136, 1977-1978, s.445-

461. 

Mazzoli, Giancarlo: “Genesi e valore del motivo escatologico in Seneca.  

Contributo alla questione posidoniana”, RIL 101, 

1967, pp.203-262. 

McGeough, Kevin: The Romans: New Perspectives, Abc-Clio 

Publishers, 2004. 

Morford, Mark: The Roman Philosophers: From the Time of 

Cato the Censor to the Death of Marcus Aurelius, 

Routledge, Taylor &  Francis Group, London and 

New York, 2003. 

Morgante, Filippo: “Il Progresso Umano in Lucrezio e Seneca”, RCCM 

16, 1974, pp.3-40. 

Morrisset, F. Toulze: “La raison de Sénèque dans les „N.Q.‟: „deus totus 

est ratio‟, En deçà et au-delá de la “ratio”, Actes de 

la journée d'étude, Université de Lille 3, 28 et 29 

septembre 2001, Ed. by V. Naas, Villeneuve-d‟Ascq 

2004, pp.41-64. 

Motto, Anna Lydia: “The Idea of Progress in Senecan Thought”, CJ 79, 

1984, s.225-240. 

Nasr, Seyyed Hossein: Religion and the Order of Nature, Oxford 

University Press, 1996. 

Natali, Monica: “Tra Stoicismo e Platonismo: Concezione Della 

Filosofia e Del Fine Ultimo Dell‟uomo in Seneca”, 



135 
 

RFN 86, 1994, pp.427-447. 

Needham, Joseph: Science, Religion and Reality, The Sheldon Press, 

London 1926. 

Opdycke, John B.: Mark My Words: A Guide to Modern Usage and 

Expression, Taylor & Francis, 1949. 

Pfeiffer, Jens: Contemplatio caeli.  Untersuchungen zum Motiv 

der Himmelsbetrachtung in lateinischen Texten 

der Antike und des Mittelalters, Spolia 

Berolinensia 21, Hildesheim 2001. 

Rosenmeyer, Thomas G.: “Seneca and Nature”, Arethusa 33, 2000, pp.99-

119. 

Scarpat, G. (ed.): Il pensiero religioso di Seneca e l’ambiente 

ebraico e cristiano, Antichità classica e cristiana 

14, 2nd revised edition, Brescia 1983. 

Scott, J.: “The Ethics of the Physics in Seneca‟s Natural 

Questions”, CB 75, 1999, pp.55-68. 

Setaioli, Aldo: “Seneca e l‟oltretomba”, Paideia 52, 1997, pp.321-

367. 

Smith, Walther: A School Dictionary of Greek and Roman 

Antiquities, Harper & Brothers Publishers, New 

York, 1851. 

Stahl, George: Aufbau, Darstellungsform und Philosophischer 

Gehalt der N.Q. des L.A. Seneca, Kiel, 1960. 

Stahl, George: “Die „Naturales Quaestiones‟ Senecas. Ein Beitrag 

zum Spiritualisierungsprozess der römischen Stoa, 

Hermes 92, 1964, pp.425-454. 

Strohm, Heinrich: “Beiträge zum Verständnis der Naturales 

Quaestiones Senecas”, Latinität und alte Kirche. 

Festschrift für Rudolf Hanslik zum 70. Geburtstag, 

Wiener Studien Beiheft 8, Ed. by H. Bannert - J. 

Divjak Vienna 1977, pp.309-325. 



136 
 

Taylor, Rabun M.: The Moral Mirror of Roman Art, Cambridge 

University Press, 2008. 

Thomsen, Ole: “Seneca the Story-teller. The Structure and Function, 

The Humour and Psychology of His Stories”, C&M 

32, 1971-1980, pp.151-197. 

Vottero, Dionigi: “Problemi di critica del testo nelle Naturales 

Quaestiones, I: L‟ordinamento dei libri”, AAT 107, 

1973, s.249-269. 

Waiblinger, Franz Peter: “Senecas N.Q. Griechisches Wissenschaft und 

Römische Form”, Zetemata 70, Munich 1977. 

Watt, W. S.: “Notes on Seneca, Epistvlae and Natvrales 

Qvaestiones”, The Classical Quarterly, New 

Series, Vol.44, No:1 (1994), Cambridge University 

Press, pp.185-198. 

Williams, Gareth: “Greco-Roman Seismology and Seneca on 

Earthquakes in „Natural Questions 6‟”, The Journal 

of Roman Studies, Vol. 96, 2006, pp.124-146. 

Williams, Gareth: “Interactions: Physics, Morality, and Narrative in 

Seneca Natural Questions 1”, CPh 100, 2005, 

pp.142-165 

Wlosok, Antonie: “Laktanz und die philosophische Gnosis.  

Untersuchungen zu Geschichte und Terminologie 

der gnostischen Erlösungsvorstellung”, AHAW 

1960. 2, Heidelberg 1960. 

Zeller, Eduard: Die Philosophie Der Griechen in ihrer 

Geschichtlichen Entwicklung, Furs‟s Verlag, 

Leipzig, 1868. 

Zincone, Sergio: “Echi senecani nel Commento ai Salmi di 

Ambrogio”, Atti del convegno internazionale: 

Seneca e i cristiani: Università Cattolica del S. 

Cuore, Biblioteca Ambrosiana: Milano, 12-13-14 



137 
 

ottobre 1999, special number of Aevum antiquum 

13, 2000, Ed. by A. P. Martina, Milan 2000, pp.147-

157. 

 


