
1 
 

 
 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

DEĞERLER AÇISINDAN SEZAİ KARAKOÇ  

(AHLÂK VE SANAT ÖRNEĞİ) 
 

 

 

Fahrettin KOÇ 

(084245021004) 

 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Naim ŞAHİN 
 

 

 

 

Konya- 2010 

 



2 
 

 
 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ 2  
ÖZET ........................................................................................................................... 5 

SUMMARY ................................................................................................................. 6 

KISALTMALAR ......................................................................................................... 7 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ 8 

GİRİŞ......................................................................................................................... 10 

DEĞER ALANLARI OLARAK; AHLÂK VE SANATA GENEL BİR BAKIŞ ......... 10 

1. Ahlâk Konusuna Genel Bir Bakış ........................................................................... 10 

    1.1. Ahlâkın Tanımı, Lüzumu ve Gayesi.................................................................. 10 

   1.2. Ahlâkın Kaynağı  .............................................................................................. 13 

         2. Sanat Konusuna Genel Bir Bakış ............................................................................ 18 

   2.1. Estetik .............................................................................................................. 18 

   2.2. Sanat, Sanatçı ve Sanat Eseri ............................................................................ 19 

   2.3. Sanatın Kaynağı ............................................................................................... 22 

    

BİRİNCİ BÖLÜM 

SEZAİ KARAKOÇ’UN AHLÂK ANLAYIŞI ........................................................... 25 

1. Değer ..................................................................................................................... 25 

2. Teorik Ahlâk .......................................................................................................... 30 

     2.1. Ahlak Düşüncesindeki Bazı Kavramlar ........................................................... 33 

         2.1.1. İyilik ve Kötülük  ..................................................................................... 33 

         2.1.2. Hürriyet (Özgürlük)  ................................................................................ 36 

          2.1.3. Eşitlik ...................................................................................................... 41 

          2.1.4. Sorumluluk .............................................................................................. 43 

     2.2. Ahlâk Anlayışının Kaynakları ......................................................................... 45 

          2.2.1. İslâm Dini ve Tasavvuf ............................................................................ 46 

          2.2.2. Akıl ve Felsefe ......................................................................................... 51 

     2.3. Ahlâk, Bilim ve Felsefe Münasebeti ............................................................... 55 

3. Pratik Ahlâk ........................................................................................................... 57 

   3.1. Ferdî Ahlâk....................................................................................................... 57 



3 
 

 
 

              3.1.1. Ferdin İç Dünyası İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Dav-

ranışlar ................................................................................................................................ 58 

         3.1.1.1. İntihar Etmek ......................................................................................... 58 

          3.1.1.2. Nefis Mücadelesi ve İç Muhasebe .......................................................... 60 

         3.1.1.3. Hayâ (Utanma)  ...................................................................................... 63 

         3.1.1.4. İçki İçmek ve Kumar Oynamak .............................................................. 65 

         3.1.1.5. Gururlanmak ve Alçakgönüllü Olmak .................................................... 66 

         3.1.1.6. Sabırlı Olmak ......................................................................................... 68 

         3.1.1.7. Cimrilik ve İsraf ..................................................................................... 70 

             3.1.2. Ferdin Allah İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranışlar 

(Dinî Ahlâk) ........................................................................................................................ 71 

        3.1.2.1. Allah’a İman ve Kulluk ........................................................................... 72 

        3.1.2.2. Allah Sevgisi ve Korkusu ........................................................................ 76 

        3.1.2.3. Allah’a Tevekkül ve Allah’ın Yardımı .................................................... 79 

        3.1.2.4. Allah’ın Nimetleri (Rızık) ve Nimetlerine Şükür ..................................... 81 

        3.1.2.5. Allah’a Tövbe Etmek .............................................................................. 82 

           3.2. Ferdin Toplum İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranışlar 

 (Sosyal Ahlâk)  ................................................................................................................... 84 

     3.2.1. Toplum Ahlâkı (Emir ve Yasaklar) ............................................................... 85 

       3.2.1.1. İnsan Hayatına Saygı ve Adam Öldürmek ............................................... 86 

       3.2.1.2. İlmi Yaymak ........................................................................................... 87 

        3.2.1.3. İnsanlara Sevgi ve Merhamet .................................................................. 89 

       3.2.1.4. Adaletle Davranmak ve Zulümden Kaçınmak ......................................... 91 

       3.2.1.5. Çalışmak ................................................................................................. 94 

        3.2.1.6. İnsan ve İslâm Kardeşliği (Birlik ve Beraberlik)  ..................................... 96 

   3.2.2. Ferdin Devlet İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranışlar 

(Devlet Ahlâkı) ................................................................................................................... 99 

      3.2.2.1. Devletin Ahlâken Lüzumu ve Önemi ........................................................ 99 

     3.2.2.2. Devlet Yöneticileri ve Devlet Yöneticilerinde Bulunması Gereken 

Özellikler ........................................................................................................................   103 

       3.2.2.3. Millet ..................................................................................................... 107 



4 
 

 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SEZAİ KARAKOÇ’UN SANAT ANLAYIŞI .......................................................... 110 

 1. Sanat Düşüncesindeki Bazı Kavramlar ................................................................ 110 

    1.1. Güzellik ......................................................................................................... 110 

    1.2. Öz ve Biçim ................................................................................................... 111 

    1.3. Soyutlama ...................................................................................................... 113 

    1.4. Sanatta Taklit ve Yaratma .............................................................................. 114 

    1.5. İlham ve Sezgi ............................................................................................... 115 

 2. Sanat ve Çeşitli Sanatlara Bakışı .......................................................................... 117 

    2.1. Sanat ve Sanatın Lüzumu ............................................................................... 117 

    2.2. Sanatçı ........................................................................................................... 121 

    2.3. Sanat Eseri ..................................................................................................... 123 

    2.4. Sanat, Din ve Bilim Münasebeti ..................................................................... 125 

    2.5. Çeşitli Sanatlara Bakışı .................................................................................. 129 

      2.5.1. Edebiyat.................................................................................................... 129 

         2.5.1.1. Şiir ve Şair .......................................................................................... 132 

         2.5.1.2. Roman ve Hikâye ................................................................................ 137 

      2.5.2. Mimarî ve Resim ...................................................................................... 138 

      2.5.3. Sinema ve Tiyatro  .................................................................................... 140 

SONUÇ .................................................................................................................... 143 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 146 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

 
 

ÖZET 

Yazan: Fahrettin KOÇ 

 

Sezai Karakoç, otuz altı düşünce eseri, dokuz şiir kitabı, iki hikâye ve iki piyes, 

üç deneme, üç inceleme ve üç çeviri eseriyle İslâm düşünce dünyasına önemli ölçüde 

katkı sağlayan bir sanat ve fikir adamıdır. Karakoç, “Diriliş” adlı medeniyet ve dü-

şünce projesiyle Müslümanların ilgisini çekmiş ve geniş kesimleri etkilemiştir. Onun 

ahlâk ve sanat anlayışı hakkında yapılan bu çalışmada, eserlerinden ve kendisi hak-

kında yapılan çalışmalardan yararlanılmıştır. 

Karakoç’un medeniyet ve düşünce sisteminin temel taşlarını, kaynağını meta-

fizik âlemden alan, Allah’tan alan ahlâk, sanat, ekonomi, kültür, siyaset vb. değer 

alanları oluşturmaktadır. Ahlâkı da sanatı da İslâm’ın temel prensipleriyle birlikte, 

bu medeniyet anlayışı çerçevesinde yoğurmaktadır. Ahlâk, medeniyet düşünce ve 

projesinin bir parçası olarak çok önemli bir yere sahiptir. Ahlâkın dayanağı, kaynağı 

fizikötesi âlemde aranmalı yani Allah’ta, Allah’ın gönderdiği dinde aranmalıdır. Sa-

nat, kendine has kuralları olan bir etkinlik kaynağı olmakla birlikte toplumu aydınla-

tıcı, yol gösterici bir fonksiyonu olan etkinliktir. O’nun sanat anlayışı, sanat düşün-

cesi genel dünya görüşünün sanata uygulanmasıdır. Yani metafizik temelli, ruhçu ve 

maneviyatçı bir yaklaşımdır. 

Değerler Açısından Sezai Karakoç (Ahlâk ve Sanat Örneği) adını verdiğimiz 

bu çalışmamızın giriş bölümünde değer alanları olarak ahlâk ve sanat hakkında geç-

mişten bugüne kadar genel bir bakış sergilemeye çalışılmıştır. Birinci bölümde Kara-

koç’un bir değer olarak ahlâka dair düşüncelerini ve ahlâk düşüncesinin kaynağını, 

ahlâk, bilim ve felsefe münasebetini, pratik ahlâkın bölümleri olan ferdî ahlâk, aile 

ahlâkı, dini ahlâk, toplumsal ahlâk ve devlet ahlâkı hakkındaki düşünceleri ortaya 

konulmuştur. İkinci bölümde Karakoç’un bir değer olarak sanat düşüncesi, sanat, 

sanatçı ve sanat eserine bakışı, çeşitli sanat dalları hakkındaki görüşleri ve eserlerin-

de önemli görülen sanatla ilgili bazı kavramlar ortaya konulmuş ve sonuç bölümüyle 

çalışma bitirilmiştir. 

 

 



6 
 

 
 

SUMMARY 

Writen: Fahrettin Koç 

 

Sezai Karakoç is a philosopher who has thirty-six thought works; nine books of 

poetry; drama and stories; three essays, translations and reviews. His works have 

many contributions to Islamic thought world. He has affected many sections and 

aroused the interest of Muslims with his project ‘Resurrection’. The subject matter of 

this research is his sense of morality and understanding of art. Not only his own stu-

dies, but also the other studies written about him are used during the preparation of 

the research. 

The cornerstones of Mr. Karakoç’s thought system are sourced with metaphys-

ical realm, I mean Allah; and the ethics, art, economy, culture, and politics, etc. He 

considers the art of ethics by the basic principles of Islam. Morality and understand-

ing of civilization takes a very important part in his project within this understanding. 

The basis of morality should be looked for in the metaphysical realms, in Allah, and 

the religion sent by him. Besides being an activity source which has its own rules, the 

art has a function of guiding and developing the society. His opinion about art and 

the understanding applies his general worldview to the art. This is based on Meta-

physical Approach. 

In terms of values Sezai Karakoç (Morality and Art Case), an overall view 

about the art from the past to the present is tried to be explained at the beginning of 

this study. In the first part, Mr. Karakoç’s opinions about the morality and the source 

of these opinions; the relation of morality and science, art, and philosophy; and per-

sonal, family, religion, social, and government ethics are tried to be explained. In the 

second part, his view of art as a view; his way of considering art, artists and art 

works; his opinions about different kinds of art are stated in the research; and it is 

completed with conclusion part. 

 
 
 
 
 
 



7 
 

 
 

 
KISALTMALAR 

 

 

 

age.      Adı geçen eser 

Çev.     Çeviren 

MÖ      Milattan Önce 

s.         Sayfa 

vb.       Ve benzeri 

Yay.     Yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 
 

ÖNSÖZ 

 

 Felsefede insanın varlıklara ve olaylara yönelişini bilmek, eylemek ve yarat-

mak olarak üç şekildedir diye belirtilmektedir. İnsanın bilme eyleminden bilgi ve 

onun değer yargısı “doğru” veya “yanlış”; eylemek, yani davranışta bulunmak ve 

buna bağlı olarak “iyi” veya “kötü” değer yargısı; yapmak, yani yaratmak eyleminin 

sonunda “güzel “ veya “çirkin” değer yargıları ortaya çıkmaktadır. Bunlardan birin-

cisi bilgi felsefesinin, ikincisi ahlâk felsefesinin, üçüncüsü de sanat felsefenin prob-

lemi olarak araştırılmakta, üzerinde düşünülmektedir. Aynı zamanda bir din felsefesi 

problemi olan, insan için değer alanları olarak ahlâk ve sanat düşüncesi, insanlık ta-

rihi boyunca düşünülmüş, tartışılmıştır. 

 İşte bu düşüncelerden hareketle kendisini, Yunus Emre, Mehmet Akif ve Ne-

cip Fazıl gibi, yaşamlarında ve öldükten sonra toplumumuzu etkilemiş, hatta düşün-

celeriyle toplumumuzun şekillenmesinde büyük pay sahibi olmuş düşünürlerin çizgi-

sinde gören Sezai Karakoç’un şair ve sanatkâr tarafının yanı sıra, hayatı boyunca 

devam eden düşünce ve fikir dünyasında, iki değer alanı ahlâk ve sanat düşüncesi 

hakkında bir araştırma yapmayı uygun gördük. 

 Düşünceleriyle, sanatıyla, şiirleriyle insanlar üzerinde büyük bir etki bırakan 

Sezai Karakoç hakkında bir çalışma hazırlamaya karar verdiğimizde, hakkında ya-

pılmış çalışmalarda sanat alanındaki düşünceleri üzerinde bazı çalışmaların olduğunu 

ancak sanat düşüncesinin bir Din Felsefesi problemi olarak, bir değer olarak ele 

alınmadığını, ayrıca ahlâk düşüncesi üzerinde hiçbir çalışma yapılmadığını tespit 

ettik. Bu bağlamda, bir değer olarak O’nun sanat ve ahlâk düşüncesi üzerine bir ça-

lışma yapmayı kararlaştırdık. 

 Bu çalışmamızda Karakoç’un hakkında yapılmış çalışmalardan faydalandık 

ancak kendi eserleri üzerinde yoğunlaşarak bir araştırma yapmaya çalıştık. Fikirlerini 

daha iyi ortaya koyabilmek için kendisinin hayatta olması bizim için büyük bir fırsat-

tır diye düşündük. Kendisine ulaşmaya çalışarak, bazı hususlardaki sorularımıza ce-

vap bulmaya çalıştık. Yaptığımız telefon görüşmesinde bu anlamda yardımcı olması-

nı ısrarla istememize rağmen, yazmış olduğu eserlerinden ve kendisi hakkında ya-



9 
 

 
 

pılmış bilimsel çalışmalardan istifade etmemizi tavsiye ederek, yardımcı olamayaca-

ğını söyledi. 

 Çalışmamız bir bütünlük arz etmekle birlikte, giriş ve iki bölümden oluşmak-

tadır. Giriş bölümünde değer alanları olarak ahlâk ve sanat hakkında genel bir bakış 

sergilemeye çalıştık. Ahlâk ve sanat nedir? Ahlâkın ve sanatın amacı ve önemi nedir? 

Ahlâkın ve sanatın kaynağı nedir? Ahlâk ve sanat düşüncesi hakkında bugüne kadar 

ortaya konulmuş düşünceler nelerdir? Bu konular hakkında genel bir bilgi verdik. 

 Birinci bölümde, Karakoç’un bir değer olarak ahlâka dâir düşüncelerini ve 

bunun kaynağını, ahlâk, bilim ve felsefe münasebetini, pratik ahlâkın bölümleri olan 

ferdî ahlâkı, aile ahlâkını, dinî ahlâkı, toplumsal ahlâkı ve devlet yönetimine talip 

olmuş, parti kurmuş biri olarak onun devlet ahlâkını ele alıp değerlendirdik. 

 İkinci bölümde, şiirler yazmış, sanatıyla kitleleri etkilemiş Karakoç’un sanat 

düşüncesini bir değer olarak ele aldık. Sanat, sanatçı ve sanat eserine bakışını, çeşitli 

sanat dalları hakkındaki görüşleri ve eserlerinde önemli gördüğümüz sanatıyla ilgili 

bazı kavramları ortaya koymaya çalıştık. 

 Sonuç kısmında da O’nun ahlâk ve sanat düşüncesinin genel bir değerlendir-

mesini yaptık. 

 Bu çalışmamızın başından sonuna kadar her türlü desteği bizden esirgemeyen 

değerli danışman hocam Prof. Dr. Naim ŞAHİN’e, çalışmamızın konusunun belir-

lenmesinde yardımcı olan ve eserlerinden büyük ölçüde istifade ettiğim Prof. Dr. 

Hüsamettin ERDEM’e, zaman zaman kendisiyle istişare ettiğim Prof. Dr. Bayram 

DALKILIÇ’a ve çalışmamızı okuyup eleştiri ve önerilerini bizimle paylaşan Prof. 

Dr. Ahmet YAMAN’a teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

Fahrettin KOÇ 

Konya- 2010 

 
 
 
 

 



10 
 

 
 

GİRİŞ 

DEĞER ALANLARI OLARAK; AHLAK VE SANAT 

 

1. Ahlâk Konusuna Genel Bir Bakış 

 

Burada bir değer alanı olarak ahlâk düşüncesi, ahlâkın ne olduğu, gayesi, öne-

mi, ahlâkın bölümleri ve ahlâkın kaynağı konularında genel bir bakış ortaya koyma-

ya çalışacağız. 

 

1.1.  Ahlâkın Tanımı, Lüzumu ve Gayesi 

 

  Lugâtte “hulk” kelimesi huy, yaratılıştan gelen özellik, karakter, yapı, mizaç 

anlamlarına gelmekte1 olup ahlâk kelimesi onun çoğuludur. Genellikle insanın fizik 

yapısı için “halk”, manevî (iç) yapısı için ise “hulk” kelimeleri kullanılmaktadır.2 

Ahlâkın bir derunî (subjektif), bir de davranış, fiil ve hareket (objektif) yönü vardır. 

Hangi yönüyle ele alırsak alalım, ahlâk kavramının insanla ve insan davranışlarıyla 

ilgili olduğunu görürüz.3 

Ahlâk, insanların kaderleriyle, saadetleriyle yakından ilgilidir. İnsanın öz yapı-

sının ve kendisinin ilmidir. İnsan hareketlerini idare eden ideal kanunların (kuralla-

rın) ilmi ve bunları hayatın çeşitli durumlarına en iyi şekilde uygulayabilmek sanatı-

dır. Bu tanımda ideal kanunlardan maksat, insanların nasıl hareket ettikleri değil, 

nasıl hareket etmeleri lazım geldiğini belirtmektir.4 

Ahlâk ilmi, insan hayatının düzenlenmesi ve idaresi ilmidir. Bir yönden insan 

iradesinin kullanılması sanatıdır. Bu halde ahlâk ilmi, “hürriyetimizi iyi kullanma 

ilmi” veya görev ilmi olarak tanımlanabilir. Fakat görev, sıradan bir hayrın işlenil-

mesinden ibarettir ki, bunun meydana gelmesine de “Fazilet” adı verilir. Buna bağlı 

olarak ahlâk ilmi “hayır ilmi” veya “fazilet ilmi” olarak tanımlandığında da aynı şey 

                                                
1 Mutçalı, Serdar, Arapça- Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul,1995, s. 245 
2 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, Hü-Er Yay., 5.Baskı, Konya, 2009, s. 13 
3 Hüsameddin Erdem, Son Devir Osmanlı Düşüncesinde Ahlâk, Sebat Ofset Matbaacılık, Konya, 
1996, s. 55 
4 Pazarlı, Osman, İslâm’da Ahlâk, Remzi Kitapevi, İstanbul, 1980, s. 12 



11 
 

 
 

ifade edilmiş olunur. Ahlâk, ilim olduğu kadar da bir sanattır. Âdeta “iyi olma” sana-

tıdır.5  

Ahlâk, genellikle insanların kendisine göre yaşadıkları bir ilkeler topluluğu, bir 

kurallar toplamı anlamına gelmektedir. Böylece bir meslek ahlâkından, bir siyasal 

ahlâktan, hatta bir evlilik ahlâkından söz etmek mümkündür.6 

Ahlâk bir kişinin, bir gurubun, bir halkın, bir toplumsal sınıfın, bir ulusun, bir 

kültür çevresinin belli bir tarihsel dönemde yaşamına giren ve eylemlerini yönlendi-

ren inanç, değer, norm, buyruk, yasak ve tasarımlar topluluğu ve ağı olarak karşımıza 

çıkar. Bu bakımdan ahlâk (moral), her yanda yaşamımızın içindedir; o tarihsel olarak 

kişisel ve gurupsal (toplumsal) düzeyde yaşanan bir şeydir; ona tarihsel dönemde, 

her insan topluluğunda mutlaka rastlarız. Bir “Hristiyan Ahlâkı”ndan, bir “İslâm Ah-

lâkı”ndan, bir “Yahudi Ahlâkı”ndan, bir “Konfüçyüsçü Ahlâk”tan, bir “Budist Ahlâ-

kı”ndan söz edildiğini biliriz.7 

Ahlâkın birçok tanımları yapılmıştır. Bu tanımlar, her ahlâkçının kendi kabul 

ettiği ahlâk ilkesinin ifadesini ortaya koymaktadırlar. Akılcılar onu, ideal bir düzen 

ilkesine, görgücüler ise, realiteden çıkarılmış bir kanuna bağlamak istiyorlar. Akılcı 

filozoflardan Eflatun (MÖ 427- 347), ahlâkı “Hayır İlmi” olarak, Kant (1724- 1804) 

ise “Ödev İlmi” diye tanımlamaktadır. Böylece onlar ahlâka hayır ve ödev gibi, insa-

nın üstünde bir gaye aramışlardı. Rousseau (1712- 1778) gibi idealist görgücüler ona 

“Kalp İlmi” dediler. Pascal (1623- 1662), düşüncenin azameti ile insanın sefaletlerini 

birlikte ele alarak ahlâkı, sefaletlerin üstüne yükseltmek isteyen insanın ilâhî sanatı 

halinde telakki ettiğinden ona “İnsan İlmi” demişti. Bu sonuncu görüşler, ahlâkın 

gayesini insanın dışında arayanlardır. Bilakis bunlara göre ahlâk, kendi içimizde de-

rinleşmektir, kendimizi hakkıyla aramasını bilmektir. Pascal’ın aradığı ilâhî nizâma 

bu yolda içimizde derinleşmekle varılacaktır.8 

Ahlâk ilmi, ahlâkî fâil olarak insanı ve onun akıl, irade, vicdan gibi ahlâkî kabi-

liyetleri ile öfke, şehvet v.b. duygularını ve bunlardan doğan fazilet ve reziletleri tet-

                                                
5 Bertrand, Alexis, Ahlak Felsefesi, çev. Salih Zeki, sadeleştiren Hayrani Altıntaş, Seba Yay.,İstanbul, 
1999, s. 1  
6 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, Vadi Yay., 4 Baskı, Ankara, 1994, s. 119 
7 Özlem, Doğan, Etik- Ahlâk Felsefesi, İnkılâp Kitapevi, İstanbul, 2004, s. 17 
8 Topçu, Nurettin, Felsefe, Dergâh Yay., Birinci Basım, İstanbul, 2002, s. 82 



12 
 

 
 

kik ve tahlil eder. Bu kabiliyet ve duygulardan ahlâkî hayat adına yararlı olanları 

geliştirmenin, zararlı olanları da ıslah etmenin yollarını araştırır ve gösterir.9 

Ahlâkın birçok farklı tanımları yapılmış olmakla birlikte, kişinin karakteri, hu-

yu, tabiatı anlamına gelmekte olup onun ailesi ve diğer insanlarla ilişkilerini, davra-

nışlarını düzenleyen kurallara denir. Bir davranışı ahlâkî olarak değerlendirirken iyi 

veya kötü deriz. O zaman ahlâkî yargı olarak, iyi davranışta bulunan kişiye iyi ahlâk-

lı veya kötü davranışta bulunan kişiye de kötü ahlâklı insan deriz. Fert ve toplumların 

hayatında büyük bir yeri olan, hatta diyebiliriz ki fert ve toplumların kurtuluşu için 

mutlaka gerekli olan ahlâkın önemi ve gayesine değinelim. 

Ahlâk, felsefenin en yüksek gayesidir. En mutlak ve mücerred derecede ilmî 

olan ekoller bile ahlâk denilen bu en yüksek gayeye ulaşmaktadırlar. Aguste Comte 

(1798- 1857), eserini bir ahlâk kitabıyla bitirmek istiyordu, bunun başlangıcı otuz beş 

senelik devamlı bir çalışmanın hazırlıklarındandı. Herbert Spencer (1820- 1903) Fel-

sefe Sözlüğü’ne ahlâk ile son vermiş ve hazırladığı bu eserin ilk bölümlerinin bu son 

kısmı için bir çeşit hazırlıklardan ibaret olduğunu söylemekten çekinmemiştir.10 Ah-

lâkın gâyesi kısaca, insanları hem bu dünyada hem de öbür âlemde mutluluğa ve 

huzura ulaştırmaktır diyebiliriz. Bizi iki cihanda mutluluğa erdirecek olan ahlâk bö-

lümlenebilir mi? Ahlâkın birbirinden ayrı bölümleri var mıdır? Sorularına cevap 

bulmaya çalışalım. 

Ahlâk, nazarî (teorik) ve amelî ( pratik) olarak ikiye ayrılmaktadır. Ancak bu 

bölümleme ile nazarî ve amelî ahlâkı kesin olarak birbirinden ayırmak mümkün de-

ğildir. Çünkü nazarî ahlak, ahlâkın ne olduğunu, ahlâk ilkelerini, kurallarını tartışıp 

belirleyip daha iyi bir şekilde geliştirmek için çalışırken amelî ahlâk ise bu kuralların 

fert ve toplum bazında uygulanması ile ilgili bir ahlâktır. Ahlâkın temeli, kaynağı ne 

olmalıdır? Ahlâkı temellendirme problemi ile ilgili olarak felsefe tarihi boyunca ne-

ler söylenmiştir? İşte bu sorulara cevap bulmaya çalışalım. 

 

 

 

                                                
9 Çağrıcı, Mustafa, Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı, Ensar Neşriyat, 2. Baskı, İstanbul,1991, s. 21 
10 Bertrand, Alexis, Ahlak Felsefesi, s. 6 



13 
 

 
 

1.2. Ahlâkın Kaynağı 

 

Ahlâkın kaynağı meselesinden, ahlâkın temellendirilmesi, ahlâkî kural ve ilke-

lerin neye dayandığının araştırılmasını anlıyoruz. Ahlâkın kaynağı meselesindeki 

görüşleri, öncelikle “dinî” ve “din dışı” olmak üzere ikiye ayırabiliriz. Ahlâkın din 

ile temellendirilmesi her devirde değişik filozoflarca değişik tarzlarda yapılmıştır. 

Din ile temellenen ahlâk teorilerinin temel özellikleri; Tanrı’nın varlığı, vahiy gön-

dermesi ve elçi olarak seçtiği kişide ahlâkî sıfatların varolması vb. özelliklerdir. Din 

dışı temeller ise, farklı filozoflar tarafından “akıl”, “sezgi”, “duygu”, “vazife”, “sos-

yolojik temeller”,“ruhî eğilimler” ve “mutluluk” olarak kabul edilmiştir.  

Felsefe tarihi boyunca ahlâkı, din dışı olarak ele alan ve çeşitli açılardan temel-

lendirmeye çalışan ahlâk ekolleri, ahlâk düşünceleri ortaya çıkmıştır. Bunlar; mutlu-

luk ahlâkı, vazife ahlâkı, varoluşçu ahlâk, ahlâksızlık ahlâkı, sosyolojik ahlâk, psiko-

lojik ahlâk, biyolojik ahlâk düşünceleridir. 

Bunlardan mutluluk ahlâkı (eudaimonisme) olarak tanımlanan ahlâk anlayışı, 

insan davranışlarının son gayesi olarak mutlu olmayı amaçlamaktadır. Bir amaca 

yönelik bu ahlâk görüşlerinde asıl amaç mutluluktur, mutlu olmaktır. Hatta insan bir 

nevi mutluluk avcısı olarak algılanmaktadır.11 Hemen hemen bütün ilkçağ ahlâk fel-

sefesi eudaimonist karakterlidir. Demokritos (MÖ460/70–370)  ‘eudaimonisme’in 

babası sayılır. Bu anlayışa göre, “bütün insanlar mutluluğu arzu eder”. Ancak bu 

ahlâk anlayışları, mutluluğun mâhiyeti ve ona nasıl ulaşılacağı ve nasıl elde edileceği 

hususunda farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Heraklitos (MÖ 540–480) ile 

Demokritos en yüksek hayat ilkesini “hedone (haz)” da bulur. Bunlara göre insan 

davranışlarının ölçüsü haz ve acıdır. Haz ve acı da. Faydalı ve zararlı olanın ölçüsü-

dür. Mutluluk ise, ruhta oluşacak ölçü, düzen ve uyumda ortaya çıkar. “Kendini bil” 

sözünü rehber edinen ve iyiyi bilgi ile aynılaştıran İlkçağ filozofu Sokrates’e (MÖ 

469- 399) göre iyi olmak, bilgili olmaktır. Çünkü bilgili olmak ruha fazilet ve mutlu-

luk sağlar. Mutluluk ise ahlâklı olmaktır; mutluluğun temeli olan fazilet de akıl bilgi-

sinden başka bir şey değildir.12 Eudaemonist, hedonist ve faydacı ahlâk teorilerinin 

                                                
11 Mengüşoğlu, Takiyettin, Felsefeye Giriş, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1988, s. 264 
12 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 45, 46 



14 
 

 
 

genel karakteri, gayeci olmalarıydı. Bir davranışın ahlâkîliğini, yöneldiği gaye ve 

gerçekleştirdiği sonuç tayin etmekteydi. Eudaemonizm’de gaye olan mutluluk; fazi-

letli yaşamakta, Hedonizm’de ise, ferdin mutluluğu hazda görülmüştü. Faydacılık ise 

toplumun iyiliğini gaye edinmişti.13 Gerek hazcı gerek faydacı ahlâklar, ahlâkı doğ-

rudan veya dolaylı olarak doğaya dayandırmak, onunla açıklamak isterler. Burada 

doğadan kastedilen insanın empirik, duyusal, biyolojik doğasıdır. Yine burada ahlâkî 

değerler, insanın bu empirik, duyusal, biyolojik doğasından türetilirler.14 

Ahlâk sistemleri içinde yer alan, önemli bir ahlâk da İmmanuel Kant (1724–

1804)’ın kurmuş olduğu, “Vazife Ahlâkı”dır. Yakınçağ felsefesinde, kabul edilmiş 

ahlâk prensiplerinin doğruluğunun ispat edilip edilmeyeceği meselesi araştırılmaya 

başlanmıştır. D. Hume (1711- 1776) ile birlikte “değer hükümleri”nin “olgu hüküm-

leri”nden çıkarılıp çıkarılmayacağı tartışılmaya başlanmış, bir anlamda buna bağlı 

olarak Kant ile de “ahlâkın muhtariyeti” (otonomluğu) bahsi, gündeme gelmiştir.15 

Kant, ahlâkın faili olan insanı otonom (bağımsız, özgür) bir varlık olarak kabul eder. 

Bu insan kendi yasasını kendisi koyar ve kendi koyduğu yasalara itaat etmesi de 

onun tam olarak özgür olduğunu gösterir. Kant’a göre, ahlâk yasasının kaynağı biz-

zat insanın kendisidir. Ahlâkî değerlerin kaynağı ise insan aklıdır. Bu akıl da ahlâkî 

olarak kendisini vicdanda gerçekleştirir.16 Kant’a göre eylemler, zorlama altında ya-

pılan eylemlerle özgürce yağılan eylemler olarak ikiye ayrılırlar. Ahlâkî eylemler 

ancak ikinci tür eylemlerdir. Öte yandan özgürce yapılan eylemler de insanın eğilim-

lerinden çıkan eylemlerle, ödev duygusundan veya ödevden çıkan eylemler olarak 

ikiye ayrılırlar. Kant’a göre ödev duygusunun belirlemesi sonucunda yapılan eylem-

ler ahlâkî eylemlerdir. Kant ödeve uygun olan eylemlerle ödevden doğan eylemler 

arasında da bir ayrım yapar.17 Genel olarak kabul edilen ahlâk yargılarını çözümleye-

rek Kant şu sonucu bulur: “hiçbir sınır olmadan” her koşul altında iyi olarak kabul 

edilebilecek olan “yeryüzünde iyi istençten başka hiçbir şey yoktur.”18 O zaman 

                                                
13 Kılıç, Recep, Ahlâkın Dinî Temeli, Türkiye Diyanet Vakfı Yay./85, Ankara, 1992, s. 13 
14 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 146 
15 Kılıç, Recep, age., s. 15 
16 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 50 
17 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 147 
18 Akarsu, Bedia,  Çağdaş Felsefe Kant’tan Günümüze Felsefe Akımları, İnkılâp Yay., İstanbul, 1994,  
s. 42 



15 
 

 
 

Kant’a göre, insanın kendisinden doğan, özgürce yapılan, ödevden çıkan ve ödevden 

doğan, iyi istençle yapılan eylemler ahlâkî eylemlerdir. 

XX. Yüzyıl insanının bunalımını esas alıp, oradan insanı yeniden kurgulamaya 

çalışan Varoluşçu felsefe anlayışına göre ise, ben (benlik) ile varlık özdeştir. Çünkü 

insan, kendi özünü kendisi yaratır; kendi özünü yaratan tek varlık insandır, insanı 

insan yapan da kendisidir. İnsan, hürdür; hür olmak zorundadır; çünkü kendi kendini 

yaratmıştır ve yaratmaya da devam etmektedir. İnsan, kendi değerlerini kendisi yara-

tır. Hayatına anlam veren odur; hayat onunla başlar. Çevresi insana hiç bir şey ver-

mez; onunla kurulan ilişki bir kararsızlıktır. Genel bir ahlâk yoktur; çünkü insana bu 

dünyada yol gösterecek bir işaret yoktur. Hiç bir genel ahlâk, bize yapacağımız şeyi 

söyleyemez; yapacağımız şeye ancak biz karar verebiliriz.19 En önemli temsilcileri 

Martin Heidegger (1889–1976), Jean Paul Sartre (1905–1980), Albert Camus (1913–

1960)’dur. Bazılarının Descartes (1596–1650)’a kadar dayandırdığı, fakat esaslı ola-

rak 20. yüzyılın ilk yarısında yaygınlık kazanan varoluşçuluk (egzistansiyalizm) bir-

çok bakımdan Yeniçağın özne merkezli felsefelerinin bir uzantısı olarak görülebilir. 

Bu nedenle sadece bir etik öğreti olmakla sınırlı kalmaz, tersine bir etik öğretiyi de 

içeren bir genel felsefe olarak karşımıza çıkar.20 Bu anlayışa göre ahlâk, kişinin ken-

di amacı için çalışmasıdır, ahlâkın kaynağı insanın bizzat kendisidir. 

Varoluşçuların ahlâka karşı kayıtsızlığı beraberinde “Ahlâksızlık Ahlâkı” diye 

nitelendirilen “İmmoralisme”i doğurur. Ahlâksızlık Ahlâkı, toplumca ve dince belir-

lenmiş ahlâk değerlerini değiştirmek isteyen görüşlerin genel adıdır. Bu kavramı ilk 

defa Nietzsche (1844- 1900) kullanmıştır; daha sonra onu Guyeau (1854–1888),  

takip eder. Nietzsche, ahlâkın, ahlakdışı değerler üzerine kurulmasını ve geçmiş de-

ğerlerin yıkılmasını istemektedir. Ona göre, ahlâk, güçlü varlıkların ve aydın ruhların 

nefret ettiği boş bir fetiştir; ahlâkî olaylar yoktur; ancak olayların ahlâkî yorumları 

vardır.21 Ona göre felsefe, sahte bir özne-nesne ayırımı temelinde bir ontolojiler, 

epistemolojiler, teolojiler ve etikler bolluğu içine gömülüp kalmıştır. Plâtonizm, Hı-

ristiyanlık ve onlarla şu veya bu yönden ilişkili olan tüm etikler, yaşamın özünü yani 

                                                
19 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 51, 52 
20 Özlem, Doğan, Etik- Ahlâk Felsefesi, İnkılâp Kitapevi, İstanbul, 2004, s. 111 
21 Erdem, Hüsameddin, age., s. 53 



16 
 

 
 

onun esasında değerlerden bağımsız bir süreç olduğunu göz ardı eden sahtekârlıklar 

örnekleri olmuştur.22 Bu anlayış ahlâkî ve dinî değerleri kabul etmemektedir. 

Sosyolojik ahlâk görüşü ise, August Comte (1798- 1857)’un temellendirdiği, 

Emile Durkheim (1858–1917) ve L. Levy Bruhl (1857- 1939 )’ün geliştirdiği bir 

ahlâktır. Comte’a göre, ahlâkın temel prensibi: “Başkaları için yaşamak” tır. Burada 

başkalarından maksat, aileyi, vatanı ve bütün insanlığı anlamaktır. Çünkü ahlâkî ha-

yatın temeli, fedakârlıktır; içinde benlik duygusu bulunan hiç bir harekette de fazilet 

yoktur; insan ancak başkaları için yaşamalıdır; şahsî arzularımızı yok etmekten başka 

vazife yoktur. Ahlâkî görev ise, elden geldiğince insanlığın ilerlemesine yardımcı 

olmaktır; insanın ahlâklı olması da her şeyden önce, onun sosyal olmasıdır. Sosyal 

olmayan ahlâk da ahlâkî olana aykırıdır. Ahlâk tabiîdir; zira sosyal içgüdünün bir 

gelişmesinden ibarettir.23 Bu görüşe göre ahlâk, şahsi isteklerimizi dizginleyerek, 

insanların faydası için, insanlığın ilerlemesi için çalışmaktır. 

Psikolojik ahlâk görüşleri ise, ahlâkî emir ve otoritelerin kaynağı olarak daha 

ziyade “ruhî eğilimleri”, psikolojik kavramları kabul eden görüşlerdir. Burada, insan 

esas alınıp, ahlâkî davranışın sebeplerini teşkil eden iyi ve hayır, psikolojik unsurlara 

dayandırılmaya çalışılır. Buna göre, Aristippos’un “Hazcılık”ı; Rabelais (1494- 

1553)’nin “Faziletli işlere iten güdü”sü; Mandeville (1670–1733)’nin “Bencillik 

Duygusu”; D. Hume’un “Sympatie”si; T. Hobbes (1588–1679)’un “Bencillik içgü-

dü”sü; Propotkin (1842–1920)’in anarşizme götüren “Yükümsüz ve Yaptırımsız Ah-

lâk”ı; Shaftesbury (1671–1719), A. Smith (1720–1790) ve J.J. Rousseau’nun doğuş-

tan gelen “Ahlâk duygusu”; Francis Hutcheson (1694–1747)’un “Kendini Sevme” 

duygusu; Sigmund Freud (1856–1939)’un cinsellik içgüdüsü olan “Libido”su; H. 

Bergson (1859- 1941)’un “Sezgi”si hep bir takım psikolojik unsurlardır.24 Butler 

(1865- 1939), H. Sidgwick (1838- 1900), H. Bergson ve G. E. Moore (1873- 1958) 

gibi filozoflar, iyilik veya kötülük gibi ahlâkî değerlerin doğrudan doğruya sezgi ile 

bilineceğini; sezgi ile bilinen bu değerlerin bütün insanlar için objektif olarak geçerli 

olduğunu, dolayısıyla mantıkî veya psikolojik bir doğrulamaya ihtiyaç duyulmayaca-

                                                
22 Özlem, Doğan, Etik- Ahlâk Felsefesi, s. 107 
23 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 54 
24 Erdem, Hüsameddin, age., s. 55 



17 
 

 
 

ğını kabul etmişlerdir.25 Bergson’a göre, doğa insanı içgüdülerle donatmıştır. Ancak, 

içgüdü belirli bir evrim çizgisi üzerinde zamanla yerini zekâya bırakmıştır. Zekâ ise, 

insanı bencilliğe ve tahribata sürüklediği için dinî ve ahlâkî yaptırımlar ortaya çık-

mıştır.26 Bergson’a göre, mutlağın bilgisi ancak sezgi bilgisidir. Sezgi bilgisi, ilmî 

bilgi gibi zekânın işi değil, içgüdünün işidir.27 Dolasıyla ahlâkî eylemler de sezgi ile 

yapılan eylemler ve ahlâkın kaynağı sezgi olmaktadır. Esas çağımızda,  ahlâkı, psi-

kolojik temellere oturtan ve ona psikolojik mâhiyeti kazandıran Theodore Ribot 

(1839–1961) olmuştur. Ona göre, ahlâkın temeli, insandaki ruhî temayüller ve bu 

temayüllere yön veren şuurdur. İnsan, davranışlarına iyi veya kötü değerini yükler-

ken şuuruna müracaat eder. Ahlâklılık ise ruhî eğilimlere iyi dedirtecek biçim kazan-

dırmaktır. Böylece içgüdüsel duygu, şuur sayesinde iyi veya kötü diye hüküm verme 

imkânı bulmuştur.28 

İnsan davranışlarını bedenin bazı fonksiyonlarına bağlayarak açıklamaya çalı-

şan ahlâk anlayışına, genel olarak “Biyolojik Ahlâk” denilmektedir. Bu ahlâk anlayı-

şının temel dayanağı “hayat” kavramıdır. Sosyal hayatı biyolojik teorilerle anlatan 

görüşler; “Bio-Organik Okul” ile ‘Darwinci Okul” dur. XVIII. Yüzyılda Rus biyolo-

gu Metchnicof (1845- 1916), ahlâkın temelini, insanın biyolojik yapısında aramıştır. 

Ona göre, canlı tabiat bir ahenksizlik içindedir; bu ahenksizlik insanda ise en üst se-

viyededir; hastalıklar, ihtiyarlık ve ölüm bunlardan bazısıdır. Bu ahenksizliklere çare 

bulmak, insanı tehlikeli hazlardan vazgeçirmek biyolojinin işidir. Ahlâkı biyolojik 

temellere dayandıran Lamarck (1744- 1829), Darwin (1809- 1882) ve H. Spencer 

(1820- 1903)’e göre, ahlâkî vicdan tabiî bir tekâmül neticesinde ve içgüdülerden 

meydana gelmiştir.29 Bu görüşlere göre ahlâk, insan vücudunun bir düzene ve âhenge 

kavuşmasıdır. Ahlâkî davranışların kaynağı da içgüdüye dayanır. 

 Bütün bu görüşlerden sonra, çalışmamızın ikinci değer alanı olan sanat düşün-

cesine genel olarak değinmemiz gerekir.  

 

                                                
25 Kılıç, Recep, Ahlâkın Dinî Temeli, s. 16 
26 Bergson, Henry, Ahlâkın ve Dinin İki Kaynağı, Çev. Mukadder Yakupoğlu, Doğu Batı Yay., Anka-
ra, 2004, s. 115 
27 Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri, Hü-Er Yay., Konya, 1999, s. 80 
28 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 56 
29 Erdem, Hüsameddin, age., s. 56, 57 



18 
 

 
 

2. Sanat Konusuna Genel Bir Bakış 

 

Burada, sanat nedir? Sanatçı kimdir ve sanat eseri neye denir? Sanatın lüzumu 

ve gâyesi nedir? Sanatın kaynağı hakkındaki teoriler nelerdir? Sanat felsefesi nedir? 

sorularına cevap bulmaya çalışacağız. Ancak öncelikle, sanat ve sanat felsefesinden 

daha kapsamlı olan estetiğin ne olduğu, estetiğin problemlerinin neler olduğu ve es-

tetik ile sanat felsefesi arasında nasıl bir fark olduğunu ele almaya çalışacağız. 

 

2.1 Estetik 

 

“Estetik” kelimesi Yunanca “aisthesis” veya “aisthanes” kelimelerinden gelir. 

Duyum, duygular, algı, duyu ile algılamak gibi anlamlar taşır. Bu kelimelerden çıka-

rılabilecek olan, estetiğin, duygusallığın sağladığı bilgilerin bilimi olmasıdır. Esteti-

ğin kurucusu Alexander G. Baumgarten (1714–1762)’dır. Ona göre mantık, düşünce 

ve zihne bağlı bilgilerin doğruluğunu inceleyen bir bilimdir. Estetik de duygu ve 

duygulara bağlı bilgilerin doğruluğunu inceleyecektir. Yani estetik, mantığın ikiz 

kardeşi veya duyulara dayalı bilgilerin mantığı olarak ortaya konmuştur. Felsefenin 

içinde üç temel normatif bilim vardır. Bunlar doğruluk temeli üzerine kurulmuş 

Mantık, iyilik temeli üzerine kurulmuş ahlâk ve güzellik temeli üzerine kurulmuş 

Estetik’tir. Dolayısıyla estetik duyusal alanın bütün genişliğini değil, özellikle güzel 

olan kısmını inceler.30 

Estetik’in yalnız güzellik dediğimiz değeri inceleyen bir bilim, bir güzellik fel-

sefesi olması, daha en baştan estetik dediğimiz bilimin araştırma alanını çok dar ola-

rak sınırlamış olacaktır. Çünkü estetik, dar anlamında yalnız bir değer felsefesi, bir 

değer bilimi olarak anlaşılsa bile, bu bilimin sınırları içine güzellik değeri gibi başka 

değerler de sözgelişi yüce, trajik, komik, zarif, ilginç, çocuksu (naiv) ve hatta çirkin 

değeri de girer. Bütün bu değerlerin en az güzellik kadar estetik ile ilgisi olduğu gibi, 

onların estetik birer anlamı da vardır.31      

                                                
30 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
31 Tunalı, İsmail, Estetik, Remzi Kitapevi, 5.Basım, İstanbul, 1998, s. 15, 16 



19 
 

 
 

Bu düşüncelerden sonra, estetiği güzelin ilmi diye tanımlayabileceğimiz gibi, 

estetik nesneleri seyrettiğimizde ortaya çıkan kavramların tartışılması, analizi ve 

problemlerin çözümü ile meşgul olan felsefe disiplini olarak da tanımlayabiliriz. Es-

tetikle ilgili kavramlar; estetik özne, estetik nesne, estetik heyecan, estetik haz, este-

tik yargı, estetik değer, güzel, hoş v.b. kavramlardır. Estetik ile ilgili problemler ise; 

güzelin ne olduğu, güzel olan şeyde hangi özelliklerin bulunması gerektiği; güzel ile 

doğru, güzel ile iyi, güzel ile faydalı vb. arasındaki ilişkilerin neler olduğu mesele-

lerdir. 

Estetik ile sanat felsefesi arasında bir ayrım yapmak gerekir. Sanat felsefesi 

özel olarak “sanat eserleri ile ilgili olarak ortaya çıkan kavramların analizi ve prob-

lemlerin çözümü ile meşgul olan” felsefe disiplinidir ve o, doğanın estetik deneyi ile 

ilgilenmez. Sanat felsefesinin uğraştığı problemler de şu tür problemlerdir: Sanat 

nedir? Sanatsal ifade nedir? Sanat eserlerinin herhangi bir doğru içermesi söz konusu 

mudur? Sanat eserleri ne anlama gelirler? Genel olarak sanatın tanımı yapılabilir mi? 

Bir sanat eserini başarılı kılan özellikler nelerdir? Sanatçı neyi iletir? Sanatlar nasıl 

sınıflandırılabilirler? O halde sonuç olarak diyebiliriz ki estetiğin alanı sanat felsefe-

sinin alanından daha geniştir. Buna karşılık sanat felsefesinin kavram ve problemleri, 

bir anlamda, estetiğin ana kavram ve problemleridir. Çünkü estetik çoğu kez sanatta-

ki güzel ile ilgilenir veya ona indirgenir.32 

 

2.2. Sanat, Sanatçı ve Sanat Eseri 

 

Sanat, bir şeyi, kendi kanunlarına göre serbestçe meydana getirme kabiliyeti, 

insandaki yaratıcı güçtür. Sanat dildir, çünkü sezgisel bilgidir. Estetik eylem bir şekil 

verme olduğu gibi bir ruh vermedir.33 Ne sadece idrakler, ne sadece heyecanlar, ne 

sadece hâtıralar ne de sadece şekil, sanatı izah eder; sanat, bir birleştirici ve yaratıcı 

faaliyet sayesinde bütün bunların eriyip kaynaşması, hiç biri olmayan bir hepsi hâlini 

                                                
32 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 202 
33 Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, Akçağ Yayınları, Ankara, 1997, s. 
398 



20 
 

 
 

almasıdır.34 Sıkıntı sürecinde olgunlaşan, düşünceyle yoğunlaşan, emekle hazırlanan 

ve en iyiyi vermeyi amaçlayan faaliyete sanat denir.35 

Sanatın ne olduğu konusu çağlara, toplumlara, üzerinde durulan sanat alanına 

göre bazı değişiklikler göstermektedir. Sanat, insanî bir faaliyettir ve insanı etkileyen 

her şey, sanatı da etkilemektedir. Sanat, sanatçıya bağlı bir ürün olarak sanatçının 

kişiliğinden ve orijinalliğinden de büyük ölçüde etkilenir. Ama bütün sanat eserleri 

kişilerde estetik bir zevk ve heyecan uyandırır; beğenilir, takdir edilirler.36 

Bütün bu görüşlerden sonra sanat, sanatçıya bağlı olarak ortaya çıkan estetik 

bir eser verme, estetik bir heyecan uyandırma, birleştirici ve yaratıcı faaliyetin adıdır 

diyebiliriz. Bir eserin, sanat eseri olabilmesi için, estetik bir değer kazanması, karşı-

sında ondan zevk alan, haz duyan ve onu takdir eden estetik süjelerin bulunması ge-

rekir.  

Sanat, sadece en coşkun ihtiras anlarını ifade etmekle kalmaz. Farklı duygular, 

gündelik hayatın bizi göremeyecek kadar kaba veya meşgul bir hale getirdiği düşün-

ce incelikleri, söylenmesi pek çiğ kaçacak sözler ve yapılması pek yersiz kaçacak 

işler, hepsi sanatla canlanır. İşte bu sebepler yüzündendir ki, sanatsever için sanat, 

hayattan bir kaçıştır. Bununla beraber sanat, hayatı yorumlayabilir, daha aydınlık ve 

yoğun bir hale getirebilir.37 Sanat, insanın iç dünyasında ürperen belli çeşitten bir 

takım duyguları dış dünyada elle tutulur, gözle görünür şekilde ifadelendirme ihtiya-

cının mahsulüdür. Denilebilir ki sanat, din gibi, felsefe gibi insanı günlük yaşayışın 

darlığından ebediliğin enginliğine çekip götüren kuvvetli bir eldir.38 Sanat yalnız bir 

eğlence değildir. O, bir kaçış vasıtasıdır. Bazen manasız, sıkıcı görünen hayattan 

kaçma vasıtası. İmgelem, realiteye hayali karşı getirir; sanat, dilediğimiz tatlı rüyaları 

serperek bizi realiteden ayırır. Sevilen bir kitabı okumak, ellerimizi piyanonun tuşla-

rında gezdirmek, bir müzeyi ziyaret etmek, sıkıcı görünen fakat her an güzel görün-

mesi gereken hayatı yeni ve çeşitli yapar. Sanat bir teselli bir kurtuluş, bir azattır. 

Sanat bizi karşılıksız algıya götürür, alıştığımız bencillik çemberinden varlığımızı 

                                                
34 Akverdi, Hamdi, Sanatta Yaratma, Millî Eğitim Basımevi, Ankara, 1953, s. 7 
35 Tolstoy, Sanat Nedir?, Şule Yay., İstanbul, 1992, s. 59 
36 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
37 Edman, Irwın, Sanat ve İnsan ( Estetiğe Giriş), Çev.Turhan Oğuzkan, Millî Eğitim Basımevi, İstan-
bul, 1966, s. 11 
38 Akverdi, Hamdi, Sanatta Yaratma, s. 7 



21 
 

 
 

kurtarır ve ruhumuzda bir nevi özgecilik tesis eder. Sanat bize güzel bir surette nasıl 

yaşamak lazım geldiğini öğretir ve yaşamaya bir mana verir. Dar benliğimize, büyük 

sanatçıların duygu ve fikirlerini yayarak benliğimizi genişletir, tabiatı ve insanları 

sevdirir. Sanatın yalnız kişisel hayatta değil sosyal hayatta da önemli ve belki daha 

önemli bir yeri vardır.39 Kökeninde bir yaşama ve çalışma biçimi, toplumsal bir ger-

çek olan sanat olgusunun, toplumun genel gelişimini gösteren tarih içinde bir yeri 

vardır.40 

Sanatkârın ifadesinde, halk eğitiminin en büyük harikası gizlidir. Büyük Sinan, 

eserleriyle cemiyetimize başlı başına bir dinî hayat bağışlamıştır. Bu eserler halka en 

kuvvetli ve silinmez telkinleri vermektedir. Tarih, sanat eserinde canlanıyor. Milliyet 

mefkûresi, sanatkârın ifadesinde en mükemmel karakterini kazanmaktadır. Namık 

Kemal’siz, Mehmet Akif’siz Türk Milliyetçiliği eksik kalırdı. Türklüğün ince ruhu, 

süs sanatlarında ebedileştirilmiştir ve gelecek nesillere de geçmektedir. Batıda, orta 

çağın romantik kiliseleri, halkın İncil’i hâlinde idi. DantOnun hitabeti, Fransa’da 

ihtilalin düşmanlarına karşı içte ve dışta zaferi sağlayan başlıca âmillerden oldu.41 

Sanat, kişiyi gündelik hayatın sıkıntılarından alıkoyması, insanlara estetik açı-

dan zevk vermesi, kişileri bencillikten alıkoyması, insanların eşyayı ve insanları fark-

lı açılardan değerlendirmesi, halkların eğitiminde büyük yararlar sağlaması, milletle-

rin kültürlerini ve değerlerini gelecek nesillere aktarmada büyük bir araç olması vb. 

gibi fertlerin ve milletlerin yaşamında vazgeçilmez değerlerden birisidir. 

Sanat eserini meydana getiren kişilere sanatçı, sanat eserine estetik obje, sanat 

eseriyle estetik ilgi kuran kişilere de estetik süje denir. Sanatçıyı diğer insanlardan 

ayıran, onun kişiliğidir. Onun hayal kurma gücü, duyarlığı, duygululuğu, çağrışım 

zenginliği, gerilim sürekliliği ve sabrı gibi özellikleridir. Sanatçı doğada gördüklerini 

gerek renk, gerek şekil, gerek ses ve gerekse anlatım olarak aynen taklit eden kişi 

değildir. Onun görüşü başkadır, seçişi ve anlatışı başkadır. Sanatçı yansıtan değil, 

yaratan kişidir.42 Sanatçı, kendisini hayallerine bırakan bir kimsedir, fakat yalnız bu 

değildir. Sadece kendisinde güzel hayallerin güzelliğini duyan bir kimseye hiçbir 

                                                
39 Yetkin, Suut Kemal, Estetik, Remzi Kitapevi, 4. Basılış, İstanbul, 1947, s. 37, 38 
40 Doğan, Mehmet H., Estetik, Dokuz Eylül Yay., 1. Baskı, İzmir, 1998, s. 153 
41 Topçu, Nurettin, Felsefe, s. 118 
42 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 



22 
 

 
 

zaman sanatçı denilemez. Hakîkî sanatçı bir yaratıcıdır. Tahayyülünü diğer insanlar-

da yaşatmak için eser yaratır.43 

Sanat eserini meydana getiren, daha doğrusu sanat olgusunu çıkaran üç unsur 

vardır; Sanatçı, sanat eseri ve sanat eserini anlayıp takdir eden kişiler (alımlayıcı). 

Sanat eserleri sanatçıların ortaya koyduğu estetik objelerdir. Bir heykel, bir tablo, bir 

beste, bir bina, bir şiir, roman v.s. sanat eseridirler. Sanat eseri deyince, sanatın bütün 

alanlarında verilmiş ve estetik değeri olan eserleri saymak gerekir.44 

Sonuç olarak sanatçı, bütün duygularıyla, duyarlılığı, sabrı ve çağrışım zengin-

liği ile estetik bir değere sahip bir ürün, bir eser ortaya koyan, yaratan kişiye denir. 

Sanat eseri ise, kendisinden haz duyulan, estetik açıdan zevk alınan estetik bir değere 

sahip objeye denir. Bireylerin ve toplumların hayatında çok önemli bir yere sahip 

olan sanatın kaynağı veya sanatın temellendirilmesi konusunda felsefe tarihi boyunca 

ortaya çıkan teori ve düşünceleri ortaya koymaya çalışalım. 

 

2.3. Sanatın Kaynağı 

 

Felsefe tarihi boyunca sanatın kaynağı ile ilgili çeşitli teoriler ortaya atılmıştır.  

Bunlar, sanatın kaynağını taklide, yaratmaya, oyuna, dine, cinsiyete, iş ve ritme bağ-

layan teorilerdir. 

Sanatın kaynağının taklit (mimesis) olduğunu öne süren görüşe göre sanat, sa-

natçının nesneleri taklit etmesiyle doğar; taklitte kullanılan araçlara göre de sanat 

türleri ortaya çıkar. Şair söz ile, musikişinas ses ile, ressam da renk ve ton vasıtasıyla 

nesneleri taklit eder. Bu görüşe göre, sanatın yöneldiği varlık, gerçek varlık, yani 

nesnelerdir, tabiattır.45 Platon, sanatın aslında taklit olduğunu ilk ileri süren filozof-

tur. Platon, duyusal dünyadaki varlıkları, ideaların birer kopyası, birer taklidi olarak 

ele almaktadır. Öte yandan sanat eserleri de bu doğal nesnelerin bir taklididir. O hal-

de Platon’a göre sanat, temelde taklidin taklididir. Bu ise hakikati ifade etmesi açı-

sından sanat eserinin hiçbir değeri olmadığı anlamına gelir.46 Aristotales (MÖ 384- 

                                                
43 Yetkin, Suut Kemal,  Estetik, s. 23 
44 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
45 Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri, s. 230 
46 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 216 



23 
 

 
 

322)’e göre, taklit bir içtepi olarak insan varlığına yalnız yerleşmekle kalmıyor, aynı 

zamanda insanın bir temel belirleyicisi olarak düşünülüyor. Platon’un mimesisi 

olumlu bir etkinlik olarak görmemesine karşılık, Aristotales mimesis içtepisini insan 

tabiatı içine sokuyor ve bütün bilgilerimizi sağlayan bir temel motif olarak anlıyor. 

Mimesis o kadar insani bir değer oluyor ki, insanı hayvandan ancak bu yeti ayırabili-

yor. O halde, Aristotales’in mimesis görüşü, tamamen olumludur.47 Estetiği bağımsız 

bir bilim haline getiren Alman filozof Alexandre Gottlle Baumgarten’e göre de ev-

rende madde ve ruh öylesine ahenkli bir şekilde birleşmiş ve kaynaşmış ki, sanatın 

ve sanatçının amacı tabiatı taklit olmalıdır. Maddeci estetikçilerden H. Koch (1911–

1997)’a göre ise, sanat, özel bir gerçekliği yansıtma biçimidir. Ancak bu yansıtma 

biçimini toplumsal değerler belirler.48 

 Sanatı yaratma olarak düşünen görüşe göre tabiat, nesnelerin gerçekliği, mü-

kemmellikten yoksundur. Sanat ise mükemmelliğe ulaşma çabası içindedir. Mü-

kemmellik ideal olan bir şeydir. Sanat onu hayal gücü ile meydana getirir. Sanatı 

böyle bir yaratma olarak düşünen sanat anlayışı, sanatın gayesi olarak ideal olanı 

düşündüğü için, idealist sanat adını alır.49 Sanatkâr, yaratma iradesi ve bu iradeyi 

gerçekleştiren yaratma imkânlarıyla doğmuş adamdır. Onun yaratma iradesi, çoğu 

aza indirebilmek ve hatıraların, duyguların, tasavvurların hercümercinden ahenkli 

bütünü vücuda getirebilmek yolunda giriştiği çetin çabalamada görülür.50 Sanatın 

sanatçının hayal gücünün özgür bir yaratımı olduğu görüşü özellikle XIX. Yüzyıl 

romantik yazarların ve filozoflarının görüşüdür. Romantikler sanat eserini, sanatçının 

kişisel heyecanının bir dışa vurumu olarak tasarlarlar. Romantiklere göre hayal gücü 

dış dünyadan gelen verileri toplayan ve onları birleştiren bir yeti değildir; tersine o, 

bu verileri çözümler, dönüştürür ve onlardan yeni bir şey yaratır.51 

Bazı filozoflara göre, sanatın kaynağı eğlence ve oyundur. İnsanlar zorunlu ih-

tiyaçlarını karşıladıktan sonra amaçsız olarak, hoşa giden, bir takım oyun faaliyetle-

rinde bulunurlar. Bu tür hem bedeni dinlendirir hem hoşa gider. Bu tür faaliyetlerin 

bir sonraki adı, kendini süsleme ve yakın çevresini hoşa gidecek, beğenilecek bir 
                                                
47 Tunalı, İsmail, Grek Estetik’i, Remzi Kitapevi, 4.Basım, İstanbul, 1996, s. 98–99 
48 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
49 Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri, s. 230 
50 Akverdi, Hamdi, Sanatta Yaratma, s. 10 
51 Arslan, Felsefeye Giriş, s. 217 



24 
 

 
 

şekle getirmedir. Charles Bardel (1834- 1896)’e göre sanat böyle ortaya çıkmıştır. 

E.Groesse (1925- 2009) de sanatın amacının, kendinden olan bir faaliyet olduğunu, 

insanın bütün kuvvetini çeken ve kullanan bir oyuna benzediğini söyler.52 Schiller 

(1759- 1805)’e göre ise, sanat ile oyun arasındaki benzerlik şudur: Her ikisinin de 

ereği kendindendir, her ikisi de fayda peşinde koşmazlar; her ikisi de insanı günlük 

korku ve baskılardan kurtarır ve özgürlük dünyasına götürür.53 

Sosyolojik görüş, sanatı dine bağlayarak açıklamak ister. Buna göre, meselâ il-

kellerin mağara duvarlarına yaptıkları resimler bir estetik değere sahip değildir; daha 

ziyade bir dini gayeye hizmet etmek için yapılmışlardır ve bunun için de dinî bir ma-

nası vardır. Aynı şekilde çeşitli dans ve şarkılar da dinî tören ve âyinlerden doğmuş-

tur.54 

Bir başka görüş ise, cinsiyet teorisidir. Darwin’e göre sanatın esası cinsiyette 

aranmalıdır. Kuşlar ve balıklarda olduğu gibi insanlarda da cinslerin birbirlerini be-

ğenmesi arzusu, şarkılarla dansları doğurmuştur. İlkel insanların kulak ve burunlarına 

yüzükler ve küpeler takmaları, totemlerinin resimlerini vücutlarına çizmeleri, hep 

erkekle dişi arasında kendini beğendirmek arzusundan doğuyor.55 

 Sanatın kaynağı ile ilgili olarak başka bir teori de, iş ve ritm teorisidir. Karl 

Bücher (1847- 1930), birçok insanın hep birlikte görmekte oldukları bir işin âhenkli 

olması yani, hareketlerinin hep birlikte icra edilmesi sayesinde estetik zevkin oldu-

ğunu iddia ediyor. Balıkçıların veya birlikte kürek çekenlerin aynı tempoda hareket-

leri, onların nefeslerini düzenler, şarkılarını birleştirir ve böylelikle müşterek hayat 

hepsine nüfuz eder, hepsini dinlendirir. Esasında biyolojik mâhiyette olan bu teori, 

toplumsal enerjinin paylaşılmasında sanatın sırrını araştırmaktadır.56 

Giriş bölümünde değer alanları olarak ahlâk ve sanat konusuna genel olarak 

değindik. Birinci bölümde ise, Sezai Karakoç’un ahlâk düşüncesini, teorik ahlâk 

hakkındaki düşüncelerini, pratik ahlâkla ilgili olan ahlâkî davranışlar hakkındaki 

görüşlerini ele almaya çalışacağız. 

 
                                                
52 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
53 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 218 
54 Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri, s. 231 
55 Topçu, Nurettin, Felsefe, s. 109 
56 Topçu, Nurettin, age., s. 110 



25 
 

 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

SEZAİ KARAKOÇ’ UN AHLÂK ANLAYIŞI 

 

Çalışmamızın konusunun değerler açısından Sezai Karakoç’ta ahlâk ve sanat 

olması sebebiyle öncelikle değerin ne olduğu, onun yanında olgunun ne olduğu, de-

ğerler felsefesinin nasıl bir felsefî araştırma alanı olduğu ve bu alanın başlıca prob-

lemlerinin neler olduğuna ve Sezai Karakoç’un değer ve değerler alanına dair düşün-

celerine çalışmamız açısından yer vermemiz gerekmektedir. 

 

1. Değer 

 

 Olgu, realitede meydana gelen ve ölçülebilen bir olaydır. Örneğin şuanda dı-

şarıda yağmur yağması bir olay veya olgudur. Buna karşılık yağmurun yağmasını 

bazılarımız “iyi” bazılarımız “kötü” olarak karşılayacak, bu olayın “iyi” veya “kötü” 

olduğunu söyleyeceklerdir. İşte bazılarımızın bu değerlendirmeleri bu olgunun de-

ğersel tarafıdır diyoruz.57 Bunun gibi bir olay ya da olgu karşısında “iyi” veya “kö-

tü”, bir sanat eseri ya da bir nesne hakkında “güzel” veya “çirkin” vb. bir takım de-

ğerlendirmeler yaparak kendimize göre değer yargıları oluştururuz. 

Olgu ve olaylar bizim irademiz dışında, bize herhangi bir bağlılığı olmaksızın, 

bizden bağımsız olarak var olan fizikî, tarihî, dinî, sosyal, ekonomik v.b. gerçekliler-

dir. Değer yargıları ise, bize bağlı olarak ortaya çıkan mantıki, ilmî, fizikî, tarihî, 

dinî, sosyal, siyasî, ekonomik olgu veya olaylar üzerine verdiğimiz hükümlerdir. 

Buna bağlı olarak da karşımıza bir takım ekonomik, ilmi, mantıki, estetik, dini, ahlâ-

ki v.b. gibi değerler çıkar.58 

Değerler felsefesi genel olarak olayları, nesneleri sahip oldukları veya temsil 

ettikleri “değerleri” açısından inceleyen felsefî araştırma alanıdır. Bu alanın da başlı-

ca problemleri değerlerin var olup olmadıkları, eğer varsalar ne tür bir varlığa sahip 

oldukları, değerlerin yapısı öznel mi, nesnel mi veya başka türden mi oldukları, de-

                                                
57 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 109 
58 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 38 



26 
 

 
 

ğerlerin kaynağı veya bir değeri değer yapan şeyin ne olduğu, örneğin onun insana 

verdiği haz mı veya başka bir şey mi olduğu türünden problemlerdir. Belli başlı de-

ğerler ise, ahlâkî değerlerle, sanatsal veya estetik değerleri zikredebiliriz. Birinci tür 

değerleri ele alan “ahlâk felsefesi” veya “etik”, ikinci tür değerleri konu alan ise “sa-

nat felsefesi” veya “estetik”tir. Ayrıca, dinsel değerleri, “günah” veya “sevab”ı ve 

benzerlerini bağımsız değerler olarak alıp din felsefisini bağımsız bir değerler felse-

fesi alanı olarak kurmak isteyenler de vardır.59 

Sonuç olarak insanlar, eşyalarla ve diğer insanlarla ilgili olarak ortaya çıkan bir 

takım olaylar karşısında değer yargıları oluşturmaktadırlar. Bu değer yargıları tarihî, 

ekonomik, siyasî, dinî, kültürel, ahlakî, sanatsal vb. bir takım değerleri oluşturmakta-

dırlar. İşte biz de çalışmamızın konusu olan, ahlâk ve sanat değer alanları hakkındaki 

Karakoç’un düşüncelerini ele almaya çalışacağız. Öncelikle Sezai Karakoç’a göre 

değer nedir? Değerlerin kaynağı nedir? Değer yargıları nasıl oluşur, genel hatlarıyla 

tarih boyunca insanların değer yargılarını neler etkilemiştir, Batının değer yargılarıy-

la bizim değer yargılarımız arasında nasıl bir fark vardır, İslâm düşüncesinde değer 

yargıları nasıl oluşmaktadır vb. değerler felsefesinin problemleri ile ilgili sorulara 

cevaplar bulmaya çalışacağız. İlk olarak Karakoç’a göre değer nedir sorusunu cevap-

landıracağız. 

Karakoç’a göre değer, eşyaya ve fiillere dönük olarak belli bir yer, belli bir 

zaman ve belirli şartlarda yüklediğimiz anlama denir. Böylece yapılan iş, eylem bu 

yer, zaman ve şartlarda kendisine atfedilen anlama göre iyi veya kötü özelliğini ka-

zanır. O, bunu şu örnekle anlatmaktadır; “Bir elmanın ağacından ayrılması, biyolojik 

ve fizikî bir olaydır. Ama onu sahibinin koparıp birine sunması ya da sahibinden 

habersiz bir kişinin onu koparıp yemesi, ahlâkça olumluluk ya da olumsuzluk değer 

hükmüyle nitelendirilen bir davranışa dönüşerek toplumun olayı olur.” 60  

Karakoç’a göre değerlerin kaynağı nedir? Ona göre insanların, iyi- kötü, doğru- 

yanlış, güzel- çirkin, günah- sevap gibi birbirine zıt değer yargıları vardır. Bu yargı-

lar insanların sübjektivitesini ortaya koyan görüş ve değerlendirmelerdir. Bu değer 

yargılarında, insanların kişilikleri ortaya çıkmaktadır. Kişiliğimizin oluşması ise, bir 
                                                
59 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 109, 110 
60 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 
1995, s. 76 



27 
 

 
 

yanıyla ferdî, bir yanıyla da toplumsal bir olaydır. İçinde bulunduğumuz toplum, 

kişiliğimizi yoğurur. Toplumun, dünya görüşümüzün ve değer hükümlerimizin 

oluşmasında büyük bir rolü vardır.61 Ancak dünya görüşümüzü ve değer hükümleri-

mizi sadece içinde bulunduğumuz toplumun değer yargılarına göre oluşturmayız. 

Onun yanında hatta ondan daha önemlisi, değer yargılarımızı dine göre belirleriz. 

Çünkü ahlâkî hükümler, doğrudan doğruya, bilgi ve estetik değer hükümleri doğru-

dan ya da dolaylı bir şekilde kaynaklarını dinde bulurlar. Ona göre, insan sübjektivi-

tesi olan değer hükümleri, vahiy kaynaklı din sistemine bağlanınca, bir objektiflik 

kazanacaktır. İnsan bu şekilde, içgüdünün, hatta aklın üstüne çıkabilecektir.62 Bu 

düşüncelere katılmamız mümkündür. Felsefe tarihine baktığımızda değerlerin nesnel 

olduğunu, öznel olduğunu ve üçüncü bir görüş olarak ne salt bir şekilde nesnel ne de 

salt bir şekilde öznel, özne ile nesne arasındaki ilişkiden ötürü var olan, ilişkisel bir 

şey olduğunu belirten görüşler vardır. Ancak değerlerin kaynağını, yüce bir varlığa, 

Tanrı’ya bağlarsak Karakoç’un dediği gibi objektif olarak var olabileceklerdir.  

Karakoç’a göre değer yargıları nasıl oluşur? Ona göre insan, bilerek ya da bil-

meyerek yani şuurunda olarak veya şuurunda olmadan bir bakış açısı taşır ve bakış 

açısında üç perspektifli bir bakış ve değerlendirme eğilimi vardır. Birinci perspektif, 

insanın Allah’a bakışı, ikinci perspektif, kendine bakışı, üçüncü perspektif, eşyaya 

yani maddeye bakışıdır. Yani Ona göre insan, düşüncelerini ve değer yargılarını bu 

üç açıdan bakarak oluşturur. İnsanın değişmesi demek, bu bakış açılarındaki düşün-

celerinde ve yargılarında değişiklik yapması demektir.63 

Felsefe tarihine baktığımızda; “antik dünyanın insanı kendini evrenin bir üyesi, 

bir parçası olarak görüyordu. Ortaçağın insanı kendini Tanrıya bağlamıştı. Yeniçağın 

insanı aklın gücüne inanarak bir ilerleme iyimserliği içindeydi. Günümüzde ise insan 

bütün bu dayanaklarını yitirmiş ve kendi kendisi için sorunsal olmuştur.”64 Yani in-

san, dünya görüşünü ve değerlerini bu kaynaklara bağlı olarak oluşturmuştur. Kara-

koç da bu düşünceye benzer bir düşünceyi ifede etmiştir. “İnsanın eşyadan kendini 

ayırdığı bir ilk çağ, değerlerini bir başka temel üzerine oturtan orta çağ, eşyadan hür 
                                                
61 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 77 
62 Karakoç, Sezai, age., s. 78 
63 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, Diriliş Yayınları, 6. Baskı, İstanbul, 2007, s. 19 
64 Akarsu, Bedia,  Çağdaş Felsefe Kant’tan Günümüze Felsefe Akımları, İnkılâp Yay., İstanbul, 1994,  
s. 188 



28 
 

 
 

olduğu, eşya kompleksinden kurtulduğu, onu olduğu gibi gördüğü dönemler olmuş-

tur. Bugünkü insan, bir bakıma eşyaya tapmakta, bir bakıma ondan nefret etmekte-

dir.”65 

Karakoç’a göre, Batı düşüncesinde ve İslâm düşüncesinde değerlerin kaynağı 

nedir ve değerler nelere göre oluşturulmaktadır? Ona göre, Batıda Rönesans’a kadar 

otorite kilise kaynaklıdır. O dönemde “mutlak” olana inanmak ve bağlılık görülmek-

tedir. Bu dönemde, insan, tabiatı ve tabiatüstünü, “ben”i ve dışarısını, eşyayı dinle 

görmüş, dinle yürütmüştür. Sonra vahyin yerine akıl konulmak istenmiştir. Dinin 

gerçekleri yerine, aklı temel alan “iyi”, “doğru” ve “güzel” fikirleri geçirilmiştir. 18. 

ve hele 19. Yüzyıldan bu yana ise, positivizm, scientisme, ilmî felsefe ve relativisme 

gibi, farklı alanlarda “mutlak”ı yerinden kaydırarak “nısbî”yi esas almak isteyen bir-

çok görüşler ortaya atılmıştır. Çağımızda hele ikinci dünya savaşından sonra “mut-

lak”ın yerine başka şeyleri koymak isteyen görüşler yeniden ortaya çıkmıştır. Dinin 

amansız düşmanı olan materyalizm, farkında olmadan başka bir mutlakçılığı, mad-

deyi ve maddenin gücünü mutlak gerçek yapan bir görüşü sürdürmeye başlamıştır. 

Aynı mutlak, Sartre’da “varlık”, Camus’de “saçma” olmuştur. Kısaca, dinde mutlak-

lık Allah’a bağlanmaktadır. Eksiztansiyalizm, Allah’ın yerine insanı, materyalizm 

maddeyi, Camus ise saçmayı, abesi koymaktadır.66                                                                                                                             

Karakoç’a göre, bizim değer yapımız, iyilik, doğruluk, güzellik idealarımız batı 

medeniyetinin değer yapısından çok farklıdır. Biz apayrı bir bir mizacın, apayrı bir 

karakterin, apayrı bir yolun sahibiyiz. Çünkü biz değer yargılarımızı oluştururken 

dine bakarız, değerlerimizin kaynağı dindir, İslam dini ve onun etrafında oluşmuş 

olan İslam Medeniyetidir.67 

 Karakoç, bizim değer yargılarımızı oluşturmayı, olaylar karşısındaki değerlen-

dirmelerimizi ve tutumlarımızı, “İslâm durum alışı” kavramıyla anlatmaktadır. Bu 

“durum alışı”nı, yani müslümanların değer yargılarını oluştururken dikkat etmesi 

gerekli olan özellikleri üç ana çizgide özetleyebiliriz: 

1) Bu durum alışın teorik temelinde, antik medeniyetlerde olduğu gibi metafi-

zik bir perspektif vardır. Bu yanıyla, başlıca Çin ve Hint durum alışları olarak topla-
                                                
65 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, Diriliş Yay., 4. Baskı, İstanbul, 1988, s. 45 
66 Karakoç, Sezai, age., s. 67 
67 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2002, s. 85 



29 
 

 
 

yacağımız doğu durumalışından ve Avrupa durumalışı diyeceğimiz Batı durum alı-

şından kesinlikle ayrılmaktadır. Ancak, bu metafizik, antik uygarlık metafiziklerinin 

bir röprodüksiyonu şeklinde bir metafizik değil, onların saflaşması, asıllarına dönü-

şüdür.  

2) İslâm durumalışının ikinci büyük özelliği, bu fizikötesi perspektifle bağ-

daşmış bir realizmle, bir dünya ve tabiat görüşüne sahip oluşudur. Bu özellik, meta-

fiziği sebebiyle barışçı ve ahenkçi, realizmi sebebiyle aktivist ve gereğinde savaşçı 

bir durum alış özelliğidir. O, yıkıcı değil, yapıcıdır; öldürücü değil, dirilticidir.  

3) İslâm durum alışının üçüncü ve en büyük özelliği, ilâhî olana teslimiyet, yü-

celişe açılış, insanlara ve bütün yaratıklara, erdemle, feragat ve fedakârlıkla davran-

ma, eşya ve tabiata bu amaç için tasarruf etme özelliğidir (yani transendentallik).68 

Bu üç özellik, sonuç olarak değer yargılarımızı veya değerlerimizi, bir taraftan meta-

fizik âleme yani Allah’a bağlarken, buna bağlı olarak diğer bir taraftan insanlara, 

bütün yaratıklara iyilik ve fedakârlık düşüncesiyle bu dünyaya bağlamaktadır.  

Karakoç İslâm’ın, değerleri ve kişilikleri yeniden inşa ederek mükemmel bir 

hale getirdiğini belirtir. Müslümanlar, kendi insan değerlerimizi, kendi duyarlıkları-

mızı, kendi sanatımızı en büyük ve en güzel şekilde ortaya koymuşlardır. Yirminci 

yüzyıla kadar bu böyle devam etmiştir. Ancak Batı, bizi içerden çökertirken, değerle-

rimize olan bağlılık ve güveni de çürütmeğe çalışmıştır.69 Ona göre, kendi kültür ve 

medeniyetimizin yıkılışı demek ruhun ve değerlerin kıyâmeti demektir. O, biz bunun 

şuurunda olmasak bile bu kıyâmetin yıkıcılığından kesinlikle bir şekilde zarar göre-

ceğimize inanmakatdır.70 Şimdi ise, değerlerimizin hakkını ve saygınlığını hep aynı 

eski usulle, sadece klasik metotlarla yaşatmanın mümkün olmadığını, klasik metot-

larda bir revizyon yapmanın şart olduğunu, ek olarak çağdaş teknolojiden ve metot-

lardan yararlanmak lâzım geleceğini, akılla birlikte duyarlık alanının güçlerini de 

harekete geçirmenin icap edeceğini idrak etmemiz gerekir. Zekâ, akıl, hayal, efsane, 

keramet ve mucize, her gücü, yerli yerinde düşünüp kullanarak, değerlerimizi ruhla-

rımıza yeniden somut ifadeleriyle yerleştirmeliyiz.71  

                                                
68 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 142–144 
69 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 26 
70 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1986, s. 143 
71 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 27 



30 
 

 
 

Buraya kadar Karakoç’un değer ve değerler felsefesinin bazı problemleri ile il-

gili görüşlerini ele aldık. Şimdi ise Onun, bir değer alanı olarak ahlâkın ne olduğu, 

ahlâkın lüzumu, ahlâkın pratik ve teorik yönü hakkındaki düşüncelerini değerlendir-

meye çalışacağız. Karakoç, ahlâkı teorik ve pratik olarak ayırmış olmasa da araştır-

mamız sonuncunda Onun ahlâk düşüncesini dolaylı olarak teorik ve pratik ahlâk ola-

rak ikiye ayırabiliriz. 

                                                                                                                                                                                                                                                    

2. Teorik Ahlâk 

 

Karakoç’un düşünce sisteminde ahlâk, medeniyet düşüncesi ve projesinin bir 

parçası olarak çok önemli bir yere sahiptir. Ona göre ahlâk, mizacımızın, karakteri-

mizin, kişiliğimizin şekil alacağı bir kaynak olup, mizaçla iç içe geçmiştir. Ancak 

mizaç, ahlâkı bulandırmamalı ve değiştirmemelidir.72 Karakoç, mizacı yok etmenin 

mümkün olmadığını, ancak mizacı mü’minleştirebileceğimizi, mizaç eğitiminin eği-

timlerin en zoru olsa da mutlaka yapılması gerektiğini ve medeniyetin kapılarının bu 

eğitimle açılacağını ifede etmektedir.73  

Karakoç’a göre ahlâk, hakikati ve iyiliği gerçekleştirme özellikleriyle ruhun 

yükselişini sağlayan kanatlar gibidir. Ancak fiziki gerçekliklere ve maddeye takılıp 

kalırsa ruhun önünde engel olur. Ahlâk toplum düzenini amaçlamış biçimsel kurallar 

olmaktan öteye gidemez ve merhamet, af, şefkat, tevazu, sevgi ve barış gibi ruhun 

yüce özellikleriyle donatılmaz, tevazu ve hakkı teslim, olaylara çok yönlü bakış yö-

nünde eğitilmezse bir noktadan sonra ruha engel olabilir.74 Ona göre ahlâk kavramı 

bir yönüyle metafiziğe, teoriğe, bir yönüyle toplumsal hayata, uygulamaya yönelik 

geniş bir kavramdır. Bu açıdan O, Müslümanların kapalı ve dar ahlâk düşüncesinin 

ötesinde tüm insanlığı kucaklamakla görevli “yüce ahlâk çilelileri” olduğuna inan-

maktadır. 

 Karakoç, ahlâkın dayanağının, kaynağının fizikötesi âlemde, yani Allah’ta, Al-

lah’ın gönderdiği dinde aranması gerektiğini belirtir. O, inanç ile ahlâkı bir arada 

düşünmektedir. Kurulan ahlâk sistemlerinin her ne kadar pozitif dayanakları olsa da 
                                                
72 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1985, s. 47 
73 Karakoç, Sezai, age., s. 45 
74 Karakoç, Sezai, Makamda, Diriliş Yay., 3. Baskı, İstanbul, 1995, s. 67 



31 
 

 
 

metafizik temelden yoksun olursa gelip geçici olacağına ve kolayca çökeceğine 

inanmaktadır.75 Gerçekten insan, aklıyla iyinin ve kötünün ne olduğunu ortaya koya-

bilir, pozitif dayanaklarla bir ahlâk sistemi de kurabilir. Ancak bir ahlâk düşüncesi 

oluşturmak ve bir ahlâk sistemi kurmak insanın ahlâklı olması için yeterli değildir. 

İnsanın gerçekten ahlâklı olmasını sağlayacak temel, metafizik temeldir, yani insanın 

Allah’a iman ve başka bir dünyada hesap verme inancıdır. Böylece insan, ahlâkî 

prensipleri, başında bir bekçi olmadan ve hiç kimsenin görmediği yerde bile uygula-

yabilir.  

Karakoç’un oluşturmak istediği medeniyet projesinde öncelikle iman, sonra ah-

lâk ve son olarak, en son aşama olarak “manevî plan” dediği, İslâm’ı yaşamanın şeklî 

olmaktan kurtarıcısı olarak gördüğü tasavvuf ve tarikatleri yeniden inşâ etmek yer 

almaktadır.76 

Karakoç’a göre ahlâk, İslâm’ın ve imanın istediği bir ahlâk, yüce bir ahlâk ol-

malıdır. Bu anlamda ahlâka çok önem vermemiz gerekir. Onun bu yüce ahlâk dediği 

ahlâkın temel ilkeleri; feragatkârlık, fedakârlık, diğerkâmlık, bencilliğin yok olması, 

egoizmden uzak olmak, başkasını düşünmek, başkası için çalışmaktır. Ona göre zen-

gin olmak bile bu ahlâk çerçevesinde, başkaları için olmalıdır.77 Karakoç’un bu ahlâk 

anlayışı, bize Auguste Comte’un sosyolojik ahlâk anlayışını “Başkaları için yaşa-

mak” ilkesini hatırlatmaktadır. Bu anlamda Onun ahlâk anlayışı, bir yönüyle sosyo-

lojik bir ahlâk, bir yönüyle hatta bütünüyle dinî bir ahlâktır diyebiliriz.  

Karakoç, bir inanç ve düşüncenin samimi bir şekilde yaşanıp yaşanmadığının 

ahlâkta görüleceğine inanır, ahlâk bu anlamda âdeta bir ölçü birimidir. O, bunu şu 

cümleyle vurgulamaktadır: “Ahlâk, idealin gerçekten benimsenip benimsenmediği-

nin, kişiliğe mal edilip edilmediğinin, bir inanç özü haline gelip gelmediğinin, sömü-

rü konusu olup olmadığının en iyi mihenk taşıdır.”78 Bir inanç ve ideal için, düşünce 

ve teori olmalıdır fakat ondan daha önemlisi, inanç ve düşünceler yaşanmalıdır. Yok-

sa yaşanılmayan bir inanç gerçekten kaybolup gidecektir. İdealleri ve inançları ya-

şamak da ahlâkla birlikte olmalıdır. 

                                                
75 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 66 
76 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, s. 140 
77 Karakoç, Sezai, age., s. 140 
78 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 151 



32 
 

 
 

Karakoç, bugün tüm dünyanın çektiği sıkıntıyı bir bakıma ahlâk buhranı olarak 

görmektedir. Bu buhrandan kurtulmanın yolu da insanların ahlâkı yaşaması ve insan-

lardaki sorumluluk duygusunun geliştirilmesinden geçmektedir. Çünkü Ona göre, 

ahlâken derinleşmiş insanlar, geçmiş zamanı iyi bilip ve sorumluluk açısından değer-

lendirenler bugünü yaşamanın zevkiyle mutlu ve huzurlu olacaklardır.79 

Karakoç’a göre ahlâk, önce teoride yerleşmeli, kökleşmeli ki ondan sonra uy-

gulamaya konulsun, çünkü teoriden kaynaklanmayan, doğrulanıp desteklenmeyen 

aksiyon ve pratik sönüp gidecektir.80 O, teori olmadan pratiğin de olamayacağını 

açık bir gerçek olarak görmekte ve bunu şu örnekte anlatmaktadır: “Gemi yapmayı 

öğrenmeden, malzemesini bir araya getirmeden gemiyi yapmanın mümkün olama-

ması gibi. Toplum olaylarında da durum aynıdır. İnançlar,  düşünceler temellenme-

den, insan benliği bu düşünceler, ülküler önünde köklü değişimlere uğramadan, dü-

şünceler ve idealler ruhtan bir parça olmadan, geçici şartlar, sığ heyecanlar, uzun 

süre yaşaması mümkün olmayan basit meraklarla beliren görünüşleri bir “oluş” diye 

kabul etmek mümkün değildir.”81 

Ancak Karakoç, çağımızda, bütün dünyada davranış ve eylemin ön plana geç-

tiğini belirtir. Örneğin, “Budist rahiplerin söyledikleri değil, kendilerini ülküleri için 

yakmaları dikkati çekiyor.” demektedir. Ona göre, düşünce, inanç, hatta edebiyat, 

davranışlara ilişkin olmadıkça, gereken ilgiyi görememektedir. Hâlbuki insanlığın 

problemi sadece eylem bozukluğundan ibaret değildir. İnsanoğlu, inançlarından baş-

layarak düşünce ve estetik dünyasını da yeniden gözden geçirme, yıkıntıları ayıkla-

ma yapıyı yeni baştan kurmak ve inanca yeniden eski büyük ve temel yerini vermek 

zorundadır.82 

Karakoç diriliş düşüncesinin, diriliş akımının bir yaşama, aksiyon ve pratik da-

vası olduğunu bir somutluk davası olduğunu ancak soyuttan başlayarak, yani düşün-

ce ve teoride geliştirilerek, kökleştirilerek pratiğe gidilmesi gerektiğini belirtmekte-

dir.83 Onun teorik ve pratik anlayışı arasında tam bir denge ve uyum vardır. 

                                                
79 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1986, s. 44 
80 Karakoç, Sezai, age., s. 112 
81 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 158 
82 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 11 
83 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 21 



33 
 

 
 

Karakoç’a göre, İslâm, inanç ve düşüncesinin kaynağı ebedî ideal olduğu gibi, 

yüce ahlâkını da yeryüzüne ve çağlara sayısız örnekler halinde ortaya koymuş büyük 

bir dâvadır. Peygamberlerin, sahabenin, imamların, âlimlerin, şehitlerin, velilerin 

ahlâken güzel örneklikleri İslâm ahlâkı kitaplarında yer almaktadır.84 Ona göre Müs-

lüman ahlâkını, Kur’an ahlâkıyla donatmalı85 ve “Allah’ın ahlâkıyla ahlâklanmak” 

için çalışmalıdır ki bu, “mü’minin en belirgin özelliğidir”. Karakoç, bu özelliği fizi-

kötesi açısından değerlendirdiğinde, cüzî iradenin, küllî iradeyi bilme şuuruna var-

ması, her an onun varlığından gafil olmaması, hep onda yok olmayı arzu etmesi şek-

linde kendini gösterdiğini ifade etmektedir.86 

Buraya kadar Karakoç’a göre ahlâkın ne olduğu, ahlâkın lüzumu ve ahlâkın 

pratik ve teorik yanına değindik. Şimdi de Karakoç’un ahlâk felsefesi ile ilgili bazı 

kavramlara bakışını ele almaya çalışalım. 

 

2.1. Ahlak Düşüncesindeki Bazı Kavramlar 

 

Burada ahlâkî eylemlerin değerlendirilmesinde, yargılanmasında kullanılan iyi 

ve kötü kavramları, ahlâkî eylemin şartları olan özgürlük, eşitlik ve sorumluluk kav-

ramları hakkında Karakoç’un görüş ve düşüncelerini ortaya koymaya çalışalım. 

 

2.1.1. İyilik ve Kötülük  

 

Genel olarak iyi ve kötü değerleri, ahlâkta bir davranışın onaylanıp onaylan-

madığının ölçüsüdür. İyi, bir gayeye uygun, faydalı, bizim bedensel ve ruhsal yete-

neklerimizi tatmin eden, toplum değerlerine uygun davranışlardır. Kötü ise, tam ter-

sidir.“İyi ve kötünün ne olduğu ile ilgili bazı farklı tanım ve yaklaşımlar vardır. Bun-

ların bir kısmı kozmik temellendirmeye, bir kısmı antroploljik temellendirmeye, di-

ğer bir kısmı da din esaslı temellendirmeye dayandırılır.”87 Karakoç’un iyi ve kötüyü 

tanımlaması ve temellendirmesi de din esaslıdır. 

                                                
84 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 152 
85 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1989, s. 356 
86 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 85 
87 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 59 



34 
 

 
 

Karakoç’a göre, insanlığın varolduğu andan bu yana, iyinin medeniyeti ve kö-

tünün medeniyeti, doğru ile yanlışın, güzel ve çirkininin medeniyetleri çar-

pışmaktadır. O, kötüye de medeniyet demektedir. Çünkü o da örgütlenmiş, güçle 

donanmış, hattâ kendisini haklı görmenin felsefesini düzenlemesini bilmiştir. Hikmet 

bakımından iyinin bilinmesi için kötünün de olması gerekir. Bu ikisinin çarpışmasın-

dan ruhumuzda “hakikat lâmbası” yanar. Kötü, iyinin kendini bilmesi, sürekli olarak 

kendini kurması ve kendi şuuruna varması için lâzımdır.88 

Karakoç, gerçekte iyinin ebedî olana dönük, kötünün ise günübirlik ve gelip 

geçici olduğunu savunur. Aslında aralarında bir güç denkliği yoktur. Kötü, iyinin 

daha çok belirmesi için vardır. Kötü, iyinin kendini denemesi, daha fazla temellen-

dirmesi ve sağlamlaştırması için vardır.89 Ona göre, çirkinin, yalanın ve kötünün hü-

küm süreleri, yani onlara verilen etki izni, iyinin, güzelin ve doğrunun hüküm sürele-

rinden, tabiatları gereği daima daha kısadır. Çirkinin güzelden, yalanın doğrudan, 

kötünün iyiden, çürüğün sağlamdan daha uzun ömürlü olması ihtimali bile yoktur. 

Çünkü bunların umudu yoktur. Oysa olumlu özellikleri, daima çevreleyen bir umut 

vardır.90 

Karakoç’un toplum çıkarını, kendi çıkarından önde tutan bir iyilik anlayışı var-

dır. Kişinin toplum yararına olan şeyleri engelleyici veya zarar verici tutum ve dav-

ranışlardan kaçınması gerekir. O, her müslümanın yapacağı işe Allah rızasını kazan-

mak için yapıyorum diye başlaması gerektiğini belirtir.91 

Karakoç’a göre, İslâm Medeniyeti’nde başkalarını ezmek ve başkalarına kötü-

lük yapmak zulüm olarak görüldüğü gibi, kötülük karşısında susmak da zulüm olarak 

görülmüştür. İslâm Dini, temel ilkelerini İslâm’dan alan bir hayat düzenin kurulduğu 

bir topluluk sitesini gerçekleştirmek için insanların birbirlerine sevgi ve merhametle 

muamele etmesini emreder. Devlet kişiyi, kişi de toplumu ezmeyecektir. İyilik ya-

panlar ve iyilik yolunda yarışanlar, iki dünyada da armağana kavuşacaklar, kötülük 

ve zulüm yapanlar iki dünyada da cezalandırılacaklardır. Müslüman yalnız kendisini 

değil, toplumu da en az kendisi kadar düşünecektir. Burada hedef, Allah’a yak-

                                                
88 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 59 
89 Karakoç, Sezai, age., s. 7 
90 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 91 
91 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, s. 52 



35 
 

 
 

laşmadır.92 Ona göre, bu hedefe ulaşma yolunda insan iyiye, doğruya ve güzele yan-

daş olmalıdır. Ruhça ve maddece ilerleme bu yandaşlıkta gizlidir.93 

Karakoç’a göre, iyiliği gerçekleştirmek ve kötülükleri önlemek için elele ver-

mek ve çalışmak İslâm’ın temel ilkelerindendir. Kişinin imânı, bu ortamda boy verip 

yeşerir. Eğer bu ilke ayakta tutulmazsa Müslümanlar parçalanıp, dağılıp giderler.94 

Karakoç, her şeyden önce insan olmak nedeniyle, toplumu ve insanlığı ilgilen-

diren konularda bir tavır takınma, bir durum alma ve bir jest belirlemek zorunda ol-

duğumuzu belirtir. Ona göre, bunun ölçüsünü, Peygamberimiz vermiştir: “Bir kötü-

lük gördüğün zaman elinle düzelt. Gücün yetmezse, dilinle kına. Ona da gücün yet-

mezse, kalbinle ona düşman ol ki bu, inanmanın en zayıf derecesidir.”95 Karakoç’a 

göre, insanlığın durumu, içinde bulunulan çağ, bölge ve ülke şartları nice umut kırıcı 

olursa olsun, insan, yanlışın ve yalanın, çirkinin ve kötünün, adaletsizliğin ve haksız-

lığın, zorbalığın ve sömürünün karşısında olmalıdır.96 

İkinci olarak Müslüman olmamız sebebiyle toplumu ve insanlığı ilgilendiren 

konularda bir tavır almamız gerekir. Kur’an’ın her devirde iyiliği emreden kötülük-

ten uzaklaştıran hayırlı bir topluluğun bulunmasını emreden ilkesi ve peygamberimi-

zin kötülük karşısında nasıl tavır almamız gerektiğini bildiren tavsiyelerini uygula-

malıyız. Karakoç’a göre, iyiliği tavsiye etmenin ve kötülüğü ortadan kaldırmanın 

sürekli devam etmesi, İslâm’ın temel ilkelerindendir. Kötülüğe karşı savaş, kalpte, 

düşüncede ve toplumda olacaktır. Kötülüğü bilfiil ortadan kaldırma gücü varken, ya 

da kötülüğe karşı birlikte hareket etme imkânı varken, bundan kaçan, bu dünyada 

tarih önünde, öte dünyada Tanrı huzurunda sorumlu olacaktır.97 

Karakoç’a göre, kötülük karşısında tek bir fert belki bir şey yapamayabilir ama 

en azından o kötülüğe yön değiştirebilir, bu da yararlıdır. Belki o zaman başkaları da 

buna destek olurlar, büyürler ve çoğalırlar işte o zaman kötülüğe engel olurlar. “Ne 

yapsak boşuna, bu dev gibi olaylara karşı ne yapabiliriz?” diye düşünmek, yanlıştır.98 

                                                
92 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, s. 66 
93 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 16 
94 Karakoç, Sezai, age., s. 126 
95 Buharî, İlim, 28.; Müslim, İman, 78. 
96 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 15 
97 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 130 
98 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 205 



36 
 

 
 

İyinin ve kötünün din esaslı temellendirilmesi; “Tanrı’dan yola çıkarak iyinin 

ve kötünün temellendirilmesi yoludur. Buna göre iyi, Tanrı’nın iradesiyle uygunluk 

içinde olmaktır. Kötülük ise, bu iradeye aykırı olandır. Dinî temelli iyi ve kötü anla-

yışında iki durum ortaya çıkmaktadır. Birincisi gereklilik ahlâkı, ikincisi ise, örnek 

bir varlık olma ahlâkıdır. İyinin dini temellendirmesi, halk ahlâkının da esasını mey-

dana getirir. İnsan kitlelerinin büyük bir çoğunluğu, dinin belirlemiş olduğu iyiyi, 

kendisi için de iyi olarak görür, kötüyü de kötü olarak benimser. O insanlar, Tan-

rı’nın emirlerine konu olana iyi, yasaklarına konu olana da kötü değerini yüklerler.”99 

Karakoç’un iyi ve kötü tanımlaması din esaslıdır. Onun düşünceleri metaryalistlerin 

iyi ve kötü düşüncelerinin tam zıddıdır. Çünkü metaryalistlere göre, ahlâkın görevi 

metafizik iyiyi ve kötüyü belirlemek değil, iyi olanı yaptırmak ve kötü olandan uzak-

laştırmaktır. Karakoç’un ahlâk anlayışında hem gereklilik ahlâkı hem de üstün ve 

örnek insan olma ahlâkı vardır. Şimdi Onun, ahlâkî davranışın en temel şartlarından 

birisi olan özgürlük hakkındaki düşüncelerini ele alalım.  

 

2.1.2. Hürriyet (Özgürlük) 

 

Bir davranışın ahlâkî olabilmesi için onun öncelikle bilinçli ve istemli olarak 

yapılması gerekir. Daha sonra bu davranışın özgür olarak yapılmış olması gerekir. 

Çünkü ahlâkî davranış, ahlâkî olarak yargılanabilen ve değerlendirilen bir davranış-

tır. Bu yargılamada, davranışın bilinçli ve özgür olarak yapılıp yapılmadığının sorgu-

lanması gerekir. Bu anlamda özgürlük hem felsefenin hem de ahlâkın bir problemi 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Ahmet Arslan, özgürlük hakkında genel olarak iki yanlış değerlendirmenin bu-

lunduğunu belirtir. “Birinci yanlış; özgürlük, insanın keyfine göre istediğini yapması 

veya içgüdülerini hiçbir engelle karşılaşmadan tatmin etmesi değildir. Öyle olsaydı 

hayvanlar insanlardan daha özgür olurlardı. İkinci yanlış ise; özgürlüğün nedeni ol-

mayan saf bir seçme, her türlü nedeni aşan akıl dışı bir karar olduğu düşüncsidir.”100   

                                                
99 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 60 
100 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 125 



37 
 

 
 

Karakoç özgürlüğü, insanın Tanrı’ya ulaşmasından, toplum içindeki en ufak bir 

görevini yerine getirmesine kadar her hareketinde ruhunun muhtaç olduğu enerji özü 

olarak tanımlamaktadır. İnsan varoluşunun gereği olarak, kimliğini ve kişiliğini taş 

taş örerken özgürlük harcına muhtaçtır. Metafizik plânda olduğu gibi toplum halinde 

yaşamada da, özgürlük, inanmış kişinin hayat şartıdır. Toplumu, milleti, yurdu tutsak 

düşmüş bir kişinin kişisel özgürlüğü de tehlikeye girmiş demektir.101 Karakoç’a göre 

başka bir açıdan özgürlük, insanın tabiatında olan, Allah vergisi nimetlerden biridir. 

Çünkü insanın yapısında, insanın yaptığı baskı ve zorlamalara tahammül etmeme 

gibi bir özellik vardır ve burada insanoğlu olma onuru söz konusudur. Gönüllü olarak 

insanlara hizmet etmeyi seve seve kabul edebiliriz. Ama zorbanın tahakkümüne bo-

yun eğmektense ölümü yeğleriz. İnsanoğlu, ancak Tanrı önünde eğilir. İnsan, özgür 

insanlara ve kendi özgürlüğüne engel olmayan, katkıda bulunan insanlara hayran-

dır.102 Karakoç, insanın özgürlüğünü kısıtlayan determinist ve insan iradesini tama-

men Tanrı’ya bağlamış cebriyeci düşüncelerin tam karşısında, insanın, görevlerini 

yerine getirmesi açısından kesinlikle özgür olması gerektiğini savunur. Ancak mutlak 

özgürlüğün olamayacağını bilir ve özgürlüğü Tanrı’ya bağlanma olarak da değerlen-

dirir. 

Karakoç, bireyin özgürlüğünün, toplumun özgürlüğü ile yakından ilişkili oldu-

ğunu düşünür. Yurdu tutsak olan bireylerin, kişisel özgürlüğü de tehlikededir. Top-

lumun sadece fiziksel anlamda değil aynı zamanda ruh, zihin ve medeniyet yönün-

den de özgür olması halinde bireyler gerçek anlamda özgür olabilirler.103 Çünkü asıl 

kölelik, düşünce köleliliğidir. Bedensel kölelik insana onurunu kaybettirmez, ancak 

ruhu ve zihni köleleşen insan, insanlık onurunu yitirmiş demektir.104  İslâm Ahlâkçı-

ları özgürlüğü maddî ve manevî özgürlük olarak ikiye ayırmışlardır. Maddî özgürlük 

bedenin istediği gibi hareket etmesidir. Manevî özgürlük ise, iyiyi ve kötüyü yapmak 

için özgür olmak demektir. Karakoç da burada insanın hem maddî anlamda hem de 

iyiliklerin gerçekleştirilmesi için özgür olması gerektiğini ifade etmektedir. 

                                                
101 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 86 
102 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 97 
103 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 82 
104 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 366 



38 
 

 
 

Karakoç, sanıldığı gibi özgürlüğün bağlanışa karşı olmadığını düşünür. Tersi-

ne, bağlanışın söz konusu olmadığı yerde, özgürlük de söz konusu olamaz. Ancak 

insan hür olarak bağlanırsa bu bağlanış sağlıklı bir bağlanış olur. İnsanın hür iradesi-

nin dışındaki zorlamalar eninde sonunda redde mahkûmdur. “Dinde zorlama yok-

tur.”105 kutsal ilkesi bu özgür bağlanışa işaret etmektedir. Hileler, kültür aldatmaları, 

sahte özgürlük ortamları, alternatifsiz programlamalar da bu “zorlama” ya dâhildir. 

Kendi özlerinde böyle bir zorlama ruhu taşıyan öğretiler, insanlığın hayatına gerçek 

bir katkıda bulunamazlar.106 

Karakoç’a göre İslâm, öncelikle insana bir kişilik kazandırmış, onu sıradan bir 

varlık olarak görmemiştir. İslâm’da insanlar, sürüde bir sayı değildir, bir kişiliktir. 

Kişilik olmak bakımından hükümdarla, “baş”la tek kişi arasında bir fark yoktur ve 

kişilik açısından her mümin diğerleriyle eşittir. Mümin, özgürlüğünden, İslâm’ın 

öngördüğü toplum yararına fedakârlıklarda bulunur, sınırlamalara razı olur. Müslü-

manların başı da bir mümin kardeşine, yine toplum için, “İlâ-ı Kelimetullah” için 

İslâm’ın kendisine verdiği yetki ile buyruklarda bulunabilir. Bazı şartlarda gereğinde 

bir takım zorlama kuralları bile uygular.107 Özgürlük, Müslümanlar için yalnız nefis-

lerinin hoşlandığı bir durum değil, aynı zamanda inançlarını gerçekleştirebildikleri 

ortam olduğu için de değerlidir. Müslümanlar düşmandan, ölümden değil de, özgür-

lüklerini yitirmekten korkarlar. Çünkü bilirler ki özgürlüklerini kaybederlerse, dinle-

rini de kaybetmiş olacaklardır.108 

Karakoç, eşyaya ve tabiata köle olan, kul kesilen insanın ruhunun gerçekte ba-

ğımsızlığını ve hürlüğünü kaybetmiş olduğuna inanır. Hürriyetini ve bağımsızlığını 

kaybetmiş insan ruhu ise ölüme yüz tutmuş olacaktır. Özgürlük, başıboşluk değil, 

tam tersine ruhun disipline kavuşmasıdır. Bu da en yüksek düzeyine, insanın Allah’a 

doğru yönelmesi, Allah önünde kendi benliğinden kurtulması, sürekli olarak kendini 

Allah’ın önünde ve gözetiminde bilmesiyle erişir. Yani Allah yoluna en iyi uyan ruh, 

en hür ruh demektir.109 Karakoç özgürlük düşüncesini de metafizik açıdan değerlen-

                                                
105 Kur’an-ı Kerim, Bakara, 256  
106 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 118, 119 
107 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 99 
108 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 95 
109 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 21 



39 
 

 
 

dirmektedir. İnsan, fizik dünyadaki özgürlüğünden yola çıkarak, hatta bunun vasıta-

sıyla yüce olana ulaşarak özgürlüğüne kavuşacaktır. 

Karakoç özgürlüklerden düşünce hürriyeti ve inanç hürriyeti üzerinde de dur-

maktadır. Ona göre, din ve vicdan hürriyeti sadece serbestçe ibadet edebilmeden iba-

ret olmamalıdır. Bundan başka, din üzerine düşünme, dinin sosyal yapıdaki etkileriy-

le ilgilenme, dini öğrenme ve öğretme hürriyeti de dâhil edilmelidir. Din üzerine 

düşünmenin olmadığı yerde din duygusu da, dinin sosyal yapıdaki yeri de, ibadet 

hürriyeti de tam anlamıyla oluşmayacaktır. Bazı insanlara göre sanki din ve vicdan 

hürriyetinin sınırları, caminin dört duvarıdır. Bu hak, caminin içinde başlayıp bit-

mektedir. Meseleyi bu kadar kolayca ve basitçe halletmeye imkân yoktur.110 İbadet 

hürriyetinin gerçekleşmesi, bu cami içi dokunulmazlıkla tamı tamına sağlanamaz. 

Her hak ve hürriyet sadece tanımakla gerçekleşmez ve tamamlanmaz. İbadet hürriye-

tinin tam kullanılması için onu tamamlayan ve besleyen, derinleştiren hak ve hürri-

yetlere de saygı göstermek gerekir. Din alanındaki düşünce hürriyeti sınırlandırılırsa, 

uzun vâdede, ibadet serbestliği de bundan zarar görür. Karakoç bunu, din öğretimini 

örnek gösterek şu cümlelerle vurgulamaktadır:“Din öğretiminin bulunmadığı yıllar, 

yine, ibadet serbestliğinden bahsediliyordu. Ama zamanla görüldü ki, din öğretimi 

bulunmadıkça, ibâdet edenlerin sayısı düşecek, yarı bilinmez tarzda yapılan ibadetle-

rin de ibadet sayılması gün geçtikçe güçleşecektir. Din üzerine düşünmenin olmadığı 

yerde din duygusu sönmeye yüz tutacaktır.”111 

Karakoç’a göre, sadece namaz kılmak, oruç tutmak ve kötülüklerden uzak 

durmakla din ve inanç hürriyetinin sağlanacağını düşünenler Müslümanları oyala-

makta ve onlara kötülük yapmaktadırlar. Onlar, bu ibadetleri yapmanın da öncelikle 

bir şuur kazanmak, bir ideal edinmek ve bir ortam hazırlamak sonucunda olabilece-

ğini bilmiyorlar.112 

Karakoç, laikliğin, aslında, azınlığın din ve vicdan hürriyetine çoğunluğun en-

gel olmasını önleyici bir tolerans prensibi iken, bunun aşırı olarak uygulanışı, çoğun-

                                                
110 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 122 
111 Karakoç, Sezai, age., s. 124 
112 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 72 



40 
 

 
 

luğun din ve vicdan hürriyetini tedirgin etme gibi tam tersine bir sonucun doğmasına 

imkân vermektedir diye düşünür.113 

Karakoç’a göre, bir düşüncesi, bir iddiası ve bir inancı olan insan, öbür insan-

ları, zorla, tehditle değil, en güzel yoldan kendine çağırarak kendine bağlar, yoluna 

çeker. “Din de zorlama yoktur”114 hükmü, insan, şahsiyetini kurarken, her türlü kor-

kudan azade olarak kursun ve o görüşe ta yürekten bağlansın diyedir. Savaş, insanla-

rın şahsiyetlerine karşı değil, bunların, kendilerini hür olarak kurmalarına engel olan 

bir takım zulüm ve zorlama kuvvetlerine karşıdır.115 İnancın karşısına inanç, dü-

şüncenin karşısına düşünce, duygunun karşısına duyguyla çıkacağına, inkârla, redle, 

öfkeyle, suçlamayla, korkutma ve tehditle çıkmak, peşin bir yenilgiden başka bir şey 

değildir. Tarihin hiç bir döneminde, zorla ve kuvvetle, bir düşünce, bir inanç akımı 

boğulamamıştır. Silâh silâhı alt eder, inancı ve düşünceyi değil. Zorlama ve kuvvet, 

inancı söndüremez, biler. Karakoç, düşünce ve inanç hürriyetinin belli başlı gerekçe-

sinin de bu olduğunu ifade eder.116 Karakoç’un “dinde zorlama yoktur” ayetini de-

ğerlendirirken, insanın kendi içinden, ta yüreğinden bağlanması için, imanı özgür bir 

şekilde kabul etmesi için bu ayet önemlidir diye ifade etmesini ahlâk açısından da 

değerlendirdiğimiz de özgür olarak yapılan ahlâkî davranışın değerli olacağını, ahlâ-

kî olmanın şartlarından birinin de insanın hür olarak davranışı yapması olduğunu, 

insanın özgür iradeye bağlı olarak iyi ve kötüyü seçebileceğini belirtmemiz gerekir. 

Özgürlüğü, bir nedeni olmayan saf bir seçim olarak değerlendirenlerin tam 

karşıtı olarak “Spinoza’ya göre, özgürlük bir neden tarafından belirlenmedir. Ancak 

bize yabancı olan, dıştan olan bir neden tarafından değil, bizim kendimiz tarafından 

bir belirlenmedir. Bu özgürlük esas itibariyle bir güçten çok, bir zihin durumu-

dur.”117 Spinoza’nın bu düşüncesine benzer düşünceyi, Karakoç’un da ortaya koydu-

ğunu söyleyebiliriz. Karakoç, ahlâkî davranışlarımızın bir amacı ve bir nedeni oldu-

ğunu belirtmektedir ve özgürlüğü, bir bedenin özgür olmasından daha çok, aklın ve 

zihnin özgür olması bağlamında değerlendirmektedir. 

                                                
113 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 123 
114 Kur’an-ı Kerim, Bakara, 256 
115 Karakoç, Sezai, age., s. 227 
116 Karakoç, Sezai, age., s. 203 
117 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 126 



41 
 

 
 

Sonuç olarak özgür insan, kendi aklı, kendi hakikati ve kendi doğruları tarafın-

dan belirlenen ve kendi isteği ile bilerek bu doğru ve hakikatlere itaat eden insandır. 

Bu bağlamda Karakoç da, dinin ve ahlâkın yaşanması için özgürlüğün temel şart 

olduğu görüşündedir. Kant’ın ahlâk düşüncesinde de gördüğümüz gibi, bir davranı-

şın ahlâkî olması için kesinlikle özgür bir ortamda yapılmış olması gerekir. Karakoç 

için özgürlük, bir bağlanma ile birlikte olmalıdır, hür iradeyle bağlanma varsa orada 

özgürlük vardır. Özgürlük Müslümanlar için bağlanılan iradeye inanç ve itaat etme 

ortamı sağlaması sebebiyle çok önemlidir. Bir diğer önemli kavram eşitlik hakkında-

ki değerlendirmelerini ortaya koyalım. 

 

2.1.3. Eşitlik 

 

Ahlâkçılar eşitliği, kanun önünde eşitlik, mahkemede eşitlik, fırsatlarda vb. 

eşitlik gibi kısımlara ayırmışlardır. Bütün halk İslâm ahlâkına göre kanunlar ve mah-

keme önünde eşittir.118 Bütün vatandaşlar, renk, soy, ırk dil, memleket ve ülke farkı 

olmaksızın hukuken eşittirler. Herhangi bir ferdin diğer fertlere veya zümreye; her-

hangi bir zümrenin de diğer zümrelere veya ferde karşı bir üstünlüğü yoktur.119 

Karakoç’a göre, İslâm sitesindeki eşitlik anlayışını en iyi şekilde ifade eden, en 

uç noktaya götüren ve içgüdülere aykırı olmayacak şekilde sağlayan dayanakları 

başlıca dört gurupta özetleyebiliriz.  

1- İslâm sitesinde her kişinin yaşama tarzına çizilen sınırlar, verilen standart, 

aşağı yukarı kendiliğinden eşitlik doğurmaktadır. Lüks, israf ve gösteriş yasaktır. Bir 

zengin müslümanla fakir bir müslüman arasında yaşama farkı çok azdır. 

2- Faizin yasak edilmesiyle emeksiz kazanca prensip olarak set çekilmiş ve ka-

zanç emeğe dayanmaktadır. 

3- Zekât verme mecburiyeti, her şeye rağmen biriken sermayenin, tabii yolu 

zedelemeyecek ve insanı çalışma içgüdüsüne aykırı olmayacak bir oranda sürekli 

olarak zenginlerden fakirlere doğru bir iktisadî kıymet akımı halinde akmasını sağlar. 

                                                
118 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 201 
119 Kur’an-ı Kerim, Hucurat, 10 



42 
 

 
 

4- İslâm sitesinde devlet, liberalist düzende olduğu gibi prensip olarak iktisadî 

düzene karışmayan, dolayısıyla zenginin bekçisi bir devlet değildir. Aynı zamanda 

herkesin malını eline geçirdiği için eşyada ve insanda istediği tasarrufu yapan karşı-

sında, insanın elinin kolunun bağlı olduğu komünist düzendeki gibi içgüdülere aykırı 

bir devlet de değildir. Devlet, İslâm’da, her olayı dinamik olarak gözleyen, gerekti-

ğinde her vakaya karışan, kıymetlerin elde edilme ve dağıtılmasında olanca verimli-

lik ve eşitliği sağlamaya çalışan bir kadrodur.120 

Karakoç’a göre, İslâm’da müslümünların özgürlükleri ve eşitlikleri korunmuş 

olduğundan başka toplumlardaki, insanları sınıflaşmalara götüren, sınıflar arasında 

uçurumlar oluşturan sosyal yapı oluşmamıştır. İnsan, Allah’ın yarattığı bir varlık 

olduğu için her insan öbürüne eşittir, doğuştan gelen imtiyazlarla insanlar birbirlerin-

den üstün olamazlar. Aristokrasi, burjuvazi ve proletarya sınıfları, egemenlikleri ve 

kavgaları Avrupa’ya has, toplum için eşitsizlik ve özgürlüksüzlüklerin sonucudur.121 

İslâm düşüncesinde hiçbir ırk öbür ırktan, hiçbir renk öbür renkten üstün değildir. 

İslâm, rahipliği ortadan kaldırmıştır. Böylece din adına kimse öbüründen üstün oldu-

ğunu iddia edemez ve din adına öbürünü ezemez olmuştur. İslâm’ın insan ideasında, 

değerler hiyerarşisi, sınıf, ırk, aile, ekonomik duruma göre değil, doğrudan doğruya 

erdeme ve Allah’ın bağışladığı ve kulunun da bütün gücüyle çalıştırdığı kabiliyetlere 

göre ayarlanması gereklidir.122  

Karakoç, İslâm’ın toplum anlayışında, şüphesiz, insanların yaradılış farkından 

doğan ayrılıkların kökten ortadan kaldırılması mümkün değildir diye belirtir. Ancak, 

insanların bu ayrılıklarını da birbirlerini ezmek veya sömürmek, aşağılamak veya 

küçümsemek için bir araç gibi kullanmalarına da aslâ izin verilmesi söz konusu de-

ğildir. Hele bunun için insanların sınıflaşmaları ve tabakalaşmaları asla uygun gö-

rülmez.123 

Karakoç’un eşitlik anlayışı, İslâm’ın eşitlik anlayışı demektir. Buna göre, İslâm 

kişileri yaradılış farkından, zenginlik veya liderlik durumundan dolayı üstün görmez. 

Üstünlük, Allah’a daha fazla yaklaşmakta ve Onun rızasını kazanmak için daha fazla 

                                                
120 Karakoç, Sezai, Yazılar I İslâm, s. 67, 68 
121 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 100 
122 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 84, 85 
123 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, s. 57 



43 
 

 
 

çalışma konularındadır. Bunun için İslâm toplumunda, insanlar arasında kesinlikle 

sınıfsal ayrılıklar oluşmamıştır. İslâm’ın özellikle ekonomik alanda almış olduğu 

tedbirler, bu eşitliği ve dengeyi sağlamıştır. Ahlâkî eylemin, iyiyi ve kötüyü bilerek 

yapılmış olması, yani bilinçli ve sorumlu olarak yapılması gibi bir şartı olması sebe-

biyle Karakoç’un sorumluluk hakkındaki fikirlerini ele almamız gerekir. 

 

2.1.4. Sorumluluk 

 

Sorumluluk, ahlâkın vazgeçilmez esaslarından birisidir. Bu esas, sadece ahlâk 

için değil, din için, cemiyet için, her çeşit faaliyet için de zarurîdir. Çünkü insana bir 

seçme ve isteme gücü verilmiş, iyi ile kötü, doğru ile yanlış da gösterilmiş olunca, 

onun yaptıklarının karşılığını görmesi kadar tabii bir şey olamaz.124 

Karakoç’a göre bir toplum sorumluluğa duyarlı insanların topluluğu olduğu sü-

rece, ilerler ve yücelir. Toplum hayatında, sorumlulukları sırtından atan, sorunları 

çoğaltmaktan, böylece de her kişinin de, bizzat kendisinin payına düşecek yükü de 

arttırmaktan başka bir şey yapmış olmaz. İnsan sorumluluk yüklenmesini bildiği, 

sorumlulukları omuzlamaktan kaçınmadığı ve bu sorumlulukları karşılayabildiği 

ölçüde değerlenir.125 Sorumluluk, insanın bilerek, isteyerek, hür iradesiyle yaptığı 

işlerden dolayı hesap verebilmeye hazır olmasıdır. Dinî, sosyal ve ahlâkî olmak üzere 

üç çeşit sorumluluktan söz edilir. İslâm ahlâk anlayışında ise, bu üç çeşit sorumluluk 

iç içe geçmiş durumdadır. Karakoç’un ahlâk anlayışının bir kaynağını İslâm olarak 

göstermiştik, işte bu sebeple Onun sorumluluk düşüncesinde de bu üç çeşit sorumlu-

luk birlikte değerlendirilmektedir. 

Karakoç, her insanın bir toplum içinde gelişip, büyüdüğünü ve bundan dolayı 

insanın, mensup olduğu toplumdan, medeniyetten ve hatta insanlıktan sorumlu oldu-

ğunu belirtir. İnsanoğlu her hareketinde başkalarını hesaba katmak, onlara sağlaya-

cağı maddi ve manevi yararı ya da vereceği zararı hesaba katmak zorundadır. Hele 

aydınlar davranışlarından, öbürlerinden daha çok sorumludur. Sırtlarındaki toplum 

sorumluluğu açısından, liderler, yazarlar ve sanatçılar, davranışlarının etkilerini bil-

                                                
124 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 88 
125 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 35 



44 
 

 
 

mek ve değerlendirmekle yükümlüdürler.126 İnsanların yapacakları her işte başkaları-

nı hesaba katmaları özgürlüklerine engel değildir. Aksine özgürce bağlanılan Yüce 

varlığın rızası için başkalarını hesaba katarak davranmak gerekir. 

Karakoç, doğunun ve batının farklı sorumluluk anlayışlarının olduğundan söz 

eder. Doğu düşüncesinde insanlar o kadar sorumluluk sahibidir ki bunda esarete dö-

nüşecek kadar aşırıya gitmişlerdir. Sorumluluk, öylesine yaygın ve öylesine kollektif 

hale gelmiştir ki, “haddini aşan zıddına dönüşür” kuralınca, göz ve kulağı kapatan 

körükörüne bir itaat ruhuna doğal bir platform olmuştur. Batı’da ise, temelde, insan, 

sorumluluk tanımaz. Kendini, kendine karşı sorumlu sayar. Ama bu sorumluluktan 

anladığı, gücünü bütünüyle kullanıp başkaları üzerinde hegemonya kurmaktır. Batı, 

özgürlük üzerinde durur ve sorumluluk üzerinde durmayı sevmez. İslâm, teoride, kişi 

ve toplum sorumluluklarını açık ve seçik bir şekilde belirlemiş ve bu iki kesim ara-

sında birbirini itici değil, destekleyici ve verimlendirici sınırlandırmayı yapmıştır. 

İslâm’da, kişinin ve toplumun güçlerinin yettiği yere kadar bir sorumluluk duygu ve 

ahlâkı vardır.127 Değerlerin mutlak olmasının ve ahlâkî sorumlulukta güçlü ve yüce 

bir otoritenin varolmasının zarurî olması nedeniyle İslâm’a göre sorumluluğun kay-

nağı vahiydir. Karakoç da, vahiy merkezli bireysel ve toplumsal bir sorumluluk anla-

yışı oluşturmuştur.  

Karakoç sorumluluğu sosyal açıdan kurallar bağlamında da değerlendirir. Ona 

göre kurallar, insan için olmalıdır yani insan yapısına uygun, insan hayatına hizmet 

edecek kurallar olmalıdır ve insan, kurallara uygun olarak düşünmeli ve kurallar çer-

çevesinde hareket etmelidir. İnsan, kurallar için değil, bir amaç için yaşar. Ama bu 

amacına ulaşmak için en uygun yöntem ve kuralları dener. Kesinlikle elverişsiz ol-

duğu saptanan kuralları değiştirmeyi dener.  Aşırı kuralcılık ya da kuralsızlık iki uç 

noktadır. Kurallar, gerek tek bir fert, gerekse toplum için esasları kolayca değişme-

yen, fakat her şart ve duruma cevap veren kurallar olmalıdır ki insan ve toplum geli-

şip ilerleyebilsin. Ancak, kurallar, bağlı olduğu ilkelerin ruh, düşünce ve duyarlık 

özünden mahrum olarak kaskatı şekiller halini alırsa, çoğu kez, onlardan beklenenin 

                                                
126 Karakoç, Sezai, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 70 
127 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 129 



45 
 

 
 

tam tersi bir düzen, daha doğrusu bağrında anarşi ve terörü fırsat beklemek üzere 

saklayan bir düzensizlik tabanı oluşturur.128 

Karakoç kurallara uyma konusunda, zenginlerin ve güçlülerin daha fazla dikkat 

etmesi gerektiği üzerinde durarak Peygamberimizin “Kızım Fatıma da olsa cezayı 

uygularım”129 hadisini bizlere hatırlamaktadır. Yasalara herkes uymak zorundadır 

ama güçlüler daha çok uymak zorundadır. Çünkü insan güçlendikçe sorumluluğu 

artmaktadır. Yasalar konusunda, zengin yoksuldan, lider herhangi bir yurttaştan, en-

telektüel ümmîden daha dikkatli olmalıdır.130 

İnsanın ahlâkî açıdan sorumlu tutulabilmesi için; akıllı, iyiyi ve kötüyü ayırt 

edebilecek zihni olgunluğa ulaşması, irade sahibi olması, bilerek isteyerek yapması 

ve özgür olarak yapması gibi şartları taşıması gerekir. Bu bağlamda Karakoç’a göre 

insan sorumluluk alabildiği ölçüde insan olur, değerli olur. Ona göre insan öncelikle 

içerisinde bulunduğu toplumdan ve o toplumun değerlerinden sorumludur. Daha 

sonra bütün insanlardan sorumlu olmalıdır. İnsanoğlu yapacağı her işinde başkalarını 

dikkate almak zorundadır. Karakoç, özellikle liderlerin, yöneticilerin ve aydınların 

ahlâkî açıdan daha fazla sorumluluk sahibi olmaları gerektiği üzerinde durur.  

Buraya kadar Karakoç’un ahlâkla ilgili bazı kavramlar hakkındaki fikirlerini 

ele aldık. Şimdi de, Onun ahlâk düşüncesini oluştururken hangi kaynakları referans 

olarak aldığını ve bu kaynaklar hakkındaki düşüncelerini değerlendirmeye çalışalım. 

 

2.2. Ahlâk Anlayışının Kaynakları 

 

Karakoç’un ahlâk anlayışının temeli İslâm dinine, onunla birlikte tasavvufa ve 

kendi içinde bütünlük oluşturmuş her düşünürün düşünce sisteminde olduğu gibi akla 

ve aklın yanında felsefeye dayanmaktadır. Bu bağlamda Onun İslâm dini, tasavvuf, 

akıl ve felsefe hakkındaki düşüncelerini ele almamız gerekmektedir. 

 

 

   
                                                
128 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 41 
129 Buharî, Hudud, 14; Müslim, Hudud, 8 
130 Karakoç, Sezai, age., s. 269 



46 
 

 
 

2.2.1. İslâm Dini ve Tasavvuf 

 

 

Karakoç’un bütün eserlerinin fikri temellerini oluşturan ve hayata bakışını şe-

killendiren en önemli unsurlardan birisi İslâm Dini’dir. O, düşüncelerinin merkezine 

İslâm’ı koyarak bütün fikriyatını onun etrafında oluşturmuştur. Medeniyet düşünce-

sinde, ahlâk ve sanat anlayışında, toplum düşüncesinde, devlet vb. düşüncelerinde 

hep çıkış noktası İslâm Dini’dir.  

Karakoç’a göre İslâm dininin başlıca özellikleri; ezelî ve ebedî, tek bir yaratı-

cıya, yaratıcının insan için tertip ettiği “mutlak bir düzen”e ve biçimlerin son şeklini 

aldığı ve bütün hesapların görüldüğü ebedî bir gelecek ve öte dünyaya inanma ve bu 

inançlara göre yaşamadır. İslâm’ı, bütününde, ahlâkî, toplumsal, siyasî,  ekonomik 

unsurlar bulundurduğu halde bu unsurlardan birine irca etmek, onlardan sadece biri-

siyle tanımlamak mümkün değildir. İslâm’a, onun bir ahlâkı var diye sadece ahlâk 

deyip geçilemez. Onun bir devlet düşüncesi ve teklifi var diye, bir devlet doktrinidir 

denip geçilemez.131 İslâm dinini, insan hayatını bütün yönleriyle kucaklayan, insan 

hayatının her alanında var olan bir din olarak ele almak gerekir. Aksi takdirde İslâm’ı 

eksik anlamış ve tanımlamış oluruz. 

Karakoç, İslâm’ı, öncelikle “medeniyet” ve “tarih” perspektifinden bir bütün 

olarak ele almayı bir metot bildiğini belirtir. Bu metodun birinci yararı, bütünü göz-

den kaçırmamayı sağlamasıdır. Ona göre, İslâm’ı “medeniyet” olarak ele almak, onu 

metafizik cephesiyle, yani iman açısından ele almak demektir. “Tarih” açısından ise, 

bilim, sanat ve edebiyat açısından, yani kültür açısından, ekonomi, teknik ve sosyal 

ilişkiler açısından ele almak demektir. Felsefe, sosyoloji, bilim, ahlâk, sanat ve daha 

nice açılardan ele almak ve bunun tarih boyunca değişim ve gelişimlerini izlemek 

demektir.132 

Ona göre, İslâm’ı sadece bir inanç sistemi gibi görmek ve göstermek, tarihe de, 

sosyolojiye de uymayan, gerçeği inkâr eden, tarihi bir yanılgıdan başka bir şey değil-

dir. Bunu, “İslâm, temeli, çekirdeği iman olan insanlığın medeniyeti, hakikatin me-

                                                
131 Karakoç, Sezai, Yazılar I İslâm, Fatih Matbaası, 1. Baskı, İstanbul, 1967, s. 3 
132 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 66 



47 
 

 
 

deniyetidir. Bir medeniyet olarak, İslâm’ın tarihi sosyolojik, sosyo kültürel yapısı, 

toplumun ruhuna işlemiştir.” cümleleriyle vurgulamaktadır.133 

İslâm’ı kendi medeniyet düşüncesinin merkezine yerleştiren Karakoç, ahlâkı da 

bu medeniyet düşüncesinin bir parçası olarak görmektedir. Ona göre Allah’a inanan 

insan, kendisinden çok öteki insanları düşünür ve Allah’ın rızasını kazanmak için 

çalışır ve her işinde davranışlarını buna göre düzenler. Allah’ın rızasının da kulun 

rızasından geçeceğini bilerek hareket eder. 134 

Karakoç, insanlığın içine gömüldüğü mutsuzluktan kurtulmanın çaresinin, İs-

lâm Dini’nin gerçek ve saf halindeki özünde saklı olduğunu düşünmektedir. Çünkü 

toplumda gerçek idealizmin kaynağı dindir. Sadece din, insanı bir inanç ve fedakârlık 

teknesinde yoğurabilir.135 Ona göre, insanlığın yaradılışından son güne kadar iyilikle 

kötülüğün savaşı sürecektir. İslâm Düzeni, inancın, mutluluğun ve iyiliğin düze-

nidir.136 İslâm, gerek inançlarıyla, gerek ahlâk ve iyilik kurallarıyla, gerek toplum 

düzeni kurallarıyla, öte dünya korkusuyla, günah ve sevap fikriyle, ruhumuzu denge-

de tutan tesirli bir sistem ödevini görmektedir.137 

Karakoç, İslâm Dini’nin, fizikötesi âlemle irtibatı yönüyle diğer dinlere göre 

daha derin olan bir din olması yanında, ondan ayrılmaz ve onun tabiî sonucu ve 

uzantısı sayılabilecek bir toplum ve devlet düzeni önermesi bakımından da Hıristi-

yanlık ve Budizm gibi sadece bireye indirgenmiş, sadece bireyin varoluş problemiyle 

ilgili dinlerden çok farklı olduğunu belirtir. Ona göre, bu insan ve toplum anlayışı, bu 

metafizik ve pozitif hayat tarzı sentezi, tabiat ve tarihle karşılaşınca bundan bir kültür 

ve medeniyet doğmuştur ki buna bütün dünya tartışmasız “İslâm Medeniyeti” adını 

vermiştir. Hukuk, bilim, sanat ve hikmet bakımından ise, İslâm Medeniyeti, temelini 

tamamen Kur’ân’dan almıştır.138 

İslâm’ın kaynağı olan Kur’an Karakoç’a göre, din, hukuk ve ahlâk alanlarında 

ebedi kâideleri koymuş ve insanı iki cihanda da aziz ve mesut edecek düzeni göster-

                                                
133 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İs-
tanbul, 1999, s. 57 
134 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, Diriliş Yayınları, 8. Baskı, İstanbul, 2007, s. 171 
135 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 106 
136 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 560 
137 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 335 
138 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 119 



48 
 

 
 

miştir. O, ideal bir mümini ve ideal İslâm toplumunu, milletini, üstün insanlık düze-

nini, mutlak hümanizmayı getiren mutlak kitaptır.139 Kur’an, bir yandan hukuka, bir 

yandan inanca, bir yandan ahlâka, bir yandan düşünceye, bir yandan sanata yeni bir 

gelişme alanı sunmaktadır.140 Kur’an-ı Kerim, bize sadece kişiye emreden, kişiye 

buyrulan kurallar getirmemiştir. İnsana bir toplum düzeni ve bir hayat düzeni de 

önermektedir. Topluma da bir hayat düzeni ve bir medeniyet önermektedir.141 

Kur’an, mimarîden musikiye, şiirden müsbet bilgilere, aile mululuğundan savaş dü-

zenine, hayattan ölüme ve ölüm ötesine, yenilgiden zafere, kısastan affa, mirastan 

zekâta kadar bütün alanları kucaklayan bir dünyayı, bir kurtuluş dünyasını bağışlayan 

bir kitaptır. 142  

Bütün bu düşüncelerden Karakoç’un İslâm’ı sadece inanç ve soyut düşünceler 

birliği olarak görmediğini, bunun yanında Allah’ın bütün yaratıklarını sevme ve fay-

dalı olma anlayışıyla insanlara bir hayat ve toplum düzeni öneren bir din olarak gör-

düğünü söyleyebiliriz. Bu bağlamda İslâm’ın ahlâkla ilgili emir ve tavsiyelerinin, 

insanın iyi ve kötü davranışlarına dâir “mutlak” ölçüleri ortaya koyacağını düşün-

mektedir. Karakoç’a göre ahlâkın diğer bir kaynağı da tasavvuftur. Burada Onun 

tasavvuf hakkındaki görüş ve düşüncelerini değerlendirmeye çalışacağız. 

Karakoç’a göre tasavvuf, öteki dünyaya daha çok yaklaşmayı sağlayan, düşün-

ce, inanç ve davranışlarımızdaki hamlelerin bütünüdür. Tarikat, öteki dünyanın kapı-

sını bu dünyadan aralayarak müride göstermek isteyen bir yoldur. Doğru yolların 

hepsi aynı kapıya çıkar. Ama biri şu mizaçla, öbürü bir başka mizaçla kapıyı ara-

lar.143 Bir başka açıdan tasavvuf, eşyadan tümüyle sıyrılıp, Allah sevgisinin en yüce-

sine ulaşma yoludur.144 İnsanın bu sevgiye erişebilmesi için nefsini çevreleyen engel-

leri aşması gerekir. Tasavvufta bu engeller “perde” olarak adlandırılır. Bu perdeler-

den ilki nefistir. İşte insan bu perdeleri, en başta nefis perdesini aşarak, kötülüklere 

engel olup “üstün insan” olma yolunda ilerler.145 

                                                
139 Karakoç, Sezai, Yazılar I İslâm, s. 27 
140 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 444 
141 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, s. 27 
142 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 444 
143 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 141 
144 Karakoç, Sezai, age., s. 118 
145 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 63 



49 
 

 
 

Karakoç, tasavvufun ve sûfiliğin, dinin en metafizik derinliklerini yoklamak 

olduğuna, yoksa dinin tarihî sosyolojik yapısını inkâr ve reddetmek olmadığına 

inanmaktadır. Tam tersine onu garanti altına almak, onun toprağa kök salmasını, 

semalara ulaşmasını dilemek demektir. Anadolu’nun ve İstanbul’un fethinde, Hora-

san erenleri diye bilinen dervişlerin medeniyetin yayılıp gelişmesi için yaptıkları 

bunun bir örneğidir. Dinimizde veli, rahip değildir. İnziva, bir araçtır, amaç değildir, 

belli bir süreyle sınırlıdır. Ermişlik, topluma, Allah yolunda hizmet etmek demektir. 

Erenler, cihadın her türlüsünde, hem cephe savaşında, hem kültür ve medeniyet sa-

vaşında en önde olmuş, bunu görev bilmiş şuur ve ahlâk kahramanlarıdır.146 Tasav-

vuf ve tarikatler; insanların ruhlarını olgunlaştırma ve musikî, edebiyat gibi sanatla-

rın gelişimindeki büyük rolleri sebebiyle İslâm medeniyetinin gelişip büyümesinde 

önemli bir yere sahiptirler.147 

Karakoç’a göre İslâm’da rahipler sınıfı diye bir sınıf olmadığından din, toplu-

mun bütün kişilerince sahip çıkılması gereken temel değerler birliğidir. Sonradan bir 

takım kuruluşlar da yapıyı ayakta tutmak için ana yapıya katılmıştır. Tarikatlar, onla-

rın eğitim yeri olan tekkeler, zaviyeler toplumun maneviyatının oluşması için birer 

yollar ve ocaklar olarak yüzyıllarca meşaleler gibi yanmış ve ruhları ışıtmışlardır. 

Son dönemde, toplumun tüm yozlaşması onlara da yansımışsa da, bu yansıma müba-

lağalarla yeni nesillere aktarılmış ve onların bu kurumlarla bağları iyice kopsun, hissi 

bir bağ bile kalmasın istenmiştir. Oysa insanı ve toplumu ayakta tutan manevi ortamı 

geçmişte bu ocaklar hep canlı olarak yaşatmışlardır. Bugün, bir takım yenilemeler ve 

çağdaş imkânlarla desteklemeler sağlayarak bu kurumları aynı görevde tutmak gere-

kirken, toplumu bunlardan mahrum etmek, ruhlarda büyük uçurumlar açmış, bu uçu-

rumlar kapatılamamış ve gittikçe büyümüştür.148 Karakoç, İslâm medeniyetinin 

maddî açıdan düşüşünü, manevî kurumlara bağlayanları eleştirmektedir. Ona göre, 

maddî açıdan zirveye ulaşmış bir medeniyetin manevî alana yönelmesi, ruhen yü-

                                                
146 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 
1998, s. 72 
147 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 122 
148 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 101, 102 



50 
 

 
 

celme isteği, daha soyut ve estetik zevklere hatta metafizik zevklere ulaşma isteği 

çok doğaldır.149 

Karakoç’a göre, dervişliğin ne olduğu iyi anlaşılırsa, her çağda geçerli olan bir 

ruh hâli olduğu görülecektir. Dervişlik, rahiplik gibi tamamen dünyadan soyutlanmak 

değildir. Derviş dünyayla ilgilenir ama bu ilgileniş Allah rızası içindir. Tasavvuftaki 

inziva, çile çekme vb. durumlar müridin eğitimi için bir müddet gereklidir. 150 Bunun 

daha ilerisi ve makbul olanı, “inziva der encümen”dir. Bu derece, kalabalık içinde 

bile insanın bir nevi yalnız olup Allah’la başbaşa kalması demektir.151 Toplum diri 

olmadan, bir kişinin kendi başına dirilişini bulması son derece zordur. Olabileni de 

çok eksiktir. Kişi, toplumda çok daha mükemmel bir manevî hayata erecektir. Bu 

yüzdendir ki, tarikatlar da bu ilke “İnziva der encümen” ( toplulukta yalnızlık) sap-

tanmıştır.152 Çünkü topluma ve insanlara katkıda bulunacak olanlar bunlardır. Yani 

hem dünyadan soyutlanmayacak hem de Rabbiyle sürekli irtibat halinde olacaktır. 

Dünyayla Allah rızası için ilgilenecek, insanların arasında yaşayacak ve gece gündüz 

onlara yararlı olmaya çalışacaktır. Fakat amacı bunlardan bir çıkar sağlamak, alkış ve 

övgü almak değil, Allah’ın rızasını elde etmektir. 

Karakoç’un herhangi bir tarikat müntesibi olmamasına rağmen, tasavvuf ve ta-

rikatlar hakkında olumsuz bir düşünce sergilediğini eserlerinde görmedik. Bilakis 

tasavvufu, düşüncelerinin bir kaynağı olarak görmek gerekir. Kur’an ve Sünnet’ten 

ayrılmayan, aşırılığa kaçmayan, yozlaşmamış, kendini yenileyen kurumlar olarak 

tasavvuf ve tarikatların İslâm medeniyetine, buna bağlı olarak kendi medeniyet anla-

yışına büyük katkılar sağlayacağını düşünmektedir. 

Karakoç’un ahlâk anlayışının kaynaklarını İslâm, tasavvuf, akıl ve felsefe ola-

rak belirlemiştik. Burada Onun akıl ve felsefe hakkındaki düşüncelerini değerlendir-

meye çalışalım. 

 

 

 
                                                
149 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 233 
150 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstan-
bul, 1995, s. 47 
151 Karakoç, Sezai, age., II, s. 92 
152 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, s. 27 



51 
 

 
 

2.2.2. Akıl ve Felsefe 

 

Bütün düşünce sistemlerinde olduğu gibi Karakoç’un fikir dünyasında da aklın 

yeri ve niteliği konusunda görüşler yer almaktadır. O, akla önem vermektedir ancak 

aşırı akılcılığa da karşıdır. 

Karakoç’a göre akıl, çağımızda daha çok eğitilmiş zekâ yerine kullanılmakta-

dır. Oysa klasik dönemdeki İslâm düşünürleri, akla ahlâkî bir özellik tanırlardı. Akıl, 

onlara göre, Tanrı yoluna uymuş onunla eğitilmiş olduğundan, doğru yolu görme 

imkânına sahipti. Bu düşünürler, eski Yunan’daki, akla felsefî bir kimlik kazandıran 

filozofların düşüncelerinde bir revizyon yaparak böyle bir kavrama ulaşmışlardır. 

Pozitif bilimin insan hayatında yaptığı devrim çapındaki değişikliklerden sonra, ze-

kâ, adeta, kişi ve toplum hayatını düzenleyen temel güç haline geldi ve buna akıl 

dendi. Din ve felsefe temelli bir birikimden doğmuş ve ahlâkî değerlerle sağlamlan-

mış aklın eski prestiji, zekâya yüklendi. Ona göre, ilkçağın, ortaçağın ve İslâm uy-

garlığının “akıl” dediği şeyle bugün akıl dediğimiz zaman kasdettiğimiz şey, aynı 

değildir. Bugün herkes akılcı bir biçimde yaşadığını sanmakta, bu sebeple de, yeryü-

zünde, ruhani ve rahmani cephelerinden yoksun, aşırı derecede bencil bir yaşama 

tarzı ortaya çıkmış bulunmaktadır. Oysa tarihi sırf akıl ilkesinin yönetmediğini gör-

mek için, yüzeyde bir bakış bile yeter. Aşırı akılcılığın sebep olduğu cihan savaşları, 

katliamlar, kavgalar, bugünkü dünya ve insan huzursuzluğunun başta gelen kayna-

ğıdır. “Bir şey haddini aşarsa zıddına dönüşür” kuralına göre bu aşırı akılcılık dün-

yası, bir nevî “çılgınlık dünyasına” dönüşmüştür.153 

Karakoç, aklın getirmeğe çalıştığı aydınlığı ve fizikötesi anlayışındaki boşluğu, 

tarihin karanlık kuvvetlerinin sömürüp yuttuğunu belirtmektedir. Ona göre, akla ina-

nışın doğurduğu tabii hukuk nazariyesi ve onun ekonomideki yansıması liberalizm, 

insanları köleleştiren emperyalizm batağına saplanıp kalmıştır. Doğaüstü ve doğaöte-

sinin ihmali, aklın onuru adına aklın gereklerinin de yıkım ve çürüyüşüne yol açmış-

tır.154 Tarihe baktığımız da akla aşırı derecede güvenen düşünce sistemlerinin insan-

                                                
153 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 82, 83 
154 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1998, s. 37 



52 
 

 
 

ları mutlu edecek bir düzen kuramadıkları bir gerçektir. Bu düşünce sistemleri eninde 

sonunda aklın da üstünde, akılötesi, fizikötesi bir akla muhtaç olmuşlardır. 

Karakoç, insanoğlunun, bilgisi arttıkça bilgisizliğinin artışı gibi zavallılıklarla 

çevrili olduğunu düşünür. Filozoflar, bilgilenişteki bu çıkmazı ve çelişkiyi gör-

müşlerdir. Ama yine bilginin çekiminden kendilerini kurtaramamışlardır. Kimi za-

man, insan, aklı inkâr ederken, kimi zaman, aklın tutsağı olmuştur. Akla bu kadar 

kapanış, delilikten bir parçadır ama insanoğlu bunun farkında olmamıştır. Ona göre, 

saf akıl, damıtık su gibi kullanılırlığını ve faydalılığını kaybeder. O kendi işini ya-

parken bile, bazı akıldışı, akılüstü, aklı aşan unsurlarla karışmak zorundadır.155 

Karakoç, dünyada yalnız maddî sırların olmadığını, aynı zamanda manevî sır-

ların da olduğunu belirtir. Akıl kendisini de dengeli bir şekilde çeviren hakikatin 

akılüstü unsurlarıyla beslenmek zorundadır. Aklı saf hale getirme maksadıyla aklın 

içindeki zarurî irrasyonel unsurları tamamen çekip almaya çalışmak, saf aklın değil, 

som deliliğin çıkmasına sebep olur.156 

Karakoç’a göre İslâm’da akıl ve zihin dünyası da ruh dünyası da, metafizik 

âleme bağlıdır. Müslüman, maddî şartların değişmesiyle değişip duran, donma 

eğiliminde olan salt akla bağlanmaz. Aklını Allah’ın yolundan giderek aydınlatır. 

Duygularımız uçarılığa, aklımız taşlaşıp donmaya eğilimlidir. “İslâm sağduyusu”, 

insanı, Tanrı ahlâkıyla ahlâklandırır. Görme, işitme ve yapma, Onun görmesinden, 

işitmesinden ve yapmasından bir maya ile mayalanmış, özünden bir özle cevher-

leşmiştir.157 

Karakoç, yeniçağın başlangıcında, manevi hayatın hakikati kaybedilmiş bulun-

duğundan, aklın hakkının yenildiğini ve o yöne doğrulmak gerektiği inancının doğ-

duğunu belirtir. Batı entellektüelleri, tüm yeteneklerini, zihin ve akıl dünyasının geli-

şimi yönünde kullandılar. Bunun, pozitif bilimlerin gelişmesi, teknolojinin devrim 

denecek çapta ilerlemesi gibi büyük yararları olmuştur. Ancak, bugün bu yöneliş 

gelip bir noktada tıkanıp kalmıştır. Tabiatın aşırı ve tek yönlü istismarı, aklın manevi 

                                                
155 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 34 
156 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 277 
157 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 45, 46 



53 
 

 
 

âlem denen ruh dünyasının hâkimiyetini de ele geçirmesi, insanoğlunu mahkûmun 

mahkûmu durumuna getirmiştir. Böylece her alanda bir kilitlenme başgöstermiştir.158 

Karakoç insanlara bir hayat düzeni ve ahlâk düzeni sunma konusunda, akıl ve 

vahyin durumunu değerlendirir. Ona göre, insanlara bir hayat düzeni sunma konu-

sunda akla büyük bir sorumluluk yüklenmekte, akıl, değişen şartlara uyabilmek, on-

lara uygun yeni bir ayarlama yapabilmek için sürekli olarak çaba sarf etmek zorunda 

ve akıl kendi gücünü aşan bu yükün altında ezilmektedir. Oysa vahiy, fiziği aşkın bir 

kaynaktan geldiği için, değişken şartlara karşı değişmezliğiyle denge sağlamaktadır. 

Akıl da vahiyden evrene, evrenden vahye ilişkiler ağını uzatan bir düzenleyici ol-

maktadır. İnsanlık, işte bundan dolayı vahiy düzenine dönmek zorundadır.159 Ona 

göre, doğunun hatta batının ve bütün insanlığın derdine merhem vahiydir. Aklı da, 

duyarlığı da, düşünceyi de, inancı da, ruhu da, insanın bütün melekelerini de bir dü-

zene koyan, hepsini aşkın vahiydir. İnsanın aklı, vahye bağlanarak üstün akıl haline 

gelir ve insan, akıl robotu olmaktan kurtulur. Akıl donar, sezgi sapar, duygu aldanır, 

inanç batıllaşır, hayâl vehme bulanır; ama vahiy, dosdoğru, sağlam, diri, net, kesin, 

aydınlık, tükenmez, sürekli bir mucizedir.160 

Karakoç’a göre, Allah vahiyle insanlara mutlu ve huzurlu bir şekilde yaşama-

larını sağlayacak kural ve sistemleri en ince teferruatına kadar sunmuştur. Akıl da 

iptal ve ihmal edilmemiş, bu sistem ve kuralları anlama, yorumlama ve uygulama 

yönünde teşvik edilmiştir. Akıl başıboş bırakılmamış, vahiyle, “külli akıl” desteğiyle 

güçlendirilmiş ve taçlandırılmıştır. Vahiyle mayalanmış akıl, yaratıkların en üstünü 

olan insana yaraşacak yaşama kılavuzu ve gücüdür. Vahiy eğitiminden mahrum akıl, 

tabiat içinde kalacak, tabiatüstü, metafizik âlemle olan ilişkisini düzenleyemeyecek-

tir. Böyle bir durumda tabiatı yorumlayışının da her zaman sağlıklı olacağı söylene-

mez.161 

 Karakoç’un “Din, hüküm kaynağı olduğu kadar ve daha fazla hikmet kaynağı-

dır. Zaten o hükümler de hikmetlerle yaşar, büyür ve güçlenirler. Bilgi, felsefeye 

                                                
158 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 32 
159 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 49, 50 
160 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 288, 289 
161 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 99 



54 
 

 
 

açıldığı gibi, din de uçsuz bucaksız hikmet dünyasına açılır.”162 cümlesindeki düşün-

ceyi Mustafa Çoban gibi “hükümler hikmetler üzerine değil, illetler üzerine bina edi-

lir. Hikmetler subjektiftir, fakat hükümler genele şamil olması bakımından objektif 

olmaktadır.”163 şeklinde algılarsak Karakoç’un buradaki düşüncelerini tamamıyla 

paylaşmamız mümkün değildir. Fakat Onun burada kastettiği “hikmet” kavramını 

yanlış anlamış oluruz. Onun burada kastettiği felsefî anlamdaki “hikmet”tir. Yoksa 

Dinî anlamda hüküm koyucunun ortaya koymak istediği, Yaratıcı’nın hikmeti mana-

sındaki hikmet değildir. 

 Karakoç, felsefelerin din, dinlerin felsefe haline gelişinin, dinler tarihinde bir 

yozlaşmayı ifade ettiğini belirtir. O, bununla ilgili olarak:“Oysa gerçek dinin felsefe-

ye ihtiyacı yoktur.” diye ifade etmektedir. Ona göre dinin, tükenmez bir menba gibi 

işlediği hikmet kaynağı vardır. İlk anda, buyruk ve yasak olarak, davranış ve ahlâk 

hareketi olarak gözüken din, hikmetle kendi metafiziği ve insan arasında köprü kur-

durur. Bu köprü kurulmadı mı, insanoğlu farkında olmadan felsefeye sığınma ihtiya-

cını duyar. Oysa felsefe, hikmetle bilgi arasında köprü olursa, pozitif fonksiyonunu 

yerine getirmiş olur. Felsefe, “hikmet”in eğitiminden geçmelidir ki yanlış labirentlere 

dalıp kaybolmasın.164 Karakoç’un, “gerçek dinin felsefeye ihtiyacı yoktur” sözünü 

lafzen değerlendirirsek eksik ve yanlış bir değerlendirme yapmış oluruz. Çünkü 

Onun düşünce ve fikre değer veren bir düşünür olarak her türden felsefî çabayı ge-

reksiz görmesi beklenemez. Genel düşünce yapısı çerçevesinde düşünürsek O, felse-

feyi dine alternatif olarak sunan anlayışlara karşıdır diyebiliriz. 

 Karakoç’a göre filozoflar, aşırılıkları yüzünden, önerdikleri dünya görüşleri ile 

kurdukları sistemlerle insanlığa hiçbir fayda sağlamadıkları gibi, insanları felaketlere 

sürüklemişlerdir. Filozof, somutun bir unsurunu gereğinden fazla soyutlaştırır ve onu 

reelin üstüne yaymak ister. Ama bu soyut, bir yerinden delinir ve altından reel olanın 

bir parçası çıkar.165 Filozoflar, bin bir yorum ve teorik çözüm tarzlarıyla ortalığı büs-

bütün karartırlar. Filozoflar, çelişmelerin dehalarıdırlar. Kurdukları yapılar, ruhtan ve 

                                                
162 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 121 
163 Çoban, Mustafa, Sezai Karakoç’un Eserlerinde Dini Referanslar, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Konya, 2001, s. 64 
164 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 121, 122 
165 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, Diriliş Yayınları, 6. Baskı, İstanbul, 1999, 
s. 51 



55 
 

 
 

inançtan yoksundur. İnsanların kurmuş olduğu siteler ancak imanla ayakta durur.166 

Karakoç’un filozoflar hakkındaki bu düşüncelerinden, Onun felsefeye ve filozoflara 

karşı olduğu sonucunu çıkarmak bize göre hatalı olur. Çünkü felsefî anlamda derinli-

ği olduğunu düşündüğümüz, düşünce ve fikre büyük önem veren bir düşünürün fel-

sefeye ve filozoflara karşı olduğunu söylemek yanlış olur. Ancak bu sözlerinden Ka-

rakoç’a göre, metafizik âlemle irtibatlı olmayan düşüncelerin, felsefî anlayışların 

kurmuş oldukları dünya görüşleri ve hayat düzenlerinin tarih boyunca insanlara ger-

çek mutluluk ve huzuru sunamadıkları sonucunu çıkarmak mümkündür. 

Karakoç’un ahlâkın kaynakları olan İslâm, tasavvuf, akıl ve felsefe hakkındaki 

değerlendirmelerini ortya koyduk. Onun ahlâk anlayışının genişliğini daha iyi belir-

leyebilmek için ahlâk, bilim ve felsefe münasebeti hakkındaki düşüncelerini ele ala-

lım. 

2.3. Ahlâk, Bilim ve Felsefe Münasebeti 

 

Felsefenin ahlâka yaklaşımı, hem kural koyucu hem de analitik bir tarzda olur. 

Filozof, ahlâk fenomenleri üzerinde düşünen, felsefe yapan kişidir. O, ahlâk olayları-

nın bir değerlendirmesini yapar; ahlâkı diğer bilgi dalları ile mukayese eder. Birta-

kım ahlâk ilkeleri koyar.167 Felsefî bilginin karakterlerini, ahlâk alanındaki düşünüş-

lerde de görüyoruz. Felsefe meseleleri gibi ahlâkın meseleleri de, halledilip bitmiş ve 

üzerlerinde son söz söylenmiş meseleler değildir; bunların da daima münakaşaları 

yapılmaktadır. Ahlâk da felsefe gibi, tabiatta yapılan parça parça deneylere dayan-

mayarak, insan hareketleri ve insanın akıbeti hakkındaki genel görüşlerden fayda-

lanmaktadır. Ahlâkın, felsefeye bağlılığı sebebiyle, sistematik ahlâk araştırmalarına 

“ahlâk felsefesi” denilmektedir.168 

Karakoç’a göre, bilim, felsefe ve ahlâk, hakikati araştırma ve iyiliği gerçekleş-

tirme özellikleriyle insan ruhunun eğitimi için bir zemin oluşturmaktadırlar. Fakat 

hikmete yükselemeyen bilim ve felsefe, çok yönlü bakış açısıyla eğitilmeyen ahlâk 

insana zarar verir. Ahlâk, toplum düzenini amaçlamış biçimsel kurallar olmaktan 

öteye gitmez ve af, merhamet, şefkat, sevgi, barış gibi ruhun yüce özellikleri ile do-
                                                
166 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, Diriliş Yayınları, 8. Baskı, İstanbul, 2005, s. 111, 112 
167 Kılıç, Recep, Ahlâkın Dinî Temeli, s. 4 
168 Pazarlı, Osman, İslâm’da Ahlâk, s.68 



56 
 

 
 

natılamaz, tevazu ve hakkı teslim, olaya çok yanlı bakış yönünde eğitilmezse, bir 

noktadan sonra, kutluluk yolunda ilerlemek isteyen ruha engel olur.169 Gerçekten 

bilim, felsefe ve ahlâk hakikati araştırma, insanlara mutlu ve huzurlu bir hayat sür-

dürme yolunda ruhun eğitilmesi için büyük katkılar sağlamaktadır. Bu anlamda insa-

nın hakikati arama yolunda bilim, felsefe ve ahlâka kesinlikle ihtiyacı vardır. Ayrıca 

insan, bilim ahlâkı oluşturabilirse, yani ahlâktan ödün vermez ve bilim kabul edilen 

her şeyin meşru ve mutlak olmadığını kabul ederse ruhun eğitimi ve ilerlemesi için 

büyük bir ortam hazırlamış olur.  

Karakoç’a göre, günümüz okulu insan için en gerekli bilgileri vermektedir fa-

kat insanın anlamı hakkında düşünmek ve bunun için neler yapılması gerektiğine 

değinmemektedir. Felsefe öğretilmektedir yani insanların şimdiye kadar varoluş hak-

kında neler düşündüğü anlatılmaya çalışılmakta ama insanın şu anda aynı anlama 

nasıl varması gerektiği meselesi ihmal edilmektedir. Felsefe, ahlâk dersi, din dersi, 

bunlar insan için en gerekli bilgileri veren derslerdir şüphesiz. Ancak asıl gerekli 

olan o ahlâkı edinmek ve dini yaşamaktır. Bunu da insanlar her zaman tek başlarına 

yapamazlar. İnsanlar ancak bir takım kuruluşlar aracılığıyla bunu yapabilirler. Kara-

koç bunu, “Arı oğulu gibi ruhlar da küme küme toplanmaya elverişlidir. Üzüm tane-

leri bir araya gelerek salkımı, salkımlar kütüğü, kütükler de bir araya gelerek bağı 

meydana getirirler. Ruhlar arasında da adeta ordudaki gibi bir düzen vardır. Bu dü-

zen bozulunca ruhlarda bir anarşi başlar.”170 ifadeleriyle çarpıcı bir şekilde anlatmak-

tadır. Ona göre bu kuruluşlar; tasavvuf ve tarikatlardır. Bu düşüncelerden Onun dini 

ve ahlâkı yaşamak için mutlaka tasavvuf ve tarikat ehli olmak gerektiği yargısını 

çıkarmak ya da tarikat ehli olmayan veya inançsız olanların ahlaklı olamayacağı gibi 

bir sonuç çıkarmak bizce yanlış olur. Karakoç’un genel olarak, bir bütün halinde 

düşüncelerine baktığımızda böyle bir düşünceye sahip olabileceğine ihtimal vermi-

yoruz. Onun burada ifade etmek istediği; dinin ve ahlâkın toplu olarak yaşanabilece-

ği ve bu güzel topluluğun da bu kuruluşlarla sağlandığı veya daha iyi bir şekilde, 

daha mükemmel bir şekilde buralarda yaşanabileceği düşüncesidir.  

                                                
169 Karakoç, Sezai, Makamda, Diriliş Yay., 3. Baskı, İstanbul, 1995, s. 67 
170 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 120,121 



57 
 

 
 

Buraya kadar Karakoç’un teorik ahlâk anlayışını, Ona göre ahlâkın ne olduğu-

nu, ahlâkî yargıların nasıl oluştuğunu, ahlâkla ilgili, iyi ve kötü, özgürlük, eşitlik ve 

sorumluluk kavramlarını, ahlâk anlayışının üç temel kaynağı olan; İslâm, tasavvuf, 

akıl ve felsefe hakındaki düşüncelerini, ahlâk bilim ve felsefe münasebetini değer-

lendirdik. Şimdi, Onun pratik ahlâkla ilgili olarak eserlerindeki düşüncelerini ele 

almaya çalışalım. 

 

3 . Pratik Ahlâk 

 

 Pratik ahlâk, bireyin kendi iç dünyasıyla olan ilişkilerini, Yaratıcı’sıyla olan 

ilişkilerini, içinde yaşadığı toplumla olan ilişkilerini, devletle olan ilişkilerini, bunun 

yanında devletin ve devlet adamlarının bireylerle ilişkilerini, onların bireylere karşı 

görev ve sorumluluklarını, bireyin de onlara karşı görev ve sorumluluklarını düzen-

leyen ahlâk kurallarını, tüm bu ilişkiler konusunda emredilen; bireylerin ruhî ve sos-

yal gelişimine katkı sağlayacak olan, yasaklanan; bireylerin ruhî ve sosyal gelişimine 

zarar verecek, onları hem bu dünyada hem de öte dünyada mutsuz ve huzursuz ede-

cek tavır ve davranışları ele alıp inceleyen bir bölüm olarak görülmektedir. İşte biz 

de Karakoç’un tüm bu ilişkilerle ilgili pratik ahlâk davranışları hakkındaki görüşleri-

ni ortaya koymaya çalışacağız. 

 

3.1. Ferdî Ahlâk 

 

Pratik ahlâkı ferdî ahlâk ve sosyal ahlâk olarak ikiye ayırabiliriz. Ferdî ahlâk; 

bireylerin kendilerine ve Yaratıcı’larına karşı görev ve sorumluluklarını, kendi iç 

dünyalarındaki ilişkilerini, Tanrı’yla olan ilişkilerini inceleyen bir alandır. Bu bağ-

lamda Karakoç’un ferdî ahlâk ilgili davranışlar hakkındaki düşüncelerini değerlen-

dirmemiz gerekmektedir.   

 

 

 

 



58 
 

 
 

3.1.1. Ferdin Kendi İç Dünyasıyla Olan Münasbetelerinden Doğan Ahlâkî  

Davranışlar 

 

İnsanın kendisine ve başkalarına karşı saygıdeğer olabilmesi için, önce kendi 

nefsine bakması, kendi eksikliklerini ve hatalarını görmesi gerekmektedir. Karakoç’a 

göre de, insanın önce kendisini bilmesi ve nefsini yenmesi gerekir. İnsan kuvvetli ve 

kudretli olmak istiyorsa önce kendi eksik ve hatalarını görmeli ve bunları düzeltme-

lidir. 171 Bundan dolayı insanın kendisiyle ilgili bir takım ahlâkî davranışlara dikkat 

etmesi gerekir. İşte biz burada, Karakoç’un insanın dikkat etmesi gerekli olan davra-

nışlar olarak gördüğü; nefsini koruma ve intihar, nefis mücadelesi ve iç muhasebe, 

hayâ, içki içmek ve kumar oynamak, gururlanmak ve alçak gönüllülük, sabırlı olmak, 

cimrilik ve israf hakkındaki düşüncelerini değerlendirmeye çalışalım. 

 

3.1.1.1. İntihar Etmek 

 

İnsan ruh ve bedenden meydana gelmiş bir varlıktır. İnsan için bu iki unsur çok 

önemlidir. “Hayatın devam edebilmesi için, nefsin korunması ve sağlıklı bir hayat 

zarurî görülmektedir; çünkü insan ancak kuvvet ve gücü nispetinde dinî ve medenî 

vazifelerini yerine getirebilir.”172 

Karakoç intiharı, kişinin bedenini koruması, Tanrı’nın bir emaneti olan vücu-

duna sahip çıkması ve Allah’ın yarattığı varlığa, cana kıyma vb. açılardan değil de 

farklı bir açıdan değerlendirmektedir. O, intiharı, psikolojik, toplumsal ve özellikle 

değerler açısından ele almıştır. 

Karakoç’a göre intihar, değer hükümleri bütününe başkaldırıdır. İntihar edenin 

psikolojisinde darlık, karanlık ve ruhça fakirlik vardır. Oysa Tanrı’ya inanma ve gü-

venme, sıkışıp çaresiz kalan insana yeni ufuklar açar. İnsanları sevme, tevekkül, fe-

ragat ve fedakârlık gibi duygu ve düşünceler insana, intihar etmenin dışında alternatif 

sunmaktadır. Karakoç, âhiret inancı olmasa intiharın yaygınlaşacağını da belirtmek-

                                                
171 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, Diriliş Yay., 5. Baskı, İstanbul, 1997, s. 15 
172 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 113 



59 
 

 
 

tedir.173 O, intiharın, “ölmeden önce ölme”nin negatifi olduğuna inanır. Ölmeden 

önce ölmenin ihtiyacını sezip de, bu inanç ve kültürüne eremeyenlerin saplandıkları 

kara bir renktir. Ona göre, ölüme çare bulunmuş olsa, ölüm yenilmiş olsa, intihar 

edenlerin sayısı artacaktır.174 Çünkü ölüm olmasa, öte dünya inancı olmasa insanlar 

çekinmeden, korkmadan intiharı deneyeceklerdir. Ahlâkçıların intiharı hayatın güç-

lük ve gerçekliklerinden kaçmak olarak, korkaklık olarak değerlendirmeleri gibi Ka-

rakoç da intiharı, sorumluluk açısından değerlendirmektedir.  

Karakoç’a göre intiharın psikolojik bir bozukluk, ruhça darlık sonucunda ol-

ması yanında, intiharların göze batar tarzda çoğalması sosyal ve kültürel açıdan bü-

yük bir buhran yaşandığına işarettir. Hele intiharların görünüşteki sebepleri Türk 

tarihinde görülmemiş bir anlam taşımaktadır. Karakoç, bu anlamın varoluş felsefe-

sindeki, “İntihar, insanın kendi varlığını ortadan kaldırması demek olduğuna göre, 

Fransız düşünür A. Camus’nün, ‘Sisyphe Efsanesi’ adlı eserinin başlangıcında belirt-

tiği gibi, varoluş problemini kesin olarak çözme kararının bir işaretidir.” düşüncesin-

den kaynaklandığını ifade eder. Ona göre, bu intihar çoğalması için sorulacak soru 

ve psikologlarca, sosyologlarca incelenecek konu şudur: intihar edenler, bu davranış-

larıyla, değer hükümleri bütününe başkaldırdığına göre, başkaldırılan değer hüküm-

leri bütünü, eski dünyamıza mı, yani geçmişten gelen kültürümüze mi, yoksa yeni 

dünyamıza mı, yani batıdan alıp benimsemeye çalıştığımız kültüre mi aittir?175 İnti-

harın “varoluş problemini kesin olarak çözme kararının bir işareti” olması düşüncesi 

bize göre de çok sakat bir düşünce olup, varoluş felsefesinin genel yapısında bulunan 

bunalım anlayışından ortaya çıktığı görülmektedir. 

Karakoç, insan varlığını sona erdiren ve ahlâk dışı olan intiharı kendi medeni-

yetimize ait değerlere başkaldırı, sorumluluktan kaçış olarak görmektedir. O, intihara 

çözüm olarak ise, bireylerin insanları sevme, fedakârlık, kendilerini hesaba çekme, 

tevekkül, sağlam bir ruh terbiyesi alma vb. dinî ve ahlâkî davranışlardan oluşan ken-

di değerlerimizi benimsemeyi önerir. Nefis mücadelesi ve kişinin kendini hesaba 

çekmesi konusunda Karakoç neler söylemektedir? bu soruya cevap bulalım. 

 
                                                
173 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 121 
174 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, s. 10 
175 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 78 



60 
 

 
 

3.1.1.2 Nefis Mücadelesi ve İç Muhasebe 

 

Ahlâkî faziletlerden biri de nefse hâkim olmaktır. “Nefse hâkim olmak demek: 

İnsanın söz ve fiillerinin basiretle hâkimi olması, sözüne, işine sahip bulunmasıdır. 

Nefse hâkimiyet, her çeşit faziletin temelidir.”176 

Karakoç’a göre, insanın önce kendisini bilmesi ve nefsini yenmesi gerekir aksi 

takdirde kendini bilmeden ve nefsini yenmeden elde edilecek başarılar geçici başarı-

lar olacaktır. İnsan kalıcı başarı istiyorsa, başarılarını devam ettirmek, ilerlemek isti-

yorsa muhakkak kendini bilmeli ve nefsini yenmelidir. Karakoç bunu bir Çin filozo-

funun şu sözü ile: “Başkasını bilen zekidir, kendini bilen akıllıdır. Başkasını yenen 

kuvvetlidir, kendini yenen kudretlidir.” anlatmaktadır. Uzun sürede, insanın bu iki 

yönü birbirine bağlıdır. Ona göre, zekâ, akıl kaynağından, kuvvet de kudret temelin-

den beslenmedikçe bir gün küçülmeye başlar ve sonunda kurur. Bunun için, “Pey-

gamberimiz, müminlere şunu demiştir: ‘Savaş bitti, şimdi büyük savaş başlıyor…’177 

yani iç savaş, insanın kendi nefsiyle savaşı başlamaktadır.”178 

Karakoç’a göre, her şeyden önce, insan, kendi kendinin düşmanıdır. Çünkü in-

san nefsi, ruha zıt bir üslupla dünyaya yönelir, eşyayı kucaklar ve bir nevi ruha zu-

lüm eder, yani kendi kendine zulüm eder. Nefs, insanın enfüsî düşmanı ve insanın 

bütün öbür düşmanlarıyla işbirliği halinde çalışan düşmanıdır. İnsanın kendi nefsi 

olmasa diğer düşmanlar ona asla zarar veremezler.179 Karakoç, nefsin zulmüne karşı 

çözüm olarak ruh ve ruhun üstün özelliklerini görmektedir. Yani nefisle mücadelede 

ruh terbiyesi ve ruhun üstün özelliklerinin eğitilmesinden bahsetmektedir. 

Karakoç İslâm’ın ortaya koyduğu bir prensip olarak asıl savaşın nefs için değil, 

nefse karşı yapılan savaş olduğunu belirtmektedir. Cihat, dış zulme açılan savaştır; 

büyük cihat ise iç zulme karşıdır. Biri ferdi ve psikolojik, öbürü insanlık için, tarihi 

ve sosyolojik bir temizleme işinin adıdır. Ona göre ister nefisle olan savaş olsun is-

                                                
176 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 124 
177 Aclûnî, Keşfu'l-Hafâ, I, 425 
178 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, s. 15 
179 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 57, 58 



61 
 

 
 

terse başkalarının zulmüne karşı yapılan savaş olsun, savaş, iyiliği gerçekleştirmek 

ve kötülüğe engel olmak için yapılmalıdır.180 

Karakoç’a göre nefisle mücadele sürekli olmalıdır ve bu savaş insan için hayatî 

bir öneme sahiptir yoksa insan paslanır, durgun su gibi kokar, ilerleyemez. Hâlbuki 

bu dünya duracak yer değildir, insan sürekli ilerlemelidir. Bunun için Büyük Yol 

Gösterici müslümanlara, “İki günün birbirine denk olmamasını”181 buyurmuştur. Ona 

göre, insan sürekli olarak ruhunun açılımını yapmalıdır. Ruh, bir ağaç gibi, bir çınar 

gibi açılan, büyüyen, gelişen, dalbudak salan bir varoluşa sahiptir. Ruh, kendine 

mahsus gıdalarla beslendiği sürece açılımını yapacak, genişleyecek, büyüyecek ve 

zenginleşecektir.182 Bu gıdaları, yani nefisle mücadelede Karakoç’un yöntemlerini 

şöyle sıralayabiliriz; benlik duygusunun kırılması, Allah’a ibadet etmek, az yeme, az 

içme ve az uyumak ve çile çekmek gibi ruhun gelişmesini sağlayacak dinamiklerdir. 

Karakoç’a göre nefisle mücadelede öncelikle benlik duygusunun kırılması ge-

rekir. Çünkü benlik, bencillik, her şeyde kendini görme, her şeyde kendini bilme 

kırılmadıkça ruh, hakikatlerin yerleşebileceği bir ortam haline gelemez. Yoksa insan 

benlik duygusuyla hakikatlere kapalı, gözleri kör hale gelebilir. O, iç oluş düşünce-

sindeki bu temel engeli, şu söz ile vurgulamıştır. “Suda kendini gören at ürker ve 

nehri geçemez.” Ona göre, herşeyde kendini gören, kendini aşamaz, kendini aşama-

yan, varoluşunun zirve noktasına eremez.183 

Karakoç, nefisle mücadelede en önemli yöntemlerden birinin, Allah’a ibadet 

etmek olduğuna inanır. Allah’a ibadet etme ruhun en önemli silahıdır. O, bunu şu 

cümlelerle vurgulamaktadır: “Allah’a tapma, insanın ve tabiatın tanrılık iddiasını 

yıkma, onları çıplak hakikatleriyle kavramaktır. Allah’a tapma, izafi olandan sıyrılıp 

mutlak olanla donanmak, fanilik perdesini yarmaktır. Allah’a tapma, insanları ve 

tabiatı putlaştırmama, benlik putunu kırmak demektir.” Böylesine bir silâhla donan-

mış ruh, silâhın ta kendisi olmuş demektir. Artık onu hiçbir bir kuvvet, hiçbir bir 

silâh yenemez.184 

                                                
180 Karakoç, Sezai, Yazılar I İslâm, s. 77 
181 Aclûnî, Keşfu'l-Hafâ,  II, 233 
182 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 62 
183 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 40, 41 
184 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 134 



62 
 

 
 

Karakoç’a göre çile, nefisle mücadele ve irademizin güçlenmesi için gerekli 

olan en önemli yöntemlerden biridir. Onun çile dediği tasavvufta nefis mücadelesi 

için girilen çiledir.  İnsan, çile sayesinde, bedenden gelip dünyasını darlaştıran, onu 

huzursuz eden eğilimlerinden kurtulacaktır. Böylece taklit aşılır, artık ahlâk, iğreti bir 

yama değil, ruhtan ayrılmaz bir parça haline gelir. Sevgi, merhamet, fedakârlık, fera-

gat, sabır gibi ruhumuza ait kuvvetlerle, bedenden gelen dünyayı darlaştırıcı, küçül-

tücü eğilimlerden uzak kalarak irademiz ve ruhumuz güçlenir.185 Burada şu hemen 

akla şu soru gelebilir? Çile olmadan insan iyi bir ahlâk sahibi olamaz mı? Elbetteki 

insan çile olmadan da iyi bir ahlâka sahip olabilir. Ancak, çile de bu anlamda önemli 

bir yöntemdir. Benliğin kırılması, iradenin güçlenmesi ve birçok pratik ahlâkî davra-

nışların kazanılması vb. açılardan değerli bir yöntemdir. 

Karakoç, nefisle mücadele etmede başka bir yöntem olarak, az yeme, az uyu-

ma ve az konuşmayı görür ki eskilerin simya olarak bahsettiği manevî değişim bu 

yöntemle sağlanır. Oruç, bunu sağlayan en büyük araç ve en etkin ortamdır. Oruç, 

yeme ve içmeyi gündüz saatlerinden kaldırmakla bu yolu açmaktadır. Az uyuma ve 

az konuşma, tabii ki onun kaçınılmaz sonuçları olacaktır. Böylece insan ruhu, nefsi-

nin tutsağı olmaktan kurtulur, olgunlaşır, “benlik üstü benliğe” ve “kimlik üstü bir 

kimliğe” kavuşur.186 Bunlar, tasavvufta da üzerinde durulan önemli yöntemlerdir. 

Karakoç, insan gibi mükemmelleşmeye aday bir varlığın kontrolsüz, otokritik-

siz yaşamasının düşünülemeyeceğini ifade eder. Toplumun zorlamalarıyla verdiği-

mizden çok, düzenli olarak kendi kendimize hesap vermezsek, kendi kendimizin 

kontrolünden çıkmış oluruz. Ona göre iç muhasebe, insanın yaptığı her işte, davra-

nışlarını değer hükümlerine göre tartması ve onunla değerlendirmesi demektir. İnsan, 

sık sık kendisini vicdanında yargılamalıdır. Bu yargılama, kendisi hakkında umut-

suzluğa düşecek kadar sert, ama bu yargılamadan hiç bir ilerleme payı almadan çıka-

cak kadar da yumuşak olmamalıdır. İnsan kendini tıpkı bir yabancıyı, bir başkasını 

yargılıyormuş gibi yargılamalıdır. Bu, insanın, kendi kendisini hesaba çekmesinin 

                                                
185 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 36, 37 
186 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 31 



63 
 

 
 

ciddi ve başarılı olması için ve bir gün, bütün davranışlarından, gizlide ve açıkta yap-

tığı her şeyden hesap vereceğini hiç aklından çıkarmaması için gereklidir.187 

Karakoç’un nefsi düşman olarak gören düşüncesi, bize tasavvuftaki nefis dü-

şüncesini hatırlamaktadır. Tabiiki burada, nefsimiz bizim düşmanımız, muhakkak 

ona zulüm etmeliyiz gibi bir anlam çıkaramayız. Karakoç nefse karşı mücadelede 

çözüm olarak; öncelikle benlik duygusunun kırılmasını, daha sonra Allah’a ibadet 

etmeyi, az yeme, az içme ve az uyumayı ve tasavvuftaki çileyi önermektedir. Bir de 

nefse karşı mücadelenin ve kişinin kendisini muhasebe etmesinin sürekli olmasına 

vurgu yapmaktadır. Şimdi, hayâ konusunda Karakoç’un düşüncelerine geçelim. 

 

3.1.1.3. Hayâ (Utanma) 

 

Bazı ahlâkçılar hayâyı; Hak’tan ve halktan utanmak, arlanmak olarak; bazıları 

da, akıl ve dine, medenî ve insanî kanuna ters her çeşit kabahatten nefsin utanması ve 

sakınması olarak tarif ederler.188 

Karakoç hayâ kavramını inançla birlikte, inancın etrafında değerlendirmekte-

dir. Ona göre hayâ, inanmaktan doğar ve insanın kendi üstündeki yüce bir kuvvet 

önünde aldığı ruh durumlarından biridir. İnançsız insan utanmaz. Bu, kalbinden ansı-

zın fırlayarak kızartısını yüze vuran kanın utancından, kul olma şuuru içinde, her 

saniye “Mutlak bir göz” tarafından, her kımıldanışının gözlendiğine inanmaya ve ona 

göre davranmaya kadar ulaşan bir utançtır. Bu “ulu utanç”, inanmaktan doğar. 

Utanma, insanın kendi üstündeki bir kuvvet önünde aldığı ruh durumlarından biri 

olduğuna göre, inanmayan insanın utanacağı bir üstü ve dolayısıyla bir utancı yoktur. 

İnsanın kendine karşı utanması da, kendini iki “ben”e ayırarak bir “ben”i öbür 

“ben”inin önünde eğdirmesi demektir.189 İnanan adam utangaçtır. Baştaki korkusu ve 

ürküntüsü bu utangaçlıktan gelir. İnanmaz adamın utanmaktan, hayâdan uzaklığı ise 

başlangıçta bir korkusuzluk sanılır. Bu durum bir süre insanı aldatır ve daha sonra 

                                                
187 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 295, 296 
188 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 122 
189 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 43, 44 



64 
 

 
 

durum tersine döner. İnançlının korkmazlığı, inançsızın felah bulmaz korkaklığı or-

taya çıkar.190 

Karakoç, her şeyi tam olsa da utancını yitirmiş bir medeniyetin, sağlıksız bir 

medeniyet olduğuna inanır. Çünkü diri olmak Allah önünde utanmak demektir. 

Utançsız insan paslı ve mutsuzdur. Dinin buyruğu ve gerçekleştirdiği utanç, inancın 

gaybla ilgili yanının bir nevi psikolojisi, hümanizmasıdır. İslâm ahlâkına sonsuzluk 

duygusunu veren hayâdır.191  

Karakoç, tövbe, sevgi, sabır, ağırbaşlılık ve vakar gibi kavramları hayâ ile iç 

içe görmektedir. Bu düşüncesi, hayâ kavramını inanca bağlamasından kaynaklan-

maktadır. Daha sonra bazılarını ele alacağımız bu kavramları hep inanca bağlamakta 

ve Allah’a inançla birlikte değerlendirmektedir. O, hayâ ile bu kavramların ilişkisi ile 

ilgili olarak şunları vurgulamaktadır: “Tövbenin, aşkın ve sevginin başlangıcı utanç-

tır. Sabır, utancın gelecek zamana çevrilmiş halidir. Ağırbaşlılık ve vakar süreklilik 

kazanmış, durulmuş, derinleşmiş, aydınlanmış, kalbin huzuruyla kaynaşmış hayâ-

dır.”192  

Karakoç, utancın da bir sınırı olması gerektiğini düşünür. Utanmanın sınırını, 

utanmanın yalnız Allah’ın rızasını kazanmak için olması şeklinde belirlemiştir. Ona 

göre, Allah düşmanlarından utanmak, utanmak değil korkmaktır. Bize gerekli olan 

bir yanında vakar, bir yanında alçakgönüllülük, bir yanında inanç, bir yanında İslâm 

olan bir utanç dengesidir.193 

Karakoç’a göre İslâm, hayâyı inancın bütünleyicisi kabul etmiştir. Allah’tan 

utanma, insanı, günah konularına yaklaşmaktan bile alıkoyar. Utanan insanın düşün-

cesi yüzüne vurur. Onun için utanan insan, kötülüğü düşünmek bile istemez. Utanma 

ve günah işleme korkusu, müslümanı, suç, haram ve günah alanlarından uzak tutar. 

Böylece müslümanın hayatı kendiliğinden bir arılık, bir temizlik kazanır.194 

Birçok hadiste hayâ ile iman arasında çok sıkı bir ilişki bulunduğundan bahse-

dilmektedir.195 Karakoç da din ile ahlâkı iç içe gören bir anlayışla hayâyı hep imanla 

                                                
190 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 216 
191 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 44 
192 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 45 
193 Karakoç, Sezai, age., s. 46 
194 Karakoç, Sezai, age., s. 293 
195 Buharî, İman, 16; Edeb, 66; Müslim, İman, 57 



65 
 

 
 

birlikte ele almış, imanın etrafında değerlendirmiştir. Karakoç’un içki içmek ve ku-

mar oynamak konusundaki değerlendirmelerine geçelim.  

 

3.1.1.4. İçki İçmek ve Kumar Oynamak 

 

Alkol, insanın bedenine ve aklına zarar veren, bütün kötülüklerin kaynağı, iyi 

ahlâkın yok olmasının sebebidir. Bu bağlamda Karakoç da, toplumun sağlıklı bir 

şekilde devam edebilmesi için toplumu meydana getiren fertlerin hem vücutça, hem 

ruhça sağlıklı olması gerektiğini belirtmektedir. Ona göre, işte bunun için İslâm, fert-

lerin ve toplumun vücut ve ruh bakımından sağlığını tehlikeye atacak olan davranış-

lara karşı, birçok buyruk ve yasaklarla, bazı ödül ve cezalarla önlemler almıştır. 

Kur’an-ı Kerim’in açık ifadesiyle içki yasak edilmiştir. Çünkü içki müptelası insanla-

rın çoğu, maddi ve manevi, fiziki ve ruhî çöküntüye uğramaktadır. Ona göre, kökü 

kazınamadığı için içkiyi serbest bırakmak, hastalıkla başedilemediği için onunla mü-

cadeleyi bırakmaktan farksızdır.196 Bu düşüncelere katılmamak mümkün değildir. 

Çünkü bireylerin sağlığı, toplumun huzuru, bedenen ve ruhen sağlıklı nesiller yetiş-

tirme vb. açılardan bu hastalıkla mücadele kaçınılmazdır. 

Karakoç’a göre içki ve kumar toplumumuzun en ücra köşelerine kadar uzan-

mış, millî bir âfet halini almıştır. Toplumumuzda içki farklı katlarda farklı biçim ve 

farklı inanışlarla yerleşmiştir. Köylüde, kasabalıda, şehirlide, okumamışlarda, yüksek 

tahsilli olan ve olmayanlarda, fakir ve zenginde ve bir de adına sosyete denen aileler 

topluluğunda içki ayrı sebepler, ayrı dozlar, ayrı yorumlarla yerleşmiştir. O, bu du-

rumu: “Köylüde, düğünde içtiği içki bir düşünce ve iç hesaplaşma konusu olmaz. 

Kasabalıda ise genel olarak bir suçluluk duygusu vardır. Buna rağmen içer. Sık sık 

terk eder, yine içer. Tövbesi ve pişmanlığı dudaklarında biter. Geçmişle tam ilgisini 

kesmiş ‘yeni tip ailelerde’ ve ‘sosyete’de ise, içki su gibi içilir. Bunlarda ne suçluluk 

ne günah duygusu vardır, üstelik içmeyenleri küçümseme, içmeyenlere şaşma, hatta 

daha garibi bir acıma duyguları vardır.” ifadeleriyle özetlemektedir 197 

                                                
196 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 104 
197 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, s. 96–98 



66 
 

 
 

Karakoç, kumar oynamanın, ruhî ve sosyal bir soysuzlaşma, metafizik bir çö-

küntünün göstergesi olduğunu ifade eder. Karakoç, “Kumar oynayanlara dikkat et-

tim: Kumarın içindeki adam, kumarın dışındaki adam değildi. Kumardan sonraki 

adam, kumardan önceki adam değildi. Kumarbaz baştan yenilmiştir.” cümleleriyle 

kumarbazın ruh halini ifade etmektedir. Ona göre, kumarbaz hep kaybeden insandır 

ve her yenilişinde bir daha oynamamak için kendine ve yakınlarına söz verir. Ama 

sözünde durmaz, gider, yine oynar, kaybederse kazanmak için oynar, yine kaybeder. 

Kazanırsa daha çok kazanmak için oynar, sonunda kaybeder. Kumarbaz baştan ruhu-

nu ve iradesini kaybetmiştir.198 

İçki ve kumar, insanın kendisine, ailesine, topluma ve gelecek nesillere zarar 

verdiği için her halukarda kaçınılması gereken ahlâk dışı hallerdir. Bu bağlamda Ka-

rakoç da bu ahlâk dışı davranışlardan maddi ve manevi olarak bireyin ve toplumun 

zarar görmemesi için bir takım tespitlerde bulunmuş ve toplumumuzun durumunu 

izah etmeye çalışmıştır. Ferdin kendi iç dünyasıyla ilişkisi konusunda bir diğer husus 

kibirlenme hastalığı ve onun panzehiri olan alçakgönüllülük konusunda Karakoç‘un 

fikirlerini ele alalım. 

 

3.1.1.5. Gururlanmak ve Alçakgönüllü Olmak 

 

Gurur (kibir), insanın kendini yüceltmesi, kendini her şeyin üstünde görmesi, 

her şeye gücünün yettiğini zannetmesi, gücün ve kuvvetin yalnız kendinde olduğunu 

düşünmesi vb. duygu ve düşüncelerle âdeta kör olması, her şeyi kendi etrafında gör-

mesi ve değerlendirmesi hastalığıdır. Buna karşılık, tevazu, “nefse olan tahakkümün 

açıkça ortaya konulması olduğu için, iyi ve üstün ahlâkın en başta gelenlerinden biri-

sidir. Zira bu haslette, yumuşaklık ve kibarlık mevcuttur. Bu nedenle, bu iyi huy in-

sanın faziletlerini arttırır.”199 

Karakoç’a göre gurur, insanoğlunun saplandığı en tehlikeli uçurum, ruhun felç 

olması, kalbin taşlaşması, insanın kendini putlaştırmasıdır. Gurura düşen insan, âdeta 

kör olur, olayları kendi şartları içerisinde ve bağımsız olarak düşünemez, farkında 

                                                
198 Karakoç, Sezai Günlük Yazılar I Farklar, s. 24,25 
199 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 131 



67 
 

 
 

olmadan her şeyi kendisiyle ilişkili olarak düşünür. Olup bitene hep kendi açısından 

bakar. Giderek toplumla ruh ilişkisi kesilir. Olaylar zincirinin mantığını yakalayamaz 

olur. Gurura karşı İslâm ahlâkının tevazu panzehiri vardır. Alçakgönüllü olan insan 

yaratıkların ulaşabileceği en yüce dereceye varacağından emindir.200 Gurur, öldürü-

cüdür, alçakgönüllülük, dirilticidir. Çünkü birincisi ona Tanrı’nın yaratış evreninin 

kapılarını kapar; onu, gözlerini kör edici bulur. Tevazu ise, kapıları açan tek anahtar-

dır.201 Devlet adamlarını da dalkavuklar her şeyden önce bu gurur damarından yaka-

lamaya çalışırlar. Bilirler ki, bu damardan yakalanan insanın bir daha sıyrılması ko-

lay olmayacaktır.202 Gururda insanın kendisini yüceltmesi, başkalarını küçük görme-

si, yani kendisini üstün ve zengin sanması, diğer insanları âciz ve zayıf görmesi var-

dır. Kibirde eşitliği reddetmek ve başkasını yok saymak vardır. Bu düşünceleri Kara-

koç’un gururu değerlendirmesinde de görmek mümkündür. 

Karakoç, gurura düşen insanın, şu veya bu derecede Allah’a ortak koşmaya 

başladığına inanır. O, artık yarışa kalktığı Kudret tarafından ezilmeyi haketmiştir. 

Gurura kapılan, gerileyecek, sönecek, küçülecek ve sonunda yok olacaktır. Eğer, 

gurur düşkünü uyanmazsa, pişman olmazsa, tövbe etmezse, cezalandırılacaktır. Gu-

rur, bir varlık iddiası olduğu için, gurur hastası yoklukla cezalandırılacaktır. Gurura 

batmış olan, önümüzde en büyük ve canlı bir anıt gibi yükselen ölümü görmeyendir. 

Ölüme kör olandır ve ölümün her an hatırlatıp durduğu faniliği unutandır.203 

Karakoç ahlâk konusunda, bizim batıdan çok ayrı bir yol izlediğimizi belirterek 

bizim ahlâk anlayışımızın temel taşlarından birisinin tevazu olduğunu söylemektedir. 

Hâlbuki Avrupalı bunu zillet kabul eder. Biz de onun, onur saydığı duyguyu gurur 

olarak görürüz.204 

Gurur hastalığından korunma ve kurtulmanın yolu, öncelikle insanın benliğini 

kırıp kendisinin âciz ve kusurlu olduğunu kabul etmesi, güçlü bir iradeye sahip olma-

sı, kendisinin de üstünde bir gücün varolduğunu idrak etmesidir. İşte Karakoç da 

bizim özellikle Batı’dan çok farklı bir ahlâk anlayışımız olduğundan söz ederek, gu-

                                                
200 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 107 
201 Karakoç, Sezai, İnsanlığın Dirilişi, Diriliş Yayınları, 7. Baskı, İstanbul, 2008, s. 152 
202 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 108 
203 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 586 
204 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, s. 85 



68 
 

 
 

rur hastalığından korunmanın yolunu izah etmiştir. Şimdi de ferdin her işinde, her 

anında dikkat etmesi gereken sabır konusundaki Karakoç’un fikirlerini ele alalım. 

 

3.1.1.6. Sabırlı Olmak 

 

Sabır, insanın, olaylar karşısında ani tepki vermeden nefsine hâkim olması ve 

iradesine sahip çıkması olarak tanımlanabilir. “İslâm ahlâkının emrettiği sabır, ahiret 

âleminin kesin sonuçlarına inanarak bütün dünya hayatında şerden uzaklaşmaktır; 

hayır ve doğruluk yolunda yürümenin adıdır.”205  

Karakoç’a göre sabır, psikolojimizin bir çizgisi, bir rengi, bir parçasıdır. O, 

sabrı, “Ruhumuzun toplar ve atar damarı, kendi içine kıvrılmış hareket tomarı, dav-

ranışlarımızın ve amaçlarımızın kımıltısız kımıldanış yumağıdır.” cümleleriyle ta-

nımlamaktadır. Ancak Ona göre, sabrı, saf psikolojik bir realite olarak görmek, ye-

tersiz ve eksik bir tespit olur. Sabır, sadece “formel” bir psikolojik durumalış değil, 

“esas”a ilişkin bir tutumdur. Sadece bir “usül” ya da “formasyon” değil, şekli bir 

unsur değil, aynı zamanda kendi başına bir “mahiyet”tir. O, bir yüzüyle de metafizik 

plana bakmaktadır. Sabır, inancın bir parçasıdır, inançtan doğar, inançla yaşar, ondan 

beslenir ve onunla güç kazanır. Sabır, tabiat ve eşya ile olan ilişkimizde, onlarla mü-

cadele düşüncesinin ötesinde, üst bir kararın varlığından haberli oluştan gelen güçle, 

içten aydınlanmış bir birikmedir.206 Bu düşüncelerden hareketle sabır, kişinin hem 

kendisiyle hem de çevresiyle tam bir barışık olma halidir diyebiliriz.  

Karakoç, sabrı, her işe ve her programa dâhil farz etmemiz gerektiğine işaret 

eder. O, söylenmese de, her gerçekleşecek planın ilk maddesi, ana maddesi, her gün-

demin gündemden hiç çıkmayan, bu sebeple anılmasına gerek olmayan temel mad-

desidir. Çünkü Ona göre sabır kaderle doğrudan ilişkilidir. Sabır, geri kalış değil, 

zamanından önce ileri geçiş de değildir.207 

Karakoç sabrın, imanın ve dinin belli başlı unsurlarından sayıldığını belirtmiş-

tir. Ancak sabrı hareketsizlik, tembellik, zulüm ve istismara boyun eğme şeklinde 

anlamamak gerekir. Sabır, İslâm’ın direniş psikolojisi demektir. Sabır, hazırlanıştır, 
                                                
205 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 136 
206 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 33 
207 Karakoç, Sezai, age., s. 34 



69 
 

 
 

dayanaklılıktır, gerilememek ve çökmemektir. Güçlükleri aşmanın tükenmez güç 

hazinesidir.208 Sabrı metafizik açıdan değerlendirenler, insanın başına gelen bela ve 

musıbetlerin Allah tarafından, insanı denemek için, imtihan için gönderildiğini düşü-

nürler. Bu bir bakıma doğrudur ancak, Karakoç’un da belirttiği gibi sabrı, pasif bir 

duruş olarak görmemek gerekir. 

Karakoç, Müslüman’ın özelliklerinden birini de, “yüzünden ve dudaklarından 

başlayarak duruş ve davranışlarına kadar bir sabır atmosferini varlığına sindirmiş” 

olarak görür. Ona göre, çağımızda Müslümanların başarısızlığının bir sebebi de bu 

atmosferi yakalayamamış olmalarıdır. Çünkü sabır, başarının tohumudur. Bir iş bir 

dakika önce olmaz, bir dakika sonraya da kalmaz. İşte sabır, “bu kader sırrına ermek-

tir.” Yani sabır, işi bir dakika öncesine alma aceleciliğinden ve bir dakika sonraya 

bırakma tembelliğinden kaçınma ve korunma iradesi demektir. Kader âdeta, eşyanın 

tabiatına Yaratıcının kattığı bir sabırdır. Bundan dolayı sabır şuuruna ermiş Müslü-

man, bir bakıma da, kaderin şuuruna ermiştir. Müslümanın sabrı, pasif sabırlardan, 

müslümanın tevekkülü ölü tevekküllerden değildir. Bu, Kur’an’ın imandan ayırma-

yarak öğütlediği sabırdır. Kur’an, Peygambere bile önce sabırla dinlemesini, vahyin 

insanlara ulaştırılmasında bile aceleye yer olmadığını öğütlemektedir.209 Bu düşünce-

lerden Karakoç’un sabrı, Allah’a iman ve özellikle kadere iman ile birlikte veya bu 

inançlar etrafında değerlendirdiği görülmektedir. 

Ayrıca Karakoç, sabır ve tevekkül kavramlarını iç içe geçmiş kavramlar olarak 

değerlendirmektedir. Sabır, tevekkül, teslim oluş, güven bölgesinin basamaklarıdır. 

Müslüman kendisini ve işlerini tek ısmarlanacak yere ısmarlamıştır. Tevekkül, bir 

nevi genel bir sabırdır. Tevekkül, ruhta; sabır, kalptedir.210 

Karakoç, fitne veya zulüm karşısında peygamberin sabrından ders almamız ge-

rektiğini belirtir. Ona göre sabır, korkaklık değildir, çılgınlık da değildir, aynı za-

manda temkin ve tedbirdir. İyi düşündüğümüz zaman bir kişinin yaptığı kötü bir iş, 

yalnız ona değil birçok kişiye de zarar verebilir. Üzüntü, şuuru kaybettirmemeli ve 

en büyük sabırla hakikat yolunu göstermekten başka bir yola sapılmamalıdır.211 

                                                
208 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 107 
209 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısıs. 10–12 
210 Karakoç, Sezai, age., s. 59 
211 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 147 



70 
 

 
 

Sonuç olarak Karakoç’a göre sabır, Allah’a iman, kadere imanla ilişkili olarak 

hayır ve iyilik için çalışmak, kötülüklere karşı durmak, insanın kendisine hâkim ol-

ması vb. psikolojik ve toplumsal açılardan çok önemli bir ahlâki tutumdur. Allah’ın 

nimetlerinin kullanımı konusunda ferdin dikkat etmesi gerekli olan cimrilik ve israf 

hakkındaki görüşlerine geçelim. 

 

3.1.1.7. Cimrilik ve İsraf 

 

Cimri insanlar malı çok severler, sürekli malı çoğaltıp ellerinin altında bulun-

masını isterler, maldaki dini emirleri ve milli görevleri (zekât, sadaka vb.) yerine 

getirmek istemezler. Cimriliğin tam karşıtı israftır. İsrafa alışan kimse malı veya 

parayı verirken lâyık olanla olmayanı ayırt etmez olur; o, insanın ruhunu kötü bir 

tabiat olarak kaplar.212 

Karakoç’a göre cimrilik ve israf, ruhun hastalıklarıdır ve ruhun, açığını ifşa et-

tiği iki uçtur. Cimri, aracı amaç yerine koymuştur, müsrifse, amacı araçlaştırmış, 

aracın da hakkını unutmuştur. Cimrilik de, israf da bir tür nankörlüktür. Cimri onca 

verilen nimeti, görmeyerek, sanki bir daha kendisine bir şey verilmeyecekmişçesine 

elindekine yapışıp kalır. Cimri ruhunu eşyaya satmıştır, yani eşya esiridir. Müsrifse, 

ruhunu, parça parça eşyayla birlikte saçıp savurmuştur. Allah’ın verdiği nimetin 

kıymetini bilmemiştir. Onun kendisine verilen emanet olduğunu, Tanrı rızası için 

bir hizmete sarf edilmesi gerektiğini düşünmemiştir ya da öğrenmemiştir.213  

Karakoç cimrilik ve israfı, Yaratıcıya ve yaratıklara sorumluluk, ahlâkî değer-

lere sahip çıkma ve uygulama, insanlara hizmet açılardan farklı bir şekilde ele alıp 

değerlendirmiştir. Ona göre, bize verilen bütün nimetlerden, zamandan, yetenek ve 

bilgilerden sorumluyuz. Onları, en çok manevi yarar sağlayacak, topluma, insanlara 

bir ilerleyiş sağlayacak şekilde sarf etmek, harcamak ya da kullanmak zorundayız. 

Asıl israf, eldeki hizmet güçlerini, imkânlarını çorak alanlara, kısır ya da bulanık 

niyetlere yatırmak, ya da elde tutup onu bir nevi varken yok haline, sağken ölü du-

rumuna düşürmektir. “Hakikat Medeniyetine”, hakikat idealine aşkla sarılmayan 

                                                
212 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 138 
213 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 130 



71 
 

 
 

zekâlar da ruh cimrileri, öğrendiğini ruhuna maletmeyen, ahlâkî davranışları uygu-

lamayanlarsa, ruh müsrifleridir. Müsrif ve cimrinin de en kötüsü, bunlardır.214 

Cimrilik ve israf, kişinin ruhî bir hastalığı olarak ortaya çıkmakla birlikte, ki-

şinin ailesine ve toplumuna, insanların hizmetine büyük zararlar verdiği bir gerçek-

tir. Karakoç da cimrilik ve israf hastalıklarını özellikle insanlara, hizmet ve faydalı 

olma bağlamında değerlendirmiştir. 

Buraya kadar Karakoç’un bireyin kendi iç dünyasıyla ilgili bazı pratik ahlâk 

davranışları hakkındaki düşüncelerini ele aldık. O, bu düşüncelerinde genel olarak 

ahlâkî davranışları, Allah’a olan inanç, kader inancı ve ölümden sonraki hayata olan 

inanç çerçevesinde yani metafizik perspektiften bakarak değerlendirmiştir. Bunun 

yanında bu inançlara bağlı olarak sahip olduğumuz bilgi, yetenek, maddî ve manevî 

güçlerimizi Allah’ın yarattığı varlıklara hizmet açısından ele aldığı görülmektedir. 

Bütün bunlar daha önce de belirttiğimiz gibi, Onun ahlâk düşüncesinin temelinde 

İslâm düşüncesinin olduğunu bir kez daha ortaya koymaktadır. Şimdi ise, bireyin 

Allah ile olan münasebetlerinden doğan ahlâkî davranışlar hakkındaki Karakoç’un 

görüş ve düşüncelerine değinelim. 

 

3.1.2. Ferdin Allah’la Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranışlar 

 

Karakoç’a göre Allah’la olan ilişkimizin bir amacı vardır. O amaç; Allah’ı ru-

humuzun en derin noktasına kadar hissetme ve Onun ahlâkıyla ahlâklanmadır. Bu 

amaç, niyetlerin, eylemlerin, hep, Allah’ın razı olacağı bir “mayalanış kıvamına” 

ermesidir. Tanrı korku ve sevgisini kalbe süreklice yerleştirme, bu aşk ve vecd ile 

“eşya ve zaman çalkantılarının” üstünden aşmadır. “İlâhî siteyi” gerçekleştirme mis-

yonu ile ruhu, olayların değişimlerinin üstünde tutma, “Mutlak”ın mesajını ruhlara 

ve eşyanın nabzına geçirmedir. Müslüman bu amaç uğrunda durmaksızın ilerleyecek, 

insan-ı kâmil olmak için çalışacaktır.215 Bu bağlamda Karakoç’un Allah’a iman ve 

kulluk, Allah sevgisi ve korkusu, Allah’a tevekkül ve Allah’ın yardımı, Allah’ın ni-

                                                
214 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 131 
215 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 18 



72 
 

 
 

metleri ve nimetlerine şükür, Allah’a tövbe etmek gibi ferdin Allah’la olan münase-

betlerine dair konular hakkındaki düşüncelerini değerlendirmemiz gerekmektedir.  

 

3.1.2.1 Allah’a İman ve Kulluk 

 

Karakoç’un Allah’a iman ile ilgili düşünceleri ve tespitleri Ehl-i Sünnet anlayı-

şının düşüncelerini yansıtmaktadır. Ancak Onun inanç düşüncesinde, Allah inancının 

sadece metafizik boyutu olduğu söylenemez. Allah inancına bağlı olarak yeryüzüne 

inen, somutlaşan, aklî delillerle desteklenen ve Allah’ın bütün yaratıklarını kucakla-

yan bir anlayışı vardır. 

Karakoç’a göre, insanları diğer canlılardan kesin bir şekilde Allah’ın varlığına 

inanma özelliği ayırmaktadır. Allah’ın varlığı hakkındaki önbilgi ya da sezi, yani 

hayvanın ya da bitkinin içgüdü bölümü bir belirlemeden ileri gidemez. Ama insanda, 

bu, duygu halinde kalmaz, “inanç” halini alır. İnanç sadece bir duygu olmayıp içinde 

içgüdüden ve sezgiden parçalar vardır. İnanç duygusu burada kalmaz; şuurla kayna-

şır, akılla güçlenir ve en önemlisi asıl varoluş hikmetini vahiy kaynağından alır.216 

Yeryüzünde tarih boyunca insanların yanlış bile olsa üstün bir güce, yüce bir varlığa 

inanma ihtiyacı içerisinde oldukları bir gerçektir. Hatta inanmama, bir yüce varlığa 

bağlanmama bile bir inanç olarak görülmektedir. Bütün bunlar inancın fıtrî olduğunu 

ortaya koymaktadır. Karakoç da bu düşünceleriyle inancın tabii ve fıtrî olduğunu 

belirtmektedir. 

Karakoç, insanoğlunun kendi varlığını sezer sezmez yaratıcısını aramaya ko-

yulduğunu düşünür. O, bunu, “İnsanoğlu, ilk idrak basamaklarında, kendi iç yolculu-

ğuna, imân ihtiyacı ve amacıyla başlar.” cümlesiyle ifade etmektedir. Ona göre, Al-

lah’ı aramak, bulmak ve hep onunla var olmak varoluşumuzun tek sebebidir.  İnsanın 

işi, Tanrı’yladır, gerisi, çer çöp ve köpükten ibarettir. İnançsız kişi, Allah’ı bulsa, can 

havliyle Ona sarılacaktır. Çünkü onun inkârı, ters tarafından bir tasdiktir. İnkâr, red 

ve küfür, inanma ihtiyacının, imânın daha iyi anlaşılması, imanın etkinliğini ve zaru-

retini daha iyi belirtmek için varedilmiştir.217 Karakoç’a göre, insan, Allah’a tapın-

                                                
216 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 24 
217 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 36 



73 
 

 
 

mazsa başka varlıklara tapınacaktır. 218 Karakoç inancın fıtriliğine vurgu yapmaktadır 

ve burada yine Onun kavramları ve düşünceleri, zıtlarıyla açıklama anlayışını gör-

mekteyiz. 

Karakoç, inanmanın, “hakikat karşısında, bir ruh ürpermesi” olduğunu ifade 

etmektedir. Böylece bu ürpermeyi yaşayan insan, Allah’ın isim ve sıfatlarını kalbiyle 

bilecektir. İşte bu da taklidi imandan tahkiki imana geçiştir.219 

Karakoç inancın, sadece psikolojik bir durum olarak algılanmasını yanlış bulur. 

Çünkü inanma, insanın bütün meleke ve kabiliyetlerine, yani bir yandan düşünceye, 

bir yandan davranışa, bir yandan duyguya ve hayal etmeye açıktır. Böylece insan bir 

bütün halinde fiziği aşarak tabiatın ve eşyanın üstünde mükemmelleşir.220 Anlaşılıyor 

ki Onun düşünce dünyasında inanç, sadece zihni bir olay değil aynı zamanda duygu-

ya ve davranışa yönelik olarak hayatın içinde fonksiyonel olarak yerini almaktadır. 

Karakoç, insan ruhunun,  hakikatleri ortaya koyabilecek bir yetenekle yaratıl-

dığına inanır. Yeter ki o ruh, gerçekleri göremeyecek kadar paslanmamış olsun. Ruh, 

bu yeteneğiyle yaratılışının sırrına erer; bu sır ise, hakikat ışığının kaynağı, ezelî ve 

ebedî olan Allah’ı bilmek, O’ndan haberli olmak ve onun önünde eğilmek, tapınmak 

demektir.221 Kâinattaki her şey ve vahiy insana sunulan delillerdir. İnsan samimi bir 

çabayla bu delilleri imana dönüştürürse o zaman her iki dünyada da mutlu ve huzurlu 

olacaktır. Bu düşünceler Karakoç’un Allah’a iman anlayışında da vardır. 

Karakoç’a göre, Allah’sız ve inançsız var olmak mümkün değildir. Allah’sız 

var olduğunu düşünen bir zan içindedir. Gökte ve yerde, soluk alan ve almayan, kı-

mıldayan ve kımıldamayan her şey ancak Allah’ın varlığıyla vardır. Her şey Allah’la 

diridir. İnsan, Allah’a inancını yitirmişse ölüdür, ruhu boğulmuştur.222 Karakoç’a 

göre, tam anlamıyla inanma, Allah’ın her yerde ve her zaman hazır ve nazır olduğuna 

inanma, Allah’ın her şeyi gördüğüne, işittiğine, bildiğine ve her şeye gücünün yetti-

ğine inanmadır.223 Eşya, dünya, toprak, gök ve insan, Allah’ın sesiyle, varlığıyla do-

ludur ve Onun dileğiyle, gücüyle ayakta durmaktadır. Müslüman, her an bunu du-

                                                
218 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, s. 73 
219 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 83 
220 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 133 
221 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 63 
222 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 45 
223 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 103 



74 
 

 
 

yandır. Müslüman, O’nu her an görüyormuşçasına ve onun tarafından her an görül-

düğünü duyuyormuşçasına ona inanandır.224 Ona göre, bu inancın bir insandan başka 

bir insana taşınması, ulaştırılması, insanlığı ayakta tutacak tek ilkedir. Bu ilke, insanı 

hayvandan ayıran ve Kur’an’ın ebediyete kadar diri kalacak mesajının birinci temel 

ilkesidir.225 

Karakoç inananla inanmayanı eşit görmemektedir. Çünkü inanan, kendini bir 

anlama bağlamakta, bir düzene yerleştirmekte ve varoluşuna bir açıklama bulabil-

mektedir. O, Tanrı’ya teorik olarak inanmakla kalmamakta, bu inancı yaşamakta ve 

milyonlarca insanla paylaşmaktadır. Karakoç’a göre inanma, tarihin en eski çağların-

dan bu yana devam etmektedir. İnancın yaşanmasıyla tarih boyunca ortaya çıkan 

tapınaklar, gönülden gönüle akan zikirler, birbirine bağlanan gönüller zinciriyle, 

inanma, bir kültür ve medeniyet haline gelmektedir.226 

Karakoç’a göre, Allah’a inanan insan özgür insandır. Çünkü inanan insan, eş-

yaya ve diğer insanlara köle değildir, hayatını onlara bağlamaz. Ona göre, insanı an-

cak Allah özgür kılar. İnkâr tutsaklık, inanç özgürlüktür. O bu düşüncesini “Yaşama-

yı ve ölmeyi, mekâna ilişmeyi, zamana girmeyi, daha doğrusu zamanla ve mekânla 

diyalog kurmayı, ancak ve ancak bu inanç uğruna göze alabilirim.” cümlesiyle vur-

gulamaktadır.227 

Karakoç, çağımızdaki insanların mutsuzluğunun temel sebebini, birçok düşü-

nürün belirttiği gibi iman zayıflığı olarak görmektedir.228 O, Nietzsche’nin “Tanrı 

öldü” derken ölüm teşhisinin doğru, ancak ölümün objesi konusunda yanlış bir tes-

pitte bulunduğunu, ölenin Tanrı değil ruh olduğunu ifade etmektedir.229 Materyalist-

lerin ise, Allah’a ait olan “mutlaklık” vasfını maddeye verme hatasına düştüklerini ve 

bu hatanın sebebinin, onların felsefeyi araç değil amaç haline getirmeleri olduğunu 

düşünmektedir.230 Yahudilerin ise Tanrı’yı, kendi ırklarının putu yaptığından ve 

Hristiyanların da peygamberlerini puta dönüştürdüklerinden bahsetmektedir.231 İşte 

                                                
224 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 40 
225 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 103 
226 Karakoç, Sezai, age., s. 113 
227 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, Diriliş Yay., 1. Baskı, İstanbul, 2001, s. 8 
228 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 130 
229 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 9 
230 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 75 
231 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 48 



75 
 

 
 

bütün bunlardan sonra çağımız insanına huzur getirecek, gerçek bir Tanrı anlayışı 

ortaya koymak gerkiyor ki bu zaten İslâm’da vardır. Ancak inanç dünyasıyla, düşün-

ce dünyasını birbirine sıkı bir şekilde bağlayarak somut bir inanç anlayışının kurul-

ması gerektiğini belirtmektedir.232 

Bazı büyük İslâm ahlâkçıları Allah’a karşı vazifelerimizi “Allah’ı bilmek” ve 

“Allah’a ibadet etmek” diye iki kısma ayırmışlardır.233 Karakoç’un Allah’a iman ve 

Allah’ı bilmek hakkındaki düşüncelerinden sonra, ikinci vazifemiz olan Allah’a iba-

det hakkındaki düşüncelerini değerlendirelim. 

 Karakoç’a göre Kur’an, insanın yaratılış amacını, insanın Allah’a kulluk etmesi 

olarak ifade etmiştir. O zaman insanın var oluşunun sırrına ermesi için Allah’a ta-

pınması veya kulluk etmesi gerekir. Ancak Karakoç, bu sırra ermek için tapınmanın 

iki özelliğinin olması gerektiğini savunur. Bunlardan birincisi, ibadetin kayıtsız şart-

sız Allah için olmasıdır. İkincisi ise, Allah’a kul olmanın, Allah’a tapınmanın “geniş 

anlamı”na ermektir. Allah’a gerçek anlamıyla tapınma, onun önünde sadece belli 

formlardaki ibadetleri yerine getirmek için fizikî eğiliş demek değildir. Karakoç, 

“Tüm insan olma” da bu tapınmaya dâhildir diye belirtmektedir. Ona göre, “Tüm 

insan olma”, Kur’an’ın “iyilikler” diye adlandırdığı niteliklerle donanıp “kötülükler” 

dediği niteliklerden soyunmadır. Eşyaya iyi bakış, insanlara iyi davranma, ahlâk ve 

estetik, kötüyle savaş ve iyiyle barış, tapınmanın içindedir. Tanrı’ya kulluk, öbür 

kullarına iyi davranmakla birliktedir.234 

Karakoç’a göre, her insan Allah’ın önünde eğilecek ve Ona hesap verecektir. İnsanın 

üstünlüğü Allah’a yaklaşmasıyla, Allah yolunda ilerlediği ölçüde büyük olur. İnsan, 

Allah’a namazla, oruçla, O’nu anarak, hacla, zekâtla insanlara iyilik yaparak, kötülük 

yapmadan kaçınarak yaklaşır. İnsanların Allah yoluna girip kurtulmaları için savaştı-

ğı ölçüde yaklaşır. Bu yaklaşımların her türünde, samimiliğin, niyetin, saflığın, ihlâ-

sının fazlalığı ölçüsünde yaklaşmış olur.235 Karakoç, günümüzde müslümanın varo-

luş şartı olarak, Kur’an, oruç ve namazla dirilen İslâm insanı olması gerekir diye dü-

                                                
232 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 105 
233 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 139 
234 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 98- 100 
235 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 85 



76 
 

 
 

şünür.236 Her ibadetle varlığının farkına varma, görevini yerine getirme ve varedeni 

idrak etmek kul ile Rab ilişkisini anlama bakımından çok önemlidir. 

Bilindiği gibi din ile ahlâk arasında sıkı bir münasebet vardır. Bu nedenle, Al-

lah’a iman etmeyen ve Onun rızasını kazanmak için, Karakoç’un da “ibadetin geniş 

anlamı”na erme olarak belirttiği gibi, çalışmayan insanın ahlâkının da eksik kalacağı 

düşünülebilir. Çünkü heran bizi gören ve gözetleyen bir yüce varlığa, ödül veren ve 

cezalandıran bir otoriteye inanç olmasa insanların, kimsenin görmediği yerde gayri-

ahlâkî davranışlarda bulunma olasılığı daha yüksek olmaktadır. Allah’a imanla bir-

likte, Allah sevgisi ve korkusu hakkındaki düşüncelerini ele alalım. 

 

3.1.2.2. Allah Sevgisi ve Allah Korkusu 

 

 Her insanda, doğuştan bir güzellik eğilimi ve güzel olana karşı bir sevgi bes-

leme yeteneği vardır. İşte bunun içindir ki, insanda Allah sevgisi fıtrîdir. Bu sevgi 

insanın kendisinde Allah’ın nimetlerini görmesiyle ortaya çıkar.237 

Karakoç’a göre, asıl sevgi Tanrı sevgisidir, sevdiğimizi Allah için sevmektir. 

Bunun dışındakiler, egonun, nefsin açılımları ve nefs şımartmalarıdır. İnsanlık tari-

hinde, köklü dönüm noktaları, “özdeğişim dönemleri”, sevgi devrimleriyle, sevginin 

gönülde yeniden dirilişiyle başlamıştır. Bu sebeple büyükler, bu yolun yolcularına, 

“Aşk kahramanı” demişlerdir. Çünkü onlar, arzudan doğan bağlantılarda değil, ruhun 

“sevgi ışımasında” fani olmuşlardır. Onlar, kendilerini, “Tanrı’nın büyük armağanı” 

sevgiye, katışıksız saf sevgiye adamışlardır. İnsanları bütün kötülüklerden, Allah 

sevgisi ve Allah için sevmek kurtaracaktır.238 Bu düşünceler bize tasavvuftaki Tanrı 

sevgisi anlayışını ve Allah dostlarını, “aşk kahramanlarını” hatırlatmaktadır. 

Karakoç’a göre, Tanrı sevgisi, hayatın, varoluşun tek temelidir. O sevgi olma-

dan kâinatta bir tek yaprak bile kımıldamaz. Kâinattaki ahenk, o sevgi sayesinde, 

barış o sevgiden dolayı, uyum o sevgi ile vardır. Tanrı’dan korkma ve utanma, Tan-

rı’ya güvenme ve inanma, bizi sonsuz sevgiye, Tanrı sevgisine götürür. Allah sevgi-

si, insan maneviyatının esasıdır. Onsuz, ruhun manevi çöküntüsü kaçınılmazdır. Ru-
                                                
236 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 15 
237 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 141 
238 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 154 



77 
 

 
 

hun manevi hastalıklarının tek ilacı Allah sevgisidir. Allah sevgisi, bir yandan me-

tafiziğe, Allah’ın birliğine açılırken, öte taraftan ahlâkın en yücesine, estetiğin en 

kalıcı olanına ardına kadar açılır.239 Bu düşüncelerle Karakoç’un bir tarafı metafizik 

âleme bağlı, bir tarafı onun uzantısı Tanrı’nın yarattığı varlıklara, o varlıkların ortaya 

koyduğu değerlere bağlı olan bir Tanrı sevgisi anlayışı ortaya çıkmaktadır. 

Karakoç’un sık sık kullandığı “her şey zıddı ile kâimdir” düşüncesinden hare-

ketle Tanrı sevgisini, Tanrı korkusuyla açıklamaya ve insan için denge kurmaya ça-

lıştığı görülmektedir. Ona göre, Tanrı ışığı, sevgi için yanmaktadır. Ama insan bu 

sevgiden mahrum olmaktan korkmalıdır. Bu korkunun dayanağı, “hilkat tablosu”nda 

fazlasıyla vardır. O, Tanrının cennetini görmek ve onun değerini bilmek istiyorsak, 

önce cehennemini görmeliyiz diye düşünmektedir.240 Yani cennetin değerini anlaya-

bilmek için yeryüzünde, Allah’ın yarattığı her şeye, özellikle bizce olumsuz ve kötü 

olarak değerlendirilen, ibret ve ders alınacak her şeye bakmalıyız. 

Karakoç, korkuyu psikolojik açıdan değerlendirerek, insanı tedbir almaya iten 

ihtiyat ve tepki olarak düşünürsek faydalı olacağını belirtmekte ve bu anlamda kor-

kunun koruma fonksiyonunun olduğunu söylemektedir. Yoksa ölçüsüz korku olum-

suzdur, insanı paniğe sevk eder, nerelere kadar süreceği belli olmaz. Korku, ürküntü-

ye dönüşürse, koruyuculuk niteliğini yitirir. Adeta, insana, dışardan hücum eden, eli 

kolu bağlayıcı bir güç haline gelir. Korkunun, adeta bir hastalık gibi insanı sarıp sık 

sık tekrar etmesi, daha çok dünya sevgisinin fazlalığındandır. Müminin korkusu, ko-

ruyucu olan, tedbir almaya sevk eden korkudur. Müminin asıl korkusu, ölümden de-

ğildir, hayatı gereği gibi yaşayamamaktan, görevini yerine getirememekten ve yasak-

ların esaretine düşmektendir.241 

Karakoç, Allah korkusunu farklı bir açıdan ürperme kavramıyla da izah etmiş-

tir. Bu, ürküntü değildir, ürpermek derken, bir taraftan Allah’ın korkutuşundaki şid-

deti görüp diğer taraftan Allah’ın yaratışındaki, hikmet, merhamet ve şefkati görüp 

ürpermektir. Bu ürperiş, Allah’ın isim ve sıfatlarını kalbimizle bilmemizi sağlar. Bu 

ürperiş, bizi “taklit”ten “tahkik”e götürür. Din, onunla bir bilgi olmanın ötesinde, 

insan için yaşamanın ta kendisi olur; dünya görüşü olmakla birlikte yaşama tarzı ha-
                                                
239 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 116, 117 
240 Karakoç, Sezai, age., I, s. 12 
241 Karakoç, Sezai, age., III, s. 94, 95 



78 
 

 
 

line gelir.242 Bu anlamda Allah korkusu, insan hayatının içinde, ondan ayrılmaz bir 

parça haline gelir.  

Karakoç, hiçbir kişinin veya toplumun imanını koruyabilmesinin garanti edil-

mediğine inanır. Her kişi kendi inancını, her mümin toplum kendi Müslümanlığını 

korumak, devam ettirmek mükellefiyetindedir. Mümin imanı için korkmalı, kaygı-

lanmalı ve ürperti duymalıdır. Mümin hem Allah’ın gazabından korkmalı hem de 

Onun rahmet ve affından ümit kesmemelidir. Çünkü O, bizim tek umut kaynağımız-

dır. Gazabından, kızgınlığından, öç almasından yine kendisine sığınırız. Onun rah-

metini “aklı durduran” bir büyüklükte düşünmek gerekir.243 

 Karakoç’a göre, Tanrı korkusu, Tanrı sevgisi içindir, Tanrı sevgisine, yerleşe-

cek sağlam bir zemin hazırlamak içindir. Tanrı sevgisinin ruha, bütün uygarlığıyla 

oturması için, ondan önce yerleşmiş, ruhu tutsak kılmış vehimler, şüpheler, yanlış 

düşünceler ve pürüzler, Tanrı korkusuyla giderilir ve ruh, kendi “öz toprak” düzeyi-

ne, platformuna kavuşturulur. Ondan sonra, Allah sevgisi yerleştirilmelidir.244 Ona 

göre önce Allah korkusuyla müminin ruhu ve toplum ruhu temizlenir, arınır. Sonra 

bu ikisinin ortasına Allah sevgisi yerleştirilir. Böylece inanç mükemmelliği oluşur. 

Mümin “üstün insan”, “gerçek insan” olur. Mümin “hakikat medeniyeti”ni gerçekleş-

tiren “üstün toplum”un insanı olur. Tanrı korkusu, Tanrı sevgisi, Allah’ın razılığı, her 

anın şuurunda olma uyanıklığı, erdemi hayat tarzı yapma, mümini, müslüman olma-

yan toplumların insanlarından ayıran en belirgin özelliklerdir.245 

Karakoç’a göre, kulun “üstün isan” olabilmesi için sadece Allah sevgisi yet-

mez, Allah korkusu da gereklidir. Bazı dinler, korkmayı sanki bir eksiklikmiş gibi 

reddetmeye çalışarak gerçekte gurur yoluna sapmışlardır. Hristiyanlık, sözde tek ba-

şına sevgiyle insanı ayakta tutmak istemiştir. Hâlbuki ruh, imtihan geçirmeden ol-

gunlaşamaz. Korku, en büyük imtihan aracıdır. İçgüdüye bağlı sevgilerden birdenbi-

re Allah sevgisine ulaşılmaz. Ayrıca bir ruh eğitimi gerekecektir. Allah’tan korkma 

                                                
242 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 82 
243 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, s. 15 
244 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 69 
245 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 113 



79 
 

 
 

ve Allah’ı sevme ruhta şuur ve süreklilik kazandığı zaman, kul, gerçek anlamda mü-

min olmuş demektir.246 

Allah sevgisi ve korkusu, Allah’a imana bağlı olarak Karakoç’un düşünce sis-

teminde önemli bir yere sahiptir. İnsan Allah sevgisiyle birlikte kendi özgür iradesiy-

le birtakım ahlâkî eylemlerde bulunurken diğer taraftan yaptığı işler karşılığında ceza 

veya ödül alacağını düşündüğü bir otorite karşısında “ürpererek”, çekinerek davra-

nışlarına çeki düzen verecektir. Şimdi de, Allah’a tevekkül ve Allah’ın yardımı konu-

larındaki düşüncelerini değerlendirelim. 

 

3.1.2.3. Allah’a Tevekkül ve Allah’ın Yardımı 

 

Tevekkül, her işimizde yapmamız gerekenleri yaptıktan sonra Allah’a güvene-

rek sonucu Allah’tan beklemeye denir. “Tevekkülde Allah’a tam bir teslimiyet, ayrı-

ca bu teslimiyette büyük bir akılcılık ve dinamizm vardır. Tevekkül, XIII. Yüzyılın 

sonlarına doğru İslâm dünyasında yerleşmeye başlayan, tembellik ve miskinliğe gö-

türen anlayıştan çok farklıdır.”247 Karakoç da bu anlayışa işaret ederek, “tevekkül”ü 

birçok insanın yanlış yorumladığını düşünmektedir. Ona göre tevekkül, Allah’a 

imanla doğrudan ilişkili, kaderle dolaylı yoldan ilişkilidir. Onu kaderle doğrudan 

ilişkilendirmek, yanlışlıkların kaynağıdır. İnsanın kendi kaderini önceden bilmediği 

halde biliyormuş gibi çalışmadan bu benim kaderimmiş demesi doğru değildir. Bize 

düşen görev gerekenleri yerine getirmek, çalışmak, çabalamak, sonucu Allah’a bı-

rakmaktır. Tevekkül, Allah’ın bizim hakkımızda takdir ettiği şeyi kabullenmektir.248 

 Karakoç’a göre, yaratılmış olan her varlık, yaratılışının gereği çalışacaktır. 

Ama çalışmasının sonucu Allah’a aittir. O bunu, şu ifadelerle belirtmektedir: “Sen 

bir çiftçisin arkadaşım. Tohumunu ek ve gerisini Allah’a bırak. Allah dilerse, bire on 

beklemene karşılık bire yüz, bire yedi yüz verebilir. Vermezse de bil ki, onda da bir 

hikmet vardır.” Ona göre, ben çalıştım, ektim, toprak mutlaka verecektir sanılıyorsa, 

bu aldanma olur. Birçok faktörü ve sebebi düşünmek gerekir. Asıl, bu faktörleri en 

                                                
246 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 567, 568 
247 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 144 
248 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 90 



80 
 

 
 

uygun şartlarda bir araya getireni, Yaratıcı’yı düşünmek ve Ona tevekkül etmek ge-

rekir.249 

Karakoç Varto depremi sebebiyle yazdığı yazıda elimizden gelen tedbiri al-

mamız gerektiği gibi bundan sonrasını, bütün işlerin asıl kaynağına, yani Allah’a tam 

teslimiyetle teslim olarak bırakmamız gerektiğini, tevekkül etmemiz gerektiğini be-

lirtmektedir. O bunu, “Tedbir gerekli, sağlam yapı şart. Ama hayatın ve ölümün sa-

hibini unutmamak da şart. 10 derece gücündeki bir depreme dayanıklı ev yapılsın, 

diyelim. Ama 12 derecelik bir depremin gelmeyeceğini kim temin edebilir? Elimiz-

den geleni yapmalıydık ve yapmalıyız. Ve yapmadığımız için hepimiz suçluyuz.” 

cümleleriyle vurgulamaktadır. Ona göre, yapılanın olanı önleyeceğinden değil, bize 

düşeni yapmadığımızdan dolayı suçluyuz. Ama daha büyük suçumuz, olan olup bit-

tikten sonra bile, meseleyi anlamamakta ayak direyişimizdir, katı yürekliliğimiz, 

inanç tutukluluğumuzdur.250 

Karakoç’a göre Allah’ın yardımı sınırlı ya da sürekli bir şekilde olsun muhak-

kak vardır. Bir de her varlığa, inansın inanmasın, her insana Allah’ın yardımı vardır. 

Bu yaratılışın büyük bir ilkesidir. Allah’ın yardımını elde etmenin en etkili yolu ça-

lışmaktır. Çünkü çalıştıkları için bozuk inançlılar ve inançsızlar bile yardım alıyorlar. 

Dua ise, bu yardım çağrısının başlangıcı, yardıma koşuşun şemsiyesi ve yardıma 

ermenin “şükür deyişi”dir. Duâ, ilâhî yardımın “gerek şartı”dır, ama “yeter şartı” 

değildir. “Yeter şart”, en etkili yardım çağrısı, bilinçli olarak Tanrı yoluna girmek, 

Tanrı’nın yardımına lâyık olmak için gece gündüz durmadan çalışmaktır.251 

Karakoç’un tevekkül anlayışında, hem Allah’a tam bir teslimiyet hem de bire-

yin irade ve aklına büyük bir yer vardır. İnsan yapması gerekenleri yapmalı, daha 

sonra duâ vb. yöntemlerle Allah’tan yardım istemeli ve tam bir teslimiyet ve güvenle 

sonucu Allah’a bırakmalıdır. Onun, Allah’ın nimetleri ve nimetlerine karşı şükür 

konularında neler söylediğine geçelim. 

 

 

 
                                                
249 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 346,347 
250 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, s. 196, 197 
251 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 53- 55 



81 
 

 
 

3.1.2.4. Allah’ın Nimetleri (Rızık) ve Nimetlerine Şükür 

 

İnsanın Allah’ın sonsuz ve sınırsız nimetleri karşısında vazifelerinden birisi de, 

onlara şükretmek ve verilenlerle yetinmektir. Şükür, nimet ve iyiliği anmak ve sahi-

bini övmek demektir. Bunun tam zıttı ise nankörlüktür.252 

Karakoç, İslâm’da nimet için önce çalışmak gerektiğini belirtmektedir. İnsan 

eninde sonunda az ya da çok rızka kavuşur. Ama önce çalışmayla sonra söz ve kalple 

Allah’tan gelecek olan nimetin idrakine varmalıdır. Çalışmadan, alınteri dökmeden 

elde edilen rızık ile Müslümanın elde ettiği rızık arasında bir uçurum vardır. Bunu şu 

cümlelerle vurgulamaktadır:“Nimetlerin çevresini bir din hâlesi sarmıştır. Duâ, hamd 

ve şükür, bu hâleyi meydana getiren din ışıklarıdır. Bundan dolayıdır ki cömertlik ve 

cimrilik de, neredeyse, imanla ilgili görülmüştür.” O, Müslümanların çöküş yılların-

da, nimete verilen değerin, en mücerredinden en müşahhası olan ekmeğe doğru bir 

küçülme, bir büzülme, bir gerileme gösterdiğini ifade eder. Sonunda yalnız ekmeğe 

olan saygı kalmış, öbürlerine olan saygı ortadan kalkmıştır. Günümüzde ise, yeniden, 

ekmekten başlayarak en mücerret nimetlere doğru gelişen bir nimet değerlendirmesi 

yapmamız gerekir.253 

Karakoç’a göre, çok cepheli, çok yüzlü ve çok şekilli olan kaderin en kaygan 

yüzlerinden biri de “rızık” yüzüdür. Allah, yarattıklarının rızkını verecek olduğuna 

göre, insan neden çalışsın? Allah, kullarının rızkını taahhüt ve tekeffül etmemiş mi-

dir? gibi sorular, kaderin “rızık” yüzünü teşhis sorularıdır. Tanrı, anarahmine düşü-

şümüzden mezara girinceye kadar rızkımızı bize lütfetmektedir ve bunun için bir şart 

da koşmamaktadır. İmân bile rızıklandırma için bir şart olarak kabul edilmemiştir. 

Karakoç, imânın, tam bir hürlükte olması için, bir baskı altında oluşmasın diye, rızık 

verilmesinin inanma şartına bağlanmadığını savunur. O halde neden çalışırız? Aslın-

da başkalarına hizmet için çalışırız. Başkalarının rızkını elde etmelerine vesile olu-

ruz. Başkaları da bizim rızkımızın gelmesine vasıta olur. Böylece, hiç bir kayda bağlı 

olmaksızın bize maddî ve manevi rızkımızı lutfeden Allah’a, şükür borcumuzu, çalı-

şarak, başkalarına hizmet ederek yerine getiririz. Rızık dar gelir, geniş gelir. Bu bizi 

                                                
252 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 142 
253 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 33–35 



82 
 

 
 

sınamak ve uyarmak içindir. Yoksa gelen kısmetlerimiz, kaderde tayin edilenden ne 

bir zerre fazla, ne de bir zerre eksik olacaktır.254 

Allah’a şükrün içerisinde, Onun nimet ve iyiliklerini hatırlayarak söylemek ve 

nimeti vereni övmenin yanında bu nimeti verenin isteklerini yerine getirmek de var-

dır. Karakoç’un nimet anlayışında da, insan öncelikle nimet için çalışmalıdır. Daha 

sonra nimete şükür için, Allah rızasını kazanmak için, Allah’ın yarattığı varlıkların 

nimetlerine vesile olmak için yine çalışmalıdır. Şimdi de, Allah’la fert arasındaki 

ilişkilerde önemli bir yeri olan Allah’a tövbe etme konusunda Karakoç’un düşüncele-

rini ele alalım. 

 

3.1.2.5. Allah’a Tövbe Etmek 

 

Karakoç, tövbenin, düşüşü giderici, yok edici tek açık kapı olduğunu belirtir. 

Tövbe, insanın yanlış yolda olduğunu itiraf etmesi, gururunu kırarak Allah’ın huzu-

runa çıkmasıdır. Allah tövbeleri kabul etmek için bir aracıya ihtiyaç duymaz, günah-

ların özünde ancak asıl kaynaktan gelen tepkilerle ve direnişlerle yok edilmesi gibi 

bir özellik vardır. Papazın günahı var etmek gücü olmadığı gibi yok etmek gücü ve 

yetkisi de yoktur. Tövbe, bizi günah işlemek kuvvetini de, ondan dönmek kudretini 

de veren Allah’ın karşısına çıkartır. Ona göre, Müslümanın tövbesi, dönüşsüz tövbe-

dir. Hıristiyan’ın günah çıkarması, sanki o günahı yeniden işlemek için yeni bir cesa-

ret hazırlığıdır. “Günah öldü, öyleyse yaşasın günah” gibi bir şey. İslâm’daysa tövbe 

“ Günah öyle öldü ki yiğitsen gel de ölüyü dirilt” demekten farksızdır.255 

Karakoç, insanın tekrar doğru yola dönüşünün, tövbe ve gururun kırılmasıyla 

olacağına inanır. Çünkü çok defa düşüşlerin temel sebebi gururdur. Tövbe kapısı 

gururu kıran bir hakikat kapısıdır. Yanlış yolda olduğunu insan bir gün ancak tövbe 

suretiyle kabul ve itiraf eder. Tövbe, küfre veya inkâra, en azından, küfür ve inkâr 

habercileri veya basamakları durumunda olan günâhlara düşmek üzereyken ruhun 

tekrar imâna, hakikate ve tasdike dönüşü demektir.256 

                                                
254 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 87- 89 
255 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 37, 38 
256 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 164 



83 
 

 
 

Karakoç’a göre, Mevlâna: “Bin kere tövbeni bozmuş olsan yine gel” derken 

insanın içine düşeceği umutsuzluğun yersizliğine işaret etmekte, esecek bir rahmet 

rüzgârından ruhun kurtuluşa ereceği, böylece değişmiş olacağı, eski halinde kalma-

yacağı gerçeğini göstermekte ve Allah’a güven ve inancını ifade etmektedir. Bu 

durum tek bir kişi için olduğu gibi toplumlar için de aynıdır.257 

Karakoç eserlerinde tövbeyi bir başka kavramla, “itiraf” kavramıyla da izah 

etmiştir. Ona göre, tövbe için insan iki aşamadan geçmelidir. Birincisi “itiraf”, ikin-

ci aşama ise, “çile”dir. İtiraf, bir pişmanlığın, gerçek bir pişmanlığın sonucu olmalı-

dır. Önce insan, büyük bir pişmanlık sonucu, suçlu olduğunu, aşırı gittiğini, Tan-

rı’yı unuttuğunu, kendini putlaştırmaya kalkıştığını itiraf etmelidir. Yani insanın 

dönüşsüz, pişmanlıkla ve itirafla başlayan bir “tövbe”ye ihtiyacı vardır. Bu tövbe, 

yeterince gerçek olursa, arkasından “çile” dönemi gelecektir. İnsan, imtihan dönemi 

olmaksızın bütün bir geçmişi aklamaya imkân var sanıyorsa kendini aldatmaktadır. 

Çile sınavından sonra yeni bir kapının açılışı beklenebilir.258 

Karakoç’a göre itiraf bilincine ermek, insan için, en zor varılan bir kişilik du-

rumu, en çetin bir ruh yüceliği, en güç kazanılan bir durumalış özelliğidir. İtiraf, in-

sanın bizzat kendisini eleştirmesidir. İtiraf bilinci, insanın yargılanmadan önce kendi 

kendini yargılaması, değerlendirilmeden önce kendi kendini değerlendirmesidir. An-

cak insanın, bu noktada, itirafın en güç iş olduğu gerçeğiyle karşı karşıya kaldığını 

görürüz. Çünkü bu itiraf başkalarına değil, insanın kendi kendisine itirafıdır. Bir tür-

lü, kendimize itirafa yanaşmayız. Bu kaçış, insanın itirafını kendinden önce bir baş-

kasına yapması biçiminde gözükür. İslâm, bu yüzdendir ki, insanın insana itirafını 

yasak etmemekle birlikte, Hıristiyanlık gibi kurumlaştırmağa kalkışmamıştır.259  

Karakoç, itiraf derken, insanın sadece suçunu itiraf etmesini değil, varabileceği 

noktaya varmakta gösterdiği üşenmeyi, ilerleme ve yücelme yolunda atabileceği 

adımları atmamaktaki “ruh tembelliği”ni, Tanrı’ya güvenmekte gösterdiği “ruh cim-

riliği”ni, Tanrı’yı anmaya açılma yolundaki bilinç kapanıklığını ve irade tutukluğunu 

“itirafı” kastetmektedir.260  

                                                
257 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 19 
258 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 207 
259 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 103 
260 Karakoç, Sezai, age., s. 104 



84 
 

 
 

Tövbe, kulun Yaratıcı’sına işlediği günah, kusur ve hatalarını itiraf ederek bir 

daha yapmamak üzere söz vermesidir. Karakoç, tövbenin öncelikle insanın gururunu 

kırarak, hatasını kendi kendisine itiraf ederek başlamasından söz eder. Tövbenin yal-

nız Allah’a yapılması gerektiğini, Hıristiyanlar gibi bir aracı edinmemek gerektiğini 

ve defalarca tövbeyi bozmuş bile olsak yeniden tövbe etmemiz gerektiğini ifade 

eder. Yoksa tövbeden kaçınmanın Allah’a güvenmemek anlamına geldiğini belirtir. 

Buraya kadar Karakoç’un, Allah’la olan münasebetlerimiz hakkındaki görüşle-

rini ele aldık. Karakoç, Allah’a iman, Allah sevgisi ve korkusu, Allah’a tevekkül ve 

Onun yardımı, nimetleri ve nimetlerine şükür, Allah’a tövbe etmek konularında hep 

şu noktaya dikkat çekmeye çalışmıştır: Bizi ve her şeyi gören bir Yaratıcı’ya iman, 

güven ve tam bir teslimiyet ile Yaratıcı’nın rızasını kazanmak için çalışma ve çaba-

lamamız gerekir. Burada Allah’a, fizikötesine iman pasif olmayıp, yeryüzüne inen 

Allah’ın varetme amacına uygun, Allah’ın yarattığı varlıklara faydalı olma esasına 

dayanan dinamik bir yapıya sahiptir. 

Buraya kadar ferdin kendi iç dünyasıyla münasebetinden doğan bir takım pra-

tik ahlâk davranışları ve ferdin Rabbi’yle olan münasebetlerinden ortaya çıkan pratik 

ahlâk davranışları hususunda Karakoç’un düşüncelerini değerlendirdik. Şimdi ise, 

ferdin toplum ile münasebetlerinden doğan toplum ahlâkı ile ilgili emir ve yasaklar, 

ferdin devletle olan ilişkisi sonucunda ortaya çıkan durumlar hakkındaki fikirlerini 

değerlendirmeye çalışalım. 

 

3.2. Ferdin Toplum İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranış-

lar (Sosyal Ahlâk) 

 

İnsan doğası gereği başka insanlarla yaşayan, bir takım sosyal ilişkiler kuran 

bir varlıktır. Bu sosyal varlığın da ilk ilişki kurduğu en küçük sosyal topluluk ailedir. 

İşte ferdin toplum ile ilişkilerinden doğan ahlâkî davranışlarının başında ailesine kar-

şı görev ve sorumlulukları, daha sonra da komşularına ve içerisinde yaşadığı topluma 

karşı görev ve sorumlulukları gelmektedir. Bu bağlamda, Karakoç’un aile ile ilgili 

görüşlerini ayrı bir başlık halinde değil, burada kısaca ele almayı uygun gördük. 



85 
 

 
 

Karakoç’a göre, İslâm’da kişi ile toplum arasındaki en küçük kurum aile olarak 

kabul edilmiş, ailenin güçlülüğüne çok önem verilmiş, sağlam ailenin, toplumu da 

sağlam tutacağı fikri işlenmiştir. Gerçekten aile, ufak bir toplum gibi, olanca masum-

luk ve samimilik içinde yaşamını sürdürsün diye ona verilen değer Kur’an-ı Ke-

rim’de ve Hadisi Şeriflerde belirtilmiştir. Anneye, babaya gösterilecek saygı, çocu-

ğun eğitilmesi, komşuluk hakları, aile mahremiyetine önem verilmesi, toplumun bu 

en küçük biriminin sağlamlılığı için temel dayanaklardır.261 

Karakoç, aile içi görev ve sorumluluk hakkında, kadın ve erkeğin farklı özellik 

ve görevlerde yaratıldığını belirtir. Feminist anlayışları da bir anlamda eleştirir. Ka-

dının özgürlüğü ve eşitliği adı altında, yedek bir erkek türüne dönüştürülerek yozlaş-

tırılmasının önüne geçmek gerektiğini düşünür.262 Zaten kadın ve erkek arasında tam 

eşitlik söz konusu olamaz, ancak adalet olmalıdır denilebilir. Bunun, özellikle İs-

lâm’ın yanlışı ve meselesi gibi sunulması da çok yanlıştır. 

Karakoç’un eserlerinde, ferdin toplumla olan münasebetlerden ikincisi olan 

komşularımızla ilişkilerimiz hakkındaki düşüncelerine rastlamadık, Onun toplumla 

olan münasebetlerimizden doğan ahlâkî davranışları da aşağıda toplum ahlâkı başlığı 

altında değerlendirmeye çalışacağız. 

 

3.2.1. Toplum Ahlâkı (Emir ve Yasaklar) 

 

Karakoç toplum halinde yaşamanın tüm canlılarda görülen bir özellik olduğu-

nu, bunun sebebinin ise, bütün canlıların birbirine muhtaç olduğunu ifade eder. Ona 

göre, toplum insanın içinde, dışında ve hep onunla birliktedir. İnsan maddî ve manevî 

varlığını ve gelişmesini toplumla sağlar. Toplum ruhu insan ruhu için büyük ve tü-

kenmez bir hazinedir. Toplum insan kişiliğinin olumlu ya da olumsuz bir şekilde 

oluşmasında büyük bir paya sahiptir.263 İnsanın birlikte yaşama zorunluluğu, kişiliği-

nin toplum içerisinde oluşması vb. sebeplerle büyük bir öneme sahip olan topluma 

karşı ahlâkî açıdan görev ve sorumluluklarımızı, toplum içerisinde yaşayan insanlara 

                                                
261 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 102 
262 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, s. 53 
263 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 92 



86 
 

 
 

karşı yapmamız gereken pratik ahlâkî davranışları Karakoç’un düşünceleriyle ele 

almaya çalışalım.  

Burada Karakoç’un bireyin toplumda yaşayan insanlara karşı yapması gereken 

ve kaçınması gereken ahlâkî davarnışlardan; insan hayatına saygı ve adam öldürmek, 

ilmi yaymak, insanlara sevgi ve merhamet göstermek, adaletle davranmak ve zulüm-

den kaçınmak, çalışmak ve tembellikten kaçınmak, birlik ve beraberlik içerisinde 

yaşamak konularındaki görüş ve düşüncelerini ortaya koymaya çalışalım. 

 

3.2.1.1. İnsan Hayatına Saygı ve Adam Öldürmek 

 

Ahlâkçılar, sosyal ahlâkın ilk görevinin ve adaletin ilk yasasının: “Hiçbir za-

man, öldürme faaliyetinde bulunma!” ilkesi olduğunu kabul ederler. Her insanın ha-

yatı aziz ve mukaddestir. Bu hayat bize Allah’ın bir hediyesidir. Onu iyi korumazsak 

emanete hâinlik etmiş, ilâhî binayı yıkmış oluruz; her insanın şahsi hürriyetine, şahıs 

ve hayatına saygı göstermek, hem hukukî, hem dinî, hem de ahlâkî bir görevdir. Ha-

yat ve şahsî hürriyet her çeşit saldırıdan korunmuştur.264 

Karakoç’a göre her yaratık değerlidir, insan da çok kıymetlidir. Ancak değerli-

lik ölçüsü varlığa yüklenen sorumluluk ve görevdir. Yani insanı da değerli kılan ya-

şamının amacı olan kendisine yüklenen sorumluluk ve görevidir. Varlık hiyerarşisin-

de, şuur arttıkça, idrak yükseldikçe, gaflet perdeleri sıyrılıp aralandıkça, görev ve 

hizmet artar. Nimete karşılık olan bedel büyür. Daha akıllı, daha yetenekli, daha güç-

lü isek, bizim vazifemiz daha ağır, bizden istenen karşılık daha fazla, bizden istenen 

fedakârlık daha yüce olmalıdır. Karakoç bunu, bir örnekle şöyle anlatmaktadır: “As-

kerlikte ve memuriyette insan yükseldikçe sorumluluğu artar. Bir generale bir teğ-

menin sorumluluğu kadar bir sorumluluk verilirse bu bir hakaret olur; bir teğmene de 

bir çavuşa verilecek görev verilirse.”265 

Karakoç’a göre İslâm’daki insana verilen değerle ve insanı öldürme ile ilgili 

ilkeleri diğer düşünce sistemleri ve dinlerle karşılaştırınca hiçbirisinde insancıllığın 

ve insana değer vermenin bu en yüksek seviyeye ulaşamadığı görülmektedir. Kur’an 

                                                
264 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 167 
265 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 9 



87 
 

 
 

“Bir kişiyi öldüren, bütün insanlığı öldürmüş gibidir. Bir kişiyi dirilten bütün insan-

lığı diriltmiş gibidir”266 demektedir. Karakoç bu anlayışın, bir kişiyi, her kişiyi bütün 

insanlığın özü olarak kabul etmek olduğunu belirtmektir. Her kişide insanlığın tü-

münü kavrayıcı ve kurtarıcı bir imkân, bir vaat bulmak, tümüne açılan bir pencere 

görmektir.267 

Karakoç’a göre, insan öldürme konusunda, öldüren kişiye cezâ vermekten daha 

önemlisi ve önceliklisi, insan öldürmenin olmayacağı manevî, ahlâkî, dinî ve kültürel 

atmosferi oluşturmaktır. Böylece hiç olmazsa bu acı hâdiseler asgarîye indirilmiş 

olur.268 

İnsan hayatına saygı gösterilmesi ve korunması ahlâken, dinen ve toplumsal 

yaşam açısından zarurîdir. Bu bağlamda Karakoç, varlık hiyerarşisinde insan hayatı-

nın çok kıymetli bir yeri olduğunu ve insan hayatına son verme konusunda İslâm’ın 

temel ilkelerinin hümanizmin zirvesi olduğunu ortaya koymaktadır. Onun ilmi öğ-

renmek ve ilmin yayılması hususundaki fikirlerini ortaya koymaya çalışalım. 

 

3.2.1.2. İlmi Yaymak 

 

İlim öğrenmek, şahsî, dinî ve ahlâkî bir görev olduğu kadar toplumsal bir görev 

olarak da görülmektedir. Çünkü “toplumdan cehalet kaldırılır, bilgi ve kültür seviyesi 

artarsa, kalkınma ve yükselme de o nispette kolaylaşır. Bilgi ve kültürün artması, 

aynı zaman da, ferdî olgunluğu da arttırır.”269 

Karakoç’a göre, insanı, diğer varlıklardan ayıran en önemli özelliklerden biri, 

“okuma” özelliğidir. Ona bağlı olarak “yazma” ve “teorik düşünme” özellikleridir. 

Bunun için insana ilk buyruk “Oku! “dur. İnsan topluluklarını hayvan toplulukların-

dan ayıran “medeniyet” de, bu özelliklerin zaman içinde bir gerçekleşimi ve biriki-

midir. İşte, insanoğlu yazılana, okumaya, teorik düşünmeye eğilimi nisbetinde diğer 

yaratıklardan ayrılır, insan olur. Bir de buna, ahlâkî yükseliş ve tasavvufî eriş ekle-

                                                
266 Kur’an-ı Kerim, Mâide, 32 
267 Karakoç, Sezai, Kıyâmet Aşısı, s. 104 
268 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 65 
269 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 170 



88 
 

 
 

nirse, “insan-ı kâmil” (üstün insan) olur.270 Karakoç’un buarada, insanın, üstün insan 

olması için, ilmi, öğrenmeyi ahlâkla birlikte değerlendirdiğini görmekteyiz. 

Karakoç’a göre, İslâm Medeniyetinde, okumaya, bilime, eğitime, okula büyük 

bir önem verildiği bilinen tarihî bir gerçektir. Yüzyıllarca, İslâm Âleminin her tara-

fında medreseler, gerçekten ilim merkezleri olarak dört bir yöne adetâ ışık saçmış-

lardır. Bu medreseler, sadece din ilimlerinde değil, matematik, astronomi, tıp alanla-

rında da, ilkçağa ve ortaçağ Avrupasına göre çok ileri bir bilim hayatı kurmuşlar, 

hatta daha sonra Rönesanstan itibaren Batının pozitif bilimler ve teknolojideki iler-

lemelerinin ilk ilham kaynağı da olmuşlar, onlara teorik plandaki ilkeleri, kuralları, 

aletleri sunmuşlardır.271  

Karakoç, Müslümanların yeniden eski kültür ve medeniyetlerine kavuşabilme-

leri için bilgi ve kültür seferberliği yapılması gerektiğini savunur. Ona göre bu, İslâm 

dünyasında “şuur uyanışının” ve “ruh arınmasının” yanında yer alacak üçüncü büyük 

kurtuluş hamlesi olacaktır. Bu, geçmiş zaman ve şimdiki zaman bilgilerini, Doğuyu 

ve Batıyı oluşturan inanç, düşünce ve davranış verimlerini öğrenmek için yapılacak 

bir seferberliktir. O, bilgi seferberliği derken, ezberlemeyi ve dıştan kavramayı değil, 

bilgiyi, benliğe ve ruha mal etmeyi kastetmektedir. Çocuktaki merak, dikkat, incele-

me, birleştirme, bağlama melekelerini yok eden, zekâyı körelten, muhayyileyi söndü-

ren, ölü bilgilerin bombardımanından ve ezbercilikten kurtarıcı bir kültür seferberliği 

olmalıdır.272 

İnsanı gerçekten üstün insan haline getirecek olan onun aklı ve ilmidir. Bireyin 

olgunlaşması ve toplumun kalkınması için ilim öğrenmek ve onu yaymak büyük bir 

öneme sahiptir. Karakoç da bunun için Müslümanların kurtuluşunun muhakkak ilim 

ve kültür seferberliğinden geçtiğini belirtmektedir. İnsanlık ve toplum için çok önem-

li olan, bir arada yaşamanın gereği insan sevgisi ve merhamet konusundaki görüşle-

rini ele alalım. 

 

 

 
                                                
270 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 121 
271 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 125 
272 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 68 



89 
 

 
 

3.2.1.3. İnsanlara Sevgi ve Merhamet 

 

İnsanın hakikate, hayra, güzele karşı sevgi ve şefkat göstermesi, sosyal görev-

lerinden birisidir. Çünkü mutluluğun kaynağı sevmek, sevilme ve hakikati sevdir-

mektir. Kâinatın esası sevgi üzerine kurulmuştur. Ayrıca, seven insanlar daima şef-

katli, merhametli ve iyi niyetli olurlar. Çünkü sevgi insanı yumuşatır, yardımlaşma 

ve şefkatli olmaya alıştırır; şefkatle donatılmış insanlar hemcinsisne karşı bir sevgi 

hisseder; bu sevgi sınırsız olup bütün insanlığı içine alacak kadar geniştir.273 

Karakoç’a göre, insana değer vermek, ona sevgi, saygı, merhamet ve şefkatle 

yanaşmak, İslâm insancıllığının temel unsurlarıdır. Hatta tasavvufta daha öteye gidi-

lerek, manen, tüm var oluş, insanın anlamında düğümlendirilmiştir. Allah’ı bilmeye 

en lâyık o olduğundan, yaratılmışların en üstünü derecesine yükseltilmiştir. İnsan, 

bilinciyle, ahlâkıyla bunu hak etmiştir. İnsanı sevme ve ona değer verme, onu dünya-

nın merkezi kabul etmeyi en güzel şekilde, Şeyh Galip’in şiirinde ifade edilmiş görü-

yoruz: “Hoşça bak zâtına kim zübdei âlemsin sen; Merdümü dide-i ekvân olan âdem-

sin sen. (Kendini aşağı görme, âlemin özü, çekirdeği, çıkışı, başlangıç noktasısın. 

Kâinatların, yaratışların, oluşların gözbebeği olan insansın sen).274 

Karakoç, insana sevgi göstermenin, haset, kin, nefret, sabırsızlık vb. birçok 

sosyal ve psikolojik probleme çözüm getireceğine inanmaktadır. İnsana sevgi gös-

termek, aptallık değil, duyguların ve aklın üstünde, Allah’ın rahmetine açılan kapıdır. 

Allah’ın yolundan başka kendine yol seçmiş insanlara acımak sevgi değildir, asıl 

sevgi, onları bulundukları durumdan kurtarmaktır. Yoksa sevgi gösterme adına, onla-

rı bu saplantıda bırakmak, tam tersine, onlara düşmanlık göstermek demektir.275 

Karakoç, merhamet kavramını farklı bir şekilde izah etmiştir. Ona göre mer-

hamet, başkasını küçük görerek acımaktan veya başkasınının acısından zevk almak-

tan kaynaklanan merhamet değildir. Asıl merhamet, kalbin yumuşamasıdır. Merha-

metin kaynağı Allah’a imandır, Allah’ın yaratması sebebiyledir. Merhamet, hem 

canını, hem mal varlığını, bütün varlığını Hak ve hakikat için, insanlık uğruna ada-

                                                
273 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 173 
274 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 215, 216 
275 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 155, 156 



90 
 

 
 

mayı en doğal bir insanlık özelliği bilmektir. Merhamet, hakikat için, insanlık için, 

zulümle, sömürüyle, cinayetle savaşmaktır.276  

Karakoç, pratik ahlâkla ilgili pek çok kavramı veya ahlâkî davranışları birbirle-

riyle destekleyip açıklamaya çalıştığı gibi merhamet kavramını da bu şekilde açıkla-

mıştır. Ona göre, tek başına, soyut bir merhamet olamaz. Merhamet, somuttur. 

Hasedle ve cimrilikle bağdaşamaz. Onun yarısı, hilm, yarısı cömertliktir. Sabır, te-

vekkül ve tevazuyla akrabadır. Merhamet, insanın kendini hesaba çekişinden doğan 

bir “özdeğişim” davranışıdır. Kendini değiştirerek başkasının değişimine yol açmak-

tır. Merhamet, bir yandan ruhlara kök salmalı, bir yandan toplumda sistemleşmeli-

dir.277 

Karakoç, sevgi ve merhametin bir takım unsurlarla desteklenmezse aksine bü-

yük zulümlere meydan vereceğini savunur. Buna, Hristiyanlık’ın merhamet anlayışı-

nı örnek vermektedir: “Hristiyanlık sözde merhamet unsurunu yücelteyim derken 

onu besleyen kaynaklardan mahrum etmiş ve bunun farkında bile olmamıştır. Bu 

yüzden en büyük zulümler Hristiyan ırklardan sadır olmuştur.” Ona göre, merhamet-

siz sevgi olmadığı gibi adaletsiz merhamet de olmaz. Yalnız merhameti tutundura-

yım derken onun dayandığı sütunları yıkmak, bizzat merhameti yıkmak demektir. 

Bunun için Hristiyanlık tarihi, adetâ merhametin yıkılış tarihi olmuştur. O, komü-

nizmin merhametin tam zıddı olarak doğduğunu ve kapitalizmin aşırı hürriyetçilik 

adına adaletin yıkılışıyla gerçekleştiğini düşünür.278 

Karakoç, merhameti, insan ve inanç kardeşliğini diriltecek bir duygu ve davra-

nış olarak görmektedir. O, hiç kimsenin, başkalarının kendisinin merhametine muh-

taç olduğunu düşünmemesi gerektiğini aksine herkesin önce kendisinin merhamete 

muhtaç olduğunu bilmesi ve ona göre hareket etmesi gerektiğini belirtmektedir.279 

İnsanlara sevgi ve merhamet göstermenin içinde, yardımlaşma, yumuşaklık, 

şefkat ve acıma gibi duygular ve bu duyguların gereği olan ahlâkî davranışlar vardır. 

Karakoç’un sevgi ve merhamet anlayışında da Yaratıcı’nın en üstün varlık olarak 

yarattığı insanı kâinatın merkezi olarak görme ve bununla birlikte ahlâkî açıdan in-

                                                
276 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 175, 176 
277 Karakoç, Sezai, age., s. 177 
278 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 552 
279 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 179 



91 
 

 
 

sanlara zarar veren hased, kin, nefret, düşmanlık vb. birçok davranışa da çözüm ge-

tirme vardır. Bir milletin ve devletin ayakta kalabilmesi için zarurî olan adalet ve 

zulümden kaçınmak, zulme karşı durmak konularındaki görüşlerini değerlendirelim. 

 

3.2.1.4. Adaletle Davranmak ve Zulümden Kaçınmak 

 

Adaleti her din, her mezhep ve felsefe okulu savunmuş; ancak onun yorumunu 

her biri farklı yapmıştır. Son din olan İslâmiyet ise, adaleti, bütün yönleriyle ele al-

mış ve savunmuştur. Ahlâkçılara göre adalet “herşeyi ait olduğu yere koymak” şek-

linde tarif edilmiştir. Adalet, ahlâkın en üstünü ve görevlerin en mükemmeli olup, 

insanın dünyevî ve uhrevî saadetine sebeptir.280 

Karakoç’a göre adalet, fert ahlâklarının arasını dolduran, onları birbirine kay-

naştıran, böylece de toplum ahlâkının doğumuna imkân hazırlayan sosyal dinamikle-

rin başlıcalarındandır. Toplum ahlâkının aydınlık bir yüzü olan adaletin yokluğu, 

birbirine kaynaşarak toplum ahlâkını meydana getiren fert ahlâklarını birbirinden 

koparır, onları yavaş yavaş küçültür ve sönmeğe terkeder. O bunu şu cümlelerle vur-

gulamaktadır: “Adalet, güneş sistemini ayakta tutan cazibe kanunu gibidir. Bir kay-

bolursa, her fert, sisteminden kopmuş bir yıldız gibi, dipsiz bir boşluğa yuvarlandığı 

duygusuna kapılacaktır.” Ona göre, ekonomik alanda yağma, soygun ve gasptan, 

siyasi alanda zorbalık ve baskıdan, din ve düşünce alanında inançları ve hakikat ara-

yıcılığını öldüren, peşin empoze edişlerden koruyan ve kurtaran adalet duygusudur. 

O da yok oldu mu, her alandaki anarşinin doğması bir gün meselesidir. İşte bunun 

içindir ki, Peygamber efendimiz “Adalet mülkün temelidir” demiştir.* Adalet olma-

yan yerde, mülk, ülke, temelinden sarsılmakta, yıkılmakta ve devrilmekte gecik-

mez.281  

Karakoç, adaletin önemine binaen ilginç ve önemli bir tespitte bulunmuştur. 

Ona göre, inanmamanın cezası, teklif sırrı sebebiyle geciktirilmiştir. Bu alanda insa-

                                                
280 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 174, 175 
* Kütüb-ü Sitte, Cemu’l-Fevâid (Rudânî) Hadis Külliyatlarını araştırmamıza rağmen böyle bir Hadis 
bulamadık. Ayrıca Mustafa Çoban’ın yaptığı kısa mülakatta kaynaklarla ilgili olarak sorduğu soruya 
Karakoç’un “Bir yerden bulup yazmışızdır” cevabı objektif görülmemiştir. Bkz. Çoban, Mustafa, 
Sezai Karakoç’un Eserlerinde Dini Referanslar, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2001 
281 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 130 



92 
 

 
 

na bir mühlet tanınmıştır. Adaletsizliğin cezası ise, geciktirilmemiş ve bu alanda 

insana bir mühlet tanınmamıştır.282 

Karakoç, korku, baskı ve zorlamayla adaletin gerçekleşmeyeceğine inanmak-

tadır. Çünkü korku, daha çok baskıyı ve beraberinde de haksızlığı ve kötülüğü davet 

edici bir niteliğe sahiptir.283 

Emaneti ehline vermeme de bir haksızlık, hak edene hakkını vermemek oldu-

ğuna göre, adalet konusuyla birlikte değerlendirmeyi düşündük. Karakoç’a göre, 

emaneti ehline vermek İslâm kuralı, tek başına, bir işin, bir ülkenin ve bir insanlığın 

kurtuluş kuralıdır. Emaneti ehline vermeyenler, sonunda dönülmemecesine pişmanlık 

duyarlar. Devlet işinde emaneti ehline vermeyen bir ülke, zulmün pençesinde kıvra-

nır.284 Karakoç, emaneti ehline vermenin adalet ve erdem ruhuna sahip insanların işi 

olduğunu savunur. Emaneti ehline vermek için öncelikle emanet şuuruna sahip ol-

mak gerekir. Ehil olan kişinin de haklı ve erdemli olması gerekir. Ona göre, İslâm 

dünyasının bugünkü hale düşmesinde en önemli faktörlerden birisi de emanetlerin 

ehil olmayanlara verilmesidir. Her yerde ve her işte, manevî ve maddî alanlarda, dü-

şüncede, siyasette, edebiyatta, ekonomik ve teknik alanda, emaneti ehline vermek, 

her müslümanın göz önünde tutacağı birinci ilâhî prensiptir. Ruhumuz da bize bir 

emanettir. Ve onu teslim etmemiz gereken ehliyet, sadece dinde ve güzel ahlâktadır. 

Bu, din ve ahlâk bütününün ismi de İslâm’dır.285 Karakoç, er veya geç, emanetlerin 

ehline gideceğine inanır. Bundan dolayı, açıkgözlülük ve kurnazlık yapıp lâyık ol-

madığı işi kapanlar sonunda hüsrana uğrarlar.286 

Karakoç’a göre şartlar ne olursa olsun zulümle mücadele edilmelidir. Çünkü 

zulüm asla uzun süre devam edemez, devam edebilmesi için geniş çapta bir düzen 

kurması lâzımdır. Adalet ise her düzenin gerek şartıdır.287 Karakoç’a göre zulümle 

mücadele etmek için her şeyden önce ruhumuz diri olmalı, şuurlu ve azimli olarak 

mücadeleye devam etmeliyiz. İnsanların, bir takım insanların iyilik için, doğruluk 

için, hak için insanlığın selameti için çalıştıklarını görmeleri gerekir. Bunun farkına 

                                                
282 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 130 
283 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 16 
284 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 610 
285 Karakoç, Sezai, age., s. 611, 612 
286 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 179 
287 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 84 



93 
 

 
 

varırlarsa önce kalpleri ile taraftar olurlar; uygulamaya geçmeye hemen cesaret 

edemezler, ama içlerinden taraftar olurlar, tasvip ve takdir ederler. Sonra da öncü 

kişilerin yılmadan çalıştığını görünce, yavaş yavaş onlara katılırlar.288 Karakoç’a 

göre insanlar, organize olmazlarsa, toplumun yönetimini başkalarına, başka görüşle-

re, başka felsefelere bırakırlarsa yeryüzünde adalet, sulh ve sükûn sağlanamaz. 289 

Karakoç, zulme başkaldırıyı, insan onurunun bir zarureti olarak görür. İnsan, 

bunu, kendi egosu için değil, ancak Allah’ın rızasını kazanmak için, Allah’ın adale-

tini sağlamak için yapmalıdır. Yoksa kendisine emanet bırakılmış dünya varlığını 

savunmak için değil. Hakların ve ödevlerin kaynağı, Allah’a teslimiyettedir. Hakla-

rın ve ödevlerin sınırı, Onun çizdiği sınırlara uymakla belirir, ortaya çıkar.290 Bu 

düşüncelerden Karakoç’a göre, salt insan aklının adaleti bulamayacağı ve anlayama-

yacağını sonucunu çıkarabiliriz. Adalet düşüncesinin dinle bulunabileceği ve İs-

lâm’ın adaletin ayakta tutulabilmesi için gerekli tedbirleri aldığı kanaatindedir. 

Karakoç, zulme ve yıkıcılığa hemen karşılık vermenin, tepkicilik olduğunu dü-

şünmektedir. Hâlbuki müslüman, tepkici değil, etkicidir. Olan vakanın şuuruna var-

mak şuursuz tepkiden önemlidir. Duyguyu eyleme değil, düşünceye ve şuura bağla-

mak gerekir. Ona göre, kitleler, şiddetle panik arasına gerili bir ip gibidir. Duyarlığın 

keskinleştiği anlarda ipi zorlamak doğru değildir, ip kopar ve bir ucu şiddete, öbür 

ucu paniğe gider. Bu kritik anda çözüm şiddet ve panik değil, tedbir ve temkin, dik-

kat keskinliği ve şuurdur.291 

Karakoç’a göre, zulme hemen tepki göstermek yanlış olduğu gibi sözde şerir 

olmamak ve görünmemek için, bir kenara çekilmek, sessiz kalmak da zulme rıza 

göstermek de meydanı zâlimlere bırakmak olur ki bu da bir nevî zulümdür. O, böyle 

insanların kendi çıkarları için ehveni şer iddiasında bulunduklarına, bunların hayır 

ortada iken şerri tercih ettiklerine ve sonunda ehven gördükleri şerle birlikte boğulup 

gideceklerine inanmaktadır.292 

                                                
288 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu II, s. 33 
289 Karakoç, Sezai, age., s. 45 
290 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 168, 169 
291 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 517, 518 
292 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1999, 
s. 216 



94 
 

 
 

Adalet; “her şeyi ait olduğu yere koymak olarak tanımlanmaktadır.”293 Adalet, 

bireyin ve toplumun huzur içerisinde yaşaması için hayatî bir öneme sahiptir. Çünkü 

adaletin olmadığı yerde zulüm ve anarşi baş gösterir. Karakoç, zulme baş kaldırının 

ve adaletin sağlanmasının Allah rızasını kazanmak için yapılması gerektiği üzerinde 

durur. Çünkü Ona göre, hak ve ödevlerin kaynağı Allah’tır ve sınırlarını da O tayin 

etmiştir. İşte bu sınrlar çerçevesinde hak arayışımızı ve adalet isteğimizi ortaya koy-

malıyız. Zulme karşı da birlik ve beraberlik içerisinde organize olmamız gerekir ve 

zulme karşı mücadelede duygularımızla değil aklımızla hareket etmeliyiz. Şimdi de, 

bireyin ve özellikle toplumların güçlenmesinde çok önemli bir yeri olan çalışma hu-

susundaki fikirlerini ortaya koymaya çalışalım. 

 

3.2.1.5. Çalışmak 

 

Sosyal ahlâkın en esaslı dayanaklarından biri de çalışmak, iyi ve faydalı işler 

yapmak ve tembellikten kaçınmaktır. Çalışmanın sağladığı birçok maddî fayda ya-

nında, manevî, ruhî faydaları da gözden uzak bulundurmamak gerekir.294  

Karakoç, insanın, maddi ve manevi alanda ancak emeğinin, çalışmasının karşı-

lığını göreceğine inanır. Zahmetten kaçış, insan psikolojisinin sonucudur. Ama bu 

sürekli bir kolaya kaçış demek olursa insanoğlunun, ancak, emeğiyle bir esere, başa-

rıya ulaşacağı gerçeğine aykırı bir sınıra varır. Kalıcı verim, emeğinin ucundadır. 

Bunun dışındakiler, yok olmaya mahkûmdur. Emek ve çalışmanın da körükörüne 

olmaması gereklidir. İnsan çalışma konusunu çok iyi öğrenmelidir ki, belirli bir 

emekle fazla verim veya belli bir verimi en az emekle sağlayabilsin. Konusuna hâ-

kim olmayan işçinin emeğinin çoğu boşa gidebilir. Karakoç, bir eserin ortaya çıkma-

sı için iyi bir çalışma düzeni, güçlü bir eğitim ve öğretim görmüş yeterli ve yetenekli 

bir kadro gerekli olduğunu belirtir. Bu da yetmez, aynı zamanda bu kadronun yüksek 

ahlâklı ve iyi niyetli olması da şarttır.295 

Karakoç’a göre, Tanrı’nın yardımı çalışmadan da gelebilir fakat Tanrı yardı-

mını istemeye hakkı olan, çalışandır. İşlerini Allah’a ısmarlama ancak çalışan insan-
                                                
293 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 175 
294 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 177, 178 
295 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 170 



95 
 

 
 

ların hakkıdır. Alınteri dökmek, insan huzurunun temel taşıdır. Maddî kazanç da, 

manevî kazanç da, ancak emekle elde edilir. Emeksizlik, hareketsizliğe, hareketsiz-

lik de ölüme götürür.296 

Karakoç çalışmayı, gerçek iman ile birlikte değerlendirmekte ve şeytanın insa-

nı, zahmetsiz kazanca, tembelliğe sevkettiğini belirtmektedir. Toplumlar, bu tür 

zahmetsiz kazanç beklentisi içine girerlerse, tarihin sert ve acımasız kanunları gereği, 

bir gün hesaplaşmanın en çetinine, felâketlerin en büyüğüne çatarlar. Peygamberimiz 

ve sahabeleri, asla emeklerinin dışında bir kazanç beklentisi içinde olmamışlardır.297 

Karakoç, Müslümanın, sürekli bir ilerlemenin adayı olduğunu ifade eder. Din-

de sürekli bir ilerleyiş vardır. “İki günü birbirine eşit olan insan ziyandadır”298 diyen 

Peygamberin izi, durmadan ilerlemenin izidir.299 

Karakoç’a göre, alınteriyle, yani çalışılıp hak edilerek kazanılan zafer, gerçek 

zaferdir, maddî ve manevi emek sarf edilmeksizin, çilesiz kazanılan zafer, zafer de-

ğildir. Kemmiyet bakımından süre ne olursa olsun, ne kadar uzun olursa olsun, dış 

istilâ zaferleri, geçici olmak zorundadır. Çünkü içe nüfuz edemeyen bu istilâlar, dış 

bir kaplama biçiminde kalırlar. Ufukta hiçbir başarı görünmese de, başarılı olunduğu 

zaman da, bize çalışmak ve insanlığa hep çalışmak düşer. Bundan ötesi bize ait de-

ğildir.300 

Çalışmak, insanın hem bedenine hem de ruhuna büyük yararlar sağlar. İnsanı 

ümitsizliğe düşmekten alıkoyar ve bir şeylerle meşgul olarak içinde yaşadığı toplu-

ma da faydalar sağlar. İnsanın zekâ ve iradesinin gelişimine katkı sağlar aksi takdir-

de insan çalışmazsa Karakoç’un da belirttiği gibi paslanır ve durgun su gibi bozulur. 

Müslümanların mutlu ve huzurlu yaşayabilmeleri için hatta insanlığın huzuru için 

gerekli olan birlik ver beraberlik içinde yaşamak, yani insan ve İslâm kardeşliği ko-

nusundaki görüşlerini ele alalım.  

 

 

 
                                                
296 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 48 
297 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 168 
298 Aclûnî, Keşfu'l-Hafâ, C II, 233 
299 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 357 
300 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 202 



96 
 

 
 

3.2.1.6 İnsan ve İslâm Kardeşliği (Birlik ve Beraberlik) 

 

Toplum içinde herkesin uyması gereken iyi ahlâktan birisi de kardeşlik 

duygusudr ki, bu dünyevî ve uhrevî kardeşliği de içine almaktadır. Bilindiği gibi her 

insan, bir erkekle bir dişiden yaratılmıştır. Bunların hepside soy itibariyle, ilk insan 

Hz. Âdem’de birleşirler. Buna göre, islâm kardeşliğinin yanında sınırı daha da geniş 

olan bir “insan kardeşliği”nden söz edilebilir. Ama bu hiçbir zaman İslâm kardeşliği-

nin yerini tutamaz. Zira İslâm kardeşliği, Allah ve rasülünün teminatı altındadır.301 

Karakoç’a göre insanlar, insan olmak bakımından bir anlamda kardeştirler. 

“Hemme âlem, âzayı yekdigerend” (bütün dünya, biri diğerinin üyesidir) sözü, tole-

ransın vecizesi gibi görülüp övülmüştür. Hümanizmin çok önceden ifade edilişi gibi 

görülmüştür. Aslında, bu düşünce, doğrudan İslâm’ın getirdiği dünya görüşünün gös-

tergesi ve uzantısı bir fikirdir. İnsanlar birbirine muhtaç ve bağlıdırlar. İnsanlar, insan 

olmak itibariyle, belli bir anlamda kardeştirler. Ancak, bu kardeşliğin gerçek bir an-

lam ifade edebilmesi için, inanç ve ahlâkta belli bir birlik sağlanması şarttır. Asıl 

kardeşlik, inanç, düşünce ve anlayış birliğinden doğan kardeşliktir. Sadece biyolojik 

benzerlik ve özdeşlik, kan kardeşliği gerçek kardeşliği sağlayamamaktadır. Gerçek 

kardeşlik, insanı fayda ve çıkar düşüncesinin üstüne çıkaran kardeşliktir.302 

Karakoç, Batı Medeniyetinin, insancıllık kavramını en çok dillendiren bir me-

deniyet olmasına rağmen uygulamaya baktığımızda savaşlarla, soykırımlarla dolu bir 

tarihi geçmişi olduğunu belirtmektedir. Batı, kardeşliği Hıristiyan cemaati içinde 

görmeye çalışmıştır ancak bunda bile kardeşler eşit değildir. İslâm ise, kardeşliği 

bütün derinliği ve genişliği ile hem teoride hem de pratikte hayata geçirmiştir. 

Kur’an-ı Kerim, açıkça: “bütün mü’minler kardeştir”303 diye ilân etmiştir. Ona göre, 

burada ne mezhep, ne tarikat, ne de cemaat ayrımı vardır. Hatta müslim kelimesin-

den daha geniş “mü’min” kelimesi kullanılarak en büyük ve en ihatalı çerçeve çizil-

miştir. Allah’a inanan, Ona ortak koşmayan, Onun yoluna bağlanan herkes kardeş-

tir.304 

                                                
301 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 193 
302 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, s. 7- 9 
303 Kur’an-ı Kerim, Hucurat, 10 
304 Karakoç, Sezai, age., s. 78, 79 



97 
 

 
 

Karakoç’a göre, Müslümanların kurtuluşunun temeli “birlik”tir. Müslümanlar 

bir yapının iç içe geçmiş taşları gibi birbirlerine bağlı ve birbirlerinden güç almakta-

dırlar.305 İşte bu taşların çözülmemesi gereklidir fakat dünyaya baktığımızda, bütün 

şartlar Müslümanların birliği yönünde bizi zorlamasına rağmen hala birbirimizden 

haberimiz yok, birbirimizin yardımına koşmuyoruz. Birliğin değerini bilmeyen ve bu 

yüzden de çekmediği sıkıntı ve uğramadığı felâket kalmayanların başında ne yazık ki 

müslümanlar gelmektedir.306 Karakoç, Çin’deki bir müslümanı, Kuzey Afrika’daki 

bir Müslüman düşünmedikçe, onun durumunu takip etmedikçe, bir gün ikisinin de 

hürriyetini yitireceğinin muhakkak olduğunun yine unutulduğunu ifade eder. Ona 

göre, Müslüman ülkeleri teker teker sömürgeleştiğinde öbürlerinin kılı bile kıpırda-

madı. Çünkü Müslümanlar, “Parça parça olmayın, bölünmeyin, ayrılmayın. Allah’ın 

ipine sımsıkı sarılın!”307 ilahî buyruğundan, bu kişi, topluluk ve tarih şuurundan ha-

bersiz ve mahrumdurlar.308 

Karakoç’a göre, toplumun, onu meydana getiren kişilerin toplamından ibaret 

olmayıp onun üstünde, yeni bir kişilik, yeni bir güç, yeni bir varlık olduğunu sosyo-

loji, sosyal psikoloji, antropoloji, tarih gibi bilim ve disiplinler ortaya koymuştur. 

İnanmış kişilerin ruhlarının birleşmesinden yeni bir manevi kişilik doğar. Bir toplum 

kişiliği ve bir toplum ruhu, Müslüman toplumu doğar. Karakoç, böylece, ruhu yeni-

den canlandırarak “olumsuz” güçlere karşı koyabileceğimizi ifade eder. Tam bir sa-

mimiyet ve inanç içinde kenetlenen kalplerin erişeceği güç, hesaplanamayacak dere-

cede büyük bir güç oluşturur. “İki mümin bir araya geldi mi, üçüncüsü Allah’tır. Üç 

mümin bir araya geldi mi, dördüncüsü Allah’tır.”, “Allah’ın eli topluluk üzerinde-

dir.”309 gibi kutlu ölçüler ve işaretler, müminlerin yüzlerini, hep toplanma, bir araya 

gelme, varolma güvencini birliktelikte bulma yönüne çevirmektedir.310 Bütün bu 

düşünceler, dinin insan üzerinde en fazla tesir eden sosyal bir vakıa olduğunu ortaya 

koymaktadır. Çünkü din veya inanç kadar insanları birbirlerine bağlayan, birbirlerine 

güven telkin eden daha büyük bir sosyal kurum yoktur. 

                                                
305 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar III Sûr, s. 58 
306 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 549 
307 Kur’an-ı Kerim, Âl-i İmran, 103 
308 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, s. 34, 35 
309 Kur’an-ı Kerim, Fetih, 10 
310 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 124, 125 



98 
 

 
 

Karakoç’a göre İslâm, gerek metafizik planda, gerek toplum katında birliği, bö-

lünmezliği önerdiği, hatta buyurduğu halde, İslâm dünyasının bugünkü manzarası, 

bunun tam zıddınadır. Bunun da bir bedeli vardır ve bu bedel, çok acı, bir şekilde 

ödenmektedir. Doğu ruhu, mistik bir şekilde bütüncüdür. Batı ruhu ise, ayrımcı ve 

bölünmecidir. Karakoç, Batının bu özelliğini, Hegel’in, “herşeyi atomuna kadar 

ayırma” şeklinde anlattığını ifade eder. Ona göre, ihtilâlcilik de bu ruhtan fışkırmak-

tadır. Doğu’da da, aşırıya giden bir bütünleme, toplum hayatında ezici kuvvetler 

önünde kör bir teslimiyete dönüşmüştür.311 

Karakoç, ömrünü müslümanların birleşmeleri, şuurlu bir birlik oluşturmaları 

davasına adadığını, yazabildiği ve konuşabildiği sürece hep bundan bahsedeceğini, 

çünkü bundan daha büyük bir dava bilmediğini belirtmektedir. O, Müslümanlar, 

yeryüzünde bir araya gelip askerî, ekonomik, kültürel ve tarihî birliklerini kurmaz-

larsa, parça parça, ufak ufak üniteler halinde kalırlarsa, esaret, ezilme ve sefalet onla-

rın alınyazısı olacaktır diye düşünmektedir.312 Karakoç’un bahsettiği birlik ve bütün-

lük, siyasî bir birlik değildir. Onun amaçladığı birlik öncelikle, dinî ve kültürel bir 

birliktir. Bu beraberlik, Müslüman toplumlarını daha ileri safhalarda askerî, ekono-

mik vb. alanlarda birliğe götürecektir. Böylece Müslümanlar uluslar arası arenada 

söz sahibi olacaklardır. 

İslâm, insanlar arasındaki kardeşliği, milliyet, ırk, soy vb. maddî ve kişinin 

iradesi dışında meydana gelen sebeplerin üstünde bir değere, metafizik plana bağla-

mıştır. İşte bu anlayış Karakoç’da da görülmektedir. 

Buraya kadar Karakoç’un, toplum ahlâkı ile ilgili yapılması ve kaçınılması ge-

rekli olan ahlâkî davranışlar hakkındaki görüş ve düşüncelerini ele aldık. Genel ola-

rak bu davranışlar hakkındaki düşüncelerini Allah’a iman ve bağlılık, yarattığı var-

lıklara sevgi ve merhamet anlayışı çerçevesinde oluşturduğu görülmektedir. Şimdi 

ise, ferdin devletle olan münasebetlerinden doğan ahlâkî davranışlar hakkındaki fi-

kirlerini değerlendirelim. 

 

 

                                                
311 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s.  126 
312 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 92 



99 
 

 
 

3.2.2. Ferdin Devlet İle Olan Münasebetlerinden Doğan Ahlâkî Davranışlar 

 

Ferdin devletle olan münasebetlerinden doğan ahlâkî davranışlar; ahlâken dev-

letin lüzumu ve önemi, devlet adamalarında bulunması gereken özellikler ve görev-

leri, millet anlayışı konularındaki Karakoç’un düşüncelerini ortaya koymaya çalışa-

lım. 

 

3.2.2.1. Devletin Ahlâken Lüzumu ve Önemi 

 

Devlet, her yönden ahlâkî, siyasî, hukukî ve idarî bir birlik olarak ve zaruret 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Ahlâkın temeli olan umumî hürriyet, ancak devletin 

gücü ile korunabilir. Ahlâkın devletle olan ilgisi, her vazifeden söz edildiği yerde 

ortaya çıkmaksıdır. Bu bağlamda devlet demek, büyük öçüde karşılıklı vazifeler ve 

sorumluluklar demektir. Yine her vazife ve sorumluluktan bahsedilen yerde ahlâktan 

da söz ediliyor demektir.313  

Karakoç’a göre devlet, toplum kurumlarını etkisi altına alan en önemli kurum-

lardan biridir. Devlet kavramı, çok anlamlı, çok cepheli tarihî ve sosyolojik bir kav-

ramdır. Devlet, gerek düşünce ve gerek uygulama alanında tarihin ilk çağlarından bu 

yana var olmuş amaç ve biçim bakımından, çağın şartları çerçevesinde genişleme ve 

değişme göstermiştir. İnsanoğlu için kimi zaman kurtarıcı, kimi zaman da cellât ya 

da kırbaç haline gelmiş, kimileri için erişilmez bir şey, kimileri için vekil harç, kimi-

leri için tahsildar olmuş, yani körlerin fili tanımlaması gibi çok değişik yorumlanmış-

tır. Dinden sanata kadar kültür aynasında renk renk yansımıştır.314  

Karakoç’a göre, bir toplum bir ideal etrafında birleşerek bir millet olmuşsa işte 

o zaman başka toplumlarca tanınmaya başlar ve henüz kurumlarını oluşturmamış 

olsa bile artık bir devlet olmuştur. Yani devlet, toplumun kendini diğer toplumlara 

göre ya da onlara karşın ortaya koyması demektir. Devlet, kurumlaşınca da, sadece 

dışa değil, aynı zamanda toplumu meydana getiren kişilere de kendini hissettirir.315 

                                                
313 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 197 
314 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 46 
315 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham IV, Diriliş Yay., 2. Baskı, İstanbul, 1996, s. 50 



100 
 

 
 

Karakoç, bir devletin kurulması, varolması, devam edebilmesi ve ömrünün 

uzun olmasının, hep bir ideali olmasına bağlı olduğuna inanır. Her devlet, sürekli 

olmak için, mutlaka temel bir “idea”ya dayanmak zorundadır. Güzel, doğru ve iyi 

ideaları somut ve kesin bir uygarlık platformuna oturmamış devlet ve ülkeler, sürekli 

ve düzenli bir hayattan, sulh ve selâmet hayatından yoksun olurlar.316 Ona göre, şüp-

hesiz, düşünceler ve ülküler ne kadar yüce olursa olsunlar tek başlarına bir toplumu 

ve hele hele bir devleti ayakta tutmada yeterli olamayabilirler. Bunun yanında mu-

hakkak, ideallerin şu gerçekleşme özelliklerinin bulunması gerekir; 1) İdealler önce-

likle, toplumun ruhuna, yüreğine ve vicdanına uygun olmalıdır. 2) İyilik, güzellik ve 

doğruluk ideaları toplumda kök salmalıdır. 3) İdealler ve ilkeler tarihî bir realizmden 

kopuk olmamalıdır. 4) İdeallerin gerçekliği ve yüceliği kadar önemli olan bir nokta 

da, tarihin getireceği tehlikeleri önceden sezen ve ona göre bu ilkelerin gerçekleşme-

sini dayanaklarına kavuşturan idealist ve samimi bir kadronun olması gerekir.317 

Karakoç’a göre devlet, ırk, renk, sosyolojik, biyolojik faktörler gibi reel unsur-

lara bağlı değildir. Öncelikle devlet, bir düşünceye, bir inanca, bir ideale bağlı olma-

lıdır. Devlet düşüncesi (idesi), gerektiği kadar güçlü olunca, fizik gerçekliği (reelliği) 

çağırır. Yoksa çokça iddia edildiği gibi, realitesi oluşunca, ona yakıştırma bir ideal 

aranması söz konusu olamaz. Şüphesiz, tarih planında, o türlü devletler de olmuştur. 

Fakat bu şekilde gelişen devletler, cılız ve kökleri yüzeyde devletlerdir. Komünizmin 

ve kapitalizmin iddiası, devletin özünün ekonomik olduğu yönündedir. Oysa kapi-

talist düzende olsun, komünist düzende olsun, kurulan devletlerde yine düşünce ve 

ideal etkisi, ekonomik etkiden daha baskın olmuştur. Karakoç’un devlet kavramının 

özünde var kabul ettiği düşünce ve ideal temeli, faşizmin düşünce ve ideal dediği 

reel unsurlara, ırk gücüne, sosyo biyolojik faktörlere dayanmamaktadır.318 

Karakoç, devletin süreklilik arzettiği düşüncesindedir. Bir devlet bıçak kesimi 

bir süratle bitip, yerine bir başkası başlamaz. Devletin ana unsurlarından ülke, millet 

ve egemenlik unsurları değişmedikçe devletin de devam ettiğini kabul etmek gerekir. 

                                                
316 Karakoç, Sezai, Varolma Savaşı, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2003, s. 35 
317 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 11 
318 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 127- 129 



101 
 

 
 

Rejimler değişebilir fakat devlet aynı devlettir. Devleti devrimlerden doğma olarak 

gören anlayış yanlıştır. Devrim devlete katılan bir yenilik, yeni bir atmosferdir.319  

Karakoç din ve devlet ilşikisi konusunda, dinin, devleti insanın mutluluğu yö-

nünde kontrol altında tuttuğunu, buna karşılık otoritesinden de devleti nasiplendirdi-

ğini belirtmektedir. Ancak rahiplerin hâkim olduğu devlet şekillerinde din adına si-

yasete hatta kişi çıkarına gömülme görülmüş, devlet adamının ağır bastığı biçim ve 

çağlarda da dini siyasete alet etme tehlikesi başgöstermiştir. Bu iki durum da yanlış 

ve iki uç noktadır.320 Devlet, ferdin ve toplumun düzenli bir yaşam sürmesi için ve 

aynı zamanda dinin yaşanabilmesi zarurîdir. Çünkü devlet olmadan ne düzenli bir 

toplumsal hayattan ne de dini görevlerin yerine getirilmesinden söz edilebilir.  

Karakoç’a göre İslâm, “iyi”nin yerine getirilmesi ve “kötü”nün engellenmesi 

için zorlayıcı bir güç olması sebebiyle devleti zarurî görür. İslâm, toplu olarak yaşa-

mayı kişi olarak yaşamanın üstünde görür. Toplu yaşama da, devlet yaşantısını mec-

buri kılacaktır. Kur’an-ı Kerim, sadece insanın metafizik sorunlarını çözmekle ye-

tinmez, onun yanında, ahlâki sorunlarını, toplumsal ve siyasi sorunlarını da çözüm-

ler. Hukuk düzeni, inanç ve tapınma düzeninin, ahlak düzeninin yanında yer alır. 

Sonra da yönetim için her zaman geçerli kurallar ve ilkeler belirtilir. Devletin temel 

kaidesi inanç ve erdemdir. 321  Oysa Karakoç, bugünkü birçok devlet anlayışının fark-

lı yansımaları olsa da Eflatun’un devlet düşüncesine dayandığını düşünmektedir. 

Eski Yunan’da teori ve pratikte temel unsur başarıydı. Eflatun’un devlet idealinde, 

başarının mükâfatlandırıldığı ve değerlendirildiği görülüyor. O gün bu gün, Batı ide-

asının, Batı medeniyetinin ve Batı devlet anlayışının temelinde başarı ilkesi yatar. 

İslâm’ın temel ilkesi hakikat ve erdemdir.322 Karakoç’un Eflatun’un devlet düşünce-

sinde sadece başarının değerlendirildiği düşüncesi bize göre yanlıştır. Çünkü Efla-

tun’un ideal devletinde devlet, ahlâkî olgunluk ve mutluluk yollarını açmak için ku-

rulmuştur. “Eflatun’un devletinin kuruluş temelinde herkesi kuşatan ‘ethos’ yatar; 

ethik yapıya sahip olmayan bir devlet düşünülemez.”323 

                                                
319 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 243 
320 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 49 
321 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 72 
322 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 130 
323 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 198 



102 
 

 
 

Karakoç’a göre, İslâm’ın en temel kaynağı olan Kur’an’da devlet, detaylı bir 

şekilde anlatılmamakla birlikte, çağlara ve şartlara göre değiştirilmesi ve yenilenmesi 

için detaylar Müslümanlara bırakılmış, temel ilke ve prensipler ortaya konulmuştur. 

Bu ilkeler; emaneti koruma, danışma (şurâ), adalet, Allah’ın isminin yüceltilmesidir. 

İslâm’ın bir prensibi de ekonomi alanındadır: Kazanç oranı ve şekli sınırsız olamaz 

ilkesi (Helal kazanç prensibi). İkinci ilke, imkânların hep zenginler arasında dönüp 

durmaması, ekonomik seyyaliyet, sınıflar arasında servet dolaşımı ilkesidir.324  

Karakoç çağımızda devlet düşüncesinin ve devlet kavramının yozlaştırıldığını 

düşünmektedir. Devlet, dini idealler, kaba kuvvet ve iştihaların maskesi yapılmıştır. 

Yani reel ve ilkel kuvvetler, bir başka biçimde ideal maskesiyle, devlete sızmışlar ve 

onu soysuzlaştırmalardır. Bunu, Yahudilik’teki Siyon ideali, Hıristiyanlık’taki rahip-

lik ve papa devleti biçimlerinde görmekteyiz.325 Oysa İslâm’da siyasi kuruluş bir 

nevi ruh aristokrasisi, bir bakıma personalist demokrasidir ( şahsiyetçi halk idare-

si).326 

Karakoç’a göre devletin yeniden güçlendirilmesi ve ayakta tutulması için, 

özkaynağımız olan İslam uygarlığına başvurarak “doğru”, “iyi” ve “güzel” idealarını 

tesbit etmek, yeniden ortaya koymak, kurumlarımızın tümünü inanç, ahlâk, bilgi ve 

sanat idealarını güçlendirecek şekilde işlevlendirmek gerekir.327 Kendi insan ve tarih 

yapımıza bakmamız, sosyal düzen, kişi hürriyeti ve adalet anlayışımızı aramamız ve 

bundan devlet fikri ve sistemi çıkarmamız, onu da dünyadaki diğer rejimlerle kritik 

ederek çağdaşlaştırmamız gerekir.328 

Karakoç’a göre devlette şekil ve organizasyon küçümsenmemelidir. Şekil ve 

organizasyon özle uyumsuz olursa devletin derlenip toparlanması mümkün değildir. 

Devletin disiplinle özgürlük, serbestlikle bağımlılık arasında bir âhenk demek olduğu 

görülecektir.329 Devlet sadece sosyal ve ekonomik yaşamı değil, kültür inanç ve ah-

                                                
324 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 73, 74 
325 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 132 
326 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, s. 61 
327 Karakoç, Sezai, Varolma Savaşı, s. 38 
328 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar I Farklar, s. 59 
329 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 77 



103 
 

 
 

lâk hayatını da izlemelidir.330 Ona göre, devlet millet için, millet medeniyet, medeni-

yet de hakikat için vardır.331  

Ahlâkın devletle ilgisi olduğu gibi, devletin de ahlâkla yakından bir ilgisi var-

dır. Ahlâkın devletle olan ilgisi, her vazifeden söz edildiği yerde ortaya çıkmaktadır. 

Bu bağlamda devlet demek, büyük ölçüde karşılıklı vazife ve sorumluluklar demek-

tir. Yine her vazife ve sorumluluktan bahsedilen yerde ahlâktan da söz ediliyor de-

mektir.332 Karakoç’a göre de ahlâkın yaşanabilmesi, iyiliklerin gerçekleştirilmesi ve 

kötülüklerin ortadan kaldırılması için devlet zarurîdir. 

Tarihe baktığımızda bir inanç, bir ideal etrafında birleşen milletlerin devlet 

olabildikleri ve devleti ırka ve biyolojik faktörlere dayandıran felsefelerin ve uygu-

lamaların hayat bulamadığı gerçeğinden hareketle Karakoç’un, bu ideal ve inancın 

yaşanması, dinin ve ahlâkın yaşanması için devleti zarurî gördüğü ortadadır. “İyi”nin 

yerine getirilmesi ve “kötü”nün ortadan kaldırılması için kesinlikle bir otorite, bir 

devlet gereklidir. Bu bağlamda gerekli olan devletin bekâsı için, Karakoç’a göre ke-

sinlikle, emaneti koruma, danışma, adalet, Allah’ın isminin yüceltilmesi için çalışma, 

helal kazanç ve sınıflar arasında servet dağılımı ilkelerinin bulunması gerekir. Devle-

tin ahlâken gerekliliğini Karakoç açısından ortaya koyduktan sonra, devlet adamı ve 

devlet adamlarında bulunması gereken özellikler hakkında neler söylediğine bakalım. 

 

3.2.2.2. Devlet Yöneticileri ve Devlet Yöneticilerinde Bulunması Gereken  

Özellikler 

 

Platon’a göre, devlet adaleti yerine getirmek, özgürlük ve eşitliği sağlamak için 

vardır. Bu nedenle adaleti uygulayacak güçlü bir devletin ve âdil bir yönetici sınıfı-

nın olması zorunludur.333 İşte bu âdil yönetici sınıfında bulunması gereken bazı özel-

likleri Karakoç da ortaya koymuştur. 

Karakoç’a göre devlet yöneticiliği, ekonomik, iç ve dış siyaset v.b bir ülkenin 

tüm toplum olayları en sonunda devlet başkanlığı meselesinde düğümlenmesi sebe-

                                                
330 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 145 
331 Karakoç, Sezai, Varolma Savaşı, s. 54 
332 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 197 
333 Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, s. 198 



104 
 

 
 

biyle çok önemli bir meseledir. Devlet başkanlığı, sadece en yüksek yönetim makamı 

olmakla kalmaz, aynı zamanda o toplumun dışarıda temsil edilmesini üstlenen bir 

makam, millî bir semboldürdür.334 

Karakoç, yöneticilerimizin bilgi ile donanımlı olması gerektiğini ancak ahlâkî 

açıdan da yüksek karakterli olmalarının şart olduğunu belirtir. Çok bilgili olurlar ama 

ahlâkça zayıf olurlarsa yine milletimiz ayağa kalkamaz. Aydınların ahlâk bakımın-

dan üstün olmaları, yüksek karakterde olmaları, yani fedakâr olmaları, feragatkâr 

olmaları gerekir. Kendi medeniyet esaslarımıza dönerek, önce biz sonra millet değil, 

önce milletimiz sonra biz demeleri gerekir.335 

Karakoç’a göre devlet adamlarında, yöneticilerde bulunması gerekli özellikleri 

şöyle özetleyebiliriz: 

1- Gerçek devlet adamının başlıca özelliklerinden biri, “olacakları sezme” özel-

liğidir. Nasıl ekonomide müteşebbisler, ekonomik krizleri, gelişmeleri önceden az 

çok tahmin etmek durumunda iseler, politikacılar, devlet adamları da gerek dış, gerek 

iç olayların nabzını yoklayarak, bir fırtınanın yaklaşıp yaklaşmadığını, âdeta içgüdü-

leriyle yakalamak zorundadırlar.336 

2- Devlet adamının önemli bir özelliği de, “keşif (buluş)” yeteneğine sahip ol-

masıdır. Devlet adamı, hep aynı usul ve yola saplanıp kalmamalıdır. Bir yol çıkmı-

yorsa çok ihtiyatlı olarak başka yolları da denemesini bilmelidir.337 

3- Devlet adamının bir özelliği de “kuruculuğu”dur. Karakoç’a göre, 

Hammurabi’den Solon’dan tutunuz günümüz devlet adamlarına kadar sürekli ismi 

anılanlar, daha çok kuruculukları, gerekli yasa ve kurumları ortaya koyuculuklarıyla 

tanınmış olanlardır. Peygamberler topluma yönelik görevlerinde en büyük kurucular-

dır.338 

4- Devlet adamının görevini şekillendiren ve başarısını etkileyen belli başlı 

özelliklerin arasında “kararlılık”, “cesaret”, “dayanıklılık” gibi vasıflarda yer alır. 

Bunların yanında, hareketlerinde “süreklilik” ve “tutarlılık” bulunması da halka gü-

ven vermesi bakımından, devlet adamında mutlaka aranan niteliklerden kabul edilir. 
                                                
334 Karakoç, Sezai, Düşünceler II Kurumlar, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1997, s. 9, 10 
335 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu III, Diriliş Yay., 1. Baskı, İstanbul, 2003, s. 42 
336 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 169 
337 Karakoç, Sezai, age., s. 172 
338 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 175 



105 
 

 
 

Mümkün olduğu ölçüde çelişmelerden kaçma, tutarlılık, devlet adamına olan güveni 

sağlar. Halk ve hatta yabancılar, tutarlı ve cesur adımlarla, fakat ihtiyatla ilerleyen 

devlet adamını takdir eder. Cesaret, çılgınlık demek olmadığı gibi, tutarlılık da, çare 

zenginliğini sınırlayan kısır zihinli olma hali demek değildir.339 

5- Eskiler tartışmışlar: Filozoflar, bilgeler, bilginler mi yönetici olmalı, yöneti-

ciler mi filozof, bilge ya da bilgin olmalı? Kimileri toplumları yalnız filozofların yö-

netmesi gerektiği tezinde ısrar etmişler, kimileri de bilgelerin ya da bilginlerin. Kara-

koç’a göre, filozof filozoftur, düşünür düşünürdür, yönetici de yöneticidir. Yönetim 

üzerine filozof ya da düşünürün ne kadar parlak ve çekici, doğru ve isabetli düşünce-

leri, görüşleri olursa olsun, bu, onun iyi bir yönetici olduğunu göstermez. Çünkü yö-

netim, düşünce gibi başlı başına ayrı bir dünyadır, uzmanlık, ayrı bir yetenek ve tec-

rübe ister. Bir yönetici de ne denli güçlü olursa olsun, pratikte deha bile olsa, düşün-

ce ve görüşlerden müstağni olamaz.340 Bilge insan, kendine ya da tek insana lazım 

olan hakikatlerin hakkını arayacak, bulmaya çalışacaktır. Oysa yönetimin pratik yanı 

vardır ve yöneticinin hayatında, kimi zaman bu taraf ağır basacaktır. Ama yönetici, 

yönetici olduğunu unutmamakla birlikte, âdeta filozofu ya da bilgeyi, bilgini de kişi-

liğinde yedek bir kişilik gibi bulunduracak denli iyi yetiştirilmiş, kişiliği bununla 

güçlendirilmişse, toplumu idare etme ve birçok cepheden bakma anlayışı kazanmış 

olur.341 

6- Karakoç’a göre politika, devlet adamının yönetim konusundaki teorik bilgi-

lerini uygularken başvurduğu araçlar, usuller ve denemeler bütününe verilen isimdir. 

Devlet adamı politika yapacaktır. Ama politika yapmanın da bir derecesi, bir sınırı 

olmalıdır. Politika için politika yapmak, bir meslek haline gelen politikaya kapılıp 

gitmek, hoşgörüyü, politika yapmak adına toplumun ve ülkenin zararını göremeye-

cek noktaya kadar götürmek, halka şirin görünmek için doğruyu söylemekten kaçın-

mak, günümüz devlet adamının belli başlı handikaplarındandır.342 

7- Devlet adamının olumlu özelliklerinden biri de kudretinin, kuvvetinin sınırı-

nı bilmesidir. Devlet adamı, gününün şartlarını, elindeki imkânları, kudretinin ve 

                                                
339 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 178, 179 
340 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham IV, s. 52 
341 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 182, 183 
342 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 186, 187 



106 
 

 
 

etkinliğinin varacağı yeri iyi hesaplamalı ve ona göre hareket etmelidir. Ancak bu 

onu korkaklığa ve tereddüde kadar götürüp yapması gereken işlerden, atması gereken 

adımlardan ve gerçekleştirmesi şart olan atılımlardan alıkoymamalıdır. Ayrıca kudre-

ti aşıp, “devlet benim”, “kanun benim” zannıyla hareket edenler, çok acı bir hüsrana 

uğramaya mahkûmdur.343 

8- Devlet adamı açık olmalıdır. Halk ve tek tek kişiler, davranışlarını, devlet 

adamlarının açık tutumuna göre ayarlayacaklar ve sık sık sürpriz karşısında kalma-

yacaklardır. Böylece, devletin vatandaşa, vatandaşın da devlete güveni artacaktır.344 

Karakoç’a göre, devlet, milletin, hakikat ideali etrafında organize olması, bu 

ideali tarih ve devam şuuru içinde sürdürmesi demektir. İşte, bu sebepledir ki, bir 

milletin yöneticilerinin, devlet adamlarının yüzleri üç cepheye dönük olmalıdır. Bu 

cepheler; millet, devlet, tarih ve devam şuurudur.345 

1) Millet yanı: Devlet adamı, hiç bir zaman, yöneticisi olduğu milletin özellik-

lerini gözlemlemekten, onlardaki değişimi derinden derine izlemekten uzak durma-

malıdır. Yöneticiler, milletinin hakikat idesine olan duyarlığını sık sık anlama im-

kânını aramalı ve bulmalıdır. İnanç ve düşünce kurumlarındaki yozlaşma onları kara 

kara düşündürmelidir. Estetiğe karşı duyarsızlık, davranışlardaki tutarsızlık ve adale-

te sadakat eksikliğine karşı duyarlı olmalıdırlar.346 

 2) Devlet yanı: Devlet adamının ikinci özelliği, devlete süreklice bakmak, 

onu kollamaktır. Devlet için, kendi fani varlığını hiç görmektir. Devlet görevinde 

ihmal, baştan savıcılık ve adam kayırma, millet hayatında, önlenemez, gittikçe bü-

yüyen yara açar. Devlet adamının asla vazgeçmeyeceği ve kurulması birinci dere-

cede görevi olan disiplin ve otorite, millet ruhundan, kültüründen, ahlâk ve şuurun-

dan doğan, samimî kritiğe açık, bozgunculuk veya yıkıcılığı önleyen bir otorite ve 

disiplin; yani mekanik değil, organik olmalıdır.347  

3) Tarih ve devam şuuru: Yönetici, millet ve devletin tarihteki yeri ve konu-

munu iyi bilmelidir. Devlet adamı, bunları değerlendirecek tarih kültürü ve analiz 

gücüne sahip olmalıdır. Çağı da iyi tanımalı ve şartları gerçeğiyle tartabilmelidir. 
                                                
343 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 190 
344 Karakoç, Sezai, age., s. 191, 192 
345 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 140 
346 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 140, 141 
347 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, s. 142- 144 



107 
 

 
 

Milletin gelecek zaman hedeflerini kesin ve açık bir şekilde görmeli ve göstermeli-

dir. Millet devamının, değişen şartlar çerçevesinde alacağı şekilleri elle tutulur bir bi-

çimde belirleyebilmelidir.348 

Bir toplum veya ülkenin sorunlarının büyük bir kısmının nihâyetinde devlet 

adamı ile ilgisi olması sebebiyle, devlet adamı ve onda bulunması gerekli özellikler 

Karakoç için çok önemlidir. O, devlet adamının bilgi açısından donanımlı olması 

hatta bu anlamda felsefe eğitimi almış olması gerektiğini, bundan daha önemlisi dev-

let adamının ahlâklı olması gerektiğini belirtir. Devlet adamının tarih şuuru içerisinde 

milletinin değerlerine bağlı ve devlet otoritesini sağlayan bir kişiliğe sahip olması 

gerektiğinden söz eder. Ayrıca devlet adamında muhakkak bulunması gerkli bir ta-

kım özelliklerden bahseder ki bunlara yukarıda değinmiştik. Şimdi de, devleti devlet 

yapan aslî unsur millet hakkındaki düşüncelerini değerlendirelim. 

 

3.2.2.3. Millet 

 

Karakoç’un millet düşüncesinde, aynı ideali paylaşan, aynı medeniyeti meyda-

na getirmek için, duygularını, düşüncelerini, ruhunu, yürek ve bileğini harekete geçi-

ren insanlar bir millet meydana getirirler. Medeniyet ve millet birbirinden ayrılmaz 

bir bütündür. Milleti bir dile, bir ırka veya menfaate, çıkar birliğine dayandırarak 

tarifler yapılmıştır. Oysa millet bunlardan ibaret değildir. Millet bir şirket veya bir 

dernek değildir. Bir ideale dayanmayan toplumlar millet olamaz. Bir medeniyet te-

meline dayanmayan toplumlar, millet olamazlar.349  

Karakoç’a göre, millet kavramına gerçek değerini ve hakkını ilk defa veren İs-

lâm’dır. Batı, milleti, ırk, coğrafya birliği gibi maddî sebeplere dayandırırken İslâm, 

insanları iç içe iki büyük daireden ibaret görür. Birinci ve en büyük daire, insanlık 

dairesidir. İnsanlar, bir tek asıldan gelmişlerdir ve aralarındaki dil ve gelenek farkla-

rı, sırf bir varlık çeşitliliğinden ileri gelmektedir. İkinci daire millet daireleridir ki, bu 

da, İslâm milleti ve küfür milleti diye ikiye ayrılan iki milletten meydana gelir. Bu 

anlayış, ırk, kan, renk, dil ve gelenek farklılıklarını inkâr etmek demek değil, belki, 

                                                
348 Karakoç, Sezai, age., s. 145 
349 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu III, s. 16, 17 



108 
 

 
 

milletin meydana gelişinde esas faktörün, inanma ve bu inancı, şuur, irade ve eşyaya 

işleme özelliklerini taşıma olduğunu belirtmektedir.350  

Karakoç’un millet düşüncesi, Kur’an’daki tüm inananlar toplumunu ifade eden 

anlamıyla inanç ve ülkü birliğini ortaya koymaktadır. Bu bütün insanlığı hedef alan 

bir millet düşüncesidir. Oysa Batı’nın “nation” kavramı, “kavim” kavramına yakın 

bir anlam taşımaktadır. Batının millet anlayışı, insanları, doğuştan getirdikleri, kendi 

niyet ve iradelerinin katkısı olmayan özelliklerine ayırmadır. Bu gerçekte ilkel bir 

bölünme ve parçalanma düşüncesine dayanmaktadır. Bu psikolojinin temelini, boş 

gurur, böbürlenme ve öğünme nefsanîliği oluşturur. İslâm’ın millet kavramı ise, kar-

deşlik, tevazu, hoşgörü, özveri gibi insanî özelliklerin toplamından doğan bir “ruhi 

özdeşleşme” bilincinden kaynaklanmaktadır.351 İslâm düşüncesinde, millet, aynı 

inancı paylaşan insanların şuurlu topluluğudur. Yani, İsâm’da millet kavramı, 

Durkheim’in (dolayısıyla Ziya Gökalp’in) millet anlayışının çok dışında bir kaynağa, 

medeniyet kaynağına bağlı bir kavramdır. Millet, İslâm anlayışında, bir medeniyetin 

halkına verilen addır.352  Medeniyet neredeyse, orada bir tek millet vardır. İslâm me-

deniyeti mensuplarının hepsi bir halktır ve bir millettir. Biz buna İslâm milleti diyo-

ruz. İslâm medeniyetinin toplumuna İslâm milleti diyoruz. Aynı şekilde onun ülkesi 

vardır, o da onun oturduğu yerlerdir.353 Bu anlayışla insanlar yüzyıllarca barış içeri-

sinde yaşamıştır. Batı anlayışı ise, faşizmi, nazizmi yani kavgayı ve ırkçılığı doğur-

muştur.354 

Karakoç, günümüzde “millet” kavramıyla “ümmet” kavramının karıştırıldığını 

düşünmektedir. Ümmet, millet kumaşının iç tarafına verilen isimdir. Ona göre, bir-

çok dil, ırk ve âdetin kaynaştığı millet düşüncesinden bir tek dil, ırk, folklor, gelenek 

ve görenek özellikli millet kavramına gitmek geriye dönüş demektir.355 

Karakoç’a göre devletle millet arasında tam bir uyumun olması gerekir. Devle-

tin, milletin özelliklerine, karakterine ve ihtiyaçlarına uygun bir devlet olması şarttır. 

Yoksa toplum hayatında bir takım sorunların baş göstermesi kaçınılmazdır. O bunu, 

                                                
350 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, s. 102- 104 
351 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 131 
352 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 171 
353 Karakoç, Sezai, Çıkış Yolu I, s. 58 
354 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 132 
355 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 88 



109 
 

 
 

şu cümlelerle vurgulamakatdır: “Milletle devlet, vücutla elbise gibi birbirine uygun 

düşme mecburiyetindedirler. Dar gelen elbise vücut için bir işkence, bol gelen elbise 

ise üstten baştan dökülen fuzuli bir yüktür.” Milletin devlete zorla uydurulmaya çalı-

şılması, vücudun elbiseye uydurulmaya çalışılması gibi, akıl almaz, saçma ve sağlık-

sız bir tutumdur.356 Karakoç’un bu devlet ve millet anlayışında, insan unsuru ve buna 

bağlı olarak, insan hak ve özgürlüklerinin ön plana çıktığı görülmektedir. 

Karakoç’a göre millet, Kur’an’daki millet anlayışında olduğu gibi aynı inancı, 

aynı ideal ve ülküyü paylaşan insanların oluşturduğu toplumdur. Onun düşüncesinde 

millet ve medeniyet kavramları içi içe geçmiştir. Millet olmadan medeniyet, medeni-

yet olmadan da millet olamaz. Milleti ırka, renk ve biyololojik sebeplere bağlayan, 

“nation “ anlam ve değeri yükleyen bir takım millet düşüncelerine de karşı çıkar. 

Bu bölümde Karakoç’un bir değer olarak ahlâk hakkındaki düşüncelerini teorik 

ve pratik ahlâk olarak bölümleyerek değerlendirdik. İkinci bölümde ise, bir diğer 

değer alanı olarak sanat, sanatçı, sanat eseri, sanatıyla ilgili temel kavramları ve çe-

şitli sanatlar hakkındaki fikirlerini ortaya koymaya çalışacağız. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
356 Karakoç, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 30 



110 
 

 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SEZAİ KARAKOÇ’ UN SANAT ANLAYIŞI 

 

1. Sanat Düşüncesindeki Bazı Kavramlar 

 

Burada Karakoç’un sanat anlayışının temelini oluşturan öz ve biçim, soyutla-

ma, sanatta yaratım ve taklit, ilham ve sezgi, güzellik kavramları hakkındaki 

düşücelerini ve tercihlerini ortaya koymaya çalışacağız. Öncelikle estetiğin temel 

kavramı olan güzellik konusundaki görüşlerini değerlendirelim. 

 

1.1. Güzellik 

 

Estetikte, bir sanat eseri güzel veya çirkin değerleriyle ortaya konmaktadır. 

Güzelin ne olduğunu, güzelin ne olmadığından yola çıkarak anlatmak gerekir. Güzel, 

hoş, iyi, hakikat (doğruluk), faydalı, yüce, mükemmel ve letâfet kavramlarından çok 

farklıdır. 

Karakoç’a göre güzellik, insanı yücelten, yüceler yücesine götüren bir değerler 

planıdır. Ama insan güzellikte takılıp kalırsa, güzel çizginin arkasındaki tuzağı gö-

remezse ruhu ilerleme sağlayamaz, yüceler yücesine ulaşamaz. Böyle bir estetik an-

layış da plastiği aşamamış bir estetiktir. O bu düşüncesini, “Her güzel çizginin ardın-

da, erotizmin tuzağı kuruludur. İnsan, bu kamufle edilmiş çukurları aşmasını bilmez-

se, ruhunun ilerlemesini tamamlayamaz.” cümleleriyle vurgulamaktadır. Erotik ve 

plastiği aşamamış estetikle, bunlardan soyunup Allah’a tapınma Allah’ı anma ve 

Allah’a götürme planına yükselmiş estetik arasında, bir derece farkı değil bir mâhiyet 

farkı vardır.357 

Karakoç’a göre süs, güzelliğin uzantısı ya da tamamlayıcısı, onun daha çok or-

taya çıkaranı olduğu ölçüde yararlı olur. Yani, güzellik asılda ve cevherde var olma-

lıdır. Onun dışa vuruşu söz konusu olabilir, ama aslında güzel olmayan bir nesne, 

dıştan süslemekle güzelleştirilemez. O zaman süs diye eklenen şeyler, gerçekte bir 

çirkinleştirme aracı haline gelir. Cazibe, sürekli değerlerin, hakikatin, iyiliğin ve gü-
                                                
357 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 66, 67 



111 
 

 
 

zelliğin etkinliğinden doğmuşsa, o değerlerin bir parçası demektir. Faydalıdır ve ge-

reklidir. Ama sahte cazibe, temelsiz ve özsüzdür, geçici bir etki yapar.358 

Platon’a göre güzellik, Tanrısal aklın evrende ışımasıdır. Hegel’e göre güzellik, 

mutlak ruhun nesnelerde görünüşe ulaşmasıdır. Schopenauer’e göre güzellik, mutlak 

iradenin görünüşe ulaşmasıdır.359Karakoç’un güzellik anlayışı da bu metafizik güzel-

lik görüşlerine benzemektedir. Ona göre güzellik, insanı Tanrı’ya götüren bir değer-

ler planıdır. Ama insan, tabiat güzelliğine takılıp kalırsa, ruhu ilerleyemez ve gerçek 

güzelliğe ulaşamaz. Şimdi de öz ve biçim konusuna bakışını ele alalım. 

 

1.2. Öz ve Biçim 

 

Biçimcilik, herhangi bir ilimde, bilginin mevzu ve muhtevasına değil, şekline 

önem veren yahut ilimlerde bilhassa matematik ilimlerde, hakikatlerin bir takım iti-

barî münasebetler üzerine kurulduğunu ve tamamen şeklî olduklarını kabul eden 

meslek. Bu anlayış, soyut sembollere ait ameliyeleri esas almak için zihnî veya duyu-

lur sezgiye başvurmayı kabul etmemektedir.360 

Karakoç’a göre, önce öze, muhtevaya, anlama öncelik ve önem vermek gere-

kir. Fakat maddenin, biçimin de hakkını ihmal etmemek gerekir. Ruhu maddeden, 

amacı araçtan, anlamı anlama ve dışa vurumdan, özü biçimden önceye almak, hem 

teorik hem pratik açıdan daha doğru ve yararlı olacaktır. Çünkü şekil, zamana ve 

şartlara bağlı olduğu için zamanla değişir ve eskir. Sadece şekle ağırlık verilerek elde 

edilen eserler de zamanla kaybolup giderler. Ama şekli ihmal etmeden öze önem 

verilerek elde edilen eserler zaman ve şartlar değişse bile kıymetlerini korurlar. Hem 

şekil hem de özle bütünleşmiş eserler sağlıklı ve uzun ömürlü eserlerdir. Çağımız 

felsefe ve düşüncesinde, ruh ve madde, amaçla araç, özle biçim, anlamla anlatım, hep 

kabule göre, bir öncelik kazanıyorlar. Karakoç buna, şu örnekleri verir:“Pozitivistler, 

herhalde biçimi öze ve ikincileri birincilere tercih edeceklerdir. Klasik anlayışı tersi-

                                                
358 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 80 
359 Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri, s. 228 
360 Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, s. 428 
 



112 
 

 
 

ne çevirmeye çalışacaklardır. Satre’nin Egzistansiyalizmi gibi önce var oluş sonra öz 

diye düşüneceklerdir.”361 

Karakoç, özcülüğe önem ve öncelik verilmesinin, biçimin reddi anlamına gel-

mediğini düşünür. Özcülük de sağlıklı bir biçimlenme içermelidir. Fakat biçimcilik 

esas olursa, özün giderek zaman içinde kaybolma ihtimali vardır. Biçimi esas alma, 

ruhun enerjisini boş bir davranış serisinde tüketir.362 Esas olan özdür. Karakoç, bu öz 

dediği şeyi de “eser, hakikat özü taşımalıdır.”363 ifadesiyle metafizikten beslenen bir 

öz olarak ortaya koymaktadır. 

Karakoç, her medeniyet durağanlaşmasında, biçimciliğin etkisinin görüldüğü-

nü, biçimciliğin ön plana çıkarıldığını, özcülüğün ikinci plana itildiğini düşünmekte-

dir. Ona göre kurtuluş, bu anlayışı tersine döndürmekle başlar. Biçimcilik, sonuçta, 

onun yenileyici kaynağını kuruttuğu için, biçimin de ölümüne yol açacaktır. Sadece 

düşünceleri ve duyguları verme, sanatta gerçek özcülüğe aykırı, bir başka biçimcilik 

türüdür. Sırf biçimi amaçlamış sanatla bu tür sanat arasında, gerçek sanata uzaklık 

bakımından bir fark yoktur.364 

Karakoç, özcülükle şekilcilik arasındaki uyum bağını kopardığımızı ve şekilci-

liğe, lafızcılığa düşüp sözden işe gitme zaruretini görmez olduğumuzu savunur. Ona 

göre, değerlendirmelerimizde nicelik, niteliği gölgelemiş, dış büyüklük, boş hacim, 

muhtevadan daha önemli gibi görünmüştür. Bu da yıkılma, çürüme ve çöküş getir-

miştir.365 

Karakoç, Sartre’ın, “varlık özden öncedir” düşüncesinin aksine, muhteva ve 

özün öncelikli olması gerektiği üzerinde durur. Çünkü şekil, biçim zamana ve şartla-

ra bağlı olduğu için gelip geçicidir. Oysa öz, muhteva sürekli ve kalıcıdır. Sadece 

sanat anlayışında değil, başka düşünce alanlarında da şekilciliğe önem verilmesi, bir 

şey değerlendirilirken, değer atfedilirken, şekle ve niceliğe önem verilmesi, medeni-

yet ve toplumda çürüme ve yozlaşmayı getirmektedir. Karakoç’un sanat anlayışının 

temelini oluşturan soyutlama konusuna geçelim. 

 
                                                
361 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, s. 78, 79 
362 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 116 
363 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 444 
364 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 115 
365 Karakoç, Sezai, Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, s. 91 



113 
 

 
 

1.3. Soyutlama 

 

Soyut, tecrit edilmiş anlamına gelir. Somutluktan sıyrılarak elde edilmiş kav-

ram. Nesnelerin özelliklerinden souytlanmış olan genel kavramlar. Soyutlama ise, 

görünüşte ayrılmış olanı, zihinde ayırma fiili. Mesela, formsuz bir madde düşünüle-

bilir mi? Aristo, zihin ancak maddenin ilk yaratıldığı ânı düşünerek bunu yapabilece-

ğini söylüyor.366 

Karakoç’a göre soyutlama, sanatın, bir yandan biçime, bir yandan da kalıcılığı 

bütünüyle aramaya yönelen ilkesidir. Soyutlama “diriliş somutu”na ermek için zo-

runlu bir geçiştir. Sanat eseri oluşturulurken; doğayı soyutlama, metafizik ve mutlak 

yeniden somutlanış, yani diriliş somutlaması aşamalarından geçirilmelidir. Karakoç, 

soyutlamanın farkını şu örnekle izah eder:“Fotoğrafla resim arasındaki farkta soyut-

lamanın payı birinci derecede kendini gösterir. Ressam, tabiatın empirik yanını so-

yutlaya soyutlaya bir netliğe ulaşmak ister.”367  

Karakoç, sanatın sadece soyutlamadan ibaret olmadığını ancak sanatçının, mal-

zemesine bu soyutlama işlemiyle el attığını belirtir. Soyutlanan doğa, geçici bir an 

için, âdeta ölü hale gelmiştir. Bundan sonra, ona yeniden can vermek gerekmektedir. 

Bu, ona, sanatçının, ruhundaki soluğu üflemesiyle gerçekleşecektir. Sanatçı, mode-

lini önce doğadan koparmalıdır ki, o, son işlem olarak, kendisinin üfüreceği soluğu 

kabul edebilsin. Demek ki, sanatçının ilk ve uzun uğraşı, soyutlamadır. İkinci, son ve 

eserin oluşunu bütünleyen işi de, kendi ruhunu, o soyutlanıp da hazır hale gelmiş eser 

tablosuna üflemektir. Ona göre, soyutlama, doğanın kemiğini ve iskeletini görmek, 

geometrisine ermek ve matematik imkânlarını kurcalamak, yeni eserin üzerine otura-

cağı şematizmi yakalamak çabasıdır. Soyutlama burada, zorunlu bir geçiş, bir deği-

şim, bir başkalaşım, bir metamorfoz sürecidir.368 

Karakoç’un sanat anlayışının temelinin Allah’a ve dine bağlı olarak ortaya çı-

kan bir soyut anlayış olduğunu söylemek yanlış olmaz. Ona göre, bir sanat eseri oluş-

turulurken eser, öncelikle tabiattaki nesneler ve malzemeler soyutlanmalı ardından 

sanatçının yaratıcılığı ile birlikte yeniden somutlama, “diriliş somutu” aşamlarından 
                                                
366 Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, s. 422 
367 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 11 
368 Karakoç, age., s. 12- 14 



114 
 

 
 

geçilerek ortaya konmalıdır. Şimdi de, sanatın yaratım mı, yoksa taklit mi olduğu 

konusunda Karakoç’un tercihine bakalım. 

 

1.4. Sanatta Taklit ve Yaratma 

 

Sanatın kaynağının taklit olduğunu öne süren görüşe göre sanat, sanatçının 

nesneleri taklit etmesiyle ortaya çıkar. Sanatın kaynağının yaratma olduğunu öne 

süren görüşe göre; “Tabiattaki varlıkların ve olayların doğrudan kendileri bir sanat 

eseri sayılmazlar. Doğal şeylerin bir sanatçı tarafından işlenmesi ve düzenlenmesiyle 

bir sanat eseri ortaya çıkar. Sanat, doğanın aynen yansıtılması değildir; nasıl bilim 

varlıkları ve olayları çözmeye ve formüle etmeye çalışıyorsa, sanat da varlıkları ve 

olayları anlamaya ve bilimden farklı bir şekilde anlatmaya yönelmiştir. Burada kimi 

sanatçı resmi, kimi heykeli, kimi müziği, kimi edebi sanatları kullanır. Ama her sa-

natçı gerçeği anlatırken kendi tekniğini, kendi ruhunun yaratıcılığını ortaya ko-

yar.”369 

Karakoç’a göre, sanata yeni başlayanlarda, işin acemisi olanlarda taklit hoş gö-

rülebilir, ustalık dönemine geçenlerden kendilerine özgü, orijinal sanat eseri bekle-

nir. O, etki ile taklidi de birbirinden ayırır. Etki, sanatçıyı kendine özgü eserler ver-

meye itiyorsa olağandır, hatta zarurîdir. Çünkü etki, bu anlamda, sanatın şartları ara-

sında sayılabilir. Tabiat da sanatçıyı etkilemektedir. Tabiat içinde yeni bir tabiat olan 

sanat eserinin etkisiz olması zaten düşünülemez.370  

Karakoç’a göre sanat, yaratımdır. Sanatçı, Tanrı gibi yoktan varedici değildir. 

Sanatçının işi yaratıştan bir yaratış çıkarmak, var olandan yeni bir varlık türetmektir. 

Sanatçı yaratılanı değil, yaratışı taklit ederek yeni bir varlık ortaya koymaktadır. Sa-

natçının Tanrı’dan izin alması gereklidir ki bu alçakgönüllülükle olur. Tanrı’ya tes-

lim olmayan, eşyayı teslim alamaz, eşyanın direnci kırılmadan, doğa (ister bu fizik, 

ya da psikolojik doğa olsun) verileri, bu direnci, bağlarından, ortam ve çevresinden, 

                                                
369 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 
370 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 143, 144 



115 
 

 
 

kuvvet kaynaklarından koparılmadan, sanatçı, hilkatin öz yuvasına erişemez, mah-

remiyetine eremez. Ona eremezse, yüzeyde kalmaya mahkûm demektir.371 

Platon’un sanatı, “taklidin taklidi” olarak görmesinin aksine Karakoç, sanatı bir 

yaratım olarak görmektedir. Ancak bu yaratım, yoktan varetmek değildir. Sanat, ya-

ratılanın taklidi değil, Tanrı’nın yaratmasını taklittir. “XIX. Yüzyıl romantik yazar ve 

düşünürlerin görüşü; sanatçının hayal gücünün özgür bir yaratım olmasıdır. Hayal 

gücü, dış dünyadan gelen verileri, malzemeyi birleştiren bir yeti değildir. Tam tersine 

o verileri çözümler, dönüştürür ve ondan yeni bir şeyler yaratır.”372 Karakoç’un sana-

tı yaratım olarak gören anlayışı da bunun aynısıdır diyebiliriz. Çünkü Ona göre de, 

yaratım, bir takım malzemeleri, nesneleri birleştirmek, üst üste koymak demek değil-

dir. Malzemeleri, nesneleri soyutladıktan sonra, sanatçının ruhunda dönüştürüp yeni 

bir şeyler ortaya koymaktır. Karakoç’un bilgi ve değer hiyerarşisinde önemli bir yeri 

olan ilham ve bunun yanında sezgi konularını ele alalım.  

 

1.5. İlham ve Sezgi 

 

Yaratmayı ilâhî bir iş olarak düşünenlere göre; ilâhî iş sayılan yaratmanın izah 

edici prensibi ilhamdır. Böyle bir anlayışa göre, sanatkâr; hangi esrarlı kuvvetin 

lütfuyla içinde nasıl hazırlanıp olgunlaştığını kendisinin de bilmediği eserini günün 

birinde, bir coşma ve nurlanıverme hali içinde sanki bütün kapıları birden açılan ru-

hundan dışarıya salıveren adamdır.373 Sanatkâr için ilham, dindeki vahyin daha mah-

dut bir şeklinden başka bir şey değildir. Dinin insanüstü ruhlarda yaşattığı mucizeyi 

sanatkâr, eserindeki füsun ile takip etmektedir.374 

Karakoç’a göre ilham, düşünce ve ruh çilesi çekmiş üstün insana Allah’ın bir 

armağanıdır. Soru düşünceye çıkar, düşünce ilhamın önünde boyun eğer ki ilham da 

vahyin önünde boyun eğmiştir. İlhamın vahye boyun eğdiği gibi, düşünceler gelen 

ilhama, sorular da ilhamlanmış düşüncelere boyun eğerse, değerler hiyerarşisi böyle-

                                                
371 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 13 
372 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, s. 217 
373 Akverdi, Hamdi, Sanatta Yaratma, s. 15 
374 Topçu, Nurettin, Felsefe, s. 119 



116 
 

 
 

ce kurulursa, insan ve toplum, sağlıklı bir biçimde, zaman ve tarih içinde, var olma-

nın alanına ayağını basmış demektir.375 

Karakoç, ilhamın, düşünce ve ruh çilesi çekmiş yazar veya sanatçının şahsi-

yetine yapıştığı zaman eser ve yazının, sanatçı ve yazardan hızlı gideceğine inanır. 

Ona göre ilham gelince, yazar, ilhamın arkasından koşar da yine yetişemez. Yazı, 

yazardan hızlı gider. İnsanlar yazıyı bırakırlar da yazara bakarlar. Kitabı gör-

mezlikten gelirler de yazara yapışırlar.376 

        Karakoç’a göre, ilham, vahiy katının hemen altındaki ulvî alanda yer alır. Veli 

şairler, ilâhî ilhamdan nasiplerini almışlardır. Mevlâna’da olduğu gibi, şiirleri kera-

mettir. Bu şairlerin eserleri Rahmanî ilhamdan kaynaklanmıştır. Ona göre, bundan 

dolayı, Molla Cami, Mevlâna için, “Peygamber değil ama kitabı var” demiştir.377 

Karakoç, ilhamın sadece kişilere doğmadığına, zaman zaman toplumlara, mil-

letlere de doğduğuna inanır. Belki yine kişilerden doğar, fakat büyük atılımlara hazır 

bir toplumda hızla yayılır. Bir sitede, bir kabilede veya bir millette bir kere bir ilham 

doğdu mu, o site, o kabile veya o millet, yıllarca, çok defa da asırlarca o ilhamla çal-

kalanıp durur. O, vahye ilişkin ilham olduğu gibi tabiata ilişkin ilham da olduğunu 

düşünür. İlham vardır, doğrudan doğruya vahye ilişkindir. İslâm toplumlarının her 

medeniyet hamlesinde olduğu gibi. İlham vardır, tabiata ilişkindir. Yunan ve Roma 

medeniyetlerinin doğuşunda görüldüğü gibi.378 

Karakoç’a göre sezgi, sanat eserinin oluşumunda sanatçıya yol gösteren, ese-

rini bütünlemesine, tamamlamasına yardımcı olan, zihin dünyasıyla ilintili, dikkati 

keskinleştiren bir hâledir. “Sezgi dünyası” ne derece parlak olursa, kaynak değiş-

memekle beraber dikkat tablosu, o kadar daha derin ve yüksek boyutlara ulaşma 

imkânına kavuşur. Dikkat oluşumu, bir melodi iken, bir şarkı, bir şarkı iken bir 

kompozisyon olmaya doğru yol almaktadır. O, statik ve mekanik olmaktan çıkıp 

organik ve dinamik olmaya başlamıştır.379 

Karakoç, ilhamı metafizik plana bağlamaktadır. Çünkü ilham çaba sarfeden, 

düşünce ve ruh çilesi çeken “üstün insana”, yani sanatçıya Tanrı armağanıdır. Ka-
                                                
375 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 207 
376 Karakoç, Sezai, age., s. 263 
377 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 2007, s. 51 
378 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, s. 32, 33 
379 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 149 



117 
 

 
 

rakoç’un sezgi anlayışı ise, mutlak gerçeğe sezgi ile varılacağını düşünen 

intuitionistlerin sezgi düşüncesinden farklı olarak, Gazalî’nin gerçek bilginin akıl-

dan, duygu ve duyumlardan değil Alah’ın kalbe ihsan ettiği nur ve sezgi sayesinde 

meydana geleceğini belirten anlayışına daha yakındır. Ancak Karakoç, kendine 

özgü bir bilgi ve değer kaynağı hiyerarşisi oluşturmaktadır. Ona göre, en üstün bilgi 

ve değer kaynağı vahiydir. Daha sonra ilham, ondan sonra da akıl ve duyular gel-

mektedir. Karakoç’un sanatıyla ilgili bazı temel kavramları ele aldık. Onun bir baş-

ka değer alanı olarak sanat düşüncesi ve çeşitli sanatlara bakışını ele almamız ge-

rekmektedir. 

 

1. Sanat ve Çeşitli Sanatlara Bakışı 

 

Burada Karakoç’un sanatı tanımlaması, bir değer olarak sanat anlayışı, sanatçı-

ya bakışı, sanat eserini anlamlandırması, din, bilim ve sanat münasebeti ve edebiyat, 

sinema ve tiyatro, resim ve mimarî sanatları hakkındaki değerlendirmelerini ortaya 

koymaya çalışalım. 

 

1.1. Sanat ve Sanatın Lüzumu 

 

Sanat kelimesi en genel anlamıyla, ilginin işe uygulanmasını ifade eder. Bu bir 

vakıadır ki, ihtiyaçlarını daha iyi bir surette tatmin için insan zekasını, tabiatı değiş-

tirmek ve tabii maddeleri faydalı konulara çevirmek için kullanılır. Bacon’a göre 

sanat “tabiata ilave olunmuş insan” için kullanılır. Fakat faydasız olan ve biricik he-

defi güzellik ihtiyacını tatmine yarayan konular yaratmak için de insanın zekâsını 

kullandığı vakidir. Ressam, musikici, şâir, heykelci, mimar birer sanatçıdır; gözettik-

leri şey güzel eserler yaratmaktır. Estetiğin konusunu bu ikinci anlamda aldığımız 

sanat ve sanatın konusunu da güzel teşkil eder.380  

Karakoç’a göre sanat, kendine has kuralları olan bir etkinlik kaynağı olmakla 

birlikte toplumu aydınlatıcı, yol gösterici fonksiyonu olan bir etkinliktir. 381 Sanat, 

                                                
380 Yetkin, Suut Kemal, Estetik, s.23 
381 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, s. 12 



118 
 

 
 

zanaattan farklıdır. Sanatta bir eserin oluşumunda önce bulanıklık sonra bir sezgi ve 

sonunda bir yaratım vardır. Sanat içinde zanaat da vardır fakat zanaat sanatın bir de-

ğişiği olamaz.382 Karakoç, sanatı bir değer olarak, insanlara ve topluma faydası açı-

sından ve bir yaratım olarak ele alan sanat anlayışlarına benzer bir tutum sergilemek-

tedir. Ayrıca zanaatı, sanatın içinde, sanatın bir parçası olarak görmektedir. 

Karakoç’un sanat anlayışı, sanat düşüncesi, genel dünya görüşünün sanata uy-

gulanmasıdır. Yani metafizik temelli, ruhçu ve maneviyatçı bir yaklaşımdır. O, baş-

langıçta aynı sanat anlayışına sahip olduğu arkadaşlarıyla var oluşu idrak farkı yü-

zünden ayrıldığını belirtmektedir. O bunu, şu ifadeleriyle vurgulamaktadır:“Sanat 

tutumum, genel dünya görüşümün bir bölümünden başka bir şey değildir. Onu bir 

sesin, yeni bir sesin sırtına yüklemekten ibarettir. Benim şiirim, aşk, hürriyet, yaşayış 

ve ölüm gibi varolmanın dinamitlendiği noktalardaki trajik espriyi, irrasyonele ve 

absürde bulanmış “Mutlak”ı zaptetmektir.”383 Sanat, bir takım yüce duygu ve düşün-

celerin topluma sunulması olarak ifade edilirse, sanattan anlaşılan daha çok din ve 

ahlâk temeline oturtulan duygu ve düşüncelerdir. Ancak madde ön plana çıkarılarak 

şehvet tatmini hedefleniyorsa karşımıza sanat adı altında bayağılıklar çıkabilir. 

Karakoç’a göre sanat, bir takım duyguları heykeltraş gibi yontmak veya dokt-

rinlerin propaganda aleti değildir. Sanat bir yönüyle metafizik âlemle irtibatlı olup, 

sanat eserinde, “saf yaratış” karşısında duyulan heyecan vardır. O, şu cümlelerle bu-

nu ifade etmektedir:“Bence sanat eseri, öyle bir varlık ve yaratıktır ki, bir açıdan in-

sanı metafizik yüksek fırınlarına sokup çıkarırken, öte yandan tek başına bulutsuz ve 

sakin, zeytin dalı, çam kokusu ve güvercin dolu yaz göklerinde, yüksek heyecanlarda 

dolaştırır. Büyük bir şiiri okumadan önceki insanla okuduktan sonraki insan arasında 

bir fark vardır. Eser insanı değiştirmiştir; çarpmış, büyülemiş ve metamorfoza uğ-

ratmıştır.”384 Turan Karataş, Karakoç’un sanat eserini “bir yaratık” olarak ifade et-

mesinin Eflatun’un “idealar âlemini” hatırlattığını belirtmektedir.385 Ancak bize göre 

Karakoç burada, “idealar âlemi”ni değil daha çok metafizik düşünceden yola çıkarak, 

                                                
382 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, s. 81 
383 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 44 
384 Karakoç, Sezai, age., s. 45 
385 Karataş, Turan, Doğu’nun Yedinci Oğlu Sezai Karakoç, Kaknüs Yay., 2. Baskı,  İstanbul, 1998, s. 
430 



119 
 

 
 

sanatın ve sanat eserinin Allah’la, Allah’ın yaratmasıyla, yaratmasının örnek alınma-

sıyla ilişkili olduğu düşüncesini ortaya koymaktadır. 

Karakoç, sanatın, şüphesiz insanın geçimini ve üremesini sağlayan faaliyetlerin 

üstünde, gaye olmaya daha yakın bir mahiyet taşıdığını ifade eder. Ama Tanrı’nın 

sanatı önünde insan sanatı fazladan olarak bir şey getirecek değildir. İnsan, bizzat 

kendisi Tanrı’nın eşsiz sanatından bir örnektir. İnsan sanatı, Tanrı’nın sanatının gön-

le vuran yankılarından doğmakta, onun tükenmez kaynağından beslenmektedir. Tan-

rı’nın sanatına ermeyen insan veya sanatçının kalıcı bir sanat eseri bırakmasına im-

kân yoktur. Gerçek sanat, Tanrı’nın sanatına götürür.386 Karakoç, sanatın kaynağını, 

taklit olarak değil, bir yaratım olarak görmektedir. Ancak sanatın kaynağı hakkındaki 

sanat teorilerinden, sanatı dine bağlayan sosyolojik görüşe daha çok yakın olduğunu 

söyleyebiliriz. Çünkü O, sanat düşüncesini “mutlak”la ve dinle birlikte oluşturmak-

tadır. 

Karakoç, sanatın sadece bir telkin vasıtası olarak da düşünülmemesi gerektiğini 

savunur. Telkin ödevini yapabilmek için bile, sanatın her şeyden önce bir medeniyet 

fenomeni, tabii bir veri olarak varoluşunu kabul ettirmesi gerekir. Sanatın, kendi va-

roluş kurallarına ve hayat şartlarına göre varolduktan sonra, topluma ve toplumun 

ülküsüne yararlı olması söz konusu olur. Ona göre, medeniyet dirilişimizin, kendi 

kültürümüzü tekrar canlandırışımızın belli başlı bir bölümü olarak, sanatımızı, İs-

lâm’a özgü sanatı dile getirmeliyiz. Kendi kaderimizden, kendi duyarlığımızdan ken-

di sanatımızı örmeliyiz.387 Ancak Karakoç’un eserlerine baktığımız zaman “sanatın 

bir telkin vasıtası olarak” kullanılmadığını söylemek çok zordur. Burada sanatın ob-

jektif olarak kullanılmasından söz edilmektedir. Felsefede, filozofun objektifliği ko-

nusu tartışılmıştır. Orada bile nihayetinde tam anlamıyla filozofun objektif olamaya-

cağı sonucu çıkmaktadır. İşte bunun gibi sanatçının da tam anlamıyla objektif olması 

mümkün değildir. Çünkü yetiştiği ortam, içerisinde bulunduğu toplum ve kültür onun 

düşüncelerinde muhakkak etkili olacaktır. Genel olarak baktığımızda zaten sanat 

eserinin, sanatçının düşünce ve dugu dünyasında gerçekleştiğini ve buna bağlı olarak 

da sanatçının subjektif eserler ortaya koyması tabiidir denilebilir. 

                                                
386 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 95 
387 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, Diriliş Yay., 9. Baskı, İstanbul, 2005, s. 45 



120 
 

 
 

Karakoç, mücerredin (soyutun) dünyasını, görünmeyen dünyanın bir bölümü 

olarak görür. Sanatçılar, büyük sanatçılar da, büyüklükleri ölçüsünde, “görünme-

yen”le ilgi kurmuş kişilerdir. Görünmeyen dünya, fizik dünya kadar, hatta daha fazla 

gerçektir ve her insan o dünyadan az ya da çok pay almaktadır. Modern çağda ise, 

dünyayı sırf görünenden ibaret düşünenler hep kaybeden olmuşlardır.388 Karakoç’un 

sanatın tanım ve tahlillerinde hep “metafizik” boyutuna dikkat çektiği görülmektedir. 

İslâm edebiyat ve sanatının yeniden üstün bir şekilde ortaya çıkması için iki şeyi za-

rurî görür. Birincisi “metafiziğe eğilmek”, ikincisi ise, “soyutlama”dır.389 Kara-

koç’un spiritüalist anlayışı sanatta da kendini göstermektedir. 

Karakoç’a göre batı ve doğu sanatı karşıtlığı, sanat düşünürleri tarafından ein 

fuhlung (somutlama) ve soyutlama olarak ifade edilmiştir. Doğu sanatı yani İslâm 

sanatı soyutlamacı, yüce (transendentale)ye yönelik bir sanattır. Batı sanatı ise, so-

mutçudur. İslâm sanatı, yüceliğe doğru giderken soyutlamayı temel olarak almakla 

beraber, einfuhlung’dan (somutça ruha nüfuz etme) da altın bir sentez çerçevesinde 

yararlanmıştır. Rönesans sonrası Batı Uygarlığı ise, einfuhlung ruhuna sadakatten 

ayrılmamakla, sonunda, soyut ve “transendental”dan yoksunluğun sıkıntısını çekme-

ğe başlamıştır.390 

Karakoç, bir kültürün, bir halkın ölü bir çerçeveden çıkarak, çağı kuran ve an-

lamlandıran ülkülerle ayağa kalkışında, edebiyatın daha geniş anlamıyla sanatın pa-

yının, ruhun vücuttaki payı gibi olduğunu düşünür.391 

Karakoç’a göre sanat, toplumun her kesimini etkileyen bir faaliyet olarak bü-

yük bir öneme sahiptir. Edebiyatla siyaset arasında ilişkiler olmuştur. Hele geçmiş 

zamanlarda radyo ve gazetenin de bulunmayışı göz önünde tutulursa, şiirin büyük 

etkisinin her alanda hissedileceği anlaşılır. Saray edebiyatı denilen divan edebiyatı 

bile hep toplumun meselelerini ele aldığı için toplumu etkilemiştir. Divan Edebiyatı-

nı tanımayan divanları okumamış bulunan kişilerin Osmanlı Tarihi’ni de hakkıyla 

                                                
388 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresindes. 16 
389 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 35 
390 Karakoç, Sezai, İnsanlığın Dirilişi, s. 122 
391 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 40 



121 
 

 
 

bildikleri söylenemez. Ona göre biz, geçmişimizi, tarihimizi ve kültürümüzü sanat ve 

edebiyat sayesinde öğrenip gelecek nesillere aktarabiliriz.392 

Karakoç’un sanatla ilgili bütün bu düşüncelerinden anlaşılacağı gibi, O, sanatı, 

hep dinle yanyana, metafizikle içi içe düşünmektedir. Din, sanat için büyük bir kay-

naktır. Zannedildiği gibi din, sanatın ve sanatçının özgürlüğünü kısıtlamaz, ufkunu 

daraltmaz, aksine ona yeni ufuklar açar. Bunun için sanatın “metafizik âlemle” irti-

batlı olması, dinden beslenmesi ve diğer bir taraftan da Allah’ın yarattığı varlıklarla, 

tabiatla, tarihle ve toplumun değerleriyle bütünleşmiş olması gerekir. Şimdi de, sana-

tın yapıcısı veya yaratıcısı olan sanatçı hakkındaki düşüncelerini ele alalım. 

 

2.2. Sanatçı 

 

Sanatçı, kendisini hayallerine bırakan bir kimsedir, fakat yalnız bu değildir. 

Sadece kendisinde güzel hayallerin güzelliğini duyan bir kimseye hiçbir zaman sa-

natçı denilemez. Hakîkî sanatçı bir yaratıcıdır. Sanatçı dikkatini çeken ve sempatisini 

uyandıran bu muazzam âlemin kaçıcı ve orijinal manzarasını tespit etmeyi, ebedîleş-

tirmeyi arar. Onu bir tuval üstünde çizgi ve renklerle, mermerde veya balçıkta şekil-

lerle yahut kâğıt üzerinde notalarla ve kelimelerle ifade etmeye çalışır. Böylece haya-

tın bir anını yok olup gitmekten kurtarır. Sanatçı hülyasını yalnız kendisi için maddî-

leştirmez, dışarı atmaz, onu diğerlerine tebliğ etmeyi ister. Hayat karşısında duyduğu 

heyecanları, haz ve elemleri diğer bilinçlerde yaşatmaya çalışır. Tahayyülünü diğer 

insanlarda yaşatmak için eser yaratır.393 

Karakoç’a göre sanatçı, fizikötesi yaşantılı, çile ile yoğrularak eser veren in-

sandır. Sanatçı, Tanrı’nın yaratmasına hayran olup, yaratılanı değil, yaratmayı taklit 

edendir.394 Sanatçılar, edebiyatçılar ve şairler, çok sıkıntı ve çile çekerek eserlerini 

verebilmişler ve bu eserlerinin gölgesindeki mutluluktan pay almışlardır.395 Burada 

Karakoç’un çile ve sıkıntı çekmeyen sanatçının eser veremeyeceğini düşündüğünü 

söylemek yanlış olur, şüphesiz zenginlik ve rahatlık içerisinde eserler veren sanatçı-

                                                
392 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları III Eğik Ehramlar, Diriliş Yay., 2. Baskı, İstanbul, 2000, s. 68  
393 Yetkin, Suut Kemal, Estetik, s.23 
394 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 2007, s. 23 
395 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 201 



122 
 

 
 

lar vardır. Ama genel olarak, uzun yıllar boyunca toplumların benimsediği, mükem-

mel ve olgunlaşmış eserlerin de çok ciddi emek ve sıkıntılar sonucunda ortaya çıktığı 

da bir gerçektir. 

Karakoç’a göre sanatçı, bir yönünü metafizik âleme çevirdiği gibi bir yönünü 

de reel âleme çevirmelidir. Büyük sanatçıların eserlerinde en ince teferruatına kadar 

dış dünyaya yer verdikleri görülmektedir. Bu, sanatçının dışa dönüklüğünden çok, iç 

güvenini gösterir. Dış dünya, sanat eserine, kimlik değiştirerek, hatta kimi zaman 

kimliğini tamamen yitirerek girer. Sanat kapısından içeri ayak basan her realite gö-

rüntüsü, ayrı ve yeni bir dünyanın malı olmuştur. Sanatçının karşılaştığı iki realite 

yüzü, tabiat ve tarihtir. Karakoç burada tarihi, en geniş ve genel anlamında almakta-

dır. Sadece zamanın tabiata ve hayata katılışı anlamında değil, insanların tek kişiler 

olarak kitleler, kuruluşlar olarak, dünya ve varoluş yorumlarıyla belirledikleri hare-

ket kompozisyonlarını da dâhil etmektedir. Ona göre, sanatçı, tabiatla yalın ve çıplak 

bir karşılaşma halindedir. Ses, renk, biçim, hareket, bütün zenginliği ve uyumlarıyla 

tabiatın bu ön ve arka planları, sanatçıya her an malzeme sunmaktadır. İlkin, dolaysız 

olarak, şair, bu seslerin; ressam, renklerin, çizgilerin, biçimlerin; mimar, hacimlerin 

terbiye kürsüsünden dersini alır.396 Bu, bir tarafı metafizik âlemle irtibatlı, diğer bir 

tarafı realiteyle, toplumun değerleriyle, kültürü, tarihi ve medeniyetiyle hemhal ol-

muş bir sanatçı idealidir. 

Karakoç sanatçı ile nesne arasındaki ilişkiye de önem vermektedir. Ona göre 

sanatçı, taş, toprak, tabiat ve toplum yani dışımızdaki her şey diyebileceğimiz nesne-

den parçalar kopararak, onu ıslah ederek eserini meydana getirir. Her sanat eseri ya-

ratımında nesneden bir şeyler kopacaktır.397 Karakoç’un sanat hakkındaki düşüncele-

rine baktığımızda, sadece nesneden bir şeyler koparmakla veya nesneyi yontmakla 

sanat eseri oluşmaz. Sanatçı sanat eseri ile bütünleşecek, onu yontacak aynı zamanda 

kendinden bir şeyler katarak Tanrı’nın yaratmasına benzer bir yaratma ile eseri orta-

ya çıkaracaktır. 

Karakoç sanatçının, sanat eserini nesnel hale getirmesi konusunda, sanatkâr 

ruh nesnel olmalı diye düşünür. Ancak sanat eserinin tamemen nesnel olamayacağını 

                                                
396 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, 33- 36 
397 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II, s. 9 



123 
 

 
 

belirtir. Ona göre, eserin nesnelleşmesi demek, sanatçının eserinden izini tamamen 

silip atması demek değildir. Sanatçı çok gerilere kaçmış, perdelerin arkasına saklan-

mıştır. Böylece eser nesnellik kazanmıştır.398 Bu bize felsefedeki objektiflik mesele-

sini hatırlatmaktadır. Bu meselede, filozofun ve sanatçının tamamen objektif olama-

yacağını kabul etmemiz gerekir. 

Sonuç olarak Karakoç, düşünür ya da yazarı, dolasıyla sanatçıyı, kişilerin 

amaçlarını yoklayan, bu durumu onlara sunan ve sonuçlarına göre onların amaçlarını 

gözden geçirmelerini isteyen, böylece toplumun somut amaçlar oluşturmasına katkı 

sağlayan, toplumunu aydınlatan, toplumun kültür ve medeniyetinin gelişmesinde 

büyük bir katkısı olan “kader görevlisi” olarak görmektedir. Sanatın objesi olan, es-

tetik bir değere sahip bulunan sanat eseri hakkında Karakoç neler söylemiştir? şimdi 

de buna bakalım. 

 

2.3. Sanat Eseri 

 

Sanat eserleri, sanatçıların ortaya koyduğu estetik objelerdir. Bir heykel, bir 

tablo, bir beste, bir bina, bir şiir, roman v.s. sanat eseridirler. Sanat eserlerinde onları 

estetik obje yapan bazı özellikleri vardır. Biz buna değer diyoruz. Yani eğer bir ese-

rin estetik değeri varsa, o eser sanat eseri olabilir. Sanat eseri deyince, sanatın bütün 

alanlarında verilmiş ve estetik değeri olan eserleri saymak gerekir. Sanat eserini di-

ğer rastgele eserlerden ayıran unsurlar nelerdir? Bunların başında güzellik gelir. Gü-

zelliğin yanı sıra bir sanat eserinde yüce olma, haz ve hoşa gitme duygusu uyandır-

ma, doğru ve iyi olma, faydalı olma, bir amaca hizmet etme, insanın orada kendi 

ruhundan, heyecanlarından bir şeyler bulması gibi özellikler de aranmaktadır.399 

Karakoç’a göre sanat eseri dış realiteyle ilişkisini kesmeyen ama dış realiteye 

mahkûm olmayan eserdir. Eser, realiteyi, yontar, ona eklemelerde ya da ondan çı-

karmalarda bulunur ve ondan yeni biçimler doğurmaya çalışır. Fakat daha önemlisi, 

onu, içten değiştirir. Yani eser, realiteye, âdeta fizik etkiden çok kimyasal bir etkide 

bulunur. Sanat eseri, yaratılanın değil, yaratmanın taklididir. Yapıt, yaratılanın takli-

                                                
398 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 39 
399 Ergün, Mustafa, Felsefeye Giriş, www.egitim.aku.edu.tr; 25/03/2009 



124 
 

 
 

di oldukça değerden düşer. Yaratışın her an yeni kalışındaki, orijinal oluşundaki sırrı 

anladıkça da yoğunlaşır.400 Yapıtın, yaratılanın taklidi oldukça değerden düşmesi 

fikri bize, Platon’un sanat eserini “taklidin taklidi” olarak görmesini hatırlatmaktadır. 

Karakoç, gerçek sanat eserinin, insanı değiştirmesi, çarpıp büyülemesi âdeta 

metamorfoza uğratması gerektiğine inanır. Bir şiiri okumadan önceki insanla oku-

duktan sonraki insan arasında bir fark olmalıdır. Sanatçının âdeta canından can, ka-

nından kan katarak ortaya koyduğu sanat eseri, bir taraftan metafizik açıdan insanı 

etkilemeli ve derinleştirmeli diğer taraftan tabiatla ilişkili olarak insana estetik heye-

canlar vermelidir. Sanat eserinde, “saf yaratış” karşısında duyulan heyecan verici bir 

çarpıcılık olmalıdır.401 

Karakoç’a göre sanat yaratımı olayı karmaşık bir yapıda gerçekleşir. Sanat ese-

ri önce doğadan soyutlanır, sonra bütün manevi değerlerle yoğrulduktan sonra yeni-

den somut hale getirilir ki O, buna, somut diriliş demektedir.402 Sanat eserinin yara-

tılmasında üç aşama vardır. Bu aşamalardan ilki tabiat ve hayatın oluşlarıdır. İkinci 

realite aşaması ise, din, felsefe, bilim ve sanat dünyasıdır. Bunlar sanatçının iç dün-

yasını, eser vermek için yerleşeceği, hazırlık ortamını oluştururlar. Üçüncü aşama da, 

eser verme yani sanatçının kendinden de bir şeyler katarak oluşturduğu yaratma 

aşamasıdır. Bu aşamalar birbirlerinden kopmaz ve iç içedirler.403 

Karakoç, tabiattan ve hayattan alınan malzemeyi yığmakla sanat eserinin doğ-

muş olmayacağını düşünür. Sanatçının işi asıl bundan sonra başlar. Sanatçı, bu mal-

zeme yığınıyla, bir çileye başlar, ardından ilham ve üstün bir şuurla seçme ve ayık-

lama yaparak eserini yaratır.404 Karakoç’a göre, bir eser meydana getirmek bir bakı-

ma sanatçının eşyayla hesaplaşmasıdır. Sanatçı eşyaya üstün gelince ona yeni bir ruh 

üflemek için Tanrı’dan güç ve ilham almalıdır.405 Sanat eseri, bir yaratım sonucu 

ortaya çıkar ve sanatçı Tanrı’nın yaratımını taklit ederek varolandan bir eser yaratır. 

Karakoç’a göre sanat eseri yaratılırken eserde muhakkak bir eleştiri olmalıdır. 

Hatta eser eleştiriyi varlığıyla getirir. Yani her oluş eliştiriyi de beraberinde getirir. 

                                                
400 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 32 
401 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II, s. 37 
402 Karakoç, Sezai, age.,s. 19 
403 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, 33, 34                  
404 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 232 
405 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 12 



125 
 

 
 

O, bunu şu ifadelerle vurgulamakatdır: “Her doğuş, her oluş ve her diriliş, dışla kar-

şılaşınca, dışın direncine uğrayınca kendi konumunu saptamak isteyecektir. Böylece, 

her ortaya koyuş, asgari bir eleştiriyle birliktedir, eleştiriyi gerektirmektedir.” O, 

eleştirinin, daha eserin oluşmasında ve her safhasında, gizli bir özeleştiri biçiminde 

kendini gösterdiğini düşünür. Eser, iş, yapı, tamamlanıp ortaya çıkınca, dışın, çevre-

nin, şartların değerlendirmesi başlar. Eleştiri imtihanını vermemiş hiç bir eser, eser 

denilmeğe lâyık olamaz. Eleştiri eserin güzelleşmesi, mükemmelleşmesi, bütünlen-

mesi için zarurîdir. Ama eleştiri yapıcı, ölçülü olmalıdır.406 

Karakoç’a göre, eser ve zaman ilişkisinde, eserin zamanı, onu tamamlayacak 

olanın içinde yani sanatçının içinde, bir saat düzenliliğiyle ilerlemektedir. Onu boşu-

na zorlamamak, onu geciktirmemek ve hızlandırmamak gerekir. Sabırsızlık, esere 

değil, onun şartlarına bakmaktan ve ruhuna değil, dış tecellisine takılmaktan doğu-

yor.407 

Buraya kadar ortaya koyduğumuz düşüncelerinden Karakoç’a göre bir sanat 

eserinde şu özelliklerin bulunması gerektiği sonucunu çıkarabiliriz: Sanat eseri, insa-

nı değiştirmeli ve büyülemelidir. İç ve dış realiteye uygun olmalıdır. Dış dünyayı 

nesnel bir biçimde aktarmalıdır. Yaratılanın değil yaratmanın taklidi olmalıdır. Meta-

fizikle ilişkili olmalıdır. Eleştiri sınavını vermiş olmalıdır.  

Karakoç’un sanat, sanatçı, sanat eseri hakkındaki değerlendirmeleri hep soyuta 

ve fizikötesine dayanır. Ancak bu düşüncelerde somut tamamen ihmal edilmiş değil-

dir. Hemen her düşüncesinde olduğu gibi dengeli, orta yolu bulan, soyut ve somut 

dengesini kurmuş bir anlayış oluşturmuştur. Zaten sanat eserinin oluşumunda da 

belirttiği gibi, önce sanatçı eşyayı, nesneyi soyutlamalı, daha sonra nesne, sanatçının 

ruhundan, duygularından ve düşüncelerinden payını aldıktan sonra tekrar somut hale 

getirilmelidir. 

2.4. Sanat, Din ve Bilim Münasebeti 

 

Bilim, temelde deskriptiftir; ahlâk ise, normatiftir. Biri kognitif yanımızla, öte-

ki amelî (konatif) yanımızla ilgilidir. Sanat ise, daha çok duygu ve hayal dünyamızı 

                                                
406 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 12 
407 Karakoç, Sezai, age., s. 15 



126 
 

 
 

alâkadar etmektedir. Buna rağmen bu üçünün de kökleri insanın teemmül ve tefekkür 

dünyasındadır. Akıl, din, bilim ve sanat alanlarında, farklı derecelerle de olsa faaliyet 

göstermektedir.408  

Karakoç’un “Sanat, kaçsa da inkâr etse de hep Tanrı’ya doğrudur” ifadesinde 

vurguladığı gibi, din, sanat ve sanatçı için daima belirleyici bir rol oynamıştır.409 Ka-

rakoç, din, felsefe ve sanatı, insanın kendi yaradılış sırrını aradığı alanlar olarak gö-

rür.410 Karakoç, insanın ruh tarafına bir öncelik ve üstünlük tanıyan bir düşünce ve 

sanat adamı olarak, sanatın, gaye olmaya yakın bir mâhiyet taşıdığını düşünmektedir. 

Karakoç’a göre insanlığın başlangıcında kültür din ile aynıydı. Sanat ve ilim de 

dinden doğmuştur. Bugün ise, yine kültür dinle ilişkili, dinden koparılmaz bir halde-

dir. Din, tarihi ve sosyal yaşama tamamen kök budak salmış, temelini yerleştirmiştir. 

O, bunu şu örneklerle ifade eder:“Pozitivizm, sosyolojiyi öbür ilimlere göre bağım-

sızlaştırırken, bir yandan da toplum kanunlarındaki dinin etkisini küçümsetmeğe ça-

lışıyordu. Aynı şeyi Freudizm, psikolojide yapmak istemişti. Fakat hemen Freud 

(1856- 1939)’un arkasından gelen Adler (1870- 1937) ve bilhassa Jung (1875- 

1961)’un çalışma ve buluşları, toplum ve insan ruhunun sanıldığından çok dine bağlı 

olduğunu ortaya çıkarmıştır. İnsan kültürünün ve maşeri laşuurî arketipleri tamamen 

dinidir.” Karakoç, insan ruhunun, din kategorileri içinde öylesine kalıplaştığına ve 

biçim kazandığına ve bunu, felsefi veya ekonomik hiçbir doktrinin silip atamayaca-

ğına inanır.411 

Karakoç, din kaynaklı bağlantıların, iktisadî veya sosyolojik teorilere dayanma 

iddiasını taşıyan teorilerden çıkma bağlantılardan çok farklı olduğunu düşünür. Çün-

kü din, hayatın içine, tarihe, düşünceye, edebiyata, yani insan zihin, ruh ve davranış-

larının yayıldığı bütün alanlara yerleşmiş bir vâkıadır. Din vakıasının, realist ve sür-

realist, rasyonel ve irrasyonel, psikolojik, tarihî, hatta politik ve ekonomik perspek-

tifleri vardır. Hâlbuki ilim iddialı ideolojiler, hayatın binbir cephesiyle teyit edilme-

yerek kısa zamanda ölü hale geliyorlar. Tarih, folklor, gelenekler, yaşanan din ve 

ibadetlerin getirdiği yüksek ve saf heyecanlar, geçmişteki büyük sanat ve edebiyat 

                                                
408 Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., 7. Baskı, İzmir, 1999, s. 295  
409 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 22 
410 Karakoç, Sezai, Ruhun Dirilişi, s. 77 
411 Karakoç, Sezai, Dirilişin Çevresinde, s. 86 



127 
 

 
 

eserlerindeki dinî özelliğin büyük etkisi, edebiyat ve sanat alanındaki bağlantının ne 

kadar uçsuz bucaksız sınırlar taşıdığını iyice göstermekte ve kaynaklarının ne kadar 

zengin, sağlam olduğunu ortaya çıkarmaktadır.412 

Karakoç, düşünce, bilim ve sanatın, mutlak bağımsızlık iddia edemeyecekleri 

gibi Yaratıcı’nın dışındaki bir yapıya da güdümlülüğü asla kabul etmeyeceklerini 

belirtir. Ona göre, düşünce ve sanat, “ben”i, eşyayı ve tarihi çevreleyip öbür yaratış 

hallerine doğru akan, dolayısıyla ruhla onun Yaratıcısı arasında bir geliş gidiş, bir 

akış, dinamik bir köprü olan bir ebediyet çerçevesidir.413 

Karakoç’a göre insan, bilim, felsefe ve sanattan istifade ederek, hayatını zen-

ginleştirir, tecrübe kazanır ve asıl büyük sınavına hazırlanır. Bilim, felsefe ve sanat, 

belki sonsuz bir zaman ve fırsat verilse, teorik olarak, insanı hakikata gö-

türeceklerdir. İnsanlık ve uygarlık tarihi, bilim, felsefe ve sanatı da peşinden sürükle-

yen inanç sistemleri tarafından yazılmıştır.414 

Karakoç, din, felsefe, bilim ve sanatın iç dünyamızın eser vermek için yerleşe-

ceği alanı, yani hazırlık ortamını oluşturduklarını ifade eder. Bu alanlar sanatçının iç 

dünyasına malzeme sağlarlar. Eser vermek için zemin hazırlarlar. Sanatçı bu ortamda 

gelişecek ve deneyler yapacaktır. Unsurlardan komposizyona, somuttan soyuta, sana-

ta mahsus boyutlara, sınırlara, gerilimlere, abartmalara, bilinçli ihmallere, soyutla-

madan tekrar somutlamaya geçişe bin bir deney içinde alışacak ve âşina olacaktır.415 

Karakoç’a göre, bilim, bir yandan sanat ve onun cevheri olan şiire öte yandan, 

teorik düşünce dinamiklerine ve ahlâka kopmaz bir şekilde bağlıdır. Bilim, düşünce, 

sanat ve ahlâk, fon ve temel, sebep ve sonuç ilişkileriyle birbirlerine bağlı, iç içe 

girmiş haldedirler.416 

Karakoç’a göre, Hıristiyan sanatında, önce sanat, din için kullanılmak isten-

mişse de, giderek, din, sanat tarafından kullanılmıştır. Oysa İslâm’da sanata din kay-

naklık etmekte ve dini bozmayan bir sanat oluşmaktadır. İslâm’da din ve sanat bir-

birleriyle ilişkili fakat bağımsız kurumlar olarak ferdî fonksiyonlarını yerine getir-

mektedirler. O, buna şu örnekleri verir: “Mevlitlerle İnciller arasındaki fark, bunu en 
                                                
412 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 144 
413 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, s. 18 
414 Karakoç, Sezai, Diriliş Muştusu, s. 75 
415 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 37 
416 Karakoç, Sezai, Makamda, s. 71 



128 
 

 
 

iyi şekilde gösterir. Dinle sanatın en çok içiçe girdiği Mesnevi’de de bu dikkat, bütü-

nüyle korunmuştur.”417 Oysa antik dinlerde, yani antik çağlar putatapıcılığında (pa-

ganizminde) ve Hıristiyanlıkta din ve sanat iyiden iyiye iç içedir. Sanat, dini yansıtan 

araç olmaktan çıkmış, kendi ilkeleri ve simgeleriyle dini öylesine yoğurmuştur ki, 

biraz din olmuş, din de sanatlaşmıştır. Yani, bozulmaması, dokunulmaması gereken 

din, sanatın deformasyonuna, insan hayallerine göre metamorfoza uğramıştır.418 Ka-

rakoç, din ve sanatın birbirine karışmasını pek doğru bulmaz. Bu durum ikisinde de 

yozlaşma doğurur. Oysa din dindir, sanat sanattır. Dinle sanat birbirleriyle sıkı ilişki-

li olabilirler fakat birbirlerinden bağımsız olmak zorundadırlar.419 Karakoç, toplu-

mumuzun değerlerini ön plana çıkaran bir yazar veya sanatçıdır. Din de değerler 

içerisinde önemli bir yer tutmaktadır. Dolayısıyla dini, sanatı için bir referans olarak 

görmektedir. Ancak dinin, sanat tarafından kullanılmasına da karşıdır. 

Karakoç, insanoğlunun bilim ve sanatta ilerledikçe, soyut kavramlara ve yaşa-

yışlara daha çok yaklaşacağını ve din ihtiyacının somut bir şekilde ortaya çıkacağını 

düşünür. Ona göre, bu ilerlemeler esnasında dinden kopuş olarak görülen şey, ger-

çekte geçici ve sadece din buhranının anlık görüntüsüdür.420  

Bilim, felsefe, din ve sanat insana, büyük tecrübeler kazandırması, kişinin ruhî 

gelişiminde büyük bir pay sahibi olmaları açılarından Karakoç’un düşünce sistemin-

de bir arada olmaları, birlikte değerlendirilmeleri çok önemlidir. Bunlar birbirlerine 

sebep sonuç ilişkisiyle ve kopmaz bağlarla bağlıdırlar. Çünkü din, sanat ve bilim 

Tanrı ile vardır, Onun dışında hiçbir şeye bağımlılığı kabul etmezler.  

Genel olarak, Karakoç’un sanat anlayışı, Allah’a bağlı olarak oluşmaktadır. İs-

lâm düşüncesindeki sanat anlayışında olduğu gibi Karakoç’ta da, daima soyuta yö-

nelme, güzelliğin ilk kez yaratılması değil varolandan keşif yapma, varolana hayran-

lık duyma, “saf yaratış” karşısında heyecan duyma, sanatı, dinî bir görevi yerine ge-

tirme olarak görme, dinî düşünce, inanç ve duyguları sanat eseri aracılığıyla topluma 

aktarma vb. düşünceler görülmektedir. Buraya kadar, Onun sanat, sanatçı ve sanat 

eserine bakışını değerlendirdik. Çeşitli sanatlar hakkındaki düşüncelerine geçebiliriz. 

                                                
417 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 17 
418 Karakoç, Sezai, Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, s. 40 
419 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 15 
420 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 53 



129 
 

 
 

 

2.5. Çeşitli Sanatlar 
 

Burada Karakoç’un edebiyat, şiir, roman ve hikâye, resim, mimarî, sinema ve 

tiyatro hakkındaki düşüncelerini ele almaya çalışacağız. Öncelikle edebiyatçı ve şair 

olması sebebiyle, edebiyata bakışını ortaya koymaya çalışalım. 

 

         2.5.1. Edebiyat 

 

Meşhur “edebiyatsız bir milletin hayat damarlarından biri kopmuş demektir” 

sözünün değişik bir şekline Karakoç’ta tesadüf ederiz. Edebiyatı bilinmeyen, edebi-

yatıyla insanı etkilemeyen ülke, yok demektir, der.421 

Karakoç, yeni bir ülkü, yeni bir düşünce kuruluşunda, toplumların ayağa kalkı-

şında edebiyat ve sanatın “ruhun vücuttaki payı gibi” büyük bir yeri olduğunu düşü-

nür. Bu anlamda edebiyat özel bir yere sahiptir çünkü her yeni ülkü kelimeleriyle, 

kavramlarıyla, terimleriyle var olmak zorundadır ve bu edebiyat yoluyla gerçekleşe-

bilir. Yeni kültür yerleşmesinde veya bir kültürün başka bir kültüre dönüşmesinde, 

yeni, âdeta büyülü bir dil ve üslup şarttır. Kültür, birinci kaynağı edebiyat olduğu 

için çok defa edebiyatla bir tutulmuştur.422 Edebiyatın bu fonksiyonu nedeniyle doğ-

ru bir yerde olması toplum için büyük bir önem taşımaktadır.423 

 Karakoç, edebiyatın sadece bir uzmanlık alanı olmadığını aynı zamanda 

herkesi ilgilendiren bir tarafının da olduğunu düşünür. Herkes hatip olamaz, ama 

her insan, düzgün konuşma çabasını göstermek zorundadır. Bu yüzdendir ki, edebi-

yata aşina olmak, kişiye kolay, rahat ve doğru konuşmasında yararlı olacaktır. Ça-

ğımızda, herkes şiir yazamayabilir ama bir şiir kültürü oluşmalıdır. Roman, piyes ve 

hikâyeler de, psikolojik tahliller, karakter belirlemeleriyle, kişiliğimizin olgunlaş-

ması ve derinleşmesi için köklü deney alanlarımızdır.424 

                                                
421 Karataş, Turan, Doğu’nun Yedinci Oğlu Sezai Karakoç, s. 438 
422 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 40, 41 
423 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 11 
424 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 9, 10 



130 
 

 
 

Karakoç’a göre, bir milleti millet yapan faktörlerin başında kendine has bir 

edebiyatının bulunması da gelir. Milletleri, kendi varlıklarının bilincine erdiren en 

etkili kültür planı, edebiyattır. Edebiyatı uzun sürede ihmal eden halklar, giderek 

silinip unutulurlar. Yahudiler, binlerce yıl, benliklerini, edebî katkılar ve metinlerle 

büyümüş Tevrat kalıntılarıyla korudular. Ona göre, her medeniyet hareketinde de, 

ona paralel olarak gelişen bir edebiyat hareketi görülür. Bir toplumun tarihi, biraz da 

şairlerinin musikişinaslarının, hatiplerinin, tarihçilerinin tarihi demektir. O bunu, şu 

örneklerle anlatmaktadır: “Nedim’i çekip çıkartırsak, Lâle Devri güzelliğinden çok 

şey kaybedecektir. Bâki’siz de bir Kanunî Devri düşünülemez. Nefî’siz bir Dördün-

cü Murat Devri, Fuzulî’siz Bağdat ve Kerbelâ, Âkif’siz Çanakkale ve İstiklâl Savaşı, 

Mevlâna’sız bir Konya ve Yahya Kemal’siz bir İstanbul düşünülemez.”425 

Karakoç’un genel düşünce sistematiğini edebiyat anlayışında da görmek müm-

kündür. O, her şeyin olduğu gibi edebiyatın muhtevasının da hakikatten nasibini al-

ması gerektiğine inanır. Ona göre, bir eseri değerli kılan; edebiyat gücüyle birlikte 

hakikat özü taşıması, insanın kalbiyle yakından ilgili olması, tarihî ve sosyal karak-

terleri, farklı olması, fazlalılık ve eksiklikten uzak olması gibi özelliklerdir.426 

Karakoç, “kasaba edebiyatı” dediği edebiyat üzerinde durur ve güdümlü, başka 

düşünce sistemlerine angaje olmuş edebiyata karşı çıkar. Ona göre, ülkemiz, ağır 

sanayi ve 20. yüzyıldaki anlamında büyük şehir medeniyetine ulaşamamış, kasaba ve 

büyük kasabalar (küçük şehirler) medeniyeti çağını yaşamaktadır. Medeniyet, bir 

topluluğun maddî ve manevî alanlarına, edebiyat, güzel sanatlar, fikir ve felsefe, 

müsbet bilgiler, teknik ve ahlâk alanlarına aynı zamanda etki eden ruhî güçtür. Bu 

nedenle, edebiyatımızın bugünkü olumluluğu, kasaba edebiyatındadır ve edebiyatı-

mızın ağırlık merkezi, kasaba ve küçük şehirler edebiyatı olmalıdır. Köy edebiyatı ve 

ağır sanayiden doğma proleter edebiyatında, insan, bu iktisadî ve sosyal biçimlerden 

anlamını alır; bu yaşayışlar, edebiyatı yoğun bir şekilde şartlandırır. Kısa zamanda, 

ister istemez edebiyat, güdümlü, tezli edebiyat haline gelir.427 

Karakoç, en geniş anlamında edebiyat ve düşünce dünyamızla politika yaşayış 

ve davranışlarımız arasında bir paralellik değilse bile bir uygunluk doğmadıkça, ge-
                                                
425 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 11 
426 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 444 
427 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 62, 63 



131 
 

 
 

nel çırpınışımızın sona ermeyeceğini düşünür. O, divan edebiyatını örnek göstermek-

tedir. Divan edebiyatı, ana çizgileriyle o zamanki fert, toplum ve devlet hayatında 

önemli bir yere sahiptir.428 

Karakoç, edebiyat ve sanatta geleneğin büyük bir önemi olduğunu düşünür. 

Gelenek, aslında “sanatın öz ilkeleri”nin derinlerde sürmesi ve zamana hükmünü 

yürütmesi, gelen her yeni sanatçının onunla hesaplaşması anlamında düşünülmelidir. 

Doğanın somutundan soyutlamaya, soyuttan sanat somutlamasına çıkışın tarih için-

deki oluşmuş “samanyoludur”.429 Burada Karakoç’un gelenek anlayışı, basit ve 

geçmişe duygusal bir bağlılık anlayışı değildir. Düşünce yapısıyla, duygularıyla ve 

kültürüyle verimliliği ve yaratıcılığı arttıracak olan fonksiyonel bir bağlılık olmalı-

dır. 

Karakoç günümüzde, geçmişte önem verilen şair ve yazarların unutulduğunu, 

edebiyatımızın kansız ve solgun kaldığını, geçmişteki hayat perspektifinden eser 

kalmadığını belirtmektedir. O, bu durumu şöyle vurgulamaktadır: “Edebiyat alanına 

bakıyorum, insan, bu edebiyatın, bu toprakların edebiyatı olduğuna ne yapsa kendini 

inandıramaz.”430 

Karakoç’a göre, edebiyatımızı, taklitlerden ve peşin hükümlerden uzak, Türk 

insanın yaşamından, korkularından, dertlerinden ve sevinçlerinden oluşan bir mal-

zeme ile iyi bir ayıklama sonucu sanatçının ilhamı ve şuuru ile yeniden oluşturma-

lıyız.431 Ancak bu kendi içine kapanma şekline dönüşmemelidir. Çünkü yabancı 

kaynaklardan mahrum, dünya edebiyatından habersiz bir edebiyatın gelişip büyü-

mesine ve yaşamasına imkân yoktur.432 

Karakoç’un genel olarak edebiyata ve sanata bakışı yine din merkezlidir. Bir 

eserin oluşumunda “hakikat özü” taşıması gerektiğini ifade ederken bunu ortaya 

koymaktadır. O, edebiyatımızda “zirai proterlik” olarak gördüğü güdümlü, tezli köy 

edebiyatının karşısında kasaba edebiyatı dediği, kendi medeniyet ve şehir kültürü-

müzle yoğrulmuş bir edebiyatı ön plana çıkarmakatdır. Geleneğe saygı duayarak ve 

gelenekten beslenerek, edebiyatımızı kendi değerlerimizden ve kendi kültürümüz-
                                                
428 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 570 
429 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 18 
430 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar II Sütun, s. 350 
431 Karakoç, Sezai, age., s. 231 
432 Karakoç, Sezai, age., s. 230 



132 
 

 
 

den meydana getirmemiz gerektiği üzerinde durmaktadır. Şimdi de, şiir ve şair hak-

kındaki görüşlerini ele alalım. 

 

2.5.1.1. Şiir ve Şair 

 

Edebî türler içinde özel bir yere sahip olan şiir hakkında birçok şey yazılmıştır. 

Şiir, estetik ortak değerler ihtiva etse de şairine yapışık olması, şairinden doğması 

sebebiyle, şahsî olması nedeniyle tam anlamıyla izah edilememiştir.   

Karakoç’un şiir anlayışı, sanat düşüncesinde olduğu gibi, genel dünya görüşü-

nün şiire uygulanmasıdır. O bunu, “Benim şiirim, aşk, hürriyet, yaşayış ve ölüm gibi 

var olmanın dinamitlendiği noktalardaki trajik espriyi, irrasyonele ve absürde bulan-

mış mutlakı zapt etmektir. Bunun için, başlangıçta sanat planımda görünüşte çok 

yakın bir noktadan çıktığım arkadaşlardan şiirim uzaklaşıyor. Ses ve biçim, motifler 

ve imajlarda, başlangıçta çok yakın olduğumuz şair arkadaşlardan, gittikçe, o biçimi 

dolduran ve o sesi fırlatan varoluşu idrak farkı yüzünden ayrılıyorum.”433 cümleleriy-

le vurgulamaktadır. Beşir Ayvazoğlu Onun şiirini, şöyle ifade etmektedir: “Sezai 

Karakoç’un denemeleri, kısaca, İslâm sanatlarının tarihi ürünlerinden değil, prensip-

lerden hareket etmek ve bu prensipleri çağın şartlarında yeniden yorumlayarak mo-

dern bir şiir ortaya koymak şeklinde özetlenebilir.”434 Biz de bu tespite katılmakta-

yız. 

Metafizik düşüncesini şiir anlayışına da yansıtan Karakoç, şiirin istese de iste-

mese de Tanrı’ya doğru olduğunu savunur. Şiirin ruh pencerelerini Allah’a açtıkça 

şiir olacağını düşünür.435 Çünkü şiir, kaçınılmaz olarak din dünyasına açılacaktır.436 

Karakoç, şiirin, toplumun manevi değerlerinin büyük bir bölümünü oluşturduğu gibi 

aynı zamanda bu değerlerin taşıyıcısı olduğunu düşünür. O, “Marks (1818- 1883)’ın 

teorisinin aksine spritüel değerlerin toplumda altyapı olduğuna inanıyorum.” demek-

tedir ve tarih boyunca şiir ile dinin iç içe olduğunu ifade eder ve buna şu örnekleri 

verir: “Mitoloji tanrıları biraz da Homeros’un tanrılarıdır. Tiyatro manzumdu. 

                                                
433 Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, s. 105 
434 Ayvazoğlu, Beşir, İslâm Estetiği ve İnsan, Çağ Yay., İstanbul, 1989, s. 343  
435 Karakoç, Sezai, Diriliş Neslinin Âmentüsü, s. 9 
436 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 85 



133 
 

 
 

AristOnun poetikasında da belirttiği gibi şiir (yani tiyatro şiiri), insanı gündelik şart-

lardan koparıyor, onu sonsuzun kıyısında yıkıyordu (Katarsis). Klanlarda, rahip aynı 

zamanda hâkim ve şairdi. Ozanlar, şamanlar gaipten haber vererek toplumun yöne-

timinde faydalı olurlardı. Zerdüşt bir şairdir. Hintlilerin kutsal kitabı Vedalar şiirdir. 

Ahdi Atik yer yer şiirle doludur. Mezmurlar, Eyyub’un Kitabı şiirdir. Kâbe’nin duva-

rına asılan yedi meşhur şiir (Muallakatü’s-Seb’a), Kur’an’ın belagat üstünlüğü önün-

de, duvardan indirilmişlerdi. Kur’an’a, nazm-ı ilâhî, yani bir anlamda ilâhî şiir denir. 

Atina Sitesiyle Isparta Sitesi arasındaki fark, biraz da şiir farkıdır.” 437 Karakoç, ne 

sanat için sanat, ne de toplum için sanat yapmış ve şiir yazmıştır. Onun amacı, haki-

kate ulaşma yolunda inancı için çalışmaktır. Sanatı, inancı, kültür ve medeniyet anla-

yışı çerçevesinde bir hizmet olarak düşünür.  

Karakoç’a göre şiirde, romanda olduğu gibi, insanın toplumdaki somut yaşa-

yışları önemli değildir, insanın nitelikleri, sıfatları önemlidir. Şiir insanı soyutlaştır-

mıştır. Roman, somut insanın peşindedir. Romanın, tam anlamıyla “özel isim sanatı” 

olmasına karşılık, şiir, “nitelikler sanatı”dır. Bu yüzden sıfat, uzun zaman, şiir ala-

nında hâkimiyetini sürdürmüştür. Şiirin gerisinde “her çağda, her şiirle yenilenen” 

insan olmalıdır. İnsanı konu edinmeyen şiir uzun zaman yaşayamaz. Şiirine insan ya 

da insanlık fonunu koymayanlar kaybedecektir.438 

Karakoç, şiirin anlamı konusunda; şiiri şuura bitişik olarak görür fakat onu ak-

lın dar çerçevesine mahkûm etmez. O bunu, şu cümlelerle vurgular: “Şiir, ses, biçim 

ve derinlik, perspektif zenginliği, çok yanlılığı gibi anlamın etrafında toplanan ve 

onu akıl üstü ve akıl ötesinin bütün imkânlarından faydalandıran bir mâhiyet ta-

şır.”439 Karakoç’a göre şiirde mantık, genel mantıktan çıkmadır. Çünkü şiirde, zaman 

zaman anlam bakımından bozulmalar olsa bile, tamamen anlamsız şiir düşünüle-

mez.440 

Karakoç, şiiri biçim ve öz olarak ayırmanın yanlış olduğunu düşünür. Şiir özü 

ve biçimiyle bir bütündür. Yoksa biçim ve özü şiirden ayrı ayrı çekip çıkarmak 

mümkün değildir. Kendine mahsus bir özü olmayan şiirin biçimi de yok demektir. 

                                                
437 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 47, 48 
438 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 77, 78 
439 Karakoç, Sezai, age., s. 93 
440 Karakoç, Sezai, age., s. 81- 83 



134 
 

 
 

Maskeye insan yüzü denilemeyeceği gibi, var gibi görülen ses ve geometri, sadece 

boş bir kalıptan başka bir şey olamaz. Öte yandan, biçimi olmayan şiirin özü de yok 

demektir. Yüzü olmayan insan olmayacağı gibi, şekilsiz şiir de olamaz. Diğer taraf-

tan, bütün insanların nasıl bir ortak biçimi ve her insanı öbüründen ayıran ayrı biçim 

farkları varsa, şiirler arasında da ortak biçimler ve her şiiri öbüründen ayıran farklar, 

biçim farkları olacaktır.441 

Karakoç, çağımızda şiirin iki büyük görevi olduğunu savunur. Birincisi, eği-

timde ruh ve zihin terbiyesindeki görevidir. Bu noktada, Pascal’ın “sezgici zekâyı şiir 

geliştirir” ve Alain (doğ. 1937)’in “öğrenciye iki şey öğretilmeli: Şiir ve geometri” 

sözlerini hatırlatır. İkincisi ise, promete sanatı denilen moral ödevi, yani kötülüklere 

karşı başkaldırma aracı oluşudur. Ona göre, yurt tehlikeye girdiği zaman, bir ozanın 

sesinin yükseldiği ve her şiirinin yurtseverlerin dilinden düşmediği artık tarihin bir 

kuralı denecek kadar çok görülmüştür. Macarların şair Petöfi’sini, bizim İstiklâl Sa-

vaşı şairimiz Mehmed Akif’i ve büyük geçmişimizi canlandıran ve unutturmayan 

Yahya Kemal’i örnek gösterir. Karakoç, ayrıca şiir duymuş bir insanın zalim olama-

yacağına inanır.442 

Karakoç, şiiri hayatın içinde görmek ister. Belki tüm konuşma va yazılarda şii-

re yer verilemez ama şiirin kendisi olmasa bile şiir kültürü hayatın içine sızmalıdır.443 

Karakoç, şiirin propaganda aleti olarak görülmesini de yanlış bulur. Bu tutumların 

başarıya ulaşmalarının mümkün olmadığını belirtir. Çünkü bunu, sanata ihanet olarak 

görür ve sanatın ihanete elverişli olmadığını ifade eder.444 Ancak daha önce de belirt-

tiğimiz gibi, kendisi şiirlerinde propaganda yapmamakla birlikte, şiirlerinin belli me-

sajlar verdiği ve dini motifli olduğu da bir gerçektir. 

Karakoç’a göre şair, yüce olanı arayan ve bu arayışında manevi âleme pencere 

açmış, manevi âlemin ahlâkının peşinde olan insandır. Şair, milletinin sözcüsü, yol 

göstericisi, milletine gönlüyle, aklıyla yapışık olandır. Şiir sanatı kadar, millet sanatı 

olan başka bir sanat yoktur. Resim, musiki, mimarî ve edebî sanatlardan romanda da 

millî çizgiler ve karakterler kaçınılmaz bir şekilde görülür. Ama şiirde, millî damga, 

                                                
441 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 89, 90 
442 Karakoç, Sezai, age., s. 49 
443 Karakoç, Sezai, Günlük Yazılar IV Gün Saati, s. 9 
444 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 39 



135 
 

 
 

zorunludur. Şiir evrensel olduğu ölçüde millî, millî olduğu ölçüde evrenseldir. Dil ve 

kelimeler, onu dolaysız millet malı yapar. Şairin alınyazısı, milletinin alınyazısıdır. 

Karakoç, şâirin değerini şu cümlelerle vurgulamaktadır: “Milletlerin kurtuluşunda 

da, yücelişlerinde de, ne yazık ki bazan da uçuruma yuvarlanışlarında hep şairleri 

önde görürüz. Bir milletin ihtişamını, duyarlığını, öfkesini, mutluluğunu, inceliğini 

anlamak istiyorsanız şairlerine, özellikle şairlerine bakınız.”445 

Karakoç, şairin genel karakterini, pergünt üçgeni dediği, üç ilkeyle anlatmakta-

dır: 

1-  Şair, kendi kendisi olmalıdır: Şairin kendi kendisi olabilmesinin biricik yo-

lu, değişmek, başkalaşmaktır. Şairin durması, şiirin erken bunamasıyla birdir. 446  

2-  Şair, kendine yetmelidir: Karakoç bu ilkeyi, “Fildişi kuleyi kurmuyorum. 

Şairin realiteyle ilgisini koruyorum.” sözleriyle belirtir. Fildişi kule teorisinde, ger-

çeğe saygıya pek yer yoktur. Bu ilkede, şaire yetecek olan, şair oluncaya kadar edin-

diği realite değil, bizzat kendisidir. Yeterlik ilkesi eserinin, tohumunu ve geliştirecek 

iklimini, şairin kendi varlığından alması anlamına gelir. O, bunu ırmağa benzeterek 

şöyle belirtir: “Yeterlik ilkesi ırmağın ilkesidir; ırmak, çıkışı, batışıyla eşyaya bağlı-

dır. Ama varoluşuyla kendi kendidir, kendine yeter. Aldığı sular verdiği suları karşı-

lar, ırmak ortada, hür kalır. Şairin cevheridir kendine yetecek olan.” 447 

3- Şair, kendinden memnun olmalıdır: Ona göre, en çok tehlikede ve en sağlam 

olan ilke budur ve bu memnunluk, bir gün geçiricinin, bir ne oldum delisinin kendin-

den memnunluğu olmamalıdır. Şair, eserini sevmelidir. Memnunluk ilkesinin temeli, 

yaşatma sevincidir.448 

Karakoç’a göre, şairi şiire götüren, şiiri sevdiren, şiire sempati duymasını sağ-

layan evvelki şairlerle ruh ilişkisi kurması ve geleneğe sahip çıkmasıdır. Gelenek, 

şairin ilk dünyasıdır. Kendine güveni ilk onda duyar. Gelenek, yeteneği ilk uyandı-

ran, bilinçlendiren, kımıldatan, onu harekete geçiren tarihî sosyolojik birikimdir. Bir 

yandan doğa, öte yandan gelenek, yeteneği yerinden oynatır ve ona ilk denemeler 

                                                
445 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 52- 54 
446 Karakoç, Sezai, age., s. 91 
447 Karakoç, Sezai, age., s. 92 
448 Karakoç, Sezai, age., s. 93 



136 
 

 
 

yapma heyecanı, heves ve cesaretini verir.449 Ancak Karakoç, geleneğe saygı ve sev-

ginin eskileri tanrılaştırması, tartışılmaz ve eleştirilemez olarak algılanmasına karşı 

çıkar. Yeniden değerlendirme her zaman için mümkündür hatta gereklidir. Ama iyi 

niyetle, sakince ve araştırmaya dayalı olmalıdır.450 

Karakoç, bir şairin varlığını, toplum için başlı başına bir devrim olarak görür. 

Şairden önceki toplulukla, şairden sonraki topluluk arasında bir fark vardır. Şair san-

ki araya giren garip ve esrarlı bir unsur olarak, toplumu harekete geçirir ve diriltir.451 

Çünkü şair insana, eşyaya bakışı için yeni bir ışık, iç sıkıntılarını dağıtan bir umut ve 

sevinç getirir. Toplumların depresyona düştüğü anlarda, insanı ve toplumu hedefine 

doğru değiştirir.452 

Karakoç’a göre şairin, felâket anında, insanların sesini Tanrı’ya ulaştırma, dev-

let adamlarını yücelterek onlara katlanılması güç işlerinde destek olma, ölen kişilerin 

unutulmamasını sağlama ve tarihi iyi anlama konularında bize yol gösterme gibi bir-

çok misyonu vardır. Şair, tarihi ve geçmiş zamanı, bir de, sanat gözüyle, sanatçı gö-

züyle kurmaktadır. İnsanların neler duyduklarını hesaba katmadan neler yaptıklarını 

söylemek mümkün değildir. Şairler ve düşünürler de tarihin arka yüzünü yazmışlar-

dır. Tarihçi ile onları bir araya getirmeden tarihi anlamak imkânsızdır. O buna, şu 

örneği verir: “Osmanlı tarihini, şairlerin divanını okumadan, tümüyle kavradığını 

iddia eden kişi; yanılgıya düşmüştür. Şairler, bize, hükümdarların, devlet adamları-

nın, çağın etkin kişilerinin canlı portrelerini vermişlerdir. Onları canlı olarak çağımı-

za getirmektedirler. Edebiyatı kale almayan tarih, eksik kalmıştır.”453 

Karakoç, “şiirin hep Allah’a doğru” olduğunu belirterek, şiirin din dünyasına 

açıldığını, metafizik boyutunun yanında Allah’la birlikte oluşturulmuş değerlerin 

taşıyıcısı olduğunu ortaya koymaktadır. Şiirin ve şairin her toplum için, toplumun 

aydınlanmasında, toplumun kendi değerlerinin oluşturulmasında ve gelecek nesillere 

taşınmasında, eğitimdeki ruh terbiyesi ve zülme, kötülüğe karşı çıkma vb. açılardan 

büyük bir önemini olduğunu vurgulamaktadır. Hikâye yazmış biri olarak Onun, hi-

kâye ve onunla paralel gelişen romana bakışına geçelim. 
                                                
449 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları I, s. 107 
450 Karakoç, Sezai, age., s. 99 
451 Karakoç, Sezai, age., s. 41 
452 Karakoç, Sezai, age., s. 40 
453 Karakoç, Sezai, age., s. 65- 67 



137 
 

 
 

 

2.5.1.2. Roman ve Hikâye 

 

Karakoç’un hikâye ve roman üzerine ortaya koyduğu düşünceleri çok fazla yer 

tutmaz ancak hikâyeleri ve roman hakkındaki düşüncelerinin sanat anlayışı konusun-

da bir değer olması sebebiyle fikirlerini değerlendirmemiz gerekir.  

Karakoç, insanlığa, Rönasans sonrası Batı’nın armağanı olan romanın, kitleler 

üzerinde etkili bir sanat vasıtası olduğunu belirtir. Roman, tiyatroda olduğu gibi te-

melde, eski Yunan tiyatrosuna, eski Yunan sanatına dayanmaktadır. O, bu düşüncesi 

doğrultusunda şu örnekleri verir:“Cervantes, Balzac, Zola, Flaubert, Gogol, 

Dostoyevski, Tolstoy, Stendhal vb. Rönesans sonrası Batı Edebiyatı’nın piyeste do-

ruk noktası olan Shakespeare tiyatrosu, karaya vurmuş ve biraz da çağdaşlaştırılmış 

eski Yunan tiyatrosunun bir epizodudur eninde sonunda. Tolstoy ve Dostoyevski 

gibi, en büyük romancılar, eski Yunan trajedya yazarlarına biraz yaklaşmışlardır.”454 

Karakoç’a göre roman ile hikâye, şekil, bakış açısı vb. farklarla birbirinden ay-

rılmamakta, bir varoluş, bir öz farkı sebebiyle ayrılmaktadırlar. Bununla birlikte, 

aralarındaki fark, romanın şiir ve piyesten ayrıldığı gibi bir fark değildir. Birbirine 

yakın noktalardan çıkarlar. Birbirlerine tutunarak ilerlerler. Çok defa, hikâyedeki 

gelişme, romanın dolaylarında olur. Roman nereye doğru gidiyorsa, hemen yanı ba-

şında, hikâye de aynı yöne doğru ilerler. Roman sürrealistse genel olarak, hikâye 

realist değildir. Hikâye romantizmi yaşıyorsa, roman da yaşıyor demektir. Hikâye, 

çeviktir, manevra yeteneği üstündür ve çok defa önden gider. Roman, arkadan ağır 

ağır ilerler.455 

Karakoç, bugünkü Türk romanı ve hikâyesi arasında da bir uçurum bulundu-

ğunu savunur. Hikâyeyle şiir arasındaki farktan çok daha büyük bir fark olduğu dü-

şüncesindedir. Ona göre, romanla hikâye, şiirle piyes arasında bir yakınlaşma olaca-

ğına, edebiyat yapımız, çapraz bir kaynaşma, çarpık bir oluş göstermektedir. Şiirle 

hikâye, piyesle roman birbirine yaklaşmış. Türk romanı, bugün, “ziraî proleterliği” 

tek konu olarak işleyen, tam anlamıyla güdümlü bir edebiyat serüvenindedir. “Ziraî 

                                                
454 Karakoç, Sezai, İnsanlığın Dirilişi, s. 114 
455 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 56, 57 



138 
 

 
 

proleterlik”, elbette roman konusu olabilir fakat bu konuda öbür konular gibi, sadece 

bir konudur, bir yöndür ve bunun dışında, romanın daha birçok yönü vardır. Bu ro-

man türü, “tezli edebiyat” bile diyemeyeceğimiz bir kalitededir. Bu, “tezli bir edebi-

yat” değil, “güdümlü bir edebiyattır.” Ona göre bu eserler, bütün iddialarına rağmen 

realist bile değildir. Romanın güdümlülüğü, estetik bir güdüm bile değil, tam ve som 

anlamıyla siyasî bir güdümdür.456 

Karakoç’a göre, hikâyemiz, temelli ve köklü bir yapıya kavuşamamıştır. Bunun 

sebeplerinden biri de, romanla arasındaki kopuştur. Romandan kuvvet alamadığı için 

serpilip, gelişememekte ve romanın sağladığı dengenin yokluğundan, bazan gereğin-

den fazla açılarak, iyiden iyiye realiteden kopmaktadır. Karakoç, suçun, estetik de-

ğerden mahrum olanda, yani romanda, savaş ve istilâ görmüş ülkelerin, hatta 

demirperde gerisi ülkelerinin az çok kurtulduğu İkinci Dünya Savaşı’nın getirdiği 

açlık ve sefalet edebiyatından bir karış ileri gidememiş olan romanımızda olduğunu 

savunur.457 

Karakoç, romanın kitleler üzerindeki etkisi sebebiyle önemli bir sanat vasıtası 

olduğunu belirtmektedir. Ancak bizim romanımızın genel anlamda İkinci Dünya 

Savaşı’nın açlık, sefalet ve acılarından kurtulamadığını, bir anlamda varoluşçu felse-

fe ve onun ürünü olan varoluşçu edebiyattan kendisini alamadığını ortaya koymakta-

dır. Bunun yanında romanla birlikte paralel bir gelişme gösteren, aynı kaynaktan 

çıkan hikâyemiz ile roman arasında uçurum olduğunu ifade etmektedir. Şimdi de, 

mimarî ve resim hakkındaki düşüncelerini değerlendirelim. 

 

2.5.2. Mimarî ve Resim 

 

Karakoç, eserlerinde sanatın birçok dalı ile ilgili olarak fikirler ortaya koymuş-

tur. Bu fikirlerin bir sanatkârın ortaya koyduğu düşünülürse, göz ardı edilmemesi 

gerektiği ve sanat düşüncesini anlamak için ışık tutacağı bir gerçektir. Bu bağlamda 

Onun mimarî ve resim hakkındaki düşüncelerini ele almamız gerekir. 

                                                
456 Karakoç, Sezai, Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, s. 57–59 
457 Karakoç, Sezai, age., s. 60 



139 
 

 
 

Karakoç, mimarîmizin, malzeme ve vasıtaların çok değişmesi, teknik ilerleme-

ler vb. sebeplerle tam bir estetik felç içinde olduğunu ifade eder. Batı mimarîsinin 

kopyası durumundadır. Ona göre, bizim, mimarîde, İslâm mimarîsinin ulvîliğine, 

çizgilerdeki âhenge yeniden ulaşmak için çaba sarfetmemiz gerekir. Ancak bunun 

yerine Batı’yı taklit edip durmaktayız ki Batı, mimarîde, büyük uygarlıklara has kalı-

cı ve orijinal bir üslûp getirememiştir.458 

Karakoç, Rönesans sonrasında, Batının, sanatta da, bir iki alan dışında antik 

Yunan ve Roma uygarlığının uzantısı olmaktan kurtulamadığını belirtir. Mimarîde 

gotikten rokokoya giden üslûp, en parlak döneminde bile ne eski Yunan ve Roma 

mimarîsinin o eşsiz gücüne ermiş, ne de soyutun en büyük anıtları olan piramitleriyle 

Mısır mimarîsini dengeleyecek bir estetik kudret gösterebilmiştir. 19. asırdan sonra 

ise, teknik, mimarîyi tamamen buyruğuna alarak, arkaik üslûba zaten yetişememiş 

bulunan stili büsbütün ortadan kaldırmıştır. Mimarî alanında teknikle bağdaşık yeni 

ve büyük bir üslûp da doğmamıştır. Batı ve şu anda onun etkisinde olan bütün dünya 

mimarîsi, yeni bir üslûbun hasretini çekmektedir.459 

Karakoç’a göre, resim sanatında, eski Yunan resmi, Ortaçağ resmi, Rönesans 

başlangıcı resmi gibi orijinal resim ekolleri dönemlerinden geçen Batı, sonradan, 

Rönesans dönemini korumaya çalışmış ve bir daha bir Raphael, Michelangelo, bir 

Leonardo da Vinci çıkarması mümkün olmamışsa da, Fransız, Alman, Hollanda, 

İngiliz ressamları, geleneği sürdürmüşlerdir. Batı, soyut, non- figüratif, kübik vb. 

orijinal resim ekolleri oluşturmuş, diğer sanatlarda yaşanan yıkıntı ve çürümeden bu 

sanatı kurtaramamıştır.460 

Karakoç, İslâm medeniyetinde, görüntü ve plastik sanatların, asgarî estetik sını-

rının altında kaldığını savunur. Ona göre, biz tiyatromuzu orta oyunundan, sinema-

mızı soyut sinema olarak Karagöz’den, resmimizi minyatür, hattatlık, çinicilik motif-

leri, tezhip sanatları ve modern soyut resim sanatından çıkaracağımıza, soyut resime 

karşı, figüratif resme yöneldik. Hâlbuki figüratif resim, açıkça İslâm inanışlarına ve 

sanat görüşüne, genel dünya anlayışına ve ifade üslubuna aykırıdır.461 

                                                
458 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 42 
459 Karakoç, Sezai, İnsanlığın Dirilişi, s. 119,120 
460 Karakoç, Sezai, age., s. 121,122 
461 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 43 



140 
 

 
 

Karakoç’a göre, soyut resim özü itibariyle İslâm’dan ayrılmakta ise de, biçim 

bakımından İslâm sanat kaynaklarından faydalanmış olması, sönük de olsa, ortak bir 

alan doğurmaktadır. İslâm sanat kaynaklarından faydalanması sebebiyle biz de on-

dan, öz, muhteva, duygu ve düşünce İslâm’a dayanmak şartıyla faydalanmalıyız. 

Figüratif resimden ve sanat değerinden bile mahrum, putlaştırılan kişilerin portrele-

rinden, gerçek adına da sanat adına da uzak durmalıyız.462 

Sonuç olarak Karakoç, kendi değerlerimize dönerek mimarî ve resim sanatımı-

zı oluşturmamız gerektiği üzerinde durmaktadır. İslâm medeniyetinin mimarî 

anlaşıyındaki estetik ve zerafeti bugün kaybettiğimiz gibi, tekniğin gelişmesi, maddî 

çıkarlar vb. sebeplerle öz ve muhtevadan yoksun Batı mimarîsini taklit edip durmak-

tayız. Resim sanatında da Karakoç’un, soyut anlayışını temel aldığını ve figüratif 

resme karşı olduğunu görmekteyiz. Görsel sanatlardan sinema ve tiyatroya bakışını 

ele alalım. 

 

2.5.3. Sinema ve Tiyatro  

 

Karakoç, Batının somut anlayışıyla birlikte ortaya koyduğu sinemayı görmez-

likten gelmez. Onun da diğer sanatlar gibi kendi başına, kitleleri sürekli etkileyebile-

ceğini düşünür. Ona göre “hayat bir tiyatro, bir diyaloglar yığınıdır. Diyalektik izle-

nimli diyaloglar yığını”dır. 

Karakoç, yedinci sanat denilen sinemanın, kendi başına bir sanat denilebilecek 

kadar bir etkinliğe kavuştuğunu belirtir. Ona göre, sinemayı sadece zararlarını önle-

mek için değil ondan faydalanma, faydalarını azamiye çıkarma açısından da ele alıp 

değerlendirmek gerekir. Her sanat gibi onu da tüm devlet tekeline ve kontrolüne al-

mak doğru olmasa da bunca önemli ve genç nesiller için hayat memat çapında etkili 

bir sanatı tamamen ticaret erbabının istediği gibi at oynatacağı bir alan gibi kabul 

etmek, toplum açısından çok mahzurlu ve tehlikelidir.463 

Karakoç, Batının, Doğu’nun ve hatta Müslümanların soyuta (mücerrete) kaçtı-

ğını görünce, ruhuna zaten uygun olan somuta (müşahhasa) sarıldığını belirtir. Batı 

                                                
462 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 44 
463 Karakoç, Sezai, Düşünceler II Kurumlar, s. 67 



141 
 

 
 

bu somutçuluğuyla önce resim sanatına ağırlık vermiş, resimden filme geçmiş, bun-

dan sonra sinema ve televizyona geçerek yeni bir dünya kurmuştur. Bu, insanı duy-

gularından yakalayan ve hamur gibi yoğurup zaman içinde şekillendiren bir dünya-

dır. Ona göre, bu yeni görüntü saltanatı, sinema öncesi insanla sinema sonrası insan 

arasında sanki yüzyıllar varmış gibi uçurum açmak isteyen bir teşebbüse cesaret 

vermiştir. Ortaçağdan yeniçağa geçişte bile insan tipi için bu kadar büyük bir fark en 

azından görünüşte gözlenemez.464 

Karakoç, özü itibariyle, İslâm’ın ruhuna uygun bir şekilde soyut sinema ve so-

yut tiyatroyu oluşturmamız gerektiğini ifade eder. Muhtevası kendi kültürümüz, ken-

di inanç ve ahlâkımız olan bir sinema geliştirmeliyiz. Soyut sinema, sinemada “saf 

şiir ekolü”, “karagöz”ün çok değişik bir ölçüde yenilenerek “rüya sineması” ve “ha-

yal sineması”nın kurulması söz konusu olabilir.465 Karakoç, meçhul, genç, yeni yete-

neklerden oyuncu, meşhur edebî eserlerden senaryo esasına dayanan, kendi kültürü-

müzü, inanç ve ahlâkımızı, kendi öz hayatımızı esas alan sinema kurulmadıkça, si-

nemamız var denilemeceğini savunur. Suni, köksüz, çağ dışı, sanat zevkini öldürücü 

bir sinemaya sinemamız demek mümkün değildir. Ona göre, sinema, milletimizin 

eğitimi için çok önemli bir kurumken, bugünkü sinema, şimdiye kadar âdeta bir anti 

eğitim, irfanın ve kültürün yıkım vasıtası olmuştur. Hatta şimdi, buna bir de basın ve 

televizyon eklenerek, tamamen kendine yabancı bir millet ortaya çıkarılmaya çalı-

şılmaktadır.466 

Karakoç’a göre tiyatro, eski Yunanda bir tapınak gibi, ya da en azından tapına-

ğın piexi gibiydi. Rönesans sonrasında tiyatro, eski Yunan Tiyatrosunun fonksiyon 

alanı daraltılmış ve berikinin sosyal bir kurum olarak toplumun temel öğelerinden 

biri oluşuna karşılık, sadece bir sanat olma niteliği içine itilmiştir. Sinema ise, geli-

şince, bir sosyal kurum olmaya doğru gitmeye başlamıştır. Hayatın içine girmiş ve 

hayatı içine almıştır. Eski Yunan Tiyatrosunun katarsis görevini yüklenmiştir. Ona 

göre, insanın günlük gerilimlerinin, ruhsal katılaşma ve donmalarının yumuşatılması, 

                                                
464 Karakoç, Sezai, Düşünceler II Kurumlar, s. 52, 53 
465 Karakoç, Sezai, İslâm’ın Dirilişi, s. 44 
466 Karakoç, Sezai, Düşünceler II Kurumlar, s. 71 



142 
 

 
 

hatta erotik isterlerinin görüntüde süblimasyona uğratılması gibi özellikleriyle, en 

çok da genç kuşakların ruhsal oluşumunda en büyük katkı sahibi olan bir sanattır.467 

Karakoç, kitleler üzerinde çok önemli bir etkiye sahip sinemayı, değerlerimizin 

topluma aktarılması hususunda faydalanılması, gençlerimizin sinemadan olumlu an-

lamda faydalanmasını sağlamak açılarından değerlendirmektedir. Yine Karakoç’un 

sanattaki soyut düşüncesi, sinema ve tiyatroya bakışında da görülmektedir. Bugünkü 

sinemanın değerlerimizin ve kültürümüzün yıkım aracı haline gelmesi sebebiyle, 

kendi inanç ve ahlâkımızdan oluşan bir sinema ve tiyatroyu meydana getirmeliyiz.  

Buraya kadar bir değer alanı olarak Karakoç’un sanata bakışını ortaya koyduk. 

Onun sanatı soyuta yöneliktir ve O sanatı, metafizik açıdan değerlendirmektedir. 

Aynı zamanda spiritüalist bir anlayışa sahip olması sebebiyle, insan ruhunun ilerle-

mesine katkı sağlayacak bir sanat düşüncesi oluşturmuştur. Sanata, toplumun aydın-

lanması, kitlelerin eğitilmesi ve medeniyetin ilerlemesi anlamında büyük bir rol ver-

miştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
467 Karakoç, Sezai, İnsanlığın Dirilişi, s. 124 



143 
 

 
 

 

SONUÇ 

 

Sezai Karakoç,  spirütüalist (manevîyatçı) bir düşünür ve sanatçıdır. Karakoç, 

düşüncelerinde Allah’a tam anlamıyla bağlılığını ortaya koymuş, buna bağlı olarak 

da insan ve toplum hayatını düzenleyecek bir proje, kendi ifadesiyle bir “medeniyet” 

projesi ortaya koymuştur. O, sadece düşünce üretmemiş aynı zamanda düşüncelerini 

hayata geçirmeye çalışmıştır. Örnek olarak bunu, devlet düşüncesi, yönetim ahlâkı 

alanında görmekteyiz. Sadece bir takım fikirler üretmemiş, düşüncelerini uygulaya-

bilmek için bir parti kurmuş ve bu anlamda da çalışmalarda bulunmuştur.  

Karakoç’un medeniyet projesinin adı “Diriliş”tir. Aslında onun medeniyet an-

layışı yeni baştan bir medeniyet anlayışı, düşünce sistemi yeni bir düşünce sistemi 

değildir. Onun düşünce sistemi, ilkelerini, öğretilerini İslâm’ın temel ilke ve prensip-

lerinden alan, İslâm düşünce ve medeniyet sisteminin yapılandırılması, geliştirilmesi, 

yüceltilmesi üzerine kurulu bir sistemdir. Bundan dolayı onun düşünce sistemini, 

diriliş düşüncesini bir ideoloji veya bir akım olarak görmek doğru değildir. 

Karakoç’un bu medeniyet ve düşünce sisteminin temel taşlarını, kaynağını me-

tafizik âlemden alan, Allah’tan alan ahlâk, sanat, ekonomi, kültür, siyaset vb. değer 

alanları oluşturmaktadır. Ahlâkı da, sanatı da İslâm’ın temel prensipleriyle birlikte, 

bu medeniyet anlayışı çerçevesinde yorumlamaktadır. Karakoç’un Batı düşüncesini 

çok iyi bildiği görülmekte, eserlerine baktığımızda Batı düşünce dünyasından birçok 

düşünür ve yazarı okuduğu anlaşılmakta ve düşüncelerini sergilerken sürekli batı 

düşüncesiyle doğu düşüncesi dediği İslâm düşüncesini karşılaştırmakta ve batıyı 

eleştirmektedir. Bundan dolayıdır ki, düşüncelerini sadece İslâm düşüncesiyle oluş-

turmamış aynı zamanda çağdaş düşüncelerle yeniden İslâm düşünce ve medeniyet 

anlayışını diriltmeye çalışmaktadır. İşte bunun için düşünce sistemine diriliş düşün-

cesi demektedir. 

Karakoç’un değer anlayışının kaynağı toplumun değerleri ve dindir. Ahlâkî 

hükümler doğrudan doğruya, bilgi ve estetik değer hükümleri ise doğrudan ya da 

dolaylı bir şekilde kaynaklarını dinde bulurlar. Bizim değer yapımız, iyilik, doğruluk 

idealarımız Batı medeniyetinin değer yapısından çok farklıdır. Çünkü biz değer yar-



144 
 

 
 

gılarımızı oluştururken dine bakarız, değerlerimizin kaynağı İslam dini ve onun etra-

fında oluşmuş olan İslam Medeniyetidir. 

Karakoç’un ahlâk anlayışı, medeniyet düşünce ve projesinin bir parçası olarak 

çok önemli bir yere sahiptir. Onun ahlâk düşüncesinde, başkalarını düşünmek ve 

başkaları için çalışmak önemli bir yere sahiptir. Ahlâk, Allah rızasını kazanmak için 

kulun rızasını kazanmak gerekir ki, kul için, insan için çalışmaktır.  

Ahlâkın dayanağı, kaynağı fizikötesi âlemde aranmalı yani Allah’ta, Allah’ın 

gönderdiği dinde aranmalıdır. Kurulan Ahlâk sistemi metafizik temelden yoksun 

olursa gelip geçici olacaktır. Karakoç, ahlâkı hem teorik olarak hem de pratik olarak 

bir bütün olarak ele almaktadır. Düşünceden yoksun, temelleri araştırılmayan, doğru-

lanmayan düşünce sistemlerini kalıcı olamayacağını aynı zamanda aksiyonu, pratiği 

olmayan düşüncelerin de hayat bulamayacağını belirtmektedir. Bilim ve ahlâk, haki-

kati araştırma ve iyiliği gerçekleştirme özellikleriyle insan ruhunun eğitimi için bir 

zemin oluşturmaktadırlar. Fakat hikmete yükselemeyen bilim ve felsefe, çok yönlü 

bakış açısıyla eğitilmeyen ahlâk insana zarar verir. 

Sanat, kendine has kuralları olan bir etkinlik kaynağı olmakla birlikte toplumu 

aydınlatıcı, yol gösterici bir fonksiyonu olan etkinliktir. Onun sanat anlayışı, sanat 

düşüncesi genel dünya görüşünün sanata uygulanmasıdır. Yani metafizik temelli, 

ruhçu ve maneviyatçı bir yaklaşımdır. O, başlangıçta aynı sanat anlayışına sahip ol-

duğu arkadaşlarıyla var oluşu idrak farkı yüzünden ayrıldığını belirtmektedir. Kara-

koç’ta sanat, sadece ideolojilerin ve doktrinlerin propaganda aleti, bir telkin vasıtası 

değildir.  

Sanat bir yönüyle metafizik âlemle irtibatlı olup, sanat eserinde, “saf yaratış” 

karşısında duyulan heyecan vardır. Tanrı’nın sanatına ermeyen sanatçının kalıcı bir 

eser bırakması mümkün değildir. Sanatçı, bir yönünü metifizik âleme çevirdiği gibi 

bir yönünü de reel âleme çevirmelidir. Büyük sanatçıların en ince teferruatına kadar 

dış dünyaya da değer verdikleri görülmektedir. İnsan, bilim, felsefe ve sanattan isti-

fade ederek, hayatını zenginleştirir, tecrübe kazanır ve asıl büyük sınavına hazırlanır. 

Bilim, felsefe ve sanat, zaman verilse, teorik olarak, insanı hakikata götürecektir. 

Karakoç’un sosyal hayatla, siyasetle, ekonomiyle, ahlâk ve sanatla ilgili düşün-

celerini bütüncül olarak değerlendirdiğimiz zaman diyebiliriz ki, onun düşünceleri, 



145 
 

 
 

“mutlak”la var olmuş ve “mutlak”la organize olmuş, metafizik âlemle irtibatlı ancak 

dünyadan kopmamış, realiteden ayrılmamış, her iki âlemle sürekli denge kurmaya 

çalışan bir düşünce sistemini oluşturmaktadır. 

Bu çalışmamızda, din felsefesinin problemi olarak iki değer alanı olan ahlâk ve 

sanata Sezai Karakoç’un bakış ve değerlendirmelerini kendi eserleri ve hakkında 

yapılan çalışmalarından istifade ederek ortaya koymaya çalıştık. Ancak çalışmamız 

açısından birçok soru ile karşılaştık, bu soruların cevapları için Karakoç’un hayatta 

olması büyük bir şanstır diye düşündük ama kendisiyle mülakat talebimizin redde-

dilmesiyle bu şanstan yoksun kaldık. 

İyiliklerin gerçekleştirilmesi ve insanların kötülüklerden uzaklaştırılması için 

devleti zarurî gören ve bu anlamda çalışan, siyaset yapan biri olarak Karakoç’un dev-

let felsefesi ve bütün düşünce sistemini üzerine oturttuğu Allah inancına bağlı olarak, 

ölüm ve ölümden sonraki hayat, ruhun ölümsüzlüğü konularında çalışmalar yapılma-

sı gerektiği kanaatindeyiz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 
 

 
 

 

KAYNAKLAR 

 

I. SEZAİ KARAKOÇ’UN ESERLERİ 
 

Karakoç, Sezai, Çağ ve İlham I Metafizik Gerilim Şartı, Diriliş Yayınları, 6. Baskı, 
İstanbul, 1999 

                          Çağ ve İlham II Sevgi Devrimi, Diriliş Yayınları, 6. Baskı, İstanbul, 
2007 

                          Çağ ve İlham III Yazgı Seçişi, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 
1998 

                          Çağ ve İlham IV, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1996 

                          Çıkış Yolu I, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2003 

                          Çıkış Yolu II, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2002 

                          Çıkış Yolu III, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2003 

                          Edebiyat Yazıları I, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 2007 

                          Edebiyat Yazıları II Dişimizin Zarı, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İs-
tanbul, 2007 

                          Edebiyat Yazıları III Eğik Ehramlar, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İs-
tanbul, 2000 

                          Dirilişin Çevresinde, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1988 

                          Diriliş Neslinin Âmentüsü, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2001 

                          Diriliş Muştusu, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1985 

                          Düşünceler II Kurumlar, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1997 

                          Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi I, Diriliş Yayınları, 2. 
Baskı, İstanbul, 1998 

                          Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi II, Diriliş Yayınları, 1. 
Baskı, İstanbul, 1995 

                          Fizikötesi Açısından Ufuklar ve Daha Ötesi III, Diriliş Yayınları, 1. 
Baskı, İstanbul, 1995 



147 
 

 
 

                          Günlük Yazılar I Farklar, Diriliş Yayınları, 5. Baskı, İstanbul, 1997 

                          Günlük Yazılar II Sütun, Diriliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1989 

                          Günlük Yazılar III Sûr, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1986 

                          Günlük Yazılar IV Gün Saati, Diriliş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 
1986 

                          İnsanlığın Dirilişi, Diriliş Yayınları, 7. Baskı, İstanbul, 2008 

                          İslâm’ın Dirilişi, Diriliş Yayınları, 9. Baskı, İstanbul, 2005 

                          Kıyâmet Aşısı, Diriliş Yayınları, 8. Baskı, İstanbul, 2005 

                          Makamda, Diriliş Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1995 

                          Ruhun Dirilişi, Diriliş Yayınları, 8. Baskı, İstanbul, 2007 

                          Varolma Savaşı, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2003 

                          Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı I Başyazılar, Diriliş Yayınları, 
2. Baskı, İstanbul, 1999 

                          Yapı Taşları ve Kaderimizin Çağrısı II, Diriliş Yayınları, 2. Baskı, 
İstanbul, 1999 

                          Yazılar I İslâm, Fatih Matbaası, 1. Baskı, İstanbul, 1967 

 
 

II. DİĞER ESERLER 

 

Kur’an-ı Kerim 

Akarsu, Bedia, Çağdaş Felsefe Kant’tan Günümüze Felsefe Akımları, İnkılâp 

Yay., İstanbul, 1994 

Akverdi, Hamdi, Sanatta Yaratma, Millî Eğitim Basımevi, Ankara, 1953 

Arslan, Ahmet, Felsefeye Giriş, Vadi Yay., 4 Baskı, Ankara, 1994 

Ayvazoğlu, Beşir, İslâm Estetiği ve İnsan, Çağ Yay., İstanbul, 1989 

Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., 7. Baskı, İzmir, 1999 

Bergson, Henry, Ahlâkın ve Dinin İki Kaynağı, Çev. Mukadder Yakupoğlu, Doğu 

Batı Yay., Ankara, 2004 



148 
 

 
 

Bertrand, Alexis, Ahlak Felsefesi, çev. Salih Zeki, sadeleştiren Hayrani Altıntaş, 

Seba Yay.,İstanbul, 1999  

Buharî, Sahih-i Buhari ve Tercemesi, Mütercim: Mehmed Sofuoğlu, Ötüken Yay., 

İstanbul, 1987  

Çağrıcı, Mustafa, Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı, Ensar Neşriyat, 2. Baskı, İstan-

bul,1991 

Çoban, Mustafa, Sezai Karakoç’un Eserlerinde Dini Referanslar, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2001 

Doğan, Mehmet H., Estetik, Dokuz Eylül Yay., 1. Baskı, İzmir, 1998 

Edman, Irwın, Sanat ve İnsan ( Estetiğe Giriş), Çev. Turhan Oğuzkan, Millî Eği-

tim Basımevi, İstanbul, 1966 

El- Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfu’l- Hafâ, Beyrut, 1352 H. 

Erdem, Hüsameddin, Son Devir Osmanlı Düşüncesinde Ahlâk, Sebat Ofset Mat-

baası, Konya, 1996 

Erdem, Hüsameddin, Bazı Felsefe Meseleleri , Hü-Er Yay., Konya, 1999 

Erdem, Hüsameddin, Ahlâk Felsefesi, Hü-Er Yay., Konya, 2009 

Karataş, Turan, Doğu’nun Yedinci Oğlu Sezai Karakoç, Kaknüs Yay., 2. Baskı,  

İstanbul, 1998 

Kılıç, Recep, Ahlâkın Dinî Temeli, Türkiye Diyanet Vakfı Yay./85, Ankara, 1992 

Mengüşoğlu, Takiyettin, Felsefeye Giriş, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1988 

Müslim, Sahîh-i Müslim ve Tercemesi, Mütercim: Mehmed Sofuoğlu, İrfan Yayı-

nevi, İstanbul, 1972 

Özlem, Doğan, Etik- Ahlâk Felsefesi, İnkılap Kitapevi, İstanbul, 2004 

Pazarlı, Osman, İslâm’da Ahlâk, Remzi Kitapevi, İstanbul, 1980 

Tolstoy, Sanat Nedir?, Şule Yay., İstanbul, 1992 

Topçu, Nurettin, Felsefe, Dergâh Yay., Birinci Basım, İstanbul, 2002 

Topçu, Nurettin, Ahlâk, Dergâh Yay., Birinci Basılış, İstanbul, 2005 

Tunalı, İsmail, Grek Estetik’i, Remzi Kitapevi, 4.Basım, İstanbul, 1996 

Tunalı, İsmail, Estetik, Remzi Kitapevi, 5.Basım, İstanbul, 1998 

Yetkin, Suut Kemal,  Estetik, Remzi Kitapevi, 4. Basılış, İstanbul, 1947 

 



149 
 

 
 

 

 

 

III. SÖZLÜKLER 

 

Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, Akçağ Yayınları, 

Ankara, 1997 

Mutçalı, Serdar, Arapça- Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul,1995 

 

IV. İNTERNET KAYNAKLARI 

 

www.egitim.aku.edu.tr (Ergün, Mustafa, Felesfeye Giriş), Mart 2009 


