
 

T.C. 

 
İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI  

YENİ TÜRK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

ŞULE GÜRBÜZ’ÜN ESERLERİNDE VAROLUŞ 
PROBLEMLERİ 

 

Esra Sultan EFELER 

2501202269 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

 DOÇ. DR. Nuri SAĞLAM 

 

İSTANBUL - 2024



 II 

 

ÖZ 
 
 

ŞULE GÜRBÜZ’ÜN ESERLERİNDE VAROLUŞ PROBLEMLERİ 
 

Esra Sultan EFELER 
 
 
 
 

 Edeb%yat ve felsefe, b%rb%r%ne varoluş problemler%n%n kapsamlı ve der%nl%kl% b%r 

şek%lde ortaya çıktığı alanlarda eklemlen%r. Şule Gürbüz de edeb%yat-felsefe ortaklığı 

bağlamında %nsanı merkeze alarak kend% %fades%yle “kend&ne kesk&n b&r bakışla 

bakma” yöntem ve %zleğ%yle varoluş problemler%n% eserler%nde sorgulamıştır. Felsefî 

meseleler%n edebî eserler vasıtasıyla ete kem%ğe büründürüldüğü bu eserlerde; varlık, 

zaman, %nsan, hayat, ölüm, yabancılaşma, yalnızlık, a%d%yets%zl%k, hayatın sey%rc%s% 

olma, kend%l%k arayışı ve benl%k %nşası g%b% varoluş problemler% eserler%n kurucu öges% 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

 Varlığın kend%n% açık etmes% “zaman” ves%les%yle olur. Varlığın özünü oluşturan 

zamanın anlaşılması, varlığın anlaşılmasına %mkân sağlayacaktır. Bu bağlamda 

zamanın da aslî özell%ğ% olan geç%c%l%k ves%les%yle anlaşılab%ld%ğ% görülür. Gürbüz’ün 

%nsandan hareketle tüm bu varoluş problemler%ne da%r sorgulamalar gel%şt%rd%ğ% 

eserler%nde “zamanın anlama mesafes%” olduğu anlayışı temelde yer alır. Bu anlayışı 

“Âdem’le akran olma” %fades%yle tanımlayan Gürbüz, k%ş%n%n anladığı k%msen%n 

zamanını başlatmasıyla onunla çağdaş olab%leceğ% anlayışını %nşa etm%şt%r. Bu 

bağlamda tüm zamanların da tek b%r “ân”da toplanab%lmes%n%n örneklend%r%ld%ğ% bu 

durum, b%r %nsanda da tüm âlem%n b%r%kmes% anlayışına %şaret eder. Tüm bunların 

dayandığı nokta %se “zamanın farkında” olarak ve kend%l%k arayışı %çer%s%nde “kend%n% 

b%l”erek varlığın anlamlandırılma çabasıdır. 

 
 

Anahtar Kel+meler: Şule Gürbüz, varlık, zaman, geç%c%l%k, kend%l%k arayışı, 
yabancılaşma



 III 

ABSTRACT 

 
ExPstence Problems Pn Sule Gurbuz’s Works 

 
Esra Sultan EFELER 

 
 

L%terature and ph%losophy are art%culated %n areas where ex%stent%al problems 

ar%se %n a comprehens%ve and profound way. Sule Gurbuz, %n the context of l%terature-

ph%losophy partnersh%p, has quest%oned the problems of ex%stence %n her works by 

focus%ng on humans and, %n her own words, w%th the method and theme of "look%ng at 

oneself w%th a sharp look". In these works, ph%losoph%cal %ssues are fleshed out through 

l%terary works; Ex%stent%al problems such as be%ng, t%me, human, l%fe, death, al%enat%on, 

lonel%ness, lack of belong%ng, be%ng a spectator of l%fe, search for self and self-

construct%on appear as the found%ng elements of the works. 

 

   It %s through "t%me" that ex%stence reveals %tself. Understand%ng t%me, wh%ch 

const%tutes the essence of ex%stence, w%ll enable the understand%ng of ex%stence. In th%s 

context, %t %s seen that t%me can be understood through %ts essent%al feature, temporal%ty. 

The understand%ng that "t%me %s a d%stance of understand%ng" %s at the core of Gurbuz's 

works, %n wh%ch he develops quest%ons about all these ex%stent%al problems based on 

humans. Def%n%ng th%s understand%ng w%th the express%on "be%ng a peer w%th Adam", 

Gurbuz bu%lt the understand%ng that a person can be contemporary w%th the person he 

understands by start%ng the t%me of the person he understands. In th%s context, th%s 

s%tuat%on, wh%ch exempl%f%es the gather%ng of all t%mes %n a s%ngle "moment", po%nts to 

the understand%ng of the accumulat%on of the ent%re un%verse %n a person. The bas%s of 

all of th%s %s the effort to make sense of ex%stence by be%ng "aware of t%me" and 

"know%ng yourself" %n search of self. 

 

 

Keywords: Sule Gurbuz, ex%stence, t%me, temporar%ness, the search fort the self, 

estrangement



 IV 

 

ÖNSÖZ 
 
 
 

 
Şule Gürbüz, edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%ne eklemlend%ğ% ortak alanların 

tezahürü olan ve temel varoluş problemler%ne cevaplar arayan der%nl%kl% eserler%yle 

Türk edeb%yatı %ç%n öneml% b%r noktadadır.  Kend%ne has zar%f ve kav% b%r duruş sah%b% 

olan Gürbüz’ün f%krî dünyasının tesp%t ve tanz%m% bu bağlamda yen% kapılar açacaktır. 

Varlık, zaman, %nsan, hayat, ölüm, anlam, kend%l%k arayışı ve benl%k %nşası g%b% temel 

varoluş problemler%yle der%nden %l%şk%s%, Gürbüz’ün eserler%n% kapsamlı b%r 

değerlend%rmeye almayı zarur% kılmaktadır. İnsanlığı %lg%lend%ren temel problemler% ele 

almasının önem%n%n yanında d%l %şç%l%ğ%ndek% ustalığı, sağlam b%r üslupla “şakayık g%b% 

katmanlı” ve der%nl%kl% met%nler %nşa etm%ş olması Gürbüz’ü Türk edeb%yatında 

ayrıcalıklı b%r yere yerleşt%rmem%ze sebeb%yet vermekted%r. Hayata ve kend%ne d%kkatle 

bakan, “mercanköşk dalına yaslanarak” ama %nc%tmeden, zar%f b%r duruşla yaşamaya 

ve aynı şek%lde parmak uçlarında dünyadan geç%p g%tmeye arzu duyan Gürbüz’ün 

eserler% ve f%k%rler% yolumuza ışık olacaktır. 

 

Şule Gürbüz hakkında herhang% b%r tez%n yazılmamış olması ve akadem%k 

çalışmaların da yok denecek kadar az olması bu tez% ortaya koymamızın temel 

etmenler%nden b%r%n% oluşturmuştur. Gürbüz’e yönel%k çalışmaların artıp sağlam b%r 

l%teratürün oluşması gerekl%l%ğ%nde bu çalışmamızın da %lk olması neden%yle bu 

bağlamda b%r boşluğu doldurmasını umuyoruz. Bunlara ek olarak Gürbüz’e olan şahsî 

üns%yet%m tez%n oluşmasındak% b%r d%ğer etmend%r.  

 

Şule Gürbüz g%b% b%r yazar üzer%ne çalışmak onun hasletler%yle hemhâl olarak 

b%r sürec% tamamlamayı beraber%nde get%r%yor. “Vâkıf değ%l vasıl” olunab%leceğ%ne 

%nanan Gürbüz’den mülhem, b%rl%kte uzun zaman geç%rd%ğ%m ve ben% de 

dönüştürmes%n% umarak başladığım tez%m%n sonuna geld%ğ%mde tez% tamamlarken %lk 

olarak sevg%l% Şule Gürbüz’e şükranlarımı sunmak %st%yorum. 

 



 V 

Bu süreçte kr%z anlarında soğukkanlılığıyla yol gösteren, bana yeterl% özgürlük 

alanı tanıyan ve kıymetl% yorumlarıyla tez%me katkıda bulunan kıymetl% danışman 

hocam Doç. Dr. Nur% Sağlam’a teşekkürler%m% sunuyorum. Her zaman sevg%ler%yle 

sarıp sarmalayan canım a%leme ve her sev%nc%me ve hüznüme ortak olan, f%k%rler%yle 

ve alandak% b%lg%ler%yle bana ufuk açan sevg%l% arkadaşlarıma ve özell%kle bu süreçte 

tez%m%n her adımından haberdar olan ve tüm %çtenl%ğ% ve sabrıyla bana destek olan 

canım arkadaşım Betül Savaş’a teşekkür eder%m. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
Esra Sultan EFELER 

İstanbul, 2024



 VI 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

ÖZ ............................................................................................................................. II 

ABSTRACT..............................................................................................................III 

ÖNSÖZ......................................................................................................................IV 

KISALTMALAR LİSTESİ....................................................................................XII   

GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

 
 
 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EDEBİYAT FELSEFE İLİŞKİSİ 
 

 

1.1. Edeb+yat ........................................................................................................... 9 

1.2. Felsefe ............................................................................................................. 12 

1.3. Edeb+yat ve Felsefen+n B+rb+r+ne Eklemlend+ğ+ Noktalar .......................... 14 

 
1.3.1. İnsan ......................................................................................................... 14 

1.3.2. Hak%kat Arayışı ......................................................................................... 15 

1.3.3. Varoluşçuluk ............................................................................................. 16 

1.3.4. Metaf%z%k .................................................................................................. 20 

1.3.5. D%l ............................................................................................................. 24 

 



 VII 

1.4. İk+ D+s+pl+n+n Ayrıldığı Noktalar .................................................................. 29 

 
1.4.1. Söyleme B%ç%m% ve B%lg%y% Sunma Yöntem% ............................................ 30 

1.4.2. Yazarın Ses%n%n Duyulması ...................................................................... 32 

1.4.3. Tek%ll%k / Evrensell%k ................................................................................ 34 

1.4.4. Somutluk / Soyutluk ................................................................................. 34 

1.4.5. S%stem Kurma ........................................................................................... 37 

1.4.6. Yargıya Varma ve Kes%nl%k ....................................................................... 37 

 

1.5. Edeb+yat ve Felsefen+n B+rb+r+ne Eklemlenmes+n+n Önem+ ...................... 39 

 
 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

FELSEFENİN İKİ KADİM PROBLEMİ: VARLIK VE ZAMAN 
 
 

2.1. Varlık ve Zaman Kavramlarının Muhtevası .............................................. 44 

2.2. He+degger’+n Zaman Anlayışı ...................................................................... 48 

 
2.2.1. Zamanın Anlamına Götürecek Yöntem: He%degger’%n “Ş%%rsel Düşünce”s%

 ............................................................................................................................ 53 

 

2.3. Varlık Problem+ Olarak Zaman ................................................................... 54 

2.4. Zamana Get+r+len Modern Tanımlar ve Zamanın Algılanış B+ç+mler+ ..... 59 

2.5. Saat ve Ölçülen Zaman ................................................................................. 65 

2.6. Zamanın Ev+: B+l+nç ...................................................................................... 70 

2.7. İl+şk+ler Bütünü Olarak Zaman ................................................................... 72 

2.8. Zamanın Özü: Geç+c+l+k ................................................................................ 72 

2.9. Geçm+ş ve Geleceğ+n B+rleşme Noktası Olarak “Ş+md+” ........................... 76 

2.10. “Zaman, b+z+z.” ............................................................................................ 80 



 VIII 

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ŞULE GÜRBÜZ'ÜN ESERLERİNDE VAROLUŞ PROBLEMLERİ 
 

 

3.1. Şule Gürbüz’ün Hayatı ve Yazarlığı ............................................................ 83 

 

3.1.2. Hayatı .......................................................................................................... 84 

 
3.1.2.1. İstanbul .................................................................................................. 85 

3.1.2.2. Meslek Hayatı ....................................................................................... 86 

3.1.2.3. M%ll% Saraylar ........................................................................................ 89 

3.1.2.4. Mesleğ% ve Düşünceler% Arasındak% İl%şk% ............................................. 90 

3.1.2.5. Usta - Çırak İl%şk%s% ............................................................................... 91 

3.1.2.6. Mesleğ% Olan Ant%ka Saat Tam%rc%l%ğ%n%n “Zaman”la Olan İl%şk%s% ....... 92 

 

3.1.3. Yazarlığı ....................................................................................................... 95 

 
3.1.3.1.Anlatıcı: “Öz Benl&k” ........................................................................... 101 

3.1.3.2. Zanaatkâr Edasıyla İşlenen Unsur: D%l ............................................... 103 

3.1.3.3. Şule Gürbüz’ün Met%nler%n%n Müz%kle Olan İl%şk%s% ........................... 105 

3.1.3.4. Etk%lend%kler% İs%mler yahut “Büyük Gelenek, Ferd& Yetenek” ........... 108 

3.1.3.5. Temat%k Yapı ........................................................................................ 111 

3.1.3.6. Eserler% ................................................................................................ 112 

3.1.3.7. Eserler% Arasındak% Geç%ş .................................................................... 112 

3.1.3.8. İthaf: “Turnalar, Arı kuşları, Sabunotları” ......................................... 116 

 

3.1.4. Şule Gürbüz’ün Edeb+yat ve Felsefe Hakkındak+ Düşünceler+ ............ 118 

 

3.1.5. Şule Gürbüz’ün Hayata Karşı Duruşu: “Mercanköşk Dalına Yaslanarak 

Ama Eğmeden Yaşamak” .................................................................................... 122 



 IX 

3.1.6. Şule Gürbüz’ün Düşün ve Yazın Hayatının Temel+: “Kend8ne Kesk8n B8r 

Bakışla Bakma” ................................................................................................... 125 

 
 
 
 

3.2. Ölüm ............................................................................................................. 129 

 

3.2.1. Mutasavvıflarda Ölüm Kavramı ............................................................ 135 

 

3.2.2. Varoluşçuluk’ta Ölüm Kavramı ............................................................. 136 

 
3.2.2.1. He%degger’de Ölüm Kavramı .............................................................. 137 

3.2.2.2. K%erkegaard’da Ölüm Kavramı ........................................................... 138 

3.2.2.3. Camus’da Ölüm Kavramı ................................................................... 139 

 

3.2.3. Şule Gürbüz’ün Eserler+nde Ölüm Kavramı ........................................ 139 

 
3.2.3.1. Kend% Ölümünü Düşleme .................................................................... 146 

3.2.3.2. Ölüm-Absürd İl%şk%s% ........................................................................... 148 

3.2.3.3. Anbean Oluş ve Yok Oluş ................................................................... 149 

3.2.3.4. Kend%ne Veda Ed%ş .............................................................................. 154 

3.2.3.5. Dünyanın Devamı Olarak Ölüm ve Ah%ret .......................................... 158 

3.2.3.6. Ölüme Eşl%k Eden Duygular ve Ölüm Arzusu .................................... 159 

3.2.3.7. Unutuluş İsteğ%ndek% Sükûnet ............................................................. 162 

3.2.3.8. Ölümü Anlamak .................................................................................. 164 

3.2.3.9. İnt%har F%kr% ......................................................................................... 167 

3.2.3.10. Genç Ölmek; “Coşkuyla Ölmek” ...................................................... 170 

3.2.3.11. Başkasının Ölümü ............................................................................. 173 

3.2.3.12. Dünya Hayatının B%r “Rüya” Oluşu ve Geç%c%l%ğ% ............................ 180 

3.2.3.13. Ölüm Üzer%ne Düşünmek .................................................................. 188 

 
 
 



 X 

 
 

3.3. Zaman ........................................................................................................... 191 

 

3.3.1. Zaman ve Varoluşun Ayrıştığı ve Zamanın Fark Ed+ld+ğ+ Nokta: Sıkıntı

 .............................................................................................................................. 193 

3.3.2. Mesafen+n Farkındalık İnşası: Öznen+n Kend+ne ve Zamana “Mesafel+ 

Yakınlık” Eş+ğ+nden Bakışı ................................................................................ 198 

3.3.3. Geç+c+l+k ..................................................................................................... 199 

 

3.3.4. Şule Gürbüz’ün Eserler+nde Zaman Kavramı ...................................... 203 

 
3.3.4.1. Geç%c%l%k: Kend%l%ğ%nden Solmaya Güzelleme .................................... 208 

3.3.4.2. Zamana Renk Atfetme ......................................................................... 221 

3.3.4.3. Şule Gürbüz’ün Temel Zaman Problemat%ğ%: Zamanın Farkında Olma

 .......................................................................................................................... 225 

3.3.4.4. Zamanın Sorgulanması ........................................................................ 225 

3.3.4.5. Zamanın Anlama Mesafes% Olarak Değerlend%r%lmes% ........................ 228 

3.3.4.6. Âdem’le Akran Olma .......................................................................... 237 

3.3.4.7. Yekpare Zaman: Ş%md%n%n Eng%nl%ğ% ................................................... 249 

3.3.4.8. Saate Bakmak: Zamanı Görmek ......................................................... 252 

3.3.4.9. Güne Değ%l Zamana İnanmak ............................................................. 263 

3.3.4.10. Zaman–Varlık Denkl%ğ% ..................................................................... 268 

3.3.4.11. Hayatla Tevh%t Etme Hâl% .................................................................. 268 

3.3.4.12. Zamanın Farklı Veçheler% .................................................................. 270 

3.3.4.13. Hayatın Muhkeml%ğ% ......................................................................... 273 

3.3.4.14. Hayatı İnşa Etmek ............................................................................. 274 

3.3.4.15. Hatıra-Bellek-Hayat İl%şk%s% .............................................................. 278 

3.3.4.16. Bekley%ş: Zamanın Ağırlığı ............................................................... 280 

3.3.4.17. Zamanın Ağırlığı: Sıkıntı .................................................................. 286 

3.3.4.18. Zamansızlık ....................................................................................... 290 

3.3.4.19. Zamanı Anlamak ............................................................................... 292 



 XI 

 
 

3.4. Varoluşçu Bağlamda Yabancılaşma ........................................................... 294 

 

3.4.1. Şule Gürbüz’ün Eserler+nde Yabancılaşma Kavramı ........................... 296 

 
3.4.1.1. Kend%ne Yabancılaşma: Kend%n%n Kuytusunda Olma ......................... 297 

3.4.1.2. İnsanlara Yabancılaşma ve Hayatla Anlaşmaya Varamama Hâl% ........ 302 

3.4.1.3. Geç%c%l%ğ%n Tezahürü: Yers%z Yurtsuzluk ............................................. 308 

3.4.1.4. Kökens%zl%ğ%n Başladığı Yer Olarak A%le ve Hüdayînab%t Oluş .......... 312 

3.4.1.5. Zaman ve Mekân Bağlamında Tenhalık ve Yalnızlık ......................... 320 

3.4.1.6. Kend%n%n Hayal Kırıklığı Olma: İdealleşt%r%lm%ş Benl%k ..................... 329 

3.4.1.7. Kend%nden Razı Olmak ve Gönül İnd%rmek: “Ek&ld&ğ& Yerde Ç&çek 

Açmak” ............................................................................................................. 343 

3.4.1.8. Kend% Ol/ama/mak .............................................................................. 346 

3.4.1.9. K%br%n Z%rves%: Kend%n% Beğenmemek ................................................ 350 

3.4.1.10. Gerçek Benl%k %le İdeal Benl%k Arasındak% Farkın Yarattığı Ger%l%m 356 

3.4.1.11. Benl%k Üzer%nden Hayal-Hak%kat Çatışması ..................................... 364 

3.4.1.12. Benl%k ve Sahte Benl%k ...................................................................... 368 

3.4.1.13. Benl%k İnşası Bağlamında “Kend&n& B&lmek” ................................... 374 

3.4.1.14. Kesk%n Bakış ..................................................................................... 377 

3.4.1.15. Hayata Karışmama: Hayatın Kenarında Durma ............................... 380 

3.4.1.16. Sey%rc% Olma Hâl% ve Kend%n% Seyretmek ......................................... 381 

 
 
 
SONUÇ……………………………….………………………………384 
 
KAYNAKÇA…………………………………………………………391 
  



 XII 

KISALTMALAR LİSTESİ 
 
 
 
 
A.e.   : aynı eser 
 
A.g.e.   : adı geçen eser 
 
bs.   : basım 
 
C.   : c%lt numarası 
 
Çev.   : çev%rmen 
 
Ed.   : ed%tör 
 
Haz.   : hazırlayan 
 
No   : numara, sayı 
 
s.    : sayfa 
 
SBE   : Sosyal B%l%mler Enst%tüsü 
 
TBMM  : Türk%ye Büyük M%llet Mecl%s% 
 
TDV   : Türk%ye D%yanet Vakfı 
 
TİYO   : Tam İst%klâl Yayıncılık Ortaklığı 
 
TRT   : Türk%ye Radyo Telev%zyon Kurumu 
 
vb.   : ve benzer% 
 
yy.   : yüzyıl 



 1 

GİRİŞ 
 
 
 
 
Edeb%yat ve felsefe %l%şk%s% bağlamında varoluş problemler% kend%ler%n% açık 

eder. Her ne kadar edeb%yat ve felsefey% %k% ayrı d%s%pl%n olarak ele alsak da b%rb%r%ne 

eklemlend%kler% ve b%rb%r%n%n %ç%nde er%d%kler% noktalar öneml%d%r. İk%s% arasında “sınır” 

olarak görülen alanlar aslında %k%s%n%n ortaklığını da %nşa etmekted%r. Bu bağlamda 

genel olarak %nsan, varlık, zaman, hayat g%b% meselelere cevap arayan ve bunları 

“estet%k” b%r b%ç%mde ortaya koymaya çalışan edeb%yat %le; y%ne %nsan, varlık, zaman, 

Tanrı, evren g%b% der%nl%kl% meseleler hakkında s%stemat%k ve tutarlı sorular sorup bu 

sorulara yanıtlar arayan felsefen%n b%rb%r%n% besled%ğ% noktalar bu tez %ç%n kurucu 

unsurları oluşturmaktadır.  

 

Edeb%yat ve felsefen%n temat%k bağlamda aynı meseleler% ele alıp n%hayet%nde 

b%r “hak%kat arayışı” %ç%nde olmaları ve her %k%s%n%n de “%nsan” odaklı olup %nsandan 

hareketle meselelere çözümler aramaları %k% d%s%pl%n arasındak% ortak alanı %nşa eder. 

Her %k% d%s%pl%n%n de odağında “%nsan”ın olması ve %nsanın çok yönlü yapısının 

%ncelenmes% %ç%n d%s%pl%nlerarasılığı gerekt%rmes% bakımından %k% d%s%pl%n%n kes%şme 

alanları son derece öneml%d%r. Bu bağlamda her %k% alan arasında “konu” ve “%nsan 

odaklı” olmaları yönüyle ortaklıkların olması g%b% bu meseleler% ele alış b%ç%mler%yle 

de “yöntem” bakımından %k% alan arasında farklılıkların olduğu görülmekted%r. Yöntem 

bakımından felsefen%n daha s%stemat%k ve tutarlı yapısı %çer%s%nde objekt%f sonuçlara 

varma ve meseleler% evrensel değerler %çer%s%nde %nşa etme çabası görülmekted%r. 

Edeb%yat %se anlatım tekn%kler%, bakış açısı, anlatıcı, zaman, mekân, olay örgüsü ve k%ş% 

g%b% tahk%ye unsurların eşl%ğ%nde kurgusal ve estet%k yapılar oluşturarak okurun 

yorumuna açık sübjekt%f met%nler %nşa ed%lme çabasından müteşekk%ld%r. 

 

 Bu bağlamda %nsan, varlık ve zaman g%b% temel varoluşsal problemler% %nsandan 

hareketle ele almaya çalışan %k% alanın kes%şt%ğ% en temel nokta “varoluşçuluk”tur. 

Edeb%yat ve felsefen%n kes%ş%m alanını oluşturan varoluşçuluk %nsanı tüm yönler%yle 



 2 

ele almayı öncelemes%yle ve %nsanı somut b%r b%rey olarak değerlend%rmes%yle felsefey% 

edeb%yata yaklaştırır. İnsan sadece düşünen b%r varlık değ%ld%r; aynı zamanda h%sseden 

ve deney%mleyen b%r varlıktır. Bu bağlamda %nsanın g%r%ft yapısını çözümlemeye 

felsefen%n yöntemler% yeterl% olamayacağı %ç%n edeb%yat ve felsefe ortaklığına %ht%yaç 

duyulmaktadır.  

 

Edeb%yatı varoluşçu yapan %nsanı somut olarak ve kend% b%r%c%kl%ğ% %çer%s%nde 

ele almasıdır. Varoluşçulara göre %nsan sadece b%r kavram değ%ld%r ve sadece düşünceye 

bağlı evrensel ve soyut yapısı %çer%s%nde anlaşılamaz. İnsanı anlayab%lmek adına tek%l 

ve somut b%rey üzer%nden yola çıkılmalıdır. Tam da bu noktada varoluşçuluğun 

kurucusu kabul ed%len K%erkegaard’dan %t%baren edeb%yat ve felsefe arasındak% 

sınırların muğlaklaştığı kabul ed%lmekted%r. Den%leb%l%r k% varoluşçuluk edeb%yat ve 

felsefe arasındak% ortak alanların en der%n%d%r ve bu ortak alanda ortaya koyulan ürünler 

“yen% b%r tür”ün haberc%s% olarak gözükmekted%r. Ne edeb%yata ne felsefeye tam olarak 

dah%l ed%leb%len bu met%nler türsel aşınma %çer%s%nde yen%l%k oluşturarak %nsan, varlık, 

zaman g%b% varoluş problemler%n%n çözümlenmes%nde ve aktarılmasında b%r zeng%nl%k 

oluşturmaktadır. 

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%n% de edeb%yat-felsefe ortaklığındak% bu ortak alanın 

oluşturduğu %kl%mde değerlend%rmek doğru olacaktır. Aynı zamanda felsefe eğ%t%m% 

almış olan yazar, eserler%n% h%çb%r zaman edebî kaygıyla yazmadığını ama K%erkegaard 

g%b% de serbest felsefî met%nler yazab%leceğ% b%r durumda olmadığı %ç%n edebî türlerden 

faydalandığını d%le get%r%r. Eserler% %ncelend%ğ%nde %se edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r% 

%ç%nde er%mes%nden faydalanılarak der%nl%kl% met%nler%n %nşa ed%lm%ş olduğu görülür. 

Dolayısıyla Gürbüz’ün eserler%nde türsel aşınmanın sağladığı zeng%nl%kten ve 

der%nl%kten söz etmek mümkündür. Bu bağlamda varoluşa da%r der%nl%kl% problemler 

edebî eserler ves%les%yle ete kem%ğe büründürülmüş olur.  

 

Edeb%yat ve felsefe %ç%n b%r d%ğer ortak alan d%ld%r; her %k%s% de varlıklarını d%le 

borçludur. D%l bağlamında kavramlar %nşa ederek varlık kazanan felsefe ve d%l%n 

%ncel%kl% kullanımına bağlı olarak güçlü edebî met%nler%n ortaya koyulması %k% alan %ç%n 

de d%l%n önem%n% gözler önüne serer. Ancak her %k% alanın da d%l %le karşılıklı b%r %l%şk%s% 



 3 

vardır; d%l her ne kadar edeb%yat ve felsefen%n varlık sebeb%yse edeb%yat ve felsefe de 

d%l%n taşıyıcısıdır. Öyle k% edebî d%l tüm d%ğer alanlar %ç%n öncülük etmekted%r. Edebî 

d%l parladıkça ve der%nleşt%kçe felsefî d%l de gel%ş%r. Şule Gürbüz %se tam b%r zanaatkâr 

edasıyla d%l% %şleyerek met%nler%n% %nşa etm%şt%r. D%le fazlasıyla önem veren Gürbüz’ün 

met%nler% r%tm%k ve sarmal yapısını d%l%n %ncel%kl% kullanımı sayes%nde kazanmışlardır. 

 

 Edeb%yat ve felsefe ortaklığında temel varoluş problemler%n% teşk%l eden varlık 

ve zaman %se bu tez%n %k%nc% bölümünü oluşturmaktadır. Ayrı ayrı varlık ve zaman 

kavramlarının ele alınmasından z%yade varlık ve zamanın denkl%ğ%n%n ortaya 

koyulmaya çalışılması bu tez%n amaçlarından b%r%d%r. Bu bağlamda %k%nc% bölümün 

temel%n%, varlığın zaman üzer%nden okunması oluşturmaktadır. 

 

 Varlık ve zaman meseleler% b%rb%r%ne der%n b%r şek%lde bağlıdır, öyle k% varlık 

meseles%n%n zaman meseles% ele alınmadan yahut zaman meseles%n% varlık meseles%ne 

değ%nmeden ele almak mümkün gözükmemekted%r. Tek tek yahut beraber olarak ele 

alındıklarında g%r%ft yapıları neden%yle çözümlenmeler%n%n güç olması ve temel 

meseleler olmaları, onları ele alınması güç ancak ele alınması zarur% meseleler hâl%ne 

get%r%r. Platon, Ar%stoteles, August%nus, Bergson ve He%degger g%b% pek çok düşünür 

varlık ve zaman meseleler%n% gündemler%ne almışlardır. Bu bağlamda He%degger’%n 

zaman anlayışı üzer%nde tezde %nşa ed%lmeye çalışılan zaman anlayışıyla örtüşmes% 

neden%yle daha detaylı durulacaktır. He%degger’e göre varlığın anlaşılması %ç%n 

zamanın da anlaşılması gerekmekted%r. Varlık ve zamanın anlaşılması %ç%nse 

“Dase%n”de hareket ed%lmel%d%r. Dase%n, varlık sebeb%n%n “anlama” olmasıyla varlık ve 

zaman üzer%nde soruşturma yürüteb%lecek tek varlıktır. Dolayısıyla varlığın ve 

zamanın anlaşılması %ç%n Dase%n’ın varlığının zarur% olması varlık-zaman-Dase%n 

%l%şk%s%n%n b%r kez daha altını ç%zer.  

 

 Varlığın özünü zamanın oluşturması g%b% zamanın özünü de geç%c%l%k yan% 

zamansallık oluşturur. Geç%c%l%k, zamanın varlık sebeb%d%r. Ancak bu geç%c%l%k %k% 

yönlü okunmalıdır. Zaman, geç%c%l%ğ% %le varlıkların hem oluş hem yok oluş sebeb%d%r. 

Yok eden ve var eden zaman; b%r yanıyla varlıkların, nesneler%n, doğadak% canlı ve 

cansızların aşınmasına, eks%lmes%ne, bozulup g%tmes%ne neden olurken b%r yanıyla 



 4 

onları var eder, büyütür, olgunlaştırır, b%r%kt%r%r, yığar ve katmanlaştırır. Bozmasıyla da 

%nşa etmes%yle de varlık üzer%nde der%n %zler bırakır. Bu bağlamda yok eden zaman, 

aynı zamanda oldurandır. Sonuç olarak varlık ve zaman geç%c%l%k bağlamında 

b%rleş%rken tüm bunların kend%n% gösterme alanı olarak “%nsan” da bu %l%şk%dek% yer%n% 

sağlamlaştırmaktadır. İnsandan varlığa açılan bu yolun %nşası düşünüldüğünde %nsan-

varlık-zaman arasındak% kompleks %l%şk%n%n varlığı b%r kez daha gün yüzüne 

çıkmaktadır. Bu bağlamda %nsanın zamanın %ç%nde ya da zamanın %nsanın %ç%nde 

olmadığı, zaman ve %nsanın b%r olduğu anlayışına varılmış olur. 

 

 Tez%n üçüncü ve asıl bölümünde %se Şule Gürbüz’ün eserler% varoluş 

problemler% bağlamında %ncelenmeye çalışılmıştır. Şule Gürbüz’ün tüm düşün ve yazın 

hayatının temel%n% “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma” oluşturur. Bu bakış eşl%ğ%nde 

temele “%nsan”ı koyan Gürbüz; %nsandan hareketle varlık, zaman, geç%c%l%k, ölüm, 

sıkıntı, a%d%yets%zl%k, yabancılaşma, hayatın sey%rc%s% olma, k%ml%k arayışı ve kend%n% 

%nşa etme süreçler% g%b% varoluş problemler%ne eserler%nde cevaplar arar. İnsanın 

merkeze alındığı bu eserler edebî eserler%n kurgusal yapısındak% klas%k zaman, mekân 

ve olay unsurlarının ötes%nde kahramanların z%h%n akışlarının sunulması b%ç%m%nde %nşa 

ed%lm%şt%r. Bu noktada eserlerde “yazar anlatıcı” olarak Gürbüz’ün ses% duyulur. 

Dolayısıyla Gürbüz’ün eserler%nde “olay akışı”ndan z%yade b%r “z%h%n akışı”nın varlığı 

söz konusudur. Bu z%h%n akışının %çer%ğ%n% de yukarıda z%kred%len varoluş problemler% 

teşk%l etmekted%r.  

 

 Üçüncü bölümde %lk olarak Gürbüz’ün hayatı, yazarlığı, eserler% ve bunlar 

arasındak% %l%şk% ele alınmaya çalışılmıştır. Gürbüz’ün kend% %fades%yle eserler% ve 

kend%s% b%rd%r, Gürbüz eserler%nde kend%nden ayrı b%r şey ortaya koymamıştır. Çünkü 

Gürbüz’e göre yazmak ya da yapmak değ%l “olmak” öneml%d%r; olduktan sonra ger% 

kalan kend%l%ğ%nden gelecekt%r. Kend% yazma sürec%nde de buna d%kkat eden Gürbüz, 

%lk eserler%n% yazdıktan y%rm% yıl sonra, der%nl%kl% b%r bekleme ve b%r%kme sürec%n%n 

sonunda “ol”duğuna %nandıktan sonra eserler%n% ortaya koymuştur. Bu bağlamda 

Gürbüz’ün eserler%nde gördüğümüz, Gürbüz’ün kend%s%d%r. 

  



 5 

 Bu üçüncü bölümde Gürbüz’e ve d%le get%r%len temalar bağlamında Gürbüz’ün 

düşünceler%ne ve kavramların l%teratürdek% genel yorumlarına yer ver%ld%kten sonra üç 

ayrı başlıkta varoluş problemler% ele alınmaya çalışılmıştır. Bunlardan %lk% varlığın 

anlamını tem%n eden “ölüm”, %k%nc%s% varlıkla der%nden %l%şk%l% ve varlığın da özünü 

oluşturan “zaman”, üçüncüsü %se özell%kle modern dönem varoluş problemler%n%n 

başında gelen “yabancılaşma”dır. Bu ana başlıkların altında d%ğer varoluş problemler% 

%ncelenmeye ve bu problemler%n b%rb%rler%yle olan %l%nt%s% %nşa ed%lmeye çalışılmıştır. 

 

Ölüm başlığı altında %lk olarak, Gürbüz’de etk%ler% tesp%t ed%len genel bağlamda 

tasavvufta ve varoluşçuluktak% ölüm düşünceler%ne yer ver%lm%şt%r. Ardından 

Gürbüz’ün söyleş%ler%nden hareketle Gürbüz’ün ölüm hakkındak% düşünceler% ve 

eserler%ndek% etk%ler% ortaya koyulmaya çalışılmıştır. Ölüme alışılmışın dışında bakan 

Gürbüz, “ölüme hayranlık duyduğunu” d%le get%r%r. Bu anlayışta ölüm b%r son değ%l b%r 

devam olarak değerlend%r%l%r. Devamlı surette oluşun ve yok oluşun müsebb%b% olan 

zamanı noktalayan ve onun eşl%kç%s% olan da y%ne b%r anlamda ölümdür. Bu bağlamda 

Gürbüz’ün eserler%nde kahramanların pek çoğu ölümü arzulayan ve unutuluş %steğ% 

%çer%s%nde olan kahramanlardır. Ancak eserlerde somut olarak ölüme çok az rastlarız. 

Dolayısıyla eserlerde ölümden çok ölüm kavramına yer ver%lm%şt%r ve ölüm daha çok 

kahramanların z%hn%nde %nşa ed%lm%şt%r. Bu bağlamda ölümü anlama, arzulama, 

sorgulama ve ölüm hakkında f%k%r sah%b% olma Gürbüz’ün kahramanları ves%les%yle 

eserler%nde %nşa etmeye çalıştığı temel %zleklerden b%r%d%r. 

 

 Üçüncü bölümün %k%nc% başlığında %se zaman meseles% %ncelenmeye 

çalışılmıştır. Şule Gürbüz, eserler%nde zamanı b%r sorgu meseles% hâl%ne get%rm%ş ve 

zaman anlayışının temel%ne “zamanın anlama mesafes%” oluşunu yerleşt%rm%şt%r. 

Gürbüz’e göre zamanın anlama mesafes% olarak tanımlanması zamanın yekpare, 

bütünlüklü ve döngüsel yapısı %le açıklanab%l%r. Bu durumu Gürbüz, “Âdem’le akran 

olma” %fades%yle açıklamıştır. Gürbüz’e göre %nsan anladığı şey%n zamanını başlatır. 

Yan% Âdem’%n düşünceler% ve yaşadıkları anlaşıldığı vak%t Âdem’%n zamanına g%d%l%r, 

onunla çağdaş olunur. Dolayısıyla Gürbüz’e göre zaman, anlama mesafes%d%r. Y%ne 

“Âdem’le akran olma” meseles% Gürbüz’ün eserler%nde, tasavvuftak% %nsanın “f%hr%st-% 

kâ%nat” olması anlayışıyla da %l%şk%l%d%r. Anladığı şey%n zamanına g%den %nsan; “geçm%ş, 



 6 

gelecek ve ş%md%”y% tek b%r “ân”ın %ç%nde b%rleşt%r%r. Nasıl k% tüm alem% tek b%r %nsan 

kend% %ç%nde barındırab%l%yorsa, tüm zamanlar da tek b%r ânda b%rleşeb%lmekted%r. Tüm 

bunların olab%lmes% %ç%nse “anlamak” gerekl%d%r. Anlama eylem% etrafında şek%llenen 

bu durum Gürbüz’ün temel zaman anlayışını %nşa etmekted%r. 

 

 Mesleğ% olan ant%ka saat tam%rc%l%ğ%n%n doğrudan zamanla %lg%l% düşünceler%n% 

etk%lemed%ğ%n% söyleyen Gürbüz, mesleğ%n%n sağladığı tenhalığın der%n varoluş 

meseleler% üzer%ne düşünmeye fırsat sağlamasıyla zaman üzer%ne düşünmes%n%n de 

kaçınılmaz olduğunu d%le get%rm%şt%r. Zaman g%b% kompleks b%r kavramın tanımlanması 

da kurguya yed%r%lmes% de epey zorken Gürbüz’ün kahramanları ves%les%yle zaman 

sorgulamasını %nşa etmes% “zamanın farkına” varmakla sonuçlanmıştır. 

 

 Üçüncü bölümün son başlığında %se varoluşçu bağlamda yabancılaşma kavramı 

%ncelenmeye çalışılmıştır. Yabancılaşma bu bağlamda yalnızlık, a%d%yets%zl%k, yers%z 

yurtsuzluk ve k%ml%k %nşası g%b% d%ğer varoluş problemler%yle %l%şk%lend%r%lm%ş ve 

özell%kle Şule Gürbüz kahramanlarını çözümleyeb%lmek adına öneml% olan 

“%dealleşt%r%lm%ş benl%k” anlayışına bu bölümde detaylı b%r şek%lde bakılmıştır.  

Yabancılaşmanın b%r d%ğer veçhes% hayatın kenarında durma ve sey%rc% olma hâl%d%r. 

Tam da bu noktada Gürbüz’ün düşün ve yazın hayatının temel%n% oluşturan “kend&ne 

kesk&n b&r bakışla bakma” devreye g%rer. Gürbüz, öğrend%kler%n% bu bakıştan ve 

yalnızlıktan öğrend%ğ%n% ve eserler%n%n %nşasında da bu bakışın temelde olduğunu 

söylemekted%r. Eserler% ve kend%s% arasında b%r ayrımın olmadığını d%le get%ren 

Gürbüz’ün eserler% yorumlanırken bu bakış ve yalnızlığın da%ma arka planda olduğu 

gerçeğ% gözet%lmel%d%r. 

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde varoluş problemler%n% %ncelemeye çalıştığımız bu 

tezde edeb%yat-felsefe %l%şk%s% bağlamında Gürbüz’ün tüm k%tapları ele alınmıştır. Tez%n 

kend%n% %nşa eden yöntem%yle edeb%yat ve felsefen%n kes%şt%ğ% noktalarda kend%n% açık 

eden varoluş problemler%n%n temat%k bağlamda %ncelenmes% ve eserlerdek% felsefî 

%zlekler%n tesp%t% sağlanmaya çalışılmıştır. Bu temat%k %ncelemen%n dayanağı %se y%ne 

söyleş%ler%nden derled%ğ%m%z Gürbüz’ün kend% düşünceler% olmuştur. Gürbüz hakkında 

daha önce herhang% b%r tez%n yazılmamış olması ve akadem%k çalışmaların da yok 



 7 

denecek kadar az olması bu tez% ortaya koymamızın temel etmenler%nden b%r%n% 

oluşturmuştur. Şule Gürbüz %le %lg%l% oluşacak olan küll%yata katkı sağlamasını umarak 

yazdığımız bu tez%n daha sonrak% çalışmalara da ışık olması d%leğ%yle… 

  



 8 

 

 
BİRİNCİ BÖLÜM 

 
EDEBİYAT VE FELSEFE İLİŞKİSİ 

 
  
 
 

 
 
Edeb%yat ve felsefe arasındak% %l%şk%n%n açığa çıkarılması edeb%yatın ve 

felsefen%n tanımlanmasını öncelemekted%r. Ancak özler% gereğ% h%çb%r zaman tam ve 

kes%n b%r tanıma sah%p olamamış bu %k% d%s%pl%n%, tanımlamak uğruna bel%rl% sınırlar 

%ç%ne hapsetmek onlara haksızlık etmek olacaktır.  

 

Bu %k% d%s%pl%n%n tanımının güçlüğü b%r kenara bırakılacak olursa edeb%yatı 

edeb%yat yapan, felsefey% felsefe yapan özell%kler%n neler olduğu ver%ld%kten sonra bu 

%k% d%s%pl%n%n ortak ve farklı yanları ver%lmeye çalışılacaktır. Bu tez %ç%n öneml% nokta 

bu %k% d%s%pl%n%n kes%şt%ğ%, benzerl%k gösterd%ğ%, b%rb%r%ne eklemlend%ğ%, b%rb%r%n%n %ç%nde 

er%d%ğ% ve b%rb%r%n% destekled%ğ% alanların tesp%t%d%r. Bu bağlamda bu %k% alanın özell%kle 

“varoluşçuluk” noktasında b%rb%rler%ne temas ett%kler% görülmekted%r. 

 

Edeb%yat ve felsefey% b%rb%r%nden ayıran kat% sınırlar var mıdır, sorusu %k% alan 

arasındak% ortaklığın da farklılığın da çıkış noktası olarak kabul ed%leb%l%r. Pek çok 

noktada farklılık gösterseler de aslında edeb%yat ve felsefey% ayıran kesk%n sınırlar 

yoktur. Bununla beraber aslında her sınır yen% b%r ortaklığın %nşasıdır. Bu bağlamda 

tam da sınır, %k% alanın kes%şt%ğ% alandır. Meseleye bu açıdan bakıldığında sınırların 

varlığı dah% b%r ortaklığa, ortak “ara alan”a %şaret etmekted%r. Ancak modern dünyanın 

dayattığı d%s%pl%ner uzmanlaşma net%ces%ndek% ayrışma, bu konuda daha d%kkatl% 

hareket etmey% gerekt%rmekted%r. 

 

Bu %k% alanın arasındak% sınırların, onların ortaklıklarını da %nşa ed%yor olması 

%nceled%kler% meseleler ve odak noktalarındak% konuların mah%yet% açısından da 



 9 

öneml%d%r. “Dış dünyadak& h&çb&r şey b&rb&r&nden yalıtılmış olarak var olmadığı g&b&, 

yalıtılmış olarak da b&l&nenemez; varolan her şey b&rb&r&ne göre konumlanır; bell& b&r 

yere yerleşt&r&l&r (…)”1 Dolayısıyla nasıl k% hayat, varlık ve hatta %nsan b%r %l%şk%ler 

bütünüyse; bu %l%şk%ler bütününü anlayab%lmek de b%rçok alanın ortaklığını 

gerekt%rmekted%r. Özell%kle varlık ve %nsan meseleler%nde edeb%yat ve felsefen%n ön 

planda oluşu, bu %k% alanın b%rb%r%ne temas et%ğ% alanların ortaklığı neden%yle öneml% 

hâle gelmekted%r. İnsanın g%r%ft b%r yapıya sah%p oluşu, onun b%rçok veçheden ele alınıp 

%ncelenmes%n% ve d%s%pl%nlerarasılığı gerekl% kılmaktadır; “Eğer &nsan tek b&r unsurdan 

oluşmuş olsaydı, onun varoluş dünyası bu kadar farklı renkler&, farklı sesler& &ht&va 

etmezd&. İnsanın çok boyutlu b&r varlık oluşu, hayatı farklı açılardan anlamayı ve 

anlamlandırmayı gerekl& kılmıştır. İşte bu yaklaşımlardan &k&s& felsefe ve edeb&yattır.”2 

İnsanın anlaşılması söz konusu olduğunda hemen hemen tüm d%s%pl%nler%n katkısı 

gerekl% gözükmekted%r. Ancak %nsanla %lg%l% temel meselelerde ve %nsandan hareketle 

anlaşılab%lecek varoluş problemler%n%n ortaya koyulmasında özell%kle edeb%yat ve 

felsefeye ve bu %k% alanın b%rb%r%ne eklemlend%ğ% alanlara %ht%yaç duyulmaktadır. 

 

Edeb%yat ve felsefe %l%şk%s%, her %k% d%s%pl%n%n ortaya çıkışından yahut kend%ler%n% 

var etmeye başladıkları andan %t%baren devreded%r. Çünkü d%s%pl%nler%n %nşası, ne 

oldukları kadar ne olmadıklarını da ortaya koyulmasıyla olur. Bu yüzden edeb%yatın 

ve felsefen%n ayrı ayrı ne olduğu b%raz da d%ğer d%s%pl%nlerle arasındak% %l%şk%n%n ortaya 

çıkmasıyla anlaşılab%lecekt%r.   

 

 

1.1. EdebPyat 
 

 

Edeb%yat-felsefe %l%şk%s%n% ortaya koyab%lmek %ç%n edeb%yatın tanımlanması 

gerekmekted%r. Bu noktada %lk etapta “Edeb%yat ned%r?” sorusunun dah% felsef% b%r 

 
1 Betül Çotuksöken, “Edebiyatla Beslenen Felsefe”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali 
Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 88.  
2 Vefa Taşdelen, “Çevirebilirlik Kavramı Açısından Felsefe ve Edebiyat İlişkisi”, Felsefe Edebiyat 
Sempozyumu (29-30 Nisan, Van) Bildiri Kitabı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları, 2015, s. 435. 



 10 

sorgulamayı gerekt%rd%ğ% görülür. Bu %l%şk%ler ağı b%r kenara bırakılacak olursa 

edeb%yatın tanımlanması %ç%n bazı kavramlara bakılması gerekmekted%r. Çünkü doğası 

gereğ% kes%n b%r tanıma h%çb%r zaman sah%p olmamış olan edeb%yat bel%rl% %fadelerle, 

farklı veçheler%n%n açıklanmasıyla ortaya konulab%l%r.  

 

Bu bağlamda edeb%yatın en temelde %l%şk%lend%ğ% kavram d%ld%r. D%l vasıtasıyla 

varlık kazanan, aynı zamanda d%l%n varlık sebeb% olan, onu gel%şt%ren, ona der%nl%k 

kazandıran edeb%yatın d%l %le olan karşılıklı %l%şk%s%, onun kurucu öges% olarak d%l%n 

alınmasına sebeb%yet vermekted%r. “Edeb&yat sözcükler& kullanan b&r sanat 

b&ç&m&d&r.”3 Murdoch, bu noktada edeb%yatın tanımına d%l% yerleşt%r%r ve edeb%yatın 

sanat yönüne %şaret eder. Murdoch’un bu tanımından hareketle edeb%yatın kurucu 

öges%n%n d%l olduğu ve bu ves%leyle sanat yanını da %nşa edegeld%ğ% söyleneb%l%r.  

 

“Edeb&yat ya da herhang& türde b&r sanat yapma yolundak& der&n dürtü, 

dünyanın şek&ls&zl&ğ&n& yenme ve anlamsız moloz yığını g&b& gelen şeylerden b&r b&ç&m 

kurarak kend& moral&n& düzeltme arzusudur.”4 Tüm sanatlarda olduğu g%b% edeb%yatta 

da hayatın anlam ve anlamsızlığına b%r cevap verme %ht%yacı, anlamı ya da anlamsızlığı 

bel%rl% b%r estet%k yapıyla ortaya koyma arzusu görülmekted%r. Bu anlamsızlığa cevap 

bulma edeb%yatta d%l vasıtasıyla gerçekleşmekted%r.  

  

Edeb%yat, kurucu öges% olan d%l vasıtasıyla %nsana ve %nsana da%r durumlara 

cevap arar; %nsanı, hayatı ve varlığı anlama çabasını estet%k b%r boyutta ortaya koymayı 

amaçlar; “(…) edeb&yatın, varlığı ve dünyayı b&r söze dökme b&ç&m& olduğunu söylemek 

mümkündür.”5 Bu bağlamda temel meseles%; %nsan, %nsanlık durumları, hayat ve varlık 

olan edeb%yat, tüm bu zorlu meseleler% ve bunlarla %l%nt%l% her şey% ele alan kapsamlı b%r 

d%s%pl%n ve sanat alanıdır. Bu noktada hem temel mesele olarak %nsanın ele alınması 

hem de bu temel meseleler% bel%rl% yöntemlerle ele alanın y%ne %nsan olması, %nsanı 

düğüm noktası kılar; “(…) b&r yazıyı edeb&yat yapan şey ne yalnızca konudur, ne 

 
3 Iris Murdoch, Varoluşçular ve Mistikler, Çev. Süha Sertabiboğlu, 2. bs., İstanbul, Ayrıntı 
Yayınları, 2020, s.40. 
4 A.e., s.41. 
5 Sevgi İyi, “Edebiyatın İçi Felsefenin Dışı”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali Osman 
Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 146. 



 11 

anlatımdır, ne de sözcükler&d&r. B&r yazıyı eser kılan şey, onun &nsan açısından yazılmış 

olmasıdır.”6   

 

Edeb%yatın %nsanı ve varlığı ele alış b%ç%m%n%n kurguya dayanması ve bunu b%r 

hayat tecrübes% olarak sunması; edeb%yatın bu “felsefî” ve temel meseleler% 

somutlaştırarak duyurmasını sağlamaktadır. Bu, edeb%yatın farkını %nşa ederken 

meseleler%n daha kolay anlaşılab%l%r hâle gelmes%n% de sağlamaktadır. “Edeb&yat 

yaşama dünyasına dönük b&rey&n varoluşsal deney&m yahut kurgusudur.”7 Edeb%yatın 

b%r d%ğer kurucu öges% olarak “kurgu”nun alınması doğrudur ancak d%ğer tüm 

meseleler%n de b%r “kurmaca” sonucu ortaya koyulduğunun da gözden kaçırılmaması 

gerek%r. İnsan z%hn% vasıtasıyla anlamlandırılan ve %nşa ed%len her süreç b%r kurgunun 

sonucudur. Bu bağlamda “kurgu”yu gerçeğ%n tam karşısına yerleşt%rmek doğru 

gözükmemekted%r.  

 

Sonuç olarak bugünkü kullanıldığı anlamın dışında tutarsak her şeyden önce 

“edeb%yat” vardı. Bu bağlamda edeb%yat “anlatı”nın temel%n% oluşturması yönüyle tüm 

bu alanlar %ç%n b%r öncel%k teşk%l etmekted%r. İnsanı ve %nsanlık durumlarını ele alması, 

bunu da y%ne %nsandan yola çıkarak ortaya koymaya çalışması edeb%yat %ç%n %nsanın 

temel b%r noktada olmasının altını ç%zer. İnsan ve dolayısıyla varoluş problemler%n% ele 

alan, bunları da büyük oranda estet%k düzeyde duyurmaya çalışan, bunu yaparken de 

d%l %le karşılıklı b%r %l%şk% %çer%s%nde bulunan edeb%yatın bel%rg%n veçheler%n%n bunlar 

olduğu söyleneb%l%r. “Edeb&yat, duyguları açığa çıkaran, ortaya koyan, onları 

&nceleyen, &nsan duygularını der&nden bet&mleyen etk&nl&k olarak &nsan varoluşunu 

aydınlatab&lecek öneml& &puçları vererek b&r bakıma &nsanları b&rb&r&ne daha yakından 

tanıtma görev& üstlen&r.”8 İnsan varoluşunun aktarımı, bet%mlenmes% ve 

canlandırılmasında son derece öneml% b%r konumda bulunan edeb%yat, tüm bu 

tanımlanamazlığı %ç%nde sosyal b%l%mler ve sanat alanları arasında önem%n% 

korumaktadır. 

 
6 A.e., s.148. 
7 Milay Köktürk, “Edebiyatın ve Felsefenin Dili Üzerine”, Felsefe Edebiyat Sempozyumu (29-30 
Nisan, Van) Bildiri Kitabı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları, 2015, s. 223. 
8 Emel Koç, “Felsefe ve Edebiyat”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C.V, No:1, 2015, 
s. 111. 



 12 

          1.2. Felsefe 
 

 

B%r şeye ad vermek ve onu tanımlamak; onu sınırlandırmaktır. Dolayısıyla 

felsefen%n tanımlanmaya çalışılması felsefen%n doğasına uymamakla beraber yüz 

yıllardır kes%n b%r tanımın da ortaya koyulamamış olması d%kkat ed%lmes% gereken b%r 

husustur. Ancak felsefeyle %l%nt%l% kavramların ele alınması, felsefen%n %çer%ğ%, yapısı, 

%lg%lend%ğ% konular, varlık sebeb% vs. ortaya koyularak felsefe hakkında bazı çıkarımlar 

yapılab%l%r. Tab%% k% bunlar tek ve kes%n b%r tanım %ç%n yeterl% değ%ld%r. 

 

Felsefe en temelde düşünme etk%nl%ğ%d%r. Varlık, evren, %nsan, Tanrısal olan ve 

olmayan tüm şeyler hakkında düşünme ve bunları kavrama, anlama ve açıklama 

üzer%ne kuruludur. Bu düşünme uğraşı eleşt%rel ve sorgulayıcı b%r yapıya sah%pt%r. Tüm 

bu “şeyler” hakkında b%r yorum ortaya koymaya çalışan felsefe, s%steml% ve tutarlı 

olmasıyla b%r d%s%pl%n hal%ne gel%r.  Düşünme üzer%ne düşünme faal%yet%n% 

gerçekleşt%rmes%yle de d%ğer tüm d%s%pl%nlerle %l%nt%l% hâle gelmekted%r. Bu bağlamda 

“Felsefe en genel anlamıyla, &nsan, evren ve değerler& anlamak amacıyla sürdürülen 

en kapsamlı b&r araştırma, b&rleşt&r&c& ve bütünleşt&r&c& b&r açıklama g&r&ş&m& olarak 

tanımlanab&l&r.”9  

 

Felsefen%n var olab%lmes%n% sağlayacak temel unsur edeb%yatta olduğu g%b% 

d%ld%r. Felsefe d%l vasıtasıyla kavramlar %nşa eder ve bu kavramlar ves%les%yle de 

felsefen%n varlık sebeb% olan “düşünme” gerçekleş%r; “Felsefe kavramlar oluşturmak, 

keşfetmek, üretmek sanatıdır.”10 Yan% “kavram” b%zat%h% felsefen%n özünü oluşturur. 

Felsefen%n kurucu öges% dolaysıyla kavramlardır. “Felsefe, en der&n ve en genel 

kavramlarımızı düşünce yoluyla algılama ve d&d&kleme g&r&ş&m&d&r.”11 Felsefen%n 

kend%n% var etme b%ç%m% kavramlardır ve felsefe kavramlar %nşa ederek sorunlara 

çözüm arar. 

 

 
9 A.e., s. 107. 
10 A.e., s. 109. 
11 Murdoch, A.g.e., s. 42.  



 13 

Felsefey% anlaşılır kılacak b%r d%ğer kavram “s%steml%l%k”t%r. Felsefe, b%r s%stem 

kurma ve tutarlı önermeler %nşa etmeye dayanır; “Felsefe, b&r konuya sımsıkı sarılma 

ve sarılmaya devam etme, bunun farklı formülasyonlarını ve çözümler&n& denerken 

aynı şeyler& tekrarlamaya hazır olma meseles&d&r. B&r sorunun üzer&nde sabırla, 

yılmadan durab&lme yeteneğ&, düşünür olmanın bel&rley&c& n&tel&ğ&d&r, oysa 

sanatçıların bel&rley&c& n&tel&ğ& genell&kle yen&l&k arzusudur.”12 Y%ne Murdoch’un 

%şaret ett%ğ% g%b% felsefede tekrar yan% s%stem %nşa etme ve bunun sonucu olarak b%r 

genelleme ve evrenselleşt%rme söz konusudur. Dolayısıyla somut b%r b%rey%n 

hayatından hareketle değ%l, tüm %nsanlığı %lg%lend%ren meseleler üzer%nde genellemeler 

yapma ve evrenselleşt%rme öncelenmekted%r. Bu bağlamda felsefe tar%h% %nsanın 

kend%n% b%lmes%n%n tar%h% olarak ele alındığı kadar felsefen%n gel%p geç%c% olandan 

genele, değ%şmeyecek olana, evrensele yönelmeye çalışması da onu %nşa eden temel 

etmenler arasında değerlend%r%leb%l%r. 

 

Felsefe, Kenan Gürsoy’un da %şaret ett%ğ% g%b% bazı f%krî gereklere uymak 

zorundadır. Bunların %lk% felsef%n b%r soru etrafında şek%llenmes% ve b%r sorudan 

hareketle ortaya çıkma zorunluluğudur. Kend%ne temel mesele olarak da varlığı ve 

%nsanı seçen, bununla beraber s%stemat%k b%r yapıya sah%p olan felsefe; öne sürdüğü 

önermelerde tutarlı olmak zorundadır. Tüm bu ortaya konulan problemler felsefe tar%h% 

%çer%s%nde bel%rl% b%r s%ls%le hâl%nde ele alınab%lmel% ve bu bağlamda problemat%k 

devamlılık sağlanmalıdır. Son olarak tüm bu yapı; gel%p geç%c% olanı değ%l kalıcı olanı, 

değ%şmez olanı ortaya koymaya çalışan b%r eylem olarak değerlend%r%lmel%d%r.13 

 

Al% Osman Gündoğan’a göre b%r eser%n felsefî olab%lmes% şu şartları 

sağlamasına bağlıdır: Felsefî met%n mantıksal çıkarımlara ve tutarlı önermelere 

dayanmalıdır. Var olan karşısında b%r tavır alışı d%le get%rmel%d%r. B%lg% arayışına 

yönelmes% eleşt%rel olmalıdır. Varlık kavramı etrafında şek%llen%rken kend%n% %nşa ett%ğ% 

alan da felsefî olab%lecek b%r “soru” olmalıdır. Tüm bunlarla beraber b%r s%stem%n, b%r 

 
12 A.e., s. 40. 
13 Kenan Gürsoy, “Felsefe ve Edebiyat”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali Osman 
Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 41. 



 14 

s%ls%len%n devamı olduğu %ç%n felsefe tar%h%nde problemat%k b%r devamlılığı 

serg%leyeb%lmes%d%r.14  

 

Sonuç olarak felsefe; %nsan, varlık ve Tanrı g%b% kavramlar ve d%ğer tüm 

meseleler üzer%nde düşünme, tüm bu kavramları anlama ve açıklama gayret%nde olma 

yoluyla en temelde b%r “hak%kat arayışı”nı tems%l eder. Burada d%kkat ed%lmes% gereken 

nokta felsefen%n cevaplardan çok sorularla %l%nt%l% olması ve bununla beraber b%r 

“arayış”ı tems%l ed%yor olmasıdır. Kel%men%n köken% %t%bar%yle “b%lgel%k sevg%s%” 

anlamına gelen felsefe; b%lg%n%n peş%nde koşma, meselelere ışık tutma, varlığı, %nsanı, 

%nsanla %l%nt%l% meseleler% açıklığa kavuşturma g%r%ş%m%d%r. Felsefe yanıtlamayı 

b%lmed%ğ%m%z sorulardan %barett%r, der Berrtrand Russell; Murdoch’a göre %se bunlar, 

nasıl yanıtlayacağımızı hatta nasıl soracağımızı b%lmed%ğ%m%z sorulardır.15 

 

 

 

 

1.3. EdebPyat ve FelsefenPn BPrbPrPne EklemlendPğP Noktalar 
 

 

1.3.1. İnsan 

 

 

En büyük ortaklığı aslında %k% d%s%pl%n% ayıran sınırların oluşturduğuna %şaret 

ed%ld%kten sonra %k% d%s%pl%n%n temelde b%rleşt%ğ% noktalar üzer%nde de durulmalıdır. Bu 

bağlamda her %k% d%s%pl%n%n de odak noktasında %nsan vardır. İnsanı anlamaya, 

anlatmaya, anlamlandırmaya ve buradan hayatın anlamına yönel%k tesp%tler, tahm%n ve 

açıklamalarda bulunmaya çalışan %k% alan; araştırılan ve araştıranın da %nsan olması 

 
14 Ali Osman Gündoğan, “Felsefe ve Edebiyat İlişkisi Üzerine Söyleşi”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. 
Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 52-53. 
15 Murdoch, A.g.e., s. 42. 



 15 

ves%les%yle “%nsan” kavramında düğümlen%r. İnsanın araştırılmasının ötes%nde, edeb%yat 

ve felsefe aracılığıyla %nsana da%r b%lg%ler der%nleşt%r%l%r. 

 

 

 

1.3.2. HakPkat Arayışı 

 

 

İnsan temel mesele hal%ne gelm%şken sadece %nsanın gerçekleşt%reb%leceğ% ve 

%nsanın hayatının odak noktası olan “hak%kat arayışı” hem edeb%yatın hem felsefen%n 

b%r d%ğer temel sorunudur. İnsan, yeryüzünde var olduğu andan %t%baren anlamlandırma 

arayışı %çer%s%nded%r. Bu anlamlandırma çabası k%ş%n%n en çok kend% üzer%nde 

der%nleşerek kend%ne yönel%k b%r anlam gel%şt%rmes%yle gerçekleş%r. Dolayısıyla hak%kat 

arayışı en temelde “kend%l%k b%l%nc%” etrafında şek%llen%r. Her %nsanın farkında olarak 

ya da olmayarak %ç%nde bulunduğu durumu, edeb%yat ve felsefe der%nl%kl% b%r şek%lde 

ele alır. Ancak bunu yaparken bu %k% alanın kullandıkları yöntemlerde bazı 

değ%ş%kl%kler mevcuttur. Edeb%yat ve felsefey% bu bağlamda öneml% b%r konuma 

yerleşt%ren şey bu %k% alanın kend%l%k b%l%nc%n% oluşturmakla ve duyurmakla kalmayıp 

kend%l%k b%l%nc%ne da%r boyutları da zeng%nleşt%r%yor olmasıdır. İnsana da%r bu denl% 

öneml% olan bu anlayış; edeb%yat ve felsefe sayes%nde temellend%r%lmekte, 

araştırılmakta, öğret%lmekte ve anlam kazanmaktadır. 

 

İnsanın hak%kate temas eden yanı “varoluş” ves%les%yle açımlandığı %ç%n bu 

varoluşsal sorgulamalar da bu %k% d%s%pl%n%n etrafında şek%llenmekted%r. Dolayısıyla 

edeb%yat ve felsefen%n temel %şlev% hak%kat% aramak ve hak%kat% %şaret etmekt%r; bunu 

da %nsandan hareketle ve %nsanla yapar. 

 

 

 

 



 16 

1.3.3. Varoluşçuluk 

 

 

Varoluşçuluk edeb%yat ve felsefen%n kes%şt%ğ%, b%rb%r%n% destekled%ğ% ve b%rb%r%ne 

eklemlend%ğ% en öneml% alanlardan b%r%d%r. Varoluşçulukta %k% d%s%pl%n b%rb%r%ne 

dönüşmekte, b%rb%r%n%n %ç%nde er%mekte ve kend%ne has bazı özell%kler%n% b%r d%ğer%ne 

yüklemekted%r. Her %k% alan da “Varoluşun anlamı ned%r?” sorusu etrafında 

şek%llenmekte, bu soruya çeş%tl% yöntemlerle cevaplar aramaktadır. 

 

Varoluşçuluk, felsefe tar%h%ndek% yer%n% geleneksel felsefeye başkaldırması %le 

alır. Varoluşçuluk var olan s%stemler%n geçerl%l%ğ%n% reddetme ve varoluşun da herhang% 

b%r s%stemle açıklanamayacağını kabul etmed%r. Bununla beraber varoluşçuluk sadece 

kend%nden öncek% felsef% s%stemlere başkaldırmakla kalmaz, dönemde kabul gören 

düşünceler% de eleşt%r%r; “Varoluşçuluk sadece felsef& akım ya da başkaldırı değ&ld&r. 

Mevcut çağın hâk&m düşünceler&ne karşı b&r man&festodur.”16 Ortaya çıktığı dönem 

bağlamında değerlend%r%ld%ğ%nde varoluşçuluk, büyük b%r yıkımın eş%ğ%ndek% dünyada 

oluşun ve her şey%n anlamsızlaştığı b%r dünyaya “fırlatılmış” olmanın felsefes%d%r. 

Bununla beraber varoluşçular %nsana da%r bakış açısını da kökten b%r değ%ş%me 

uğratmış, %nsanı kompleks b%r varlık olarak tüm yönler%yle ele almayı savunmuş, 

%nsanın bel%rl% s%stemler dah%l%nde “anal%z” ed%lmes%ne karşı çıkmışlardır. İnsan ancak 

“%nsan” olması yönüyle ve kend% b%r%c%kl%ğ% %ç%nde anlaşılab%lecekt%r. K%erkegaard bunu 

%nsanın b%r “kavram” olmayışıyla destekleyerek şöyle açıklar:  

“Ben varım, ben hürüm. Ben benim, bir bireyim ve bir kavram değilim. Hiçbir soyut 
fikir benim şahsiyetimi ifade edemez; geçmişimi, halimi (şu andaki durumumu) 
bilhassa geleceğimi belirleyemez, bilkuvve mevcudiyetimi tüketemez (epuiser). Hiçbir 
akıl yürütme beni, hayatımı, yapmış olduğum seçimleri, doğumumu, ölümümü 
açıklayamaz. O hâlde felsefe için yapılacak en iyi bir şey var, o da evreni 
aklileştirmekten (rationaliser) vazgeçmek, dikkatini insan üzerinde toplamak ve 
insanın varoluşunu olduğu gibi tasvir etmektir.”17  

 
16 Yasemin Akış, “Bir Varoluşçu Drama Yazarı Olarak Søren Kierkegaard”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. 
Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 294. 
17 Aktaran: Murat Kara, “Varoluşçuluk Bağlamında Edebiyat ve Felsefe, Şiir ve Endişe”, Bitlis Eren 
Üniversitesi SBE Dergisi, C.VIII, No:18, s.46.  



 17 

K%erkegaard’a göre %nsan sadece akılla kavranamaz çünkü sadece akıldan 

%baret değ%ld%r; %nsan aynı zamanda h%sseden, %nanan, deney%mleyen b%r varlıktır. Tüm 

bunları anlamak ve anlaşılır kılmak %ç%n salt felsefen%n s%stemsel ve kavramsallaştırıcı 

yapısı yeterl% olmamaktadır. Düşünmen%n yanındak% d%ğer tüm bu unsurlar %nsanın 

b%r%c%kl%ğ%n% %nşa etmekted%r. Dolayısıyla felsefen%n genelley%c% yapısı %nsanı kend% 

tek%ll%ğ% %ç%nde ele almaya müsaade etmemekted%r. Tüm bunlar varoluş problemler%n%n 

hem felsefe hem de edeb%yatla çözümlenmeye çalışılmasının gerekl%l%ğ%ne %şaret eder. 

En genel %fadeyle “K&erkegaard’dan ber& ney&n edeb&yat, ney&n felsefe olduğunu ayırt 

etmek g&derek daha da zorlaşmıştır.”18 Bu durumda edeb%yat ve felsefe arasındak% 

%l%şk%n%n varoluşçuluk boyutunda %ncelenmes%n%n önem% b%r kez daha gün yüzüne 

çıkmaktadır. 

 

Bu noktada edeb%yatı varoluşçu yapan unsurların ne olduğunu ortaya koymak 

yer%nde olacaktır. Edeb%yat %nsanı kend% varlığı, tek%ll%ğ% ve b%r%c%kl%ğ% %ç%nde almasıyla; 

edebî eserlerde onu mekân, zaman g%b% unsurlar %ç%nde ele alıp somutlaştırmasıyla 

varoluşçu özell%kler kazanır. Bununla beraber edeb%yatın da temel sorunu varlığın 

anlamını sorgulamak olduğu %ç%n varoluş felsefes%n%n temel sorularına edebî eserlerde 

de cevap bulunmaya çalışılır. Ancak bu cevap bulma, kahraman vasıtasıyla olup 

doğrudan değ%l sezd%r%lerek gerçekleşt%r%l%r.  

 

Edebî türler %ç%nde tüm bu sayılan unsurların ortaya koyulmasına en %y% zem%n% 

hazırlayacak olansa romandır. Roman b%r anlatım yöntem% olarak varoluş felsefes%yle 

köklü b%r bağ kurar. Romanın karakterler vasıtasıyla %nsanı tek%ll%ğ% ve b%reysell%ğ% 

%ç%nde ele alması, varoluşun soyut problemler%n% somutlaştırma kapas%tes%, edeb%yatın 

roman ves%les%yle varoluşçulukla kes%şen yanını %nşa eder; “(…) varoluşçu felsefede 

&nsan artık soyut ve evrensel b&r kavram olmayıp, somut ve b&reysel varlık olarak ele 

alındığı &ç&n doğrudan doğruya yaşadığı tecrübeler& çerçeves&nde anlaşılmak 

durumundadır.”19 Roman g%b% edebî türler %çer%s%nde %nşa ed%len gerçekl%k, felsefî 

soruların %ç%ne yerleşeb%leceğ% b%r alan %nşasıdır; “Var olmanın anlamı düşünce &ç&nde 

 
18 Vefa Taşdelen, Felsefeden Edebiyata, Ankara, Hece Yayınları, 2013, s. 89. 
19 Koç, A.g.e., s.115. 



 18 

değ&l, gerçekl&k &ç&nde olmaktır.”20 Bu gerçekl%k de edeb%yat vasıtasıyla ortaya 

koyulmaktadır; “Çünkü felsefî b&r eser hep zaman ve mekânı, yazarının k&ş&l&ğ&n& aşan 

ve en öneml&s& evrenselleşt&r&leb&len b&r üründür. Oysa edebî olanda genelde yazarın 

k&ş&l&ğ&n&n yansıdığı ve b&r tekten ya da tek&l örnekten hareketle, bell& b&r zaman ve 

mekân çerçeves&nde yazılmış b&r eserle karşılaşılır.”21  

Bununla beraber meselenin anlatıcı açısından düşünülmesi yine bir kesişme 

alanı oluşturur; “Varoluşçulukta filozof ve romancı, filozof ve şair, filozof ve 

denemecinin aynı kişilikte bütünleştiğine tanık oluruz.”22 Yani ortaya çıkan ürünler 

edebiyata mı felsefeye mi dahil edilecek bilinemediği gibi ürünleri ortaya koyanın 

kimliği de belirsiz kalır. Aslında bu durum yeni bir söylem biçimi oluşturabilme adına 

her iki alan için de bir zenginliktir ve bir bakıma felsefenin biçim konusundaki 

yetersizliğinden kaynaklanır. 

Hem edeb%yatın hem felsefen%n %nsanın temel problemler%n% ele alması ortaklığı 

oluştururken; edeb%yatın bunu somut tek b%r %nsan üzer%nden ve onun vasıtasıyla 

yapması ancak felsefen%n bu problemler% evrenselleşt%rerek, tek%l b%rey%n üzer%ne 

çıkarak ortaya koymaya çalışması yöntem bakımından farklılık oluşturmaktadır. Bu 

nedenle varoluşla %lg%l% tüm bu problemler% felsefen%n s%stemat%ğ% %ç%nde ele alab%lmek 

mümkün gözükmemekted%r; “Varoluşçuluğun, b&reysel &nsan varoluşu çerçeves&nde 

ele alındığı konular k& bunlar; kaygı, sıkıntı, bulantı, saçma, özgürlük, günah, ölüm, 

umutsuzluk, b&reysell&k g&b& konular, felsef& anal&ze ve kavramsal çözümlemeye 

geleb&lecek konular g&b& görünmüyor.”23 Tam da bu noktada edeb%yat-felsefe 

ortaklığına ve eserler %çer%s%nde bu %k% alanın b%rb%r%ne dönüşerek b%rb%r%n% beslemes%ne 

%ht%yaç duyulmaktadır.  

 

Bu bağlamda “(…) edeb&yatla felsefe arasındak& &l&şk& en yoğun şek&lde 

varoluşçuluk söz konusu olduğu zaman ortaya çıkmakta ve bu yoğunluktan ötürü de 

 
20 Akış, A.g.e., s. 303. 
21 Aktaran: Murat Kara, “Varoluşçuluk Bağlamında Edebiyat ve Felsefe, Şiir ve Endişe”, Bitlis Eren 
Üniversitesi SBE Dergisi, C.VIII, No:1,  s. 50. 
22 Taşdelen, A.g.e., s. 13. 
23 A.e., s. 70. 



 19 

felsefe &le varoluşçu roman özdeşl&ğ& b&le gündeme geleb&lmekted&r.” 24 Bu %k% alanı b%r 

araya get%ren varoluşçuluk, en çok ve en yoğun “roman” türünde kend%n% göstermes%yle 

roman türüne yen% b%r soluk get%rerek “yen% b%r tür”ün ortaya çıkmasına %şaret 

etmekted%r. Bu durum edebî eserler %ç%nde varoluşçuluğun kend%ne sağlamca yer 

bulması roman ves%les%yle olduğu %ç%n de bu bağlamda “tezl% roman, metaf%z%k roman, 

fenomenoloj%k roman” g%b% yen% türler%n varlığından söz ed%leb%lmekted%r. Ancak 

doğrudan yen% b%r türün doğuşundan z%yade roman türüne açılmış yen% b%r pencere, 

romanın aslî özell%kler%n%n gün yüzüne çıktığı, önem%n%n arttığı ve varlığının 

gen%şled%ğ% b%r düzen olarak yen% alanı değerlend%rmek daha doğru olacaktır. 

Varoluşçuluk; edebiyat ve felsefe arasında dil yönüyle de ortaklık kurar. 

Varoluşçu filozoflar insanın varoluşuyla ilgili meselelerin felsefenin diliyle 

anlatılamayacağını düşündükleri için edebî dile başvurmuşlardır; “Öncekilerden farklı 

olarak insanı ve insanlık durumlarını açıklamaya çalışan varoluşçu filozoflar bu 

konuda felsefî dilin yetersiz kaldığını fark edince edebî dile yönelmişler, edebî 

eserlerden ve bu eserlerde ortaya çıkmış olan karakterlerden büyük oranda istifade 

etmişlerdir.”25 Dilin kullanımın yanında üslup ve yöntem bakımından da varoluşçu 

filozoflar edebiyatın imkânlarından faydalanma yoluna gitmiş; insan hayatının 

doğrudan tasvir edilmesine önem vermişlerdir. “Varoluşçulukta, bireysel insanın 

hayatı ve varoluşunun tasviri önem kazanır. Bu tasvir, felsefenin soyut ve kuru 

kavramsal diliyle yapılamaz. Burada devreye edebiyat girer. Somut, sübjektif, şahsi 

tecrübeleri olan bir varlığın tasvirinin somut ve bireysel olayları, bireysel insan 

hayatını ve tecrübesini en iyi şekilde edebiyat özellikle de roman yapabilir.”26  

 Varoluşçuluk bağlamında edeb%yat ve felsefe %ç%n %nceleneb%lecek b%r d%ğer 

kavram %se “t%p”t%r. Edeb%yata has b%r kavram olan t%p, felsefede kend%n% tek%l %nsanın 

üzer%ne çıkarak evrensel b%r %nsan vasıtasıyla meseleler%n ele alması noktasında aks% 

b%r şek%lde göster%r. Ancak varoluşçuluk felsefî geleneğ%n aks%ne t%pleşmey% reddederek 

b%r%c%kl%ğe önem ver%r. Bu noktada edeb%yatın felsefeye yaklaşab%leceğ% b%r alan daha 

açılmış olur. T%p%n genelley%c% yapısı yıkılarak ve soyutluktan uzaklaşılarak somutluğa 

 
24 Gündoğan, A.g.e., s. 58. 
25 Kara, A.g.e., s. 44. 
26 Gündoğan, A.g.e., s. 59. 



 20 

yaklaşılır. Dolayısıyla %nsan kend%s% olarak; yer%ne başkası %kame ed%lemeyecek b%r 

varlık olarak ele alınır. Böylece felsefe tar%h%ndek% bu soyutluk ve evrensell%ğe ver%len 

değer varoluşçu felsefe %le sarsılmış olur. 

 

Sonuç olarak “%nsan”ın unutulmasının önüne geçeb%lecek olan ve onu 

kompleks b%r varlık olarak tüm ve gerçek yönler%yle ele alab%lecek olan alanlar 

edeb%yat ve varoluşçu felsefed%r. İnsanın ve varoluşun herhang% b%r s%stem%n kalıplarına 

sığdırılamayacak denl% g%r%ft, der%n ve kapsamlı olması edeb%yat ve felsefe 

ortaklığındak% “varoluşçuluk”a duyulan %ht%yacı göstermekted%r. Çünkü “Saf 

edeb&yatın, saf felsefen&n yapamadığı şey& yalnız o yapar.”27 Her %nsan kend% b%r%c%k 

deney%m% %ç%nde anlaşılab%l%r ve anlatılab%l%r. Bu yüzden tüm %nsanlığı %lg%lend%ren en 

temel meseleler dah% %nsanın b%reysell%ğ% %ç%nden okunmalıdır. 

 

“Bu örneklerden, sentez düzeyInIn getIrdIğI avantaj ve dezavantajları çıkartabIlIrIz. 

Yüksek bIr mesafe koyma düzeyInI yansıtan kIşIler ötesI genellemeler, çok daha kesIn, 

açık seçIk ve anlaşılır, tek anlamlı olabIlIrler, ama aynı zamana da duygusal etkI 

güçlerI çok azdır, kurudurlar, esnek değIllerdIr; uygulama alanları dardır.”28  

 

 Bu bağlamda %nsana ve varoluşa da%r problemler%n çözümünde, edeb%yatın ve 

felsefen%n ortak %nşa alanı olan varoluşçuluğun önem% b%r kez daha ortaya koyulmuş 

olur. Varoluşa da%r problemler%n edebî eserler vasıtasıyla ete kem%ğe büründürülmes%, 

hem anlatı hem de anlam bakımından büyük b%r zeng%nl%k oluşturmaktadır. 

 

1.3.4. MetafPzPk 

 

 

Metaf%z%k, “varlıkların &lk nedenler&n& ve temel &lkeler&n& b&lme çabası” olarak 

edeb%yat ve felsefe %ç%n öneml% olan b%r d%ğer konudur. Metaf%z%k, tüm yönler%yle, tek 

 
27 Gürsoy, A.g.e., s.46. 
28 Norbert Elias, Zaman Üzerine, Çev. Veysel Atayman, 2. bs., İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2020, s. 
241. 



 21 

b%r alan vasıtasıyla ortaya koyulamamaktadır. Çünkü “Metaf&z&k, yalnız kuramsal b&r 

konu değ&ld&r; onun yaşantı alanına g&ren boyutları da vardır.”29 Bu yüzden 

metaf%z%ğ%n hem kuramsal hem de hayata dokunan yanlarının ayrı ayrı aktarılması 

gerekmekted%r. Metaf%z%ğ%n kavramsal olarak ele alınması ve b%r s%stem dah%l%nde 

%rdelenmes% felsefe aracılığıyla olmaktadır. Ancak bu durum metaf%z%ğ%n anlaşılması 

ve aktarılması %ç%n yeterl% değ%ld%r. Edeb%yat; somutlaştırıcı yapısıyla ve tek%l b%reyden 

hareketle meseleler% ele alab%lmes%yle metaf%z%k anlayışa yen% b%r boyut kazandırır. Bu 

bağlamda “Metaf&z&k kavranan yönüyle felsefen&n, yaşanan ve varoluşa karışan 

yönüyle de edeb&yatın alanına g&rer.”30 

 

Bu durum aslında metaf%z%ğ%n özüne daha yakın b%r şek%lde edeb%yat vasıtasıyla 

ele alınab%leceğ%n% göster%r. Çünkü metaf%z%k deney%mler, k%ş%ye has deney%mlerd%r. Bu 

yüzden “Aslında ekz&stans felsefen&n tümü &ç&n, felsefen&n metaf&z&k boyutu ancak 

romanda kend&n& göstereb&lmekted&r. (…) Çünkü metaf&z&k boyut ancak &nsan hayatının 

o tek olan tecrübeler& çerçeves&nde ortaya çıkmaktadır.”31 Bu noktada sadece roman 

türü değ%l d%ğer edebî türler de metaf%z%k anlayışın aktarılması %ç%n ves%led%r. Ancak 

roman kapsamı ve yöntemler% gereğ% %nsana has der%n meseleler%n aktarımına daha 

elver%şl% gözükmekted%r.  

 

Vefa Taşdelen’%n %şaret ett%ğ% g%b% “metaf%z%k sorun” ve “metaf%z%k gerçek” 

olarak %k% ayrı alandan söz etmek mümkündür. Metaf%z%k sorun kavramlar vasıtasıyla 

%nşa ed%l%rken metaf%z%k gerçek somuttur ve deney%mler vasıtasıyla, yaşantı yoluyla 

anlaşılab%l%r. “Sanat b&r b&ç&m olduğu kadar gerçekt&r (…)”32 d%yen Murdoch’a göre 

de edeb%yat sanat tarafıyla bu gerçeğ%n %nşası %ç%n oldukça öneml% b%r konumdadır. 

 

Metaf%z%k sorun felsefeyle %l%nt%l%yken metaf%z%k gerçek metaf%z%ğ%n edeb%yata 

açılan kapısıdır; “Metaf&z&k gerçek, yaşanan metaf&z&k olarak, edeb&yat eser&n&n ana 

düğümler&nden b&r&n& oluşturur.”33 Metaf%z%k konuları her b%rey kend%s% tecrübe etmek 

 
29 Taşdelen, A.g.e., s.114. 
30 A.e., s.91. 
31 Gürsoy, A.g.e., s. 46. 
32 Murdoch, A.g.e., s. 61. 
33 Taşdelen, Ag.e., s. 92. 



 22 

zorundadır. Edebî eserler%n b%r d%ğer öneml% özell%ğ%n%n deney%m sunma olduğu 

düşünülürse metaf%z%k deney%m %ç%n en elver%şl% alanlar olarak edebî eserler kabul 

ed%leb%l%rler. Çünkü edebî eserler okurun kahramanla özdeşleş%m kurarak meseley% 

deney%mlemes%n% ve %çselleşt%rmes%n% sağlayan b%r yapıya sah%pt%r. “Kapalı b&r s&stem 

olarak metaf&z&k, kavramlarla düşüncelerle &ş görür. Oysa gerçekl&ğ& kavrayab&lmek 

&ç&n düşüncelerle ortaya koyulan metaf&z&ğ& aynı zamanda yaşamak da gerekl&d&r.”34 

Bu deney%mler% yaşamaya olanak sağlayan varlık alanlarını da edeb%yat %nşa eder. 

“Yazar, tasarladığı kahramanın eylemler&nde &nsana da&r köklü problemler& 

açıklamaya çalışırken, okur, kahramana &l&şk&n tanıklığı aracılığı &le aynı durumu 

metaf&z&k düzlemde deney&mler.”35 Bu noktada edeb%yatın okura sunduğu temel 

kazanım “deney%m”d%r. Metaf%z%k meseleler%n gerçekl%ğ% %çer%s%nde deney%m 

vasıtasıyla anlaşılab%leceğ% %ç%n metaf%z%k konusunda edeb%yata başvurmak zarur% hale 

gelmekted%r. Oysa “Felsefen&n ele aldığı metaf&z&k genel geçer ve değ&şmez olanı 

amaçlarken soyutlamalar &ç&nde kaldığı &ç&n gerçekl&kle olan bağını y&t&rm&şt&r.”36  

 

Metaf%z%k meseleler, edeb%yat %ç%nde er%yerek %nsana has gerçekl%ğ% oluşturur. 

Kavramsal ağırlığını, edeb%yattak% somut örnekler vasıtasıyla yaşamın %ç%ne taşır. 

Böylece metaf%z%k gerçekler b%lg% ve kavram sorunu olmaktan çıkıp yaşama ve var 

olma sorunu hâl%ne gel%r.37  

 

Metaf%z%ğ%n zamanla %l%şk%s%ne değ%nen ve felsefî s%stemlerde metaf%z%k 

bağlamda zaman konusunun doğru ele alınmadığını söyleyen Bergson %ç%n de 

metaf%z%k bel%rl% s%stemler %ç%ne hapsed%l%p %ncelenmeye gelmeyecek denl% gen%ş ve 

kavramsallaştırmayı aşan b%r oluşumdur. Metaf%z%ğ%n anlaşılması %ç%n gerçekl%kle %l%şk% 

kurulması gerekl%l%ğ%n% öne süren Bergson bu noktada “süre” kavramının önem%ne b%r 

kez daha %şaret eder. Çünkü süre her zaman yaşanılan ândır.38 Süre kavramının 

anlaşılması %se “sezg%” vasıtasıyla olab%lmekted%r.  

 
34 Medar Tokay, “Bergson’un Metafdzdk Anlayışı”, İstanbul Ündversdtesd, Sosyal Bdldmler Enstdtüsü, 
(Yüksek Ldsans Tezd), 1988, s. 4.  
35 Engin Delice, “Edebiyat Kahramanı Aracılığyla Olanaksızın Metafizik Deneyimi”, Felsefe ve 
Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 216. 
36 Tokay, A.g.e., s. 4. 
37 Taşdelen, Ag.e., s. 115. 
38 Tokay, A.g.e., s. 7. 



 23 

 

Metaf%z%ğ%n kend% yapısına uygun olarak anlaşılamamasının önünde gerçeğ%n 

salt dış dünyaya a%t olduğu f%kr% yatmaktadır. Ancak gerçek, dış dünyayı olduğu kadar 

%ç dünyayı da kapsar; “Gerçek, somut ve güven&l&r olarak ele almamamız gereken 

yalnızca elle tutup, gözle göreb&ld&kler&m&z, duyu algılarımızla kavrayıp akılla 

temellend&rd&kler&m&zden &baret değ&ld&r.”39 İç dünyadak% gerçekl%ğ%n anlaşılması 

%ç%nse %nsandan hareketle b%r anlayışın gel%şt%r%lmes% ve somut deney%mler ves%les%yle 

bu meseleler%n %rdelenmes% gerekmekted%r. Felsefen%n yöntemler% olan soyutlama, 

s%stemle çerçeveleme, evrensele yayma metaf%z%ğ%n anlaşılması %ç%n yeterl% değ%ld%r. İç 

dünyanın anlaşılması %ç%n onu hapseden s%stemler%n dışına çıkmak, dolayımsız olarak 

salt düşünce vasıtasıyla anlaşılmasının dışında, deney%mleyerek anlaşılmasının 

önünün açılması gerekmekted%r. İnsan varoluşu b%r bütündür; onu salt anal%zlerle ve 

s%stemlerle açıklamaya çalışmak ona haksızlık etmek olacaktır; “İç dünyanın 

gerçekl&ğ& durdurulmakla anlaşılmayacak, parçalara bölmekle kavranılamayacak 

olan akılcı b&r bütünlüktür. Onda durağan yönler aramak, tekrarlara dayandırmak 

yer&ne, onu hareketl& bütünlüğünde ele alarak, sürekl& değ&ş&m ve gel&ş&m&nde, yen& 

olarak ortaya çıkacak olanı keşfetmeye yönelmek gerekmekted&r.”40 İnsanın kompleks 

ve bütünlüklü b%r yapıya sah%p olmasının yanında %nsan varoluşunun geç%c%l%ğe yazgılı 

yapısı da göz ardı ed%lmemel%d%r. Sürekl% b%r değ%ş%me, gel%şmeye ve bozuluşa tab%% 

olan %nsan varoluşu, devamlı olarak tek ve aynı kalamayacağı gerçeğ% %çer%s%nde 

değerlend%r%lmeye alınmalıdır.  

 

Bu bağlamda okura metaf%z%k deney%m yaşatması bakımından edeb%yat, 

varoluşun bu problem%n%n temel açımlanma alanını oluşturmaktadır; “Yazar, 

tasarladığı kahramanın eylemler&nde &nsana da&r köklü problemler& açıklamaya 

çalışırken, okur, kahramana &l&şk&n tanıklığı aracılığı &le aynı durumu metaf&z&k 

düzlemde deney&mler.”41 Dolayısıyla edeb%yat, %nsana ne olduğu b%lg%s%n% vermekle 

kalmaz ne olab%leceğ% f%kr%n% de ver%r. 

 

 
39 Tokay, Ag.e., s. 50. 
40 A.e., s. 48. 
41 Delice, A.g.e., s. 216. 



 24 

 İnsana ve varoluşa da%r temel mesele, devamlı b%r değ%ş%m%n ve dönüşümün 

varlığıdır. Zaman ves%les%yle ya da zamana %çk%n olarak her şey geç%c%l%ğe mahkumdur. 

Sürekl% b%r değ%ş%m%n olması kes%n yargılara varmayı ve s%stemselleşt%rmey% engeller. 

En azından metaf%z%k g%b% tamamen %ç gerçekl%ğe a%t meselelerde anlayış gel%şt%rmek 

sadece %çsel deney%mlerle ve %çsel süren%n tecrübes%yle anlaşılab%ld%ğ% %ç%n; “Gerçekl&k 

üzer&ne yargılara varmadan önce, bu gerçekl&ğ& kend& bütünlüğünde ve &çsell&ğ&nde 

yaşamak gerekl&d&r (…)”42 Bu %çsel bütünlük f%kr% %çsel dünyanın ve %nsan varoluşunun 

devamlı değ%şkenl%ğ% %ç%nde anlaşılab%lmekted%r. 

 

Sonuç olarak metaf%z%k de tıpkı varoluşçulukta %nsanın b%r%c%kl%ğ% %çer%s%nde ele 

alınmasında olduğu g%b% deney%m üzer%nden anlaşılır ve temel varoluş problemler%n%n 

%nsana haslıkları ve b%r%c%kl%kler% üzer%nden b%r anlayış gel%şt%r%lmes%yle okunab%l%r. Bu 

bağlamda edeb%yat ve felsefen%n metaf%z%k konusunda da %ş b%rl%ğ% %ç%nde oldukları 

görülmekted%r.  

 

 

 

1.3.5. DPl 

 

 

Edeb%yat ve felsefe arasındak% hem en büyük ortaklıklardan b%r%n% hem de 

farklardan b%r%n% d%l %nşa eder. Sınır meseles%nde olduğu g%b% “d%l” noktasında da 

edeb%yat ve felsefe hem b%rleş%r hem ayrılır. D%l; edeb%yatın da felsefen%n de ana 

malzemes%d%r, her %k%s% de varlıklarını d%le borçludur. Bu bağlamda edeb%yatın 

felsefeye yakınlığını kuran ana unsur olarak d%l devreye g%rer; “Edeb&yat, felsefeye 

d&ğer sanat dallarından daha yakındır. Bunun neden&, her &k&s&n&n de d&lde ve d&l &le 

varlık kazanıyor oluşudur.”43 Bununla beraber toplumlarda ve kültürlerde d%l%n 

taşıyıcısı ve d%l%n gel%şmes%n% sağlayan %k% alan y%ne edeb%yat ve felsefed%r. Dolayısıyla 

bu %k% alanın d%lle olan karşılıklı ve yoğun %l%şk%ler% d%l% öneml% b%r noktaya taşır. Ancak 

 
42 Tokay, A.g.e., s. 48. 
43 Taşdelen, A.g.e., s. 11. 



 25 

burada d%kkat ed%lmes% gereken nokta edebî d%l%n b%r adım daha önde olduğu; d%l%n 

genel yapısını kuran ve gel%şt%ren temel etmen olduğudur. Edebî d%l gel%şt%kten sonra 

d%ğer alanlarda olduğu g%b% felsefede de d%l daha rahat b%r kullanım alanı 

bulab%lmekted%r. Öncel%kl% alan edebî d%l olması dolayısıyla “Felsef& d&l, edeb& d&lden 

önce ortaya çıkmaz. Onun ortaya çıkab&lmes& &ç&n edeb& d&l&n b&l&nçl& b&r mesafe almış; 

varlığı, varoluşu &fade etmede bel&rl& b&r yeterl&l&k kazanmış olması gerek&r.”44 Bu 

bağlamda edebî d%l gel%şt%ğ% oranda felsefî d%l de gel%şm%ş olacaktır.  

 

Hayat, dilde ve dille yeniden inşa edilir. Heidegger’in işaret ettiği gibi dil 

varlığın evi olması metaforu ön plana çıkar; “Dil, içinde konaklamak yoluyla 

varolduğu Varlığın evidir, bunun içinde insan Varlığın hakikatine bekçilik yaparak 

ona ait olur”45 Hem hayatı yeniden inşa eden dildir hem de dili inşa eden hayatın bir 

noktada temsilcisi ve anlamlandırıcısı olan edebiyat ve felsefedir. Ancak dille olan 

karşılıklı ilişkileri oldukça yoğun olan bu iki alan; dili kullanma biçimleri ve dili 

kullanım amaçları nedeniyle birbirlerinden ayrılırlar. 

 

 Edebî d%l daha özen göster%lm%ş b%r d%l olarak karşımıza çıksa da aslında 

gündel%k hayatta kullandığımız d%ld%r; “Edeb&yatın d&l& güzelleşt&r&lm&ş b&r d&l 

olmasına karşın, y&ne de gündel&k b&r d&ld&r. Onun gündel&k d&l olmasının anlamı, 

kend&n& prat&ğ&n dünyasında bulması, yaşayan ve yaşanan, varoluşu kuran anlatan ve 

anlamlandıran b&r d&l olmasıdır.”46 Dolayısıyla %nsan yaşamının somutlaştırılması 

ves%les%yle meseleler%n ortaya koyulmasını sağlayan edeb%yat, günlük d%l% kullanır. 

“Edeb&yatın d&l&, yaşanan d&ld&r, hayatın &ç&ndek& d&ld&r, hayatı konuşan d&ld&r.”47  

Fakat bu durum d%l%n estet%ze ed%lmes%n% engellemez. Gündel%k meseleler%n 

anlatımında dah% kel%meler%n büyüsünden y%ne faydalanan edeb%yattır. 

 
44 Vefa Taşdelen, “Çevrilebilirlik Kavramı Açısından Felsefe ve Edebiyat İlişkisi”, Felsefe Edebiyat 
Sempozyumu (29-30 Nisan, Van) Bildiri Kitabı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları, 2015, s. 236. 
45Aktaran: Zhang Wei, “‘Ortak’ Bir Dile Doğru Yolda Olmak mı? Heidegger’in Japon Bir Ziyaretçi ile 
Diyaloğu”, Çev.: Metin Bal, Kaygı Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 
No:21, 2013, s. 163. 
46 Köktürk, A.g.e., s. 223. 
47 Taşdelen, Felsefeden Edebiyata, s. 12. 



 26 

 

Felsefe %se d%l%n kend%s%ne edeb%yattan daha az özen göster%yor olsa da en az 

edeb%yat kadar %ncel%k %steyen b%r d%l s%stem%n% gerekt%r%r. Felsefe bu s%stem% kavramlar 

vasıtasıyla kurar. Edeb%yat ve felsefen%n ayrıldığı en öneml% noktalardan b%r% de bu 

kavram meseles%d%r. Çünkü felsefe varlığını kavramlara borçludur, anlatmak %sted%ğ%n% 

kavramlar vasıtasıyla ortaya koyar. Böylel%kle felsefen%n d%l %le %l%şk%s% “kavram” 

bağlamında olur; “Felsefe (…) d&l& kavramlaştırır; onları tanımlayarak varoluş 

bağlamından çek&p çıkarır, yaşam elb&ses&nden soyar. İmgelem ırmağının düşsel 

renkler&nden arındırır.”48 Yan% den%leb%l%r k% felsefî d%l, gündel%k d%lden uzaklaştırılmış 

ve kavramsallaştırılmış b%r d%lken; edeb%yatın d%l% her ne kadar sanatsallaştırılmış b%r 

d%l olsa da gündel%k d%lden beslen%r.49 Edeb%yatın d%l% bet%msel d%lken felsefen%n d%l% 

kuramsal d%ld%r. Bununla beraber edeb%yatın d%l% duyguların aktarımını %nşa ederken 

felsefî d%lde daha çok düşüncen%n %nşası vardır; “Edeb& d&l& kullanma b&l&nçte 

duygusallık yüklü olan anlam dünyası, felsef& d&lde hak&kat& kavrayacak sükûnete 

erm&şl&k durumuna dönüşür.”50 Edeb%yat %ç%n d%l, b%ç%msel anlamda da önem arz 

ederken felsefe %ç%n b%raz da söylenmek %stenenler%n aktarıldığı b%r araçtır. Ama felsefe 

%ç%n d%l%n yalnızca araç olduğunu söylemek de doğru olmayacaktır. Çünkü felsefe tam 

olarak d%l %çer%s%nde görünür hâle gel%r ve d%l%n zeng%nleşmes%ne olanak sağlar. 

 

D%lde olan ortaklığın yanı sıra Vefa Taşdelen’%n %şaret ett%ğ%ne göre “t%p, 

metafor, %mgelem ve tema” konuları edeb%yatla felsefen%n b%rb%r%ne yaklaştığı temel 

kavramlardır.  

 

Bunlardan %lk% olan “t%p” kavramı ves%les%yle edeb%yat felsefeye eklemlen%r; 

“(…) ‘t&p’ kavramı, t&kel olanın genelleşt&ğ&, kavramlaştığı, g&derek b&l&msel b&r n&tel&k 

kazanmaya başladığı alanlardan b&rd&r.”51 Daha önce de %şaret ed%ld%ğ% g%b% felsefe 

tümele, edeb%yat %se t%kele yönelmekted%r. Burada t%p kavramı vasıtasıyla edeb%yat 

t%kelden yola çıkarak tümele doğru yol almış olur. Tek%ll%k b%r anlamda aşılarak 

 
48 Taşdelen, A.g.e., s.12. 
49 Taşdelen, A.g.e., s. 88. 
50 Köktürk, A.g.e., s. 235. 
51 Taşdelen, A.g.e., s. 76. 



 27 

evrensele doğru b%r yönel%m söz konusu olmaktadır. Tek b%r b%rey üzer%nden tüm 

%nsanlığın sah%p olab%leceğ% durumlara %şaret ed%lm%ş olur. Ancak burada edeb%yatın 

evrensele yönel%m%yle felsefen%n evrensele yönel%m%n%n aynı olmadığına d%kkat 

ed%lmes% gerek%r. Edeb%yat tek%l b%rey üzer%nden yola çıkarak; kavramları ve durumları 

somutlaştırarak evrensele varmaya çalışır. Bu durum zor meseleler%n daha anlaşılır 

kılınmasını ve kalıcı hâle gelmes%n% sağlar. Her ne kadar edebî eserler%n n%ha% hedef% 

b%lg% vermek olmasa da bu ves%leyle %nsanlık durumu hakkında “gerçek” b%lg%ler ortaya 

koyulmuş olur. Ancak felsefede evrensele varma %lk hedeft%r; doğrudan 

s%stemselleşt%rme ve tutarlı önermeler sunmayla nesnel ve genel geçer b%lg%ler elde 

ed%lmes% amaçlanmaktadır.  

 

Sonuç olarak b%r edebî eser%n felsefîleşmes%n% sağlayacak en öneml% 

kavramlardan b%r% t%pt%r. Edebî eserdek% t%pler eser%n evrensele açılmasını sağlar. Tek 

ve b%r%c%k olan “karakter”, “t%p” vasıtasıyla evrensel özell%kler göster%r ve tüm %nsanlar 

%ç%n anlaşılab%l%r durumlara açıklık get%r%r. Bu da edeb%yatı felsefeye yaklaştırır. 

Dolayısıyla felsefe %ç%n son derece öneml% olan “kavramlar, t&plerde çözünür, 

varoluşsallık kazanır.”52 T%pler vasıtasıyla edebî eserlerde bar%z olmasa da eser%n der%n 

boyutunda b%r felsefî yapı kurulmuş olur.  

 

Metafor genell%kle edeb%yatla b%rl%kte anılan b%r kavram olsa da pek çok 

f%lozofun da felsefeler%n% anlaşılır kılmak %ç%n metafora başvurduğu b%l%nmekted%r. 

Felsefen%n kavramlarla örülmüş yapısı kavramları anlaşılır kılmayı da 

gerekt%rmekted%r. Bu nedenle soyut kavramlar metaforlar sayes%nde görünür 

kılınmaktadır. K%m%ler%ne göre felsefec%ler%n metafora başvurması kolaya kaçmaktır. 

Ancak durum tam ters% b%r değerlend%rmeyle ele alınıp metafor örme %ş% tam b%r becer% 

olarak değerlend%r%lmel%d%r. Çünkü aslında metafor meseley%, daha katmanlı b%r yapıya 

büründürerek açık hâle get%rmekted%r. Doğrudan değ%l dolaylı olarak meseley% 

açıklayan unsurların daha çok emek %sted%ğ% aş%kârdır.  

 

 
52 A.e., s. 78. 



 28 

Felsefede görülen metafor bu şek%lde eleşt%r%lere maruz kalırken edeb%yattak% 

metafor edeb%yatın temel unsurlarından b%r% olarak kabul ed%lmekted%r. İk%s% arasındak% 

farkı da N%hat Kekl%k şu şek%lde özetlemekted%r; “Ne var k& felsefec&ler bunu, zor 

anlaşılan felsefe problemler&n& kolaylaştırmak amacıyla kullanırken, edeb&yatçılar 

sâdece uslûp güzell&ğ& maksadıyla kullanmaktadır k&, &k&s& arasındak& en öneml& fark 

bundan &barett&r.”53 Dolayısıyla edeb%yattak% metafor üslup bağlamında aranan ve 

yücelt%len b%r unsur olarak karşımıza çıkmaktayken felsefede metafor kompleks b%r 

meselen%n anlaşılması %ç%n kullanılan b%r araç olarak değerlend%r%lmekted%r. 

 

Nasıl k% edebî eserlerde örtük b%r felsefî yanın varlığından söz edeb%l%yorsak 

felsefî eserlerde de %fade b%ç%m% bakımından edeb%yatın tekn%kler%ne rastlandığını 

görürüz. Bunlardan b%r% de metafor kullanımıdır. İlkçağ f%lozoflarından ber% pek çok 

f%lozof aktarması zor olan felsefî problemler% daha anlaşılır kılmak %ç%n metaforlara 

başvurmuştur.  

 

İmge kavramı da y%ne metafor g%b% kend%s% dışında çok daha der%nl%kl% b%r 

yapıya gönderme yaptığı %ç%n zor meseleler% ele alırken oldukça elver%şl% 

olab%lmekted%r. Edebî eserlerde çokça başvurulan bu kavram felsefî eserlerde de 

açıklaması zor problemler% açıklarken kullanılab%lmekted%r. Sonuç olarak %mge ve 

metafor g%b% edeb%yat tekn%kler%n%n felsefî met%nler %ç%nde kullanılması felsefey% 

edeb%yata yaklaştırmaktadır. Y%ne %nsan, varlık, hayat, h%çl%k, anlam g%b% varoluş 

problemler%n%n her %k% alanın da temel temat%k rezerv%n% oluşturuyor olması da bu 

alanlar arasında en temel ortaklığı sağlıyor gözükmekted%r. 

 

 

 

 

 

 

 
53 Nihat Keklik, “Felsefe Bakımından Metafor”, Felsefe Arşivi, 2013, s. 17. 



 29 

1.4. İkP DPsPplPnPn Ayrıldığı Noktalar 
 

 

Ant%k Yunan’dan ber% hem büyük b%r ortaklık gösteren hem de b%rb%r%nden 

ayrılan edeb%yat ve felsefe en büyük ayrılığı modern dönemde ortaya çıkan 

“uzmanlaşma” tutkusuyla yaşamıştır. Ant%k Yunan’da felsefî düşünceler%n bazılarının 

edebî tür olan ş%%rle ortaya koyulduğu b%l%nmekted%r ve bu o dönem %ç%n sorun olarak 

görülmemekteyd%. Çünkü edeb%yat “anlatı”nın olduğu her şey%n %ç%nde kurucu unsur 

olarak varlığını ortaya koymaktadır. Bugünkü anlamda “edeb%yat” olarak var olmasa 

da tüm d%s%pl%nler %ç%n kapsayıcı b%r %lk unsur olarak edeb%yat devreye g%rmekted%r. 

Ancak Ant%k Yunan’dak% bazı f%lozofların edeb%yatı ve ş%%r% ötek%leşt%rmes%yle aradak% 

çatırdama yavaş yavaş başlamış gözükmekted%r. Ant%k Yunan’dan günümüze kadark% 

dönemde poz%t%f ve sosyal, tüm b%l%mlerdek% temel ayrışma; her b%r%n%n ayrı b%r alan 

olarak ele alınmasına neden olmuştur. Bu bağlamda uzmanlaşma tutkusu ve d%s%pl%ner 

bölünme bu alanlar arasındak% farkların doğmasının temel nedenler% arasında 

göster%leb%l%r. Bu bağlamda “Felsefen&n &lerley&ş& kend&s&n& başka b&r şey olarak 

tanımlamaması sayes&nde gerçekleş&r. Felsefe, Platon’un zamanında edeb&yattan, on 

yed&nc& ve on sek&z&nc& yüzyıllarda doğal b&l&mlerden ve y&rm&nc& yüzyılda da 

ps&koloj&den ayrıldı.”54 Temelde “b%r” olarak alınab%lecek anlatılar zamanla farklı 

d%s%pl%nlere bölünmüştür. Ancak bu parçalanmışlığın %ç%nde dah% pek çok kes%şme alanı 

mevcud%yet%n% korumaktadır. 

 

Y%ne de den%leb%l%r k% bu uzmanlaşma tutkusu d%s%pl%nler% köreltm%ş, 

d%s%pl%nlerarasılığın ortaya koyab%leceğ% zeng%nl%ğ%n ortadan kalkmasına neden 

olmuştur; “B&l&mlerdek& gel&şme &nsanı uzmanlaşmış d&s&pl&nler&n türevler&ne mahkum 

etm&şt&r. Böylece &nsanoğlu, b&lg&s& her ne kadar çok gel&şt&yse de, b&r bütün olarak 

dünyayı ve kend& benl&ğ&n& o kadar az açık göreb&l&r duruma geld&.”55 İnsan ve varoluş 

problemler% tüm yönler%yle ancak b%rden çok d%s%pl%n%n katkısıyla anlaşılab%l%r. Tek b%r 

d%s%pl%n%n veçhes%nden %nsana, %nsana da%r meselelere ve varoluşa bakmak bu meseleler 

 
54 Murdoch, A.g.e., s. 48. 
55 Ferit Güven, “Felsefe, Edebiyat, Özne”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali Osman 
Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 179. 



 30 

hakkında tam teşekküllü açıklamaların ortaya koyulmasını engellemekted%r; 

“Ger&leme dev&rler&nde edeb&yat ve b&l&m b&rb&r&nden ayrılır. Zor düşünce bel&rs&zl&k 

ve hantallıkla suçlanır.”56 Bu durum ayrışmadan z%yade b%rl%ktel%ğ%n, b%rb%r%ne 

eklemlenmen%n ve dah% b%rb%r%n% var etmen%n önem%ne b%r kez daha %şaret etmekted%r.  

 

Varlık karşısında tavır alma şek%ller% b%rden fazladır; b%l%m ve sanat bu tavır 

alma şek%ller%n%n bel kem%ğ%n% oluşturur. Edeb%yat ve felsefe bu tavır alma şek%ller%nden 

varlığın ve %nsanın anlamlandırılması bakımından öneml% b%r noktada olmasıyla 

d%ğerler%nden ayrılır. Edeb%yat ve felsefe d%ğer d%s%pl%nlere göre bu tavır alma 

meseles%nde b%rb%rler%ne yaklaşıyor olsalar da yöntem bakımından b%rb%rler%nden 

ayrıldıkları yanlar da vardır. 

 

 

 

1.4.1. Söyleme BPçPmP ve BPlgPyP Sunma YöntemP 

 

 

Edeb%yat ve felsefen%n b%lg%y% sunma yöntemler%, üslupları ve söyleme 

b%ç%mler% b%rb%r%nden farklıdır. Hatta %k%s%n%n ele aldığı konular aynı olsa dah% ortaya 

koyduğu b%lg%ler farklılık göster%r. Bu noktada %k%s%n%n de %lg%lend%kler% temel konular 

olarak “varlık ve %nsan” ele alındığında edeb%yatın bu konulara da%r ne türden b%lg%ler 

ürett%ğ% öneml% b%r tartışma konusunu oluşturmaktadır. 

 

 B%r edebî eser salt b%lg% aktarımını amaçlamaz. B%lg%n%n sezd%r%lmes% 

vasıtasıyla bu b%lg%ler ışığında okurun kend%nde b%r anlam %nşa etmes% edebî eser%n 

temel amaçlarındandır. Örneğ%n “Goethe, Faust’un ne yaptığının b&lg&s&n& okura ver&r, 

ama anlamını değ&l; anlam ya da anlamlandırma okurundur.”57 Bu noktada edebî 

 
56 Henri Bergson, Şiir Felsefesi, Çev. Adem Beyaz, Y. Gurur Sev, İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2020, 
s. 39. 
57 Delice, A.g.e., s. 215. 



 31 

eserler%n b%r b%lg%y% sunarken d%ğer b%l%m dallarından ve felsefeden de ayrılan yanı; 

okurda anlam %nşasına alan açmasıdır. 

 

Tüm bunlara ek olarak d%ğer tüm d%s%pl%nler%n ortaya koyduğu b%lg%ler %nsana 

da%r %nşa ed%len anlamın bazı eks%k yanlarının doldurulmadan kalmasına sebeb%yet 

vermekted%r. Edeb%yat olmadan “Olası bütün b&l&msel sorularımız cevaplandığında 

b&le, hayata &l&şk&n soruların h&ç dokunulmadan kaldığını h&sseder&z.”58 Çünkü hayat 

ve %nsan varoluşu b%l%mden daha fazlasıdır ve edeb%yat %nsana tam da hayatın %ç%nden 

b%r bakış sunar. 

 

Dünyaya ve hayata da%r b%lg%ler%n tem%n% edeb%yat dışındak% b%l%mler vasıtasıyla 

rahatlıkla yapılab%lmekted%r ancak %nsanın kend%s%n% anlama ve %nşa sürec%nde kurucu 

alan olarak edeb%yat ve sanat devreye g%rmekted%r; “Sanat ve özell&kle edeb&yat 

vasıtasıyla ele almaya çalıştığımız &nsanlığı, &nsanın kend& kend&s&n& anlama ve 

kend&s&n& kend& öznel tarzıyla dışa vurma çabasını gerekt&r&r. B&l&msel b&lg& &le b&zden 

bağımsız olan b&r gerçekl&ğ& açıklamaya yönel&rken, d&ğer& &le kend&m&z& anlamaya 

yönel&r&z.”59  

 

Edeb%yat ve sanat alanlarına ek olarak %nsan üzer%ne b%lg% üretme yöntem% 

olarak felsefen%n yöntemler%n%n de d%ğer b%l%mlerden farklılık gösterd%ğ% görülmekted%r. 

Yan% felsefe yahut edeb%yatın sağladığı b%lg%; b%l%msel b%lg%den farklı olarak kend%m%ze 

yönel%kt%r, bu alanlar %nsanı %çten anlamaya ve yansıtmaya çalışır. “Kend%n% b%l” 

düsturu en güzel şek%lde bu %k% d%s%pl%n vasıtasıyla ortaya konulab%lmekted%r. İnsana 

dışardan değ%l de %çerden bakan bu bakış %nsan olmanın gerçek anlamını keşfetmeye 

daha yakındır. 

 

Bu bağlamda felsefen%n, kuru felsefî anlatımı aşab%lmek adına edeb%yatın 

anlatım yöntemler%nden bazılarını kullandığı görülmekted%r; “Felsefe anlatım, b&çem 

 
58 Aktaran: Taşdelen, Felsefeden Edebiyata, s.33. 
59 Taşdelen, Felsefe ve Edebiyat, s. 71-72. 



 32 

ve akıcılık açısından edeb&yattan yararlanab&l&r ve onunla etk&leş&m &ç&nde olab&l&r.”60 

Felsefe b%lg%y% ele alırken ve sunarken eleşt%rel, sorgulayıcı, kanıtlamaya ve 

tanımlamaya dayalı anlatım b%ç%mler%n% terc%h eder. Oysa edeb%yat bet%mleme ve 

öyküleme g%b% tekn%klerden yararlanarak çağrışım gücünden faydalanır. Bu noktada %k% 

alan b%rb%r%nden ayrılmaktadır. Fakat felsefen%n, edeb%yatın sağladığı bu anlatım 

rahatlığından ve anlam der%nl%ğ%n% oluşturan çok katmanlı ve çok yönlü yapısından 

faydalandığı görülmekted%r. Felsefe varlık sebeb% olan kavramları kullanarak b%lg%y% 

ortaya koyar ancak her zaman anlatım %ç%n kavramlar yeterl% olmamaktadır. Bu noktada 

edeb%yatın öneml% b%r unsuru olan “%mge” devreye g%rer. Her ne kadar edeb%yata has 

b%r unsur olarak kabul ed%lse de yer yer felsefede de %mgelerden yararlanılarak anlatım 

güçlend%r%l%r. 

 

 

1.4.2. Yazarın SesPnPn Duyulması 

 
 

Edeb%yat ve felsefen%n ayrıldığı b%r d%ğer nokta met%nlerde yazarın ses%n%n 

duyulup duyulmadığıdır. Felsefe edeb%yata göre daha objekt%f b%r noktada yer aldığı, 

b%r s%steme dayandığı ve genel geçer kuralları %nşa etmeye çalıştığı %ç%n felsefî 

met%nlerde yazarın ses% duyulmaz yahut duyulmamasının gerekl%l%ğ% savunulur. Ancak 

edebî eserlerde bu sübjekt%fl%k çok net b%r şek%lde kend%n% duyurur, yazarının ses% açık 

b%r şek%lde h%ssed%l%rd%r ve eserde yazarının ses%n%n h%ssed%ld%ğ% oranda eser daha 

başarılı ve özgün kabul ed%lmekted%r. N%tek%m " (…) b&r roman ancak kend& yazarı 

tarafından yazılab&l&r."61 Tüm edebî met%nlerde bu b%r%c%kl%k ve sadece kend% yazarı 

tarafından yazılab%lme durumu mevcuttur. “(…) b&r romanda ele alınan b&r b&rey&n 

yaşam ve düşünceler&d&r ve ele alınan olaylar bell& zaman ve mekanla sınırlıdır. Bu 

romana da büyük orada yazarın k&ş&l&ğ& yansımıştır. Felsefen&n eser&n konusu &se 

 
60Abdullah Şevki, “Janus’un İki Yüzü Bağlamında Felsefe-Edebiyat İlişkisi”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. 
Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 243. 
61 Taşdelen, Felsefeden Edebiyata, s. 19. 



 33 

zaman ve mekanla sınırlı kalmayıp, yazarın k&ş&l&ğ&nden bağımsız olmak 

durumundadır.”62 

 

Felsefî met%nlerde %se evrensele yönelmen%n get%rd%ğ% objekt%fl%k neden%yle 

yazarın ses% kurucu unsur olarak yer almaz. “B&r felsef& eser de f&lozofun eser& olmasına 

rağmen, b&reysell&ğ& aşan b&r konuma sah&pt&r. Ancak b&reysell&ğ&n aşılması, o eser& 

başka b&r f&lozofun da yazab&leceğ& anlamına gelmez.”63 Bu durum felsefî met%nler%n 

d%ğer b%l%msel met%nlerden ayrılan yönüne de %şaret eder. Edebî met%nler%n felsefî 

met%nlerden daha sübjekt%f özell%k göstermes% felsefî met%nlerde de bell% oranda b%r 

sübjekt%fl%ğ%n olab%leceğ% gerçeğ%n%n göz ardı ed%lmemes%n% gerekt%r%r. Felsefe de b%r 

bakıma b%l%m g%b% gayr%şahs% olmak zorundadır ama bu ne derece mümkündür? Ancak 

den%leb%l%r k% edeb%yat ve felsefen%n sübjekt%fl%ğ% b%rb%r%nden farklıdır. Bu sübjekt%fl%k 

%ç%nde “Edeb&yat yazarı, oynayacağı b&r boşluk bırakır okuruna. Düşünür &se h&çb&r 

boşluk bırakmamalıdır.”64 Bu bağlamda %k% alanın kapsayıcılığı ve sınırları okur 

açısından da farklılık göstermekted%r. 

 

Üslup konusunda %se “estet%k zevk kaygısı” %k% alanı ayıran b%r başka unsurdur. 

Edebî eserler%n kabul gören temel amaçlarından b%r% de estet%k zevk uyandırmalarına 

yönel%kt%r. Güzel% bulmaya ve güzel% duyurmaya yönel%nmes%, ver%lecek “b%lg%”ler%n de 

güzel ve zar%f b%r şek%lde ortaya koyulmaya çalışılması edebî eserlerde amaçlanan 

unsurdur. Ancak felsefî met%nlerde üslup kaygısı görülse dah% bu durum temel amaç 

olarak karşımıza çıkmaz. Pek çok f%lozof eserler%n% %nce %nce dokumuş olsa da asıl 

amaçları estet%k yönden mükemmel eserler ortaya koymak ve kend%ler%ne has %ncel%kl% 

b%r üslup yaratmak değ%ld%r.  

 

 

 

 
62 Gündoğan, A.g.e., s. 54. 
63 A.e., s. 53. 
64 Murdoch, A.g.e., s. 39. 



 34 

1.4.3. TekPllPk / EvrensellPk 

 

 

Edeb%yat felsefe arasındak% b%r d%ğer farkı da evrensell%k ve tek%ll%k %nşa eder. 

Felsefe b%r s%steme sah%p olması ve genellemeler yapması neden%yle evrensele yönel%r. 

Yaptığı çıkarımlar tutarlı olmalı ve her defasında aynı şey% söyleyeb%lmel%d%r. Oysa 

edeb%yat eserler% b%r%c%kt%r, benzers%zd%r, b%r başkası tarafından kaleme alınamayacak 

kadar sübjekt%f özell%kler göster%r. Bu yüzden sunduğu b%lg%ler de genellemelere uygun 

olmayacaktır.  

 

Edebî eserlerde somut %nsan üzer%nden mesele ele alınırken felsefî met%nlerde 

tüm %nsanlığı kapsayıcı b%r yaklaşım ortaya koyulmaktadır. Den%leb%l%r k% felsefe bel%rl% 

b%r s%stem dah%l%nde tutarlı önermeler ortaya koyarak evrensele yönel%r. Ancak edeb%yat 

%nsanın kend%ne haslığı ve b%r%c%kl%ğ% üzer%nden “anlam arayışı”nı %nşa eder. Bu 

bağlamda her edebî eser kend%s%yle başlar ve b%ter.  

 

 

1.4.4. Somutluk / Soyutluk 

 

 

Edeb%yat ve felsefe arasındak% temel farklardan b%r% de somutluk ve soyutluk 

üzer%ne kuruludur. “Felsefe konusunu genelleşt&r&r, soyutlar ve kavramlaştırır. (…) 

Felsefe özele &nmez. Varlık alanı tek&ller alanı değ&ld&r.”65 Felsefen%n kavramlar 

ves%les%yle örülmes% onun meseleler% soyut b%r şek%lde ele almasıyla sonuçlanır. Ancak 

edeb%yat tek%l b%rey üzer%nden ve yaşanmış olaylardan es%nlenerek yahut yaşanması 

mümkün olan olayları kurgulayarak somut ver%lere dayalı b%r anlatım gerçekleşt%r%r. 

Bu durum özell%kle varoluşçu felsefede ortaya çıkmakta, varoluşçu f%lozoflar 

felsefen%n kuru ve soyut d%l%nden edeb%yatın canlı ve somut d%l%ne sığınmaktadır. 

Ancak burada d%kkat ed%lmes% gereken nokta edeb%yatın tam b%r somutluk %ç%nde ele 

 
65 Taşdelen, A.g.e., s.10. 



 35 

alınamayacağının farkına varılmasıdır. İnsanı hayatın %ç%nde tek%l b%r varlık olarak ele 

alıyor oluşu edeb%yata somutluk yüklese de n%hayet%nde edebî met%nler%n hayal gücüne, 

sezg%ye ve çağrışıma dayalı olması onları da b%r yönüyle soyut kılar. Yan% somutluk-

soyutluk meseles%nde %k% d%s%pl%n arasında n%ha% b%r ayrımdan söz ed%lemez. Fakat 

varoluşun hayata dokunan yanının %nşası felsefî söylemdense edebî söylemle daha net 

%fade ed%leb%ld%ğ% %ç%n felsefî unsurların edebî met%nler %ç%ne yerleşt%r%lmes% ve 

kavramların tab%r% ca%zse kahramanlar vasıtasıyla ete kem%ğe büründürülmes% makul 

gözükmekted%r.  

 

Edeb%yat “Tek&l k&ş&l&kler&n yaşayışlarından hareketle b&r &nsanlık anlayışına 

uzanmaya çalıştığında felsefîleşmeye de başlar ve bu pek çok sanat eser&n&n 

yazgısıdır.”66 Tam da bu noktada edeb%yatla felsefen%n yaklaştığı b%r alanın daha %nşası 

görülmekted%r. Edeb%yat her ne kadar tek b%r b%rey%n hayatını anlatıyor gözükse de o 

b%rey vasıtasıyla %nsanlığın der%n kökler%ne %nmey% amaçlar. Bu der%nleşme edebî esere 

felsefî b%r n%tel%k kazandırmaktadır. Yazar, hem yöntem bakımından felsefen%n 

genelleşt%r%c% ve soyutlaştırıcı yapısına yaklaşır hem de anlam bakımından felsefen%n 

temel meseleler%ne kurgu karakter vasıtasıyla dokunmuş olur.  Yazarın bu sürec% 

b%l%nçl% olarak yürüttüğü eserler de genell%kle edeb%yat tar%h%ne yön veren eserler 

olmuştur.  

 

Kısacası felsefe kavramlarla meseleler% soyutlaştırıp genelleşt%rmey% 

öncelerken; edeb%yatın özelde somut kahramanlar üzer%nden %mgelerle örülü met%nler% 

%çerd%ğ% görülmekted%r. Ancak %k% alan arasındak% geç%ş çok kolay olab%lmekte; b%r 

edebî eser felsefî kavramların gömülü olduğu der%nl%kl% b%r yapıya sah%p 

olab%lmekted%r; “Söz konusu, romanın felsefî der&nl&k kazanması olduğu kadar, 

felsefen&n de tar&he dayalı yen& b&r &drak ve yorum &mkanına sah&p olmasıdır.”67 Bu 

noktada ç%ft yönlü etk%leş%m%n olduğu açık b%r şek%lde görülmekted%r. 

 

 
66 A.e., s. 10. 
67 Gürsoy, A.g.e., 46. 



 36 

Edeb%yat, met%nler aracılığıyla varlık alanları kurar.  Bu varlık alanlarında 

%nsana, hayata ve varlığa da%r hem gündel%k hem der%n b%lg%, deney%m ve sezg% sunar. 

Bunları karakterler ve olaylar vasıtasıyla ete kem%ğe büründürür. Evrensel soyut 

%nsandan b%zzat yaşayan somut %nsana yönel%r; bu da edeb%yatın somutlaştırışı yanını 

%nşa eder. “Edeb&yat, daha önce fark edemed&ğ&m&z duyguların, düşünceler&n, yaşam 

b&ç&mler&n&n, karakterler&n duyulur, algılanır, düşünülür kılınmasında çok etk&l&d&r.”68 

Bu noktada özell%kle varoluşçu felsefen%n edeb%yatın anlatım gücüden yararlandığı 

görülmekted%r. “(…) felsefen&n soyut kavramlarıyla &fades& güç olan dolaysız &nsan 

yaşantıları edeb&yatın anlatımı &le somutluk kazanmaktadır.”69 Gerçekl%k meseles%ne 

somutluk veçhes%nden bakıldığında edeb%yatta gerçekl%ğe dolaysız olarak ulaşıldığı 

görülür. “Sanatta somut gerçekl&ğe ulaşırız, b&l&mde ve felsefede gerçekl&ğ&n yalnızca 

ve yalnızca şemasına ulaşab&l&r&z.”70 Demek oluyor k% s%steme ve soyut değerlere bağlı 

d%ğer alanlarda hayatın, %nsanın ve anlamın b%zzat kend%s%ne değ%l; sadece şemasına, 

taslağına ulaşılab%l%r. 

 

Bu durum felsefen%n değ%şmez ve sab%t olanı %nşa etmes%; edeb%yatın %se soluk 

alan, yaşayan ve değ%şen varlık alanlarını kurgulaması veya aktarmasıyla %lg%l%d%r. 

Zamanın, geç%c% oluşun, ölümün ve d%ğer varoluş problemler%n%n edeb%yat ves%les%yle 

daha anlaşılır oluşu bu duruma açıklık get%rmekted%r. Felsefe bu varoluş problemler%n% 

kavramlaştırarak açıklarken; edeb%yat duyurur, sezd%r%r ve deney%m sunarak anlaşılır 

kılar. 

 

 

 

 

 

 
68 Ahmet İnam, “Coğrafya Kavramı Odağında Felsefe ve Edebiyat”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. Mustafa 
Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 168. 
69 Gündoğan, A.g.e., s. 57. 
70 Afşar Timuçin, “Felsefesiz Edebiyat Edebiyatsız Felsefe Olur mu ya da Olmalı mı?”, Felsefe ve 
Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014, s. 39. 



 37 

1.4.5. SPstem Kurma 

 
 

Felsefede öneml% olan çözümleme, sorgulama, kavramlarla b%r s%stem kurma, 

temellend%rme ve genellemed%r. Dolayısıyla bel%rl% kalıplar %çer%s%nde, tutarlı 

önermeler bağlamında, merkez%leşt%rd%ğ% sorunun doğru tay%n%yle b%r s%steme bağlı 

kalmak zorundadır; “Kavramların &şley&ş&n& bet&mleme, &şleyen kavramları eleşt&rme, 

yen& kavramlar önerme, öner&lm&ş kavramları sorgulama, &rdeleme, eleşt&rme: 

Felsefen&n temel olanaklarından &lk&.”71 Ancak edeb%yatta gözle görülür ve kesk%n 

sınırları olan s%stemlerden bahsetmek güçtür. Her edebî eser kend%ne has, b%r%c%k ve 

kend%yle başlayıp kend%yle b%ten b%r yapıya sah%pt%r. Bu b%r%c%kl%k genel geçer b%r 

s%stem%n varlığına %mkân tanımaz. Edeb%yat kuram ve eleşt%r%ler% var olan eserler 

üzer%nden yorumlar gel%şt%rmeye yönel%kt%r; b%r edebî eser%n b%r%c%kl%ğ% %se h%çb%r 

s%steme sıkıştırılamayacak kadar der%nl%kl%d%r. 

 

 

1.4.6. Yargıya Varma ve KesPnlPk 

 
 

 

Felsefe %le edeb%yatın ayrıldığı b%r d%ğer alan felsefî b%lg%n%n b%r yargı b%ld%rme 

amacı gütmes%, bunun %ç%n de tutarlı ve s%steml% b%r yapı %çer%s%nde ele alınma 

zorunluluğudur. Bu yüzden felsefe, değ%şmez olanı bulmaya çalışır; “Felsefe 

kavramsal b&r çaba olarak sürekl&, sab&t ve değ&şmez olana doğru yönel&r; theor&anın 

yapısı budur. Sanat &se varoluş alanının &fade b&ç&m& olarak oluş ve bozuluş alanında 

yer alır.”72 Sanatta ve özelde edeb%yatta %se %nsan ele alınması ve özü gereğ% %nsanın 

devamlı değ%şen b%r yapısının olması, edebî eserlerde b%r değ%ş%m%n, b%r sürec%n %nşasını 

gerekl% kılmaktadır. Her edeb%yat eser% b%r%c%kt%r, h%çb%r%n%n tekrarı yoktur. Felsefe de 

edeb%yat da hak%kat%n b%lg%s%ne ulaşmayı ve onu b%ld%rmey% amaçlasa da felsefe bunu 

 
71 İnam, A.g.e., s.170. 
72 Taşdelen, A.g.e., s.59. 



 38 

değ%şmez, sab%t b%lg%ye ulaşma gayes%yle yapar. Ancak edebî eserlerde devamlı b%r 

yıkım ve yapım vardır; okuma sürec% de bu değ%ş%me tab%d%r.  

 

Tüm bunlara ek olarak %k% alan arasındak% farklara b%rkaç detay daha 

ekleneb%l%r. Bunlardan b%r%s% yazarın ses%n%n duyulması kısmında değ%n%ld%ğ% g%b% 

objekt%fl%k-sübjekt%fl%k meseles%d%r. Tartışma götürmez b%r b%ç%mde edebî eserler 

sübjekt%f olarak kabul ed%l%rken felsefî met%nler daha objekt%f olarak kabul ed%lmeye 

açıktır. Ancak bu durum edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%ne yaklaştığı noktalarda 

aşınmaktadır. Örneğ%n varoluşçu felsefeyle b%rl%kte objekt%fl%k konusu b%raz daha 

askıya alınmış, varoluşçu f%lozoflar tarafından bu algı k%m% yerlerde yıkıma 

uğratılmıştır. 

 

Tek b%r edebî tarzın olamayacağı genel kabul görmüş b%r durumken felsefî 

met%nler%n %deal b%r tarza sah%p olması beklenmekted%r. S%steml%, tutarlı ve genelley%c% 

olma zorunluluğu felsefe %ç%n tek ve sab%t b%r tarzın varlığını gerekt%rmekted%r. Ancak 

bu ne denl% gerçekleşt%r%leb%l%r, tartışılır. Çünkü f%lozofun metn% ya da düşünces% 

b%l%msel metn%n kapsamına dah%l olsa da b%l%msel met%nler kadar objekt%f değ%ld%r. 

F%lozof kend%n% metn%n%n dışında tutmaya çalışsa da sonuçta dünyaya da%r gel%şt%rm%ş 

olduğu f%k%rler b%zat%h% kend%s%ne a%tt%r. Dolayısıyla her f%lozof kadar felsefe yapma 

b%ç%m% vardır. Pek çok noktada b%rleşseler de her f%lozofun kend% kurmuş olduğu s%stem 

o f%lozoftan %zler taşıyacaktır. Bu tartışma sosyal b%l%mler hatta doğa b%l%mler%nde ne 

kadar objekt%fl%k vardır tartışmasına kadar g%deb%l%r ama kapsamı aşacağı %ç%n burada 

%ma etmekle yet%n%lecekt%r.  

 

Edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%ne eklemlend%ğ% noktada bunu gerçekleşt%ren 

yazar-f%lozofların met%n %nşası açısından önem% büyüktür şüphes%z. Yazar-f%lozof 

olarak adlandırab%lecekler%m%z varoluşçulukla beraber artış gösterse de Ar%stoteles, 

Platon ve August%nus g%b% %s%mler de felsefeler%nde edeb%yatın %mkânlarından büyük 

oranda faydalanmış f%lozoflardandır. Y%ne Monta%gne, “Denemeler”%nde edeb%yat ve 

felsefey% başarıyla b%rleşt%rm%şt%r. İlk felsefî romanların %se Volta%re %le başladığı kabul 

ed%l%r. Tüm bunların ötes%nde, edeb%yat ve felsefe arasındak% asıl %l%şk% varoluşçuluğun 

kurucularından kabul ed%len K%erkegaard %le başlar. He%degger, Sartre, Camus ve d%ğer 



 39 

varoluşçu f%lozoflar da edeb%yatın %mkânlarından büyük oranda faydalanmışlardır. 

Y%ne N%etzsche, Hegel, Beauvo%r, Ir%s Murdoch, W%ttgenste%n, Lev%nas, Schopenhauer, 

C%oran, R%lke, Proust, Faulkner g%b% %s%mler de felsefe-edeb%yat ortaklığında eserler 

verm%şlerd%r.  

 

Bu ortaklığın spes%f%k b%r örneğ%n% y%ne varoluşçu b%r yazar olan Sartre’da 

görürüz. “Sartre’ın Bulantı adlı romanı, Varlık ve H&çl&k’&n edeb& d&lde yen&den &fades& 

g&b&d&r.”73 Yazar kend% felsefes%n%, edeb%yatın b%r türü olan romanda ete kem%ğe 

büründürmüştür. Böylece der%n meseleler% daha anlaşılır hâle get%rm%ş; s%stem 

dah%l%nde ortaya koyduğu düşünceler%n% edeb%yatın yaratmaya %mkân verd%ğ% varlık 

alanlarına yerleşt%rm%şt%r. Felsefî der%nl%ğe sah%p eserler veren ve varoluşçuluğun 

%zlekler% bağlamında eserler%nde varoluş problemler%n%n kurucu öges% olarak karşımıza 

çıktığı Türk yazar ve şa%rlere %se Ahmet Hamd% Tanpınar, Ed%p Cansever, Turgut Uyar, 

B%lge Karasu, Fer%t Edgü, Tezer Özlü, Oğuz Atay, Kemal Tah%r ve Şule Gürbüz g%b% 

%s%mler% örnek vereb%l%r%z. 

 
 

1.5. EdebPyat ve FelsefenPn BPrbPrPne EklemlenmesPnPn ÖnemP 
 

 

 Edeb%yat ve felsefe arasında uyumun, denkl%ğ%n ve bağın olduğunu söylemek 

ayrımın olduğunu söylemekten daha mümkün gözükmekted%r. Çünkü %k% d%s%pl%n 

arasındak% %l%şk%, geçm%ş ve gelecektek% pek çok edebî eser %ç%n mevcut ve olasıdır. Bu 

kadar uzun soluklu b%r b%rl%ktel%ğ%n ardından kesk%n b%r ayrımdan söz etmek doğru 

olmayacaktır. Derr%da bu bağlamda “Edeb%yat Ded%kler% Şu Tuhaf Kurum” adlı 

söyleş%s%nde tesp%t etme değ%l ayırma sorunumuz olduğuna %şaret etmekted%r; “(...) 

zaten tar&hsel anlatıyı, edebî kurguyu ve felsefî düşünümü saptama değ&l, ayırma 

sıkıntımız var.”74 Edeb%yat yahut felsefe den%ld%ğ%nde z%h%nde bel%renler, söz konusu 

sınırlar olunca yer%n% bel%rs%zl%ğe bırakmaktadır.  

 
73 Taşdelen, “Çevrilebilirlik Kavramı Açısından Felsefe ve Edebiyat İlişkisi”, s. 441-442. 
74 Jacques Derrida, Edebiyat Edimleri, Çev. Ali Utku, Mukader Erkan, Ketebe Yayınları, İstanbul, 
2020, s. 37. 



 40 

 

N%hayet%nde her %k% alanın da odak noktasında “%nsan” vardır. İnsan ves%les%yle 

hayatı anlama, anlamlandırma ve aktarma çabası; tüm bunların net%ces%nde de “hak%kat 

arayışı” etrafında şek%llenme her %k% d%s%pl%n%n de ortak uğraşıdır. Bu varlık alanı 

kurmada yöntem bakımından değ%ş%kl%k olması her %k% d%s%pl%n%n ayrılan yanlarını 

ortaya çıkarsa da ortaklıklar daha temel b%r yerdend%r. “Sonuç olarak, &nsanın ezelî ve 

ebedî sorularına el atma, &nsan üzer&ne eğ&lme ve onu anlatma, d&lle &nşa ed&lme g&b& 

ortak özell&kler& olan bu &k& d&s&pl&n; meseleler& ele alışları, amaçları, hedefler&, d&l& 

kullanma b&ç&mler&, dayandıkları meseleler &t&bar&yle bakıldığında ayrı gözüküyorlar.” 
75 Ancak farklılıkların varlığı, %k% alanın b%rb%r%ne eklemlend%ğ% noktaların yarattığı 

zeng%nl%kten büyük değ%ld%r.  

 

Edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%ne ne şek%llerde eklemlend%ğ%n% %rdelemek, 

farkların ortaya koyulmasından daha öneml%d%r. “Kavramsal yoğunluk felsefey&, bu 

yoğunluğun çözülerek varoluşsal hale gelmes& de edeb&yatı doğurur. Bu anlamda onlar 

b&rb&rler&nde, aynı eserde &çer&lm&ş halde bulunurlar; tıpkı suyun buzda, buzun da suda 

&çer&lm&ş olduğu g&b&.”76 Bu bağlamda adeta suyun değ%ş%m% g%b% varlık alanlarının da 

edeb%yat ve felsefe vasıtasıyla b%rb%r%n%n yer%ne geçmes%, farklı şek%ller alsalar da bu 

%k% alanın özler%nde aslında aynı şeye %şaret ett%kler%n%n gösterges%d%r.  

 

Edeb%yat met%nler%nde felsefe %k% türlü karşımıza çıkar; %lk etapta yazarlar 

felsefî temaları, felsefî s%stemler% yahut f%lozofların adını met%nler%nde d%rekt 

kullanarak met%nler%n% %nşa edeb%l%rler. Bu daha kolay ve açık yoldur. İk%nc% ve metn% 

daha der%nl%kl% kılan yol %se yazarların felsefî s%stemler% ve meseleler% %çselleşt%rerek 

eserler%ne yed%rmes%, cümleler%n %ç%nde f%k%rler%n% er%tmes% ve bununla beraber örtük 

b%r anlam alanı %nşa etmeler%d%r. Zor olan bu yöntem%n kullanımı, sanat eser%n%n f%krî 

anlamda değer%n% artırmaktadır. 

 

 
75 Turan Karataş, “Açılış Konuşması” Felsefe Edebiyat Sempozyumu (29-30 Nisan, Van) Bildiri 
Kitabı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları, 2015, s. 15. 
76 Taşdelen, A.g.e., s. 90. 



 41 

 Eklemlenme yöntemler%nden yazarın felsefî düşüncey% %çselleşt%rerek eser%nde 

ortaya koyması, asıl d%kkat ed%lmes% gereken husustur. Yazar bunu yaparken 

felsefedek% tutarlı ve s%steml% yapıyı eser%nde yen%den %nşa etmek zorunda değ%ld%r. 

Burada edeb%yatçının yahut sanatçının %ş%n%n serbestl%k açısından kolaylaştığı 

görülmekted%r. Ayrıca f%lozof s%steml% ve tutarlı önermeler% sıralayarak ulaşacağı 

evrensel yargılar peş%ndeyken yazarın ya da şa%r%n%n b%rkaç cümle ya da d%zeyle tüm 

bu söylenmek %stenenler% duyurab%ld%ğ% ve sezd%reb%ld%ğ% görülür.  

 

Edebî eserlerde ayrıca okurun da yaratma payı vardır. Bu bağlamda yazarın 

yorumunun yanında okurun da yorumu söz konusudur. Dolayısıyla edebî eserlerde 

yorumlama ve anlamlandırma bakımından çok boyutluluk mevcuttur. Ancak felsef% 

eserlerde tek b%r sonuç öngörülür, değ%şt%r%lemez yapısıyla kasted%len şey%n 

genelgeçerl%ğ% söz konusudur.  

 

Edebî eserlerde felsefî f%k%rler, yazar vasıtasıyla değ%l “kahraman” vasıtasıyla 

ortaya koyulur. “Elbet romanlarda açık f&lozofluklar da vardır, ancak bunların 

romancılarla değ&l de onların k&ş&ler&yle &lg&l& f&lozofluklar olduğunu unutmamak 

gerek&r. Romancı çözmez, çözüm gerek&yorsa onu roman k&ş&s&ne yaptırır.”77 Yazar, 

eser%nde b%r varlık alanı kurar. Kurduğu bu varlık alanında felsefî düşünceler% ya da 

s%stemler% zaman, mekân ve kahraman vasıtasıyla ete kem%ğe büründürüp canlandırır. 

Felsefî meselelere kurgu vasıtasıyla %şaret eder, onları görünür hâle get%r%r. Yorumunu 

da y%ne kahraman vasıtasıyla, ondan hareketle ortaya koyar ve okuru da bu yorumlama 

%ş%ne davet eder. Böylece son söz söylenmeden, b%r yargıya varılmadan, tutarlı b%r 

önerme %nşa ed%lmeden felsefî problemler edebî eserlerde ortaya koyulur ve sezd%r%l%r. 

“Dolayısıyla edebî b&r eser kavramsal b&r n&tel&k kazanmaya başladıkça, rasyonel b&r 

temellend&rmeye &mkan verd&kçe, sadece ps&koloj&k tahl&ller ve duygulandırma 

düzey&nde kalmayarak, k&ş&ler ve olaylar bazında da olsa g&zl& b&r varlık felsefes&, 

eser&n anlam bütünlüğünü sağlayan b&r metaf&z&k ortaya koymaya çalıştıkça onun 

felsefî ögelerle beslenmeye ve felsefeye yönelmeye başladığı söyleneb&l&r.”78 Bu 

 
77 Timuçin, A.g.e., s. 34. 
78 Koç, A.g.e. s.112. 



 42 

yaklaşım, eserde %nşa ed%len varlık alanının edeb%yat ve felsefe arasındak% 

eklemlenmen%n en güzel örnekler%nden b%r% olduğunu göster%r. 

 

Tüm eklemlenmeler%n olduğu, %k% alanın b%rb%r%n% etk%led%ğ%, b%rb%r%n%n %ç%nde 

er%d%ğ% noktada yen% b%r türün %nşasının olduğuna da %şaret ed%lmekted%r. “(…) edeb&yat 

&le felsefen&n bütünleş&p kend&ne has b&r yapı oluşturab&leceğ& yen& b&r türden 

bahsetmek mümkündür.”79 D%s%pl%nlerarasılığın da ötes%nde met%nlerarasılık 

vasıtasıyla edeb%yat ve felsefen%n özell%kler%n%n b%rleşerek yen% özell%kler s%ls%les% 

hâl%nde yen% türlerden, ortak alanlardan bahsed%leb%lmekted%r. Üstel%k bu türler%n 

nereye dah%l ed%leceğ% de kes%n değ%ld%r. “(…) karşımıza ne sadece edeb& ne sadece 

felsef& olan b&r tür çıkmakta, felsefey& edeb&yata &nd&rgemeks&z&n onun boyutları 

gen&şlem&ş olmaktadır.”80 Ortaya çıkacağı kabul ed%len bu türün hang% alana dah%l 

olacağı sorusundan çok her %k% alandan da beslenen zeng%n, daha kapsamlı b%r türün 

varlığı anlatı %ç%n büyük b%r zeng%nl%k olarak değerlend%r%lmel%d%r. 

 

İnsan düşünen b%r varlık olmasının ötes%nde h%sseden, tecrübe eden ve %nanan 

b%r varlıktır. Dolayısıyla varoluşla %lg%l% temel problemlerde kavrayış sah%b% olmada ne 

tek başına felsefe ne de edeb%yat yeterl% olmaktadır. D%ğer sosyal b%l%mler%n de ve 

özell%kle edeb%yatın ve felsefen%n de b%r “bütün” olarak var olan %nsana daha der%nl%kl% 

yaklaşması gerekmekted%r. Varoluş ancak farklı bakış açıları ve tecrübeler%yle 

kavranab%l%r. İnsan ve varoluş problemler%yle yakından %lg%l% %k% alan olan edeb%yat ve 

felsefen%n bu bağlamda b%rb%r%ne eklemlenen yanları %nsanlığın bu en temel 

meseleler%n%n çözümü %ç%n son derece öneml%d%r.  

 

Sonuç olarak edeb%yat ve felsefe arasındak% %l%şk% %nd%rgemec% olmamalıdır. Bu 

%l%şk%n%n varlığı alanların b%rb%r%n% destekley%c%, b%rb%r%ne yer açıcı ve b%rb%r%n%n 

kapsamını gen%şlet%c% şekl%yle ele alınmalıdır. N%hayet%nde %k% d%s%pl%n arasındak% %l%şk% 

son derece kapalı ve muğlaktır. Bas%t b%r sınır sorununun ötes%nde bu %k% alan arasında 

çok yönlü ve karışık %l%şk%ler ağı vardır. Ancak %ster farklılıklar %ster ortaklıklar 

 
79 Gürsoy, A.g.e., s.48. 
80 A.e., s. 49. 



 43 

bağlamında ele alınmış olsun; %k% alanın b%rb%r%ne eklemlenmes%, b%rb%r%n%n %ç%nde 

er%mes% ve b%rb%r%ne dönüşmes% “anlatı”yı besler. Varlık, varoluş problemler% ve %nsan 

hakkında ortaya koyulab%lecek met%nler%n ve bulguların yapısını temellend%r%p 

met%nler% zeng%nleşt%recekt%r. Bu eklemlenmen%n en çarpıcı, der%nl%kl% ve or%j%nal 

örnekler% de varoluşçulukla beraber ortaya koyulmaya başlanmıştır. Temelde %nsan ve 

varlık üzer%ne olan der%n felsefî f%k%rler, edebî türler vasıtasıyla ete kem%ğe 

büründürülüp bu met%nler%n dokusuna ustaca yerleşt%r%lm%şt%r. İnsan ve varlık g%b% g%r%ft 

ve kompleks konuların anlatımı tek b%r d%s%pl%n%n yöntemler%yle mümkün 

gözükmemekted%r. Dolayısıyla %k% d%s%pl%n%n ortak “ara alanı” olan “varoluşçuluk” bu 

boşluğu doldurmaktadır. Felsefen%n genelley%c%, evrenselleşt%r%c%, b%r s%stem dah%l%nde 

tutarlı önermeler sunmaya çalışan yapısıyla edebî eserler%n tek ve somut b%r %nsan 

üzer%nden yola çıkan ve onun b%r%c%kl%ğ% üzer%nden varlık alanı %nşa eden yapısı %ç %çe 

geçerek, b%rb%r%n%n %ç%nde er%yerek b%r d%ğer%ne karışmayı başarmışlardır. Bu durum 

edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%n% desteklemes%, b%rb%r%ne katkı sağlaması ve b%rb%r%ne 

eklemlenmes%yle sonuçlanarak “anlatı” alanında büyük b%r zeng%nl%ğ%n oluşmasını 

sağlamıştır. Hem anlatı sanatını hem de %nsanın “kend&ne kesk&n b&r bakışla 

bakma”sını sağlayacak alan tam da edeb%yatla felsefen%n kes%şt%ğ% bu ortak “ara 

alan”dır.



 44 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

FELSEFENİN İKİ KADİM PROBLEMİ: VARLIK VE ZAMAN 
 

 

 
                                                       “Zaman b(z(m açımızdan b(r sorundur, sarsıcı ve talepkâr b(r 

sorun, belk( de metaf(z(ğ(n en can alıcı sorunu (…)”1 
 

 

 

2.1. Varlık ve Zaman Kavramlarının Muhtevası 
 
 
 

Varlık ve zaman meseles% yüzyıllar boyunca araştırma ve soruşturma konusu 

olmuştur. Bu %k% temel problemden b%r%s% üzer%nde yoğunlaşan bütün z%hn% faal%yetler 

mutlaka d%ğer%n% aynı anda ve aynı ölçüde hesaba katmak zorunda kalmıştır. B%r başka 

dey%şle varlık konusunda herhang% b%r yorum ortaya koyab%lmek %ç%n “zaman”a, zaman 

konusunda herhang% yorum ortaya koyab%lmek %ç%n de “varlık”a %ht%yaç duyulmuştur. 

Bu yüzden %lkçağ f%lozoflarından günümüze kadar bütün düşünürler her %k% konuyu 

b%rl%kte ele almışlardır. F%z%k, ps%koloj%, edeb%yat, sosyoloj% g%b% pek çok d%s%pl%n%n de 

%lg% alanına g%ren bu kavramlar, esas %t%bar%yle felsefen%n en temel %k% konusudur. 

 

Her %k%s% de tek başlarına son derece kompleks olan bu kavramlara da%r bugün 

de dört başı mamur b%r tanım yapılab%lm%ş değ%ld%r. Kavramların tanımlanab%l%r olup 

olmadıkları da ayrı b%r tartışma konusu olarak varlığını sürdürmekted%r. Fakat ne çare 

k% düşünceler kavramlarla %nşa ed%ld%ğ% %ç%n varlık ve zaman hakkında öteden ber% 

yapılagelen tanımlama faal%yetler%n%n tez%m%z%n sınırları çerçeves%nde kalmak kaydıyla 

kısa b%r panoramasını ç%zmem%z gerek%r. Dolayısıyla burada her %k% kavramla %lg%l% bell% 

başlı görüşler% ana hatlarıyla sıralamaya çalışacağız.  

 
1 Jorge Luis Borges, Sonsuzluğun Tarihi, Çev. Saliha Nilüfer, İstanbul, Can Yayınları, 2021, s. 15. 



 45 

 

İnsanoğlunun %lk anlatıları olan m%toloj%k anlatılarda zaman kavramı özell%kle 

tanımlanmaya çalışılan b%r kavram olmamış, zaman b%zat%h% anlatının %ç%ne sızmıştır. 

M%toloj%k zaman anlayışı daha çok doğaya göre şek%llenm%ş, doğa olaylarının 

güdümünde değ%ş%me uğramış ve %nsanları da bu yönüyle etk%lem%şt%r. Bunun 

devamında tek tanrılı d%nler%n ortaya koyduğu zaman anlayışı %se daha çok d%n% 

n%tel%klerle yüklü ve %nsanların d%n% vec%beler%n% yer%ne get%rmeler%ne yönel%k 

düzenlenm%şt%r.  

 Zaman kavramı üzerine ilk sistematik düşünceler ise ilkçağ filozoflarından 

Platon ve Aristoteles tarafından ortaya koyulmuştur. Bu düşünürler iki farklı zaman 

anlayışı geliştirmişlerdir ve bu anlayışlar günümüze kadar gelen felsefî düşünce 

sistematiğinde birçok filozofu etkilemiştir.  

Platon zamanı b%zat%h% kend%s%ne a%t olan “%deler dünyası” öğret%s%yle beraber 

açıklamaya çalışır. Ona göre zaman gölgeler dünyasının b%r ürünüdür ve dolayısıyla 

zamanın asıl gerçek formu da %deler dünyasındadır. İdeler dünyasına a%t zaman 

sonsuzlukla %l%şk%l% ve sab%tt%r. Dolasıyla Platon T&ma&os adlı söyleş%s%nde zamanı 

“sonsuzluğun hareketl% b%r kopyası” olarak görmekted%r. Platon’un zamana get%rd%ğ% 

b%r d%ğer yorum varlık-zaman denkl%ğ%ne gönderme yapan %lk yorumlardan b%r%d%r. 

Platon’a göre var olmaktan pay almak, zamandan pay almaktır; “Varolmak, ş&md&k& 

zamanla b&rl&kte varlıktan pay almaktan başka b&r şey değ&ld&r.”2  

  

 Zaman üzer%ne yorum get%ren b%r d%ğer erken dönem f%lozofu %se Ar%stoteles’t%r. 

Zaman kavramı üzer%ne kapsamlı %lk çalışmayı da y%ne Ar%stoteles yapmıştır. 

Ar%stoteles zaman üzer%ne yaptığı sorgulamaları doğa b%l%mler%yle, özell%kle f%z%kle 

beraber ele almıştır. Bu soruşturmayı %lk olarak zamanın var olup olmadığı üzer%ne 

yapmıştır. Ar%stoteles’%n get%rd%ğ% yorumlar da zamanı varlıkla eş değer tutar 

n%tel%kted%r ve Ar%stoteles bu bağlamda “(…) Zaman, her şey& &ç&ne alan b&r kap değ&l, 

 
2 Aktaran: Milay Köktürk, Zaman Üzerine: Felsefi Soruşturma, İstanbul, Ötüken Yayınları, s. 152.  



 46 

nesnen&n hareketl& varoluşuyla varlık kazanmış b&r şey olmuş olur.”3 der. Olaylar 

zamanın %ç%nde değ%l de zamanı oluşturan unsurlar olarak ele alınmıştır.  

 

 August%nus, özell%kle İt&raflar adlı eser%nde zaman üzer%ne düşünceler%n% ortaya 

koymuştur. Zaman kavramına farklı b%r veçhe kazandıran düşünürlerden b%r d%ğer% olan 

August%nus’un “H&ç k&mse bana sormazsa b&l&yorum da, b&r sorup da ona açıklama 

yapmam gerekt&ğ&nde b&lm&yorum.”4 ded%ğ% zaman kavramı, açıklanmakta ve 

tanımlanmakta güç b%r kavram olarak varlığını sürdürür. Zaman üzer%ne en çarpıcı 

soruşturmalardan b%r%ne sah%p olan August%nus, soruşturmasını teoloj%k nedenlerle 

yapmıştır. Tanrı-zaman %l%şk%s%n% açıklayab%lmek %ç%n böyle b%r soruşturmayı gerekl% 

gören August%nus, tek tanrılı %nançların ortaya koyduğu Tanrı’nın zamandan münezzeh 

olduğu anlayışını temellend%rmeye çalışmıştır. Bununla beraber zamanı “yaratılmış” 

b%r varlık olarak değerlend%rerek zaman anlayışını %nşa etm%şt%r. Bu anlayışa göre her 

şeyden önce, zaman Tanrı’nın yarattığı b%r şeyd%r ve burada öncelenen Tanrı’dır. 

“Tanrı tarafından zaman yaratılmadan önce zaman d&ye b&r şey yoktu.”5 d%yen 

August%nus’a göre Tanrı, zamanı yaratmadan önce zaman var olamayacağı %ç%n 

Tanrı’nın evren% yaratmadan önce ne yaptığı %le %lg%l% sorular yers%zd%r. 

August%nus’un zamanla %lg%l% üzer%nde durduğu b%r d%ğer kavram “ş%md%”d%r. 

Zamanı açımlayan olgunun “ş%md%” olduğunu söylese de ona da kuşkuyla yaklaşır. 

“Ş%md%” zamanın kend%s% olarak ele alınsa da geç%p g%tmeye yazgılı olduğu %ç%n yok 

olacaktır. Bu noktada yok olacak b%r şey%n varlığı üzer%nde durulmaya çalışıldığı %ç%n 

b%r çel%şk% doğmaktadır; “Bu yüzden ş&md&n&n zaman olması geçm&şe akıp g&decek 

olmasından kaynaklanıyorsa, ş&md&n&n olduğunu nasıl söyleyeb&l&yoruz, varlık sebeb& 

olmamaya dayandığına göre.”6 Ş%md%y% tanımlayab%lmek %ç%n h%çb%r şek%lde 

bölünemeyecek b%r “ân”a %ht%yaç olduğunu söyleyen August%nus, zamanın geçm%ş-

ş%md%-gelecek olarak ayrılmasını da doğru bulmaz; “(…) zaman geçm&ş, ş&md& ve 

gelecek d&ye üçe ayrılır demek aslında pek de doğru değ&l. Belk& şöyle demek daha 

 
3 Aktaran: Köktürk, A.g.e., s.89. 
4 Augustinus, A.g.e., s. 374. 
5 A.e., s. 372. 
6 Augustinus, A.g.e., s. 374. 



 47 

doğru, zaman üçe ayrılır, geçm&şte yaşananların ş&md&k& zamanı, ş&md& yaşananların 

ş&md&s& ve gelecekte yaşananların ş&md&k& zamanı.”7 Bu bağlamda August%nus aslında 

tüm zamanların ş%md%de toplandığını ama ş%md%k% zamana da kuşkuyla yaklaşmak 

gerekt%ğ%n% bel%rtmekted%r. Bu noktada geçm%ş zamanın ş%md%dek% taşıyıcısı “bellek”, 

ş%md%k% zamanın ş%md%yle %l%şk%s%n% kuran “algı”, gelecek zamanın ş%md%yle %l%şk%s%n% 

kuran %se “beklent%”d%r. 

 

Zaman algısına yen% b%r perspekt%f kazandıran b%r d%ğer düşünür %se 

Bergson’dur. Bergson’un tüm felsefes% zaman soruşturması üzer%ne şek%llenm%şt%r. 

Onun zamana yaklaşımının temel%nde “sezg%” kavramı vardır. Sezg% gerçekl%ğ%n 

aracısız olarak tecrübe ed%lmes%d%r. Bu bağlamda Bergson, zamanın akılla değ%l 

sezg%yle anlaşılab%leceğ%n% savunur.  Bununla beraber “Bergson, hak&k& zamanı, her 

anı farklı oluşlarla bel&ren sürekl& değ&şme, durmayan b&r oluş kabul eder.”8 Bergson’a 

göre değ%ş%m ve oluş zamanı oluşturan d%ğer aslî unsurlardır. 

 

Bergson’un zaman anlayışındak% b%r d%ğer öneml% kavram %se “süre”d%r. Süre 

ruhsal b%r oluş olmakla beraber b%r sentez%n varlık sebeb%d%r. Sayıyla ve ölçümle %l%şk%l% 

olmayıp b%r kes%nt%s%zl%k hâl%ne %şaret eder. Böylel%kle süre, gerçek zamanın özünü 

oluşturmaktadır.9 Öyle k% gerçek zaman olarak süre varlığın da temel%n% 

oluşturmaktadır; “Oysa kes&nt&s&z akış olarak süre ‘varlığı dokuyan b&r kumaş’tır.”10 

Bu noktada varlık-zaman denkl%ğ%, varlığı oluşturan b%r unsur olarak süre yorumuna 

evr%lm%şt%r. Varlığı dokuyan, varlığı var eden temel “malzeme” Bergson’a göre süred%r. 

Süren%n kes%nt%s%zl%ğ%, varlığı da b%r bütün olarak kavramaya %şaret eder. Bu 

kes%nt%s%zl%k b%r sürece ve akışa da karşılık gelmekted%r. Süre, b%r anlamda varlığın 

hareket hâl%nde oluşudur.  

 

 
7 Augustinus, A.g.e., s. 381. 
8 Köktürk, A.g.e., s. 119. 
9 Köktürk, A.g.e., s. 125. 
10 A.e., s. 129. 



 48 

Kısaca zamanın seyr% %ç%nde zaman kavramına get%r%len yorumlara bakıldıktan 

sonra bu tez%n de zaman anlayışı %le örtüşen He%degger’%n zaman anlayışına detaylı b%r 

şek%lde bakılacaktır. 

 

 

2.2. HePdegger’Pn Zaman Anlayışı 
 

 
He%degger’%n zaman anlayışı en temelde zaman ve varlığı b%r tutmaya 

yönel%kt%r. Bu anlayışa g%decek yolu da He%degger, “Dase%n” kavramıyla açar. Ona 

göre “(…) zaman varlığın anahtarıdır.”11 Zamanı ve varlığı açab%lecek, kend%nde 

açımlayab%lecek olan da Dase%n’dır. O hâlde He%degger’%n zaman anlayışı varlık ve 

Dase%n kavramlarıyla beraber ele alınmak durumundadır. Çünkü “Dase%n”sız b%r 

“zaman”dan bahsetmek mümkün olmadığı g%b% zamansallıktan ar% b%r Dase%n da 

mümkün değ%ld%r. Dase%n; kend%n%, zamanı ve varlığı sorgulayab%lmes% %le %st%sna b%r 

konuma sah%p olmakla beraber bu sorgulamayı Dase%n dışında yapab%lecek b%r başka 

varlığın olmamasıyla da ayrı b%r yere yerleşmekted%r. Özne olma özell%ğ%yle ve kend%ne 

has b%l%nç yapısıyla zaman kavramını sorgulayab%lmes% ve zamanı tecrübe edeb%lmes%, 

zaman kavramını ondan ayrı ele alamamayı gerekl% kılar. Dolayısıyla %lk adımda, 

zamanın ne olduğunu anlayab%lecek ve onu sorgulayab%lecek Dase%n’ı anlamaya 

%ht%yaç vardır.  

 

“Dase&n ‘var’olduğu müddetçe varlık ‘vardır’.”12 Buna ek olarak Dase%n var 

olduğu sürece zaman da vardır. Dase%n’ın en temel varlık sebeb% den%lemese de aslî 

görevler%nden b%r% varlığı ve zamanı ortaya koymaktır; “Varlık anlayışına sah&p olma, 

Dase&n’ın b&zat&h& varlık bel&rlen&m&d&r.”13 

 

 
11 Köktürk, A.g.e., s. 235. 
12 Kaan H. Ökten, Varlık ve Zaman: Bir Okuma Rehberi, İstanbul, Alfa Yayınları, 2021, s. 134. 
13 Heidegger, Varlık ve Zaman, Çev. Kaan Ökten, İstanbul, Alfa Yayınları, 2020, s. 34. 



 49 

Dase%n %lk olarak kend%n% anlamalı k% varlığı ve zamanı anlayab%ls%n, tüm bu 

anlama eylem%n% kend%nden hareketle ortaya koyab%ls%n. “Dase&n kend&n& da&ma kend& 

varoluşundan hareketle anlar: yan& kend&n&n b&r olanağı olan kend& g&b& olma ya da 

olmayışıyla.”14 Bu noktada Dase%n’ın var olma tarzının, sebeb%n%n, çeş%d%n%n kend%n% 

ve varlığı “anlamlandırma” olduğu ortaya koyulab%l%r. Çünkü He%degger’e göre Dase%n 

“%ht%mam göstererek” kend%n% gerçekleşt%r%r; %ht%mam göstermen%n de temel%nde 

anlamak vardır. “Dase&n’ın var olma m&nval&, varlık g&b&s&nden b&r şey& varolmak 

suret&yle anlamasıdır.”15 Hatta Dase%n’ın b%reb%r karşısına anlama eylem% 

yerleşt%r%lm%şt%r; “Dase&n demek, varolmak demekt&r, anlamayı seçmek demekt&r.”16  

 

Bu bağlamda Dase%n, soru sorması ve kend%n%n, varlığın ve zamanın 

anlaşılmasını sağlayacak tek özne olması neden%yle ötek% varlıklara göre ayrıcalıklı b%r 

yere sah%pt%r. “Dase&n başka varolanlar arasında yer alan b&r varolan değ&ld&r 

yalnızca. Dase&n’ın ont&k müstesnalığı, b&r varolan olarak onu kend& varlığı &ç&nde 

b&zat&h& bu varlığı mesele etmes&nde yatar.”17 Dase%n’dan başka varlığı ve zamanı 

sorun edeb%lecek, soruşturup meselen%n farkına varab%lecek başka b%r özne yoktur.  

 

Zaman ve varlığı b%r tutan bu anlayışta varlığın anlaşılması %ç%n zaman, 

zamanın anlaşılması %ç%n de varlık soruşturulmalıdır. Bu soruşturma %ç%nde zamanın, 

varlığı görünür kıldığı ve varlığın özünü oluşturduğu görülmekted%r. He%degger’%n 

“Varlık ned%r?” sorusunun yanlış sorulmuş olmasına get%rd%ğ% yoruma paralel olarak 

“Zaman ned%r?” sorusunun da eks%k olduğu görüşü devreye g%rmekted%r. “(…) 

He&degger ‘zaman ned&r? Sorusunu sormanın &mkansızlığından bahsed&yordu. Eğer 

bu soru soruluyorsa cevap zaten hazırdır: Varolandır.”18 Dolayısıyla He%degger, 

zaman ned%r sorusunun karşısına var olanı yerleşt%rmekted%r. Ancak He%degger’e göre 

“Zaman ned%r?” sorusunun değ%l de “Zamanın anlamı ned%r?” sorusunun sorulması 

daha yer%nde olacaktır. 

 
14 A.e., s. 34. 
15 A.e., s. 41. 
16 A.e., s. 89. 
17 Heidegger, A.g.e., s. 33. 
18 Emmanuel Levinas, Tanrı, Ölüm ve Zaman, Çev. Işık Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2020, s. 
32. 



 50 

 

Buna paralel olarak He%degger, mevcut zaman tanımlamalarına ve bu 

tanımlama faal%yet%ne de karşı çıkarak zamanın ne olduğundansa nasıl olduğunun 

anlaşılması gerekt%ğ%n% bel%rtmekted%r. Mevcut zaman tanımları zamanı “ölçüleb%len” 

b%r şey olması hususunda sıkıştırmış, zamanın ontoloj%k yanını göz ardı etm%şt%r. 

He%degger bunu eleşt%rerek zaman yorumlamalarına farklı b%r noktadan bakılması 

gerekt%ğ%n% vurgulamaktadır. 

 

He%deger’e göre “Zaman, varlığın kend&n& gerçekleşt&rd&ğ& sonlu süreç. 

Varlığın ontoloj&k anlamı”dır.19 Bu noktada He%degger’%n zamanı sonlu b%r süreç 

olarak değerlend%rmes% zamanı ölüm kavramıyla beraber ele alma gerekl%l%ğ%n% de 

doğurmaktır. Dase%n “bütün” b%r varlık olma özell%ğ%n% henüz kend% varlığı %ç%n burada 

olmayan “ölüm”den alır. İron%k b%r b%ç%mde ölüm olmadığı takd%rde Dase%n eks%k 

kalacaktır. Çünkü ölüm Dase%n’ın varlığının aslî unsurlarından b%r%d%r. Dolayısıyla 

Dase%n, ölümle tamamlanır. Ölümün varoluşu da Dase%n’ı zamansal kılar. O hâlde, 

“(…) Dase&n’ın Varlığının bütünlüğünün anlamı zamansallıktır.”20 Dase%n zamansal 

oluşuyla kend%n% açımlarken aynı zamanda bu ves%leyle kend%n% anlar. Çünkü kend% 

anlamının kökenler%ne g%den yapı zamansal yan% geç%c% olmasıdır.  

 

Bu durumda He%degger’%n zaman anlayışını ortaya koyab%lmek %ç%n 

“zamansallık” kavramına da bakmak gerekmekted%r. Zamansallık yan% geç%c%l%k 

Dase%n’ın varlığının aslî özell%kler%nden b%r%d%r. Dase%n zamansal olması bakımıyla 

zamanı, ölümü ve hayatı anlamlandırab%l%r. Sadece Dase%n’a değ%l, varlığa da anlamını 

veren bu zamansallıktır. “Dase&n’ın varlığının anlamını veren. Sonlu veya geç&c& olan. 

Varlığı anlamlı kılan sonluluk.”21  

 

He%degger varlık ve var olan ayrımını da şu şek%lde %fade etmekted%r; “B&r 

varolan, sayes&nde açımlandığı, keşfed&ld&ğ& ve bel&rlend&ğ& deney&m, b&lg& ve 

 
19 A. Kadir Çüçen, Martin Heidegger: Varlık ve Zaman, Ankara, Sentez Yayınları, 2018, s. 277-278. 
20 A. e., s. 99. 
21 A. e., s. 277. 



 51 

kavranıştan bağımsız vardır. Fakat varlık ancak varlığına varlık anlayışı g&b&s&nden 

b&r şey&n a&t olduğu varolanı anlamakla ‘vardır’.”22  

 

Zamanın duyumsanan b%r şey m%, salt z%h%nde kavranab%len b%r kavram mı 

yoksa nesneler dünyasındak% nesnelerden b%r% m% olduğu tartışılagelm%şt%r. Felsefe 

tar%h%nde zamanla %lg%l% yorumların çoğu aslında zamanı b%zat%h% “var” olarak kabul 

ett%kten sonra şek%llenm%şt%r. Bununla beraber f%z%ktek% zaman kavrayışı da zamanı var 

olarak kabul ön koşuluyla oluşmuştur. Ancak zamanın anlamının ya da nel%ğ%n%n 

soruşturulması öncel%kle zamanın var olup olmamasının tartışılmasına 

dayandırılmalıdır. Varsa ne şek%lde var ve varlığı nasıldır? 

 

Bu durumda zaman d%ye b%r kavramdan söz edeb%l%yor olmamız ve 

kavrayışımızda zamanın yer ed%nmes% ona b%r mevcud%yet atfetmekted%r. O hâlde 

karşımızda nasıl b%r zaman vardır? Zamanın nel%ğ% ve özell%kler%ne detaylı b%r şek%lde 

%ncelemeden evvel He%degger’%n yukarıdak% düşünceler%nden hareketle zamanın b%r 

“varlık” olduğu söyleneb%l%r. Çünkü He%degger’e göre özneye %ht%yaç duymadan, 

Dase%n’sız ve onun anlayışı ya da keşfed%ş% olmadan da var olab%lenler “var olan” 

olarak adlandırılır. Ancak Dase%n tarafından “anlama” sonucunda varlığı onaylananlar 

“varlık”tır. Bu durumda “zaman”ın özne tarafından duyumlanması, yaşanması ve 

algılanması göz önünde bulundurulduğunda ve “%nsansız b%r zaman”ın varlığından söz 

ed%lemed%ğ%nden zamanın b%r varlık oluşu onaylanmış olur. Kant’ın da zamanı öznes%z 

ele almaması bu düşünceyle paralell%k göster%r. Ancak Kant’ın zamanı “apr%or%” b%r 

kavram olarak ele alışı bu noktadak% farkı oluşturur.  

 

Tüm bu düşüncelere paralel olarak b%r de zamanın dış dünyaya a%t ve belk% de 

“somut” b%r varlık olarak kabul ed%lmes% gerekt%ğ%ne %şaret eden b%r anlayışın %nşası da 

söz konusudur. He%degger’%n bu düşünceye yaklaşımı zamanı ne öznel ne de nesnel 

kalıplara sıkıştırmaması, böylece zamanı öznel ve nesnel oluşun ötes%ne yerleşt%rmes% 

yönüyled%r. Bu noktada He%deger’%n görüşler%n% şöyle özetlemek mümkündür;  

 

 
22 Heidegger, A.g.e., s. 281. 



 52 

“(…) ölçüm yapıldığında zaman, kamusallaştırılarak yayınlanmış olur. Dünya-zamanı 
her türlü nesneden çok daha “nesneldIr”, çünkü dünya-dahIlIndekI varolanların 
olanak koşulu olarak dünyanın açımlanmışlığıyla beraber hep zaten ekstatIk-ufuksal 
olarak nesneleştIrmektedIr. Oysa dünya-zamanı, her türlü olası özneden çok daha 
“özneldIr”, çünkü fIIlen varolanbenlIğIn varlığı demek olan, doğru bIçImde anlaşılmış 
IhtImam-göstermenIn varlığıyla mümkün olmaktadır. Zaman ne öznede, ne de nesnede 
mevcuttur. Ne IçtedIr, ne dışta. BIlakIs o, her türlü öznellIk ve nesnellIkten öncedIr.”23  

 

 Dolayısıyla He%degger, zamanı nesnell%k veya öznell%kten çok daha öteye 

konumlandırarak farklı b%r bakış açısı get%rmekted%r. Zamanın hem öznel hem nesnel 

yanının olması onun muhtevası %zah ed%lemez g%r%ft b%r varlık olarak 

değerlend%r%lmes%n% olanaklı kılar. 

 

 He%degger, Varlık ve Zaman’a temel olarak görülen “Zaman Kavramı” adlı 

ders%nde zaman anlayışını E%nste%n’ın “görel%l%k kuramı”na dayandırdığını söyler. 

Nasıl k% mutlak b%r uzay yok ve uzay kend% başına h%çb%r anlam %fade etm%yorsa zaman 

da h%çb%r şeyd%r ve %ç%nde geçen olaylar sonucu var olur.24 Buna paralel Ar%stoteles’%n 

doğal varlığın temel varlık b%ç%m%n%n değ%ş%m, %lerleme olduğuna da%r yorumlarını bu 

noktada ele alarak zaman kavramı %ç%n şu tanımlamayı yapar; “Zaman &ç&nde olayların 

geçt&ğ& şeyd&r.”25 Tam da bu noktada zaman ve varlık denkl%ğ% b%r kez daha kurulmuş 

olur. Çünkü zaman, “geçen olay”larla eş tutulmuştur. Olayların zamanı %nşa etmes% 

zamanın aslî özell%ğ% olan geç%c%l%kle de %l%şk%lend%r%lm%ş olup zaman ve varlık 

arasındak% karşılıklı %l%şk%n%n altı yen%den ç%z%lm%ş gözükmekted%r. 

 

 

 

 

 

 

 
23 A.e., s. 442. 
24 Heidegger, A.g.e., s.63. 
25 Heidegger, A.g.e., s. 63. 



 53 

2.2.1. Zamanın Anlamına Götürecek Yöntem: HePdegger’Pn 

“ŞPPrsel Düşünce”sP 

 

 

 

He%degger’e göre b%z% varlığın ve zamanın anlamına götürecek olan şey “ş%%rsel 

düşünce”d%r. Bu da ancak Dase%n aracılığıyla olab%l%r. Çünkü ş%%rsel düşünme eylem%n% 

Dase%n’dan başka gerçekleşt%reb%lecek b%r özne yoktur. Bu noktada ş%%rsel düşünmen%n 

mah%yet%n% b%raz açmak gerekmekted%r. Düşünme, varlığı ve zamanı anlamak %ç%n tek 

başına yeterl% olmamaktadır. Anlam %ç%n “duygu” da gerekl%d%r. He%degger duyguyu 

“b%r-hal-%ç%nde-olmak” kavramıyla %l%şk%lend%rerek ele alır. Dase%n ancak b%r hâl %ç%nde 

olarak b%r şeyler% anlamlandırab%l%r. Bu nedenle duygu ve düşüncen%n paralel ele 

alınması gerekmekted%r. Ş%%rsel düşünme de bu noktada devreye g%rer. Dase%n ancak 

ş%%rsel düşünmeyle varlığa ve zamana nüfuz edeb%l%r. Dolaysıyla çölleşen ve zamanın 

ve varlığın unutulduğu bu dünyada; düşünmen%n unutulduğu bu dünyada “ş%%rsel 

düşünme” çözüm sunab%lecek yegâne eylemd%r.  

 

He%degger Düşünmek Ne Demekt&r? adlı k%tabında asıl korkmamız ve 

düşünmem%z gereken şey%n “artık düşünmüyor olduğumuz” gerçeğ% olduğunu söyler. 

Varlık ve Zaman’da %se asıl sorun olarak “varlığın unutulmuş olması”nı d%le get%r%r. Bu 

bağlamda tüm bunlar Dase%n vasıtasıyla tekrar ele alınırsa %nsanlığın kökler%ne b%raz 

daha yaklaşmak kaydıyla “asıl” meselelere çözüm bulunab%leceğ%n% %fade etmekted%r. 

 

Bu noktada duygu kavramıyla beraber sanat kavramını da düşünmek 

gerekmekted%r. Ş%%r%n b%r yaratma ve %nşa etme sürec% olarak ele alınması ve sanatlar 

%ç%nde He%degger’%n ona ayrı b%r yer vermes% d%kkate değerd%r. Kend%s% de felsefes%n% 

“ş%%rsel” b%r yapıya büründürerek %nşa etm%şt%r. Ş%%r%n ve sözün, düşüncey% 

açımlayab%lmek adına büyük %mkânlar sağladığı aş%kârdır. Bu bağlamda sanat 

ves%les%yle asıl meseleler olan “varlık, zaman, %nsan” g%b% kavramlar ve bunların 

nel%kler% açıklanab%lm%şt%r. Dolayısıyla He%degger’%n asıl sorun olarak tay%n ett%ğ% 

“varlık, zaman ve %nsanın” g%b% kavramların anlamı meseles%n%n çözümü, ş%%rsel 



 54 

düşünme tarzı sayes%nde gerçekleşecekt%r. Bu yöntem%n %nşası, edeb%yat ve felsefe 

ortaklığında mümkün gözükmekted%r. 

 

 

 

2.3. Varlık ProblemP Olarak Zaman 
 

 

 
“Zaman bir şişenin nehirde hareket ettiği gibi, bizim 

içinde hareket ettiğimiz bir ortam değildir: zaman, insan 
hayatının yapısının ta kendisidir (…)”  

Terry Eagleton 
 

 

 He%degger’e göre “Varlık ned%r?” sorusu hatalıdır çünkü varlık ele geç%r%lemez 

ve varlık her şey% kapsar. Bunun yer%ne “Varlığın anlamı ned%r?” sorusunun sorulması 

daha doğru olacaktır. Çünkü anlamı özne %nşa eder. Dolayısıyla her şey% kapsayan 

varlığın ne olduğu sorusuna cevap ver%lemezken, öznen%n anlamı %nşa etmes% 

sonucunda varlığının anlamının ne olduğuna ulaşılab%l%r. 

 

M%lay Köktürk, zaman kavramı tek b%r şeye %şaret ett%ğ% %ç%n “Zaman ned%r?” 

sorusunun doğru b%r soru olduğunu söylemekted%r. Ancak y%ne kend% söylem%nden 

hareketle bunun çok da mümkün olmadığı görülmekted%r. Çünkü zaman kavramını 

soruşturmak sadece zamanı soruşturmak demek değ%ld%r, çok daha fazlasıdır.26 

Dolayısıyla “Varlık ned%r?” sorusu %ç%n geçerl% olan durum “Zaman ned%r?” sorusu %ç%n 

de zaman kend%n% aşan ve olab%ld%ğ%nce kompleks b%r kavram olduğu %ç%n geçerl%d%r. 

 

Zaman-varlık %l%şk%s%n% bu noktada b%raz daha açmak gerekmekted%r. Çünkü 

He%degger’e göre varlığı görünür kılan zamandır, varlığın mevcud%yet kazanması 

zaman aracılığıyla olur; “ ‘Varlığı ortaya çıkaran, onu aydınlatan, bel&rg&n yapan ve 

 
26 Köktürk, A.g.e., s. 39. 



 55 

g&zem&n& ortadan kaldıran ned&r?’ Bu sorunun cevabı He&degger’e göre, 

‘Zaman’dır.”27 Varlığı görünür kılab%lmes% onu varlık k%pler%nden b%r% hâl%ne 

get%rmekted%r. Böylel%kle zaman varlığın aslî özell%kler%nden b%r% olmakta ve varlığı b%r 

yanıyla %nşa etmekted%r.  

 

Varlığın aslî özell%kler%nden b%r% olması zamanı, varlığı varlık yapan unsur 

olarak ortaya çıkarmaktadır. “Çünkü, ‘varlık zamanda olandır’. (…) Başka b&r 

söyley&şle zaman, varlığı ya da Dase&n’ın kend&s&n& &ç&nde bulduğu şey değ&ld&r, aks&ne 

‘Varlık zamandır.’”28  Bu anlayış varlıkla zamanı eş tutan yapıyı %nşa eder. Zaman 

sonradan varoluşa eklemlenmez, b%zat%h% varoluşun kend%s%d%r.29  

 

Varlık b%r problem olarak ele alındığında aslında zaman da problem hâl%ne 

get%r%lm%ş olur; “(…) zaman problem&n& çözmeye çalışmak varlık problem&n& çözmeye 

çalışmak; zamana yönelmek tüm varlığa yönelmek demekt&r.”30 Zamanın problem 

hâl%ne gelmes% onun nel%ğ% %le %lg%l%yken varlık problem%n%n çözülmes% de varlığın 

aslının ne olduğu ya da varoluşu oluşturan unsurların neler olduğuna yönel%kt%r. Bu 

problemler% çözeb%lmek %ç%n her %k% unsura da hem ayrı ayrı hem de b%rb%rler%n% var 

eden yanlarıyla bakmak gerekmekted%r. “Zamana bakmak varlığa bakmak, zamanı 

temaşa etme varlığın varoluşunu temaşa etmekt&r.”31 Bu sey%r gerçekleşt%ğ%nde aslında 

varlığı oluşturan unsurun zaman olduğu b%r kez daha görülecekt%r. 

 

Her var olan, kend% var olma gayes% üzer%ne var olur. Bu bağlamda varlığın 

varoluşunu sağlayan yahut varlığa varlık olma özell%ğ%n% yükleyen şey ned%r? İsmet 

Özel’%n Of Not Be&ng A Jew ş%%r%ndek% “yağmur yalnız yağarken yağmurdur/ sen yalnız 

senken sens&n”32 d%zeler% bu soruya cevap sunar mah%yetted%r. Bununla beraber asıl 

cevaplanması zor olan kısım %se varlığın var olma tarzının ne olduğudur; varlık nasıl 

ve n%ç%n varlıktır, ne sayes%nde varlıktır, varoluşunun özünde ne vardır?  O hâlde akla 

 
27 Çüçen, A.g.e., s.113. 
28 A.e., s. 115. 
29 Köktürk, A.g.e., s. 215. 
30 A.e., s. 39 
31 A.e., s. 299 
32 İsmet Özel, Of Not Being A Jew, 4. bs. İstanbul, TİYO, 2018, s.246. 



 56 

varlığın b%zat%h% olma sebeb%n%n açığa çıktı noktanın “zaman” olduğu gel%r. D%zedek% 

örnek üzer%nden g%d%l%rse, yağmurun “yağmur olmaklığı” yağma eylem%yle 

gerçekleş%r. Yağmadığı durumda yağmurun varlığından söz ed%lemez. Her varlık ayrı 

ayrı varoluş n%tel%ğ% göster%r. Tüm var olanların en üst noktası olarak “varlık”, kend%n% 

nasıl açmaktadır sorusunun cevabı %se “zaman” vasıtasıyla olduğudur. O hâlde nasıl k% 

“yağmur”un var oluşunu açığa çıkaran yağmaksa varlığı da görünür hâle get%ren, var 

eden; zamandır. He%degger’%n ter%mler%yle açıklanırsa “zamansallık” %şte bu var olma 

hareket%d%r.  

 

Pek% zamanın aslî özell%ğ%, varlık sebeb%, varlık gayes%, öz yüklem% ned%r? Bu 

soruya cevap olarak zamanın en aslî özell%ğ% ve özü onun “geç%p g%tmes%d%r” 

den%leb%l%r. Çünkü zaman zamansallığı yan% geç%c%l%ğ% sayes%nden vardır. Geç%p g%derek 

hem var eder hem yok eder; hem oluşun hem bozuluşunun neden% olur. Zamanın özünü 

oluşturması neden%yle geç%c%l%k konusu %lerleyen kısımlarda daha detaylı ele 

alınacaktır.  

 

Zamandan Dase%n’a ger% dönülürse Dase%n’ın varlık sebeb%n%n ne olduğunun 

da öneml% b%r noktada olduğu görülür. Bu bağlamda He%degger Dase%n’ın öz 

yüklem%n%n ve var olma m%nval%n%n anlama olduğunu söyler; “Dase&n’ın var olma 

m&nval&, varlık g&b&s&nden b&r şey& varolmak suret&yle anlamasıdır.”33 Dolayısıyla 

Dase%n %ç%n aslî yüklem “anlamak”la hatta özell%kle kend%n% anlamakla eş tutulmuştur. 

“Gerçekte &nsanın Dase&n’ın varlığını kend& meseles&, sorusu yapması, sorgulama 

yükümlülüğünü üstlenmes&, varlığın özüdür: Kend&n& sorgulamak varlığın özüdür.”34 

Bu noktada Dase%n dünyada kend%n%, varlığı ve zamanı sorgulamak kaydıyla ve tüm 

bunlara anlam üretmek yoluyla kend%l%ğ%n% %nşa eder. Dase%n’ın bu öz yüklem% varlığı 

anlamanın temel%n% oluşturduğu %ç%n son derece öneml%d%r; “Dolayısıyla, varlığı 

anlayan ve sorgulayan, varlık hakkında kend&n& sorgulayan b&r varolan olan &nsandan 

yola çıkarak varlığın anlamına yaklaşmak gerek&r. (…) Bu soru, &nsanın varlık tarzı 

olarak temeld&r. İnsanın öz yüklem& bell& b&r şek&lde var olmaktan &barett&r.”35 

 
33 Heidegger, A.g.e., s. 41. 
34 Levinas, A.g.e., s. 31. 
35 A.e., s.29. 



 57 

N. Elias’ın getirdiği yorumda da varlıklıların ya da var olanların var olma 

gayeleri ve tarzları bizatihi kendi var oluşlarını oluşturmaktadır; “ ‘Rüzgâr esiyor’ ya 

da ‘nehir akıyor’ gibi cümleleri düşünün yeter. İyi ama ‘rüzgâr’ aslında ‘esme 

hareketinden’ başka bir şey mi? Ya da nehir, ‘akarsu’, akan sudan farklı, ayrı bir şey 

mi? Esmeyen bir rüzgâr, akmayan bir akarsu ya da nehir düşünebilir miyiz?” 36 

Yağmur yağma eylemiyle, rüzgâr esme eylemiyle birlikte anılır ve anlaşılır. İnsan da 

insan olmaklığını sağlayan unsurlarla kendi varlığını inşa etmektedir. Tüm bunların en 

tepesindeki “varlık” ise en temel eylem olan “olma” sayesinde vardır. Bu “olma” 

eylem ya da durumunu ortaya çıkaran da “zaman”dır. Zamanın akıyor oluşu varlığın 

olmaklığına tekabül etmektedir. 

Varlığın var olma tarzı zamanla özdeşt%r den%leb%l%r. Yan% varlık “var olma” 

eylem%n% zamanla paralel -%ç %çe- gerçekleşt%r%r. Var olma b%r eylemden çok b%r durum 

olarak algılandığında da bu durumun b%zat%h% eşl%kç%s% y%ne zamandır. Zamanda 

varlığın %çk%n olması anlayışı da bu durumun b%r başka veçhes%n% oluşturur. Ama %ç%nde 

olma durumundan çok özdeşl%k kurularak eşl%k ed%yor olmanın daha doğru b%r çıkarım 

olduğu söyleneb%l%r. 

Varlığın var olma tarzı ve niteliği bir yanıyla da insanın var olma niteliği ve 

gayesine bakmayı gerektirir. İnsanın var olma niteliği ve gayesi nedir, çok geniş bir 

tartışma alanı oluşturmakla beraber bu durum asıl soruşturma gerektiren noktayı 

oluşturur. Çünkü varlığın var olma tarzı da insanın var olma tarzının anlaşılmasıyla 

mümkün olacaktır. “Dolayısıyla, varlığı anlayan ve sorgulayan, varlık hakkında 

kendini sorgulayan bir varolan olan insandan yola çıkarak varlığın anlamına 

yaklaşmak gerekir. (…) Bu soru, insanın varlık tarzı olarak temeldir. İnsanın öz 

yüklemi belli bir şekilde var olmaktan ibarettir.”37 Levinas’ın da işaret ettiği gibi 

insanın aslî özelliği tüm yüklemlerin temelinde olan “olmak” eylemi ya da olgusudur. 

Yağmur nasıl ki yağmakla var olabiliyorsa insan da “olma” eylemini bizatihi 

gerçekleştirerek kendi mevcudiyetini kurar. Heidegger’e göre de “Dasein fiilen 

varolur.”38 Fakat bu noktada insana has bilinç, kendine dair farkındalık, kendini ve 

 
36 Elias, A.g.e., s. 71. 
37 Levinas, A.g.e., s. 29. 
38 Heidegger, A.g.e., s. 277. 



 58 

varlığı soruşturma ve anlama kapasitesi gibi insanın öz yüklemini oluşturan diğer 

temel unsurlar değerlendirilmeye alınmayı gerekli kılmaktadır. Bu bağlamda “Dasein 

demek, varolmak demektir, anlamayı seçmek demektir.”39 anlayışına bağlı olarak 

denilebilir ki Heidegger’in Dasein’a yüklediği anlam, yani onun aslî var oluşunu neyin 

oluşturduğuna dair görüşü “anlamak” yönündedir.  

Dasein kendine varlığı mesele edinir ve kendisiyle beraber varlığı anlamaya 

çalışır. “Varlığın araştırıldığı yer Dasein’ın kendi Varlığıdır. Varlığı kendisine konu 

alan Dasein, Varlığı kendi Varlığında inceler.”40 Yani Dasein, varlığı kendinden 

hareketle anlamaya çalışır. Dasein’ın bu anlama çabası Heidegger terminolojisinde 

“kendine ihtimam gösterme”dir; “Dasein’ın varlığı kendini ihtimam-gösterme olarak 

açığa çıkarmaktadır.”41 Heidegger’in “kendine ihtimam gösterme” kavramı, 

Dasein’ın öz yüklemini, yani anlamayı, soruşturmayı, kendine ve varlığa bakmayı 

oluşturur. “Varlık anlayışına sahip olma, Dasein’ın bizatihi bir varlık 

belirlenimidir.”42 O hâlde şu çıkarım yapılabilir; Dasein’ı Dasein yapan, onun var 

olma hareketi; varlığa dair bir anlayış geliştirmesi ve bilinç sahibi olmasıdır. Dasein’ı 

“müstesna” kılan da bu özelliğidir ve bu durum onun öz yüklemini oluşturur. 

“Dasein’ın var olma minvali, varlık gibisinden bir şeyi var olmak suretiyle 

anlamasıdır.”43 Anlama eylemi de var olarak gerçekleşebileceği için “anlam, Dasein 

ve varlık” arasındaki derin ilişki bir kez daha gün yüzüne çıkar. Bu ilişki de 

Heidegger’e göre zaman vesilesiyle kurulmaktadır; “Tüm varlık anlayışının ve varlık 

yorumunun ufkunun zaman olduğu gün ışığına çıkarılıp sahici bir şekilde 

kavranılmalıdır.”44 Yani Dasein’ın varlığı anlama çabalarının da varlıkla olan 

ilişkilerinin de nihai varacağı nokta zaman olacaktır.  

 

 

 
39 Ökten,  A.g.e., s. 89. 
40 Çüçen, A.g.e., s. 82. 
41 Heidegger, A.g.e., s. 280. 
42 A.e., s. 39. 
43 A.e., s. 41. 
44 A.e., s. 42. 



 59 

2.4. Zamana GetPrPlen Modern Tanımlar ve Zamanın Algılanış 

BPçPmlerP 

 

 

 

Zaman g%b% kompleks b%r kavramı tanımlamak her ne kadar zor olsa da b%zat%h% 

zor olduğu %ç%n zaman hakkında bell% tanımlamalar yapmak durumundayız. İlk olarak 

zamanın h%ssed%len m%, duyulan mı, algılanan mı yahut somut olarak varlığına 

er%ş%leb%lecek b%r şey m% olduğu tartışmaya açılmalıdır.  

 

Bununla beraber zamanla %l%şk% kurma tarzlarının; öznelc%, nesnelc%, ps%koloj%k, 

tar%hsel ve f%z%ksel olarak da n%telend%r%leb%ld%ğ%ne değ%n%lmel%d%r. Bu zaman 

perspekt%fler% arasında zamanın öznel veya nesnel oluşu üzer%nden sürdürülecek 

tartışma %lk etapta zamanın yapısının sorgulanmasına yol açacaktır. Bu noktada 

zamanın ya salt z%h%nde olduğu ya da varlık dünyasında algılanab%len yahut ölçüleb%len 

b%r kavram olarak var olduğuna yönel%k %k% ayrı anlayış gel%şt%r%lm%şt%r; “Zaman, nesnel 

olarak (b&l&nçten bağımsız) varolan b&r akışın kavramsal yansıması olmadığı g&b&, 

bütün &nsanlara özgü, her türlü somut deney&mden önce gelen b&r yaşantı b&ç&m& de 

değ&ld&r.”45 Dolayısıyla zamanı salt doğa da ya da salt %nsanda aramak ve soruşturmak 

yer%ne “doğa %ç%ndek% %nsan”dan hareketle değerlend%rmeye almak daha doğru 

olacaktır. Çünkü “doğa %ç%ndek% %nsan” kavramında “b%l%nç” mündem%çt%r.  

 

Norbert El%as’a göre zaman duyularımızla algılanamaz, dolayısıyla somut b%r 

varlık değ%ld%r.46 Zamanla olan %rt%batımız onu algılayarak değ%l, onu yaşayarak 

kurulur; “Duyularımızla algılanamaz b&r şeyd&r zaman.”47 O hâlde 

algılayamadığımız, yan% somut b%r “nesne” olmadığına kanaat get%rd%ğ%m%z zamanla 

%rt%bat nasıl kurulmalıdır? 

  

 
45 Norbert Elias, Zaman Üzerine, Çev. Veysel Ataman, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, s.22. 
46 A.e., s. 14. 
47 A.e., s. 14. 



 60 

Bu durumda duyularla algılanamayan, somut b%r varlık olarak karşımızda 

bulamadığımız zaman h%ssed%leb%len b%r şey hal%ne dönüşmüş olur. Yaşanan zaman 

tecrübe ed%leb%len b%r şey hâl%ne geld%ğ%nde, zamanla kurulan %l%şk% onu h%ssetmeye 

dayalı hâle geleb%lmekted%r. Bu h%ssetme de çeş%tl% şek%llerde karşımıza 

çıkab%lmekted%r; “Duygular ve zamanın tecrübe ed&lme şekl& paralel olarak değ&ş&r; 

b&rb&rler&ne yakından bağlıdırlar.”48 Dolayısıyla her duyguyu zamana paralel olarak 

ya da zamanla b%rl%kte h%ssed%l%r. Herhang% b%r duygu zamandan bağımsız olarak 

h%ssed%lemez. Kaygı, hüzün, sev%nç vs. akla geleb%lecek pek çok duygu zamana bağlı, 

zamanın %ç%nde ya da zaman sebepl% olarak gerçekleşmekted%r. Yarının kaygısının 

bugüne aksetmes%, mutlu b%r anın hızlıca geç%p g%tmes%, %stenmeyen b%r durum 

yaşandıkça yahut sabrett%kçe uzadıkça uzayan zaman… Bunların heps% zamanın 

h%ssed%leb%lmes%yle %l%nt%l%d%r. Bu noktada “zamanın temel tecrübe ed%lme tarzı, 

zamanın h%ssed%lmes%d%r” şekl%nde b%r sav ortaya konulduğunda zamanın ve h%sler%n 

örtüştüğü gerçeğ% de %dd%a ed%lm%ş olur. Bu bölümün temel tez% de “zamanın, varlıkla 

eş olması” üzer%ne kurulu olduğu %ç%n h%slerle de bu örtüşmen%n olması makul 

gözükmekted%r. Yan% bu noktada zaman h%ssed%leb%len b%r şeyd%r anlayışı doğrulanmış 

olur. Zamanın h%ssed%leb%l%yor oluşu %nsanın kend%ne da%r farkındalığının da oluştuğu 

kısımdır; “Mevcut ânı h&ssetmek, her an kend&n&n farkında olmak demekt&r.”49 Anbean 

kend%n% gözlemleyen, h%sler% vasıtasıyla kend% varlığını anlamlandırmaya çalışan %nsan 

bunu zaman sayes%nde yapar. Dolayısıyla her h%ss%n bulunduğu kap %nsan ve zamandır. 

 

Zamanın h%ssed%lmes% meseles% özne boyutundan ele alındığında özneden 

özneye göre farklı durumlarda farklı şek%lde zamanın h%ssed%lmes%n%n söz konusu 

olduğu söyleneb%l%r. Bu durumun toplumsal boyutunda %se değ%şen çağa ve tecrübelere 

göre farklılık gösteren b%r zaman anlayışı vardır. Örneğ%n sanay%leşen toplumların 

kend%ler%n% zamana göre ayarlamaları, zamanın ölçülmes%n% ve değerlend%r%lmes%n% 

koşul olarak sunmaktadır; dolayısıyla bu toplumlarda zaman algısı bambaşka b%r 

boyuta taşınmış durumdadır. Bununla beraber modern dönem ve sonrasında zamanın 

çok daha hızlı geçt%ğ% h%ssed%lmekted%r. Byung-Chul Han bunu “d%skron%” kavramıyla 

 
48 Marc Wittmann, Hissedilen Zaman, Çev. Özde Duygu Gürkan, İstanbul, Metis Yayınları, s. 31. 
49 A.e., s. 46. 



 61 

açıklayarak zamanın atomlaşması neden%yle zamanın bozulmasına %şaret etm%şt%r; “Bu 

zamansal dağılma neden&yle sürem&n deney&mlenmes& de &mkânsızlaşıyor.”50 

Dolayısıyla zamanın dağılması, parçalanması ve atomlaşması zaman deney%m%n% 

etk%lemekte, zamanın daha hızlı geçt%ğ% h%ss%n% ortaya koymakta ve zamanın varlığını 

haf%fletmekted%r. Bu da durup düşünme olasılığını ortadan kaldırmakta, hızlı b%r 

tüket%m toplumuna zaman açısından da dönüşümün gerçekleşt%ğ%n% göstermekted%r. 

“Gündel&k hayatta h&perk&nez&, aşırı hareketl&l&k, &nsan yaşamındak& tefekkür 

unsurunu, durma becer&s&n& ortadan kaldırıyor. Dünya ve zamanın kaybına yol 

açıyor.”51 Modern dönemdek% bu tefekkürsüzlüğü, dünyanın ve zamanın y%t%m%yle 

sonuçlandırır Byung-Chul Han. Hep b%r adım sonrasına büyük b%r %şt%yakla yaklaşmak 

“ân”ın kıymet%n% ortadan kaldırmakta ve deney%mler% değers%zleşt%rmekted%r. Bu da var 

olan zamanı duyumsamayı, h%ssetmey% m%n%mum sev%yeye düşürmekte ve zamanı 

kaybetmekle sonuçlanmaktadır. Zamanın g%derek ufalanması “anlam”ın da en büyük 

düşmanıdır; “Hak&kat de b&r zaman fenomen&d&r. Süregelen, sonsuz ş&md&n&n b&r 

yansımasıdır. Zamanın kopuşu, g&derek ufalanan f&rar& ş&md&, hak&kat&n &ç&n& oyar.” 52  

 

Hayat sanılanın aks%ne hızlanmamıştır. Zaman dağılmaya yüz tutmasıyla hayatı 

tutacak b%r güç de ortada kalmadığı %ç%n böyle h%ssed%lmeye başlanmıştır.53 Dünya 

zamanı her dönemde “ver%l%” b%r şekl%de varken k%tleler%n yaşayış b%ç%mler%n%n 

değ%şmes% zamanı h%ssetme b%ç%mler%n% de etk%lem%şt%r.  

 

Zamanın özell%kle modern toplumlarda “düzenley%c%” yanı ve n%speten öneml% 

b%r konuma yerleşm%ş olması, onun özünün doğru b%r şek%lde anlaşıldığı %zlen%m%n% 

uyandırmamalıdır; “Durup ara verme becer&s& olamayan k&ş&n&n tamamen başka olan 

herhang& b&r şeye er&ş&m& olamaz. (…) ‘İster b&r şey olsun, &ster &nsan veya b&r tanrı, 

herhang& b&r şey& deney&mlemek o şey&n başımıza gelmes&ne, b&zle buluşmasına, b&ze 

temas etmes&ne b&z& altüst etmes&ne ve dönüştürmes&ne &z&n vermekt&r.”54 Dolayısıyla 

 
50 Byung-Chul Han, Zamanın Kokusu: Bulunma Sanatı Üzerine Felsefi Bir Deneme, Çev. Şeyda 
Öztürk, İstanbul, Metis Yayınları, s. 10. 
51 A.e., s. 10. 
52 A.e., s. 15. 
53 A.e., s. 21. 
54 A.e. s.112. 



 62 

özell%kle de modern zamanlarda %nsanların durup bekleyerek b%r mesele üzer%nde kafa 

yorması, bunun %ç%n emek vermes% ve zaman harcaması neredeyse yok denecek kadar 

az görülmekted%r. Aslında olanlar üzer%ne get%r%len bu yorum b%zat%h% zamanın kend% 

doğası %le %lg%l%d%r. Durup fark edecek, anlamlandıracak b%r zamanı %nsanoğlu kend% 

el%yle yok etmekted%r. Zamanı kaybetmek de hayatın ve hayatın anlamının kaybına 

kadar g%deb%lmekted%r.  

 

Zamanın h%ssed%leb%l%yor olması onun %k%nc% b%r tab%at olarak algılanmasını da 

sağlamaktadır. İnsan var oldukça, deney%mler kazandıkça, dünyayı tecrübe ett%kçe 

zamanla da daha fazla temas etm%ş olacağı %ç%n zamanın baskısını daha çok h%sseder, 

bu da %nsan %ç%n %k%nc% b%r tab%atın oluşmasına sebeb%yet.55 Hal%hazırda var olan tab%ata 

b%r %k%nc%s% eklen%r. Bu durum zamanı daha gerçekç% ve h%ssed%leb%l%r kılar.  

 

Duyularla algılanamayan dolayısıyla karşımıza somut b%r varlık olarak 

yerleşt%remed%ğ%m%z zamanı; h%ssed%leb%len b%r şey olarak ele aldıktan sonra onun 

z%h%nde şek%llenm%ş soyut b%r kavram olmasını da ele almakta fayda var. Den%leb%l%r k% 

“Zaman duyumu (sensat&on de temps) zaman b&l&nc& değ&ld&r.”56 Bu durum %nsan 

faktörünü yan% öznedek% b%l%nç durumunu devreye sokmaktadır; “Zaman tasarımını 

oluşturan unsur, yan& b&l&nçtek& zaman f&kr&n&n nesnedek& temel& varlığın 

varoluşu(…)”dur.57 Dolayısıyla z%h%nde oluşan kavram nesne dünyasında karşılığını 

b%zat%h% varlığın varoluşu olarak göstermekted%r. Zaman-varlık denkl%ğ%ne götürecek 

bu yorum %nsan vasıtasıyla ele alınmaya çalışılacaktır. İlerleyen kısımlarda %nsan-

b%l%nç-zaman %l%şk%s% çok daha detaylı ele alınacaktır. Çünkü zaman ves%les%yle varlığı 

anlama anlayışının başlangıç noktası %nsandır.  

 

Zamanı sorgulayab%len, varlığını ya da yokluğunu ortaya koyab%len b%r öznen%n 

varlığı zorunludur. Bu özne, kend%n% ve kend%nden hareketle zamanı sorgulayab%len tek 

var olandır. İnsanın en aslî özell%kler%nden b%r% olan düşüneb%lme yet%s% zaman 

üzer%ndek% soruşturmaların da temel%n% oluşturmaktadır. Zamanı, ondan hareketle 

 
55 Elias, A.g.e., s. 21. 
56 Han, A.g.e., s. 62. 
57 Milay Köktürk, Zaman Üzerine: Felsefi Soruşturma, İstanbul, Ötüken Yayınları, 2017, s. 253. 



 63 

kend%n% ve varlığı soruşturab%len özne, kend% hayatının anlamını da %nşa etme yoluna 

g%recekt%r. Dolayısıyla b%l%nç ve zaman %l%şk%s% varlığı ve zamanı anlamada öneml% b%r 

konumdadır. Ancak burada, zamanın soyut b%r kavram olarak b%l%nçte yeşermes%n%n 

zamanın b%r başka veçhes%n% açıkladığı unutulmamalıdır. Bazı düşünürlere göre zaman 

sadece ve sadece z%hn%n ürünü olup dış dünyada karşılığı bulunamayan b%r kavramdır. 

Ancak tüm z%h%nlerde benzer b%r zaman algısının var olması meselen%n o kadar da bas%t 

olmadığını göstermekted%r.  

 

Bu nokta zamanın karmaşık yapısını b%r kez daha gün yüzüne çıkarmaktadır, 

çünkü bu durum aynı zamanda zamanın algılayan k%ş%ye göre farklılık gösterd%ğ% 

anlayışını doğurmaktadır. K%ş%sel zaman tecrübeler% zamanı öznel b%r boyuta 

taşımaktadır. Fakat bu noktada şu söyleneb%l%r; genel b%r zaman algısı değ%şmeden tüm 

varlıklar %ç%n aynı tes%r% göster%rken; gündel%k hayatta zamanı tecrübe etme anlarımız 

ve tarzlarımız farklılık gösterd%ğ% %ç%n yaşanan olaylara, duygu ve deney%mlere bağlı 

olarak zaman öznelerce farklı şek%llerde ve farklı hızlarda algılanab%lmekted%r. 

 

Zaman, öznel zaman olarak kend%n% gösterd%ğ%nde kend% zamanımızı da da%ma 

yanımızda taşırız.58 Bu durum kend% zamanımızı %nşa sürec%m%z% göster%r. Hem kend% 

zamanımızı hem de zaman algımızı %nşa eder ve bunu her durumda var kılarız. 

Zamanın hem algılanmasında hem de zaman kavramının tanımlanması sürec%nde 

öneml% olan zamanın ne %fade ett%ğ%n%n özneye bağlı olarak düşünülmes%d%r.  

 

Zamanın kend%n% göster%ş b%ç%mler% değerlend%r%lmeye alındığında zamanın 

kend%n% varlık sayes%nde gösterd%ğ% söyleneb%l%r. Bunlar %çer%s%nde zamanın b%yoloj%k 

yapıda kend%n% göstermes%n% ele alırsak hem %nsan hem d%ğer canlı varlıklar ölüme 

yazgılı olmalarıyla zamanın tes%r%n% güçlü b%r şek%lde h%ssederler. B%yoloj%k varoluşa 

sah%p her canlıda zaman kend% hükmünü sürer ve kend%n% açığa çıkarır. Bununla 

beraber kend%n%n ve olanların farkında olab%len tek canlı olarak %nsan aynı zamanda 

kend% b%yoloj%k varlığı dışında akan b%r yaşanmışlığa da sah%pt%r. Yaşadığı, 

 
58 A.e., s.53. 



 64 

deney%mled%ğ% meseleler de zamanın b%r %nşa alanıdır. Bunlar aynı zamanda z%h%nde 

daha açık %fadeyle bellekte b%r%kerek yaşanmışlığın tortusunu oluşturur. 

 

Keş%f, %cat, %nşa… Zaman hang%s%n%n sonucudur? Dünya üzer%nde var olan ve 

bazı z%h%nlerce keşfed%lm%ş b%r kavram mı, yoksa sadece %nsan z%hn%n%n ürünü olan b%r 

%cat mı? Aslında bunların heps%n%n zamanı b%r yönüyle açıklayab%l%yor oluşu zamanın 

kompleks yapısına b%r kez daha gönderme yapar. Kes%n b%r yargıya varmanın güçleşt%ğ% 

bu nokta, meseleye farklı farklı veçhelerden bakmayı gerekl% kılmaktadır. Fakat bu 

durum tek başına b%r tanımı doğru kabul etmen%n yanlışlığını da ortaya koyacaktır. 

Örneğ%n %nsan yapımı b%r kavram olarak kabul ed%ld%ğ%nde sadece %nsan dünyasını 

%lg%lend%ren b%r şey olarak yorumlama yanlışlığına düşüleb%l%r. Oysa b%r kayanın da, b%r 

ağacın da zamana tab% olduğu görülmekted%r. Fakat bu noktada bu anlayışın doğru yanı 

%nsan dışındak% bu varlıkların h%çb%r%n%n zamanın farkında olamadıklarıdır. Sadece 

%nsan, temas hâl%nde olduğu zamanın farkına varab%lmekted%r. B%r ağaç da zamanı 

yaşar ama onu b%lemez; oysa %nsanın traj%k yazgısı zamanın farkında olmakla der%nden 

%l%şk%l%d%r. 

 

Tüm bunların yanında zamanın z%h%nde %nşa sürec%n%n tek b%r özne vasıtasıyla 

olamayacağı gerçeğ%ne değ%nmekte de fayda var. Özell%kle zaman g%b% kompleks b%r 

yapı tek b%r z%hn%n keşf% olmayıp yüzyıllar boyunca elde ed%lm%ş b%r yorum ve b%lg% 

b%r%k%m%n sonucudur. O yüzden z%hn%n %nşa sürec%n%n sonucu olarak b%r “%mge” olarak 

ele alınan zaman, aynı zamanda sosyal b%r çabanın çıktısıdır. 

 

Zaman deney%mleneb%len, tecrübe ed%leb%len b%r şey olsa da zaman kavramı b%r 

yönüyle deney%m dışı ve deney%m önces%d%r. Zaman kavramını deney%mled%ğ%m%z fark 

etmeden önce çocukluğumuzda b%ze öğret%l%r, onu hazır b%r şek%lde buluruz. Ama bu 

şek%lde zaman kavramı tanımlanab%l%r ya da öğret%leb%l%r hale gelmeden önce yüzyıllar 

boyunca, farklı boyutlarda, farklı öznelerce deney%mlenm%ş, yorumlanmış ve 

keşfed%lm%şt%r. Bu noktada zamanın h%ssed%leb%len b%r şey olması ve z%h%nde %nşa ed%l%p 

aynı zamanda dış dünyadak% varlığıyla bu z%h%ndek% hâl%n%n eşleşt%r%leb%lmes% meseley% 

özetler n%tel%kted%r.  

 



 65 

Sonuç olarak zamana yönel%k get%r%len modern tanımlar, zamanın n%tel%ğ% ve 

algılanış b%ç%mler% üzer%ne yoğunlaşmıştır. Bu bağlamda %lk olarak zamanın h%ssed%len 

m% yoksa algılanan b%r kavram olarak mı ele alınab%leceğ% sorgulanmıştır. Zamanla 

%l%şk% kurma tarzları da bu noktada öznelc%, nesnelc%, tar%hsel, ps%koloj%k ya da f%z%ksel 

olarak ele alınagelm%şt%r. Öznel ve nesnel oluşunun açımlandığı nokta, sadece z%h%nde 

m% yoksa varlık dünyasında olup ölçüleb%len b%r yapıya mı sah%p olması yönünde 

ortaya koyulmuştur.  

 

Tüm bunlara ek olarak zamanın b%r de ölçüleb%l%r b%r yapısının varlığının 

soruşturulması söz konusudur. Ancak ölçme, sayısal ver%lere zamanı sıkıştırma olarak 

düşünüldüğünde bu ölçme eylem%yle zamanı tanımlamanın zamanın aslî yapısına 

uymayan b%r tanımlama olduğu söyleneb%l%r. 

 

 

 

2.5. Saat ve Ölçülen Zaman 
 

 

 
“Saat(n kend(s( mekân, yürüyüşü zaman, ayarı (nsandır… 
Bu da göster(r k(, zaman ve mekân, (nsanla mevcuttur!”59 

 

 

Zaman kavramının yapısı bu şek%lde kavramsal boyutta ele alınab%ld%ğ% g%b% b%r 

de zamanın gündel%k hayattak% karşılığına bakmak gerekmekted%r. Bu da özell%kle 

sosyoloj% ve f%z%k g%b% d%s%pl%nler%n ortaya koyduğu çalışmalarla ele alınab%l%r. Bu 

bağlamda zamanı b%r “%l%şk%lend%rme” b%ç%m% olarak tanımlamak mümkündür. İk% 

değ%şken arasındak% %l%şk%ye bağlı olarak b%r kıyas net%ces%nde yapılab%len ölçüm 

zamanı ortaya koymaktadır.  

 

 
59 Ahmet Hamdi Tanpınar, Saatleri Ayarlama Enstitüsü, 25. bs., İstanbul, Dergâh Yayınları, 2014, s. 
33. 



 66 

Norbert El%as buna bağlı olarak zamanı şu şek%lde tanımlamaktadır; “Demek k& 

‘zaman’ &fades&, &k& ya da daha fazla, sürekl& hareket hal&ndek& olaylar &ç&ndek& 

d&l&mler&n başlangıç ve b&t&ş poz&syonlarını ya da poz&syonlar arasındak& süreler& 

b&rb&rler&yle &l&şk&lend&rme anlamına gel&r.”60 Bu noktada zaman b%r %l%şk% kurma 

b%ç%m%, b%r bağlantı olma özell%ğ% göstermekted%r. Örneğ%n b%r kum saat%, zamanı ölçme 

araçlarından b%r% olarak yüzyıllardır bu bağlantının b%r gösterges% olarak 

kullanılagelm%şt%r. Bu noktada kumların akış hızı bel%rl% b%r süreye tekabül etmekte 

olup bu süren%n karşısına b%r olay d%z%s% yerleşt%r%lerek b%r kıyas net%ces%nde zamanın 

ölçülmes% sağlanmaktadır. Bu olay d%z%s%n%n kum saat%yle %l%şk%s% zamanın ölçülmes%ne 

denk düşmekted%r. Burada şunu sormak gerek%yor; ölçülen şey aslında ne? Kum saat% 

vs. pek çok zaman ölçüm aracı vasıtasıyla zamanı ölçtüğümüzü varsayıyoruz; “Oysa 

saat zamanla temas etmez.”61 Zamanın ölçüldüğü söylend%ğ%nde gerçekten bu ölçüm 

araçlarının d%şl%ler% arasına zaman mı yerleşt%r%lmekte? Norbert El%as, zaman üzer%ne 

yapılan yorumların ve çıkarımların bugün b%le yeters%z olduğunu söylemekte bu 

noktada zaman ölçüm araçlarının b%le aslında zamanı %şaret edemed%ğ%n% şu cümlelerle 

d%le get%rmekted%r; 
 

“Zamanın ontolojIk statüsü, varlıklar arasındakI yerI bugün hala açıklanabIlmIş 
değIldIr. Zaman üzerIne kafa yorarız; ama karşımızda ne türden bIr şeyIn 
bulunduğunu doğru dürüst bIlemeyIz. (…) SaatlerIn zamanı gösterdIğInI 
söyledIğImIzde, aslında onlar neyI göstermektedIr?”62  
 

Saatler, doğa olayları g%b% %nsanların sosyal %l%şk%ler%n% ve eylemler%n% 

düzenlemeye yarayan araçlardır. “İnsan buluşu ve yapımı olan, yapay yoldan f&z&ksel 

hareket üreten saatler, b&rer değ&ş&mler d&z&s& olarak, kurdukları ötek& sürekl&l&kler 

&ç&ndek& d&l&mler& ölçmey& saplar.”63 Dolayısıyla saatlere zamanla b%r denkl%k atfetmek 

zamanın doğasına ters b%r yakıştırma olacaktır.  

 

Mevs%mler ve gök c%s%mler%, olay akışı b%r%m% olarak saatlere alternat%f olarak 

karşımıza çıkar. Bunlar da b%r kezl%k ve ger% döndürülemez olarak gerçekleşt%kler% %ç%n 

 
60 Elias, A.g.e., s. 25. 
61 Köktürk, A.g.e., s. 63. 
62 Elias, A.g.e., s. 25. 
63 A.e., s. 75. 



 67 

ölçü b%r%m% olarak değerlend%r%leb%lmekted%r.64 Günler%, ayları ve yılları gök c%s%mler%ne 

bağlı olarak takv%mlend%rmek %nsanoğlunun zamanı yönetme ve tanımlama adına 

yaptığı en esk% g%r%ş%mlerden b%r%d%r. Ancak tıpkı saat meseles%nde olduğu g%b% gök 

c%s%mler% de zamanın ontoloj%k yapısının açıklanmasında yeterl% gözükmemekted%r. 

 

Bu konuda August%nus da gök c%s%mler%n%n zamanı ölçmede yeters%z 

olduklarını %fade etmekted%r. Pek çok zaman ölçüm tekn%kler%nden b%r% olan gök 

c%s%mler%n%n hareketler%n%n sayılması ya da değerlend%r%lmes% de aslında neye %şaret 

ed%yor, net değ%ld%r. Güneş%n doğudan batıya seyr%yle %lg%l%; “O zaman soruyorum, bu 

hareket&n kend&s& m& b&r gün ed&yor, yoksa bu hareket&n tamamlanması &ç&n gereken 

süre m& ya da her &k&s& m&?”65 yorumunu get%rmekted%r. Bu bağlamda ölçülen hareket 

sayısı mıdır, süre m%d%r, bel%rs%z kalmaktadır. Sonuç olarak ölçme, sayısal ver%lere 

zamanı sıkıştırma olarak düşünüldüğünde bu ölçme eylem%yle zamanı tanımlama 

durumunun zamanın aslî yapısına uymayan b%r tanımlama olduğu söyleneb%l%r.  

 

He%degger, f%z%kç%n%n karşısına zamanın ölçme n%tel%ğ%yle ortaya çıktığını 

söyler. Bu noktada zamanı saat%n ölçtüğünü söyleyerek saatten zaman üzer%ne 

öğrend%kler%m%z%n ne olduğunu sorgular. Ayrıca zamanın b%r “ardışıklık” %ç%nde 

olduğunu, ânların b%rb%rler%yle b%r öncel%k sonralık %l%şk%s% %ç%nde bulunduklarını %fade 

eder. El%as’ın da zaman tanımı bu yönde olmakla beraber %k% değ%şkenden b%r%n%n 

ölçüm aracı d%ğer%n%n de yaşanan olaylar ya da hesaplanacak durumların olduğu 

varsayılır. Ama He%degger’e göre bu ölçüm zamanın aslî yapısını ortaya koymada 

faydasızdır, yan% ölçülen%n zaman olduğunu söyleyeb%lmek mümkün 

gözükmemekted%r; “Zaman &le özgün bağ b&r ölçme değ&ld&r.”66 Yan% zamanı anlamada 

ve tanımlamada asıl başvurulacak unsur ölçüm değ%ld%r. He%degger zaman ve var 

olmayı eş tutan anlayışına bağlı olarak zaman üzer%nde ölçüme bağlı yorum yapmayı 

zamanın aslî özell%ğ%n% elden kaçırma olarak yorumlar.  

 

 
64 A.e., s.15. 
65 Augustinus, İtiraflar, Çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, s. 385. 
66 A.e., s. 85. 



 68 

M%lay Köktürk’ün tanımlamasına göre zaman, b%r “varoluş sel%ne” tekabül 

etmekted%r; “Olup b&tenler& daha der&nlemes&ne düşünen &nsan, gel&p geçen&n aslında 

olaylar d&z&s& olduğunu fark eder.”67 Bu noktada zamanın ölçülmeye ya da 

tanımlanamaya çalışılması aslında “olaylar d%z%s%” üzer%nde yorum yapma çabasıdır. 

Zamanın akıp g%tt%ğ% düşünces% aslında bu olaylar d%z%s%n%n s%ls%le hâl%nde akıp 

g%tmes%n% %fade eder. Bu durum He%degger’%n varlıkla zamanı eş tutan yaklaşımıyla 

örtüşür. 

 

Zamanın ölçülmes% meseles% bell% açılardan, zamanı doğrusal olarak kabul 

etmen%n net%ces%d%r. Aslında b%rb%r% ardınca sıralanan hareket d%z%s% ölçülerek “zamanın 

ölçüldüğü” varsayılır. Ancak bu zaman anlayışı doğru kabul ed%lse dah% doğrusal 

zamanın ötes%nde daha der%n b%r zamanın varlığından da söz etmek mümkün olduğu 

%ç%n bu tanımlamalar eks%k kalmaktadır. Burada sözü ed%len der%nl%kl% zaman anlayışı 

Bergson’un zaman anlayışında karşımıza çıkan “süre” kavramıyla benzeş%r. 

 

Zaman çok fazla olay ve olgunun b%r arada anılması olduğundan kavranması 

zor b%r sentez düzey%ne %şaret etmekted%r. Bu denl% yüksek b%r sentez düzey%ne sah%p 

olması onu tanımlamayı da zorlaştırmaktadır. Dolayısıyla zamanı soruşturmak salt 

zaman soruşturmasını aşan b%r durumdur. Zaman tüm unsurlarıyla b%r %l%şk%ler bütünü 

olma durumuna %şaret eder. Bunun ortaya koyulması da yüksek b%r kavrama ve sentez 

%sted%ğ% %ç%n zaman, çözümü zor ve elzem b%r mesele hâl%ne gel%r.  

 

Zamanı kavramanın bu denl% zor olması onun kompleks yapısına ve %l%şk%ler 

bütünü olmasına dayandığı kadar; zamanı sorgulayan öznen%n b%zat%h% zamanın %ç%nde 

olmasından, onu deney%mlemes%nden yahut onunla temas hâl%nde olmasından da 

kaynaklanmaktadır. Hatta daha %ler%ye götürülüp He%degger’%n “Varlık, b%z%z” savından 

meseleye bakılırsa zamanı sorgulayan özne b%zat%h% kend%n%, kend%n%n en aslî özell%ğ%n% 

sorguladığı %ç%n zaman kavramını çözümlemek en temel ve en zor meselelerden b%r% 

hâl%ne gelmekted%r. Bu noktada problem zamanın anlamı değ%ld%r, b%rden fazla anlam 

 
67 Köktürk, A.g.e., s. 21. 



 69 

tay%n% net%ces%nde zaman kavramı ortaya koyulab%lmekted%r; problem zamanın 

varoluşsal yapısıdır. 

 

Zamanın kavranması ve tanımlanması zor b%r kavram oluşunu en b%l%nd%k 

şek%lde August%nus şu sözlerle açıklamıştır; “Öyleyse zaman ne? Eğer h&çk&mse 

benden bunu sormasa b&l&yorum; ama soran k&ş&ye açıklamak &stesem b&lm&yorum.”68 

Zamanla %lg%l% pek çok yazıda yer ver%len bu %fadelerde ele alındığı g%b% gerçekten 

zaman tanımlanması oldukça güç b%r kavramdır. 

 

“‘Zaman’ sözcüğü, bIr Insan topluluğunun, yanI anımsama ve sentez yapma gIbI 
bIyolojIk verIlerle ve becerIlerle donanmış canlılar öbeğInIn IkI ya da daha fazla olay 
akışı arasında IlIşkI kurmasını ve bunlardan bIrInI ötekI olay ya da olaylar IçIn kıyas, 
karşılaştırma ölçüsü olarak standartlaştırmasını temsIl eden bIr semboldür.”69  

 

 Tüm bunlarla beraber zaman olmaması hal%nde onun yer%ne %kame ed%leb%lecek 

herhang% b%r şey yoktur. Dolayısıyla zaman algısı ortadan kalktığında ger%ye sadece 

“kaos” kalacaktır. Geçm%ş-ş%md%-gelecek tasavvurlarının olmadığı, b%rb%r% ardınalığın 

olmadığı b%r dünyada düzenden de bahsedeb%lmek mümkün gözükmemekted%r. 

Zamanın olmaması, nedensell%ğ% de ortadan kaldıracağı %ç%n hayatın temel 

d%nam%kler%nden b%r% de hasar almış olacaktır. Dolayısıyla zaman sadece gündel%k 

hayatta b%r düzen tem%n ed%c%s% değ%l, z%h%n dünyasında da her şey%n yerl% yer%ne 

oturmasını sağlayan temel faktörlerden b%r%d%r. Sosyal hayatta %l%şk%ler%n 

düzenlenmes%n% sağlayan toplumsal zaman, f%z%kte madden%n, felsefede de z%h%ndek% 

algıların düzen% %ç%n temel m%henk taşı olma görev%n% üstlen%r; böylece zaman şeyler%n 

ve olayların üst üste yığılmasını ve aynı anda olmasını önler. 

 

 Zaman kavramını duyulab%len, h%ssed%leb%len, tecrübe ed%leb%len yanlarıyla ele 

aldıktan sonra aslında ölçüme sıkıştırılmış sosyal ve f%z%ksel yanlarına değ%n%ld%. Ancak 

bu tezdek% zaman yaklaşımını asıl kuran anlayış zaman-varlık denkl%ğ% üzer%ne olandır. 

 
68 Augustinus, A.g.e., s. 47. 
69 Elias, A.g.e., s. 74. 



 70 

2.6. Zamanın EvP: BPlPnç 
 

 
Zaman kavramına ne açıdan bakılırsa bakılsın onu “%nsan” %le değerlend%rmek 

gerekmekted%r. İnsansız b%r zaman anlayışı oluşturmak mümkün gözükmemekted%r. Bu 

noktada %nsanı ön plana çıkran unsur %se %nsana has olan “b%l%nç”t%r. Zamanın nel%ğ%n% 

soruştururken ve anlamını %nşa ederken b%l%nç devreye g%rer. “B&l&nc& ortadan 

kaldıralım, varlığın varoluşunu değ&l zaman d&ye adlandırılan ve her şey& kuşattığı 

kabul ed&len o şey& ortadan kaldırmış oluruz.”70 Dolayısıyla b%l%nç olmadan zamanın 

varlığından söz etmek mümkün gözükmemekted%r. Zaman %ç%n %l%şk%ler bütünüdür 

tanımlaması yapılmıştı, bu noktada b%l%nç olmadan zaman kavramından 

bahsed%lemed%ğ% g%b%; zaman vasıtasıyla dünya ve varlık üzer%nde yorum yapma ve 

anlamlar çıkarma da b%l%nç vasıtasıyla yapıldığı %ç%n bu %l%şk%ler bütününe d%kkat etmek 

gerekmekted%r; “(…) zaman, b&l&nc&n dünyayla &l&şk& kurma ve onun üzer&ne yükselme 

b&ç&m&d&r.”71  

 

Tüm bunlardan hareketle zamanın b%r “tasarım” olduğu %dd%ası; her ne kadar 

zamanın varlığı kabul ed%lerek %şe başlanmış olsa da onun b%r z%h%n ürünü olması, 

“özne”y% ortadan kaldırdığımızda zamanın da varlığının ortadan kalkacağına da%r 

yorumu %nşa etm%ş olur. Ancak zaman gerçekten de sadece b%r z%h%n ürünü müdür? Onu 

algılayacak b%r özne olmadığında o da ortadan kalkar mı? 

Norbert Elias,“İnsanların ya da onlara denk varlıkların bulunmadığı bir 

dünyada ‘zaman’ da olmazdı.”72 demektedir. Bu yaklaşımda aslında zamanın bir icat 

olduğu, insanların özellikle sosyal hayatlarını düzene sokmak adına zaman kavramını 

birikimli bir şeklide inşa ettikleri savunulmaktadır. Tam da bu noktada gerçekten de 

insan, yani bilinç sahibi özne ortadan kalktığında “zaman”ın varlığı da ortadan 

kalkacak mıdır, yoksa sadece “zaman kavramı”ndan bahsedilemeyecek ve 

 
70 Köktürk, A.g.e., s. 254. 
71 A.e., s. 263. 
72 Elias, A.g.e., s. 85. 



 71 

yorumlanamadan öylece orada duran bir zamanın varlığından mı söz edilecektir, 

tartışılır. 

Zamanın kend%n% açımlaması %nsan vasıtasıyla olmaktadır; “Zaman, kend&n&, 

&nsanın dünyaya asıl temas noktası olarak göster&yor. Çünkü dünya üzer&nde 

olmamızla &lg&l& tüm anlatımlarda, ya ölçü olarak yahut sınırları bel&rley&c& b&r şey 

olarak, hep zaman kavramlarından bahsed&yor veyahut zaman kavramlarını sığınak 

yapıyoruz.”73 Dolayısıyla zaman ve b%l%nç üzer%nde karşılıklı b%r %l%şk%n%n ortaya 

çıktığını görülmekted%r. Bu bağlamda zaman algısı %ç%n b%r b%l%nç şartken, b%l%nç ve 

dünya arasındak% %let%ş%m %ç%n de “zaman” algısının mevcud%yet% zorunlu hâle 

gelmekted%r. 

Zamanın sadece zihnin bir ürünü olması yaklaşımına Milay Köktürk şu soruyla 

karşı çıkar; “Nesne dünyasında bu tasarıma sevk eden hiçbir şey yoksa, nasıl oluyor 

da herkes aynı tasarımı geliştiriyor?”74 Bu haklı itiraz üzerinde biraz düşünmek 

gerekmektedir. Eğer zamanın nesnel bir karşılığı yoksa “herkes”, ortak bir “zaman” 

tasarımını nasıl meydana getirmektedir? Hepimizin zihninde “zaman” denildiğinde 

aşağı yukarı aynı tanımlamalar canlanır. Bu noktada deneyimler, öğretilenler, -bazı 

durumlarda- ortak zamanı paylaşıyor olmamız bize ortak bir zaman tasavvuru sunar. 

Ancak bu noktada şunu unutmamak gerekir; tüm bunların yanında her insan öznel bir 

zaman algısı da geliştirmektedir. Hatta ortak bir zamanı paylaşıyor olsak da o zamanın 

geçme hızı ya da bizde bıraktığı izler farklı olabilmektedir. Zamanın deneyimlenebilen 

bir kavram olması onu bu yanıyla öznelliğe yaklaştırmaktadır. Nihayetinde zaman 

kavramına yönelik çıkarımlarda belli bir nesnellik sağlanarak ortaklaşa bir zaman 

tanımından söz edilebilir. Bu durum meselenin nesnelliğe yaklaşan tarafıdır. Ama bir 

de tek tek insanların zihinlerindeki zaman algısı, belirli durumlarda değişiklik 

gösterebilen tek kişinin zihninde bile belli dönemlerde farklı algılanan pek çok farklı 

zaman algısı vardır. Bu süreçler biraz daha olaya, deneyime ve geçen süreye bağlı 

olarak gelişen kısımlardır. 

 
73 Köktürk, A.g.e., s. 258. 
74 A.e., s. 263. 



 72 

2.7. İlPşkPler Bütünü Olarak Zaman 

 

Zamanın tanımlarından biri de onun bir ilişkiler bütünü olduğudur. Zaman 

algısı birden fazla olay ve durum arasındaki ilişkinin fark edilmesi sonucunda oluşur. 

Bununla beraber zamanın kompleks yapısı, onun zihinde de derin ilişkiler kurduğunu 

doğrular niteliktedir. Denilebilir ki zaman zihindeki bu yanıyla da ilişkiler bütünüdür 

ve varlıkla büyük bir uyum içindedir. Zamanın varlıkla bu senkronizasyonu hayatın 

akışını sağlayan temel unsurlardan biridir. Zaman şeylerle temas hâlindedir ve bu 

temas hem zamanı hem şeyleri inşa eder.  

Zamanın ilişkiler bütünü olması bu ilişkileri kuracak, bağlantılayacak ve 

ilişkileri anlamlandırabilecek bir özneyi de zorunlu kılmaktadır. Dolayısıyla zamanın 

asıl teması insanla kurduğu ilişkidedir. Aksi takdirde zamanı açığa çıkarabilecek bir 

özne olmasa zaman kavramından bahsedilemiyor olurdu.  

İki yönlü bu ilişkide kişinin varlıkla ve hayatla ilişkilenmesini de zaman 

sağlamaktadır; “Zaman, kendini, insanın dünyayla asıl temas noktası olarak 

gösteriyor.”75 Sadece insanla değil tüm varlıklarla temas halinde olan zaman bir 

şekilde diğer varlıkların var oluşunu sağlamakta yahut var oluştan kesilmelerine neden 

olan asıl unsur olarak devreye girmektedir.76 

 

 

2.8. Zamanın Özü: GeçPcPlPk 
 

 

Zaman; geç%p g%tmes%, b%r akışı tems%l etmes% ve der%ndek% yapısına değ%ş%m%n 

anlaşılması vasıtasıyla ulaşılması yönüyle varlık kazanır. Zaman kavramı ele alınırken 

onun geç%c%l%ğ%n kaynağı ve eşl%kç%s% olması, varlık üzer%nde geç%c%l%k dolayısıyla 

 
75 Köktürk, A.g.e., s. 258. 
76 A.e., s. 257. 



 73 

tahakküm kurması d%kkat çeker. H%çb%r şey%n aynı kalmamasının sebeb% olarak zaman, 

en aslî özell%ğ%n% bu geç%c%l%k vasıtasıyla serg%ler; “Zamanın varoluşunun 

karakter&stl&ğ& ‘akıcılığı’dır”77 Bununla beraber varoluşun doğasını oluşturan unsur da 

değ%ş%md%r.78 

 

Zamana eşl%k eden şey, y%t%md%r. Anbean geç%p g%den zaman eşl%ğ%nde -zaman 

da dah%l- her şey y%tmekted%r. Zamana atfed%len aslî özell%k dolayısıyla geç%c%l%kt%r. 

“Geçmek, varolduğunda varlık dünyasında bıraktığı ve açtığı del&kle, onu ger&de 

bırakarak varoluştan kes&lmek demekt&r.”79 Geçmen%n bu tanımına bağlı olarak 

varlığın sonlanması zamanın geç%c%l%ğ%ne bağlıdır. B%r yanıyla da geçen şey%n zaman 

olduğu söylense de aslında geçen ömürdür, olaylardır, b%yoloj%k olarak hücreler%n yok 

oluşudur… “Aslında geç&p g&den, akan, gerçek doğal ömrün kend&s& ya da doğanın ve 

toplumların değ&ş&m&n& sağlayan olaylarken, &nsanlar ‘zaman’ın geç&p g&tt&ğ& 

duygusundan kend&ler&n& kurtaramamaktadırlar.”80  

 

“Zaman değ&l olaylar akmaktadır.”81 f%kr%, olaylarla ve genel anlamda varlıkla 

zamanı eş tutan anlayışa dayanmaktadır. Tüm bunlar geçerken zaman da geçmekte, 

hem de tüm bu geç%c%l%ğ%n sebeb% olarak varlık göstererek geçmekted%r. Geç%p g%tt%ğ%n% 

ve b%r daha ger% gelmeyeceğ%n% söyled%ğ%m%zde aslında yaşananların, deney%mler%n, 

olayların “varolmuş olma sürec&”82n%n b%r daha ger% döndürülemeyeceğ%n% söylem%ş 

oluruz. August%nus %se zamanın özüne yaratılmış olmasını yerleşt%rd%ğ% %ç%n geç%p 

g%d%c%l%k konusuna da buradan hareketle b%r yorum get%r%r; “Yaratılan her şey akıp 

g&der, onlarda ruhun d&nleneceğ& b&r sığınak yoktur.”83  

 

Yıkan ve bozuluşa sevk eden zaman kend%s%n% de tüketerek tüm varlıkları kend% 

tahakkümü altında yok oluşa sürüklemekted%r. Ger% döndürülemez b%r akışa sebeb%yet 

veren ve her şey% değ%ş%me uğratan zaman “yok oluş”un olduğu kadar “oluş”un da 

 
77 Köktürk, A.g.e., s. 97. 
78 A.e., s. 34. 
79 A.e., s. 193. 
80 Elias, A.g.e., s. 42. 
81 A.e., s.272. 
82 A.e., s.156. 
83 Augustinus, A.g.e., s.115. 



 74 

sebeb%d%r. Zamanla büyüyen, olgunlaşan, gel%şen, serp%len şeyler; zaman vasıtasıyla 

varlık kazanır. Dolayısıyla hem oluşun hem bozuluşun müsebb%b% zamandır. Ancak 

zaman özell%kle yok eden yanıyla tanımlanır; “Şu açık k&, zaman kend& başına, oluştan 

çok yok oluş neden&, &l&n&ksel olarak da oluşun ya da varolmanın neden&.”84  

 

Zaman, oluşu b%r kes%nt%s%zl%k ve b%r sürekl%l%k %ç%nde var eder. Akışı oluşturan 

şey ardışıklıktır. Bu oluş aslında her şey%n varlığa gelmes%d%r, varlığa geld%kten sonra 

varlığın sürdürülmes%d%r; n%ha% olarak “var olma”dır; “Oluş, varoluyor olmanın süreç 

olarak &fades&d&r.”85 Dolayısıyla oluş, zamanın kend%n% göstermes%, bu ves%leyle de 

varlığın %nşa ed%lmes%d%r. “H&çb&r şey salt olmak (&st) durumunda değ&ld&r. Her şey oluş 

(werden) durumundadır. Her şey başkalaşır. (…) Hareketler ve değ&ş&mler b&r 

düzens&zl&ğe yol açmaz, sadece başka, yen& b&r düzen yaratır.”86 Dolayısıyla zamanın 

aslî özell%ğ% olan geç%p g%d%c%l%k “oluş”un sebeb%d%r ve oluş varlığı %nşa eden süreçt%r. 

 

Tam da bu noktada zamanın b%r başka tanımı devreye g%rer; “(…) ‘zaman’ 

kavramı, sürekl& değ&ş&mlere a&t d&l&mler&n, karşılaştırılab&l&r yanlarının olmasına 

dayanır(…)”87 B%r değ%ş%mden söz ed%leb%ld%ğ%nde b%r kıyastan ve kıyas dolayısıyla 

zamanın varlığından söz ed%leb%lmekted%r. Akışın olduğu, art arda zaman d%l%mler%n%n 

-ânların- d%z%l%şler%n olduğu durumlarda zaman açığa çıkar. Ancak bu akış tek b%r 

şek%lde olmaz. Bazı var olanlar %ç%n -m%sal taş- “durgun akış”88 kavramı devreye g%rer. 

Görünürde bar%z b%r değ%ş%m%n olmaması orada akışın mevcud%yet%n% yok saymaya 

yetmez. İnsan algısı dışında ve durmaya yakın da olsa b%r akış söz konusudur. 

 

Zamanın %z bırakması zamanı algılayab%len, tek özne olarak %nsan ele 

alındığında %nsanın b%yoloj%k yapısındak% %zler%n yanı sıra “bellek” üzer%nden okunur. 

Zamanın geç%p g%d%c%l%ğ%n%n karşısına çıkarılab%lecek en öneml% güç bellekt%r. Yaşanan, 

deney%mlenen, h%ssed%len ve düşünülen şeyler%n koruyucu ev% olarak bellek kabul 

ed%l%r. Tab%% k% bellekte de her şey yeter% kadar %y% saklanamadığı ve hatta bellek 

 
84 Köktürk, A.g.e., s. 87. 
85 A.e., s.293. 
86 Han, A.g.e., s. 24. 
87 Elias, A.g.e., s. 109. 
88 Köktürk, A.g.e., s. 336. 



 75 

sah%b%n%n b%zat%h% kend%s%n%n geç%c% olması sebeb%yle her şey yok oluşa yazgılı 

gözükmekted%r. Bellek dışında belleğe yardımcı unsurlar olarak yazılı belgeler, 

kayıtlar ve %nsan üret%m% pek çok şey de hatırlatıcı olarak devreye g%rmekted%r. Ancak 

bunlar da %y% korunamadıkları sürece zamana yen%k düşmeye mecbur kalacaklardır. 

Bunun yanı sıra heps% kend%l%kler% dışında b%r şey%n tems%l% olmaları sebeb%yle zaten 

zamanın üzerler%ndek% tahakkümüne karşı koyamamışlardır. 

  

August%nus zamanın varlık sebeb%n%n var olmayı bırakmak olduğunu söyler; 

“Mademk& varolmasının neden& varolamayı bırakması (…)”89  %fades%, “ş%md%” 

üzer%nden yorumlandığında anbean kend%n% ve kend%yle beraber temas hâl%nde olduğu 

her şey% yok oluşa sevk eden zamanın varlık sebeb% var olmayı bırakmak ve 

bıraktırmaktır den%leb%l%r. Zaman tek ele geç%reb%l%r boyutu “ş%md%” üzer%nden 

değerlend%r%lmeye çalışılsa da “ş%md%” de geç%p g%tmekted%r; “(…) bu yüzden ş&md&n&n 

zaman olması geçm&şe akıp g&decek olmasından kaynaklanıyorsa, ş&md&n&n olduğunu 

nasıl söyleyeb&l&yoruz, varlık sebeb& olmamaya dayandığına göre.”90 Dolayısıyla 

zaman, her durumda yok olmaya ve yok etmeye yazgılı gözükmekted%r. Tam da bu 

varlık sebeb% yan% yok olması geç%c%l%ğ%n kurucu öges%d%r. Ancak bu geç%c%l%ğ%n%n 

%ç%nde sab%t olan b%r şey olmalı k% “zaman” d%ye adlandırılab%ls%n. 

  

He%degger’%n zaman anlayışında da geç%c%l%k kavramı öneml% b%r yere sah%pt%r 

ve onun kavramsal şemasında zamansallığa tekabül eder. Varlığın anlamının da 

zamansallık olması bu kavramı temel noktaya taşır. “Dase&n’ın varlığı, anlamını 

zamansallıkta bulmaktadır.”91 He%degger, Dase%n’ın varlık sebeb%n%n “anlama” olduğu 

söylemekted%r. Bu noktada “Dase&n’ın kend& varlığını anlamasını sağlayan yol 

zamansaldır yan& geç&c& olmaktır.”92 söylem%yle temel meseleye geç%c%l%k vasıtasıyla 

tekrar dönülmüş olur. Varlığı anlayab%lmek adına zamana bakmak, zamanı 

anlayab%lmek adına da Dase%n’dan hareket etmek gerekmekted%r. İşte Dase%n’ı 

anlayab%lmek ve onu b%r çıkış noktası olarak kabul etmek %ç%n de geç%c%l%k/zamansallık 

 
89 Augustinus, A.g.e., s. 47. 
90 A.e., s. 374. 
91 Heidegger, A.g.e., s.44 
92 Çüçen, A.g.e., s. 115 



 76 

meseles%ne değ%nmek gerekmekted%r; “Zaman, dünyaya &lg& duyan varlık olan 

Dase&n’ın varlığını gerçek, sonlu ve geç&c& yapar.”93 

 

 

 

2.9. GeçmPş ve GeleceğPn BPrleşme Noktası Olarak “ŞPmdP” 

 

Varlığı anlayab%lmek adına zamana başvurmak gerekt%ğ%ne değ%n%ld%. Zamanı 

anlayab%lmek %ç%n de geç%c%l%ğe ve geç%c%l%ğ%n kend%n% en çok serg%led%ğ% zaman k%p% 

olan “ş%md%”ye bakmak gerekmekted%r. Varlığın %kame alanı zaman, zamanın %kamet 

ett%ğ%yse “ş%md%”d%r; “Her şey zamansız b&r ‘öz’de, ebed& b&r ş&md&de durur.”94 Çünkü 

zaman hakkında yorum yapma hakkımız olan sadece “ş%md%”d%r; el%m%zde tek mevcut 

zaman k%p% ş%md% olduğu %ç%n sadece onun hakkında b%r şeyler söyleyeb%l%r%z. Bu nokta 

zaman k%pler%yle %lg%l% en g%r%ft noktalardan b%r%d%r. Mevcut zaman k%pler% arasında tek 

mevcut olanın “ş%md%” olduğu kabul ed%l%r, oysa “ş%md%” de çok hızlı b%r şek%lde geç%p 

g%tmekted%r, hatta ondan bahsed%ld%ğ% anda çoktan geç%p g%tm%şt%r. O halde mevcut olan 

tek zaman k%p% b%le elde tutulamıyorsa zamandan nasıl bahsed%lecek, sorusu gündeme 

gel%r. Aslında tam da bu noktada y%ne zamanın aslî özell%ğ%n%n “geç%c%l%k” olduğu 

devreye g%rmekted%r. Zamanla %lg%l% sab%t olanın geç%c%l%k olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır; tıpkı Herakle%tos’un “Değ&şmeyen tek şey değ&ş&m&n kend&s&d&r.” 

söylem% g%b%. 
 

Zaman geçmes%yle mevcud%yet%n% oluşturur; “(…) ş&md&y& el&m&n altında farz 

ed&yorum ve onun geç&p g&tmes& vakıasını zamanın varlığının kanıtı olarak 

görüyorum.”95 Bu noktada sadece var olan zamanın “ş%md%” m% olduğu sorusu tekrar 

gündeme get%r%leb%l%r. Geçm%ş%n artık olmayışı ve geleceğ%n de henüz olmayışı ş%md%y% 

m% var kılar? Tüm bu sorular aslında zaman meseles%n%n özünün “geç%c%l%k” olduğu 

kavrandığında cevap bulacaktır. Bu noktada ş%md%n%n önem% b%raz daha açık hâle 

 
93 A.e., s. 122-123. 
94 Han, A.g.e., s. 77. 
95 Köktürk, A.g.e., s. 349. 



 77 

gelmekted%r. Çünkü “ş%md%” sadece b%r zaman k%p% olmanın ötes%nde öznen%n b%l%nç 

vasıtasıyla geçm%ş ve geleceğ% b%rleşt%reb%ld%ğ% tek noktadır; “Her sentez yen&d&r. 

B&l&nc&n olup b&tenle temas noktası olarak ş&md&, yan& sentez, varoluşun asl&yet&n& 

oluşturur.”96 Geçm%ş%n ve geleceğ%n sentez%n%n, geçm%ştek% tüm olup b%tenler%n 

b%rb%rler%yle %l%şk%ler%n%n ortaya konduğu nokta “ş%md%”d%r. Dolayısıyla b%l%nç 

vasıtasıyla %nsanın dünyayla ve varlıkla temas noktasını da “ş%md%” oluşturur.  

 

“Varlığı zamansal b&r mevcud&yet olarak ve zamana batmış b&r şek&lde, ş&md& 

&ç&nde algılarız.”97 Varlığın ve %nsanın zamansallığa yan% geç%p g%d%c%l%ğe bağlı yanı 

“ş%md%” %le %l%şk%l%d%r. “Ş%md%” sadece zamanın anlaşılması %ç%n öneml% b%r nokta 

değ%ld%r; dünya üzer%nde anlaşılmaya muhtaç her şey ve varlık “ş%md%”den hareketle 

anlaşılır. B%l%nc%n olduğu kadar deney%m%n ve tecrüben%n de “ş%md%”ye %ht%yacı vardır. 

Tüm deney%mler, tecrübeler ve h%sler ş%md%de kend%ler%n% açık eder. Bu durum geçm%şe 

ya da geleceğe da%r h%slere ya da düşüncelere yönel%k olsa da tüm bunlar ancak mevcut 

olan “ş%md%”de açığa çıkar. 

 Bunlara ek olarak iletişimin de şimdi de gerçekleştiği söylenebilir. İnsanların 

karşılıklı iletişim halinde olmaları için aynı zamanı yani “şimdi”yi, ânı paylaşmaları 

gerekmektedir. Bunun yanında diğer iletişim çeşitlerinin meseledeki konumu ayrı bir 

tartışma konusu olacaktır. Örneğin kitabı vasıtasıyla binlerce yıl önce yaşamış bir 

yazarla da iletişim kurulabilir. Bunun için ortak bir şimdiden bahsedilemez. Ancak 

okurun anlama eylemi yine şimdi de gerçekleştiği için, anlam açığa çıkmak için 

şimdiye muhtaçtır. 

Zamanı kes%tler hâl%nde ele almak bütünü görmey% engelled%ğ% %ç%n zamanın 

köken%n% görmey% de engeller. Zamanı bel%rl% d%l%mlere bölünmüş ve s%ls%le hâl%nde ele 

alan doğrusal zaman anlayışında b%r “bütün” tes%s% yahut b%r “öz” anlayışı yoktur. 

Makro ölçekte “geçm%ş-ş%md%-gelecek” d%ye bölümlend%r%len zaman m%kro düzeyde 

“ân”lara bölünmüş hâl%yle algılanır. B%r s%ls%ley%, b%r akışı öngören bu yapıda sürekl%l%k 

yahut kes%nt%s%zl%k yoktur. Bergson’un “süre” kavramıyla karşı çıktığı durum da budur. 

 
96 A.e., s. 465. 
97 A.e., s. 218. 



 78 

B%r süre, b%r bağlantı, b%r bütün, b%r öz; zamanın aslî yapısını oluşturur; kes%tler 

hal%ndek% n%cel%ksel varlığı değ%l. 

 

Zamanı kes%tler hâl%nde ele almak, noktasal b%r ş%md%de her şey%n d%be 

batmasına da neden olab%lmekted%r. Ger%l%m%n% kaybeden zaman geçm%ş ve geleceğe 

yönel%k göndermelerde bulunamayacağı %ç%n kuraklaşır; “(…) zaman noktasal ş&md&k& 

anlar s&ls&les&ne dönüşerek çöktüğünde bütün d&yalekt&k ger&l&m&n& de kaybeder.”98 Bu 

duruma çözüm olarak geçm%şe dönmey% ve geleceğe de umutla bakmayı sağlayacak 

bazı unsurlar gündeme get%r%leb%l%r; “Zamanın salt noktasal b&r ş&md&ye dönüşerek 

çökmes&ne karşı He&degger de (ş&fa olarak) ‘m&ras’ ve ‘geleneğe’ başvurur.”99 

 

August%nus’un zaman hakkındak% yorumları arasında “ş%md%” ayrı b%r yere 

sah%pt%r; “(…) ş&md&n&n zaman olması geçm&şe akıp g&decek olmasından 

kaynaklanıyorsa, ş&md&n&n olduğunu nasıl söyleyeb&l&yoruz, varlık sebeb& olmamaya 

dayandığına göre?”100 August%nus, ş%md% d%yeb%ld%ğ%m%z zaman d%l%m% çok az b%r süre 

varlık göster%p hemen yok oluyorsa onun varlığından nasıl söz edeb%leceğ%m%z% 

sorgular. Ancak bundan da öte asıl geçm%ş ve gelecek zamanın var olmadığını, bunların 

ş%md%k% zamanın başka vers%yonları olduğunu d%le get%r%r; 

 
“Ama gayet açık ve seçIk olarak anladığım bIr şey varsa o da gelecek ve geçmIş 
zamanın olmadığı. Bu yüzden zaman geçmIş, şImdI ve gelecek dIye üçe ayrılır demek 
aslında pek de doğru değIl. BelkI şöyle demek daha doğru, zaman üçe ayrılır, geçmIşte 
yaşananların şImdIkI zamanı, şImdI yaşananların şImdIsI ve gelecekte yaşanacakların 
şImdI kI zamanı. Evet, bu üç zaman benIm ruhumda mevcut, onları başka bIr yerde 
göremIyorum.”101  
 

August%nus’un her şey% ş%md%de toplayan anlayışına yakın olarak Borges’%n 

zaman anlayışı da şöyled%r; “Geçm&ş bugünün &ç&nded&r aynı zamanda gelecek de öyle. 

Her şey&n, var olan koşullardan mesut, &natla durduğu bu dünyada, akıp g&den h&çb&r 

şey yoktur.”102 Borges bu yorumunda da her şey% “ş%md%”de toplarken h%çb%r şey%n akıp 

 
98 Han, A.g.e., s. 16. 
99 A.e., s. 14. 
100 Augustinus, A.g.e., s. 374. 
101 A.e., s. 371. 
102 Borges, A.g.e., s. 17. 



 79 

g%tmed%ğ%ne da%r b%r anlayış da gel%şt%rm%şt%r. Zamanı doğrusal mevcud%yet%nden 

çıkartarak ş%md% %ç%nde döngüsel ve öz hâl%ndek% yoğun b%r yapıya büründürür. Aynı 

durum Ar%stoteles’%n zaman anlayışı %ç%n de geçerl%d%r; döngüsel zaman anlayışında 

başlangıç ve b%t%ş%n aynı şeye %şaret ett%ğ% görülmekte ve bu %şaret ed%len şey de 

“ş%md%”y% oluşturmaktadır. 

 

He%degger ve Proust da aynı yıl yayımladıkları (1927) eserler%nde zamanın 

ş%md%k% anlar s%ls%les%ne dönüşerek çökmes%ne karşı çıkmışlardır.103 Kayıp Zamanın 

İz&nde ve Varlık ve Zaman adlı eserlerde zamanın kabul ed%legelm%ş hâl%n%n dışına 

çıkılarak zaman daha der%nl%kl% b%r mesele olarak ele alınır. Edeb%yat ve felsefe g%b% %k% 

ayrı d%s%pl%n%n de aynı dönemde ortaya koymaya çalıştığı zaman anlayışı bu bağlamda 

b%rb%r%ne paralel olarak %nşa ed%lm%şt%r. 

 

Sonuç olarak el%m%zde “ş%md%”den başka zaman parçası olamamasına rağmen 

“ş%md%” de uçup g%tmekted%r. O hâlde zamanın varlık gösterd%ğ% alan “ş%md%” olmasıyla 

beraber onun da elden kayıp g%tmes%yle yaşantılar %ç%n tek kalıcı yer bellek olarak 

gözükmekted%r. Ancak bellek de özneler%n yok olup g%tmes%yle %şlev%n% y%t%rmekte hatta 

henüz özneler mevcutken bellekte her şey%n %sten%ld%ğ% g%b% barınamaması ve z%hn%n 

buna gücünün yetmemes%yle çok önceden s%l%n%p g%tmekted%r. O halde “var olmasının 

neden% varolmayı bırakmak” olan varoluş tarzı var olmayı bırakmakla yazgılı varlık, 

%nsan ve zaman bu trajed%n%n baş rolünü oynamaktadır. 

 

Tam da bu noktada devreye edeb%yat ve felsefe g%rmekted%r. Her %k% d%s%pl%nde 

de değ%şen yapıyı anlayıp yorumlama ve bunları açığa çıkarma söz konusu olduğu %ç%n 

varlığı ve %nsanı anlayıp hayatı anlamlandırma sorumluluğu vardır. Varlığı ve %nsanı 

anlayab%lmek %ç%n zamanın anlaşılması gerekt%ğ% %ç%n her %k% d%s%pl%n de her sefer%nde 

bu meseleye eğ%lmek zorundadır. Ancak “varoluşun esasını değ&ş&m oluşturduğu”104 

%ç%n varlık ve var olanlar değ%şt%kçe zaman da değ%şmekte bununla beraber zaman 

anlayışı da değ%ş%m göstermekted%r.  

 
103 Han, A.g.e., s. 71. 
104 Köktürk, A.g.e., s. 34. 



 80 

 

Borges’ten mülhem zamanın akışını yumuşatmak ve zamana dayanmak %ç%n 

yazmak edeb%yatı öneml% b%r noktaya taşır. Edeb%yat bu noktada zamanın akışına b%r 

müdahalede bulunup onun hızını azaltacak, %nsandak% tahr%batını en aza %nd%recek b%r 

araç olarak değerlend%r%l%r. Eserler%n yazarlarının zamana karşı d%renen yanları olduğu 

düşünces%n%n yanında b%zat%h% yaratım anında yazara, okuma sürec%nde de okura 

zamana karşılık b%r yumuşama ve haf%fleme gerçekleşmekted%r. 

 

Zamanın varlıkla eş olan yapısı düşünüldüğünde de %nsan %ç%n de kurulan bu 

denkl%k, edeb%yat ve felsefen%n “%nsan” odaklı olmasını b%r kez daha d%kkate değer 

kılar. Edeb%yat ve felsefen%n ortak noktada buluştuğu varoluşçuluktak% zaman, %nsan, 

varlık ve varoluş problemler% meselen%n temel%ne %şaret etmekted%r. Anlam üreteb%lmek 

adına %nsanın zaman %le olan %l%şk%s%n% %rdelemel%d%r. Dolayısıyla en temel meseleler 

olarak ele alınan %nsan, zaman ve varlık g%b% kavramlar edeb%yat ve felsefe ortaklığında 

kend%ler%ne der%nl%kl% b%r sorgulama alanı bulab%lmekted%rler. 

 

 

 

2.10. “Zaman, bPzPz.” 
 

 

 
                                                           “Zaman ben( sürükleyen b(r neh(r, ama neh(r ben(m;  
                                                             Ben( parçalayan b(r kaplan, ama kaplan ben(m. 
                                                                  Ben( tüketen b(r ateş, ama ateş ben(m.” 
                                                                                          Borges 
 

 

Bu bölümde ortaya konulmaya çalışılan zaman anlayışının temel%, zaman-

varlık denkl%ğ%ne dayanmaktadır. Bu denkl%ğe açılan yol %se %nsandan hareketle 

anlaşılab%l%r olmaktadır. İnsan; dünya üzer%nde kend%n%, varlığı ve zamanı 

anlayab%lecek tek özned%r. Kend%nden ve özell%kle de kend% zamansallığı yan% geç%c%l%ğ% 



 81 

üzer%nden kend%n%, zamanı ve varlığı anlamaya çalışır. Bu anlama eylem% de b%l%nç 

vasıtasıyla %nsanın öz yüklem%n% oluşturmaktır. Bununla beraber %nsanın özünün 

zamansallık olduğu, zamansallığı vasıtasıyla var olduğu düşünüldüğünde ve bununla 

beraber kend%nden varlığa b%r yol %nşa edeb%ld%ğ% ele alındığında %nsan-varlık-zaman 

arasındak% g%r%ft ve zorunlu bağlantı b%r kez daha gün yüzüne çıkmaktadır. Bu noktada 

zamanın %nsandan ayrı b%r varlık olmadığı, %nsanın zamanın %ç%nde ya da zamanın %nsan 

%ç%nde de olmadığı, zaman ve %nsanın b%r olduğu anlayışı ortaya çıkmaktadır. Bu durum 

“doğa %ç%ndek% %nsan” tanımlamasıyla paralel okunab%l%r. Sadece doğaya uzaktan bakan 

ve %nceleyen b%r özne yahut onun %ç%nde ama ondan ayrı b%r parça değ%l; doğanın %ç%nde 

doğayla bütün b%r %nsan anlayışı bu bağlamda doğru yoruma kavuşturacaktır. Doğa 

yer%ne zaman kavramı yerleşt%r%ld%ğ%nde durum daha net anlaşılır olacaktır;  

“Zaman IçInde değIlIz. Sadece bu varoluş selInI dışta veya kendImIzde de temaşa 
edIyoruz. O, bIze yapışmış halde. Tek fark, tüm bu selIn parçası olduğumuzu fark 
etmemIz! Bu bIle, selIn dışında bIr yerde kalmak ve selI durdurmak anlamına 
gelmIyor.”105  

Y%ne He%degger’e göre Dase%n, varlık ve zaman b%rb%r%n%n özünü %nşa eden 

kavramlar olduğu %ç%n hem anlaşılması zor hem de anlaşılması zarur% meselelerd%r. 

He%degger zamanla %lg%l% düşünceler%ne temel teşk%l eden ders%nde “Varolma zamandır, 

zaman zamansaldır. (…) Varolma zaman değ&l zamansallıktır.”106 şekl%nde 

açıklamalarda bulunarak bu %ç %çel%ğe %şaret etm%şt%r. Y%ne aynı eser%nde bu konu 

hakkındak% sorgulamalara yer verm%şt%r. “Zamanın varlığı el&mde m&, ‘ş&md&’ &le ben 

kend&m& m& kasted&yorum? Ben kend&m ‘ş&md&’ m&y&m, ve ben&m Varolmam zaman 

mı?”107 İlerleyen kısımlarda ise “Zaman Varolmadır.”108 g%b% d%rekt b%r yorumda 

bulunarak zaman ve varlık, zaman ve var oluş denkl%ğ%ne açıklık get%rm%şt%r. 

 

Sonuç olarak %nsan-varlık-zaman üçlüsünün var oluşlarının en temel%nde g%r%ft 

ve zorunlu b%r bağ %le b%rb%rler%ne bağlı oldukları görülmekted%r. İnsanın var oluşunun 

özünde anlama ve zamansallık vardır ve bu yönüyle %nsan zamana bağlıdır. Zaman %se 

 
105 Köktürk, A.g.e., s. 264. 
106 Heidegger, A.g.e., s. 97-98. 
107 A.e., s. 67. 
108 A.e., s. 97. 



 82 

var oluşun özünü ve varlığın var olma tarzını oluşturmaktadır. Dolayısıyla varlık ve 

zaman b%r alınmak durumundadır.



 83 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ŞULE GÜRBÜZ’ÜN ESERLERİNDE VAROLUŞ PROBLEMLERİ 

 
 

 

 
“İnsan, taneden evvel ekmeğ(, üzümden evvel şarabı 
görenler(n ve hatta bundan sarhoş olanların (şler(n( b(raz 
yanlış anlamış olacak k( aklına düşen ve basamağa adım 
attığı yere başlamak d(yordu. Hâlbuk( başlamak b(t(rmen(n 
yarısı d(yen başlamanın b(t(rmeden zaten b(r adım ger(de 
olduğunu da b(lend( muhtemelen. Hazırlıktı, her şey 
hazırlık. Çoktan başladım zanned(len yer hazırlığın 
başıydı, bütün yol hazırlıktı, seyahat hazırlıktı, zaman 
hazırlıktı, acı ve sabred(ş hazırlıktı. Hazırlık b(t(nce 
san(yeler (ç(nde gel(n(yordu. Yol b(r adımdı, tek adımdı.”1  

 
 
 

“İnsan ney(n peş(nde hulus( kalp (le ve süres(z ve 
beklent(s(z, dün ekt(ğ(n( bugün hasat etmeye uğraşmayarak 
b(r yola düşmüşse, vâkıf olunamayacağına ama vasıl 
olunab(leceğ(ne (nanıyorum, (…)”2 

 

 

3.1. Şule Gürbüz’ün Hayatı ve Yazarlığı 
 
 
 

Şule Gürbüz’ün hayatı, k%ş%l%ğ% ve eserler% arasındak% %l%şk% b%rb%r%n% aynalayan 

b%r görünüm oluşturur. Dolayısıyla eserler%n% anlayab%lmek adına hayatına ve düşün 

dünyasına bakmak gerekmekted%r. Kend%s% de eserler%nden ayrı b%r %nsan olmadığını şu 

cümleler%yle d%le get%r%r; “K&taplarımdan ve yazdıklarımdan ayrı, farklı b&r k&mse 

 
1 Şule Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., İstanbul, İletişim Yayınları, 2022, s. 511. 
2 Burcu Bayer, “Şule Gürbüz ile Söyleşi”, Post Öykü, (çevrimiçi), https://www.gzt.com/post-
oyku/sule-gurbuz-ile-soylesi-3490829, 8 Ağustos 2020. 



 84 

değ&l&m, aramızdan kılıç geçmez, asıl esere kend&m&z olarak bakmak bana yakın.”3 Bu 

bağlamda Şule Gürbüz’ün eserler%n% anlayab%lmek adına hayatına, k%ş%l%ğ%ne, özgün 

yanlarına, edeb%yat ve felsefe ortaklığında eser %nşa etm%ş olmasının altında yatan 

nedenlere bakılacaktır. Gürbüz, felsefî kaygıyla eser ortaya koymasına rağmen 

edeb%yatın olanaklarından faydalanmıştır. Bu noktada türsel aşınma ve 

d%s%pl%nlerarasılık devreye g%rmekte ve Gürbüz’ün eserler%n%n mah%yet%n%n çerçeves%n% 

gen%şletmekted%r. 

 
 
 
 
 

3.1.2. Hayatı 
 
 
 

Şule Gürbüz, 1974 yılında İstanbul’da doğmuştur. Çocukluğu Üsküdar’da 

geçen Gürbüz, %lk olarak İstanbul Ün%vers%tes%nde Sanat Tar%h% bölümünü b%t%rm%ş, 

ardından Cambr%dge Ün%vers%tes%nde Felsefe eğ%t%m% almıştır. 1997 yılında %se 

Dolmabahçe Sarayında (M%llî Saraylar) araştırmacı olarak çalışmaya başlamıştır. 

Ant%ka saatler%n tam%r% %le %lg%lend%ğ% bu süreçte ustası Recep Gürgen’%n yanında 

yet%şen Gürbüz, Türk%ye’n%n tek kadın saat tam%rc%s% olarak mesleğ%n% %cra etm%şt%r. 

 

Edeb%yat, sanat tar%h% ve felsefeye ek olarak konservatuarda müz%k eğ%t%m% de 

alan Gürbüz, v%yolonsel ve k%l%se orgu çalmaktadır. Aynı zamanda kapsamlı b%r okuma 

sürec% olan Gürbüz’ün Doğu’nun ve Batı’nın kad%m met%nler%ne aş%nalığı, sanatın d%ğer 

alanlarına olan %lg%s%, d%n ve tasavvufa yönel%k der%nl%kl% araştırmalarının olması onu 

çok yönlü b%r yazar olarak değerlend%rmey% mümkün kılmaktadır. Ancak tüm bunların 

ötes%nde onu “kend&ne yönelm&ş kesk&n b&r bakışla bakma”sıyla ele almak en doğru 

yaklaşım olacaktır. Y%ne ant%ka saat tam%r% ustalığını tatlılaştıranın bu çok yönlü yanı 

olmasına Gürbüz şu cümlelerle %şaret etm%şt%r; “Müz&kle uğraştım, felsefe, sanat tar&h& 

 
3 Abdülkadir Filiz, “Şule Gürbüz ile Söyleşi”, Sabah Ülkesi, No:51 (çevrimiçi), 
https://www.sabahulkesi.com/2017/04/19/sule-guerbuez-ile-felsefe-edebiyat-ve-insan-uezerine-
abdulkadir-filiz/, Nisan 2017. 



 85 

okudum, edeb&yatla, ş&&rle çocukluğumdan ber& haşır neş&rd&m. Belk& de saatç&l&ğ& 

bütün bunlardan sonra çok güzel ve değerl& buldum.”4 Y%ne Gürbüz’ün bunca 

eğ%t%mden sonra neden bu mesleğ% seçt%ğ%yle %lg%l% şu cümleler% vardır; 

 
“Zaman zaman bana bIr tamIrcI IçIn tahsIlImIn fazla ve gereksIz olduğunu söyleyenler 
oluyor. Ama aslında Insanın aleladelIkten sıyrılıp fevkaladelIğe kendIsInI 
yaklaştırması lazım. Çokluklardan değIl azlıklardan bahsedebIlmemIz lazım. Başka 
yabancı dIller bIlseydIm matematIğI daha da IyI bIlseydIm, fIzIk de bIlseydIm Inanın 
daha IyI tamIrcI olurdum. Öte yandan bu IşIn kIşIlIğInIze kattığı sIzI başkalaştıran 
tatlılaştıran yanları da oluyor.”5 
 

 

 

3.1.2.1. İstanbul  

 
 

 
Şule Gürbüz’ün hayatında İstanbul, doğup büyüdüğü ve hayatı anlamlandırdığı 

şeh%r olarak öneml% b%r noktada yer alır. İstanbul’un çeş%tl% semtler%n%n Gürbüz 

üzer%ndek% etk%s% ve düşün ve yazın dünyasını şek%llend%rmedek% katkısı d%kkate 

şayandır. Üsküdar, Em%rgan, Beykoz, Yen%köy, Bebek, Arnavutköy g%b% semtler%n 

kend% hayatındak% etk%s%n% kahramanları üzer%nden Gürbüz’ün eserler%nde de görürüz. 

İstanbul’un semtler% arasındak% yaşam tarzlarının farklılığı, Gürbüz’ün çocukken 

dünyayı algılayışını oluşturan temel etmenlerden b%r% olarak devreye g%rer; 

“Ben Üsküdarlıyım. Çocukluğum Kuzguncuk-Üsküdar, oralarda geçti. (…) 
Üsküdar’dan Beykoz’a kadar giderdik, Kanlıca, Kandilli, Vaniköy, Çengelköy… O 
gidişler bize çok farklı bir şey göstermezdi. (…) Kadıköy’e, Bağdat Caddesi’ne 
geldiğimizde hiç bilmediğimiz bir dünya vardı.”6  

Şule Gürbüz, k%ş%sel hayatı %le kahramanı arasındak% ortaklıklardan b%r tanes%n% 

“Zamanın Farkında” adlı öykünün kahramanı Aslan Bey üzer%nden kurar. B%r+B%r 

 
4 Doğan Gündüz, “Evvel Zaman Tik Takları Arasında”, Bianet, (çevrimiçi), 
https://bianet.org/haber/evvel-zaman-tik-taklari-arasinda-51324, 31 Ekim 2013. 
5 Mehmet H. Çelik, “Tarihi Saatlerin Dünyasında Yaşayan Dört Saat Ustası, Ne İçindeyim Zamanın”, 
TRT. 
6 Yücel Göktürk, Tülin Er, Serkan Seymen, “Şule Gürbüz’le A’dan Z’ye”, Bir+Bir Dergisi, B maddesi, 
(çevrimiçi), https://birartibir.org/peter-gabrielin-feryadi-nahid-sirrinin-heyheyi/, 11 Temmuz 2022. 



 86 

derg%s%ne verd%ğ% söyleş%de kend%s%n%n de Üsküdarlı olduğunu söyley%p, Beykoz, 

Yen%köy, Üsküdar, Kanlıca vs. tüm bu semtler onun %ç%n ne %fade ed%yor bunu anlatır. 

Kahramanı Aslan Bey de Üsküdarlıdır. Ancak Üsküdarlı olmasına rağmen Yen%köy’ü 

ben%mser vaz%yetted%r. Bunun sebeb%n% Gürbüz %deal benl%k anlayışının gölges%nde şu 

cümlelerle açıklar; “Hâsılı, ben&m k&tapta anlattığım, hep kend& kabının, kalıbının 

dışına çıkmaya ve başka şeylerden güzel olanları kend&ne katmaya gayret eden b&r 

adam &ç&n, tab&& k& Yen&köy, bende yarattığı etk&den çok daha fazlasını yaratıyor, k& 

“Yen&köylüyüm” demeye başlıyor.”7 

 

 Şule Gürbüz, İstanbul temalı olan “Sanatçının Şehri” isimli, 2024 yılında 

yayımlanan belgeselinde de İstanbul’u, buradan geçm%şler%n ayak %zler%ne basarak bu 

halkanın b%r devamı olab%ld%ğ%ne da%r %nancı neden%yle de sevd%ğ%n% ve İstanbul dışında 

b%r yer% künhüne vararak b%lmed%ğ%n% söyler. Buna ek olarak Fenerbahçe ve 

Büyükada’da yaşamış olmalarının yanında onun %ç%n Üsküdar’ın yer%n%n ayrı olduğunu 

d%le get%rm%şt%r;  

“Fenerbahçe ve Büyükada’da mukImdIk, hâlâ da öyle. Ama benIm aklımda, 
gönlümde, bIraz da tabII Insanın çocukluk zamanı sokaklarda etrafla daha yoğun 
geçtIğI IçIn, bende Üsküdar’dan hatta Beykoz’a kadarkI bölge, sahIl bölümü ve bIraz 
daha IçerIler çok Iz bıraktı. Ayrılalı çok olmuş olsa da kendImI oralara daha yakın, 
daha aIt hIssedIyorum.”8  

 

3.1.2.2. Meslek Hayatı 

 

 

 Türk%ye’n%n ve hatta dünyanın tek kadın saat tam%rc%s% olan Şule Gürbüz’ün 

meslek hayatı da %lg% çek%c%d%r. Sanat Tar%h% ve Felsefe eğ%t%m% alan Gürbüz, M%ll% 

Saraylarda “saat tam%rc%l%ğ%” yapmıştır. Aslında bu mesleğ% seçmed%ğ%n%, bu mesleğ%n 

başına geld%ğ%n% d%le get%ren Gürbüz konuyla %lg%l% şunları söylemekted%r; 

 
7 A.e., B maddesi. 
8 A. Batur Özdemir, “Şule Gürbüz ve İstanbul”, Sanatçının Şehri, TRT2, (çevrimiçi), 
https://www.youtube.com/watch?v=93--XL4Y-mI, 28 Şubat 2024. 



 87 

 

“Ben müstakIl olmayı, yalnız başıma kalmayı, buna yönelIk bIr ortam kurmayı seven 
bIrIyIm. Sarayda bIr saat atölyesI kurarak böyle bIr ortamı yaratabIleceğImI, bIr 
ustanın benI yetIştIrebIleceğInI düşündüm. Bu kadar başka eğItImlerden sonra hayalIm 
saatçI olmaktı dIyemem. BenIm arzum böyle asude, sükûnet IçInde bIr IşI yapabIlmektI. 
SaatçIlIğIn kendI IçInde çok zarIf başka bIr Işte olmayan bIr yapısı var. Bu da benI 
cezbettI. SaatçIlIk aklıma değIl başıma gelen bIr şeydI.”9 

 

 Şule Gürbüz’ün yalnızlığı ve tenhalığı önceleyen yapısı kend%s%ne 

düşüneb%lmek %ç%n alan yaratab%leceğ% b%r mesleğ% seçmes%ne sebeb%yet verm%şt%r. 

Yalnızlık net%ces%nde düşünmeye ve kend%ne yönelmeye ayırab%leceğ% vak%t, Gürbüz 

%ç%n kıymetl% olmakla beraber bunu ona sağlayan b%r mesleğ%n %ç%nde Gürbüz kend%n% 

bulmuştur. Tenhalık meseles% Gürbüz %ç%n hem zamansal hem mekânsal anlamda 

kıymetl%d%r. Günün vak%tler% %le %lg%l% görüşler%nden sabahın erken vak%tler%n% sevd%ğ%n%, 

k%mseler%n o saatlerde uyanık olmaması sebeb%yle bunun kend%s%ne b%r tenhalık 

sağlaması net%ces%nde bu saatler% değerl% bulduğunu b%lmektey%z. Buna ek olarak M%llî 

Saraylarda çalışıyor olmak da hemen ulaşılab%l%r olmanın önünde b%r engeld%r. Bunun 

sağladığı tenhalık ve yalnızlık da Gürbüz %ç%n elzemd%r; “Saat tam&rc&l&ğ& ben&m hayal 

edeb&leceğ&m b&r şey değ&ld&. Ama tam &sted&ğ&m şeyd&. Yalnız ve ıssız kalmak, sadece 

kend&yle olmak, uzun ve der&n bakmak, gündel&k hay huya değmemek, yaşanılan yer&n 

ulaşılır, er&ş&l&r b&r yer olmaması bu tamamen yabancısı olduğum &şe derhal tal&p 

olmamı sağladı.”10 Y%ne başka b%r röportajında aslında b%r meslek hayal%n%n 

olmadığını, tek %sted%ğ%n%n tenhalık ve kend%yle kalmak olduğunu d%le get%ren Gürbüz; 

Dolmabahçe Sarayı’nda araştırmacı olarak %şe başlamasının bu hâl%n %ç%ne 

yerleşmes%ne ves%le olduğunu d%le get%r%r; 

 
“BIr meslek sahIbI olmakla IlgIlI herhangI bIr IsteğIm yoktu aslında. İçImden geçen 
böyle sessIz sakIn ve bIraz kendImle kalabIleceğIm bIr hâl bulmaktı, yanI bIr ortam da 
değIl hâl bulmaktı. Hasbelkader demIyIm, cIddI bIr arzuydu bu, IhtIyaçtı. Baktığım tek 
nokta oydu çünkü. Bu yüzden de çok kısa bIr zamanda Dolmabahçe Sarayı’nda hIç 
olmadık bIr şekIlde araştırmacı olarak Işe alındım. BIr ayın sonunda da saat tamIrcIsI 
olarak, ustamla beraber yenIden bIr saat tamIr atölyesI Inşa etmeye başlayarak 

 
9 Halime Çelikel, “Zamanın Aracı Onun Ömrünün Amacı”, Mekanik Saat, (çevrimiçi), 
https://mekaniksaat.blogspot.com/2008/07/zamann-arac-onun-mrnn-amac.html, 22 Temmuz 2008. 
10  



 88 

çalışmaya başladım. YIrmI üç sene MIllî Saraylarda saat atölyesInde sonrasında 
Topkapı Sarayı’nda da mekanIk saat ustası olarak çalıştım.”11  
 
Bu son röportajına gelmeden evvel de bu konuyla %lg%l% çok benzer görüşler% 

olan Gürbüz, hayaller%nde h%çb%r zaman spes%f%k b%r mesleğ%n olmadığını, tek d%leğ%n%n 

tenhalık olduğunu ve bunu sarayda sağlayab%ld%ğ%n% şu cümlelerle d%le get%rm%şt%r; 

 
 “Ben ne çocukluğumda ne daha sonraları ya da öğrencIlIğImde bIr şey olmayı 
IstedIm. BIr şey olmak, özellIkle meslek ve çalışma hayatı gönlümü bulandıran, IçImI 
altüst eden bIr şeydI. Hep aklımda dağbaşları, mağaralar, Izbe, gIzlI yerler, harabeler, 
yanI Insanın olmadığı, benImse eğIlIp kendImI dInleyebIleceğIm bIr yer ImgesI vardı. 
Bunu hIç olmadık şekIlde gösterIşlI sarayın gIzlI kapaklı, el ermez göz görmez, kImse 
bIlmez atölyesInde buldum.”12  

 

 Bu mesleğ% neden terc%h ett%ğ%yle %lg%l% yönelt%len b%r başka soruya da “müstak%l 

b%r hayat” arzusundan bahsederek cevap verm%şt%r. Müstak%l b%r hayatın ona 

sağlayacağı “farkına varma” anları onun %ç%n kıymetl%d%r. Üstel%k tüm bunları “yazar” 

olma end%şes% %çer%s%nde de %stememekted%r. Gürbüz %ç%n en kıymetl% mesele 

“olmak”tır. Olab%lmen%n yolunu da tenhalık %çer%s%nde düşünerek, h%ssederek, sezerek 

geç%rd%ğ% vak%tler%n %nşa edeceğ%ne %nanması, onun bu hâller% seçmes%yle 

sonuçlanmıştır. 

 
“Ben daha kendI kendImle olmayı, müstakIl bIr hayatımın olmasını, çok Insanlarla 
dIrsek temasımın olmasını sevmeyen bIrIsIydIm. TahsIl hayatımda bIr şey olma, bIr 
mesleğI amaç edInmek gIbI bIr şeyIm yoktu. Sadece okumak, anlamak, farkına varmak 
bana yetIyordu. Sarayda araştırmacı olarak çalışmaya başlayınca ben de atölyede tek 
başıma kalsam IstedIğIm hayatı Inşa edebIlIr mIyIm, kabuğumu bulmuş gIbI olur 
muyum dIye düşünce geçtI IçImden. Başka bIrI bana bakıp tek başına bütün gün 
atölyede ne yapıyor dIye vahlanabIlIr. Ama ben bIrInIn böyle bIr hayatı olduğunu 
görsem çok ImrenIrIm. Bu bIraz şahsI bIr şey. Sarayın IçerIsInde bIr saat ustası olmayı, 
elInIn ürettIğIyle yaşamayı kendI adıma şık ve güzel buldum. Onun dışında mesleğIn 
tabII kI Iş çok zor ve çIlelI yanları var.”13 

 

 
11 A. Batur Özdemir, A.g.e. 
12 Göktürk, A.g.e., R Maddesi 
13 Yasemin Bay, “Ne İçindeyim Zamanın”, Trt Programı, Bizans Wordpress, (çevrimiçi), 
https://bizans.wordpress.com/tag/dolmabahce-sarayi-saat-muzesi/, 25 Nisan 2012. 



 89 

Tenhalığı ve yalnızlığı önceleyen yapısı, düşünmek ve yazmak %ç%n yeterl% 

vakt%n%n olmasını sağlamış, karakter özell%kler% dolayısıyla da daha %ç%ne yerleşeb%ld%ğ% 

b%r hâl% böylel%kle Gürbüz %nşa edeb%lm%şt%r. Anlamak ve farkına varmak Gürbüz’ün 

öncel%ğ% olmuş ve bu hâl% sağlayan %mkânlar da Gürbüz’ün terc%h ett%ğ% yaşam tarzını 

olmuştur. 

 

 

 

3.1.2.3. MPllP Saraylar 

 

 

  Şule Gürbüz’ün M%llî Saraylardak% çalışma sürec% %se oraya “sanat tar%hç%s%” 

olarak araştırmalarda bulunmak üzere g%rmes%yle başlamıştır. M%ll% Saraylara g%rd%kten 

sonra bölüm seç%m% kend%s%ne bırakılmıştır ve o da “saat” bölümünü terc%h etm%şt%r. 

Devam eden süreçte saat mekan%zmalarının d%kkat%n% çekt%ğ%n% fark eden Gürbüz, 

Recep Gürgen’% ustası olması %ç%n %kna etm%şt%r.14 

 

1997 yılında saat seks%yonunda araştırmacı olarak göreve başlayan Gürbüz 

2021 yılında M%llî Saraylardan %st%fa etm%şt%r. İst%fa etme sürec% ardından en çok 

arzuladığı yere g%tmes%n% şu cümleler%yle açıklamıştır; 

 

“2021 yılında, mayıs ayında MIllî Saraylardan IstIfa ederek ayrıldım. GelmeyI arzu 
ettIğIm tek yer Galata MevlevIhanesI IdI. Hem de çok öteden berI. Sadece bIraz daha 
geç olur zannedIyordum. AnI bIr IstIfa Ile bIrdenbIre bende böyle tuhaf bIr zamanda 
kabuğum kırılmış gIbI hIssettIm. Şu an GalIp Dede’deyIm.”15 

 

 

 

 

 
14 “Evvel Zaman Tik Takları Arasında”, Recep Gürgen ve Şule Gürbüz ile Saatler Üzerine Söyleşi, 
Bianet, (çevrimiçi), https://bianet.org/haber/evvel-zaman-tik-taklari-arasinda-51324, 25 Aralık 2014. 
15 Özdemir, A.g.e. 



 90 

3.1.2.4. MesleğP ve DüşüncelerP ArasındakP İlPşkP 

 
 
 

Şule Gürbüz, Saat Kitabı’ndaki mekanik saat tâmiri ve tâmirciliği üzerine 

yazdığı bir yazısında saat yapanlar ve saat tâmircileri arasındaki farklara değinir. Bu 

noktada saat ya da başka bir eseri meydana getiren sanatçının daha dışa dönük, daha 

rahat olduğunu ifade ederken eser meydana getirmeyip onun tamiri ile uğraşan 

kişilerin ise daha çekinik, fazla düşünen ve zor karar veren insanlar olduğunu 

söylemiştir; “Sözünü etmek istediğim, bir insan yüksek seviyede bir eser meydana 

getirecek yetenekte, duyarlılıkta, hatta taşkın bir seziş gücünde olabilir. Ama ortaya 

çıkma cesaretinde olmayabilir, insanlarla mücadele edecek güçte, her an kendini 

savunacak kuvvette olmayabilir, genel olarak enerjisi az, hâlsiz olabilir, varlığını bir 

şeyler ortaya koyabilmeye bağlamamış olabilir… yoksa elbette dünyada bir şeyler 

yapabilecek durumda olanlar sadece yapmış olanlar değil.”16 Daha çekinik ve 

kanaatkâr bir yapıda olma durumuyla beraber yeryüzünde adının kalıcı olmadığının 

bilincinde olarak hareket etmek ve geçip gidiciliğin gölgesinde olup bundan esef 

duymamak Gürbüz’ün anlayışına daha yakındır; “Aslında adı olmamak, olmaktan 

daha güzel, görünmez olmak, görünür olmaktan daha güzel. Sırlılığı bakımından 

değil, gerçek bu olduğundan dolayı.”17 Bu bağlamda ustalık için tanımı da “kendini 

yok saymaya alışmak, elinden gelenin en iyisini başkasınının kötüsüne feda etmek” 

şeklindedir. 

Şule Gürbüz’ün Eflâkî Dede için söylediği şu sözler bizatihi onun varoluşunu 

da tanımlamaktadır. Kendine has duruşu, meselelere ve olaylara bakışı ve durduğu yer 

bu bağlamda değerlendirilmeye müsaittir; 

“Hüdayînabit dağ kekiği nasıl varsa ekilip dikilmeden, tohumu olmadan ama kendisi 
en güzel kokusu ile nasıl varsa Eflâkî Dede de öyle bir oluşla var, yetiştirme değil, 
zekâ değil, topluma ait değil, ol denmiş oluvermiş. Bu nedenle arkası gelmiyor, öncülü 
ardılı yok, hiçbir şeyin devamı değil, hiçbir şeye de benzemiyor. Bu hâlle ortaya 

 
16 Şule Gürbüz, “Mekanik Saat Tâmiri ve Tâmirciliği Üzerine”, Saat Kitabı, Ed. Fahrettin Gür, 
İstanbul, TBMM Milli Saraylar Daire Başkanlığı, 2011, s. 24. 
17 A.e., s. 29. 



 91 

çıkabilmek için elbet çok büyük parıltı gerekiyor ve bu ustalar ışıklarını kendilerinden 
alıyor.”18  

 Ancak Gürbüz için mesleği bağlamında ustası tarafından bir 

yetiştirilme sürecinden geçtiği ve edebî eserleri içerisinde de aslında bir bazı 

durumlarda bir geleneği devam ettirir yapıda olduğu söylenebilir. Bu geleneği 

devam ettirme durumunu Gürbüz, bir meşale devralma ve etkilendiği isimlerin 

ona dayanma gücü vermesi dolasıyla bir minnet duygusuyla değerlendirir. 

Bunun dışında kalan bizatihi varoluşla ilgili ifadelerde Gürbüz için de 

“hüdayînabit” oluş yakıştırması yapmak mümkün gözükmektedir. Kendine 

haslığı, hayata karşı duruşu, takındığı tavır ve aslında ışığını kendinden alması 

Gürbüz’ü Gürbüz yapan yanlarıdır. 

 

 

3.1.2.5. Usta - Çırak İlPşkPsP 

 
 
 

Şule Gürbüz’ün ustası Recep Gürgen, Osmanlı’nın son saray saatç%s% Wolfgang 

Meyer’%n öğrenc%s%d%r. Gürbüz, saraya araştırmacı olarak g%rd%kten sonra Recep 

Gürgen’% ustası olması %ç%n %kna etm%ş ve b%r yıl sonra da beraber Dolmabahçe 

Sarayı’nın %ç%ndek% saat atölyes%n% kurmuşlardır. 2003’te %se sarayın %ç haz%ne 

b%nasında bulunan Türk%ye’n%n %lk ve tek saat müzes%n% açmışlardır. Ayrıca Beylerbey% 

Sarayı, Yıldız Şale, Ihlamur Kasrı, Aynalıkavak Kasrı, Küçüksu Kasrı, Florya Atatürk 

Köşkü g%b% d%ğer köşk ve kasırlara, cam%lere ve azınlık okullarına a%t saatler% de 

onarmışlardır.  

Usta-çırak ilişkisi Gürbüz’ün kendi kişisel yaşamında önemli olduğu gibi 

eserlerine de farklı boyutlarla yansıyan bir meseledir. Kendi mesleğini usta-çırak 

ilişkisi içerisinde öğrenmesinin yanında hayatla ilgili bazı meselelere de ustası 

 
18 A.e., “Ahmed Eflâkî Dede”, s. 51.  



 92 

sayesinde bir bakış geliştirmiş olan Gürbüz’ün eserlerinde de kahramanları bu ilişkiler 

bütününde bir yaşam tarzı geliştirmektedirler. Özellikle son romanı Kıyamet 

Emeklisi’nde Aziz ve Hilmi Baba arasındaki mürit-şeyh ilişkisi bu bağlamda 

değerlendirmeye açıktır ve eserin belkemiğini oluşturmaktadır. 

 Şule Gürbüz’ün ustası Recep Gürgen’i Gürbüz’ün bakış açısından tanımak 

daha doğru olacaktır. Bir+Bir dergisine verdiği röportajında Gürbüz, ustasıyla ilgili 

şunları söyler.  

“Ustam her şeyden evvel çok mahir bir saat ustası, ama bana en önemli gelen yanı 
halinin adamı olması, sahiden o olması. Hani insanlar belli bir noktaya kadar sözde 
kendileridirler, bu nokta hamlık derecesine göre kısalır. Recep Usta’da böyle bir süre 
yok, ne ve ne olursa olsun o, hep o. (…) Hali ile, zor şartları ile, ağır ve karşılıksız işi 
ile tam bir uyum ve kabulleniş içinde.”19 

 Şule Gürbüz için Recep Gürgen saat ustalığında olduğu kadar kendi olma 

hususunda da mahirdir. Her şeyden evvel, yapmaktan ve yazmaktan evvel “olma”nın 

geldiğine inanan Gürbüz de ustasına bu bağlamda hayranlık duymaktadır. “Hâlinin 

adamı olma” ideal benlik anlayışına paralel okumaya müsait olup ustasındaki bu kendi 

hâlini kabullenişin Gürbüz tarafından yüceltildiğini görmekteyiz. Gürbüz, kişisel 

yaşamı bağlamında da kendinden ve hâlinden memnun olmayı, ekildiği yerde çiçek 

açmayı güzellemektedir. 

 

3.1.2.6. MesleğP Olan AntPka Saat TamPrcPlPğPnPn “Zaman”la 

Olan İlPşkPsP 

 

 Şule Gürbüz, zamanı “idrak”le eş tutan bir anlayışa sahiptir. Nasıl ki her 

Adem’de bütün bir alem gizliyse kısacık bir anda da tüm zaman gizlidir düşüncesiyle 

döngüsel ve bütünlüklü zaman algısını inşa etmiştir. Bu bağlamda 2024 yılında vermiş 

olduğu röportajında zamanla ilgili düşüncelerini şu şekilde ifade etmiştir; 

 
19 Göktürk, A.g.e., R Maddesi. 



 93 

“Zaman benIm IçIn daha zIyade kendI IçImde katettIğIm bIr yol ve bu benIm IçIn 
aslında henüz çok kısa. İdrak edebIldIğIm, IdrakIn IçIne gIrebIldIğIm anları zamandan 
sayıyorum. Zamanın dışında olduğumu hIssettIğIm, kendIme çok tamamIyle dışardan 
bakabIldIğIm zamanları ândan sayıyorum. EskI klasIk metInlerde de, dInî metInlerde 
de “Zaman, Tanrı’dır.” DIye geçer zaten. Onunla göz göze gelebIldIğInIz anlar zaten 
o kadar az kI benIm de yaşadığım zaman aslında o kadar az. İdraksIz yaşandığı 
takdIrde zaman bIrbIrI ardına geçen gIden, Insanın yaşlandığı, genç kaldığı, geç 
kaldığı, bIr şeyler yaptığı yapamadığı ama hanI ne yekûn tutuyor dedIğInIzde bIr şey 
tutmuyor. İnsandan bIr sağsalar onun hülasasını zaman dedIğIme çok fazla sayıda 
Insandan bIr çekIrdek tanesI kadar bIle bIr şey çıkmaz.”20 
 

  Zamanı daha çok kendiyle ilişkilendirdiği bir yerden yorumlayan Gürbüz, 

idrak-zaman ilişkisini bir kez daha kurmuştur. Bakmaya, görmeye, sezmeye, anlamaya 

ve bilmeye verdiği önem; zaman meselesinde de karşımıza çıkmakta ve Gürbüz ancak 

idrak edebildiği anları zamandan saydığını söylemektedir. Ancak yaptığı meslekle 

zaman kavramı üzerine düşünmesinin doğrudan bir ilgisi olmadığını söyleyen Gürbüz, 

bu söylemini birkaç defa tekrar etmiştir. Bu röportajında; “Çok farklı dönemlerde 

yapılmış saatleri tamir etmek yine de bir farklı duygu ama insandaki zaman olgusuyla, 

kendi zamanının geçip gitmesiyle ve bu zamanda sizin aldığınız şekille çok yaptığım 

işin birebir ilgisi olduğunu yine de düşünmüyorum.”21 diyerek duruma işaret eden 

Gürbüz bir başka röportajında meseleye şu şekilde açıklık getirmiştir; 

“MekanIk saat tamIrcIsI olmak bana bIr tuhaflık ve garabete düşmeden, fazla da 
dIkkat çekmeden sessIz sakIn ve uzun vakIt kendImle kalabIlmenIn, o zamana dek 
bIlmedIğIm bazı güçlüklere mukavemet edebIlme anlayış ve Imkânını verdI. Dünyanın 
IstemedIğIm her tür halIne karışmama mânI olan zarIf bIr perde olduğu IçIn mekanIk 
saat ustalığını, tamIrcIlIğI, saraylardakI atölyelerImI hep kendImIn önünde tuttum. 
İnsan gIrdIğI halIn şeklInI alıyorsa, o halIn hakkını ve sırrını kendIne hasredebIlIr dIye 
düşündüm. Bu yüzden mesleğImI yazarlıktan aşağı görmedIm, bana yazarlığı 
sağladığını, başka seslerI duymamı kolaylaştırdığını hatta bunun bIzzat kapısı 
olduğunu hep bIldIm. Ama dışarıdan değIşIk görünen bu Iş benI “MuvakkIt” yapmaz, 
HayrI İrdal yapmaz. YanI demem o kI saat tamIrcIlIğI, zamanı anlamada ve yazmada 
sadece sunduğu yalnızlık ve sessIzlIk sebebIyle bIr paydır. Eğer Insan, kafasını 
yormaya, ama gerçekten erItIrcesIne yormaya talIp olmuşsa aslında önünde zaman, 
sonsuzluk, geçIcIlIk, Insan kederI, yerIn ve göğün arasındakI bu sıkışmışlık gIbI 
dünyanın kurulduğundan berI ağrımaya gelmIş her başı ağrıtmış dertlerden başını 

 
20 Özdemir, A.g.e. 
21 A.e. 



 94 

alamaz. Ben de tüm bunların IçInde zamana elbet değInIyorum ama bu meslekte 
olmasaydım bu kadar üzerInde durulur muydu, bIlemIyorum.”22  

 
 
 Mesleğ%n%n ve bulunduğu konumun sağladığı tenhalık, “zaman, sonsuzluk, 

geç%c%l%k, %nsan keder%, yer%n ve göğün arasındak% bu sıkışmışlık g%b%” temel varoluş 

problemler% üzer%nde düşünmes%ne olanak sağlamıştır. Yan% saat tam%r%yle uğraşması 

doğrudan zaman üzer%ne düşünmes%ne neden olmamış, saat tam%rc%l%ğ%n%n atölyede 

yalnız başına geç%reb%leceğ% vak%tler% oluşturması onun düşün dünyasını kurmuştur 

d%yeb%l%r%z. 

 
 Y%ne Açık Radyo’da Seval Şah%n’%n doğrudan bu konuda yöneltt%ğ% soruya 

“Aslında ben mekan&k saat tam&rc&s& olmasaydım zamanla &lg&l& bana bu kadar soru 

sorulur mu d&ye ben de meraktayım.” ded%kten sonra varlıkla %lg%lenmen%n zamanla da 

%lg%lenmey% zorunlu kıldığına değ%nm%şt%r.23 Kısacası Gürbüz’ün saat tam%rc%s% 

olmasıyla zaman üzer%ne düşünceler% arasında doğrudan b%r %l%şk% yoktur. Ancak 

Gürbüz’ün b%zat%h% varlık üzer%ne der%n düşünceler gel%şt%rmes% zaman üzer%ne de 

düşünmes%n% kaçınılmaz kılmıştır. Mesleğ% de ancak bu meseleler%n sağlayıcısı 

konumundandır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
22 Hasan Cömert, “Ölüme Hayranlık Duyuyorum”, (çevrimiçi), Sabitfikir, 
https://www.sabitfikir.com/soylesi/edebiyatdisi-olume-hayranlik-duyuyorum, 4 Şubat 2013. 
23 Seval Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine”, Açık Radyo, (çevrimiçi), 
https://acikradyo.com.tr/gunun-ve-guncelin-edebiyati/sule-gurbuz-ile-varlik-ve-metin-uzerine, 26 
Mayıs 2016. 



 95 

3.1.3. Yazarlığı 
 
 
 

“(…) damlatarak değil, kısarak değil, esirgeyerek değil, 
son yazımı son sözümü söylercesine yağdırıyorum, (…)”24  

 
 
 

Şule Gürbüz’ün yazarlığa bakışı yazma sürec%nden çok olma sürec%yle 

%l%şk%l%d%r; “ ‘Yazma sürec&’ d&ye b&r şey aslında yoktur, ‘olma sürec&’ d&ye b&r şey vardır. 

İnsan yazab&lecek hale geld&kten sonra, yazmak b&r şey değ&l, oturulur, yazılır.” Kend% 

yazarlık sürec%nde b%r yazma rut%n% ya da yazma prat%ğ% yer%ne “olma”ya önem 

verd%ğ%n% ve kend% varoluşu n%spet%nde de yazab%ld%ğ%n% d%le get%rmekted%r. Ona göre 

met%nler%n%n der%nl%ğ% kend% der%nl%ğ% kadardır. Dolayısıyla olmadan yazılamayacağını, 

olduktan sonra da yazmanın zor b%r şey olmadığını şu cümleler%yle d%le get%r%r; 

 
 

 “Yazmak her şeyden önce acıdan kaçmamaya, derinlikten ürkmemeye bağlı. Yapması 
da çok zor. Ancak bu olduğunda gerçek bir şey çıkıyor ortaya. Yani insan kendisi 
nasılsa, ne kadarsa o kadar yazabilir. Ne kadar derinse, ne yükseklikte şeylerle 
hemhal olabiliyorsa, ne derinlikten ne bulabiliyorsa onları ortaya koyar. Ben “nasıl 
yazmalı”dan ziyade “nasıl olmalı”yı daha önemsiyorum. Olduktan sonra gerisi 
gelir.”25 

 Şule Gürbüz’ün bu noktada “olmak” kadar “odaklanma”ya da önem verdiğini 

görürüz. Onun yazın ve düşün hayatının temelinde yer alan “kendine keskin bir bakışla 

bakma” yazma süreci için de geçerlidir. Gürbüz için yazma süreci, odaklandığı 

meseleyi kendinde bularak kaleme dökmeyle sonuçlanır; 

“BenIm bütün meselem yazacak hâle gelmek, yazacağın bIrIkmesI ve zIyan edIlmemesI 
ve de odaklanmak. (…) BenIm bütün hünerIm aslında odaklanabIlmek. BenIm asıl 
güçlü tarafım da, çok yorulduğum tarafım da, eserlerIn de kıvamını oluşturan taraf da 
bu. O yüzden ben yazarken önce o odaklanacak meseleyI kendImde buluyorum. Onun 
enkazının altına gIrIyorum, sonra orada çok uzun müddet kalıyorum ve bIzatIhI o 
oluyorum.”26  

 
24 Tuğçe Ayteş, Şengül Can, Özlem Şan, Yusuf Turhallı, “Şule Gürbüz İle Söyleşi”, Çerçisanat, 
(çevrimiçi), http://cercisanat.com/dergi/1/sule-gurbuz-ile-soylesi/  
25 Göktürk, A.g.e., D Maddesi. 
26 Özdemir, A.g.e. 



 96 

 
 

 Kend% yazma sürec%n% özetled%ğ% bu alıntıda y%ne “yazacak hâle gelmek” 

%fades%yle yazmaktan z%yade olmanın önem%ne değ%nm%şt%r. Ancak buna ek olarak 

“odaklanma” meseles%n% ele alması, kend% en güçlü tarafı olarak n%telend%rd%ğ% 

“bakış”la beraber okunmalıdır. Yazarlığının ve hatta kend% “oluş”unun en güçlü ve 

yoğun tarafı olarak odaklanmayı ele alması onun gözleme ve bakışa verd%ğ% değer% b%r 

kez daha gözler önüne sermekted%r. İnşa ett%ğ% pek çok kahramanı da Gürbüz g%b% 

“kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma” hüv%yet%ne sah%pt%r. Bu bakış sancılı da olsa 

“%drak” ancak bu bakıştan sonra gerçekleşeb%lmekted%r. Bu bağlamda Gürbüz’ün 

eserler%ndek% t%t%zl%kle %şlenm%ş yapının arkasında, evvela oluş sürec%n%n hâk%m olduğu, 

bunun ardından gayret%n geld%ğ%n% söylemek yanlış olmaz. Gürbüz’ü sah%h ve otant%k 

yapan da budur; 

 

“Yazma sürecI, yazının bIr hâle gIrmesInden çok, o oluşa benIm gIrmem, o oluşun benI 
kabul etmesI, öncesIndekI tefekkür sürecI, sonra gayretI, en sonunda da tam manasıyla 
santIm santIm Ilerleyen bIr yazı… En sonunda belkI şöyle bIr üç dört aylık bIr sanat 
sürecI var benIm IçIn, o o kadardır. Orasını da hatta yanI o kadar yorgun, bItmIş ve 
helâk olmuş vazIyette olurum kI, onun da tadını çıkaramam, sonrasında da 
çıkaramam. Tat çıkarma âdetIm galIba yok.”27  

 

Başka b%r röportajda yazma rut%n% sorulduğunda yazma rut%n%n olmadığını ve 

aslında yazdıklarıyla b%r olduğunu yan% yazma sürec%nden z%yade olma sürec%n% 

önceled%ğ%n% şöyle d%le get%rm%şt%r; 

“Yazma rutini diye bir şeyi lafzen dahi bilmem. Düşünceler benimle beraber yürür, 
yaşar, lisanen katlanır, farklı bir duygu derecesi ile hal değiştirir. Hiç yazmayacağımı 
düşündüğüm sertlikte ve sadece bana ait olduğunu hissettiğim, saklamam gereken 
şeyler de var. Gerçek olduklarına, var olduklarına kendime göre bazı haller ile kani 
olduktan sonra, başka da çarem kalmayınca yazarım.”28  

Yine başka bir röportajında yazma rutininin olmadığını, düşünceleri ile bir 

olduğunda ortaya çıkan bir şey olduğunu şu cümlelerle ifade etmiştir; “Yazmak 

gündelik bir iş değil, her şey olup bittiğinde ve düşüncemle aramda artık başka bir şey 

 
27 Özdemir, A.g.e. 
28 Bayer, A.g.e. 



 97 

kalmayınca yaptığım bir şey. Ama okumak, notlar almak, düşünmek, tartmak her 

günün işi.”29 Okumak, biriktirmek ve düşünmek onu bir “hâl”e getirdikten sonra 

yazmak bir sonuç olarak devreye girmektedir. 

Gürbüz’ün b%r edebî tür terc%h etmemek %stemes%n%n altında yatan sebeplerden 

b%r% de söylemek %sted%kler%n% doğrudan söylemek, onları en güzel hâller%yle %fade 

etmek %stemes%d%r. Örneğ%n b%r roman kahramanı yer%n%n ve zamanın adamı olarak 

oraya has özel%klerle konuşmak ve konuşturulmak zorundadır. Ancak Gürbüz, hâk%m 

olduğu zeng%n kel%me ve anlam dünyasıyla orada %fade edeceğ% der%nl%kl% meseley% 

der%n ve zeng%n kel%melerle ortaya koyma %steğ%nded%r. Çünkü bazen bazı meseleler% 

ancak bazı kel%meler karşılayab%l%r. Eğer Gürbüz’ün salt amacı “edeb%yat” yapmak, 

kurgu oluşturmak olsaydı seçt%ğ% kel%meler%n ağırlığı bağlamında b%r eleşt%r% 

get%r%leb%l%rd%. Ancak Gürbüz derd%n%n sadece edeb%yat olmadığını defaatle d%le 

get%rm%şt%r. Dolayısıyla daha başında bu %steğ%n% d%le get%ren b%r yazara bu yönde 

eleşt%r% get%rmek haksızlık etmek olacaktır. 

 

Bu tezde daha çok edeb%yat ve varoluş dolayısıyla edeb%yatın felsefeyle %l%şk%l% 

noktaları ortaya koyulmaya çalışılsa da kahramanlarda görülen bazı ps%koloj%k vakalar 

bu bağlamda d%ğer meselelere %şaret etmeye sebeb%yet vermekted%r. Her ne kadar bu 

durumlar “ps%koloj%” b%l%m%n% %lg%lend%rd%ğ% %ç%n tez%n kapsamı dışında kalsa da varoluş 

problemler%n%n tez%n odağını oluşturması ve varoluşun özell%kle “varoluşçu ps%koloj%” 

özel%nde gen%ş b%r %ncelemeye sah%p olması bu noktalara da %şaret etmey% gerekl% 

kılmaktadır. Öncel%kle Gürbüz’ün hemen hemen tüm eserler%ndek% karakterler%nde 

bazı ortak temalar görülmekted%r. Her b%r% ayrı yaşam koşulları %ç%nde yaşasalar da, 

ayrı k%ml%klere, yaşlara, hayat şartlarına sah%p olsalar da hayatı sorgulamaları, 

arayışları, kend%ler%ne kesk%n b%r bakışla bakmaları g%b% durumlarda ortaklık 

göster%rler. Bunun dışında spes%f%k olarak karakterler%n pek çoğu y%ne “%deal benl%k” 

anlayışı gel%şt%rm%ş durumdadır.   

 

 
29 Ayteş, A.g.e. 



 98 

Aynı zamanda varoluş problemler%n%n en temel%nde yer alan yalnızlık, 

yabancılaşma g%b% meseleler karakterler%n temel özell%kler%n% yansıtmaktadır. Bu 

durumun alt yapısı da ş%zo%d k%ş%l%k bozukluğu %le tanımlanab%l%r durumdadır; “Şule 

Gürbüz öyküler&ne yansıyan karakterler&n &çsel konuşmaları, var olmanın get&rm&ş 

olduğu kaygıyı yaşayan h&kâye kahramanları, yalnız ve &nsanlarla arasına mesafe 

koyan hayatı ve ölümü sorgulayan cümleler ş&zo&d k&ş&l&kler& akla get&rmekted&r.”30 

Yalnız, yabancılaşmış ve özell%kle %çedönük özell%kler gösteren kahramanların ş%zo%d 

k%ş%l%k göster%yor olmalarına %şaret ed%lerek mesele tez%n kapsamı dışına çıkılacağı %ç%n 

gen%şlet%lmeyecekt%r. 

 

 Şule Gürbüz’ün üslubunda daha katmanlı ve r%tm%k b%r yapının varlığı görülür. 

Yoğun, katmanlı ve der%nl%kl% met%nler %nşa eden Gürbüz bunu yaparken d%l%n r%tm%k 

yapısından faydalanır. Seval Şah%n’%n “Açık Radyo”da %şaret ett%ğ% şekl%yle b%r 

zanaatkâr g%b% met%nler%n% ören Gürbüz, tek tek tüm cümleler% üzer%nde t%t%zl%kle 

durmaktadır. Uzun ve hac%ml% cümlelerden müteşekk%l met%nler% katmanlı ve sarmal 

b%r yapıya sah%pt%r. Kel%me yönünden zeng%nl%k, Türkçeye ve genel edebî ve felsef% 

l%teratüre hâk%m olma durumu bu der%nl%ğ% sağlayan unsurların başında gel%r. Kend%s% 

de yazma r%tm%yle %lg%l% cümleler%n ve metn%n döngüsel ve katmanlı yapısına “şakayık 

ve kamelya g%b% katmanlı anlatım” yakıştırmasını yapmıştır; “Bunları ray&halı, ç&y 

taneler& &le süslü, b&r den&zkabuğu g&b& kokulu, baş döndürücü buluyorum. Yan& 

yazarken de &nsan usta ve duyuş sah&b&, sazını kend&nden ayrı b&r şey olarak görmeyen 

b&r sazende g&b& yüzme b&ld&ğ&nden habers&z b&r balık, nefess&z yaşadığını b&lmez b&r 

mercan g&b& yazarsa kısalar uzuyor, şakayık g&b& kamelyalar g&b& katmanlanıyor.”31 Bu 

noktada bu der%nl%kl% ve katmanlı yapının y%ne “oluş”a dayandığı, oluş sürec%n%n 

ardından yazma sürec%n%n başladığı d%le get%r%lm%şt%r. 

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde “r%t%m” son derece öneml%d%r. Met%nler%n katmanlı, 

döngüsel ve der%nl%kl% yanını %nşa eden unsurun, anlam kadar söyley%ş mükemmell%ğ%n% 

 
30 Merve Çalık, “Coşkuyla Ölmek: Şule Gürbüz Hikayelerinde Şizoid Görüngü”, Türkiye Bütüncül 
Psikoterapi Dergisi, C.V, No:9, 2022, s.71. 
31 Nil Sakman, “Kendime Bir Bahçe Seçtim”, Haz.: Nil Sakman, Kitap-lık, Dosya; Bugünün Yazarları: 
Şule Gürbüz, Sayı:185, Mayıs- Haziran 2016, s. 13.  



 99 

de oluşturan unsurun r%t%m olduğu söyleneb%l%r. D%l%n %mkanlarından ustalıkla 

faydalanan Gürbüz’ün Klas%k Türk Müz%ğ% %le %l%şk%s% ve makam b%lg%s% de 

met%nler%ndek% r%tm% oluşturan temel unsurlardan b%r% olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Düz yazılarında da bu ş%%rsel r%tm%n görülmes%, Gürbüz’ün çok yönlü yapısının %nşa 

ett%ğ% b%lg% ve sezg% gücünün de eşl%k ett%ğ% “r%t%m” olgusudur. Müz%ğ%n kend%s% %ç%n 

önem%ne değ%nd%kten sonra eserler%ndek% r%t%m duygusunun ve “makam”larla %l%şk%n%n 

örneklend%r%lmes%n% Öyle m&ym&ş? adlı eser% üzer%nden şu şek%lde yapmıştır; 

 

“Benim için eser bir klasik takımdır: Birinci beste, ikinci beste, ağır semai, yörük 
semai. Dört bölümden oluşur ve hatta Öyle miymiş?’in en son iki sayfasında olduğu 
gibi eser biter ve arkasından kısa bir saz …. Yani uşşaktan rasta değişen ama iç içe 
bir yol alışta kısa bir tambur taksimi gibi, birden bire değil de biten bir devamda 
nihayetlenir, ama aslında bitmez, susar. (…) Bu böyle çok eklemli büyük bir yapı 
oluşturmuyor ama birbirine bağlı, ayrı da okunabilecek tek tek de okunabilecek ama 
aynı makamın içinde farklı hareketliliklerin de sezilebileceği bir hale 
yaklaşabiliyor.”32  

 
            Seval Şah%n’%n Gürbüz’ün edeb%yatını bu bağlamda r%t%m ve müz%k 

eşl%kç%l%ğ%nde çok katmanlı yapısı %çer%s%nde düşüncen%n merkezde olduğu b%r kurgu 

olarak değerlend%r%r;  
“Yapı-söylem ve kurgu onun metinlerinde üç ayaklı bir sac gibidir. Bu sac ayağı 
metnin temel dinamiklerinden biri olan monologlarla aydınlatılmaya, sorular 
aracılığıyla başka soruların açılmasına kimi zamansa sadece soru sormaya yönelir. 
Kendi üzerine düşünen bireyin kendi üzerine üretilmiş metinlerle birlikte tartışılmaya, 
kendine metinler aracılığıyla dışarıdan bakabilmeye dair bu monologlarda İslâm ve 
Batı felsefesi, ezoterik felsefe bu “kendi”lik halinin söylem olarak kelime kelime 
örülmesinde önemli bir rol oynar.”33  

 

             Aynı zamanda Şahin, Gürbüz’ün metinlerinin sorulardan müteşekkil yapısına 

işaret ederek; “Kelime kelime örülen bu kendilik hali, tam da örüldüğü yerden 

sökülmeye, parçalanmaya meyyal olduğundan monologlar kâinata atılmış sorular 

olarak ortaya çıkar.”34 yorumunu getirmiştir. Gürbüz, metinlerinin katmanlı yapısını 

 
32 A.e., s. 13 
33 Seval Şahin, “Şule Gürbüz Edebiyatını Okumak”, K24, (çevrimiçi), https://www.k24kitap.org/sule-
gurbuz-edebiyatini-okumak-667, , 19 Mayıs 2016. 
34 A.e. 



 100 

“makam”la ilişkilendirmiş olup edebiyatındaki “ritim” olgusunun önemine işaret 

etmiştir; “Bu hal d&l&n kullanım alanlarını ve katmanlarını çok arttırıyor. Metn& de 

katmanlandırıyor, okuma çeş&tler&n& de katmanlandırıyor ve r&t&m duygusunu da 

elbette. Ben ona makam demeye b&raz daha yatkınım çünkü yazarken &ç&mde o tür 

geçk&ler oluyor ve bunlara h&taben yazıyor g&b& oluyorum.”35  

 

 Şule Gürbüz, met%nler%n%n katmanlı yapısının arka planını %se “ş%%rsel sezg%” %le 

%l%şk%lend%r%r; “Ben söyleyeb&leceğ&m her şey&, sıkı, aralıksız, boşluksuz ve en 

söylenmem&ş hal& &le ve anlatım olanaklarını kend&mce en gen&şleterek ve söylenenden 

ötes&n& de &z’ana ve duyguya yan& ş&&rsel b&r sez&şe bırakarak daha da kend& &ç&nde 

katmanlanan, büyüyen met&nler yazmaya çalışır, ancak bunu yazıdan sayarken bu 

konuda eleşt&r& almak yazanla okuyanın gerçek muhatap olamadıklarını göster&r.”36 

Bu ş%%rsell%k Gürbüz’ün met%nler%ne der%nl%k ve katmanlılık katan b%r d%ğer olgudur. 

Düz yazılarındak% ş%%rsel yanın daha çok %lhamla %lg%l% olduğunu söyleyen Gürbüz, bazı 

met%nler%n %k%nc%ye yazılamayacak kadar kend%ne has olduklarını %se şu cümlelerle 

%fade etm%şt%r; 

 

“Bu bIraz her şeye rağmen dIlIn sınırlığından ve sezgInIn sonsuzluğundan. ŞIIrIn 
olanakları düz yazıya göre çok daha genIş. BelkI ben de o şekIl bIr yazmayla 
olanakları daha çok açtım. BelkI yazarken ne yazacağımı daha çok bIlerek masaya 
oturduğum zamanlar var mesela bIr de böyle tamamen karanlık bIr dehlIzIn IçInde 
kaybolduğum zamanlar var. Sonra o bIttIkten sonra çıktığım ve arkama çekIlIp kendImI 
ter IçInde bulduğum bazı sabahları hatırlıyorum. Yazdıklarıma bakıp da, hem çok 
tanıdık, hem böyle sankI suyum çıkmış ve bendekI her şeyI almış, orada durmuş 
olduğunu gördüğüm bölümler var. Onların noktasına vIrgülüne dokunmadım. O 
bölümlerI bIr daha yaz desen, yazamam. Düzelt desen düzeltemem. Bu kItapta öyle 
bölümler oldu.  Nasıl yazdığımı hatırlıyorum ama oralar çok daha serbest yerlerdI.”37 

 

              Sanattan ziyade felsefeye yakınlık duyduğunu dile getiren Gürbüz, 

eserlerinde dil, fikir ve felsefe işçiliği ile yoğunluk sağladığını ifade etmiştir. Buna ek 

 
35 Sakman, A.g.e., s. 13. 
36 Ayteş, A.g.e. 
37 Başar Başaran, “Gitmemeyi Başarmakla Kahraman Olunuyor”, Birgün Gazetesi, 26 Kasım 2011.  



 101 

olarak içe dönük ve döngüsel cümlelerin sağladığı katmanlılık sahip olduğu ritim 

dolayısıyla da şiirsel bir yapı oluşturmaktadır.38  

 

 3.1.3.1.Anlatıcı: “Öz Benl)k” 

 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde anlatıcı olarak karşımıza “anlatıcı kahraman”ın 

yanında “yazar anlatıcı” çıkar. Seval Şah%n’%n %fades%yle Gürbüz’ün eserler%nde 

kend%n%, düşünce ve duygularını alıp yanına koyan, k%m% zaman uzaklaştıran anlatıcı 

kahramanın yanına, yazar anlatıcı kend% okuduklarını ve onlarla %l%şk%s%n% yerleşt%r%r.39  

 

 Şule Gürbüz’e bir röportajında; kahramanın, yazarın ve öznenin öldüğü güncel 

durumda onun eserlerinde anlatıyı anlatanın kim olduğu sorulmuştur. Gürbüz bu 

bağlamda kendi eserlerinde anlatanın ve konuşanın “öz benlik” olduğu dile getirmiştir; 

“Kendini izleyen, fark eden, enikonu gören, gördüklerinin de ne olduğunu sezen öz 

benlik konuşuyor. Kendinin farkında ama çoğu zaman güç yetiremeyen, yaradılışını 

keşfeden, kendisine kendi benliğinden tanıklık eden konuşuyor. Kişinin kendini 

izlemesi kendini bilmesinin en önemli yolu.”40 Bu bağlamda “öz benlik” ifadesiyle 

kendini bilmenin, kendinin farkında olmanın ve devamlı surette kendilik arayışı içinde 

olmanın önemine değinilmiştir. Bakış ve farkındalık bu bağlamda kurucu ögelerdir. 

  
 Şule Gürbüz, sık sık asıl derd%n%n edeb%yat olmadığını ve söylemek %sted%kler%n% 

edeb%yatın formlarına sığınarak %fade edeb%ld%ğ% %ç%n bunu yapma durumunda olduğunu 

d%le get%r%r. Bu bağlamda edeb%yatın gerekt%rd%ğ% unsurlar, onun %ç%n temel mesele 

değ%ld%r. Asıl derd% f%k%rler%n% d%l%n katmanlılığı sayes%nde %fade edeb%ld%ğ% felsefî alt 

yapısı olan met%nlerd%r. Bu bağlamda tahk%ye etmen%n temel unsurları olarak ele 

 
38 Göktürk, A.g.e, F maddesi. 
39 Seval Şahin, “Zaman, Dil ve Mekanik- Şule Gürbüz’ün Coşkuyla Ölmek Adlı Eseri Üzerine”, Seval 
Şahin, (çevrimiçi), http://sevalsahin.com/detay/4/393/Zaman,-Dil-ve-Mekanik--Sule-Gurbuz-un-
Coskuyla-Olmek-Adli-Eseri-Uzerine-, 16 Temmuz 2016. 
40 Filiz, A.g.e. 



 102 

alab%leceğ%m%z “olay, yer, zaman ve kahraman” %l%şk%s% %ncelend%ğ%nde Gürbüz’ün 

eserler%nde son romanı Kıyamet Emekl&s&’ne kadar bel%rg%n b%r olay örgüsünün ve d%ğer 

unsurların olmadığı net b%r şek%lde görülür. Tab%% k% öyküler%nde de yer, k%ş%, zaman ve 

olay unsurları vardır ancak bel%rg%n olmadığı g%b% asıl anlatılmak %stenen onlar değ%ld%r; 

onlar düşünceler%n aktarımı %ç%n b%r araçtır. Gürbüz’ün eserler%nde “olay akışı”ndan 

z%yade “düşünce akışı” söz konusudur. “Müz%k Hocası” ve “Zamanın Farkında” “b&r 

ruh durumu ve b&r oluş hal&” 41 olarak değerlend%r%lm%şt%r.  

 

Şule Gürbüz’ün eserler%n%n olaydan z%yade kahraman odaklı olması -yan% 

“%nsan” odaklı olması-; onun eserler%n%n düşünce ağırlıklı olmasını sağlamakla beraber 

bu durum eserler%n felsefî der%nl%ğ%n% oluşturan temel unsurlardan b%r% olarak devreye 

g%rmekted%r. Bu bağlamda Gürbüz’ün eserler%nde aslında eserler%nde kahramandan 

z%yade karakterlerle karşılaşırız; “Aslında Zamanın Farkında’da da, Coşkuyla 

Ölmek’te de pek o kadar kahraman d&ye tanımlayab&leceğ&m&z belk& Akılsız Adam ve 

Sadullah Efend& h&kayeler&n& b&raz tedr&cen dışarıda bırakırsak çok kahraman yoktur. 

Öyle m&ym&ş?’te h&ç yok.”42 Bu durum onun eserler%n% tam b%r edebî ürün olarak 

değerlend%rme konusunda güçlük yaratır. Kend% de eserler%n%n öykü, roman g%b% edebî 

türler%n %ç%ne sıkıştırılması yer%ne b%r “met%n” olarak değerlend%r%lmes%n%n daha yer%nde 

olacağını d%le get%rmekted%r. Bu bağlamda eserler%n%n yapısal mah%yet% hakkında 

şunları söylemekted%r; 

 

“Ben aslında uzun bIr monolog yazmak IstemIştIm. YanI Coşkuyla Ölmek’ten sonra. 
(…) Yazı yazarken edebIyatın bellI formlarının IçInde kalmak, bellI formların 
IçerIsInde artık en yadırganmayacağım bIr şekle gIrmeye çalışmak, onun 
borderlarının arasına sıkışmak, aslında benIm dertlerImden bIrI. Bunu (…), 
dIğerlerInI öykü dIyerek geçIştIrdIk. Aslında bunların da öykü olduklarını ben hIçbIr 
zaman söylemedIm, söyleyemem de. YanI öyle değIller. Öyle mIymIş?’te dIrekt olarak 
öyküyle IlgIsI olmayan bIr dört ayrı, bIrbIrIyle bağlantılı da okunabIlecek, ayrı da 
okunabIlecek dört metIn yazdım. Ama tabII bu ne dendIğInde, Işte anlatı mı, deneme 
mI, hIkaye mI, roman mı, Işte orada ben sadece metIn demeyI aslında daha tercIh 
edIyorum. (…) Ama şekIl ve form bIraz sıkıntılı bIr şey gerçekten. Bu konuda bundan 
sonrasında da doğrusu benI bIr derdIn bekledIğInI bIlIyorum. Bu kItabı yazarken 

 
41 Göktürk, A.g.e., F Maddesi. 
42 Seval Şahin, “Şule Gürbüz ile Hayat, Ölüm ve Edebiyat”, Açık Radyo, (çevrimiçi), 
https://acikradyo.com.tr/podcast/146094, 2 Haziran 2016. 



 103 

metnIn; dIl ve düşünce anlamındakI gücünün bazı edebIyat ve form meraklılarına şIfa 
olabIleceğInI ve bazı şeylerI görmezden gelmelerInI, yardımcı olabIleceğInI 
düşünmüştüm.”43 

 

 Tüm bunların asıl sebeb% olarak da nasıl anlattığı değ%l ney% anlattığını 

önceleyen b%r yazar olduğunu d%le get%ren Gürbüz, kend%s% %ç%n asıl olanın düşünce 

olduğunu d%le get%rm%şt%r; 

 

 “Çünkü IyI edebIyatın büyük bIr kısmı da dIldIr. Düşünce Ise benIm IçIn bIrIncI 
sıradadır. HIçbIr zaman, zaman zaman söylendIğI gIbI neyI anlattığı değIl nasıl 
anlattığı önemlI bIr yazar olmayı hayal etmedIm. Hep anlattığım şeyI önemsedIm.”44 

 

 Bu bağlamda Gürbüz’ün %y% edeb%yatla felsefey% %l%nt%l% gören yapısı ön plana 

çıkmaktadır. Bu durumla %lg%l% Gürbüz şunları söylemekted%r; “Ben aslında sadece 

edeb&yatın çerçeves&nde kalmaktan b&raz muzdar&p b&r&s&y&m. (…) Çünkü edeb&yat &y&s& 

dah& net&cede kahraman k&m, kurgu nasıl, sonunda ne oldu sorularıyla s&z& böyle ölçüp 

b&ç&p şek&llend&r&p ona göre de b&r hüküm vermeye çok hazır b&r zem&nd&r.”45 Bu 

bağlamda Gürbüz’ün formdan z%yade %çer%ğe, %çer%kte de düşünceye önem verd%ğ% 

yorumunu get%reb%l%r%z. Ancak Gürbüz’ün d%l% kullanma b%ç%m% der%nl%kl%, katmanlı ve 

sarmal met%nler %nşa etmes%yle sonuçlandığı %ç%n her ne kadar edeb%yatın sınırları 

%çer%s%nde değerlend%r%ld%ğ%nde bel%rl% formlar atfed%lemeyen met%nler yazmış olarak 

kabul ed%lse de bu met%nler%n b%ç%m bakımından mükemmel oldukları konusunda f%k%r 

b%rl%ğ% yapmak zor olmayacaktır.  

 

 

3.1.3.2. Zanaatkâr Edasıyla İşlenen Unsur: DPl 

 

 İyi bir edebiyatın önemli bir kısmını dil oluşturur. Dil ile edebiyat ve felsefe 

arasındaki ilişki ise karşılıklıdır. Düşünce genişleyip açıldıkça dil de genişler; dil 
 

43 A.e. 
44 A.e. 
45 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 



 104 

mükemmelliğe eriştikçe edebiyat ve felsefe mükemmelleşir. Dolayısıyla edebiyatın ve 

felsefenin dilin taşıyıcılığını yaptığı kadar dil de edebiyat ve felsefenin taşıyıcılığı 

yapar. Şule Gürbüz’ün eserlerinde de edebiyat ve felsefe ortaklığında ilerleyen yapının 

taşıyıcısı sağlam bir dil olmuştur. Gürbüz’ün eserlerini derinlikli kılan Gürbüz’ün 

Türkçeye olan hâkimiyetidir. 

 Seval Şahin Gürbüz’ün dil ile olan ilişkisini “ritim” kavramıyla da 

ilişkilendirerek Gürbüz’ün üslubu hakkında şu yorumda bulunmuştur; “Şule Gürbüz 

bir dil ustası. Mesleği olan saat tamirciliğinin de dili üzerinde bir etkisi olmalı ki dili 

ince ince işlemek, yeri geldiğinde dile yap-taklar uygulamak konusunda son derece 

dikkatli ve titiz çalışıyor. Dil, onun elinde kurulan bir saat gibi zaman üzerinde tik 

tak’larla ilerliyor.”46 Gürbüz’ün bir zanaatkâr edasıyla eserleri kurmasına 

göndermede bulunan Şahin’e göre Gürbüz’ün eserlerindeki ritmik yapı dikkat çeker. 

Yine Şahin Açık Radyo’da Gürbüz’e bu bağlamda yaptığı iş ile inşa ettiği dil arasında 

bir ilişki olup olmadığını sorduğunda Gürbüz şu cevabı vermiştir; 

 

“Yaptığım Işle çok da IlgIsI olduğunun en azından ben farkında değIlIm. Ama yaptığım 
IşI seçmem, yazı yazış bIçImIm, hayatı algılayış şeklIm, yaşantım elbet bIrbIrIyle üç 
aşağı beş yukarı bIr yakınlık gösterIyordur. Zaten bIr yekparelIk taşıması benIm IçIn 
çok önemlI bIr şey. Öyle olduğunca da tabII IçInde daha rahat hareket edebIldIğIm, 
daha samImI olabIldIğIm bIr meslek yapıyorum. O türde yazı yazıyorum. Bu bakımdan 
bakabIlIrIm. Ama tabII saat tamIrcIsI olduğum IçIn böyle bIr dIle sahIp olduğumdan 
zIyade yazı yazma türüm ve yazı yazma sebeplerIm sadece bIr edebIyat sevgIsI, arzusu, 
duygusu Ile değIl.”47  

 

 
 Şule Gürbüz %ç%n yazarlığı, mesleğ% ve hayatı b%r “yekparel%k” oluşturur. 

B%rb%r%n%n tam olarak neden% olarak değerlend%r%lemeseler de her b%r% b%r d%ğer%yle 

%l%nt%l%d%r. Bu bağlamda “saat tam%rc%s%” olması yazarlığının doğrudan yönlend%r%c%s% 

olmamakla beraber seçt%ğ% meslekle yazdığı cümleler aynı kaynaktan gelmekted%r. 

 
46 Seval Şahin, “Zaman, Dil ve Mekanik – Şule Gürbüz’ün Coşkuyla Ölmek Adlı Eseri Üzerine”, Seval 
Şahin, (çevrimiçi), http://www.sevalsahin.com/detay/4/393/Zaman, 16 Temmuz 2016. 
47 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 



 105 

Kaynağın kend%s% “b%r” olduğu %ç%n yazılanlar da yapılanlar da yaşananlar da b%rb%r%n%n 

sağlayıcısı olmaktadır. Yapmaktan z%yade “olma”ya önem veren Şule Gürbüz %ç%n d%l 

olan %l%şk% de aynı m%nvalded%r. Söyleyecek b%r şey% olana zaten d%l%n kend%n% açtığını 

düşünür;  

“Büyük bir şaire, kalp gözü açık ve küfsüz kimseye parlak dil zaten gelir. Anlatacağı 
olana gelir, derdi olana gelir. Anlatacağı olmak önemli, dil çözülür, derdi olmak 
önemli, mürşit bulmak değil. Dil çünkü ruhtan doğar ve ruh dokunan, gezen, hareket 
eden, meyve verendir… Her şeyi takibe alır, yalnız değildir, en ufak şeyi izler, 
izlenimlerle taşar, kaynar, bunca şey dili, hem de her kendini kaynatıp taşıranı farklı 
ve kendine mahsus bir usare ile bir çiçek açtırır, onu konuşturur.”48 

 Kendi dışındaki hiçbir vesilenin yazmaya olanak sağlayamayacağını dile 

getiren Gürbüz, “ol”duktan sonra yazmanın kendiliğinden geleceğini ve dilin de buna 

hizmet edeceğini düşündüğü bir yerden meseleye bakar. Dilin ruhtan doğduğunu dile 

getiren Gürbüz, ruhta yeterli malzeme olduktan sonra bunun dile de yansıyacağını; bu 

bağlamda dilin ruhu yansıtmak üzere bir “ayna” görevi gördüğünü dile getirir. Dili 

çiçek açtıracak asıl kaynak Gürbüz’e göre ruhtur. Metnin de söylemin de dilin de 

duygu ve düşüncelerin de ruhtan doğduğunu düşünen Gürbüz, bu bağlamda her şeyin 

önüne “ol”mayı ve ruhun derinlikli ve mükemmel hâle gelmesi gerekliliği bağlamında 

savunduğu düşünceyi koyar.  

 

3.1.3.3. Şule Gürbüz’ün MetPnlerPnPn MüzPkle Olan İlPşkPsP 

 

 

Şule Gürbüz’ün üslubunu oluşturan temel unsurlar arasında müz%k vardır. 

Müz%ğ%n üslubu besleyen yapısı %çer%s%nde “r%t%m” olgusu öneml%d%r. Uzun yıllar farklı 

müz%k türler%yle %lg%lenen Gürbüz, müz%ğ%n ruhuna verd%ğ% şek%lle beraber müz%ğ%n d%le 

yansımasıyla eserler%n% der%nleşt%rm%şt%r. Seval Şah%n, Gürbüz’ün edeb%yatında müz%ğ% 

yapıyı oluşturan temel unsurlardan b%r% olarak değerlend%r%r.49 Şahin, Öyle Miymiş? 

 
48 Filiz, A.g.e. 
49 Seval Şahin, “Şule Gürbüz ile Hayat, Ölüm ve Edebihyat”, Açık Radyo, (çevrimiçi), 
https://acikradyo.com.tr/podcast/146094, 26 Mayıs 2016. 



 106 

içerisindeki tekrarların ve biçimsel farklılıkların da ritme hizmet ettiğini dile getirerek 

Gürbüz’ün eserlerinin müzikle olan ilişkisine işaret etmiştir; 

 
“Öyle miymiş?’te yer yer “Cennet Varken Cinnet Olabilir mi?” metninde her bir 
metnin sonunda ardı ardına gelen bitki ve hayvan isimleri, Öyle miymiş? kısmında yer 
alan italik metinler, korolar da müziğin yapıdaki etkisini gösterir. Bu kez çoksesli bir 
müzikte tek tek başka başka enstrümanlardan çıkan sesleri duyar gibiyizdir. Ancak 
burada şöyle bir durum vardır: Aynı müziğin farklı enstrümanlarla çalınmasındaki 
durum gibi. Biraz da Tanpınar’ın “kendini yapmak”taki ifadesinde olduğu gibi. 
Yekpâre bir zaman diliminde kendini yapan bireyin kâinattaki yolculuğu, arayışı gibi. 
Zaman yekpâre bir hale geldiğinde birey de kendini yapmaya dair bir yolculuğa 
çıkar.”50 

 

Şule Gürbüz’ün eserlerinde müzik, hem konu edilme bağlamında hem de esere 

ve hayata ritim eşliğinde bakma anlamında önemli bir yeri işgal eder. Kişisel 

hayatındaki müziğe olan ilgisini eserlerine de taşıyan Gürbüz, kurmuş olduğu müziğin 

hayatla ve ölümle olan ilişkisini zamana da yansıtmıştır. Gürbüz, herkesin hayatının 

bir müziği olduğunu ve bu müziğin kişiye has olduğunu, kişi hayata veda ettiğinde de 

bu müziğin kesildiğini ifade etmiştir. 

 

Şule Gürbüz’ün müzik-zaman ilişkisi ise bir şeyleri anlama üzerine kuruludur. 

Gürbüz, öğrenilenlerin “dert” vasıtasıyla öğrenildiğini ve bu bağlamda müziğin de bu 

derde eşlik etmesiyle anlaşılması gerekenleri açtığını dile getirir; 

 

“DerInleşebIlmenIn, anlayabIlmenIn yolunu, okurken de, müzIk dInlerken de dertte 

gördüğüm IçIn… Çünkü anladığımız her şeyI bIr yerde bIr dert vasıtasıyla anlıyoruz. 

MüzIk dInlemenIn de benI büyüten, bIraz daha olgunlaştıran, bIraz daha 

başkalaştıran, başka hallerle aşIna eden yanını hep bIr buruklukta, o parçalanma 

halInde, belkI Peter GabrIel’In feryatlarında bulmak benIm IstedIğIm, kendIme yakın 

bulduğum bIr haldI. BIr oluş bIçImIydI daha doğrusu…”51  

 
50 Şahin, “Şule Gürbüz Edebiyatını Okumak” 
51 Göktürk, A.g.e., B Maddesi. 



 107 

Yine bu söyleşinin devamında Susan Sontag’ın müziğin insanı zamanda 

götürüp getiren bir vasıta olduğuna dair ifadesine değilmiş Gürbüz de bu konuda 

şunları demiştir; 

“Tabii ki… İnsan dinlediği müziği gerçekten kendisiyle içselleştiriyorsa yerinde çakılı 

kalamıyor, elbette ki bir hareket oluyor. İnsanın sabitliğini alıyor. (…) Bunun verdiği 

bir sersemlik de var, hayattan kopuş da var, çok müzik dinleyenlerin hayatla rabıtası 

çok kuvvetli değildir. İster istemez böyle bir şey yapar müzik.”52  

Şule Gürbüz, B%r+ B%r’e verm%ş olduğu söyleş%de kend% müz%k dünyasında üç 

ayrı evren%n varlığından söz eder; bunlardan %lk% yoğun senfon%k rock d%nled%ğ% daha 

çok 18 yaşına kadar olan kısım, %k%nc%s% klas%k Batı müz%ğ% d%nled%ğ% seneler, üçüncüsü 

%se klas%k Türk müz%ğ% d%nled%ğ% -yaklaşık 30 yaşından sonra sadece bu müz%k türünü 

d%nled%ğ%n% bel%rt%r- seneler olarak üç ayrı kısımdan müteşekk%l olduğunu 

bel%rtmekted%r.53 Müz%kle olan bağlantısı çok der%nden olan Gürbüz, müz%ğ%n 

yaşayab%lmen%n b%r parçası olduğunu d%le get%rm%şt%r. On-on b%r yaşlarında en çok 

d%nled%ğ% %sm%n Jethro Tull olduğunu bel%rten Gürbüz, müz%ğ%n ve sanatın kend%s% %ç%n 

hayatî derecede önem%ne b%naen bu durumu aşkla benzeşt%rm%şt%r; 

 

“Sanatın önemli tarafı, insana bir değişme ve başkalaşma arzusu vermesi. (…) Ben 
de Jethro Tull’ı dinlediğimde başkalaşmıştım. (…) O yüzden de hemen onun içine 
taşınmıştım. Bu da öyle bir şey. Aşk gibi. İnsan kendi yerini bırakıp oraya göç 
ediyor…”54 

 Belirsizliğin ve tanımlanamazlığın yarattığı kaos insanı bir şeylere sınır 

çizmeye, ad koymaya zorlar. Gürbüz için de tanımlayamadığı şeylerde müziğin 

tanımlayıcılığı onun anlam yaratımında yardımcı unsur olarak devreye girmiştir; 

 

“Müzik benim bir şeyleri anlamamda hep çok yardımcı oldu. Tanımlamamda da… 
Kendisi tanımsız da olsa başka şeyleri tanımlamamızda çok yardımcı oluyor. Yani, 
kendi duygularımızı biçimlendirmede, tanımada, adlandırmada çok büyük bir destek. 

 
52 A.e. 
53 A.e., M maddesi. 
54 A.e. 



 108 

Bir şey tanımlandığı anda, acı ve yalnızlık hissiyatı veren bir şey olmaktan da çıkıyor. 
Tanımlayamadığımız şey kaos yaratıyor.”55  

 

3.1.3.4. EtkPlendPklerP İsPmler yahut “Büyük Gelenek, Ferd) 

Yetenek” 

 

 Şule Gürbüz, etkilendiği isimler arasında saydıklarının yanı sıra aslında kendi 

bahçesini kendi dikmeye çalıştığını, özellikle güncel yazın dünyasına hiç bakmadığını 

dile getirmiştir; “Klasik metinlerin, antik felsefenin daha ziyade ve belli bir dönem 

edebiyatının, hatta diyebilirim ki 50’lerden 60’lardan sonra yazılmış hemen hiçbir 

şeye el sürmemeyi kendime daha doğru bir yol olarak bildim. Günümle ilgilenmemeyi 

seçtim, mizacım da tümden bu yöndeydi.”56 Kadim metinlerle, yüksek ruhlarla irtibatın 

“(…) geniş ve uzun soluklu beslenmeler, geniş ve uzun bakışlar, derin düşünceler, 

uzun içe bakışlar ve geçmişi alabildiğince içe sindirmek ve onunla uzun müddet içine 

bir şey katıştırmadan kalabilmek olduğunu”57 ifade eden Gürbüz, bir sürü meseleyle 

aynı anda irtibatta olmak yerine bir mesele üzerinde derinleşmenin savunuculuğunu 

yapmış ve söylediklerini o derinlikten söylemiştir. 

 

 Senfonik rock dinlediği dönemde Batı edebiyatının klasiklerinin ötesinde 

Beckett, Joyce, Kafka ve Faulkner okuduğu süreçte Batı şiirini de okuyan Gürbüz Türk 

edebiyatından etkilendiği şairler arasında özellikle iki ismi sayar; İkinci Yeni 

şairlerinden Turgut Uyar’la Edip Cansever Gürbüz’ün en çok sevdiği şairler 

arasındadır. Hatta en çok Edip Cansever’den etkilendiğini dile getiren Gürbüz, 

“Yetişme çağımda, üniversiteye başladığım dönemde, İngiltere’deyken bile Edip 

Cansever benimle beraberdi. Turgut Uyar’ın yalvaç tavrını çok derin bulmakla 

 
55 A.e.  
56 Sakman, A.g.e., s.10. 
57 A.e., s. 10. 



 109 

beraber, bende yeri hazır değildi. Edip Cansever’le ise tam aksine, hep 

beraberdik…”58 demiştir. Bu iki isme ek olarak da İsmet Özel’i işaret etmiştir; 

“Şiirimizden İkinci Yeni’nin, Turgut Uyar’ın, Edip Cansever’in ve sonrasında birazcık 

belli şiirleriyle İsmet Özel’in bir ağırlığı vardı.”59 

 Türk edebiyatçılarından da belli başlı isimleri sık sık dile getiren Gürbüz, bir 

noktadan sonra dönüp dolaşıp aynı eserler üzerinde durduğunu ve asıl zenginliğin 

buradan geldiğini dile getirmektedir. Bunların içinde Yahya Kemal, Ahmet Haşim, 

Hüseyin Rahmi, Abdülhak Şinasi Hisar, Ahmet Hamdi Tanpınar, Sâmiha Ayverdi, 

Nahid Sırrı ve Peyami Safa gibi isimler vardır. Nahid Sırrı’yı sadeliği ve 

vazgeçebilmeyi öncelemesi açısından beğenir. Hüseyin Rahmi’yi devrine uzaktan 

bakabilme ve detaylar konusunda dikkatli davranabilmesi konusunda ön plana 

çıkarır.60 Yine Tanpınar, Yahya Kemal ve Ahmet Haşim gibi sanatçıların az eser 

ortaya koymalarıyla eleştirilmelerinin yersiz oluşu ve aslında en iyisini ortaya 

koymaya çalışmalarıyla beraber her şeyi de onun içine yerleştirmeleri ile asıl önemli 

olanı yaptıklarını ve kendisinin de buna yakın olduğunu dile getirir.61 Bu durum 

aslında onların inşa ettiği yolda adımladığının ve benzer yan yollar, patikalar inşa 

ettiğinin bir göstergesidir. 

 Şule Gürbüz’ün etkilendiklerinin isim isim sayılmasının ötesinde Gürbüz’ün 

bir geleneğin devamı olma konusundaki arzusu ve gayreti dikkate şayandır. Devam 

hâlinde olabilmek, silsileyi devam ettirebilmek onun için önemlidir. Bunu bir minnet 

duyma olarak değerlendiren Gürbüz bu konu hakkında şunları söylemektedir; 

“Devamı olmayı arzu edeceğim isimleri sormuştunuz. Hâşim’i, Yahya Kemal’i, 
Tanpınar’ı, Peyami Safa’yı, Hüseyin Rahmi’yi, Sermet Muhtar’ı, Nahid Sırrı’yı, 
Abdülhak Şinasi’yi, Kemal Tahir’i önemli ve anlamlı saydığımı söyleyebilirim. 
Sonuçta, sanatta da bir seyrüsülûk vardır; bir şeyin devamı olabilmek, bir meşalenin 
elden ele devredilmesi… Bu kıratta bir yazar olabilmeyi, onların beni 

 
58 Göktürk, A.g.e., B Maddesi. 
59 A.e. 
60 A.e. 
61 A.e. 



 110 

yadırgamamasını ve yanlarında yer almayı isterim. Çünkü bana hep bir tat ve bugüne 
dayanabilme gücü verdikleri için onlara şükran duyuyorum.”62 

 Şule Gürbüz’ün bir geleneğin devamı olduğunu dile getiren isimlerden biri de 

Seval Şahin’dir. Bir duyuş ve sezginin yanında üslup bağlamında da bir devamlılığın 

olduğunu dile getiren Şahin, bu konuyla ilgili şunları söylemektedir;  

“Şule Gürbüz’ün metinlerinin önemli bir tarafı ve üslubunu oluşturan özelliklerden 
biri gelenektir. Yahya Kemal ve Ahmet Hamdi Tanpınar gibi yazarların hayatı bir din 
gibi yaşama, dini aynı zamanda bir duyuş ve kültür olarak hayatın bir kenarında tutma 
arzusu, hevesi Gürbüz’ün eserlerinde de vardır. Coşkuyla Ölmek’te yer alan “Akılsız 
Adam” ve “Akılsız Adamın Oğlu Sadullah Efendi”, Gürbüz’ün Tanpınar ve Yahya 
Kemal gibi edebiyatçılara bir selamıdır.”63 

 Yine Şule Gürbüz’ü bir geleneğin devamı olarak değerlendiren Selman Bayer, 

bu kadim sesin çağdaş bir yazardan gelmesini Gürbüz edebiyatının en önemli 

veçhelerinden biri olarak değerlendirir.64 Gürbüz’ün derinliğini gelenekten tevarüs 

ettiğini dile getiren Bayer, Gürbüz’ün zanaatkâr titizliğinde eserlerine yaklaştığı 

hususuna değinerek T.S. Eliot’tan mülhem sanat için gerekli olanın “büyük gelenek, 

ferdi yetenek” olduğuna işaret ederek Gürbüz’de her ikisinin de mevcut olduğunu dile 

getirmiştir. 

 Tüm bunların ötesinde Gürbüz’ün derin ve kapsamlı bir okuma sürecinin 

olduğu aşikardır. Doğrudan ya da dolaylı olarak edebiyat, felsefe, psikoloji, din, 

tasavvuf, mitoloji, sanat vs. pek çok alanda yaptığı okumaların eserlerinde etkileri 

görülür. Eserlerini de derinlikli ve katmanlı yapan unsurlardan birinin de bu olduğunu 

dile getirerek Gürbüz’ün kadim ve kutsal metinlelerle ilişkisinin de ileri boyutta 

olduğuna işaret etmekle yetinilecektir.  

 

 
 

 
62 A.e. 
63 Seval Şahin, “Ev: Bir Yekparelik”, Seval Şahin, (çevrimiçi), http://sevalsahin.com/detay/4/953/Ev--
Bir-Yekparelik, 26 Mart 2019. 
64 Selman Bayer, “Ahir Zaman Edebiyatı ve Şule Gürbüz”, Post Öykü, (çevrimiçi), 
https://www.gzt.com/post-oyku/ahir-zaman-edebiyati-ve-sule-gurbuz-3494865, 20 Haziran 2020. 



 111 

3.1.3.5. TematPk Yapı 

 

 
 
 Şule Gürbüz’ün met%nler% felsefî der%nl%ğe sah%p olması ve ontoloj%k meseleler% 

%çermes% bakımından öneml%d%r. Bu bağlamda varlık, h%çl%k, hayat, ölüm, zaman, 

geç%c%l%k, yabancılaşma, yalnızlık, benl%k, a%d%yets%zl%k, anlam-anlamsızlık g%b% 

ontoloj%k problemler Gürbüz’ün eserler%n%n temel %zleğ%n% oluşturur. Met%nler%n %nşa 

sürec% %se %nsan temell%d%r. İnsan tüm eserler%n ana meseles% olup “%nsana ve %nsandan 

bakış” eserler%n temalarının %şlenmes%ndek% temel yöntemd%r. Bu bağlamda Gürbüz’ün 

“kend&ne kesk&n bakışla bakma” %fades% temaların %şlen%ş%n%n kaynak noktasıdır. Bu 

kaynaktan çıkanlarla felsefî altyapısı güçlü eserler ortaya koyulmuştur.  

 

 Şule Gürbüz’ün eserler% %nsan odaklı olmaları sebeb%yle kahramanlara büyük 

yükler yüklenen eserlerd%r. Gürbüz’ün kahramanları sorgulayan, arayan, varoluş 

kaygısı %çer%s%nde olup dış dünyadan z%yade kend% %ç dünyalarında yaşayan 

kahramanlardır. İçe dönük özell%kler gösteren kahramanların “kend&ne kesk&n b&r 

bakışla bakıp” devamlı surette kend%ler%n% ve hayatı sorguladıkları ve aslında olup 

b%tenden der%n b%r memnun%yets%zl%k duydukları gözlemleneb%l%r. İdeal benl%k 

kavramını eşl%k ett%ğ% bu durum neredeyse tüm kahramanların karakter özell%ğ%n% 

ortaya koymaktadır. Gürbüz, kahramanlarının bu hâl% %ç%n şunları söyler; “Ben 

kahramanlarımı, Kambur’u da buna dâh&l edeb&l&r&m, gayet &deal ve tatlı t&pler olarak 

görüyorum. Huysuzluk ve geç&ms&zl&k huylanacak çok şey olduğuna, geç&n&lecek de b&r 

yol olmadığına delalett&r.”65 Kahramanların hayatı yaşama b%ç%mler%ne de büyük 

oranda “bakış”ın ve “arayış”ın eşl%k etmes% Gürbüz’ün edeb%yatını ontoloj%k temellere 

dayanan farkındalık ve arayış edeb%yatı olarak değerlend%rmeye açık hâle 

get%rmekted%r.  

 

 

 
65 Bahar Çelik, “Şule Gürbüz: Her Şey Helak Olanlar Sayesinde Oldu…” Mesele Dergisi, No:73, 2013, 
s. 29. 



 112 

 

3.1.3.6. EserlerP 

 
 
 

Şule Gürbüz 1992’de %lk k%tabı olan Kambur’u yazmıştır. Henüz on sek%z 

yaşındayken yazmış olduğu bu romanını b%r sene sonra yazdığı ve daha sonra 

basımının yapılmasını %stemed%ğ% eserler% tak%p etm%şt%r. Bunlardan b%r% ş%%rler%n% %çeren 

Ağrıyınca Kar Yağıyor k%tabıyken d%ğer oyun türündek% Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl 

Yoktur adlı eser%d%r. Bu k%taplardan sonra yaklaşık y%rm% yıllık aranın ardından 2011’de 

%lk öykü k%tabı olan Zamanın Farkında ve b%r sene sonra da b%r başka öykü k%tabı olan 

Coşkuyla Ölmek yayımlanmıştır. Dört yıllık aranın ardından 2016’da tam b%r edebî tür 

atfedemed%ğ%m%z yazarın da kend% dey%ş%yle sadece “met%n” d%yeb%leceğ%m%z 

otob%yograf%k özell%kler de gösteren Öyle m&ym&ş? adlı eser% yayımlanmıştır. 2022 

yılında %se %k% c%ltl%k hac%ml% b%r eser olan Kıyamet Emekl&s& roman türünde okuyucuyla 

buluşmuştur. 

 

Tüm bunların dışında M%ll% Saraylar bünyes%nde hazırlamış olduğu ve 

düzyazılarını %çeren Saat K&tabı ve her b%r% ayrı b%r değerlend%rmeye alınab%lecek, 

çeş%tl% derg%lerde ve d%j%tal alanda yayımlanmış röportajları mevcuttur. Röportajlarının 

ayrı b%r derleme ve %nceleme alanı hak eden n%tel%kte cümleler %çerd%ğ%ne %şaret etmekte 

fayda var.  

 
 
 

3.1.3.7. EserlerP ArasındakP GeçPş 

 
 
 

Şule Gürbüz, on sek%z yaşında yazmış olduğu Kambur adlı romanı %ç%n “duygu 

durumu” benzetmes% yapar; “Kambur’u yazdığımda 18 yaşındaydım. O b&r kar&yer 

değ&l, duygu durumu &d&. İç&nde olduğum duygu ve hayatı algılayışımın çıplak hal&yd&. 



 113 

B&zzat bend&m.”66 Eserler% %le arasında h%çb%r ayrımın olmadığını d%le get%ren Gürbüz, 

burada da Kambur %ç%n de “B&zzat bend&m.” %fades%n% kullanır. Kambur %ç%n “duygu 

durumu” %fades%n% b%r başka röportajında y%nelem%şt%r; “O k&tap ben&m &ç&n b&r yazarlık 

ya da kar&yer başlangıcı değ&l, b&r duygu durumuydu. B&le &steye yazılan, başka b&r şey 

de yazılab&lecek, başka türlü de yazılab&lecekken yazılan b&r met&n değ&ld&. Buna sebep 

eserden z&yade duygu durumu olduğunu söyleyeb&l&r&m.”67 Y%ne başka b%r 

söyleş%s%nden Kambur %ç%n yazarlık maksadıyla ortaya çıkmayan b%zat%h% %ht%yaçtan 

doğan b%r eser tanımlaması yapmıştır; “Ben Kambur’u 18 yaşımda, bir yazarlık 

kariyeri duygusunda değil kendi o vakit ki duyuşum, aklım ve bakışımla yazdım; 

yazmaya, elimde bir şey tutmaya ihtiyacım vardı.”68 Devam eden süreçte yazdığı 

ş%%rler% %ç%n şunları söyley%p ş%%re aldığı mesafey% d%llend%r%r; “Ş&&rler&m de y&ne o 

yaşlarımın, henüz ş&&r yazmayı b&lmezken benden çıkanların d&ze hal&yd&. Öğren&nce 

ş&&r yazmayı zaten bıraktım. Son ş&&r&m& 21 yaşında yazdım. Oyun da öyle.”69 Başka 

b%r röportajında %se yazarlığın h%çb%r zaman hayal% olmadığını, kend%s%n%n da%m% b%r 

hayal %ç%nde yaşadığını d%le get%rm%şt%r; “Kambur’u, oyun ve ş&&r k&tabını çok gençken 

yazdım. Yazarlık h&çb&r vak&t hayal&m olmadı, ben kend&m her zaman hayal &ç&ndeyd&m, 

günlük hayat gel&p ben& bozacak d&ye korkardım.”70 Y%rm% yıl aradan sonra %se öykü, 

roman ve anlatı d%yeb%leceğ%m%z türlerde eser veren Gürbüz, roman ve öyküye daha 

yakın olduğunu şu cümlelerle %fade eder; “Uzun zaman sonra yazdığım h&kayeler 

ben&m bu geçen zamanda aldığım şekl& ve anlatım b&ç&m&n& serg&l&yor. Ş&&r ve oyun artık 

bana uzak şeyler ama h&kâye ve romana yakınım.”71  

 
 Şule Gürbüz’ün %lk eser%n% yazmasının üzer%nden yaklaşık y%rm% yıl geçt%kten 

sonra yen% türlerle yen%den eser vermeye başlaması öneml% b%r noktadır. Bu geçen 

süreçte edeb%yat türler% üzer%nde çokça düşünme fırsatı bulduğunu d%le get%ren Gürbüz, 

aslında yazmak %sted%kler%n%n serbest felsefî met%nler olduğunu %fade etm%şt%r; “Bu 

 
66 A.e. 
67 Murat Hocaoğlu, “Şule Gürbüz ile Röportaj”, İzdiham, (çevrimiçi), https://www.izdiham.com/sule-
gurbuz-ile-roportaj/, 29 Şubat 2016. 
68 Ayteş, A.g.e. 
69 A.e. 
70 Burcu Bayer, 8 Ağustos 2020, “Şule Gürbüz ile söyleşi”, Post Öykü, (çevrimiçi), 
https://www.gzt.com/post-oyku/sule-gurbuz-ile-soylesi-3490829  
 



 114 

nedenle de yazdığım met&nler aslında edeb&yat çerçeves&n&n ötes&nde hep bu m&nvalde 

oldu. Başka da b&r yol aslında bulamadım. Çünkü ben de aslında &sterd&m b&r 

K&erkegaard g&b& serbest felsefî met&nler yazab&lmey&.”72 Bu bağlamda Gürbüz’ün 

met%nler%n% salt edebî türler olarak değerlend%rmek doğru olmayacaktır. Aynı zamanda 

bu y%rm% yıllık bekleme sürec%n%n aslında b%r b%r%kt%rme sürec% olduğunu da d%le get%ren 

Gürbüz, beklemekle sah%p olmanın aynı oluşuna %şaret etm%şt%r; 

 
“Aslında Kambur’u yazdıktan sonra edebIyat türlerI üzerIne çok uzun düşünecek 
zamanım oldu. HIkayeler, romanlar, şIIrler üzerIne… TabII üretmeden geçIrdIğInIz 
zaman aslında ekIlIp dIkIlmeden geçIrdIğInIz ama verImlI geçmIşse toprağınızı verImlI 
kılan güzel yıllar oluyor. Çünkü her üretIm de bIr tüketImdIr netIcede. Bu yüzden 
Kambur’u yazdıktan sonrakI bu 18-19 yıllık bekleme sürecImde kendIme katmaya 
gayret etmeye ettIklerIm, olmaya çalıştıklarım dışında tabII sadece bu bekleme bIle 
aslında bIr sahIp olmadır. Arapçada zaten aynı anlama gelIrler. Beklemekle sahIp 
olmak aynı kelIme anlamındadır. O nedenle beklemek bIr kayıp değIl aslında. Aslında 
hareket etmek çoğu zaman bIr dökülüp saçılmayı getIrIyor.”73 

 

İlk eserler%n%n ardından yen%den eser vermes%ne kadar geçen sürec% Gürbüz, b%r 

“olma” ve b%r%kme sürec% olarak da değerlend%rm%şt%r. “Sanatçının Şehr%” adlı 

belgeselde bu konuyla %lg%l% şunları söylem%şt%r;  

 
“Kambur’u yazdıktan sonra bIr dört, beş, altı sene sonra kanatlarımın çıkacağını 
zannetmIştIm. O olmadı. YedI, sekIz sene geçtI olmadı. On sene oldu kanattan 
vazgeçtIm. On IkI, on üç sene oldu gene bIr şey olmadı. Bunun bu kadar geç geleceğInI, 
yanI kendImce bIr akla, bIr sanata, bIr dIle kavuşacağım zamanın bu kadar zor 
olacağını, bu kadar meşakkatlI ve adım adım olacağını bIlseydIm on sekIz yaşımda 
buna bu kadar acele eder mIydIm bIlemIyorum. Çünkü ben onu on sekIzImde yazdım 
yIrmI dört, yIrmI beş yaşımdaysa çok başka bIr kendIme kavuşabIlIrIm zannetmIştIm, 
bu zannımda yanıldım.”74 

Şule Gürbüz’ün on sekiz yaşında yazdığı ve bir “duygu durumu”75 olarak ifade 

ettiği ilk kitabı olan Kambur, yazıldığı dönemde de büyük ilgi görmüştür. Hatta 

Gürbüz, Kambur’un hakiki okurlarının yazıldığı ilk yıllarda okuyanlar olduğunu dile 

getirmiştir. Bunlara ek olarak Gürbüz için Kambur bir ihtiyaçtan doğmuştur; yazarlık 

 
72 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 
73 A.e. 
74 Özdemir, A.g.e. 
75 Çelik, A.g.e. 



 115 

arzusunda değil. İyi edebiyat, sanat ve felsefeyle hemhâl olduğu süreçte bir “duygu 

durumu” olarak ortaya çıkan kısa bir romandır; 

“Kambur’u yIne hemen her şeyIm gIbI IhtIyaçtan yazdım. EdebIyatı sevIyordum ve 
yüksek edebIyatla tanışmıştım. (…) İyIyle kötüyü tefrIk edebIldIğIm halde Kambur’u 
yazdım. Hatta bu sebeple yayınevInIn ve pek çok kImsenIn o kItabı o kadar beğenmesI 
bende büyük bIr hayal kırıklığı yaratmıştı.”76  

 

Yine kendi yazarlık süreciyle ilgili anlattığı bir anekdotta beğenilmeyle ilgili 

görüşlerini açıklayan Gürbüz, “Hatta beğenilmek o kadar rahatsız etti ki, beni beğenen 

ânında gözümden düşüyordu. (gülüyor) Çünkü sanki ben kendimi biliyorum da 

başkaları buna agâh değil diye bir rahatsızlık hissettim.”77 demiştir. Yazmış olduğu 

ilk romanı olan Kambur’u İletişim Yayınevi’nde Murat Belge’nin hemen beğenmesi 

üzerine Gürbüz’ün düşünceleri bu yönde olmuştur. 

 
 Öyle m&ym&ş? %se Gürbüz’ün d%ğer eserler%nden b%raz daha farklı b%r yerde 

durur. Otob%yograf%k özell%kler de taşıyan esere tam b%r edebî tür atfetmek mümkün 

gözükmemekted%r. Dolayısıyla yazarın da dey%m%yle Öyle m&ym&ş?& sadece b%r “met%n” 

olarak ele almak yer%nde olacaktır. Üslubun yer yer denemeye yaklaştığı yerlere ek 

olarak Gürbüz eserde uzun b%r monolog oluşturmayı gözett%ğ%n% de d%le get%rm%şt%r.  

 

Kad%m öğret%lerden ve kutsal met%nlerden alıntıların fazlalığı eser%n üslubunu 

etk%leyen temel unsurlardan b%r%d%r. Buna ek olarak peygamberlere, yazarlara, şa%rlere 

ve f%lozoflara da epeyce yer ver%len eserde edeb%yat-felsefe ortaklığının kend%n% açtığı 

görülmekted%r; “Burada daha b&r&nc& bölümden &t&baren kutsal k&taplara, felsefeye, 

tasavvufa, m&st&s&zme, ezoter&k felsefeye çok &çl& dışlı bölümler var. Ben&m kafamı 

ş&md&ye kadar kurcalamış, ben& derdnâk etm&ş pek çok şeye aslında söyled&ğ&m bayağı 

da cesurane cümleler var.”78 Bu noktada kurguya %ht%yaç duymadan f%k%rler%n ortaya 

konulması eser%, edeb%yattan çok felsefeye yaklaştırmaktadır. Ancak tez%n de temel 

 
76 Özdemir, A.g.e. 
77 Göktürk, A.g.e., A Maddesi 
78 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 



 116 

görüşler%nden olan edeb%yat-felsefe ortaklığının met%n bağlamında asıl zeng%nl%ğ% 

yaratması bu eser%n güçlü yanını oluşturmaktadır.  

 

Yazar anlatıcının yoğun sorgulamalar %çer%s%nde olması, sorular sorup cevabı 

okuyucuya bırakması eser%n b%r d%ğer üslup özell%ğ% olmakla beraber b%ç%msel olarak 

da eserde pek çok farklılık görülmekted%r. Düzyazı olarak ele alınmış olan eserde %lk 

bölümün sonlarında Murat Turna’nın %fades%yle “%mgesel küçük kosmos”79 

yaratılmıştır; “Ontoloj&k f&k&rler&n m&n&k &mgesel kozmoslarla yaşama, dünyev& aleme 

bağlandığı bu kısımlar, yazarın üslubunun kend&ne has özell&kler&n&, renkler&n& taşır.” 

Bu bağlamda Öyle m&ym&ş?%n daha az b%r k%tleye h%tap edeceğ%n% b%ld%ğ%n% d%le get%ren 

Gürbüz, hem temat%k rezerv% hem felsefî alt yapısı hem de üslubu net%ces%nde k%tabın 

ulaşacağı yerler%n kısıtlılığına şu şek%lde değ%nm%şt%r; “Öyle M&ym&ş” yapısı, ıstırabı 

gereğ& hak&k& muhatabı belk& yok sev&yes&nde kalacak, b&l&yorum. Ben yaşarken 

öğrend&m bunu çünkü dertlend&ğ&m h&çb&r şey&n duyduğum h&çb&r şey&n &nsanların 

göğüs kafes&ne b&le yaklaşamadan düştüğünü hep gördüm.” Bu nedenle de k%tapla 

%lg%l% söyleş% yapmayı %stemed%ğ%n% d%le get%ren Gürbüz, k%tabın kalbî olarak 

anlaşılab%leceğ%ne gönderme yapmıştır; “Kalben okunduğu şekl& &le ne &se odur, ne 

kadarsa o kadardır. Ben nereye kadarsam o kadardır.”80  

 
 
 
 

3.1.3.8. İthaf: “Turnalar, Arı kuşları, Sabunotları” 

 

 

Şule Gürbüz’ün kitaplarını ithafı da dikkate şayandır. Bir+Bir’e verdiği 

söyleşide Kambur’u yayımlatma hikayesini yazar şöyle anlatır: Henüz on sekiz 

yaşında olması sebebiyle bir kitabın nasıl yayımlanacağını da bilmemesine eşlik eden 

 
79 Murat Turna, “Şule Gürbüz’ün Düzyazıları Üzerine Bir İnceleme”, Medeniyet ve Tolum Dergisi, 
Cilt:6, No:2, 2022, s. 178. 
80 Filiz, A.g.e. 



 117 

tedirginlik sürecinde arkadaşı Rüyam ile İletişim’e Murat Belge’nin yanına giderler. 

Bu süreçte ise Rüyam hanımefendi Gürbüz’ün hep yanında olduğu için ve Kambur’u 

yayımlatması gerektiğini de söyleyen o olduğu için Kambur ona ithaf edilmiştir; 

“Herkes&n yanında b&r arkadaşı olur yazdıklarını okuyan, beğenen, yüreklend&ren… 

Ben&m de yazdıklarımı okuyan ve onları kıymettar bulan yakın b&r arkadaşım vardı. 

K&tabı da o yüzden ona &thaf etm&şt&m, Rüyam’dı adı.”81  Bir yıl sonra yazmış olduğu 

şiir kitabı Ağrıyınca Kar Yağıyor’u ise annesine ithaf etmiştir. Bu meseleyle ilgili 

herhangi bir açıklamaya denk gelinmemiş olup kitapta anneye yönelik söylemlerin 

ağır bastığına işaret etmekte fayda vardır. 

  Zamanın Farkında’yı ise ustası Recep Gürgen’e ithaf eden Gürbüz; buna sebep 

olarak zamana, düşünmeye, okumaya, yazmaya ayırdığı bu ıssızlığa şahit olanın ustası 

olduğunu dile getirmiştir. Aynı zamanda “Zamanın Farkında’yı neredeyse k&tap 

olarak tamamını, Dolmabahçede’k& atöylemde, b&r tek ‘Müz&k Hocası’ ve ‘Aslan Bey’ 

bölümler&n& Topkapıda’k& atölyem&zde yazdım.”82 d%yen Gürbüz, Zamanın Farkında’yı 

yayımlayıp yayımlamama konusunda kararsız kalmıştır. Bu bağlamda ustası Recep 

Gürgen k%tabı yayımlaması konusunda ısrarcı b%r tavır serg%lem%şt%r; “Bunun daha 

doğru olduğuna ben& &kna eden ustama, o yüzden de k&tabı &thaf ett&m.”83 Y%ne başka 

b%r röportajında Gürbüz, ustasının kend%s%ne katkılarını d%le get%rerek Zamanın 

Farkında’yı ona %thaf ed%ş%n%n sebepler%n% şu şek%lde sıralamaktadır; 

“Hem bu işi öğrenmek, onun zırhına bürünmek, hem yalnız kalıp okuyup yazmak, 
aslında sadece ne isem olmak, önce kendi kitabımı okuyabilir olmak, kendi sırrımı 
kendime açmak isteğimi hemen hemen baştan beri bir o bildiği için Zamanın 
Farkında’yı ustama hediye ettim. Topkapı’da ve Dolmabahçe’de atölyelerimizde 
çalıştığımız uzun yıllarda ve bana bu ruh sükûnunu büyük oranda ustam ve işimiz ve 
atölyelerimiz sağladığı için kitabı da bu geçirdiğimiz bu zamana, çağa ve ona bir 
hatıra olsun diye kendisine ithaf ettim.”84  

Öyle miymiş? adlı eserinin ithafı ise oldukça ilginçtir. Şule Gürbüz muhatapsız 

oluşundan dolayı bu eserini “sabunotlarına” ithaf etmiştir; 

 
81 Göktürk, A.g.e. 
82 Özdemir, A.g.e. 
83 A.e. 
84 Göktürk, A.g.e., R Maddesi 



 118 

 “Karakter olmayınca insanın bir muhataba ihtiyacı oluyor. Bir şey söyleyecek bir 
şeye ihtiyacı oluyor. Bunu birinci bölümü yazarken – kendi durduğum ıssızlığın da 
bunda belki etkisi vardır- selamlaştığım, kıymetli olduklarını düşündüğüm ama beni 
tek dinleyen olduklarını hissettiğim için sabunotlarına, çayırdüğmelerine, 
keşişbaşlarına, muhtelif kuşlara, çok düşkün olduğum kuşlara ve birtakım bitkilere 
yazdım. Muhatap olarak onları aldım. Yani birinci bölümün muhatabını, bir insan, 
beni dinleyen, okuyan bir insan değil, sabunotu olarak hayal ettim ve ona ithafen 
yazdım. Her bölümü hangi kuş ya da bitkiyle bitirmişsem onlara ithafen yazdım, 
onlara selam vererek, onların yanından geçerek yazdım.”85  

 Öyle m&ym&ş? adlı eser%n “Cennet Varken C%nnet Olab%l%r m%?” adlı b%r%nc% 

bölümünde her metn%n sonunda “Kır böcekler&, ardıç kokuları, bal ve ak&k sarıları / 

Kar serçeler&, taş bülbüller&, k&raz kuşları / Ezan ç&çekler&, mercan köşkler, bal 

petekler& / Turnalar, arı kuşları, sabunotları” g%b% %fadeler yer almaktadır. Murat 

Turna’nın “%mgesel küçük kosmos”86 olarak adlandırdığı bu %fadeler Öyle m&ym&ş? adlı 

eser%n üslubunun öneml% b%r kısmını oluşturur. Buna ek olarak Şule Gürbüz, bu 

%fadelere eser%nde yer vermes%n%n sebeb% olarak ıssızlığını gösterm%şt%r. 

 

 

 

3.1.4. Şule Gürbüz’ün EdebPyat ve Felsefe HakkındakP 

DüşüncelerP 

 

Şule Gürbüz’ün eserleri, edebiyat-felsefe ortaklığında incelenmeye uygundur. 

Edebiyatın sınırları içerisinde ele alınmalarına rağmen eserlerin felsefî alt yapısının 

derinlikli olması onların sıradan edebî ürünler olarak ele alınmasına imkân tanımaz. 

Bununla beraber Şule Gürbüz, aslında felsefî metinler yazma isteği içinde olduğunu 

ancak bunun mümkün olmamasıyla edebî türlere başvurduğunu dile getirmektedir. 

 
85 Sakman, A.g.e., s. 15. 
86 Turna, A.g.e., s. 178. 



 119 

Derdinin hiçbir zaman edebiyat olmadığını, nasıl anlattığı değil ne anlattığıyla 

ilgilendiğini dile getiren yazar bu durumu şu cümlelerle ifade etmiştir; 

 “Ben yazı türlerini ve konuları -elbet kendi adıma- neticede ancak bir tema olarak 
görüyorum. Bahsettiğiniz tipte bir hikâye anlatıcısı, hatta hikâyeci değilim, dahası 
hikâye beni ilgilendirmiyor da. Bu devirde, bu çağda, bu ülkede, bu muhataba… 
Felsefi metin ya da başka anlamlarla da okunabilecek direk metinler veremediğim için 
hikâye olarak tanımlanan ama benim hem öyle tanımlamadığım, öyle de yazmadığım 
metinler yazıyorum.”87  

Şule Gürbüz için iyi bir yazar olabilmek aslında disiplinlerarasılığı gerekli 

kılar; “İyi yazan herkes biraz şair, biraz felsefeci, biraz mistik, biraz hikâyeci… 

olabilmek, bunların kâmil bir karışımı olmak zorundadır.”88 Çünkü ona göre yapmak 

ya da yazmak değil “olmak” önceliklidir. Olabilmek adına da tüm bu alanlarda kendini 

yetiştirebilmek mühimdir. Ona göre asıl önemli olan hiçbir zaman “form” ya da 

tanımlanmışlık olmamıştır. Bu bağlamda sadece edebiyat okuruyla sınırlı kalmaktan 

da esef duyan Gürbüz, kendi eserlerinin daha geniş ve esnek bir çerçeveden ele 

alınmasını istemektedir; “Ben aslında sadece edeb&yatın çerçeves&nde kalmaktan b&raz 

muzdar&p b&r&s&y&m. Sadece edeb&yat okuruyla muhatap kılınmaktan b&raz mahzun 

b&r&s&y&m. Çünkü edeb&yat &y&s& dah& net&cede kahraman k&m, kurgu nasıl, sonunda ne 

oldu sorularıyla s&z& böyle ölçüp b&ç&p şek&llend&r&p ona göre de b&r hüküm vermeye 

çok hazır b&r zem&nd&r.”89 

 

 Şule Gürbüz, 19. yüzyıl felsefes%ne yakın olduğunu d%le get%rmekted%r; “Bense 

düşünceye ve z&h&n akışlarına b&raz demode olsa da yan& ontoloj&ye hala b&r 19. yüzyıl 

felsefes&ne çok yakın b&r&s&y&m. Çünkü bu felsefeden, ontoloj&den, çözüldüğü &ç&n değ&l 

çözülemed&ğ& &ç&n vazgeç&ld&ğ&n& b&l&yorum.”90 N%tek%m Sanat Tar%h% eğ%t%m%n%n 

ardından Cambr%dge Ün%vers%tes%nde Felsefe eğ%t%m% alan yazarın eserler%ndek% felsefî 

altyapının tak%b% öneml%d%r. Bu bağlamda eserler%n% bel%rl% kalıplarla ve bel%rl% form 

 
87 Ayteş, A.g.e. 
88 A.e. 
89 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 
90 A.e. 



 120 

arayışı %çer%nde değerlend%rmek yer%ne onun b%r duyuş ve düşünüş %fade b%ç%m% olarak 

bu türlerden faydalandığını ele almak yer%nde olacaktır; “O yüzden ben&m yazı 

yazmaktak& duygum ve düşüncem olaylar, kurgular, kahramanlar kolaylıkla 

özdeşleşeb&lecek ve &nsanın kend&s&ne acımaya çok kolaylıkla rağbet edeb&leceğ& b&r 

olaylar s&ls&les& değ&l de b&r sorular sorma b&r düşüneb&lme hem de bunu mümkün 

mertebe der&ne &nerek düşüneb&lme eğ&l&m&.”91 Dolaysıyla onun “kurgusal” eserler%nde 

“olay akışı”ndan çok b%r “duyuş ve z%h%n akışı”nı %zlemek gerekmekted%r. Form da 

ancak “oluş”a h%zmet ett%ğ% ölçüde kıymetl%d%r; “Form, formu h&ssett&rmeyecek kadar 

kend&ne a&t olab&lmek, etrafını, bordürünü aratmamak, kalıp ve şekl& h&ç 

duyurmamaktır.”92  Bu bağlamda otant%kl%k ve sah%hl%k sağlandığında form da 

kend%l%ğ%nden or%j%nal b%r şek%lde oluşmaktadır. 

Şule Gürbüz yazmış olduğu h%kâyeler% %ç%n “Yazdığım h&kayeler klas&k 

anlamda ve formda elbet değ&l, anlattığım, anlatmaya değer bulduğum şeyler&n 

muhtevasına, hatta d&l&n &şley&ş&ne göre b&r şek&l alıyorlar.”93 der. Formu ve edebî türün 

sınırlarını öncelemeyen bu yapısını Ceng%z Aydoğdu da benzer b%r pencereden 

değerlend%r%r; 

“Bu metInlere hIkâye veya roman dIyemeyIz. Çünkü ne bIr kurgu, olay örgüsü, gerIlIm 
veya fIkr-I takIp ne de kahramanlar galerIsI var. Sadece bIr anlatıcı veya kafa sesI 
dedIğImIz seslI düşünme hâlI… Bazen de yazar kendIsInIn konuştuğunu IyIce 
hIssettIrerek ‘olanları veya olacakları boş verIn, benI dInleyIn’ der gIbI anlatıyor. Ama 
anlatıyor ve dInletIyor.”94 
 

 Edeb%yat, felsefe ve sanat ortaklığının ele alındığı b%r röportajda Gürbüz, 

tanımlamanın ve ayrımın aslında b%l%nmez%n bel%rs%zl%ğ%nden kurtulmak %ç%n kolaya 

kaçmakla %lg%l% olduğunu d%le get%r%r; “Ayrıma tab& olmak &nsanların hoşuna g&der, 

d&ğer&n&n sorumluluğu üzer&m&zden kalkıyor d&ye b&r memnun&yet duyarlar çünkü.”95 

Edeb%yat ve felsefe arasındak% %l%şk%ye ve dünya üzer%ndek% yerler%ne %se; “Portakalın, 

zeyt&n&n kend&n& b&lmemes& g&b& aslında &nsan da kend&n& b&lmez, kend&s& oluşturmaz, 

 
91 A.e. 
92 Bayer, “Şule Gürbüz ile Söyleşi” 
93 A.e. 
94 Cengiz Aydoğdu, “Acının Sükutu ve Dile Gelmezliği”, Kitabın Ortası Dergisi, No:8, 2017. 
95 Filiz, A.g.e. 



 121 

bütün bunlar sonradan yazılan şeylerd&r, edeb&yattır, sonrak& nokta felsefe, daha 

&ler&dek& susulan yer &se hak&katt&r herhâlde.”96 şekl%nde yorum get%r%r. Kend%s%n%n %se 

felsefeye daha yakın olduğunu d%le get%ren Gürbüz, her cümles%nde doluluk aradığını 

ve buna göre b%r yazma b%ç%m% ben%msed%ğ%n% %fade eder; “Ben sanattan z&yade 

felsefeye, düşünmeye daha yakın b&r&y&m yapı olarak. O yüzden ben& kederlend&ren, 

keder&m& artıran, düşündüren şeylere hep b&r yakınlık duydum.”97 Ancak Gürbüz’e 

göre felsefe de ancak b%r su basmanıdır; “Bu hâl &le gerçek &ş görülem&yor, buraya 

hayal görmeye, ama gerçek hayal& görmeye, onu aramaya geld&k. Buna sebep ben 

felsefey& b&r su basmanı g&b& sev&p saysam da üste kadar onunla çıkılamaz d&ye 

düşünüyorum. İnsan aklının sınırlılığı çok test ed&ld&, ama kalp ve &nanç teraz&ye 

vurulamadı en azından.”98 Bu bağlamda Kant ve Muh%dd%n Arab% kıyaslaması yapan 

Gürbüz, Arab%’n%n g%tt%ğ% yer%n daha elzem ve ulaşılmaz olduğunu d%le get%rerek bu 

öğrenme sürec%ndek% yer%n% şu cümlelerle %fade etm%şt%r; “B&lmed&ğ&n&n ardına 

düşmekten yana da değ&l&m, bu en büyük k&b&r olur, ancak uğraşmayı, sadakat göster&p 

beklemey&, yaşamı g&zl& b&r sır g&b& yaşamayı ve asıl olandan aslında h&ç söz 

ed&lemeyeceğ&n& b&lerek bunu daha manalı, yaşamaya değer buluyorum.”99 

 
 Sonuç olarak Gürbüz’e göre “%y% edeb%yat” felsefey% de kapsayacak b%ç%mde 

ürünler ortaya konulduğunda oluşur. Edebî eserler%n değer%n% b%ç%m ve d%l%n ötes%nde 

eser%n muhtevasının der%nl%ğ% bel%rler, bunu b%ç%m% ve d%l% mükemmel kullanımla 

aşarak yapar; “Bu nedenle bunu aslında edeb&yatın konusu olmaktan z&yade 

düşüncen&n, felsefen&n, m&st&s&zm&n ve tasavvufun asıl konularından b&r& saymak daha 

yer&nde olur ama bütün bunları da &y& edeb&yatın dışında zaten bırakamayız. Az önce 

ded&ğ&n&z g&b&, &y& edeb&yat normal bakışın üstü b&r bakış ver&yorsa, çıtayı yükselt&yorsa 

&y& edeb&yattır.”100 Hatta “%y% edeb%yat”, “varoluşçu ps%kanal%z”% dah% kapsayacak 

büyüklükted%r Gürbüz’e göre; “Bence &y& ve yüksek edeb&yat varoluşçu felsefey& de 

 
96 A.e. 
97 Başaran, A.g.e. 
98 Filiz, A.g.e. 
99 A.e.  
100 Sakman, A.g.e., s. 9. 



 122 

&ç&ne aldığında varoluşçu ps&kanal&z&n aldığı yoldan fazlasını hem de zarafetle ve m&sl& 

&le alır da, aldım b&le demez.”101  

 

 

3.1.5. Şule Gürbüz’ün Hayata Karşı Duruşu: “Mercanköşk 

Dalına Yaslanarak Ama Eğmeden Yaşamak” 

 

Şule Gürbüz kendisine sade yaşamayı ve tenhalığı şiar edinmiştir. Sade bir 

hayatın içinde en basit şeylerin dahi mükemmelleşmesi ve hayatın küçük ışıltıları onun 

için dikkate şayan meselelerdir; “Ben genel anlamıyla olağanüstülükleri sezebilmek 

için çok sade yaşamak, öyle olmak gerektiğine inanan birisiyim. Bir çiçeğin kokusu, 

ufak bir ışık, ışığın değişmesi, ayağınızın altındaki taşın sesi, her türlü şey fark edilir. 

Bu büyüleyici bir şey.”102 Bu durum olduğu yeri güzelleştirmekle alakalı olup 

başkasını aramadan mevcut hâlin büyüleyiciliğini keşfedebilmekle ilintilidir. 

Kendinden hayata ve varlığa bakarak her şeyi kendinden hareketle anlama uğraşı, bu 

sadeliğin de temel nedenini oluşturmaktadır; “Sonrasında, epey bir zaman önce, fark 

ettim ki bir insan, insan olarak ne derinlikte, ne bakışta, ne seviyede olursa olsun 

ancak kendi durduğu pencereden bakabilir, orayı resmedebilir, orayı görebilir.”103 

 Şule Gürbüz öğrendiği her şeyi üzülmekten ve tenhalıktan öğrendiğini 

söyleyerek hayatı yaşama biçimi içerisinde kendine eğilmeyi ama kendini ezerek 

kendine eğilmeyi anlamlı bulduğunu dile getirmektedir; “Benim ömrüm kendimi 

hırpalamakla geçti.”104 Devamlı surette kendini hırpalamak ve kendini incelemek 

onun hayatı anlamlandırma yollarından biri, belki de en temelidir. Çünkü gerçek 

bilginin üzülme neticesinde ortaya çıktığını düşünür; “Üzülerek öğrenilmiş bilgiler 

 
101 Göktürk, A.g.e., L Maddesi. 
102 Sakman, A.g.e., s. 9. 
103 A.e., s. 9. 
104 Göktürk, A.g.e., D Maddesi. 



 123 

var. Bence en sahih bilgi türü budur, çünkü insan bunu kendi kaderinden 

öğrenir.”105  Bu bağlamda derin keder ânları en sahih olanlardır çünkü tamamıyla 

kişiye has ânlardır. Bu yüzden de kişi bazı şeyleri ancak derin keder anlarında kendine 

bakarak anlayabilir. 

 Kendini hırpalamakla ilişkilendirebileceğimiz bir diğer kavram “ezikmedeki 

güzellik”tir. Öyle miymiş? adlı eserde Hölderlin’e ithafen; “Hölderlin, hangi taş ezdi 

seni tadın böyle güzelleşmiş?”106 söyleminde bulunan Gürbüz, Coşkuyla Ölmek’te 

ekşi üzümden şarap olmaya107 varan acılı yolun kahramanı üzerinden 

değerlendirmesini şu şekilde yapmıştır; “Ezilmek sevdiğim bir şeydi. Sanki ezildiğim 

vakit benden faydalı azcık bir su çıkıyor ve beni bir müddet yaşatıyordu.”108 Ezilmek, 

üzülmek, kendini hırpalamak Gürbüz’e göre yararlı ve öğretici deneyimlerdir. 

“Sanatçının Şehri” adlı belgeselde kendi bekleyiş sürecini anlatırken kendi 

hafriyatından bir şeyin çıkıp çıkmayacağını bilmeden beklemenin eziciliğine ancak 

çok sonra kendini kabulle oluşan tatlılığa şu şekilde değinmiştir; 

 
“Çok ağır geçen zamanları da vardı. Sonra üzerIme bIr tat geldI, hâlImI kabul geldI. 
YanI hafrIyatla çok da IlgIlenmez oldum, çok da umursamaz oldum. Bu hayatı beğenIr 
oldum. Bu hayatın bIzzat kendIsI bana olabIlecek hayatların en manalısı geldI ve 
aslında kendIm dururken önümden bu zamanların, vapurların, trenlerIn, 
otomobIllerIn, acele edenlerIn, koşanların, geçenlerIn, gIdenlerIn geçtIğInI görmek 
aslında durmakla pek çok şeyIn seyrIne varılabIleceğInI, hem kendI seyrImde hem 
kâInatın seyrInde hIssettIrdI ve bu hIssI beğendIm.”109  

 

 Şule Gürbüz, bu kend%n% kabul hâl%n% yer yer ç%çeklerle %l%şk%lend%r%lerek %nşa 

etm%şt%r. Kend%nden ve olan b%tenden razı olma hâl% %le unutuluş arzusu eşleşt%r%lm%ş, 

hayata karşı duruşun zar%f b%r yerden ele alınmasına %mkân sağlanmıştır. B%l%nmeden, 

göze batmadan, haf%f adımlarla dünyadan geç%p g%tmey% güzelled%ğ% b%r röportajında 

 
105 A.e., Ü Maddesi. 
106 Şule Gürbüz, Öyle miymiş?, 3. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2017, s. 43. 
107 Şule Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, 5. bs., İstanbul, İletdşdm Yayınları, 2016, s. 166. 
(“Hayat k(mler( terb(ye etmem(şt( k(, zaman ekş( üzümü ne yapardı, neler gel(rd( başa şarap oluncaya 
dek.”) 
108 Şule Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, 5. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, s.135 
109 Özdemir, A.g.e. 



 124 

Gürbüz şunları der; “Aslında ne mutlu sözde takd&r, aslen tekd&r görmeden ölenlere, ne 

mutlu İhya’da bahsed&len Hızır &le karşılaşıp da ben& ölene dek k&mse ne duysun, ne 

b&ls&n, hatta hor ve hak&r görsün, elmanın &ç&ndek& çek&rdek g&b& olayım dey&p de d&leğ& 

kabul olan, bu suretle kalb&n&n selamet&n& de, hâl&n&n &st&kamet&n& de muhafaza eden, 

kend&n& tahs&l ve tekm&l eden adama ne mutlu. Kend&n& aynalarda ve başkasının 

gözünde aramayan, böylece her gün yen& b&r şey uydurmayan &nsana ne mutlu.”110 

Y%ne benzer b%r %fadey% anlatı d%yeb%leceğ%m%z Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde Gürbüz şu 

şek%lde %nşa etm%şt%r; “Ne güzeld&r unutulmak ve kend&n& unutmak. (…) Mor salkımlar, 

bal ç&çekler&, taş yosunları, kertenkeleler &le b&r d&l& konuşmak. (…) mercanköşk dalına 

yaslanarak ama eğmeden yaşamak.”111 Y%ne bu unutuş ve unutuluş arzusu doğa %le 

b%rleşerek ve eşleşerek ortaya koyulmaya çalışılmıştır; “Kır yolları ve defne ağaçları, 

yüksük ç&çekler&, küçük su b&r&k&nt&ler& &le anılsam, adım kaybolsa, yaşadığımın &z& 

ser&n b&r yağmurda s&l&nse önce s&yah sonra açılan ve b&r şey olmamış g&b& yüzyıllardır 

gülümseyen göğün altında b&r çamur kokusunun ve er&y&p ona katışmaya hazırlanan 

yaprak ve dalların arasına saklansam ben de.”112 Gürbüz’ün doğaya ve özell%kle 

ç%çeklere r%kkat% Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde d%kkat çek%c% boyuttadır; ve dah% eser% 

“sabunotları”na %thaf etm%şt%r. Burada da doğanın %ç%nde “adının” dah% kaybolup 

g%tmes%n% %stemeyle eş “unutuluş arzusu” söz konudur.  

 

 İdeal benl%k anlayışı paralel%nde okuyab%leceğ%m%z kend%ne razı olma durumu 

y%ne ç%çeklerle %l%şk%lend%r%lerek ele alınmıştır; “(…) ç&çeğ&n açacağı ve büyüyeceğ& 

vak&t saksısını ya da ek&ld&ğ& yer&n b&r harabe oluşunu kend& adına b&r eks&k ve tep&n&p 

yapraklarını dökeceğ& b&r şey olarak duymaması ben& sonraları çok düşündürdü, hatta 

kederlend&rd&. Çünkü en güzel&n ve olağanüstünün o olduğunu, per&şan b&r teneke 

barakadan bozma evden fışkıran ç&çekler olduğunu gördüm.”113 B%r ç%çek olanca 

güzell%ğ%yle ek%ld%ğ% yerde açar. Yer%n% beğenmed%ğ%nde güzell%ğ%n% ortaya dökmemek 

g%b% b%r seçeneğ%n%n olması söz konusu değ%ld%r. Gürbüz’ün d%kkat%n% çeken bu durum, 

ç%çeklerle %l%şk%lend%rd%ğ% kend%nden razı olmaya bakışını da b%r yanıyla %nşa etm%ş 

 
110 Filiz, A.g.e. 
111 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 162. 
112 A.e., s.162. 
113 A.e., s. 55. 



 125 

gözükmekted%r. Hatta Coşkuyla Ölmek’te kahramanı ves%les%yle bu ç%çeklere karışma 

arzusu d%le get%r%lm%şt%r; “(…) böyle harap b&r bahçedek& o eflatun reng&, bell& bel&rs&z 

kokudak& ç&çekle ot arası saksının yanında öylece kend&l&ğ&nden b&tm&ş olan var ya, 

&şte ondan olmak &sterd&m.”114 

 

 

3.1.6. Şule Gürbüz’ün Düşün ve Yazın Hayatının TemelP: 

“Kend)ne Kesk)n B)r Bakışla Bakma” 

 

 

 Şule Gürbüz; öğrend%ğ% her şey% tenhalığına, üzülmes%ne ve bakışına bağlar; 

“D&yeb&l&r&m k& öğrend&ğ&m her şey& yalnızlıktan, ıssızlıktan, sess&zl&kten ve çok fazla 

bakmaktan öğrend&m”115 Bu durum Gürbüz’ün düşün ve yazın hayatının olduğu kadar 

k%ş%sel hayatının da temel%n% oluşturur, zaten kend%s% de tüm bunları b%rb%r%nden ayrı 

görmez. Bu bağlamda; “Ben&m aslında kend&mde, edeb&yatımda en öneml& şey belk& 

temel d&reğ&m bu kend&ne yönelm&ş kesk&n b&r bakış olma hâl&d&r.”116 d%yen Gürbüz %ç%n 

en öneml% hâl “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma” hâl%d%r. Bu nedenle genel bakış 

hâl%n%n en öneml% noktası kend%ne yönelm%ş olan bakıştır. Gürbüz, genel bakış hâl%n% 

de kend%nden hareketle yapar. İnsanın aslî görevler%nden b%r%n%n kend%n% gözlemek 

olduğunu söyleyen Gürbüz; “Kend&n& kesk&n b&r gözle kenara çek&l&p gözlemlemek, 

tartmak, ölçmek b&çmek, hükümler&n& buna göre vermek. D&ğerler&n& gözlemlemekten 

çok daha öneml&s& kend&n& gözlemlemek.”117 demekted%r. Aynı zamanda tüm ömrünün 

kend%n% hırpalamakla geçt%ğ% söyleyen Gürbüz, bunu kend%n% %zleyerek yapmıştır. 

Dolayısıyla onun %ç%n kend%ne kesk%n b%r bakışla bakma, çoğu zaman yaralayıcı b%r 

deney%m olarak tezahür etm%şt%r. 

Şule Gürbüz, kadim öğretilerden bu yana önemsenen en önemli olgu olan 

“kendini bil” düsturunu kişinin kendine bakmasıyla ilişkilendirmiştir; “K&ş&n&n 

 
114 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 66. 
115 Hocaoğlu, A.g.e. 
116 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 
117 A.e. 



 126 

kend&n& &zlemes& kend&n& b&lmes&n&n en öneml& yolu. Ben&m umudum da zaten orada, 

“Kend&n& b&l” den&rken kend&n& yap, &nşa et, yen&den halk et… denm&yor. Düzelt elbette, 

uğraş, d&d&n ve ne kadar az olduğunu gör, eller&n& gör, kend& yakanı b&le tutamayan 

eller&n&.”118 Dolayısıyla b%lmek; bakmak ve görmekle %l%nt%l%. Bu da b%raz kend%ndek% 

her hâl%n farkına varab%lmekle alakalı olup kend%n% kabulün de ön koşulu. Kend%n% 

b%lmeden gaye %se aslında alemde olan her şey% b%lme bunu da kend%nden hareketle 

yapab%lmed%r. Hak%kat arayışının bu veçhes%nde k%ş% kend%n% b%lerek hak%kat%n keşf%n% 

gerçekleşt%reb%l%r. Bu keşfed%ş de zamanı yekpare olarak h%ssedeb%lmekle mümkündür; 

“Bu tab&& k& zorlu b&r keşfed&ş; &nsanın sürekl& kend&n& gözlemlemes&, kend&ne yönelm&ş 

kesk&n b&r bakışa sah&p olması, bunun hırpalamalarına tahammül edeb&lmes&, 

bunlardan &şe yaramaz, sahte olanları gözlemleyerek kend&nden s&lk&p atab&lmes& ve 

mümkün mertebe o cevhere kend& özüne ulaşab&lmeye gayret etmes& gerek&yor.”119 

Y%ne Gürbüz %ç%n öneml% olan seç%p ayıklayıp çok az şey bırakmak olduğu %ç%n b%r 

anlamda bu kend%ne bakışın sebeb%, fazlalıkları da ayıklayab%lmekle alakalıdır; 

“Mukavemet, yaşayab&lmen&n, telef olmadan yaşayab&lmen&n &lk şartlarından b&r&. (…) 

İnsan o kend&ne yönelm&ş kesk&n bakış olma hal&n& tab&& k& b&r şeyler& ayıklayab&lme, 

daha &y& olab&lme adına yapıyor.”120 

 
Sonuç olarak Gürbüz’de bakış, sey%r, gözlem, temaşa son derece öneml% 

kavramlardır. Hem akıp g%den hayata hem %nsanlara hem de kend%ne -ve özell%kle 

kend%ne- kesk%n b%r bakışla bakmanın temel b%r noktaya yerleşt%r%lmes% söz konusudur. 

Eserler%nde kahramanlarının neredeyse heps% b%r bakış sah%b%d%r. Söyleş%ler%nden 

ulaşab%ld%ğ%m%z oranda kend%s% de kend% yaşamında der%n b%r bakış sah%b% olmayı pek 

çok şey%n önüne koymuştur. 

 

Bu bakış sah%b% olma; uzun uzun durab%lmey%, algılarını kesk%nleşt%r%p kend%n% 

ve hayatı uzun uzun %ncelemey% gerekt%r%r. Bu durup bakmayı mümkün kılacak olansa 

bell% b%r noktada kenara geçmek ve o tenhalıkta kend%ne ve hayata bakıp %ncelmelerde 

bulunmaktır. İşte bu noktada Gürbüz’ün kahramanlarının hayatı yaşamaktan çok onun 

 
118 Filiz, A.g.e. 
119 Sakman, A.g.e., s. 5-6. 
120 Göktürk, A.g.e., İ Maddesi. 



 127 

sey%rc%s% oldukları yorumu get%r%leb%l%r. Yalnızlaşan, yabancılaşan, tenhalığı ve kend% 

hâl%nde olmayı seven ve bunu b%l%nçl% b%r şek%lde terc%h eden kahramanlar; b%r noktada 

yaşamak yer%ne olan b%ten% seyrederler. Bu sey%r her şeyler% olur, Gürbüz’ün de %şaret 

ett%ğ% g%b% ne öğrenm%şlerse o bakıştan, o sey%rden öğrenm%şlerd%r. Hayat, ölüm, varlık, 

zaman g%b% temel meseleler üzer%nde düşüneb%lmek de tenhalığı gerekt%rd%ğ% kadar bu 

bakışı oluşturab%lmek adına kenarda durmak gerekmekted%r.  

 

Gürbüz’ün üslubu hakkında da b%ze çok öneml% b%lg%ler% verecek olan bu durum 

kend% dey%m%yle “her şey% yalnızlıktan öğrenm%ş” olmasıyla sağlanmıştır. Dolayısıyla 

onun kahramanları da%ma %ç dünyalarına yönelen, uzun yalnızlıklar boyunca %ç 

dünyalarından topladıklarını okuyucuya aksett%ren kahramanlardır. Gürbüz kend%s% de 

o ulv% tenhalığında kend%nden derd%kler%n% yazar.  

 

Yan% dış dünyadak% olaylar, akış, hareketl%l%k değ%l; kahramanların %ç 

dünyalarındak% meseleler eserlere konu ed%lm%şt%r. Gürbüz’ün eserler%ndek% “kurgu” 

kahramanların %ç dünyaları etrafında şek%llen%r. Düşünme, anlama, sorgulama, arayış 

g%b% meselelere odaklanılmış eserlerde kurgu sadece bell% meseleler% ortaya 

koyab%lmek adına kullanılmış g%b%d%r. Gürbüz, asıl derd%n%n edeb%yat olmadığını %se 

defaatle d%le get%rd%ğ% %ç%n yazdıklarıyla vermek %sted%kler%n% anlayab%lmek yeterl% b%r 

uğraş olarak gözükmekted%r. 

 

 Şule Gürbüz %lk eser%n% verd%kten sonra yen%den eser vermes%ne kadar geçen 

süreçtek% hâl%n% b%r bekley%ş olarak tanımlar. Ancak bu bekley%ş sürec%ne der%n b%r 

“bakış” eşl%k etm%şt%r. Kend%s% sab%t durarak geç%p g%den her şeye ve “kend%ne” kes%n 

b%r bakışla bakmıştır; “On sek&z yıl aslında geçen her gem&ye b&nmek, her trene her 

uçağa atlamak &steyen olarak kıpırtısız, sab&t sadece baktım. Hayatta becereb&ld&ğ&m 

b&r şey varsa o da herhalde budur.”121 Bu hâl %se ona b%r der%nl%k ve tat verm%şt%r, 

öğrend%kler%n% buradan öğrenen Gürbüz %ç%n kend%n% kabul sürec% de böyle 

gerçekleşm%şt%r; “Bu sürekl& bakış bana gün günden yıl yıldan b&r der&nl&k ve kend& 

kend&mle anlaşab&leceğ&m ve anlatab&leceğ&m b&r l&san verd&. Tesell& verd&, önüm ve 

 
121 Özdemir, A.g.e. 



 128 

manzaram açıldı, (…)”122 Bu bağlamda edeb%yatta “bakış”ın yer% de Gürbüz %ç%n son 

derece öneml%d%r. Çünkü Gürbüz’e göre “%y% edeb%yat” yen% ve der%n b%r “bakış” 

sunab%ld%ğ% oranda görev%n% yer%ne get%reb%lmekted%r; 

 
“Bu nedenle bunu aslında edebIyatın konusu olmaktan zIyade düşüncenIn, felsefenIn, 

mIstIsIzmIn ve tasavvufun asıl konularından bIrI saymak daha yerInde olur ama bütün 

bunları da IyI edebIyatın dışında zaten bırakamayız. Az önce dedIğInIz gIbI, IyI 

edebIyat normal bakışın üstü bIr bakış verIyorsa, çıtayı yükseltIyorsa IyI edebIyattır. 

Fark etmedIklerImIzI anlar yapıyorsa bIr şeydIr.”123  

 Dolayısıyla Gürbüz’ün edebiyatı bu “bakış”larla örülüdür. Kendisi gibi 

kahramanları da derin bir bakış sahibi olmakla beraber hayatın seyircisi konumundan 

farkındalık deren kahramanlardır. Zamanın Farkında’nın kahramanları için; 

“Hikâyelerdeki hiçbir kahraman kendinden uzak değil, kendine keskin bir bakışla 

bakıyor, başkalarına bakabildiğinden daha sivri bir halle, kendini hırpalarcasına 

sezebiliyor, farkına varabiliyor.”124 diyen Gürbüz, kendi bakışını kahramanlarına da 

sirayet ettirmiştir. Kahramanları bu bağlamda gerçek hayat içerisinde daha geride, 

kenarda sessizce duruyor gözükseler de kendine ve kendinden hareketle hayata 

bakmakla gelen farkındalığı inşa etmekle meşguldürler. Gürbüz bu durum için; 

“Benim kahramanlarımın hemen hepsinde olan bu: Farkına varışı çok ileri götürecek 

derecede, yani kutsal kitapta bahsedildiği gibi, insanın kendine yönelmiş bir keskin 

bakış olduğu, kendine bakabilmeyi gerçekleştirdikleri için dünyevi anlamda güçsüz 

kalmaları…’”125 demektedir. 

  

 
122 Hocaoğlu, A.g.e. 
123 Sakman, A.g.e., s. 9. 
124 Göktürk, A.g.e., F Maddesi. 
125 A.e. 



 129 

3.2. Ölüm 
 
 
 
 
 

          “ç(çeklenmeyle solmayı b(rl(kte kavrarız b(z.”126 
                                    

 
 
 
 

Ölüm ve ölüm f%kr% kad%m meden%yetlerden günümüze kadar %nsanlığın her 

evres%nde sorgulanmış ve anlamlandırılmaya çalışılmış; el%m%ze ulaşan %lk 

met%nler%nden günümüzdek% felsefî, edebî, sanatsal, b%l%msel pek çok metne uzanan 

yolda her da%m sorun hâl%ne get%r%lm%ş ve %ncelenm%şt%r. Her dönemde farklı yorumlarla 

ele alınmış olsa dah% ölüm hakkındak% ortak düşünce, hayatı anlamlı kılan yegâne 

mesele olması yönünded%r. Ölüm var olduğu %ç%n hayat anlamlıdır; %nsan ölüme doğru 

yaşadığı %ç%n yaşadığı ânı ve hayatını %nşa etmek mecbur%yet%nded%r.  

 

 Ölümün b%l%nmezl%ğ% ve kaçınılmaz son oluşu %se kaygıyı beraber%nde 

get%rm%şt%r. Bu bağlamda ölüm, d%nler%n de temel meseles% hâl%ne gelm%ş ve d%nler ölüm 

konusunda daha çok tesell% ed%c% boyutta yer almışlardır. Bedenle ruhun ayrılması 

olarak değerlend%r%len ölüm, ruhun bedenden ayrıldıktan sonra sonsuz b%r aleme 

g%deceğ%; yok olanın, parçalanacak olanın yalnızca beden olacağı yönünde d%nî 

öğret%lerde anlam bulur. Sonsuz b%r yok oluşun olmayacağına yönel%k %nanç %se %nsanı 

ölüm kaygısına karşı d%rayetl% kılar. 

 

Den%leb%l%r k% d%n g%b% kültür de ölümün dehşet%n% haf%fletmeye ve ölüme tesell% 

oluşturmaya yönel%k b%r uğraştır. “En genel anlamıyla kültür ded&ğ&m&z şey, zamanın 

ger& döndürülemezl&ğ&ne karşı ver&len mücadele &le ortaya çıkmıştır.”127 Bu noktada 

ölümün ardından gelen sonsuz unutuş ve unutuluşa karşı çıkab%lmek adına %nsanlar bu 

 
126 Rainer Maria Rilke, Seçilmiş Şiirler: Duino Ağıtları, Çev. Turan Oflazoğlu, 4. bs., İstanbul, İz 
Yayıncılık, 2010, s. 171. 
127 Françoise Dastur, Ölümle Yüzleşmek: Felsefi Bir Soruşturma, Çev. Sinan Oruç, 3. bs., İstanbul, 
Pinhan Yayıncılık, 2021, s. 55.  



 130 

dünyaya kend%ler%nden %z bırakmak %sterler. İlk mağara res%mler%nden günümüz 

eserler%ne kadar her yapıt %nsanların geleceğe kalıcı b%r şeyler bırakma %steğ%n%n b%r 

tezahürüdür. Kend% genler%n% ve tecrübeler%n% aktarma %steğ%; unutmaya ve unutulmaya 

d%renme, kültürün oluşmasının temel nedenler%ndend%r den%leb%l%r; “Aktarım &ster 

genler &ster tecrübe &ster yazılı eserler yoluyla olsun, ölümü ancak geç&c& olarak 

d&zg&nleyeb&l&r. Kültür ve tar&h ancak bu sayede ortaya çıkab&lm&şt&r.”128 Sonuç olarak 

tüm bu d%ren%ş%n müsebb%b% olarak kabul ed%len ölüm, kültür ve tar%h%n ortaya 

çıkmasında büyük pay sah%b%d%r. 

 

Ölüm, %nsan %ç%n en temel meselelerden b%r% olmasına rağmen ölümle %lk 

temasımız başkalarının ölümler% ves%les%yle olur. Sadece ve sadece kend% ölümümüzü 

öleb%lmem%ze rağmen ölümü deney%mled%kten yan% öldükten sonra ölüm üzer%ne 

yorum yapab%leceğ%m%z varlığımız ortada kalmadığı %ç%n ölüm f%kr% üzer%ne kafa 

yorab%lmem%z ancak başkalarının ölümler%ne tanıklıkla mümkün olmaktadır; 

 
“(…) dünyada karşımıza çıkan ölüm hep başkalarının, özellIkle de yakınlarımızın 
ölümüdür. Bu bakımdan ölüme daIr Ilk deneyIm yas tutma deneyImIdIr. Başkalarının 
ölümü yaralar çünkü varoluşumuzun saklı yüzü olan kendI sonluluğumuzu hatırlatır 
bIze. İnsan ölüm karşısında duyduğu endIşeyle kendI Insanlığının farkına varır.”129  
 

Dolayısıyla ölüm f%kr% g%b% ölüm kaygısını da başkalarının ölümü başlatır. 

Ölüme da%r gel%şt%rd%ğ%m%z %lk tepk% de farkındalığın ardından acıya eşl%k eden yas 

deney%m%d%r. Ancak sadece kend% ölümümüzü öleb%ld%ğ%m%z %ç%nd%r k% ölüm, b%r%c%k b%r 

tecrübed%r. Bu bağlamda yas, gerçek b%r ölüm deney%m% sunmaz; 

 
“Fakat yas deneyImI aslında başkasıyla sahIhçe bIrlIkte var olma deneyImI olsa dahI, 
bu durum yas deneyImInIn bIzzat sahIh bIr ölüm deneyImI olduğu anlamına gelmez. 
SevdIğIm bIrInIn ölümü ‘benIm’ ölümümün Ilanıdır kuşkusuz, çünkü bu topyekûn 
DaseInın, topyekûn orada olma yeteneğInIn kaybolup gIdIşIne benzeyen bIr terk 
edIlmIşlIk deneyImIne mahkûm eder. KendI varlığımın anlamsızlığının melankolIk 
tezahürü gIbIdIr bu, zIra ‘tek bIr varlığın yItIrIlmesI’ tüm dünyanın anIden bana tüm 
Insanlardan yoksunmuş gIbI görünmesI IçIn yeterlIdIr.”130 

 
128 A.e., s.58. 
129 A.e., s. 32. 
130 Françoise Dastur, Ölüm: Sonluluk Hakkında Bir Deneme, Çev. Mustafa Yalçınkaya, İstanbul, 
Pinhan Yayıncılık, 2021, s. 48. 



 131 

 

 Dünyayı b%z%m %ç%n “tenhalaştıran” sevd%kler%m%z%n ölümüdür. İnsanın kend%n% 

dünya üzer%nde yalnız ve yabancı h%ssetmes% sevd%kler%n%n ve yakınlarının kaybıyla 

kamçılanır. Başkasının ölümü k%ş%ye kend% ölümünü de hatırlattığı %ç%n kaygı ve 

üzüntüyü beraber%nde get%rse dah% sev%lenler%n ve yakınların ölümü tüm bu duygulara 

ek olarak dünyanın tenha ve tek%ns%z b%r yer olarak değerlend%r%lmes%ne de neden olur. 

 

 Ölüm modern sonrası döneme gelene kadar doğanın b%r parçası kabul 

ed%l%yordu. Bu yüzden doğadak% tüm döngüler g%b% %nsanın ölümü ve toprağa karışması 

daha kabul ed%leb%l%r ve daha az dehşetl% b%r mesele olarak görülüyordu. Ancak modern 

dönemde %nsanın ve hayatın farklı algılanışı, teknoloj%dek% gel%şmelerle %nsan ömrünü 

uzatmaya yönel%k hamleler ve devamlı tıbb% mücadeleler, bununla beraber s%stem%n 

%nsanı yalnızlaştırmasıyla %nsanların ev%nde akrabalarının yanında değ%l, hastanede son 

nefes%n% vermes%; ölümü ve ölümün algılanışını değ%şt%rm%ş durumdadır. Modern 

sonrası dönemde ölümün doğanın b%r parçası olduğu anlayışı unutulmaya ve 

unutturulmaya çalışılmış, ölüm %stenmeyen ve kaygı duyulan b%r konuma 

yerleşt%r%lm%şt%r.  

 

 Ölüm doğası gereğ% sadece b%r sonu %mler g%b% algılanır. Ancak 

düşünüldüğünün aks%ne sadece “son”dan müteşekk%l değ%ld%r; 

 

 “(…) ölüm aslında yaşamın son anından Ibaret değIl, aksIne ona baştan eşlIk 
etmektedIr. HIç durmadan hayatımızı kurarken bIr yandan ölümü kurmaktayız. 
Yaşıyorken aslında ölüyoruz. Dolayısıyla ölüm, ölmekte olanı ölüden daha yoğun, 
daha keskIn ve daha derInden etkIlIyor.”131  

 

Yaşam başladığı andan %t%baren ölüm de %nce %nce kend%n% var eder ve görev%n% 

yer%ne get%r%r. Her an yen%den %nşa ed%len hayat; b%r yandan da bozulur, yok olur. Bu 

durum ölümün, ölenden çok yaşayanı %lg%lend%rmes%yle sonuçlanır. “Dünyaya 

geld&ğ&n&z gün b&r yandan yaşamaya, b&r yandan ölmeye başlarsınız.”132 d%yen 

 
131 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 70. 
132 Montaigne, Denemeler, Çev.: Sabahattin Eyüboğlu, 12. bs., İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, 2006, s. 110. 



 132 

Monta%gne doğumumuz, yan% varlığımızın dünya üzer%ndek% %lk anından %t%baren 

ölümümüzün de gerçekleşmeye başladığını %fade eder. “Her an ölüp yen&den 

doğmaktayız çünkü yaşam, &ç&m&zdek& tüket&c& güçlerle üret&c& güçler&n sürekl& dengeye 

ulaşmasına bağlıdır.”133 Her an yen%den ölüp doğmakta oluşumuz, kend%m%ze de 

devamlı b%r vedayı %çer%r. B%raz öncek% b%z ve b%raz öncek% hayat artık yoktur, sonuçları 

her ne kadar devam ed%yor olsa da. Ancak b%r yok oluş, b%r var oluşa yer açab%l%r. O 

yüzden hayattak% dengen%n sağlanması da ölüm ve doğumun, oluş ve bozuluşun 

denges%ne bağlıdır. Fakat ölüm ve doğum sadece b%r başlangıç ve b%r son değ%l, %ç %çe 

geçm%ş b%r hâlde yaşamın kend%s%n% oluşturan %k% ana etmend%r; “Dolayısıyla doğum ve 

ölüm varoluşun dış sınırlarını tay&n eden had&seler değ&l, var olmanın temel 

boyutlarıdır.”134  

 

İnsana ver%lm%ş b%l%nç öyle öneml% b%r noktadadır k% ölecek olduğunu b%l%yor 

olma her âna ölümün sızmasına neden olur. C%oran’ın %fade ett%ğ% g%b% “Ölümlü 

olduğunu b&lmek, aslında &k& defa, yok, ölmem&z gerekt&ğ&n& b&ld&ğ&m&z her defada 

ölmekt&r.”135 Bu durum; ölümü öğrenmek ve ölümü ölmek anlamlarına gel%yor olup 

hem büyük b%r ızdırap kaynağı hem de ölümü aşmanın koşuludur. İnsanın temel 

trajed%lerden b%r%n% de ölümlü b%r yaradılışla, sonlu dünyada, sonsuzluğu arzulayarak, 

tüm bu olup b%ten%n b%l%nc%nde olarak yaşamak oluşturmaktadır. “Ölümü b&len, onun 

b&l&nc&nde olan b&r yaşam,/ yaşam sürec&n&n her anında ölümü yaşama katarak,/ 

yaşamı b&l&nçl& kılar – (…)”136 Her ânda ölümün varlığını da h%ssetme, yaşamın 

anlamlı kılınab%lmes% %ç%n temel koşuldur. 

 

 Ölüm kaygısı ölümün anlaşılması %ç%n üzer%nde durulması gereken b%r 

meseled%r. Çünkü “İnsan olduğumuzu ancak sonluluğumuzun farkındalığı ve end&şe 

tecrübes&nde görüyoruz”137 Bu bağlamda %nsanın ölümle kurduğu %l%şk% daha çok 

kaygı ve korku duygularının eşl%k etmes%yle oluşur. B%r b%l%nmezl%ğ%n %ç%nde olmak, 

yok olma h%ss% ve b%l%nc%, sevd%kler%n%n ölümü %le onları kaybetmen%n verd%ğ% acı, kend% 

 
133 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 46. 
134 A.e., s.31. 
135 E. M. Cioran, Zamana Düşüş, Çev. Haldun Bayrı, İstanbul, Metis Yayınları, 2020, s. 140. 
136 Oruç Aruoba, De ki İşte, 13. bs., İstanbul, Metis Yayınları, 2018, s. 17.  
137 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 32. 



 133 

hayatını kaybetmeye eşl%k edecek olan yok olma duygusu, ölüm gelmeden hak ett%ğ% 

g%b% yaşayamamış olma end%şes%, ölüm ânındak% der%n yalnızlık h%ss% g%b% dehşet veren 

duygular ölümü korkulan ve kend%s%nden kaçınılan b%r olgu hal%ne get%rm%şt%r. 

“Ölmekten korkmamızın temel&nde dünyamızı kaybetme korkusu bulunur çünkü &nsan 

ve dünyası b&r bütündür. Bu, yaşamazlık sonucu duyulan ve semptom n&tel&ğ&ndek& 

ölüm korkularından farklı hep&m&zde var olan &çgüdüsel b&r korkudur hayatta 

kalmamızı sağlar.”138 İnsanoğlu hayatta kalma %çgüdüsüyle devamlı ölmekten kaçtığı 

g%b% ölüm f%kr%yle yüzleşmeye de gönüllü olmamaktadır. 

 

 Tam bu noktada f%lozofların ölüme yaklaşımındak% farklılık devreye 

g%rmekted%r. Düşünürler ölümü kaybın kend%s% değ%l de yaşamın temel etmenler%nden 

b%r% olarak görmeye dolayısıyla onu yaşamı anlamlandırab%lmek adına b%r %mkân 

olarak değerlend%rmeye yakındırlar. İnsanın zamansal ve geç%c% olması onu dünyaya 

açar. Dünyaya açması da dünyayı anlamaya ve anlamlandırmaya hazır hâle get%r%r.  

 

 Ölüm, den%leb%l%r k% bu bağlamda hayatı anlamlandıran en temel meseled%r. 

Ölümün varlığı %nsanı sonlu b%r ömür yaşamaya mecbur etm%şt%r. Bu durum da %nsanı, 

eldek% yaşamla ne yapılacağı sorusunu sormaya ve hayatın nasıl ver%ml% ve değerl% hâle 

get%reb%leceğ% meseles% üzer%nde düşünmeye davet eder. Ölüm sadece %nsan %ç%n değ%l 

tüm doğa %ç%n geçerl% olsa da sadece %nsan, b%l%nçl% b%r varlık olması sebeb%yle ölümü 

sorgulayab%l%r ve hayatını ölüme göre şek%llend%reb%l%r; “(…) yalnızca &nsan, varoluşun 

geç&c&l&ğ&n&n b&l&nc&nde olan canlıdır. İlelebet sürmeyeceğ&n&, başlamak zorunda 

olduğu bu hayatın b&r gün n&hayete ereceğ&n& b&l&r.”139 Bu b%l%nce eşl%k eden yegâne 

özell%klerd%n b%r% de d%ld%r; “(…) &nsanı d&ğer canlı varlıklardan kökten ayıran &k& esas 

özell&k bulunur: d&l ve ölümle bağ.”140 Dastur, %nsan olmanın özünü oluşturan %k% 

unsura %şaret eder. Bunlar, d%l ve %nsanın ölümle bağ kurab%lme yet%s%d%r. Bu unsurlar 

%se %nsanın b%l%nç sah%b% olmasının sonucu olarak oluşab%lmekted%r. 

 

 
138 Engin Geçtan, Hayat, 14. bs., İstanbul, Metis Yayınları, 2016, s. 9. 
139 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 31. 
140 A.e., s. 81. 



 134 

F%lozofların da anlamlı b%r hayata sah%p olmak %ç%n ölmey% öğrenmen%n 

gerekl%l%ğ%n% savunmaları bundandır. N%tek%m, “Felsefe yapmak ölmey& 

öğrenmekt&r.”141 Ölüm öğren%lmel%d%r ve aşılmalıdır; ancak bu ölümü yok sayarak ya 

da görmezden gelerek değ%l, ölümle yüzleşerek gerçekleşmel%d%r. Çünkü “(…) &nsan& 

düşünce sonluluğun aynı anda hem kabulü hem de aşılmasıdır.”142 Dolayısıyla %nsanda 

hem ölümün hem ölüm b%l%nc%n%n var olması, %nsan olmanın özünü oluşturur. Felsefe 

de “%nsan” olmanın özünü oluşturan meselelerle %lg%lenmes%yle ölüm konusunda söz 

sah%b% olan başat d%s%pl%nlerden b%r% olmayı sürdürür; “Bozulup çözülmeye d&renmek, 

ölümün üstes&nden gelmek; felsefen&n ‘programı’ budur.”143  

 

Ölümle yüzleşme ve ölüm üzer%ne düşünme her %nsanın sorumluluğundayken 

herkes%n bu sorumluluk b%l%nce ulaşamadığı da görülmekted%r. C%oran’a göre %nsanlar 

bu bağlamda %k%ye ayrılır. Bu b%l%nce sah%p %nsan her ân ölmekte %ken d%ğer% sadece b%r 

ânda ölür; “Ölüm duygusu olan &nsanla bu duyguya h&ç sah&p olmayan arasında, 

&let&ş&m& mümkün olmayan &k& dünyanın uçurumu açılır; bununla b&rl&kte &k&s& de ölür; 

fakat b&r& ölümden habers&zd&r, ötek&yse bunu b&l&r; b&r& sadece b&r anda ölür, ötek&yse 

sürekl& ölmekted&r…”144 Anbean yok oluş ve var oluş meseles% herkes%n üzer%nde 

düşündüğü b%r mesele değ%ld%r. Felsefen%n yapmaya çalıştığı şey; bu b%l%nc% aşılamak, 

ölüm üzer%ne düşündürmek, ölümün anlaşılmasını ve aşılmasını sağlamaktır. 

 

 Bu bağlamda felsefede ölüme yönel%k gel%şt%r%len düşüncelerden bazılarına 

kısaca değ%nmek yer%nde olacaktır. Kad%m dönemlerden %t%baren günümüze kadar pek 

çok düşünürde, Esk% Mısır ve Mezopotamya uygarlıklarında, Ant%k Yunan’da, 

Roma’da ölüme yönel%k f%k%rler gel%şt%r%lm%şt%r. 

 

Ölüm kavramı felsefî ter%m olarak %lk kez Platon’un “Pha%don” adlı 

d%yaloğunda geçer. Burada ölüm, bedenle ruhun ayrılması olarak tanımlanır. Ruhun 

sonsuzluğu ve yok olacak olanın sadece beden olduğuna değ%n%lerek, ölümün 

 
141 Aktaran: Dastur, Ölüm, s. 21. 
142 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 68-69. 
143 Dastur, Ölüm, s. 38. 
144 E. M. Cioran, Çürümenin Kitabı, Çev. Haldun Bayrı, 5. bs., 2016, s. 15. 



 135 

korkulacak b%r şey olmadığı %zah ed%l%r. Sokrates, %nsanın ölümü öğrenmes%n%n 

gerekl%l%ğ%n% savunur. Sokrates’e göre ölüm ruhla beden%n ayrılmasıdır. İnsan ömrü 

boyunca felsefe %le %lg%len%rse ölümden korkmaz hâle gel%r. Bu bağlamda Sokrates 

f%lozofu, ölüme yakın duran ve ölüme göre hayatını şek%llend%rmeye çalışan b%r% olarak 

tanımlar.  

 

 Stoacı Marcus Aurel%us, Düşünceler adlı k%tabında hayatın geç%c%l%ğ% 

meseles%n% kapsamlı b%r şek%lde ele almıştır. Özell%kle de hem mevcut olanların yok 

olup g%tmes%ne hem de ölüp g%tm%ş olanların dah% anılarının ve şöhretler%n%n de yok 

olup g%decek olmasına sıkça değ%n%r; “Her şey nasıl da hızla yok olup g&d&yor, hem 

evrendek& bedenler&n kend&ler&, hem de onların zaman &ç&ndek& anıları!”145 Bununla 

beraber ölümün ne olduğunu sorgulamış ve onu, doğayla uyum %ç%nde b%r olgu olarak 

ele almıştır. Dolayısıyla Aurel%us’a göre de ölümden korkmak ve kaçmak gereks%zd%r; 

çünkü, ona göre doğaya uygun olan h%çb%r şey kötü olamaz. 

  

 

 

3.2.1. Mutasavvıflarda Ölüm Kavramı 
 
 
 
Mutasavvıflarda ölüm; kend%s%nden korkulan ve kaçılan b%r kavram olarak ele 

alınmaz. Bu anlayışa göre, dünya hayatının geç%c%l%ğ% %drak ed%l%p bak% olan ah%ret %ç%n 

hazırlık yapıldıysa ölüm, korkulacak değ%l sev%n%len ve beklenen b%r şey hâl%ne gel%r. 

Aynı zamanda ölüm, “sevg%l%ye kavuşma” olarak ele alındığı %ç%n, ölümle beraber 

beden%n yok olurken ruhun yaratıcısına kavuştuğuna %nanılmakta, bu bağlamda ölüm 

arzulanan b%r durum olarak kabul ed%lmekted%r. 

 

Dünya ve ah%ret %k%l%ğ%nde, dünya hayatının geç%c%l%ğ% ve b%r %mt%han oluşu 

genel kabuldür. Bu yüzden ölüm, olumsuz b%r n%telend%rmeye tab% olmaksızın, aks%ne 

b%r geç%ş%n %fades%d%r. Dünya hayatı geç%c%, ah%ret %se bak%d%r. Dolayısıyla dünya 

 
145 Marcus Aurelius, Düşünceler, Çev. Şadan Karadeniz, 17. bs., İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, s. 43. 



 136 

hayatına son veren ölüm, kalıcı hayatın da başlangıcına %şaret eder. Dünya hayatı b%r 

uyku ya da b%r rüya olarak n%telend%r%l%rken; ölüm bu rüyadan uyanmak olarak 

tanımlanır. Tasavvufun dayandığı temel kaynak olan Kuran-ı Ker%m’de ölüm 

meseles%ne defalarca değ%n%lm%ş, dünya hayatının sonluluğu, dönüşün ancak Allah’a 

olduğu, bu dünyanın b%r %mt%han yer% olduğu ve asıl hazırlığın ah%ret %ç%n yapılması 

gerekl%l%ğ% devamlı hatırlatılmıştır. 

 

Mutasavvıfların da üzer%nde durduğu temel nokta ölümün devamlı akılda 

tutulması ve hayatın ona göre şek%llend%r%lmes% yönündend%r. Bu durum ölmeden önce 

ölmekle, ölmen%n öğren%lmes% %le gerçekleşeb%l%r. 

 
 
 
 

3.2.2. Varoluşçuluk’ta Ölüm Kavramı 
 
 

 
 

20. yy.da b%r başkaldırı olarak ortaya çıkan varoluşçuluk; savaşların, 

katl%amların ve ölümün son derece ş%ddetl% olduğu zaman d%l%m%nde etk%l% olmuştur. Bu 

olgular %nsanı umutsuzluğa ve çares%zl%ğe sürükled%kçe %nsan hayatın anlamını 

sorgulama %ht%yacını daha der%nden h%ssetm%şt%r. Hayatın anlamını sorgularken de 

hayatın yok oluşunu %mleyen ölüm kavramı temel mesele hâl%ne gelm%şt%r. Ancak 

varoluşçuluk teor%k olarak 20. yy.da ortaya çıkmış olarak kabul ed%lse de ele aldığı 

meseleler %nsanlığın temel meseleler% olduğu %ç%n %nsanlığın var olduğu her dönemde 

varoluşçuluğun %zler%nden söz etmek mümkündür. 

 

İnsandan ve %nsanın b%r%c%kl%ğ%nden hareketle varlık problemler%ne eğ%len 

varoluşçu felsefe, konu ed%nd%ğ% meseleler% %nsanın somut deney%mler% %çer%s%nde ele 

alır. İnsana da%r meseleler% anlamak kes%nl%kten z%yade b%r%c%kl%kle mümkündür. Hayatı 

olduğu g%b% %nsanı da anlayab%lmek adına onun hayatı, zamansallığı ve ölümü 

%ncelenmel%d%r. Bu b%r%c%kl%k en temel şek%lde ölümde karşımıza çıkmaktadır, çünkü 

h%ç k%mse b%r başkasının ölümünü ölemez. 



 137 

 

Varoluş felsefes%ne göre ölüm, %nsana yaşama “sorumluluğu” yükler. Bu durum 

%nsanın aslî özell%ğ% olan özgürlüğe sah%p olmasıyla beraber ele alınmalıdır. Bu anlayışa 

göre %nsan kend% hayatının sorumluluğunu almalı ve kend% hayatını %nşa etmel%d%r. 

Anlamlı b%r hayatı %nşa etmek de hayatı ve kend%n% anlamakla mümkündür. Bu 

bağlamda hayata da%r tüm bu anlamları %nşa edecek temel olguların başında da ölümün 

geld%ğ% kabul ed%lmekted%r. 

 

 

3.2.2.1. HePdegger’de Ölüm Kavramı 

 
 
 

He%degger’de ölüm, dünya-%ç%nde-var olmakla %l%nt%l% b%r kavram olup bu 

dünya-%ç%nde-var olmaklığın sebep olduğu zamansallıkla beraber anlaşılab%lecekt%r. 

D%nî %nanışlarda olduğu g%b% ruhun ölümsüzlüğü ve öte dünya kavramları He%degger’%n 

ölümü yorumlamasında karşımıza çıkmaz. He%degger’e göre Dase%n “ölüme-doğru-

varlık”tır. “Dolayısıyla Dase&n doğmuş b&r varlık olarak var olur ve ölüme doğru 

varlık olarak her an ölmekted&r.”146 Dase%n’ın zamansallığını oluşturan unsur %se b%r 

başa ve sona, b%r doğuma ve ölüme tab% olmasıdır. Dolayısıyla Dase%n; varlığı, kend%n% 

ve hayatı anlamlandırab%lmek %ç%n ölümü mesele hâl%ne get%rmel%d%r. Dase%n, b%l%nçl% 

olmasıyla, kend%n% ve hayatı sorgulayab%lme yet%s%ne sah%p olmasıyla ölüm kavramını 

da sorgulayab%lecek tek özned%r. 

 

He%degger’de ölüm, zaman kavramıyla yakından %l%nt%l%d%r. He%degger’e göre 

zamansallık var olmanın %lk şartlarından b%r%d%r. Varlık zamansal olab%lmek %ç%n b%r 

başlangıca ve sona %ht%yaç duyar. Başlangıç doğum, son %se ölümdür. Dolayısıyla 

varlığı anlamlandırırken ölüm meseles% mutlaka açıklanmalıdır. Dünya-%ç%nde-var 

olmak He%degger’e göre ölümle sonuçlanır. Dolayısıyla dünya-%ç%nde-var olmayı 

anlamlı kılan, sınırlandıran ve tamamlayan ölümdür. 

 
146 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 17. 



 138 

 

He%degger “Varlık ve Zaman”ın çıkış noktasının “varlığın unutuşu” olduğunu 

söylemekted%r. Varlığın unutulmasına paralel d%ğer mesele %se ölümün unutulmasıdır. 

Bu %k%s%n%n beraber %ncelenmes% ve anlaşılmaya çalışılması hayatın temel meseleler%ne 

b%r cevap %nşa etmede öneml% b%r noktadadır. 

 

 

 

3.2.2.2. KPerkegaard’da Ölüm Kavramı 

 
 

 
Varoluşçuluğun kurucusu olarak kabul ed%len K%erkegaard’a göre %nsan kend% 

b%r%c%kl%ğ% %çer%s%nden anlaşılır. Bu b%r%c%kl%ğ% sağlayan %se somut yaşantısı %ç%nde %nsanı 

ele almaktır. İnsanı anlama %steğ% %se hayatı ve hayatın karşısına konumlanmış olan 

ölümü anlamakla mümkündür. K%erkegaard da ölümü, genel b%r ölüm olan herkes%n 

şah%t olduğu ölüm ve sadece k%ş%n%n kend%s%n%n deney%mled%ğ% b%r ölüm olmak üzere 

%k% veçhede ele alır. Ancak onun %ç%n öneml% olan k%ş%n%n b%zat%h% kend% ölüm deney%m% 

ve ölüm algısıdır. 

 

 K%erkegaard, varoluşçuların d%ndar ve ate%st %k% kutbunda d%ndarlar arasında yer 

alır. Ölümü de kend% d%nî %nanışıyla değerlend%r%r. Hır%st%yan %nancına göre ölüm b%r 

son değ%l, b%r geç%şt%r. K%erkegaard da yoğun b%r %man t%msal% olarak oluşturduğu 

met%nler%nde buna vurgu yapar. İnsanların duyduğu “ölüm kaygısı” kend% sonlarına 

yönel%k b%r kaygıdır; ancak %man eden k%ş% öbür dünyanın varlığına ve ruhun 

ölümsüzlüğüne %nanır. Bu nedenle tam anlamıyla “yok olup” g%tme kaygısı duymaz. 

Ancak K%erkegaard’a göre %nsanın asıl trajed%s% de burada yatmaktadır. İnsan sonlu ve 

sonsuzun b%r sentez%d%r. B%r yanıyla bedenen de olsa yok olmaya yazgılı %nsan b%r d%ğer 

yanıyla %ç%nde sonsuzluğu barındırır. Bu %k%s%n%n sentez% de %nsanın trajed%s%ne kapı 

aralar.  

 İnsanın sonlu ve sonsuzun, yaşam ve ölümün bir sentezi olması; en hayat dolu 

anlarda dahi insana ölümün eşlik ettiğinin bir göstergesidir. Bu bağlamda insan 



 139 

ölümün bilincinde olup her adımında ona eşlik ettiğini fark ederse hayatının 

sorumluluğunu da eline alıp daha değerli bir hayat inşa etme isteğinde olacaktır.  

Kierkegaard’a göre hayata anlam katan şey ölümdür. Bu bağlamda ölüm hakkındaki 

farkındalığın, umutsuzluğa kapılmadan daha değerli bir hayat inşa etmenin en güçlü 

etmenlerinden biri olduğunu ifade etmektedir. 

 

3.2.2.3. Camus’da Ölüm Kavramı 

 

Camus’da ölüm, saçma kavramıyla beraber yoruma kavuşur. Ölüm gibi yok 

oluşa sebebiyet veren bir durumun sorgulanması insanın dünya ile arasına mesafe 

koymasına ve bilinç bağlamında bir kopuş yaşamasına neden olur. Bu mesafe kişinin 

hayatı anlamlandırmasına engel teşkil eder ve her şey “saçma” üzerinden 

değerlendirilmeye başlanır. Bu saçma kavramı kişinin var olduğu dünyaya 

uyumsuzluğunu, yabancılığını ve bunların getirisiyle yaşadığı yalnızlığı da kapsar. 

Kişi zamanın ve kendi ölümlüğünün farkına vardıkça hayatı anlamlandırmak adına 

ölüm üzerine sorgulamaları artacaktır ki Camus’a göre felsefî sorunların temelini ölüm 

oluşturur. 

  

 

 

3.2.3. Şule Gürbüz’ün EserlerPnde Ölüm Kavramı 
 
 
 

Şule Gürbüz, eserler%nde ölümden çok ölüm f%kr%n% ele almıştır. Felsefî alt 

yapısı güçlü olan eserler olmaları sebeb%yle bu eserlerde olaylardan çok kavramlar 

öneml%d%r; bu durum da eserlerde, kahramanların ölümünden çok kahramanların ölüm 

hakkındak% düşünceler%ne yer ver%lmes%yle sonuçlanmıştır. Bu nedenle Şule Gürbüz’ün 

eserler%ndek% “ölüm”ü f%krî bağlamda değerlend%rmek gerekmekted%r. 



 140 

 

 Eserler%ndek% ölüm kavramını %ncelemeden evvel verd%ğ% röportajlar ves%les%yle 

Gürbüz’ün ölüm hakkındak% düşünceler%n% anlamak yer%nde olacaktır. Gürbüz’ün 

verm%ş olduğu b%r röportajda ana mesele ölüm olup röportajın başlığı Gürbüz’ün 

%fades% olan “Ölüme Hayranlık Duyuyorum” olmuştur. Dolayısıyla %lk etapta ölümün 

Gürbüz’de olumsuz ve kaçınılan b%r kavram olarak ele alınmadığını görülür.  

 

 Gürbüz, sözü ed%len röportajda yazmanın ölümden duyulan korkudan ve 

kalıcılık arzusundan kaynaklandığına yönel%k yönelt%len soruya cevap olarak ölüme 

hayranlık duyduğunu ve sonsuz b%r yaşamdan ürperd%ğ%n% d%le get%r%r. Dolayısıyla ona 

göre ölümün olduğu dünyada, %nsanın kend% eser% ves%les%yle kalıcılığa %şt%yak duyması 

dünyanın b%zat%h% sonlu olması sebeb%yle beyhuded%r;  

  

“Ben ölüme hayranlık duyan birisiyim. Tesellim ve sükûn buluşum hep ‘İyi ki ölüm 
var.’ cümlesi ile olmuştur. Sonsuz bir yaşamı korkunç buluyorum, fazla uzun bir 
yaşamı da kendi adıma ürpererek, fazla da uzatamadan, ancak kısaca aklımdan 
geçirebiliyorum. Şimdi şu camdan, şehirden ve ağaçlardan, yollardan, asfalttan şu 
daha en az otuz yıl hüküm sürecek genç ve iştah dolu insanlardan ayrılmanın yolunu 
bana sunan o büyük kapıya hep şükranla bakıyor ve gideceğim düşüncesi ile 
kalabiliyorum. Yani bende ölüm değil, Allah korusun ölmeme, geç ölme korkusu var. 
(…) Kalıcılık ise başka bir züğürt tesellisi, dünya kalıcı değil ki insan ya da eser kalıcı 
olsun.”147 

 
Şule Gürbüz’de ölüm o kadar öneml% ve olumlu b%r kavramdır k% Gürbüz, 

ölümü büyüley%c% bulduğunu, hayatının her anına ölümün eşl%k ett%ğ%n% söyler; 

 
“Bense büyüleyIcI buluyorum. KendImI bIldIm bIlelI, her günümde, her şeye 
bakışımda, düşüncemde ondan hIç ayrılmadım, ayrılamadıkça bağlandım. Ölümün 
kat’IlIğI, kaçınılmazlığı, vaktI saatInIn bIlInemezlIğI benI pek IlgIlendIrmIyor.”148  

 
Ölüm hayatı anlamlandıran en temel olgulardan b%r%d%r. Gürbüz de ölüme tam 

bu noktadan bakar. Ölümün varlığı hayatı değers%zleşt%rmez aks%ne her ânı kıymetl% ve 

üzer%ne düşünüleb%l%r kılar. Tasavvufta ölümün varlığı bu dünyanın geç%c%l%ğ%ne ve bak% 

 
147 Hasan Cömert, “Ölüme Hayranlık Duyuyorum”, Sabitfikir, (çevrimiçi), 
https://www.sabitfikir.com/soylesi/edebiyatdisi-olume-hayranlik-duyuyorum, 4 Şubat 2013. 
148 Göktürk, A.g.e., Ö Maddesi. 



 141 

olanın ah%ret oluşuna gönderme yaptığı %ç%n bu hayat sırt çevr%len, değers%zleşt%r%len 

b%r hayattır. Ancak felsefedek% ortak yargı olan ölümün varlığının hayatın her ânını 

değerl% kılması, hayatın kaybetmeye göz yumulamayacak b%r noktaya taşınmasıyla 

sonuçlanır. Gürbüz de bu %k%nc% düşünceye yakın durduğunu şu şek%lde %fade eder; 

 
“Ölüme bayılınca, hayat benIm gözümde mIstIklerIn ve mutasavvıfların –belkI ben 
yanlış yerInden tutuyorumdur, ama elImden kayıyordur– hIssIyatı gIbI 
değersIzleşmIyor, aksIne her zerre, her söz ve duyuş derInleşIp vuzuh kazanıyor, 
anlamı ve varacağı yerle basItlIğInI üzerInden atıyor.”149  
 
Şule Gürbüz’de ölüme eşl%k eden d%ğer b%r kavram %se “coşku”dur. Öyle k% 

2012’de yayımlanan öykü k%tabının %sm% Coşkuyla Ölmek’t%r. Gürbüz’e göre coşkuyla 

ölmek henüz gençken, h%çb%r şeye el uzatmamışken yahut yapab%leceğ%n%n en %y%s%n% 

yapıp henüz z%rvedeyken her şey% bırakıp g%deb%lmekt%r. Dünya; %nsanı henüz 

hırpalayamamış, her hâl%ne şah%t tutamamıştır. Genç %ç%n hayat henüz azdır fakat genç 

hayatın en tepes%nde ve en der%n%nded%r. Her şey bu kadar yoğunken yaşayıp ölmek 

ömrün azala azala tükenmes%nden daha evla gözükmekted%r. 

 
“Borges’In bIr hIkâyesInde adamın bIrI önemlI bIr kalabalık karşısında bIr yandan 
tedIrgInlIk duyarken güçlü ve çok etkIlI bIr konuşma yapar. Karşılığını da aynı kuvvetle 
alır, ama kürsüden Inerken şImdI şu durum karşısında ne hIssetmesI gerektIğInI 
düşündüğünde “keşke şImdI ölsem” dIye aklından geçIrIr. İşte bu genç ve coşkuyla 
ölmektIr. Her şey tamken, IyIyken, fazlasına hazırlanırken, vaat doluyken gItmek, 
gItmeyI Istemek benIm duygularıma da çok yakın. Daha açken sofradan kalkmak, 
severken tamam demek, tam yaşayabIlecekken ölmek Istemek. Bunlar aslında Insanı 
her şeyden kurtarır, ölümden bIle.”150  
 
Gürbüz %ç%n genç ve coşkuyla ölmek her şey% en tepedeyken bırakıp g%tmekle 

eş değerd%r. K%tabına n%ç%n bu %sm% verd%ğ% sorulduğunda %se Coşkuyla Ölmek’tek% 

“Akılsız Adam” h%kayes%n%n kahramanıyla beraber bu kavramı %nşa ett%kler%n% söyler. 

Bu noktada yazarın kahramanlarıyla beraber düşündüğü, sezd%ğ% ve h%ssett%ğ% görülür. 

Gürbüz’ün ölümle %lg%l% f%k%rler%n% kahramanlarının ağzından duyduğumuz g%b%, 

kahramanlar da güçlü b%r şek%lde kend%ler%n% var ederek “coşkuyla ölmek” g%b% b%r 

olguyu %nşa edeb%lmekted%rler. 

 
149 A.e. 
150 A.e. 



 142 

 

 Dünya hayatının geçici, ahiretin ise kalıcı olması yönündeki inanış insanın 

hesaba çekileceği fikrini de beraberinde getirir. Bu anlayışa göre insan bu dünyada 

yapıp ettiklerinden, yapmadıklarından, ona sunulanlardan ve bunlarla ne yaptığından 

hesaba çekilecektir. Gürbüz de aslında kendi yazma sürecinin bir kalıcılık arzusundan 

çok kendine verilmiş olanların hesabını vermeye yönelik bir çabadan kaynaklandığını 

belirtir; 

 
“İnsanın sahip olduklarından hesaba çekileceği söylenir. Sahip olmaktan da akla 
elbet hemen dünya malı gelir. Ama kabul etmek gerekir ki başka insanlardan fazla ya 
da farklı olarak bize sunulmuş her şey sahip olunan ve hesabı verilecek olandır. 
Boyunduruktan kurtulmanın, ağırlıklarını atmanın tek yolu bunların hakkını 
vermektir. Ben yazarak kendimdekinin ağırlığını atmaya, sahip olduğumu, belki benim 
kadar düşünme ve yanıp yakılma imkânı bulamayana, önemseyip içinden çıkamayana 
vererek şimdiye ve sonradan gelecek olanlara bir iz ve hatıra bırakmaya 
çalışıyorum.”151  

 
Gürbüz’ün eserler% bu bağlamda, kend% gördüğü rüyaların yorumlarını 

okurlarına aktarmaya yönel%kt%r den%leb%l%r. 

 

Şule Gürbüz’ün ölüm anlayışında b%r d%ğer k%l%t nokta %se ölümün ve ah%ret%n 

bu dünyanın devamı olarak görülmes%d%r. Gürbüz %ç%n ölüm b%r b%t%şe %şaret etmez. 

Gürbüz öbür dünyayı bu dünyanın devamı olarak değerlend%rd%ğ% %ç%n herhang% b%r 

sonun söz konusu olmadığını düşünür; “Dünyev& oldub&tt&y& net&ce sayanla ben&m 

yolum çok şükür h&ç kes&şmed&, b&tme d&ye b&r duygu dünyadak& hal&me h&ç yet&şmed&. 

Ben bunu burada başlayan b&r uzanış olarak görüyorum.” “Açık Radyo”da Seval 

Şah%n’e verm%ş olduğu röportajda %se şöyle söylemekted%r;  

 
“Aslında ölüm sonrası değIl de yaşamın bIr devamı, ben ölümü öyle görüyorum. TabII 
dünyaya bu kadar çok söz söylemem dünyadan başka hIçbIr şeyI olmayanlara bIraz 
sıkıntı verIcI gelIyor. Bense bu dünyada (…) ölümü bu dünyadan koparıp ayrı bIr şey 
olarak hIçbIr zaman görmedIm. O onun devamı. Nasıl bIr hayat yaşandıysa onun 
sevIyesInde gIdIlecek bIr yer olarak gördüm hep.”152 

 

 
151 Cömert, A.g.e. 
152 Şahin, “Şule Gürbüz ile Hayat, Ölüm ve Edebiyat” 



 143 

 Gürbüz’de “ölüm”, hayattan ayrı ve kopuk b%r olgu yahut hayatın b%tt%ğ% yerde 

başlayan b%r durum olarak var olmaz. Ölüm sonrası hayat da yan% ah%ret de hayattan 

ayrı yahut onun zıddı olarak değ%l, hayatın devamı olarak kabul ed%l%r. Gürbüz’e göre 

ölüm sonrası hayat, öncek% hayatın benzer% olarak, onun devamı olarak yaşanacaktır. 

 

Burada Gürbüz’ün ölüm önces% ve sonrası hayatın denkl%ğ%ne yaptığı 

gönderme, aynı zamanda eserler%nde d%le get%rd%ğ% eleşt%r%lere de %şaret etmekted%r. 

Doğru yaşanmayan hayat, d%n%n sığlaştırılması, ölüm sonrası hayattan beklent%n%n 

yüksekl%ğ%ne ek olarak bu dünyaya da göster%len gereks%z ve sam%m%yets%z %ht%mam 

Gürbüz’ün eleşt%rd%ğ% temel meselelerdend%r.  

 

Zamanı ve saatleri konu edindiği Saat Kitabı’nda ise “Saate Bakmak” başlıklı 

yazısında, zamanın sınırlı yapısından ve bu durumun asıl kurtuluşumuz olduğundan 

bahseder. Gürbüz için ölüm, büyük oranda kurtuluştur. Ölümün kaçınılmaz ve 

çözümsüz oluşu doğrudur ancak bizatihi ölümün kendisi hayatın 

anlamlandırılabilmesi için gereklidir ve bu bağlamda çözümdür; “(…) hep yaşamak 

zorunda olunup da yaşamaya bir çare bulunamasaydı? Ölüme çare yok ama zaten 

ölüm bir çaredir. Önemli olan yaşamaya çare bulmaktır.”153  Dolayısıyla bu anlayışa 

göre hayatın sınırlı olması ve ölümün varlığı sanılanın aksine insanı korkutan ve 

kaygılandıran bir şey olmaktan çıkıp onu rahatlatan bir şey hâline gelir. Asıl kaygı 

uyandıran mesele, hayat ve bu hayatın nasıl yaşanacağıdır. Tüm bunların son 

bulmasını sağlayan ölüm, asıl huzur kaynağıdır; 

 
“Sınırlı zaman, zamana ve olma hâline hep bir burukluk katarken şüphesiz ki zaman 
ve yaşam sınırsız olsa, en büyük ıstırabımız, bu sefer bu olurdu. Bu sınırsızlıktan nasıl 
kurtulunacağı olurdu. Hepimizi bazen rahatlatan yegâne şey, hayatın sonluluğu ve 
nihâyetindeki ölümün varlığıdır. Ya ölüm olmasaydı?”154  

 
 
Şule Gürbüz’ün on sek%z yaşında kaleme almış olduğu Kambur’da yaşadığı 

dünyaya adapte olamayan, ölümü düşünen, kend%ne ve tüm dünyaya öfkel% b%r 

 
153 Şule Gürbüz, Saat Kitabı, s. 108. 
154 A.e., s. 108. 



 144 

kahraman karşımıza çıkar. Bu kahraman, hayatta tek güvend%ğ% şey%n b%r gün ölecek 

olması olduğunu söyleyecek kadar ölüme yakınlık duymaktadır; “Güvend&ğ&m tek şey, 

b&r gün ölecek olmam.”155 Bu kahramanın en bel%rg%n özell%kler%; kend% cenazes%n% 

düşlemeye yönel%k %steğ%, ölüme yakınlık duyması, %nsanlara ve hayata olan öfkes%n%n 

her şey%n son bulmasıyla d%neceğ%n% düşünmes%d%r. Aynı zamanda b%r “kambur”a sah%p 

olmasının yaşama ve ölüme d%ğer %nsanlardan daha yakın olmasına ves%le olduğunu 

d%le get%rmekted%r; “Yerden yüksekl&ğ&m&n bu gülünç sant&mler& yüzünden, yaşama da 

ölüme de s&zlerden daha yakınım.”156 Bununla beraber bu %s%ms%z kahraman hayat ve 

müz%k arasında r%t%m açısından b%r bağlantı kurar ve hayatın b%tmes%n% müz%ğ%n 

sonlanması olarak ele alır. Bu durum hayatın ve ölümün b%r%c%kl%ğ%ne de gönderme 

yaparak ölümünde dah% hayatının müz%ğ%n% k%ş%n%n kend%s%n%n ortaya koymasının 

gerekl%l%ğ%ne %şaret eder; “Ölen k&m &se, onun yaşamının müz&ğ& cenazes&nde çalınmalı 

d&ye düşündü.”157 

 

Hayata eşl%k eden müz%ğ%n varlığı Gürbüz’ün d%ğer eserler%nde de karşımıza 

çıkan b%r olgudur. Her hayatın kend%ne has b%r müz%ğ% ve buna bağlı olarak b%r r%tm% 

vardır. Bu bağlamda hayat-müz%k denkl%ğ% Gürbüz’ün eserler%ndek% ana damarlardan 

b%r%n% oluşturur. Hayat-müz%k denkl%ğ%, ölümle beraber müz%ğ%n son bulması olarak 

sonuçlanır; hayata eş gördüğü bu müz%ğ%n kes%lmes% ölümün gelmes%d%r; 

 
“(…) müzIk bIttIğInde her şey bIter çünkü. Nasıl öldüğümüz fInalInde bellI olur; 
sancılar ağır ağır tekrarlanacak mı, hIç bIteceğI yokken noktalanacak mı – en kötüsü 
bItIp bItmedIğI bellI olmadan mı…”158 

 
Gürbüz’de ah%ret%n dünyanın devamı olarak kabul ed%lmes% g%b% ölüm de nasıl 

yaşandığın b%r kanıtı olarak onun b%r benzer% olarak gerçekleş%r. Bu bağlamda hayatın 

r%tm% ölümün r%tm%yle paralel olacaktır. 

 

 
155 Şule Gürbüz, Kambur, 6. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2015, s. 64. 
156 A.e., s. 21. 
157 A.e., s. 14. 
158 A.e., s. 15. 



 145 

Kahraman “Kambur”u, “Kambur”da söyled%kler%n% b%r “ağıt” olarak 

n%telend%r%r.159 K%tap sonunda kahraman çaldığı kontrbası bıçakladığını söyler, 

ç%çekç%y% arayarak “ölü ç%çeğ%” %ster ve bu esnada kahramanın her yer%nden kanlar 

gelmekted%r. Müz%k-hayat-ölüm %l%şk%s% k%tabın sonunda; “Evet ç&çeğ&m geld&; 

cenazeme yet&şmel&y&m – ölü beklet&lmez. Geld&m &şte. Ben&m yaşamımın müz&ğ& de 

çalınmalı; hem de hatasız. Bunu k&mse beceremez – bar& ben çalayım.”160 şekl%nde 

ver%lmekted%r. Burada yaşamın ve ölümün b%r%c%kl%ğ% ve sadece k%ş%n%n kend%ne has 

oluşu %ron% eşl%ğ%nde ele alınmaktadır. 

 

Müz%k, Gürbüz’ün k%ş%sel hayatında olduğu kadar kahramanları %ç%n de öneml% 

b%r noktadadır. Özell%kle Kambur’da ve Zamanın Farkında’dak% “Müz%k Hocası” adlı 

öyküde bunu açık b%r şek%lde görürüz. B%r enstrüman çalma hayatı anlamlandırma ve 

yaşama noktasında bar%z derecede öneml% gözükmekted%r.  

 
“Ölüm Ile karşı karşıya gelen Insan, başka hIçbIr çaresI yoksa, teslIm olur. TeslIm 
olmak ellerInI kaldırmak değIl, farkında olmak ve sonuna kadar tüm güçlerI gerI 
vermektIr. YanI, müzIk yeteneğInI, dIğerlerInI, hep saklı tutulanları – hepsInI… 
 
MüzIkten uzaklaşmak, zamanı hızlandırmak, bIr şarkıyı daha anlamak IçIn çalıyordum 
kontrbası. Yaşama katılmamak IçIn yaşamak gerektIğI gIbI.”161  
 
Burada Gürbüz’ün hayata ve ölüme yaklaşımının b%l%nd%k b%r yaklaşımdan 

farklı olduğunu görmektey%z. Yaşama katılma; yaşamın dışında kalarak, belk% onun 

sey%rc%s% olarak, b%l%nd%k sınırların dışına çıkarak gerçekleşeb%lmekted%r. Ölüm 

arzulanan b%r şey olmaya devam etmekte, asıl zor olan ve baş ed%lmes% gereken hayat 

olarak tanımlanmaktadır.  

 

Ölüm ve müz%k %l%şk%s% Varoluşçu f%lozof Sartre’ın da Varlık ve H&çl&k adlı 

eser%nde değ%nd%ğ% b%r meseled%r. Onun %ç%n “f%nal ezg%s%” yan% sess%zl%k, melod%n%n 

anlaşılması %ç%n son derece öneml%d%r. Ölümün varlığının hayatı anlamlı kılması, 

ölümün hayattan ayrı kabul ed%lmemes% buna bağlı olarak bu f%nal ezg%s%n%n de 

 
159 A.e., s. 87. 
160 A.e., s. 91. 
161 A.e., s. 81. 



 146 

melod%den ayrı olmadığının %fade ed%lmes% bu bağlamda öneml%d%r. “N&tek&m b&r 

melod&n&n sonu, melod&ye anlamını kazandırmak &ç&n melod&n&n kend&s&nden yayılmak 

zorundadır.”162 Bu bağlamda ölüm de hayattan yayılan ve ondan ayrı olmayan b%r olgu 

olarak konumlandırılmış olur.  

 

Ölüme ve yok oluşa da%r mey%l, bazı cümlelerde çok çarpıcı b%r şek%lde kend%n% 

göstermekted%r. “İnsan ara sıra ev&n& yakmalı – ve çıkıp seyretmel&.”163 cümles%nde 

olduğu g%b% yok oluşu kend%ne da%r şeylerde ve hatta kend% varlığında görmeye yönel%k 

b%r özlem vardır. Tarkovsk%’n%n “Nostalg%a” adlı f%lm%nde de benzer b%r sahne 

yaşanmakta, kahraman ev%n%n yanışını %zlemekted%r. Geçm%şe duyulan özlem%n büyük 

b%r yok oluşun ve unutuşun %ç%nde parçalanması benzer h%sler% %mlemekted%r. 

Tarkovsk%’n%n f%lmler%nde karakterler%n kend% evler%n% yakmaları b%r öfken%n eşl%k 

ett%ğ%, yok oluşa ve unutuluşa duyulan büyük b%r özlem%n sonucu olarak ele alınab%l%r. 

Gürbüz’ün son romanı Kıyamat Emekl&s&’n%n baş kahramanı Az%z de ev%n% kaybetm%ş, 

küçük yaşta ev%nden kaçar g%b% g%tm%şt%r. Hal%hazırda çoktan g%tm%ş olduğu a%le ev% 

daha sonra %çer%s%nde anne ve babası da varken yanmıştır. Çoktan kaybetm%ş olduğu 

anne-babasını somut olarak da o yangında b%r kez daha kaybeder kahraman. Ev%n 

yanması ve yakılması %mgelem% Gürbüz’ün yok oluş ve ölüm konusunda başvurduğu 

ve %nşa ett%ğ% öneml% kavramlardan b%r%d%r. 

 
 
 
 

3.2.3.1. KendP Ölümünü Düşleme 

 
 
 
Şule Gürbüz’de “kend% ölümünü düşünme” öneml% b%r noktadadır. Gürbüz 

kend% k%ş%sel yaşamında da ölümü düşünmed%ğ% tek b%r ânın b%le olmadığını d%le 

get%r%rken kahramanlarına da sık sık kend% ölümler%n% ve cenazeler%n% düşlet%r. Bu 

 
162 Jean Paul-Sartre, Varlık ve Hiçlik: Fenomenolojik Ontoloji Denemesi, Çev. Turhan Ilgaz, Gaye 
Çankaya Eksen, 4. bs., İstanbul, İthaki Yayınları, 2011, s. 668. 
163 Gürbüz, Kambur, s. 70. 



 147 

durum yoğun b%r ölüm arzusu ya da %nt%har g%r%ş%m% olarak karşımıza çıkmaz. Ancak 

kahramanlar kend% ölümler%n%, öldükler%nde neler%n olacağını, k%mler%n cenazeler%ne 

geleceğ%n% ve cenazeler%nde yaşanacakları düşünür. 

 

Kambur’da karşımıza çıkan kend% ölümünü ve cenazes%n% düşünme Zamanın 

Farkında’da ve Kıyamet Emekl&s&’nde de devam eder. Zamanın Farkında’nın 

kahramanı Aslan Bey, “Cenazem& gözümün önüne get&r&yorum.”164 der. İlerleyen 

kısımda da “(…) en sevd&ğ&m hayaller&mden b&r& ölümümü hayal etmekt&r.”165 d%ye 

ekler. Kend% varlığının önem%n% vurgulayan Aslan Bey, yokluğunun da tüm %nsanlar 

%ç%n büyük b%r kayıp olmasını d%ler. Bu nedenle sık sık ölümünü, cenazes%n% ve orada 

olacakları düşler. Bu düşünce %ç%n Zamanın Farkında’dan alınmış şu kısım oldukça 

açıklayıcı olacaktır; 

 

“En sevdiğim hayallerimden biri ölümümü hayal etmektir. Şöyle havalı bir şekilde, 
göz görmedik şekilde ölüp geride tanımadığım gözü yaşlı, bağrına kan oturmuş, 
tarifsiz kederler içinde on binlerce insan bıraktığımı düşünüyorum. Bir kasım günü, 
yok yok, günler o kadar kısalmış olmasın, eylül sonu, nedensiz denecek hafiflikte, 
önceden hiç belirti vermeden tak diye ölüversem. Ama o vakit daha şehir tam dolmuş 
olmaz; emekliler hâlâ domates dibi kokluyor, Ege pazarlarından dağ çileği topluyor, 
sepet peyniri vakumlatıyor, ‘İzmir tulumu da iyi yağlıymış bak, nasıl terlemiş, 
maşallah’larla dört dönüyorlardır. Değil benim ölmem, mehdi çıksa, sur üflense, en 
gür sesli imam kulaklarına telkin verse duymazlar. Ama sorsanız hiçbirinin şu 
dünyada gözü yoktur, hiç. Boş yere kimseye bir şey sormayın demiyorum, sora sora 
bildiğinizi de unuttunuz. Şubat ayı olsun. Soğuk, kederli, ama günler uzamaya 
başlamış. Hele ben şubatta öldükten sonra daha şubatın yüzü güler mi? Ölümüm 
bütün büyük adamlarda olduğu gibi, bana da hafiften malûm olsa, bunu yakın çevreme 
onları hazırlamak için hafiften çıtlattığımda aldıkları hal ve gösterdikleri tepki beni 
devamdan men etse. Yine de ölüme ve vedaya dair ağır, hazır, vakardan kalınlaşmış 
sesimle, hafife alır tonda konuşsam. Ama bu konuda konuşmama dayanılamasa.”166  

 

Y%ne Kıyamet Emekl&s&’ndek% “(…) ve &sted&ğ&m g&b& mahvolarak rez&l b&r 

şek&lde ölürüm, b&rden de değ&l, suyum çek&le çek&le b&r çek&rdeğ&n çevres&n& sara sara, 

öldüğümü göre göre, geçen duyduğum şarkıdak& gazel g&b&. ‘Gerç& k&mse görmem&şt&r 

 
164 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 159. 
165 A.e., s. 160. 
166 Şule Gürbüz, Zamanın Farkında, 6. bs., 2017, İstanbul, İletişim Yayınları, s. 160. 



 148 

can bedenden g&tt&ğ& an, &şte ben gördüm gözümle kend& canımdır g&den.’”167 bu 

cümleler bu anlayışa örnek teşk%l etmekted%r. An% b%r ölümün vuku bulması değ%l, 

henüz hayattayken ufak ufak ölümün gerçekleşmes% ve k%ş%n%n buna şah%tl%ğ% söz 

konusudur. Ölümü yaşama ve anlamayı mümkün kılan bu durum Gürbüz’ün kıymet 

verd%ğ% b%r meseled%r. 

 

Ağrıyınca Kar Yağıyor adlı ş%%r k%tabında ölüme pek çok farklı açılardan 

bakmayı başaran Gürbüz, y%ne yukarıda %şaret ed%lm%ş olan ölümü düşleme ve 

düşünme meseles%ne bu defa “kend% ölümünü hatırlama” ves%les%yle değ%nm%şt%r; 

 
“HATIRLADIKÇA bIrşeylerI 
ölüm gelIr aklına 
daha da hatırladıkça 
yalnızca kendI ölümü.”168  

 
Tüm ölümler%n en temel%nde k%ş%n%n kend% ölümü vardır; k%ş% kend% ölümü 

ves%les%yle ölümü ve hayatı anlayab%l%r. Dolayısıyla kend% ölümünü düşleme, anlamaya 

çalışma ve “hatırlama” bu b%lmeye h%zmet eder. 

 

 
 

 

3.2.3.2. Ölüm-Absürd İlPşkPsP 

 
 
 
Oruç Aruoba’nın Gürbüz’ün oyunu Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur k%tabı 

%ç%n get%rd%ğ% yorum, absürd ve ölüm %l%şk%s% bağlamında Kambur %ç%n de geçerl%d%r. Bu 

yoruma göre ölüm ancak saçma f%kr% %le aşılab%lmekted%r. Hayatı anlamlandırmak %ç%n 

hayatın %ç%ndek% kavramlara başvururuz ancak hayatın “yokluğu”nu anlayab%lmek akıl 

sınırlarının dışına çıktığı %ç%n ölüm kavramını anlamlandırab%lmek ancak “absürd” 

kavramının yardımıyla mümkündür. 

 

 
167 Şule Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I, İstanbul, İletişim Yayınları, 2022, s. 141. 
168 Şule Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, İstanbul, Mitos Yayınları, 1993, s. 56. 



 149 

Kambur’un eser%n sonunda söyled%ğ% şeyler ölüm-absürd %l%şk%s%n% çok net b%r 

şek%lde açıklar n%tel%kted%r. Kontrbasını bıçakladıktan sonra her yer%nden kan geld%ğ%n% 

söyleyen kahraman, kend% cenazes% %ç%n ç%çekç%den “ölü ç%çeğ%” söyler. Mantık sınırları 

%çer%s%nde herhang% b%r anlam barındırmayan bu durum “ölüm”ün akıl dışılığına b%r 

gönderme olarak değerlend%r%leb%l%r. 

 

Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur adlı oyunda %se bu ölüm-absürd %l%şk%s% çok 

başarılı b%r şek%lde kend%n% göstermekted%r. Ölüm-yaşam b%rl%ktel%ğ%, ölüm ve yaşamın 

b%rb%r%n%n %ç%ne geçm%ş b%r şek%lde ele alınması ve ölümün çares%zl%ğ%ne karşı b%r çözüm 

olarak kahkahanın sunulması bu eser%n temel %zlekler%ndend%r.169  

 

Ölüm-gülünç karşıtlığındak% çatışmadan doğan “anlam” bu metn%n temel%nde 

yer alır. “Ölüme gülen &nsan, yaşamın anlamını koruyordur.” d%yen Oruç Aruoba’ya 

göre “(…) aklın ölüm üzer&ne kend& başına söyleyeb&leceğ& b&r şey yoktur.”170 Bu 

bağlamda Aruoba; ölümüm akıldışılığına, “yokluğu” %fade eden ölümün aklın sınırları 

%ç%nde anlaşılamayacağına %şaret ederek ölümü anlamlandırırken absürdün önem%ne 

temas eder.171  

 
 
 
 

3.2.3.3. Anbean Oluş ve Yok Oluş 

 
 
 
 

                                                                  “Her şeyle ve kend,m,zle daha ,lah,ce barışık olmak, 
                                                           daha der,nlemes,ne b,rleşmek ,ç,n koparız. Yaşamak ,ç,n ölürüz.”172  

 
 “Yaşadıklarımız öldürdükler,m,zd,r.”173  
 
 

 
169 Şule Gürbüz, Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur, İstanbul, MitosBOYUT Yayınları, 1993, s. 12-13. 
170 A.e., s. 12-13. 
171 A.e., s.12-13. 
172 Friedrich Hölderlin, Hyperion: Yunanistan’da Bir Münzevi, Çev. Gürsel Aytaç, 2. bs., Ankara, 
Doğu Batı Yayınları, 2020. 
173 Aruoba, De ki İşte, s. 16. 



 150 

 
Ölüm, her ân yen%den ve yen%den var olan b%r olgudur. Çünkü hayat b%r yandan 

%nşa ed%l%rken b%r yandan yıkılır; var olan aynı zamanda yok olur. Bu durum Gürbüz’de 

de %ncel%kl% b%r şek%lde %şlenm%şt%r. Kambur’un %s%ms%z kahramanı, “Durmadan 

ölüyorum yaşayab&lmek &ç&n – belk& de bütün ps&kanal&z& ters&ne çev&rmek gerek; 

yaşamın saçmalığı rüyalarınk&nden kat kat fazla ve zamanın hızı tehl&ke get&r&yor, 

başka değ&l.”174 der. Yaşayab%lmek adına “devamlı” b%r ölümün gerçekleşmes% söz 

konusudur. Her adım, her ân, her söz, her eylem ölüme yazgılıdır; var oldukları ân 

kend% ölümler%n% de %nşa ederler. “Ney& anlatsam, onu kaybed&yorum.”175 d%yen 

kahraman aynı zamanda %fade etmen%n, d%le get%rmen%n de b%r yokluğu %mled%ğ%ne 

%şaret eder. Söylen%len söz var ed%lm%ş g%b% görünse de %fade ed%ld%ğ% ândan %t%baren b%r 

yokluğun %ç%ne sürüklenm%şt%r.  

 

İnsanın k%ş%sel hayatı %çer%s%ndek% bu “devamlı” var oluş ve yok oluş dünya %ç%n 

de geçerl%d%r; “Hep anlatılan ‘Neler vardı da kalmadı,’ &m&ş. Bu yüzden dünya hep 

baştan başlarmış, bu yüzden sonu yokmuş. Dünya üstüne koyarak değ&l, üstündek&ler& 

atarak gel&yormuş, hep ç&ğl&ğ& bundanmış.”176 Bu bağlamda dünyanın yüz b%nlerce 

yıldır var olmuş olması onun her dem yen%den başlamayacağı anlamına gelm%yor 

gözükmekted%r. 

 

Tüm varlıkların tek ve kesk%n b%r yok oluşla yok olmadığı, yavaş yavaş ve 

büyük b%r “bekley%ş” %ç%nde son buldukları şu satırlarla %fade ed%lm%şt%r; “Kab&rler 

bekler, taş duvarlar bekler, ağaçlar bekler, toprak ve dağ bekler / İç&n &ç&n çürür, 

kurtlanır, kurur, kıvrılır düşerm&ş.”177  

 

Gürbüz, bu var oluş ve yok oluşun %ç %çel%ğ%n% %fade ederken üretme ve 

tüketmen%n de aynı duruma h%zmet ett%ğ%n% çarpıcı b%r şek%lde şu cümleyle açıklar; 

 
174 Gürbüz, Kambur, s. 86. 
175 A.e., s. 11. 
176 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 151. 
177 A.e., s. 130. 



 151 

“Tüketmek gerek anlamları – ama üretmek ve tüketmek… Yok etmek – ama var ed&p 

sonra yok etmek… Güneş& suçluyorum – söndürmek gerek bu boş yangını.”178  

 

Anbean b%r düşünce veya olgunun ölümü, hayatı ölüler alanına çev%r%r; “Her 

gün hatta anlar &ç&nde, b&r düşünce ya da olgu defned&l&r. Ve ömür böylece ölüler&n 

arkasından konuşmakla geçer.”179 Gürbüz’ün kahramanına göre bu durum her 

sefer%nde olup b%tm%ş ve ölmüş şeyler%n hakkında konuşmakla sonuçlanmaktadır. Bu 

yüzden de tüm bunlar hakkında konuşmak boşunadır;  

 

“Zaten olmuş hakkında konuşmak buna sebep beyhudedIr. Olmuş demek varlık Ile Iş 
bItmIş, artık varlık varken ve değIşebIlIrken yokluk kabrIstanında IstIrahata çekIlmIş 
olgu demektIr. BItmIş ve toprağa, havaya karışmış demektIr. BIr Iş ya da oluş da benIm 
anladığım, yaratılmış olarak durur.”180  
 

Gürbüz burada, olmuş %le varlık arasındak% farka %şaret ederek var olanın hala 

%şley%şte olduğunu, değ%ş%me tab%% olduğunu söylerken olmuş olanın artık katılaştığını, 

öldüğünü ve bu sebeple yok olduğunu d%le get%rmekted%r. 

 

Oluş hal%nde olma canlılık %şaret%d%r ancak k%ş% k%m olduğuna da%r yorumu da 

her şey tamama er%nce yapab%l%r. “(…) k&m olduğunu da &nsan ölünce b&l&rm&ş, sağa 

sağ olduğunu ve henüz hareket, oluş hal&nde olduğunu b&lmek yeterl&ym&ş.”181 Bu 

durum ölüm sonrası hayatı zorunlu kılıyor g%b% gözükmekted%r. Çünkü anlaşılması 

gerekenler ancak her şey b%tt%kten sonra anlaşılab%l%yorsa farklı b%r boyutta bu b%t%ş%n 

ve hayatın yorumlanması gerekmekted%r. Bu nedenle ölüm çok öneml%d%r. Yaşayan 

%nsan ancak “farkındalığı” ves%les%yle bu oluş hâl%nde olmanın b%l%nc%ne varab%l%r. Bu 

farkındalığı sağlayacak temel meselelerden b%r% de y%ne ölüm olarak gözükmekted%r. 

 

 Ancak tüm bunların ötes%nde Gürbüz’de yorumun gerekl%l%ğ%n% reddeden b%r 

anlayış da bulunmaktadır. “Yoruma kavuşmak &ç&n b&r sona &ht&yaç var. Sona gel&nce 

 
178 Gürbüz, Kambur, s. 86. 
179 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 69. 
180 A.e., s. 69. 
181 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 102. 



 152 

de yorumun artık gereğ& yok.”182 N%hayet%nde b%r sona ulaşılmıştır; yaşananlar 

yaşanmış, her şey tamama erm%şt%r. Bu bağlamda yorum bu noktada yaşananlara da%r 

h%çb%r şey% değ%şt%rmez.  

 

 Hayat başlangıç ve b%t%ş arasında konumlanmış gözükse de b%r süreçt%r. Bu 

anlayışa bağlı olarak ölüm de hayatın %ç%nde yer aldığı %ç%n ölümün bu devamlılığı da 

ölümün b%r süreç olmasıyla sonuçlanır. Bu bağlamda hayatın b%r süreç oluşu kadar 

ölümün de b%r süreç oluşuna da%r yorumlar şu cümlelerde de kend%n% göstermekted%r;  

 
“(…) başlamak, ölmemek IçIn yaşamak ve öyle kalmak IçIn değIldI kI. Başlamak her 
zaman bIr feveran değIl mIdIr, başka türlü olmayacağından dolayı atılan adımdır 
yürümek değIl, tutunmaktır, kola gIrmek değIl. Ama bItIş yol Ister, hep gItmek ve gIde 
gIde bItmek Ister. HâlbukI Insan zaten bIttIğI IçIn başlar, çaresIzlIkten ve başka yol 
bulamadığından başlar.”183  

 
 

Şule Gürbüz’ün tek ş%%r k%tabı Ağrıyınca Kar Yağıyor’un asıl teması ölümdür. 

Bu k%tabın temasının ölüm olmasıyla beraber ölümü ele alış b%ç%m% de anbean hayatın 

hem var oluşu hem de yok oluşuna yönel%k %ncelemeye yakındır. Ölüm ve hayatın bu 

denl% %ç %çel%ğ% henüz on dokuz yaşındak% Gürbüz’ün d%kkat ett%ğ% b%r mesele olarak 

gözükmekted%r. 

 
“ve bIrIktIrIyoruz ölümlerImIzI 
bIr büyük ölüm IçIn.”184 
 
Bu d%zeler bu anlayışın aktarılması bakımından çok öneml%d%r. K%ş%n%n var 

oluşunun tek b%r ölüm barındırmadığı, defalarca ölündüğü ve son olarak asıl ölümle 

tüm bu hayatın ve ölümler%n de son bulduğu %fade ed%lmekted%r. Her ân gerçekleşen 

ölüm, büyük kırılmalarla yaşanan daha büyük ölümler ve buna bağlı değ%ş%mler ve 

n%hayet k%ş%n%n hayatına da%r her şey%n yok olduğu o büyük ölümün varlığı ölüm 

meseles%n%n g%r%ftl%ğ%n% b%r kez daha gözler önüne sermekted%r. 

 

Y%ne b%r kuş %mges%yle ölümün yaşanılan âna eşl%kç%l%ğ% aktarılmştır; 

 
182 A.e., s. 175. 
183 A.e., S. 61. 
184 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 65. 



 153 

 
“Ya bIr kuş ne taşır kanatlarında 
Ölümünden başka?”185  

 
Kuşun “varlık sebeb%” yahut “aslî eylem%” uçmakla %l%şk%lend%r%leb%l%r. Bu 

durumda uçma eylem%n% gerçekleşt%r%rken dah% yanında taşıdığı kend% ölümüdür. Bu 

bağlamda “can” taşıyan her varlığın kend% ölümünü de taşıdığına %şaret ed%lmekted%r. 

 

K%ş%n%n defalarca doğması defalarca ölmes%n% gerekt%r%r. Ancak b%r ölümden 

sonra yen% b%r doğum gerçekleşeb%lmekted%r. Büyük kırılmalar yahut acılar bu 

ölümlere sebeb%yet vereb%ld%ğ% g%b% farkındalıklar da bu durumu %nşa eder; 

 
 

“YenIden, yenIden doğdum 
beyaz köpüklerInde durduğum kayanın 
belkI ıssızlığımda yetIşen yalnızlığın 
kImInleydI bIzIm olmadıysa kImInle 
yenIden yenIden doğdum 
IkI yıkanmış zaman arasında 
uzaktan yakınlığı ölçtüm günbatımı saatImle 
orada olamazdık 
orada olamazdık bunca ölümlerImIzle.”186  
 

 
 Bu d%zelerdek% “köpüklerden doğma” olayı m%toloj%de güzell%k ve aşkın 

tanrıçası olarak kabul ed%len “Venüs”ün doğumunu da çağrıştırmaktadır. Köpük doğası 

gereğ% geç%c% b%r yapıyı da %mler ve böylece ölümün de hayatın da kırılganlığı b%r kez 

daha %fade ed%lm%ş olur.  

 

 Ölüm beden üzer%nde kend%ne b%r yer açarken bunu öyles%ne yavaş yapar k% 

ölümün yok ed%c%l%ğ%nden korkmak yers%z gözükmekted%r. Bu bağlamda “hemen 

b%tmey%z” %fades% ölümün yavaş yavaş %şley%ş%n%n b%r başka açılımıdır;  

 
“KendImIzI sunarken kendImIze 
tüm tadımız ve zehrImIzle 
hemen bItmeyIz, korkma 

 
185 A.e., s. 68. 
186 A.e., s. 24. 



 154 

çünkü bIr yol çIzIyor ölüm bedenlerImIzde.”187  
 
 Gürbüz, hayata da%r yorumlarını kend%nden hareketle oluşturmuştur. M%henk 

noktası olarak kend%n% almış, “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakarak” kend%ne ve hayata 

da%r anlamlar %nşa etm%şt%r. Bunu yaparken de kend%n% %nanılmaz derecede hırpaladığını 

söyleyen yazar, tab%r% ca%zse kend% suyunu kend% çıkarmış, ortaya Hölderl%n’e yaptığı 

yorumdak% g%b% tadı güzel b%r şey çıkmıştır.188  

 

Kend%ne acımadan anbean kend% üzer%nde yorumlarda bulunmak, kend%n% 

kend%nden g%zleyemeden en %nce ayrıntısına kadar kend%n% %ncelemek, b%r anlamda 

kend% ölümünü %nşa etmekle sonuçlanmaktadır. Bu anlayışa paralel olarak Zamanın 

Farkında’da kahramanına “Kend&m& zaten hayatta olduğum müddette öldürdüm; 

beden&m& de halled&vers&nler.”189 ded%rt%r. Kend%n% öldürmen%n mecazen ele alınışı 

aslında kend%ne her sefer%nde veda etmey% de %çer%r. Bu bağlamda kend%ne da%r her 

yorum b%r sonu %mler. 

 

 

 

3.2.3.4. KendPne Veda EdPş 

 
 
 
           Yaşanılan her şey yaşandığı andan %t%baren b%r “hatıra”ya dönüşmüş olur; “(…) 

yaşadığı anı, b&r hatıra olarak &ç&ne çek&yor olması lazımdı.”190 Bunun %ç%n üzer%nden 

uzunca b%r zamanın geçmes%ne gerek kalmadan o ânın “geçm%ş” olması yeterl%d%r. K%ş%, 

bu bağlamda den%leb%l%r k% “hatıraya” dönüştürdüğü her ânından sonra kend%ne veda 

etmekted%r. 

 

 
187 A.e., s. 66. 
188 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 43. 
189 Gürbüz, Zamanın Farkında, S. 50. 
190 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 52. 



 155 

          Anbean hem var oluş hem yok oluşun b%r başka veçhes% de dolayısıyla k%ş%n%n 

kend%ne veda etmes%d%r. İnsan çocukluğuna, gençl%ğ%ne ve dah% yaşlılığına veda eder. 

B%r yılda, b%r saatte ve hatta b%r ânda b%le pek çok şey değ%şeb%lmekte; %nsan her ân 

d%ğer tüm şeylere olduğu kadar hatta onlardan daha fazla kend%ne de veda etmekted%r. 

Gürbüz’de bu, kend% hayatından da %zler%n olduğu Öyle m&ym&ş? k%tabında çocukluğu 

ger%de bırakma ânının aktarılmasıyla ver%lm%şt%r; 

 
“BIr gIdene bakışım kaldı. O şaşkın bakışıma hâlâ bakarım. KendImI trene bIndIrmIş, 
kalanımla onu uğurlamış gIbIyImdIr. KendInden ayrılmak ayrılıklardan şIkâyet edenIn 
bIleceğI bIr şey olsa hIçbIr ayrılığa bIraz melâl harIç fazlaca dertlenIlmez. Ama Işte 
bIr alıklık çocuklukta kalmadı da çocukluğun sonundan sonsuzuma geldI yapıştı.”191  
 
Büyüme ded%ğ%m%z olgu en temelde kend%ne vedayı beraber%nde get%r%r; yen% 

b%r “ben”le tanışmak esk% benle vedalaşmayı gerekt%r%r. Gençl%k çocukluğun, 

yet%şk%nl%k gençl%ğ%n, yaşlılık da yet%şk%nl%ğ%n ölümüdür. Her ân var olan ve yok olan 

hayat “%nsan” özel%nde durmadan kend%n% ve “%nsanı” var etmekte ve yok etmed%r. 

Ancak burada d%kkat ed%lmes% gereken b%r d%ğer nokta “veda ed%len” bu kend%l%k 

kend%nden %zler% da%ma geleceğe de aktarır. Yukarıdak% örnekte olduğu g%b% çocukluğa 

veda ed%lm%şt%r ancak çocukluktan kalan b%r bakış k%ş%n%n tüm hayatına s%rayet edecek 

b%r şek%lde %z bırakmış, böylece kalıcı hâle gelm%şt%r. 

 

 Bu, yaşanılanların hatıraya dönüşmes% meseles% Kıyamet Emekl&s&’nde de 

detaylı b%r şek%lde konu ed%lm%şt%r. “(…) hatırlayamadığı hatıraları ş&md& b&lmed&ğ& b&r 

yerdeyd&. Bunların heps&n& tamam etmek &ç&n de ona yaşamak düşüyordu, zaten &nsan 

yaşarken adeta düşüyordu, tam da öyle düşer g&b& yaşayacaktı, düşecek sonunda, 

sonunda ölecekt&.”192 Bu noktada “hatırlanmayan hatıralar” aslında gelecektek% 

yaşantıları %mler n%tel%kted%r. Tasavvuftak% anlayışa göre zaten b%l%nenler b%r kere daha 

yaşanmaktadır, %lk olarak buna gönderme yapılıyor g%b% gözükmekted%r. İk%nc% olarak 

da geçm%şte yaşanıp b%tm%ş ancak artık hatırlanmayanların da tamama ermes% %ç%n de 

yaşanılması mecbur%d%r, çünkü “hatırlama” eylem% de yaşamda mündem%çt%r.  

 

 
191 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 58. 
192 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 185. 



 156 

Aynı zamanda burada yaşamak “düşme” eylem%yle %l%şk%lend%r%lmekted%r. 

İnsanın dünyaya gel%ş%n%n b%r düşüş oluşu tasavvufun temel meseleler%nden b%r%d%r. Bu 

düşmen%n sonucunda döngüsel olarak beşerden %nsanlığa yükselme amaçlanır. Y%ne 

He%deggerc% anlayışla “dünyaya fırlatılmışlık” bu düşmeye paralel olarak 

yorumlanab%l%r. C%oran’ın k%tabına da %sm%n% verd%ğ% “Zamana Düşüş” %fades% de bu 

bağlamda değerlend%r%lmeye açıktır. Gürbüz’e göre de kahramanı yaşamını “düşme” 

eylem%yle anlamlandıracak; kahraman düşer g%b% yaşayacak ve ölecekt%r.  

 

Şule Gürbüz’ün “zaman anlayışı”nda detaylı b%r şek%lde durulacak olan 

“Âdem’le akran olma” meseles% Gürbüz’ün ölüm anlayışında da öneml% b%r noktadadır. 

Gürbüz’e göre dünyanın ömrü, her yen% ölümle yen%den ve yen%den başlar. 

“H&ssed&yordu k& dünyanın ömrü de durmadan her ölümle yen&den başlayan b&r kırk 

ell& altmış, neyse doksan sened&r, ne varsa geçm&ş ve gelecek heps& hıncahınç &ç&nded&r. 

Yan& dünya &le Nuhu yaşıttır.”193 Bu durum her %nsanı Âdem’le akran yapar ve 

Gürbüz’e göre “zaman anlama mesafes%” olduğu %ç%n her %nsanın hayatı, anladığı 

şeylerle eş değerd%r. Bu, tüm %nsanlığı aynı noktada toplayan anlayışı %mkânsız hale 

get%reb%lecek olgu “ölüm” g%b% gözükürken ve her şey geç%c%l%ğe yazgılıyken “anlama” 

bütün mesafeler% yok ed%p her şey% b%l%n%r ve çağdaş kılmaktadır. 

 
“Bunu o zaman yaşıyor şImdI de hIssedIyordu. Öyle kI hIssetmenIn tam manası ve tüm 
benlIğInI saran ürpertIsI Işte şImdI zuhura gelIyordu, yIrmI beş sene sonra yanI. YIrmI 
beş sene hIçtI, otuz da, kırk da, bu bellIydI. Bu bellIlIk IçIne üç yüz, beş yüz senenIn de 
hIç olduğunu şıp dIye damlattı. YanI beş yüz senelIk bIr hatıra, bIr kIşI, bIr Idrak onu 
hIssettIğIn an dIrIlIyor ve yaşamaya başlıyordu. Ölü ya da uykuda olan kalp ve zIhIndI 
sadece. ZIhnI uyandıran da kalptI, baş ve son oydu. Uyandıktan sonra ne bIr ölüme 
üzülmek vardı ne de bIr şeye gerIde kaldı dIye bakakalmak. Her şey ve herkes dIrI, 
dIrIlebIlecek olanlar yanI dIpdIrIydI.”194  
 

 Gürbüz’ün zaman anlayışını da %nşa eden bu mesele hayatın anbean kuruluşu 

ve yok oluşu bağlamında Kıyamet Emekl&s&’ndek% şu satırlarda kend%ne yer bulmuştur; 

 
“Çocuk İsa yanında tahtalarla oynayıp duruyordu, o tahtalar az Ilerde bIr çarmıha 
çakılıyordu, Yakup bIr yanında hasrettI, bIr yanında kavuştuğu Yusuf’u Ile bIr arada 

 
193 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 99. 
194 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 391. 



 157 

duruyordu, dünya hem kuruluyor hem yıkılıyor, an an IçInde devrIlIyor, bIr yerden bIr 
buzul parçası erIyIp düşerken büyük bIr gemI batıyor, hIç sönmeyecek gIbI yanan ateş 
bIrden sönüverIyor, en bIlIndIk herkesIn tekrarındakI bIr söz anIden unutuluyor, 
yüzyıllar boyunca hatırlanmıyor, dIkmek IçIn yüzlercenIn uğraştığı bIr taş bInlerce 
tarafından sökülüyor, bIr anlık heyecan duyarken bIrIsInIn gözünün ferI Inançsızlıktan 
sönüyor, bIrI kapıda beklerken bekledIğI az Ilerde can verIyor, ahIret IçIn yaşayanlar 
ve bekleyenler varken ahIret bu ahIrlIğInden habersIz kendInI taptaze duyarak her gün 
yenIden olgunlaşıyor, bIr üzüm asması toprağa düştüğü an üzümün tanesI de bIr ağza 
düşüyordu. Başını ânın IçInde nereye çevIrse geçmIş, gelecek şImdInIn IçInde koyulup 
açılan ama hep aynı kalan bIr kıvamın IçInde dönüp duruyordu. Her şey ama her şey 
bIr Ipe dIzIlI serçelerdI, yan yanaydı. Sağındaydı on bIn yıl evvel denen, solunda da 
bIn yılın sonrası vardı, hepsI de şImdIdeydI. BIr Ipte serçelerdI.” 195 
 

             Bu satırlar Gürbüz’ün düşün dünyasını anlamak adına çok öneml%d%r. 

“Âdem’le akran” olma meseles%, zamanı da ş%md%-geçm%ş-gelecek ortaklığında 

görmey% gerekt%rmekted%r. Zamanın bu döngüsel yapısı ölümün ve yok oluşun; varlığı 

%nşa etmes%yle sonuçlanmaktadır. Yok oluştan sonra var oluş, var oluştan sonra yok 

oluş gelmekted%r; b%r ân önces%yle b%r ân sonrası b%rd%r. Bu “b%rl%k” anlayışı ölümü çok 

temel b%r noktada konumlandırır. Yukarıdak% satırlarda hem zamansal anlamda hem de 

mekânsal anlamda yaşanan b%rl%k konu ed%lm%şt%r. Bunun yanında “nedensell%k” 

meseles% hayatın özüne s%rayet etm%ş, b%r şey%n neden% olma sonucu da kend% %ç%nde 

barındırmakla beraber hayatın temel d%nam%kler%n% oluşturmuştur.  

 

            Eserler%nde “peygamberler tar%h%ne” fazlasıyla yer veren Gürbüz, bu zaman ve 

ölüm anlayışının paralell%ğ%nde y%ne peygamberler% konu ed%nm%ş ve onlardan 

hareketle bu anlayışını örneklend%rm%şt%r. İsa’nın hayatının b%r yer%nde temas hâl%nde 

olduğu tahtalar gün gel%p çarmıhında yer almıştır; Yakup özlem%n% duyduğu oğluyla 

b%r yandan beraberd%r. Bunun g%b% pek çok meselede hayatın döngüsell%ğ% %ç%nde var 

olan yok, yok olan vardır. Ama şüphes%z en öneml% yaklaşım “(…) dünya hem 

kuruluyor hem yıkılıyor, an an &ç&nde devr&l&yor, (…)”196 cümleler%nde saklıdır. 

Gürbüz’e göre dünya her ân yıkılmakta ve yen%den yapılmaktadır. “Ân”a yüklenen bu 

zorlu görev, zamanın en aslî meseleler%nden b%r%n% %nşa etmekted%r.  

 

 
195 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 291. 
196 A.e., s. 291. 



 158 

“İnsan bIrbIrInIn örneğI, bIrbIrInIn sırrı olduğu IçIn sırsızdı. SüresIz bIr dua gIbI 
bIrbIrI ardına sonsuz bIr tespIh gIbI aynı şeylerI söyleyIp aynı şekIlde yaşayıp ölen 
koca bIr vIrd halkası, koca bIr tespIhtI.”197  

 

Bu satırlardak% “koca b%r tesp%h” olma ve “aynı %pe d%z%l% serçeler” olma b%rl%ğ% 

var eder. Bu b%rl%k anlayışı ölümü de bu bağlamda değerlend%rmeye açık hâle get%r%r. 

“Herkes&n ve her şey&n öldüğü yerde ölüm zaten b&r k&ş&n&nm&ş, ölüsünü sırtlayan 

götürürmüş.”198 Canlılık bel%rt%s% gösteren her varlığın ölmes% o büyük “ölüm”ü %nşa 

etmekted%r. G%r%ft b%r mesele hâl%ne gelen bu durum aslında büyük b%r öznell%kle 

sonuçlanmaktadır. Herkes%n kend% ölümünü ölmes% ve kend% ölümünü anlayarak 

“ölüm”ü anlaması bütün ölümler% aynı kılıyor gözükmekted%r. 

 

 

 

3.2.3.5. Dünyanın Devamı Olarak Ölüm ve AhPret 

 

 

Şule Gürbüz’ün ölüm anlayışında öneml% b%r d%ğer nokta %se ölüm önces% ve 

sonrasını ayrı olarak görmek yer%ne ah%ret% dünyanın devamı olarak değerlend%rmek 

vardır. Ah%ret% ve ölümü “ölüm sonrası değ%l de yaşamın b%r devamı” olarak 

değerlend%ren Gürbüz, Zamanın Farkında ve Öyle m&ym&ş? adlı eserler%n%n spes%f%k 

bölümler%nde bu konuya temas eder. Ölümlü olma dünyada yaşıyor olmayı 

gerekt%rmekted%r. Dolayısıyla “ölüm” bu dünyanın yokluğu ya da zıddı b%r kavram 

olarak değ%l de onun %ç%nde ve onun devamı olarak ele alınmalıdır. Öyle m&ym&ş?te 

kad%m met%nlerden alıntılanırmışçasına %nşa ed%lm%ş söylemde “Öte dünyaya b&t&ş&km&ş 

burası da, öyle d&yorlar. B&r tarafı mutlak acz b&r tarafı az&m b&r güç kuşatmış.”199 

%fades% bulunmaktadır. İk% dünya arasında zıtlıkların mevcut olması onları b%rb%r%n%n 

devamı olmaktan alıkoymamıştır. 

 

 
197 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 161. 
198 A.e., s. 133. 
199 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 143. 



 159 

Kıyamet Emekl&s&’nde de hayat-rüya denkl%ğ%nden hareketle ah%ret%n 

anlaşılmasının k%ş%n%n “kend%ne kesk%n b%r bakışla bakması”yla mümkün olab%leceğ%ne 

değ%n%lm%şt%r. “Rüyanı yorumlamak &stersen kend&ne bak, hayatını görmek &stersen 

kend&ne bak, ah&rette ne olacağım d&ye merak ed&yorsan kend&ne bak.”200  “Kend&ne 

kesk&n b&r bakışla bakma” Gürbüz’ün tüm düşün hayatının m%henk taşlarından b%r%d%r. 

Bu bağlamda rüyayı da hayatı da ah%ret% de anlamanın ve yorumlamanın yolunun 

kend%ne bakmaktan ve kend%n% b%lmekten geçt%ğ%n%n vurgusu yapılmıştır. 

 

 

 

3.2.3.6. Ölüme EşlPk Eden Duygular ve Ölüm Arzusu 

 

 
“Hayatın tem(zl(ğ( öldürmekt(r, tazelenmes( ve 

baharı der(n kederd(r.”201 

 

 

Temel mesele hâl%ne gelen ölüm, kahramanların z%hn%n% devamlı meşgul ett%ğ% 

g%b% eserlerde ölüm ve ölüme da%r düşünülenler de yoğun b%r şek%lde d%le 

get%r%lmekted%r. Henüz yaşıyorken ve sağken ölümü h%ssetmeye acı eşl%k etmekted%r. 

Tamamen z%hnî b%r tecrübe olan bu durum acıyı da beraber%nde get%rmekted%r; “Acıdan 

bahsed&yorum sürekl&. O korkunç acıdan. Ölümü h&ssetmekten, vesa&re…”202 

Varoluşçu duygular bakımından yoğun acı; hayata, hayatın anlamsızlığına ve ölüme 

bağlı olarak gel%ş%r. Hayatı anlamlandıran ölüm, acı ver%c%l%ğ%n%n yanında 

varoluşçulukla beraber büyük oranda düşünülen ve soruşturulan b%r kavrama 

dönüşmüştür. 

 

 
200 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 181-182 
201 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 82. 
202 Gürbüz, Kambur, s. 73. 



 160 

 Y%ne Zamanın Farkında’da ölüme duyulan %stek h%ssed%len acıyla beraber 

ver%lmekted%r; “(…) bazı an ve sözlerde kalb&m&n paramparça olduğunu, ölmek 

&sted&ğ&m& duyuyordum.”203 Cansın %s%ml% kahramanın “Ölmek &sted&. Bu f&kr&n 

parıltısına b&r an kapıldı, kasıldı, kasıldı, yüreğ&nden b&r bölüm sertleşt&, kırıldı, 

parçalandı, düştü.”204 satırlarıyla bu ruh durumu aktarılmıştır. 

 

 Gürbüz’e göre ölüm kurtuluştur. Hatta ölüm o kadar öneml% b%r noktadadır k% 

dünyada yaşayan tek b%r k%ş%n%n dah% kalmış olması ölümün “kurtuluş” olmasına gölge 

düşürür; “Şunu der&m k&, dünyada yaşayan tek b&r k&ş& b&le kaldıysa ölüm kurtuluş değ&l 

ded&kodudur n&hayette.”205 Bu durum kıyamet%n kopmasının önem%ne de %şaret eder. 

Hatta bu durum öyle b%r hâl almıştır k% yaşam sabred%lmes% gereken b%r şeye 

dönüşürken “ölmemeye” de sabretmek gerekmekted%r; 

 

“O keşfedIleceğe Inanan değIldI, tahammüle Inanandı. Dünya da anca tahammül 
yerIydI, sabır ve tahammül. Ölmemeye sabretmenIn yerIydI. Bunun kendIlIğInden 
olmasını beklemeye sabrın ve tahammülün yerI IdI.”206 
 

 Dünyanın; büyük oranda tahammül yer% olduğu, başa gelenler% sabırla 

yaşamaya devam etmen%n yer% olduğu söylenmekted%r. Bu noktada tasavvuf anlayışın 

etk%s% görülmekted%r. Dünyanın “ç%le” çekme yer% olarak görüldüğü bu anlayışta 

“%nt%har” g%b% b%r olgu da doğru kabul ed%lmed%ğ% %ç%n her ne kadar ölüme büyük b%r 

%stek duyulsa da ölümün kend%l%ğ%nden gel%ş%ne kadar sabırlı b%r bekley%ş%n kabulü söz 

konusudur. Yaşama tahammül ölmemeye tahammülü beraber%nde get%rmekted%r.  

 

Y%ne Kıyamet Emekl&s&’nde tasavvufî ögelerle beraber anılan bu durum, ölüme 

duyulan %steğ%n yaşama duyulan %steğ%n önüne geçmes%yle beraber ele alınarak 

aktarılmıştır; “Kend&n& b&r zuhurat olarak semada andan âna atlarken hayal ett&, ânın 

uzunluğunu, düşmeden, korkmadan ve değ&şerek kayışını hayal ett&. Yaşamak &ç&nde 

kolaydı ve b&r zevke döndü, ölecek olmak yaşıyor olmaktan da çok sevd&ğ&, özled&ğ& b&r 

 
203 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 11. 
204 A.e., s. 75. 
205 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 9. 
206 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 77. 



 161 

şeye döndü.”207 Mutasavvıfların yaşadığı deney%m%n aktarılmasının ardından ölmen%n 

%sten%len b%r şey olmasının da ötes%nde ölecek olma f%kr%n%n zevk veren b%r şey 

olduğuna değ%n%lm%şt%r. Ölümün kolaylığına olan gönderme %lerleyen sayfalarda da 

devam etm%ş; “Ölümü umursama ded& &ç&nden b&r şey, umursama bu h&çb&r şey, &nan 

k& h&çb&r şey.”208  böylece ölümün asla korkulacak b%r şey olmadığına b%r kez daha 

%şaret ed%lm%şt%r. 

 

            Ölüme duyulan bu %stek b%r yandan da tamama ermek %ç%n gerekl%d%r; 

 

“Yaşadıkça eksIğIm 
geçIversem tamamlanarak 
ölümlerden ölümlere –“209  

  

Ölümle tamamlanma He%degger’%n ölüm anlayışında da temel b%r noktada yer 

almaktadır. He%degger, ölümle beraber noksanlığın g%deceğ%n%, tamama er%leceğ%n% 

söylemekted%r. He%degger’e göre Dase%n eks%kler% %le vardır. Bu eks%kl%klerden b%r% de 

ölümdür; çünkü ölümlü olma Dase%n’ın aslî özell%kler%nden b%r%d%r ve ölüm gelmeden 

bu eks%kl%k tamamlanmayacaktır. Bu eks%kl%kler%n ortadan kalkab%lmes% %ç%n “yok 

olması” yan% ölümün gelmes% gerekmekted%r. Bu bağlamda Dase%n’ın temel 

meselelerden b%r%n%n de ölüm olması, o gelmeden Dase%n’ın tamamlanamayacağını 

göstermekle beraber; Dase%n’ın her zaman b%r eks%kl%k %ç%nde bulunduğunu ve her 

şey%n -eks%kler%n b%le- yok olmasını sağlayacak ölümle beraber ancak Dase%n’ın da tüm 

eks%kler%n%n yok olacağı bu şek%lde ortaya koyulmuş olur. Bununla beraber Dase%n var 

olduğu sürece hâlâ b%r sürü olanağa sah%pt%r, dolayısıyla ölüm gelmeden b%r sürü 

olanağa ve olasılığa maruz kalacağı %ç%n ve bu %ht%maller%n sonuçları kest%r%lemeyeceğ% 

%ç%n Dase%n b%r türlü tamamlanamaz. Bu durumun aşılması ancak ölümle yüzleşmekle 

mümkündür. 

 Ölümün kurtuluş oluşu Gürbüz’de her iki dünya için de geçerlidir; “(…) ölüm 

iki cihan azizliği demişler, değil mi, değil mi, değil miymiş?”210 Bu durum, “ölüm”ün 

 
207 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 273. 
208 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 276. 
209 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 22. 
210 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 156. 



 162 

iki dünyanın kesişme ve birleşme alanı olarak değerlendirilmesiyle daha anlamlı hâle 

gelmektedir. 

 Ölümün kurtuluş olarak değerlendirilmesi, dünyanın kötü yanlarının keşfiyle 

beraber ölüm isteğinin daha da büyük bir ölüm arzusuna dönüşmesiyle sonuçlanır. 

Ancak insanoğlu o kadar gariptir ki bunca eziyet gördüğü dünyaya bir yanıyla bağlı 

kalmak ister. Gürbüz bu durumu incelikli bir şekilde şu satırlarla eleştirmiştir; 

“Öyle bIr yer ImIş kI dünya, en sefIl akşamında yapraklar hışırdar, bIr çürümüş toprak 
kokusu, çan seslerI, toprak altında eskI dostlar, bu günün yarı aç yarı tok göğünün 
altında olmak acı IçIndekI bIn yıllık müptezel bIr kevaşe gIbI tuhaf bIr zevk verIrmIş. 
GIdeceğInI ve bu ezIyetI terk edeceğInI düşünenIn IçI ezIlIrmIş.”211  
 

 

 

3.2.3.7. Unutuluş İsteğPndekP Sükûnet 

 

 

Şule Gürbüz’de “ölüm” ekser%yetle olumlu b%r kavram olarak ele alınmıştır. 

Bunun sebepler%nden b%r% de o büyük “unutuşu ve unutuluşu” bahşetmes%d%r. 

Dolayısıyla s%l%n%p g%tmek %steyen ve %z bırakmak %stemeyen k%ş%; “ölüm” ve “yok oluş” 

%steğ%yle yanıp tutuşmaktadır. Tüm bunlara ek olarak kend% varlığının unutulmasıyla 

beraber “kend%n% unutmak” da öneml% b%r konuma yerleşt%r%lmekted%r. Bu unutuluş 

%steğ% “Ne güzeld&r unutulmak ve kend&n& unutmak.”212 söylem%yle beraber şu 

satırlarda zar%f b%r b%ç%mde yer bulmaktadır; 

 

“Kır yolları ve defne ağaçları, yüksük çIçeklerI, küçük su bIrIkIntIlerI Ile anılsam, 
adım kaybolsa, yaşadığımın IzI. SerIn bIr yağmurda sIlInse önce sIyah sonra açılan ve 
bIr şey olmamış gIbI yüzyıllardır gülümseyen göğün altında bIr çamur kokusunun ve 
erIyIp ona katışmaya hazırlanan yaprak ve dalların arasına saklansam ben de.”213  

 

 
211 A.e., s. 151-152. 
212 A.e., s. 162. 
213 A.e., s. 161-162. 



 163 

 Şule Gürbüz y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde or%j%nal b%r şek%lde “kâ%natın 

kend%n% unutuşu”na yönel%k b%r %fade %nşa etm%şt%r; “Yokluk, büyük sonsuz unutuş, 

kâ&natın kend&n& unutuşu, der&n karanlık sükûnet nerdes&n, kaçıncı katta nerdes&n, bana 

unutuşu özlet&p kend&m& her şey& &le hatırlatacak yerde m&s&n?”214 Bu durum k%ş%n%n 

kend%n% yahut ger% kalan her şey% unutmasından da öte “kâ%natın kend%n% unutması”yla 

sonuçlanan ve asıl “yokluk”u ve “h%çl%k”% %mleyen b%r noktada açımlanır. Dolayısıyla 

tek tek %nsanların kend%ler%n%, kend% hayatlarını ve dünyayı unutmaların da ötes%nde ve 

hatta dünyadak% son %nsanın da her şey% unutmasının da ötes%nde “kâ%natın” kend%n% 

unutması ve böylece o büyük sükûnet ve karanlığın devreye g%rmes% %fade ed%lm%şt%r. 

Tab%% sadece “b%l%nç” sah%b% olanın %nsan olması ve bu durumun onu hatırlamaktan ve 

unutmaktan sorumlu tutması, d%kkat ed%lmes% gereken b%r başka husustur. 

  

 Zamanın Farkında’da %se bu unutuluş ya da yok olma %steğ% b%raz daha 

gönülsüzce d%le get%r%lm%ş, “kend%l%k” d%ğer varlıklarla kıyaslanarak b%r kırgınlık 

sonucu ortaya koyulmuştur; “Ama ben, &şte ben anlatab&lseyd&m, belk& böyle yok 

olmazdım. Bu ben& üzdüğünden değ&l de ne b&ley&m en küçük kum tanes& b&le daha da 

ufalıyor, yere &nemeyecek kadar haf&fl&yor, saçlarına yeleler karışıyor ama yok 

olmuyor. Ben m&, sadece ben m& yok olacağım?”215 Burada “yok olma”nın 

kabullen%lememes% devreye g%rmekte, anlatab%lmen%n belk% b%r nebze de olsa kalıcılığı 

sağlayacağı söylenmekted%r. Bu noktada bunu söyleyen kahramanın k%ş%l%k 

özell%kler%ne bakmak gerekmekted%r. K%taba da %sm%n% veren son h%kâye “Zamanın 

Farkında”nın kahramanı Aslan Bey, “ben buradayım” demey% önemseyen b%r 

kahramandır. “Çocukluğumdan bu yana sank& &zlen&yormuşum g&b& değ&l de &zlensem 

arzusu &ç&nde b&r hareket hattıyla, duygusuyla yaşadım.”216 d%yen kahraman, gerçek 

benl%ğ% %le %deal benl%ğ% arasındak% mesafen%n çok olması sebeb%yle de %z bırakamamak 

konusunda ted%rg%nl%k yaşamaktadır. Y%ne bu satırlar Hölderl%n’%n şu s%tem dolu 

d%zeler%n% akla get%rmekted%r; 

 
“Her şey tekrar yaşlanır ve tekrar gençleşIr, 

 
214 A.e., s. 19. 
215 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 172. 
216 A.e., s. 170. 



 164 

TabIatın o güzel döngüsünden bIz nIçIn dışlandık?”217  
 

Tüm tab%at b%r döngü %çer%s%ndeyken, gün gecey%, mevs%mler mevs%m% 

tak%pteyken, toprakta yok olan toprakta yen%den d%r%lmekteyken %nsan bu döngüden 

mahrum bırakılmış gözükmekted%r. Bu bağlamda Byung-Chul Han, Zamanın Kokusu 

adlı eser%nde mevs%mler%n bu döngüsell%ğ%ne bağlı olarak şunları d%le get%rm%şt%r;  

 

“MevsImlerIn ‘sessIz ahengI’ ve bu ahnegIn süren, ‘bIr IlerI bIr gerI’ gIderken 
yenIlenen yankısı bIr süreme Işaret eder. Dünya IçInde hIçbIr şeyIn sesInIn azalmadığı 
veya geçmedIğI, salınan bIr ses mekânıdır. HIçbIr şeyI ortadan kaybolmaya, 
dağılmaya bırakmayan ‘bIr araya getIren oyun’, vaadI yerIne getIrIlmIş bIr sürem 
üretIr: ‘Sonbahar günlerInIn serInlIğInde, yazın ateşI neşelI bIr sükûnetle bIter. (…) 
Yazın kendI IçInde koruduğu sonbahar serInlIğInIn neşesI, bIr araya getIren oyunuyla 
her yıl bu patIkanın etrafında süzülür durur.’”218 

 

 

 

3.2.3.8. Ölümü Anlamak 

 

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%n%n felsefî alt yapısının güçlü oluşu onun eserler%nde 

düşünsel yanlarının öncelenmes%n% gerekl% kılmaktadır. Bu bağlamda “ölüm” 

kavramının anlaşılması b%zat%h% eserler%n konusu hâl%ne gelm%şt%r. Örneğ%n yazar-

anlatıcının ses%n% duyduğumuz Öyle m&ym&ş? adlı eserde; k%ş%n%n kend% ölümünü ve 

ölümü anlaması, bununla beraber ölümü öğrenmek zorunda olması şu cümlelerle %fade 

ed%lm%şt%r; 

 
“Her ruhun vatanı var, onu bulmak ve oraya ne kadar çorak ve uzak da olsa gIdIp 
yerleşmek, oranın lIsanını öğrenmek zorunda, ne denIldIğInI anlamak, ağıtları çözmek 
zorunda. Bu yolculuğa çıkmak zorunda, kendI vatanında ölmek zorunda. ÖlebIlmek 
zorunda. ÖlmeyI kolaylamak zorunda, ölmeyI anlamak zorunda. Tamam da, nasıl 
yaşanacak, nasıl yaşanacak, nasıl yaşanacak, böyleyse neden yaşanacak, neden 

 
217 Hölderlin, A.g.e., s. 24. 
218 Byung Chul Han, Zamanın Kokusu: Bulunma Sanatı Üzerine Bir Deneme, Çev. Şeyda Öztürk, 
4. bs., İstanbul, Metis Yayınları, 2020, s. 76. 



 165 

yaşanacak, ölebIlmek IçIn mI? ÖlebIlmek IçIn yaşanacak. YaşayabIlmek ölebIlmenIn, 
yerInde yurdunda ve kendIn olarak ölebIlmenIn yolunu açarsa yaşanabIlmIş 
olacak.”219  

 

Her şeyden önce b%r “vatanın” aranıp bulunmasını, aslında b%r “eve dönüş”ü 

%mleyen %lk cümleler yaşama eylem%n%n temel%ne bu “arayış”ı yerleşt%r%r 

gözükmekted%r. Bu zorunlu eylem ve “yola çıkış”ın vardığı nokta aslında kend% 

vatanında öleb%lmey% amaçlayan b%r eyleme %şaret etmekted%r. Ölmek b%r zorunluluk 

olsa dah% öleb%lmek ve ölmey% kolaylaştırmak daha çok k%ş%n%n kend% terc%h%ne kalmış 

b%r durum olarak değerlend%r%lmekted%r. Yeterl% farkındalığı oluşturduktan sonra k%ş%, 

ölümü anlamaya ve ölümü kolaylaştırmaya çaba sarf eder. Bu temel yet% aslında 

felsefen%n de temel%nde yer almaktadır. 

 

Tam da bu noktada, ölümün öncelend%ğ% anda, “yaşam” devreye g%rer. Evet, 

öleb%lmey% kolaylamak öneml%d%r ancak bu durum dah% yaşamın kend%s%yle %l%nt%l%d%r. 

Yaşama b%r düzen vermek ve anlam atfetmek, ölümü de kend% %ç%nde tutarlı ve anlamlı 

hâle get%r%r. O hâlde ölmey% öğreneb%lmek ve anlamlandırab%lmek %ç%n evvela yaşamayı 

öğrenmek ve anlamlandırmak gerekmekted%r. Y%ne devam eden satırlarda; “Nasıl 

yaşanacağı, neyle yaşanacağı ben&m tek derd&m oldu. Dertler&n en temell&s&, dertler&n 

en tedav&s&z&, tedav&s& ölüm olanı, çares& ölüm olanı geld& ben& buldu.”220 d%yen yazar, 

en temel meselen%n “nasıl yaşanacağı” olduğunu d%le get%rm%şt%r. “Öleb%lmek %ç%n 

yaşanması” ölüm-yaşam %k%l%ğ%n% çok temel b%r konuma taşır. Yaşamak öğren%lmel% 

çünkü ölünecek; ölüm öğren%lmel% çünkü yaşanacak… Bu bağlamda yazarın k%ş%sel 

hayatından ve düşün yaşamından büyük oranda %zler taşıdığını %fade ett%ğ%m%z bu 

k%tapta yazar, hayatla %lg%l% temel meseles%n%n “nasıl yaşanacağının ve nasıl 

ölüneceğ%n%n araştırılması ve öğren%lmes%” olduğunu d%le get%rm%şt%r.  

 

Kıyamet Emekl&s&’nde de benzer b%r %fadeyle asıl meselen%n yaşamak olduğu 

ancak onun varacağı noktanın da y%ne ölüm olmasıyla asıl meseley% %nşa eden olgunun 

 
219 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 90. 
220 A.e., s. 90. 



 166 

ölüm olduğuna gönderme yapılmıştır; “Yaşamaktı bütün mesele, neyse k& ucunda ölüm 

vardı y&ne de.”221  

 

 Şule Gürbüz’de d%n%n yanlış yorumlanmasına da%r eleşt%r%ler sıklıkla 

görülmekted%r. Bunlardan b%r tanes% de dünyanın ve ah%ret%n yanlış anlaşılmasına 

yönel%kt%r. Ölüm ned%r anlaşılamamış, bununla beraber dünyayı yanlış anlayan 

%nsanoğlu ah%ret% de yanlış yorumlamıştır; 

 
“Ölmek, ah ölmek elbet kolay değIlmIş. (…) Ölmek nasıl bIr şey aslında bIlInmemIş. 
İnsan ahretI de dünyayı anladığı kadar ve onun gIbI anlarmış. (…) İnsan da çok daha 
IyI yere gIdeceğI düşüncesI Ile ona şöyle bIr ağzının şefIlInI gIzleyerek bakar, dağını, 
taşını, ormanlarını, derelerInI, karısını kızını… aslını bulacağı ebedî yurdu IçIn sözde 
küçümsermIş.”222  
 

Bu durumun sebeb% aslında %nsanın ne ölümü ne dünyayı ne de ah%ret% b%lmeye 

gönüllü olmasıdır. Halbuk% en temeldek% görev% bunları ve dolayısıyla kend%n% 

b%lmekt%r. Bu dünyayı ve ölümü layıkıyla anlayamayan %nsan, kend%n% adamış olduğu 

ah%ret% de anlayamamış olur. Bu dünyadan hareketle öbür dünyayı anlamaya çalışmak 

beyhude b%r çabadır. İnsanın aslî görev%; hayatı, ölümü ve bunlardan hareketle kend%n% 

anlayab%lmek olduğu g%b% bunu nasıl yapacağını da soruşturmak zorunda olması da aslî 

görev%ne dah%ld%r. Ancak %nsanoğlu Gürbüz’e göre bu konuda çok da mah%r 

gözükmemekted%r; 

 

“İnsan aslen ve zaten bu vazIfeyle gelmIş değIl mI her şeyden önce, dert de vazIfesInI 
bulamamak ve hakkıyla yapamamak değIl mI, vazIfesI varken ondan uzak düşmek, 
kendInIn en kuytusunda hırsız gIbI yaşıyor olmak değIl mI dert? Ev alan sevInIyor da 
emnIyet buluyor da kendI aslî yurdunu bulan ne olmaz pekI, artık ona ne dokunur, 
ölüm haberlerI, durmadan kendIne çeken o süresIz boşluk artık ne kI? Boş Işler yapıp 
sonunda her şey boş demek yetmIş yaşında, bu mu anlamak, bu mu yaşamış olmak?”223  

 

 Bu satırlar varoluşçuluk veçhes%nden değerlend%r%lmeye açıktır. Ölüm, hayat ve 

boşluk h%ss% bağlamında değerlend%r%ld%ğ%nde hayata anlam katan ve onun 

 
221 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 366. 
222 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 118. 
223 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 186. 



 167 

beyhudel%ğ%n% ortadan kaldıran kend% “derd%n%” bulab%lmek ve “asıl yurdu” hakkında 

b%lg% sah%b% olab%lmekt%r. Bu geçekleşt%ğ%nde d%ğer dertler ve ölüm %nsan %ç%n olumsuz 

b%r anlam taşımaktan uzaklaşır. 

 

           “Kend&m her şey olduğumu da anladım. Başka tür b&r ölüm, ölüm ben&m 

&ç&n.”224 d%yen Az%z, öncek% satırlarda kend% kend%n% %n%s%ye etmek g%b% kend%ne 

mürş%tl%k etmek anlamında kullanılan b%r kavram %çeren anlayış %nşa etm%şt%r. Devam 

eden satırlarda da ölümün onun %ç%n başka b%r şey olduğunu söyleyerek hayata bu 

noktadan bakan b%r %nsan %ç%n ölümün de başka türlü anlaşıldığını %fade etmekted%r. 

 

 

3.2.3.9. İntPhar FPkrP 

 

 

Şule Gürbüz, eserler%nde %nt%har kavramını çok güçlü b%r b%ç%mde ele 

almamakla beraber bu kavramı olumsuz b%r çağrışımla da %nşa etmez. C%oran’ın %nt%har 

f%kr% sayes%nde yaşayab%ld%ğ%n% %t%raf etmes% g%b% Gürbüz’ün kahramanları %ç%n de 

aslında hep b%r “çıkış” kapısının olması hayatı daha da yaşanab%l%r kılmaktadır. C%oran; 

“İnt&har f&kr& olmasaydı kend&m& çoktan öldürmüş olurdum.”225 demekted%r. Bu 

bağlamda değerlend%r%leb%lecek “%nt%har f%kr%” y%ne eserlerde %nt%harın kend%s%nden 

z%yade “kavram” olarak ele alınmıştır. Her şeyden önce Gürbüz, %nt%har eden %nsanlara 

şah%tl%ğ%n kend%s%ne hayata da%r çok şey öğrett%ğ%n% %fade etm%şt%r. Gençl%ğ%nde her şeye 

açık hâldeyken müz%klerdek%, f%lmlerdek% ve k%taplardak% dünyada gerçekleşen 

%nt%harların, ona çok fazla şey kattığını ve temel meseleler% açık ett%ğ%n% şu cümleler%yle 

d%le get%r%r; 

 
“Çünkü o zaman pek çok şeyden etkIlenebIlecek haldeydIm. HerhangI bIr fIlmde 
bIrInIn kendInI bIr apartman boşluğundan bırakması altüst olmam IçIn kâfIydI. BIr 

 
224 A.e., s. 491.  
225 Christian Bussy, “Emil Cioran – A Century of Writers”, Çev. Umid Gurbanov, Oggito, (çevrimiçi), 
https://oggito.com/icerikler/emil-cioran-Intihar-fikri-olmasaydi-kendimi-coktan-oldurmus-olurdum-
video/59806, 1999. 



 168 

müzIk, karanlık bIr korIdor kâfIydI. Bunlar aslında o sanatın aksettIrdIklerInden 
zIyade, benIm kendI IçImde bu tür şeylere duyduğum, ölümcül demeyeyIm ama, derIn 
bIr merak, ömür boyu bItmeyecek bIr heves IdI. BIrI kendInI asmasın, bIrI şakağına 
kurşunu dayamasın, ben ona hemen hayran olurdum. BIr DostoyevskI romanında 
kahraman kumarı oynar, şakalarını yapar vs., “bIr dakIka, geleceğIm şImdI” deyIp 
yan odaya gIder, bakarsınız, kendInI asmış. Bu, benIm IçIn, en kuvvetlI anlatım 
şeklIydI. Bundan anlayabIleceğIm her şeyI anlıyordum. O masadakI oturma şeklInIn 
nasıl olduğunu, o oyunun ne olduğunu, o IpIn ne olduğunu…”226  
 

Bu bağlamda Gürbüz’ün gençliğindeki düşüncelerinden hareketle, ölümün 

özelde ise intiharın hayata dair pek çok şeyi anlaşılır kıldığına dair Gürbüz’ün 

yorumlarını görürüz. Bu altüst edici deneyimler aynı zamanda büyük bir merakın 

sonucudur. Diğer röportajında dile getirdiği gibi “ölüme hayranlık duyan” Gürbüz, 

birinin sanatsal bir yaratıda intihar etmesine de hayranlık duyarak şahitlik eder. Hayat 

ve ölüm arasındaki bu anlık geçişler yazarın ilgisini büyük oranda cezbediyor 

gözükmektedir. 

 

Ölüme duyulan hayranlığın intihara da duyulmasını şu satırlardan da 

yakalayabilmekteyiz; “Bu evler, bu dapdar evler, bu aklı, z&hn&, ıstırabı b&le dapdar 

evler, (…) neden, neden başkalarının ev&nde &nt&har b&le soysuzlaşır, (…)”227  Zamanın 

Farkında’dan alınan bu satırlarda %nt%harın soylu b%r davranış olduğuna da%r b%r 

gönderme vardır. Başkasının ev%nde %nt%harın soysuzlaşması b%r%c%kl%ğe gönderme 

yapmakla beraber Gürbüz’ün anlatısında ölüm, devamlı surette saygı ve hayranlık 

duyulan b%r konuma yerleşt%r%lmekted%r. Bu hayranlık “vazgeçeb%lmekle, terk 

edeb%lmekle, el%n% eteğ%n% çekeb%lmekle” paralel olarak okunmalıdır. 

 

Şule Gürbüz’ün eserlerinde karşımıza çıkan intihar fikirleri ise şu şekildedir; 

 
“PerIşan olmayı, ölene dek IçmeyI ve ağlamayı, IntIhar edIp hayattan aklanmayı, 
sonunda IntIhar edecekse otuz üç yıl bIr masada oturmayı anlıyordum.”228  

 

 
226 Göktürk, A.g.e., C Maddesi 
227 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 57. 
228 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 88. 



 169 

Gürbüz, y%ne hayatından %zler taşıyan eser% Öyle m&ym&ş?te geçen bu 

cümlelerde %nt%harı anladığını ve bu anlayışa bağlı gel%şen hayata da%r yorumların da 

farklılaştığını d%le get%rmekted%r. Eser%n daha otob%yograf%k özell%kler gösteren “Hayır 

Demeden İt%raz” bölümünden alınan bu satırlarda, büyümeye ve büyürken hayatın da 

anlamının değ%şmes%ne yönel%k gözlemler%n aktarıldığı kısmın ardından Rus 

edeb%yatına a%t romanlardak% rut%n memurluk hayatının devamı olarak vuku bulan 

%nt%harın örneklend%r%lmes%n% görmektey%z.  

 

 Tıpkı yukarıda sözünü ett%ğ%m%z, C%oran’ın ölüm f%kr% sayes%nde yaşama 

katlandığını %fade etmes% g%b%, Coşkuyla Ölmek’%n kahramanı da ölüm yahut %nt%har 

f%kr%n%n kend%s%ne b%r çıkış yolu sunduğunu söylemekted%r. Bu “%nt%har” kapısının -

açılmasa dah%- tek başına var olması b%le kahramanın yaşama tahammül edeb%lmes%n% 

sağlamaktadır. Bu da şu cümleler %le %fade ed%lm%şt%r; 

 
“Tam ölecek halde IdIm. Bunu düşünebIlmek benI çok rahatlattı. BIr kapı, bIr çıkış, 
Işte vardı. O kapıya baktım, çok dardı. (…) Kapı varsa çıkış da vardır dIyerek ona 
mInnetle bakıyordum.”229  

 

 Y%ne hayata eşl%k eden sorgulamalar ölümün düşünülmes%ne de sebeb%yet 

vermekte, ne hayata ne ölüme takat bulamama durmayı beraber%nde get%rmekted%r; 

“Ne yaşayacak, ne ölecek takattey&m, ne yapayım?”230 Yaşamaya güç bulamama ölüm 

%steğ%yle sonuçlansa da ölüm %ç%n de yeterl% güç bulunamamaktadır. Bu durumda 

çares%zl%k devreye g%rse de hayatın ölüme, ölümün hayata b%r üstünlüğü söz konusu 

değ%ld%r. 

 

 İnt%har f%kr%n%n üstü kapalı ve soyutlamalar yoluyla %fade ed%ld%ğ% satırlar %se 

çarpıcıdır; “İnsan, kend&n& bıçakladıkça daha da sığınıyor kanına ve ölmemey& 

öğren&yor vakt&nden önce.”231 Öyle m&ym&ş?ten alınan bu satırlarda %nsanın kend% 

ölümüne meylett%kçe kend%ne daha sıkı sarılması %fade ed%lmekted%r. Yukarıdak% 

bölümlerdek% devamlı kend%n% hırpalama ve anbean kend% ölümüne sebeb%yet vermeyle 

 
229 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 137. 
230 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 141. 
231 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 165. 



 170 

paralel yorumlanab%lecek bu cümleler; farkındalık gel%şt%rerek ve devamlı kend% 

üzer%nde düşünerek ölümü anlamaya çalışmanın, ölümün doğru anlaşılmasıyla 

sonuçlanmasını %mlemekted%r. K%ş% kend% üzer%nde yeter%nce çalışırsa kend%nden 

hareketle ölümü de ölme %steğ%n% de doğru anlayacak ve vakt%nden önce ölüme 

meyletmeyecekt%r. 

 

 Kıyamet Emekl&s&’nde de buna paralel b%r %nt%har yorumu mevcuttur; “ ‘ (…) 

kend&n& &zle, &t g&b& kend& peş&ne düş, sakın bırakma öldürene sürütürler unutma, sen 

de kend&n& öldüreceks&n net&cede, &nsanın ölümü el&nden olur, bar& kend&n ölürken 

kend&n de orada ol, naaşını başkası tıkmasın, had& anlat,’ d&yor (…) ”232 Kend%n% b%lme 

çabaları, “kend%ne kesk%n b%r bakışla bakma”, kend%n% hırpalama net%cede kend%n% b%r 

anlamda öldürmekle sonuçlanmaktadır. Her eylem, her düşünce, her h%s, her adım 

ölüme doğrudur ve b%r anlamda ölümü %nşa eder. Kend%nden bağımsız olamayan %nsan 

da kend% ölümünün müsebb%b%d%r. Bu bağlamda “%nsanın ölümü el%nden olur” %fades% 

somut b%r %nt%harı %mlemese dah% adım adım k%ş%n%n kend% ölümünü %nşa etmes%n% ve 

kend% ölümüne sebeb%yet verecek eylemler% gerçekleşt%rmes%n% anlatır. Anbean yok 

oluş ve var oluş kısmında ele aldığımız düşünceler%n bu bağlamda “ölüm” anlayışının 

genel%ne yayıldığı görülmekted%r.  

 

 

 

3.2.3.10. Genç Ölmek; “Coşkuyla Ölmek” 

 
 
 

 Şule Gürbüz’ün Coşkuyla Ölmek adlı eser% b%zat%h% %sm% dolayısıyla önem arz 

eder. “Coşkuyla ölmek” %fades%, Gürbüz’ün “B%r+B%r Derg%s%”ne verd%ğ% röportajda 

%fade ett%ğ% g%b% k%tabın kahramanı “Akılsız Adam”la beraber %nşa ett%kler% b%r 

kavramdır. Coşkuyla ölmek; henüz gençken, her şey%n ortasındayken, hayatın en canlı 

yer%ndeyken her şeyden yüz çev%reb%lmekle alakalıdır. Her şey% en üst noktada ve her 

 
232 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 176. 



 171 

şey mükemmelken bırakab%lmek herkes%n başarab%leceğ% b%r şey olmayıp eyleme 

dökmek b%r yana düşünce olarak dah% k%ş%n%n z%hn%n% meşgul etmes% zor b%r olgudur. 

Gürbüz %se bu eser%nde bu kavramı yüceltm%şt%r. Bu bağlamda Coşkuyla Ölmek’%n 

kahramanının ağzından şu cümleler dökülür;  

 

“İhtIyar coşkusuz ölür, genç eğer ölürse coşkuyla ölür. İtIraf edeyIm gençken ölmeyI 
çok IsterdIm. Coşkuyla ölmek IsterdIm. KendI gözümde kendIm ancak böyle gerçek 
olabIlIrdIm.”233 

 

 Hem genç ölmek yücelt%lm%ş hem buna da%r %stek d%le get%r%lm%ş hem de bu 

%steğ%n sebeb% açıklanmıştır. Yaşlanan k%ş% çoğu şey% görmüş geç%rm%ş ve hayata da%r 

heyecanını y%t%rm%ş k%ş%d%r. Genç %ç%n %se hayat, önünde açılmış ve keşfed%lmey% 

bekleyen kocaman ve bel%rs%z b%r alandır. Tüm bu canlılığı bırakıp g%tmeye olan mey%l, 

gençl%ğ%n özünde bulunan coşkunun eşl%ğ%ndek% b%r vazgeç%şt%r. Dolayısıyla %nt%har 

etmek ayrı tutulduğunda genç olarak ölenlere büyük b%r hayranlık duyulduğunun 

%fades% vardır; “İnt&har edenler& büyük ölüler saymadım, &mrend&m, genç ölenler, &şte 

onlara hayrandım, hayrandım da, ben bu hal &le sah& neyd&m? Bunu h&ç b&lemed&m.”234 

Bu bağlamda %nt%har edenler de özen%lecek b%r konumda olmasına rağmen şayet ölüm 

gençken vuku bulduysa buna büyük b%r hayranlık duyulmaktadır. Dolayısıyla 

yaşamaktan duyulan müth%ş sıkıntıya eşl%k eden genç ölenlere hayranlık duyma hâl%, 

bu satırların özet% mah%yet%d%r. 

 

 Gürbüz’ün “genç” tanımında, d%ğer bölümlerde de değ%n%lecek olan “%deal 

benl%k” anlayışının da get%r%s%yle hayatı ve kend%n% beğenmeme durumu vardır. “Genç, 

hayattan utanandır, burada bu halde olmaktan utanan. İht&yarsa yaşamış olduğu &ç&n 

artık ölümden utanan.”235 Genç olmak hayattan, kend%nden ve %nsanlardan utanmakla 

sonuçlanab%lmekted%r. Genç; yabancısı olduğu hayatı, keşfedemed%ğ% hayatı ve 

yaşayamadığı hayatı utanç kaynağı olarak göreb%lmekted%r. İht%yar %se her şey% görmüş 

geç%rm%şl%ğ% sebeb%yle her şeyden ama en çok da ölümden utanmaktadır. Ölüme taze 

ve tem%z b%r hayat bırakamamış olmanın mahcub%yet%n% omuzlarında taşımaktadır. 

 
233 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 41. 
234 A.e., s. 80. 
235 A.e., s. 42. 



 172 

Dolayısıyla gençken ölemem%ş olmak kahramana üzüntü ver%r; “B&r gençken 

ölemed&ğ&me, b&r er&şk&n olamadığıma yanarım.” Bu bağlamda Coşkuyla Ölmek’%n 

kahramanın gençken ölmeye meyl%n% tüm bu satırlar açıklar n%tel%kted%r. 

 
“ŞImdI ölsem genç ölmüş denmeyecek halde, yaşasam önündekI zamanın IrkIlttIğI, 
dehşetle korkuttuğu bIr haldeydIm. Aslında belkI de tam ölecek kıvamdaydım.”236 

 

Eserde doğrudan bu kavrama gönderme yapmak dışında kıyamet%n kopmasına, 

asıl meselen%n ölmek değ%l yaşamak olduğuna ve hayatı tazeleyen olgunun ölüm 

olduğuna da%r göndermeler de vardır. “(…) tam ş&md& kıyamet kopsa keşke, camlara 

ağacın dalları haf&ften çarpıyor (…) Ama ş&md& seyrelecek, her şey seyrelecek, sonra 

da b&tecek, anı b&le hatırlamayab&l&r&m, hâlbuk& vardı, vardı da geçt&.”237  Sadece kend% 

ölümünün değ%l de kıyamet%n de kopmasını %stemen%n de coşkuyla %l%şk%s% vardır. 

Büyük b%r mesele hâl%ne gelen ölüm ve yok oluş, tüm kâ%natın sonunu get%recek olan 

kıyametle sonuçlanacaktır.  

 

K%ş%sel hayatın tüm dertler%n%n de “ölmem%ş” olmaktan kaynaklandığının altı 

ç%z%l%r; “Yarın ya da öbür gün ya da gelecek ay ölecek olsam ben&m ne derd&m olab&l&rd& 

k&; dert yaşamaktır, bunu &y& b&l&yordum.”238 Ölümünü b%len k%ş% yahut ölecek k%ş% 

kend%s%ne başka h%çb%r şey% dert ed%nemez. Dolayısıyla tüm dertler%n kaynağı yaşıyor 

olmakmış g%b% görünür. Bununla beraber derd%n varlık alanı da yaşanılan dünyadır. 

Şule Gürbüz’ün d%ğer eserler%nde de ölmeye da%r %stek d%le get%r%lm%şt%. Coşkuyla 

Ölmek’te %se bu %stek “genç ölmek” üzer%nde spes%f%kleşm%şt%r.  

 

 Bununla beraber Şule Gürbüz, d%ğer eserler%nde de “genç ölmek” %fades%n% 

kullanmıştır. Örneğ%n Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde “Gençken ölmeyen ve ömrünün ger& 

kalanını bu ölüyü sürüklemekle geç&rmeyen yet&şk&n olab&l&r m&?”239 cümleler%yle bu 

konuya temas etm%şt%r. Ancak burada daha çok büyük acılar yahut büyük kırılmalar ve 

hatta farkındalıklar sonucu yaşananların k%ş%y% mecazen öldürdüğüne gönderme 

 
236 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 136-137. 
237 A.e., s. 16. 
238 A.e., s. 40. 
239 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 97. 



 173 

yapılmaktadır. Tıpkı Tarkovsk%’n%n Mühürlenm&ş Zaman’da “Ve &nsan y&rm& beş 

yaşında ölür, yetm&ş beş yaşında gömülür…” cümleler%yle aktardığı anlayış g%b% yahut 

Rene Char’ın ş%%rler%n%n ön sözünde bulunan “Kırk yaşımızda, yüreğ&m&ze y&rm&m&zde 

sıktığımız b&r kurşunla ölüyoruz.” %fades%nde olduğu g%b% gençken ve tecrübes%zken 

yaşanılan acıların ömrün tamamına s%rayet etmes% aktarılmıştır. Y%ne aynı eserde 

gençken her gün ölündüğünden ve bunun d%r% kalab%lenlere saygı duymamakla 

sonuçlanmasından bahsed%lm%şt%r;  

 
“GençtIm. İstIsnasız her gün öldüm. Ölümüm bana sırlandı. Ölümü de ben yıkadım, 
mezardan da ben hortladım. DIrIlere saygısızlığım bundandır.”240  
 

Anbean yaşanan ölümün k%ş%n%n kend%ne veda ed%ş%yle sonuçlanmasının yanı 

sıra gençken yaşanan acıların da ölüme hazırlık mah%yet%nde olduğu ve manen olan 

ölümü hızlandırdığı görülmekted%r. 

 

 

3.2.3.11. Başkasının Ölümü 

 

 

 Başkasının ölümü, ölümle %lk temastır. Tanık olunan ölümler ve yakınlarının 

ölümler%yle k%ş%, yas deney%m% ves%les%yle %lk defa ölümle karşılaşır. K%ş% kend%n%n de 

ölümlü b%r varlık olduğu b%l%nc%ne vararak ölümden kaygı ve üzüntü duyar. Kısacası 

başkasının ölümü b%r “kayıp” yaşadığımız %ç%n ve bu ölüm kend% ölümümüzü ve sonlu 

varlığımızı hatırlattığı %ç%n üzücüdür. Buna ek olarak Şule Gürbüz’de başkasının 

ölümüne üzülmek, vuku bulan ölümün beğen%lmemes%nden kaynaklanıyor g%b% 

gözükmekted%r. “B&r&s&n&n ölümüne üzülmek b&le, o k&mse &ç&n bambaşka b&r ölüm 

düşled&ğ&n&z &ç&nd&r. O nedenle, &nsan yaşamı yarıda bırakıp, başka b&r şek&lde çek&p 

g&tmel&d&r.”241 Bu bağlamda başkalarının ölümler% beğen%leb%lecek b%r durumda 

değ%ld%r. Ölüm şekl%n%, başkasının ölümünü ve dah% “ölümü” beğenmeme söz 

 
240 A.e., s. 97. 
241 Gürbüz, Kambur, s. 19. 



 174 

konusudur. Ne yaşamı ne ölümü beğeneb%len %nsan en b%r%c%k olgu olan ölüme her 

sefer%nde sırt çev%rme eğ%l%m%nded%r. İnsan o denl% kend%ne gömülü b%r varlıktır k% 

başkasının ölümü ancak kend% dünyasında anlamlı olab%ld%ğ%nce üzülüneb%l%r b%r hâle 

gel%r. 

 

 Gürbüz’ün eserler%nde başkasının ölümü meseles%n%, Coşkuyla Ölmek’te 

Sadullah Efend%’n%n babasının ölümüyle yaşadıkları üzer%nden görürüz. Ancak 

buradak% durum ölümün tam anlamıyla %drak ed%lememes% şekl%nde sonuçlanmıştır. 

Sadullah Efend% babasının cenazes%nde h%ss%z kalmış “(…) ölümü anlamadığımı 

sez&yordum.”242 g%b% b%r söylemde bulunmuştur. Babası %le arasındak% mesafe, 

babasının ölümünü dah% tam anlamıyla h%ssedememes%ne ve anlayamamasına 

sebeb%yet verm%şt%r. Albert Camus’un kahramanına Yabancı’nın %lk cümleler%nde 

“Bugün annem öldü. Belk& de dün, b&lm&yorum.”243 ded%rtmes%ne paralel olarak 

varoluşçu b%r pencereden okunab%lecek bu anlayış baba-oğul arasındak% kopukluğun 

ve mesafen%n %fades% olarak da ele alınab%l%r. 

 

 Kıyamet Emekl&s&’nde %se Az%z, anne ve babasını evler%n%n yanması sonucu 

kaybetm%şt%r. Ancak daha bu ölüm gerçekleşmeden çok evvel anne ve babasından hem 

gerçek hem de h%s anlamında çok fazla uzaklaşmış olan Az%z, bu ölümlerle büyük b%r 

kayıp yaşarcasına sarsılmamıştır. Fakat ölümün %drak% bağlamında Az%z’%n kalb%n%n 

ez%lmes%; “Kalb&n& kend&nden dışarı ayrı b&r yerde ama yaşamaz gördü.”244 %fades%yle 

d%le get%r%lm%şt%r. Az%z bu bağlamda eser%n b%r d%ğer kahramanı Kemalett%n Efend%’n%n 

%fade ett%ğ% şekl%yle “kül öksüzü” olarak kalmış olmanın acısıyla tüm gecey% düşünerek 

geç%rm%şt%r. Y%ne Kemalett%n Efend% ona, “Yarın öğlene kaldırıyoruz, dertlenme ama 

düşün. (…) g&den kend& yer&ne g&tt&, sen daha yer arıyorsun, o yüzden düşün, anla, bağ 

kur ama çok da tasalanma.”245 d%yerek ölümün olumsuz yanlarını görmezden gelmeye 

ama düşünüp ölümü anlamaya ardından da büyük b%r tevekkülle bu durumu 

kabullenmeye onu davet etm%şt%r. Az%z gecey% düşünceler %çer%s%nde geç%rm%şt%r, 

 
242 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 118. 
243 Albert Camus, Yabancı, Çev. Semih Tiryakioğlu, 50. bs. İstanbul, Can Yayınları, 2015, s.11. 
244 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 355. 
245 A.e., s. 355. 



 175 

“Gecey& orada y&rm& b&r yıllık ömründen daha uzun b&r zamanda geç&rd&. Düşünce 

çoğalınca zaman uzuyordu.”246 Ertes% gün %se Az%z, k%mseden kend%s%ne b%r tesell% 

gelmeyeceğ%n% anlamış çünkü tesell%n%n k%msede olmadığına kanaat get%rm%şt%r; 

“Tesell& verecek canlılık, düşünce, hayat&yet h&çb&r şeyde yoktu.”247 Bu bağlamda 

başkasının ve özell%kle b%r yakının ölümünün tesell%yle b%r %l%şk%s% olmadığına yönel%k 

b%r çıkarım söz konusudur. Yapılacak şey, bu tecrübe ed%len ölüm ves%les%yle ölümü 

düşünmek ve anlamaya çalışmaktır.  

 

 Az%z, bu ölüm üzer%ne düşünmen%n ardından taz%ye %ç%n gelen kalabalığın 

arasında b%r nebze de olsa derd%n% unuttuğu h%sseder ve ona “Bu kalabalık anana 

babana değ&l, sana Az&z, sana,”248 dend%kten sonra acısının herkese paylaştırıldığı 

duygusuna kapılır. Ancak Asrî Mezarlığa g%derkenk% yolda %nanılmaz büyük b%r 

yalnızlığın eşl%k ett%ğ% b%r acıya gark olur; “Az&z yolda yalnız başına kaldığı an soluk 

kes&lmes& ve müth&ş b&r acıyı aynı anda duyuyor, hayatına ve kend&ne duyduğu ye&sten 

boğulmak ve ölmek üzere olduğunu h&ssetm&yor, yaşıyordu.”249 Böylece orada hazır 

bulunan kalabalığın da tüm tesell% cümleler%n%n de acıyı haf%fletme bağlamında %şe 

yaramadığı sadece acıyı geç%c% olarak d%nd%rd%ğ% görülür. 

 

Bununla beraber Az%z daha sonrak% süreçte, “Baba” olarak h%tap ett%ğ% şeyh%n%n 

ölümünü öğrend%kten sonra büyük b%r p%şmanlık ve özlem duygularıyla “Baba”nın 

defned%lm%ş olduğu mezarlıkta sabahlamıştır. O ândan sonra h%çb%r şey%n esk%s% g%b% 

olamayacağını anlamıştır. Ancak “Baba”nın mezarında sabahladığı o gece büyük b%r 

sükûnet Az%z’%n %ç%ne %şlem%şt%r. Baba’nın Az%z’% bırakıp g%tt%ğ%, Az%z’%n buna sebeb%yet 

ver%p h%çb%r şey yapamadığı gün; Az%z %ç%n Baba yahut Baba %ç%n Az%z b%r anlamda 

ölmüş g%b%d%r. Çünkü b%rb%rler%n% son kez gördükler% o gün, b%rb%rler%n%n %ç%nde sadece 

b%r hatıraya dönüşmüşlerd%r. Az%z’%n dünyada en der%n bağı gel%şt%rd%ğ% k%ş%y% 

kaybetmes%, s%l%nmez b%r hatıra olarak %ç%ne taşıdığı sözler%n dışında dünyayı tenha b%r 

yer hâl%ne get%rm%şt%r. 

 
246 A.e., s. 356. 
247 A.e., s. 357. 
248 A.e., s. 357. 
249 A.e., s. 358. 



 176 

 

“ÖğrenmIştI kI bIr perIşanlık ve çok ağır ezen bIr üzüntü ancak kendInI daha perIşan 
bIr hale sokarak yumuşatılabIlIr. Ölüm ölünün yanında mezarın kenarına bIr gece 
olsun kıvrılıp yatılmadan sükûnet bulmaz, evIne dönen, yatağına yatan, komşunun 
getIrdIğInI yIyen bu derdI hem çekmIş, hem geçIrmIş olmaz. Hem çekIlmeyen hem 
geçmeyen şey ne olur, Işte o olur.”250  
 

Bu cümleler, hayatta en fazla acıyı yaşatan olayların ancak daha büyük b%r 

acıyla ya da per%şanlıkla tesk%n bulacağına göndermed%r. Mezarlıkta sabahlamak k%ş% 

%ç%n oldukça ürkütücü ve rahatsız ed%c% b%r yaşanmışlık olarak ele alınsa dah% çok 

sev%len k%ş%n%n kaybını b%r nebze olsun sak%nleşt%reb%lecek özell%ğe de sah%pt%r. N%tek%m 

Az%z’%n o büyük acısı ancak böyle d%nm%şt%r. 

 

Kıyamet Emekl&s&’n%n b%r d%ğer öneml% kahramanı Nuhu da çok kıymet verd%ğ% 

ve %nt%sap ett%ğ% k%ş%y% kaybett%kten sonra şunları söylemekted%r; “Ve vefatında ben de 

gerçekten öldüm, gerçekten mezar nasıl b&r yerd&r, &nd&m. Ve bu bana b&r d&r&l&ş 

bahşett&, Fahredd&n Efend&m değ&l, bu hal bana b&r d&r&l&ş yen& b&r oluş verd&.”251 Bu 

bağlamda sev%len ve büyük b%r bağlılık -dünyada aynı kandan k%ş%lere dah% 

gel%şt%rmed%ğ% türden b%r bağlılık- duyulan k%ş%n%n ölümü k%ş%y% tüm her şeyden çok 

sarsmaktadır. Ancak Az%z’de olduğu g%b% Nuhu’da da bu sarsılmayı büyük b%r d%r%l%ş 

tak%p etmekted%r. Bu da ölümü anlamakla sonuçlanmakla ve ölümü anlamakla 

mümkün olmaktadır. 

 

            Kıyamet Emekl&s&, Gürbüz’ün d%ğer eserler%nden farklı olarak kurgunun 

özell%kler%n% daha der%nl%kl% olarak karşılayan hac%ml% b%r eserd%r. Dolayısıyla eserde 

kavramlar olduğu kadar olayların da d%ğer eserlerden daha fazla yer kapladığı görülür. 

Eserde ölüm f%kr% olduğu kadar bu şek%lde büyük etk%ler% olan ölümler de gen%ş b%r 

şek%lde %şlenm%şt%r. İk%nc% c%lt %se Az%z’%n ölümüyle son bulmakta, ama bu ölümden 

sonra da dünya olduğu hâl%yle devam etmekted%r; “K&m ölse ne olsa hükmü yok 

 
250 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 267. 
251 A.e., s. 385. 



 177 

derces&ne ötüyordu kuşlar. Dünya sımsıkı kapalıydı hâlâ. Ne kadar uğraşılsa kabuk 

sımsıkı kapalı, &ç&ndek& &ç&ndeyd&.”252 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde genel anlamda ölüm %sten%len b%r konumdayken yer 

yer ölümden korkulduğu da %fade ed%lmekted%r; “Ölmeye de korkuyorum gerç&, 

(…)”253 Ancak bu durumun sebeb% başkalarının ölümler% sebeb%yle gerçekleşt%r%len 

d%n% r%tüellerde anlamın boşaltılmasından duyulan kaygıdan kaynaklanır; “Ölmekten 

korkuyorum, tavuklu p&lavlardan, helvalardan, su börekler&nden, bu ölü menüler&nden 

korkuyorum.”254 Gürbüz’de hayatın ve d%n%n anlamının altının oyulmasına da%r sık sık 

gördüğümüz eleşt%r%ler başkasının ölümü meseles%nde de karşımıza çıkmaktadır. Bu 

eleşt%r% %nsanların vefasızlığı ve hayatın b%r şek%lde devam etmek zorunda oluşuna 

yönel%k olarak da devam eder; 

 

“Bak senIn son veda Ile ayrıldığın bInada kahkahalar çınlıyor yIne, daha kaç gün 
oldu, RIlke’nIn üstüne kImler düğün dernek yapmadı kI, NIetzsche’nIn arkasından bIr 
tek o at huysuzlandı, kalp krIzI ölüyü aldı, aldığı yerI elIyle şöyle bIr düzelttI. Geç otur 
bak camdan badem ağacı çIçek açmış, toprak uyanıyor, acaba görüyor musun, sen de 
görüyor musun, badem baharını görüyor, dalların arasında gezIyor musun, uyanıyor 
mu acaba, senIn de kemIklerIn öyle yan yana getIrIlecek, hâlâ ve tekrardan yaşama 
hem de ebedî yaşama arzusu mu duyuyorsun, (…)”255  

  

            Gürbüz, bu bağlamda hayatın devam etme %şt%yakına kırgın gözükmekted%r. 

Ölüm bu yüzden kıymetl%d%r, ölmey% %stemek bu yüzden erdeml%d%r; %nsan, dünyanın 

orta yer%ndeyken g%deb%lmey% %sted%ğ%nde başarmıştır. “(…) üzülmek b%r kültür %ş%d%r 

(…)”256 d%yen Gürbüz, yasın önem%ne vurgu yapar. “En genel anlamıyla kültür 

ded&ğ&m&z şey, zamanın ger& döndürülemezl&ğ&ne karşı ver&len mücadele &le ortaya 

çıkmıştır.”257 Yukarıdak% bölümlerde bu ves%leyle “kültür”ün ölüme ve geç%c%l%ğe da%r 

b%r mücadele olduğuna değ%n%lm%şt%. Bu bağlamda kaybın ardından duyulan hüzün ve 

 
252 A.e., s. 523. 
253 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 180. 
254 A.e., s. 181. 
255 A.e., s. 178. 
256 A.e., s. 188. 
257 Dastur, Ölümle Yüzleşmek, s. 55 



 178 

kaybı yaşamaya yönel%k yas en temel ve zorunlu deney%mlerden b%r%d%r. Gürbüz bu 

durumu şu çarpıcı cümlelerle %fade etm%şt%r; 

 
“Her ölümden bIr keder duymayanın ve bIr yanı Ile sallanmayanın tek kIşIlIk kederlerI 
yüzünden keder dünyada kImsenIn olmayan, adına vakıf kurulmuş, kImIn kurduğu da 
belIrsIz bIr kültür mIrasıdır, üzülmek bIr kültür IşIdIr, yaylı çalgılar, mInuetler, kar 
yağışı, sıcak punçlar gIbI bIr şeydIr. Herkes bIrden üzülse ve bağrınsa bIr anda, bIrI 
en derIn acıda ‘Hayat devam edIyor,’ demese, bIr kIşI de Ihmal etse böreğI, helvayı, 
üzüntü manI olsa lokmalara, hayat da devam etmese, bu mIlyarlarca Insan belkI göğü 
başka bIr şeye razı edebIlIrdI. ÖlenIn ardından kürekler hazır, mezar yerI bIle alınmış 
çoktan, (…)”258  

 

 Sadece ölüm kend%n% ve yakınlarını bulduğunda üzülen k%ş%ler yüzünden, 

hayatı büyük b%r hırsla devam ett%rmeye yönel%k duyulan %şt%yak yüzünden yeryüzünde 

bazı anlamlar eks%k kalmaktadır. Ölümün kabulünün kolay olması değ%l, başkalarının 

ölümü vuku bulduktan sonra hayata adapte oluşun hızı sorun teşk%l etmekted%r. Ölüm 

elbette kaçınılmaz sondur ancak vuku bulan ölümden sonra durup b%r düşünmeyen 

%nsanın %nsanî yanları eks%k kalacaktır. Ölümü anlayamadan ölümlü hayatına devam 

edecekt%r.  

 

Modern dünyanın ölümü hastanelere taşıması, ölecek k%ş%n%n a%les%n%n ve 

sevd%kler%n%n yanında değ%l de tanımadığı %nsanların %ç%nde, beyaz ışığın altında ruhunu 

tesl%m etmes% Gürbüz’ün de d%kkat%nden kaçmamış, bu duruma “Öldüğünde, sen de 

öldüğünde b&raz paran varsa hastanede epeyce yoğun bakımda kalacak, (…)”259 

şekl%nde ufak b%r eleşt%r% get%rm%şt%r. 

 

Şule Gürbüz’ün Ağrıyınca Kar Yağıyor adlı ş%%r k%tabında da başkasının 

ölümünden duyulan hüzne da%r %mgeler vardır. Örneğ%n “ölü taşıyıcısı eller&m”260 

%fades% b%rkaç yerde geçmekte hatta Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur %s%ml% oyuna da 

doğrudan taşınmaktadır. Ölü taşıyıcısı olmak b%r yakınını kaybetmey% %mler, ancak 

 
258 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 188. 
259 A.e., s. 179. 
260 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 12. 



 179 

yakın olunan ve sev%len k%ş%ler%n cenazes%ne omuz ver%l%r ve bu b%r görev olarak da 

added%l%r. Y%ne başka d%zelerde “en yakının” kaybı %şlenm%şt%r; 

 
“BIRAKTI 
benI en yakınım 
ölümüm – 
şImdI en yakınım 
kImseye.”261  
 

En yakınının kaybı k%ş%y% dünyada yalnız bıraktığı g%b%, bu acının 

büyüklüğünün yanında acıyı paylaşacak temel k%ş%n%n yokluğu da büyük b%r hand%kap 

oluşturmaktadır. Burada ancak %k%nc% b%r anlam olarak da en yakın olarak “ölüm”ün 

görülmes% vardır. Kambur’da da karşımıza çıkan bu ölüme yakınlık, b%r yıl sonra 

yazılmış olan bu ş%%r k%tabında da mevcuttur. Başka b%r d%zede annen%n kaybed%lmes%ne 

yönel%k b%r %fade vardır. Ölmüş olan anney% yen%den kaybetme g%b% b%r durumun 

varlığına şu d%zelerle gönderme yapılmıştır; 

 
“ÖLÜMSE UFAK UFAK GELİR PARÇALANARAK” 
“SEN YİTİRME ÖLMÜŞ ANNENİ”262  
 

 Ş%%rde seslen%len k%ş%n%n b%r daha ölmemes%ne yönel%k %steğ%n d%le get%r%l%ş% söz 

konusudur; 

 
“zamanı yok yeryüzünün –  
bIr daha ölme.”263  

 

Yakınların ölümünün b%rden fazla kez olması anlaşılır olup bu durumda telaf%s% 

olmayan acının tekrar ve tekrar yaşanması söz konusudur. Bu bağlamda süren yasın 

uzunluğu kaybed%len k%ş%n%n yakınlığına göre ömre s%rayet edeb%lecek boyuttadır. Bu 

durum ölümle beraber yaşamayı öğrenmey% gerekl% kılmaktadır. Bu nedenle ölümü, 

kend% ölümünü ve başkalarının ölümünü öğrenmek; hayata ve ölüme anlam atfetmek 

gerekmekted%r. 

 
261 A.e., s. 48. 
262 A.e., s. 14.  
263 A.e., s. 39. 



 180 

 

Başkalarının ölümü bağlamında tanınmış k%ş%ler%n, yazar ve şa%rler%n de ölümü 

devreye g%rer. Burada onların ölümünden kaynaklı yaşanan acıdan z%yade onların 

ölümü ve ölümü yorumlayışları bağlamında k%ş%n%n kend% ölüm anlayışını %nşa ett%ğ% 

görülmekted%r. Zamanın Farkında’da yer alan “Cansın” adlı öyküde ölüm sonrasına 

da%r anlatıya eşl%k eden duygu Gürbüz’ün “Açık Radyo”dak% röportajında %şaret ett%ğ% 

şekl%yle “neşe”d%r. Burada kahraman Cansın, banyoda sıcağın ve hayata da%r sıkıntılı 

düşünceler%n etk%s%yle kısm% b%r c%nnet geç%r%rken el%nde Bacon’ın denemeler%yle 

kend%nden geçer. “Bacon’ın cehennem%” %s%ml% bölümde Bacon, ölü olarak konuşmaya 

başlar. Bu bölümde Bacon’ın kend% ölümü, ölüm sonrası hayatı ve ölmeden öncek% 

hayatı hakkındak% yorumlarını “neşe” eşl%kç%l%ğ%nde %fade ett%ğ%n% görürüz. 

 

Başkasının ölümü konusunda son olarak ölümün b%r%c%kl%ğ% ve k%ş%n%n ancak 

kend% yaşamını yaşayab%ld%ğ% ve kend% ölümünü öleb%ld%ğ% hususuna d%kkat çekmek 

gerekmekted%r; “Herkes&n kend& yer&ne yaşadığı ve kend& yer&ne öldüğü söylen&r hep, 

ama herkes kend& de değ&l, kend& yer&nde de.”264  Ancak bu satırlarda varoluşçu 

duyuşla b%r a%d%yets%zl%ğ%n ve yers%z yurtsuzluğun d%le get%r%l%ş% söz konusudur. Bu 

sıralananlar k%ş%n%n kend% yer%ne geçmes%n% ve kend% olmasını engelleyen b%r dünyanın 

dayattığı sonuçlardır. İnsan, kend% üzer%ne farkındalık gel%şt%rerek bu durumu 

aşmalıdır. 

 

 

 

3.2.3.12. Dünya Hayatının BPr “Rüya” Oluşu ve GeçPcPlPğP 

 

 

 Tasavvufta dünya hayatı, b%r rüya veya uyku hâl% olarak kabul ed%l%r. Ölüm %se 

rüyanın b%tmes%, uykudan uyanılmasıdır. Bu durum dünya hayatının b%r aldatmaca, b%r 

 
264 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 140. 



 181 

hayal olduğuna göndermed%r. Dolayısıyla ölümle beraber bu aldatmacadan, oyundan 

ve hayalden sıyrılıp gerçekl%ğe geç%l%r. 

 

            Şule Gürbüz pek çok kad%m met%nden %zler taşıyan eserler %nşa etm%şt%r. Sağlam 

b%r tasavvuf okuması da yaptığı görülen Gürbüz’ün hem bu met%nlerden hem de Kuran-

ı Ker%m’den hareketle değ%nd%ğ% bazı meseleler vardır. Bunlardan b%r tanes% de 

dünyanın b%r rüya ve uyku hâl% olma durumu ve buna bağlı olarak geç%c%l%ğ%d%r. Ancak 

Gürbüz y%ne bu anlayışla da sınırlı kalmayarak ölümün de b%r uyku olup olmaması 

konusunda b%r sorgulama başlatmıştır; “Ölüm karanlık b&r uyku mu, ölüm karanlık b&r 

uyku mu?”265 Fakat Gürbüz’ün genel anlayışının buna h%zmet etmed%ğ% de 

görülmekted%r. 

 

Şule Gürbüz, Coşkuyla Ölmek’te hayatın rüya oluşuna doğrudan gönderme 

yapar; “Hayat rüyadır derler. Ben&m hayatım h&ç rüyalarıma benzemed&. Hayatıma 

benzemeyen b&r rüyam oldu.”266 Buradak% “Hayat rüyadır derler.” cümles%ndek% %fade 

ed%ş b%ç%m%n% Gürbüz’ün anlatısında sık sık görürüz. Kad%m met%nlerden yahut sözlü 

gelenekten aktarımlarda “derler, den%r” g%b% %fadeler karşımıza sıklıkla çıkar.  Hayatın 

rüya oluşuna gönderme y%ne Öyle m&ym&ş?te şu cümlelerle %fade ed%lm%şt%r; “Anladım 

k& ömür b&r rüya-yı sâdıkadır, yan& görüldüğü g&b& çıkan b&r korkulu rüyadır.”267 

Buradak% “rüya-yı sâdıka” tamlaması, Rahmanî rüyalar %ç%n kullanılır. Ancak Gürbüz, 

bu sah%h rüyaları da korkulu b%r rüya olarak değerlend%rm%şt%r. Bu bağlamda ömürle 

özdeşleşt%r%len bu kavramın korkulu olması hayatın da korkulu olduğuna %şaret 

etmekted%r. 

 

Bunlara paralel olarak dünyanın b%r “gölgel%k” olarak değerlend%r%lmes% 

dünyanın geç%c%l%ğ%ne get%r%len b%r d%ğer yorumdur; “İnsan &şte, ağacın altında dünya 

gölgel&kt&r d&yerek zamanda uyuyor.”268 Y%ne bu geç%c%l%ğ% b%l%p, buna %nanıp ama 

bunun gerekler%n% yer%ne get%rmeyenlere b%r eleşt%r% de söz konusudur; “Han& oturduğu 

 
265 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s.520. 
266 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 191. 
267 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 183. 
268 A.e., s. 36. 



 182 

b&le bel&rs&z, kalkıverecek g&b& yapan b&r yolcu g&b& duracaktın, han& burası gölgel&kt&, 

han& gar&pl&ğ&n?”269 Bu bağlamda k%ş%n%n dünyanın geç%c%l%ğ%ne da%r b%l%nç sah%b% olup 

bundan da hareketle dünyaya yabancılık duyma ve a%t olamama h%ss%yatlarını yaşaması 

beklenmekted%r. “Geld&k g&d&yoruz dey&p bu hana b&r döşek serme yurdu, nereye 

g&tt&ğ&n& b&lmeden kalkıp toplanma yurdu &m&ş.”270 Bu cümlelerdek% “han” %fades% de 

“gölgel%k” metaforunda olduğu g%b% y%ne dünyanın geç%c%l%ğ%n% %mler. Aynı zamanda 

“nereye g%d%ld%ğ%n%n b%l%nmemes%” ah%ret%n b%l%nemezl%ğ%n% %ma etmekte ve bu 

bağlamda daha önce de %fade ed%ld%ğ% g%b% “geld&ğ& dünyaya g&deceğ& dünya kadar 

yabancı ruh”271 değerlend%r%lmes% yapılmaktadır. Öyle m&ym&ş? adlı eserde dünyanın 

b%r pazar yer% olarak kabul ed%l%p ancak h%çb%r şeye de el sürmeden geç%l%p g%d%lmes% 

gereken b%r yer olarak değerlend%r%lmes% yönünde telk%nler mevcuttur. 

 

 Dünyanın “hayal” oluşuna da%r göndermeler Kıyamet Emekl&s&’nde de 

karşımıza çıkmakta ve tasavvufî b%r yorumla beraber ele alınmaktadır. Bu bağlamda 

kahraman ne ölümün ne üzüntünün ne yalnızlığın olduğunu söyley%p kend%n% b%r 

“b%rl%k” %ç%nde görmekte ve var olan tüm bu şeyler%n b%r hayal olduğunu %fade 

etmekted%r. Ancak bu tekamülün tam anlamıyla gerçekleşmem%ş olduğunu da 

görmektey%z; “(…) yalnızlık yok aslında, ölüm de, ye&s de yok, şu yürüdüğüm yer 

hayal, bu gece b&r an, her an b&r vuslat ama varamıyorum.”272 “Bu gece b%r an” 

%fades%nde de Gürbüz’ün zaman anlayışına da%r kr%t%k b%r nokta vardır. Tüm zamanları 

tek b%r “an”da b%rleşt%ren bu anlayışa göre sezme ve anlama bu “b%rl%k” sayes%nde olur.  

  

 Dünyanın olduğu kadar “kader” kavramını da hayal olarak değerlend%ren 

Gürbüz, her varlığın kend% aslî eylem%n% gerçekleşt%r%rken %nsanın da bu “hayal” olmayı 

sezme eylem%n% aslî eylem olarak gerçekleşt%rd%ğ%n% d%le get%r%r; “Taş parlar, dere 

çağıldar, &nsan kader&n de b&r hayal olduğunu sezer, anlamın da ufaldığını gözü &le 

görür, peygamberlere de acır, an&den daldan ölüp de düşen kuşa bakakaldığı g&b& b&r 

çares&z bakakalmada kend& kıyısında dururmuş.”273 Kader kavramı “Allah’ın bütün 

 
269 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 138. 
270 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 156. 
271 A.e., s. 91. 
272 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 255. 
273 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 132. 



 183 

nesne ve olayları ezelî &lm&yle b&l&p bel&rlemes&”274 olarak tanımlanır. Bu bağlamda 

“kader”%n b%r hayal olması %k% farklı veçheden yorumlanab%l%r. İlk% Allah’ın kader 

bağlamında gelm%ş geçm%ş bütün her şey% bel%rlemes% hayal olarak ele alındığında, 

Yaratıcının da hayal sah%b% olduğunun söylend%ğ% or%j%nal b%r yorumdur. İk%nc%s% %se 

“kader”%n karşılığı olarak tüm bu olan b%tenler ele alınırsa tüm bu olan b%tenler%n 

“hayal” olarak n%telend%r%lmes%d%r.  

 

“Hayatın uyku hal& olduğu, uyanmanın, uyanma hal&ne yaklaşmak olup daha 

der&n ve uzun uyuyab&lmen&n yolunu, yer&n& b&l&p der&nlere dalmanın görmüş 

geç&rm&şl&k sayıldığı (…)”275 şekl%nde Zamanın Farkında’dan alınan bu %fadelerde 

doğrudan hayatın uyku hâl% oluşuna gönderme yapılmıştır. Ancak bu b%l%nd%k söylem% 

ters%ne çev%ren Gürbüz, %nsanların bu “uyku hâl%nde” olmayı kullanarak dünyada saygı 

kazanmaya çalışmalarına eleşt%r% get%rm%şt%r. Y%ne devamında “Uyanık olduğunu 

sandığın anlarda uyumak, gerçek zannett&ğ&n şey&n rüya değ&şt&rmek olması.”276 

%fades%nde rüya-gerçekl%k sınırının kaybolmasına da%r göndermede bulunmuştur. 

Buradak% “rüya değ%şt%rmek” %fades% de aslında “gerçek” olarak n%telend%r%len şeyler%n 

de b%r “rüya” oluşuna %şaret etmekted%r. 

 

 Dünyadak% her şey%n -tüm çokluğuna rağmen- b%r hayal olduğunun %fades% 

Gürbüz’de ah%ret %ç%n de geçerl%d%r; “Burada, dünyada yan& her şey var ama her şey 

hayal. Her şey& verd& ama ama b&r hayal verd&. Orada da verecek, y&ne b&r hayal 

verecek, her şey b&r hayalden b&r başka hayale devr&lecek.” 277 Tasavvuftak% her şey%n 

b%r hayal, rüya oluşu; ölünce uyanılacağı %nancı, Gürbüz’de ah%ret %ç%n de devam 

edecek b%r olgu olarak ele alınır. Ah%rette de olacaklar b%r hayal, b%r seraptır; “B&r 

seraptan b&r seraba, b&r susuzluktan b&r su &ç&yor zehabına g&d&l&p gel&necek. Yokluk, 

büyük unutuş, kâ&natın kend&n& unutuşu, der&n karanlık sükûnet nerdes&n, kaçıncı katta 

nerdes&n, bana unutuşu özlet&p kend&n& her şey& &le hatırlatacak yerde m&s&n?”278 

 
274 Yusuf Şevki Yavuz, “Kader”, TDV İslâm Ansiklopedisi, (çevrimiçi), 
https://islamansiklopedisi.org.tr/kader, 2001, s.58-63. 
275 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 62. 
276 A.e., s. 62-63. 
277 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 18-19. 
278 A.e., s. 19. 



 184 

Burada Gürbüz’ün kad%m söylemden hem yoğun b%r şek%lde etk%lend%ğ% hem de ondan 

ayrılan yanları net b%r b%ç%mde görülmekted%r. Dolayısıyla Gürbüz’e göre buradak% 

hayalden sıyrılış b%r hak%kat sunmayacak, buradak% hayalden b%r başka hayale 

geç%lecekt%r. Her şey%n ancak der%n b%r unutuşla, yok oluşla ş%falanacağına da%r b%r 

%nanç burada devreye g%rmekted%r. Tüm bu noktalar Gürbüz’ün %nşa ett%ğ% d%nî anlayışı 

da anlamak adına öneml%d%r. Ah%ret%n kabulü söz konusu olmakla beraber, anlatılandan 

farklı b%r ah%ret tasavvuru da söz konusudur.   

 

Bu anlayış şu cümlelerde de kend%n% açık eder; “Geld&ğ& dünyaya g&deceğ& 

dünya kadar yabancı ruh n&ye çırpınır durur?”279 Gürbüz’dek% ah%ret anlayışı hak 

d%nlerdek% anlayıştan b%raz daha farklıdır. Örneğ%n İslam’da asıl yurt öbür dünyadır ve 

bu yüzden ruh öbür dünyaya aş%nadır. Ancak Gürbüz’ün anlayışında ah%ret %nancı saf 

dışı bırakılmamakla beraber hem %ç%nde bulunulan dünyaya hem ah%rete b%r 

“yabancılık” söz konusudur. Varoluşçuluk veçhes%nden bakıldığında bu yabancılık 

%ç%nde bulunulan dünyaya yönel%kt%r ve %nsanlara ve kend%ne mesafe almakla 

sonuçlanmaktadır. Ancak Gürbüz’de buna ek ve or%j%nal b%r yorumla ah%rete de b%r 

aş%nalığın olmayacağı söylenmekted%r k% bu %nsanın çares%zl%ğ%n%n altını ç%zen b%r 

%faded%r. Ancak devamında ruhun çırpınmasının beyhudel%ğ%ne yönel%k söylemde 

aslında bu yabancılığın k%ş%y% özgürleşt%rd%ğ%n%n %fades% de söz konusudur. 

 

 Ah%ret meseles%nde de y%ne d%n%n yanlış yorumlanmasına bağlı olarak, ah%ret% 

önceleyen k%ş%ler%n aslında dünyayı da önceleyenler olduğuna gönderme yapılmıştır. 

Yan% ah%rete yönel%k %ştah aslında dünyaya da yönel%kt%r. Bu durumda Yunus Emre’n%n  

“İk& c&handa maksudum/ Bana sen& gerek sen&” d%zeler%nde %fade ett%ğ% anlayışa 

yakınlığın doğruluğu savunulmaktadır. “(…) dünyayı kaçırmak &stemeyenler ahret& de 

kaçırmak &stemeyenlerd&r, (…)”280 d%yerek Gürbüz, d%n% kend% çıkarları %ç%n 

kullananlara yönel%k %nce b%r eleşt%r%de bulunmaktadır. Tasavvufta aslolan ah%ret olup 

dünya hayatı geç%c% kabul ed%l%r ve bu anlayışa göre %nsan mas%vaya sırt çev%r%p kend%n% 

ah%rete hazırlamalı ve saklamalıdır. Ancak Gürbüz gözlemler%nde ah%ret% %sted%ğ%n% 

 
279 A.e., s. 91. 
280 A.e., s. 114. 



 185 

söyleyen pek çok k%ş%n%n aslında dünyaya da büyük b%r %şt%yak duyduklarını %fade 

etm%şt%r; “B&r türlü dünyadan geçemezm&şs&n, dünyadan geçen de öbür dünya &ç&n 

geçerm&ş, (…)”281 Y%ne dünyadan vazgeç%ş, ah%ret %ç%n olduğunda Yunus Emre’n%n de 

%şaret ett%ğ% “asıl gaye” ıskalanmış olur. 

 

 Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eserde or%j%nal b%r %fadeyle öbür dünyaya g%d%nce bu 

dünyanın özleneceğ%ne da%r yorumlar get%r%lm%şt%r. “Ş&md& arkamdan kuru kupkuru b&r 

dal tıkırdayarak gelmeye &natta, ses& &le eşl&kte gel&yor. Bu ses& öbür dünyaya g&d&nce 

özler&m çünkü bunları b&le bulamayacağım g&b& gel&yor.”282 Bu durum öbür dünyanın 

b%l%nmezl%ğ% yahut söylenenler%n orada olmayacağına da%r kuşkuyla beraber, aslında bu 

dünyanın taşına toprağına da alışmış olup buradan ayrılmanın get%receğ% hüzünle de 

%lg%l% görülmekted%r. Ancak bu durum ölümün hayatı anlamlı kılması g%b% acının da 

mutluğu anlamlı kılmasına da%r b%r yorumu beraber%nde get%rmekted%r. Her şey%n 

zıddıyla ka%m oluşu “anlam”ı %nşa eder. Bu bağlamda öbür dünyada acının olmayacak 

oluşu mutluğun da anlamına gölge düşürmekted%r; “N&ye öley&m k&? Bunları bulamam 

orada, h&çb&r&n& bulamam. Çünkü burda her şeye değer katan mutsuzluk ve keder 

var.”283 Dolayısıyla hayata anlam katan ölüm olduğu g%b% mutluluğa anlam katan da 

acıdır. Ancak buradak% ölmeye yönel%k olumsuz %nt%banın Gürbüz’ün eserler%n%n 

genel%nde olmadığının altını ç%zmek yer%nde olacaktır. Buradak% mesele ah%retle 

%lg%l%d%r daha çok. “Cennet& yen&den düşündüm ve beğenmed&m.”284 %fades%nde olduğu 

g%b% dünyanın beğen%lmemes% kadar ah%ret de beğen%lmemekted%r. Bazı meseleler %ç%n 

cennet %kna etme gücüne sah%p gözükmemekted%r. 

 

 Dünyanın geç%c%l%ğ%ne ve fan%l%ğ%ne da%r gönderme dünyanın boşluğu %le de 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r. “Yakın ve uzak tar&hte b&ze cennet müjdelenm&ş, y&ne de dünyaya 

çakılı b&r soydan gelm&ş&z. (…) Heps&nde sabır, gönül kırıklığı, dünyanın boşluğu ve 

fan&l&k çınlamış durmuş.”285 Cennetle müjdelenm%ş olma dünyaya tamah etmey% 

 
281 A.e., s. 114. 
282 A.e., s. 189. 
283 A.e., s. 190. 
284 A.e., s. 190. 
285 A.e., s. 129. 



 186 

önleyemem%ş ama y%ne de tüm bunların sonunda kalp kırıklığının da eşl%ğ%yle dünyanın 

geç%c%l%ğ% b%r şek%lde anlaşılmıştır. 

 

Şule Gürbüz’ün Öyle m&ym&ş?te “mezar taşı”ndan hareketle dünya algısı 

oluşturduğu satırlar d%kkate şayandır. Gürbüz “mezar taşı”nı pek çok şeyden sah%c% 

bulmaktadır; 

 
“Yaşadığım günler bana tehlIkeyI de selametI de tanıtmamıştı. Tuhaf bIr soluk soluğa 
hâlIm ve günlerIn, resImlerIn, ânın ve sözlerIn benI durmaksızın ezIşI vardı. Semboller 
ve IzlenImlerden hep bIr sır fısıldanıyorcasına ürpertI duyuyor, her dIze Ile malûm 
hayatın sadece bIr görüntü olduğu ve gerçeğIn sırrı bIlenlerce pay edIlen bIr acı tat 
olduğunu sezIyordum. KalbImde hep bIr ezIklIk, her merdIven basamağı, her yerde 
duran dal, kıyıda bağlı kayıkların durmaksızın çalkalanışı, ağ kümelerI, teneke 
kutular, fırının duvarında asılı eskI bIr resImde buraların hâlInI gösterIr o boş çeşme, 
tek başına yapayalnız bIr mezar taşı ve kurumuş sarı otların arasından anIden 
fışkırmış mosmor çIçekler, o solgunluklar ve durgun karşı kıyılar toprak tepeler, toz 
rengI bIr dünyada tek başına kıyıya yakın duran bIr mezar taşı bana sıcak ekmeklerden 
daha sahI gelIyordu. Ben sahI’yI mI arıyordum, hadI buldum mezar taşını ne 
yapacaktım? O taşa bakıp bakıp taştan evvelkI hâlIne mI varacaktım? Hayır, bunu ne 
IsteyebIlIr ne becerebIlIrdIm, ama bIr mezar taşı, buranın, yanI dünyanın 
yusyuvarlaklığında Üsküdar’ın BeylerbeyI köşesInde sapsarı kurumuş otların, tozun, 
toprağın ve mor çIçeklerIn arasında, o durgunluğunda dünyanın, bana tüm dünyayı 
resmedIyordu. Ona bakınca ben, görmedIğIm ve merak ettIğIm bIr şey kalmıyordu.”286  

 

 Bu noktada mezar taşının dünya ve ah%ret %le %lg%l% her şey% söyleyeb%lecek güçte 

olmasına yahut sah%c% b%r “bakış”ın mezar taşındak% hak%kat% göreb%lecek güçte 

olmasına değ%n%lm%şt%r. Gürbüz’ün tasv%r gücüne şah%t olduğumuz bu satırlarda ne tam 

bu dünyaya a%t olan ne de bu dünyanın dışında kalan b%r varlık olan “mezar taşı”na 

çek%lm%ş d%kkat, ölüm ve yaşamın kes%şme alanı olması açısından da öneml%d%r.  

 

 Yaşam ve ölüm %l%şk%s% yahut %k%l%ğ% b%rb%r%ne zıt kavramlar olarak ele 

alınmalarının da ötes%nde b%rb%r%n%n %ç%nde oluşlarıyla, %ç %çel%kler%yle ele alınmalarında 

daha doğru yorumlar sunacaktır. Bu noktada bazen %k%s%n%n de eş düzeyde redd%n% 

görürürüz; “Yaşamaya da ölmeye de yazık. Bu ölüm &ç&n yaşamaya, bu yaşamak &ç&n 

 
286 A.e., 93. 



 187 

ölmeye yazık.”287 İk%s%n%n de beyhudel%ğ% varoluşçu b%r bağlamdan ele alınab%l%r. Y%ne 

“(…) yaşamış olduğum &ç&n mahzunum, (…)” %fades%, hayata a%t ve dah%l olamamanın 

gösterges% olup “genç ölemem%ş” olmaya da b%r s%tem%n %fades%d%r. Ancak hayatı tam 

anlamıyla yaşamış olduğuna %nananlar %ç%n ölüm de bırakıp g%tmek de zor gelmez 

çünkü bu k%ş%ler hayattan alacaklarını almışlardır; “Yaşamış olana ölüm zor 

gelm&yor.”288 Buna rağmen Gürbüz’ün kahramanlarında hayattan alacaklarını 

alamamış olsalar dah% g%tmeye mey%ll% olanları görürüz, bu durum %se h%çb%r şeye el 

uzatma %stekler%n%n olmamasıyla açıklanab%l%r. 

 

 B%r başka varoluşçu kavram olan a%d%yets%zl%k ve yers%z yurtsuzluk h%ss% 

doğrudan “yaşayamamak”la %l%şk%lend%r%leb%l%r. “Hayata yerleşt&ğ&m& h&ç h&ssetmed&m. 

Ev&me g&rd&ğ&m& h&ç h&ssetmed&m.”289 A%d%yets%zl%k ve yers%z yurtsuzluk g%b% h%slere 

eşl%k eden bu “yaşayamama” olgusu ölümün tam karşısına yerleşt%r%lemez ancak; 

yaşamanın, canlı olmanın, kend%n% ve yaşamı h%ssetmen%n olmadığı yerde ölümün 

soluğu kend%n% h%ssett%r%yordur den%leb%l%r. N%tek%m b%yoloj%k ölüm gerçekleşmese dah% 

dünyanın dışında h%ssetme, olan b%tene sey%rc% olma, oyuna dah%l olmama ve aykırılık; 

beraber%nde donuk b%r yaşamı get%receğ%nden burada ölümün durağan yanıyla 

benzeyen b%r yaşam hüküm sürüyor gözükmekted%r.  “H&ç hayatı olmamış g&b&y&m. 

Kend& olmayanın hayatı da olmuyor mu yoksa?”290 d%yen Zamanın Farkında’nın 

kahramanı da ölümü henüz ölüm gelmeden hayatın olmayışıyla deney%mlem%ş b%r 

kahramandır. Buradak% k%l%t nokta k%ş%n%n “kend%”s%n%n de olmadığını h%ssetmes%d%r. 

Yaşam-ölüm-%nsan üçgen%nde bu üçünü de ayrı ayrı ve b%r bütün olarak “b%lme”n%n 

önem%, b%r kez daha duyurulmuş olur.  

 

 

 

 

 
287 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 50. 
288 A.e., s. 141. 
289 A.e., s. 127. 
290 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 20. 



 188 

3.2.3.13. Ölüm ÜzerPne Düşünmek 

 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%n%n felsefî altyapısının güçlü olması eserler%nde 

“ölüm”den çok “ölüm f%kr%”n%n ele alınmasıyla sonuçlanmıştır. Bu bağlamda 

eserler%nde daha çok ölüm ve kend% ölümü üzer%ne düşünme, buna bağlı olarak ölümü 

anlamaya yönel%k gayret söz konusudur. Gürbüz’ün ölüm hakkındak% düşünceler%n% 

kurgu eserler%nde kahramanlarından duyarız. Ancak eserler%n% her sefer%nde b%r “tür”ün 

%ç%ne sıkıştıramadığımız %ç%n yer yer, “anlatıları”nda kend% ses%nden doğrudan ölüm 

hakkındak% düşünceler%n% de duymaktayız. 

 

Bu anlatılarda ölümü anlamaya yönel%k gayret%n sonucu olarak ölümün hayatı 

anlamlı kılan yegâne mesele oluşuna da%r göndermeler ve ölümün b%zat%h% “kurtuluş” 

olması bağlamında değerlend%rmeler vardır. Bu nedenle Gürbüz’ün gerek düşün 

dünyasında gerek eserler%nde ölüm %stenen ve olumlu b%r kavram olarak ele alınmıştır. 

Ölüme yönel%k bu mey%l Gürbüz’ün kend% %fades%yle “ölüme hayranlık duyma”yla 

sonuçlanmıştır. Bu bağlamda genç ölmek de hayranlık duyulacak b%r konuma 

yerleşt%r%lm%ş, %nt%har doğrudan onurlandırılmasa da %nt%har ves%les% %le anlaşılanlar 

önemsenm%şt%r. Gürbüz’e göre genç ölmek; her şey% en ver%ml% zamanında, en 

tepedeyken ve en der%ndeyken bırakıp g%tmeye gönüllü olmaya eş değer olup 

%mren%les% b%r şeyd%r. Gençl%ğ%n get%rd%ğ% o coşkuya rağmen ve o coşkuyla beraber genç 

ölmek, “coşkuyla ölmek”t%r. 

 

Başkasının ölümü, ölümle %lk temasımız olması neden%yle öneml%d%r. 

Gürbüz’ün eserler%nde de kahramanlar yakınlarının ve başkalarının ölümler%yle ölüme 

yönel%k anlayış gel%şt%rmekted%r ve yas deney%m%n%n öğret%c%l%ğ%ne kend%ler%n% tesl%m 

etmekted%rler ancak her b%r kahraman aynı zamanda der%n b%r düşünce dünyasına sah%p 

olduğu %ç%n ölüm üzer%ne f%k%r ed%nmeler% daha çok “kend% ölümler%n% düşünmeler%” 

sonucunda ortaya çıkmıştır.  

 



 189 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde “müz%k” çok öneml% b%r noktada 

konumlanmaktadır. Gürbüz, kend% k%ş%sel hayatındak% müz%ğe olan %lg%s%n% eserler%ne 

de taşımış buna bağlı olarak kahramanları ves%les%yle bu %lg%s%n% ortaya koymuştur. 

Eserlerde müz%kle %lg%l% ter%mler ve ver%len b%lg%ler%n yanında “müz%k-hayat” denkl%ğ% 

kurulmuştur. “R%t%m” ortaklığında hayatın ve müz%ğ%n benzeşt%ğ% yanların ver%lmes%, 

herkes%n hayatının b%r müz%ğ%n%n olduğunun söylen%lmes% ve müz%ğ%n kes%lmes%n%n de 

ölümle özdeşleşt%r%lmes% görülmekted%r. Herkes%n hayatının b%r müz%ğ%n%n olması ve 

bu müz%ğ%n sadece o k%ş%ye has olması; ölümün ve hayatın b%r%c%kl%ğ%ne göndermede 

bulunmaktadır. 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde kullanmayı terc%h ett%ğ% b%r başka yöntem %se 

%ron%d%r. Ölüm meseles%n% ve bu konuyla %lg%l% toplumun ölümü, hayatı ve ah%ret% 

sığlaştırmasına yönel%k get%receğ% eleşt%r%ler% %ron% vasıtasıyla %nşa eder. Y%ne absürd de 

özell%kle Oruç Aruoba’nın %şaret ett%ğ% şekl%yle Gürbüz’ün ölümü aktarmasında öneml% 

b%r noktada yer almaktadır. On sek%z yaşında yazmış olduğu Kambur’da, ondan b%r 

sene sonra yazmış olduğu ş%%r k%tabı Ağrıyınca Kar Yağıyor ve oyunu Ne Yaştadır, Ne 

Başta Akıl Yoktur’da ölüm-absürd %l%şk%s% yoğun b%r şek%lde görülmekte; ölümün aklın 

sınırları dışında kalan “yokluğu” %mlemes%, absürd kavramıyla %nşa ed%lmekted%r. 

 

Hayatı anlamlı kılan ölüm, dünyadan da ayrı görülmem%şt%r. Gürbüz’ün ölüme 

yönel%k gel%şt%rd%ğ% anlayışa bağlı olarak ölüm ve ah%ret bu dünyanın devamı 

n%tel%ğ%nde olup b%r sonu ve b%t%ş% %mlemez. Dünyanın b%r rüya ve buna bağlı olarak 

geç%c% oluşu Gürbüz’ün ölüm anlayışında da devam etmekte ancak Gürbüz ah%ret% de 

bu rüyanın veya serabın b%r devamı olarak n%telend%rerek bu anlayıştan bu yönüyle 

ayrılmaktadır.  

 

Şule Gürbüz’ün ölüm anlayışını %nşa eden b%r d%ğer mesele %se varlıkla yokluk 

arasında dev%n%ml% b%r hayat sürüyor olmamızdır. K%ş%sel hayatlarımızın her an 

kend%m%ze veda etmekle sonuçlanması g%b% dünya da anbean yapılmakta ve tekrar 

yıkılmaktadır; var olan aynı anda yok olmaktadır. Bu bağlamda ölüm, hayatın tam da 

%ç%nde yer almakta; hayat ve ölüm b%rb%r%ne zıt kavramlar olarak değ%l tam da %ç %çe 

geçm%ş b%r hâlde varlık göstermekted%r. Dolayısıyla ölüm dünyanın ve k%ş%n%n her ânına 



 190 

eşl%k etmekted%r. Ancak burada öneml% olan bu eşl%k ed%şe yönel%k b%r farkındalığın 

gel%şt%r%lm%ş olmasıdır. Şule Gürbüz’ün “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma”ya 

yükled%ğ% anlam; hayatı, ölümü ve kend%n% anlamayla ve b%lmeyle sonuçlanmış, 

Gürbüz eserler%nde tam da bu anlayışı %nşa etmeye çalışmıştır. 

  



 191 

           3.3. Zaman 

 

 
 
 
 

“Her şey yabancıdır b(ze, Luc(l(us, b(z(m olan 
b(r tek şey var: zaman.” 

 Seneca 
 
 
 
 
 Zaman kavramı, varlığı aynalayan temel meselelerden b%r% olması sebeb%yle 

öneml%d%r. İnsanoğlunun sorgulamaya başladığı evrelerden %t%baren her dönem %ç%n 

zaman meseles% büyük ve der%nl%kl% b%r kavram olarak yer%n% korumuştur. Ancak 

kompleks b%r yapıya sah%p olması ve pek çok veçheden %ncelemeye müsa%t olması onun 

tanımlanab%lmes%n% ve bel%rl% sınırlara hapsed%lmes%n%, buna ek olarak 

çözümleneb%lmes%n% zorlaştırmıştır. Tüm bunlara ek olarak büyük f%lozof ve şa%rler 

zaman kavramını mesele hal%ne get%rmekten kend%ler%n% alıkoyamamışlardır.  

 

 E. M. C%oran zamanın sorgulanmasının beyhudel%ğ% üzer%ne; “B&l&nmek değ&l 

yaşanmak &ç&n yapılmış olmasındandır bu; onu &rdelemek, yoklamak, alçaltmaktır, 

eşyaya dönüştürmekt&r.”291 demekted%r. Zaman g%b% kompleks kavramların b%l%nç 

düzey%nde tanımlara sıkıştırılmaya çalışılması onların der%nl%kl% yapısını 

zedelemekted%r. Tüm bunlara rağmen varlığın anlaşılması %ç%n zamanın anlaşılması 

gerekl%l%ğ% pek çok f%lozofun, şa%r%n ve farklı d%s%pl%nlerdek% düşünürler%n bu kavram 

hakkında düşünce s%stem% gel%şt%rmeler%ne neden olmuştur. 

 

 Zamana da%r gel%şt%r%len düşüncelere kısaca değ%nmek gerekmekted%r. Zaman 

kavramı hakkındak% %lk s%stemat%k düşünceler, Platon ve Ar%stoteles tarafından ortaya 

koyulmuştur. Y%ne “zaman-varlık” denkl%ğ%ne da%r yorum gel%şt%ren %lk düşünürlerden 

 
291 Cioran, Zamana Düşüş, s. 138. 



 192 

b%r% Platon’dur. Platon’a göre var olmaktan pay almak, zamandan pay almaktır; 

“Varolmak, ş&md&k& zamanla b&rl&kte varlıktan pay almaktan başka b&r şey değ&ld&r.”292  

 

 Zamana da%r gel%şt%rd%ğ% yorumların önem% sebeb%yle August%nus’un zaman 

anlayışına da değ%nmek gerekmekted%r. August%nus’un zaman soruşturması teoloj%k 

nedenlere dayanır ve August%nus da zamanı bütünlüklü b%r yapı %çer%s%nde ele alır. 

Zamanı; geçm%ş-ş%md%-gelecek olarak ayırmaz ve tüm zamanların aslında “ş%md%”de 

toplandığını %fade eder. Ancak “ş%md%” de geç%p g%tmeye yazgılı olduğu %ç%n ona da 

kuşkuyla bakılması gerekt%ğ%n% savunur. 

 

 Bergson’un tüm felsefes%n%n zaman soruşturması üzer%ne kurulu olması onu 

zaman meseles%nde öneml% b%r noktaya taşımıştır. Zaman algısını “sezg%” kavramı 

üzer%nden kurmuş, sezg% ves%les%yle gerçekl%ğ%n doğrudan algılanab%leceğ%n% %fade 

etm%şt%r. Bu bağlamda dışsal ve %çsel zaman olarak ayırdığı zamanlardan “sezg%” %le 

anlaşılab%lecek olan %çsel zamanın önem%ne değ%n%r. Ölçüleb%len ve sayılar vasıtasıyla 

somutluk kazanan zaman dışsal zamanı %mlerken her %nsanın farklı deney%mled%ğ% ve 

hatta âna göre de farkı yorumlanab%len zaman %çsel zaman olarak ele alınır. Bergson’un 

zaman anlayışında üzer%nde durulacak bu kavram %se “süre”d%r. Süre, b%r kes%nt%s%zl%ğe 

%şaret etmekle beraber zamanın özünü oluşturur. Bu bağlamda temel kes%nt%s%zl%k ve 

bütünlük hâl% varlığın da en temel özell%ğ%n% %nşa etmekted%r. Sonuç olarak varlık-

zaman denkl%ğ% Ar%stoteles %le başlamış Bergson’un zaman anlayışındak% “süre” 

kavramıyla da öneml% b%r noktaya taşınmıştır. 

 

 Varlık ve zaman denkl%ğ%ndek% temel yorumları He%degger’%n ortaya koyması 

ve onun zamanı b%r varlık problem% olarak ele alması öneml%d%r. He%degger’e göre 

varlığın anlaşılması %ç%n zaman anlaşılmalıdır. Bu anlama %se aslî özell%ğ% “anlama” 

olan Dase%n’dan hareketle gerçekleş%r. Varlığı, zamanı, kend%n% ve anlamakla yükümlü 

olduğu her şey% anlama ve bunu da kend%nden hareketle yapma Dase%n’ı d%ğer 

varlıklardan ayırır. Dase%n bu bağlamda zamansallığı %le ele alınmalıdır çünkü 

 
292 Köktürk, A.g.e., s. 152. 



 193 

zamansallığı onu dünyaya açar. Dolayısıyla Dase%n %le zaman arasındak% bu karşılıklı 

yoğun %l%şk% varlığın özünün %nşası bakımından çok öneml% b%r konumdadır. 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde de “zamanın farkında olma”dan kasıt varlığa eşl%k 

eden bu yanın kavranmasıdır. Gündel%k hayattak% akışta bu farkındalık sağlanamazken 

bazı anlarda -k% bu anların olağanüstü anlar olması gerekmez- varlık ve zaman 

arasındak% bu g%r%ft %l%şk% kend%n% açık ederek fark ed%leb%l%r hâle gelmekted%r. Bu 

mesele tez%n %lerleyen bölümler%nde detaylı b%r şek%lde ele alınacaktır. 

 

 

 

3.3.1. Zaman ve Varoluşun Ayrıştığı ve Zamanın Fark EdPldPğP 

Nokta: Sıkıntı 

 
 
 
E. M. C%oran’dan mülhem, zaman ve varoluşun b%rb%r%nden koptuğu, ayrıldığı 

nokta öznen%n bünyes%nde gerçekleşen “sıkıntı” hâl%nden hasıl olur; 

 
“(…) zamanın varoluştan kopup  ayrıldığını hIssettIm. ZIra can sıkıntısı budur. 
Hayatın IçInde varoluş ve zaman bIrlIkte yürürler, organIk bIr bIrlIk teşkIl ederler. 
Zamanla bIrlIkte IlerlenIr. Sıkıntı IçInde Ise zaman varoluştan kopar ve bIzIm IçIn 
dışsal bIr hale gelIr. (…) Zaman oluruz. Sıkıntı IçIndeyken artık zamanın IçInde 
değIlIzdIr.”293  

 
 C%oran’ın cümleler%nde bahs% geçen bu durum Şule Gürbüz’ün eserler%nde de 

h%ssed%lmekted%r. Özell%kle zamana temas ett%ğ% met%nler%nde bu “zamanda asılı kalma” 

yahut zamanı dışsal b%r olgu olarak deney%mleme açık b%r şek%lde görülmekted%r. 

Kahramanların yaşadığı bu durum C%oran’ın tab%r%yle “can sıkıntısı”dır. Ama daha 

genel ve der%nl%kl% %fadeyle “zamanın farkına varmak”tır. Zamanla varlığın daha yalın 

%fadeyle hayatın beraber %lerlemes% k%ş%ye zamanı unutturur. Bu durum gündel%k 

yaşamdak% zamanı unutmak değ%l, “varlık” olarak zamanın unutuluşudur. Buradak% söz 

 
293 E. M. Cioran, Ezeli Mağlup, Çev. Haldun Bayrı, 4. bs. İstanbul, Metis Yayınevi, 2019, s. 51. 



 194 

konusu farkındalığa ulaşab%lmek %ç%n adeta zamanın dışına çıkıp zamana dışardan 

bakmak gerekmekted%r. Fakat bu ânlar çok nad%rd%r.  Zamanı fark edeb%lecek öznen%n 

de var olanlar %ç%nden b%r var olan olması; onu tamamen zamanın %ç%ne yerleşt%r%r. Algı, 

gözlem, farkındalık g%b% unsurlar, soruşturma nesnes%ne %çk%n olan “özne” tarafından 

gerçekleşt%r%ld%ğ% %ç%n söz ed%lenler arasında tam b%r ayrım yapmak mümkün değ%lm%ş 

g%b% gözükmekted%r. Ancak farkındalığı yüksek özneler%n bell% ânlarda kend%ler%ne ve 

zamana mesafe alab%lmeler%yle bu öneml% deney%mler% yaşayab%ld%kler% görülmekted%r.  

 

 Den%leb%l%r k% zamanın farkında olmak aslında anlık olarak bu 

senkron%zasyonun bozulmasıdır. Zaman, b%r %l%şk%ler bütünüdür. Zaman ve varlığın 

yoğun b%r %l%şk% %ç%nde olması ve senkron%zasyona sah%p olması en aslî meselen%n 

farkındalığına ket vurab%lmekted%r. Bu senkron%zasyonun bozulduğu ânlarda %se 

zamanın dolayısıyla varlığın farkına varılır. Bu ânlara eşl%k eden duygudurumun büyük 

oranda “sıkıntı” olduğu söyleneb%l%r. Bu “sıkıntı”yı da deney%mleyeb%lecek tek özne 

%nsandır. Dolayısıyla zaman-varlık-%nsan %l%şk%s% b%r kez daha kend% önem%n% duyurmuş 

olur. Çünkü zamanın farkında olmak, varlığın farkında olmaktır; farkına varma 

eylem%n% gerçekleşt%reb%lecek yegâne özne de %nsandır. 

 

Can sıkıntısının yaşandığı durumlarda zaman, b%r dayanak noktası olmaktan ve 

b%r şeyler% toplama gücünden mahrum kalarak kend%l%ğ%n% y%t%r%r. Kend%l%ğ%n% y%t%ren 

zaman daha yavaş akıyor g%b% algılanır; “(…) can sıkıntısı zamanın yavaş geçt&ğ& 

h&ss&ne dönüşüyor.”294 Aynı zamanda, “Can sıkıntısı k&ş&n&n zaman duygusunu kontrol 

eder. (…) Can sıkıntısında &se &çsel deney&m&n zamanı ağırlaşır.”295 Zamanın 

yavaşlaması %se onun fark ed%lmes%ne yol açan etmenlerden b%r% olarak karşımıza çıkar. 

Daha yavaş akan zaman, daha der%nden h%ssed%l%r hâle gel%r; “(…) geçmey& reddeden 

zamanın yakınlığını güçlü b&r şek&lde h&ssetmes& demekt&r.”296 Yakından h%ssetmek de 

zamana da%r farkındalığı artırmaktadır. K%ş%n%n kend%n% zamana yakın h%ssetmes% 

aslında kend%yle de h%ç olmadığı kadar yakın b%r temas kurmasıyla sonuçlanır. 

 
294 Wittmann, A.g.e., s. 88. 
295 Robert Levine, Zamanın Coğrafyası: Kültürlerin Zaman Algısı Üzerine, Çev. Özgür Umut 
Hoşsafçı, 2. bs. İstanbul, Maya Yayınları, 2020, s. 62. 
296 A.e., s. 109. 



 195 

Kend%ne, zamana, dolayısıyla varlığa karşı bu denl% yakın temas; can sıkıntısıyla bel%rl% 

farkındalıklara neden olacaktır. Pek çok farkındalık %ç%n b%r mesafe alma, kend%ne ve 

meseleye dışarıdan bakab%lme gerekmekteyken bu mesafen%n aşılması da dehşetl% b%r 

farkındalığı doğurmaktadır. 

 

“Can sıkıntısının tümüyle varoluşsal bIr boyutu vardır: Varoluşun zamansal 
çerçevesIne Işaret eder. Özalgı olarak can sıkıntısı, aynı zamanda varoluşun zamansal 
çerçevesInIn algılanışıdır. Can sıkıntısı her Insan zaman IçInde varolduğundan ötürü 
mümkündür (…)”297  
 
 
Zaman-varlık-%nsan %l%şk%s%n%n yoğunluğu can sıkıntısı açısından da d%kkate 

değerd%r. Eğer %nsan, varlığı ve kend% varlığını sorun etm%yor olsaydı can sıkıntısına da 

maruz kalmazdı; zamanın hükmünde olmasaydı can sıkıntısının varlığını b%lmezd%. Bu 

karşılıklı %l%şk% %ç%nde zamanın varlığı can sıkıntısına yol açab%l%rken can sıkıntısı da 

%nsandak% zaman algısının fark ed%lmes% üzer%nde etk%l% olur.  

 
“DerIn can sıkıntısı durumunda, DaseIn varlıklarla zamansal bIr IrtIbat (Bezug) 
kuramaz. Ama anlam IrtIbattır. Böylece derIn can sıkıntısı mutlak bIr anlam boşluğu 
olarak deneyImlenIr. Zamanın boşluğundan IlerI gelIr. Varlıklara zamansal bIr 
perspektIften bakmak mümkün olmadığında zamanın şeklI bozulur ya da yığılır.”298 
 

 Byung-Chul Han, He%degger’%n der%n sıkıntıya get%rd%ğ% yorumlara, sıkıntının 

b%r anlam boşluğu olarak değerlend%r%lmes% yorumlarını ekler. Anlam boşluğunu 

oluşturan etmen %se zaman boşluğudur. Dünya zamanın boş geçmes%, %ç%n%n 

doldurulamaması daha kökensel olan zamanın da anlamının altını oymaktadır. 

Zamanın kend%l%ğ% bozuldukça, zaman dağılıp yığıldıkça anlam da kaybolur. 

He%degger’%n “der%n sıkıntı” kavramını yorumlayan Günok’a göre sıkıntı 

He%degger’%n “kaygı ve end%şe” kavramlarıyla da bağlantılıdır ve maruz kalınan b%r 

durumdur; “Sıkıntı &se, anks&yete &le beraber, ölüme ya da tamamlanmışlığa g&den 

Dase&n’ın kend&n& gerçekleşt&rme yolunda karşılaştığı h&çl&ğe verd&ğ& b&r yanıt olarak 

 
297 A.e., s. 148. 
298 Han, A.g.e., s. 89. 



 196 

okunab&l&r.”299 Sıkıntı her ne kadar maruz kalınab%len b%r şeyse zaman da Dase%n’ın 

maruz kaldığı b%r şeyd%r.300 Bu noktada kurulacak bağlantıya göre sıkıntı, zamana 

maruz kalmaktan kaynaklanmaktadır. K%ş% zamanı geç%remed%ğ%nde sıkıntıyla baş başa 

kalır. Zamanın geçmemes% ve uzayıp g%tmes% sıkıntıyı doğurur.  

Kel%men%n Almanca karşılığı %le He%degger’%n yorumu beraber okunduğunda 

sıkılmak [Langwe&le haben], “sıla hasret% çekmek”, “yuva özlem% duymak” 

anlamlarına gelmekted%r.301 Var olan gerçek yuvadan uzaklık ve oraya ulaşma arzusu 

araya mesafe ve zamanı koyarak sıkıntıyı doğurmaktadır. Özne gerçek yuvasına, 

vatanına, a%t olduğu yere vs. her ne kadar uzak olduğunu duyarsa o kadar sıkıntı %ç%nde 

olacaktır. Çünkü gerçek yuva har%ç, bulunduğu her yer ona b%r “oyalanma” yer% olarak 

gelecekt%r. Bu “oyalanma” h%ss% yukarıda da %fade ed%ld%ğ% g%b% sıkıntının asıl 

kaynaklarından b%r%d%r. K%ş% kend%n% a%t h%ssett%ğ% yerde zamanı da kend%ne uyumlu 

şek%lde h%sseder ve olanı, olacağı yargılamaz. Dolayısıyla kend% dışındak% durumlar da 

ona rahatsızlık vermez.  

He%degger’e göre der%n can sıkıntısı sıla özlem% çekmekt%r. “O, (yan& vatan) 

hâlâ var ve b&z& alakadar ed&yor, ama aranan vatan olarak. Çünkü b&z& her gün tuhaf 

ve yabancı şeylerdek& alışılmadık, kışkırtıcı, büyüley&c& unsurlara kapılarak 

zamanımızı harcamaya sevk eden şey de nad&ren d&kkat&m&z& yöneltt&ğ&m&z o der&n can 

sıkıntısı halet&ruh&yes&d&r.”302  

Bu bağlamda He%degger’e göre üç t%p sıkıntı mevcuttur. “Boşta bırakılma” ya 

da “arafta bırakılma” g%b% kavramlarla açıkladığı sıkıntı b%ç%mler%nden %lk%, zamanın 

b%r türlü geçmek b%lmed%ğ%, uzadıkça uzadığı durumlarda oluşan b%r sıkıntı b%ç%m%d%r. 

Bu durum da sadece beklenen b%r şey%n olması ama bu durumun b%r türlü 

gerçekleşmemes% ve k%ş%n%n de bu bekleme sürec%ne hapsolmuş ve o bekleme süres%nce 

zamanı h%ssetmek zorunda oluşundan kaynaklı b%r sıkıntı b%ç%m%d%r. “Burada ve ş%md%” 

olmaya tahammül edemey%ş%n%n sonucu olarak b%r sıkıntı hâl% hasıl olur. Dase%n’ı kend% 

 
299 Emrah Günok, “Heidegger Felsefesinde Zamansallığın Göstereni Olarak Sıkıntı Kavramı”, Kilikya 
Felsefe Dergisi, No:2, 2016, s. 19-20. 
300 A.e., s. 34. 
301 A.e., s. 29. 
302 Han, A.g.e., s. 91. 



 197 

yolundan ett%ğ% %ç%n, kend% hedefler%n% gerçekleşt%rmey% engelled%ğ% %ç%n bu zaman 

zarfında geçen süreye ve yaşadığı olaylara ya da kıpırtısızlığa Dase%n tahammül 

edemez ve der%n b%r sıkıntı duyar. Aslında bu noktada b%r senkron%zasyon sorununun 

olduğu açıktır. İç%nde bulunduğu ve yaşadığı zamanla kend% %ç%ndek% zamanın ve 

yaşam %steğ%n%n asla uyuşmadığı görülür. Dolayısıyla bu Dase%n %ç%n tahammül 

ed%lemezd%r. He%degger bu noktada sıkıntının sebeb%n% her şey%n kend%ne has 

zamanının olmasına bağlar; “Sıkıntı yalnızca şu yüzden mümkündür, k& her şey&n… 

kend& zamanı vardır. Her şey&n kend&ne a&t zamanı olmasa &d&, sıkıntı d&ye b&r şey de 

olmayab&l&rd&”303  

Diğer sıkıntı türünde ise Dasein kendi istediği bir şey için kendi zamanını 

ertelerse, yapacağı şeyi yapmazsa yine bir “oyalanma” hissine sahip olacağı için, bu 

eylemin hemen ardından suçluluk duygusuyla karışık bir sıkıntı hâli yaşar. İlk sıkıntı 

çeşidinde zaman ayak sürürken, bir türlü geçmek bilmezken bu ikinci hâlde adeta 

donmuş gibidir; yaşanmıştır ancak yaşanması gerektiği gibi yaşanmadığı için işlevini 

yerine getirememiştir. 

Üçüncü sıkıntı türünde ise hayatın anlamının yitirildiği görülmektedir. Durmuş 

zaman içinde “şimdi”ye sıkışıp kalmış olmak dünyanın anlamını kaybetmesi ile 

gerçekleşir; bu da sıkıntıdan başka bir şey değildir.304 Bu noktada sıkıntı, Dasein’ı 

zeminsiz bırakır, bir hiçliğin içine sürükler. “(…) derin sıkıntı yaşantısının Dasein’a 

göstermekte olduğu kendi hakikatidir.”305 Sahih varoluşa sahip Dasein, sıkıntı 

vesilesiyle kendi zamansallığının farkına varır. Ancak Heidegger’e göre sıkıntıya 

tahammül edemeyen insan bir nevi “yabancılaşma” yaşamaktadır.306  

Byung-Chul Han’ın da sıkıntı ve yabancılaşma konusundaki düşünceleri 

mesafe kavramı üzerinden açımlanır; 

 
303 Aktaran: Günok, A.g.e., s. 31. 
304 A.e., s. 32. 
305 A.e., s. 34. 
306 A.e., s. 36. 



 198 

“Yeryüzü üzerInde ne kadar hızlı hareket edIlIrse, o kadar daralır. Yeryüzü üzerInde, 
mesafelerI kaldırmaya yönelIk her gIrIşIm Insanla yeryüzü arasındakI mesafenIn de 
gIderek artmasına yol açar. BöylelIkle Insan yeryüzüne yabancılaşır.”307  

 
 Varoluş problemler% %çer%s%nde bu “yabancılaşma” meseles% tez%n d%ğer 

bölümünde daha detaylı b%r şek%lde ele alınacaktır. Ancak zaman g%b% b%r varoluş 

problem%nden d%ğer varoluş problemler%n%n ayrı tutulamayacağına b%r kez daha %şaret 

etmek yer%nde olacaktır. 

 

 

 

3.3.2. MesafenPn Farkındalık İnşası: ÖznenPn KendPne ve 

Zamana “MesafelP Yakınlık” EşPğPnden Bakışı 

 

 

Zamanın farkına varab%lmek %ç%n zaman ve varlık arasındak% senkron%zasyonun 

bozulmuş olması gerekmekted%r. Bu gerçekleşt%ğ%nde özne; kend%ne, varlığa ve 

zamana mesafe alıp zamanın farkına varab%lmekted%r.  

 
“(…) Insanın asıl IşI (…) yapılacak, gerçekleştIrIlecek, kendI varlık gIdIşatına göre 
sürdürülecek varlık olduğundan, özü de var-olma-zorunda-olma’dan IbarettIr. 
Dolayısıyla Insan kendI sorgulaması IçInde var olacaktır, sorgulayacaktır. KendI 
varlığı Ile kavradığı varlık arasında bIr mesafe olmalıdır.”308  
 

İnsanın aslî görev% -kend%ne has özell%kler olan- anlama ve sorgulamadır. 

Bunların kend%s% dışında gerçekleşt%reb%lecek başka özneler olmadığı %ç%n; varlığın, 

zamanın ve kend%n%n %ç%nde kalarak ama b%r şek%lde bunlara mesafe alarak bu 

soruşturma ve anlamayı gerçekleşt%rmek durumundadır. 

 

Bu durumu Byung-Chul Han Adorno’nun düşünceler%n% yorumlayarak şöyle 

%fade eder; “Uzun ve der&n düşüncel& bakış şeylere yakınlığını kaybetmeden onlarla 

 
307 Han, A.g.e, s. 31. 
308 Levinas, A.g.e., s. 30. 



 199 

arasındak& mesafey& korumayı öğrenmeye çalışır. Bu tür bakışın mekânsal formülü 

‘mesafel& yakınlık’tır.”309 “Mesafel% yakınlık” kavramı burada meselen%n özünü 

oluşturmaktadır. B%r anlama dah%l olab%lme “bakış”la mümkün hâle geleb%lmekted%r. 

Bu bakışın gerçekleşmes% %ç%nse bell% b%r mesafe gerekl%d%r. 

 

İnsanın en aslî görevler%nden b%r% %ç%nde bulunduğu dünyayı, varlıkları ve 

kend%n% anlamlandırab%lmekt%r. Bunu yapmasını sağlayan özell%ğ% %se “b%l%nç” sah%b% 

olmasıdır. Bu bağlamda varlığın anlaşılması %ç%n “zaman”ın anlaşılması ve b%l%nmes% 

gerekl%l%ğ%ne değ%n%lm%şt%. Bu durumda “zaman”ı da kavrayab%lecek, mah%yet%n% ortaya 

koyab%lecek ve nel%ğ%n% sorgulayab%lecek y%ne “b%l%nç” sah%b% olan %nsandır.  

 
 
 
 

3.3.3. GeçPcPlPk 
 
 

 
 

“Yaratılan her şey akıp g(der, onlarda ruhun 
d(nleneceğ( b(r sığınak yoktur.”310 

 
 
 
Zaman; geç%p g%tmes%, b%r akışı tems%l etmes% ve der%ndek% yapısına değ%ş%m%n 

anlaşılması vasıtasıyla ulaşılması yönüyle varlık kazanır. Zaman kavramı ele alınırken 

onun geç%c%l%ğ%n kaynağı ve eşl%kç%s% olması, varlık üzer%nde geç%c%l%k dolayısıyla 

tahakküm kurması d%kkat çeker. H%çb%r şey%n aynı kalamamasının sebeb% olarak 

zaman, en aslî özell%ğ%n% bu geç%c%l%k vasıtasıyla serg%ler; “Zamanın varoluşunun 

karakter&st&ğ& ‘akıcılığı’dır”311 Bununla beraber varoluşun doğasını oluşturan unsur da 

değ%ş%md%r.312 

 
309 Han, A.g.e., s. 86. 
310 Augustinus, A.g.e., s.115. 
311 Köktürk, A.g.e., s. 97. 
312 A.e., s. 34. 



 200 

 
Zamana eşl%k eden şey, y%t%md%r. Anbean geç%p g%den zaman eşl%ğ%nde -zaman 

da dah%l- her şey y%tmekted%r. Zaman h%ssed%leb%len yapısıyla tüm duygulara eşl%k eden 

asıl unsurdur; zamana eşl%k eden asıl duygu %se y%t%rme duygusudur. Çünkü zaman 

geç%p g%tmes%yle vardır ve geç%c%l%ğ% hep b%r y%t%me neden olmaktadır. Zamana atfed%len 

asıl özell%k, dolayısıyla geç%c%l%kt%r. “Geçmek, varolduğunda varlık dünyasında 

bıraktığı ve açtığı del&kle, onu ger&de bırakarak varoluştan kes&lmek demekt&r.”313 

Geçmen%n bu tanımına bağlı olarak varlığın sonlandırılmasının zaman ves%les%yle 

olması d%kkate şayandır. 

 

“Zaman değ&l olaylar akmaktadır.”314 Bu anlayış olaylarla ve genel anlamda 

varlıkla zamanı eş tutan anlayışa dayanmaktadır. Tüm bunlar geçerken zaman da 

geçmekte, hem de tüm bu geç%c%l%ğ%n sebeb% olarak varlık bularak geçmekted%r. Geç%p 

g%tt%ğ%n% ve b%r daha ger% gelmeyeceğ%n% söyled%ğ%m%zde aslında yaşananların, 

deney%mler%n, olayların “varolmuş olma sürec%”315n%n b%r daha ger% 

döndürülemeyeceğ%n% söylem%ş oluruz. August%nus %se zamanın özüne yaratılmış 

olmasını yerleşt%rd%ğ% %ç%n geç%p g%d%c%l%k konusuna da buradan hareketle b%r yorum 

get%r%r; “Yaratılan her şey akıp g&der, onlarda ruhun d&nleneceğ& b&r sığınak yoktur.”316 

 

Yok eden, yıkan, bozuluşa sevk eden zaman kend%s%n% de tüketerek tüm 

varlıkları kend% tahakkümü altında yok oluşa sürüklemekted%r. Ger% döndürülemez b%r 

akışa sebeb%yet veren ve her şey% değ%ş%me uğratan zaman yok oluşun olduğu kadar 

oluşun da sebeb%d%r. Zamanla büyüyen, olgunlaşan, gel%şen, serp%len şeyler; zaman 

vasıtasıyla varlık kazanır. Dolayısıyla bozuluşun olduğu kadar oluşun da müsebb%b% 

zamandır. Ancak zaman özell%kle yok eden yanıyla tanımlanır; “Şu açık k&, zaman 

kend& başına, oluştan çok yok oluş neden&, &l&n&ksel olarak da oluşun ya da varolmanın 

neden&.”317 Yok eden ve var eden zaman; b%r yanıyla varlıkların, nesneler%n, doğadak% 

canlı ve cansızların aşınmasına, eks%lmes%ne, bozulup g%tmes%ne neden olurken, b%r 

 
313 A.e., s. 193. 
314 A.e., s.272. 
315 A.e., s.156. 
316 Augustinus, A.g.e., s.115. 
317 Köktürk, A.g.e., s. 87. 



 201 

yanıyla var eder, büyütür, olgunlaştırır, b%r%kt%r%r, yığar ve katmanlaştırır. Bozmasıyla 

da %nşa etmes%yle de varlık üzer%nde der%n %zler bırakır. 

 

Zaman, oluşu b%r kes%nt%s%zl%k ve sürekl%l%k %ç%nde var eder. Akışı oluşturan şey 

ardışıklıktır, b%rb%r% ardına gelmekt%r. Bu oluş aslında her şey%n varlığa gelmes%d%r, 

varlığa geld%kten sonra varlığın sürdürülmes%d%r; n%ha% olarak “var olma”dır; “Oluş, 

varoluyor olmanın süreç olarak &fades&d&r.”318 Dolayısıyla oluş, zamanın kend%n% 

göstermes%, bu ves%leyle de varlığın %nşa ed%lme sürec%d%r;  
 

“HIçbIr şey salt olmak (Ist) durumunda değIldIr. Her şey oluş (werden) durumundadır. 
Her şey başkalaşır. (…) Hareketler ve değIşImler bIr düzensIzlIğe yol açmaz, sadece 
başka, yenI bIr düzen yaratır.”319  
 

Dolayısıyla zamanın aslî özell%ğ% olan geç%p g%d%c%l%k “oluş”un sebeb%d%r ve 

oluş da varlığı %nşa eden süreçt%r. Tam da bu noktada zamanın b%r başka tanımı devreye 

g%rer; “(…) ‘zaman’ kavramı, sürekl& değ&ş&mlere a&t d&l&mler&n, karşılaştırılab&l&r 

yanlarının olmasına dayanır (…)”320 B%r değ%ş%mden söz ed%leb%ld%ğ%nde b%r kıyastan 

ve kıyas dolayısıyla zamanın varlığından söz ed%leb%lmekted%r. Akışın olduğu, art arda 

zaman d%l%mler%n%n -ânların- d%z%l%şler%n olduğu durumlarda zaman açığa çıkar. Ancak 

bu akış tek b%r şek%lde olmaz. Bazı var olanlar %ç%n -m%sal taş- “durgun akış”321 kavramı 

devreye g%rer. Görünürde bar%z b%r değ%ş%m%n olmaması orada akışın mevcud%yet%n% yok 

saymaya yetmez. İnsan algısı dışında da durmaya yakın da olsa b%r akış söz konusudur. 

 

Zamanın %z bırakması, zamanı algılayab%len tek özne olarak %nsan ele 

alındığında %nsanın b%yoloj%k yapısındak% %zler%n yanı sıra “bellek” kavramı üzer%nden 

okunur. Zamanın geç%p g%d%c%l%ğ%n%n karşısına çıkarılab%lecek en öneml% güç bellekt%r. 

Yaşanan, deney%mlenen, h%ssed%len ve düşünülen şeyler%n koruyucu ev% olarak bellek 

kabul ed%l%r. Tab%% k% bellekte de her şey yeter% kadar %y% saklanamadığı ve hatta bellek 

sah%b%n%n b%zat%h% kend%s%n%n geç%c% olması sebeb%yle her şey yok oluşa yazgılı 

gözükmekted%r. Bellek dışında belleğe yardımcı unsurlar olarak yazılı belgeler, 

 
318 A.e., s.293. 
319 Han, A.g.e., s. 24. 
320 Elias, A.g.e., s. 109. 
321 Köktürk, A.g.e., s. 336. 



 202 

kayıtlar ve %nsan üret%m% pek çok şey de dolayısıyla “kültür” de hatırlatıcı olarak 

devreye g%rmekted%r. Ancak tüm bunlar %y% korunamadıkları sürece zamana yen%k 

düşmeye mecbur kalacaklardır. Bunun yanı sıra heps% kend%l%kler% dışında b%r şey%n 

tems%l% olmaları sebeb%yle zaten zamanın üzerler%ndek% tahakkümüne karşı 

koyamamışlardır. 

 

August%nus, zamanın varlık sebeb%n%n var olmayı bırakmak olduğunu söyler. 

Bu noktada, “ş%md%” üzer%nden yorumlandığında anbean kend%n% ve kend%yle beraber 

temas hâl%nde olduğu her şey% yok oluşa sevk eden zamanın varlık sebeb% var olmayı 

bırakmak ve bıraktırmaktır den%leb%l%r.  

 

Zaman, tek ele geç%reb%l%r boyutu olan “ş%md%” üzer%nden değerlend%r%lmeye 

çalışılsa da “ş%md%” de geç%p g%tmekted%r; “(…) bu yüzden ş&md&n&n zaman olması 

geçm&şe akıp g&decek olmasından kaynaklanıyorsa, ş&md&n&n olduğunu nasıl 

söyleyeb&l&yoruz, varlık sebeb& olmamaya dayandığına göre.”322 Dolayısıyla zaman, 

her durumda yok olmaya ve yok etmeye yazgılı gözükmekted%r. Tam da bu varlık 

sebeb% yan% yok olması geç%c%l%ğ%n kurucu öges%d%r. Ancak bu geç%c%l%ğ%n%n %ç%nde sab%t 

olan b%r şey olmalı k% “zaman” d%ye adlandırılab%ls%n. 

  

Zamanın varlık sebeb%ne b%r başka veçheden bakılırsa bunun zamanın varoluş 

neden% değ%l de varoluş b%ç%m%, yöntem% olduğu da söyleneb%l%r; “Bu tablo yan& varken 

var olmayı bırakması zamanın ‘varoluş neden&’ değ&l, varoluş tarzı veya ‘varoluşsal 

doğası’dır.”323 Hang% yorum kabul ed%l%rse ed%ls%n zamanın var olma ve yok olmayla 

der%n %l%şk%s% ve varlık %ç%n temel konumu gözler önüne ser%lmekted%r. 

 

He%degger’%n zaman anlayışında da geç%c%l%k kavramı öneml% b%r yere sah%pt%r 

ve onun kavramsal şemasında “zamansallık” kavramına tekabül eder. Varlığın 

anlamının da geç%c%l%k yan% zamansallık oluşu bu kavramı temel b%r noktaya taşır; 

“Dase&n’ın varlığı, anlamını zamansallıkta bulmaktadır.”324 He%degger, Dase%n’ın 

 
322 Augustinus, A.g.e., s. 374. 
323 Köktürk, A.g.e., s. 99. 
324 Heidegger, A.g.e., s.44. 



 203 

varlık sebeb%n%n “anlama” olduğu söylenm%şt%r. Bu noktada “Dase&n’ın kend& varlığını 

anlamasını sağlayan yol zamansaldır yan& geç&c& olmaktır.”325 söylem%yle temel 

meseleye geç%c%l%k vasıtasıyla tekrar dönülmüş oluyor. Varlığı anlayab%lmek adına 

zamana bakmak, zamanı anlayab%lmek adına da Dase%n’dan hareket etmek 

gerekmekted%r. İşte Dase%n’ı anlayab%lmek ve onu b%r çıkış noktası olarak kabul etmek 

%ç%n de geç%c%l%k/zamansallık meseles%ne değ%nmek gerekmekted%r. Çünkü; “Zaman, 

dünyaya &lg& duyan varlık olan Dase&n’ın varlığını gerçek, sonlu ve geç&c& yapar.”326 

 
 
 
 

3.3.4. Şule Gürbüz’ün EserlerPnde Zaman Kavramı 
 
 

 
 

“Gün, her gün birilerini kendine rabt ve mağlup eder, 
gün dünyanın günüdür, insanın günü olmaz, hak ederse 

ancak zamanı olur.”327  
 

 
 

Şule Gürbüz’ün eserler%n%n felsefî alt yapısının güçlü olması ve zaman 

kavramının b%zat%h% kend%s%n%n felsefî sorgulamalara açık olması Gürbüz’ün eserler%n% 

bu bağlamda değerlend%rmeye açık hâle get%rm%şt%r. Gürbüz, eserler%nde “zaman 

kavramı”na oldukça gen%ş ve der%nl%kl% b%r yer verm%ş, zamanı pek çok farklı veçheden 

ele almış ve okuyucuya kahramanları ves%les%yle zamanı sorgulatmıştır. Gürbüz’ün 

zaman anlayışının pek çok veçhes%n%n olmasıyla beraber bu anlayışın k%l%t noktasını 

“zamanın anlama mesafes%” olarak değerlend%r%lmes% oluşturmaktadır. Döngüsel 

zaman anlayışına paralel b%r okumaya müsa%t olan bu durum, zamanı %drakle b%r tutarak 

anlaşılab%len her şey%n zamanıyla da ortak olduğumuz çıkarımına dayanır. Gürbüz’ün 

bunun %ç%n kullandığı %fade “Âdem’le akran olma” şekl%nded%r. İlerleyen kısımlarda 

 
325 Çüçen, A.g.e., s. 115. 
326 A.e., s. 122-123. 
327 Filiz, A.g.e. 



 204 

zaman kavramı ve zamanla %l%nt%l% unsurlar Gürbüz’ün düşün dünyasında ve 

eserler%nde ele alındıkları b%ç%m%yle ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

 

 Öncel%kle zaman g%b% kompleks b%r kavramın tanımlanmasının da kurguya 

yed%r%lmes%n%n de epeyce güç olduğu ortadadır. Hasan Cömert, Gürbüz’le yaptığı 

röportajında bu kadar büyük ve pek çok f%lozof tarafından tanımlanmaya çabalanan bu 

kavramın Gürbüz’ün düşün dünyasında ne zaman yer ett%ğ%n% ve mesleğ% olan ant%ka 

saat tam%rc%l%ğ%n%n bu durum üzer%nde b%r etk%s%n%n olup olmadığını Gürbüz’e 

yöneltt%ğ%nde Gürbüz’ün açıklamaları şu yönde olmuştur;  

 
“İnsan girdiği halin şeklini alıyorsa, o halin hakkını ve sırrını kendine hasredebilir 
diye düşündüm. Bu yüzden mesleğimi yazarlıktan aşağı görmedim, bana yazarlığı 
sağladığını, başka sesleri duymamı kolaylaştırdığını hatta bunun bizzat kapısı 
olduğunu hep bildim. Ama dışarıdan değişik görünen bu iş beni “Muvakkit” yapmaz, 
Hayri İrdal yapmaz. Yani demem o ki saat tamirciliği, zamanı anlamada ve yazmada 
sadece sunduğu yalnızlık ve sessizlik sebebiyle bir paydır. Eğer insan, kafasını 
yormaya, ama gerçekten eritircesine yormaya talip olmuşsa aslında önünde zaman, 
sonsuzluk, geçicilik, insan kederi, yerin ve göğün arasındaki bu sıkışmışlık gibi 
dünyanın kurulduğundan beri ağrımaya gelmiş her başı ağrıtmış dertlerden başını 
alamaz. Ben de tüm bunların içinde zamana elbet değiniyorum ama bu meslekte 
olmasaydım bu kadar üzerinde durulur muydu, bilemiyorum.”328  

 
 
  Dolayısıyla Gürbüz’ün “zaman” gibi büyük bir kavram üzerinde düşünmesine 

doğrudan mesleği sebebiyet vermemiş olsa da mesleğinin sunduğu “tenhalık” derin 

meseleler üzerine düşünebilmesini sağlamıştır. Gürbüz, anlam dünyasını inşa ederken 

“kendine keskin bir bakışla bakma”nın önemi üzerinde sıkça durmuş, ne öğrendiyse 

yalnızlıktan öğrendiğini dile getirmiştir. Dolayısıyla mekanik saat ustalığının getirdiği 

“kendiyle kalabilme” Gürbüz’ün düşün ve edebiyat dünyasını inşa eden temel 

etmenlerden birisi olmuştur. 

 

 Yine “Açık Radyo”da Seval Şahin’in yapmış olduğu röportajda Gürbüz, saat 

tamirciliğinin eserlerinde kullandığı dile doğrudan etkisi olmadığını şu şekilde açıklar; 

 

 
328 Cömert, “Ölüme Hayranlık Duyuyorum” 



 205 

“Yaptığım Işle çok da IlgIsI olduğunun en azından ben farkında değIlIm. Ama yaptığım 
IşI seçmem, yazı yazış bIçImIm, hayatı algılayış şeklIm, yaşantım elbet bIrbIrIyle üç 
aşağı beş yukarı bIr yakınlık gösterIyordur. Zaten bIr yekparelIk taşıması benIm IçIn 
çok önemlI bIr şey. Öyle olduğunda da tabII IçInde daha rahat hareket edebIldIğIm, 
daha samImI olabIldIğIm bIr meslek yapıyorum. O türde yazı yazıyorum. Bu bakımdan 
bakabIlIrIm. Ama tabII saat tamIrcIsI olduğum IçIn böyle bIr dIle sahIp olduğumdan 
zIyade yazı yazma türüm ve yazı yazma sebeplerIm sadece bIr edebIyat sevgIsI, arzusu, 
duygusu Ile değIl.”329  

 
Şule Gürbüz’ün eserlerinde kullandığı dilin belli bir ritme sahip olması, düz 

yazılarında dahi belirli bir ahengin esere hâkim olması ve sarmal hâlinde derinlikli 

cümlelerin varlığı Gürbüz’ün üslûbuna saat tamirciliğinin etkisinin olup olmamasını 

sorgulatmıştır. Ancak Gürbüz, böyle bir etkinin doğrudan olmadığını, hayatın 

bütünlüklü yapısı içerisinde birbirinden ayrı düşünülmese de doğrudan birbirinin 

sebebi olarak ele alınamayacak meseleler olduğunu dile getirmiştir. Söyleşinin devam 

eden kısmında da bu konuyla ilgili ufak bir serzenişi olmuştur; 

 
“Aslında ben mekanIk saat tamIrcIsI olmasaydım zamanla IlgIlI bana bu kadar soru 
sorulur mu dIye ben de meraktayım. O herhalde bIraz yazılan şeylerIn varlıkla 
IlgIlenInce zaman da arkasından gelIyor. Yazan da mekanIk saat tamIrcIsI deyInce 
böyle bIr hemen bIr Insanlar bIr şey bulduklarını elbette düşünüyorlar. Doğru da 
olabIlIr. Bulunmuş da olabIlIr. Ama ben bunun neresInde olduğumu doğrusu 
bIlemIyorum.”330 
 

 Şule Gürbüz’ün eserler%n%n tamamında varlıkla ve varlığın temel meseleler%yle 

%lg%l% b%r sorgulama mevcuttur. Bunların %çer%s%nde de zaman öneml% b%r noktada 

konumlandığı %ç%n zaman kavramının da %şlenmes% yazar tarafından olağan kabul 

ed%lmekted%r. Bu konudak% son yorumlarından b%r% %se mesleğ%n%n b%r mesele üzer%ne 

der%nl%kl% düşünmeye sebeb%yet vermes%ne da%rd%r; 

 
“Bu sırada mekanIk saat ustalığında ulaştığım derece bana bIr şeyI daha gösterdI. 
KIşI bIr şeyI gerçekten sadece enIne boyuna değIl künhüne vararak bIlmIşse dünyada 
o konuda konuşulan, dönüp duran hemen her sözün yalan ve dedIkodudan Ibaret 
olduğudur.”331  

 
329 Şahin, “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin Üzerine” 
330 A.e. 
331 Şule Gürbüz, “Hz. Mevlânâ ve İnsanlar Arasındaki Farklar”, Dârulmülk Konya: Tarih, Kültür, 
Sanat ve Medeniyet, Ed.: Ekrem Aytar, Mehmet Bilal Yamak, Konya, Konya Büyükşehir Belediyesi, 
“ ‘Vuslat’ın 750. Yılında Hz. Mevlânâ Özel Sayı”, 2023, s. 64. 



 206 

 
Bu durumu b%rkaç farklı röportajında d%le get%ren Gürbüz, son olarak TRT2’de 

“Sanatçının Şehr%: Şule Gürbüz ve İstanbul” %s%ml% belgeselde şunları söylem%şt%r; 

“Çok farklı dönemlerde yapılmış saatler& tam&r etmek y&ne de b&r farklı duygu ama 

&nsandak& zaman olgusuyla, kend& zamanının geç&p g&tmes&yle ve bu zamanda s&z&n 

aldığınız şek&lle çok yaptığım &ş&n b&reb&r &lg&s& olduğunu y&ne de düşünmüyorum.”332 

Bu %fades%n%n devamında kend% zaman algısının temel%n% oluşturan düşünceler% %nşa 

eder; 

 
“Zaman benIm IçIn daha zIyade kendI IçImde katettIğIm bIr yol ve bu benIm IçIn 
aslında henüz çok kısa. İdrak edebIldIğIm, IdrakIn IçIne gIrebIldIğIm anları zamandan 
sayıyorum. Zamanın dışında olduğumu hIssettIğIm, kendIme çok tamamIyle dışardan 
bakabIldIğIm zamanları ândan sayıyorum. EskI klasIk metInlerde de, dInî metInlerde 
de “Zaman, Tanrı’dır.” dIye geçer zaten. Onunla göz göze gelebIldIğInIz anlar zaten 
o kadar az kI benIm de yaşadığım zaman aslında o kadar az. İdraksIz yaşandığı 
takdIrde zaman bIrbIrI ardına geçen gIden, Insanın yaşlandığı, genç kaldığı, geç 
kaldığı, bIr şeyler yaptığı yapamadığı ama hanI ne yekûn tutuyor dedIğInIzde bIr şey 
tutmuyor. İnsandan bIr sağsalar onun hülasasını zaman dedIğIme çok fazla sayıda 
Insandan bIr çekIrdek tanesI kadar bIle bIr şey çıkmaz.”333  
 
 
Bu alıntıda da Gürbüz, kend% zaman algısının en öneml% noktalarına 

değ%nm%şt%r. Zamanı kend% %ç%nde katett%ğ% b%r yol olarak değerlend%ren Gürbüz, 

“anlayış”ın devreye g%rd%ğ% noktalarda zamanın yakalandığını ve anlaşılan şeyler%n 

zamanına g%d%lm%ş olduğunu %mler. “İdrak” bu bağlamda k%l%t nokta olup %draks%z geçen 

ânlarda zamanın gerçek mah%yet%n%n anlaşılmadığı ve sadece geç%p g%den ardışık 

ânların zaman d%ye adlandırıldığını d%le get%r%r. 

 
 
Başka bir röportajda zamana dair düşünüp düşünmediği sorulduğunda Gürbüz 

şunları söylemiştir; 

“Zamana dair düşünmek fizik, metafizik, teolojik ve felsefik ciddi donanım istiyor. 
Bunların neticesinde bile filozofların, fizikçi ve teologların söyledikleri, kısa, kopuk ve 
insanı asla yatıştırmayan kırık döküklüklerden ibaret. (…) İş sezgiye ve anlık ruhsal 

 
332 Özdemir, A.g.e. 
333 A.e. 



 207 

tecrübelere, biraz da bu husustaki iyi niyetin ve fazlasına talip olmayan edebin 
neticesindeki nasibe kalmış. Bilen anlatmaz, bulan söylemez.”334  

 Şule Gürbüz, anladığı ve öğrendiği tüm meselelere “vâkıf olma değil de vasıl 

olma” veçhesinden baktığı için zaman konusundaki çıkarımlarını da bu bağlamda 

ortaya koymuştur.  

 

 Şule Gürbüz Saat Kitabı için yazdığı ön sözde de zamanla ilgilenenlere işaret 

etmiştir; “Zamanla ilgilenmek, filozofların, teologların, mistiklerin, mutasavvıfların 

işiymiş eskiden. (…) Şimdi ne eski usul filozof kaldı ne de anlatılanın, zamana 

değindiğine ait bir delil.” Bu bağlamda çağın anlamın içini boşaltan yapısına 

gönderme yapmış, önceki dönemlerde de zamanın felsefe ve dinle olan derinlikli 

ilişkisini belirtmiştir. Devam eden kısımda da zamanın anlamının artık 

soruşturulmadığına ve böylece kavramın içinin boşaltılmış olduğuna dair eleştirisini 

dile getirmiştir; “Zamanın anlamı, onun peşini süren olmayınca sadece çabuk geçen, 

zevkli ya da sıkıcılığı ile değerlendirilen bir mefhum oluyor.”335 

 Şule Gürbüz yine Saat Kitabı’nın ön sözünde zaman konusunda ilgisini 

cezbetmiş olan isimlere doğrudan yer vermiştir. Bu isimler; “Biz Herakleitos’dan, 

Pascal’a, Spinoza’dan Heidegger’e, Bergson’dan Augustinus’a, Tanpınar’dan 

Peyami Safa’ya, zamana, boşluğa, içinde bulunulan dehlize, girişe, çıkışa, 

katmanlara, içinde yüzüle hâle, âni fark edişlere, bunların, insanın içinde sessiz bir 

mânâ alması için sessiz duyuruşlarda bulunan şairlere, Borges’e, Celan’a, Rilke’ye, 

büyük ustalar Breguet’ye, Şeyh Dede’ye, John Arnold’a, Süleyman Leziz’e, John 

Harrison’a, Eflâki Dede’ye, George Graham’a…”336 gibi yazar, şair, müzisyen ve 

düşünürlerden oluşmaktadır. Bu bağlamda Gürbüz’ün eserlerinin mihenk 

noktalarından olan “zaman” kavramında pek çok filozof, şair, yazar ve müzisyenin 

dolaylı ve doğrudan etkileri görülmektedir. Özellikle Öyle miymiş? adlı eserinde 

doğrudan düşünür, şair, yazar ve müzisyen isimlerine yer veren Gürbüz, salt kurgu 

 
334 Göktürk, A.g.e., R Maddesi. 
335 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 9. 
336 A.e. s. 9. 



 208 

olarak kabul edilen eserlerinde de kahramanları vesilesiyle bu isimlere göndermeler 

yaparak beslendiği kaynaklara işaret eder.  

  
 Şule Gürbüz, eserlerinde zaman anlayışını bir “zaman sorgulaması” şeklinde 

ortaya koymuştur. Zamanın ne olduğu, zamanın aslî özellikleri ve insan üzerinde 

bıraktığı etkiler bağlamında zamanı değerlendirmiştir. Gürbüz’ün zaman anlayışının 

temelini ise “zamanın anlama mesafesi” oluşu oluşturur. Zamanı; geçiciliği, 

döngüselliği, sonsuzlukla olan ilişkisi, “Âdem’le akran olma” meselesi ve zaman-

varlık denkliğini oluşturan yapısıyla ele alan Gürbüz, son kertede zamanı anlama 

mesafesi konumuna yerleştirerek “zamanın farkında” olmanın kıymetini ön plana 

çıkarmıştır. Saatler, günler, haftalar ve yıllar zamanın parçalanmışlığı ve ölçülebilirliği 

içerisinde incelemeye tabii tutulabilecekken asıl zamanı yekpareliği içerisinde ele 

almış, zamanın aslî yapısı üzerinde durarak varlıkla olan ilişkisine değinmiştir. 

 

3.3.4.1. GeçPcPlPk: KendPlPğPnden Solmaya Güzelleme 

 
 

“mademk( var olmasının neden( var olmayı 
bırakmak…”337  

                                                                                                         
 
 
Zamanın aslî özelliğini geçici oluşu oluşturur. Bir akışı, değişimi ve dönüşümü 

imleyen bu yanıyla zaman varlığın en büyük eşlikçisidir. Zaman geçici oluşuyla yok 

oluşun müsebbibi iken bir yandan da varlıkları oldurduğu için oluşun da sağlayıcısıdır. 

Zamanın geçici yanı onu, yitimle beraber ele almamızı gerekli kılar. Bu durum acının 

da kaynağıdır. Zaman kendisiyle beraber tüm varlığı yok edişe sürüklemektedir. 

 

Şule Gürbüz, eserlerinde varoluş problemleri bağlamında geçiciliğe yer 

vermiştir. Ancak bu kısma gelmeden evvel Gürbüz’ün düşün dünyasında geçiciliğin 

 
337 Augustinus, A.g.e., s. 47. 



 209 

ne anlama geldiğine bakılacaktır. Şule Gürbüz, zamanın geçiciliğinin son noktası veya 

adım adım eşlikçisi olarak kabul edildiğinde de en büyük müsebbibi olan “ölüm”e 

hayranlık duyduğunu ifade eder. Hayatın kendisine büyük bir bağlılık duymadığını, 

sonsuzluğu hiçbir zaman arzulamadığını ve bu bağlamda kalıcılığın mümkün 

olmamakla beraber arzulanmaması gereken bir şey olduğunu dile getirir. Yazmanın 

kalıcılık isteğine dayanıp dayanmadığı konusunda yöneltilen soruya kalıcılığa dair bir 

istek duymadığına ve yazma uğraşının da bunlardan kaynaklanmadığına işaret ederek 

şunları söyler; “Kalıcılık ise başka bir züğürt tesellisi, dünya kalıcı değil ki insan ya 

da eser kalıcı olsun.”338 Kalıcılığı bir teselli boyutunda değerlendiren Gürbüz, onun 

var olmasının da mümkün olmadığını dile getirerek geçicilik konusunda esef 

duymadığını ve bizatihi bunu istediğini dile getirir. Yine Gürbüz başka bir röportajında 

buradaki ifadeyle birebir aynı şeyleri söyleyerek bu konudaki düşüncesini 

pekiştirmiştir; “Kalıcılık zaten yok, dünya kalıcı değil ki insan, hatta eser kalıcı 

olsun.”339 Zamanın gelip geçiciliğine tepki olarak belleğin devreye girmesi, bu 

vesileyle eserlerin ve dahi kültürün oluşturulması da son kertede işe yarar 

gözükmemektedir. Eser, insan, dünya gibi hiçbir unsur için bir kalıcılık 

vadedilmemiştir. 

 Şule Gürbüz’de “ölüm” kavramı ele alınırken dünyanın geçici, hatta bir 

“gölgelik” oluşuna, gelip geçilecek bir “han” oluşuna değinildi. Ölüm dünyayı sonlu 

kılmakla beraber, bilinç sahibi olan insanın buradan geçecek olduğunun farkında 

oluşuyla da derin bir anlam kazanmaktaydı. Dolayısıyla insan, kendini burada kalıcı 

olarak görmezse burayı da yeri yurdu olarak kabul edemez. Bu nokta varoluş 

problemlerinden bir diğer mesele olan yersiz-yurtsuzluğa da gönderme yapılmaktadır. 

Gürbüz bu durumu şöyle açıklar; 

“Aslında insanın dünyayı kendi yeri yurdu sayması tuhaf olan. Burada kalıcı 
olmadığını bilmek sır değil elbet, ne ve neden olduğunu bilmek sır. Burası onun ebedi 
ve ezeli yurdu değil. Birtakım kitaplar buna konaklama derler, misafirlik derler, 
gölgelikte uyuma derler…”340  

 
338 Cömert, A.g.e. 
339 Göktürk, A.g.e., G Maddesi. 
340 Sakman, A.g.e., s. 5. 



 210 

Edebiyat ve felsefe arasındaki ilişki “varlık problemleri” noktasında birleşir. 

Hem edebiyatın hem de felsefenin ortak noktası varlık sorgulamasıdır. Zaman ve 

varlık arasındaki derin ilişkide de edebiyat ve felsefe ortak paydada birleşmektedir. Bu 

büyük geçicilik, anlam arayışının altını oymaya yetmediği için her ne kadar geçici bir 

dünyada geçici bir var oluşla var oluyor olsak da -ve belki de sırf bu nedenle- anlam 

arayışı ve varlık sorgulamaları gerçekleşmek zorundadır. Şule Gürbüz bu durumu şu 

cümleleriyle açıklar; 

“(…) iyi edebiyatın, ya da benim iyi diye tanımladığım edebiyatın, on dokuzuncu 
yüzyılın sonuna kadar olan ontolojinin, ciddi eserlerin hepsinin temel derdi buradaki 
varlık sebebimizdir ve bu varlık sebebinin belli bir varlık seviyesine ulaşılabilmesi 
durumunda ne olacağı, ulaşılamaması durumunda ne olacağıdır. Buna sebep bizim 
burada aslında bir yandan kendimizi elbette eğreti, gitti gidecek duymakla beraber 
varlık alanımızı da anlamlandırmamız ve bu anlamlandırmayı günlük zamanın 
ötesinde bütün kainatın zamanına, yekpare bir zamana yaymamız ve oradaki 
anlamımızı ve yapabileceklerimizi, ulaşabileceğimiz merhaleleri keşfetmemiz 
gerekiyor. Bu tabii ki zorlu bir keşfediş; insanın sürekli kendini gözlemlemesi, kendine 
yönelmiş keskin bir bakışa sahip olması, bunun hırpalamalarına tahammül 
edebilmesi, bunlardan işe yaramaz, sahte olanları gözlemleyerek kendinden silkip 
atabilmesi ve mümkün mertebe o cevhere kendi özüne ulaşabilmeye gayret etmesi 
gerekiyor.”341  

 Şule Gürbüz bu noktada iyi edebiyatın ve felsefenin -özellikle ontolojinin- 

buradaki varlık sebebimizi ve varlık alanımızı anlama konusundaki ortaklıklarına 

değinirken tüm bu uğraşın da aslında “yekpare bir zaman”a ulaşmayla sonuçlanması 

gerektiğini dile getirmektedir. Gürbüz’ün zaman anlayışının yekpare, bütünlüklü ve 

döngüsel olduğuna işaret edilmişti. Bu bağlamda geçiciliğe yazgılı olan varlığın da ait 

olduğu büyük ve yekpare bir zamanın varlığı, meseleye daha derinlikli bakmayı 

gerekli kılmaktadır. Gürbüz’ün tüm düşün ve yazın sisteminin temelini oluşturan 

“kendine yönelmiş keskin bir bakış” da bu noktayla ilintilidir. İnsan kendi 

geçiciliğinin/zamansallığının içinden yekpare olan zamana dair bir farkındalık 

geliştirmeli bunu da “kendine keskin bir bakışla” bakarak gerçekleştirmelidir. Bu 

durum varlık sorgulamalarının, kendini bilmenin ve keşfedilebilecek ve 

çözümlenebilecek varlık problemlerinin temelini inşa etmektedir. 

 
341 A.e., s. 5-6. 



 211 

Zaman ilişkiler kurma biçimi olarak değerlendirildiğinde onun ölçülebilir 

yanına işaret edilmiş olur. Bu ölçülebilir yanı da bir hareketler silsilesi hâlinde 

karşımıza çıkar. Olayların birbirini takibi, ânların birbirini takibi olarak ele alınabilir. 

Ancak ölçülebilir yanı zamanın aslî yapısını oluşturmaz. Nitekim Gürbüz Zamanın 

Farkında’da “Zamanın geçişi hiçbir şey değil; bu şekil bir zaman bir şey değil.”342 

der. Asıl zamanı; geçip giden anlardan ziyade zamanın bütünlüklü ve yekpare yapısı 

oluşturmaktadır. Fakat bu bütünlüklü yapıyı da geçip giden ânların inşa ettiği 

düşünüldüğünde zamanı var eden unsurun “geçici olmak” olduğu söylenebilir. 

 Şule Gürbüz, geç%p g%tme hâl%n% olab%ld%ğ%nce d%ng%n b%r yaklaşımla ele 

almıştır. Kalıcılık arzusunun olmaması geç%p g%d%c%l%kle barışmayı sağlamış, geç%p 

g%den ânlardan esef duyulmamıştır. Gürbüz hayatta olmaya da%r derd%n geç%p 

g%d%c%l%kle %lg%l% olmadığını derd%n b%zat%h% yaşamak olduğunu d%le get%rm%şt%r; “Dert, 

onunla yaşayacağını düşünmekt&r, gel&p geç&c&l&k dert değ&ld&r d&ye düşünürdüm. (…) 

dert yaşamaktır, bunu &y& b&l&yordum”343 Bu durum geç%c%l%ğ%n “durma”ya yakın 

algılanmasıyla sonuçlanmıştır;  

 

“Bu kış duruyorum. Geçen kış yIne duruyordum. Böylece kışları yapacak çok IşIm 
oluyor. SankI geçmIyor da, eskItIyorum. Durduğu yerde… Her şey olduğu yerde.”344  

 

  Zaman geç%p g%derken Kambur’un kahramanı durduğunu ve böylece aslında 

yaşamını esk%tt%ğ%n% d%le get%rm%şt%r. Y%ne aynı durum %z bırakmadan yok olup g%tmen%n 

güzellenmes%yle d%le get%r%lm%şt%r; “Solmak, kend&l&ğ&nden soluvermek bazen ne güzel, 

koklanmaktansa unutulmak ne güzel, belk& de h&ç b&l&nmemek ne güzel, acaba haz&ne 

den&len bu mu, olup da, hüküm sürüp de, b&l&nememek m&?” 345 Bu durum “tenhalık” 

arayışının eşl%k ett%ğ% b%l%nmeme ve göz önünde olmama %steğ% %le b%rleşm%şt%r. Geç%p 

g%tmek varlığını duyurarak da olab%lmekteyken nasıl olsa geç%p g%d%lecekse ses 

çıkarmadan, göze batmadan, sess%zce geç%p g%tmek yeğlenm%şt%r. İnsanın bu sess%z 

sedasız ve ayak ucunda geç%ş% g%b% yılların da %z bırakmadan geç%ş%ne %şaret ed%lm%şt%r; 

 
342 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 23. 
343 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 39. 
344 Gürbüz, Kambur, s. 66. 
345 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 65. 



 212 

“Yıllar çabucak, pek de b&r &z bırakmadan, daha öneml& b&r şeye yet&şecekm&ş g&b& 

ezerek de değ&l yalnızca, geç&verd&.”346 Zaman, geç%p g%d%c%l%ğ% %le varlıklar üzer%nde 

tahakküm kurarken Gürbüz’ün burada kahramanı %ç%n %nşa ett%ğ% zaman algısında yıllar 

ezmeden geç%p g%tme özell%ğ%ne sah%pt%r. 

 

 Geç%p g%d%c%l%kten beklent% ezmeden, yormadan, tahakküm kurmadan 

gerçekleşmes% %ken %nsanların zar%f b%r şek%lde değ%l de parçalayarak, yaralayarak geç%p 

g%tmeler%ne, geç%p g%tt%kler% her şeyden de b%r parça almalarına b%r s%tem vardır; 

 

“(…) sözü Insanda bIr korku bırakmayacak kadar narIn ve geçIp gIden bIr Insan yoktu, 
her geçenden, duran, bakandan, hesap sorandan Insanın IçIndekI en Ince zarı soyan, 
tehlIkeye salan ve geçtIkten sonra da yanma hIssI ve utanç bırakan bIr şey kalıyordu 
gerIye. Her geçen bIr şeyInI söküp bIr söküğünü de gösterIp gIdIyordu. Her geçen 
hIçbIr şeye Inanmadan geçIyordu.”347  

 
 Şule Gürbüz, geç%c%l%k meseles%n% mevs%mler ve tab%at bağlamında da ele 

almıştır. Hölderl%n, Hyper%on adlı eser%nde “Her şey tekrar yaşlanır ve tekrar gençleş&r. 

Tab&atın o güzel döngüsünden b&z n&ç&n dışlandık?”348 %fadeler%yle mevs%mlerdek% ve 

tab%attak% döngüye ancak %nsanın bu döngülere değ%l de bar%z sonlara yazgılı oluşuna 

%şaret etm%şt%r. Y%ne de mevs%mler ve tab%attak% dönüşümler ves%les%yle değ%ş%m ve 

geç%c%l%k meseles% anlaşılmaya çalışılmıştır.  

 

 Öyle m&ym&ş? adlı otob%yograf%k özell%kler taşıyan eser%nde Gürbüz, 

mevs%mler%n geç%ş%n% hayatıyla %l%şk%lend%rerek ele almıştır; 

 
“YIne bIr mevsIm döndü, bu dönenlerIn benIm hayatım ve üzerImdekI hâle olduğu 
bana pek bIlIndIk değIldI. DönenI papaz erIğI, çIlek ve şeftalI sanıyordum, değIşenI 
ağaç yaprakları ve ıhlamur sanıyordum. DeğIşmeden kalanı çam ağacı 
sanıyordum.”349  
 

 Doğadak% geç%c%l%ğ%n canlıların kırılganlıkları %le %fades%, çam ağacı g%b% uzun 

ömürlü canlıların kalıcılığın t%msal% olarak görülmes%, kend% yaşantısının geç%c%l%ğ%n%n 

 
346 A.e., s. 106. 
347 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, Cilt:1, s. 94. 
348 Hölderlin, A.g.e., s. 24. 
349 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 85. 



 213 

farkına varılmaması çocukluğa has durumlar olarak ele alınmıştır. Çocuk, önünde 

açılan kocaman yaşamda geç%c%l%ğ% tam anlamıyla tecrübe ve %drak edemey%ş%nden 

kalıcılığa da%r f%k%r de gel%şt%remem%şt%r. Aynı eser%n %lerleyen kısımlarında tab%atın ve 

%nsanın geç%ş%nden ve bu geç%ş% algılayış b%ç%mler%nden söz ed%lm%şt%r; 

 
“YerI aynı kalıyor, ama bIr renk hâlesInden ve başka bIr sıcaklıktan geçIyor, çamlar 
eğIlerek geçIyor, taşlar sıkışarak geçIyor, yeryüzü toprağını sIlkeleyerek ve Ince bIr toz 
bırakarak geçIyor, IhtIyar geçmek Istemeden geçIyor, çocuk zıplayarak geçIyor, bakan 
bu sokak sonbahardan geçmIş dIyor, kImIn yaşlandırdığı bIlInmeyen bIr kadın gIbI bIr 
gün başka bIr yüzle geçIyor.”350  
 

 Tab%attan hareketle ele alınan geç%c%l%k meseles% fark ed%lmeden geç%ş% %mler;  

 

“Şu ottan gelen ısınmış koku bu güzellIğI evet dağıttı, o da farkına varılmadan evet 
kayboldu, geçtI. O ot da geçtI. Ne kaldı pekI? GeçIcIlIk kaldı, geçenler kaldı.”351  

 

 Bu noktada kalıcılı olanın aslında geç%c%l%k olduğuna gönderme yapılmıştır. 

Koku geçer, kokunun müsebb%b% ot yok olur geçer, kokunun dağıttığı güzell%k geçer, 

sebep olduğu kötü hâl geçer… Ger%ye her şey%n geçecek oluşu gerçeğ% kalır.  

 

 Kalıcılık atfed%len çam ağaçlarının da geç%ş% devam eden kısımda ele alınmış 

olup yeryüzünün d%ğer kalıcı g%b% görülen unsurlarının da geç%c%l%ğ%ne %şaret ed%lm%şt%r. 

Zaman ve varlık arasındak% g%r%ft %l%şk%de geçen%n zaman mı tab%at mı olaylar mı %nsan 

mı olduğuna da%r gönderme yapılmıştır. Y%ne b%l%nd%k bağdaştırma olan sonbaharın 

y%t%mle %l%şk%s% Gürbüz’de “sonbaharla gelen geç&c&l&k kokusu”352 şekl%nde yer 

almıştır.  

 

 Geç%c%l%ğe eşl%k eden b%r başka duygu “geç kalmışlık h%ss%” şekl%nde ele 

alınmıştır. Zamanın ve meseleler%n geç%c%l%ğ%n%n b%r sonu %nşa etmes%, bazı durumlara 

geç kalmakla sonuçlanacaktır. Yaşanmadan ve “ol”madan geçen b%r süreç n%hayet%nde 

yaşanamamışlıkların eşl%ğ%nde geç kalınmışlığı doğuracaktır. “Ben&m bekled&ğ&m en 

mutlu sözde baharım meğer çoktan b&tm&ş, gelecek zannett&ğ&m geç&p g&denm&ş, olacak 

 
350 A.e., s. 188. 
351 A.e., s. 59. 
352 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 143. 



 214 

zannett&kler&m olanlarmış.”353 Hayal kırıklığının eşl%k ett%ğ% bu durum, hayattan 

beklent%lerle ve %deal benl%k oluşturmayla doğru orantılıdır. Aynı zamanda yaşama 

dah%l olmayıp kenarda %zley%c% durumunda olma da benzer duyguların tezahürüne 

neden olab%lmekted%r; 
“(…) ömrün gIdIp Insanın arkasından bakakaldığı IntIbaını veren akasya ağaçlarının 
kokusu… Bütün bunlar geçtI, senesI geçtI, mevsImI çağı geçtI, bunlardan IncInecek 
gönül de geçtI, bekleyecek aşk geçtI, sabredecek Inanç geçtI, ne IdIyse o geçtI, ne 
beklenIyorsa o kaçtı da geçtI, bIr asla benzemez, onun gIbI kokmaz, rengI değIşIk, şeklI 
yabancı bIr posa kaldı.”354  

 
 Tab%at, %nsan ömrünün kısalığını ve geç%c%l%ğ%n% kend% kısm% kalıcılığıyla 

duyurur. Akasya ağaçlarının kalıcılığı %nsanın kısıtlı ömrüne gönderme yaparken 

%nsanın bekleme durumunda kalıp hayatının onu beklemey%p geç%p g%d%ş%, %nsanın geç 

kalmışlığını %nşa eder. Ancak bel%rl% b%r zamandan ya da %drak sev%yes%nden sonra 

bunların da geç%p g%tmes%n%n anlaşıldığı d%le get%r%lm%şt%r. Buradak% “ne beklen&yorsa 

o kaçtı da geçt&” %fades%yle olup b%tenlerden z%yade olmayan şeyler de olmamasıyla ve 

vakt%n%n geçmes%yle geç kalmışlığı duyurur n%tel%kted%r.  

 

Tab%atın tüm unsurları %ç%n bar%z b%r değ%ş%m ve akıştan söz etmek mümkün 

değ%ld%r. K%m% unsurlarda bu akış %nsan algısı dışında ve olab%ld%ğ%nce yavaş olarak 

gerçekleş%r. Bu unsurlardan m%sal taş %ç%n M%lay Köktürk’ün kullandığı kavram 

“durgun akış”tır.355 Dolayısıyla durmaya yakın b%r geç%ş%n ev sah%pl%ğ%n% de taş yapar 

gözükmekted%r; “(…) taş her z&yaretten haberdar anın &ç&nde durur da geçerd&.”356  

 

Tab%at bağlamında geç%c%l%ğe değ%l de sab%tl%ğe duyulan hayranlığın d%le 

get%r%l%ş% de söz konusudur. Hz. İbrah%m’den hareketle d%le get%r%len bu söylemde tab%at 

ve dünya sebat ve sabırla n%telend%r%lm%ş, kalıcılığa g%den yolun bu sadakatten 

geçt%ğ%ne %şaret ed%lm%şt%r; 

 
“Hayranlığın kayganlığa değIl, sabItlIğe olduğu sezgIsI IçIne gIrdIğI tünelde, hızla 
geçen duvarlarda ona görünüyor, dağlar, sebat eden tabIat, dünya ne yana gItse 

 
353 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 144. 
354 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 147. 
355 Köktürk, A.g.e., s. 336. 
356 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 158 



 215 

kendIsIne sadakat duyan ve bIr gün gelIp onu güzelleştIrenIn yanında İbrahIm’In 
‘GeçIp gIdenlerI sevmem,’ sözü beynInde güzelleşIyordu.”357  
 

 
 Hz. İbrah%m’%n Tanrı sorgulamasında, batan ve geç%p g%denler% Tanrı olarak 

kabul etmeyeceğ%ne yönel%k tavrı, kalıcı olarak kend% Tanrı’sını bulmasıyla 

sonuçlanmıştır. En’âm Sures% 76. Ayette “N&tek&m gecen&n karanlığı bastırdığı zaman, 

gökte b&r yıldız gördü ve haykırdı: ‘Söyley&n, bu mu ben&m Rabb&m?’ Ama yıldız 

kaybolunca ‘Ben kaybolup, batıp g&den şeyler& sevmem’ ded&.” 358 %fades%yle bu durum 

açıklanmıştır. Bu yaklaşım, yaratıcıya “kalıcılık” sıfatını yükleme bağlamında 

%rdelemeye müsa%tt%r. N%tek%m Tanrı har%ç her varlık yok olmaya yazgılı olarak kabul 

ed%l%r.  

 

 Tab%atla %nsan hayatındak% geç%c%l%k beraber ele alınmış, %k%s%n%n %ç %çel%ğ%nde 

ortak nokta y%ne geç%c%l%k olarak değerlend%r%lm%şt%r; 
 

“HIçbIr şey yerInde durmuyor, akan kan yerInde durmuyor, kanı akan yerInde 
durmuyor, kanın aktığı toprak yerInde durmuyor, akan kana edIlen yemIn yerInde 
durmuyor, akan kana dökülen gözyaşı denIyor kI çarçabuk kuruyor, pekI kuruyan kayıp 
mı, olmamış mı oluyor? Her şey kuruyana kadar mı?”359  

 
 Akan kan, kanın sah%b%, kanın akacağı yer, kanla %lg%l% soyut söylemler, akan 

kan %ç%n duyulan esef, akıtılan gözyaşı… Her şey yok olmaya yazgılı yanıyla geç%c%l%ğ% 

%nşa etmekted%r. İnsana a%t unsurlar, %nsan, tab%at, tab%ata a%t unsurlar, tüm bunlar 

hakkındak% f%krî değerlend%rmeler ve sezg%ler… Heps%n%n geç%c%l%ğ% söz konusudur. Bu 

durum geç%c%l%ğ%n sorgulanmasıyla sonuçlanmıştır. Geç%p g%den şeyler%n varlığı 

sorgulanmış, geç%p g%den şey%n h%ç var olmamış b%r şeyle kıyası gerçekleşt%r%lm%şt%r. 

Y%ne benzer b%r sorgulama şu cümlelerle yapılmıştır; “Bunlar geçecek m&yd& acaba, 

geçmek ne demekt& acaba, geçen ne olup da geç&yordu? H&ç b&lem&yordu.”360 

Geç%c%l%ğ% sağlayan unsurun ne olduğu, geçmen%n neye %şaret ett%ğ%, geçen%n gerçekten 

 
357 A.e., s. 431. 
358 Kur’an-ı Kerim VI. 76. 
359 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 51-52. 
360 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 119. 



 216 

yok olup olmaması sorgulanmış, cevap ver%lemeden bırakılmıştır. Y%ne Kıyamet 

Emekl&s&’nde Az%z, düşünen b%r karakter olarak bu meseleye değ%nm%şt%r; 

 
“Bu bItme bIrden bIr halden başka hale geçme de AzIz’I çok düşündürüyordu. BIr şey 
neden bIterdI, neydI onu yeter bulan ve yol veren? AnIden akla gelmez bu duruşlar, 
katıdan sıvıya buhara geçIşler neyIn kararıydı, katılık kaskatı, sıvı oluş daha akışkan 
değIlken hem de, neyIn nesIydI başka bIr şekle mecburIyet?”361  

 
 
          Bu tarz sorgulamaların vardığı n%ha% nokta y%ne b%r bel%rs%zl%k olmuş, geç%c% 

şeylerden ger%ye b%r şeyler%n kalab%lmes% de %ht%mal dah%l%nde bırakılmıştır; “K&m b&l&r, 

belk& geç&c& şeyler&n de bırakab&leceğ& kalıcı şeyler vardır.” Bu durum Öyle m&ym&ş? 

adlı eserde de bu şek%lde ele alınmıştır; 

 
“Yapılmış olan onu yapan ortadan kalksa bIle varlığını sürdürmüyor mu, dünya ve 
akış artık bu olmuş olana göre en azından bIr müddet devam etmIyor mu, hIçbIr 
yapılan yapan IsImsIz dahI olsa bIr yerde kalıp bIrIkmIyor mu? Tek gerçek nIhayette 
kalmak mı? O zaman her şeyIn kaybolduğu, yapanın yok sayıldığı yerde ne kalmış 
olacak en baştakI hIçbIr şeysIz hâl ve o büyük, o dev kâInatın kâInatsız sessIzlIğI mI? 
Karşılığı beyaz olmayan o büyük Ilk âmâ’î mutlaka?”362  

 
 Y%ne geç%c%l%k meseles% geç%p g%den şeyler%n ardından b%r şeyler%n kalıp 

kalmamasının sorgulanması şekl%nde ele alınmıştır. Eylem%n sonucu olan şey, özne 

ortadan kalktıktan sonra da varlığını ya da yapılmış olmaklığını sürdürür mü? Eğer 

h%çb%r varlık söz konusu değ%lse ger%ye sadece o %lk büyük boşluk mu kalır? Boşluğun 

varlığından söz ed%leb%l%r m%? Tüm geç%c% şeyler sıyrılıp g%tt%kten sonra kalan şey 

kâ%natın o k%mses%z, tenha ve sess%z %lk hâl% m%d%r? Tüm bu meseleler sorgu nesnes% 

hal%ne get%r%lm%şt%r. 

 

           Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z; o büyük sorgulamalarının %ç%nde %nsanların sab%tl%k 

%le %l%şk%ler%ne, dünyanın ve tab%atın geç%c%l%k konusundak% duruşuna hayretle 

bakmaktadır; 

 
 

 
361 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II, s. 71. 
362 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 51. 



 217 

“EllerInden bIr şey kaymayanların ellerI ne tür ellerdI? AzIz ağaçları ve taşları bIle 
tedIrgIn ve müteyakkız görüyordu, yerIn örtüsü bIle tedIrgIn ve kaygandı, kedI bIle 
kulağı ve kuyruğu Ile tetIkteydI, suların akışı bIr gItme rahatlığıydı, nasıl olsa Işte 
akıyor gIdIyor, handIyse bItIyorum, varacağım yerIn yolundayım, artık kImI neyI 
sularsam hükmünde Iken Insan, Işte şu Insan bütün bunların sahIbI olduğu zannı ve 
muhkemlIğI Ile dağa baksa dağa söylüyor, bIrbIrI üstüne yığılı taşların yanından onu 
Ilk oraya koyan olarak geçIyor, hIçbIr şeyIn yapışmadığı kadar dünyaya 
zamklanıyordu. Dünya bu zamktan kurtulmak IçIn her sabah, her akşam rüzgârlarla 
sIlkInIyor, yağmurlarla yıkanıyor, karla ovunuyor, tItrIyor, Ilk halI Ile yalnız, mağrur, 
sessIz olacağını zamanı beklIyordu.”363  

 
 
               Bu bağlamda dünyayı gel%p geç%lecek b%r gölgel%k g%b% görmeler%ne rağmen 

dünyaya dört elle sarılanlara b%r eleşt%r% daha yapılmaktadır. “Eller&nden b&r şey 

kaymayanlar” tuttukları ve tutundukları şeylere sıkı sıkıya sarılırken dünya b%le, taş 

toprak b%le ted%rg%nl%k %ç%nde ve tet%kte geç%c%l%ğe yazgılı olmanın gerekt%rd%kler%n% 

yer%ne get%rmekted%rler.  Ancak %nsan, k%br% dolayısıyla dünyanın sah%b%ym%şçes%ne 

dünyaya yapışıp kalacağını düşünmekte ve ona göre davranmaktadır. Kıyamet 

Emekl&s&’n%n kahramanı Az%z dünyayı, “(…) dünya &şte d&yordu ne olacak geç&c& b&r 

göçebel&k, (…)”364 olarak tanımlamaktadır. Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eserde dünyanın 

gölgel%k oluşuna da%r şu %fadeler yer almaktadır; “İnsan &şte, ağacın altında dünya 

gölgel&kt&r d&yerek zamanda uyuyor.”365 Şule Gürbüz, “K%taplık” derg%s%ne verd%ğ% 

röportajda da benzer b%r %fadeyle geç%c%l%ğe da%r görüşler%n% d%le get%rm%şt%r; 

 
“Aslında Insanın dünyayı kendI yerI yurdu sayması tuhaf olan. Burada kalıcı 
olmadığını bIlmek sır değIl elbet, ne ve neden olduğunu bIlmek sır. Burası onun ebedI 
ve ezelI yurdu değIl. BIrtakım kItaplar buna konaklama derler, mIsafIrlIk derler, 
gölgelIkte uyuma derler…”366  
 

 
 Dünyanın geç%c%l%ğ%, “han ve gölgel%k” metaforlarıyla d%le get%r%l%rken 

%nsanların bu b%l%nce sah%p olup bu geç%c% gölgel%ğe fazlasıyla %t%mat etmeler% ve 

buradan “geç%ş”%n kalıcı b%r hâle bürünmes%ne yönel%k arzu beslemeler% eleşt%r%len b%r 

 
363 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 335. 
364 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 457. 
365 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 36. 
366 Sakman, A.g.e., s. 5. 



 218 

yan olmuştur. Bu duruma d%ğer b%r veçheden bakılırsa dünyanın geç%c% oluşu dünyadan 

geç%p g%decek olan %nsanı “yers%z-yurtsuz” yapar. Varoluşçu bağlamda ele 

alab%leceğ%m%z “yabancılık” kavramı bu geç%c% dünyaya kend%n% a%t h%ssedememekle 

sonuçlanmaktadır; “En &y& zem&n&n altından kayan olduğunu h&ssetmedek& geç&c&l&k ve 

yerleş&k olmama, konuşkan ve arada g&r&şen sey&rc& olma hal&n&n hem yaşama hem de 

tadıyla yaşama olarak algılandığı b&r devre ve yere göç ett&m.”367 Bu yabancılık h%ss% 

hayata sey%rc% olma durumunu da beraber%nde get%rmekte, %nsan sey%rc%s% olduğu 

hayattan, hayata katılmadan geç%p g%tmekted%r. 

 
 Tüm bunlara ek olarak hayata da%r o “bakış” geç%c%l%k meseles%nde de 

devreye g%rm%ş olup geç%p g%den ânlara bakış ve geç%p g%tt%kten sonraya bakış %nceleme 

konusu ed%lm%şt%r; 

 
“KendIme ve başkalarına baktığımda IşIn aslını göreceğIme hIç Inancım yoktu. O an 
önümden geçen görüntü ne Ise ben ona bakıyordum. Bunun da sadece bIr önümden 
geçIş olduğunu hem de gerçeğI de alıp geçIş olduğunu bIlIyordum. Bazen de 
arkasından bakardım, değIşmIş olurdu.”368 

 
 Bu durum hayatı ve geçen ânları b%r res%mle eş değer görmekle 

sonuçlanmıştır. Hayat hızlıca önünden geçerken sey%rc% konumunda kalan %nsan, bu 

geç%c%l%ğe aldırmayıp b%r ân evvel bu geç%c%l%ğe dah%l olmayı %stemekted%r. Bu noktada 

derd% %nşa eden şey%n kıyas net%ces%nde oluştuğu görülmekted%r. Kend% hayatına ve 

kend%ne da%r oluşturulmuş olan geç%c%l%k algısı d%ğer %nsanlar %ç%n geçerl% değ%lm%ş g%b% 

varsayıldığında acı duymamak kaçınılmaz olur.  

  

 Bakışla %lg%l% b%r d%ğer mesele de geç%p g%den anlardan kalan hatıralarla 

%lg%l%d%r. Az%z, %lk gençl%k zamanında dağlarda geç%rd%ğ% serazat vak%tler%n% hatırlar. 

Ç%çeklerle, otlarla, bulutlarla, hayvanlarla, dağlarla geç%rd%ğ% o vak%tlerden z%hn%nde 

“dağ” manzarası kalmıştır. Ancak bu hatıralar da o kadar uzaktır k% n%tek%m; “Buradan 

&ç&nde b&r dağ kaldı. Ve bu b&r &lk res&mm&ş, geçt&.”369 %fades%yle ele alınır. İç%nde dağa 

 
367 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 114. 
368 A.e., s. 129. 
369 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 44. 



 219 

bakışı kalmıştır. Zamanı %mleyen bu durum dağa da%r bakışın hatıraya dönüşmes%yle 

oluşmuştur.  

 
 Geç%c%l%ğ% %nşa eden b%r d%ğer kavram %se k%ş%n%n b%r şeylerden geçmes%yle 

oluşan vazgeçmekt%r. Şule Gürbüz, Kambur adlı eser%nde hayatta asıl zor olanın ama 

olması gereken%n, şeyler% olab%ld%ğ%nce dışarda bırakmak olduğunu söyler. “Yaşamdak& 

en büyük başarının pek az şey bırakmak; öneml& olanın, başarı sayılab&lecek olanın, 

sev&p yaptıklarınız değ&l, bell& b&r b&l&nçle kaldırıp attıklarınız, s&z& meşgul etmes&ne 

&z&n vermed&kler&n&z olduğunu düşünürsek (…)”370 %fadeler%yle Gürbüz, vazgeçmen%n 

erdem%ne gönderme yapar. İnt%har meseles%nde de henüz gençken hayattan 

vazgeçeb%lmen%n büyük b%r erdeme %şaret ett%ğ%n% söyleyen Gürbüz, hayatın %ç%ndeyken 

de pek az şeyle bağ kurup pek az şeyle %lg%lenmen%n gerekl%l%ğ%n%, doğru ve %y% 

deneb%lecek şeylerden seç%p açıklayıp sadece onların elde tutulması gerekt%ğ%n% söyler. 

Bu geç%c%l%ğ%n k%ş%n%n kend% el%yle %nşa ett%ğ% vers%yonudur. 

 

 Benzer b%r durum, b%r şeyler%n kaybolmasından duyulan korkudan dolayı o 

şeylere sıkı sıkıya bağlı olunmaması gerekl%l%ğ%n% %şaret eder vaz%yetted%r;  

 
“BIr şey daha bIttI dIye şükret, en büyük rahatlık korkulanın başa gelmesIdIr, üstünden 
kılıç kalkar, korktuğunun başa gelmesInden güzelI yoktur, korku artık zaIl olur. Bak 
kendIne, halden hale geçtIn, anadan babadan geçtIn, ateşten dumandan geçtIn, ne 
güzel. (…) ŞImdI kendI geçeceğIn yoldasın, ordan da geç (…)”371 

 
 B%rer b%rer eks%lmek, yavaş yavaş azalmak güzellenm%ş; nasıl olsa 

kaybed%lecek şeyler%n üzer%ne t%tremen%n beyhudel%ğ%nden bahsed%lm%şt%r. Bu durum 

aynı zamanda vazgeçeb%lmey%; kend%nden, sevd%kler%nden, dünyadan geçeb%lmey% 

sağlamıştır. Hâlden hâle g%r%p büyümen%n ve olgunlaşmanın gerçekleşmes% de buna 

bağlıdır. Tasavvufî bağlamda da değerlend%r%leb%lecek olan bu durum k%ş%n%n kend%s% 

dah%l her şeyden geçmes% %le “fenaf%llah” makamına ulaşılması olarak 

değerlend%r%leb%l%r.  

 

 
370 Gürbüz, Kambur, s.82. 
371 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 356. 



 220 

Geçicilik mefhumunun karşısına yerleştirilebilecek olan “sonsuzluk” bir 

anlamda insanın temel trajedisini de oluşturur. Geçici bir dünyada, geçici bir var oluşla 

var olan insan; sonsuzluk bilgisi ve sonsuzluk arzusuyla bu iki kutup arasındaki 

gerilimden hayata dair bir trajedi geliştirir. Ancak bu sonsuzluğu duyuran da yine 

geçiciliktir. Hatta sonsuzluğun farklı yorumları sonsuzluğu gelip geçici o küçük ânlar 

içine yerleştirmektedir; “Ebediyet de belki de gerçekten öyle sanıp baktığın bir 

andır.”372 Coşkuyla Ölmek’in kahramanı sonsuzluğu bir ânın içine konumlandırmıştır. 

Ama tüm zaman sorgulamalarında olduğu gibi burada da cevaplardan çok sorular ön 

planda olduğu için net bir şey söylemek mümkün gözükmemektedir. Yine Kambur’un 

kahramanı da “bütün”lerin kendi içinde bir sonsuzluk taşıdığını dile getirmiştir. Tıpkı 

fraktal görüntüde olduğu gibi birbirini tekrarlayan ve kapsayan ânların bir sonsuzluk 

içerdiğine işaret edilmiştir; 

“İnsanın içine girdiği her bütünün sonsuzluk taşıdığını; bu bütünün içinde başka bir 
bütün bulunursa, bunun da bir sonsuzluk içerdiğini; insanın açıklayamadığı zaman 
sonsuz kavramına geldiğini – yani sonsuzu hissetmenin en büyük zayıflıklardan biri 
olduğunu, sonradan öğrendim.”373 

Bu bağlamda sonsuzluk kavramının aslında zamanın açıklanamayan kısmında 

devreye girdiği dile getirilmiş olup sonsuzu hissetmek de olumsuz bir tabirle ifade 

edilmiştir. Yine Kambur’un kahramanı; “Kaybolacağım, sonsuzluğu hissedeyim 

diye.”374 cümlesiyle bu duruma gönderme yapmıştır. Mesele sezgi-idrak bağlamında 

yorumlanacak olursa sonsuzu anlamak imkânsız gibi görünürken hissetmek imkânlı 

ama zayıf bir eylem olarak dile getirilmektedir. 

Diğer bölümlerde zaman-sıkıntı ilişkisine değinilmişti. Zamanın geçmeyişi ve 

uzunluğu zamana eşlik eden unsurun “sıkıntı” olmasıyla sonuçlanıyordu. Bu bağlamda 

sıkıntılı ve ağrılı zamanlarda zaman sonsuzmuşçasına bir uzunluğa sahip olmaktadır. 

Gelip geçiciliğin o tüyden yapısı böyle ânlarda demirden ökçelere dönüşüp zaman 

olanca ağırlığıyla var olduğu yerde kalmaktadır;  

 
372 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 158. 
373 Gürbüz, Kambur, s. 12. 
374 A.e., s. 12.  



 221 

“(…) hayat sahiden yaşayana ve bunu bilene ne uzundu. Hayat bu hâli ile gerçekten 
sonsuzdu. İstasyonlardaki bekleme süreleri ve vapurun yanaşma hâli sonsuzdu, ağrı 
tüm vücutta, kan ağır, ufka bakma ve sancıyı görme süresi sonsuzdu. Bu bir şairlere 
mi malûmdu?”375  

Sonsuzluk bir diğer anlamda zamanların çokluğu olarak değerlendirilmiştir. 

Yekpare tek bir zaman anlayışından öte birden fazla zaman ve bunların doğrusal bir 

düzlemde değil de bir kaosa işaret eden çoklu yapısına değinilmiştir. Bu durum “çöl” 

metaforu ile ele alınmış, bu kavramla “kaos”a gönderme yapılmıştır. Bununla beraber 

diğer bölümlerde dünyadaki asıl derdin hayatın sadece kendisi için gelip geçici diğer 

insanlar için bir sabitliğe ve muhkemliğe sahip olduğuna dair söylem ele alınmıştır. 

Bu noktada bunun tam tersi olan dünyada sonsuz zamanlar içerisinde tek başına kalma 

durumu devreye girmektedir; “Ama sanki bütün dünya bir çöldü de bir ben, hem de 

sonsuz bir hayatla kalmıştım. Önümde sayısız zaman ve ben bütün perişanlığıma bu 

zamanların arasında vardım.”376 Her iki durumda da büyük bir yalnızlık ve tenhalık 

söz konusudur. 

 

 

3.3.4.2. Zamana Renk Atfetme 

 

 

Sonsuzluk algısını renkler ve eşyalardaki sabitlik üzerinden vermeye çalışan 

Şule Gürbüz, bu durumu özellikle İstanbul dışındaki, daha genel ifadeyle taşradaki 

zamanı betimleyerek ortaya koymuştur; 

“ ‘(…) zaman üstümüze yapıştı, aktığı yerde kaldı, ne kadar ağır ve yapışkan, ne kadar 
ezIcI ve kahverengI, küspe kokusuna bak, erkenden evlerIne kapanan ahalIye bak, şu 
bIsIkletIn zIncIrIne bak, gökyüzüne bak, (…) her yer grI ve sarı Sadullah EfendI, 

 
375 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 85. 
376 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 120. 



 222 

burada da ölmedIk ya, Allah korusun ölmezlerden mI olduk, sonsuzluk, Allah korusun 
böyle bIr sabItlIkte durmak mı yoksa?’”377  
 

 Gel%p geç%c% olmaya ver%len değer ve kalıcılık arzusunun olmaması, zamanı 

b%r sonsuzluğa taşımanın ağırlığı şekl%nde tekrar d%le get%r%lm%şt%r. Sonsuzluk ve 

sab%tl%k %stenen b%r hâl değ%l, özgürlüğün y%t%m% şekl%nde ele alınmıştır. Zamanın 

akması ancak aktığı yerde kalması şekl%nde, zamana “ağır ve yapışkan” olma hâl% 

yüklenm%şt%r. Taşradak% zaman bu bağlamda olanca ağırlığı ve yavaş geçmes%yle 

“kahvereng%, sarı ve gr%” renklerle %l%şk%lend%r%lm%ş, buradan hareketle sonsuzluğun bu 

ağır sab%tl%k ve kıpırtısızlık olab%leceğ%ne da%r çağrışımda bulunulmuştur. Şule Gürbüz, 

buradak% zamana “ağır, yapışkan, ez%c% ve kahvereng%” g%b% sıfatların yüklenmes% 

bağlamında zamana da%r h%sler%n%n sorulduğu röportajda şunları söylem%şt%r; 

 
“Zaman ağırlığı ya hissedilen ya farkına varılmayan bir şeydir. Keder anında, yani 
düşünmeye kapı açan hallerde zaman da rengi, kokusu, ağırlığı, kurtulunamazlığı ve 
yapışkanlığı ile çepçevre kuşatır. Bu seziş kişinin gündelik sıkıntılarına ya da an olup 
hissettiği boğuntulara, hatta bir derdin etrafında döndüğü vakte denk gelmez. Zamanı 
hissedecek halde olmak gerçekten yüksek bir ıstıraba, derin bir sezgiye, ani bir 
görüntü yığılmasına düşer. Bu da aslında güçlü bir zihinsel hatıradır. İnsanın kendisi 
ve hayatı arasında geçen, başkasına aktarılamayacak bir tecrübe, zihne çakılı bir 
hatıra olarak kalır. Rengi ve tortusu ile o kısa ama bilinç düzeyi yüksek sezişiyle 
ağrısına rağmen dünyadaki pek çok şeyin değerini düşürecek kadar yoğun ve 
tesirlidir. 
  
Ben Coşkuyla Ölmek’teki kahramanı, Akılsız Adam'ı bu sezgi makamından 
konuşturdum. Bu konuşmalar da sözünü ettiğim sebeplerden dolayı ister istemez biraz 
sembolik, şiirsel ve mecazlı olmak durumunda oldu. Diyen gördüğünü ve neden 
bahsettiğini çok iyi biliyor da, işte duyan, okuyan ya da dinleyen belki bir siluet sezerse 
ancak seziyor.”378  

 

 Bu bağlamda Gürbüz, zamanın ağırlığını hissetmeyi kederli olmayla eşleştirir. 

Zamanın ağırlığı, yapışkanlığı ya da güç tarafı hüzünlü ve düşünceli olunan ânlarda 

devreye girer. Ancak buradaki hâller de gündelik ve basit meselelerde değil yüksek 

düşünme hâlleri ve ıstıraplarda ortaya çıkabilmektedir. Dolayısıyla Gürbüz’e göre 

zamanı fark etmek, anlamak ve sezmek zor bir iştir. Bu noktada zaman konusunda 

 
377 A.e., s. 113. 
378 Cömert, A.g.e. 



 223 

değerlendirilmeye alınmış olan “sezgi” kavramı önemlidir. Nitekim Gürbüz, Coşkuyla 

Ölmek’in kahramanını bu üst düzey “sezgi” yeteneği ile donatmıştır. Okuyucularına 

ara ara gönderdiği sitemlerden bir tanesi burada da devreye girmekte, kişinin sadece 

hayatıyla kendi arasında olan bir hatıradan sadır olan duygu ve düşüncelerin belki de 

sadece sezgilerle anlaşılabilecek olduğuna gönderme yapmakta ve bunun 

anlaşılamayabileceğini dile getirmektedir. Yine Coşkuyla Ölmek’te sezgiyle ilgili şu 

cümleler geçmektedir; 

“SebebInI anlamıyorum ama sezIyorum. Sezmek anlamaktan çok kötü anlamak bIr, 
sezmek bIndIr, anlamak bIr müddet IçImIzde yürür, anladığınızla bIr amorf da olsa 
şekIl alırsınız. Sezmek şekIlsIz ve hep sancılıdır, her gün yenI bIr sancı doğurur. Babam 
belkI anladığı Ile ıstıraplı IdI, ben Ise sezdIklerImle şekIlsIz ve kalItesIz, tanımsız ve 
arkadaşsız bIr ıstıraptayım.”379  

 
 Bu bağlamda sezmek %le anlamak arasındak% farkın altı ç%z%lm%ş, sezmen%n 

daha güçlü olduğuna %şaret ed%lm%şt%r. Sezme anlamaya oranla daha ağrılı ve kederl% 

olmakla özdeşleşt%r%lm%şt%r. Şule Gürbüz’ün tek ş%%r k%tabı Ağrıyınca Kar Yağıyor’un 

adını aldığı d%zelerde de bu duruma gönderme vardır; 

 
“Ağrıyınca kar yağıyor bu sezIş saatInde 
(…) 
Uzaktı oyunların sonuna zaman”380  

 
 

 Zamana renk atfetme bağlamında Coşkuyla Ölmek’te gördüğümüz 

benzetmeler% Kıyamet Emekl&s&’nde de görürüz; 

 
“Akşam geceyI almaya gItmIş ve kalın örtüyü sIlkeler gIbI başlarında yer yer 
koyulaşarak hareket edIyor, gölgeler, Izler, parmaklar öylece sabIt bIr nakıştan 
yürürken önünde resmoluyordu. Hayatta olduğunu ve şu ânın gerçek olduğunu duydu, 
ürperdI. Renge baktı tekrar, duman ve Is kokularını çektI burnuna, varlardı.”381  
 

 Hayat ve zaman denkl%ğ%, zamana renk atfetme bağlamında da karşımıza 

çıkar. Zamana atfed%len renk aslında o ândak% hayata, hayat kes%t%ne atfed%lmekted%r. 

 
379 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s.141. 
380 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 7. 
381 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 262. 



 224 

B%r anlamda o “ân” %zleneb%len, bakışa tab% tutulan özell%ğ%yle b%r nakış, b%r renk 

cümbüşüdür. Burada akşamın get%rd%ğ% o ağırlık resmed%lm%ş, akşamın değ%ş%m% 

%çer%s%nde ağırlığın sab%tl%ğe sebeb%yet vermes%ne değ%n%lm%şt%r. Bu durum yan% 

zamanın ağırlığı ve sab%tl%ğ% b%r yandan hayatın gerçekl%ğ%n% de duyurur n%tel%kted%r. 

 

 Y%ne benzer %fadelerle eşyaya sab%tl%k, sabırlı ve %natçı olma sıfatları 

yakıştırılmıştır; “(…) eşyanın durgunluğunda ve sabrında sab&tl&ğ&n solgunluğunu ve 

&nadını h&ssederd&m. O vazodak& &nat, kıvrımlarını dışa büküşündek& v&şneçürüğü 

patlayış b&r k&raz ç&çeğ&n&n patlayışından ne kadar farklıydı.”382  Canlı ve cansız 

varlıklar arasındak% kıyastan hareketle sab%tl%ğ%n ve sonsuzluğa yakınlığın cansız 

varlıklardak% yoğunluğundan söz ed%lm%şt%r. Canlı varlıktak% değ%ş%me ve dönüşüme 

açıklık, onu sab%tl%kten ve sonsuzluktan uzaklaştırır. B%r sona yazgılı olma aynı 

zamanda b%r oluşa da yazgılı olmayı %mled%ğ%nden durmayan, büyüyen ve gel%şen k%raz 

ç%çeğ% elbet gel%p geç%c% hâl%yle yok olacaktır. Ancak b%r eşyadak%, b%r vazodak% ç%çek 

desen% durağan ve cansız hâl%yle sonsuzluk ve sab%tl%k %ç%n %nattadır ancak oluşta 

değ%ld%r. 

 

 Zamana renk atfetme Öyle m&ym&ş? adlı eserde günler üzer%nden ver%lm%şt%r; 

 
“ŞImdI uzandığımda eskIye, sarı ve solgun günler görüyorum. Hep bIr sonbahar ve 
ayva sarısı sankI kuşağımın arkasında duruyor. Çocukken Insan ne kadar üzüleceğInI 
bIlmIyor. Elde toprak kokusu, ağızda dIbI emIlmIş hanımelI, bu sankI bIr zaman değIl 
de sadece bIr pozmuş gIbI geçIverIyor. Ve sankI Insan hangI pozu kendIne yakıştırmışsa 
o poz hayatın duruşu dIyorlar ya Işte ondan oluyor. Yoksa duruş nasıl olsun, kaçılan 
zaman o poz o duruş nerde, güçsüz ve sInamekI hâllerde, kendIn dedIğIn yok da kendIn 
dIye gösterdIğIn bIr şey var.”383  

 

 Çocukluğa uzanıldığında oradak% renkler%n “sarı, ayva sarısı ve sonbahara has 

renkler” olduğu d%le get%r%lm%şt%r. Bu durum zamanın geç%c%l%ğ% %le sonbahar 

mevs%m%ndek% geç%c%l%ğ%n özdeşleşt%r%lmes% %le %l%nt%l%d%r. Aynı zamanda, zamanın b%r 

“poz” %le yer değ%şt%rmes% de ele alınmış olup çocuklukta kazanılan bu duruşun tüm 

hayata s%rayet edeb%leceğ%nden dem vurulmuştur. Burada d%kkat ed%lecek b%r d%ğer 

 
382 Gürbüz, Öyle miymiş?, s.  75. 
383 A.e., s. 53. 



 225 

nokta %se “kend&n ded&ğ&n yok da kend&n d&ye gösterd&ğ&n b&r şey var” %fades% %le 

tekrardan “%deal benl%k” anlayışına gönderme yapılmasıdır. Bu algı o kadar kırılgandır 

k% güçsüzlüğü “s%namek%” yan% nazlı ve başkalarıyla %l%şk% kuramayan k%mseler%n 

hâller%yle özdeşleşt%r%lm%şt%r. Y%ne s%namek% b%tk%s%n%n de olab%ld%ğ%nce kırılgan yapısı 

bu durumu %mlemekted%r. 

 

 

 

3.3.4.3. Şule Gürbüz’ün Temel Zaman ProblematPğP: Zamanın 

Farkında Olma 

 

 

 Şule Gürbüz, zaman anlayışını “zamanın farkında olma” üzerine kurmuştur. 

Onun zaman anlayışında zamanın farkında olma ise zamanın anlama mesafesi 

olmasına yöneliktir. Zamanı tanımlarken onun “anlama mesafesi” olduğunu, 

anladığımız şeyin zamanına gittiğimizi dile getirir. Bunu dile getirirken sık sık baş 

vurduğu ifade “Âdem’le akran olma” şeklindedir. Âdem anlaşıldığında, Âdem’in 

yaşadıkları anlaşıldığında onun zamanına gidilmiş olur, aradaki zaman mesafesi 

ortadan kalkar ve zaman konusunda bir yekparelik devreye girer. Dolayısıyla zamanın 

doğrusal ve parçalanmış yapısının ötesinde bütünlüklü ve yekpare bir zaman anlayışı 

inşa edilmiş olur. 

 

3.3.4.4. Zamanın Sorgulanması 

 

 Şule Gürbüz, eserler%nde zaman anlayışını, kahramanlarına zamanı 

sorgulatarak %nşa etm%şt%r. D%ğer tüm felsefî alt yapısı güçlü olan kavramlar g%b% zaman 

anlayışı da kavramın ne olduğunu sorgulayarak oluşturulmuştur. Zamanın ne 

olduğuna, özell%kler%ne, %nsandak% tes%r%ne da%r sorular sorulmuş ve büyük oranda 



 226 

cevaplar ver%lemeden bırakılmıştır. İlk olarak zamanın ne olduğunun b%l%nmeyeceğ%ne 

da%r b%r gönderme vardır; “Acaba her şey ne olduğu b&l&nmeyen ve düşünülmeyen 

zamana sıkışmış b&r şey m&yd&?”384 Zamanın ne olduğunun b%l%nmeyeceğ%ne %şaret 

etmekle beraber zamanın düşünülmed%ğ%ne de değ%n%lm%şt%r. Zamanı düşünenler büyük 

oranda f%lozoflar ve şa%rlerd%r. Ancak onlar dah% zaman konusunda kes%n cevaplar 

vermekten ger% durmuşlardır. 

 

 Zaman sorgulaması; zamanın geçiciliğinden, sabit olanın ne olduğundan, 

zamanın nerede biriktiğinden ve zamanın hafızada yer almasından hareketle Zamanın 

Farkında adlı eserde şu şekilde yapılmıştır; 

“O ekIm sonundan bu yana otuz üç sene geçtI. Bu geçenler şImdI nerede, onlarla 
beraber ben de geçtIğIme göre bende mI? Bu zamanları arayan benI mI bulsun, ama 
ben neresIndeyIm, Aslan Bey tarafında mı? O zaman bu sabItlIk ne? Zaman hafızada 
bIrIken ve arandığında orada, sadece orada bulunan mı? Unutulmamak bIrInIn, bIr 
şeyIn hafızasına nakşolmak mı, unutulup anılmadığında bu tümden kayıp mı? Derler 
ya hanI, dünyada her şeyIn sayısı sabIt kalır, ne eksIlIr ne azalır dIye, bu söze önce 
umutlanmak, sonra neye umutlandığının gölgesI hatta üzüntüsü ve sonunda aslında 
her şeyIn hIç değIşmeden aynı kalışına esef edIp kalış var ya, Işte sankI böyle, aynı 
şeye önce sevInmek, sonra üzülmek, sonra da değIşenIn olmadığını görüp bunu en 
bIlmeyen Ilk hale dönmek. Ne beyhude bIr yolculuk.”385  
 

 
 Zaman geçerken yaşanan hayat k%ş%n%n kend%nde m% b%r%kmekted%r yoksa yok 

olup g%tm%ş m%d%r sorusu temel soru olarak gündeme gel%r. Buna paralel olarak zaman-

varlık denkl%ğ%n%n ötes%nde k%ş% kend% zamanıyla b%r m%d%r sorgulaması yapılır. Eğer 

bunca zaman yok olup g%tm%yorsa nerede b%r%kecekt%r? Hafıza ve bellek zamanın 

b%r%kme ve saklanma yer% olarak yeterl% m%d%r? Tüm bu sorgulamaların da aslında 

“beyhude b%r yolculuk” olduğuna %şaret ed%lm%ş olup cevaplardan çok sorular 

öncelenm%şt%r.  

  

 Zamanın ne olduğuna da%r b%r d%ğer sorgulamada %se zaman karanlık yanıyla 

ele alınıp b%r dehl%ze ve mağaraya benzet%lm%şt%r; “Ş&md& sabaha kadar uzun, yavaş, 

 
384 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 106. 
385 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 150. 



 227 

karanlık b&r şey vardı. Bu zaman mıydı, b&r dehl&z m&yd&, mağara g&b& b&r şey m&yd& 

&ç&ne g&r&p beklemeye ve sonucuna katlanmaya mecbur olduğum.”386 Bu bağlamda 

zamana renk atfetme kısmında ele alındığı g%b% zaman daha karamsar b%r veçheden ele 

alınmıştır. Bu durum zamanı fark etme durumlarının efkâr anlarına eşl%k etmes%yle 

açıklanab%l%r. 

 

 Zamanın ne olduğuna da%r sorgulamaların dışında zamanın özell%kler%n%n ne 

olduğu da sorgulanmıştır. Zamanın geç%c%l%ğ%, akması, sab%t olması, ağırlığı, %nsanla 

olan %l%şk%s% sorgu konusu ed%lm%şt%r; 

 
“Zaman akar mı, durur mu, IçInden mI geçIlIr, tümüyle dışındadır da uzaktan ya da 
kenarından mı bakılır? Her şey mecaz Ise ve Işaret aranıyorsa, pek de bIr şey 
bulunamıyorsa, kendI kendInI tüketerek bIr yol yürünüyorsa mecaz başka bIr mecazla 
ancak bIr gönül hoşluğu yaratıp boşlukları doldurmada yetersIz kalıyorsa, bütün 
düşünme, anlama çabasına rağmen Insan yetersIz kalır. Leylâ da yetersIz kaldı. 
Zamanı, ne hızlıdır ne yavaş, getIreceğInI getIrIr, dIyerek sakIn bIr bekleme odası 
addettI.”387 
 

 Bu noktada “Mezarlıktan Geçiş” adlı öykünün kahramanı Leylâ da zamanı ve 

hayatı anlama konusunda yetersiz olarak gösterilmiş, sorgulaması yarım bırakılmıştır. 

Zamanın nasıl olduğu, hızlı ya da yavaş geçmesi mesele olmaktan çıkıp aslında büyük 

bir tevekkülle zaman “bekleme odası” olarak değerlendirilmeye alınmıştır. Bu noktada 

beklenen zaman mıdır, zamanın getirecekleri midir, yahut zaman içine girilip 

beklenilebilecek bir konumda mıdır, tartışılır. 

 Bu bağlamda hayat ve zaman gibi derin meselelere dair bilinebileceklerin 

sınırlı oluşuna ve belki de bunlara dair anlatılanların da baştan yanlış olduğuna yönelik 

bir gönderme vardır; “Belki de herkes gibi zamana, yaşa ilişkin bütün bildikleri, 

hissettikleri, ona anlatılanlar yanlış, gerçek de hep olduğu gibi gizliydi, ama hep 

olduğu gibi en orta yerde gizliydi.”388  

 

 
386 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 133. 
387 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 113. 
388 A.e., s. 108.  



 228 

 

3.3.4.5. Zamanın Anlama MesafesP Olarak DeğerlendPrPlmesP 

 

 

“B(r ç(çek, b(r bahar açar da sen bunu o açtıktan 
sonra h(ssedersen, (…)”389 

 
 

“B(r gün yaşadıysanız, her şey( görmüş 
sayılırsınız. B(r gün bütün günler(n eş(d(r. Başka 

b(r gündüz, başka b(r gece yok k(..”390  
 

 
 
 
 Şule Gürbüz’ün zaman anlayışının temelini, zamanı anlamayla eş tutan 

yaklaşım oluşturur. Özellikle Zamanın Farkında adlı öykü kitabına da ismini veren 

son öykü “Zamanın Farkında”da zamanı tanımladığı kısımda Gürbüz, bu anlayışı inşa 

eder. Bu kısma gelmeden evvel röportajları vesilesiyle bu anlayışın izi sürülmeye 

çalışılacaktır. “Ölüme Hayranlık Duyuyorum” başlıklı röportajında Gürbüz, zamanı 

sezgi ve ani fark edişlerle ilişkilendirerek zamanın sonsuzla olan ilişkisini şu şekilde 

ortaya koymuştur; 

 
“Zaman üzerine kafa yormak, zamanı, dünya zamanı olarak görmekten, insanı sınırlı 
ömrü ile, hayatı gözünün erebildiği ile sınırlamamakla başlar gibi gelir bana. Aksi 
halde kırgın ve gücenik bir bakıştan başka bir şey geçmez elimize. Bu belki bir ilmihal 
gibi elbet bir ilk olarak bilinmesi gerekendir ama olacak ve anlaşılacak olan, bu temeli 
bile unutturacak olan sonradan gelecek olan ilavelerdir. Zaman, insanın kendini 
gerçek bir sonsuzluk içinde duyması ve bununla ilgili sezişleri arttıkça hakkında 
düşünmek diyemesem de baş dönmesi ile gelen ani fark edişleri gibi geliyor bana.”391  

 
 
Buradaki sezme ifadesi yine Bergson’dan mülhem önemlidir. Gürbüz “zaman” 

üzerine düşünmekten de öte sezgilerle beraber zamana yönelik bir idrakten bahseder. 

 
389 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 187. 
390 Kaan H. Ökten, Ölüm Kitabı: Ölüm Düşüncesinin Temel Metinleri, İstanbul, Alfa, 2022, s. 236. 
391 Cömert, A.g.e. 



 229 

Bu noktada “sonsuz” Gürbüz’ün zaman anlayışındaki döngüselliği de açıklar 

niteliktedir. “Anlama” gerçekleştiği sürece yüz yıllar öncesi ve şimdi ve henüz 

yaşanmamış olan gelecek aynı ânda idrakte birleşebilecektir. Bergson üzerinden soru 

yöneltilen bir röportajında Gürbüz konuyla ilgili şunları söyler; 

 

“Bergson yüzyıl başı ve ortalarına kadar zaman anlayışı ile etkili ve kuramları olan 
biriydi. Bu kuramlar anlaşılabilir ve tekrarlanabilir oldukları için de bizim o zamanki 
1950’lerin sonuna kadarki edebiyatımız ve telakkilerimizde çok yer buldu. Ama 
bakarsanız hepi topu iki üç Bergson cümlesi namaz sureleri gibi ezberlenmiş, 
tekrarlanmadadır. Bergson da bu kadar değildir, zaman da, kavram da. Ama işte 
insan bu kadardır. Ben zamanı yaratılıştan itibaren yekpare duyan, insanı aynı duyan, 
ıstırabı aynı duyan biriyim. Zamanı tek ve bir uzun sabit kütle olarak görenim. Aslında 
insanın ömrünün de tükenmediğine çünkü başka bir ömrün o tükenişi, o kederi sesleri 
ve gölgeleri ile devraldığına ve bu uzun zaman tünelinden belki tüm insanlığın aslında 
tek bir insan gibi geçtiğine kaniyim.”392 

 

Şule Gürbüz, bu bağlamda zamanı yekpare sabit bir kütle olarak duyduğunu 

dile getirir. Yine insan özelinde de tüm insanlığı tek bir insanda toplama anlayışına 

yakın bir görüşü olduğunu dile getirmektedir. İnsanları “aynı dala konan serçeler” ya 

da “yan yana dizilmiş tespih taneleri” olarak nitelendiren Gürbüz, yine benzer bir 

şekilde şu yorumlarda bulunur; “ve Midhat Cemal’in İnsan asırlar arasından geçen 

tek bir kütledir ifadesinin doğruluğuna iman ediyorsunuz.”393 Bu bağlamda insanlar 

arasındaki benzerliğe dikkat çekilmiş ancak farkındalık sahibi olanların bu silsileyi 

bozduğuna dair göndermelerde bulunulmuştur.  

 

Şule Gürbüz, bir başka söyleşisinde “zamanın ne olduğu”na dair sorulan soruya 

“zamanın anlama mesafesi” olduğuna yönelik cevabını şu şekilde vermiştir; 

“ ‘Her insan Âdem’in akranıdır.’ derler, bu söz bana doğru gelir. İnsan milyarlarca 
yaşındadır ama bunu bilmez, bazen sezer, bazen de duyar. Burada yekpare, herkesi 
ve olan biten her şeyi, tüm hattıyla içine alan bir zamandan bahsediliyor, yani 
Sokrates zehirlenirken de siz oradaydınız ama geç anladığınızdan sonradan üzülmeye 
başladınız, İsa çarmıha götürülürken de oradaydınız ama sesiniz ya çıkmadı ya da o 
sessizce arkadan yürüyenlerin arasındaydınız, ne zaman ki bunun ne olduğunu 

 
392 Ayteş, A.g.e. 
393 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 59. 



 230 

anladınız gözleriniz yaşardı… Yani her şey anlamaya başladığınız zaman başlar ve 
sizi de içine alır, tarihe, acıya dâhil eder. (…) Anladığı şeyin zamanını başlatır, bunlar 
arttıkça ve kâinattaki her şeyi duyabildikçe varlık seviyesi, anlayışı artar ve gerçek 
zamana, o ilk zamana yaklaşır, kendini hatırlar. Âdem’e de akran olur. Ve şairin 
dediği gibi, her şey o yaşarken olmuş olur.”394  

Buradaki “Âdem’le akran olma” ifadesi Gürbüz’ün zaman anlayışını kuran 

temel unsurlardan biridir. Birden fazla yerde bu noktaya işaret eden Gürbüz, kişinin 

anladığı her meselenin zamanına gittiğini ve bu nedenle ilk insanla dahi ortaklık 

kurulabildiğini ifade eder. Yine “yekpare” bir zaman anlayışı yani bütünlüklü, 

döngüsel ve kapsayıcı bir yapı bu zaman anlayışının belkemiğini oluşturur. 

“Ne içindeyim zamanın, 
Ne de büsbütün dışında; 
Yekpâre, geniş bir ânın 
Parçalanmaz akışında.”395  
 
Ahmet Hamdi Tanpınar’ın “Ne İçindeyim Zamanın” adlı şiirinden alınan bu 

dizelerdeki gibi zamana “yekpâre” olma özelliği yüklenmiştir. Dolayısıyla doğrusal ve 

parçalanmış zaman anlayışının ötesinde zaman tek bir parça hâlinde ve döngüsel 

olarak ele alınmıştır. Tıpkı Augustinus’un zamanı geçmiş-şimdi-gelecek olarak 

ayırmaması ve tüm zamanları “şimdi”de toplaması gibi bütünlüklü bir zaman anlayışı 

inşa edilmiştir. Aynı zamanda Bergson’un da “süre” kavramıyla zaman bağlamında 

bir kesintisizliğe işaret etmesi bu noktada benzeşir. 

Şule Gürbüz, yukarıdaki alıntıda geçen şu ifadelerle İsmet Özel’e de gönderme 

yapmıştır; “Ve şairin dediği gibi, her şey o yaşarken olmuş olur.” İsmet Özel’in 

“Celladıma Gülümserken Çektirdiğim Resmin Arkasındaki Satırlar” şiiri şu dizeler ile 

başlamaktadır; 

“Ben İsmet Özel, şair, kırk yaşında. 
Her şey ben yaşarken oldu, bunu bilsin insanlar 
ben yaşarken koptu tufan 
ben yaşarken yeni baştan yaratıldı kainat 
her şeyi gördüm içim rahat 
gök yarıldı, çamura can verildi”396 

 
394 Filiz, A.g.e. 
395 Ahmet Hamdi Tanpınar, Bütün Şiirleri, 32. bs., İstanbul, Dergah Yayınları, 2022, s. 23. 
396 İsmet Özel, Erbain, 5. bs., İstanbul, TİYO, S. 231. 



 231 

 
Bilinç sahibi insanın idraki devreye girdiği ândan itibaren o insan her şeye 

şahitlik etmeye başlar. Yaradılışın ilk anından itibaren olup biten her şey, kişinin onu 

anladığı ândan itibaren artık o kişi için de geçerli olur. Dolayısıyla anlama, zamanı ve 

zamanın içindekileri yani varlığı inşa eden süreç olarak karşımıza çıkar; “Yani her şey 

anlamaya başladığınız zaman başlar ve sizi de içine alır, tarihe, acıya dâhil eder.” Bu 

bağlamda tezin bu bölümünün ortaya koymaya çalıştığı en önemli noktanın zaman-

varlık-insan(bilinç) ilişkisi olduğuna bir kez daha değinilmelidir. 

 

Gürbüz, söyleşinin devam eden kısmında “Ben ‘Zamanın Farkında’nın 

sonunda zamanın anlama mesafesi olduğunu yazmıştım. Yukarıdaki sözde de 

söylendiği gibi, insan anlaya anlaya, ağlaya ağlaya gelip Âdem’in yanına oturup elini 

sıkacağı zaman yaşamış, bir zamandan geçmiş ve olmuş olacaktır.”397 diyerek bu 

meseleyi açıklığa kavuşturur. Zamanın Farkında adlı öykü kitabında da yine zamana 

getirdiği tanım, “zamanın anlama mesafesi” olması yönündedir; “Zaman bir şeyleri 

anlama mesafesi ise anladıkça fark ediyorum ki yaklaşıyorum, (…)”398 Dolayısıyla 

Gürbüz için zaman ve anlama arasındaki bu köklü bağlantı zaman kavramının 

tanımlanabilmesini mümkün kılan temel noktadır.  

Burada zamanı “anlama mesafesi” olarak değerlendiren Gürbüz, anlaşılan 

şeylerin zamanına gidilerek aradaki mesafenin kalkmasıyla anlaşılan her şeyle ve 

herkesle “çağdaş” olunabildiğini söylemiştir. İşte bu durum da “zamanın farkında” 

olmayı sağlayan temel unsurdur. Bu bağlamda zamanın farkında olma, bir şeyleri 

anladıkça devreye girer ve kişiyi anladığı şeye ve anladığı şeyin zamanına dahil eder. 

Bu durum da yani farkına varmak da zor bir eylem olmakla beraber efkâr anlarında 

gerçekleşebilir; “Yani her şey anlamaya başladığınız zaman başlar ve sizi de içine alır, 

tarihe, acıya dâhil eder.”399 Gürbüz, zamanın farkında olmanın oldukça zor ve ağrılı 

bir süreç olduğunu, idrak edebilmek ve sezebilmek adına büyük acıların eşlikçiliğine 

gerek duyulduğunu dile getirmiştir. 

 
397 Filiz, A.g.e. 
398 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 196 
399 Filiz, A.g.e. 



 232 

Zamanın Farkında adlı eserden hareketle zamanın farkında olmanın ne 

olduğuna dair biraz daha geniş bir perspektif sunmak gerekmektedir. Hayata dair 

geliştirilen farkındalık ve meseleleri içyüzleriyle beraber görmek, zamanı da fark 

edebilmeyi sağlamaktadır. Ancak bu durum, büyük keder ve kırılma anlarında 

oluşabilmektedir; 

“HanI büyük dertlerIn terbIyesInden geçenIn sükûnetI vardır, o aslında dert ne denlI 
büyük olursa olsun sükûnetten başka yapacak bIr şey olmadığının anlaşıldığı haldIr. 
HanI benIm IndIğIm kuyuda aklımı adeta bırakışım var ya, o da aslında yanımda 
taşımaya değer bIr şey olmadığını anlamanın ve ne taşıdığımı bIlmenIn seyahatIdIr. 
KendInI bIr kez çıplak gözle görebIlse Insan, bIr bakabIlse yapamadıklarına değIl bu 
halI Ile?? yapabIldIklerIne şaşar. BIr kez gerçekten görebIlse olmuşu, verIlmIş, 
olabIlecek her şeyIn aşInası olur artık. (…) Kırgın değIlIm. Gördüm ve önümdekInden 
başka bIr şey olmadığını anladım. ÖnümdekI bIr parça zaman, farkına varabIldIğIm 
kadar.”400  

 

  Tesell%n%n b%le olmadığı dertler, aklını kaybedecek kadar %n%len der%nl%kler ve 

der%nl%kler eşl%ğ%nde h%çb%r şey%n b%r önem%n%n olmadığının anlaşıldığı %çsel 

yolculuklar… Tüm bunlar k%ş%n%n dönüşü ve tesell%s% olmayan noktalarda %nşa ett%kler% 

farkındalıkların müsebb%b%d%r. Bu noktada “bakış” meseles% yen%den devreye g%rer. 

K%ş%n%n kend%n% gerçek manada göreb%lmes% “%deal benl%k” anlayışının yıkılmasına ve 

hayal kırıklığına da sebeb%yet vermekted%r. Aynı zamanda hayata da%r sar%h b%r bakış 

açısını sadece b%r kez b%le yakalayab%l%rse %nsan, tüm her şey%n b%r anlamda yabancısı 

olmaktan da çıkar. Kend%ne ve hayata kesk%n b%r bakış, farkındalığı oluşturur. Bu 

farkındalık, zamanın da farkında olmayı %nşa eder. Bu bağlamda “bakış” anlamayı 

sağlayan asıl unsur olarak görülmekte, baktığını gören ve anlayan %nsan baktığı şeye 

nüfuz edeb%lmekte ve onun zamanına da dah%l olarak onla çağdaş olmaktadır. 

 

  Zamanın farkına varmanın ağrılı b%r süreç olduğu şu cümlelerle de %fade 

ed%lm%şt%r; “Söyled&kler&m kend&m& tedav& etmeye m& yönel&k, anlamaya mı, avutmaya 

mı, yoksa zamanı farkına varmadan ağrısız geç&rmeye m&, ya da bu farkına varılmış 

b&r zamanın yankısı mı h&ç b&lemed&m.”401 Zamanın farkına varab%lmek %ç%n acının 

 
400 Gürbüz, Zamanın Farkında, 150. 
401 A.e., s. 151. 



 233 

eşl%kç%l%ğ%ne %ht%yaç duyulmaktadır. Bu noktada farkına varma b%r seç%m g%b% 

görülmekle beraber yüksek %drak düzeyler% %ç%n de kaçınılmaz b%r son g%b% 

değerlend%r%lmekted%r. Bu bağlamda farkında olmak da farkında değ%lm%ş g%b% 

davranmak da yen%lg% olarak kabul ed%lm%şt%r; 

 
“(…) daha vakIt var dersen mağlupsun, vakIt tamam dersen mağlupsun, farkında 
olduğunu anlarsan mağlupsun, farkında değIlmIş gIbI yaparsan yIne mağlupsun… 
GIder gIder gIder, her yol cehenneme gIder. Her yol cehenneme gIder. CennetIn yolu 
yoldan geçmIyor demek kI. Yola çıkıp da oraya varmak mümkün değIl demek kI. 
YoldakI her şey varamamak üzere, oyalamak, sanmak, kanmak üzere demek kI. Hayat 
bu seraba bakış demek kI.”402  
 

 Dünya hayatının b%r serap ve rüya olarak değerlend%r%lmes% paralel bu 

düşünce de hayatın asıl unsurunun bu seraba, rüyaya ve geç%c%l%ğe “bakış” olduğu b%r 

kez daha d%le get%r%lm%şt%r. 

 
 Zamanın farkındalığına da%r b%r d%ğer görüş %se hatırlamayla %l%nt%l%d%r; “Hele 

yetm&ş &k& yaşında &nsanın &ş& gücü, annes&, babası, çocukluğu ve dut ağacının altı 

oluyorsa, aralamayın yaprakları, her şey& de görmey&n, hatırlıyorum, aslında, 

zamanın farkındayım.”403 Bel%rl% b%r yaştan sonra, un elen%p elek kenara asıldıktan 

sonra k%ş% yaşantısından çok hatıralarıyla %l%şk% kurar hâle gel%r. Çocukluk da %nsanın 

zamanda ve mekânda ne kadar mesafe alırsa alsın hep yanında olacağı %ç%n %rdelenmes% 

gereken b%r mesele olarak ele alınır. Annes%, babası, çocukluğu ve çocukluğu %le 

%l%şk%lend%rd%ğ% dut ağacının altı, eser%n kahramanı Aslan Bey %ç%n zamanda yol alma 

araçlarıdır. Bu bağlamda kahraman “hatırlama”nın eşl%ğ%nde zamanın farkında 

olduğunu söylemekted%r. 

 

 Bu bölümdek% zamanın anlama mesafes% olduğunun d%le get%r%ld%ğ% en öneml% 

ve son paragraf %se şöyled%r; 

 
“MesafelerIn farkında değIlIm. Mesafelere düşünce manI. BIr an hIssettIm kI ben körü 
yederken otuz beşIncI, kırkıncı adımda kırk yıllık mesafe bıraktım arkamda. Ama bunu 
duymak benI ellI yıl gerIye attı. Zaman bIr şeylerI anlama mesafesI Ise anladıkça fark 
edIyordum kI yaklaşıyorum, ama her anladığımda da mesafe açılıp erIşIlmez bIr 

 
402 A.e., s. 184. 
403 A.e., s. 189. 



 234 

uzaklığa kaçıyor ve bana bIr yakınlık duyurup uzaklığı verIyor. Ama zamanın ve 
mesafelerIn farkına varacakken benden anIden uzaklaşmaları, benI fırlatıp atmaları, 
önce yakınlığı bulamamı öğütlüyor bIlIyorum, bu kadarını bIlIyorum, fazlasını da 
bIlIyorum ama yapamıyorum. HIçbIr şey yapamıyorum.”404  
 
 

 Zamanın anlama mesafes% olduğunun doğrudan %fade ed%ld%ğ% bu alıntıda 

mesafe, zaman, hayat ve anlam arasında %l%şk% ortaya koyulmuştur. Burada öneml% olan 

Gürbüz’ün de röportajında d%kkat çekt%ğ% “zamanın anlama mesafes%” olarak ele 

alındığı kısımdır. Meseleler ve k%ş%ler anlaşıldığında onların zamanına da g%d%l%p 

onlarla çağdaş olunur. Ancak bu paragrafın devam eden kısmında öykünün kahramanı 

Aslan Bey, mesafeler%n o yaklaştıkça ondan uzaklaştığını d%le get%r%r. Bu durum tam 

anlamıyla b%r “anlama”nın h%çb%r zaman gerçekleşmeyecek olduğuna da%r b%r 

göndermed%r.  

 

 Mesafeler%n yaklaştıkça uzaklığı duyurması meseles% zamanın geç%c%l%ğ%n% de 

%mler n%tel%kted%r. Bergson’dan ve August%nus’tan mülhem tek gerçek zaman olarak 

alınab%lecek “ş%md%” b%le ona er%ş%ld%ğ% ân yok olmaktadır. Zamanın aslî özell%ğ%n% olan 

geç%c%l%k burada meselen%n temel%n% oluşturur n%tel%kted%r. August%nus %ç%n tek gerçek 

zaman olarak “ş%md%” vardır. Bu bağlamda üç zaman kategor%s%n% de aslında “ş%md%”de 

toplayarak geçm%ş zamanın ş%md%s%, gelecek zamanın ş%md%s% ve ş%md% olarak zamanı 

sınıflandırmıştır; “(…) zaman geçm&ş, ş&md& ve gelecek d&ye üçe ayrılır demek aslında 

pek de doğru değ&l. Belk& şöyle demek daha doğru, zaman üçe ayrılır, geçm&şte 

yaşananların ş&md&k& zamanı, ş&md& yaşananların ş&md&s& ve gelecekte yaşananların 

ş&md&k& zamanı.”405 Ancak August%nus’a göre tek gerçek zaman olan “ş%md%” de var 

olduğu ân yok olmaktadır, onun farkına vardığımız ân o çoktan geç%p g%tm%şt%r; “Bu 

yüzden ş&md&n&n zaman olması geçm&şe akıp g&decek olmasından kaynaklanıyorsa, 

ş&md&n&n olduğunu nasıl söyleyeb&l&yoruz, varlık sebeb& olmamaya dayandığına 

göre.”406 Bu bağlamda Aslan Bey’%n deney%mled%ğ% yaklaşılan her mesafen%n er%ş%lmez 

b%r uzaklığa kaçması, bu durumla paralel okunab%l%r. Zamanın geç%c%l%ğ% ve “ân”lık var 

 
404 A.e., s. 196. 
405 Augustinus, a.g.e., s. 381. 
406 A.e., s. 374. 



 235 

oluşları ona asla er%şememey%, er%ş%ld%ğ% düşünüldüğünde aslında çoktan geç%p g%tm%ş 

şeye er%ş%lm%ş olunduğunun fark ed%lmes%yle sonuçlanır. 

 

 He%degger’den mülhem dünyada tamamlanmanın olmayacağına da%r 

yaklaşım, meseley% açıklamak adına öneml%d%r. He%degger’e göre “dünyaya 

fırlatılmışlık” dolayısıyla ve Dase%n’ın “ölüme doğru” yapısı sebeb%yle Dase%n %ç%n 

ölüm gelmeden tam anlamıyla tamamlanma gerçekleşmeyecekt%r. Buradak% 

mesafeler%n kend%n% ve yakınlığı duyurup daha da uzaklaşmaları bu tamamlanamama 

%le de %l%nt%l%d%r. 

 

 He%degger, “anlama”nın tek b%l%nçl% varlık olan Dase%n’ın varlık sebeb% 

olduğunu söyler. Dase%n’ın kend%s%n% ve varlığı “anlama”sını sağlayacak olan %se 

Dase%n’ın zamansal yan% geç%c% olmasıdır. Bu bağlamda “zamanın anlama mesafes%” 

olmasının geç%c%l%k ve anlama arasındak% %l%şk% üzer%nden %rdelenmes% gerekmekted%r. 

 

 Bu anlayışa paralel b%r yaklaşım Coşkuyla Ölmek’te şu cümlelerle ortaya 

koyulmuştur; 

 
“Ben şu kadarcık zamanda aldığım mesafeye, tıkandığım delIğe, düştüğüm duruma 
Inanamıyordum. Mesafe almak dIye bIr şey yokmuş, mesafeyI anlamak varmış. Bu bIr 
günde de olabIlIyormuş, bIr ayda da; Işte o mesafeyI anlamak bIr baş dönmesI, bIr 
arayı ne Ile dolduracağını bIlememek, anladığının kat’IlIğI Ile yenI yere kesIn yerleşIk 
olmak…”407 

 

 İdeal benl%k anlayışının ve hayal kırıklığının devreye g%rd%ğ% bu durumda, 

geçen zaman %çer%s%nde alınan mesafen%n kısalığından esef duyulmaktadır. Ancak 

varılan noktada öneml% olanın mesafe almak değ%l, mesafeler% anlamak olduğuna %şaret 

ed%lm%şt%r. Bu bağlamda mesafey% anlamak, zamanı da anlamakla sonuçlanacaktır.  

 

 Kıyamet Emekl&s&’nde %se bu anlama ve mesafe arasındak% %l%şk% şu cümleyle 

kurulmuştur; “Her adım cevap alamasa da b&r mesafeyd&, anlıyordu. Yol büsbütün 

 
407 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 160. 



 236 

manalı ve &ncelt&c&yd&.”408 Mesafeler% yok etmeye yönel%k hamleler her zaman 

başarıyla sonuçlanmayab%lmekted%r. Tıpkı Zamanın Farkında’da Aslan Bey’%n %fade 

ett%ğ% g%b% yaklaştıkça mesafeler%n uzaklığı duyurması durumu burada da söz 

konusudur. Burada aslolanın “yol” olduğuna da%r gönderme yapılmış, varmak değ%l 

yürümek, “vâkıf olmak değ%l vasıl olmak” güzellenm%şt%r. Kıyamet Emekl&s&’n%n b%r 

anlamda tasavvufî bağlamda “yol”u %mlemes% bu anlayışı man%dar kılmaktadır. 

Zamanın anlaşılanlarla eş tutulduğu b%r d%ğer cümle şu şek%lded%r; 

 
“Zaten kalan yıl değIl, çekeceklerIn bItmesI. Çekecekten kastım; anlayacaklar, 
anlamak zorunda olunanlar. Anlama o kadar sancılı bIr süreç, kabullenme o kadar 
ezIyetlI bIr hal kI anlamak ve kabul etmek, bunu IçIne sIndIrmek, bu hal Ile bIr olmak 
çekmek anlamına da gelebIlIyor.”409   

 
 Zaman, anlamak ve acı arasında kurulan bu korelasyon Gürbüz’ün zaman 

anlayışının temel noktasında yer alır. Zaman “anlama” eylem% %le %l%şk%lend%r%lm%ş, 

anlamak %se acılı ve ağrılı b%r süreç olarak değerlend%r%lm%şt%r. Ancak tek b%l%nçl% varlık 

olan %nsanın dünyadak% aslî görev% de “kend%n% b%l”me olarak değerlend%r%ld%ğ%nde bu 

“anlama”nın gerçekleşmes% zarur% olarak gözükmekted%r. 

 

 Zamanın anlama mesafesi oluşunu saat vesilesiyle de dile getiren Gürbüz, saate 

bakmakla tüm zamanlara aynı anda bakmanın ve tüm bu olup bitenleri sezmenin 

ilişkisi üzerinde durmuştur; “Saate tekrar bakıldığında, geçmiş ve gelecek tüm 

zamanlar ve tüm bakanlar, aslında uç uca görülmese de sezilir. Bu bir teselli değilse 

de tesellinin gölgesidir.”410 Bu noktada “bakış” yine var oluşun aslî eylemlerinden biri 

olarak kabul edilmiş ve derin anlamıyla ele alınmıştır. Saate bakmak sadece ve 

doğrudan saate bakmak değil, tüm zamanları kendi içinde yeniden inşa etmek ve 

anlamlandırmaktır, dolayısıyla zamanı ve varlığı görmektir. 

 
 
 
 

 
408 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 61. 
409 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 87. 
410 A.e., s. 110. 



 237 

3.3.4.6. Âdem’le Akran Olma 

 
 
 
 
                                                                     “H(çb(r şey tam değ(ld( ben görmeden önce”411 
 
 
 
 Zamanın farkında olmanın dayandığı nokta anlaşılanlarla “çağdaş” olma 

meseles%d%r. Şule Gürbüz bunu, “Âdem’le akran olma” %fades%yle ortaya koymuştur. 

Kad%m gelenekten ve kutsal k%taplardan sık sık %fadeler derleyen Gürbüz, bu “Âdem’le 

akran olma” meseles%n% b%r röportajında şu cümlelerle açıklamıştır; 

“Her insan Âdem’in akranıdır.” derler, bu söz bana doğru gelir. İnsan milyarlarca 
yaşındadır ama bunu bilmez, bazen sezer, bazen de duyar. Burada yekpare, herkesi 
ve olan biten her şeyi, tüm hattıyla içine alan bir zamandan bahsediliyor, yani 
Sokrates zehirlenirken de siz oradaydınız ama geç anladığınızdan sonradan üzülmeye 
başladınız, İsa çarmıha götürülürken de oradaydınız ama sesiniz ya çıkmadı ya da o 
sessizce arkadan yürüyenlerin arasındaydınız, ne zaman ki bunun ne olduğunu 
anladınız gözleriniz yaşardı… (…) Anladığı şeyin zamanını başlatır, bunlar arttıkça 
ve kâinattaki her şeyi duyabildikçe varlık seviyesi, anlayışı artar ve gerçek zamana, o 
ilk zamana yaklaşır, kendini hatırlar. Âdem’e de akran olur. Ve şairin dediği gibi, her 
şey o yaşarken olmuş olur.”412  

Şule Gürbüz’ün zaman anlayışının da temelini inşa eden bu durum “yekpare” 

zaman anlayışıyla örtüşmektedir. Gürbüz’e göre tek ve gerçek zaman vardır ve her 

insan bu zamana dahildir. İnsanlar bunu bilmese de bazı durumlarda “sezgi” 

aracılığıyla bu bilgiye vâkıf olabilmektedirler. Buradaki “anladığı şeyin zamanını 

başlatır” ifadesi Zamanın Farkında’da ele alınan “zamanın anlama mesafesi” 

olmasıyla eş değerdir. İnsan anladıkça Sokrates’e, İsa’ya, Âdem’e vb. akran olmakta 

ve tüm zamanlara dahil olabilmektedir. Gürbüz’e göre bu durum “ilk zaman”a 

gitmekle, kadim öğretideki “kendini bil”me durumunu kendini hatırlayarak inşa etmek 

olduğu için bu durum kişinin varlık seviyesini yükseltir ve idrak düzeyini artırır. 

Olması gereken ve hedeflenen de bu gözükmektedir. Dolayısıyla “anlama” insanın aslî 

 
411 Rilke, A.g.e., s.33. 
412 Filiz, A.g.e. 



 238 

eylemini oluşturmakta, bu durum da “zaman”la derin bir ilişki içerisinde inşa 

edilebilmektedir.  

 Âdem’le akran olma meseles% d%ğer peygamberler%n de örneklend%r%lmes%yle 

%fade ed%lm%şt%r. Şule Gürbüz, eserler%nde pek çok kutsal k%taba ve kad%m öğret%ye yer 

verd%ğ% g%b% pek çok düşünürün ve peygamber%n de %sm%n% anmıştır. Dolayısıyla 

Âdem’e akran olunduğu g%b%, “anlama” gerçekleşt%ğ% sürece d%ğer peygamberlere de 

akran olunacaktır; “İnsan k&taplı &nsan &se her k&taplı peygamber&n yakınıdır da.”413 

Öyle m&ym&ş?te geçen bu %fadelerde böyle b%r durumda akranlıktan da öte b%r yakınlığın 

söz konusu olacağı söylenm%şt%r. 

 
 Âdemle akran olmayı, “%pe d%z%l% serçeler” benzetmes%yle ele alan Gürbüz, 

bu meseley% şu cümlelerle %fade etm%şt%r; 

 
“KendI hakkında velev kI en saçma şey bIle olsa duyunca bIr uyuşmaya ve heyecana 
aynı anda uğrar, kendInI kâInatın bIr sırrı Ifşa edIlIrken kulak mIsafIrI olmuş gIbI 
hIssederdI. Baba bu heyecanına bazen, ‘Eee sen de bIr fIhrIst-I kâInatsın da ondan 
AzIz can, senIn sırrın onun sırrı, sende açığa çıkan onun açığı, ayıbını görünce Âdem’e 
kız, o da şu an IçInde merak etme, hâlâ da düzelmedI, bIr övüleceğIn olursa kalk ayağa 
İbrahIm’I öv, bu mezIyet onun, sen de ondansın, bunlar hep ânın IçInde yan yana Ipe 
dIzIlI serçelerdIr,’ derdI.”414  
 
İnsanın “f%hr%st-% kâ%nat” yan% kâ%natın özü ve özet% olması meseles% tasavvufî 

yaklaşımda karşımıza çıkar. Bu durum da y%ne Âdem’le akran olmakla eşdeğerd%r. 

Şöyle k% %nsan eğer tüm kâ%natın özünü kend% %ç%nde barındırab%l%yorsa %nsanın kâ%natta 

h%çb%r şey%n yabancısı olmadığı anlayışı %nşa ed%lm%ş olur. N%tek%m Şeyh Gal%b’%n şu 

beyt% de bu durumu açıklar n%tel%kted%r; "Hoşça bak zâtına k&m zübde-& âlems&n sen / 

Merdüm-& dîde-& ekvân olan âdems&n sen" Bu bağlamda kâ%natta olan her şey %nsanda 

da vardır. Âdem ve İbrah%m peygamberlere telm%h yapılan bu durumda, onların 

meseleler%n%n b%l%nmes% hâl%nde onlarla aynı zamanı paylaşmanın mümkün olacağı 

vurgulanmaktadır. Bu durum da tüm %nsanları aynı “ân”ın %ç%nde yan yana varlık 

gösteren serçeler şekl%nde resmetmekle sonuçlanmıştır. Burada d%kkat ed%lmes% 

 
413 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 22. 
414 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s.278. 



 239 

gereken b%r d%ğer nokta Gürbüz’ün aynı “zaman”ın %ç%nde olma %fades% yer%ne aynı 

“ân”ın %ç%nde olma %fades%n% kullanmayı terc%h etmes%d%r. Gürbüz’ün zaman anlayışının 

“yekpare” ve bütünlüklü olması, “ân”a tüm zamanların eklenmes%yle sonuçlanır.  

 

Semavî d%nlerce %lk %nsan ve %lk peygamber olarak kabul ed%len Âdem, hem %lk 

zamana hem kıyamete anlayış bağlamında s%rayet edeb%lmekted%r. Çünkü %nsan asırlar 

boyunca farklı şeyler% yaşasa da aynı şey% h%ssetm%ş, aynı “%nsan” olarak varlık 

gösterm%şt%r. Bu bağlamda “ ‘İnsanlar hâlâ ve hâlâ dünyanın son gününde b&le &lk 

günündek& şey& &steyecekler, (…)’ ”415 %fades%yle %nsanlar arasındak% bu denkl%k 

kurulmuş ve Âdem’%n var olması %nsan %ç%n b%r “başlangıç” %fades% olsa da aslında 

“son”u da duyurmuştur; “Ama Baba’nın ded&ğ& g&b& Âdem’&n varoluşu kıyamet 

alâmet&yd&.”416 Âdem üzer%nde yoğunlaşan tüm %fadeler zaman g%b% %nsanlığın da 

bütünlüğüne da%r b%r göndermed%r.  

 

Âdem’le %lg%l% %fadelere daha çok Kıyamet Emekl&s& adlı romanda yer ver%lm%ş 

olsa da y%ne pek çok peygamber%n ve düşünürün de adının anılmış olduğu Öyle 

m&ym&ş? adlı anlatıda “Her şey&n adını Âdem koymuş.”417 g%b% b%r %fadeye rastlarız. Bu 

%faden%n b%r benzer% de Kıyamet Emekl&s&’nde şöyle geçer; 

 
“BIlgInIn bIle hatırası kalır, (…) en hakIkI bIr şey bIle anca duygulandıran ama 
anlaşılamayan bIr hale döner. Öyle kI her şeyI bIlen, var olmaya, Insan olmaya bIzzat 
tanık olan ve her şeyIn IsmInI de veren Âdem’den, bIn defa söylesenIz o IsmI dahI 
aklında tutamayan, ne olacağını da anlamayan Insana kadar gelInmIştIr.”418  

 
 Burada d%ğer %fadeler%n aks% b%r durumdan söz ed%lmekted%r. Evet, her şeye 

%sm%n% veren%n Âdem olduğuna %nanılır ve bu ulvî b%r eylemd%r. Ancak günümüz 

%nsanın bu yüksek mertebelere er%şemed%ğ% yönünde, günümüz %nsanına eleşt%r% 

get%r%lm%şt%r. Olması gereken, yüksek %drak düzeyler%yle zamanın farkına varmak ve 

kend%ne ve kâ%nata da%r anlayış gel%şt%rmekt%r. Ancak Gürbüz, zamanın farkında 

olmanın da zor ve ağrılı b%r süreç olduğuna ve yüksek düşünceler%n ürünü olacağına 

 
415 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s.15. 
416 A.e., s. 28. 
417 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 135. 
418 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s.144. 



 240 

gönderme yapmıştır. Bu durumda evet her %nsan Âdem’%n akranı olab%l%r ancak 

“anlama”yı gerçekleşt%reb%lmes% koşuluyla… Yoksa Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanı 

Baba’nın %fades%yle “%nsan” konumuna yükselme gerçekleşmez ve “beşer” konumunda 

kalınır. 

 
 Y%ne Âdem’%n %lk günahla %l%şk%lend%r%lmes% meseles% Kıyamet Emekl&s&’nde 

kend%ne yer bulmuştur; “ ‘(…) şu Adem aleyh&sselam b&r lokma elmayı ısırdı da b&n 

yıllardır boğazına duruyor, (…) ben daha dün ded&m, oradaydım, gerç& vurdum sırtına 

yutkunsun d&ye de kıpırdamadı, o da alışmış,’ ded&.”419 Bu bağlamda %nsanlar %ç%n 

günah dah% s%ls%le hâl%nde gerçekleşmekte, Âdem’%n %şled%ğ%ne %nanılan %lk günah, onun 

ısırdığı %lk elma, tüm %nsanlığın boğazında kalmış olarak değerlend%r%lmekted%r.  

 

 İnsanın olanca g%r%ftl%ğ%yle hayata da g%r%ftl%k yükleyen yapısı, f%lozofların 

değ%lled%ğ% b%r mesele hâl%ne gelm%ş, her şey%n olab%ld%ğ%nce “bas%t” olduğuna 

değ%n%lm%ş ve mesafen%n de öyle beklen%ld%ğ% g%b% olmadığı d%le get%r%lm%şt%r; “Büyük 

esk& f&lozoflar d&yorlar k&, hayat ve &nsan bas&tt&r, kurallar bas&tt&r, aramızda âdemler 

boyu uzaklıklar yoktur, (…)”420 Âdemler boyu uzaklığın olmaması, %nsanlar arasındak% 

b%rl%ğ%n ve aynılığın b%r tezahürü olarak ele alınmıştır.  

 

 Pek çok peygamber%n %sm% ve yaşadıkları olaylar zamanın anlama mesafes% 

olması bağlamında şu çarpıcı paragrafta da ele alınmıştır; 

 
“Çocuk İsa yanında tahtalarla oynayıp duruyordu, o tahtalar az Ilerde bIr çarmıha 
çakılıyordu, Yakup bIr yanında hasrettI, bIr yanında kavuştuğu Yusuf’u Ile bIr arada 
duruyordu, dünya hem kuruluyor hem yıkılıyor, an an IçInde devrIlIyor, bIr yerden bIr 
buzul parçası erIyIp düşerken büyük bIr gemI batıyor, hIç sönmeyecek gIbI yanan ateş 
bIrden sönüverIyor, en bIlIndIk herkesIn tekrarındakI bIr söz anIden unutuluyor, 
yüzyıllar boyunca hatırlanmıyor, dIkmek IçIn yüzlercenIn uğraştığı bIr taş bInlerce 
tarafından sökülüyor, bIr anlık heyecan duyarken bIrIsInIn gözünün ferI Inançsızlıktan 
sönüyor, bIrI kapıda beklerken bekledIğI az Ilerde can verIyor, ahIret IçIn yaşayanlar 
ve bekleyenler varken ahIret bu ahIrlIğInden habersIz kendInI taptaze duyarak her gün 
yenIden olgunlaşıyor, bIr üzüm asması toprağa düştüğü an üzümün tanesI de bIr ağza 
düşüyordu. Başını ânın IçInde nereye çevIrse geçmIş, gelecek şImdInIn IçInde koyulup 

 
419 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s.263. 
420 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 17. 



 241 

açılan ama hep aynı kalan bIr kıvamın IçInde dönüp duruyordu. Her şey ama her şey 
bIr Ipe dIzIlI serçelerdI, yan yanaydı. Sağındaydı on bIn yıl evvel denen, solunda da 
bIn yılın sonrası vardı, hepsI de şImdIdeydI. BIr Ipte serçelerdI.”421  
 
 
B%r peygamber%n çocukluğunun düşündürülerek onun peygamberl%ğ%ne da%r 

göndermeler yapılması, alışılmış %fadeler olarak karşımıza çıkmaz. Çocuk İsa’nın 

kend% çarmıhının tahtalarıyla oynaması g%b% çarpıcı b%r %fade vasıtasıyla ele alınan bu 

durum, zamanın döngüsell%ğ%ne ve %ç %çe geçm%şl%ğ%ne b%r göndermed%r. Kâ%natın ve 

%nsan yaşamının b%r yandan yapılırken b%r yandan yok olması meseles%, zamanın hem 

oluşun hem yok oluşun müsebb%b% olmasını %mler. Bu bağlamda %nsanlık tar%h%nde 

b%r%n%n yaptığını b%r başkası bozmuş, b%r topluğun %nşa ett%ğ%n% b%r başka topluluk 

yıkmıştır.  
 

Bu paragraftak% “Başını ânın &ç&nde nereye çev&rse geçm&ş, gelecek ş&md&n&n 

&ç&nde koyulup açılan ama hep aynı kalan b&r kıvamın &ç&nde dönüp duruyordu.” 

%fadeler%nden hareketle y%ne tüm zamanların “ş%md%”de b%rleşt%ğ%ne da%r b%r gönderme 

yapıldığını görüyoruz. Devam eden kısımda da “%ptek% serçeler olma” metaforu 

y%nelenm%şt%r. “İp” burada zamanın ve hayatın kend%s% olarak ele alınmış, yen%den 

zaman ve hayat denkl%ğ% kurulmuştur. Tüm zamanlar (doğrusal zaman anlayışındak% 

geçm%ş-ş%md%-gelecek sıralamasında olduğu g%b%) %p%n ya sağ tarafında ya sol 

tarafındadır ancak “tek” b%r %p vardır. İptek% serçeler de tüm %nsanlık ve hatta tüm 

varlıktır. Bu “%ptek% serçe metaforu” %le benzer b%r başka yaklaşım “koca b%r tesp%h” 

metaforu %le kurulmuştur. Öyle m&ym&ş? adlı eserde %nsanların benzerl%ğ%ne ve b%rl%ğ%ne 

%şaret ed%lerek bu durum şu cümlelerle açıklanmıştır; 
 

“İnsan bIrbIrInIn örneğI, bIrbIrInIn sırrı olduğu IçIn sırsızdı. SüresIz bIr dua gIbI 
bIrbIrI ardına sonsuz bIr tespIh gIbI aynı şeylerI söyleyIp aynı şekIlde yaşayıp ölen 
koca bIr vIrd halkası, koca bIr tespIhtI.”422  

 
 Bu alıntıda d%kkat ed%lecek nokta “süres%z” kavramı etrafında 

şek%llenmekted%r. Zaman değerlend%r%l%rken onun en küçük b%r%m% olan “ân”ların 

“süres%z” b%r akışta oluşuna d%kkat çek%lm%şt%r. Bu noktada da %nsanların dünya 

 
421 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s.291. 
422 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 161. 



 242 

üzer%nde “süres%z” b%r şek%lde b%rb%r% ardınca gelmeler%, b%r ardışıklık ve s%ls%le 

oluşturmaları bağlamında değerlend%r%lm%şt%r. Y%ne aynı eserde bu mesele %le %lg%l% 

“(…) her şey b&r kerel&k ama tuhaftır &nsan süres&z tekrardadır.”423 %fades%ne yer 

ver%lm%şt%r. Bu durum da b%r tesp%h ve tesp%htek% boncuklar vasıtasıyla ele alınmıştır. 

Tıpkı “%ptek% serçeler”de olduğu g%b% “koca b%r tesp%h” olma durumunda da %p yahut 

yer%ne kullanılab%lecek herhang% b%r nesne “zaman”ın sembolü olurken üzer%ndek% 

serçeler veya boncuklar da %nsanları tems%l etmekted%r. Buradak% “aynı şek%lde yaşayıp 

ölme” ya da aynı %p üzer%nde olma “b%rl%k” anlayışını da oluşturmaktadır.  Ardışıklık 

dolayısıyla “Hayatın b&r sıraya g&r&ş oluşu &lk kez d&kkat&m& çekm&şt& ve bu sıra 

k&mseler& pek de rahatsız etm&yordu.”424 %fadeler%yle %nsanların da boncuklar ve 

serçeler g%b% b%r “sıraya” g%rd%ğ% %mlenmekted%r.  

 

 Tesp%h metaforu aynı eserde “yıl” bağlamında da kullanılmıştır. Aylar, 

tesp%h%n taneler% olarak ele alınmış, yıl da on %k% tanel%k b%r tesp%h olarak 

değerlend%r%lm%şt%r;  

 
“DenIldIğIne göre kıyamet yaklaşmış. Yıl dedIğIn bIrbIrI üstüne yığılan nesIller, 
Insanlar, hurda eşyalar vs. görülürmüş de yıl yenI ve taze tek bIr tane sIcIm gIbI uzun 
Ince Insanın önünde öylece dururmuş. On IkI aydan on IkIlIk tespIh gIbIymIş, daha 
esmâsına gIrIşemeden bIter Insan söz ve dIleksIz, şükür ve nasIpsIz bIr sonrakI sIcImI 
elIne mIsIna gIbI alır kıyıya geçer yIne bekler, bekler, tâlIk keşIdeler gIbI üst üste 
bInermIş.”425 

 
 Burada yılların yen%l%ğ%ne ve tazel%ğ%ne %şaret ed%lerek tesp%h vasıtasıyla 

kurulan b%rl%k “yıl” özel%nde sınırlandırılmıştır. Benzer b%r durum da hayattan 

kopukluk ve boşluk h%ss% bağlamında günler% %ç %çe geçm%ş boş f%ncanlar g%b% 

değerlend%rmeyle sonuçlanmıştır; “Kend&n& öyle manasız, daha evvelk& hayatlarından 

öyle kopuk ve onları başkasınınmış g&b& b&le temaşa edemeden çok der&n b&r boşlukta 

sallanıyor, günler&, &ç &çe geçm&ş b&rb&r&n&n aynı f&ncanlar bardaklar g&b& &çler&nden 

çıkarıp b&r aynıyı önüne koyuyor, aynı kalan ve aynı g&dene bakıyor ve sürekl& başı 

 
423 A.e., s. 170. 
424 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s.157. 
425 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 138. 



 243 

dönüyordu.”426 Bu aynılık, boşunalık h%ss%n% doğurmuş; kend%n% dünyaya a%t 

h%ssedemeyen kahraman, günlere de anlam atfetmekten uzak düşmüştür.  

 
 Yılların yen% ve taze olarak n%telend%r%lmes%n%n yanında %nsanın “esk% b%r 

tekrar” olması hususunda b%r değerlend%rme yapılmıştır. “(…) her şey b&r kerel&k ama 

tuhaftır &nsan süres&z tekrardadır.”427 %fades%ne ek olarak bu bağlamda şunlar 

söylenm%şt%r; 

 
“YenIyIz zannedende yenIye hIç yer yok, Insan eskI bIr tekrar, eskI bIr ezber. İşte en 
son 19., 20. asır da geçtI çığlık feryat. Mutsuz, menhus. SIsler, sağanak hâlInde 
IzlenImler ve onların Insanın üstünden durmayıp kayması Ile bIr görünüp bIr 
kaybolması Ile geçtI. (…) Tanrı daha mesafede, Insanın ayağı daha yerde geçtI.”428  

 
 Hölderl%n’%n Hyper&on adlı eser%nde geçen “Her şey tekrar yaşlanır ve tekrar 

gençleş&r. Tab&atın o güzel döngüsünden b&z n&ç&n dışlandık?”429 %fades%n%n tam ters% 

olarak ele alınan %nsanın devamlı b%r tekrarda olduğu düşünces%ne Öyle m&ym&ş? adlı 

eserde yer ver%lm%şt%r. Ancak burada Gürbüz, tek b%r %nsanın hayatındak% döngüyü ve 

aynılığı ele almamıştır. Daha z%yade tüm %nsanlığın ortak b%r döngüye ve aynılığa 

dayanması şekl%nde b%r yorum gel%şt%rm%şt%r. Buna paralel olarak şu %fadeler 

değerlend%rmeye alınab%l%r; 

 

“İşte Inanmak da hIçbIr şey görüp bIlmeyene kalıyor, araya yüzlerce yıl sokuyor ve 
yüzlerce kafa bIr o yana bIr bu yana eğIp büküyor ve bInlerce yıl önceyI şImdIkI 
hülyasına yakıştırıp kabul edIyor. Kurallar bellI, tarIh Ilerlese de zaman ve kurallar 
bunlara uyanlara ve utananlara değIl, arkasına kaldırıp atanlara değIşIyor. Yoksa 
Ince un Ile tahıl sunusu pIşIren kadın ve onun zeytInyağını tutarkenkI özenI ve yedI bIn 
yıldır sabIt kalan utancı ve korkusu şImdI başka bIr kadında hâlâ yenI.”430  
 
 

 B%r kadındak% utanç ve korku duyguları, değ%şen yüzyılların %ç%nde sab%t 

kalmıştır. Ancak bu duygular her kadında “yen% ve taze” olarak korunmuştur. Değ%şen 

dünya, devr%len yıllar, zamanın tahakkümünde bozuluşa tab%% olan her şey; b%r yanıyla 

 
426 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 367. 
427 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 170. 
428 A.e., s. 168. 
429 Hölderlin, A.g.e., s. 24. 
430 A.e., s. 25. 



 244 

her defasında yen%den yen%den “aynı”yı %nşa etmekted%r. Bu bağlamda %nsan olmanın 

gerekt%rd%ğ% bazı duygu ve düşünceler her %nsanda var olmasıyla b%r b%rl%ğ% %nşa ve 

aynılığa %şaret eder. Ancak her %nsan kend%ne özgülüğü %çer%s%nde aynı duyguyu, yen% 

ve farklı anlamlarla yaşar. Bu durum Kıyamet Emekl&s&’nde de %nsanın muhkeml%ğ% 

üzer%nden şu cümlelerle ele alınmıştır; 

 
“İnsanın aynılığı ve sabItlIğI başka her şeydekInden fazlaydı. EmIndI kI eve gItse şImdI 
hIçbIr şey aynı değIldI, ne koltuğun tutuşu, ne yatağın sarışı, ne sokakta hep oturduğu 
duvar emIndI kI aynı değIldI, vazgeçmIştI çoğu şeyden ve muhakkak gevşemIştI. Çoğu 
şey solmuş, azalmış, eskImIştI. Ama bu Insan sabItlIğInde, kelImelerI, düşüncem dedIğI 
şeylerde mIlIm oynamıyor, bunların uğruna yer yarılsa, taş taş üstüne kalmasa cümle 
gene bunun öncesI Ile aynı kuruluyordu. İnsan kendInI aynı Ile anlatıyor aynı Ile 
savunuyor, en gelIşmIş makIneden daha muhkem yapıyordu bunu.”431  

 

 İnsanın aynılığı, sab%tl%ğ% ve muhkeml%ğ% Gürbüz’ün d%kkat çekt%ğ% b%r 

noktadır. Az az da olsa her şeyde meydana gelen değ%ş%m, solma ve esk%me Gürbüz’e 

göre bu bağlamda %nsanda gerçekleşmemekted%r. Aslında bu durum b%raz da “düşünce” 

bağlamında ele alınmış, %nsanın “kend%” düşünceler%ne sıkı sıkıya bağlı kalması ve 

onları asla değ%şt%rmeye gönüllü olmamasıyla %l%nt%l% olarak eleşt%r%lerek ele alınmıştır. 

 
 Âdem, İbrah%m ve İsa peygamberlere yukarıda telm%h yapıldığı g%b% 

düşünürlere de telm%h yapılarak tüm %nsanlıkla çağdaş olma meseles%ne değ%n%lm%şt%r. 

Bunlardan b%r tanes% şöyled%r; 

 
“Hayat neden değerlI bIlIyor musunuz, o sadece sIzIn hayatınız değIl de o yüzden. 
Yoksa sen kImsIn kI tek başına senIn bIr kıymetIn olsun. Koca MısrI’nIn hayatı bIttI mI 
70 senede ha? Hayır, o başka bIrInde devam edIyor, sen o yüzden ayağını denk 
alacaksın, arkandakInI de düşüneceksIn, o yüzden ona da fazla ağlamayacaksın, onun 
yüzünü de güldüreceksIn, senden sonrakInI de, yaşadım bIttI değIl, hem yaşamadın 
hem bItmedI.”432 

 
 

Hayat, bütün %nsanların hayatının b%rleş%m% olması sebeb%yle değerl% olarak 

added%lm%şt%r. Mutasavvıf şa%rlerden olan N%yâzî-% Mısrî’n%n hayatının büyüklüğü ele 

alınarak onun hayatının b%r başkasına da s%rayet ett%ğ%ne değ%n%lmekted%r. Bu bağlamda 

 
431 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 363. 
432 A.e., s. 114. 



 245 

Mısrî’y% anlayan aslında onun da zamanına g%derek onun hayatını da kend% hayatına 

dah%l edeb%lmekte, “anladığı” şey%n zamanını da başlatmaktadır.  

 

Buradak% “yaşadım b&tt& değ&l, hem yaşamadın hem b&tmed&” $fades$ de 

öneml$d$r. Yaşanıp b%tmes% geçm%ş zamanı %mlerken hem henüz yaşanmaması hem de 

b%tmem%ş olması geçm%ş ve gelecekten sıyrılıp “ş%md%”y% %nşa eder gözükmekted%r. B%r 

şey%n yaşanmaması ama yaşanma %ht%mal%, gelecek zamanda gerçekleşme %ht%mal%n% 

yan% aslında b%r nev% gelecek zamanın varlığını %nşa eder. B%tmes% %se o olayı geçm%şe 

göndereceğ% %ç%n geçm%ş zamanı %nşa etmekted%r. Ancak burada hem yaşanmamış hem 

de b%tmem%ş olması, olayın ya da hayatın “ş%md%”de asılı kalmasıyla sonuçlanmaktadır. 

 

Peygamberlere ve düşünürlere gönderme yapılarak zamanın anlama mesafes% 

olduğuna değ%n%lmes% g%b%, tar%h%n d%ğer öneml% k%ş%ler%ne de gönderme yapılarak 

“Âdem’le akran olma” meseles%ne değ%n%lm%şt%r. Bunlardan b%r tanes% de Kıyamet 

Emekl&s&’n%n d%ğer kahramanı Nuhu ves%les%yle %nşa ed%lm%şt%r; 
 

“HIssedIyordu kI dünyanın ömrü de durmadan her ölümle yenIden başlayan bIr kırk 
ellI altmış, neyse doksan senedIr, ne varsa geçmIş ve gelecek hepsI hıncahınç IçIndedIr. 
YanI dünya Ile Nuhu yaşıttır. GörmedIm ben o vakte yetIşemedIm, o zaman HItIt kralı 
4. IV. Hattutaş vardı bIze daha dokuz bIn sene vardı, demeyesIn. Sen de vardın o da 
bIlIyordu bunu ve artık Nuhu konuşur hItap ederken krallara, fIravunlara, esIrlere, taş 
kesenlere, ark açanlara, fIlIzlerI Ilk gören gözlere, o an kopan fırtınaya, yağan 
sağanağa ve önüne kattıklarına, şImdI eşInI kaybeden kadına aynı anda seslenIyordu. 
(…) Ilâ ahIr olmuş olan olacak, o an orada olan anca şahIt olacaktı, yanI herkes kIm 
yaşamışsa, kIm yaşayacaksa, herkes aynı şeylerI görecektI zerre kadar haksızlığa 
uğramadan. KendIsI de zaten Âdem’den başlayarak herkesIn gördüğünü görüyor, 
HadrIanus’un Roma’dakI mezarında yazan ve Nuhu’yu her IçInden geçIrdIkçe 
hoplatan, ‘Ey küçük ruh! BenImle çok yıl yaşadın. ŞImdI nereye gIdIyorsan yolun açık 
olsun,’ yazısını beraber kazıyorlardı.”433  
 

 
            Ölüm kavramı %ncelen%rken dünyanın her ölümle yen%den başlaması, zamanın 

anbean yıkması ve yapmasına gönderme yapılarak ele alınmıştı. Burada d%kkat 

ed%lecek husus “(…) ne varsa geçm&ş ve gelecek heps& hıncahınç &ç&nded&r. Yan& dünya 

 
433 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 99. 



 246 

&le Nuhu yaşıttır.” %fades%nded%r. Geçm%ş%n ve geleceğ%n %ç %çe olması ve tek b%r %nsanın 

“dünya” %le yaşıt olması hem zamanın yekpare yapısına %şaret eder hem de bu durum 

tek b%r %nsan olan “Nuhu”nun da Âdem’le akran oluşunu %nşa eder. Devam eden 

kısmında Hattuşaş’la, d%ğer krallarla, f%ravunlarla, hatta dünyada var olan şeyler% gören 

“%lk gözler”%n sah%pler%yle “çağdaş” olunduğuna da%r b%r gönderme vardır. “Kend&s& de 

zaten Âdem’den başlayarak herkes&n gördüğünü görüyor,(…)” %fades%nde de y%ne 

Âdem’e %şaret ed%lerek b%rl%k ve aynılık anlayışı oluşturulmuştur. 

 

           Kâ%natın yen%den yaradılışı ve bozuluşu, zamanın anbean varlık göstermes%yle 

%l%nt%l%d%r. Bu durum da tüm zamanların “ş%md%”de toplanması %le sonuçlanmıştır. Tüm 

zamanların “ş%md%”de toplanab%lmes% g%b% tüm kâ%nat, tüm varlık, tüm b%lg% yan% akla 

geleb%lecek her şey de aslında “tek b%r %nsan”da toplanmıştır; 
 
“Her sahnesInde dünyanın gelmIş geçmIş herkesIn bIr anın bIr vaktInde ömrünün 
karşısına çıkana karşı aldığı tavır ve onu kavrayışı, kâInatın onun IçIn yenIden 
yaratılışı ve bIttIkten sonra tekrar bozuluşuydu. İnsana, tek bIr Insana dünya bu 
yüzden sığmış, Insan dünyasını sırtlanmış, tüm davranış, anlayış, akıl ve telakkIlerInI 
onun IçIne koymuştu. İçInde dünya, sırtında dünya, bIr yandan dünyanın IçInde, bIr 
yandan dünyanın sırtında, Işte IçIndekI IçInde buydu galIba.”434 

 
 
 Dolaysıyla “f%hr%st-% kâ%nat” ve “âlem%n özü” olan %nsan, hem tüm dünyayı 

kend% %ç%ne sığdırab%lm%ş hem kend%s% dünya %çer%s%nde varlık göstereb%lm%şt%r. Sonuç 

olarak zamanın farkında olab%lme meseles% “Âdem’le akran olma” özel%nde anlaşılan 

tüm şeyler%n zamanına g%tmeyle tüm her şeyle çağdaş olma şekl%nde sonuçlanmıştır. 

Bu durum, yan% meseleler%n %ç yüzler%n% öğrenme çoğu zaman da okuma, araştırma ve 

b%r%ler%nden duyma eylemler%n%n sonucudur; 

 
“Okuduğum, IşIttIğIm her şey benImdIr. Çölde yürüyen, aşIret rüzgârını hIsseden, 
karlar altında ölen, devesInIn kurumuş dudaklarına su serpen, sabahlara kadar sanrılı 
düşlerle kavrulan, taşa baktıkça onun Iç âlemInI sezen… her şey benImdIr. BenImdIr 
de, bu nasıl bIlInecektIr.”435  

 

 
434 A.e., s. 214. 
435 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 171. 



 247 

            Bu bağlamda %lla çok öneml% k%ş%ler%n hayatlarına tanıklık etmekle zamanda 

mesafe alınamayacağı, sıradan %nsanların ve sıradan hayatların da b%l%nmes%yle onların 

da zamanlarına g%derek onlar hakkında da f%k%r gel%şt%rmen%n bu farkındalığı %nşa 

ett%ğ%n%n %fades% söz konusudur. Dolayısıyla arada geçen zamanın çokluğu da h%çb%r 

şey %fade etmez; “Yan& beş yüz senel&k b&r hatıra, b&r k&ş&, b&r &drak onu h&ssett&ğ&n an 

d&r&l&yor ve yaşamaya başlıyordu.”436 B%r mesele anlaşıldığı, sez%ld%ğ% ve h%ssed%ld%ğ% 

ân, artık k%ş%n%n de olur. K%ş% böylece o meselen%n zamanına dah%l olur.  

 
“Baba’nın kâInatın yaratıldığı, gökte Ilk seyyalenIn dönmeye başladığı ve ardı ardına 
göğe yüklendIğI, Ilk hayvanatın bIrden bIr tepecIğIn ardından tItrek bacakları Ile 
sıçrar gIbI yürüdüğü ve acemIlIğInI IkI dakIkaya kalmadan attığı, Ilk ağacın göğsünü 
gerdIğI ve yeryüzü vakarını yapraklarına gIydIrdIğI, dağların yerlerInI almak IçIn IlerI 
gerI ettIğI, dağ çIçeğI olacakların en çok mor ve sarıyı beğendIğI ve kendIlerIne 
dağlarda yer bakmak IçIn bIr ışık kümesIne bInIp aşağı IndIğI, o sırada mor ve sarılara 
eşsIz bIr mercan, eflatun ve kIremIt rengInIn de son anda katıldığı , Insan gelIyor 
dendIğI ve Adem kılığında kıyamete kadar sürecek soyun geldIğI ama gelenIn bIr Adem 
olduğu sonra bütün olan bIten, olmamış ama sözü tüten, olmuş ama oluşunu sonraya 
kapamış gIden, şu vakte kadar ne varsa ve ne yoksa, ‘BIlIyorum, ben oradaydım,’ 
dedIğI IçIne küme küme IndI. Onun her şeye ettIğI şahadete karşılık AzIz’In kendI 
IçInde olan bItene bIle, ‘BIlmem kI ben orada mıydım,’ deyIşI kendInIn hIçbIr yerInde 
olmadığının şahadetI olarak bu kez yüreğIne IndI.”437  

 

            Kâ%natın yaradılışının d%le get%r%ld%ğ% bu cümlelerde de b%rl%k hâl%ne ve s%ls%le 

oluşa da%r f%k%rler ortaya koyulmuştur. “Şah%tl%k” ve “orada oluş” meseleler%ne 

gönderme yapılmış, bu durumun da y%ne Âdem’le akran olmayı %mled%ğ% görülmüştür. 

Ancak alıntının son cümles% yan% Az%z’%n aslında h%çb%r yerde olmayışını h%ssetmes%, 

varoluşçu yaklaşıma örnek teşk%l edeb%lecek b%r başka olgudur.  

 

             Hayatta ve %nsanlık arasında büyük b%r “b%rl%k” söz konusu olup, her şey%n ve 

herkes%n s%ls%le hal%nde b%rb%r%ne bağlılığı şu d%zelerde de ele alınmıştır; 

 
“Herkes ölmeden ölünmüyor 
Herkes anlamadan yenI soruya geçIlmIyor 
Herkes tamam demeden tamam olunmuyor 
İlk soru o yüzden hâlâ havada 

 
436 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 391. 
437 A.e., s. 221. 



 248 

Hâlâ Ilk şüphe Ile yaşanıyor 
İlk aldanış hâlâ taze 
Peygamber dünkü adam 
Platon babam 
Dünya buna sebep hep sözde taze ve arzulanan”438  

 

 Âdem’le akran olma meseles%n%n perspekt%f% b%raz daha gen%şlet%lecek olursa 

Gürbüz’ün Açık Radyo’da kend% ses%nden d%nled%ğ%m%z Öyle m&ym&ş? adlı eserden 

alınan şu paragrafa da değ%nmek gerek%r; 

 

“Taş başka IkI taşın üstünde heybette, toprak koyu sarı renkte, neyI ararsan var, neyI 
ararsan yok. Gün mIlâdı bIlmezken bIr mIlâttan evvelIn sabahı, dert yIne Insanın 
kalbInIn kökünde, sular durgun bazen bIr ışıltı geçIyor üzerInden, toprağın daha vaktI 
var yer ona serIn, gök HerakleItos ne derse desIn kendI rengInden emIn, Ister kızıl 
Isterse hatta densIn gök yerde sIyah bIr zemIn. Havsala kendI kırıklığına düğümlenIyor 
ve Insan suçlayarak gIdIyor, sonu yok şImdIlIk bu mavI mor bazen ağaran kubbenIn. 
Tanrı’nın Insana karışmaması değIl Insanın Insana karışmaması acı olan. Ne kadar 
bIrleşIlse değIl mI yüzyıllardır akraba olunamadı, Âdem kImIn kardeşI bulunamadı. 
İnsanın hep acelesI var, Işler yetIşmIyor, hatta gerçek Iş nedIr bulunamıyor. Tanrı’nın 
vaktI göklerden genIş, Insan da bIr boy atıyor ama ne yana dönse olmuyor. (…)”439  

 
 Yaradılışın %lk zamanlarının tasv%r ed%ld%ğ% bu paragrafta “Gün m&lâdı 

b&lmezken b&r m&lâttan evvel&n sabahı (…)” %fades%yle tar%hlend%rme ve 

dönemlend%rmen%n olmadığı vak%tlerle daha sonrak% dönemler arasında değ%şmeden 

“sab%t” kalanın “dert” olduğuna değ%n%lm%şt%r. Tanrı’nın zamanı pek çok yerde konu 

ed%ld%ğ% g%b% bu eserde de konu hâl%ne get%r%lm%ş, gökler% ve felekler% aşan yapısıyla ele 

alınmıştır. Y%ne %nsanın %nsana karışamaması meseles% “tenhalık” ve “yalnızlık” 

bağlamında değerlend%r%ld%ğ%nde hükmünü koruyor gözükmekted%r. N%tek%m Âdem’le 

her ne kadar “çağdaş” olunab%lse de “akraba” olunamamaktadır. Bu durum %nsanlar 

arasındak% “mesafe”n%n “anlama” %le çözüleb%ld%ğ%n%n ama %drak olmadıkça da bu 

yakınlığın gerçekleşmeyeceğ%n%n eleşt%r%s%d%r.  
 

 
438 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 177. 
439 A.e., s. 26. 



 249 

 

   3.3.4.7. Yekpare Zaman: ŞPmdPnPn EngPnlPğP 

 
 
 

 “Âdem’le akran olma” ve tüm zamanların b%rl%ğ%; üç farklı zamanın 

“ş%md%”de toplanmasıyla yan% asıl zamanın “ân” oluşuyla sonuçlanmıştır. Dolayısıyla 

Şule Gürbüz’ün zaman anlayışının temel%n% oluşturan “zamanın anlama mesafes% 

oluşu”, “ş%md%” ve “ân” %çer%s%nde tüm zamanların b%rleşmes%yle “yekpare zaman”ın 

%nşasını mümkün kılmıştır.  

 

 August%nus gerçek zaman olarak sadece “ş%md%”n%n var olduğunu, geçm%ş ve 

gelecek zamanların ş%md%de b%rleşt%ğ%n% d%le get%rm%şt%r. Aynı durum Gürbüz’ün bakış 

açısından da Kıyamet Emekl&s&’nde şu şek%lde ele alınmıştır; “Başını ânın &ç&nde 

nereye çev&rse geçm&ş, gelecek ş&md&n&n &ç&nde koyulup açılan ama hep aynı kalan b&r 

kıvamın &ç&nde dönüp duruyordu.”440 Geçm%ş ve gelecek ş%md%n%n %çer%s%nde dönüp 

durmakla n%telend%r%lm%ş ve bu durum b%r “aynı”lığı %mler şek%lde %fade ed%lm%şt%r. 

 

 Tüm zamanları “ş%md%”de b%rleşt%rme ve b%r “ân”ın %ç%ne tüm ânların 

yerleşt%r%lmes% “yekpare” zaman anlayışını %nşa eder. Bu durum Kıyamet Emekl&s&’nde 

“yekpare örtü” benzetmes%yle ele alınmıştır; “(…) Ve gün başlarken sabahın erken&nde 

Az&z onun geceden kalma ucuna b&rleşt&r&yor, günler& ayrı ayrı değ&l, b&r beyaz yekpare 

örtünün üstünde b&r arada yaşıyordu. B&r zamanın &ç&ndeyd&, günler&n haftaların öğlen 

ya da akşamın değ&l (…)”441 Günler b%rb%r% ucuna ekl% olarak ele alınmış ve “yekpare 

b%r örtü”de b%rleşt%r%lm%şt%r. Devamında %se gün, hafta ya da akşam g%b% ayrışmalardan 

uzaklaşılarak tek b%r gerçek “zaman”ın varlığına %şaret ed%lm%şt%r. Yekpare zaman 

anlayışı aynı eserde, “Geçm&ş ve geleceğ& de ânın &ç&ndeyd&. Ancak bu zamanlarda 

tar&fs&z b&r yekpare kuvvet &ç&nde oluyor, b&r şey yapmadan b&r şeye er&şm&ş, b&r&kt&rm&ş 

g&b& h&ssed&yordu kend&n&.”442 %fades%yle y%nelenm%şt%r.  

 
440 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 291. 
441 A.e., s. 186-187 
442 A.e., s. 187. 



 250 

 

  August%nus, tek gerçek zaman olarak “ş%md%”y% ele alsa da “ş%md%”n%n de 

gerçekleşt%ğ% ân yok olduğuna %şaret etm%şt%r. Dolayısıyla “Mademk& var olmasının 

neden& var olmayı bırakmak…”443 şekl%nde yorumladığı “ş%md%”n%n varlığı da 

uçucudur. Bu mesele Kıyamet Emekl&s&’nde şu şek%lde ele alınmıştır; 

 
“ŞImdI, hep beklenen şImdI’nIn önünde durdu. Kırmadan, onu da, önceye ya da 
sonraya dahIl olacağı seyre gIrmek IçIn çırpınan şImdI’yI yanI elIyle tutup önce’nIn 
yanına koydu. Koyarken an o ânın hareketInde tek olmanın lezzetIyle çırpışırken 
ölmeden ama çok da hareket etmeden bekleyenlerIn arasına kısa sürede karıştı. ŞImdI 
önce olmuş ve uzun bIr bekleme yerIndeydI, yarı canlı olarak.”444 

 
 Önceye ya da sonraya yan% geçm%şe ya da geleceğe dah%l olmak üzere var olan 

ara zaman “ş%md%” kahramanın el%yle “önce”ye usulca dah%l ed%lm%şt%r. Böylece “ş%md% 

önce olmuş”tur. Burada yarı canlı olarak %fade ed%len zaman, tam olarak “ş%md%” 

tab%r%yle örtüşmekted%r. Geç%p g%tm%şt%r ama g%del% çok olmadığı %ç%n etk%s% de tazed%r. 

 

 Ş%md%n%n görünür olduğu “ân” bu defa da b%r “hamur” benzetmes%yle esk%ye ve 

sonraya doğru esnemes%yle ele alınmıştır;  

 
“Devraldığı ve devrettIğI, gördüğü, unuttuğu ve hatırladığı, başa, en başa döndüğü, 
sonu ona hatırlatacak kadar başa döndüğü, ânın bIr hamur gIbI IkI yana eskIye ve 
sonraya sanIyede yayıldığı, ortaya hep bIr şeylerIn konduğu ve yendIğI, çarçabuk 
bIttIğI âna şaşarak baktı. DemIn, ânın hIkâye olduğunu yanI geçmIş, çoktan bItmIş bIr 
hatırlatma olduğunu ânın bu hatırladığı âna denk düştüğünü an IçInde gördü, an 
IçInde kaybettI.”445  

 

Ânın çok çabuk geçmes% ve geçt%ğ% ândan %t%baren “geçm%ş” zamana a%t olması 

ama o ânın hatırasının ş%md%de yaşaması meseles%ne değ%n%lm%şt%r. Ânlık b%r görme ve 

kaybetme, “ân”ın uçuculuğuna b%r d%ğer göndermed%r. Coşkuyla Ölmek’te %se “ş%md%”, 

“ş%md%de asılı kalma” şekl%nde yorumlanmıştır; 

 
“Hayatın bIr yolu olduğunu ve o yolun felaha ulaşacağını hIç düşünmedIm. Burası 
EmIrgan sırtları da olsa, Maden Yolu da, İhsanIye’den Marmara’ya bakan o sakIn 

 
443 Augustinus, A.g.e., s. 47. 
444 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 219. 
445 A.e., s. 374. 



 251 

sokak da, Havran’da zeytIn küspesI kokan o dar sokak da. Hayattan akanlar ve 
savrulan duman her delIğe gIrmeye, sızmaya muktedIrdIr. Yaşıyor olmak böyle 
çepçevre şImdIde ve hele geçmIşten üzerImIze düşenlerle hevenk hevenk bIr müddet 
kendI çağında asılı kalmaktır. BIr mevsImlIk çIçek gIbI gIderek yapışkan, sonunda 
kurur gIbI solmaktır.”446  

 
 Geçm%şten gelenlerle ş%md%de asılı kalma, “hevenk” kel%mes%yle %fade 

ed%lm%şt%r. Hevenk, meyve ya da sebzeler%n b%r %pe d%z%lerek asılması sonucu oluşan 

bağ anlamına gel%r. Şule Gürbüz de yaşıyor olmayı ş%md%yle kuşatılmış ancak 

geçm%şten gelenler%n de üzer%nde taşındığı “ş%md%de asılı olma” hâl%yle 

özdeşleşt%rm%şt%r. Başka b%r kısımda da solmadak% güzell%k “Solmak, kend&l&ğ&nden 

soluvermek bazen ne güzel (…)”447 cümles%yle d%le get%r%lm%şt%r. Aynı durum zamanın 

%ç%nde, ş%md%de, geçm%şten gelenlerle geleceğe doğru yavaş yavaş b%r yok oluşun ve 

solmanın güzellenmes%yle ele alınmıştır. 

 

Şule Gürbüz’ün tüm düşün dünyasına s%rayet eden “kend&ne kesk&n b&r bakışla 

bakma” bu defa, tek b%r “ân”dan tüm d%ğer şeylere bakmayla sonuçlanmıştır; “(…) 

kend&nde sey&r de b&r âlem seyr&d&r d&yor ve seyr& çok kısa selama duruyordu. Öyle ya 

kend&n& seyredeb&len c&hanı, gelm&ş& geçm&ş& anın &ç&nde seyreder ve her şeyden 

haberdar olurdu, hem de yapanın da &şleyen&n de düşünen&n de kend&s& olduğundan 

haberdar olurdu.”448  Kend%n% sey%r, tüm alem% seyretmeye çıkmaktadır. Çünkü f%hr%st-

% kâ%nat olarak %nsan, tüm alem%n özell%kler%n% kend% bünyes%nde barındırmaktadır. Bu 

da tek b%r ânın %ç%ne sızan %drakle mümkündür. 

 

 

 

 

 

 
446 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 88. 
447 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 65. 
448 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II, s. 26. 



 252 

3.3.4.8. Saate Bakmak: Zamanı Görmek 

 

Şule Gürbüz’ün aynı zamanda mekanik saat tamircisi olması onun saatlere olan 

ilgisini ayrı değerlendirmeyi gerekli kılmaktadır. “Saat”i zamanla ilişkilendirme 

meselesinde saatin zamanı ölçmede ve belirli kalıplara sıkıştırmada etkili olan yanı 

devreye girmekte ancak bu durum aslî zamanı göz ardı etmekle sonuçlanmaktadır. 

Gürbüz ise saate salt olarak zamanı ölçme aracı olarak bakmaz. Saatin söylediklerine, 

saatler vesilesiyle toplumların inşa süreçlerine ve zamanın ve vaktin insanlar için neler 

ifade ettiğine de bakar. Bu bağlamda saatlerin aslında neyi ölçtüğü tartışma konusu 

olmuştur; (…) Saatlerin zamanı gösterdiğini söylediğimizde, aslında onlar neyi 

göstermektedir?”449 Saat dediğimiz unsur, art arda sıralanmış, belirli oranda ve tekrar 

eden hareketlerin ölçülmesi ile ilintilidir. Dolayısıyla zamanın geçici yapısı saatin 

işaret edebileceği bir durumdur. Yani zamanın ölçülebilen yanını ancak geçip gitmesi 

oluşturur. 

Zamanın ölçülebilen yanını saatle ortaya koyabileceğimizi belirttik. Bu 

bağlamda zamanı tanımlarken onun ilişkilendirme biçimi olduğunu söyleyebiliriz. Bir 

ölçümden söz edebilmek için en az iki unsurun kıyaslanması gerekmektedir. Doğa 

olaylarının ya da yapay olarak insan eliyle hazırlanmış unsurların hareket sayısı ile 

olaylar arasındaki kıyas saatlerin ölçüm yapabilmesine vesile olur. Bu bağlamda 

saatlerin aslında neyi ölçtüğü sorusu gündeme gelir. Saatteki hareketler olayların 

karşılığı olarak karşımıza çıktığından zamanın ölçülebilmesi onun aslî yapısına ket 

vurur gözükmektedir. Ancak her toplumda nihayette saatin toplumsal düzenin tesisi 

için kullanıldığını görürüz. Kapitalist sistemde bu kullanım tarzı katı ve kâr amaçlı 

iken diğer yapılarda gündelik işler için de gerekli görülmektedir. Bununla beraber tüm 

dünyada ortaklık kurmaya yarayan bir saat ve takvim sistemi birlik oluşturmaya 

yöneliktir; “Saat, takvim düzenleri herkesin bildiği gibi dünya işlerini düzene koymak, 

işleri, farklı şehirler, toplumlar arasında karmaşa olmadan birlik içinde bir saatten, 

günden, aydan söz edince herkesin aynı şeyi anlayacağı bir birlik oluşturmak için 

 
449 Elias, A.g.e., s. 25. 



 253 

yapılan hesaplamalara, alınan kararlar ilâve edilerek yapılmıştır.”450 Dolayısıyla 

saatin yani ölçülebilen zamanın olmaması kaostur. Birlik ve düzen sağlamanın aracı 

olarak saat, zamandan ziyade olaylar için varlık gösterir. Çünkü “Zaman ile özgün bağ 

bir ölçme değildir.”451 Bu meseleye Gürbüz de benzer bir noktadan yaklaşmakta ve 

şunları söylemektedir; 

“İlk zaman ölçüm aletleri dendiğinde su saatlerinden, kum saatlerinden, güneş 
saatlerinden bahsedildiğini hemen herkes bilir. Ancak bunlar zamanı ölçmekten 
ziyade içinde bulunulan anın kaç kova suya veya kaç kum zerresine, hatta ne uzunlukta 
bir gölgeye denk geldiğini bilmeye eştir. Zamana değil işe, meşguliyete dair bir 
ölçümdür.”452  

Bu ilk ölçüm aletlerinin ortak yanı tabiata uygunluk göstermeleridir. Zamanı 

ve değişimi fark edebilmek için doğa olaylarına şahitlik edilmiş, onların hareketlerine 

göre bir düzen tesis edilmiştir. Bu tabiata görelik insan ruhunu belirli kalıplara 

hapsetmeden düzeni oluşturmaya yönelik olup sabit değil değişkendir. Tüm bunları 

Gürbüz, tabiatın kanununu gözetmek bağlamında değerlendirir; “Yani zamanı bilmek, 

bir günün hangi mevsimde ne kadar ışık ettiğini ve bunların ne uzunlukta olduklarını, 

mevsimlerin farklılıklarını ve tekrarını bilip anlamaya yönelik herhangi bir tabiat 

kanununu çözmek gibi bir gayretin sonucuydu.”453 Bu durum ilerleyen kısımlarda da 

ele alınacak olan, zamanın ve saatin toplumlar üzerindeki etkisini ortaya koymaya 

yöneliktir. 

Saat konusunda Gürbüz, ilk ayrımı alaturka saat ile alafranga saat arasında 

yapar. İkisinin farklı “vakitleri” ölçtüğünü dile getiren Gürbüz, zamanın göreceliğine 

işaret eder. Saat Kitabı’ndaki “Alaturka Saat Alaturka Zaman” bölümünde bu saat 

türlerine tanımlar getirir ve bu saat tarzlarının toplumlar için ne anlama geldiğini 

yorumlar. 

 
450 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 15. 
451 Elias, A.g.e., s. 85. 
452 Şule Gürbüz, “Saatin Evvel Zamanda Yolculuğu”, Derin Tarih, (çevrimiçi), 
https://www.gzt.com/derin-tarih/saatin-evvel-zamanda-yolculugu-2585963, 26 Aralık 2016. 
453 A.e. 



 254 

Şule Gürbüz alafranga saati, ruhun sabit olmayan yapısına uygun olmaması 

yönüyle eleştirir; “(…) ne yere ne göğe, ne kendi hâline bakmayan alafranga saat, 

yaşarken katı geçişleri ile hayatın hep sabitliği üzerinde durur. Hâlbuki insan ruhu 

sabit olmadığından, bu söylenişlerde incinecek bir yan bulur.”454 Özellikle modern 

zamanlarda saatin kullanımı, insanların zamanları üzerinde tahakküm kurulmasıyla 

sonuçlanmıştır. Kapitalist düzen, zamanı parayla eş tutarak kâr odaklı yapı içerisinde 

insanları buna göre yönlendirmeyi hedeflemiştir. Saat bu sistemde, şehirdeki insanlar 

üzerinde tahakküm kurma aracı olmuş, her insanın sistem için çalışması, sistem için 

dinlenmesi hedeflenmiş ve bu bağlamda zaman anlayışı da değişmiştir. İnsan ruhunun 

değişken yapısını göz ardı eden bu düzen, insanı bir makine gibi değerlendirerek onun 

vesilesiyle maksimum kâr elde etme amacı gütmüştür. Dolayısıyla kapitalist sistemde 

hem çalışma zamanı hem boş zaman hem dinlenme zamanı sistem tarafından 

belirlenmiş, insanların kendine has zamanları ellerinden alınmıştır. Ne yere ne göğe 

ne de insan ruhunun değişken yapısına göre ayarlanmayan bu saat, insan üzerinde 

tahakküm aracı olarak kârı maksimize etmek adına kullanılmıştır. “Standartlaştırılan 

zaman, yaşanıp içinden geçilen ve az çok sezilmesi gerekeni değil, her şeyin hep aynı 

kalacağını düşünerek yaşamanın planına göre işleyen; şekil ve duygu değişimi değil, 

aksine bunlarla vakit kaybetmeden yol almanın peşine düşen saattir.”455 Değişimi ve 

insan ruhunu göz ardı eden bu sistem, her şeyi tekdüzeleştirdiği gibi zamanı da tekdüze 

bir yapıya büründürmeyi hedeflemiştir.  

Saatler bu bağlamda, toplumların inşasında temel bir noktaya konumlanır; 

“Saatler nasıl bir dünya düzeni isteniyorsa onun ölçümünü verir. Yani sahibini ölçer; 

onun önem verdiğini ölçer.”456 Saatin neyi ölçtüğü de o toplumun yapısının nasıl 

olduğuna işaret eder. 

Bu durum tıpkı Thomas Mann’ın bir “zeitroman” olarak kabul edilen Büyülü 

Dağ adlı eserinde de ortaya koyulan şeydir. Thomas Mann, iki ayrı dünya düzenine 

işaret ederek sanatoryumda tedavi görenleri “yukarıdakiler” ve normal dünya 

düzeyinde kalanları da “aşağıdakiler” olarak tanımlar. Yukarıdakiler için bir “zaman 

 
454 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 14.  
455 Gürbüz, “Saatin Evvel Zamanda Yolculuğu” 
456 A.e. 



 255 

dışılık” söz konusudur. Zaman olabildiğince yavaş ve kendi hâlinde akar, insanların 

acelesi yoktur. Aşağıdakiler ise modern dünyanın keşmekeşi içerisinde koşturmakta, 

zamanı kâr aracı olarak değerlendirmekte ve zamanın hızına yetişmeye 

çalışmaktadırlar. Bir “zaman romanı” olarak anılan Büyülü Dağ, zamanın kâr aracı 

olarak görüldüğü bu dünyada Aydınlanma eleştirisi ile bir çağ ve kültür romanı olma 

özelliği de göstermektedir. Kült romanlar arasında değerlendirilen Büyülü Dağ’da 

eleştiri getirilen bu durum Gürbüz’ün çeşitli vesilelerle değindiği bir diğer meseledir. 

Gürbüz meseleyi Osmanlı toplumu vesilesiyle Müslüman saat algısını ve Batı’nın 

saate yüklediği anlamı kıyaslayarak yapmıştır. Dünya üzerindeki her toplumun zamanı 

durdurmaya, zaman dışılığa ve dinginliğe ihtiyacı bu vesileyle en çok modern 

zamanlarda ortaya çıkmış gözükmektedir. 

 Şule Gürbüz, bu meseleye getirdiği eleştiriyi saat kuleleri vesilesiyle de ortaya 

koymuştur. Osmanlı toplumunun üretim toplumu olmaması ve vakit nakittir anlayışını 

benimsememiş olmasına bağlı olarak; “Bu durumda, saat kulelerinin, Osmanlı şehir 

yaşantısında hiç yerlerinin olmadığını, üzülerek kabul etmek zorundayız.”457 der.  

 Bu bağlamda Batı toplumları için saatin ve hassas ölçümün hayatî denecek bir 

öneminin olduğu söylenebilir. Gürbüz mekanik saatin gelişimi hakkında bu noktadan 

hareketle şu çıkarımı yapar; 

“Batıda toplumlar, endüstri toplumları, üretim toplumları olmaya erken başladıkları, 
bu şekil yol aldıkları için mekanik saat, diğer bütün buluşların da temelini oluşturan 
bir şey olmuştur. Çünkü mekanik saat üretimin, ne kadar yoğun üretildiğinin ve 
hassasiyetin bir simgesidir. Bu nedenle de saati hassas ve doğru ölçen bir obje haline 
getirebilmek için çok uğraştılar. (…) Ve saat 18. yüzyıl sonundaki kâmil 
diyebileceğimiz haline ulaştı. (...) Yani saat, aksesuarın ötesinde, batıda doğru ölçümü 
yakalamaya ne kadar yaklaştıysa o derece kıymetli oldu.”458  

 Her usta, saatin ayrı yeriyle ilgilenen her kişi, saat üretimini biraz daha ileri 

taşıyarak saate en hassas ve en ileri hâlini vermiştir. Böylelikle Batı toplumlarında saat 

en gelişmiş hâlini -çünkü buna ihtiyaç vardı- almıştır.  

 
457 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 121. 
458 Göktürk, A.g.e., S Maddesi. 



 256 

Alaturka saat ise insan ruhuna hassasiyetle yaklaşmanın bir sonucudur ve 

değişime ve dönüşüme açık yapısıyla zamanın tahakküm aracı olarak kullanılmasına 

imkân tanımaz. “Alaturka saat kendi başına işlerliği ile değil, ayarlama ile râbıtalı 

olduğundan güneşin eve girmiş, solmuş, ışıksız hâlidir. Hatta denebilir ki alaturka 

saat, gökteki güneşin evdeki gölgesidir, sanki bu nedenle de loş, gölgeli evlere daha 

yaraşır ve gölgeli, yekpâre olmayan kalplere.”459 Gürbüz, alaturka saatin değişime 

ayarlı oluşuna dikkat çeker. Böylelikle insan hayatı doğa ile uyumlu kalabilmektedir. 

Şule Gürbüz, ezanî saati tüm detaylarıyla değerlendirmeye almıştır. Ezanî saat, 

diğer adıyla Müslüman saati toplumun işleyişini sağlayan bir yapıya sahip olmasıyla 

önem arz eder; 

“Müslüman saati olarak da adlandırılan ama adlandırılmaktan öte bir yaşayışın 
ölçüsü olan ezanî saat, bundan henüz seksen sene evveline kadar hayatın düzenini 
kuran, o devrin insanını yatırıp kaldıran, ibadete koyultan bir başka zaman algısı idi; 
ölçüsü değil. Ezanî saat, günün, akşam ezanı ile birlikte bir sonraki güne devrettiği, 
bir günün bitip öbür günün başladığı, ibadete, ışığa, günlerin uzayıp kısalmasına, 
mevsimlerin ve iklimlerin dönüp durmasına uyum sağlayan tabii ve bir Müslüman için 
gerçek saattir.”460 

 Bu noktada dikkat edilecek mesele, ezanî saatin de tıpkı Batı toplumlarında 

olduğu gibi toplumun düzenini sağlamaya yönelik olması ama ondan farklı olarak 

değişken bir yapıya sahip olup insan ruhuna ve tabiata uyumlu olarak ayarlanmasıdır. 

Bu iki saat arasında (alaturka saat - alafranga saat) günün başlama ve bitme süreleri 

dahi farklılık gösterir. Dolayısıyla hayatını ibadetlerine göre ayarlayan Müslüman için 

sabah namazı vakti günü başlatırken, akşam namazı vakti günün bitişini simgeler; 

“Ezanî saatte gün sabah namazı ile daha doğrusu ezanı ile erkenden başlar. Gün ışığı 

ile yol alınır ve tabiat ile bir uyum içinde ağır bir salıncakta sallanılır.”461 Sabah 

saatleri daha uzun ve bereketli kabul edildiğinden günün tüm önemli işleri bu saatlerde 

yapılmaya çalışır; “Gün yirmi dört eşit saate bölünmezden evvelin âlimleri, 

 
459 Gürbüz, “Alaturka Saat Alaturka Zaman”, Saat Kitabı 
460 Şule Gürbüz, “Ezani Saat ve Müslüman Saat Algısı”, Topkapı Sarayı Saat Koleksiyonu: Dünyanın 
Kıskandığı Saatler, Kültür ve Turizm Bakanlığı Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü 
Topkapı Sarayı Müzesi Yayınları, 2012, s. 10-17, Kısaltarak Aktaran: Din ve Hayat Dergisi, Ed.: 
Kâmil Büyüker, No: 32, 2017, s. 90. 
461 A.e., s. 90. 



 257 

astronomları, müneccimleri, muvakkitleri, kadim zamanın yer ile gök arasında bir 

irtibata çalışan kimselerinin yaptıkları çizim ve ölçümlerde sabah saatleri günün 

diğer saatlerine göre daha uzundur.”462 Yani ezanî saatte günün saat dilimleri eşit 

kabul edilmez ve gün 24 saat olarak değerlendirilmezdi; “İlk güneş saatlerinde, hesaba 

kolay gelsin diyerek ağız birliği edilmiş 1'er saatlik tam 24 eşit dilim yoktu.”463 Bu 

bağlamda eşleştirme yapılması gerekirse akşam ezanı gece 12’ye tekabül etmektedir. 

Dolayısıyla tamamen kendine haslıkta ortaya çıkmış bu düzen Osmanlı toplumunun 

kendi yaşayışını inşa ediyordu, yani “Ezanî saate göre yaşayan Osmanlı 

imparatorluğu bir anlamda da kendine göre yaşıyordu.”464 

 Şule Gürbüz’ün Ahmet Haşim’in yazısı üzerine de değerlendirmede 

bulunduğunu görüyoruz. Bu sebeple Ahmet Haşim’in yazısına kısaca değinmekte 

fayda var. Ahmet Haşim, bu meseleyi Dergâh’ta yayınlanan “Müslüman Saati” adlı 

yazısında ele almıştır. “Yabancı saati kuşatması” olarak değerlendirdiği durumun 

yaşayışımız üzerindeki etkisine değinmiştir; “İstanbul’u yenileştiren ve yerlisini 

şaşırtan kuşatmaların en gizlisi ve en etkilisi yabancı saatlerin hayatımıza girişi oldu. 

‘Saat’ten kastımız, zamanı ölçen alet değil, fakat bizzat zamandır.”465 Bu noktada 

Haşim de zamanı hayatla eş tutan yapıya örnek olarak saatin değişmesiyle yaşantının 

değişmesini imlemiştir. Biraz mahzun bir noktadan bu değişimi değerlendiren Haşim 

“eski zaman”ı sonsuzlukla eş tutmuş; “Zaman sonsuz bahçe ve saatler orada açar, 

gah sağa gah sola meyleden güneşten rengarenk çiçeklerdi.” diyerek saate ve zamana 

bakışımızı yad etmiştir.466 

 

 Ahmet Haşim, “gün”ü değerlendirmede de büyük farklılıklar olduğunu, 

aydınlıkla günün eş tutulup havanın kararmasının günün bitişini imlediğini dile 

getirmiştir; “Aydınlıkta başlayıp aydınlıkta biten, on iki saatlik, kısa, hafif, yaşanması 

kolay bir günümüz vardı.”467 Bunların tam zıddı olarak yeni günü; “Bu Müslümanın 

eski mesut günü değil, körkütük sarhoşları, evsizleri, hırsızları ve katilleri çok ve 

 
462 A.e., s. 90-91. 
463 Gürbüz, “Saatin Evvel Zamanda Yolculuğu” 
464 A.e. 
465 Ahmet Haşim, “Müslüman Saati”, Dergâh Dergisi - Gurebahane-i Laklakan, 16 Mayıs 1337/192. 
466 A.e. 
467 A.e. 



 258 

yeraltında mümkün olduğu kadar fazla çalıştırılacak köleleri sayısız olan büyük 

medeniyetlerin acı ve nihayetsiz günüdür.”468 ifadeleriyle ele almıştır. Ahmet Haşim, 

saatle beraber gelen bu büyük değişimin bize kendi zamanımızı da kaybettirdiğini ve 

bizim de bu nedenle zaman içerisinde kaybolduğumuzu dile getirerek yazısını nihayete 

erdirmiştir; “Çölde yolunu şaşıranlar gibi biz şimdi zaman içinde kaybolmuş 

kimseleriz.”469 

 

 Şule Gürbüz, Haşim’in zaman algısı bağlamında meseleyi şu şekilde 
değerlendirmiştir;  

“Bahsettiği (Haşim’in) arı, duru sâde, hafif, telâşsız, çırpınmadığı için boğulmayan, 
dünyayı bir dinlenme, bir gölgelik olarak düşünüp eşelenmeyen, hafif temaslarla 
yetinen, berrak bir yaşayışa sahip eski insanımız, eski Müslüman, şiirlerindeki 
kuğular, leylekler kadar göz açıp kapama süresince görülen belki salt sezilen bir 
hulyâdan ibarettir. Acı yanı ise, dünya kuğuyla, leylekle, nehirle, Müslüman’la, her 
an alınan abdestle, okunan ezanla dolu iken bunların zevki, inceliği, lezzeti ve ıstırabı 
ancak şiirde sezilir olması. Yaşarken bütünlük duygusunun sürekli kaybolması, hep 
bölük pörçüklükler, bunların bir bütün hâlinde sunulduğu sanat eserlerini değerli ve 
cazibeli kılıyor. Hayatın içinde o hafiflikte insana rastlamamak, hep delici, bozucu 
çirkinlik katıcı başka şeylerin düşünceyi, görüntüyü zedelemek için yarışması, tedaviyi 
şiirde aramayı ya da geçmişi bir zaman öyle imiş gibi göstererek kaybın yasını tutmayı 
getiriyor.”470  

 Şule Gürbüz; eski insanımızı sakinliği ile, dünyaya meyletmeyişiyle ele almış 

ve bunların “eski”de kaldığına dair serzenişini dile getirmiştir. Ancak tüm bunların 

hâlâ şiirle dolayısıyla sanatla sezilebiliyor oluşuna gönderme yapıp “zamanın anlama 

mesafesi” oluşunu sağlayan şeyin aslında bir noktada da “sanat” olduğunu dile 

getirmiştir; 

“İyi ki daha zarif insanların, daha ince duyuşlarını okuyabiliyoruz, farkına 
varabiliyoruz, gözümüzden leylekler, elimizden ısınmış taşlar, ot kokuları, tan 
kızartıları geçiyor. İnsanın görüp, çekip yapabildiğini yapıp çekilişi, arkada 
bıraktıkları ve hayâlleri kalıyor. Zaten zaman da bu demek…”471  

 
468 A.e. 
469 A.e. 
470 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 17. 
471 A.e., s. 17. 



 259 

Geçmişle, geçmişte yaşamış insanların duygu ve düşünceleriyle bağlantı 

kurmayı sağlayan unsurun “sanat” oluşu, sanata tüm zamanları birleştirebilme 

hüviyetini yüklemiştir. Buna bağlı olarak yaşananlardan arta kalanlar ve hayaller, yani 

geçmiş ve geleceğin bırakacağı iz ve izlenimler zamanı inşa ediyor gözükmektedir. 

 Sonuç olarak Batı toplumları ve Doğu toplumları arasındaki fark biraz da 

dünyaya verilen kıymet bağlamında şekillenmiştir; 

 “Batı toplumları, zamanı her anlamda bir kâr olarak gördü; kendini de, kâr hanesini, 
her an yeni bir atışla dolduracak olan. Bu şekilde yaşadı, anladı, aktardı; 
alışkanlıkları, çalışkanlıkları, ilişkileri hep daha ileri gitme, elde etme yönünde oldu. 
Zamanı da titizlikle ölçüp en hassas hale getirdi ve bu hassasiyet, diğer tüm teknolojik 
ilerlemenin mihengi oldu.”  

 Zamana atfedilen bu anlam bir bakıma Batı toplumlarının tüm gidişatını 

değiştirir niteliktedir. Saat ve ölçüm konusundaki hassasiyetleri “ilerleme”nin öncüsü 

ve sağlayıcısı olmuş gibi gözükmektedir. Bunun aksi olarak Doğu toplumlarında 

zamanı hapsetmeye çalışmak yerine zamanla beraber hareket etmek tercih edilmiştir. 

“Doğu’da ise başka türlü, kendi kendine işleyen, ne zaman ne yapacağını yalnızca 
kendisi bilen başka bir zaman vardı; var. Herkes de buna tâbi, onu kendine göre 
ayarlamıyor, geçen zamana göre kendi şeklini değiştiriyor. Zaten zaman bunu 
ustalıkla yaptığı için Doğu’da insan, kendisine ne zaman, ne sebeple, ne olduğunu bile 
bilmez. ‘Zaman geçti, ben de böyle oldum’ denir. Tabidir, müdahalesizdir, 
mücadelesizdir. Zamanı, bu dünyanın zamanı olarak görüp, başka zamanlar için 
yaşanınca, bundaki hassasiyet arayışları, ince ölçümler, başarılar, âdeta yakışıksızlık 
gibi görünür.”472  

Bu bağlamda Şule Gürbüz, Müslümanların zamana dair bakışlarındaki 

yekpareliğe dikkat çekmiştir; “Onun ağır, kıpırtısız, tek bir kütle olduğunu daha iyi 

sezdi ama sezgisinin ağırlığı zamanın ağırlığından fazla oldu.”473 Zamanın 

parçalanmamışlığı üzerinden geliştirilen bu yorum onun gelip geçici ve uçucu yanına 

karşı da eminlik sağlamıştır. Zamanın “tek bir kütle” oluşunun yinelendiği bu 

 
472 A.e., s. 121-122. 
473 A.e., s. 121-122. 



 260 

ifadelerde Gürbüz, kendi zaman anlayışıyla bağlı olduğu geleneğin zaman anlayışının 

örtüştüğü noktaya temas etmiştir.  

Benzer bir yaklaşımla Augustinus zamana dair düşüncelerini “şimdi” üzerinde 

toplar. Ona göre üç zaman vardır: geçmiş zamanın şimdisi, gelecek zamanın şimdisi, 

şimdi. Böylelikle geçmiş çoktan bittiği için gelecek de henüz gerçekleşmediği için 

“var” sayılmaz. Tek gerçek zaman “şimdi” olarak kabul edilir. Ancak “şimdi”nin de 

gelip geçici ve uçucu yanı onu da “var” kabul etmeyi zorlaştırmaktadır.  

Geçmiş geçtiği, gelecek henüz gerçekleşmediği için üç zaman türü içerisinde 

en gerçek zaman “şimdi” olarak kabul edilmektedir. Ancak “şimdi”nin de en bariz 

özelliği var olduğu ân geçip gitmesidir. Dolayısıyla zamanlar arasındaki bu geçişin 

giriftliği zamana dair varsayımlarda bulunmayı güçleştirmektedir; “Zaman hep, ne 

olsa bir yerinden yakalandığında başka yerde olandır (…)”474 Bu durum tüm 

zamanları aynı ânda görebilmeyi ve aslında tüm zamanlara aynı ânda mesafe 

alabilmeyi doğurur.  

Augustinus’a göre bu söz edilen zamanlarla ilişki kurma biçimleri ise şöyledir: 

Geçmiş anımsayışla, gelecek bekleyişle, şimdi ise bakışla mümkün olur. Bu bağlamda 

tek gerçek “var olan” zaman olarak ele alabildiğimiz “şimdi”, o “ana bakmakla ve onu 

görmekle” anlaşılabilir kılınmaktadır. Şule Gürbüz’ün tüm yazın ve fikir hayatına 

sirayet etmiş “bakış” kavramı bu bağlamda önemini bir kez daha duyurur. 

Şule Gürbüz’ün öğrendiklerini dayandırdığı bu “bakış” fikri, “saate bakma” 

olarak da özel bir anlama işaret etmektedir. Saate bakıp zamanı yani hayatı görme 

eylemi derinlikli olarak ele alınmıştır. 

Şule Gürbüz, Saat Kitabı’nın “Saate Bakmak” adlı bölümünde bu meseleye 

değinir. Defalarca tekrarlanmış olan saate bakma eylemini, zamanın neliğine bir 

açıklama getirmiş midir diye sorgular; “Bir ömür boyunca, milyonlarca kez 

tekrarlanmış bu hareket, bu bakış, acaba zamana, vakte ait bir ipucu verebilmiş midir, 

 
474 A.e., s. 108. 



 261 

yoksa saate bakmak bir şey görüp gördüğüne ve bu rakama bir anlam veremeyip 

kaldığı yerden devam etmek bizzat sonsuzluk alâmeti midir?”475  

Gürbüz, saate bakmayı kendine bakma olarak değerlendirdiği için aslında 

“kendini bil”menin zamanı bilmeyle gerçekleşeceğini dile getirmiş olur; “Saate bakan 

kendine bakarken, yakın geçmişin aksini ve anı görür. Ancak yakın geçmiş, anı derhal 

hapsederek geçmişe konu eder. (…) Bu sallantılı hâl şimdiyi siler, geleceği 

sislendirir.”476 Dolayısıyla saat sadece şimdiyi değil yakın geçmişi de görünür kıldığı 

için kişinin yaşamının da yansıması hüviyetindedir.  

Şule Gürbüz, saate bakmayı diğer varlıklara bakmak kadar sabit bir bakış 

olarak değerlendirir; “Saate bakmak da aslında kırlara bakmak kadar sabit bir 

bakıştır.”477  Bu bakış neticesinde elde edilen izlenimlerin ne olduğu önemlidir. Saate 

ve mesela bir ağaca bakıldığında hem bir hareket hem bir kıpırtısızlıklık görülür. 

Saatin döngüselliğinde anlık hareketlerin bir yere varamaması sabitliği oluştururken 

bir ağaca şahitlikte ilk bakışta sezilen kıpırtısızlık iken büyük ve kapsamlı bakışta onun 

da hareket edişi sezilir; “Bu dairevî ve sürekli yolculuk, aslında bir nevi hareketsizlik, 

hatta büsbütün kıpırtısızlıktır da. Uzun bir bakış, hem hareketi hem kıpırtısızlığı 

algılar.”478 Dolayısıyla “ân”a bakıştaki ânlık hareketler bir değişimi ve hareketliliği 

imlerken uzun ve sürekli bakışta o kıpırtısızlık sezilir. Ama yeterli düzeyde uzun ve 

kapsamlı bakılırsa yine bir kıpırtısızlığın daha geniş boyutta hâkim olduğu görülür. 

İşte; “Hareket demek olan ya da hareketsizlik demek olan zaman, bakışta ve duyuşta 

ya hareket ya kıpırtısızlık kazanır.” 479 Şule Gürbüz, bu bağlamda zamanı hem 

hareketle hem hareketsizlikle tanımlama yoluna gitmiştir. Zamanın ölçülebilen 

yanının hareketler ve olaylar vesilesiyle ele alınabildiği belirtilmiştir. Ancak zaman, 

sadece ölçülebilen yanından ibaret değildir. Dolayısıyla daha aslî özellikleriyle 

karşımızı çıkan o yekpare zamana da bir kıpırtısızlık hâkimdir. 

 
475 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 107. 
476 A.e., s.111. 
477 A.e., s. 111. 
478 A.e., s. 111. 
479 A.e., s. 111.  



 262 

Bu noktada Heidegger’in “bakış” konusundaki fikirlerine değinmek 

gerekmektedir. Heidegger bir ağacın önünde durup ağaca baktığımızda aslında nelerin 

vuku bulduğunu sorgular. Ağaç kendi varlığıyla karşımızdadır ama asıl değişim ve 

gerçeklik karşımızda duran ağaçta mı yoksa onun zihnimizdeki imgesinde midir?  

“Muhakkak; bir çayırda durduğumuz zaman önümüzde çiçek açan bir ağacı ışıltısıyla 
ve kokusuyla algılıyorsak, beynimizin içinde bazı şeyler olup bitiyordur. (...) Fakat 
kendimizi örneğimizle sınırlandırmak açısından, bu bilimselce kayıtlanabilen beyin 
dalgalarında çiçek açan ağaç nerede kaldı? Çayır nerede kaldı? İnsan nerede kaldı? 
Beyinden ziyade, belki yarın ölüp gidecek olan ve öncesinde bize doğru gelen insan 
nerede kaldı? Ağacın kendisini takdim ettiğini ve insanın kendini ağacın karşısında 
durduğunu içeren tasavvur nerede kaldı?”480 

 Bu bağlamda Heidegger, “Fakat ağaç “bilincin içinde” mi duruyor, yoksa 

çayırda mı duruyor? Çayır yaşanmışlık olarak ruhta mı yoksa yayılmış olarak 

dünyada mı duruyor? Dünya bizim kafamızda mı? Yoksa biz mi dünyanın üzerinde 

duruyoruz?”481 diyerek temel soruları dile getirmiştir. “Dünya benim 

tasavvurumdur.” diyen Schopenhauer’den mülhem tüm olan bitenin aslında 

zihnimizde gerçekleşmesi meselesi bu bağlamda da değerlendirmeye açıktır. Maddi 

varlığımız her ne kadar dünya üzerine olsa da dünyaya dair algılarımız zihnimizde 

cereyan ettiği için her zihinde farklı bir dünya tasavvurunun varlığı söz konusu 

olmaktadır. Bu durum öznelliğin çerçevesini genişletse de bilinç-varlık ilişkisini bir 

kez daha devreye sokmaktadır. Gürbüz, “Yine, uzun bakışta, Heidegger’in ağaç 

örneğindeki gibi ağacın yürüyüşünün yanında, uzaklaşması da, bakanın da yürümesi 

ve uzaklaşması ile beraber kıpırtısız bir hareket sağlar.”482 ifadesiyle yukarıda işaret 

etmiş olduğumuz saate bakışın diğer bakışlarla denk oluşuna göndermede bulunur. Bu 

mesele cevaplardan çok soruları barındırdığı için meseleye işaret etmekle 

yetinilecektir. 

 

 

 
480 Heidegger, Düşünmek Ne Demektir, Çev. İlhan Turan, 2. bs., İstanbul, Dergâh Yayınları, 2019, s. 
56-57. 
481 A.e., s. 55-57. 
482 Gürbüz, Saat Kitabı, s. 111. 



 263 

3.3.4.9. Güne DeğPl Zamana İnanmak 

 
 
 
 
 
 Zaman anlayışı %çer%s%nde zamanın b%r%mler%nden b%r% olarak “gün” kavramı 

ele alınab%l%r. Şule Gürbüz’ün kahramanlarında hayata da%r genel b%r kırgınlık hâl%n%n 

olması günün de b%tmes% %stenen b%r olgu olarak değerlend%r%lmes%yle sonuçlanmıştır. 

B%r “uyumsuz” olarak değerlend%reb%leceğ%m%z “Kambur”, günle %lg%l% olarak; “B&r 

günü daha b&t&rmen&n sev&nc&n&, yarına başlıyor olmam yarıda bırakıyor.”483 cümles%n% 

sarf etm%şt%r. Günü b%t%rmek sev%nç sebeb%yken yarınların gelecek olmasına umut 

yer%ne bıkkınlık eşl%k etmekted%r. Benzer b%r %fade ölüme da%r arzunun güzellend%ğ% 

Coşkuyla Ölmek adlı eserde şu şek%lde ele alınmıştır; “Günlük hayatımız günlük değ&l 

de ömürlük yaşanan b&r yorgunluk ve kırıklık olarak akşamları üstümüze çöküyor, b&r 

günü daha yuvarlamış olmak daha ne kadar ve neler kaldığını b&lmemekle manâsız b&r 

b&t&r&ş olarak, yemed&ğ&m meyven&n soyulmuş kabuğu g&b& önümde, yanımda 

duruyordu.”484 B%r günü daha b%t%rm%ş olmak, geleceğ%n bel%rs%zl%ğ% sebeb%yle anlamın 

altının oyulmasıyla değerlend%r%lm%şt%r. Aynı şekl%de “yenmeyen meyve” %le 

yaşanmayan hayat %mlenm%ş; yaşanmadan geçen günün anlamsızlığı d%le get%r%lm%şt%r. 

Tüm bu durum Gürbüz’ün hayata “yabancı” olan kahramanlarının, hayatın sey%rc%s% 

olma hâller%yle ve günün %ç%n% doldurmamaları %le sonuçlanmıştır. 

 

 Bu durumun tam aks% yan% geçen günden ve gelen günden memnun%yet 

duymak, Gürbüz’ün çocukluk zamanları %le %l%şk%lend%rd%ğ% b%r durumdur. Anlatıcı o 

dönemlerde “günün %ç%nde rahat hareket ed%leb%ld%ğ%”n% %fade eder; 

 
“Hayattan, başlayan ve bIten günden tekrar başlayacak olmasından duyduğum derIn 
bIr memnunIyet vardı. BIr günün IçInde rahat hareket ederdIm. BIr gün benIm IçImde 
kendIlIğInden kıpırdardı. Gün ve ben beraber yol alır ya da öylece dururduk. Ben 
günümden ayrı bIr varlık değIldIm, sabahı da, öğle sıcağını da, uzun öğleden sonraları 

 
483 Gürbüz, Kambur, s. 55. 
484 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 76. 



 264 

da duyar günün bazen bu uzunluktan sıkılıp gerneştIğInI ve akşama kavuşmayı 
arzuladığını sezerdIm.”485  

 

 Günden, günün b%tmes%nden ve yen%den başlamasından duyulan memnun%yet 

hayattan da memnun olunduğunun gösterges%d%r. Zaman-varlık denkl%ğ% %çer%s%nde 

günüyle beraber hareket ett%ğ%n%, b%r “ayrılık” durumu olmadığını %fade eden anlatıcı, 

bu durumun yan% hayatla tevh%t etme hâl%n%n b%r memnun%yet doğurduğunu d%le 

get%rm%şt%r. 

 

 Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eserde günden ve hayattan duyulan bu memnun%yet%n 

%fade ed%lmes%n%n yanında günlerden ve zamandan dolayısıyla hayattan parmak 

uçlarında geçmen%n d%le get%r%ld%ğ%n% görürüz; “Ben &se b&r ayı da, b&r günü de 

g&zlenerek ve kend&m& zamanın &ç&ne sezd&rmeden yerleşt&rerek bunu da b&r buharı 

yavaşça b&r odaya sokar g&b& haf&fçe &teleyerek yapardım. (…) Ben&m daha çok fark 

ett&kler&m mevs&mler, meyveler, ışık ve loşluktu.”486 Burada “farkındalığın” daha çok 

genel döngülere yönel%k olduğunu görmektey%z. Şule Gürbüz, “Ölüme Hayranlık 

Duyuyorum” adlı röportajda bu meseleyle %lg%l% şunları söylem%şt%r. 

 

“SabIt duran, farklı IklIm, mevsIm ve ellerde halInI muhafaza etmeye çalışan ya da 
artık kendInI kaybeden çalılara, kurumuş otlara, dIkenlere, ağaçlara, toprak 
bIrIkIntIlerIne, çamurlara, sulara, ağaç kabuklarına, tabI kI denIze, evlerdekI bazı 
eşyalara hep bIr meclubIyet derecesInde rIkkatIm vardır. Ömrüm onlara bakmakla 
geçtI. Eşyadan zIyade ışık, renkler ve tabIata, durgunluklara, kıpırtısızlıklara, 
onlardakI bItevIye harekete hep rağbetIm oldu. BendekI hayalâtı ve fIkrI resmetmede, 
onları gerçek ve karşılığı olan şeyler olarak karşıma almamda, nIhayetInde de 
yazmamda gözlerImIn önündekI süresIz akan görüntülerIn, bazı vakIt de eşyanın vaktI 
gelInce görünüp tamlığı sağlayıp bana yekparelIk vermesIne hep gIzlI bIr şükranım ve 
hayranlığım vardır.”487 

 

 
 Şule Gürbüz’ün gün ve günün vak%tler%ne da%r eserler%ndek% düşünceler% %se 

Saat K&tabı’ndak% “Alaturka Saat Alaturka Zaman” yazısındak%lerle benzerl%k 

göstermekted%r. Bu yazıda, alaturka saatlere göre yönet%len hayatların %nsan ruhuna 

 
485 Gürbüz, Öyle miymiş?, 53. 
486 A.e., s. 87. 
487 Cömert, A.g.e. 



 265 

daha hassas%yetle yaklaştığına değ%n%lm%ş ve günün değ%ş%mler%ne açıklığının söz 

konusu olduğu d%le get%r%lm%şt%r. 

 
 Alaturka saat düzen%nde gün sabah ezanı %le başlayıp akşam ezanı %le sona 

erer. Bu durumda sabah vak%tler%n%n daha gen%ş ve bereketl% oluşuna da%r %nanç söz 

konusudur. Buna ek olarak alafranga saatte olduğu g%b% gün y%rm% dört saatl%k eş%t 

d%l%mlere ayrılmaz ve her vakt%n uzunluğu ayrı değerlend%r%l%rd%. Şule Gürbüz, günün 

vak%tler%ne yönel%k düşünceler%n% röportajında şu şek%lde d%le get%rm%şt%r; 

 
“Genelde çok erken kalkarım, beş buçuk-altıda. Sevdiğim saatler onlar, uzundurlar 
da… Mesela, eski güneş saatlerinde, saat dilimleri aynı değildir. (…) Eşsiz bir 
zamandır, sessiz, uzun ve kendi içinde katlanarak artan bir zaman, ince ve uzun, ama 
ağırlıksız bir zaman. (…) Duygudan, zevkten, kederden ve buğudan oluşma bir mesafe. 
Bu başkalarına karşı da korur, kimse o uzaklığı, mesafeyi göze alamaz.”488  

 Sabahın bu erken saatlerinin hem uzun hem de sakin olmaları Gürbüz için 

önemliyken Gürbüz aynı zamanda bu saatlerin insanlarla arasına bir “mesafe” 

koyduğunu da dile getirir. Gürbüz’ün yalnızlığı, tenhalığı ve sakinliği önceleyen 

yapısı, mekân bağlamında bunu tercih ettiği gibi zaman bağlamında da en tenha 

vakitlerin keşfine sebebiyet vermiş gözükmektedir. 

 Şule Gürbüz, bu vak%tlere yönel%k yorumlarını Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde 

y%nelem%şt%r; “Sabah uzun, öğle daha uzun, akşam kısa, gece n&hayets&zd&r. Çocukluk 

kısa, gençl&k daha kısa, yet&şk&nl&k uzum, &ht&yarlık b&r akşam saat&d&r.”489 Sabahın 

uzunluğu ve gen%şl%ğ%, akşamın kısalığı ve günün b%t%ş%n% %mlemes% y%nelenm%ş olup bu 

vak%tler ömrün çağlarıyla da eşleşt%r%lm%şt%r. Y%ne Kıyamet Emekl&s&’nde bazı günler%n 

d%ğerler%ne göre daha kolay geçt%ğ% ancak günün vak%tler% %ç%nde y%ne akşam vakt%n%n 

daha ağır ve ağrılı geçt%ğ%ne da%r gönderme vardır; “Bazı günler nasıl &se daha kolay 

akıyor, b&r çırpıda akşam oluyordu. Akşam saat altı &le on b&r arası en zor geçen ve 

buhrana en yakın zamanlardı.”490   

 

 
488 Göktürk, A.g.e., M maddesi 
489 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 196. 
490 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 340. 



 266 

 Tüm sabahların aynılığı da d%kkat çek%len b%r d%ğer mesele olmuştur. Her gün 

yen%den doğmakla beraber aslında her günün b%rb%r%n%n devamı olmasıyla b%r esk%l%ğe 

%şaret ett%ğ% söylenm%şt%r; “Sabah daha tazeden doğan ama aslında bayat olduğunu 

b&ld&kler& gün onlara aynı tat ve kokuda aynı soluyuşta gel&yordu.”491 Sabahın “yen%” 

değ%l, “devam” olduğu d%le get%r%lm%ş ve otant%k deneb%lecek or%j%nal sabahlarla %se çok 

nad%r karşılaşılab%leceğ% söylenm%şt%r; “Sabah b&r uyanma değ&l doğrulmadır, yen& 

değ&l devamdır, taze değ&l hep öncek& günlerden kalmadır. Pek seyrek günün kend& öz 

sabahı olur.”492  Bu çok nad%r de olsa kend%ne has olan sabahların yaşanmasıyla onları 

özel hatıralara dönüştürmek, onların yok olmalarının önüne geçmek %ç%n b%r ves%le 

olur; “Başka günden ayrı başka b&r sabahı tanımış, ayırt etm&ş olmak, b&r şey 

yapmadan onu seyretmek hayatın hatıralarından b&r& olarak akılda ve hayatta asılı 

kalır.”493  

 

 Gün kavramı ves%les%yle “zamanın görecel%” olarak algılanmasının da üzer%nde 

durulmuştur. Günler%n b%rb%r%n%n devamı mı oldukları yoksa ayrı b%rer varlık mı 

gösterd%kler% sorgulanmış; günler%n ve zamanın bazen yavaş bazen hızlı geç%ş%ne ve 

bunun algılanışına gönderme yapılmıştır; 

 
“Gün güne eklI mI, günler günlerIn IçInde yavaş mı, bIrbIrInIn devamı mı, her gün 
ayrı bIr ömür mü, galIba bunları ayrı ayrı duydum ve yaşadım. Bazı gün tek başına 
başka her günden uzun ve apayrı bIr ömre aIt gIbIyken, bIr başka gün öbürünün 
geceden bıraktığını devralıp sündüren, InceltIp kopararak bIr bağımsız güne 
hazırlayan yapıdaydı. Saatler eşIt değIldI, günler eşIt değIldI, 1988 yılının Ağustos ayı 
Ile bIr başka ağustos ayı aynı uzunlukta değIldI. 21 Aralık hep en uzun gece değIldI, 
hatta hIç değIldI, o takvImIn uzunuydu, mIlâdî bIr uzunluktu, dedemIn en uzun takvIm 
gecesI bIle değIldI, dedem en uzun vaktI kendI en ıstıraplı gecesI yaşamış, 
müneccImbaşı HIlmI EfendI de, Fuzulî de onu doğrulamıştı. BeylerbeyI-Üsküdar arası 
yürüyerek bazen bIr gün, bazen 40 dakIka sürerdI. İkIsI de doğru değIldI de bu süren 
neydI, bu arta kalan nerdeydI?”494  

 

 Bu bağlamda b%l%msel anlamda en uzun gece olarak adlandırılan 21 Aralık 

geces%n%n görecel% olarak en uzun gece olmadığına değ%n%lm%ş; “Şeb-& yeldâyı 

 
491 A.e., s. 22. 
492 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 196. 
493 A.e., s. 196. 
494 A.e., s. 92. 



 267 

münecc&mle muvakk&t ne b&l&r / Mübtelâ-yı gama sor k&m geceler kaç saat.” beyt% 

çağrıştırılmıştır. Dolayısıyla zamanın algılanış b%ç%m%n%n k%ş%n%n ruh hâller%yle 

doğrudan %l%şk%s%n%n olduğu ve zamanın %zaf%l%ğ% meseles%ne değ%n%lm%şt%r. 

 
 
 Tüm bu “gün” üzer%ne get%r%len yorumların dışında Şule Gürbüz’ün temel 

zaman anlayışı bağlamında “gün”ün yorumlanmasını ele alacağız. Şule Gürbüz’ün 

zaman anlayışı “yekpare zaman”ın %nşasından oluşur. Zamanı anlara, saatlere, günlere, 

aylara ve yıllara bölünmüş ardışık ve doğrusal yapısının ötes%nde “tek” ve “bütün” 

gerçek b%r zamanın varlığı üzer%nde durur. Bu da tüm %nsanları çağdaş kılmakla; tüm 

zamanın, geçm%ş%n ve geleceğ%n ve hatta sonsuzun ş%md%dek% “tek b%r ân”da 

b%rleşmes%n%n %mlenmes%yle sonuçlanmıştır. İşte bu durum Kıyamet Emekl&s&’nde şu 

şek%lde ele alınmıştır; 

 
“Gün akşamı sabahı olmayan bIr şeydI, uzamıyor kısalmıyordu. Dün ve IkI gün 
sonranın bIr farkı yoktu. Ve bu aynılığın IçInde aynı kaldıkça ancak, değIşebIlIyordu. 
Çünkü değIşmek suda sırtüstü durur gIbI bIr aynılıkta kalmakla kıyı değIştIrIyordu. 
BIr gün öncekIne ancak böyle bağlanıp uzayabIlIyordu, devam ancak böyle 
mümkündü. GünlerI tek tek dIlImleyIp ayırınca her gün ayrı bIr baş tutuyor, dünü, 
dünkü hedefInI, IstIkametInI, vasıl olduğu bIr duyguyu unutuyor ve baştan alıyordu. 
SankI unutup baştan alıyordu, buna sebep günlerIn bereketI ve yolu olmuyordu. (…) 
Güne değIl, zamana Inanmaya tekrar ahdettI.”495  

 
 
 Günün vak%tler% olarak ele alınan akşam ve sabah bu noktada yok sayılmıştır. 

Günün vak%tler%n%n aynı olduğunun kabul ed%lmes% g%b% tüm günler%n de aynı olduğuna 

karar kılınmıştır. Günler%n bu sab%tl%ğ% ve değ%şmezl%ğ% k%ş%n%n kend%s% %ç%n de geçerl% 

olarak ele alınmış; asıl değ%ş%m% de bu muhkeml%ğ%n yarattığı %fade ed%lm%şt%r. 

Dolayısıyla kâ%nattak% ve b%reysel yaşamdak% tüm “devam”ı sağlayan bu “aynı”lık olup 

yekpare b%r zamanın %nşası asıl mevzu olarak ele alınmıştır. Saatler%n parçalara ayrılmış 

ânları %nşa eden yapısı, günün parçalara ayrılmış vak%tler%, yılın b%r%mler% olan aylar vs. 

öneml% olmaktan çıkıp tek ve büyük b%r zaman, asıl zaman olarak ele alınmıştır; bu 

bağlamda güne değ%l, zamana %nanmak aslolandır.  

 

 
495 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 304-305. 



 268 

 

3.3.4.10. Zaman–Varlık DenklPğP 

 

 

 Yekpare zaman anlayışı bir yönüyle de zaman-varlık denkliğini 

doğurmaktadır. Seval Şahin, “Ev: Bir Yekparelik” adlı yazısında Şule Gürbüz’ün 

eserleri için şunu söyler; “Hal, onun eserlerinde birçok kelimede olduğu gibi tevriyeli 

bir kullanıma sahiptir. Hal hem şimdiki zaman hem de varolan durum için bir arada 

kullanılır, yani oluş ile zaman bir aradadır.”496  Çok önemli bir noktaya işaret eden 

Şahin, Gürbüz’de zamanın oluş ile aynı olduğunu dile getirir. Burada işaret edilen 

zaman da özellikle “şimdiki zaman”dır. Bunu örneklendirecek durumlar Zamanın 

Farkında’da karşımıza çıkar; “Dünyamı arkamda bıraktığımı hissetmiyorum, dünyayı 

görüp, içinden geçip, batmadan, bazen de batarak devam ettiğim bir yol değil, benimle 

yürüyen bir yol gibi görüyorum.”497 Yol metaforu ile ele alınan bu durum, zamanın 

geçip gittikten sonra arkada bırakılan bir şey değil de kişiyle beraber hareket eden, 

kişinin zamanın içinde ve zamanın da kişinin içinde olduğu bir hâl olarak ele 

alınmıştır. 

 
 
 

 

  3.3.4.11. Hayatla TevhPt Etme HâlP 

 
 
 
 B%rl%k olma ve anlaşılan her şeyle çağdaş olma hâl% hayatı anlamlandırma 

b%ç%m%yle de yakından %l%nt%l%d%r. Zaman g%b% hayatın da bel%rl% b%r akış %ç%nde olduğu 

kabul ed%lmekte ve bu akıştan b%r ân b%le çıkınca hayatın bu akışının durduğu %fade 

 
496 Şahin, “Ev: Bir. Yekparelik” 
497 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 71. 



 269 

ed%lmekted%r. Aslında bu farkındalık ânları hayatın akışını sekteye uğratan, hayat ve 

zaman arasındak% senkron%zasyonun bozulmasına neden olan ânlardır. “Sıkıntı” 

kavramında ele alınan bu durum zamanın farkına varma meseles%nde de %nşa ed%lm%şt%r. 

Kıyamet Emekl&s&’n%n belk% de en öneml% paragrafların b%r%nde bu mesele şu şek%lde ele 

alınmıştır; 

 
“Hayat anlatılınca anIden akmayı bırakıp kurur gIbI duruyordu. Hayatın akmaya 
devam ettIğI anlatış, onunla tevhIt edIlebIldIğI andı sadece. Yoksa o bIrlIk, konuşan 
cansız ve ölü bIr resmIn karşısında konuşana dönüşüyordu. Ama o pek enderde 
rastgelInen anlatının eşlIğInde suların da aynı halI Ile akmaya devamı, kuzunun 
otlamaya, arının vızıldamaya, Insanın düşmeye, olanın olmaya devamı bIr yandan 
anlatmanın bIr yandan oluşun devamı ve buna tanıklık eşsIz bIr şeydI. O kadar 
kendInde ve IçIndekIndendI kI hata yaparken yapmaya ve o hatayı anlatmaya devam 
edecek kadar günahın kendIsI, gülümserken gülümsemeyI anlatan ama gülümsemenIn 
devam ettIğI kendIsI, yağmurun burnuna değdIğInI söylerken damlanın hâlâ 
bahsedIldIğI yerdekI kendIsI oluyor, anlatılanın bIzatIhI söze düşüşü, sözden kalkışı, 
Işe ve oluşa düşüşü sıraya gIrIyordu.”498  

 
           Hayatın anlatılınca durması, tahk%ye etmen%n hayatın dışına çıkmakla 

%l%şk%lend%r%lmes%yle sonuçlanmaktadır. Bu noktada hayatla “tevh%t” etme yan% “b%rl%k” 

olma hâl% tamamen kend% “oluş”u %çer%s%nde yaşamaya devam etmekle alakalıdır; 

farkındalık eşl%ğ%nde onun dışına çıkmakla değ%l.  

 

            Bu noktada değ%n%len b%r d%ğer öneml% mesele %se %nsanın aslî eylem%n%n 

“düşmekle” %l%şk%lend%r%lmes%d%r. Suyun akması, kuzunun otlaması, arının vızıldaması 

nasıl k% onların en aslî eylem% ve varlık sebeb%yse %nsan da “düşme” eylem%yle 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r. Bu durum tasavvuf öğret%s%nde de dünyaya %n%şle %fade ed%lm%şt%r. 

“Olanın olmaya devamı” %fades%yle bu genel anlamdak% “oluş”un %nşası söz konusudur. 

Yan% her varlık ve var olan kend% otant%kl%ğ% %çer%s%nde var olmaya devam etmekted%r. 

Bu durum da o “tevh%t” hâl%n% %nşa eder. Tüm bu hâl %çer%s%ndek% %nsanın ayrı b%r görev% 

daha söz konusu k% o da tüm bu olan b%tene “tanıklık” etmekt%r. İşte %nsanın akışın 

%ç%nde olup ve fakat akışı bozan tavrı, %nsanın b%l%nç sah%b% b%r varlık olup tüm bu oluşa 

tanıklık etmes% ve tün bunlara yönel%k farkındalık oluşturmasıdır.  

 

 
498 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 45. 



 270 

 

 

3.3.4.12. Zamanın Farklı VeçhelerP 

 

 

Zamanın farklı veçheler%nden %lk%n% “peygamberler zamanı” olarak ele 

alab%l%r%z. Şule Gürbüz, eserler%nden pek çok peygamber%n %sm%n% z%kreder ve 

eserler%nde onların hayatlarından kes%tlere ve onların spes%f%k özell%kler%ne yer ver%r. 

Bu bağlamda peygamberler%n de b%r zamanının olduğuna ve artık bu devr%n kapanmış 

olduğuna değ%n%r. Esk% zamanlarda, zamanın ve hayatın %çe s%nen yapısında, hayatın 

daha büyülü olduğuna da%r gel%şt%r%len %nancın eşl%k ett%ğ% ve %manın da yoğunca 

h%ssed%ld%ğ% zamanlarda, peygamberler%n hükümranlığı söz konusu %d%. İşte Gürbüz de 

böyle b%r zamanın varlığından söz ederek peygamberler%n de b%r zamanın olduğuna ve 

o devr%n artık kapandığına göndermede bulunur; 

 
“Ya, peygamberlIğIn de zamanı var, öyle fIravunun yılana çevIrdIğI âsa Ile 
cebelleşIrsIn de bütün bIr geçmIşIn ve kâInatın, Harun’un dIlIne, Davud’un sesIne, 
Eyüp’ün kabuklarına, Yakup’un gözyaşlarının IçIne baka baka ‘KIme göre?’ dIyen 
devIr canlısına ne dIyebIlIrsIn?”499  

 

Hatta dünyaya yen%den peygamber gelse onun peygamber olduğuna 

%nanılmayacağına ve onun sıradan b%r %nsanmışçasına eleşt%r%leceğ%n% söyler.500 Bu 

bağlamda bu çağın %nsanının doyumsuzluğuna %şaret ederek; “Peygamberl&ğ&n b&tt&ğ& 

yerde ne başlar? H&çb&r şey&n yetmed&ğ& &nsana k&tap yeter m&?”501 sorularını sorar. 

 
“Olacağa olan Inanç bIttI, zaten ‘Daha ne mucIze ne peygamber yok sIze,’ dendI, 
mesafeler kısa, etraf kalabalık, bIr şeyIn anlatılamaması yüzünden Içte büyüyen 
şIşkInlIk ve katmanlı rüyalar yok artık. Bu son sıra geçmIşIn ezberInI şImdInIn 
memnunIyetInde ezmede artık. Son nIhayet değIl de arkadan gelen, ya da gelmeyene 
de sıra bekleyen demek.”502 

 
 

499 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 14. 
500 A.e., s. 14. 
501 A.e., s. 14. 
502 A.e., s. 13. 



 271 

 

Şule Gürbüz, eserler%nde peygamberler zamanı olarak adlandırdığımız 

zamanın %nsanlarını %se şu şek%lde tar%f etm%şt%r; 

 
“Tanrı’nın Ikna etmeye çalıştığı zamanın Insanlarıydı onlar, helâk olsalar ne fark eder. 
HIç değIlse bIr lav sağanağı, bIr çekIrge fırtınası, bIr kapanan ve açılan berzahlı sular 
görürlerdI önlerInde. Gazap sahIcI, bela şedIt, muhatap bellI IdI. Her şeyI Ilk gördüler 
Ilk duydular ama sonrakIlerdekI korku ve büyülenme yoktu onlarda. Musa’nın elInde 
levhalarıyla dağdan ışıl ışıl bIr yüzle IndIğInI göre göre dönüp arkalarını 
uyurlardı.”503 

 
 
 Peygamberler zamanı olarak adlandırılan zaman, Tanrı’nın %nsanları %kna 

etmeye çalıştığı zaman olarak da adlandırılmış, %nsanların felaketlere ve muc%zelere 

tanık tutulmalarına d%kkat çek%lm%şt%r. Tab%% bu durum yan% muc%zelere ve felaketlere 

doğrudan tanıklık, onlardan hayret duygusunu almış gözükmekted%r. Gürbüz’ün 

eleşt%r%ler%nde çoğu kez başvurduğu %ron%, burada devreye g%rerek peygamberler%n 

muc%zeler%ne sırtlarını dönüp gündel%k hayatlarına rahatlıkla devam edecek %nsanlara 

yönel%k b%r eleşt%r%ye eşl%k etm%şt%r.  

 

 Peygamberler zamanı, yan% Tanrı’nın %nsanları %kna etmeye çalıştığı bu zaman 

d%l%m%, “zamanın genç hal%” olarak da adlandırılmıştır.504 Tüm bu zamanlardan ger%ye 

“(…) yan& yaşanan zamandan, meçhulden, yan& geçen zamandan el&m&ze dört beş 

k&tap, etnografya müzes&nde kem&k kalıntıları, bolca çanak çömlek, harabeler, taşlar… 

hâlâ arkamızdan çalan geçm&ş&n ıslığı kaldı.”505 d%yen Gürbüz, zamanın geç%c%l%ğ%ne 

gönderme yapmış, elde kalanların o esk% zamanı ve zamanın geç%ş%n% duyurmak dışında 

b%r %şe yaramadıklarını d%le get%rm%şt%r.  

 
 
 Zamanın b%r d%ğer veçhes%n% de “zaman kor%doru” bağlamında 

değerlend%rmek yer%nde olacaktır. Varoluş problemler%n%n başında gelen zamana eşl%k 

eden d%ğer varoluş problemler% %se yalnızlık ve yabancılaşmadır. Şule Gürbüz’ün 

 
503 A.e., s. 24. 
504 A.e., s. 16. 
505 A.e., s. 17. 



 272 

kahramanlarının da pek çoğu bu “tenhalık” üzere var olmuşlardır. Bu noktada mekân 

bağlamında b%r yalnızlıktan öte zamanının çok önces%nde olmakla duyulan yalnızlığın 

get%rd%ğ% b%r ıssızlıktan söz ed%lm%şt%r; 

 
“Her şeyI çok yavaş, çok geç, çok eksIk ve ıstırap çekme IhtImalI kalmadığı zaman 
öğrenecek olanlar. VaktInden evvel, hem de çok evvel olmanın ıssızlığı başka bIr şey 
Ile ölçülemez. Her geçtIğI zaman korIdorunda başka bIr tenhalık, her IteledIğI zaman 
boşluğunda çok az geçIldIğI bellI IzsIz, IşaretsIz boşluk. Her zaman bölümünde zamana 
hIç değmedIğInI, zamanı yaşayan, tüketen, öğrenen ve dIğer perIyoda geçenler gIbI 
bIrbIrIne değme, yaşadığının farkındalığı olmadan hep kendI IçIne gömülü bIr sır 
olarak kalmak.”506 

 
 Bu tenhalık aynı zamanda b%r “boşluk” h%ss%n% de beraber%nde get%r%r 

gözükmekted%r. Zaman, kor%dorlar vasıtasıyla n%telend%r%lm%ş ve her b%r%s% de ayrı b%r 

boşluğu duyurur şek%lde ele alınmıştır. Bu tenhalığa ve ıssızlığa bağlı kalan %nsanların 

%se zamana ve hayata dokunmadan, zamanı yaşamadan, b%r boşluğun %ç%nde süzülüp 

g%tt%kler%ne da%r göndermede bulunulmuştur. Bu yalnızlık “kend% %ç%ne gömülü b%r sır” 

olmayı beraber%nde get%rm%ş, zamanı yaşamamak %le ıssızlık bağdaştırılmıştır. 

 

 Issızlık sadece %nsanın değ%l kâ%natın da b%r sıfatı olarak ele alınmıştur; 

“Dünya çok ıssızken b&nlerce yıl önce, taşların, kayaların, vad&ler&n ve d&z boyu otların 

arasında karşı kıyılar uzak, söz cesaret hükmündeyken, &nsan tanrı ve kader &le &ç &çe 

ve tab&atın her sözü toprakta, taş yalakta, damlarda, otların üstünde b&r&k&rken bunlar 

hep hak&kat& tutmuşlar.”507 Bu %fadelerle %nsan ve tanrının yakın temasına, kadere 

tevekküle ve %çe s%nen yaşamın varlığına gönderme yapılmıştır. Ancak burada d%kkat 

ed%lecek nokta “ıssız dünya” %fades%d%r. Yaradılışa, dünyanın %lk gününe, kıyamete vs. 

devamlı göndermeler yapan Gürbüz, dünyanın yaratıldığı %lk zamanlardak% yapısını 

ıssızlıkla n%telend%rm%şt%r. İnsan özel%nde düşüneb%leceğ%m%z kavramların bu denl% 

yapılarla da ele alınması varoluşa farklı b%r veçheden bakab%lmey% sağlamaktadır. Bu 

bağlamda kâ%nat, Öyle m&ym&ş? adlı eser%n g%r%ş paragrafını oluşturan uzunca b%r 

cümleyle tanımlanagelm%şt%r; 

 

 
506 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 106-107. 
507 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 13. 



 273 

“KâInat, yaşı, çağı, gerçekten o anılan zamanları geçIrIp geçIrmedIğI, kendIne 
tarIhçIlerI, fIlozof ve peygamberlerI tanık tutup tutmadığı ve bu kIşIlerIn doğruyu 
söyleyIp söylemedIğI, gerçekten o olup, orada oldukları bellI olmayan, sonradan 
geleceklere anlatmaya meraklı, sayfalarca söyleyen, onun dedIğInI öbürü yazan, yazı 
yoksa hıfzeden, hıfz edecek akıl yoksa tavırla Irşat eden, Irşaddan anlayan yoksa kafa 
kesen, ya çok sıkılınca ya gerçekten daralınca barış eden, kendIsI barış IçInde Iken 
barışı öven, gene sıkılınca önüne kattığını bIr temIz döven… dağın taşın dünyaya 
yapışık olmaktan utandığı, ardıç kuşunun ve ladInlerIn, ökse otları ve ebegümecIlerIn 
öbür dünyada da var olacaklarına daIr kItapta adlarının anılmaması Ile rahat bIr 
nefes aldıkları, zeytIn ve IncIrIn de buna sebep en tıknefes hâllerIyle buruşup 
durdukları bu perIşan yer, adı yerküre, hem yerde hem küre, duy da Inan, nasılsa IşIn 
yok Işte. Sadece IçIndekIler değIl demek kendIsI de debelenIp duran bIr bIlye.”508 

 
  

 

3.3.4.13. Hayatın MuhkemlPğP 

 
 
 
          Zaman g%b% hayatın da b%r “akış” dah%l%nde olduğu genel kabuldür. Zaman 

ves%les%yle hayatta da meydana gelen değ%ş%mler b%r akışı, oluşu ve yok oluşu %mler 

n%tel%kted%r. Ancak Gürbüz, meseleye farklı b%r veçheden bakar; “Zaman, dev&r, devran 

den&len aslında &lk halked&ld&ğ&nden bu yana m&l&m oynamamış ve değ&şt&ğ&, 

başkalaştığı yolunda her gün &ft&raya uğrayan bu sonsuz dehr, (…)”509 Bu bağlamda 

Gürbüz’ün zamanı tanımlarken onu “dehr” %le beraber ele alması öneml%d%r. “Dehr” 

bölünemeyen, yan% yekpare b%r zaman anlamında kullanıldığında Gürbüz’ün zaman 

anlayışına yakın b%r konumda durur. Bununla beraber Gürbüz, bu bölünemezl%ğe 

değ%şmemey% de eklem%şt%r. Gürbüz, Coşkuyla Ölmek’te bu bağlamda şunları 

söylem%şt%r; 

 

“Hayat akar, yol ve yön değIştIrIr derler, Insan değIşIr yol ve yönelIm değIştIrIr derler. 
Bütün bunlar meselenIn değIşmesI, ortadan kalkması veya artık mühIm 
sayılmamasıdır. Yoksa ne hayat gIbI muhkem bIr şey akar, ne sana bakıp da yol yön 
değIştIrIr. İnsanı ahret bIle değIştIremez. (…) Gençken duyulan keder sonra hangI 

 
508 A.e., s. 7. 
509 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 173. 



 274 

şIfalı suyu buldu da IçtI? HangI su, lekelerI çıkardı? Yaşamaya alışan köşesIne çekIldI; 
feryat edene, başka türlü söyleyene, sokaktakI köpeğe havlayan bIr ev köpeğI kadar 
olamadı. İnsan zaten dertlI değIldIr, derdIn kendIsIdIr. İnsan öyle büyük bIr derttIr kI 
bu büyüklükte bIr şeyIn kendIne sığacağını aklına getIrmez de bunu dünyanın, hayatın 
derdI sayar. Hayat, o durgun, kIbIrlI suyunda kendIsIne bakan bu çIrkIn heyulaya bakıp 
bakıp ‘Bu herhalde benIm,’ der. Bu dert de ona yeter.”510  
 

 
 Hayatın “muhkem” sıfatıyla n%telend%r%lmes%, değ%şmeyen ve sağlam b%r 

yapıya sah%p olduğuna göndermed%r. Ne hayat ne %nsan değ%ş%me tab%% olup en temele 

aynı olmayı devam ett%r%yor gözükmekted%r. Bu bağlamda “hayatın &ç&ne 

damlaması”511 %fades% de hayatın akmasıyla tezat oluşturacak şek%lde kullanılmıştır. 

Bunun coşkudan yoksunluk olarak değerlend%r%lmes% de mümkündür.  

 
 
 
 
 
 
 

3.3.4.14. Hayatı İnşa Etmek 

 
 
 
 

             Hayatın oluş ve bozuluşa tab%% olması ve %nsanın da %rade sah%b% olması, 

hayatın %nşa ed%lmes%yle sonuçlanmaktadır. Sartre’dan mülhem k%ş%n%n kend% hayatını 

%nşa etmes%n% Şule Gürbüz, “%pl%k metaforu”512 %le “hayatın örülmes%” bağlamında ele 

almıştır. Bu durum hayatın %ç %çel%ğ%n% de %mler n%tel%kted%r. Zamanın ve hayatın ve 

%ç%ndek% her şey%n b%rb%r%ne bağlı olması ve bel%rl% b%r düzene (desene) sah%p olması bu 

meseley% açıklar; “(…) gecen&n ertes& güne &lmek atması, artık oradan devam etmes&, 

örgü şekl&nde yaşamak, kend&ne ç&z&len desenler& b&lmek ama renkler&n& ve şekl&n& 

görememek, ama artık b&r düz satıh olmadığını b&lmek (…) ve kend&nden seyre 

durmak…”513 Kıyamet Emekl&s&’nde b%r günün d%ğer%ne bağlanması ve bu şek%lde 

 
510 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 88. 
511 A.e., s. 98. 
512 Gürbüz, Kambur, s. 79. 
513 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 70. 



 275 

%lmekler hâl%nde b%r örgünün meydana gelmes%n%n d%le get%r%lmes% söz konusudur. 

“Örgü şekl%nde yaşamak” %fades% y%ne %lerleyen sayfalarda “Hayatı örmeye 

başladı.”514 cümles%yle %nsanın “%rades%”ne gönderme yapacak şek%lde kullanılmıştır. 

İnsanın, kend% hayatını ve dolayısıyla kolekt%f hayatı örmes%, onu %nşa etmes% d%kkate 

şayandır.  

 

               Zamanın Farkında’da y%ne “örgü” metaforu ele alınmış, örgü-%nsan %l%şk%s%ne 

değ%n%lm%şt%r; 

 

“O örgüden o örgüye yakışır bIr Insan çıkarmak zor. Hayatı ve Insanları tanımak, ne 
örgünün bIr şeyI karmakarışık etmeden bIr şey olabIleceğIne, ne örülenIn üstüne 
yakışabIleceğIne Inanma halInIn ortadan, yanI Insan zIhnInden kalkması demek 
herhalde. İnsana da yapabIleceğIne de geldIğI yere de pek kıymet vermemek 
herhalde.”515  

 
  
 Örgüden örgüye yaraşır %nsan çıkarmak, %nsanın %nşa ett%ğ% hayata yakışması, 

onu taşıyab%lmes% anlamına gelmekted%r. Şule Gürbüz’ün pek çok eser%nde karşımıza 

çıkan “%deal benl%k anlayışı” bu noktada dolaylı yoldan devreye g%rmekted%r. K%ş% hayal 

ett%ğ% ve kend%ne yakıştırdığı hayatı yaşamak %sterken gerçekler%n öyle olmaması ve bu 

%k% kutup arasında açılan mesafe hayal kırıklığına neden olmaktadır. Burada k%ş%n%n 

kend%ne yönel%k hayal kırıklığı gen%şleyerek %nsanlığa da s%rayet etm%şt%r. Gürbüz, pek 

çok eser%nde aslında kahramanlarını %nsanlıktan umut kesm%ş şek%lde resmeder ve 

%nsanlığı temel konularda eleşt%r%lere tab%% tutar. Buradak% hayatı ve %nsanları tanımak 

ve b%r o kadar da kend%n% tanımak bu “örülen” hayatın h%çb%r şek%lde k%mseye 

yakışmayacağına %nanmakla sonuçlanmaktadır. 

 
 İpl%k ve örgü metaforları Kıyamet Emekl&s& adlı eserde b%r başka veçheden de 

ele alınmıştır. Tasavvuf öğret%s%yle %ç %çel%ğ% bağlamında değerlend%r%leb%lecek bu 

eserde; “semada asılı kalma” hâl%, vecd hâl% %le paralel okunab%l%r. M%st%k b%r tecrübe 

olarak ele alınab%lecek bu durumun ardından yaşananlar d%kkate şayandır. Kahraman 

“arkasından &pl&k &pl&k uzanan kopmayan b&r zaman” olduğunu d%le get%r%r; 

 
514 A.e., s. 146. 
515 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 162. 



 276 

 
“Öyle zamanlar kendI Ile IçlI dışlı olduğu, kendInI bIr arkadaş çevresI gIbI sardığı 
zamanlardan farklı olarak tüm zamandan, zemInden hatta uzaydan ayrı ama ağrı ve 
acıdan ayrı, mutsuzluk ve kederden de ayrı bIr boşlukta sankI semada kendInce salınan 
bIr cIsIm gIbI duyuyor ama bu halI pek uzun sürmüyordu. Tekrar yerIne gelIrken 
arkasından IplIk IplIk uzanan kopmayan bIr zaman ve gördüklerInIn uzayıp sünen, 
geldIklerI yere uymayan halIne şaşırıyordu. Tek bIr karenIn IçInde zamanlar 
parçacıklar halIndeydI ve taşınmaya kalktıklarında geldIklerI yere uymuyorlardı.”516  

 
 
 Varoluş problemler% %ç%nde ele alab%leceğ%m%z yabancılaşma ve yalnızlık 

temalarıyla da %l%nt%l% olan bu kısımda bu tenha ânların kahraman %ç%n mutluluk ves%les% 

olduğunu sezmektey%z. Tasavvufî bağlamda yorumlanab%lecek bu “hâl” kahramanın 

dey%m%yle uzun sürememekte ve “zaman”a farklı b%r veçheden bakma %mkânı 

sunmaktadır. Y%ne yekpare zamana %şaret ed%len bu paragrafta bu durum “tek b%r 

kare”n%n %ç%nde tüm zamanların olmasıyla %l%şk%lend%r%lm%şt%r. Zamanı ve hayatı %nşa 

etme %se Kıyamet Emekl&s&’ndek% şu satırlarla %fade ed%lm%şt%r; 

 
“Ömrü genIşlemIş zamanı yayılmış ve sünmüş gIbI sabahtan berI bIr ânı bIle hamur 
gIbI çekIştIrIp düzeltmeden, açıp Inceltmeden göremez yaşayamaz olmuştu. Zaman, 
hazır taşlara basarak IlerledIğI bIr şey değIl, her bIrInI kendI önüne çekIp basacağı 
yere yaklaştırıp düzeltIp bIr adım sonrasını yIne kendI elIyle hazırladığı, sankI hazırda 
yaşayacağı olmayan bIr şey olmuştu. KendI halI Ile basacağı, yürüyeceğI bIr yer yol 
yoktu. Yaşayacağı zaman parçalarını kendI elIyle hazırlıyordu. BIr sonrakI gene 
yoktu.”517  

 
 Zaman ve hayat %nsanın önünde hazır ve ver%l% b%r şek%lde bulunmaz ve %nsan 

kend% hayatını adım adım %nşa etmek mecbur%yet%nded%r. Varoluşçu felsefe de “%rade”, 

“özgürlük” ve “seç%m” kavramlarıyla ele alınan bu durum; k%ş%n%n kend% hayatının 

sorumluluğunu almasıyla %fade ed%l%r. “Zaman, hazır taşlara basarak &lerled&ğ& b&r şey 

değ&l”518 %fades%nde d%le get%r%ld%ğ% g%b% zaman ve hayat, k%ş%n%n kend%s% tarafından tek 

tek %nşa ed%lm%ş, b%r sonrak% adımı ve yönü bell% olmayan ve b%r öncek% taşı 

oluşturmadan b%r sonrak%ne geç%lemeyeceğ%n%n %fade ed%ld%ğ% b%r unsur olarak ele 

alınmıştır; “Yaşayacağı zaman parçalarını kend& el&yle hazırlıyordu. B&r sonrak& gene 

 
516 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 23. 
517 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 222. 
518 A.e., s. 509. 



 277 

yoktu.”519 Yolun yürüdükçe var olması, yolu %nşa eden unsurun da yürümek olduğunu 

göster%r. K%ş%n%n kader%n%n k%ş%n%n çabasına bağlı olması da bu bağlamda anlam 

kazanır.  

 

 Her b%r “ân”a r%kkatle yaklaşan kahraman, tüm bu zaman parçacıklarını adeta 

b%r hamur g%b% uzatarak yaşamaktadır. Bu ânları en %nce ayrıntısına kadar %nceleme, 

zamanı dolayısıyla ömrü uzatır hâle gelm%şt%r. Hayatının her ânına d%kkat etmek, 

zamana ve âna dolayısıyla hayatına hürmet etmek, hayatı %nşa etmek bağlamında 

öneml% b%r noktadadır.  Hayatı %nşa etme olgusu Kambur’da %se %ron% eşl%ğ%nde ele 

alınmıştır; 

 
“HerkesIn doğumundan ItIbaren Inşa etmeye çalıştığı bIr bIna vardır. Yığarlar 
tuğlaları üst üste, yalan yanlış, eğrI, fark etmeksIzIn. (Düzgününü de görmedIm.) GerI 
çekIlIp baktıklarında gurur duyarlar.”520 

 

 Hayat ve b%na arasında %l%şk% kurularak, hayatın gel%ş%güzel %nşa ed%ld%ğ%ne 

yönel%k b%r eleşt%r% ve beğenmeme durumu d%le get%r%lm%şt%r. Üstel%k %nsanların %nşa 

ed%len bu “yanlış” hayatlarla gurur duymaları d%ğer b%r eleşt%r% meseles%d%r. Zamanın 

Farkında’da %se %nşa ed%len bu hayatın “yalandan” oluşuna gönderme vardır; 

“Yalandan da olsa b&r hayat &nşa etmek zor.”521 

 

 Coşkuyla Ölmek adlı eserde %se “hayatı %nşa etmek” daha korunaklı b%r hayat 

%ç%n planlanmıştır. Sadullah Efend%’n%n babası, oğlunu daha korunaklı b%r alanda 

tutab%lmek adına onun %ç%n “ayrı” b%r hayat %nşa etme gayret%nde olmuştur; 

 
“Sadullah EfendI’yI dünyanın IlletI ve zIlletIne karşı muhkem ve ayrı bIr dünya Inşa 
etmIş, bu bInasında loş ve hayal dolu, emIn ve vakarlı, mütebessIm ve hayretlI 
yapmanın yolunu dünyaya baştan fazla katmamakta buluyordum. Bazı, vaktI Ile 
gördüğüm ve bIldIğIm müstakIl yaşantılarda olduğu gIbI hayatını, geçtIğInI de 
gIdeceğInI de bIlen, sükûn bulmuş bIr benlIk olarak yaşasın IstIyordum. En güzelI 
buydu. Sükûn bulmak kolay değIldI ama çer çöple vakIt kaybetmeyecek, zamanın ve 

 
519 A.e., s. 509. 
520 Gürbüz, Kambur, s. 31. 
521 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 162. 



 278 

havanın ne taşıdığını bIlecektI. Buna sebep en güzelI çocukken hafız olması, IçIne 
dünyanın geçIcIlIğInIn ve köhnelIğInIn atılmasıydı.”522 

 
 Dünyadan koruyab%lmek adına, ayrı b%r hayat %nşa ed%len bu yapıda Sadullah 

Efend% %ç%n öngörülen “%nsanlardan uzak” b%r yaşamdır. Şule Gürbüz’ün 

kahramanlarının “tenha” olmayı seven yapısı burada da kahramanın babası ves%les% %le 

devreye g%rm%ş, bu herkesten ve her şeyden uzak korunaklı yaşamın %nşasının 

kahramana “sükûn bulmuş b%r benl%k” olarak dönmes%n%n hedeflend%ğ% 

gözlemlenm%şt%r. Şule Gürbüz’ün eserler%ne dünyaya yabancılaşma hâl% dünyanın 

geç%c%l%ğ% %le yakından %l%nt%l%d%r. Burada da dünyanın geç%c%l%ğ%nden olumsuz manada 

etk%len%lmemes% %ç%n “tenha” ve ayrı b%r hayatın %nşası söz konudur.  

 
  
 
 

3.3.4.15. Hatıra-Bellek-Hayat İlPşkPsP 

 
 
 

Şule Gürbüz’ün ilk romanı olan Kambur’un kahramanı, hayata ayak 

uyduramamakta ve somut anlamdaki kamburu gibi soyut anlamda da sorunlarını 

beraberinde taşımaktadır. Bu bağlamda hayata daha farklı bakan kahraman, hayatı 

sıradan insanlar gibi algılamaz. Bunun bir örneği de hatıralarına yönelik söyleminde 

devreye girer; 

“Anı dIyorum ya; benIm hIç anım yok. Gerçekten yok. Olmalı mı? Şart mı? (…) NIye 
unutayım kI? Unutamamak değIl, unutmaktır acı olan.”523  

 
 H%ç anısının olmadığını söylemekle aslında h%ç hayatının da olmadığını d%le 

get%rmekted%r. Üstel%k tüm bunları da öneml% b%r şey olarak görmez. Y%ne Kambur adlı 

eser%n kahramanı Kambur, b%r hezeyan hâl%nde z%hn%nde meydana gelen değ%ş%mler% de 

d%le get%r%r; “Bana en uzak yerlerdey&m çoğu zaman – sonsuz yaşamın &ç&ndek& 

düzelmeyen kambur… Ben&m gökyüzüm del&nmed&; del&nen anlar ve z&hn&m&n 

 
522 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, 46. 
523 Gürbüz, Kambur, s. 12. 



 279 

saydamlığı.”524 Hayatın uzunluğuna ve bu uzunluğun %ç%nde dah% asla düzelmeyecek 

kamburuna gönderme yaparak zamanın kend%nde ve z%hn%nde meydana get%rd%ğ% hasarı 

d%le get%r%r. 

 

 Şule Gürbüz’ün düşün hayatının öneml% b%r kısmını “kend&ne kesk&n b&r bakışla 

bakma” oluşturur. Bu durumu eserler%ne de yansıtan Gürbüz, eserler%ndek% 

kahramanlarına da bu kesk%n bakışı s%rayet ett%rm%şt%r. Bu duruma ek olarak “hayata 

sey%rc% olma hâl%” de %şlenen temel %zleklerdend%r. Hayata katılmayıp hayatı kenardan 

%zleme Gürbüz’ün kahramanlarının pek çoğunun temel özell%ğ%d%r. Y%ne Zamanın 

Farkında’da bu durum şöyle ele alınmıştır; 
 

“Hezeyan ya da kıvranmayı özlüyor değIlIm ama sankI o zaman hayattaydım gIbI 
gelIyor. ŞImdI seyIrcI oldum. Bu uzaklaştığım, uzaklaştırıldığım şeyler hayal ve fısıltı 
mıydı, Felâk ve Nâs Ile helâk oldu. (…) duygularım bana aIt değIl IdIyse ben kImIn 
hayatını yaşadım? İnsan hayatına bIr hatıra ImIş gIbI bakabIlIr mI?”525  

 
 Hayatın ve kend% hayatının sey%rc%s% olan kahraman, kend% hayatına da b%r 

hatıraymışçasına bakab%lmekted%r. Burada hayata dah%l olunan ânların sadece bu 

hezeyan ânları olduğu bel%rt%lmekte, ger%de kalan ânların %se k%ş%n%n kend% hayatı 

değ%lm%şçes%ne algılandığı d%le get%r%lmekted%r. Yan% kahramanın temel özell%ğ% kend% 

hayatının sey%rc%s% olmaktır. Ancak burada d%kkat ed%lmes% gereken b%r d%ğer nokta da 

aslında her %nsanın b%r noktadan sonra kend% hayatına b%r “hatıra”ya bakar g%b% bakacak 

olmasıdır. Geç%p g%den ânlar, yaşanmış ve b%tm%ş olacakları %ç%n hatıraya dönüşürler ve 

k%ş% kend% hayatına bakmak %sterse bu hatıralara bakmak mecbur%yet%nde olacaktır. 

 

 Hatırası olmanın olumsuz bağlamda ele alınması Öyle m&ym&ş? adlı eserde 

de vardır; “Tekrar &ç&ne g&rmek &stemeyeceğ&m kadar onu zaten &ç&mde buldum. (…) o 

gün anladım hatırası olmak ned&r, hatıranın kenarında durmak ned&r. B&r daha 

anlamak &stemeyeceğ&m kadar anladım.”526 Dış dünyada yaşanılan olayların b%r süre 

sonra hatıraya dönüşüp %nsanın %ç%ne yerleşmes% “onu zaten &ç&mde buldum” şekl%nde 

%fade ed%lm%şt%r. Bu durumun anlaşıldığı ân hatıranın ne demek olduğunun da 

 
524 A.e., s. 86. 
525 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 49. 
526 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 68. 



 280 

anlaşıldığı ândır. Schopenhauer’dan mülhem dünyanın kend% tasavvurumuz olması 

aslında dış dünyada olan her şey%n %ç dünyamızda cereyan ett%ğ%ne b%r göndermed%r. 

Burada da “hatıraları” yan% yaşanan “hayatı” %ç%nde bulma bu bağlamda okunab%l%r.  

Olumsuz b%r tecrübe olarak %fade ed%len bu durum, hatıraya atfed%len olumsuzluğun 

aslında hayata da atfed%ld%ğ% şekl%nde ortaya koyulmuştur. Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı 

eserde bu sefer de %nsanlığın ortak hatıralarına değ%n%lm%şt%r. H%ç b%lmed%ğ% b%r%n%n b%r 

parça anısını devralan k%ş% aslında b%r “hayal”% devralır; 

 
“Tepeden yuvarlanan taşın yol alışı, öğle güneşI, sıcak, darlaşan IkIndI, hayat bazen 
Işte bIr hışırtı, bIr kuşun Iç çekIşI, uzaktan bIr kanat sesI, acaba o çobanlar, bIr 
zamanda dağdan dereden kayarak geçenler, yerde bIr kIremIt parçası, bIrInIn yere 
düşmüş bIr parça anısı, kImden kIme bIr hayal olarak kalacak. İnsan kendInI kIme ne 
olarak bırakacak.”527  

 

 B%r k%rem%t parçası özel%nde %fade ed%len hatıra, k%ş%n%n h%ç b%lmed%ğ% 

%nsanların yaşantılarından b%r parçayı devralma şekl%nde, b%lmeden de olsa b%r s%ls%leye 

dah%l olmayı %mlemekted%r. 
 
 
 

3.3.4.16. BekleyPş: Zamanın Ağırlığı 

 
 
 
Şule Gürbüz %lk eser% Kambur’u ve ardından Ağrıyınca Kar Yağıyor ve Ne 

Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur adlı eserler%n% yayımladıktan sonra uzunca b%r süre eser 

bağlamında “bekley%ş” hâl%n%n %ç%ne yerleşm%şt%r. Bu bekleme sürec%n%n k%m% zaman 

bunaltıcı olduğunu söylese de aslında bu beklemen%n “b%r%kme”y% de sağladığını d%le 

get%rerek bu bekley%ş sürec%n%n kend% “olma” sürec%ne h%zmet ett%ğ%n% bel%rtm%şt%r. Şule 

Gürbüz, bu bağlamda bekley%şle %lg%l% son yorumlarını TRT2’dek% “Sanatçının Şehr%” 

adlı belgeselde şu cümlelerle d%le get%rm%şt%r; 

 
“Önümden bütün bIr zaman geçtI. İlk başlarda daha otuzlu yaşlarıma gelmedIğIm 
gençlIk dönemlerImde tabII bu zaman bana çok acı verIcI de gelIyordu doğrusu. Çünkü 

 
527 A.e., s. 27.  



 281 

tam olarak neyI bekledIğImI, kendImI bekledIğImI bIlIyordum ama yIne de tam neyI 
bekledIğImI bIlmeden bu kadar büyük bIr bekleyIşe gIrIşmek, sonucunda ne olacağını 
bIlmemek, kendI hafrIyatımdan bIr şey çıkacak mı, o çıkanı beğenecek mIyIm, o çıkan 
başkasına gösterIlebIlecek kıratta bIr şey mI olacak, bunu bIlmeden beklemek, zaman 
zaman çok çıldırtıcı olabIlIyordu.”528  
 

 Bu bağlamda “beklemek” Gürbüz %ç%n “kend%n% beklemek”le anlamlanır. 

Kend%n% bekled%ğ%n% b%lmek ama kend%n% beklemekle ney%n geleceğ%n% b%lmemek 

Gürbüz %ç%n bell% noktalarda son derece can sıkıcı b%r durum hâl%ne geleb%lmekted%r. 

Kend%n% beklemek ama henüz “kend%n% b%l”me gerçekleşmed%ğ% %ç%n beklenen şey%n ne 

olduğunu b%lememek çıldırtıcı b%r deney%m olarak ele alınmıştır. Bel%rs%zl%ğ%n eşl%k 

ett%ğ% bu bekleme hâl% çok sonraları kend%n% ve hâl% kabulle dengeleneb%lm%şt%r. 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde %se “beklemek” son derece öneml% b%r noktaya 

yerleşt%r%lm%şt%r. Öyle k% bu durum Kambur’da “hayatın en uç noktası” olarak ele 

alınmıştır; 

 
“Dünyada kıpırdamadan durmak, her türlü oyalayıcıyı, bulanıklaştırıcıyı… 
reddetmek kadar güç ve sıra dışı bIr şey olamaz. HerkesIn gelmeyeceğI herkesçe 
bIlIndIğI halde (bIlmeyen bekledIğInI de bIlmIyordu; o nedenle üzerInde durmaya 
değmez), bekledIğI şeylerI, farkında değIlmIş gIbI kıpırtısızca beklemesI, olanı bItenI 
sessIzce beklemesI, zamanın tüm ağırlığını ve saydamlığını her sanIye tüm netlIğIyle 
görmesI- ve, yIne kıpırdamaması gIbI… İşte yaşamın en uç noktası budur.”529  

 
 
 Her şeye sırt çev%r%p belk% de h%ç gelmeyecek olanları beklemek ve bu bekley%ş% 

kıpırdamadan yapmak güzellenm%şt%r. Bu bekley%şe eşl%k eden şey%n %se zamanın 

ağırlığı olduğu d%le get%r%lmekte ancak tüm bu ağırlığa rağmen de bekley%şe devam 

ed%ld%ğ% söylenmekted%r.  

 

 Alıntıdak% “Herkes&n gelmeyeceğ& herkesçe b&l&nd&ğ& halde (…), bekled&ğ& 

şeyler&, farkında değ&lm&ş g&b& kıpırtısızca beklemes&, (…)” absürt t%yatro bağlamında 

b%r döneme damgasını vuran Godot’yu Beklerken adlı eser% akla get%r%r. Eser%n 

kahramanları Vlad%m%r ve Estergon, tenha b%r yolda b%r ağacın altında devamlı surette 

 
528 Özdemir, A.g.e. 
529 Gürbüz, Kambur, s. 26. 



 282 

Godot’yu beklemekted%rler. Ancak Godot’nun k%m ya da ne olduğu da gel%p 

gelmeyeceğ% de b%l%nmemekted%r. Koca b%r bel%rs%zl%k %ç%nde bu %k% kahramanın tek 

yaptıkları şey “beklemek”t%r. Onların adeta bu bekleme eylemler% zamanı dondurmakta 

ve onları zamanın dışına atmaktadır. Zamanın dışında olduklarında hayatın da dışına 

taşınmış olmakta ve böylece zamana da mekâna da a%t olamamaktadırlar. Bu durum 

%se anlam kaybına neden olmaktadır. 

 

 Zamanın başlangıcının ve sonunun olmadığı, uzun b%r bekley%ş%n kocaman b%r 

ş%md%y% doğurduğu durumlarda b%r “sonsuzluk” yanılgısı oluşur ancak orada zaman 

çoktan kaybolmuştur. Ş%md%n%n der%nl%ğ% %ç%nde gen%şleyen zamandan z%yade ş%md%ye 

sıkışan ve geçm%ş% de geleceğ% de yok eden bekley%ş, aslında zamanı yok etmekted%r. 

Bu bağlamda zamanın ağırlığı, var oluşu zedelemekted%r; zamanın redd%, var oluşun 

redd%ne sebeb%yet vermekted%r.  

  

Sab%tl%k ve değ%şmezl%k zamanın yapısına aykırıyken bekley%şte b%r sab%tl%k söz 

konusudur. Bu durum zamanın dışına çıkmayı %mler. Zamanın akışkan yapısı ve aslî 

özell%ğ% olan geç%c%l%k yan% ardışık “ân”lara dayalı geç%p g%tme bu eser özel%nde ve 

“bekley%ş” hâller%n%n çoğunda ortadan kalkarak zamanın durmasına, ağırlaşmasına ve 

donmasına neden olmaktadır. Aslî özell%ğ%n% kaybeden zaman %se yok olmaya 

mecburdur. Zamanın yokluğu %se kaosu ve anlamsızlığı beraber%nde get%r%r çünkü 

hayata ve varoluşa anlam katan zamandır.  

 

Kambur’a döndüğümüzde eser%n en bel%rg%n özell%kler%nden b%r% %ron% ve 

“saçma”yla örülü olmasıdır. Bunun üzer%ne hayatta gel%neb%lecek en uç nokta olarak 

“bekley%ş” hâl%n%n kabul ed%lmes% ve bunun yanında da Kambur’un hayat karşısındak% 

“uyumsuz”luğu, varoluşçu bağlamda Kambur’u hayatın dışına taşır. Bekley%ş hâl%nde 

zamanın dışında olmak, hayatın dışında olmaktır. Bu bağlamda Gürbüz’ün 

kahramanlarının ortak özell%ğ% olan hayatın dışında ve sey%rc% olma, “bekley%ş” hâl%yle 

örtüşmekted%r. 

 



 283 

 Zamana bağlı değerlend%r%len “bekleme” eylem% aslında zaman dışılıkla 

zamansızlığı %mler. Bu zamansızlık %çer%s%nde var olmanın durdurulması yokluğa, 

ölüme ve çürümeye sebeb%yet ver%r;  

 
“KabIrler bekler, taş duvarlar bekler, ağaçlar bekler, toprak ve dağ bekler 
İçIn IçIn çürür, kurtlanır, kurur, kıvrılır düşermIş.”530 

 
 Sadece canlı varlıklar değ%l, cansız varlıklar da o der%n bekley%şler% %çer%s%nde 

yok oluşa tab% olurlar. Geç%c%l%k meseles%nde ele alındığı g%b% cansız varlıklar da her ne 

kadar kıpırtısızca duruyor olarak algılansalar da onların da kend%ne has akışları vardır. 

Oluş ve bozuluşun beraber %şled%ğ% dünyada b%r yandan olurken b%r yandan yok olan 

varlıklar bu bağlamda bekley%ş g%b% gözüken oluşun ve yok oluşun %çer%s%nded%rler. 

Canlı varlıklar %ç%n bu durum önce oluşla varlık bulma, büyüme ve gel%şme %ken 

sonrasında yok oluşa boyun eğme şekl%nde sonuçlanmaktadır. Yan% canlılığın olduğu 

yerde değ%ş%m kaçınılmazdır. Ancak burada kab%rler%n, taş duvarların da yavaş yavaş 

yok olduğuna da%r b%r gönderme vardır. Y%ne toprak ve dağ g%b% kad%m varlıkların 

bekley%ş% d%kkate şayandır. Bu varlıklarının özü olan “durma” burada bekley%şle 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r.  

 

 Kıyamet Emekl&s& adlı eserde %se bekley%ş meseles%ne farklı b%r veçheden 

bakılmıştır. Bu defa %nsanın “yaşlanma”sına sebep olarak bekleyemey%ş% göster%l%r; 

 
“GeldIğInde, gerçekten beklemIşsen taptazesIndIr. İnsan bekleyemezken yaşlanır, 
fıkırdar ve kokuşur. Bekleyen tazelenIr, bIr buhur kokusu, başında fIlIzI olur.”531  

 
 Beklenen b%r varlığın gelmes% dah%l%nde eğer bekleyecek olan gerçekten 

beklem%şse h%ç bozulmadan ve zarar görmeden kalmış demekt%r. Bekleyen%n bu 

bağlamda canlılık alamet% göstererek taze kaldığına ve f%l%zlend%ğ%ne gönderme yapılır. 

Zaman dışılıkla %lg%l% bekleme eylem%n%n tam aks% olarak ele alınan bu durum Öyle 

m&ym&ş? adlı eserde de kel%men%n köken%ne g%d%lerek benzer b%r şek%lde 

değerlend%r%lm%şt%r; 

 

 
530 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 130. 
531 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 233. 



 284 

“‘Beklemek’ Ile ‘SahIp olmak’ın aynı olduğunu bIlen nerde? BelkI bu yüzden 
bekleyemeyenlerle doluymuş her yer ya da beklerken kayıpta olduğunu 
düşünenlerle.”532  

 
 
 Bekley%ş%n güzellend%ğ% bu %k% alıntıda da “bekleme”n%n yan% eyleme geçmeden 

kıpırtısız hâlde kalmanın b%r şeyler% -belk% de kend%n%- muhafaza etme ves%les% olduğu 

%fade ed%lm%şt%r. Dolayısıyla bekleme b%r şeyler% kaybetme değ%l de b%r şeyler% koruma 

ve taze hâlde, hırpalanmamış hâlde bırakma anlamlarına gelmekted%r.  

 

Tuncer Gülensoy, Köken B&lg&s& Sözlüğü’nde beklemek kel%mes%n%n köken% 

hakkında şunları söyler; “bek” kel%me köken% bağlamında katı, sağlam, sert, muhkem 

ve kav% anlamlarına gelmekted%r. Y%ne aynı kökten gelen “bekç%”, koruyan, gözetleyen 

k%ş%d%r. Gözcü anlamına gelen “berk” kel%mes% de “bek” %le aynı anlamları taşımaktadır. 

Dolayısıyla beklemek kel%mes%; korumak, gözetmek, sağlamlaştırmak ve pek%şt%rmek 

g%b% anlamlara geleb%lmekted%r.533  

 

 Şule Gürbüz’ün yukarıdak% alıntıda beklemek ve sah%p olmak arasındak% köken 

bakımından kurduğu %l%şk% bu bağlamda değerlend%r%leb%l%r. Ancak Gürbüz’ün köken 

b%lg%s% kaygısıyla değ%nmed%ğ% bu durum kel%men%n soyut yanıyla %lg%l% olup anlam 

bakımından zeng%nl%k oluşturmak üzere kullanılmıştır. Beklemek eylem%n%n ele 

alındığı bağlamlarda etk%s%n%n değ%şmes%, tes%r%n%n farklı olması bu alıntılarda da 

“beklemek” eylem%ne yüklenen anlamların farklılığı üzer%nden değerlend%rmeye 

açıktır. N%tek%m zaman, oluşun da yok oluşun da müsebb%b%d%r. Bu bağlamda 

“bekley%ş” de k%m% varlıkları sağlamlaştırır korurken k%m%n%n yok oluşuna sebeb%yet 

vermekted%r. 

 
 Şule Gürbüz, bekley%ş %le %lg%l% en çarpıcı düşünceler%n% %se beklemey% Tanrı’yla 

%l%şk%lend%rerek Coşkuyla Ölmek adlı eser%nde şu cümlelerle ortaya koymuştur; 

 
 

 
532 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 133. 
533 Tuncer Gülensoy, “Türkiye Türkçesindeki Türkçe Sözcüklerin Köken Bilgisi Sözlüğü”, Ankara, 
Türk Dil Kurumu Yayınları, 2011, A-N. 



 285 

“Beklemek, bir şeyin yoluna ve haline girmesini beklemek, beklerken olacak olanın 
olması için gereken her türlü başka hale geçişlere, kalışlara tahammül etmek ne zor 
şeydi. Başı da, ortayı da, sonu da bilip beklemek ne tahammülü güç şeydi. Tanrı’nın 
da yaptığı bu muydu? Baş, orta, son belli, helak kaçınılmaz, ancak önemli olan o 
zamanı geçirmek, o zamandan geçmek. Ve geldiğinde gelmemiş gibi, bilmemiş gibi, 
yaşamamış gibi gelmek, rüyayı görüp uyanmak ve ‘Neyse rüyaymış…’ demek ve aynı 
yerden uyumaya devam etmek. Yaşamaya da, ölmeye de yazık.  

Bu ölüm için yaşamaya, bu yaşamak için ölmeye yazık. Mezarlıklara, servilere, 
süsenlere, nisan sonunda açan katırtırnaklarına, telaşlı karıncanın adımlarına yazık, 
mezar taşına konup da bağıran karganın sesine yazık, ölüme ağlayan şaire, yaşam var 
zanneden filozofun nefesine yazık, şen taklalarla ilk senelerinde koşup zıplayan, 
ağaçlara tırmanırken seyredilip seyredilmediğini kontrol eden kedinin tırnaklarına 
yazık, ağdaki balığa, lokantada onu bekleyen anguta, önce ön iki ayağını sonra 
arkadakileri ovuşturup bu hareketinden büyük kâr ve kisve uman karasineğe yazık, 
hortumunu sallayan koca file, sanatlı sıçrayışıyla dahi boşluğu dolduramayan yunusa 
yazık, krepon kâğıdından gelincik ve petunyalara, en pürüzsüz çakıltaşına, kum olmuş 
zavallıya, sağdan sağdan yürüyen eşeğin inadına, yol kenarlarındaki ısınmış 
dikenlere, kozalağın içindeki fıstığa, duvara yapışmış yosuna yazık, bu topu bin 
yıllardır çevirip duran sema-i muğlaka, titreyen kanatlara, açılan göğe ve onun 
katmanlarına, havanın, suyun olduğu, olmadığı yerlere yazık.”534  

 
 Geçm%ş% de, geleceğ% de, ş%md%y% de b%len Tanrı; %nsanlığın helak%n%n de, 

olmuş ve olacakların da farkında b%r hâlde, y%ne de bu zamanı yaşamaya ve yaşatmaya 

mukted%r ve “zamanı yaratmayı” seçen b%r tavır serg%lem%şt%r. Beklemek eylem% Tanrı 

üzer%nden düşünüldüğünde zamanın en ağır ve der%nl%kl% hâl% %nşa ed%lm%ş olur. Ama 

Gürbüz’ün de ded%ğ% g%b% burada öneml% olan o zamanı geç%rmek ve o zamandan 

geçmekt%r. İnsan %ç%n zamanın dışında olmak değ%l, b%zat%h% zamanın %ç%nde zamanı 

yaşayacak ve zamanı geç%recek olmak öneml%d%r.  

 

 Türklerin ilk yazılı kaynakları olan Orhun Abidelerinde geçen “Öd teñri yaşar. 

Kişi oġlı kop ölgeli törümiş.” ifadesi Muharrem Ergin’in okumasıyla “Zamanı Tanrı 

yaşar. İnsan oğlu hep ölmek için türemiş (yaratılmış).” şeklindedir. Ancak diğer 

okumalarda da zamanı Tanrı ayarlar, yönetir, sonsuza kadar Tanrı yaşar ve “Zaman 

Tanrısı” gibi ifadeler vardır. Dönemin dinî inanışına bağlı olarak yorumlandığında 

“Zaman Tanrısı” gibi bir ifadenin doğruluğu pek mümkün gözükmemektedir. Bu 

 
534 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 50-51. 



 286 

durum “zamanı Tanrı yaşar” ifadesiyle; ölümlü insan yaşamıyla sonsuz Tanrı yaşamı 

bağlamında değerlendirilmelidir.535 Ölümle de yakından ilişkili bu anlayışta insanın 

bu sonlu yaşamı ve sonsuzluk arzusu gerilimindeki trajik yaşantısında Gürbüz’ün de 

ifadesiyle; “Yaşamaya da, ölmeye de yazık.” denilebilmektedir. Zamanın sonsuz 

yapısının Tanrı’ya has olması da zamanın sahibi olarak zamanı yaşayanın Tanrı olarak 

değerlendirilmesine sebebiyet vermektedir. 

 

3.3.4.17. Zamanın Ağırlığı: Sıkıntı 

 
 
 
 Bekley%ş zamanın ağır geçmes%ne sebeb%yet vermekteyken zamanın ağırlığı 

da sıkıntıyı %nşa etmekted%r. Bu durum zaman ve varoluş arasındak% senkron%zasyonun 

bozulduğu ve bu %k% unsurun b%rb%r%nden ayrıldıkları noktaya da %şaret etmekted%r. İşte 

farkındalığın oluştuğu bu nokta “can sıkıntısı” %le de temelden %l%şk%l%d%r. 

 

E. M. C%oran, sıkıntıyı tanımlarken “(…) zamanın varoluştan kopup ayrıldığını 

h&ssett&m. Z&ra can sıkıntısı budur.”536 demekted%r. Zaman ve varoluş arasındak% bu 

kopma can sıkıntısını doğurmaktadır. Sıkıntının h%ssed%ld%ğ% bu durumlarda zaman, b%r 

dayanak olmaktan çıkar. Bekley%ş%n eşl%k ett%ğ% zamanın durması, ağırlaşması veyahut 

yavaş geçmes% sıkıntı hâl%nde de gözlemlen%r. Ancak zamandak% bu yavaşlama, 

farkındalığın da ön koşullarından b%r%d%r. Y%ne bekley%ş%n doğurduğu zamanın dışında 

olma hâl% ve sıkıntıya tahammül edememe durumu He%degger’e göre de 

“yabancılaşmayı” doğurur. 

 
             He%degger’e göre sıkıntının b%r d%ğer veçhes% “burada ve ş%md%” olmaya 

tahammül edememekt%r. Gelecekten b%r beklent%n%n olması ş%md%k% hâle tahammül 

 
535 Eyup Sertaç Ayaz, “Köl Tigin (K 10) Yazıtındaki Öd T(e)ñri y1s1r1 Kişi Oglı Koop Ölg(e)li 
Törim(i)ş Cümlesi Üzerine”, The Journal Of Social Science, C.IV, No:7, 2020, s. 224. 

536 E. M. Cioran, Ezeli Mağlup, s. 51. 



 287 

edememekle sonuçlanır. Kıyamet Emekl&s&’nde bu durum şu şek%lde 

örneklend%r%lm%şt%r; “Zamana tahammül etmes& gerek&yordu. Umması ama 

beklememes& gerek&yordu, sabırsız davranıp bozmaması ama sabrett&ğ&n& kend&nden 

b&le g&zlemes& gerek&yordu.”537 “Burada ve ş%md%” olmaya tahammülsüzlük, zamana 

tahammül edememeyle eş değerd%r. “Burada ve ş%md%” olmaya tahammül, “beklent%s%z 

bekley%ş%”538 gerekt%r%r. 

 

Kambur’un kahramanı tam b%r “uyumsuz” olarak ve hayata yabancılığı 

çerçeves%nde der%n b%r “sıkıntı” %çer%s%nded%r. Üstel%k duyduğu bu sıkıntı topyekûn 

hayatın kend%s%yle %lg%l%d%r ve daha genç yaştan %t%baren Kambur’a eşl%k etmekted%r; 

“Yaşamdan sıkıldığımı söylüyorum. Bunu söylemek, daha doğrusu bunu söylemeye 

hak kazanmak &ç&n otuz kırk yılın geçmes&n& bekleyemem- sıkıldım &şte…”539 Bu 

meseley% gen%şleten Kambur, bu sıkıntıyı %nsan olmaya kadar get%r%r; “B&r şeyler&n, 

&nsan soyunun devamı olmak ben& öyle sıkıyor k&…”540 Kambur, kend%n% dünyaya a%t 

h%ssedemed%ğ% g%b% %nsan olmaya da yabancı h%ssetmekted%r. 
 
 Zamanın Farkında’nın başat kahramanlarından Cansın da sıkıntı %le der%n b%r 

%l%şk% %çer%s%nded%r; 

 
“Cansın’a bIr sıkıntı geldI, zaten hep sıkılırdı, olur da bIraz sıkılmasa bundan da 
sıkılırdı. ÖnündekI zamanı düşündü, sıkıntı şIddetlendI. Nasıl vakIt geçIrecek, ne Ile 
yaşlanacak, yaşlılığını ne yapacaktı?”541  
 

 Y%ne gençl%ktek% sıkıntı devreye g%rm%ş olup bu sıkıntı var olan ömre de 

yayılmış mah%yette gözükmekted%r. “Önündek% zamanı düşünmek” hem zamanın 

varlığı üzer%ne yapılab%lecek b%r sorgulamayı hem de ger% kalan ömrün nasıl 

geçeceğ%ne da%r end%şey% %mler. Gelecek zamanın b%l%nemezl%ğ% ve gençl%ğ%n önünde 

ser%len hayatın verd%ğ% heyecanın aks%ne gelecek günlerden beklent%n%n olmadığı b%r 

hâl%n %nşası söz konusudur. Hayatın dışında olma ve kend% hayatına sey%rc% olma hâl% 

 
537 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 189. 
538 İsmet Özel, Tahrir Vazifeleri, İstanbul, TİYO, 2016, s. 62. 
539 Gürbüz, Kambur, s. 48. 
540 A.e., s. 63.  
541 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 83. 



 288 

burada da devam etm%ş ve sıkıntı %le, buna ek olarak yorgunluk, usanma g%b% durumlar 

da zamanın ağırlığı %le %l%şk%lend%r%lm%şt%r; “Zaten hayatı da hep gözünün önünde 

yaşardı ve bu yaşadıklarından o kadar ürper&rd& k& b&r de &n&p yaşamaya cesaret& h&ç 

olmazdı. Üzer&nde hep yorgunluk, hep b&r usanç, geçmem&ş günler&n ağırlığı &le en &y& 

halle sıkılır, en fena halle halden hale g&rerd&.”542 Gençl%ktek% bu can sıkıntısını Öyle 

m&ym&ş? adlı otob%yograf%k özell%kler gösteren eser%nde Gürbüz, çocukluğa kadar 

taşımıştır; 
 

“Çocukluğumda sıkılır, sıkılırdım. (…) Sonra sıkılanlarda bIr hava ve başkalık 
olduğunu görecek kadar etrafa açılınca bunu ben de bIr eşarp gIbI, şapka gIbI taktım. 
(…) Sıkıntımı engIn ve derIn zannederdIm. BIr zaman sonra baktım kI sıkıntım dünyayı 
kuşatacak ve başka herkesI de sıkacak genIşlIkte değIl. Dünya o zaman başıma yıkıldı. 
(…) O zaman benImkInIn sıkıntıdan çok bIr darlık, benIm hâlImIn de bu darlıkta 
sıkışma olduğunu anladım. Dünya dIye dar bIr yere gIrdIğImI düşündüm. (…) KendIme 
uzun uzun baktım. Başkalarına uzun uzun baktım. Uzun uzadıya bakacak uzunlukta ve 
genIşlIkte fazla bIr şey olmadığını yaşayanların ve yaşamanın Ince uzun bIr çIzgIde 
arkaya zor dönülür ve görülür bIr darlıkta sıkışmak ve güçlükle ve tek yöne ve IradesIz 
ve amaçsız bIr sıkıntılı yürüyüş olduğunu IyIce anladım.”543  
 
 

 Çocukluğa eşl%k eden yoğun b%r sıkılma hâl% b%r farklılığın da taşıyıcısı 

olmuştur. İdeal benl%k anlayışının çocuklukta ve gençl%kte daha yoğun b%r şek%lde 

devreye g%rmes%, kend%nde görülen farklılıkların b%r üstünlük olarak 

değerlend%r%lmes%ne sebeb%yet vermekted%r. Ancak bu durumun öyle olmadığının 

anlaşılması üstünlük olarak değerlend%r%len sıkıntı hâl%n%n b%r darlık olarak 

görülmes%yle sonuçlanmıştır. 

 

 Sıkıntıya eşl%k eden farkındalık hâl% burada “kend&ne ve başkalarına uzun 

uzun bakmakla” sonuçlanmıştır. Gürbüz’ün düşün hayatını da oluşturan “kend&ne 

kesk&n b&r bakışla bakma” burada da devreye g%rm%şt%r. Bu defa, bu bakış, %nsan 

hayatındak% sıkıntıyı ve darlığı görmekle sonuçlanmıştır. Adeta b%r mağara ya da b%r 

tünel%n %çer%s%nde, ger%ye dönüşün %mkânsız olduğu, %ler%ye de güçbela %lerlend%ğ% b%r 

 
542 A.e., s. 85. 
543 Gürbüz, Öyle miymiş?, s.50-51. 



 289 

yürüyüşün “ömre” benzet%ld%ğ% görülmekted%r. Bu sıkışma hâl% baştak% sıkıntının yer%n% 

almıştır.  
 
 Şule Gürbüz’ün otob%yograf%k özell%kler gösteren “anlatı” d%yeb%leceğ%m%z 

Öyle m&ym&ş? adlı eser%yle son romanı Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanlarından 

Alev’%n söylemler% arasında Öyle m&ym&ş? adlı eserden alınan şu kısımla benzerl%k 

kurab%l%r%z; 

 
“Okuduklarımdan bana akan sıkıntı ve tarIfsIz bunaltı hâlâ pek seyrek dIkkatImI çeken 
bIr olayda, bIr sözde, bIr harekette dağılıyor sonra bulut gIbI gelIp başımın üstünde 
duruyordu. (…) Okulda bu gIzlI bunaltımı ve sıkıntımı kImseye hIssettIrmemek IçIn 
düz, tatsız ve sade bIr duruşla duruyor, (…)”544  
 

 Okuduklarından ed%nd%kler%yle sıkıntı sah%b% olan ve okul g%b% sosyal 

ortamlarda da bu sıkıntısının duyurmamaya çalışan %k% genç kızın varlığı söz 

konusudur. Kend%n% ayrı ve farklı h%ssetme, varoluşçu bağlamda “yabancılık”, bu 

noktada okunanlar sebeb%yle ve sıkıntı eşl%ğ%nde duyulmaktadır. N%hayet%nde her şey 

b%tt%kten sonra ger%ye kalanın sıkıntı olduğu duyurulmuş, bu sıkıntıyı yaşayab%lmek 

adına da en doğru zamanın gece olduğuna kanaat get%r%lm%şt%r; 

 
“Konuşulacak bItmIş, her şey bItmIş, bIr sıkıntı kalmıştı, o da daha zIyade kendI 
sırtlarındaydı. Her dertlI gIbI günden değIl, geceden, o sükûnet ve canlıların 
hareketsIz zamanından hazzeder olmuşlardı.”545  

 
 
 Bu noktada zamandan duyulan sıkıntıya ek olarak zamanın b%r ıstırap 

kaynağı ve dert oluşuna da değ%nmek gerekmekted%r. N%hayet%nde Zamanın 

Farkında’da “Zaman ıstırap demek, (…)”546 %fades%ne ek olarak Kıyamet Emekl&s&’nde 

de zamandın “dert” olduğuna değ%n%lm%şt%r; 

 
“Öğleye kadar her zor ve sıkışık zamanın ItIle kakıla geçtIğI gIbI geçtI. Zaman dert 
olduğunu bIlIyor da IçerI gIrmIş bIr yarasa gIbI sağa sola çarpıp gene de dışarı 
çıkmıyordu. GeçmedI, geçmedI ama tItrer de bIter gIbI oldu.”547  

 
 

544 A.e., s. 68. 
545 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 22 
546 Gürbüz, Zamanın Farkında, s.88. 
547 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 357. 



 290 

 
 Y%ne Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanı zamana da%r gel%şt%r%len duygulara 

“korku”yu ekler; 

 
“Gene durdu ve müthIş kırık, genç bIr sesle, ‘Zamandan korkuyorum en çok, 
zamanımdan, cellâdımdan. En büyük korkum utanmak, dünyaya geldIğIme utanmak. 
Nereye geldIğImI ve nereye gIdeceğImI bIlmezlerden olmak.”548  

 
            Hayatın amacının “kend%n% b%lmek” olarak değerlend%r%ld%ğ% ve Yunus 

Emre’n%n “Yunus sen bu dünyaya n&ye geld&n?” sorusunda %fade ett%ğ% g%b% Az%z de 

nereye ve n%ç%n geld%ğ%n%, g%deceğ% yer%n neres% olduğunu sorgulayanlardan 

olamamaktan korku duyar. Bu korkusunun kaynağını da “zaman” olarak değerlend%r%r 

ve onu celladı olarak görür. 

 
 
 
 
 
 
 

3.3.4.18. Zamansızlık  

 
 
 
 Şule Gürbüz’ün zamanla %lg%l% üzer%nde durduğu b%r d%ğer kavram %se 

“zamansızlık” yahut “zaman dışılık”tır. Zamanın var olduğu kadar yok olduğu ya da 

algılanamadığı durumlar zamanın dışına çıkmakla sonuçlanmıştır. Bu durum zamanla 

%lg%l% tüm soruşturmaların başına kadar götüreb%l%r; zaman var mıdır, varsa ned%r? 

 

           Tasavvufî meseleler%n sıklıkla konu ed%ld%ğ% Kıyamet Emekl&s& adlı eserde, 

Az%z’%n yaşadığı b%r deney%m bu “zamansızlık” %le sonuçlanmıştır. Adeta b%r uçma hâl% 

%çer%s%nde, kend%n% ve dah% her şey% “ân”ın %çer%s%nde gören Az%z, tüm bu durumu 

kend%n%n dışında b%r zaman olmamasıyla yan% zamansızlıkla bet%mlem%şt%r; “Az&z an 

&ç&ndeyd&. İç&nde zamansızlık, dışında olmayan b&r zaman, esk& ve yen& heps& b&r 

 
548 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 229. 



 291 

b&ç&mde, kalb& yatışmış o kadar haf&flem&şt& k& yüzmek ve gezmek b&r toz hüner&nde, o 

da b&r toz olmuştu.”549 Her zerre %le b%r olmak ve zamansızlığı tatmak Az%z’%n kalb%n% 

mutma%n kılmıştır. Y%ne aynı eserde zamansızlığın deney%m% “(…) &ç&ne çok ılık b&r 

zamansızlık &nd&. Belk& b&n gün oldu, belk& beş, belk& günden sıyrıldı günler artık n&han 

oldu.”550 cümleler%yle hoş b%r durum olarak ver%lm%şt%r. Zamansızlık, bu bağlamda 

günler%n de g%zlenmes%ne sebeb%yet vermekted%r. 

 

           Zamansızlık kavramını daha der%nl%kl% olarak ele almak gerek%rse zamanın 

olmaması olarak %fade ed%len bu durum “ş%md%”n%n önem%n% artıran b%r yapıyı %nşa 

etmekted%r. Genel anlamdak% geçm%ş-ş%md%-gelecek bağlamında tüm zamanların 

b%rleş%m% olarak ele alınan parçalanmış yapısıyla temel zaman kavramı, burada yok 

sayılarak zamansızlığa %şaret ed%lm%ş ve “ş%md%”ye, daha özel %fadeyle “ân”a 

odaklanılmıştır.  

 

           Zamansızlık bu boyutuyla ele alındığında tasavvufî anlamdak% zamanın 

olmaması durumu %le benzerl%k gösterd%ğ% görülür. Az%z’%n bu zamansızlık deney%m% 

de tasavvufî bağlamda olup sadece “ân”a odaklanması ve “ân”ı yaşaması %le 

sonuçlanmıştır.  

 

           Şule Gürbüz’ün kahramanlarının aş%na olduğu o “yabancılık” h%ss%, zamansızlık 

ves%les%yle de yen%den duyurulmuştur; 

 
“(…) IçImde müthIş bIr tuhaflık ve başkasının evInde ve hayatında gezIyormuşum gIbI, 
çıt çıksa ödüm patlayarak dolaşıyorum. Gardıroplar ve elbIse kokuları, banyo 
paspasları ve sabunluklar bana hIç tanıdık gelmIyor. Onlara tekrar tekrar bakıyor ve 
ne aradığımı bIlmeden bu tuhaf zaman dışılıkla IçIm alıp vererek sessIz ve sankI sabIt 
bIr zamanın IçInde adeta duruyorum.”551  

 

 Tuhaflığın eşl%k ett%ğ% kend%n% hayata ve hatta kend% hayatına yabancı h%ssetme 

durumu b%r “zaman dışılık” %çer%s%nde ele alınmıştır. Hayatın olduğu kadar zamanın da 

 
549 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 273. 
550 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 514. 
551 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 184. 



 292 

dışına çıkma durumu söz konusu ed%lm%şt%r. Bu zaman dışılığın b%r d%ğer özell%ğ% %se 

“sab%t b%r zaman”ın %ç%nde durma olarak ele alınmıştır. Bu durumda değ%şmeyen, 

akmayan, muhkem zaman, “zaman dışılık” meseles% %le örtüşüyor gözükmekted%r. 

 

Ağrıyınca Kar Yağıyor adlı ş%%r k%tabında da benzer %fadeler vardır; “zamanı 

yok yeryüzünün”552 ve “gönlüm g&b& buruşturup durduğum bu zamanın / varlığı kadar 

yokluğu”553  Bu d%zeler ves%les%yle de Gürbüz’ün yayımlamış olduğu %lk eserlerden 

son eserler%ne kadar “zamansızlık” meseles%yle de meşgul olduğu görülmekted%r. 

 

 
 
 

3.3.4.19. Zamanı Anlamak 

 
 
 
 
                                                                                                                  “Zaman her şeyd(.”554 
 
 
 
Şule Gürbüz’ün düşün ve edeb%yat dünyası %ç%n “zaman” kavramı “varlık”la 

%l%şk%s% dolayısıyla öneml% b%r noktada yer alır. Varlık ve zaman, Gürbüz %ç%n da%ma asıl 

meseleler olmuştur. Bu durumun mesleğ% olan ant%ka saat tam%rc%l%ğ% %le doğrudan 

%l%şk%s% olmadığını söyleyen Gürbüz, mesleğ%n%n sağladığı “tenhalık” ves%les%yle bu 

tarz zorlu ve der%n meseleler üzer%ne düşüneb%ld%ğ%n% %fade etm%şt%r.   

 

 Nasıl k% her varlığın var olmasında kend%ne özgü aslî b%r yapı varsa zamanın 

aslî özell%ğ%n% de “geç%c%” oluşu oluşturur. B%rb%r% ardına sıralı anların devamlı olarak 

geç%p g%tmes% n%hayet%nde zamanın; oluşun ve yok oluşun müsebb%b% olarak tüm varlık 

üzer%nde tahakküm kurmasıyla sonuçlanır. Zaman geç%p g%d%c% hüv%yete sah%p 

olmasaydı varlıktan ve hayatın akışından söz etmek pek de mümkün olmazdı. Ancak 

 
552 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 39. 
553 A.e., s. 22. 
554 Gürbüz, Kıyamet Emekllsl, C.II., s. 187. 



 293 

bu geç%c%l%k meseles%n%n de doğrusal değ%l döngüsel zaman %çer%s%nde anlaşılması, yan% 

b%l%nç sah%b% tek varlık olan %nsanın “bellek” g%b% b%r hususla tüm olup b%tenler% aynı 

anda %drak edeb%lme kab%l%yet%, zaman üstü b%r meselen%n %nşasını gerçekleşt%r%r.  

  

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde zaman, b%r sorgu meseles% olarak ele alınmış, 

felsefî sorgulamaların edeb%yat eser%ne yed%r%lmes% %le der%nl%kl% b%r yapı %nşa ed%lm%şt%r. 

Şule Gürbüz’ün tüm düşün ve yazın hayatında ve hatta k%ş%sel hayatında öneml% b%r 

noktada yer alan “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma” zaman meseles%nde de devreye 

g%rm%ş, yazar kahramanları ves%les%yle bu kesk%n bakışın %şaret ett%ğ% noktalarda 

zamana da%r yorumlar gel%şt%rm%şt%r. Bu “bakış” zaman meseles%nde farklı veçhelerden 

de ele alınab%l%r durumdadır. Mesela Gürbüz’de saate bakmak sadece saate bakmak 

değ%l aynı zamanda zamanı görmekt%r. Zaman-varlık denkl%ğ% %çer%s%nde saate bakmak 

dah% hayata bakmak ve hayatı anlamak olduğu %ç%n da%ma ölçüleb%l%r yanının 

ötes%ndek% gerçek zaman fark ed%lm%şt%r. Buna ek olarak ekser%yetle hayatın ve kend% 

hayatının sey%rc%s% ve yabancısı olan kahramanlar, bu sey%rc% olma hâl%yle hayatlarına 

b%r hatıraya bakar g%b% bakmaktadırlar. Ancak bu durum “zaman” olgusu neden%yle b%r 

noktadan sonra her %nsanın kend% hayatına hatıraya bakar g%b% bakmasıyla 

sonuçlanacaktır. 

 

 N%hayet%nde Şule Gürbüz, %nsanı “f%hr%st-% kâ%nat” anlayışına bağlı olarak ele 

almış, tüm zamanların “ş%md%”de b%rleşmes% g%b% tüm kâ%natın da tek b%r “%nsan”da 

b%rleşmes% anlayışını %nşa etm%şt%r. Tek b%r küçük “ân”a “büyük zaman”ın sığması g%b% 

%drak devreye g%rd%kten sonra “Âdem’le dah% akran” olab%len %nsana da anlayab%ld%ğ% 

tüm zamanlar ve kâ%nat sığab%lmekted%r. Bu bağlamda Şule Gürbüz’ün “anlamak”la 

%l%şk%lend%rd%ğ% zaman anlayışı “yekpare” b%r yapıya %şaret etmekted%r. Anlam, %nsan, 

b%l%nç ve varlık g%b% kavramların bu bağlamda k%l%t noktası zamandır. 

  



 294 

3.4. Varoluşçu Bağlamda Yabancılaşma 
 

 
 

 
 

İnsanlığın var olduğu andan %t%baren varoluş bağlamında sorun olarak ele 

alınan “yabancılaşma” en yoğun etk%s%n% 19. ve 20. yy.dak% değ%ş%mler sonucunda 

gösterm%şt%r. Teoloj%, sosyoloj%, ps%koloj%, felsefe ve edeb%yat d%s%pl%nler%n%n her b%r%nde 

ayrı ayrı %nceleme alanı bulan bu kavram; %nsanın var olduğu gerçekl%ğe uyum 

sağlayamaması ve kend%n% oraya a%t h%ssedememes% olarak tanımlanab%l%r. B%r d%ğer 

%fadeyle yabancılaşma, bu dünyada kend%n% ev%nde duymama ve sürgünde h%ssetme 

hâl%d%r. Kend%n% var olan gerçekl%ğe uyumlu h%ssetmeme durumu %dealleşt%r%lm%ş benl%k 

anlayışıyla da yakından %l%şk%l%d%r.  

 

Yabancılaşma kavramı tar%hî s%ls%les% %çer%s%nde %ncelen%rse %nsan ve d%ğerler% 

arasındak% %lk ayrımın, %nsan ve doğa arasındak% farkın ve mesafes%n keşfed%lmes%yle 

ortaya çıktığı görülür. Tar%h%n %lk dönemler%nde doğa %le tam b%r uyum %ç%nde olan 

%nsan, kend%n% doğadan ayrı görmemekteyd%. Ancak sonrasında bu ayrımın ve 

mesafen%n fark ed%lmes%yle doğaya uyumlanmak yer%ne ondan ayrışarak ona 

hükmetmek yeğlenm%ş gözükmekted%r. Bunun dışında %lk ayrıma get%r%len farklı b%r 

yorum da E. Fromm’a a%tt%r. Fromm’a göre %lk ayrım putlara tapmanın sonucunda 

ortaya çıkmıştır. İnsanlar kend% yaptıkları putlara taparak hem kend%ler%ne hem 

Tanrılarına yabancılaşmış olur. Çünkü %nsanların %nanç g%b% der%nl%kl% duyguları kend% 

ürett%kler% nesnelere yöneltmeler% kend%ler%n% de nesne durumuna düşürmeler%yle 

sonuçlanmıştır. Bu durum, modern toplumdak% metalaşmayla %nsanın kend%ne ve 

emeğ%ne yabancılaşmasıyla eş değerd%r. Kend%n% “şey” ve “araç” olarak gören %nsan 

“özne” konumundan uzaklaşarak kend%ne yabancılaşmaktadır. Dolayısıyla nesneleşen 

%nsan yabancılaşan %nsanın doğmasına sebep olmuştur. 

 

D%nî boyutta %se yabancılaşmaya farklı yorumlar get%r%lm%şt%r. Semavî d%nlerde 

yabancılaşma cennetten kovulma %le başlar. İnsanın kend% gerçek yurdundan 

uzaklaşması %lk yabancılaşmayı doğurur. Bu, aynı zamanda tar%h%n başlangıcıdır. Buna 



 295 

ek olarak %lk günah Tanrı’dan uzaklaşmayı başlatmıştır ve günah %şled%kçe bu 

uzaklaşma devam edecekt%r %nanışı vardır. Y%ne m%st%s%zmde Tanrı %le “b%r” olma 

gerçek kavuşmayı sağlayacağı %ç%n bu durum gerçekleşmed%ğ% takd%rde yabancılaşma 

hâk%m olacaktır görüşü vardır. D%nî boyutta yabancılaşma kavramlarına get%r%len 

yorumlar şu şek%lde özetleneb%l%r: İlk% d%nden ve Tanrı’dan uzaklaştıkça meydana gelen 

yabancılaşmadır. İk%nc%s% %se Tanrı ve d%n kavramlarının %nsan z%hn%n%n ürünü olduğu 

kabulüne dayanan anlayışa göre %nandıkça %nsanın kend%nden uzaklaşması anlayışıdır. 

 
 Yabancılaşma kavramın der%nl%kl% olarak h%ssed%ld%ğ% dönem %se 19. ve 20. 

yy.dır. Kap%tal%zm%n %nşa ett%ğ% modern dünya tasavvuru, tüm %nsan %l%şk%ler%nde ve 

k%ş%n%n kend%ne yönel%k algısında büyük değ%ş%mlere sebeb%yet verm%şt%r. Bu 

yüzyıllarda yaşanan ekonom%k, teknoloj%k ve s%yas% gel%şmeler, %k% büyük dünya 

savaşının get%rd%ğ% yıkımlar, modernleşme, kentleşme, b%reyselleşme, metalaşma ve 

sekülerleşme g%b% olgular dönem%n dünya anlayışının değ%şmes%yle beraber 

yabancılaşma kavramını %nşa eden olgular olarak karşımıza çıkar. Özell%kle %nsan 

emeğ%n%n değers%zleşmes% ve metalaşması %nsanın kend%ne ve kend% emeğ%ne 

yabancılaşmasına sebeb%yet verm%şt%r. E. Fromm’un %şaret ett%ğ% putlaştırma bu 

dönemde şek%l değ%şt%rerek yabancılaşmanın kurucu ögeler%nden olmaya devam 

etm%şt%r. 

 
 Yabancılaşma kavramını b%rçok farklı veçheden ele almak mümkündür. Bunlar 

%nsanın kend%ne, %nsanlara ve hayata yabancılaşması, %nsanın topluma ve %ç%nde 

bulunulan kültüre yabancılaşması, %nsanın doğaya ve tar%he yabancılaşması, %nsanın 

Tanrı’ya ve d%ne yabancılaşması ve %nsanın kend% emeğ%ne yabancılaşması g%b% 

kategor%ze ed%leb%l%r. Şüphes%z %çler%nde en der%nl%kl% olanı %nsanın kend%ne 

yabancılaşması meseles%d%r. İnsanın kend%ne yabancılaşması, mevcut gerçekl%ğ%ne 

uzak düşmes%yle sonuçlanır. Bu durumda k%ş% kend%ne b%r nesneye bakar g%b% bakar ve 

kend% hayatının sey%rc%s% konumuna düşer. Benl%k duygusunun y%t%r%lmes%, benl%ğ%n 

dışına çıkılması, k%ş%l%k parçalanması g%b% meseleler%n eşl%k ett%ğ% bu durumda k%ş% 

kend% eylemler%n%n de yaratıcısı ve sorumlusu olma duygusundan uzaklaşarak 

özgürlük ve seç%m g%b% varoluşu dengeleyen temel kavramlardan mahrum kalır. Bu da 

k%ş%de anlamsızlık, bunaltı, h%çl%k, pas%f %syan, tuhaflık ve h%ss%zleşmen%n oluşmasına 



 296 

sebeb%yet ver%r. Var olduğu dünyada kend%n% yabancı h%sseden k%ş%; yalnızlık, 

a%d%yets%zl%k, yers%z yurtsuzluk ve kökens%zl%k h%sseder. Tüm bunların sonucunda k%ş%; 

kend%ne yönel%k benl%k algısını y%t%rerek anlam kaybının ve absürdün eşl%k ett%ğ% 

travma, ş%zofren%, ps%koz ve bunalım g%b% ps%koloj%k sapmalara maruz kalab%l%r. Hayata 

ve kend% var oluşuna da%r kayıtsızlık ve %lg%s%zl%k, n%hayet%nde ölüm ve %nt%har 

%stekler%n% de %nşa eder. Ontoloj%k yabancılaşmada k%ş% kend%nden ve %ç%nde bulunduğu 

gerçekl%kten memnun olmadığı %ç%n %dealleşt%r%lm%ş benl%k anlayışı gel%şt%r%r. Bu 

bağlamda %nsanın kend%s%ne yabancılaşması varlığa yabancılaşmasıyla sonuçlanır. 

 

 
 
 
 

3.4.1. Şule Gürbüz’ün EserlerPnde Yabancılaşma Kavramı 
 
  
 

“Geld(ğ( dünyaya g(deceğ( dünya kadar yabancı ruh n(ye 
çırpınır durur?”555 

 
 

 
Edeb%yat eserler%nde özell%kle 19. yy.dan sonra yabancılaşma kavramı yaygın 

olarak %şlenmeye başlanmıştır. Yalnız, yen%lm%ş, yoğun duyarlılığa sah%p ve kend%s%ne 

ve hayata mesafe almış karakterler romanların esas unsurları olmuşlardır. 1950 sonrası 

Türk romanında da “yalnızlık, yabancılaşma” g%b% kavramlar sıklıkla ele alınmaya 

başlanmıştır. Bu bağlamda den%leb%l%r k% varoluşçuluğun edebî eserlerde en yoğun 

etk%s% bu kavramlar ves%les%yle olmuştur. Yalnızlık, kend%ne yabancılaşma, topluma 

yabancılaşma, anlamsızlık, h%çl%k, absürd, ölüm, benl%k y%t%m% g%b% varoluşçu 

felsefen%n konu ed%nd%ğ% kavramlar edebî eserlerde kahramanlar ves%les%yle yoruma 

kavuşmuştur. Buna ek olarak yabancılaşma, kahramanların ruh dünyalarının 

parçalanmışlığı %le ver%ld%ğ% kadar eser yapısının da parçalı hâl%yle %nşa ed%lm%şt%r. 

Özell%kle kahramanların zamana ayak uyduramamaları kurgudan %lk olarak zamanın 

çıkarılmasıyla sonuçlanmıştır. Dolayısıyla “yabancılık” edebî eserlerde “karakter” 

 
555 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 91. 



 297 

üzer%nden ver%lmekle beraber eser%n yapısına “parçalanmışlık” olarak da s%rayet 

etm%şt%r. Şule Gürbüz’ün eserler%nde de temat%k olarak yabancılaşma tüm eserler%ne 

s%rayet etm%ş gözükmekteyken yapının parçalanmışlığı %lk romanı olan Kambur’da 

karşımıza hem b%ç%m bakımından hem de zamansal anlamda çıkmaktadır. 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde de “yabancılaşma” meseles% kurucu ögelerden b%r% 

olarak karşımıza çıkar. Yabancılaşmış b%rey üzer%nden yabancılaşma kavramını 

duyuran Gürbüz özell%kle kend%ne ve %nsanlara yabancılaşan kahramanlar %nşa etm%şt%r. 

Gürbüz’ün kahramanlarının yabancılığı onların dünya görüşünü ve varlık tarzını 

oluşturan temel mesele olarak %nşa ed%lm%şt%r. Onun kahramanları genel ç%zg%de; 

yabancı, yalnız, sey%rc% durumunda, %deal benl%k anlayışına sah%p ve tüm bu özell%kler% 

%çer%s%nde “farkındalık” oluşturmaya çalışan kahramanlardır.  

 

 

 

 

3.4.1.1. KendPne Yabancılaşma: KendPnPn Kuytusunda Olma 

 
 
 

 Yabancılaşmanın en yoğun ve der%n h%ssed%ld%ğ% alan “kend%ne 

yabancılaşma”dır. Şule Gürbüz’ün %lk romanı Kambur’dan son romanı Kıyamet 

Emekl&s&’ne kadar tüm eserler%ndek% kahramanların yoğunluklu olarak kend%ler%ne 

yabancılaşmış olduklarını görürüz. Kambur, romanda %s%ms%z olarak karşımıza 

çıkmakla beraber a%les%ne, topluma ve n%hayet%nde kend%s%ne de yabancılaşmış olarak 

%nşa ed%lm%şt%r; “Bireysel temaların yoğunluğunu evrensel insan gerçeği üzerine 

kurduğundan Kambur’un adı bile yoktur. Bu açıdan bakıldığında kambur isimsizliğini 

evrensel anlamda herkesleştirir. Bu açıdan bakıldığında Kambur’un anlamsızlığı 

isimsizleşerek her kesimden insanın içine düşeceği varoluşsal durumlar öncelenir.”556 

 
556 Ferhat Uzunkaya, “1980 Sonrası Türk Romanında Yabancılaşma”, Ardahan Üniversitesi, Doktora 
Tezi, 2020. 



 298 

Var olan f%z%ksel arızası onu %nsanlara karışmaktan alıkoymuş, bunun get%r%s%yle 

kend%ne da%r algılarının da saplantılı ve yaralayıcı olmasıyla pas%f agres%f b%r tavırla 

kend%nden uzak düşmüştür. Ş%md%ye olduğu kadar geçm%ş%ne da yabancı olduğunu 

söyleyen kahraman “Anı d&yorum ya, ben&m h&ç anım yok.”557  %fades%yle aslında b%r 

hayatının dah% olmadığını ve bu ves%leyle b%r k%ml%k %nşa edemem%ş olduğunu gözler 

önüne serer. 

 Zamanın Farkında adlı öykü k%tabının %lk öyküsü “Müz%k Hocası” adlı 

öyküdek% öykü kahramanı y%ne %s%ms%z olarak ver%lm%şt%r. Bu “%s%ms%zl%k” aslında b%r 

anlamda “herkesleşt%rme”d%r. Edebî eserler ves%les%yle “evrensell%k” sağlanmasına 

örnek olarak göster%leb%lecek bu durum, b%r yanıyla da k%ml%ks%zleşt%rme %le kend%ne 

yabancılaşmanın daha %s%m kısmında ortaya koyulmasına yönel%k b%r tavırdır. Müz%k 

Hocası, hayata ve kend%ne da%r farkındalıklar gel%şt%rm%ş ve bu farkındalıkların altında 

ez%len b%r karakterd%r. Kend% mevcut gerçekl%ğ%n%n farkına varmış, zor da olsa bunu 

kabullenm%ş, ez%lm%ş b%r üzüm g%b% tatlanmıştır. Bu bağlamda ele alab%leceğ%m%z 

kahramanın kend%ne bell% oranlarda yabancılaşmış olduğunu görürüz; “Bazen özell&kle 

geceler& otururken an&den kend&m&, odamı, adımı yadırgıyorum. B&r yabancılık, adeta 

tamamı &le h&kâye okur g&b& b&r h&s duyuyorum, ama okuyanı tanımıyorum.”558 Kend%n% 

ve yaşadığı hayatı yadırgayan kahraman, Gürbüz’ün d%ğer eserler%ndek% kahramanların 

olduğu g%b% kend%ne ve kend% hayatına “sey%rc%” konumundadır. Hayatın “anlatı”ya 

dönüştüğü ve h%kâyeleşt%r%ld%ğ% ânlar hayatın akışının dışına çıkıldığı ve hayatla tevh%t 

hâl%n%n bozulduğu ânlardır. Müz%k Hocası kend% hayatına “h%kâye” yakıştırması 

yapmıştır. Bu h%kâyey% okuyan da kend%s% olmasına rağmen kend%n% tanımadığını 

söyleyerek kend% hayatına ve kend%ne olan yabancılığını d%le get%rm%şt%r. 

 

Şule Gürbüz’ün otob%yograf%k özell%kler gösteren ve tam b%r edebî tür 

atfedemed%ğ%m%z “anlatı” d%yeb%leceğ%m%z Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde de okuma 

ves%les%yle b%r yabancılaşmanın cereyan ett%ğ%n%n %fades% söz konusudur; 

“Okuduklarımı anlamayışım ben& de anlaşılmaz yaptı, (…) okuyup da had& had& 

d&yemey&ş&m ben& olduğum yere mıhladı, okuyup da b&ld&ğ&me rast gelmey&ş&m ben& b&r 

 
557 Gürbüz, Kambur, s. 12. 
558 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 32. 



 299 

tanıdığın tebessümünden mahrum bıraktı (…)”559 Okumakla, d%ğerler% %le kend% 

arasında açılan mesafen%n kend% %le olan %l%şk%s%ne de s%rayet ett%ğ%n% söyleyen anlatıcı 

“Ruhumun geç&rd&ğ& safhalar bana b&le yabancı…”560 %fades%yle meselen%n 

yoğunluğuna gönderme yapmıştır. Ruhun geç%rd%ğ% evreler b%r değ%ş%m%n ve 

dönüşümün varlığına %şaret ederken k%ş% kend% benl%ğ% %çer%s%ndek% tekâmülü fark 

edemem%ş olmasıyla kend%ne yabancılaşmaktadır. Yabancılık meseles% “benl%k”ler 

ves%les% %le de ele alınmaya müsa%tt%r. K%ş%n%n tek b%r benl%ğe değ%l b%rçok benl%ğe sah%p 

olması ve her b%r% hakkında farkındalık gel%şt%rememes% d%kkat ed%lmes% gereken b%r 

başka husustur. 

 

 Benl%kler ve kend%n% tanıma konularının %şlen%ş% bakımından epey zeng%n olan 

Kıyamet Emekl&s& adlı eserde kahramanların kend%ler%ne yakınlığı ve uzaklığı sıklıkla 

esere konu ed%lm%şt%r. Özell%kle Az%z üzer%nden ver%lmeye çalışılan bu durum b%r 

bakıma Az%z’%n kend%n% tanıyarak ve kend%ne yaklaşarak kemale erme sürec%n%n ve 

yolculuğunun anlatılmasından müteşekk%ld%r. Kend% üzer%ne husus%yetle eğ%len Az%z, 

tenhalığın eşl%kç%l%ğ%yle kend%yle baş başa kalmaya mey%ll% yapısıyla kend%n% tanımaya 

çalışmıştır. B%rden fazla benl%ğe sah%p olan Az%z, bell% aralıklarla bu benl%kler%n ortaya 

çıkmasıyla kend%ne da%r farkındalık oluşturmaya çalışmış ancak pek çok kez 

kend%nden uzak düşmüştür. Var olan yabancılığın bu kend%n% b%lme sürec%nde yavaş 

yavaş er%mes% %se şu şek%lde %fade ed%lm%şt%r; “Hayatın üstündek& yabancılığı seyreld&, 

b&r aş&naya bakar g&b& hayatına baktı.”561 Kend%ne ve hayatına da%r yabancılığın 

kırılması y%ne gerekl% görülen b%r durum olarak ele alınmıştır; “B&r yandan &ç&ne &nsan 

kend&ne bu denl& aş&na &ken her şey&n aş&nası olab&l&r, dert de kalmaz tasa da, bu 

aş&nalığı aşka döndürmek zorundayım, bunu anlamak ve yapmak zorundayım, yoksa 

bu yabanlık bak& kalacak, kend&n&n yabanı b&r &nsan, &nsan olmanın neres&nde duruyor 

olab&l&r k& daha?”562 Kend%ne olan yabancılığın kırılması ves%les% olarak “aşk” kabul 

ed%lm%şt%r. Tasavvufî bağlamda değerlend%r%leb%lecek bu “aşk” b%rl%ğ% sağlayan unsur 

olarak %nsan olmanın da temel şartı kabul ed%lm%şt%r. K%ş% kend%ne olan yabancılığını 

 
559 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 61. 
560 A.e., s. 183. 
561 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I, s. 225. 
562 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s.55. 



 300 

yok edeb%l%rse d%ğer her şeye de yabancı olmaktan kurtulur anlayışıyla dertler%n sebeb% 

olarak “yabancılık” kabul ed%lm%şt%r. 

 

 İnsanın kend%ne olan yabancılığı y%ne aynı eserde %k% kutuplu olarak ele 

alınmıştır; “İnsanın en yakını kend&s&d&r gal&ba ama en uzağı da y&ne o. Ben o uzağa 

doğru yola çıkıyorum artık.”563 İnsan kend%ne hem en yakın hem en uzak olab%lmekte 

ve bu uzaktan başlayıp yakına gelme de kahramanın hayat yolculuğu olarak kabul 

ed%lmekted%r. Aslında den%leb%l%r k% edebî eserlerdek% tüm bu “yolculuk” metaforu 

kahramanın “kend%n% b%lme” ve bu ves%leyle kend%ne yaklaşmasıyla alakalıdır. 

Yolculuğa çıkacak kahraman ev%nden ayrılır ve uzaklara g%der. Bu süreçte türlü 

maceralara atılır ve n%hayet%nde değ%şm%ş ve dönüşmüş olarak tekrar eve döner. Burada 

da kend%nden uzaklaşmış hâl%nden yolculuğa başlayan kahraman, sonunda kend%ne 

dönmeye gayret edecekt%r. Şa%r%n ded%ğ% g%b% eve, şarkıya ve kalbe dönmek bu 

bağlamda elzemd%r.564 

 
 Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z’%n bu kend%ne yabancı olmaktan kurtulma 

çabalarını destekleyen ve bunun sağlayıcısı olan k%ş% Baba’dır; “Baba ona hep, ‘Kend& 

yaradılışının yabancısı olmaktan, kend&ne yabancı olmaktan, kend&n&n hasmı, kend&n&n 

en uzağındak&, uzaktak&ne de en özlem duyan olmaktan kurtulacaksın,’ d&yordu. Az&z 

bu sözlerden büyülen&rken b&r de üstüne, ‘Benc&l ol, tanrı Ben’d&r, d&yordu.”565 

Tasavvufî bağlamda tekâmülü %mleyen bu durumda, Baba’nın b%l%nen d%nî öğret%ler%n 

dışına çıkarak Az%z’% eğ%tt%ğ% görülür. Hatta “benc%l” olmayı öğütled%ğ% kısımda kel%me 

oyunuyla da Tanrı’nın “benl%k”le olan %l%şk%s%ne der%n b%r yerden değ%n%lm%ş olur. 

N%tek%m bu eser bağlamında kend%ne yaklaşma aslında Tanrı’ya yaklaşmayla da 

özdeşleşt%r%lm%ş olarak ver%lm%şt%r. 

 

         Tüm bu öğret%lere ve yet%şt%rmelere rağmen Az%z’%n de yoğun b%r şek%lde 

yabancılık duyduğu zamanlar olmuştur. “Yabancılık &ç&ne b&r hal olarak çöktü.”566 

%fades%nde olduğu g%b% yabancılık b%r “hâl” olarak değerlend%r%lm%şt%r. Aynı zamanda 

 
563 A.e., s. 471. 
564 İsmet Özel, Of Not Being A Jew, s. 247.  
565 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 319. 
566 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 80. 



 301 

kend%nden uzak düşmek ve kend% kuytusunda yaşamak da “dert” olarak 

değerlend%r%lm%şt%r; 

 
“(…) dert de vazIfesInI bulamamak ve hakkıyla yapamamak değIl mI, vazIfesI varken 
ondan uzak düşmek, kendInIn en kuytusunda hırsız gIbI yaşıyor olmak değIl mI dert? 
Ev alan sevInIyor da emnIyet buluyor da kendI aslî yurdunu bulan ne olmaz pekI, artık 
ona ne dokunur, ölüm haberlerI, durmadan kendIne çeken o süresIz boşluk artık ne kI? 
Boş Işler yapıp sonunda her şey boş demek yetmIş yaşında, bu mu anlamak, bu mu 
yaşamış olmak?”567  

 

 Kendine yabancılaşmanın dert olarak değerlendirilmesi gibi dünyevilikten 

uzaklaşıp aslî yurdunu bulacak insanın sevincine de değinilmiştir. İnsanın aslî 

göreviyle özdeşleştirilen bu durumlar yabancılık temasıyla beraber eserin temel 

izleklerini oluşturur. Ölüm, boşluk duygusu ve yersiz yurtsuzluk gibi diğer varoluş 

problemlerine de gönderme yapılan bu alıntıda şifa olarak aslî yurdun bulunması 

gösterilmiştir. 

Kend%ne yabancılaşma meseles% “benl%ğ%n göç etmes%” şekl%nde de 

yorumlanmıştır. Kend%nden uzak düşmeyle ve kend%n% kaybetmeyle denk tutulan bu 

durum; “(…) belk& benl&ğ&m&n göç ett&ğ&n& yer ve kılık değ&şt&rd&ğ&n& sezmek, (…) kend& 

&ç&nden göç etmek ve elbette kaybolmak, kend&n& kaybetmek.”568 %fadeler%yle ele 

alınmıştır. K%ş% kend% %ç%nden göç etmekle kend%ne yabancılaşır. Kend%n% kaybetmek, 

boşluk h%ss% ve anlamsızlık g%b% varoluşçu temaların eşl%k ett%ğ% bu yapı 

yabancılaşmanın d%ğer veçhes%n% oluşturmaktadır. 

 

Her şey%n zıddıyla ka%m olması anlayışına bağlı olarak hastalık ve ş%fanın 

b%rb%r%ne muhtaçlığına şu cümlelerle gönderme yapılmıştır; “İnsan &y&leş&rse derd&n 

de, yan& kend&n&n de daha uzağına mı düşer, efsûs k& ş&fa hastalığın d&b&nde m&d&r?”569 

İnsanla da dert beraber anılarak %nsanın kend%nden uzaklaşma sebeb%n%n ne olacağına 

gönderme yapılmış olur. Kend%nden uzaklaşmakla %lg%l% b%r d%ğer alıntı %se “kend%nden 

g%tmek” %fades% üzer%ne örülü şu paragraftır; 

 
567 A.e., s. 186. 
568 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 35. 
569 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 164. 



 302 

 

“(…) IstedIğInI yapabIlecek ama IstedIğI olmayan, söyleyebIlecek ama susmayı güzel 
bulan halI tarIfsIzce beğendI. BIr demIr atma hakkım olsaydı dIye geçIrdI aklından, 
bIr halIn IçInde kalmayı becerebIlsem o bu olurdu, dIye zamana yemIn ettI. Ama zaman 
gün günden seyreldI, kendI halI bIr vaktIn hatırası olarak kaldı. Zamana ettIğI yemIn 
zaman IçInde kendIlIğInden çözüldü. BIr an sırf bu sebeple gerçek zamanın ya da 
bIzzat zamanın henüz ona değmedIğInI anladı. ‘İnsan edebIleceğI kadar yemIn etmelI, 
kendI kadar and IçmelI, sen Allah mısın zamana yemIn edIyorsun,’ dIyen Baba’ya acı 
IçInde hak verdI. Bu daha acı geldI AzIz’e. KendInde bIr daha kolay ulaşamayacağı 
bIr hatıra bırakmak, varlığını bIlIp yokluğunda yaşamak zorunda kalacağını az çok 
öğrenmIştI. KendI kendInden bazen IyI bazen kötü hatıraları bırakarak, hem de nereye 
gIttIğInI bIlmeden gIdIyordu.”570  

 

 Pek çok şeyden el%n% çekeb%lm%ş olma, herhang% b%r şeye %stek duymama, 

sess%zl%k ve tenhalık Az%z’%n %ç%nde bulunmayı %sted%ğ% hâllerd%r. “Zamana yem%n etme” 

g%b% b%r %faden%n eşl%k ett%ğ% bu hâl Az%z’e bell% noktalarda ağır gelmekted%r. Bu durum 

k%ş%n%n kend%ne yabancılaşmasının “zaman” bağlamında değerlend%r%lmes%ne örnekt%r. 

Anbean oluşun ve yok oluşun müsebb%b% olarak zaman, %nsanın kend%ne veda 

etmes%n%n de sebeb% olarak devreye g%rer. Her ân kend%nden b%r parçaya veda etmek 

zorunda olan %nsan, b%r noktadan sonra hatıraya dönüşen kend% hayatının parçalarına 

yabancılaşmış olur. Yan% den%leb%l%r k% yaşadıkça %nsan, hatıralar bırakarak kend%nden 

g%tmekted%r. 

 

 

3.4.1.2. İnsanlara Yabancılaşma ve Hayatla Anlaşmaya 

Varamama HâlP 

 

 

 Yabancılaşmanın b%r d%ğer veçhes% %nsanlara ve %ç%nde bulunulan topluma 

yabancılaşmadır. Bu durum gen%şleyerek var olan kültüre ve bu ves%leyle tar%he de 

yabancılaşmayı get%r%r. Şule Gürbüz’ün %nşa ett%ğ% Kambur adlı kahraman; hem 

 
570 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 235. 



 303 

kend%ne hem a%les%ne hem %ç%nde bulunduğu topluluğa hem de “%nsan soyuna” 

yabancılaşmıştır. F%z%ksel görüntüsü neden%yle %ç%nde bulunduğu toplum tarafından 

dışlanan Kambur, a%les%n%n de onu görmezden gelmes%yle her şeye daha da 

yabancılaşmıştır. Dolayısıyla kend%ne de bu bağlamda sah%p çıkamayan Kambur, 

k%ml%k %nşasını gerçekleşt%remem%ş ve %nsan olmaklığın %ç%ne de yerleşemem%şt%r.  

 

 İnsanlara yabancılaşmanın başka b%r örneğ%n% de Coşkuyla Ölmek adlı eserde 

görürüz. İnsanlara da%r beklent%ler% olan ve bu beklent%ler%n%n net%ces%nde hayal 

kırıklığına uğrayan kahraman, hayatın %ç%nden b%r sahnede şunları söyler; “Ben, ş&md& 

şu kalabalık caddede, el&nde p&de paketler&yle yürüyen ben, herkes&n &ç&ndek&ne b&gâne 

ben, herkes&n &ç&mdek&ne b&gâne kalmasına katlanarak yürüyen ben ve bunu normal 

bulmaya çalışarak, hayata hâlâ adapte olmaya çalışan ben, ş&md& aslında 

yepyen&yd&m.”571 İnsanlara da%r düşünceler%nde yanıldığını fark eden ve kend% 

düşünceler%n%n ve h%sler%n%n de asla anlaşılmayacağına %nanan kahraman, sokağın 

ortasında tüm bu durumu kabullenme g%r%ş%m%nde bulunmuştur. Hayata adapte olmak 

da aslında tam olarak b%r başkasıyla tam temasın olmayacağını kabulden geç%yor g%b% 

gözükmekted%r. Dolayısıyla yabancılık ve yalnızlık g%b% olguların aslında herkes%n 

hayatının bell% b%r noktasında bell% düzeylerde geçerl% olacağına yönel%k b%r söylem 

kabul ed%lm%şt%r. Hem kahramanın herkese “b%gâne” olması, hem de d%ğerler%n%n 

kahramanın %ç%ndek%lere “b%gâne” olması karşılıklı b%r yabancılığın %nşasını 

duyurmaktadır.  

 

 Y%ne aynı eserde Sadullah Efend%, babasının d%ğerler%nden farklı olan 

yanlarının çokluğunu fark etm%ş b%r konumda, onun %ç%n şunları söyler; “Her hal& ve 

bakışıyla dünyaya ve dünyanın şu çağına ‘Evet buradayım ama ben s&zlerden değ&l&m,’ 

bakışı &le bakardı.”572 Sadullah Efend%’n%n babası Ref%k İy%soy %ç%n yorumu öneml%d%r. 

Babası dünyada; varlığını sezd%rmeyen, var olan hayata kend%n% a%t h%ssetmeyen, 

etrafındak% %nsanların b%r benzer% ya da onların devamı olmadığını gösteren b%r tavırda 

 
571 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 34. 
572 A.e, s. 77. 



 304 

var olmuştur. Bununla beraber oğlunu da “korunaklı” b%r alana almak %stem%ş olsa da 

oğlunun fıtratı gereğ% bunu tam sağlayamamış gözükmekted%r. 

 

 Sadullah Efend%’n%n babasının -k%tapta Akılsız Adam olarak da 

%s%mlend%r%lm%şt%r- kend% hakkındak% değerlend%rmeler% de öneml%d%r; “Kaçmak tüm 

yaşamım boyunca asl& f&&l&m, varlık alanım olmuştu. Tüm kâ&nat, gelm&ş geçm&ş 

yaratılmışlar peş&mde, ben hep soluk soluğa &d&m.”573  Herkesten ve her şeyden kaçan 

yapısına %şaret ederek aslında bunun ona b%r yers%z yurtsuzluk da verd%ğ%n% d%le 

get%rm%şt%r; “(…) yer&m& tay&nden şaşkındım. Koşanın, durmaksızın koşanın yer& 

neres&yd& acaba?” Bu bağlamda %nsanlardan kaçma, uzaklaşma ve kend% hâl%nde 

kalma %steğ%n% kend% “aslî f%%l%” olarak değerlend%ren kahraman, %nsanın varoluş 

%mkânlarına ve varoluş tarzına da değ%nmekted%r. Zaman konusunda değ%n%ld%ğ% g%b% 

nasıl k% “yağmur yalnız yağarken yağmursa”574 %nsan da %nsan olmanın aslî 

eylemler%n% yer%ne get%rd%ğ% müddetçe %nsandır. Burada kahramanın aslî eylem olarak 

“%nsanlardan ve her şeyden kaçmak” eylem%n% alması kahramanı %nşa eden özell%kler% 

yabancılık ve yalnızlık olarak değerlend%rmem%ze %mkân sağlamaktadır. Yabancılığın 

kırıldığı ânlar aslında b%raz da hayatla anlaşmaya varılan, barışılan ve hayatın %çe 

s%nd%ğ% ânlardır. Sadullah Efend%n%n babası Akılsız Adam, oğlunu kend%ne 

benzememes%yle ve hayata adapte olab%lmes%yle ele alarak onun hakkında şunları 

söyler; 

 

“Sadullah EfendI kendI tabIIlIğInI dünyaya ekleştIrerek, onunla bütünleşerek benIm 
yalnızlığımı artırıyordu. Hayatla her anlaşmaya varan, varamayanın kederInI artırır, 
onun garIplIğIne bIr Ilmek daha atar. Dünyayı her makul bulan onu ayıplayanı 
yalnızlaştırır, tuhaflaştırır, şartlarını her kabul eden ve ona göre davranan, yaşamada 
şart olmayacağını düşünenIn önermesInI daha da gIzler daha da bulunmaz yere saklar 
ve bunu arayanı da gItgIde azaltır.”575  

 
Yabancılaşmanın ve yalnızlığın der%nl%ğ%n artmasının b%r sebeb% de hayatla 

anlaşmaya varan %nsanların varlığıdır. K%ş%, kend%s% g%b% olmayanların %ç%nde yalnız ve 

yabancı h%sseder. Bu durum oğlu %le babanın arasına dah% mesafeler%n g%rmes%ne sebep 

 
573 A.e. s. 51. 
574 İsmet Özel, Of Not Being A Jew, s. 246. 
575 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 84. 



 305 

olmuştur. Sadullah Efend% de babası %le %l%şk%s% %ç%n; “Ben babamla aramızda açılan 

boşluğa düşmemek &ç&n durduğum kenarın çevres&nde yürümey& terc&h ett&m.”576 

dem%şt%r. Aslında Sadullah Efend%’n%n babasının her şeye mesafel% yapısı onun hassas 

ruhlu ve der%nl%kl% yapısıyla b%rleş%nce çok farklı b%r karakter%n %nşasına sebeb%yet 

verm%şt%r. Babası hakkındak%; “Sonraları çok düşündüm, h&çb&r şeye bağlı ve rağbette 

olmamak onu başka her şeyle rabıtalı mı yaptı d&ye.”577 %fades% öneml%d%r. Var olan 

gerçekl%ğ%n yabancısı durumunda olma, temas ed%lemeyen d%ğer tüm şeyler%n aş%nası 

olmakla da sonuçlanab%lmekted%r. İdrak ve muhayy%le ves%les% %le değerlend%r%leb%lecek 

bu durum asıl teması ney%n hak ett%ğ% konusunda düşünmeye sevk etmekted%r. 

 

K%ş% kend% doğası münasebet%yle kend%l%ğ%nden dünyayla b%rleşeb%lmekted%r. 

Bu durum eserde, bunu gerçekleşt%remeyenler %ç%n b%r gar%pl%k ves%les% olarak ele 

alınmıştır.  N%tek%m “Hayatla her anlaşmaya varan, varamayanın keder&n& artırır, 

(…)”578  %fades% bu bağlamda yabancılaşma meseles%n%n çözümleneb%lmes% %ç%n son 

derece kıymetl% gözükmekted%r. Hayatı anlamış, hayatın %ç%ne yerleşeb%lm%ş, dünyada 

olmanın gerekler%ne adapte olab%lm%ş, hassas%yet% de yüksek olmayan k%ş%ler hayatla 

anlaşmaya varmış, hayatla karşılıklı key%fl% b%r %l%şk% %çer%s%nde ele alınmışlardır. 

Bunun tam ters% olarak hayata adapte olamayan, daha kuytu köşede sess%zce ve kend% 

hâl%nde yaşamayı seçen, hayatın verd%ğ%yle de aldığıyla da mutma%n olmayan k%ş%ler 

%ç%n hayatta bulunan tüm unsurlar yabancılık sebeb% olab%lmekteyken b%r de hayatla 

anlaşmaya varan %nsanların varlığı söz konusudur k% bu durum yabancılaşmanın 

der%nl%ğ%n% artıyor gözükmekted%r.  

 

 Yabancılaşma meseles% Kıyamet Emekl&s&’nde de der%nl%kl% b%r şek%lde ele 

alınmıştır. Kend%ne yabancılaşmanın er%t%lmeye çalışıldığı eserde %nsanlara 

yabancılaşma olduğu hâl%yle ver%lm%şt%r. Az%z, %lk önce a%les%nden sonra da %ç%nde 

bulunduğu toplumdan g%tt%kçe uzaklaşmıştır. Henüz küçükken a%le ev%nden ayrılan -

ayrılmak zorunda kalan- ya da buna sürüklenm%ş olan Az%z, Erzurum’da kend%ne b%r 

yer ed%nemem%şt%r. Gençl%ğ%nde geld%ğ% İstanbul da ona yıllarca burada yaşamış 

 
576 A.e., s. 114. 
577 A.e., 100. 
578 A.e., s. 84. 



 306 

olmasına rağmen b%r a%d%yet duygusu vermem%şt%r. Den%leb%l%r k% Az%z’%n tek yakın 

olduğu ve bağlılık kurab%ld%ğ% %nsan “Baba” olmuştur. Ancak ondan da el%m b%r şek%lde 

ayrılışı Az%z’% bağsız, köksüz ve yapayalnız bırakmıştır. Baba’dan ayrılmanın 

kes%nleşt%ğ% b%r sahnede Az%z %ç%n “Yaratılmışlardan bu büsbütün ayrılma duygusu &le 

yırtılır g&b& olmaya başladı.”579 %fades% yer alır. Bu der%n ayrılık acısı, Az%z’%n d%ğer 

%nsanlara da yabancılaşmasına sebeb%yet verm%şt%r. 

 

 Aynı eserde Nuhu %s%ml% karakter de benzer duygular %çer%s%nded%r. Ün%vers%te 

okumak %ç%n geld%ğ% İstanbul’a tam b%r a%d%yet gel%şt%remeden yıllarca burada 

yaşamıştır. Hayatında bağlandığı ve üns%yet kurduğu %nsanlar yoktur. Az%z %le kurduğu 

muhabbette b%r der%nl%k söz konusu olsa b%le ona karşı da tam b%r bağlılık 

gel%şt%remem%şt%r. Nuhu, “(…) &ç&n& b&r boşluk, hayatını nasıl geç&receğ&ne a&t müth&ş 

b&r keder, &nsanlara nasıl karışacağı ve bu karışmış benl&ğ&n& sonra tekrar nasıl 

tanıyacağına da&r ağır b&r kaybolma duygusu (…)”580 ve boşunalık, yabancılık ve 

yalnızlık duygularının eşl%kç%l%ğ%nde b%r hayat sürmekted%r. Gürbüz’ün eserler%nde asıl 

derd%n “yaşamak” olduğuna da%r düşünce burada da kend%n% gösterm%ş, Nuhu var olan 

hayatıyla ne yapacağını b%lemed%ğ% b%r hâlde b%r anlamsızlığın %ç%ne gark olmuştur. Bu 

bağlamda yabancılığın eşl%k ett%ğ% boşluk, h%çl%k, anlamsızlık ve yalnızlık g%b% olguları 

Nuhu karakter%nde de net b%r şek%lde görmektey%z. İnsanlara nasıl karışacağını 

b%lememes% g%b% karıştığında da k%ml%ğ%n%n er%y%p yok olmasıyla b%r kaybolmuşluk 

duygusu yaşayacağından korkan Nuhu, varoluşçu bağlamda değerlend%rmeye almaya 

müsa%t b%r d%ğer kahraman olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

 İnsanlara yabancılaşmanın b%r d%ğer veçhes% de “mesafe”d%r. Öyle m&ym&ş? adlı 

eserde anlatıcı sınırını fark edemed%ğ% b%r yabancılaşmaya ve mesafe almaya maruz 

kaldığını söyler;  

 
“Ne oldu tam da bIlemIyorum, sanırım Insandan tIksIntImIn Ilk tohumu atıldı. (…) Ara 
oldu. BenImle onların arasında ben ve onlar denebIlecek bIr ara oluştu. Artık karşı 
karşıya olduğumuzda tam yüz yüze değIldIk, arada ara vardı ve bu malûmdu. (…) hep 
o araya ve boşluğa ya her şeyImI düşürdüm ya hep orda yüzdüm ya bakarken her şeyle 

 
579 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 393. 
580 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 88. 



 307 

bIr uzaklık ve ele geçmezlIk duydum ya kendImI Içerde değIl hep bakışsız bIr kıyıda 
buldum.”581  

 

 İnsanlarla arasında oluşan bu mesafeye ve yabancılaşmaya “t%ks%nt%” eşl%k 

etmekted%r. Yabancılaşma olgusu her zaman k%ş% %le %l%nt%l% olmayıp çevren%n mevcut 

durumu %le de %l%şk%l% olab%lmekted%r. Y%ne Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z benzer b%r 

durumun %çer%s%nded%r; “Az&z hemen bütün hayatında olduğu g&b& &ç&ne g&rd&ğ&, mecbur 

kaldığı her şey& kend&s&ne çok değd&rmeden ve onu değ&şt&rmes&ne de müsaade etmeden 

bell& b&r mesafede tutmayı günlük sanat bellem&şt&.”582 Bu durum %nsanlara olduğu 

kadar hayata da mesafe almakla sonuçlanmış ve Az%z’%n b%l%nçl% olarak yapmaya 

çalıştığı b%r davranış b%ç%m% olarak ele alınmıştır. İnsanlara ve hayata karşı alınan bu 

mesafe zaman zaman k%ş%n%n kend%ne karşı da alması gereken b%r mesafe olarak 

değerlend%r%lm%şt%r; “Kend& &le her meşgul &nsan g&b& bazı anlar kend&n& tamamen 

gözden kaybed&yor, &nsanın kend&ne kend& &le dah& mesafe koyması gereğ&n& had 

aşımları &le &hlal ed&yordu.”583 Aslında bu “mesafe”, “%t%dal”%n gerekçes% ve sağlayıcısı 

olarak değerlend%r%lm%şt%r. B%r meseley% anlayab%lmek adına da ona mesafe alınmasının 

gerekl%l%ğ% g%b% bazı durumlarda %nsanlara, hayata ve dah% kend%ne mesafe almak 

“anlam %nşası” bağlamında değerl% görülmekted%r.  

 

Tasavvufî ögeler%n yoğun b%r şek%lde ele alındığı Kıyamet Emekl&s& adlı eserde 

“mesafe”ye bakış da bu bağlamdadır. Bu noktada Az%z, “b%rl%k” anlayışı %çer%s%nde 

mesafey% yok etme %steğ%n% şu şek%lde d%le get%r%r; “O mesafey& yakacağım, ben 

yanarsam ve kül olursam tozun, külün mesafes& yoktur, uçar konar, bunu &st&yorum.”584 

Özell%kle ömrünün son zamanlarına doğru bu arzu %çer%s%nde hareket eden Az%z, 

herkesten hatta a%les%nden de uzaklaşarak ve kend% %ç%ne dönerek bu “b%rl%k” anlayışı 

%ç%nde yok olmaya çalışmıştır. Mesafey% yakmaktan kasıt kend%n% yok ederek “B%r”%n 

%ç%nde er%me ve böylece Allah’la b%r olma hâl%n%n %nşasıdır. Tasavvufî l%teratürde “fenâ 

f%llah” %fades%yle anlam bulan bu anlayış kend%n% Allah’ta yok etmey% %mler. Az%z de 

 
581 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 73. 
582 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 66. 
583 A.e., s. 281. 
584 A.e., s. 491. 



 308 

yoğun b%r arzuyla kend% yok oluşunun Allah’la b%r olmayı sağlamasını umarak, yan% 

mesafeler%n Allah’a yönel%k yok olmasını umarak bu yöndek% %şt%yakını d%le get%rm%şt%r. 

N%tek%m bu %steğ%n% bu satırlardan evvel “Ama asıl b&r olmak ve &ç &çe geçmek 

&sted&ğ&m, bu etrafla üns&yet&mden ve korkularımdan mesafede kaldı.”585 cümles%yle 

d%le get%ren Az%z, d%ğer şeylere olan bağlılığından kurtulup asıl b%r olmak %sted%ğ%yle 

arasındak% mesafeler% ortadan kaldırmaya yönel%k arzusu doğrultusunda ömrünün son 

günler%n% geç%rm%şt%r. Bu bağlamda eserde mesafey% yakmak, tasavvufî bağlamda 

kend%n% yakmakla ve yok etmekle %fade ed%lm%şt%r. 

 

 

 

3.4.1.3. GeçPcPlPğPn Tezahürü: YersPz Yurtsuzluk 

 

 

“Bilemem insan nerenin yerlisidir”586  
 

“Dünya kocaman, (nsan hâlâ evs(z.”587  
 

 
 
 

Şule Gürbüz, yabancılaşma ve yers%z yurtsuzluk meseleler%n% dünyanın 

“geç%c%” oluşu %le %l%şk%lend%rm%şt%r. Dünyanın geç%c% oluşu; dünyanın “han, gölgel%k” 

g%b% metaforlarla ele alınmasıyla %nsanın “m%saf%r” olduğu yerde “yerl%” de 

h%ssedememes% şekl%nde %fade ed%lm%şt%r. Gürbüz, “K%taplık” derg%s%ne verd%ğ% 

röportajda bu konuyla %lg%l% şunları söylem%şt%r; 

“Aslında insanın dünyayı kendi yeri yurdu sayması tuhaf olan. Burada kalıcı 
olmadığını bilmek sır değil elbet, ne ve neden olduğunu bilmek sır. Burası onun ebedi 

 
585 A.e., s. 491. 
586 Özel, Of Not Being A Jew, s. 248. 
587 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 140. 



 309 

ve ezeli yurdu değil. Birtakım kitaplar buna konaklama derler, misafirlik derler, 
gölgelikte uyuma derler…”588  

 Kendini gerçek yurdunda duyumsayamayan insan, geçiciliğin eşlikçiliğinde 

yersiz yurtsuzluk hissini çok derinden hisseder; “Yersiz yurtsuzluk insanın temel bir 

duygusu. Kendini yerinde, yurdunda ve evinde sayana ve burada o şekilde rahat edene 

hayret daha doğru bir yaklaşımdır.”589 Ancak bu geçicilik ve yersiz yurtsuzluk hisleri 

Gürbüz’ün olumsuz bir yaklaşımla ele aldığı meseleler olmaktan uzaktır. Onun tüm 

yazın ve düşün dünyasına sirayet etmiş olan “kendine yönelmiş keskin bir bakışa sahip 

olma” ilkesi burada da devreye girmekte ve geçiciliğin insanın “varlık sebebi”ne ne 

bağlamda hizmet ettiğinin anlaşılması gerektiği söylenmektedir; 

“Burada tabii ki yersizyurtsuz derken de bunu bir bağından boşanmışlık, bir 
mutsuzluk, tuhaf bir göçebelik olarak da tanımlamamak taraftarıyım çünkü iyi 
edebiyatın, ya da benim iyi diye tanımladığım edebiyatın, on dokuzuncu yüzyılın 
sonuna kadar olan ontolojinin, ciddi eserlerin hepsinin temel derdi buradaki varlık 
sebebimizdir ve bu varlık sebebinin belli bir varlık seviyesine ulaşılabilmesi 
durumunda ne olacağı, ulaşılamaması durumunda ne olacağıdır. Buna sebep bizim 
burada aslında bir yandan kendimizi elbette eğreti, gitti gidecek duymakla beraber 
varlık alanımızı da anlamlandırmamız ve bu anlamlandırmayı günlük zamanın 
ötesinde bütün kainatın zamanına, yekpare bir zamana yaymamız ve oradaki 
anlamımızı ve yapabileceklerimizi, ulaşabileceğimiz merhaleleri keşfetmemiz 
gerekiyor. Bu tabii ki zorlu bir keşfediş; insanın sürekli kendini gözlemlemesi, kendine 
yönelmiş keskin bir bakışa sahip olması, bunun hırpalamalarına tahammül 
edebilmesi, bunlardan işe yaramaz, sahte olanları gözlemleyerek kendinden silkip 
atabilmesi ve mümkün mertebe o cevhere kendi özüne ulaşabilmeye gayret etmesi 
gerekiyor.”590  

 Edebiyat ve felsefenin ortak noktası varoluş problemlerini ele alıp “varlık” 

üzerine sorgulamalar inşa ediyor olmalarıdır. Gürbüz de dünyanın ve insanın “geçici” 

oluşu gibi temel meselelerde iyi edebiyatın ve ontolojinin söz sahibi olduğunu dile 

getirmekle beraber bu geçicilik üzerinden “varlık sebebimiz”in inşa edilmesi 

gerekliliğine değinmiştir. Tüm anlam inşasını da kişinin kendinden hareketle 

kurabileceğine inanan ve buna yönelik çalışmalarda bulunan Gürbüz, “kendine 

yönelmiş keskin bir bakış” ifadesiyle kişinin en başta kendini gözlemlemesi, bilmesi, 

 
588 Sakman, A.g.e., s. 5. 
589 A.e., s. 5. 
590 A.e., s. 5-6. 



 310 

anlaması, kendine yönelik sahih ve derin bir bakışa sahip olmasının gerekliliğine 

değinmiştir. Dolayısıyla Şule Gürbüz’ün eserlerindeki “yersiz yurtsuzluk” yorumları 

da  “geçicilik” temellidir. Dünyada oluşun bir geçiciliğe bağlı olması ve insanın da bu 

geçicilikle yazgılı olması onun dikkat ettiği temel meselelerden biridir. Dünyanın 

geçici oluşu dünyadan geçip gidecek olan insanı yersiz yurtsuz yapmaktadır. Geçicilik 

yersiz yurtsuzluğa sebebiyet vermekteyken kendini yerinde yurdunda hissedememe de 

yabancılık duygusunu doğurmaktadır. 

Coşkuyla Ölmek’%n kahramanı Sadullah Efend% yurt dışına çıktığı süreçte yers%z 

yurtsuzluk duygusunu somut b%r şek%lde h%ssetm%ş olduğunu şu cümlelerle %fade 

etm%şt%r; 

 

“Fransa’ya adım attığımda ve yurtta kalmaya başladığımda üzerImdekI dünya 
harItası dağları, denIzlerI ve sınırları Ile sIlInmeye başladı. Bu hemen oldu. Ben bu 
sIlInmIş harItada kendImI yersIz yurtsuz, dIlsIz dIşsIz tuhaf bIr sallantıda duydum.”591  

 

 Bu noktada somut anlamda kend% ev%nden, yurdundan, aş%na olduğu hayattan 

uzaklaşmanın get%rd%ğ% yers%z yurtsuz olma h%ss%; devam eden kısımda dünya 

üzer%ndek% geç%c%l%k üzer%nden okunmaya müsa%tt%r; “En &y& zem&n&n altından kayan 

olduğunu h&ssetmedek& geç&c&l&k ve yerleş&k olmama, konuşkan ve arada g&r&şken 

sey&rc& olma hal&n&n yaşama hem de tadıyla yaşama olarak algılandığı b&r devre ve 

yere göç ett&m. Ruhum varsa, zaten kaygan ve kaypaktı.”592 Bu bağlamda geç%c%l%k, 

yers%z yurtsuzluk ve sey%rc% olma hâl%n%n b%rb%r% %le %l%nt%s% çok daha net b%r şek%lde %nşa 

ed%lm%şt%r. Dünyadan geçecek olması sebeb%yle dünyada yer%nde yurdunda 

h%ssedemeyen %nsan; yabancılık duygusu %ç%nde, olup b%ten hayatı seyretmek üzere 

varlık tarzı gel%şt%r%r. 

 

 Dünyanın b%r “han, gölgel%k, m%saf%rhane” olarak değerlend%r%lmes%ne bağlı 

olarak geç%c% yapısı %nsanın da kend% yer%nde olmaması yan% “m%saf%r” olmasıyla 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r. Bu durum da yaşamış olmaktan duyulan üzüntünün %fades%n% 

anlatıcının sık sık d%le get%rmes%yle sonuçlanmıştır; 

 
591 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 114. 
592 A.e., s. 115. 



 311 

 

“Yaşadığımın ve yaşantımın anısı bIr göz sulanması bende, yaşamış olduğum IçIn 
mahzunum, bu saman uğrusu altında yedIğIm ballardan ve IçtIğIm sütlerden 
Istenmeyen bIr mIsafIr gIbI utanıyorum. Kır yolları ve defne ağaçları, yüksük çIçeklerI, 
küçük su bIrIkIntIlerI Ile anılsam, adım kaybolsa, yaşadığımın IzI serIn bIr yağmurda 
sIlInse önce sIyah sonra açılan ve bIr şey olmamış gIbI yüzyıllardır gülümseyen göğün 
altında bIr çamur kokusunun ve erIyIp ona katışmaya hazırlanan yaprak ve dalların 
arasına saklansam ben de.”593  

 

 M%saf%r olarak h%ssetme ve yaşamaktan duyulan mahzunluk h%ç b%l%nmeden, %z 

bırakmadan s%l%n%p g%tmeye yönel%k b%r mahcub%yet%n ve zar%fl%ğ%n %nşasını mümkün 

kılmıştır; “Kır yolları ve defne ağaçları, yüksük ç&çekler&, küçük su b&r&k&nt&ler& &le 

anılsam, adım kaybolsa (…)” Geç%c%l%ğ%n tezahürü olarak sadece geç%p g%tmen%n 

haf%fl%ğ% yeğlenm%şt%r; sess%z sedasız, %s%ms%z, k%ml%ks%z, %zs%z… Bu pasajın devamında 

da “unutmak ve unutulmak” güzellenm%ş, geç%c%l%ğ%n nar%n yapısı ele alınmıştır; 

 
“Ne güzeldIr o hapIshanenIn bahçesInde çIçek yetIştIrmek ve dünyanın omuz omuza 
sımsıkı doluluğunu yapayalnızken hIssetmek. (…) Ne güzeldIr unutulmak ve kendInI 
unutmak. (…) Mor salkımlar, bal çIçeklerI, taş yosunları, kertenkeleler Ile bIr dIlI 
konuşmak. (…) mercanköşk dalına yaslanarak ama eğmeden yaşamak.”594  

 

 Benzer %fadeler% Coşkuyla Ölmek’%n kahramanı “Akılsız Adam”ın ağzından da 

duyarız; “(…) böyle harap b&r bahçedek& o eflatun reng&, bell& bel&rs&z kokudak& ç&çekle 

ot arası saksının yanında öylece kend&l&ğ&nden b&tm&ş olan var ya, &şte ondan olmak 

&sterd&m.”595 Kend%l%ğ%ndenl%k, sess%z sedasız b%r geç%p g%d%şe olan mey%l ve “ortada” 

olmama Gürbüz’ün kahramanlarının temel özell%kler% arasındadır. 

 

 

 

 

 
593 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 162. 
594 A.e., s. 162. 
595 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 66. 



 312 

3.4.1.4. KökensPzlPğPn Başladığı Yer Olarak APle ve HüdayînabPt 

Oluş 

 

“K(mse a(les(n(n yanında, onların arasında 
peygamber değ(ld(r, denm(ş.”596 

 
 

“İbran( kav(mler(n öyküsü, (lk İbran( kahramanı 
olan İbrah(m’(n ülkes(n( terk etmes(yle başlar 

(…)”597 
 
 
 

 Yersiz yurtsuzluk, aidiyetsizliğin gerektirdiği “kökensizlik” bağlamında da 

değerlendirilmeye müsait bir kavramdır. Şule Gürbüz’ün kahramanlarında bu 

aidiyetsizlik “aile”de başlar. Başta kendi ailelerine aidiyet geliştirmeyen kahramanlar 

ilerleyen yıllarda aile kurmaya ve evlilik gibi müesseselere de mesafeli olurlar.  

 Kambur adlı kahraman kendi ailesi tarafından görülmemesi, kendine bir kimlik 

oluşturamaması ve toplum tarafından da dışlanması neticesinde büyük bir yabancılık 

duygusuna gark olmuştur. Daha ailesi tarafından benimsenmeyen ve görmezden 

gelinen kahraman kendisini yokmuşçasına değerlendirmeye alışmıştır; 

“Kambur, “değer dünyasının mekanları” olarak görülen anne ve babasınca da 
önemsenmeyerek sevgi ve şefkatten de sürgün edilir. Zira küçükken bulunmayı 
arzulayarak dışarı kaçmaları hep ilgisizlik ile sonuçlanacaktır. Onun evden kaçışları 
aile içinde bile anlaşılmayacaktır. Böylece değer dünyasının mekanları olan anne ve 
babasından zihinsel anlamda uzaklaşacaktır.”598  

A%le yapısı üzer%nden yabancılaşmanın yorumlanması, Coşkuyla Ölmek adlı 

eser %le de mümkündür. Sadullah Efend% ve babası “Akılsız Adam” arasındak% %l%şk% bu 

bağlamda değerlend%r%leb%l%r. Sadullah Efend%’n%n babası, herhang% b%r evl%l%k %steğ% 

%çer%s%nde olmamasına rağmen evlenm%şt%r. Yan% ortada tam b%r evl%l%k ve a%le yoktur. 

 
596 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I, s. 362. 
597 Erich Fromm, Sahip Olmak ya da Olmak, 7. bs., İstanbul, Say Yayınları, 2019, s. 73. 
598 Uzunkaya, A.g.e., s. 150. 



 313 

Sadullah Efend%’n%n annes% eserde kurucu öge olarak karşımıza çıkmadığı g%b%, 

Sadullah Efend% de hayatında anne f%gürü olmadan büyümüştür. Ancak babası Sadullah 

Efend%’y% var olan dünyanın yaralayan yanlarından korumak adına onun %ç%n korunaklı 

b%r alan %nşa etmeye ve Sadullah Efend%’y% de bu bağlamda yet%şt%rmeye çalışsa da bu 

mümkün olmamıştır. Bu durumla %lg%l% Şule Gürbüz, b%r röportajında şunları 

söylem%şt%r; 

“Burada aslında Akılsız Adam’ın hanımı da olsa, evde de olsa o kadın mutlu olamazdı. 
Sadullah da aslında böyle bir yetiştirilme tarzıyla, böyle bir babayla, böyle bir halle 
aslında ondan çok da fazla etkilenmedi. Yine kendi olacağını oldu. Yani olamadı. Baba 
olunamayacağını biliyordu, derdi bir ihtimali deşmekti. Burada aslında hani herkesin 
kendi cevherinin, ya da cevheri çıkaramayışını, buna güç yetiremeyişini, zaman zaman 
bundan dertlense de insanın dertlerinin de hayatın vasati dertleri tarafından 
süpürülüp içinin bomboş bırakıldığını görmek zor değil. İnsan yetiştirmek bence 
mümkün değildir, canlı olur, beşer olur… ama istenen, aklı erenin ve göğün 
istediğinin olması yetiştirme ile olmaz. O yüzden kadına çok üzülmeyin çünkü zaten 
hayat bu aslında.”599  

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde genell%kle b%r “anne” f%gürünün olmaması da d%kkat 

ed%lmes% gereken b%r başka husustur. Anne ya f%z%kî bağlamda h%ç yoktur ya sadece 

varlığı duyurulur ya da olsa da s%l%k b%r karakter olarak %nşa ed%l%r. Coşkuyla Ölmek’te 

anne f%gürü sadece Sadullah Efend%’y% doğurmakla yükümlü olarak ele alınmıştır. 

Babası Sadullah Efend%’y% tek başına yet%şt%rme %steğ% %çer%s%nded%r ancak bu da tam 

anlamıyla b%r “yet%şt%rme” olamamıştır. 

 

 Sadullah Efend% de kend% a%les%ne b%r a%d%yet gel%şt%remed%ğ% g%b% %lerleyen 

yıllarda kend% evl%l%ğ%nde de benzer yabancılık duyguları %çer%s%nde hareket etm%şt%r; 

 
“Arada sankI hIç sene yokmuş gIbI, evIm karım yokmuş gIbI gerçek bIr 
kImlIksIzlIkteydIm. TutunabIleceğIm bIr şey yok, tutunmayı Ister mIydIm, o da bellI 
değIl. İnanacağım bIr şey yok, Ister mIydIm, o da bellI değIl. Sadece bu katılıktakI bIr 
şeye mukavemetIm yok. Çok acıtıcı bIr sertlIkteyIm. Ben Ise galIba gevşek ve 
yumuşağım.”600   

 
599 Sakman, A.g.e., s. 14. 
600 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 138. 



 314 

 Evinin ve karısının varlığı onun için bir gerçeklik inşa edemiyor 

gözükmektedir. Bu durum aidiyetsizliğin doğurduğu bir “kimliksizlik” olarak devreye 

girmiştir. Yabancılığın bu aile ile ilgili kısmı çok derin bir kökensizlik ve kimliksizlik 

duygusu inşa etmekle beraber kahramanın büyük bir anlamsızlığa gark olmasıyla 

sonuçlanmıştır. 

 A%le unsurunun eks%kl%ğ%n%n h%ssed%lmes% k%ş%n%n kend% kend%ne şek%l alması 

m%nval%nde ele alınmıştır. Zamanın Farkında adlı öykü k%tabında anne babanın da 

öyküye konu ed%ld%ğ% “Cansın” adlı bölümde Cansın %ç%n; “H&çb&r el&n üstünde 

uğraşmadığı yaban& b&r ot g&b& büyümüştü, kend&l&ğ&nden.”601 g%b% b%r %fade 

kullanılmıştır. Anne babanın f%z%kî varlığı da burada çocuğu yet%şt%reb%lmek %ç%n yeterl% 

görülmem%şt%r. Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eserde de benzer b%r %fadeyle bu durum 

yansıtılmıştır; “Ş&md& b&r koca geçm&ş&n kıyısında her şey&n sükûta ve olmamışa 

devr&ld&ğ& yerde ne esk&ler&n şevk ve neşes&nde, ne kabul ve tesell&s&nde öyle h&çb&r 

şeys&z ve hatta anasız ve babasız ot g&b& b&tm&ş, b&tt&ğ& g&b& b&tm&ş…”602 Kend% kend%ne 

büyüme; yalnızlık, a%d%yets%zl%k ve kökens%zl%k temalarını beraber%nde get%r%r. 

 Bu durumun en derin örneğini Kıyamet Emeklisi adlı romanda görürüz. Eserin 

baş kahramanı Aziz, ailesine o kadar yabancılaşmıştır ki onlardan kopuşu kopuş gibi 

bile olmamıştır, Aziz adeta “kaçar” gibi evden uzaklaşmıştır. Annesi ve babasının 

tavırları ve Aziz’i görmezden gelmeleri, abisinin Aziz’i bir şekilde ötekileştirmesi, 

Aziz’in sanki evde yokmuş ve hiç olmamış gibi hissetmesine sebebiyet vermiştir. 

Tamamen tesadüf eseri gibi görünen Aziz’in evden uzaklaşması sanki olağan bir 

durum gibi karşılanmış, Aziz’in eve dönmesi için de öyle büyük çabalar 

gösterilmemiştir. Dolayısıyla Aziz, en başta daha aile evindeyken ailesine 

yabancılaşmıştır.  

Aziz’in bu yabancılığı -Baba’nın yanı hariç- gittiği her toplulukta, her tekkede, 

her köyde ve şehirde devam etmiştir. Üstelik Aziz, Baba ile olan yaşamı dışında da 

kök salmaya yönelik herhangi bir istek içerisinde gözükmemektedir. Önce ailesine, 

 
601 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 75. 
602 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 165. 



 315 

sonra Erzurum’a, sonra da İstanbul’a aidiyet geliştiremeyen Aziz, İstanbul’a gittikten 

sonra etrafındakilerin müdahalesi sonucunda bir “aile” kurmuştur. Ama bu aileye de 

kendini tam anlamıyla ait hissedememiştir. Kendi ailesine duyduğu yabancılık, 

“evlilik” müessesine karşı da devam etmiştir. Aziz; eşine, oğluna ve kızına karşı da 

derin bir yabancılık duymaktadır. Denilebilir ki Aziz’in yersiz yurtsuzluğu da ailede 

başlamış ve tüm hayatına sirayet etmiştir. 

 Az%z’%n bu sürec%, “Nereye g&deceğ&n& b&lmeden yürümeye başladı, &nsanın h&ç 

m& yer& olmaz, b&ld&ğ& bunca sokaktan, önünden geçt&ğ& bunca evden h&ç m& b&r çare 

bulunmaz, bu darlığa şaşıyordu.”603 cümleler%yle %fade ed%lm%şt%r. Az%z’%n evden 

kopuşu b%rden olmasa da Az%z ara ara eve dönme, döneb%lme %steğ% duysa da bunun da 

b%r aldatmaca olduğuna da%r şunlar söylenm%şt%r; "Eve g&tmey&, ked&s&n& bulmayı, 

mutfakta oturmayı çok &st&yordu ama anası, babası, ab&s& &le yattıkları oda aklına 

gel&nce o yana b&r türlü başını çev&rem&yordu. H&ç b&lmeden ne kadar bıkmışım, nasıl 

duruyormuşum, demek k& durulacak başka yer bulmak &mkânsız olduğundan 

duruyormuşum d&ye aklından geç&r&yordu.”604 G%decek h%çb%r yer% olmadığını 

duyumsayan Az%z, en başta kend% ev%n%n dah% ona b%r yuva olmadığını acı b%r şek%lde 

kabullenm%şt%r. Romanda bu durum traj%k b%r şek%lde ele alınmamıştır. Tam aks%ne 

sank% Az%z o eve h%ç a%t değ%lm%ş ve evden ayrılmasına da%r her şey olması gereken b%r 

şek%lde, kolaylıkla oluyor g%b% ele alınmıştır. 

 

Y%ne Az%z’%n en yers%z yurtsuz olduğu ân hem a%les%ne a%t h%ssetmed%ğ% hem de 

b%r şek%lde onlara hak vermey% başardığı b%r ândır; 

 
“Konuşmak Içten olmadığı sürece çok kolaydı. Ve kolay şeyler hakkında kolaydı 
sadece. Bazen gIzlIce susan babasına hak verIr gIbI oluyor, bundan da çok sıkılıyordu. 
Onlardan olmayıp onlara hak vermek AzIz’In en yersIz yurtsuz olduğu andı.”605  

 

 Konuşmak anlamlı olmadığında susmak evladır ancak Az%z’%n babası devamlı 

b%r susma orucundadır. Az%z’%n annes% de babasına yönel%k büyük b%r tesl%m%yet 

 
603 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 102. 
604 A.e., s. 102. 
605 A.e., s. 97. 



 316 

%çer%s%nde olduğu %ç%n susma orucu tutar. Az%z, böyle b%r ortamda %let%ş%ms%zl%k %ç%nde 

büyümüştür. 

 

 Az%z, zaman zaman duyduğu eve dönme ya da kend%n% b%r yere a%t h%ssetme 

%stek ve %ht%yacını öfkeyle ve hayal kıırklığıyla değerlend%rm%şt%r; “Kend&n& böyle 

bağsız serbest hal&yle sadece bağlanacak kapı ararken bulduğuna &ç& öfke doluydu. 

H&ç böyle ummazdı, ne hayals&z ne cesarets&zd& böyle.”606 Tüm bu süreçlerden sonra 

da kökens%zl%ğ% ve yabancılık duygusu %y%ce pek%şm%şt%r. Romanın b%r d%ğer kahramanı 

Naz%f öğretmen -daha sonra tekkede an%den ölümüyle Az%z’%n de hayatında köklü b%r 

değ%ş%m%n f%t%l%n% ateşlem%şt%r- Az%z’%n bu yers%z yurtsuzluğunun farkında olarak şunları 

söyler; 

 
“ŞImdI dIyordu şImdI şu AzIz’e, bu ana babasından, şehrIn ItIkadından bu yaşta çeken, 
şImdIden yersIz yurtsuz sağda solda geceleyen çocuğa ben hangI şIIrI okusam başka 
bIr hayatı olur? HangI söz, hangI Işaret bavul toplatır, hangI nara yola hazırlar, kImIn 
gözyaşı kImIn dIbIne dökülür? HangI gözyaşı sahIbInden başka bIr yanakta kurudu, 
sonradan üzülmek değIl mI zaten dünya lanetI, sonradan anlamak değIl mI aptallığın 
alametI?”607  
 

 Telaf%s% olmayan şeyler%n kabullen%lmes% elzem olarak ele alınmış Az%z’%n 

yalnızlığı, kökens%zl%ğ% ve yers%z yurtsuzluğu da onun k%ml%ğ%n%n b%r parçası olarak 

değerlend%r%lm%şt%r. Az%z’%n yaşadığı aslında; “B&r yere a&tken ve bunun hakkında h&ç 

düşünmem&şken b&rden unutulmak (…)”tır.608 D%ğer kahramanlarda görüldüğü g%b% 

Az%z’%n de kend% kend%ne yet%şmes%, h%çb%r yere a%t olamamanın devamlı b%r “yer” 

aratması şu şek%lde %fade ed%lm%şt%r; “Bu düşünce onu az da olsa b&r ser&nl&ğe çıkarsa 

da böyle b&r topraksız saksıda gezmek, hep b&r yere y&ne b&rdenb&re g&deb&leceğ&n& 

düşünmek &ç&nde tuhaf b&r acı türüne sebep oluyor, o acıyı da bütün bu d&nley&p 

öğrenmeye çalıştıkları &le b&r yere koymayı den&yor ama koyamayıp el&nde 

gezd&r&yordu.”609 Dolayısıyla edeb%yatın sığınılacak yanı da burada Az%z’e b%r ş%fa 

sunmakta yeterl% görülmem%şt%r. İnsanın yalnızlığı belk% de en çok, üzüldüğü ânlarda 

devreye g%rmekte, hüzün sadece sah%b%nde anlam bulab%lmekted%r. 

 
606 A.e., s. 103. 
607 A.e., s. 140-141. 
608 A.e., s. 214. 
609 A.e., s. 214-215. 



 317 

 

 Yers%z yurtsuzluk, Az%z %ç%n daha sonrak% dönemde özgürlüğü %fade etmeye 

başlamış ve Az%z bu hâl%n %ç%ne memnun b%r şek%lde yerleşm%şt%r; 

 
“AzIz bu serazatlıktan, boyunduruksuz gezmekten fevkalade memnundu, nasıl bu 
kadar memnundu bellI değIldI ama öyleydI. BIr oda, bIr ocak, bIr lokma ve zIhnI ona 
kâfIydI. Yeter kI dIdIlmesIn, bIr tabIat örtüsü, bIr taş duvar, bIr yaşlı teke gIbI 
yaşayabIlsIn.”610  

 

 Az%z’%n bu düşünceler% Erzurum’un Ayçukuru köyüne tek başına bell% b%r 

sürel%ğ%ne yaşaması %ç%n gönder%ld%ğ%nde oluşmuştur. H%ç k%msey% tanımadığı ve tenha 

deneb%lecek b%r köyde her %ş%n% kend% hallederek ve sadece kend% “benl%k”ler%yle 

muhatap olarak bell% b%r süre geç%ren Az%z, bu süreçte kend% varlığı konusunda düşünce 

boyutunda değ%ş%m yaşamıştır. Bu süreç %ç%n (…) hal&n &ç&nde kayar g&b& yaşıyordu.”611 

%fades% kullanılarak aslında Az%z’%n “olma”sı gereken hâl%n ve yaşaması gereken 

hayatın bu olduğuna yönel%k b%r düşünce %nşa ed%lm%şt%r.  

 

 Az%z, a%les%n% evler%n%n yanması sonucu kaybett%ğ% haber%n% Ayçuru köyünde 

%nz%vadayken alır. Ancak a%les%n% bu yangından çok önce zaten kaybetm%ş olan Az%z 

%ç%n bu kayıp %lk büyük kayıp olmamıştır. Bu yangından arta kalan onun %ç%n b%r de 

“kül öksüzü” olarak anılma şekl% olmuştur; “Etraftak& durgunluk, taşlardak& esk&me, 

esk&y&p de bekleme, öğleden sonranın karanlığı da arkasına almış ışığı, boylu boyunca 

yatanlar, kül olmuş ana babasının ardından kül öksüzü olarak yürümes&, rüzgârın gel&p 

g&d&p enses&nde aynı yer& oyar g&b& deşmes& heps& toplaşıp b&r&kt&.”612 Az%z’%n a%les%n%n 

cenazes%nde duyduğu yalnızlık ama, çok zorlu b%r süreç olarak anılmıştır. Onca 

kalabalığın ve Az%z’e yönel%k tesell% sözler%n%n Az%z’% daha da yaraladığı bu süreçte 

Az%z, kend%s%ne kend% benl%kler%n% yoldaş seçerek yola devam etm%şt%r. Zaten 

yabancılık duyduğu a%les% ve bulunduğu toplumun onu yalnız h%ssett%rmes%n%n yanında 

bu olay da Az%z’%n yalnızlığını %y%ce pek%şm%şt%r; “Otobüslere, arabalara, 

kamyonetlere b&n&p Asrî Mezarlığa doğru yola çıkıldı. Az&z yolda yalnız başına kaldığı 

 
610 A.e., s. 334. 
611 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 323. 
612 A.e., s. 359. 



 318 

an soluk kes&lmes& ve müth&ş b&r acıyı aynı anda duyuyor, hayatına ve kend&ne duyduğu 

ye&sten boğulmak ve ölmek üzere olduğunu h&ssetm&yor, yaşıyordu.”613  

 

Günler sonra yanmış evler%n% gördüğünde Az%z’%n duygu ve düşünceler% şu 

şek%lde olmuştur; “Burası ş&md& yaşadığını hatırladığı uzak ve tes&r& hem ş&ddetl& ve 

bayıltıcı hem uzak ve mesafel& başka b&r meden&yet&n kalıntısı g&b&yd&. (…) Doğru 

düşünüp doğru yer&nde üzülüp ağlamaya çalıştı ancak düşünce uzak, ağlama sebeps&z 

ve sürekl&, üzülme sancı şekl&ndeyd&.”614 Hem zamansal hem mekânsal uzaklığın 

hâk%m olduğu bu yapıyla arasına b%r de ş%md% a%les%n%n ölümü g%rm%şt%r. 

 

             A%le kavramından bu denl% uzaklaşılmış olması “evl%l%k” müesses%ne de 

mesafel% olmakla sonuçlanmıştır. Şule Gürbüz’ün kahramanları %çer%s%nde “evl%” 

olanlar olsa dah% onların evl%l%kler% de b%r “yuva” olarak değerlend%r%lmem%şt%r; 

“İnsanın yuvası yoktu. İnsan &ç&n oradan oraya uçmak g&tmek vardı.”615 Bu bağlamda 

kahramanların evl%l%ğe bakışı ve evl%l%kten beklent%ler% de olumlu b%r m%nvalde ele 

alınmamıştır. Kıyamet Emekl&s&’n%n %k%nc% c%ld%, Az%z’e Tevh%de’n%n %stenmes% 

sahnes%yle başlar. Bu noktada bu evl%l%k %ç%n aracı olan Nuhu olmasına rağmen onun 

ağzından evl%l%k hakkında olumsuz cümleler %ş%t%r%z. Evl%l%ğ%n “yarım adam %ş%” 

olduğunu söyleyen Nuhu, b%r bakıma kend% bekarlığına da b%r açıklama get%rme 

gayret%nded%r.616 Eser%n %lerleyen kısımlarında Nuhu %le benzer düşünceler% Az%z’%n de 

paylaştığını görürüz; “Bunu h&ssett&ğ&nde &nsanların neden evlend&kler&n& anlar g&b& 

oldu. Hürr&yet& dolduracak dünya olmayınca, hürr&yet&n serbestîs&nde her şeyle 

konuşacak l&san, her taşa basacak ayak, her yere uzanacak boy olmayınca, sınırlı ruh 

sınırlı hayatı daha dolu buluyordu.”617 Yalnızlık, özgürlük %le %l%şk%lend%r%lm%ş; 

özgürlüğünü taşıyab%lecek ve doldurab%lecek münfer%tl%kte olmayanların da evl%l%ğ% 

terc%h etme sebepler% ele alınmıştır. 

 
613 A.e., s. 358. 
614 A.e., s. 367. 
615 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 76. 
616 A.e., s. 10. 
617 A.e., s. 392. 



 319 

 Aziz’in kendini bu evliliğin içinde bulması onun “irade” gücünden 

yoksunluğunun bir diğer göstergesidir. Evliliğe karşı herhangi bir meyli olmamasına 

rağmen etrafındakilerin ve hayatın onu iteklemesiyle kendini böyle bir durumun içinde 

bulmuştur ancak tüm bu gidişata karşı koymaya yönelik bir tavrı da olmamıştır. Aziz, 

hayatında gerçekleşen neredeyse her olayda inisiyatif almaktan geri duran bir karakter 

olarak resmedilmiştir. Büyük bir tevekkülün ve kabullenmenin eşlik ettiği hayatı, bu 

bağlamda kendi hayatı olmaktan uzaktır. Kendi hayatının kararlarını almadan, 

hayatına ve kendine tam bir seyirci konumundan kalan Aziz, evlilik konusunda da bu 

durumun bir benzerini yaşamıştır; “Aziz bazen yalnız başına yürür zihni de ayrı bir 

varlık gibi gâh önünden gâh arkasından geri kalarak, kaybolarak, sıçrayarak gelirken 

sanki ayrı keşiflerde bulunuyor, başka duygulara saplanıyor, evlenmeye de çoluk 

çocuğa da nasıl böyle yaklaştığını, kim tarafından kandırıldığını düşünüyor, gerçek 

hayatın yanında ona verilecek babalık hele kocalık lakaplarını çok ağır ve katlanılmaz 

buluyordu.”618 Evlilik gibi büyük bir kararı dahi almaktan uzak yapısıyla aslında 

hayata ve kendi hayatına karşı ilgisizliğini bir kez daha gözler önüne seren Aziz, 

yabancılaşmayı tüm zerrelerinde her boyutuyla barındırmaktadır.  

 Aziz, dünya üzerinde herhangi bir şeye bağlılık geliştirememiştir. Kendi ailesi, 

diğer insanlar, evlenip yuva kurduğu çekirdek ailesi; eşi, çocukları… Aziz’in tek 

ünsiyet kurduğu kişi “Baba” olup tek bağlılığı da tasavvufî bağlamda 

değerlendirilebilecek olan “marifet kokusu”na dair bağlılığıdır. Kıyamet Emeklisi’ni 

“yabancılaşma” meselesinde varoluşçuluktan ayıran nokta da burasıdır. Modern 

romanda “yabancılık” sıklıkla işlenen bir konu olup tam anlamıyla her şeyden 

soyutlanmayı ve onun getirdiği anlamsızlığı ele alır. Tasavvufta da benzer bir her 

şeyden yüz çevirme anlayışı vardır. “Mâsivâ”yı terk etmek olarak ifade edilen bu 

durum, dünya hayatından el ayak çekerek Allah’a yönelmek ve tevhit hâlinde olmayı 

arzulamak olarak değerlendirilebilir. Bu noktada Aziz, tüm her şeyden uzaklaşmıştır 

ve hayatında kalmasını istediği tek şey onun Baba’nın yanında duymuş olduğu 

“marifet kokusu”dur; “Hiçbir şeye tutkun değildi gerçi. İçinde bir tutkuya ait şey 

Baba’ya ve oradaki tüm yaşamına ait süre ve o sürenin yaşamına dahil ettiği marifet 

 
618 A.e., s. 27. 



 320 

kokusuydu sadece.”619 Bunun dışında Aziz’in eşine ve çocuklarına dahi 

geliştiremediği bağlılık şu şekilde ifade edilmiştir; “Sonrasında ve şimdide 

çocuklarına duyduğu tuhaf yakınlık, Tevhide’ye duyduğu sıkıntılı suçluluk haricinde 

sabit bir duygusu yoktu.”620 Bu bağlamda varoluşçuluğun temaya ve yapıya yedirildiği 

modern romanlarda yabancılık, tam anlamıyla her şeyden uzaklaşma sonucunda 

oluşan anlamsızlık ve boşluk duyguları içinde ele alınırken tasavvufî bağlamda da 

değerlendirmeye müsait olan Kıyamet Emeklisi’nde yabancılık, Allah’a kavuşunca son 

bulacak bir durum olarak değerlendirilmiştir. Böylelikle her şeyden uzaklaşan 

kahraman Allah’a yaklaştığında anlamsızlık duygusundan da azat olacaktır.   

 

 

3.4.1.5. Zaman ve Mekân Bağlamında Tenhalık ve Yalnızlık 

 

   “(…) (pl(ğ(n (ş( ne sanıyorsun b(rb(r(ne bağlamak değ(l, 
                                               kopmaktır (pl(ğ(n (ş(, (…)”621 

 

“Hayatını ve kendini ciddiye alan herkes ara sıra 
tek başına kalmak ister.”622 

 
 

Şule Gürbüz, ne öğrend%yse yalnızlıktan ve tenhalıktan öğrend%ğ%n% söyleyerek 

yalnızlığı öneml% b%r konuma yerleşt%r%r. Mesleğ%n%n de bunda katkısının olduğunu d%le 

get%ren Gürbüz; ant%ka saat tam%rc%l%ğ%n%n sağladığı mekânsal ve zamansal tenhalığın, 

der%n meseleler üzer%ne düşüneb%lmes%n% sağladığını d%le get%rm%şt%r. 

 

 
619 A.e., s. 466. 
620 A.e., s. 466. 
621 A.e., s. 305. 
622 Karen Horney, İçsel Çatışmalarımız, Çev. Zeynep Koçak, 5. bs., İstanbul, Sel Yayıncılık, 2022, s. 
56. 



 321 

“Yazar olmanın tek IyI yanı, müstakIlen Iş yapmak. (…) Hele Insan bIraz ayrıksı ve 
derInlIklI bIr yerde duruyorsa, başkalarıyla bIrleşmek gayet zor. Tek başına 
olmamanın verdIğI bazı güçlüklerI mutlaka taşıyacaksınız. O yüzden, tek olmak, kendI 
olmayı muhafaza edebIlmek büyük saadet. Bu uğurda ne yapılsa azdır. Ancak, Insan 
nerede ve neler arasında olursa olsun, kendI sesInI de bulabIlmelI, kefaretInI ödemelI 
ve nereye gIrerse gIrsIn kendIsI olarak çıkabIlmelI, hem de bunu en yüksek sevIyede 
yapabIlmelI. Sakınmak güzeldIr, ama tam olmamışların zemInIdIr. Güçlü ve güzel olan, 
gIrdIğI yerI bIle kendIne benzetebIlendIr.”623  

 
 Buradak% yalnızlık aslında b%raz da “farklı” olmakla alakalıdır. Farklı ve 

der%nl%kl% b%r yapıya sah%p olan %nsanların -k% yazarların pek çoğu %ç%n geçerl% olan 

durum budur den%leb%l%r- yalnızlığa b%r manada mahkûm oldukları ve aslında yalnızlığa 

%ht%yaç duydukları görülmekted%r. Yaratım ve üret%m süreçler% büyük oranda b%r kend% 

başınalık gerekt%r%r. Bu bağlamda yalnızlık, kend%n% korumayla ve ver%ml% olmayla 

özdeşleşt%r%lm%ş gözükmekted%r. Y%ne tek başına kalab%lenler %ç%n asıl güç, 

bulundukları ortamlarda er%y%p k%ml%ks%zleşmek yer%ne bulundukları ortamı da etk%ler% 

altına alab%lmekt%r. 

 
 Şule Gürbüz, yalnızlıkla kurduğu der%n ve besley%c% %l%şk%n%n b%r benzer%n% %se 

müz%kle kurmuştur. Gençl%ğ%nden %t%baren müz%kle der%n b%r %l%şk% %çer%s%nde olduğunu 

yazdıklarından b%ld%ğ%m%z Gürbüz, müz%k ves%les%yle de çok fazla şey öğrend%ğ%n% 

söylemekted%r. Müz%k, yalnızlık ve acı arasında kurduğu %l%şk%y% şu cümlelerle 

açıklamaktadır; 

 
“Müzik benim bir şeyleri anlamamda hep çok yardımcı oldu. Tanımlamamda da… 
Kendisi tanımsız da olsa başka şeyleri tanımlamamızda çok yardımcı oluyor. Yani, 
kendi duygularımızı biçimlendirmede, tanımada, adlandırmada çok büyük bir destek. 
Bir şey tanımlandığı anda, acı ve yalnızlık hissiyatı veren bir şey olmaktan da çıkıyor. 
Tanımlayamadığımız şey kaos yaratıyor.”624  

 Bir şeyleri tanımlamak onlara sınır koymak olduğu için var olan kaosun ve 

acının önüne tanımlamakla geçilebilmektedir. Duygular konusunda, özellikle derin ve 

sarsıcı duygular konusunda bir tanıma ve sınıra, ne yaşadığımızı anlama durumuna 

ihtiyaç duyarız. İşte Gürbüz için derin ve sarsıcı duyguların tanımlanabilmesini 

 
623 Göktürk, A.g.e.,  D Maddesi. 
624 A.e., B maddesi. 



 322 

sağlayan şey “müzik” olmuştur. Müziğe ritim bağlamında en yakın sanat olan “şiir” 

zenginlik ve derinliğe sahip olmasıyla önemli bir noktadadır;  

“Dünyada bunu gerçekten yapabileceğiniz alanlar sadece şiir ve müzik. İkisi de hem 
çok yaralayıcı, hem çok tedavi edici. İkisi de hem telef ediyor hem de telef olmalara 
karşı durabilecek bir mukavemet sağlıyor.”625 

 Sanatın tedaviyi de yarayı da içinde barındıran bu yanı, Gürbüz’ün kişisel 

hayatında etkili olduğu gibi seçtiği karakterlerin de müzikle olan ilişkisinin yoğun 

olmasına sebebiyet vermiştir. Müzik dinleyen insanların ise yalnızlığına ve 

hassaslığına gönderme yapan Gürbüz, şunları söylemiştir; 

“Çok müzik dinleyen insan hep yalnızdır, biraz daha yaralanmalara açıktır, çok çabuk 
teselli kabul etmez, çok çabuk avunmaz bir şeylerle. Ama, dinlediği müziklerle belki 
derdinden ya da içinde hissettiği boşluktan çok daha büyük bir boşluğu o müzikte 
hissedince… Hani bazen insan birine derdini söyler de o çok daha büyük bir dertle 
karşınıza geçer, siz de derdinizden utanırsınız ya, o zaman o müzik sizin içinizdeki 
acıyı susturacak kadar büyük ve daha derin bir boşluk açabiliyor.”626 

 Yani müziğin derdi de devayı da içinde barındırması bazen dert sebebi olarak 

bizatihi müziğin devreye girmesiyle sonuçlanmaktadır. Şüphesiz hassas ruhlar 

yaralanmaya açık hâlleriyle tüm derin duygulara açık temasta bulunabilmektedirler. 

 Şule Gürbüz’ün kahramanları da yalnızlık, tenhalık ve ıssızlık temalarıyla 

örülü hayatlar sürmüşlerd%r. Ne öğrend%yse yalnızlıktan öğrend%ğ%n% söyleyen 

Gürbüz’ün kend% k%ş%sel hayatında %nşa ett%ğ% dünya, eserler%ndek% dünyaya da s%rayet 

etm%ş gözükmekted%r. Kahramanlar b%l%nç ve farkındalık sah%b% olmalarını b%raz da bu 

kenarda durup gözlemleme ânlarında oluşturmuşlardır. 

 

 Kambur, yalnızlığını %lk olarak a%les%n%n yanında duyumsar ve pas%f agres%f 

tavırlarının ve onlardan kaçmasının sebeb%n%n bulunmak %ht%yacı olduğunu d%le get%r%r; 

“Ama asıl istediğim aranmak, bulunmak, neden böyle bir şey yaptığımın, neden yalnız 

kalmak istediğimin sorulmasıydı. Kalabalık, bana yakın bir kalabalık bulabilmek 

 
625 A.e., B maddesi. 
626 A.e. 



 323 

umuduyla, uzak kalabalıklardan ıssızlıklara kaçardım.”627 Derin bir yalnızlık 

duyumsayan Kambur, aslında kendisiyle ilgilenen birilerinin varlığından emin olmak 

için yalnızlığa kaçtığını ifade etmektedir. Aynı zamanda Kambur, hayatı boyunca 

“yakınlık” kurabildiği kimsenin olmadığını söyler; “Size bana yakın bir insandan 

bahsedemeyeceğim; böyle biri hiç olmadı çünkü. (…) Çünkü birilerini kandıracak, her 

gün yeni bir şeyler ve ‘kendim’ diye anlatabileceğim bambaşka bir kişilik arayacak 

kadar ne zamanım oldu ne gücüm.”628 Beraberlikler, aynı evi ya da ortamı paylaşma, 

aynı masada oturma her zaman için “yakınlık” anlamına gelmemektedir. Gürbüz’ün 

Coşkuyla Ölmek’te kullandığı “(…) yakınlıksız tanışıklık (…)”629 %fades%nde olduğu 

g%b% bazen sadece b%r arada olmak ve tanışıklık vardır ancak yakınlık söz konusu 

değ%ld%r. Kambur da etrafında %nsanlar olsa da h%ç k%mseye yakınlık duyamadığını d%le 

get%r%r.  

 

 Coşkuyla Ölmek’%n “Ruhuna Fat%ha” adlı bölümündek% kahramanın yaşadığı da 

der%n b%r yalnızlıktır. İnsanların %ç%nde %nsanlara duyulan yabancılık ve anlaşılamama 

h%ss%, burada yalnızlığı %nşa etmekted%r. Kahraman p%dec%den çıktıktan sonra sokakta 

el%nde p%delerle yürürken “Herkes kend& hayatını ayırmış sadece onunla meşgul &d&. 

Der&n b&r yalnızlık duydum.”630 d%yerek yalnızlığını d%le get%rm%şt%r. Bu yalnızlığın 

aslında kahramanın %sted%ğ% b%r yalnızlık olduğunu da görürüz. Kahraman, bel%rl% 

çıkarları gözetmek adına b%r%ler% %le yakın olmak yer%ne yalnız olmayı yeğled%ğ%n% 

söylemekted%r; “Yalnız ve huzursuzum, ama ‘B&r emr-& hak vak& olsa çenem& çekecek 

k&mse yok,’ d&ye de ömür boyu yanımda b&r&n& besleyecek değ&l&m.”631  

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde sadece %nsanın yalnızlığından değ%l Tanrı’nın ve 

dünyanın yalnızlığından da söz ed%lmekted%r. Dünya, ıssızlığı ve tenhalığı %le ele 

alınmış; “Aslında ne tenha b&r yer burası. B&r söz, b&r hak&kat bütün dünyayı, 

m&lyarları dolaşıyor da ne b&r sah&p, ne b&r göğüs kafes& buluyor sığınıp 

 
627 Gürbüz, Kambur, s. 12. 
628 A.e., 17. 
629 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 162. 
630 A.e., s. 33.  
631 A.e., s. 20. 



 324 

saklanacak.”632 %fades%yle sözün bağlayıcı gücüne ancak bu tenhalıkta kend%ne b%r yer 

bulamamasına değ%n%lm%şt%r. Y%ne dünyanın “tanıklık” boyutunda değerlend%rmeye 

alınmasıyla sess%z ve tenha b%r yer oluşu d%le get%r%lm%şt%r; “Dünya ne sess&z b&r 

şah&tl&kt& böyle. Ne dehşett& bu.”633 K%ş%n%n kend% tasavvurundan dünyayı 

değerlend%rmeye alması, yalnızlık %çer%s%nde olan kahramanların dünyayı da yalnızlık 

%çer%s%nde değerlend%rmes%yle sonuçlanmıştır.  

 

 Yalnızlık b%r boyutuyla %nsanın kend%s% %le olan %l%şk%s% %çer%s%nde 

değerlend%r%lm%şt%r. İlet%ş%m nasıl k% d%ğer %nsanları anlamaya ve tanımaya araçsa 

yalnızlık da k%ş%n%n kend%s% %le %let%ş%m% %ç%n elzem b%r durum olarak görülmüştür. Bu 

bağlamda okuma, yazma ve anlama g%b% eylemler%n yalnızlık %çer%s%nde 

gerçekleşt%ğ%ne gönderme yapılmıştır; “İnsan zaten anlayamadığından etk&len&rm&ş, 

etk& büyü demekm&ş. (…) &nsan etk&lend&ğ& her an yalnız, her an vüsats&z, felekş&nas 

&m&ş.”634 Hatta ölümün sadece k%ş%ye has olması g%b% bazı tecrübeler% de k%ş%n%n 

yalnızken %drak edeb%leceğ%ne değ%n%lm%şt%r; “Günahın yeryüzüne nasıl &nd&ğ&n& herkes 

yalnızca kend& başına anlarmış.”635 Buna bağlı olarak %drak ânlarının d%ğerler%nden 

ayrılınan ve b%raz da hüzünlü geçen ânlar olduğu d%le get%r%lm%şt%r; “İnsanın aslında 

çok az b&r gayret&, b&rkaç zamanlık b&r mahzunluğu, d&ğerler&nden ayrıldığı her anı… 

ona büyük b&r ödül olarak döner.”636 Burada yalnızlığa eşl%k eden duygunun 

mahzunluk olması ve yalnızlığın kıymetl% şeyler bahşetmes% Kıyamet Emekl&s&’nde de 

tekrar ed%lm%şt%r; “Sonra &nsanın yalnızken duyduğu mahzunluk çok bereketl&.”637 Bu 

bağlamda %nsanların b%rb%r%ne verecekler%n%n de kend% başlarına öğrenecekler%nden 

değerl% olmadığı söylenerek bunların ancak b%r “%lham” mah%yet%nde olab%leceğ% d%le 

get%r%lm%şt%r; 

 

“BIr Ilhammış Insanın Insana vereceğI ancak, sır değIl. BIr çIçek gIbI Insan da 
açabIleceğInIn en güzelIyle açar ve solarmış. HIçbIr gül açtığından daha güzel 

 
632 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 10-11. 
633 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 412. 
634 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 112. 
635 A.e., s. 108. 
636 A.e., s. 195. 
637 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 18-19. 



 325 

açamazmış. Her şey ferden ferdâ ImIş, başlar ve bItermIş. İnsan tanıkmış, kâInat ve sır 
bIr şIIr gIbI yazılı ve ancak öyle okunurmuş.”638  

   

           Kıyamet Emekl&s&’ndek% yalnızlık %se hem soyut hem somut anlamda bar%zd%r. 

Az%z’%n ana babasızlığı ve tüm toplumsal müesseselere a%d%yets%zl%ğ% temel yalnızlığını 

oluştursa da %çsel olarak -Baba’ya olan bağı dışında- b%r bağlantı kurduğu da görülmez. 

Adeta Az%z %ç%n yalnızlık, “Yalnızlık kader&nde kat’& g&b&(...)”639  %fades%yle zorunlu b%r 

durum olarak ç%z%lm%şt%r. Bu yalnızlığın somut hâl%n%n z%rvede olduğu kısım Az%z’%n 

Ayçukuru köyüne %nz%va (halvet) %ç%n g%tt%ğ% zaman d%l%m%d%r. Köyde üç beş evden 

başka h%çb%r şey yoktur, sadece büyük b%r boşluk ve o boşluğun %ç%nde Az%z’%n tek 

başınalığı vardır. Ancak %lerleyen kısımlarda da örneğ%n İstanbul’dak% hayatında 

evlen%p çoluk çocuğa karıştığı zaman d%l%m%nde de Az%z, %nsanların hatta kend% 

çek%rdek a%les%n%n %ç%nde de yalnızdır. Daha doğru %fadeyle Az%z tüm hayatı boyunca 

yalnızlığa büyük b%r %şt%yak duyar. Eve geld%ğ%nde ev%n terasının ona sağladığı yalnızlık 

%ç%n yanıp tutuşur; 

 
“EvIn IçInde TevhIde’yI ve IkI çocuğu görünce sevInIyor ama on beş yIrmI dakIka 
sonra IçInI bIr yabancılık sarıyordu. KendInI bellI etmeden onları da ürkütmeden 
kendIne dönmek IçIn yanıp tutuşmaya başlıyordu. EvIn Ilk gördüğünde de ona tesIr 
eden açık damı koştuğu yer oluyordu.”640  

 
 

Kıyamet Emekl&s&’ndek% yalnızlığa tasavvufî b%r yorum get%rmek mümkündür. 

Yalnızlığın tüm her şeyden soyutlanmış hâl%ne ek olarak tasavvufta sadece tek b%r 

varlığın kalması ve onunla “b%r olma” hâl% arzulanır. Bu varlık da Tanrı’dır. Kıyamet 

Emekl&s&’nde Az%z’%n yalnızlığı bununla örtüşür. Az%z anne babasından ve kend% 

çek%rdek a%les%nden, etrafındak% herkesten uzaklaşıp tek başına kalmayı yeğler. Tek 

bağlı olduğu k%ş% vardır o da “Baba” olarak anılan şeyh%d%r. Bu ves%leyle Allah’tan 

gayrısına b%r bağlılık gel%şt%rmemey% öğrenmeye çalışmakla ömrü geçm%şt%r; 

 
“HalInI eskI bIr alışkanlıkla IçInden tekrar ettI: ‘Ben AzIz, şImdI 2000 senesInde şu 
damda yatıyor, bu yatışımı şIfa buluyorum, sadakat buluyorum, kırk yaşındayım. 

 
638 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 139. 
639 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 333. 
640 A.e., s. 168. 



 326 

Utanıyorum. Babam’dan ayrıyım senelerdIr. Allah Ile bIr olmaya çalışıyorum 
senelerdIr, kendImle tek olmaya çalışıyorum senelerdIr, (…)’”  
 

           Bu bağlamda Kıyamet Emekl&s&’ndek% yalnızlık tasavvufî veçheden 

anlamlandırılmış, yalnızlığın sebep olduğu boşluğun karşısına Allah yerleşt%r%lm%şt%r; 

“(…) boşlukta mı kaybolurum Allah’ta mı (…)”641 Böyle b%r sorgulamanın %ç%nde 

kahraman, yalnızlığı arzulamakta ancak bu yalnızlığını da Allah %le doldurmayı 

%stemekted%r. Bunu da “Baba” ves%les%yle yapab%leceğ%ne %nanan Az%z, “mar%fet kokusu 

ve özlem%” %fadeler%yle yalnızlığa tasavvufî b%r yorum get%rm%şt%r; 

 

“Zaten artık yalnızlığı da Baba’yı gIyInmIş bIr yalnızlıktı, kendInI ondan ayrı 
düşünemIyordu, bIrdIler. ŞImdI bunu o bIlmese de AzIz onu IçIne almış, onunla 
devamdaydı. İçInde tutuşup duran marIfet özlemI, marIfet kokusunun özlemI vardı.”642  
 
Az%z, bu b%rl%k %ç%n uzun seneler çabalasa da bazen var olduğu yakınlığın daha 

ötes%ne düşmekte ancak bazen de o “b%r olma”yı der%nden h%ssedeb%lmekted%r; “(…) 

&şte Allah’ım, hep b&r aradayız &şte, sen ben yürüyoruz, (…)”643 Burada Allah %le olan 

%l%şk%de en kr%t%k meselen%n “sam%m%yet” olduğunu söylemekte fayda var. “Baba”nın 

d%nî öğret%s%nde yan% “Melam%l%k”te Allah %le olan %l%şk% korku ve saygıdan z%yade sevg% 

ve sam%m%yet üzer%ne kuruludur. Baba, Az%z’e yalnızlık %çer%s%nde Allah %le b%r 

olab%lme prat%kler% yaptırır ve olab%leceklere karşı uyarır; 

 
“Önce müthIş bIr mahrumIyet, hatta ıssızlık hIssedeceksInIz, yapayalnız kalacaksınız, 
acı duyacaksınız, sakın onu çağırmayın, gelecek yIne de yanınıza, yüz vermeyIn, 
aldanıştır o, ıssızlığı IçInIze çekIn Işte oradasınız. (…) Etraf sustu, sen sana kaldın, ne 
kadarsan ona kaldın, acı duyma, kendIne acıma, apoletlerInI, kılıcını arama. Şeytan 
ya da benlIk ne dersenIz deyIn Insandan zaten tabIatında olan ve onda güçlü olan şeyI 
Ister.”644  
 

Bu öğret%c%l%k %çer%s%nde Az%z’%n kend% anne babasından ya da d%ğerler%nden 

göremed%ğ% “yet%şt%r%lme” durumunu Baba’dan gördüğünü görürüz; “ ‘Ah Baba, 

Babam, nasıl da her şey&m oldun böyle, her şey&m sen&n &sted&ğ&n g&b& oldu, nasıl b&r 

 
641 A.e., s. 347. 
642 A.e., s. 172. 
643 A.e., s. 255. 
644 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 211. 



 327 

bahçıvanlık yaptın ne çeş&t b&r nebattım ben, o kadar o kadar o kadar yalnızım k&,’”645 

Şule Gürbüz’ün kahramanlarının yalnızlıkları %çer%s%nde b%r “kend%l%ğ%ndenl%k” 

%çer%nde var olduklarına değ%nm%şt%k. Bu noktada Az%z’%n bu duygudan çıkab%ld%ğ% tek 

yer%n Baba’nın yanı olduğunu görürüz. Ancak Baba’nın Az%z’%n hayatına tes%rler% uzun 

sürse de somut olarak Az%z’%n hayatında kaldığı süre sınırlıdır. Baba’nın terk etmes%yle 

Az%z y%ne b%r yalnızlığa üstel%k çok daha der%n b%r yalnızlığa sürüklenm%şt%r. 

 

Allah ve yalnızlık %l%şk%s% %ç%n kahramanların cüretkâr deneb%lecek yorumları 

vardır. Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z’%n %nz%va %ç%n g%tt%ğ% Ayçukuru köyünde yaşlı b%r 

kadın bu konuyla %lg%l% şunları söyler; “ ‘Sen&n &ş&n de çok zor, ne acı muhatapsız 

olmak, ne acı b&r yalnızlığın var, yerler gökler sen&n olsa ne, hep karanlık ş&md& oralar, 

zulmet &ç&nde tek tanrı olsan ne,’”646 Kend%s% de der%n b%r yalnızlık %çer%s%nde olan 

kadın Allah’ın yalnızlığına da%r de yorum gel%şt%rm%şt%r. Y%ne Öyle m&ym&ş? adlı eserde, 

“Yalnızlık Allah’a mahsus; bu yüzden m& kend&n& ona benzet&rken, o en &nce soluğu 

bulmaya çalışırken en benzeyecek yanın yalnızlık olması g&zl& b&r suç?”647 %fades%yle 

Allah %le %nsan arasındak% en temel benzerl%ğ%n yalnızlık olmasına da%r b%r gönderme 

yapılmıştır. 

 

Yalnızlığın Allah %le %lg%l% boyutunda Allah’ın yalnızlığından ancak %nsanın 

Allah %le kurmaya çalıştığı yakınlıktan bahsed%lm%şt%r. Hatta öyle k% %nsanın yalnızlığı 

%nsanlar %çer%s%nded%r; “(…) &nsana karışmanın Allah’a katışmaktan daha güç 

olduğunu düşünüyordu.”648 Aynı mesele Öyle m&ym&ş? adlı eserde şu der%nl%kl% 

paragrafta da d%le get%r%lm%şt%r; 

 
“Taş başka IkI taşın üstünde heybette, toprak koyu sarı renkte, neyI ararsan var, neyI 
ararsan yok. Gün mIlâdı bIlmezken bIr mIlâttan evvelIn sabahı, dert yIne Insanın 
kalbInIn kökünde, sular durgun bazen bIr ışıltı geçIyor üzerInden, toprağın daha vaktI 
var yer ona serIn, gök HerakleItos ne derse desIn kendI rengInden emIn, Ister kızıl 
Isterse hatta densIn gök yerde sIyah bIr zemIn. Havsala kendI kırıklığına düğümlenIyor 
ve Insan suçlayarak gIdIyor, sonu yok şImdIlIk bu mavI mor bazen ağaran kubbenIn. 

 
645 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 266. 
646 A.e., s. 68. 
647 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 33. 
648 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 60. 



 328 

Tanrı’nın Insana karışmaması değIl Insanın Insana karışmaması acı olan. Ne kadar 
bIrleşIlse değIl mI yüzyıllardır akraba olunamadı, Âdem kImIn kardeşI bulunamadı. 
İnsanın hep acelesI var, Işler yetIşmIyor, hatta gerçek Iş nedIr bulunamıyor. Tanrı’nın 
vaktI göklerden genIş, Insan da bIr boy atıyor ama ne yana dönse olmuyor. (…)”649  
 

Yalnızlık, %nsanın %nsana karışamaması olarak yorumlanmış olup bu durum 

%nsanlar arasında bağlantıyı kuran temel olgu “d%l” üzer%nden de değerlend%rmeye 

alınmıştır; “Anlatmak &ç&n çırpınılsa, b&r gerçek b&r başka k&mse &le b&rleşem&yor. 

Mümkün değ&l b&rleşm&yor.”650 Anlatmanın, d%nlemen%n, söylemen%n beyhude 

olduğuna, %nsanlar arasında gerçek manada b%r b%rleşmen%n olmayacağına da%r %nanış 

d%le get%r%lm%şt%r; “Hayat &ç &çe, ama aslen k&mse k&mseye karışmaz ve k&mse k&mseden 

mesul değ&ld&r.”651 Muhatapsızlık olarak da ele alınan bu durum b%r aradalığın asla 

“kaynaşmak” olmayacağına yönel%kt%r; “Bu ayrılığı h&ssett&ğ&nde &nsanın başka b&r 

&nsanın gerçek muhatabı olamayacağını da anladı. Zaman b&le temas ed&len aynılar 

b&le ayrıydı çünkü her şey b&r teğet geç&yor, b&r şey &le b&r müddet yan yana gel&yor, 

d&key yatay ama muhakkak farklıydı.”652 İnsanların somut b%r aradalıklarının çok 

ötes%nde f%krî ayrılıkların eşl%k ett%ğ% ve her %nsanın dünyayı kend% tasavvurundan 

anlamaya çalıştığı düşünüldüğünde b%r başkasını anlamanın mümkün olmayacağına 

da%r düşüncen%n pek%şt%r%ld%ğ% görülür; 
 

“Aynı anda aynı sanIyede dünya ona böyle, başkasına bambaşkaydı. Aynı anın, 
zamanın ve kaderIn IçInde olunmadığı IçIn herkes kendI özkürecIğInde dönüyor, 
yakınında dönen başkalarını kendIsI Ile aynı kapsülde sanıyordu. Buna emIndI kI hayır, 
Insan başka herkesten ayrıydı. Yan yana gelmek başka şeydI.”653  

 
 
 Buna ek olarak yalnızlığın tasv%r ed%ld%ğ% çarpıcı sahnelerde yalnızlık ölümle 

ve dünyanın son gününde tek başına kalmışlığın %nşasıyla ele alınmıştır; “(…) dünyada 

her şey yok olmuş, her şey&n b&tt&ğ&, dünyanın boşaldığı güne kend&s& de en sonda 

kalmış da ondan acele etmes&n& &steyen yokmuş g&b& büyük hükmü bekleyerek 

yürüyordu.”654 Tüm yakınlıkların y%t%r%ld%ğ% ve tek başına kalındığı o ân “mezar 

 
649 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 26. 
650 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 66. 
651 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 96. 
652 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 292. 
653 A.e., s. 292. 
654 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 160. 



 329 

yalnızlığı” %le %fade ed%lm%şt%r; “Düşünceler&, kend&ne a&t olduğunu zannett&ğ& geçm&ş&, 

yakınları ve b&r vak&tk& yakınlıkları uzun denemeyecek b&r yol &le &şte ga&b olmuştu, 

ölmeden sank& tam yalnız kalmıştı. Kend&n& gerçek manada mezarda h&ssett&, (…)”655 

Tüm bu cümleler Kıyamet Emekl&s& adlı eserde Az%z’%n düçar olduğu yalnızlığın 

ş%ddet%n%n gösterges%d%r. Yalnızlığın tüm bu ş%ddet%ne rağmen Baba’nın öğretmeye 

Az%z’%n de öğren%p tüm hayatına yaymaya çalıştığı %se her şeyden ve dah% yalnızlıktan 

b%le sıyrılıp gerçek olanın kalmasını sağlamaktır; “Ama &şte ama var. Sen, her şey 

b&tt&ğ&nde, her şey elend&ğ&nde kalacak olan olmalısın. Bu kolay değ&l.”656  

 

 

 

 

3.4.1.6. KendPnPn Hayal Kırıklığı Olma: İdealleştPrPlmPş BenlPk 

 

 

 
                                     “(…) herkes kend(n(n hayal kırıklığıdır.”657 

 

 

Yabancılaşma kavramının bir diğer veçhesi “benlik” bağlamında 

değerlendirmeye açık olup “kişinin kendine yabancılaşması” ile ilgilidir. Kendine 

yabancılaşma da pek çok şekilde olabileceği gibi bizim burada üzerinde duracağımız 

kişinin kendi gerçekliğine mesafe alması ve hayalindeki kendinin gerçekliğine 

inanması üzerinden değerlendirebileceğimiz “idealleştirilmiş benlik” anlayışıdır. Şule 

Gürbüz’ün pek çok kahramanında gözlemlediğimiz bu ruh durumun ilk olarak kavram 

vesilesiyle arka planına bakmak gerekmektedir.  

 
655 A.e., s. 311. 
656 A.e., s. 214. 
657 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 97. 



 330 

Karen Horney, İçsel Çatışmalarımız adlı eserinde “İdealleştirilmiş İmge” 

kavramını derinlikli bir şekilde açıklamıştır. Bu durumun ilk olarak nevrotik 

kişiliklerde, kişinin diğerleriyle ilişkisinden çok kendiyle olan ilişkisiyle ilgili olduğu 

dile getirilmiştir. Nevrotik kişinin olduğuna inandığı ya da bir zamanlar olduğunu 

sandığı veya olması gerektiğini düşündüğü kişiye dair bir imge yaratması, 

idealleştirilmiş imgeyi doğurur.658 Bu durum kişinin gerçeklikten ve gerçek kendinden 

oldukça uzaklaşmasıyla sonuçlanır. Karen Horney’in “vekaleten yaşamak”659 olarak 

değerlendirdiği bu durum, kişinin kendi hayatında söz sahibi olamaması ve kendine ve 

kendi hayatına seyirci olmasıyla özdeşleşir. Bu bağlamda; “Farkındalık, duygusal 

enerjinin mevcut olması, kişinin kendi sahih amaçlarını geliştirebilmesi, kendi 

hayatının öznesi olma becerisi. Yalnızca bunların zarar görmesi bile bir nevrozun 

gelişimi için yeterlidir.”660 Özne olarak aktif bir şekilde var olması gereken insanın, 

seyirci konumunda nesneleşmesi kendisine yabancılaşmasının temel nedeni olarak 

görülmektedir. Karen Horney, mesafeli kişilerin temel özelliklerinden olan seyirci 

olma hâlini şu şekilde açıklar; 

“Bu tür kIşIler kendIlerIne -sankI bIr sanat eserIne bakar gIbI- bIr tür nesnel IlgIyle 
bakabIlme vasfına sahIptIr. BelkI de bunu tarIf etmenIn en IyI yolu, kendIlerIne de 
genelde hayata karşı olduğu gIbI bIr IzleyIcI tavrıyla baktıklarını söylemek olacaktır. 
Bu yüzden de çoğu zaman IçlerInde olup bItenlerIn mükemmel bIrer 
gözlemcIsIdIrler.”661  

İdealleştirilmiş imgenin görülmesinin sebebi, kişinin mevcut gerçekliğine 

tahammül edemiyor olmasıdır. Kişi var olan hayatından ve hâlihazırdaki kendinden 

memnun olmadığı için hayaller kurar. Burada, birtakım hayallerin olması olumlu ve 

itici güçken hayal ve gerçek sınırının bulanıklaşıp hayallerin gerçeklerin yerini alması 

sapmayı doğurur. Bu durumun sakıncası kişinin hayallerinin içine konumlanmasıyla 

kendi gerçek benliğinden olabildiğince uzaklaşmasıdır; “Bu imge ne kadar sağlam 

kurulursa kişi de o kadar idealleştirilmiş imgesine dönüşür ve gerçek benliği gölgede 

kalır.”662  İdeal imge her ne kadar gösterişli olsa da gerçek benlikle yüzleşmek kişiliğin 

 
658 Karen Horney, İçsel Çatışmalarımız, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2022, s. 73. 
659 A.e., s. 169. 
660 A.e., s. 76. 
661 A.e., s. 57. 
662 A.e., 82. 



 331 

oluşumu ve gelişimi açısından daha değerlidir. Ancak narsist, mükemmeliyetçi, 

eleştiriye kapalı ve kibirli diyebileceğimiz idealleştirilmiş imgeye sahip kişi, bu 

yüzleşmeyi gerçekleştirmeye gönüllü olmaz. Bu bağlamda diyebiliriz ki; 

“İdealleştirilmiş imgenin belki de en olumsuz tarafı kişiyi benliğine 

yabancılaştırmasıdır.”663  Kendine ve hayata yabancılaşan insanın da en belirgin 

özelliği hayata ve kendine karşı kayıtsız olması ve inisiyatif almaya gönüllü 

olmamasıdır. Varoluşçu bağlamda öznenin sorumluluk alıp kendi hayatını inşa etmesi 

beklenirken kendine yabancılaşan insan ne hayatının sorumluluğunu almaya meyillidir 

ne de özgürlüğünün farkındadır.  

İdealleştirilmiş imgenin temel unsuru “hayal”dir. Ancak hayal, gerçek benlik 

ve ideal benlik arasındaki arayı açan unsur olarak da değerlendirildiğinde Kierkegaard 

onu umutsuzlukla şu şekilde ilişkilendirir; “İnsanı sonsuzluğa taşıyan düş gücüdür 

ama hayal bunu, insanı kendinden uzaklaştırarak ve böylece tekrar kendine dönmekten 

alıkoyarak yapar.”664 Dolayısıyla hayaller, kişiyi kendinden ve kendi gerçekliğinden 

uzaklaştırır. İnsanın temel trajedilerinden biri de burada yatar. İnsan geçici yapısıyla 

kalıcılık özlemi içerisinde kendi acizliğinin ve kendi gücünün arasındaki gerilimde 

yaşamaktadır; “İnsan, sonsuzluk ile sonlunun, geçici ile kalıcının, özgürlük ile 

zorunluluğun bir sentezidir, kısaca bir sentezdir.”665 Bu bitmeyen gerilim gerçek 

benlik ve ideal benlik arasında da sürüp gitmekte olup kişi kendi olma sürecini bir 

trajedi içinde gerçekleştirmektedir. 

Kendine yabancılaşma meselesini açıklayan bir diğer kavram ise 

“dışsallaştırma”dır. Dışsallaştırma, kişinin içsel süreçlerinin kendi dışında gelişen 

olaylarmış gibi değerlendirmesi ve sorumluluk almaması durumudur.666 Anlamsızlık, 

hissizlik, hiçlik ve boşluk duygularının da eşlik ettiği bu durum da gerçek benlik ve 

ideal benlik arasındaki gerilimin artması sonucu oluşur; “Kişi temel çatışmasından 

kaçmak için idealleştirdiği imgeye sığınabilir; ancak gerçek benlikle idealleştirilmiş 

 
663 A.e., s. 84. 
664 Søren Kierkegaard, Ölümcül Hastalık Umutsuzluk, Çev. M. Mukadder Yakupoğlu, 9. bs., Doğu 
Batı Yayınları, 2019, s. 41. 
665 A.e., s. 23. 
666 Horney, A.g.e., s. 87 



 332 

benlik arasındaki farkın yol açtığı gerilim dayanılmaz noktaya geldiğinde artık kendi 

içindeki bir yere sığamaz. Böyle bir durumda yapabileceği tek şey, kendisinden 

tümüyle kaçmak ve her şeyi kendi dışında olup bitiyor gibi görmektir.”667 Kendinden 

kaçış ve uzaklaşma olarak ele alabileceğimiz bu durumda kişinin sadece üzüntü 

duygusuyla değil öfke gibi temel duygularla da örülü olduğu görülür. Tıpkı Kambur 

adlı eserin kahramanı Kambur’un hayata baktığı pencerenin öfkeyle kaplı olması gibi. 

 İdealleşt%r%lm%ş benl%ğ%n genel tanımlarına bakıldıktan sonra Şule Gürbüz’ün 

bu konudak% düşünceler%ne değ%nmek yer%nde olacaktır. Gürbüz, dünyaya “horgörü” 

%le yaklaşılması gerekt%ğ%n% düşünür. Dünyanın yerl%s% olmayan %nsanın dünyaya fazla 

tamah etmes%n% doğru bulmamakla beraber k%ş%ye asıl özgürlük bahşeden unsurun da 

dünyaya horgörü %le yaklaşmak olduğu d%le get%r%r; 

 
“Ben dünyaya alışmaktan değIl, onu anlayıp küçümsemekten yanayım. Horgörü Ile 
bakmaktan, onun tepeden bakışını tersIne çevIrmekten yanayım. Bu Ise sadece bIr 
duyuş Ile bIr bakış Ile bIr el sürmeyIş Ile yapılabIlIr. Dünya, bunu yapana, yapabIlene 
hIçbIr şey yapamaz. Dünyaya alışmak onun bIr parçası olmak değIl, bu cIfrIn IçInde 
ayrı durabIlmek gerçek temIzlIk ve bIr anlamda da kurtuluştur. Dünya ne yapıp edIp 
kendIne alıştırmaya, kabulüne çalışırken buna karşı durabIlmek derIn bIr yalnızlık, 
müthIş bIr mukavemet Ister.”668  

 
 
  Şule Gürbüz, kahramanlarını dünyaya alışamamış ve hayatın sey%rc%s% olarak 

%nşa etmes%n%n arkasında yatan sebepler%n bunlar olduğunu söyler. Dünyaya alışmak 

dünyanın k%rl% yanlarına da bulaşmayla sonuçlanab%lmekted%r. Bu bağlamda yalnızlık 

ve güçlü olmak denk tutulmuş ve yalnızlık güzellenm%şt%r. Gürbüz’e göre sakıncalı 

olan bu durumdan kurtulmanın yolu “orta yerde” olmak değ%l kenarda durmaktır; 

 
“Ortayı beğenen çok olur. Çünkü kendInI beğenen çoktur, bu kapı buna açılır. KImse 
kendInI hatırlatanı sevmez, unutturanı sever. MüzIk Hocası’nı ortaya çıkmaktan 
alıkoyan, kendInI hep küçülmüş, azalmış görmesInIn sebebI, farkına varabIldIklerI. 
KendInIn ve dIğerlerInIn, olanın olmayanın, olabIlecek olanların, bütün bunların 
farkına varabIlmek Insanı köşede tutuyor, ortaya atmıyor. Bu ortaya atmama halI de, 
ortayı marIfet sayan Insanlar tarafından, bIr olmamışlık gIbI algılanıyor. Hayatta en 
orta yer bIr muvaffakIyetmIş, olmazsa sIz bIr ham ervâh olarak kalacakmışsınız gIbI 

 
667 A.e., s. 87. 
668 Hocaoğlu, A.g.e. 



 333 

algılandığı IçIn, kenar köşe duruşlar becerIksIzlIk, çolpalık, yetersIzlIk gIbI algılanır. 
Oysa hayat Insanı yok etmek IçIn ortaya çeker. Köşede durana bIr şey yapamaz. 
OrtadakInI öğütür, dIşInI geçIrIr, törpüler, kendI kabulü buna bağlıdır. Ortaya 
attıklarına tevessül edIlmeyInce hayatın sIlahı kalmaz. İnsan buna mukavemet etmeyI 
becerebIlse her şey olur, yalnızlığa tahammül etse hayal edemeyeceğI şeyler olur. 
ÇInekop oltanın ucundakI kuru ekmeğI yememeye dayansa kofana olur.”669  

 
 
 Zamanın Farkında adlı öykü k%tabının ana temalarından b%r%n% de %deal 

benl%k anlayışına sah%p kahramanlar oluşturur. Bu öykülerden “Müz%k Hocası” adlı 

öyküde kahramanın da bu anlayışı gel%şt%rd%ğ% ancak sonrasında b%r tesl%m%yet 

%çer%s%nde olduğu görülür. Bu tesl%m%yet% sağlayanın %se “farkındalık” olduğu d%le 

get%r%lm%şt%r. Müz%k Hocası müz%k konusunda büyük %dealler% olan ve kend% olduğu yer% 

beğenmeyen b%r yapıya sah%pt%r. Ancak devam eden süreçte, deney%mler%n%n ve başına 

gelenler%n eşl%ğ%nde kend% bulunduğu konumu kabullenmeye başlamıştır. Bu 

farkındalıkları neden%yle de kend%n% öne sürmez, ortaya çıkmaya meyletmez ve 

kenarda durmayı yeğler. Bu kenarda duruş ve yalnızlık hâller% %nsanlar tarafından hor 

görülmeye mahkumken Müz%k Hocası bu hâl% güzel ve korunaklı bulur. Ortaya çıkmak 

herkesleşmekt%r, herkesleşmek %se bütün güzel hasletler% yok etmeye mukted%rd%r. 

 

 Y%ne başka b%r röportajda “Müz%k Hocası” adlı öyküyle %lg%l% olarak, 

Gürbüz’ün kahramanlarının “kend&ler&ne kesk&n b&r bakışla bakma” özell%kler%ne 

değ%nerek kahramanların farkındalıkları sebeb%yle hırpalanmış olduklarına gönderme 

yapılmıştır. Gürbüz kahramanın farkındalığı üzer%nden şunları söylemekted%r; 

 
“ ‘MüzIk Hocası’nda, o adam o halIyle, günümüz dünyasında neyIn nasıl bIr gIderI 
olduğunu öğrendI. (…) Farkına varmak Insanı bIraz mahzun eden bIr şeydIr, kendI 
azlıklarının farkına varan Insan bIraz yaralı olur, bIraz köşede durur, hafIften ve 
süreklI kanar. Karnabahar kökü gIbI, mısır koçanı gIbI ortaya atlayamaz. (…) BenIm 
kahramanlarımın hemen hepsInde olan bu: Farkına varışı çok IlerI götürecek 
derecede, yanI kutsal kItapta bahsedIldIğI gIbI, Insanın kendIne yönelmIş bIr keskIn 
bakış olduğu, kendIne bakabIlmeyI gerçekleştIrdIklerI IçIn dünyevI anlamda güçsüz 
kalmaları… Dünyayı daha güçlü bulduklarından değIl, dünya dIye anlatılanı 
bulamadıklarından… Bugün memnunIyetI küçümseyebIlmek büyük bIr güçtür aslında. 
Küçümsenecekse, bu küçümsenmelI.”670  

 
669 Göktürk, A.g.e., F Maddesi. 
670 Bayer, “Şule Gürbüz ile Söyleşi” 



 334 

 

 Şule Gürbüz’e göre farkında olmak b%raz da yaralı olmayı gerekt%rmekted%r. 

Çünkü farkında olmak gerçeğ%n keşf%n% doğurur. Gerçek hayat ve mevcut durumlar da 

farkındalık sah%b% %nsanlar %ç%n yaralayıcı olab%lmekted%r. Müz%k Hocası bu özell%kler% 

taşımasıyla beraber yaralı ve mahzun hâl%yle kenarda durmayı terc%h eder, ortaya 

çıkmak onun nazarında matah b%r şey değ%ld%r. Burada d%kkat ed%lecek b%r husus da 

mevcut gerçeğ%n farkında olanların acı kaynağının kend%nde eks%k bulup dünyayı 

mükemmel olarak değerlend%rmeler% değ%ld%r. Onlara göre dünya da beğen%lmemes% 

gereken b%r yerd%r. Çünkü kend%ler%nde ve kend% hayatlarında bulamadıkları g%b%, 

dünyada da aradıklarını bulamamışlardır. 

 
 İdealleşt%r%lm%ş benl%k anlayışının dayandığı temel unsurlardan b%r% de 

“memnun%yet”t%r. K%ş% mevcut koşullardan, kend% gerçekl%ğ%nden, yaşadığı hayattan ve 

olup b%tenden memnun olmadığı %ç%n yen% b%r gerçekl%k hayal eder. Bu hayal ett%ğ% 

gerçekl%k %ç%nde kend%ne yükled%ğ% görkeml% yakıştırmalarla da %deal benl%ğ%n% %nşa 

eder. İdeal benl%ğ% %nşa etmeye gerek duymadan kend%nden memnun olma ve 

kend%nden razı olma %se tam zıt kutbu oluşturur. Gürbüz, k%ş%n%n mevcut olduğu durum 

%çer%s%nde yapab%lecekler%n% yapması ve olandan da olmayandan da razı olab%lmes% 

gerekl%l%ğ%n% şu cümlelerle %fade eder; 

 
“Neler değIştIrIlebIlIr”den zIyade, “değIştIrmek gereklI mI” dIye düşünmeye ben daha 
yakınım. Çünkü Insan kendI zorluğuna, kederIne, kıskaçlarına doğuyor ve 
yapabIleceklerInI bunların IçInde yapabIlIrse ve olduğunu burada olursa o aslında bIr 
şey edIyor. KaderInI sevmek, hatta beğenmek gerekIr. Onun IçInde ve onun ne yana 
seğIrttIğInI fark ederek tuhaf ve güzel bIr uyum yakalanabIlIr. KendIsIne verIlenI ve 
başkasına verIlenI anlamak asıl en büyük farkına varıştır. Sonrası Ile baş edIlebIlIr. 
YükselmeyI de zaten bu getIrIr. Yalnızlık, ıssızlık, fakIrlIk, hatta hastalık bIle sevIlebIlIr 
şeyler halIne gelebIlIr. Onu anlamak ve taşıyıp IçInde durabIlmek Insanı enIkonu bIr 
şey yapar. İnsan farkına varabIldIğIyle de, farkına varamayıp olduğu halIyle de, 
farkına varıp az çok değIştIrebIldIğI, değIştIremedIğI şeylerle de bIr arada bIr ömür 
geçIrIyor. Bunlarla ne oluyorsa oluyor. Bu nedenle belkI de Insan ne oluyorsa daha 
zIyade kafasında oluyor. Bunların Ispatı, delIlI çok zor. Anlıyor ve zIhInsel ıstırap 
çekIyorsa buna olmuş demek gerekIr. Yaşamak, Insanın bIr anlamda gücünün ve 
IradesInIn yetmedIğI bIr şey.”671  

 

 
671 Göktürk, A.g.e., F Maddesi. 



 335 

 
 Asıl farkına varış da kend%ne ver%len%, kend% mevcut durumunu fark 

edeb%lmekt%r. Bu fark ed%ş %çer%s%nde nasıl davranıldığı da k%ş%n%n k%ml%ğ%n% bel%rler. 

Dolayısıyla bu noktada “yükselme” hayaller bel%rley%p onlara ulaşmak %ç%n 

çırpınmakla değ%l mevcut durumun %drak% %le gerçekleş%r. Ancak bu “kend%nden razı 

olma” durumu epey zor gözükmekted%r. K%ş%n%n değ%şt%reb%lecekler% ve 

değ%şt%remeyecekler% arasındak% farkı anlayıp mevcut hâl%n%n %ç%ne yerleşmes% doğru 

b%r yaklaşım olarak değerlend%r%lmekted%r. Şule Gürbüz, k%ş%n%n gençken kend%ne da%r 

düşünceler%n%n b%r zandan %baret olduğunu ve bunların da büyük oranda kend%n% 

beğenmekle alakalı olduğunu söyler. Genç, var olan gerçekl%ğ%nden z%yade 

gerçekleşeb%lecek potans%yel%n% gerçek olarak değerlend%r%r. Tab%% k% bunlar 

gerçekleşmed%kçe hayal kırıklığı yaşamak da kaçınılmaz olacaktır; 

 
“İnsanın kendiyle ilgili, yetişme çağında hepimizin bildiği gibi bazı vehimleri var. Bu 
vehimler de genellikle müspet. (…) İnsan alımlarının daha yüksek olduğunu 
zannediyor, daha yetenekli olduğunu zannediyor, daha becerikli olduğunu 
zannediyor, daha çok şeyi anlamaya, yapmaya, sezmeye, hayret etmeye muktedir 
olduğunu zannediyor. Aslında belki bunların hazırda ve kolayda olduklarını sanıyor. 
Ve bu vehimler insana o zaman kendisiyle ilgili bir güç veriyor, bir kanaat veriyor, 
geleceğe dair bir umut veriyor.”672  

 İnsanın kendiyle ilgili geleceğe yönelik düşünceleri daha çok “zan” üzerinedir. 

Bu “hayal” içinde yaşama süreci zamanla eskiyip kişi olgunlaştıkça gerçekleri daha 

kabul edebilir hâle gelir. Fakat gerçekleri kabullenme her zaman gerçeklerden 

memnun olmakla sonuçlanmayabilmektedir.  

“İnsanın umudu ne olsa kendisi. Zaman geçince, yetişmenin ne kadar zor olduğunu, 
bir şeyleri elde etmenin, bir şeyleri anlamanın, bir şeyleri kendinde biriktirmenin, 
farklılaştırmanın, sezmenin, hatta başkalarının yaptığını anlamanın, hatta 
başkalarının yaptığından, olandan bitenden, tabiattan, hayattan hayrete düşmenin ne 
kadar zor olduğunu, bunun ender anlarda karşısına çıkan bir şey olduğunu ister 
istemez görüyor. Üstelik ne yapılır yapılsın pay diye bir şey var, olmayacak olanın 
dünyanın bütün katırlarını yaya bırakan inadı var. Sonra o vehimler gölgeleniyor ve 
bu noktada da kendine duyduğu güven, hayata karşı hissettiği umut biraz zedeleniyor, 
ufalıyor. Önündeki zamana baktığında, mevcuduyla ne yapabileceğine dair 

 
672 A.e. 



 336 

hissettikleri ister istemez kırılıyor. Kırılma derken, elbette neleri istediğine de bağlı 
bu.”673  

 Gençlikteki “vehimlerin gölgelenmesi” ile gerçeğe olan yakınlık ve mevcut 

hâlin kabulü bu bağlamda değerlendirilmeye alınmıştır. Şule Gürbüz, kendi 

gençliğinde de eleştirdiği ve beğenmediği şeyleri dile getirmiş ve sürecin devamında 

bu durumun nasıl değiştiğine şu cümlelerle değinmiştir; 

“Ben daha çok anlamanın, bilmenin mümkün olabileceğini düşünürdüm. Ve 
okuduklarımdan, elimden geçenlerden hep pek çok şeyi arkaya atmışım gibi bir 
duyguya kapılırdım. Bunun için de gereksiz, mânâsızca hızlanırdım. Soluk 
alamadığım halde soluksuz kalırdım. Sakin ve kendiyle olan insanları boş 
zannederdim. Ufak bir şeyi şefkatle tutup kaldıranı müstehzi izlerdim. Ben de az 
sopalık değilmişim. Mesela 18-20 yaşımdayken böyleysem, 30 yaşıma geldiğimde 
kimbilir nasıl olacak diye aklımdan geçirirdim. (…) Üstelik biriktirmenin değil, 
kullanmanın ve olmanın asıl olduğu pat diye ortaya çıkıyor. Bunu fark etmek insanı 
kendi kendiyle ilgili bir kırıklığa, bir burukluğa itiyor.”674  

Şule Gürbüz, gençliğindeki kendine dair düşüncelerinin daha sonrasında 

değişmesiyle kendine dair bir hayal kırıklığı yaşamıştır. Anlamak, fakına varmak ve 

bilmek her daim önemsediği meseleler olmakla beraber bunların kolayca mümkün 

olacağına dair gençlikteki inançları ilerleyen yıllarda tüm bunların daha zorlu 

süreçlerin sonucunda mümkün olduğunu fark etmesiyle gelen hayal kırıklıklarıyla 

sonuçlanmıştır. Yine Gürbüz, geçicilik meselesinde de eserleri vasıtasıyla kalıcılığı 

istemediğini dile getirmiştir. Çünkü ona göre dünyanın bile kalıcı olmadığı yerde 

eserin kalıcılık sağlaması mümkün değildir. Bu bağlamda yazdığı eserlerin her şeyine 

mâlolduğunu şu cümlelerle ifade etmiştir; 

“İnsan kendinden ve bu kadarcıklıktan utanıyor. Yine kendimden bahsedecek 
olursam: Şu hikâyeleri yazacak halde olmak, benim her şeyime mâloldu. Her şeyi 
verdim ve bunları aldım. Haddeden geçmiş gibi bütün suyumu sıkarcasına, 15 sene 
anlamanın, düşünmenin, kendini inzivaya çekmenin karşılığını bu kadarla alabildim. 
Bu kadar derken, küçümseyemiyorum, çünkü bana neye mâlolduğunu biliyorum.”675  

 
673 A.e. 
674 A.e. 
675 A.e. 



 337 

Tüm bunların neticesinde de Şule Gürbüz’e göre “kendinden razı olmak”, tüm 

çabaların sonucunda belki de sadece “duyarlı” biri olabilmekle sonuçlanmaktadır; 

“Bütün bunlar onun için yapılmış oluyor bir anlamda. Bütün bu herkes gibi olmayışın 

neticesi, hepi topu bu.”676  

 Kendine ve oluşa razı olmak Gürbüz’e göre pek çok insanın yapabildiği bir şey 

değildir. Gürbüz bu mesele ile ilgili olarak karınca örneğini vermiştir. O denli zorluğun 

ve çırpınışın içinde üstelik yaptığını da bir şeye saymayan karıncanın dahi hâlinden 

şikâyet etmeden görevini yerine getirdiğini ancak insanın bir karınca kadar dahi 

olamadığını dile getirmiştir. “Karıncanın elini sıkmak”677 gibi bir ifadeyle bu durumu 

dile getiren Gürbüz devamında şunları söylemiştir; “İnsan kendini değerlendirmede 

karınca ve diğer her şey gibi sade, memnun ve yolunda değil. Yani oluşa razı değil.”678 

Gürbüz’e göre bu “razı oluş” zaten pek kolay bir şey de değildir. Razı olabilmek adına 

ezilip suyunun çıkması, perişanlık ve bir şey diyebilecek hâlin kalmamış olması 

gerekir. Bu perişanlık kişiyi kendine yaklaştırır. Kendi gerçekliğinin farkında varan 

kişi mevcut hâlden razı olmaya meyleder; “Kendine rıza göstermek, yapacağını değil, 

kendinden bekleneni sezebilmek ve ona yaklaşabilmekle mümkün.”679 İdeal benliğin 

arka plana atıldığı bu durumda gerçek benlik tüm azlığıyla ya da perişanlığıyla bağra 

basılır. Bu bağlamda kişiyi kendine yaklaştırabilecek yegâne şey; kişinin kendi 

gerçekliğinin, azlığının ve olduğu kadarlığının farkına varıp bu hâlden de memnuniyet 

duyabilmesidir. 

Zamanın Farkında adlı öykü kitabı ideal benlik anlayışı geliştirmiş 

kahramanlar yönünden zengindir. Gürbüz, bu öykü kitabındaki tüm öykülerdeki 

kahramanları için şunları söylemiştir; “Çakır da beğen&lm&yor, onun annes& de 

beğen&lm&yor. Evdek& babaanne de beğen&lm&yor, Müz&k Hocası da beğen&lm&yor, 

Cansın da beğen&lm&yor. Aslan Bey de beğen&ley&m d&ye kırk b&n tane yalan söylüyor. 

Bu, muhatapla &lg&l& b&r şey…”680 İdeal benlik anlayışına bağlı kalarak 

 
676 A.e. 
677 A.e. 
678 A.e. 
679 A.e. 
680 A.e. 



 338 

değerlendirilebilecek “Mutfak” adlı öykünün kahramanı Çakır, mevcut hayatından 

memnun değildir ve başka hayatların özlemi içerisindedir. Bu başka hayat özlemi ve 

merakı kendini mevcut hayatına ait hissedememekle de sonuçlanır. Ancak tüm bunlara 

rağmen içinde bulunduğu hayata tahammül etmeye devam eder. Gürbüz’e göre onu 

öykü kahramanı yapan şey de budur; 

“Çakır’ı bir hikâye kahramanı yapan o bulunduğu yerde, ekildiği yerde durmaya 
tahammül etmesi, ona katlanması. Hemen hepimizin bulunduğu yerde yapabileceği 
bir şeyler vardır. Ama hep başka yerlerdekine duyulan heves yüzünden, o ekilmedeki 
mânâyı da kaçırır ve kaptırır.”681 

 Tamamen ideal benlik anlayışıyla örtüşen bu durum, insanın “ekildiği” yerde 

çiçek açamamasıyla ilişkilendirilmiştir. Hayal edilene değil, verilene razı olmak ve o 

hâli kendinin kabul etmek oluşa razı olmaktır. Bu oluşa razı olamama durumu var olan 

gerçekliğin de kıymetini ve ortaya koyduğu anlamını yakalayamamakla sonuçlanır. 

Gürbüz, sadece Çakır’ı değil “Mutfak” adlı öykünün tüm kahramanlarını bu anlayışa 

bağlı kalarak inşa ettiğini söylemektedir; “ ‘Mutfak’ hikâyesinde, hayatta hemen hiçbir 

şeye el atamamış, ama aslında pek çok şeyin farkında, hissettikleriyle, farkına 

varabildikleriyle, anlayabildikleriyle, ama kıpırdayamayışıyla çok zengin bir iç 

dünyası olup çok fakir bir dış dünyası olan insanları yazdım. Onları hep çok tatlı 

insanlar olarak algıladım ve fark ettim.”682 

İdeal benlik anlayışına bağlı değerlendirilebilecek bir diğer kavram ise 

“kıskançlık”tır. Kişi kendi mevcut gerçekliğinde bulamadığı ve bu nedenle hayal ettiği 

şeyleri bir başkasında görünce kıskançlık duygusu geliştirebilir. “Müzik Hocası” 

karakterinin hissettiği şeyler de “kıskançlık ağrısı” ifadesiyle nitelendirilmiş olup 

Gürbüz, onun hakkında şunları söylemiştir; 

 
“Müzik hocası karakterinde, o hali ona uygun görüyorum. İyiyi az çok kendince 
keşfedebilmiş, ama buna ulaşamamış bir karakter. Daha yetenekli olmanın, daha iyi 
bir müzisyen olmanın, daha iyi bir hayat yaşamanın farkına varabilmiş, ama bunları 
gerçekleştirememiş bir insan var karşımızda. Dolayısıyla, bunların var olduğunu ve 

 
681 A.e. 
682 A.e. 



 339 

gerçek olduğunu sezdiği, ama kendinden çok uzak olduğunu enikonu anladığı 
durumda, kendinde bir ağrı hissediyor.”683  

 

 Müzik Hocası karakteri aslında farkındalığının derinliği sebebiyle bir ağrı 

duymaktadır. Gürbüz’ün diğer meselelerde olduğu gibi ağrı ve farkındalık denkliğini 

burada da kurduğunu görüyoruz. Müzik Hocası şayet daha iyinin ve yücenin farkında 

olmasaydı kendi mevcut durumunu en iyisi olarak değerlendirip mutlu bir şekilde 

yaşamaya devam edebilirdi. Ama yaşadığı hayat ve zihin dünyası gereği farkındalık 

sahibidir. Bu farkındalığı da ona bir “kıskançlık ağrısı” vermiştir. Başkalarında olanı 

kıskanmamak ancak kendinde olandan memnun olmakla mümkündür. Kıskançlık; 

“Bir olmamışlıktan, tamamlanamamışlıktan, kendinden mutmain olamamaktan 

kaynaklanan bir gayrımemnunluk (…)”684 sonucudur. 

 

İdeal benlik ile ilişkilendirilebilecek bir diğer duygu ise “utanma”dır. 

Utanmanın gerçekleşebilmesi için de bir “idrak” düzeyi gereklidir; “Utanmak benim 

nazarımda bilmeye, daha doğrusu anlamaya denk düşüyor. Her aşikârlaşan şey insanı 

bütün karşısında küçültür, ufaltır.”685 Gürbüz’e göre bu bağlamda utanma duygusuna 

sahip insan olgunlaşmaya da müsait bir yapıdadır. Utanma, sağladığı esneklik 

sayesinde kişinin şekil alabilmesine, olması gereken hâle girebilmesine müsaade eder.  

 Sonuç olarak %deal benl%k anlayışının “kend%ne yabancılaşma”nın ana 

damarlarından b%r%n% oluşturduğu görülmekted%r. Bu yabancılaşma mevcut 

gerçekl%kten uzaklaşıp hayale yaklaşma olarak değerlend%r%l%rken bunu sağlayanın 

sadece “kaçış” olduğu düşünülmemel%d%r. Çünkü Gürbüz’e göre “okumak” da b%r 

kend%nden öteye g%tme b%ç%m%d%r; “Okumak b&r emek vermekt&r ve kend&nden öte b&r 

şeyler& aramaktır, kend& kadarına razı olmamaktır. (…) Ama o müz&ğ& d&nlemek, o 

k&tapları, o met&nler& okumak b&r emekt&r tab&& k&, ama s&z& kend&n&zden öteye taşır, 

başka b&r yere götürür.”686 Kend%ne razı olmama yan% mevcut hâl% beğenmeme durumu 

bu bağlamda sanata ve okumaya meyletmey% doğuruyor gözükmekted%r. İdeal benl%k 

 
683 A.e., K maddesi. 
684 A.e. 
685 Hocaoğlu, A.g.e. 
686 A.e. 



 340 

anlayışına sah%p pek çok k%ş%n%n entelektüel düzeyde gel%şm%ş olmaları tesadüf değ%ld%r. 

Hem b%r hayal dünyasına sığınma hem de yücey% tahayyül ed%p ona meyletme, sanatçı 

ruhların özell%kler% arasında yer almaktadır. 

 

 Den%leb%l%r k% k%ş%n%n var olan gerçekl%ğ% %le olmasını %sted%ğ% şeyler arasındak% 

farkın yarattığı ger%l%m, %deal benl%k anlayışının gücünü bel%rler. K%ş%n%n kend%ne da%r 

k%ml%k %nşa edememe durumu olarak da değerlend%r%leb%lecek %deal benl%k anlayışı; 

k%ş%n%n gerçek benl%ğ%nden uzak düşmes% ve hayall%ndek% benl%ğ%n% gerçek g%b% kabul 

ederek k%ş%n%n “kend%ne yabancılaşması” %le sonuçlanır. 

 

 Toparlamak gerek%rse Şule Gürbüz’ün kahramanlarının en bel%rg%n 

özell%kler%nden b%r% de %deal benl%k anlayışına sah%p olmalarıdır. Bu durum bu tez 

bağlamında %deal benl%k anlayışını öneml% b%r noktaya yerleşt%r%r. Farkındalıkları 

gel%şm%ş kahramanlar, kend% mevcut durumlarını beğenmez ve başka b%r hayatın ve 

başka b%r benl%ğ%n özlem%n% duyarlar. Bu durum da %deal benl%ğ%n ve başka b%r hayatın 

hayal ed%lmes%ne sebeb%yet ver%r. Olanlar ve olması gerekenler arasındak% fark 

açıldıkça da kahramanlarda huzursuzluk, anlamsızlık, boşluk ve yabancılık h%sler%n%n 

arttığı görülür. Özell%kle Zamanın Farkında adlı öykü k%tabının temel %zleğ%n% %deal 

benl%k anlayışı oluşturur. Öyküler%n tüm kahramanlarına örtük ya da açık b%r şek%lde 

%deal benl%k anlayışının s%rayet etm%ş olduğunu görürüz. Y%ne Gürbüz’ün %lk romanı 

Kambur’un kahramanı Kambur; yalnızlığı, h%çl%ğe batmışlığı, yabancılığı, pas%f agres%f 

tavırları ve öfke dolu yapısıyla %deal benl%k anlayışı gel%şt%rm%şt%r. Coşkuyla Ölmek adlı 

öykü k%tabındak% Akılsız Adam ve Akılsız Adam’ın oğlu Sadullah Efend%’de de değ%ş%k 

veçheler%yle %deal benl%k anlayışını görürüz. Yazarın son romanı Kıyamet Emekl&s&’n%n 

baş kahramanı Az%z’%n hayatı da kend% benl%kler%yle mücadeleyle geçm%şt%r. Bu 

romandak% b%r d%ğer karakter Nuhu’da da %deal benl%k anlayışının en ç%ğ hâller% %le %nşa 

ed%lm%şt%r. 

 

 Olaylardan ve yaşananlardan çok kahramanların ruh durumlarına yoğunlaşan 

Şule Gürbüz, varoluşçu felsefe bağlamında ele alab%leceğ%m%z “kend%ne yabancılaşma” 

meseles%n% der%nl%kl% b%r şek%lde kahramanları üzer%nden verm%şt%r. Kend%ne 



 341 

yabancılaşmanın görünür kılındığı “%deal benl%k” anlayışı da Gürbüz’ün 

kahramanlarını daha %y% anlayab%lmek adına k%l%t noktadır. Gürbüz “herkes kend&n&n 

hayal kırıklığıdır” cümles%ne da%r gelen soruya bu bağlamda şunları söyleyerek cevap 

verm%şt%r; 

 

“Kendinin ne olduğu ile ilgilenebilecek hassasiyetlere sahip kişi ise ne kadar didinse 
kendi gözüne girecek bir yol alamaz. Ani parlayışlar, öne geçmeler, birden 
kavrayışlar, bir göz keskinliği... Zaman zaman verse de böyle bir kişi başka şeylerin 
de farkında olduğundan bunları aslında insan için dünya için hiç de az sayılacak 
şeyler olmasalar da bir şey olarak göremez, kendini bir şey olarak göremez.”687  

İdeal benlik gelişimini oluşturan unsurlardan bir diğerinin kendini gizleme 

isteği olduğu görülmektedir. Mevcut gerçeklediğinden utanan ve onu kabul etmek 

istemeyen kişi mevcut gerçekliğini ve dolayısıyla kendini gizleyecektir. Kambur adlı 

karakter; “Ben söyleyemed&kler&m&m.”688 d%yerek bunu %fade etmekte, Müz%k Hocası 

da doğrudan kend%n% g%zled%ğ%n% söylemekted%r; 

“KendImI yIne delIce saklıyorum, yIne görmek Isteyen yok. Talebe Iken ezIlIrdIm, hoca 
Iken yIne ezIlIyorum, aynı şekIlde ezIlIyorum. Hocamdan utanırdım, talebemden 
utanıyorum. Şunu anladım, yemIn ederIm kI anladım, aklı başında Insan ömrü 
boyunca hIçbIr şekIlde, hIçbIr konuda ne talebe olmuştur, ne hoca. Akıl, edep, kendIne 
aItlIk, başka sulara karışmama, olduğu hale benzeme ve o olma sadece bu şekIlde 
Insana gelIyor.”689  
 
Kend%n% g%zled%ğ%n% söyleyen Müz%k Hocası’nın tıpkı Kambur’da olduğu g%b% 

asıl %sted%ğ% görülmekt%r. Kahramanların g%zlenme %stekler% bulunma %stekler%nden %ler% 

gelmekted%r. Y%ne Müz%k Hocası’nda g%zlenme %steğ%ne “utanma” duygusu eşl%k 

etmekted%r. Ancak farkındalığı yüksek olan Müz%k Hocası; olab%lmey%, kend%ne haslığı 

ve başkasının etk%s%nden çıkab%lmey% de bu duruma bağlar. Utanma duygusuna b%r 

d%ğer örnek %se Kıyamet Emekl&s&’nde ver%lm%şt%r. Kend%nden b%r şeyler verme, 

paylaşımda bulunma ve %let%ş%m hâl%nde olma utanma %ç%n yeter sebep görülmüştür; 

 
“Başarılı denen konuşmalardan sonra Insanı kendInden utandıran yön bu olurdu 
zaten. KendInden bIr şeylerI kaybederek doğrulurdu Insan, her şeyInI vermIş olurdu 

 
687 Ayteş, A.g.e. 
688 Gürbüz, Kambur, s. 19. 
689 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 51. 



 342 

yanI. Bu kendInI ele hatta yele ermektI, kaybetmektI. Başkaları beğenIrdI elbet, başkası 
an peşInde olandı zaten, sonrası kIşIye aIttI.”690  

 

 İdeal benl%k anlayışının oluşmasına sebeb%yet veren durum aslında kend%n% 

daha aşağıda, d%ğerler%n% de kend%nden yukarıda görmekt%r. Bu durumun %çer%s%nde 

olan kahraman sonradan gerçeğ%n farkına varmıştır ancak neredeyse tüm hayatını bu 

ez%kl%k ve hayranlık duygularının ger%l%m%nde %nşa etm%şt%r; 

 
“Eğer baştan hayatıma başlarken Insanların bu kadar değersIz, nItelIksIz ve basIt 
olduğunu tahmIn edebIlseydIm, bu denlI korkmama, bu denlI bIn çeşIt örtüye 
bürünmeme gerek kalmayacaktı. NedendIr bIlmem, her şeyI üst perdeden, sınıftan her 
neyse ondan değerlendIrIr, düşünür, sıkıntı ve ezIklIk çekerIm. YetmeyeceğIm ve az 
olduğum duygusu benI süreklI hırpalar.”691  

 

 Başkalarına duyduğu hayranlık ve kend%s% %ç%n besled%ğ% olumsuz duygular 

kend%s%n% g%zlemes%yle, “örtüye” bürünmes%yle sonuçlanmıştır. Y%ne benzer b%r 

%fadeyle “kabuklara” sah%p olmak ele alınmıştır; “İşte görüyordu k& yet&şk&n b&r &nsan 

olmak &ç&n çabalamak kozasından çıkmak asla değ&l, kend&n&n olmayan ama en uygun 

gördüğü kabuklardan b&r gardırop oluşturmaktı.”692 Kahramanlar kend%ler%n% yeters%z 

ve eks%k gördükler% %ç%n zaman zaman kend%ler%nden utanmakta ve bu nedenle de 

kend%ler%n% g%zleme eğ%l%m%nde olmaktadırlar. Dolayısıyla kend%ne saklı %nsan, “Kend& 

kend&n&n ç&çeğ&, kend& kend&n&n tohumu, kend& kend&n&n yalanı (…)”693 olarak kabul 

ed%lm%şt%r. 

 

 

 

 

 

 

 

 
690 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 30. 
691 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 185. 
692 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 325. 
693 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 139. 



 343 

 

3.4.1.7. KendPnden Razı Olmak ve Gönül İndPrmek: “Ek)ld)ğ) 

Yerde Ç)çek Açmak” 

 

 

 

 
“Kend(ne rıza göstermek, yapacağını değ(l, kend(nden 

beklenen( sezeb(lmek ve ona yaklaşab(lmekle 
mümkün.”694 

 

 

 

İdeal benl%k anlayışının gel%şme sürec%n%n kend%nden razı olmamakla başladığı 

söyleneb%l%r. Kend%nden, benl%ğ%nden, mevcut şartlarından ve gerçekl%ğ%nden memnun 

olmayan k%ş% “oluş”tan da memnun olmayarak %deal benl%k anlayışı gel%şt%rmeye 

başlar. 

 

Şule Gürbüz’ün kahramanlarında bu razı olmama durumunu şu şek%llerde 

görürüz; “Ortaya razı değ&ld&m, sadece şanslı olmaya razı değ&ld&m, sadece kend& 

hayatımın efend&s& olmaya razı değ&ld&m.”695 Zamanın Farkında adlı öykü k%tabındak% 

Müz%k Hocası adlı kahraman, farkındalığı yüksek, kend% hâl%n%n ve olab%lecek şeyler%n 

yücel%ğ%n%n b%l%nc%nde ve tüm bu farkındalığın altında ez%len b%r karakterd%r. Ortaya 

razı olmadığını d%le get%rerek mevcut durumun yeterl% olmadığını ve bundan esef 

duyduğunu söyler. Y%ne aynı k%taptak% “Cansın” adlı öyküde Franc%s Bacon, “O 

dururken, öbürüne razı olamıyordum, ben dururken O’na katlanamıyordum. O zaman 

anladım k& bu kader bana a&t.”696 %fadeler%yle bu razı olamayışı d%le get%rm%şt%r. Bacon 

kend% hayatından ve kolekt%f hayattan duyduğu memnun%yets%zl%ğ% “Hayatımda 

gerçekleşt&reb&ld&kler&mden, olab&ld&ğ&m halden memnun değ&ld&m.”697 cümles%yle de 

 
694 Göktürk, A.g.e., K Maddesi. 
695 A.e., s. 68. 
696 A.e., s. 91. 
697 A.e., s. 94. 



 344 

%fade etm%şt%r. Ölmüş olan yazar ve f%lozofun esere çağrılarak konuşturulduğu bu 

sahnelerde b%l%nç sah%b% %nsanların razı olamayışları örneklend%r%lm%şt%r. Aynı eser%n 

k%taba da adını veren son öyküsü “Zamanın Farkında”nın kahramanı Aslan Bey %se 

k%b%rl% yanının ağır bastığı b%r karakter olarak %deal benl%k anlayışını en net yansıtan 

kahramanlardan b%r%d%r. Tüm k%br%ne rağmen ve hatta bu sebeple o da kend%nden razı 

değ%ld%r; 

 
“Tam kendIm kadarım yanI. Ah kendIne razı olmak. KendImden razı değIlIm, kIm 
benden razı olabIlIr? Hayal de sözsüz yalan değIl mI nIhayetInde?”698  
 

 Kend%nden ve hayattan razı olma durumunun der%nl%kle %şlend%ğ% b%r d%ğer eser 

%se Kıyamet Emekl&s&’d%r. Eser boyunca, razı olmak ve olmamak arasındak% ger%l%m%n 

Az%z üzer%nden ver%ld%ğ%n% görürüz. Bu %k% uç şu cümlelerle örneklend%r%leb%l%r; “Ama 

&nsan kend& mayasına razı değ&l, kend&n& koyup başkalar ed&nmek &st&yor.”699  İnsanın 

kend% mayasına, özüne razı olmaması ve “başka”ya %stek duyması tam anlamıyla %deal 

benl%k anlayışıyla örtüşür. Bu memnun%yets%zl%ğ%n eşl%k ett%ğ% durumlarda “kend%n% 

b%l”men%n devrede olmadığı görülür; “Kend&mden memnun değ&l&m ama kend&m 

derken b&le ney& kastett&ğ&m& b&lm&yorum, (…)”700 Bu durum Az%z özel%nde b%r öz 

eleşt%r%ye dönüşmekte ve Az%z, kend%nden ve hayatta ed%nd%ğ% rollerden memnun 

olmadığını d%le get%rmekted%r; 

 
“KendImden memnun değIlIm hem de hIç. Babalık ve eşlIğImden, IşImden hIçbIrInden 
memnun değIlIm. Evlat halImden de anam babam ve kardeşIm memnun değIllerdI. 
Bunca memnunIyetsIzlIk nasıl bIr çIçek açtırabIlIr onu da bIlmIyorum ama onlar da 
gözümden sIlInIyor.”701  

 

 Bu memnun%yets%zl%ğ%n ve kend%nden razı olmama hâl%n%n Az%z’%n öğret%s%n%n 

%çer%s%nde yavaş yavaş er%t%lmeye çalışıldığı ve hâlden memnun olmanın %stenen b%r 

şey olduğu d%le get%r%l%r. Bunun en çarpıcı örneğ%n% daha b%r%nc% c%ld%n başlarında 

görürüz; 

 
698 A.e., s. 190. 
699 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 475. 
700 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 218. 
701 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II, s. 491. 



 345 

 

“Hayatını sözde ve söz Ile IstenIldIğI, beklenIldIğI gIbI yaşayarak ne ufak bIr alana 
razı olduğunu, bu suretle bIr kulübede ömrünü geçIrdIğInI, ruhunun da yIne arada 
verIlen bIr bardak çeşme suyu Ile kapalı küçük bIr saksıda ölmeden, kurumadan, boy 
atmadan öylece durduğunu gözü Ile gördü, ruhuna kendI öz benlIğInden şahItlIk ettI. 
Ölmek Ile bu şekIl yaşamanın neden bu denlI yakın ve kolay olduğunu anladı. Azıcık 
Ile yaşıyor o azıcık kesIlInce de arada büyük fark olmaksızın ölüyordu. KalbIne derIn 
bIr sızı Isabet ettI. Yaşamaya değIl de ölmemeye bIr şIddet, ölmenIn böyle olmamasına 
şIddetlI bIr tutku duydu.”702  

 
            En azla yet%neb%lme durumu ruh üzer%nden değerlend%r%lm%şt%r. Kend%ne 

şah%tl%k etme, kend%ne ve hayatına sey%rc% olma durumu “durgunluk” bağlamında 

yakınlıkla ele alınmıştır. Ölmekle yaşamanın bu denl% yakın olduğu hâl, hayata sey%rc% 

olma hâl%yle ve azla yet%nmekle özdeşleşt%r%leb%l%r. Y%ne aslında Az%z’%n tüm bu 

yolculuğunun özet% olan “razı olma”ya meyl%n nasıl sağlanacağına da%r göndermeler 

şu şek%lded%r; 

 
“KendIyle kalmaya ve olacağa da bulacağına da razı olmaya meyledIyordu, kalbI 
kendIne meyledIyordu, aşk kendIne ve yaşayacağı hayata çarpıyordu, Inanç arayıp 
bulacağı, IkIde bIr kaybedeceğI cIvasıydı, alacağı zevk kendI Ile mIsIllenecektI. (…) 
Bu hayatı sevebIleceğInI hIssedIyordu, herhangI bIr hayatı sevebIleceğInI hIssedIyor 
ama yalnız kalmak en çok da Allah Ile yalnız kalmak IstIyordu, seccade bIle 
IstemIyordu, alnı bIle fazla gelIyordu bazen, ettIğI dua bIle fazla.”703  

 Kendiyle kalmak, Aziz’in arzuladığı bir durumdur. Bu nedenle yalnızlığı ve 

tenhalığı önceler. Kendiyle kalmak da Aziz için kalbine dönmekle ilintili olup kendine 

döndüğünde bulacağı şeylerden de olan hâlinden de Aziz’in memnun ve razı olacağı 

ifade edilmiştir. Bu razı oluş sağlanırsa kendinden de mevcut hayattan da memnun 

olup tüm her şeyin beğenileceği bir durumun varlığı söz konusu olacaktır. Aziz tam da 

bu her şeyle barıştığı ve her şeyin aşinası olduğu noktada tam bir “yalnızlık” 

arzulamaktadır. Allah ile yalnız kalma arzusu o kadar derindir ki Allah dışında kalan 

her şey ona yük olmaktadır. Tasavvufî bağlamdaki bu yorum büyük bir tevekküle ve 

Allah dışındaki her şeyden uzak kalınan gerçek bir yalnızlığa tanımdır. Bu bağlamda 

yerini bulmak değil, bulunandan razı olmak öncelenmiştir; “Yer&n& bulmak değ&l, 

 
702 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 24. 
703 A.e., s. 296. 



 346 

bulduğu &le b&r olmak lazımdı, (…)”704Az%z’%n aradığının %se Rabb%’n%n olduğu 

düşünüldüğünde buradak% “b%r olma” %fades% de anlam kazanır. 

 Sonuç olarak Kıyamet Emekl&s&’nde ver%lenden ve olandan razı olmanın 

önem%ne şu netl%kte b%r yorum get%r%lm%şt%r; “Namuslu olmak, kend&ne, kader&ne, ne 

kadarsa ona, ne ver&l&rse ona, yeteneğ&n&n, &rades&n&n, gücünün her şey&n&n azlığına ve 

çapına razı olmak bunu kend&nden de başkalarından da g&zlememek bundan ş&kâyet 

etmemekt&.”705 Kend%nden, kader%nden razı olmak, fazlasına meyletmemek yan% %deal 

benl%k anlayışı gel%şt%rmemek, olanı ve ver%len% olduğu hâller%yle kabul etmek 

güzellenm%şt%r.  

 

 

3.4.1.8. KendP Ol/ama/mak  

 

 
                                      “Yapmaya g(den yol, olmaktan geçer.” 

Lao-Tse 
 

 

Kend% olmak; k%ş%n%n mevcut hayatından memnun%yet duyması, başka 

hayatlara özenmemes% ve kend% otant%kl%ğ% %ç%ne yerleşeb%lmes% anlamına gelmekted%r. 

Aynı zamanda kend% olmayı başaran %nsan, başkalarının yönlend%rmeler%nden uzak b%r 

şek%lde, kend% seç%mler%n% kend% yapan ve kend% hayatının sorumluluğunu alab%len 

%nsandır. Bu bağlamda k%ş% “kend% olma mücadeles%” %çer%s%nde b%r k%ml%k %nşası ve 

kend%l%k arayışını gerçekleşt%rmeye çalışmaktadır. Dolayısıyla “kend% olmak” aslında 

k%ş%n%n kend%s%n% yaratmasıdır. K%ş% kend%n% ve k%ml%ğ%n% %nşa ederken dış etk%lerden 

uzak kaldığı müddetçe -k% bu durum yalnızlık ve %zolasyon gerekt%r%r- kend%ne en yakın 

hâlde olur. Bu durum farklılıkların net%ces%nde dışlanmayı beraber%nde get%rse de k%ş%, 

 
704 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 317. 
705 A.e., s. 454. 



 347 

ancak ayrışab%ld%ğ% ölçüde kend%ne a%t olanı keş%f ve %nşa edeb%l%r. Den%leb%l%r k% 

kend%ne yabancılaşmanın %lacı kend% olmaktır. 

 

Şule Gürbüz’ün eserler%nde bu dışlanmışlığı yoğun b%r şek%lde yaşayan 

karakterlerden b%r% de Kambur’dur. Kend%n% g%zleme gereğ% duyan, kend%nden ve 

varlığından utanan Kambur’un kend%ne benzeyen b%rkaç arkadaşı vardır. Ancak onlar 

da onu çok kolay anladıkları %ç%n Kambur onların yanında savunmasız h%sseder; “Ama 

onların yanında büsbütün silahsız kalıyor; çareyi kendine hiç benzemeyen, apayrı, onu 

hiçbir zaman anlayamayacak insanlara kaçmakta buluyordu. Kendini unutturmanın, 

tekrar ettirmemenin, ekranda izler gibi rahat olmanın tek yolu buydu.”706 Normal 

şartlarda arkadaşlıktan beklenti anlaşılmak üzerineyken Kambur, kendi 

mevcudiyetinden duyduğu rahatsızlık sebebiyle gizlenmek ister. Bu da onu kendisine 

uzak olan insanlarla iletişim kurmaya zorlar. Tüm bu gizlenme isteğinin arkasında 

“kendi olmak”tan duyulan rahatsızlık vardır. 

 

Müzik Hocası adlı karakter de “kendi olma ağrısı” olarak ifade ettiği durumu 

bu bağlamda değerlendirmiştir; “Kend&m&, sözler&m&, veh&ml& düşünceler&m&, 

güven&m&, hep m&demde, &ç&mde b&r yerlerde duyduğum sürekl& yanmayı, kend&m olarak 

yaşadığım ağrılı olma hal&n& &ster &stemez bütün olarak gördüm, kütle hal&nde 

gördüm.”707 Kahramanın bu sözler%n%n ardından b%r başkasının gel%p onun gözler%n%n 

%ç%ne bakmasıyla kahraman “der%nden” ağlamaya başlar. Şah%tl%k durumunun yarattığı 

mahcub%yet ve kend% olmanın ağrılı farklılığı kahramanın duygu durumunda değ%ş%me 

sebeb%yet verm%şt%r. Müz%k Hocası bu durumu “olamamak”la da %l%şk%lend%r%r. Ama 

buradak% eleşt%r%s% d%ğerler%n%n de olamayışlarıyla %lg%l%d%r, sadece onlar farkında 

değ%llerd%r; “Ben de sen&n kadar ışıksızım, b&lg&s&z&m, vasat&y&m d&yeb&lmek, bu hal& 

serg&leyeb&lmek bana en zoru gel&yor. İş&n tuhafı öyle de değ&l&m, sadece olmamışım, 

olamıyorum da, ama onlardan da, hamurlarından da değ&l&m.”708 Kırklı yaşlarında bu 

düşünceye sah%p olan kahraman, “s%l%k ve k%ml%ks%z” hâl%nden mahcub%yet duyar. Bu 

durumu sağlayan da kend% hayatına tüm çıplaklığıyla bakab%l%yor olmasıdır. Kend%n% 

 
706 Gürbüz, Kambur, s. 32. 
707 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 21. 
708 A.e., s. 33. 



 348 

beğenmed%ğ% ve eleşt%rd%ğ% hâllerde başkalarını gören ve onların bu durumdan rahatsız 

olmayıp aks%ne kend%nden em%nl%kler%nden rahatsızlık duyan Müz%k Hocası bunu, 

“İnsan a&les&n&n yanında havalı değ&l ama rahattır. Demek k& mesele havalı olmadan 

da yaşayab&lmey&, olduğun g&b&, pek de matah olmadığını b&lenlerle b&r arada olmayı 

&ç&ne s&nd&reb&lmekle.”709 şekl%nde %fade etm%şt%r. Onun g%b% olmayanlar mükemmel 

değ%llerd%r ama kend%ler%nden em%nd%rler. Müz%k Hocası %se kend% mevcut hâl%n% 

beğenmed%ğ% g%b% d%ğerler%n%n de vasatlığını b%l%r. Bu hâller%n% de bu hâller%nden 

rahatsızlık duymayışlarını da “kend&ler&ne yabancı olmayan b&r yerde” oluşlarına 

bağlar. Ama kend%s% mevcut hâl%n%n %ç%ne yerleşememekle kend%nden çok uzağa 

düşmüş durumdadır. B%r anlamda da dünyanın yerl%s% olmadığını der%nden h%sseden 

kahraman, rahat olmayışına yers%z yurtsuz oluşunu sebep göster%r. 

 

         Kend% olmak meseles% Kıyamet Emekl&s& adlı eserde %se Az%z’%n benl%kler% %le 

%l%şk%s% %çer%s%nde ver%lm%şt%r. Az%z’%n benl%kler%nden en çok temasta olduğu 

“Kemal”d%r. Kemal’%n gözet%m%ndeyken Az%z kend%nden kaçma eğ%l%m%nde olur; 

“Kend& olmak böyle b&r şeyd& &şte. Kend& olmak kend&n& tanıması &ç&n bütün &mkânları 

ger& çev&rmek, duyduklarını &ş&tmemek, kend&n&n olduğu yere herkesten geç ve hâlâ 

şaşkın gelmekt&.”710 Bu bağlamda “kend% olmak” kend%n% b%lmemekle, b%lmek 

%stememekle ve kend%nden kaçmakla %l%şk%lend%r%lm%şt%r. 
 
 
 
 Şule Gürbüz’ün k%ş%sel düşünceler%n% daha net göreb%ld%ğ%m%z “anlatı” 

d%yeb%leceğ%m%z Öyle m&ym&ş? adlı eser%nde “olmak” meseles%ne benl%k bağlamında 

değ%n%lm%şt%r; 

 
“Yapmaya yapabIlmeye değIl olmaya Inandım, sankI olabIlecek ama olmaya 
yetemeyecek bIr şey olduğuma Inandım. KâInatın bu aşağı mahallesInde yükseğe 
hayran yaşadım. (…) Yaşamadıysam da şurda durdum, evet o yokuşun üstünde 
durdum, yaz da önümden geçtI, sonbahar da. KendI çocukluğum ve gençlIğIm, öyle 
olduğuna şaştığım yetIşkInlIğIm de geçtI her şey Ile beraber, ben yokuşun üstünde her 

 
709 A.e., s. 33. 
710 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 297. 



 349 

şeyI gördüm. Gezen gezdIğI yerI görürken ben durduğum IçIn her şey önümden yüzerek 
geçtI, gördüm. KendImI kendImden ayırıp da gördüm.”711  

 

 Er%c Fromm’a göre olmak; canlılık ve değ%ş%m %ç%nde anlam kazanır; “ ‘Olmak’ 

sözüyle, k&ş&n&n h&çb&r şeye sah&p olmadığı ve h&çb&r şeye açlık duymadığı, tam ters&ne 

büyük b&r sev&nç &ç&nde bütün yetenekler&n üret&c& b&r b&ç&mde kullanarak, dünya &le 

b&r olduğu varoluş b&ç&m&n& anlatmak &st&yorum.”712 Bu bağlamda akışta kalmak ve 

hayat %le tevh%t edeb%lme hâl% “olmak”ı oluşturur. Olmak, b%r şeyler%n “göster%” olarak 

sunulmasının ötes%nde sadece mevcut olan gerçekl%ğ%n var olması hâl%d%r; “(…) 

‘olmak’ çarpık ve yanıltıcı görüntüler&n karşıtı olan gerçekl&kt&r.”713 Bu süreç Gürbüz 

%ç%n de benzer b%r şek%lde %lerlemekted%r. Yapmaya değ%l “ol”maya %nanmak; sabrı, 

tevekkülü, kabulü ve yüce gönüllüğü gerekt%r%r. Mevcut hâl%n kabulü, o hâl%n %ç%ne 

yerleşeb%lmey% dolayısıyla gerçeğe ve dah% kend%ne yakın olab%lmey% sağlar. Ancak 

devam eden kısımda “yükseğe hayran yaşadım” %fades%nde “%deal benl%k” anlayışının 

devreye g%rd%ğ% görülür. Hatta “durma” %le de yaşama dah%l olmak yer%ne yaşamın hatta 

kend% yaşamının sey%rc%s% olunduğu anlaşılır. Paragrafın sonundak% kend%nden 

ayrılmak %fades% de %deal benl%k anlayışı %çer%s%nde “kend%ne yabancılaşma” meseles%n% 

destekleyen unsur olarak karşımıza çıkar.  

 

 Tasavvufî ögelerle örülü olan Kıyamet Emekl&s& adlı eserde “kend% olmak” 

kend%n% %nşa edeb%lmekle %l%şk%lend%r%lm%şt%r. Kemale erme olarak adlandırılan süreçte 

mürş%t gerekl% olarak görülse de bu noktada ne yaparsa k%ş%n%n kend%s%n%n 

yapab%leceğ%ne ve %n%s%yat%f almanın gerekl%l%ğ%ne değ%n%lm%şt%r;  

 
“Herkes aydınlığı ve cevherI kendI bulmak, bulmak da değIl, bIzzat oluşturmak 
zorunda, mürşIt ya da her ne Ise dışarıdan geleceğInI umduğun her yardım aslında 
bunun böyle olmayacağını başına vura vura sana anlatıyor. KendIn oluşturursan 
kendIn de, tevhIt de, vahdet de her ne Ise o olabIlIyor, yoksa hIçbIr şey.”714  
 

 
711 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 191. 
712 Fromm, A.g.e., s. 39. 
713 A.e., s. 132. 
714 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 347. 



 350 

 K%ş%n%n kend% olma sürec%nde seç%m yapab%lmes%, kend% kararlarını özgürce 

alab%lmes% ve aslında cevher%n% “bulması” değ%l de “oluşturması” gerekt%ğ%ne 

gönderme yapılan bu paragrafta, varoluşçu bağlamda %rade, seç%m ve özgürlük 

kavramlarıyla benzerl%k görülmekted%r. 

 

 

3.4.1.9. KPbrPn ZPrvesP: KendPnP Beğenmemek 

        

 
           “Yaşadıkça eks(ğ(m”715  

 

 

 Kend%n% g%zleme, kend%nden utanma ve kend% olamama g%b% durumların arka 

planında kend%n% beğenmeme yatmaktadır. Kend%n% ve mevcut gerçekl%ğ%n% 

beğenmeyen k%ş% %deal benl%k yaratıp ona %nanmaya başlayarak kend%n% rahatlatmaya 

çalışır. Bu bağlamda Şule Gürbüz’ün kahramanlarının da zaman zaman kend%n% 

beğenmed%kler%n% d%le get%rd%kler%n% görürüz. Özell%kle Zamanın Farkında’nın 

kahramanı Aslan Bey, kend% k%b%rl% yapısının altında kend%ne yönel%k pek çok olumsuz 

düşünceye sah%p b%r% olarak şöyle der; “Doğrusu kend&me acıyorum. Acınacak 

b&r&y&m.”716 Beğenmed%ğ% yönler%n%n yanında yaradılışının da aslında bu olduğunu 

kabul ed%nce kend%s%ne merhamet duyar; “Kend&m&, yaratılışımı fark ett&ğ&mden, 

bunun kat& ve değ&şmez olduğunu anladığımdan ber& bu hal&me de tab& oldum.”717  

 

Aslan Bey%n kend%n% beğenmeme sebeb% aslında kend%n% d%ğerler%yle 

kıyaslamasından %ler% gel%r. D%ğerler%n% daha üstün kend%n% de daha yeters%z görmes% 

onda ez%kl%k duygusu oluşturmaktadır; “Yorulmamış her şey&mle y&ne de b&r sıkıntı ve 

b&r parça kend&m& d&ğer &nsanlar, eşya, hatta nebatla kıyaslayıp heps&nden ger& 

bulmanın ez&kl&ğ& &le evde dolanıp duruyorum. Dolanıp şeytanı arıyordum elbet bana 

 
715 Gürbüz, Ağrıyınca Kar Yağıyor, s. 22. 
716 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 182. 
717 A.e., s. 182. 



 351 

b&r vesvese, kend&mle &lg&l& b&r büyüklenme, b&r umut, b&r şey vers&n de şu halden 

çıkayım, b&raz daha oyalanayım d&ye.”718 Bu noktada “oyalanma”yı yan% hâle 

katlanmayı sağlayacak asıl şey%n %deal benl%k anlayışı gel%şt%rmek olduğu söylenm%şt%r. 

Ama bu durum şeytanla ve vesvese %le %l%şk%lend%r%lm%şt%r. Vesvesen%n şeytan 

tarafından %nsanın %ç%ne düşürülen olumsuz yöndek% düşünce ve telk%nler olduğuna 

%nanılır. Dolayısıyla kend%n% büyük görme ve yalana %nanmanın aslında b%r vesvese 

olduğu Aslan Bey tarafından da b%l%nmekted%r. Ancak Aslan Bey, bulunduğu durum 

%çer%s%nde mevcut gerçekl%ğe tahammül edeb%lecek güçte değ%ld%r.  

 

Y%ne bu bağlamda Aslan Bey’%n kend%ne acıdığı kadar kend%nden bıkmış 

olduğunu da görürüz; “Vallah& kend&mden bıktım, kend&m d&ye gece yapıp gündüz 

yıktığımdan bıktım. Gençl&k hülyalarımdan, orta yaşımın orta karar aklından, 

&ht&yarlığımın takats&zl&ğ&nden ayrı ayrı bıktım.”719 Her gece ve her gündüz kend%n% 

yapmaktan ve yıkmaktan, hayaller%nden ve gerçekler%nden bıkmış olan Aslan Bey’%n 

kend%yle %y% b%r %l%şk% %çer%s%nde olmadığı açıktır. Aslan Bey aslında %ç%nde bulunduğu 

durumun sebepler%n% de tam tahl%l edememekte ama d%ğer her şey% üstün görmes%n%n 

yarattığı algı %çer%s%nde kend%n% yeters%z görmeye devam etmekted%r; “Nedend&r 

b&lmem, her şey& üst perdeden, sınıftan her neyse ondan değerlend&r&r, düşünür, sıkıntı 

ve ez&kl&k çeker&m. Yetmeyeceğ&m ve az olduğum duygusu ben& sürekl& hırpalar.”720  

 

Başkalarını üstün görüp kend%n% yeters%z h%ssetme Öyle m&ym&ş? adlı eserde de 

görülür; “Kend&n& küçümseye küçümseye geld&ğ&n yerde hep k&m b&l&r bu ‘Başkaları’ 

den&len şey ne ve senden k&m b&l&r ne uzaklıkta d&ye düşüne düşüne kend&n& b&r kurab&ye 

g&b& parçalayıp ufalamışsın.”721 Benl%k parçalanmasıyla da paralel okunab%lecek bu 

durum, kend%n% beğenmemek ve başkalarını beğenmek konusundak% abartılı tutumdan 

kaynaklanır. 

 

 
718 A.e., s. 189. 
719 A.e., s. 190. 
720 A.e., s. 185. 
721 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 144. 



 352 

Aslan Bey, bu beğenmeme durumunun herkeste olması gerekt%ğ%n% de 

savunarak şöyle der; “Zevkl&, ağzının tadı olan k&ş& h&çb&r şey& beğenmey&p açlık 

sınırında yaşayandır.”722 En güzel%, en %y%s% olmayacaksa h%ç olmaması gerekt%ğ%ne 

%nanan kahraman hayatın yanından geç%p g%tmes%ne gönüllü gözükmekted%r. Tıpkı kötü 

b%r res%m asma korkusuyla h%ç res%m asmayan kahraman g%b% h%ç yaşamama tehl%kes% 

%le baş başadır; “Kötü b&r res&m asarım korkusuyla h&ç res&m asmadım; kötü yaşarım 

korkusuyla h&ç yaşamadım.”723 

 

 Aslan Bey, bu kend%n% beğenmeme durumunu çocukluğuna kadar götürür. 

Çocukluğundan hatırladığı b%r sahne %ç%n şunları söyler; “(…) bu dokuz senel&k 

geçm&şte hayatı beğend&rmeyen ve &nkâr ett&ren ne? (…) Başkasının ev&n& b&lmeden 

kend& ev&n& beğenmemek, başka meyveler& b&lmeden karpuzdan utanmak nereden?”724 

Henüz çocukluğunda mevcut gerçekl%ğ%n% beğenmed%ğ%n% hatırlayan Aslan Bey, otuz 

sene sonrasında benzer duygular %çer%s%nde olduğunu d%le get%rmekted%r. Otuz dokuz 

yaşında kend%ne eşl%k eden boşluk duygusuyla şunları söylemekted%r; “Benl&ğ&mde 

b&raz &ler&n&n boş olduğunu hep sezerd&m; uzaklara g&demez, yolu b&lmeden 

koşamazdım, uçurumdan düşeceğ&m& sanırdım.”725 İçten %çe kend%s%n%n yeters%z 

olduğuna %nanan kahramana boşluk duygusu eşl%k etmekted%r. Paragrafın devam eden 

kısmında “ş&md&ye kadar gördükler&m& telaf& edecek b&r çocukluk &nşa edey&m”726 

%fades%yle de geçm%şe yönel%k gel%şt%r%len %deal benl%k anlayışın devreye g%rd%ğ%n% 

görürüz. Sonuç olarak mevcut gerçekl%ğ%n% yeters%z gören Aslan Bey; “Ben kend&m&, 

&ç&nde bulunduğum şartları, kend&me yaklaştırıp onlarla b&r şek&l ve yaşantı almayı ya 

beğenmed&m, ya beceremed&m.”727 d%yerek %deal benl%k anlayışının %ç%nde hapsolmuş 

yapısıyla gerçek b%r hayata, kend% hayatına sah%p olamayışını d%le get%rmekted%r. 

 

 
722 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 186. 
723 Oğuz Atay, Tutunamayanlar, 64. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2013, s. 594. 
724 A.e., s. 148. 
725 A.e., s. 144. 
726 A.e., s. 144. 
727 A.e., s. 174. 



 353 

 Kend%n% ve hayatını beğenmeme durumunu yoğun olarak gördüğümüz d%ğer 

kahraman %se Coşkuyla Ölmek’tek% baba, yan% “Akılsız Adam”dır. Şule Gürbüz, b%r 

söyleş%s%nde bu kahramanın beğenmeme durumuyla %lg%l% şunları söylemekted%r; 

“Baba, anlamayı, anladığından IğrenmeyI, tanıdığından, Iç yüzünü bIldIğInden yüz 

çevIrmeyI, hayata tevessül etmemeyI kendI yaradılışında bulmuş, onlarla bIr olmuş bIr 

adam. Bunları, hatta daha ötesInI oğlundan da beklIyor. Ama oğul her fanI gIbI 

yaradılışında olmayanı ya yok sayıyor ya da Ithal etmeye çalışsa da beceremIyor, 

sahIbI olamıyor. Buna sebep babayı oğlunun varlığı da utandırıyor, bIr ahmağın daha 

meydana gelmesIne vesIle olduğu IçIn kendIne ve dünyaya kızıyor. 728 

Şule Gürbüz’ün kahramanlarının çoğunun farkındalık sah%b% olduğu açıktır. 

Akılsız Adam’ı da bu şek%lde %nşa eden Gürbüz, baba-oğul %l%şk%s%nde bu farkındalığın 

gel%şt%r%lmes%ne yönel%k hamlelerden bahsetm%şt%r. Farkındalık sah%b% baba, el 

sürülmeyecek şeyler%n farkında ve bunlardan uzak durmayı başarab%len yapısıyla 

oğlundan da bu uzak durab%lmey% gerçekleşt%rmes%n% %ster. Ancak eserde Sadullah 

Efend%’n%n bu fıtratta olmadığı görülür. Baba, dünyadak% pek çok şey% beğenmemes%ne 

ek olarak oğlunun bu beğenmey%ş% sağlayamamasını da beğenmez. Bu ves%leyle kend% 

oğlu olması sebeb%yle oğlundan utanmasıyla tüm bunlara sebeb%yet verd%ğ% %ç%n aslında 

kend%nden de utanmaktadır. Eserde; “Ben kend&m& ömrüm boyu, neden b&lmem, aslını 

b&lemem, sebepler& b&lemem, b&r kusur t&msal& olarak gördüm. (…) Hep eks&k ve 

kırıktım da tamamlanamazdım.”729 d%yen baba, başka nedenlerle de kend%n% yeters%z 

gördüğünü d%le get%r%r. 

 Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z de benzer duygular %çer%s%nde kend%n% 

hırpalamaktadır. B%rden fazla benl%ğe sah%p b%r şek%lde %nşa ed%len Az%z karakter%, 

kend%n% %zled%kçe ve sahte benl%kler%n% gördükçe kend%nden %ğrenmekted%r; 

 
“Ayların IçInden IplIk gIbI geçtI ama dIktIğInI görmedI. (…) MüthIş bIr sessIzlIğIn 
IçInde eğretIlIkten uzak sakIn bIr benlIğIn soluğunu duymaya çalışıyor, (…) KendI Ile 
IlgIlI düşünmemeye çalışıyor, kendInI büyüyen, okula, askere gIden komşunun oğlu 
gIbI uzaktan IzlIyordu. (…) kendInI kapıya çıkıp seyredIyor ama bütün eğretIlIklerI 

 
728 Hocaoğlu, A.g.e. 
729 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 71. 



 354 

görüp tanıdığı IçIn hepsInden IğrenIyor, kendInde başka da bIr şey bulamıyor, bIr şeye 
tutmadığı, her hIlesInIn aşIkâr olduğu bIr yabancı gIbI kendInden kırıklıkla yüz 
çevIrIyordu. KendInI gerçekten beğenmek ne zordu, hatta Imkânsız. Bu kendInI 
beğenenlerIn daha hIç kendIlerI Ile uzaktan olsun bIr temasları herhalde olmamıştı. 
Bazen eskI bIr hatırasındakI kendInI gözünün önüne getIrInce beğenebIlIyor daha 
doğrusu acıyabIlIyordu. ŞImdI, hatıraya devrIlmemIş, acısı çıkmamış, saflığı kontrol 
edIlmemIş bIr an beğenIye de öyle uzaktı kI.”730  

 

Kend%n% beğenmen%n zorluğundan bahsed%len bu alıntıda, kend%n% beğenenler%n 

de kend%ler% hakkında b%r b%lg%ye sah%p olmadıklarına da%r b%r gönderme yapılmıştır. 

Kend%n% tanıyan ve kend%ne yakından bakan %nsan kend% kusurlarını da b%leceğ% %ç%n 

kend%n% beğenmez. Az%z de kend%ne şah%tl%k ett%kçe kend%n% beğenmed%ğ%n% d%le get%r%r. 

Sadece çocukluğuna da%r hatıralarında kend%n% beğenmeme durumundan çıkarak 

kend%ne acımaya geçer. Y%ne burada da “kend%n% uzaktan %zleme” %fades%yle kend%ne 

sey%rc% olma hâl%n%n eşl%k ett%ğ% kend%ne yabancılaşma duygusu y%nelenm%şt%r. 

 

Kıyamet Emekl&s&’nde Baba söyler Az%z d%nlerken bu konuyla %lg%l%; “(…) 

dünyanın bu hal&n& beğenmemek, kâf& görmemekt&r, dünyadak& kend&n& beğenmemekt&r, 

dünyaya sana &nanmıyorum, bu kadara ve kend&m&n bu kadarına tamam dem&yorum, 

demekt&r.”731 %fadeler% yer almaktadır. Kend%n%, dünyayı ve “bu kadarı” beğenmemek 

daha yüce b%r şey%n özlem%nden kaynaklanmaktadır. O yüzden Baba; “(…) 

beğenmemek de &nan k& Az&z can b&r şeyd&r, (…)”732 demekle esas olanın beğenmemede 

ve daha yüce şeyler% arzulamada olduğuna %şaret etmekted%r. 

 

Kıyamet Emekl&s&’n%n b%r d%ğer kahramanı Nuhu da tıpkı Zamanın 

Farkında’nın kahramanı Aslan Bey’%n k%br%n%n b%r benzer% k%b%r %çer%s%nde olsa da %çten 

%çe kend%n% beğenmemekted%r; “Kend&ne bakıp ömrünü &çm&ş y&ne &çt&ğ&n& kend&n&n 

sayamamış, s&nd&remem&şt&. Sank& kend&n& hazmetmekte güçlük çek&yordu.”733 

Yaşadığı hayatı kend%n%n g%b% görmeyen, hayaller% ve gerçekler% arasındak% d%şl%lerde 

öğütülmüş olan Nuhu, b%r türlü kend% hayatını kabullenemem%şt%r. Kend%n% 

 
730 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s.  374. 
731 A.e., s. 341. 
732 A.e., s. 341. 
733 A.e., s. 40. 



 355 

hazmetmede güçlük %fades% de kend%nden duyulan memnun%yets%zl%k net%ces%nde 

kend%nden uzaklaşmayı beraber%nde get%rmekted%r. 

 

 İdeal benl%k anlayışında kend%n% beğenmemen%n karşısındak% d%ğer kutup %se 

kend%n% beğenmek dolayısıyla oluşan k%b%rd%r. Kend%n% beğenmeme durumuyla tezat 

olarak görülen bu durum aslında yüzeyde gerçekleşen b%r meseled%r. K%ş% parçalanmış 

ve yara almış benl%ğ% %çer%s%nde kend%n% beğenmeye kend%n% mecbur h%sseder. 

Tahammül edemed%ğ% gerçekl%ğ%yle başka türlü başa çıkamamaktadır.  

 

 Zamanın Farkında’nın kahramanı Aslan Bey’%n k%b%rl% yanı malumdur ve bunu 

kend%s% de d%le get%rmekted%r; “(…) yalan malum k&b&rle yakındır, ben de hayl& 

k&b&rl&y&m, (…)”734 Yalan ve k%br%n eşleşt%r%ld%ğ% bu noktada kend%n% beğenme de 

yalanlar üzer%ne kuruludur. Y%ne aynı eser%n Müz%k Hocası adlı karakter% de büyük 

hayal kırıklıklarını yaşamadan evvel kend%ne da%r hayranlık beslemekted%r; “Bunlara 

açık b&r gönlüm olduğu &ç&n kend&m& de çok yüksek ama doğuştan yüksek 

sayıyordum.”735  

 

Kıyamet Emekl&s&’nde %se mesele kend%n% g%zl%den beğenme %le 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r; “(…) Baba, ‘Her negat&f bakışın ve görüşün kend&ne hem de g&zl&ce 

âşık olmana sebep olur, &y&y& görmek &se göreb&leceğ&n gerçek bakışı ver&r, üstel&k menf& 

bakışlar hep sendend&r,’ d&yor, (…)”736 Hayata ve d%ğer %nsanlara karşı bakışta 

olumsuzluk olması kend%n% beğenmeye çıkacağı %ç%n Baba, bu konuda Az%z’% 

uyarmıştır. Buradak%ne paralel %fadeler Coşkuyla Ölmek’te şu şek%lde ele alınmıştır; 

“İnsan kend&ndek& her kötünün b&r fazlasını katlanılmaz, &k& eks&ğ&n& de mükemmel 

bulur. Buna &nancım tam.”737 Kend%n% m%henk noktası olarak kabul eden %nsan; %y% ve 

kötünün teraz%s%n% de kend%s% yapmakta, kararları kend%nden hareketle vermekted%r. 

Kend%n% beğenmeden var olan gerçekl%ğ% %ç%nde yaşamakta zorlanacak olan k%ş%, %y%y% 

ve kötüyü kend%ne göre ayarlamaktadır. 

 
734 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 174. 
735 A.e., s. 10-11. 
736 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 251. 
737 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 162. 



 356 

 

Kend%ne yönel%k çarpık hayranlık gel%şt%rmen%n çocukluğa dayandığına yönel%k 

düşünceler %se Kambur’da şu şek%lde %fade ed%lm%şt%r; “B&r&ne, b&r çocuğa ‘Ne 

akıllısın!’ demek korkunç b&r şey. (…) Böylece rahat ve sıradan şeyler yapab&lme şansı 

tümüyle el&nden alınmış olur.”738 Kend%n%n mükemmel olduğuna %nandırılan çocuk, 

hayatı boyunca mükemmel% arayacak, g%zl%den kend%nden şüphe etse de görünürde 

k%b%rl% yapısı %ç%nde kend%n% beğenecekt%r. Hata yapma %ht%mal%n%n dah% olmadığı 

düşünces%n% %çselleşt%rerek büyüyen k%ş% hayatın bas%t ânlarından da tat alamayacak ve 

devamlı mükemmell%k algısı %çer%s%nde sürekl% b%r çabalama hâl%nde olacaktır. 

 

 Son olarak kend%n% beğenme konusunda tezatlığın olduğu b%r meseleye 

değ%nmekte fayda var. Öyle m&ym&ş? adlı eserde; “Günaha mey&ll& b&r hayat yaşadım, 

çünkü günahı hor ve küçük gördüm. Sevap &ç&n d&d&nmey& de b&r şeyler& yapıp d&zmey& 

de sank& b&raz küçük gördüm.”739 %fades% yer alır. Günahı küçük görmek, kend%n% 

günaha yakıştırmamak ve günah bakımından sınanacağını düşünmemek “günaha 

mey%ll% olmak”la sonuçlanmış gözükmekted%r. Sevap %şlemek küçük şeylere yüklenm%ş 

ve onlar da küçük görülmüştür. Yahut sevap %şlemeye gerek duyulmayacak denl% 

kend%n% yüce görme durumu mevcuttur.  

 

 

3.4.1.10. Gerçek BenlPk Ple İdeal BenlPk ArasındakP Farkın 

Yarattığı GerPlPm 

 

 

İdeal benl%k anlayışını oluşturan en temel mesele, gerçek benl%k %le %deal benl%k 

arasındak% farktır. K%ş% mevcut gerçekl%ğ%ne tahammül edemez ve %deal benl%k anlayışı 

gel%şt%r%r. Hayal%ndek% %deal benl%ğ% %le kend% gerçek benl%ğ% arasındak% bu fark da 

ger%l%m% doğurur. Şule Gürbüz’ün kahramanlarında %deal benl%k anlayışını en net 

hâl%yle bu m%nvaldek% cümlelerde görürüz. Örneğ%n doğrudan; “Mevcut &se &sted&ğ& 

 
738 Gürbüz, Kambur, s. 28. 
739 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 160. 



 357 

g&b& değ&ld& beğend&ğ& de.”740 %fades%, bu durumu açıklar. Herkes%n kend%s%n%n hem 

hayal% hem hayal kırıklığı olması da bu farkın yarattığı ger%l%m%n açıklayıcısıdır; 

“Böyle yaradılmıştın, kend&nden çok şey umdun, herkes kend&nden çok şey umar, 

herkes kend&n&n hayal kırıklığıdır, umudun k&br&nd&, aklın ahmakların hayranlığı, 

(…)”741  Bu durumu Kambur adlı eserde, p%yano örneğ% üzer%nde görürüz; 

 
“Güzelce bIr pIyanosu vardı; ama kafasındakI müzIkle parmakları arasındakI fark 

tüyler ürpertIcIydI. İşIn asıl kötü yanı, kendInI pIyano başında olmadığı her yerde 

pIyanIst gIbI hIssetmesIydI. (…) Tüm enerjIsInI hayallerle tükettIğInden olacak, gerIye 

bIr şey kalmıyordu. Yükselmek IçIn yekIndIkçe bulunduğu çukuru derInleştIrIyordu. 

BIldIğI tüm renkler, grI, koyu kahverengI ve sarıdan IbarettI (yenIlgInIn tüm 

tonları).?”742  

 

Burada “kafasındak% müz%kle parmakları arasındak% fark” söylem%yle, gerçek 

ve hayal arasındak% farka gönderme yapılmıştır. Üstel%k p%yano başındayken p%yan%st 

k%ml%ğ%n%n dışına çıkmakta ama p%yanodan uzaktayken yan% hayal%nde kend%n% p%yan%st 

g%b% h%ssetmekted%r. Sonuç olarak Kambur’un daha %y% olmaya çalıştıkça yeters%zl%ğ% 

%le yüzleş%p daha da aşağıya çek%lm%ş olduğunu görürüz. Kambur, bu durumun kend% 

pas%f agres%fl%ğ%ne ve eleşt%rel yapısına da sebeb%yet verd%ğ%n% d%le get%rmekted%r; “Akıl 

&deal’e varamayınca h&cve varıyor.”743  

 

P%yano çalmakla %lg%l% b%r başka örnek de Zamanın Farkında’da Müz%k Hocası 

%le karşımıza çıkar. Pek çok enstrüman deneyen Müz%k Hocası p%yano da çalar ve 

p%yano çalmak ona kend%n% bulmuş g%b% h%ssett%r%r; “Bu f&k&r bana hem uzak hem yakın 

geld&, dolayısı &le kend&m& bulmuş g&b& oldum: hem uzak hem yakın.”744 Hayaller%nden 

bahsett%ğ% kısmın devamında p%yanonun hem kend%ne yakınlığı hem uzaklığı %nşa 

ett%ğ%n% duyuran kahraman da bu bağlamda bu ger%l%m% %fade etmekted%r. 

 

 
740 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 417. 
741 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 97. 
742 Gürbüz, Kambur, s. 31. 
743 A.e., s. 8. 
744 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 23. 



 358 

 “Müz%k Hocası”ndak% gerçek benl%kle %deal benl%k arasındak% farka yönel%k 

söylem bu kadarla sınırlı değ%ld%r. Kahraman, hayal%n% uç noktaya vardırarak 

gençl%ğ%nde “peygamber” olmak %sted%ğ%n% söyler, bu hayal%n karşısını da h%çl%ğ% 

yerleşt%r%r; 

 

“İnsan on altı-on yedI yaşında nasıl bu asılış arzusunu duyabIlIr kendInI asmanın 
dışında, hIç anlamadım. İnsan yIrmI yaşında nasıl muhabIr, eczacı, koca… olmaya 
razı olur, nasıl Ister anlamadım. Ben peygamber olmak IstIyordum, ya da hIçbIr şey. 
Ama olamadığım peygamber olamamak olsun IstIyordum bIr yandan da.”745  

 

Öyle k% olamayacaksa da büyük b%r şey%n hayal kırıklığını yaşamak yeğlenm%ş, 

en azından büyük hayaller%n%n olması kahramana em%nl%k verm%şt%r. Devam eden 

kısımda da aslında Müz%k Hocası %ç%n hayaller%n daha öncel%kl% olduğunu görürüz; 

“Kend&mle kalan ben de ya tep&n&yor, ya acı çek&yor, ya büyüklük duyguları &le 

kabarıyor, ya hep olduğu g&b& hayaller& asıl yer&ne koyarak davranıyordum.”746 Müz%k 

Hocası da yaşadığı hayatın kend%ne a%tl%ğ%n% sorgulamakta, yaşadığı hayata ve kend% 

gerçekl%ğ%ne kend%n% a%t h%ssedememekted%r. Olmasını %sted%ğ% ve olanlar arasındak% 

farkın kahramanda yaratmış olduğu ger%l%m% şu cümleler vasıtasıyla görürüz; 

 

“Gerçekten şu an bIlmIyorum, kendI hayatım başkasının gIbI gelIyor, başkasınınkI de 
benIm gIbI. O vakItler, kendI hayatım olduğunu düşündüğüm, olmasını IstedIğIm, 
benIm ötemdekI hayallerImIn, çabamın, yeteneklerImIn ötesInde IdI. ŞImdIkI de 
geçmIşInI benImseyIp benIm dIyemedIğIm, şu anın da yIne hep tadIl ederek kendIme 
Inandırmaya çalıştığım, katlanır görmeye çalıştığım başka bIr şey. HIç hayatı olmamış 
gIbIyIm. KendI olmayanın hayatı da olmuyor mu yoksa?”747  
 

 Burada “kend%l%k” %nşa edemem%ş kahramanın kend%ne has b%r hayatının da 

olmadığını d%le get%r%ş%ne şah%t oluruz. Kend%ne yabancılaşmayla oluşan bu durumun 

kend% gerçek benl%ğ%n% kabul edememekten %ler% geld%ğ%n% b%lmektey%z. Tüm bunlar 

gerçek hayatını ıskalamakla sonuçlanmaktadır; “H&çb&r zaman, h&çb&r an kend&m& 

unutup, nasıl göründüğümü yok sayamadığımı, ger& çek&l&p çek&l&p kend&me 

bakmaktan, gördüğümü beğenmey&p ona hayal&mdek& şekl& vermeye çalışmaktan 

 
745 A.e., s. 17.  
746 A.e., s. 18.  
747 A.e., s. 10.  



 359 

önümdek&n& ıskaladığımı görüyorum ş&md&.”748 Akışta kalamama, hayatla tevh%t 

edememe ve mevcudu beğenmey%p başkasına meyletme %deal benl%k anlayışının sebep 

olduğu başlıca durumlardır. Y%ne Müz%k Hocası, k%ş%n%n kend%ne en uzak yaşantıya 

özend%ğ%n% d%le get%r%r. Bunun sebeb% %se k%ş%n%n b%lmed%ğ% bu yaşantının daha %y% 

olduğuna da%r gel%şt%rm%ş olduğu %nançtır; “Han& &nsan kend&s&ne, a&les&ne en uzak 

yaşayışa &mren&r, onun &ç&n her şey& yapar, kend&ne de en uzak &nsana meyleder, her 

kılığa g&rer ama olmaz. Olmayışına da&r b&nb&r anı &le esk& yaşantısına ger& döner.”749 

Ancak ne bu özenmeler ne de olmaya çalışmalar gerçek düzlemde b%r karşılık bulur; 

k%ş% ne hayal%n% ne gerçeğ%n% yaşadığı %ç%n “olamamak” %le baş başa kalır. Bu da k%ş%n%n 

kend%s%ne a%t olmayan hayatının gösterges%d%r; “Çünkü ben kend&me benzemeyen b&r 

ömür sürdüm. Bu ömür aslında bana, ben%m olmayışıma benzed%.”750 Hayatının ve 

ömrünün k%ş%n%n kend%nden çok kend% olmayışına benzemes% bu bağlamda haz%nd%r; 

yaşanmış kabul ed%len hayat da aslında yaşanamamıştır. Oluşun ve yok oluşun 

müsebb%b% zaman, bu bağlamda kahraman oyunun dışındaymışçasına kahramanın 

yanından geç%p g%tm%şt%r.  

 

 Müz%k Hocası, tüm hayatını düşünürken hayatının aslında b%r “veh%m”den 

%baret olduğunu d%le get%r%r. Kend%yle ve hayatıyla %lg%l%, yetenekler%yle %lg%l%, 

b%ld%kler%yle %lg%l% devamlı b%r yanılgı döngüsünün %ç%nde olduğunu fark eden 

kahraman büyük b%r hayal kırıklığı eşl%ğ%nde bu durumu kabul eder; 

 

“GerçI hayat belkI, kendImInkInI bIle sankI bIr tahmInden, vehImden Ibaret. Şöyle 
böyle bIrI olduğumu tahmIn ettIm, değIlmIş, yatkın olduğumu tahmIn ettIm değIlmIş, 
dayanıklı olduğumu tahmIn ettIm, değIlmIş, anlayabIldIklerImI kaldırabIlIrIm 
zannettIm, hIç değIlmIş, başkalarını Idare edebIleceğImI kendIme bakınca tahmIn 
ettIm, bu da değIlmIş. İstememek zordur dedIm, Istemek de değIlmIş, durmak da, 
kalmak da, hareket etmek de tahmInlerIm gIbI değIlmIş.”751  

 

 Zamanın Farkında’nın d%ğer kahramanı Aslan Bey’de de %deal benl%k 

anlayışının bu yanı net b%r şek%lde görülür. Çocukluğunun hatırlatıldığı kısımda daha 

 
748 A.e., s. 24.  
749 A.e., s. 34.  
750 A.e., s. 65. 
751 A.e., s. 61. 



 360 

çocukken mevcut gerçekl%ğ%n% sevmed%ğ% d%le get%r%lm%şt%r; “Gerçeğ& sevm&yor, 

kend&ne yakın bulmuyor, onu &t&p başkasını, onun olmayanı ben&ms&yordu. (…) 

Gerçeklerden memnun değ&ld&.”752 İdeal benl%k anlayışındak% o başkayı beğenme ve 

kend%n% onun %ç%nde görme Aslan Bey %ç%n de geçerl%d%r; “(…) çünkü ben olmak 

&sted&ğ&m&, olduğumdan daha yakın ve &çsel bulduğum &ç&n ded&kler&m sırıtıp 

sarkmıyordu. (…) Ben kend&m&, &ç&nde bulduğum şartları, kend&me yaklaştırıp onlarla 

b&r şek&l ve yaşantı almayı ya beğenmed&m, ya beceremed&m.”753 Olmak %sted%ğ%ne 

olduğundan daha yakın h%ssetmek %dealleşt%r%lm%ş benl%k anlayışında %ler% sev%yede 

olmanın %şaret%d%r. Mevcut durum ne kadar kabullen%lmem%şse k%ş% kend%nde o kadar 

uzaklaşır. Bu bağlamda Aslan Bey’%n hayatının tamamen hayaller%nden örülü olduğu 

ve kend% gerçekl%ğ%ne oldukça uzak düşmüş olduğu görülür. Ancak bell% aralıklarla 

Aslan Bey kend% %le %lg%l% farkındalıklar da yaşamaktadır; “(…) ben de sank& g&zl&den 

pek de sandığım g&b& değ&l&m.”754 Tab%% bu ânlar büyük kırılmalara da sebeb%yet 

vermekted%r. Bu ânlarda Aslan Bey kend%ne dönüp; “Aslan Bey, Aslan Bey had%, d%d%p 

durma kend%n%, nasılsan öyle yaşa.”755 g%b% telk%nlerde bulunmaktadır. Zaten kahraman 

bunu başarab%lse rahatlayacaktır ancak çarpık benl%k anlayışı buna müsaade 

etmemekted%r. Aslan Bey’%n %deal benl%k üzer%ne yaptığı şu sorgulama da öneml%d%r; 

 
“İçIne doğulan hayat, hep o hayattan sıçrama IsteğI verIyorsa ama doğana sıçrayacak 
bacaklar vermIyorsa ne olur? (…) Yalan, hayatımı ve kendImI mI beğenmemektIr, 
başkalarını ve onlarınkInI mI beğenmektIr, yoksa başkalarınınkInI sadece kendImde 
mI beğenmektIr? Beğenmeye neden bu kadar mecburum, beğenmIyorum da 
beğendIrmeye mecbur hIssedIyorum?”756  

 

 İlk olarak %ç%ne doğulan hayat yan% mevcut gerçekl%k beğen%lmemekted%r ve 

mevcut şartları değ%şt%rme %steğ% devreye g%rmekted%r. Ancak bu değ%ş%m% 

gerçekleşt%reb%lecek güçten yoksun olan k%ş% %ç%n bu durup azap ver%c% b%r hâle 

geleb%lmekted%r. Durum böyle olunca k%ş% yalana ve hayale sığınır. Kahraman 

sorgusunu burada %k% kutba taşıyarak beğenmeme olayının kend%yle %lg%l% kısmına ve 

 
752 A.e., s. 146. 
753 A.e., s. 174. 
754 A.e., s. 174. 
755 A.e., s. 148. 
756 A.e., s. 151. 



 361 

başkalarıyla olan kısmına göndermede bulunur. K%ş% kend% hayatını beğenmed%ğ% %ç%n 

m% başka hayata meyleder yoksa başka hayatı güzel bulduğu %ç%n m% kend% hayatını 

beğenmez, sorgulaması yapılır.  

 

Hayata yönel%k bu algıya eşl%k eden d%ğer mesele kend%ne tahammül 

durumudur. Kend%ne kanaat etmek olarak da adlandırılan bu durum Aslan Bey %ç%n 

kabul ed%leb%l%r değ%ld%r çünkü daha %y%s%n% görmüşken daha azına tamam demek onun 

%ç%n doğru değ%ld%r; 

 

“BIr şey olarak dünyaya gelIp onunla yetInmek, kendIne kanaat etmek öyle 
katlanılmaz şey kI. Neler gördüğü halde kendIne kanaat edebIlmekten büyük 
kanaatkârlık derecesI var mı acaba? Dünyada her şeye belk$ kanaat ed$leb$l$r de, 
kend$ne nasıl, ‘Kend$nle böyle $dare et,’ deneb$l$r ve buna nasıl tahammül ed$leb$l$r. 
Herkes, her şeye kendInI başka türlü bIr hale getIrebIleceğI düşüncesI Ile tahammül 
edebIldI. KendInIn dervIşI olmadı, gIrIştIğI halIn, olmak IstedIğI yerIn dervIşI oldu.”757  

 

 Sonuç olarak Aslan Bey kend% %fades%yle de kend%ne; “en &deal &nsan hal& 

vermeye çalışır, ver&rd&m de.”758 söylem%yle %deal benl%k anlayışının en net görüldüğü 

kahramanlardan b%r%d%r. Bell% dönemlerde hayal kırıklığıyla bu durumun farkına varsa 

da büyük oranda kend%ne yabancılaşıp %deal benl%ğ%ne sığınmıştır. 

 

 İdeal benl%ğ% %le gerçek benl%ğ% arasında uçurum bulunan kahramanların olduğu 

d%ğer eser Kıyamet Emekl&s&’d%r. Daha eser%n başında Az%z, “(…) beğend&kler&n&n 

kend&nde de mevcut olmadığını görerek b&r sendelemeye (…)”759 maruz kalmıştır.  

 

 Baba, etrafına toplananlardan kend% hâl%nde b%r%ne %thafen gözü açıkken ne 

gördüğünü sorar ve şu cümleler% ekler; “Yan& &nsan han& &şe g&der, evde yatar, buraya 

gel&r, sokakta gezer &lâ ah&r her ne &se b&r şey yapar ama bütün bu zamanlarda kend&n& 

başka b&r şey olarak düşünür, kend&nden başka b&r şey hayal eder, konuştuğundan 

başka, göründüğünden, hatta g&y&nd&ğ&nden başka, her şey&n& başka hayal eder.”760 

 
757 A.e., s. 163. 
758 A.e., s. 168. 
759 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 7. 
760 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 210. 



 362 

Baba’nın söylem%nde de kend%n% olduğundan başka b%r şey olarak gören %nsana 

gönderme vardır. Baba’ya göre bu durum aslında %nsanın aslî özell%kler% %ç%nde yer alır. 

Bu soruyu yöneltt%ğ% k%ş%n%n cevabına b%naen onun aslında b%raz k%b%rl% ve güçsüz 

olduğu yorumunu get%r%r. Aslında %deal benl%ğe sah%p k%ş%ler%n de her ne kadar dışarıdan 

güçlü ve mükemmelm%ş görünseler de %lg%ye muhtaç yanlarıyla k%b%rl% oldukları 

görülür. 

 

 Eser%n b%r d%ğer kahramanı Nuhu %ç%n de kuş benzetmes%yle bu durum 

oluşturulmaya çalışılmıştır; “Nuhu, gökte &ken görkeml&, upuzun kanatları olan b&r 

kuşmuş da ş&md& bu çalı çırpı ve kurumuş çamurdan yapılmış yuvaya sığmış g&b& 

kend&ne şaşmış duruyordu.”761 Nuhu’nun kend% hakkındak% çarpıtılmış düşünceler% 

%deal benl%ğ% %le gerçek benl%ğ% arasındak% farkı gözler önüne sermekted%r. Kend%nden 

çok şeyler uman ama sadece b%razına kavuşab%len Nuhu, mevcut hâl%n de farkında olup 

bu hâlden elem duymaktadır.  

 

 Eserde kısa sürel% olarak ele alınan Naz%f karakter% de kend%yle %lg%l% benzer 

düşünceler %çer%s%nded%r. Kend%ne a%t b%r hayatının ve h%kâyes%n%n olmadığını düşünen 

Naz%f öğretmen bu durumdan üzüntüyle bahseder; 

 
“KendIme dağlarda, akarsu kenarlarında şöyle bIr ağaç altına uzanıp kendImle IlgIlI 
dünya Ile IlgIlI bIr masal anlatamadım, bIr yIğItlIk hatıram olmadı, nasıl da döndüm 
gIttIm, unuturum dedIm, unuttum, hIç gönül IndIrmedIm, IstedIm ama baktım 
Istememek daha güzel o tarafa meyIl verdIm ve meyIl verdIğIm yere yuvarlandım, (…) 
HIkâye edIlecek bIr şeyIm olmadı. Ne değIlsem o olmak IstedIm, nasıl değIlsem öyle 
olmak IstedIm.”762  

 

 Ne değ%lse o olmak %stemes% kahramanın başat özell%ğ%yken b%r noktadan sonra 

kahraman “%stememek” adlı l%mana sığınmış gözükmekted%r. B%r roman karakter% 

olmaya yapılan göndermeyle ya hep ya h%ç mantığıyla büyük şeyler yapılamıyorsa 

kend%n% küçültmeye yönel%k b%r söylemde bulunulmuştur; “İşte madem büyük b&r şey 

yapamayacaktı bar& kend& küçüklüğünü açığa çıkarsındı, yok muydu buna &st&dadı, 

 
761 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 5. 
762 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 203. 



 363 

vardı, daha ş&md& buradaydı. Belk& de k&taplardak& büyük şeylere yaklaşmanın asıl yolu 

da buydu, kend&n& rez&l ederek b&r roman karakter& olacaktı, hem de sah&den, et& ve 

kanı &le kend&ne sayılı ver&lm&ş her b&r günü &le.”763  

 

 Kıyamet Emekl&s&’nde Az%z’%n kızı Alev de m%zaç olarak babasına benzerl%ğ% 

%ç%nde ele alınmış ve bu bağlamda %deal benl%k anlayışı %le örülü b%r karakter %nşa 

ed%lm%şt%r. Olmak %sted%ğ% şeyler kend%nden çok uzaktır, öyle k% onun %ç%n olmak değ%l 

benzemek b%le mümkün değ%l g%b% gözükmekted%r; 

 

“İçInde kendI öz mayasından bIr güzelIn resmI vardı, Alev’In benzemeye çalıştığı. Ama 
değIl olmak, benzemek bIle ne zordu. (…) Hayalen bIr meftun olduğu vardı, her gün 
kıyafetI ve halI az çok değIşen ve yaşayan, etrafta dolaşanlara pek benzemeyen. Alev 
ondan olmak IstIyor ama oluş şartlarını da nasıl olunacağını da pek bIlmIyordu. BIraz 
ama bIraz babası gIbIydI bu hal. BIr başka bIlInç taşıyan, dIğerlerInI kendIne 
yaklaştırmayan.”764  

 
             Nuhu Alev’$n bu hâl$n$ fark etm$ş ve ona şunu sormuştur; “‘Ha güzel kızım ne 

tarafa yerleşmek &st&yorsun, bundan bahsedeb&ld&ğ&ne göre hem resmî &kametgâhından 

memnun değ&ls&n hem beğend&ğ&n yerler var.’”765 Mevcuttan memnun%yets%zl%k ve 

başka yerler%n beğen%lmes% durumu burada da kend%n% göstermekted%r. Alev kend% %le 

%lg%l% yorumlarında acımasız b%r şek%lde bu konuyla %lg%l% kend%n% eleşt%r%r; “‘Allahım,’ 

ded& sak&nce, ‘Yalancı ve göster&ş budalasıyım, söyled&kler&m&n hemen h&çb&r& ben de 

yok, ben bu durumda nerdey&m?’ dey&p korkuyla durdu. (…) ‘Ben gösterd&ğ&m k&ş& 

değ&l&m, olduğum da göster&lecek g&b& değ&l, (…)’ ”766 Kend% gerçek k%ş%l%ğ%n% 

gösteremeyecek kadar kend%nden utanan Alev, bu hâl%yle yalancı olduğunu düşünür. 

Bu sorgulamaları %ç%nde; “‘(…) o zaman ben de olduğum g&b& m& olmalıyım ama orası 

da bomboş ben buna nasıl tahammül edeceğ&m?’”767 %fades%yle kend%ne duyduğu 

tahammülsüzlüğü d%le get%r%r. Kend%ne tahammül edememes%n%n sebeb% olarak kend%n% 

yeters%z h%ssetmes% vardır ve bu hâl% %le k%msen%n onu kabul etmeyeceğ%n% düşünür. Bu 

durum da onu hayaller%ne sığınmaya sevk eder; “Yers&zl&kten duyduğu end&şe &le bazen 

 
763 A.e., s. 141. 
764 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 382. 
765 A.e., s. 387. 
766 A.e., s. 392. 
767 A.e., s. 394. 



 364 

hayal&nde gerçek yer&n& arıyor babası g&b& gözler&n& kapatıyor ve z&hn&nde yer&n& 

bulmaya çalışıyordu.”768 

 

 Son olarak %deal benl%k anlayışını sezd%ren b%r paragrafı %ncelemek yer%nde 

olacaktır. Şule Gürbüz’ün tek oyunu Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur adlı eser%nde 

aramak ve bulmakla %lg%l% durum, kend% gerçekl%ğ%n%n dışına çıkmakla 

%l%şk%lend%r%lm%şt%r. Burada, hayal kırıklığı olarak görülen meselen%n de aslında olana 

ve olması gerekene h%zmet ett%ğ% düşünülmekted%r;  

 

“Arıyor Işte – ve aslında bu da yetIyor. Bulmaya; bulduğunu anlamaya, pek kImsenIn 
gücü yetmez. Ama bIr şeylere rastlayıp, umup da o olmadığını görmek, zaten bIraz da 
bulmak demek.”769  

 

 B%r şeyler% umup umduğunun arayışı %ç%nde olmak ama umduğunu bulamamak 

ya da bulduğunun aslında umduğu olmadığı görmek de bulmaktır. Kıyamet 

Emekl&s&’nde de bulamamanın da b%r şeyler% oldurduğuna şu cümlelerle gönderme 

yapılmıştır; “Acaba sadece bulan değ&l de bulamayanın da yola çıkışından b&r şey 

çıkmaz mı? Yokluğu seyrede seyrede b&r varlığı sez&ş olamaz mı?770” Dolayısıyla 

aramak gerçek, bulmak %se muğlaktır. Bulmanın h%zmet ett%ğ% şeye bulamamak da 

h%zmet eder.  

 

 

 

3.4.1.11. BenlPk ÜzerPnden Hayal-HakPkat Çatışması 

  

 

“(…) (nsan kader(n de b(r hayal olduğunu sezer, (…)”771  

 

 
768 A.e., s. 453. 
769 Gürbüz, Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur, s. 68. 
770 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 333. 
771 Gürbüz, Öyle miymiş?,  s. 132 



 365 

 

İdeal benl%k anlayışının temel çatışması hayal ve gerçek arasındadır. Gerçek 

benl%ğ%n% ve gerçek hayatını reddetme eğ%l%m%nde olan k%ş%, hayal%nde oluşturduğu 

hâl%ne ve hayal%ndek% hayata kavuşmak %ster. Bu durumda gerçek ve hayal arasındak% 

fark açıldıkça da ger%l%m artar, k%ş% kend%nden uzaklaşır ve kend% hayatının sey%rc%s% 

olarak yaşamaya devam eder. 

 

Kambur; “Düşler, düşler, en koyusu kend&l&ğ&n.”772 d%yerek kend%n% oluşturan 

unsurların aslında düşler% olduğunu d%le get%rmekted%r. Ancak b%r noktada zaten mevcut 

hayatına oldukça yabancı olan Kambur’un düşler%ne de olab%ld%ğ%nce yabancı 

olduğunu d%le get%rd%ğ%n% görürüz; 

 
“EksIklIğInI ve acısını çektIğIm şeyse, bu. DüşlerImIn, hayallerImIn bIle ne olduklarını 
bIlmemek… Oysa, düşlerIdIr Insana gerçeğI anlama, gerçeğI çarpıtma, ya da gerçeğI 
aşma Imkânı sunan.”773  
 

Kambur, kend% gerçekl%ğ%ne olduğu kadar düşler%ne de yabancı olmakla aslında 

“kend%l%k %nşası” bağlamında k%ml%ks%z b%r kahraman olarak karşımıza çıkar. “Gerçeğ% 

aşab%lme”n%n dah% düşlerle mümkün olması, her şey%n zıddıyla var olması anlayışına 

bağlı kalınarak yorumlandığında düşlere de %ht%yacın olduğunu göstermekted%r. Ancak 

Kambur %k%s%ne de tam anlamıyla sah%p olamadığı %ç%n adeta b%r boşluğun %ç%nde 

savrulmaktadır; düşler%n% anlayamadığı g%b% gerçekl%ğ%n% de anlayamamakta ve tüm 

bunlardan dolayı acı çekmekted%r. Varoluş problemler% bağlamında yabancılaşma, 

kend%l%k %nşasını sağlayamama, anlamsızlık ve boşluk duygularının yansımasını; 

Kambur’un tek b%r özell%ğ%nde dah% görmektey%z.  

 

 Zamanın Farkında adlı eser%n kahramanı Aslan Bey de gerçeğe h%ç 

dokunmadan yaşadığını %fade etmekted%r; “Ben Sultanahmet’te ıhlamur &çerken kend& 

hayatımı önces& &le de sonrası &le de gördüm. Hayatımı demey&m de b&r hayale 

tutunarak yaşayab&leceğ&m&, gerçeğe h&ç dokunmadığımı, dokunamayacağımı ve 

 
772 Gürbüz, Kambur, s. 5. 
773 A.e., s. 69. 



 366 

bunun ben& mutsuz etmed&ğ&n&, b&lak&s b&r şey koruyacaksam kafamın &ç&ndek& hayatı 

koruyacağımı gördüm, anladım.”774 Dışarıdak% hayattan z%yade kafasının %ç%ndek% 

hayatta yan% hayaller%nde yaşadığını d%le get%ren kahraman, bundan mutluluk 

duyduğunu ve kafasındak% hayata daha fazla önem verd%ğ%n% d%le get%rmekted%r. 

 

Hayatın geç%c% olması sebeb%yle rüyaya benzet%lmes%, öbür dünyanın %se gerçek 

dünya olması yönündek% %nanışla da hayal-gerçek %l%şk%s% yorumlanmıştır. Ancak 

Gürbüz’ün kahramanları bu konu hakkındak% yorumları da kend%ler%ne hastır; 

 

“Hayat rüyadır derler. BenIm hayatım hIç rüyalarıma benzemedI. Hayatıma 
benzemeyen her şey rüyam oldu.”775  
 

Hayatın rüya olmasının yanında kahraman kend% rüyalarıyla gerçek hayatını 

bağdaştıramamaktadır. Üstel%k kend% gerçek hayatının dışında kalan şeyler de 

kahramanın rüyası olmuştur. Aynı şek%lde kahraman, gerçek hayatta hayaller%ne yer 

olmadığını şu cümlelerle %fade etmekted%r; “Hayata sığmak kolay değ&l, el&n kolun 

sığsa tuttukların sığmıyor, ayakların g&rse hayaller&n g&rm&yor, (…) sonra da bakılıyor 

k&, &nsan g&re g&re daha kapısında durmuş, (…)”776 Hayatın ancak kapısında 

durab%lmek; kend% hayatına katılamamak ve onun sey%rc%s% olmakla eş değerd%r.  

 

Kıyamet Emekl&s&’nde de hayal mefhumu öneml% b%r noktadadır. İdeal benl%k 

anlayışı bağlamında; “Herkes&n kend& hakkında b&r hayal& ve bu hayal&n gerçek 

olduğuna &nanma ve &nandırma gayret& vardı.”777 %fades% yer almaktadır. Az%z %ç%n de 

geçerl% olan bu durum “Az&z’&n kend&s&nden ve hayatından çok daha kuvvetl& en önde 

ve tek duran b&r hayal&, b&r tasavvuru vardı.”778 cümles%nde kend%ne yer bulmaktadır. 

K%ş%n%n kend%nden öte ve başka b%r şey hayal% eserde tekrarlanan b%r meseled%r; “Yan& 

&nsan han& &şe g&der, evde yatar, buraya gel&r, sokakta gezer &lâ ah&r her ne &se b&r şey 

yapar ama bütün bu zamanlarda kend&n& başka b&r şey olarak düşünür, kend&nden 

 
774 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 168. 
775 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, 191. 
776 A.e., s. 189. 
777 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 18. 
778 A.e., s. 25. 



 367 

başka b&r şey hayal eder, konuştuğundan başka, göründüğünden, hatta g&y&nd&ğ&nden 

başka, her şey&n& başka hayal eder.”779 Gündel%k hayatı %ç%ndeyken, %şteyken, h%çb%r 

şey yapmazken b%r yandan kend% gerçekl%ğ% %ç%nde kend%n% duyumsayan k%ş% b%r yandan 

da tüm bunların dışında kend%n% farklı b%r% olarak hayal etmeye mey%ll% yapıdadır. Tüm 

bunlar olurken hayal ve gerçek arasındak% perdeden söz ed%len eserde hak%kat sab%tl%kle 

n%telend%r%lm%şt%r; 

 
“İçInde zaten olmuş Ile olacağı farz edIlen arasında hayal Ile gerçeğIn perdesI hafIf 
bIr rüzgârla sallanıp duruyor, bIr o tarafı bIr bu tarafı görüp duruyordu. Bazen perde 
katılaşıyor ve loş gerçek, küflü hakIkat sabItlIkte donuyordu. AzIz o vakIt her hayalIn 
bIttIğI yerde taş kesIlIyor ama sabItlIk bIr müddet sonra erImeye, damlamaya 
döndüğünde ve sabItlere başka şeyler karışmaya başlayınca bIr esneme 
duyuyordu.”780  
 

Az%z, bu sab%tl%ğ%n verd%ğ% katılıkta rahat edememekted%r. Buna ek olarak 

Az%z’%n zaman zaman bu gerçek ve hayal arasındak% perdey% ortadan kaldırmaya 

meylett%ğ% ve buna güç yet%reb%ld%ğ% görülür ancak bunda da tam ustalaşamadığı %ç%n 

dert yanar; “ ‘Ah Baba ah, sen&n yanında b&r on sene daha kalab&lseyd&m, ya bu 

ded&kler&m& müdr&k ya bunlardan vazgeçm&ş olurdum, ben& en olmadık yerde terk ett&n, 

hayal &le gerçek arasında doğru mu eğr& m& b&lemed&ğ&m noktada, âşık olup daha 

usanmadığım noktada, h&ç usanmadığım hem de.’ ”781 Baba’nın Az%z’% terk etmes% 

Az%z’% der%nden sarsar. Yıllarca bunun %zler%n% taşıyan Az%z, hayal ve gerçek arasındak% 

%l%şk%de de Baba’nın müdahales%ne %ht%yaç duymakta ama onu yanında 

bulamamaktadır.  

 

Bunlara ek olarak Kıyamet Emekl&s&’nde hayal, saygı duyulan b%r konuma 

yerleşt%r%lm%ş, gerçeklerden üstün tutulmuştur; “Hayal aldatmaca değ&ld&r, hayal çoğu 

zaman gerçeğ&n b&r üst katmanıdır.”782 Tasavvufî bağlamda get%r%len bu yoruma ek 

olarak hayal ve sey%rc% olma durumu %le %lg%l% farklı b%r yorum gel%şt%r%lm%şt%r; “Hayat 

kend&n& sanılanın aks&ne kıyıdan seyrett&rm&yor, &şte hayal ne dersen bana hayatı 

 
779 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 210. 
780 A.e., s. 359. 
781 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s 268. 
782 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 233. 



 368 

kıyıdan seyrederken gördükler&n der&m.”783 Kend%ne ve hayata yabancılaşan %nsanın 

kend% hayatının sey%rc%s% olduğu kabul ed%l%r b%r durumdur. Ancak burada bu sey%rc% 

olma durumunda görülen%n aslında “hayal” olduğu bel%rt%lm%şt%r. Hayal ve gerçeğ%n 

örtüştüğü bu durum, k%ş%n%n hayatın neres%nde durduğuyla %lg%l%d%r. 

 

 
 
 

3.4.1.12. BenlPk ve Sahte BenlPk 

 
 

 

Benlik algısı kişinin kendini nasıl gördüğü ile ilgili verilerin toplamından 

oluşur. Bu bağlamda kişi kendiyle ilgili her şeyi birleştirerek bir benlik algısı inşa eder. 

Benlik algısı kişinin ne olduğunun farkında olması kadar ne olmak istediğini de 

anlaması sürecidir. Benlik algısının oluşmasında kişinin kendine yönelik düşünceleri, 

kendi hakkında bildikleri ve çevresinin kişi hakkındaki söylemleri etkili olmaktadır.  

 

Benlik algısının bu çok yönlü yapısını etkileyen durum benliğin kompleks bir 

yapıya sahip olmasıdır. Benlik K%erkegaad’a göre b%r sentezd%r; beden %le ruhun, sonlu 

%le sonsuzun, özgürlük %le zorunluluğun sentez%…784 Bu bağlamda tek ve bütünlüklü 

benlik algısının yanında birden fazla benliğin oluşması, buna ek olarak sahte 

benliklerin ve ideal benliğin inşa edilmesi, benlik sayısı arttıkça da benlik 

parçalanmasının yaşanması gözlemlenmektedir. Kierkegaard benlik inşasının 

önemine işaret ederek bireyi varoluşçuluk çerçevesinde bir “kavram” olmaktan 

çıkartarak bireyin “ben” olabilmesini, bir “varoluş problemi” olarak ele alır; 

 

 
783 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 319. 
784 A.e., s. 311. 



 369 

“BIrey nasıl kendIsI olabIlIr, nasıl ben hâlIne gelebIlIr? Ben hâlIne gelmesInIn veya 
gelememesInIn anlamı nedIr? KIerkegaard, bu sorularla ‘felsefI sorun’ olarak değIl, 
bIr ‘varoluş sorunu’ olarak IlgIlenIr.”785 
 
Gerçek benl%ğ%n yanında başka benl%kler%n oluşturulması ve özell%kle sahte 

benl%kler%n %nşası, %deal benl%k anlayışı %le %l%nt%l%d%r. K%ş% mevcut benl%ğ%n% kabul 

edemed%ğ% %ç%n sahte benl%k oluşturur ve sahte benl%ğ%n% gerçek benl%ğ%ym%şçes%ne 

sah%plen%r. Bu bağlamda sahte benl%kler savunma mekan%zmasının ürünler%d%r. Şule 

Gürbüz, b%r söyleş%s%nde bu durumla %lg%l% şunları söylem%şt%r; “Zaten yapısı gereğ& 

&nsan zor ver&r, esk& b&r ayakkabısını b&le zor ver&r, sahte ama havalı benl&ğ&n& nasıl 

çıkarıp kolayca vers&n? En büyük korkusu zaten görülmek &ken kat kat yalancı 

esvaplarından nasıl kurtulsun, (…)”786 İdeal benl%k anlayışındak% kend%n% g%zleme, bu 

bağlamda sahte benl%kler vasıtasıyla gerçekleşmekted%r. Dolayısıyla k%ş%n%n kend% 

gerçeğ%n% g%zlemeye yarayan sahte benl%kler k%ş% %ç%n kıymetl% olduğu %ç%n onlardan 

kolay kolay vazgeç%lememekted%r.  

 

Benl%k algısını oluşturan etmenlerden b%r% k%ş%n%n beden%ne yönel%k sah%p 

olduğu düşünceler%d%r. Bu bağlamda Kambur adlı kahramanın sah%p olduğu bedensel 

arızası, benl%k algısına da s%rayet etm%ş, Kambur hasarlı b%r benl%k algısı %nşa etm%şt%r. 

Y%ne benl%k algısı %le %lg%l% b%r d%ğer öneml% mesele benl%k algısının a%lede oluşmaya 

başlaması ve bu oluşumda a%len%n önem%d%r. Gürbüz’ün kahramanlarının pek çoğu 

somut anlamda a%leler% olsa da aslında “hüdayînab%t oluş”a sah%p kahramanlardır. 

Örneğ%n Kambur a%les% tarafından görülmem%ş b%r çocuk olmakla benl%k algısını %nşa 

etm%şt%r. Y%ne benzer b%r mesele Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanı Az%z’%n %ç%n de 

geçerl% olup Az%z’%n küçük yaşta a%les%n%n yanından ayrılarak %nşa ett%ğ% hayatı yahut 

hayatın %ç%nde %rades%zce savruluşu Az%z’%n kend%ne da%r oluşturduğu benl%k algısını 

etk%leyen etmenler arasındadır. 

 

Kıyamet Emekl&s& hem benl%kler hem de sahte benl%kler açısından zeng%n b%r 

eserd%r. Az%z, yalnızlığı neden%yle kend% sahne benl%kler% %le sohbet etmekted%r. Köy 

 
785 Vefa Taşdelen, Benlik ve Varoluş: Kierkegaard Felsefesi Üzerine Bir İnceleme, 2. bs., Ankara, 
Hece Yayınları, 2017, s. 94.  
786 Sakman, A.g.e., s. 8. 



 370 

ev%nde büyük b%r tenhalık ve k%mses%zl%k %ç%ndeyken duyduğu ted%rg%nl%k, saatler%n b%r 

türlü geçmemes% ve ıssızlığın her yanını kaplaması net%ces%nde kend%ne muhatap 

aramaktadır. Yanında duran köpek dah% g%tm%şt%r. Tam da Az%z’%n en yalnız h%ssett%ğ% 

ânlarda benl%kler%n%n devreye g%rd%ğ% görülür; “Ayçukuru Köyü’ne arabanın arkasında 

ya da önünde Az&z’&n &ç&nde ya da kucağında kalb&nde ya da z&hn&nde o da gelm&şt& 

&şte. Az&z bell& bel&rs&z gülümsed&, k&m b&l&r kaç k&ş& geld&m daha, arabaya &y& sığdık, 

derken yalnız olmadığını anlayıp rahatlar g&b& oldu.”787 Az%z hem somut hem soyut 

anlamda der%n b%r yalnızlık %ç%ndeyken, sahte benl%kler%n% fark ederek yalnızlığını 

dağıtab%ld%ğ% düşünces%yle rahatlamaktadır.  

 

 Baba ve Az%z arasındak% d%yaloglarda Baba Az%z’% sahte benl%kler% hakkında 

uyarır. Az%z’%n benl%kler%nden b%r% olan “Kemal” en çok konuşan ve Az%z’e varlığını en 

çok h%ssett%rend%r. Baba verd%ğ% b%lg%ler%n Az%z’%n %ç%nde Az%z’%n benl%kler% tarafından 

değ%şt%r%ld%ğ%n% %ma ederek şunları söyler; “H&çb&r şey b&r&nden d&ğer&ne olduğu hal& 

&le akmadı. Ş&md& sen o kahrolasıca sahte benl&ğ&nle ben& ve ded&kler&m& yen& baştan 

yaratacaksın, ben& ve bendek&ler& böylece yok edeceks&n.”788  

 

 Eserde sahte benl%ğ%n karşısına %se öz benl%k olarak “Allah” yerleşt%r%lm%şt%r. 

Tasavvufî yorumlamayla ele almaya müsa%t bu durum şu şek%lde %fade ed%lm%şt%r; 

“İnsan gerçek tek ve b&zzat Allah olan öz benl&ğ& &le dünyada yaşayab&lecek, futbol 

oynayıp, memur&yet yapacak, emlakçı olup ev gezd&recek b&r canlı mıdır?”789 Tüm 

dünyalıkların %nsanın ulvî yanına yakışmadığı yönündek% algı burada da %nşa ed%lm%ş 

gözükmekted%r. Eser%n sonuna doğru Az%z çek%ld%ğ% %nz%va hâl%nde tüm sahte 

benl%kler%nden uzaklaşıp özü %le kalma %steğ%n% d%le get%r%r; 

 

“ ‘Ben’ dedI alçak sesle, ‘sıyrılmak, sahte benlIklerImden ayrılmak, cevherImle baş 
başa kalmak IstIyorum. Cevher derken ne dedIğImI neyI kastettIğImI bIlIyorum. Onu 
bInlerce kez duydum hIssettIm tanıyorum. Ne IstedIğInI de bIlIyorum. Önce 
üstümdekIlerI atacağım ona yakın sahte benlIğIm var.”790  
 

 
787 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I.. S. 313. 
788 A.e., s. 233. 
789 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 108. 
790 A.e., 492. 



 371 

             Sahte benl%kler%n doğrudan %fades%n%n dışında benl%k sayısının çokluğuna 

eserde ara ara yer ver%lm%şt%r; “Baba, ‘İy&, o zaman adın b&le kaç harfl&, dört, sen de en 

az dört k&ş&s&n. Huruf&l&k yapmıyorum sana, anla d&ye kalabalığı &şaret ed&yorum.’”791 

Y%ne; “(…) beş benl&kl& adam &k& benl&kl&y& tutarsız ve ahenks&z buluyordu.”792 g%b% 

%fadelerle benl%k sayısının çokluğuna %şaret ed%lm%şt%r. Baba, benl%kler%n çokluğuna ve 

hang%s%n%n ağır bastığına d%kkat ed%lmes%ne yönel%k %se şunları söylem%şt%r; 

 
“ ‘(…) kendInIzI dInleyIn, mesela yürürken kIm olarak yürüdüğünüze dIkkat kesIlIn. 
Dükkânlarınıza geldIğInIzde kapıda kImI bırakıp hangI benlIğInIzle IçerI gIrIyorsunuz 
ve mIllet sIze kIm olarak hItap edIyor, bunları InceleyIn. O kapıda bıraktığınız var ya 
o ne kadar güçlü ve Iştah açıcı Ise sIz o kadar güçlüsünüz, başka hayata dönmenIz o 
kadar zordur, ondan başınızı alamazsınız çünkü onun verdIğInI hIçbIr şey, hIç kImse 
veremez çünkü.”793  
 
Kend%n% d%nlemek, kend%n% %zlemek ve kend%n% anlamak kend%n% b%lme 

bağlamında son derece öneml%d%r. Kend% benl%ğ%ne ve benl%kler%ne da%r f%k%r 

gel%şt%rmek de kend%n% b%lmen%n en temel gerekler%nden b%r%d%r. Dışta bırakılan benl%ğ%n 

gücü kadar k%ş%n%n güçlü olduğunun %fades% de öneml%d%r. Çünkü anlaşılan o k% her 

benl%k k%ş%ye dost olarak devreye g%rmemekted%r. Alıntının devam eden kısmında “ 

(…) şeytan ya da benl%k ne dersen%z dey%n (…)”794 g%b% b%r %fadeyle şeytan ve benl%k 

özdeşleşt%r%lm%şt%r. Y%ne “Ve şeytanın da &tham eden sürekl& &tham eden benl&k 

olduğunu.”795 %fades%ne ek olarak şeytanın k%ş%n%n %ç%ndek% benl%klerden suçlayıcı 

benl%k olduğuna da%r şu %fadelere yer ver%lm%şt%r; 

 
“ ‘Şeytan, IçIndekI Itham eden, durmadan suçlayan benlIktIr. Bu İncIl’de de yazar ama 
kImse tefsIr etmez. Çünkü kendInI durmadan suçlayan Insan çok güç kaybeder, bu da 
kaybetmeyenlerIn IşIne gelIr.’ ”796  

 

 Son olarak eserde sahte benl%klere ek olarak “eğret% benl%k” %fades% 

kullanılmıştır. Sahte benl%k g%b% eğret% benl%k de k%ş%n%n kend% gerçek benl%ğ%ne 

 
791 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 219. 
792 A.e., 229. 
793 A.e., s. 211. 
794 A.e., s. 211. 
795 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 46. 
796 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 400. 



 372 

tahammül edememes% sonucu %nşa ett%ğ% yen% b%r benl%kt%r. Eserde anlam ve 

anlamsızlıkla %l%şk%lend%r%len bu durumla %lg%l% şunlar söylenm%şt%r; 

 
“Anlar gIbI görünüyordu kI bu Imkânsızdır, sadece yol arayan bIr zIhnI kendIne 
çevIrmek vardır ya da yolunu kaybetmIş bIr benlIğe yenI bIr ev bulmak, yapmak ve onu 
oraya yenI bIr eğretI benlIk Ile oturtmak vardır. Anlar gIbI oluyordu kI hIçbIr doktor 
gerçek bIr delIye bIr şey yapamaz.”797  
 
 

            B%r benl%ğ%n yolunu kaybetmes%, k%ş%n%n kend%nden uzaklaşması %le %lg%l%d%r. 

Kend%nden uzaklaşan k%ş% %ç%n sığınab%leceğ% mevcut b%r benl%ğ%n varlığı söz konusu 

olmadığı %ç%n ona yen% b%r yer bulmanın gerekl%l%ğ%ne değ%n%lm%şt%r. Ancak benl%ğ%n 

orada da “eğret%” b%r duruş serg%leyeceğ% %fade ed%lm%şt%r.  

 
 Sonuç olarak benl%k sayısının bu denl% fazlalığı “benl%k parçalanması”na 

sebeb%yet vermekted%r. Eserde Az%z’%n ps%koloj% ve ruh sağlığı g%b% meselelere mesafel% 

tavrı ele alınmıştır; “Az&z bu ps&koloj&, akıl sağlığı… g&b& şeylerden ş&ddetl& b&r nefret 

duyuyordu.”798 Bu ves%leyle Az%z’%n yaşadığı benl%k parçalanması kahraman 

tarafından normal karşılanır şek%lde %nşa ed%lm%şt%r. İnsan olmanın gereğ% olarak; 

“Elbet hastaydı, &nsandı, elbet ruh bütünlüğü yoktu onlarca ben& vardı, elbet del&yd& 

az çok aklı vardı.”799 %fades%yle Az%z değerlend%r%lmeye alınmıştır. “Ben’& parçalara 

ayrılmış, (…)”800 %fades%n%n ardından “Ş&md& okuyor bazen de duyuyordu k& bu b&r 

hastalıktır d&ye, ama hayır ya da belk& ama sıhhat den&len de gerçek olmadığı g&b& b&r 

çeş&t uyuşturucu, ant&depresandır.”801 cümles%yle Az%z’%n aslında bu durumun hastalık 

olarak kabul ed%ld%ğ%n%n farkında olduğun d%le get%r%lm%şt%r. Ancak bu denl% sıhhate 

%nanmadığı g%b% %nsan olmanın gereğ% olarak Az%z’%n “Kend&n& tek ve yekpare 

göreb&lmes&ne &mkân (…)”802 olmadığı d%le get%r%lm%şt%r. Benl%k parçalanması olarak 

ele alab%leceğ%m%z bu durum, kend%ne yabancılaşmanın b%r sonucudur. Tıpkı Kambur 

adlı romanın zamansal ve b%ç%msel parçalanmışlığının kahramanın benl%k 

 
797 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 46. 
798 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 382. 
799 A.e., s. 382. 
800 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 191. 
801 A.e., s. 191. 
802 A.e., s. 191. 



 373 

parçalanmasına eşl%k etmes% g%b% Az%z üzer%nden de benl%k parçalanması 

okunab%lmekted%r. 

 

              Benl%k algısı bağlamında değerlend%r%leb%lecek b%r d%ğer unsur %se meslek 

seç%m% ve bu mesleğ% yer%ne get%rme üzer%ne kuruludur. Meslek seç%m% ve benl%k %nşası 

b%rb%r%n% aynalayan unsurlardır. Bu bağlamda kend%nden ve mevcut hâl%nden hoşnut 

olmayan k%ş%lerde gerçek benl%kten z%yade %deal benl%k tasavvuru %le seç%len meslekle 

daha yakından %l%şk% olduğu kabul ed%l%r.  

 

             Şule Gürbüz’ün kend% meslek hayatının ve meslek üzer%ne düşünceler%n%n 

tezahürü olarak eserler%nde de kahramanları %ç%n spes%f%k meslekler seçmem%ş 

olduğunu görürüz. Hatta Zamanın Farkında adlı öykü k%tabındak% “Müz%k Hocası” 

har%ç herhang% b%r kahramanı %ç%n doğrudan b%r meslek bel%rtmem%ş olduğunu 

görmektey%z. Bu öyküdek% “Müz%k Hocası” da mesleğ% dolayısıyla sıkıntı çeken b%r 

kahraman olarak %nşa ed%lm%şt%r. “Müz%k Hocası”nın meslek üzer%ne yorumları %se 

doğrudan şu şek%lded%r; 

 

“İnsan on altı-on yedI yaşında nasıl bu asılış arzusunu duyabIlIr kendInI asmanın 
dışında, hIç anlamadım. İnsan yIrmI yaşında nasıl muhabIr, eczacı, koca… olmaya 
razı olur, nasıl Ister anlamadım. Ben peygamber olmak IstIyordum, ya da hIçbIr şey. 
Ama olamadığım peygamber olamamak olsun IstIyordum bIr yandan da.”803  

 

         İdeal benl%k anlayışıyla arzulanan meslek arasındak% %ns%camı net b%r şek%lde 

gördüğümüz bu alıntıda Gürbüz’ün eserler%ndek% mesleğe bakışa tanıklık etmektey%z. 

Y%ne Gürbüz’ün %lk romanının kahramanı “Kambur” bedensel arızası neden%yle 

dışlanmışlığı %çer%s%nde herhang% b%r k%ml%k %nşa edemem%ş olduğu g%b% herhang% b%r 

mesleğe de sah%p değ%ld%r. Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanı Az%z, tamamen 

çevres%ndek%ler%n yardımı net%ces%nde b%r memur%yete g%rm%şt%r. Y%ne aynı eserdek% 

Nuhu kend% bölümüyle %lg%l% mesleğ% %cra edemeyenler arasındadır. Dolayısıyla 

Gürbüz’ün eserler%ndek% “kend%l%k arayışı” meslek ve kar%yer bağlamındak% %lerley%ş 

%çer%s%nde ele alınmamış, meslekler önemsenmem%şt%r. Gerçekç% b%r meslek seç%m% ya 

 
803 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 17.  



 374 

da arzusu %ç%nde olmayan kahramanların arzuları, farklı meselelere yönel%kt%r. 

N%hayet%nde meslekler, hayatın %ç%ne yerleşmeye ves%le unsurlardır ancak Gürbüz’ün 

kahramanlarının karakter%st%k özell%ğ% olan yabancılaşma burada da devreye g%rmekte 

ve kahramanlar bu kanalla da hayata yerleşmey% seçmem%ş gözükmekted%r. Sonuç 

olarak eserlerde örtük ve s%l%k b%r şek%lde mesleklere %şaret ed%lm%ş olsa dah% 

kahramanların meslekî seyr% eserler %ç%n kurucu öge olarak h%çb%r zaman ele 

alınmamıştır. 

 

 

 

3.4.1.13. BenlPk İnşası Bağlamında “Kend)n) B)lmek” 

 

 

              “Kend(n( b(l!”804 

 

Felsefen%n ve edeb%yatın en öneml% problemler%nden b%r% de “kend%n% 

b%lmek”t%r. Felsefe ve edeb%yatın b%rleşt%ğ% nokta “hak%kat arayışı” olduğu %ç%n ve 

hak%kate er%şmek %ç%n “kend%n% b%l”men%n gerçekleşmes% gerekt%ğ% %ç%n bu mesele 

gündem hâl%ne gelm%şt%r. Çünkü varlığa ancak kend%n% b%lerek ulaşılır. Varlığa 

ulaşab%lmek adına düşünce gel%şt%reb%lecek tek özne de “b%l%nç” sah%b% olmasıyla %nsan 

olduğundan %nsanından hareketle varlığa ulaşılab%lecekt%r. Bu noktada “b%lme” 

eylem%n% gerçekleşt%ren özne olan %nsan kend% üzer%ne düşünce gel%şt%rerek aslında 

b%l%nc%n b%l%nc%ne varır. 

 

Edeb%yat ve felsefen%n kes%ş%m noktası olan varoluşçulukta k%ş%n%n kend%n% 

b%lmes% ulaşılamaz b%r durum olarak kabul ed%l%r. Aynı zamanda “kend%n% b%lme” 

k%ş%n%n eylemler% %le açıklığa kavuşur. Bu bağlamda varoluşçuluğun temel 

kavramlarından olan sorumluluk ve özgürlük kend%n% b%lmede ve kend%n% %nşa etmede 

 
804 Delphi Tapınağı 



 375 

başat rol oynar. Bu bağlamda den%leb%l%r k% benl%k %nşa edeb%lme %nsanın aslî görev% ve 

varlık sebeb%d%r. 

 

Hayatın ve %nsanın değ%ş%me maruz olması %nsanın kend%n% b%lmey% 

gerçekleşt%r%rken esas olarak ney% b%leceğ% sorusunu da beraber%nde get%r%r. İnsan olmak 

ve “kend% olmak” olmuş b%tm%ş b%r şey değ%ld%r; “olmak” b%r süreçt%r. Devamlı değ%ş%m 

ve dönüşümün olduğu %nsan ruhunu anlamak %ç%n k%ş%n%n kend%ne “devamlı” bakması 

gerekmekted%r. Aynı zamanda %nsanın kend%n% %nşasına %nanıldığı %ç%n aslında kend%n% 

b%lmek devamlı surette kend%n% %nşa etmekle mümkün hâle geleb%lmekted%r. Kend%n% 

%nşa etmek de kend% olmanın ön koşuludur. K%ş% kend% olab%lmek %ç%n dış etk%lerden 

uzaklaşmak ve %ç%ne dönmek zorundadır.  

 

 Tasavvuf öğret%s%nde de kend%n% b%lmek öneml% b%r noktaya yerleşt%r%lm%şt%r. 

Yunus Emre’n%n dey%ş%yle; “İl&m kend&n& b&lmekt&r.” Bu bağlamda kend%n% b%lmek 

hak%kate er%şmek %ç%n m%henk taşı olarak bel%rlenm%şt%r. “Kend&n& b&len Rabb&n& b&l&r.” 

Had%s’%n% merkeze alan bu düşüncede amaç kend%n% b%lerek Rabb% hakkında malumata 

ulaşmak ve “tevh%t” hâl%n% %nşa etmekt%r.  Bu kend%n% b%lme sürec% tekâmüle ulaşmanın 

ön koşulu olarak kabul ed%l%p “yol” metaforu %le %l%şk%lend%r%l%r. Nereden gel%p nereye 

g%deceğ%n% b%lme %steğ% %çer%s%nde olan k%ş%, tüm bu b%lmey% gerçekleşt%reb%lmek %ç%n 

tefekkürle kend% üzer%ne düşünmeye başlar. Tek b%r %nsanda tüm âlem%n olduğuna da%r 

%nanç da k%ş%n%n kend% %ç%ne dönmes% ves%les%yle hak%kate ulaşılab%leceğ% %nancının 

gel%şmes%ne sebeb%yet verm%şt%r. 

 

Kend%n% b%lmek “farkındalık” %le %l%şk%l%d%r. Farkındalık %se meselelere mesafe 

alarak onlara uzaktan bakmayla ve akışı kes%nt%ye uğratarak mümkün olab%lmekted%r. 

Tüm bunların gerçekleşeb%lmes% %ç%n de öznen%n “yalnız” kalab%lmes% gerekmekted%r. 

Şule Gürbüz’ün kahramanlarında yaygın olarak gördüğümüz bu “farkındalık” durumu 

hem onların yalnızlığıyla hem de hayatın akışını ve oluşu kes%nt%ye uğratarak “sey%rc%” 

olma hâller%yle yakından %lg%l%d%r. Gürbüz’ün kahramanları kend%ler%n% b%lmek adına 

kend%ler%ne ve hayata da%r yorum gel%şt%r%rler.  

   



 376 

 Kambur, “Tanımakla görevlend&r&ld&ğ&m k&ş& ben m&y&m?” %fades%yle hem 

meseley% hem kend%n% sorgular. Kend%n% b%lmen%n b%r “görev” olduğunu d%le get%ren 

Kambur %ç%n kend%n% b%lme her ne kadar öneml% olsa da k%ml%k %nşası onun %ç%n tam 

anlamıyla gerçekleşemem%şt%r. 

  

Öyle m&ym&ş? adlı eserde pek çok kad%m metne göndermeler%n olması g%b% 

“Kend%n% b%len Rabb%n% b%l%r.” Had%s’%ne de gönderme yapılarak; “ ‘Kend&n& b&len 

rabb&n& b&l&r,’ dem&şler, tam da buna sebep &nsan rabb&n& de kend& g&b& b&l&yor.” 

şekl%nde ufak b%r eleşt%r% d%le get%r%lm%şt%r. Aslında %nsanın kend%nden %baret olması 

onun hem cezası hem mükafatıdır. Kend%n% %y% b%len k%ş% Rabb%n% de %y% b%l%r, kend%nden 

memnun olamayan k%ş% Rabb%nden de memnun olmayacaktır. Buna bağlı kend% 

hakkındak% f%kr%n% Rabb%ne yansıtan %nsan kend% b%l%nc% oranında Rabb% hakkında b%lg% 

ve yorum gel%şt%reb%lecekt%r. Buna ek olarak tasavvuf öğret%s%nde Allah’ın kend% 

ruhundan %nsana üflemes% %nancı mevcuttur. Yan% %nsan Allah’ın b%r benzer%d%r. Allah’ı 

kend% g%b% b%lmek bu m%nvalde yorumlanmaya da açıktır.bİnsanın kend%nden hareketle 

âlem% b%lmes% Kıyamet Emekl&s&’nde şu cümlelerle ele alınmıştır; 

 

“ ‘KendImI bIldIkçe her şeyI bIleceğIm, hem de her şeyI Işte her şeyden kastım da o. 
Hâsılı kendInI IyI anlayan ve anlatan kâInatı resmeder, kalbIne bakabIlen olan olacak 
her şeyI seyreder. ZIhnInde sabah akşam gezIntIye çıkabIlen Insan nedIr ne değIldIr, 
ne kadardır dIye aranmaz sormaz, yürüdüğü gördüğü her şeydIr, adımını o an attığı 
kalbIndekI kıvrımlı gıcırtılı şeydIr. Ben sahIp çıkabIlsem kendIme, tüm cIhana da 
yeterIm. Gözüm mIlyarların gözü, kalbImIn atışı onların da kalbIdIr, (…)’”805  
 

              Kend%n% b%len%n her şey% b%leceğ%ne, çünkü kend% %ç%nde âlem% barındırdığına, 

bu “b%lme” %le de Rabb%n% de b%leceğ%ne değ%n%lm%şt%r. K%ş% kend%ne bakab%ld%ğ% ve 

kend%n% göreb%ld%ğ% n%spette başkalarını da göreb%l%r. K%ş%n%n kalb% b%r aynadır; o ayna 

ne kadar tem%zse oradan bakıldığında her şey görüneb%l%r hâle gel%r. Y%ne “zaman” 

meseles%nde “Âdem’le akran olma” %fades%yle bel%rt%ld%ğ% g%b% kalp de m%lyarlarla 

beraber atab%lecek durumdadır.  

 

 

 
805 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 187.  



 377 

3.4.1.14. KeskPn Bakış 

 
 
 
 

“Aslında keş(f yoktur, (zan, (nt(ba, bakış değ(ş(m( 
vardır.”806 

 

 

 Şule Gürbüz’ün tüm düşün ve yazın hayatının temelini oluşturan “kendine 

keskin bir bakışla bakma” durumu, yabancılık bağlamında da önemlidir. “Bakış” 

kişinin kendine yöneldiğinde kadim öğretideki “kendini bil”me gerçekleşir. Kendini 

anlayabilmek, varlık seviyesini yükseltebilmek için kişinin bilinçli bir şekilde kendine 

bakması ve kendini gözlemlemesi gerekmektedir. Bunlara ek olarak bu “bakış”ın 

doğurduğu bir başka durum da vardır: kendine ve kendi hayatına “seyirci olma hâli”. 

İşte bu durum “yabancılaşma” kavramının bir diğer veçhesi olan kişinin kendine 

yabancılaşması ve kişinin kendi hayatının ve kolektif hayatın seyircisi olması 

durumuyla kişinin “dışarıda” kalmasını imler.  

Bir meseleyi anlayabilmek için ona mesafe alıp dışarıdan bakmak 

gerekmektedir. Dolayısıyla Gürbüz’e göre bu dışarıdan bakma, mesafe alma ve seyirci 

olma hâli makul bir durumken insanların buna yönelik olumsuz yaklaşımları 

Gürbüz’ün dikkat çektiği bir meseledir; “(…) bu kenarda duruşu ya da karşı durma, 

karışmama çabasını bir beceriksizlik olarak adlandırmakta hiçbir beis 

görmüyorlar.”807 Kendi kişisel hayatında da öğrendiği çoğu şeyi “tenhalık”tan 

öğrendiğini söyleyen Gürbüz, bu kenarda durma ve kenardan izleme meselesini 

güzelleyen taraftadır.  

 Nil Sakman bu konuyla ilgili Öyle Miymiş?in yazılma sürecinin özeti olarak 

Hölderlin’in “Ruh Huzuru” adlı şiirindeki şu dizeleri gösterir; “İyi bir şeydir insanın 

uzaktan bakabilmesi hayata / Ve anlayabilmesi hayatın kendini nasıl algıladığını, / 

 
806 A.e., s. 34. 
807 A.e., s. 6.  



 378 

Ayakta kalabilen, atıldıktan sonra tehlikenin kollarına, / Fırtınalarda ve rüzgârlarda 

yolunu bulabilmiş birisidir,”808 Gürbüz’ün anlatı diyebileceğimiz ve otobiyografik 

özellikler taşıyan bu eserinde olduğu gibi tenhalık, kenarda durma ve hayata ve 

kendine bakış Gürbüz’ün düşün dünyasında da öncelenmiştir. Buna ek olarak kurgu 

eserlerindeki kahramanlarının pek çoğu da kendi hayatına ve kolektif hayata seyirci 

olan, kenarda durmayı yeğleyen ve bakışa önem veren karakterlerdir. Bu bağlamda 

Seval Şahin’in Coşkuyla Ölmek üzerinden Gürbüz’ün üslubu için getirdiği şu yorum 

önemlidir; 

“Her dört bölümde de ortak olan şaşkınlıklar, heyecanlar ya da taşkınlıklar yerIne 
rutIn hatta vasat, sıradan bIr hayat ve buna hâkIm olan sıkıntıdır. Bu sıkıntıya eşlIk 
eden unsur olarak dIkkatI çeken temel mesele Ise kahramanların bu rutInlIğI 
seyretmelerI, yaşayış adı verIlen bIr nevI manzaraya uzaktan bakmalarıdır. Bu sebeple 
Gürbüz’ün eserlerIndekI üslubu belIrleyen ana unsur olan bu bakma, seyretme, Izleme 
eylemlerIyle ortaya çıkıp olan Ile olması beklenen arasındakI mesafeyle beslenen bIr 
manzaralaşma halInden bahsetmek gerekIr.” 809 

 Şule Gürbüz’ün yazın ve düşün hayatındaki “bakış” ve “tenhalık” meselelerin 

önemi her eserinde kendini duyurmaktadır. Kahramanların durağan diyebileceğimiz 

hayatları zamanın ağır geçişinin tecrübe edilmesiyle beraber “sıkıntı”nın hâkim olduğu 

hayatlardır. Bu yavaşlık da “durup seyretmeyi” beraberinde getirir. Ancak bu seyretme 

de “anlama”ya hizmet ediyor gözükmektedir. Seval Şahin’in ifadesiyle aslında bu 

hayat artık bir “manzara” hâlini almaktadır. Burada işaret edilen “mesafe” kavramı da 

idealleştirilmiş benlik anlayışıyla beraber okumaya müsaittir. Olanlarla olması 

gereken ya da olması istenenler arasındaki farkın oluşturduğu gerilim insan 

hayatındaki trajedilerden birini doğurmaktadır.  

 Şule Gürbüz, hayata “tenha” bir yerden baktığını söylerken bunun derinliğin 

asıl sağlayıcısı olduğunu da ifade etmektedir. Daha yüce şeyleri görebilmek adına bir 

kargaşanın içinde olmaya değil de bir sadeliğin eşlikçiliğine ihtiyaç duyulduğunu şu 

şekilde ifade etmiştir; 

 
808 Sakman, A.g.e., s. 7. 
809 Şahin, “Ev: Bir Yekparelik” 



 379 

“Ben genel anlamıyla olağanüstülükleri sezebilmek için çok sade yaşamak, öyle olmak 
gerektiğine inanan birisiyim. Çünkü bir hayhuyun içindeyken ya da böyle kendini iyi 
zanneden sahte şeylerin içindeyken ince şeyler hep kaybolur, sezilmez, fark edilmez 
olur. Halbuki çok sıradan ve sade bir hayatın içindeyken çok ufak bir şey bile sizin 
için fark edilir bir şey olur. Bir çiçeğin kokusu, ufak bir ışık, ışığın değişmesi, 
ayağınızın altındaki taşın sesi, her türlü şey fark edilir. Bu büyüleyici bir şey. Ben bu 
sebeple kendi yaşamımı da, zihin yaşamımı da sade ve yalın tutmaya çalıştım. Çok 
yeniyetmeliğimde ve yetişme çağımda hep bir yetişme kaygım vardı. Her şeyi birden 
tutabilme, her şeyi birden kavrayabilme. Sonrasında, epey bir zaman önce, fark ettim 
ki bir insan, insan olarak ne derinlikte, ne bakışta, ne seviyede olursa olsun ancak 
kendi durduğu pencereden bakabilir, orayı resmedebilir, orayı görebilir. Ne kadar bir 
bahçesi varsa orayı sulayıp, orayı bereketli bir yer haline getirebilir. Ben kendi 
meselemin hep kendi çiçeğimi açtırabilmek olduğunu düşündüm. Bunun için de daha 
ziyade kendime ve bakabildiğim manzaraya, oradaki derinliğe ve o toprağı 
bereketlendirmeye yoğunlaştım. O yüzden çok fazla kargaşaya, günlük didinmeye, 
içine atılmış yüzlerce şeyle uğraşmayı ziyan gördüm. Kendime bir bahçe seçtim, bir 
yer beğendim, durabileceğimi, anlayabileceğimi düşündüğüm, göz hizamın 
seçebileceği bir duruş seçtim çünkü buradan bakabiliyorum, burada gözüm hassas, 
kulağım keskin ve katışıksız.”810  

 Bu paragraftan hareketle Gürbüz’ün kendi hayatında da tenhalığı, sadeliği, 

basitlikteki yüceliği görmeyi ve sezmeyi tercih ettiği anlaşılmaktadır. Tüm bu sadelik 

ve tenhalığın içinde olma, bir “bakış” kazandırmıştır. Çünkü Gürbüz’e göre insan ne 

derinlikteyse oradan bakabilir. Bu durum öznenin önemini ortaya koymakla beraber 

Schopenhauer’den mülhem “dünyanın öznenin tasavvuru” olarak ele alınması ile de 

yakından ilgilidir. 

 Şule Gürbüz, k%ş%sel hayatında öğrend%kler%n% yalnızlıktan ve “kend&ne kesk&n 

b&r bakıştan” öğrenm%ş olması g%b% eserler%nde de kahramanlarına bu anlayışla b%r 

dünya örmüş, bakışa ve yalnızlığa kıymet veren kahramanlar %nşa etm%şt%r. Öncel%kle 

kend%ne bakma; kend%n% tanıyab%lmek, b%leb%lmek ve anlayab%lmek %ç%n temel koşul 

olarak kabul ed%lm%şt%r. Kend%n% b%len %nsan da kend%nden hareketle varlığı ve hak%kat% 

anlayab%lecek duruma gelecekt%r. Bu bağlamda Gürbüz’ün kahramanları düşünen, 

gözlemleyen ve kend%ler%n% hırpalarcasına kend%ler%yle %lg%lenen kahramanlardır. 

 

 
810 Sakman, A.g.e., s. 9. 



 380 

 

3.4.1.15. Hayata Karışmama: Hayatın Kenarında Durma 

 

Sey%rc% olma hâl%n%n açıklığa kavuştuğu alanlardan b%r% de yaşama 

katılmamadır. Gürbüz b%r röportajında bu konuyla %lg%l% şunları söylem%şt%r; “Gelen 

geçen ve tünel&nde olduğum tüm zamanlarımda kend&m&, ne kadar okusam, d&nlesem, 

b&lg&ye baş eğ&p sallasam haller&mde hep eğret& h&ssett&m. Aslen yaşamıyor da yaşıyor 

g&b&yd&m.”811 Kahramanlar da hayatın %ç%nde, hayatın akışında değ%l; hayatın kenarında 

durup hayata ve kend% hayatlarına bakan yapıdadırlar. Bu “eğret%” h%ssetme hâl% 

yaşama yabancılıkla beraber yaşamın %ç%nde olmamayı da doğurmaktadır. Bu durum 

bazı durumlarda kahramanların kend% hayatları yokmuş g%b% h%ssetmeler%ne sebeb%yet 

vermekle beraber kahramanların kend% hayatları üzer%nde %n%s%yat%f almaktan ger% 

durduklarına da %şaret eder. Kend% hayatının yönet%c%s% olmamalarıyla kend% 

hayatlarının sey%rc%s% konumunda kalan kahramanlar varoluşçu bağlamda son derece 

öneml% olan %rade, özgürlük ve sorumluluk kavramlarından da uzak düşmüş 

gözükmekted%rler. 

 

Bakışa eşl%k edecek farkındalık yalnızlık ve tenhalık anlarında ortaya çıkacağı 

%ç%n Gürbüz’ün kahramanlarının ekser%yetle yalnızlığı terc%h ett%kler%n% de görürüz. 

Durup bakab%lmek %ç%n kenara geçmek, kenarda k%mseyle muhatap olmamak, ordan 

kend%n% ve hayatı %zleyeb%lmek gerekmekted%r. 

Seyirci olma hâlinin getirdiği gerçeklik; yaşamama karışmamadır. Hayatın ve 

kendi hayatlarının kenarında duran kahramanlar sık sık bunu dile de getirirler. 

Kambur, “Yaşama pek katılmadığım için (…)”812 ifadesiyle ve “Müzikten uzaklaşmak, 

zamanı hızlandırmak, bir şakayı daha anlamak için çalıyordum kontrbası. (Yaşama 

katılmamak için yaşamak gerektiği gibi.)”813 ifadesiyle yaşama katılmamanın esas 

 
811 Şule Gürbüz, “Hz. Mevlânâ ve İnsanlar Arasındaki Farklar”, Dârulmülk Konya: Tarih, Kültür, 
Sanat ve Medeniyet, Ed.: Ekrem Aytar, Mehmet Bilal Yamak, Konya, Konya Büyükşehir Belediyesi, 
“ ‘Vuslat’ın 750. Yılında Hz. Mevlânâ Özel Sayı”, 2023, s.63. 
812 Gürbüz, Kambur, s. 16. 
813 A.e., s. 81. 



 381 

olduğunu dile getirmiştir. Ona göre yaşayanlar yani hayatın içinde olanlar hayatı asıl 

kaçıranlardır.  

Coşkuyla Ölmek’te de Sadullah Efendi; “Hayata yerleşt&ğ&m& h&ç 

h&ssetmed&m.”814 %fades%yle ev%ne, eş%ne, yaşadığı ve geçt%ğ% yerlere, yed%ğ% yemeklere 

vs. hep yabancı olduğunu, hayata da%r b%r “yerleş%kl%k ve a%d%yet” duygusu 

gel%şt%remed%ğ%n% d%le get%rm%şt%r. 

 Hayatın kenarında durmaya yönel%k mey%l; kend%n% ortaya atıp kend%n% hayata 

yem etmeme ve kend% olmak %ç%n gerekl% sadel%ğ% sunması bakımından öneml%d%r. 

Kahramanların %ç dünyasına da bu durum s%rayet etmekted%r; 

 

“İçInde hep bIr kenar vardı. Kenarda durduğu, kenardan yürüdüğü, kenardan 
gördüğü, kenardan uğultu IşIttIğI. (…) KendInI kenarda da tenhada da görüyordu 
üstelIk. İnsanların büyük çoğunluğu kenarda değIl, ortadaydılar, mücadele orta 
mücadelesI, ortanın göbeğI, hatta onun göbek delIğIydI. (…) AzIz’In dolaştığı kenar 
bIle boştu.”815  

 

İnsanlar Az%z’%n aks%ne ortaya mey%ll% ve ortada olmak %ç%n can atan 

yapıdadırlar. Gürbüz b%r röportajında ortanın %nsanı telef edeceğ%ne da%r şunları söyler; 

“Oysa hayat &nsanı yok etmek &ç&n ortaya çeker. Köşede durana b&r şey yapamaz.”816 

Bu bağlamda kenarda durab%lmek kend%n% emn%yete almakla sonuçlanmaktadır.  

 

 

3.4.1.16. SeyPrcP Olma HâlP ve KendPnP Seyretmek 

 

 

Öyle m&ym&ş? adlı eserde sey%rc% olma hâl%n%n kend%nden ayrılarak 

gerçekleşt%r%ld%ğ% d%le get%r%l%r; “Gezen gezd&ğ& yer& görürken ben durduğum &ç&n her 

şey önümden yüzerek geçt&, gördüm. Kend&m& kend&mden ayırıp da gördüm.”817 

 
814 Gürbüz, Coşkuyla Ölmek, s. 127. 
815 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 67. 
816 Göktürk, A.g.e., F Maddesi. 
817 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 191. 



 382 

Anlatıcı hayat karşısında öylece durarak hayatın geç%p g%tmes%ne %z%n verd%ğ%n% ve bu 

“geçme” gerçekleş%rken de tüm her şey% gördüğünü d%le get%rm%şt%r.  

 

Şule Gürbüz’ün kahramanları %ç%n seyretmek eylem%n%n hayatî derecede öneml% 

olduğunu görmektey%z. H%çb%r şey yapmayan hatta yaşama dah%l olmayan kahraman 

sadece seyretmekted%r; 
 

“Sanmamak nedIr? GalIba, yapmamak. Yapmadı. Kıpırdamadı. SeyrettI.”818 

 

 Buna ek olarak kend%n% b%lme de ancak seyretme %le mümkün kabul ed%lm%ş; 

“‘Her ne &sek ney&z’ demek kemâl&n kapısıymış. K&ş& kend&n& b&lmezm&ş, ne yapsa 

b&lemez sadece gözleyeb&l&rm&ş.”819 %fadeler% %le bu durum bel%rt%lm%şt%r. Aynı zamanda 

bu bakışın hayatî derecede öneml% olması; “Kaybım da büyük üzüntü değ&l, buluşum 

da b&r şenl&k değ&l. Bu h&çb&r şey&n h&çb&r şey olmaması, en büyüğün en küçüğe çarpıp 

olan k&me olacaksa o olması ve her şey&n aynı kalması, bu sey&r hal& var ya, bu bakış, 

bakış bakış, öleceksem bundan ölmek &ster&m.”820 %fadeler%yle de d%le get%r%lm%şt%r. 

Üzüntü ya da sev%nç arasında fark kalmamış, k%ş% sey%rc% hâl%nde olmanın tes%r%nde, 

bakışın ağırlığı altında kalmıştır. 

 

Kend%n% b%lmen%n ön koşulu olarak kend%n% seyretmek kabul ed%lm%şt%r. Kend%n% 

düşünmek değ%l de kend%n% seyretmek Gürbüz’ün kahramanları %ç%n daha öğret%c% 

olmaktadır; “Kend&n& düşünmeye çok alışkın değ&ld&, kend&n& seyrederd& daha çok.”821 

Y%ne aynı eserde; “Kend&n& gerçekten seyrett&, (…) .”822 ve “Kend&n& bozuk b&r alet& 

&zler, &nceler g&b& &nceled&.”823 %fadeler%yle de bu durum d%le get%r%lm%şt%r. Bu bağlamda 

kend%n% seyretme meseles%ne Zamanın Farkında adlı eserde farklı b%r yorum 

get%r%lm%şt%r; 

 

 
818 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 109. 
819 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 139. 
820 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 148. 
821 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 94. 
822 A.e., s. 219. 
823 A.e., s. 271. 



 383 

“EskIden kocakarılar dIlek kuyularındakI sImsIyah suya bakar bakar da en sonunda 
fazla bakmaktan şekIller, kıpırtılar görmeye başlar, bunları da görmek IstedIklerI 
şeylere yorarlarmış. KendIne uzun uzun bakmak da bence bIraz böyledIr. ÜstelIk nasıl 
her resmInde Insan farklı çıkıyorsa kendI IçIne her bakışında da başka bIr şey görüp 
şaşırabIlIr. Uzun uğraşlardan sonra bIr an durup bakmalı o kadar.”824  

 

 Kend%ne uzun uzun bakmanın b%r noktada yanıltıcı olab%leceğ% d%le get%r%lm%ş 

ve k%ş%n%n b%r noktadan sonra kend%n% gerçek benl%ğ%ne yabancılaşab%leceğ% %fade 

ed%lm%şt%r. Uzun bakıştak% alışma, k%ş%n%n kend%nde %sted%kler%n% görmes%yle 

sonuçlanab%lmekte bu da sahte benl%kler%n %nşasına sebeb%yet vereb%lmekted%r. Bu 

mesele Kıyamet Emekl&s&’nde de benzer b%r pencereden ele alınmıştır; 

 
“ ‘ÖncelIkle kendInI Izleme Ile kendIne aşırı derecede yakından bakmayı ayır 
bIrbIrInden. Sen IzleyeceksIn, başkasını Izler gIbI. Yoksa maazallah Insan kendIne çok 
yakından bakmaya başlarsa kendInI hasmından ayıramaz ve kendIne düşman olur. 
YanI kendI etrafında menfa müfettIşI gIbI dolaşma. Teferruat putperestlIktIr AzIzIm,’ 
(…) HakIkatI unutup eşyaya olduğundan fazla kıymet vermek, onu doğru yere 
koymayıp tarIflerI doğru yapamamak putperestlIktIr,’ deyIp sesInI alçaltarak, ‘Eşya Ile 
uğraşana hakkın muhatabIyetI olmaz. Eşya kalkınca IkIsInIn vahdetI bIr varlık 
meydana getIrIr. HIdayet çünkü senI sana yönlendIrmesIdIr. İnsanın kendInden başka 
hIdayet yolu yoktur. KendI harIcIndekI bIr yol, bIr sIstem bIr IstIkamet kendI Iç 
hakIkatIn Ile bIrleştIrIlemez,’ dedI. (…) ‘Bende benI bana yönlendIrecek sonsuz bIr 
varlık var. (…) Varlık, nefesI hIssetmektIr. Allah senI nIye yarattı bIlIyor musun? 
KendIsI Ile nefes alasın dIye. Muhatap tuttu kendIsIne. EvlIya nutuklarına da bu 
yüzden nefes denIr. Ancak onun ünsIyetIyle hayat bulur çünkü. Bunu çok özleyeceksIn. 
BenI değIl, aslında bunu özleyeceksIn, nefes almayı, beraber nefes almayı. Ben de 
sensIz nefes alamam çünkü, ben de senInle seyredIyorum.’”825  
 
Kend%n% %zleme, kend%ne yakından bakma, başkasını %zler g%b% kend%n% %zleme, 

hak%kat, yaradılış sebeb%, varlık ve mürş%dle %l%şk% g%b% meselelere değ%n%len bu alıntıda 

kend%n% seyretme eylem%n%n nasıl olması gerekt%ğ%ne örnek teşk%l edecek cümleler 

vardır. Kend%ne yakından bakmak kend%ne kör kalmaya neden olmaktadır. Bu nedenle 

k%ş% kend%n% seyrederken kend%nden dışarı çıkıp, kend%ne mesafe alıp kend%n% b%r 

başkasını %zler g%b% %zlemel%d%r.  

 

 
824 Gürbüz, Zamanın Farkında, s. 178. 
825 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 218-219. 



 384 

Kend%ne bakmanın asıl gayes% %se tasavvufî bağlamda Allah %le b%r olab%lmekt%r. 

Baba’nın %fades%yle “Varlık, nefes& h&ssetmekt&r.” Burada nefesten kasıt tevh%t hâl%d%r. 

Kend%ne yakından bakmanın kend%ne körlüğe neden olarak tüm detaylarda mücadele 

ederken k%ş%n%n kend%ne düşman olab%leceğ%n%n %fade ed%ld%ğ% yukarıdak% paragrafa zıt 

kutuptan eşl%k eden b%r d%ğer mesele de şu şek%lde ele alınmıştır;“ ‘İnsana karşıdan 

bakan b&r göz lazım, kend&ne çok yakından bakmak hem kend&n& çok büyük görmene 

yol açarak her yalnız g&b& kend&ne tutkun b&r&n& ortaya çıkarır, hem meseley& çok büyük 

görerek kend&n& aşırı zemmederek gene uzağa ve tuzağa düşmene sebep olur, bırak 

karşındak& görsün, karşına tesl&m ol, maksat yol almak değ&l m&, karşında k&m var?’ 

d&ye devam ett&.”826 K%ş% kend%ne yakından bakarsa kend%n% “büyük” göreb%leceğ% g%b% 

kend%s%yle %lg%l% her meseley% de olduğundan fazla ve öneml% sanab%lmekted%r. Bu da 

sahte ve büyüklenmec% benl%ğ%n ortaya çıkmasına sebep olab%lmekted%r. Bunun tam 

aks% olarak da k%ş% kend%ne çok fazla yakından bakarsa devamlı surette kend% 

kusurlarını görüp kend%n% eleşt%rme tuzağına düşeb%l%r. Bu durumun önüne 

geç%leb%lmes% %ç%n ve k%ş%n%n kend% dışındak% b%r göze de %ht%yaç duyduğu d%le 

get%r%lmekted%r. Şayet dışarıdak% gözden doğru b%r ger% b%ld%r%m alınırsa sağlıklı b%r 

benl%k %nşası gerçekleşeb%l%r.  

 

 Kıyamet Emekl&s&’n%n kahramanlarından Nuhu, b%raz daha kend%n% beğenen b%r 

karakter olarak %nşa ed%lm%şt%r. Bu bağlamda; “Nuhu kend&n& seyrede seyrede, d&nleye 

d&nleye bu yaşına varmıştı. Hayranlığı kend&ne, beklemes& kend&ne, bekled&ğ& kend& 

&d&.” %fades% %le baktığının ve gördüğünün yalnızca kend% olması onu kend%ne hayranlık 

duyma yönünde etk%lem%şt%r. Ancak y%ne Nuhu, kend% gerçek benl%ğ%n% gördüğü 

anlarda da kend%ne bakışına b%r “acıma” duygusu eşl%k etmekted%r; “(…) Nuhu kend&n& 

b&r harabeye bakar g&b& seyred&yordu.”827 Harabe %le özdeşleşme metaforunun %k%nc% 

c%ltte sıklıkla kullanılmış olmasıyla beraber Nuhu’nun kend%ne acıdığını ve kend%ne 

acıyarak baktığını görmüş oluruz.  

 

 
826 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.II., s. 234. 
827 A.e., s. 470. 



 385 

 İnsanda tüm âlem%n saklı olması anlayışına bağlı olarak da kend%n% seyreden%n 

tüm âlem% seyredeb%leceğ%, kend%n% b%len%n tüm âlem% b%leceğ%ne şu cümlelerle 

gönderme yapılmıştır; “(…) kend&nde sey&r de b&r âlem seyr&d&r d&yor ve seyr& çok kısa 

selama duruyordu. Öyle ya kend&n& seyredeb&len c&hanı, gelm&ş& geçm&ş& anın &ç&nde 

seyreder ve her şeyden haberdar olurdu, hem de yapanın da &şleyen&n de düşünen&n de 

kend&s& olduğundan haberdar olurdu.”828 Zaman meseles%nde ele alındığı g%b% yekpare 

zaman anlayışında tüm “zaman”lar mevcut olduğu %ç%n tek b%r “an”da geçm%ş ve 

gelecek; tek b%r k%ş%de de tüm âlem mevcut hâlde bulunur. Bu durumda k%ş%n%n tüm 

varlığı anlaması %ç%n kend%s%ne bakması yeterl% olacaktır. “Âdem’le akran olma” 

meseles% bu defa da “sey%rc% olma hâl%” %le %l%şk%lend%r%lerek ele alınmıştır. K%ş%n%n 

kend%n% b%lmes%n%n özüne yerleşt%r%lm%ş olan sey%rc% olma hâl%; kend%nden hareketle 

varlığın anlaşılması %ç%n ves%le kılınmıştır. 

 

             Kend%ne tanıklık etme olarak da değerlend%r%leb%lecek tüm bu durumlar 

Gürbüz’ün kahramanları %ç%n asıl olanın bakış, sey%r ve görmeyle %l%nt%l% olduğunu 

açıklar n%tel%kted%r; “Sen bakacak bakacaksın, dünya da zaten yapılacak olanı yapma 

ve sonra da kend&n dah&l her şey& b&r başkası &m&ş g&b& seyretme &ş&d&r.”829 Y%ne 

b%lmen%n ve anlamın asıl yöntem% olarak “görme” kabul ed%lm%ş, kend%ne tanıklığın 

önem%ne değ%n%lm%şt%r; “Sen öğrenemed&n ama gördün, kend&ne kend& benl&ğ&nden b&r 

kısa tanıklık ett&n. B&n kere dönsen y&ne şaşıracağın b&r yolu y&ne kaybett&n.”830 Kend% 

benl%ğ%ne tanıklık etmeyle gerçekleşecek b%r görme ve b%lme söz konusu ed%lm%şt%r. 

Y%ne Kıyamet Emekl&s&’n%n %lk c%ld%n%n arka kapağına taşınacak denl% öneml% görülen 

meselede “Rüyalar doğru çıkar, üç yol var den&nce önce kend&ne bakacaksın (…) kend& 

kend&n&n yorumcusu böyle olunur.”831 %fades% yer almaktadır. Devamında; “Rüyanı 

yorumlamak &stersen kend&ne bak, hayatını görmek &stersen kend&ne bak, ah&rette ne 

olacağım d&ye merak ed&yorsan kend&ne bak.”832 %fades%yle her anlamda ne 

yorumlanmak %sten%yorsa k%ş%n%n kend%ne bakması öğütlenmekted%r. B%r konu 

hakkında b%lg% sah%b% olmak b%raz da o konuda yorum yapab%lmekle alakalıdır. K%ş%n%n 

 
828 A.e., s. 26. 
829 A.e., s. 173. 
830 Gürbüz, Öyle miymiş?, s. 27. 
831 Gürbüz, Kıyamet Emeklisi, C.I., s. 181. 
832 A.e., s. 181-182. 



 386 

kend%n% b%lmes% de kend% hakkında yorum gel%şt%rmes%ne bağlı olacağı %ç%n tüm bu 

b%lme eylem%n%n k%ş%n%n kend%ne dönmes%yle gerçekleşeceğ% %fade ed%lmekted%r. 

 
  



 387 

SONUÇ 
 

 
 
 
Şule Gürbüz’ün eserler%, edeb%yat ve felsefe ortaklığında oluşan %kl%mde 

yeşeren ve bu bağlamda %ncelenmeye müsa%t olan eserlerd%r. Varlık, zaman ve %nsan 

g%b% varoluş problemler%n%n hem edeb%yatın hem felsefen%n temel problemler% olması 

ve bu meseleler% her %k% d%s%pl%n%n de %nsandan hareketle çözmeye çalışması, Gürbüz’ün 

eserler%n%n de k%l%t noktasıdır. Çünkü Gürbüz %ç%n de varlık, zaman ve %nsan her zaman 

temel problemler olmuştur. Gürbüz’ün bunları %nsandan ve özell%kle de kend%nden 

hareketle “kend&ne kesk&n b&r bakışla bakma”yla çözmeye çalışması Gürbüz’ün 

eserler%n%n temel %zlek ve yöntem%d%r. Bu bağlamda felsefen%n edebî eserlerdek% kurucu 

rolünü Gürbüz’ün eserler%nde de der%nl%kl% b%r şek%lde görürüz. 

 

Edeb%yat ve felsefen%n b%rb%r%ne eklemlend%kler% ara alanda temel öğret% olarak 

varoluşçuluk devreye g%rmekted%r. Varoluşçulukta %nsan g%r%ft b%r varlık olarak tüm 

yönler%yle özell%kle de somutluğu ve b%r%c%kl%ğ% %çer%s%nde ele alınmaya çalışılır. Tam 

da bu noktada varoluşçuluk çerçeves%nde felsefe edeb%yata yaklaştırılmış olur. 

Gürbüz’ün eserler%n% de edeb%yat ve felsefen%n bu en temel ortak alanına yerleşt%rmek 

doğru olacaktır. Çünkü felsefî kaygıyla eser ortaya koyan Gürbüz, edeb%yatın 

%mkânlarından faydalanmıştır. Bu bağlamda varlık, zaman, %nsan, ölüm, hayat, 

yabancılaşma g%b% temel varoluş problemler%n% edebî eserlerde ete kem%ğe 

büründürmüştür. Edeb%yat, sanat tar%h%, felsefe, müz%k, kad%m öğret%ler, kutsal met%nler, 

tasavvuf g%b% alanlarda yoğun okuma b%r%k%m% olan ve temel varoluş problemler% 

üzer%ne der%n b%r tefekkür sürec%ne sah%p olan Gürbüz, sanattan z%yade felsefeye yakın 

olduğunu d%le get%rmekte ancak n%hayet%nde %y% edeb%yatın felsefey% ve özell%kle de 

ontoloj%y% kapsayacağını düşünmekted%r.  

 
 
Şule Gürbüz’ün eserler% %ç%n edeb%yat-felsefe ortaklığında varlık 

problemler%n%n ele alınış b%ç%m% bağlamında yen% b%r yorum get%rmek mümkündür. 

Varlık, zaman, %nsan ve hayat g%b% temel varoluş problemler%ne d%l%n %ncel%kl% kullanımı 

ve üslup güzell%ğ% bağlamında estet%k yorumlar get%ren edeb%yat; sanat yanının ağır 



 388 

basmasıyla daha z%yade sübjekt%f b%r alandır. Ancak varlık, %nsan, zaman, Tanrı g%b% 

varoluş problemler%n% daha s%stemat%k ve tutarlı b%r yapı %çer%s%nde sorgulayan felsefe 

%se objekt%fl%ğ%n% korumak durumundadır. Bu bağlamda edeb%yat somut b%r b%rey 

üzer%nden meseleler%n düşündürülmes%, sezd%r%lmes% ve dah% deney%mlenmes%n% 

sağlamaya yönel%kken; felsefe tüm bu varoluş problemler%n% soyut kavramlar olarak 

evrenselleşt%rmey% amaçlar. Tam da bu noktada Gürbüz’ün eserler%n%n güçlü yanı olan 

yerl% b%r yerden konuşup evrensele temas ed%yor olma devreye g%rer. Bunu 

örneklend%rmek gerek%rse Kıyamet Emekl&s& adlı romanın kahramanı Az%z, çok genç 

yaşta a%les%nden ayrılmak durumunda kalmıştır. Bu bağlamda onun “yola çıkma” 

serüven% başlamış gözükmekted%r. Dünya edeb%yatında pek çok eserde kahramanlar b%r 

arayış %çer%s%nded%rler ve bunu “yol” metaforuyla %mgelemek mümkündür. Hatta 

den%leb%l%r k% bu yolda olmanın bar%z olmadığı eserlerde dah% her kahraman aslında b%r 

arayış %çer%s%nded%r. Kend%l%k arayışı da d%yeb%leceğ%m%z bu durum k%ml%k %nşası, 

kend%n% b%lme ve kend%nden hareketle hayatı anlamlandırma çabasıdır. İşte tam bu 

noktada evrensel d%yeb%leceğ%m%z bu problemler% Gürbüz öyle b%r yerden ele almıştır 

k% romanın kahramanı Az%z, tamamen yerl% b%r duyuşla bu hak%kat arayışında or%j%nal 

b%r tavır %nşa etm%ş gözükmekted%r. Bu bağlamda temel %zlek olan varoluş 

problemler%ne tasavvufî b%r yorumun da get%r%lmes%yle meseleler gen%şlet%lm%ş, 

evrensel meselelere yerl% b%r yerden temas ed%lm%şt%r. Aslında edeb%yat-felsefe 

ortaklığında %nşa ed%lm%ş olan bu ara alan tam da bu zeng%nl%ğe h%zmet etmekted%r. Yerl% 

mot%flerle müşahhas hâle get%r%len mücerret meseleler bu zeng%nl%ğ% oluşturan ana 

yapılardır. Bu yöntemle aslında Gürbüz’ün felsefeye yen% b%r soluk get%rd%ğ% ve 

edeb%yata yerl% b%r mot%f kattığı görülür.  

 
 

Şule Gürbüz; eserler%nde kahramanları vasıtasıyla varoluş problemler%ne da%r 

sorgulamalar gel%şt%rm%ş, sorular sormuş ve eserler%n% bu temel üzer%ne kurmuştur. 

Tahk%ye unsurları olan olay, zaman ve mekân bu bağlamda Gürbüz’ün eserler% %ç%n 

%k%nc% plandadır. Bu nedenle onun eserler% olay akışından z%yade “z%h%n akışı”nın tak%b% 

olarak değerlend%r%lmeye alınmalıdır. Gürbüz’ün eserler% %nsan odaklı olmalarıyla 

edebî eserdek% felsefî yapının %nşasını mümkün kılmaktadır. Bu varoluş 

problemler%nden b%r%s% de ölümdür. Gürbüz’ün eserler%nde ölümden çok ölüm f%kr%ne 



 389 

rastlarız. Çünkü Gürbüz’ün eserler%nde olaylardan z%yade kavramların %nşası 

öneml%d%r. Hayatın sonlandırıcısı olarak kabul ed%len ama anbean hayata eşl%k ed%p 

hayatı yok oluşa götüren ölüm hayata anlam katan yegâne unsurdur. 

 

Şule Gürbüz’ün ölüme yaklaşımı %se gayet olumludur ve bu bağlamda Gürbüz 

ölüme hayranlık duyduğunu d%le get%r%r. Bunun %ç%n “coşkuyla ölmek” yan% gençken, 

her şey%n z%rves%ndeyken her şeye sırtını dönüp, her şeyden vazgeç%p g%deb%lmek onun 

%ç%n müh%md%r.  Bu bağlamda mutasavvıflarda görülen ölümün korkulan yahut kaçılan 

b%r şey olmaktan uzak, daha z%yade arzulanan b%r şey olması ve tüm hayatın ölüme 

göre şek%llend%r%lmes% Gürbüz’ün ölüm anlayışıyla benzeş%r. Gürbüz %ç%n ölüm kurtuluş 

olup asıl dert olan yaşamaktır; nasıl yaşanacağıdır. Bu bağlamda Gürbüz her şeyden 

evvel nasıl yaşanacağının ve nasıl ölüneceğ%n%n öğren%lmes% gerekl%l%ğ%ne değ%n%r. 

Felsefe yapmanın ölümün öğren%lmes% %le %l%şk%lend%r%ld%ğ% anlayışa temas ederek 

Gürbüz eserler%n% bu bağlamda %nşa etm%şt%r. 

 

Ölüm f%kr%n%n oluşab%lmes% %ç%nse kend% ölümünü düşünme en temel etmen 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü k%ş%ye kend% ölümü geld%ğ%nde k%ş% b%l%nç sah%b% 

olmadığı %ç%n herhang% b%r şey anlamayacakken daha önces%nde kend% ölümü üzer%ne 

düşünme, k%ş%n%n ölüm hakkında f%k%r sah%b% olmasını sağlar. Bu duruma yol açacak 

olansa başkalarının ölümler%d%r çünkü ölümle %lk temasımız başkalarının ölümler% 

ves%les%yle olur. Y%ne Gürbüz’ün ölüm anlayışında ölüm b%r son olarak görülmez. 

Ah%ret %se dünyanın devamı olarak değerlend%r%l%r. D%nî yorumlarla örtüşen bu 

anlayışın onlardan ayrılan yanı, dünya hayatının serap oluşu g%b% ah%ret%n de bu serabın 

devamı olacağına yönel%kt%r. 

 

 Şule Gürbüz’ün eserler%nde önemle üzer%nde durduğu b%r d%ğer mesele 

zamandır. Ancak Gürbüz zaman meseles% üzer%nde durmasında mesleğ% olan ant%ka 

saat tam%rc%l%ğ%n%n doğrudan b%r etk%s%n%n olmadığını; yalnızca mesleğ%n%n sağladığı 

tenhalık ânlarında varoluş problemler% üzer%nde epeyce düşüneb%lecek vak%t ve 

sak%nl%k bulduğunu, dolayısıyla varlıkla %l%nt%l% olan zaman kavramı üzer%ne de 

sorgulamalarda bulunduğunu d%le get%rm%şt%r. Tüm bunların ötes%nde kend%s%n%n 

yazdıklarından ayrı olmadığını, eserler%yle aralarından kılıç geçmed%ğ%n% d%le get%ren 



 390 

Gürbüz, eserler%nde de kahramanları vasıtasıyla zamanı sorgulamıştır. Zamanın ne 

olduğu, aslî özell%ğ%, geç%c%l%kle %l%şk%s%, zamanın mah%yet% g%b% zamanın farklı 

veçheler%n% sorularla ele almış ve çoğu zaman bu sorulara cevaplar vermeden 

bırakmıştır.  

 

 Şule Gürbüz’ün zaman anlayışının temel%n% %se “zamanın anlama mesafe” 

oluşu oluşturur. Döngüsel, bütünlüklü ve yekpare b%r zaman anlayışı %nşa etm%ş olan 

Gürbüz, bu durumu “Âdem’le akran olma” %fades%yle açıklar. Tüm bunlar %se 

“anlama”da k%l%tlen%r. K%ş% eğer Âdem’% anlayab%l%rse onun zamanını başlatır, onunla 

çağdaş olur, onun b%ld%kler%n% b%l%r.  Bu durum zamanda “%drak” ves%les%yle mesafeler%n 

ortadan kalkmasına %şarett%r. İdrak meseles%ne ek olarak b%r d%ğer k%l%t nokta olarak da 

“sanat” göster%leb%l%r. Sanat eserler%n% deney%mlemekle aradak% mesafen%n kalkması 

“bellek”te ve “b%l%nç”te kümelenen “anlaşılan” şeyler%n zamanını başlatmakla eş 

değerd%r. Bu bağlamda çocuk İsa’nın kend% çarmıhının tahtalarıyla oynaması g%b% 

çarpıcı b%r metaforla bu durum somutlaştırılmıştır. Bu somutlaştırmayla zamanın 

döngüsell%ğ%ne gönderme yapılmış olup zamanın oluşun ve yok oluşun müsebb%b% 

olması açıklığa kavuşturulmuştur. Y%ne “Âdem’le akran olma” meseles% tasavvuftak%, 

%nsanın “f%hr%st-% kâ%nat” ya da “zübde-% âlem” olarak anılması anlayışıyla örtüşür. Bu 

anlayışa göre her b%r %nsanın %ç%nde tüm âlem g%zl%d%r; tek şart k%ş%n%n bunları 

anlayab%lecek b%r %drak sev%yes%nde olmasıdır. Y%ne bu bağlamda yekpare zaman 

anlayışında da geçm%ş, gelecek ve ş%md% tek b%r “ân”ın %ç%ne sığab%lmekted%r. Geçm%ş 

geç%p g%tt%ğ% %ç%n artık mevcut değ%ld%r, gelecek de henüz var olmamıştır, bu bağlamda 

tek gerçek zaman “ş%md%”n%n %ç%ndek% o “ân” olarak gözükmekted%r. Bu “ân”da geçm%ş 

ve gelecek tüm zamanların %zler% ve tahayyül ed%leb%l%rl%kler% b%rleşmekted%r. 

Den%leb%l%r k% yekpare b%r ân ve tek b%r Âdem; %drak ves%les%yle varlığın ve zamanın 

b%rleşme noktalarıdır. 

 

Zaman-varlık denkl%ğ%n%n %çer%s%nde hayatla tevh%t etme yan% b%rl%k olma hâl% 

mevcuttur. Bu durum var olan akışın %ç%nde o akışla, zamanla ve hayatla beraber 

hareket etmey% doğurur. Zaman ve varoluş arasındak% senkron%zasyonun bozulduğu 

ânlar, aslında zamana mesafe alınab%l%p olup b%tene dışarıdan bakılab%len ânlardır ve 

“zamanın farkında” olma ves%les%d%rler. Ancak bu senkron%zasyonun bozulması sadece 



 391 

bunlardan müteşekk%l olmayıp “sıkıntı” kavramı %le de %l%şk%lend%r%leb%l%r. Zamanın ve 

varoluşun b%rb%r%nden ayrıştığı anlarda “sıkıntı” devreye g%rer. Zamanın ağırlaşması ve 

yavaş geç%ş%, beklemeye eşl%k eden sıkıntı hâl%n% doğurur. Bu bağlamda der%n bekley%ş 

ânlarında, zamanın başlangıcının ve sonunun olmadığı, bu bekley%ş%n kocaman b%r 

“ş%md%”ye %şaret ett%ğ%n%n düşünüldüğü ânlarda, b%r “sonsuzluk” yanılgısı oluşur ancak 

burada olan, zamanın kayboluşudur. Zamanın yokluğu %se kaos sebeb%d%r ve 

beraber%nde anlamsızlığı get%r%r çünkü hayata ve varoluşa anlam katan; zamandır.  

 

 Geçm%ş ve geleceğ%n ancak “ş%md%”de var olab%lmeler%yle gerçek zamanın 

“ş%md%” olduğuna değ%n%lm%şt% ancak “ş%md%” de ondan söz ed%ld%ğ% ânda çoktan geç%p 

g%tmekted%r. Bu yönüyle zaman ded%ğ%m%z mefhumun aslî özell%ğ%n%n geç%c%l%k 

olduğunu söyleyeb%l%r%z. Her varlığın ayrı ayrı varlık sebeb% ve varlık tarzı vardır; 

zamanın da varlık tarzı geç%c%l%ğ%d%r. Tam da bu noktada geç%c%l%ğ%n “zaman” ve 

“yabancılaşma” kavramlarının b%rb%r%ne eklemlend%ğ% alan olduğu görülür. Dünyanın 

b%r “han, gölgel%k, m%saf%rhane” olarak değerlend%r%lmes% onun geç%c% yanına %şaret 

eder. Geç%p g%deceğ% ve yerl%s% olmadığı yerde de %nsan kend%n% yabancı h%ssedecekt%r. 

Tasavvufî bağlamda değerlend%rmeye açık olan bu durum varoluşçuluğun temel %zleğ% 

olan yabancılaşmayla b%r yanıyla örtüşmekted%r. Gürbüz’ün eserler%nde yabancılaşma 

daha çok geç%c% dünyaya adapte olamama %le %l%şk%lend%r%lm%ş olup mâs%vâya sırtını 

dönmekle ele alınmıştır. Modern anlamdak% yabancılaşma kavramı %se daha çok 

anlamsızlıkla sonuçlanır; varoluşçu bağlamda %nşa ed%len eserler%n çoğunda 

yabancılaşma ve a%d%yets%zl%ğ%n sonu genell%kle bu anlamsızlığa ve h%çl%ğe 

çıkmaktadır. Gürbüz’de %se yabancılaşma daha çok tasavvufî b%r yorumla ele alınan b%r 

varoluş problem%d%r. Tasavvuf ve varoluşçuluğun keş%ş%m alanlarından b%r% olan 

yabancılaşma bu bağlamda değerlend%r%lmeye alınırsa Gürbüz’ün eserler%n%n or%j%nal 

b%r yanına daha %şaret ed%lm%ş olur. 

 
 Yabancılaşma kavramı genel anlamda %nsanın var olduğu gerçekl%ğe kend%n% a%t 

h%ssedememes%, yers%z yurtsuzluğa eşl%k eden kökens%zl%k ve kend%n% ev%nde 

duyamama duygusudur. Bu eğret% duruş, k%ş%n%n kend%ne ve hayata yabancılaşması 

sonucunda oluşur. İnsanın kend%ne yabancılaşması %se k%ml%k y%t%m%, benl%k 

parçalanması ve kend%n% dışarıdan b%r nesney% seyrederces%ne seyretmes% g%b% olgularla 



 392 

ele alınab%leceğ% g%b% bu bağlamda %deal benl%k anlayışının %nşasına %şaret eder. Şule 

Gürbüz’ün eserler%nde kahramanların karakter%st%k özell%kler%nden b%r% %dealleşt%r%lm%ş 

benl%k anlayışı gel%şt%rm%ş olmalarıdır. 

 

 İdeal benlik anlayışının temelini hayal-hakikat çatışması oluşturur. İdeal benlik 

anlayışında kişinin mevcut durumuna ve kendi gerçekliğine tahammül edememesi ve 

kendisi için yeni bir gerçek düşlemesi söz konudur. Gerçek benliğinden kopmasına 

neden olan ise bir zaman sonra idealleştirilmiş benliğin gerçek olduğuna inanılmasıdır. 

Bu durum gerçek benliğe dolayısıyla kişinin kendine yabancılaşmasıyla sonuçlanır. 

İnsanın temel trajedisi geçici varoluşuyla kalıcılık özlemi duymasıdır; mevcut acizliği 

içinde potansiyel gücünü barındırmasından doğan gerilimle hayal-hakikat çatışmasını 

kendi benliğinde inşa etmesidir. Bu bağlamda kişinin inisiyatif almaktan vazgeçerek 

kendi hayatının seyircisi olarak yaşamaya devam etmesi meselesi ortaya çıkar. 

Varoluşçuluğun da temel izlekleri olan seçim ve irade bu noktada devreden çıkmış 

olur. Gürbüz %se daha çok “hâl”%n kabulünün önem%n% vurgulamaktadır. Hatta 

Gürbüz’e göre ancak ek%ld%ğ% yerde ç%çek açmaya tahammül edeb%lenler gerçek 

kahraman olab%l%r. Eserler%nde kurguladığı kahramanları da her ne kadar 

memnun%yets%zl%k %ç%nde olsalar da b%r zaman sonra ek%ld%kler% yerde ç%çek açmaya razı 

oluşları %le d%kkat çekerler. 

 

Bakış meselesi ise Şule Gürbüz’ün için kurucu noktadadır. Dikkatli ve ezici bir 

bakış vardır ki Gürbüz, kendi hayatında da ne öğrendiyse yalnızlıktan, üzülmekten ve 

bu bakıştan öğrendiğini söyler. Gürbüz’ün düşün ve yazın hayatının temelini oluşturan 

bu anlayış “kendine keskin bir bakışla bakma”dır. Hayatın hayhuyundan kenara 

çekilip, derin bir tenhalık ve sakinlikte hem kendine hem de kendinden hareketle 

hayata bakış, pek çok şeyin farkına varılmasının sağlayıcısı olmuştur. 

 
Şule Gürbüz’ün f%krî dünyasına büyük oranda röportajları ves%les%yle 

er%şeb%ld%k. Bu bağlamda Gürbüz’ün düşün ve yazın dünyasının ve k%ş%sel yaşamının 

anlaşılab%lmes% adına verd%ğ% röportajların son derece öneml% olduğuna değ%nerek bu 

yönde b%r derleme çalışmasının yapılması gerekl%l%ğ%ne de %şaret etm%ş olalım. 

 



 393 

 Sonuç olarak Şule Gürbüz’ün eserler%n%n edeb%yat-felsefe ortaklığında varoluş 

problemler% bağlamında %ncelenmeye çalışıldığı bu tezde her yolun sonu, varoluş 

problemler%ne ve bu problemler%n b%rb%rler%yle olan %l%şk%s%ne çıkmıştır. Yapmayı ya da 

yazmayı değ%l “ol”mayı önceleyen Gürbüz’ün eserler% felsefî der%nl%ğe sah%p olmaları 

ve ontoloj%k meseleler% %çermeler% bağlamında son derece öneml% olup Gürbüz’ün 

eserler%n%n temel %zlekler%n% varlık, zaman, %nsan, h%çl%k, hayat, ölüm, yabancılaşma, 

yalnızlık, benl%k, kend%l%k arayışı, a%d%yets%zl%k, anlam-anlamsızlık g%b% varoluş 

problemler%n%n oluşturduğu tesp%t ed%lm%şt%r. Hayatı sorgulayan, varoluş kaygısı duyan, 

dış dünyadan z%yade kend% %ç dünyalarında yaşayan ve kend%l%k arayışı %ç%ndek% 

kahramanların %nşası; Gürbüz’ün edeb%yatını b%r farkındalık, bakış ve arayış edeb%yatı 

olarak değerlend%rmem%ze %mkân sağlamaktadır. Bu bağlamda kurgu, kahramanların 

%ç dünyasının etrafında şek%llenmes%yle eserlerde dış dünyanın ve olayların akışından 

z%yade kahramanların z%h%n akışının tak%b% ves%les%yle Gürbüz’ün düşün dünyasının 

der%nl%kler%ne er%şmem%z% olanaklı kılmıştır. Adeta b%r zanaatkâr edasıyla d%l%n 

%şlenmes% ves%les%yle Gürbüz’ün met%nler%n%n sarmal ve kend% dey%m%yle “şakayık g%b% 

katmanlı” yapısı edeb%yat-felsefe ortaklığında %nşa ed%lm%ş der%nl%kl% met%nlerle 

muhatap kılınmamıza ves%le olmuştur.  

 
 
 
 
 
  



 394 

KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
1. Şule Gürbüz’ün KPtapları 
 
 
 
 
Gürbüz, Şule: Kambur, 6. bs., İstanbul, İlet%ş%m 

Yayınları, 2015.  

 

 

Gürbüz, Şule:  Ağrıyınca Kar Yağıyor, İstanbul, M%tos 

Yayınları, 1993.  

 

 

Gürbüz, Şule:  Ne Yaştadır, Ne Başta Akıl Yoktur, 

İstanbul, M%tosBOYUT Yayınları, 1993. 

 

 

Gürbüz, Şule:  Zamanın Farkında, 6. bs., İstanbul, 

İlet%ş%m Yayınları, 2017. 

 

 

Gürbüz, Şule:  Coşkuyla Ölmek, 5. bs., İstanbul, 

İlet%ş%m Yayınları, 2016. 

 

 

Gürbüz, Şule:  Öyle m+ym+ş?, 3. bs., İstanbul, İlet%ş%m 

Yayınları, 2017. 

 



 395 

Gürbüz, Şule:  Kıyamet Emekl+s+, İstanbul, İlet%ş%m 

Yayınları, C.I., 2022. 

 

 

Gürbüz, Şule:  Kıyamet Emekl+s+, İstanbul, İlet%ş%m 

Yayınları, C.II., 2022. 

 

 

Gürbüz, Şule:  Saat Kitabı, Ed. Fahrettin Gür, İstanbul, 

TBMM Milli Saraylar Daire Başkanlığı, 

2011. 

 

 

 

 

 

2. KPtaplar 

 

 
Akış, Yasem%n:   “B%r Varoluşçu Drama Yazarı Olarak 

Søren K%erkegaard”, Felsefe ve 

Edeb+yat, Ed. Mustafa Günay, Al% Osman 

Gündoğan, Konya, Ç%zg% K%tabev% 

Yayınları, 2014. 

 

 
Atay, Oğuz:   Tutunamayanlar, 64. bs., İstanbul, 

İlet%ş%m Yayınları, 2013. 

 

 



 396 

Aruoba, Oruç:   De k+ İşte, 13. bs., İstanbul, Met%s 

Yayınları, 2018. 
 

 

August%nus, Aurel%us:    İt+raflar, Çev. Ç%ğdem Dürüşken, 

İstanbul, Kabalcı Yayınev%, 2010. 

 

 

Aurel%us, Marcus:    Düşünceler, Çev. Şadan Karaden%z, 17. 

bs., İstanbul, Yapı Kred% Yayınları, 2021. 

 

 

 

Bergson, Henr%:   Ş++r Felsefes+, Çev. Adem Beyaz, Y. 

Gurur Sev, İstanbul, P%nhan Yayıncılık, 

2020. 

 

 

Borges, Jorge Lu%s:   Sonsuzluğun Tar+h+, Çev. Sal%ha N%lüfer, 

İstanbul, Can Yayınları, 2021. 

 

 

Camus, Albert:   Yabancı, Çev. Semih Tiryakioğlu, 50. bs. 

İstanbul, Can Yayınları, 2015. 

 

 

C%oran, E.M.:    Zamana Düşüş, Çev. Haldun Bayrı, 

İstanbul, Met%s Yayınları, 2020. 

 

 

C%oran, E.M.:    Çürümen+n K+tabı, Çev. Haldun Bayrı, 

5. bs., İstanbul, Met%s Yayınları, 2016. 



 397 

 

 

C%oran, E.M.:     Ezel+ Mağlup, Çev. Haldun Bayrı, 4. bs., 

İstanbul, Met%s Yayınları, 2019. 

 

 

Çotuksöken, Betül:   “Edebiyatla Beslenen Felsefe”, Felsefe 

ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali 

Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi 

Yayınları, 2014. 

 

 

Çüçen, A. Kad%r:   Mart+n He+degger: Varlık ve Zaman, 6. 

bs., Ankara, Sentez Yayınları, 2018. 

 

 

Dastur, Françoise:   Ölümle Yüzleşmek: Felsefi Bir 

Soruşturma, Çev. Sinan Oruç, 3. bs., 

İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2021. 

 

 

Dastur, Franço%se:    Ölüm: Sonluluk Hakkında B+r 

Deneme, Çev. Mustafa Yalçınkaya, 

İstanbul, P%nhan Yayıncılık, 2021. 

 

Del%ce, Eng%n:   “Edeb%yat Kahramanı Aracılığıyla 

Olanaksızın Metaf%z%k Deney%m%”, 

Felsefe ve Edeb+yat, Ed. Mustafa Günay, 

Al% Osman Gündoğan, Konya, Ç%zg% 

K%tabev% Yayınları, 2014. 

 

 



 398 

 

Derr%da, Jacques:   Edeb+yat Ed+mler+, Çev. Al% Utku, 

Mukader Erkan, Ketebe Yayınları, 

İstanbul, 2020. 

 

 

El%as, Norbert:   Zaman Üzer+ne, Çev. Veysel Atayman, 

2. bs., İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2020. 

 

 

Fromm, Erich:   Sahip Olmak ya da Olmak, 7. bs., 

İstanbul, Say Yayınları, 2019. 

 

 

Geçtan, Eng%n:   Hayat, 14. bs., İstanbul, Met%s Yayınları, 

2016. 

 

Güven, Ferit:   “Felsefe, Edebiyat, Özne”, Felsefe ve 

Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali 

Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi 

Yayınları, 2014. 

 

Gündoğan, Ali Osman:   “Felsefe ve Edebiyat İlişkisi Üzerine 

Söyleşi”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. 

Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, 

Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014. 

 

 

Gürsoy, Kenan:   “Felsefe ve Edebiyat”, Felsefe ve 

Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali 

Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi 

Yayınları, 2014. 



 399 

 

 

Han, Byung-Chul:   Zamanın Kokusu: Bulunma Sanatı 

Üzerine Felsefi Bir Deneme, Çev. Şeyda 

Öztürk, 4. bs., İstanbul, Metis Yayınları, 

2020. 

 

Heidegger, Martin:   Düşünmek Ne Demektir, Çev. İlhan 

Turan, 2. bs., İstanbul, Dergâh Yayınları, 

2019. 

 

 

Heidegger, Martin:   Varlık ve Zaman, Çev. Kaan Ökten, 4. 

bs., İstanbul, Alfa Yayınları, 2020. 

 

 

Horney, Karen:    İçsel Çatışmalarımız, Çev. Zeynep 

Koçak, 5. bs., İstanbul, Sel Yayıncılık, 

2022. 

 

 

Hölderl%n, Fr%edr%ch:  Hyper+on: Yunan+stan’da B+r Münzev+, 

Çev. Gürsel Aytaç, 2. bs., Ankara, Doğu 

Batı Yayınları, 2020. 

 

İnam, Ahmet:   “Coğrafya Kavramı Odağında Felsefe ve 

Edebiyat”, Felsefe ve Edebiyat, Ed. 

Mustafa Günay, Ali Osman Gündoğan, 

Konya, Çizgi Kitabevi Yayınları, 2014. 

 

 



 400 

İyi, Sevgi:   “Edebiyatın İçi Felsefenin Dışı”, Felsefe 

ve Edebiyat, Ed. Mustafa Günay, Ali 

Osman Gündoğan, Konya, Çizgi Kitabevi 

Yayınları, 2014. 

 

Karataş, Turan:   “Açılış Konuşması” Felsefe Edebiyat 

Sempozyumu (29-30 Nisan, Van) 

Bildiri Kitabı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Yayınları, 2015, s. 15. 

 

 

K%erkegaard, Søren:    Ölümcül Hastalık Umutsuzluk, Çev. M. 

Mukadder Yakupoğlu, 9. bs., Doğu Batı 

Yayınları, 2019. 

 

Köktürk, M%lay:   “Edeb%yatın ve Felsefen%n D%l% Üzer%ne”, 

Felsefe Edeb+yat Sempozyumu (29-30 

N+san, Van) B+ld+r+ K+tabı, Yüzüncü Yıl 

Ün%vers%tes% Yayınları, 2015. 

 

 

Köktürk, M%lay:   Zaman Üzer+ne: Felsef+ Soruşturma, 

İstanbul, Ötüken Yayınları, 2017. 

 

 

Levinas, Emmanuel:   Tanrı, Ölüm ve Zaman, Çev. Işık 

Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2020. 

 

 

Levine, Robert:  Zamanın Coğrafyası: Kültürlerin 

Zaman Algısı Üzerine, Çev. Özgür 



 401 

Umut Hoşafçı, 2. bs. İstanbul, Maya 

Yayınları, 2020. 

 

 

Monta%gne:  Denemeler, Çev.: Sabahatt%n Eyüboğlu, 

12. bs., İstanbul, Türk%ye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2006. 

 

 
Murdoch, Ir%s:   Varoluşçular ve M+st+kler, Çev. Süha 

Sertab%boğlu, 2. bs., İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2020. 

 

 

Ökten, Kaan H.:   Ölüm Kitabı: Ölüm Düşüncesinin 

Temel Metinleri, İstanbul, Alfa 

Yayınları, 2022, s. 236. 

 

 

Ökten, Kaan H.:   Varlık ve Zaman: Bir Okuma Rehberi, 

2. bs., İstanbul, Alfa Yayınları, 2021. 

 

 

Özel, İsmet:   Erba+n, 5. bs., İstanbul, TİYO, 2014. 

 

 

Özel, İsmet:    Of Not Be+ng A Jew, 4. bs. İstanbul, 

TİYO, 2018. 

 

 



 402 

Özel, İsmet:    Tahr+r Vaz+feler+, 3. bs., İstanbul, TİYO, 

2016. 

 

 

Rilke, Rainer Maria:   Seçilmiş Şiirler: Duino Ağıtları, Çev. 

Turan Oflazoğlu, 4. bs., İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2010. 

 

 

Sartre, Jean-Paul:   Varlık ve Hiçlik: Fenomenolojik 

Ontoloji Denemesi, Çev. Turhan Ilgaz, 

Gaye Çankaya Eksen, 4. bs., İstanbul, 

İthaki Yayınları, 2011. 

 

Şevk%, Abdullah:   “Janus’un İk% Yüzü Bağlamında Felsefe-

Edeb%yat İl%şk%s%”, Felsefe ve Edeb+yat, 

Ed. Mustafa Günay, Al% Osman 

Gündoğan, Konya, Ç%zg% K%tabev% 

Yayınları, 2014. 

 

 

Tanpınar, Ahmet Hamd%:    Saatler+ Ayarlama Enst+tüsü, 25. bs., 

İstanbul, Dergâh Yayınları, 2014. 

 

 

Tanpınar, Ahmet Hamd%:    Bütün Ş++rler+, 32. bs., İstanbul, Dergâh 

Yayınları, 2022. 

 

 

Taşdelen, Vefa:   Benl+k ve Varoluş: K+erkegaard 

Felsefes+ Üzer+ne B+r İnceleme, 2. bs., 

Ankara, Hece Yayınları, 2017. 



 403 

 

 

Taşdelen, Vefa:   Felsefeden Edeb+yata, Ankara, Hece 

Yayınları, 2013. 

 

Taşdelen, Vefa:   “Çev%reb%l%rl%k Kavramı Açısından 

Felsefe ve Edeb%yat İl%şk%s%”, Felsefe 

Edeb+yat Sempozyumu (29-30 N+san, 

Van) B+ld+r+ K+tabı, Yüzüncü Yıl 

Ün%vers%tes% Yayınları, 2015. 

 

T%muç%n, Afşar:   “Felsefes%z Edeb%yat Edeb%yatsız Felsefe 

Olur mu ya da Olmalı mı?”, Felsefe ve 

Edeb+yat, Ed. Mustafa Günay, Al% Osman 

Gündoğan, Konya, Ç%zg% K%tabev% 

Yayınları, 2014. 

 

 

W%ttmann, Marc:    H+ssed+len Zaman, Çev. Özde Duygu 

Gürkan, 3. bs., İstanbul, Met%s Yayınları, 

2019. 

 
 

 

 
3. Tez 

 
 
 
 
 
Tokay, Medar:    “Bergson’un Metaf%z%k Anlayışı”, 

İstanbul Ün%vers%tes%, Sosyal B%l%mler 

Enst%tüsü, (Yüksek L%sans Tez%), 1988. 



 404 

 
 
 
Uzunkaya, Ferhat:    “1980 Sonrası Türk Romanında 

Yabancılaşma”, Ardahan Ün%vers%tes%, 

L%sansüstü Eğ%t%m Enst%tüsü, (Doktora 

Tez%), 2020. 

 
 
 
 
 

4. Makale 
 
 
 
 
Ayaz, Eyup Sertaç:   “Köl T%g%n (K 10) Yazıtındak% Öd T(e)ñr% 

y1s1r1 K%ş% Oglı Koop Ölg(e)l% Tör%m(%)ş 

Cümles% Üzer%ne”, The Journal Of 

Soc+al Sc+ence, C.IV, No:7, 2020, s. 219-

225. 

 

 
Çalık, Merve:  “Coşkuyla Ölmek: Şule Gürbüz 

H%kayeler%nde Ş%zo%d Görüngü”, Türk+ye 

Bütüncül Ps+koterap+ Derg+s+, C.V, 

No:9, 2022, s. 71-78. 

 
 
Günok, Emrah:   “Heidegger Felsefesinde Zamansallığın 

Göstereni Olarak Sıkıntı Kavramı”, 

Kilikya Felsefe Dergisi, No:2, 2016, s. 

16-38. 

 
 



 405 

Kara, Murat:   “Varoluşçuluk Bağlamında Edebiyat ve 

Felsefe, Şiir ve Endişe”, Bitlis Eren 

Üniversitesi SBE Dergisi, C.VIII, No:1, 

2019, s. 43-66. 

 
 
Kekl%k, N%hat:   “Felsefe Bakımından Metafor”, Felsefe 

Arş+v+, No:25, 2013 

 

 

Koç, Emel:   “Felsefe ve Edeb%yat”, Kırıkkale 

Ün+vers+tes+ Sosyal B+l+mler Derg+s+, 

C.V, No:1, 2015. 

 

Turna, Murat:    “Şule Gürbüz’ün Düzyazıları Üzer%ne B%r 

İnceleme”, Meden+yet ve Tolum 

Derg+s+, C.VI, No:2, 2022, s.172-190. 

 

 

 

 

We%, Zhang:    “‘Ortak’ B%r D%le Doğru Yolda Olmak 

mı? He%degger’%n Japon B%r Z%yaretç% %le 

D%yaloğu”, Çev.: Met%n Bal, Kaygı 

Uludağ Ün+vers+tes+ Fen-Edeb+yat 

Fakültes+ Felsefe Derg+s+, No:21, 2013, 

s. 160-175. 

 
  
 
 
 
 
 



 406 

5. DergP-Gazete 
 
 
 
 

Ahmet Haş%m:    “Müslüman Saat%”, Dergâh Derg+s+, 

Gurebahane-% Laklakan, 16 Mayıs 

1337/1921. 

 
 

Aydoğdu, Ceng%z:    “Acının Sükutu ve D%le Gelmezl%ğ%”, 

K+tabın Ortası Derg+s+, No:8, Kasım 

2017. 

 

 

Başaran, Başar:    “Gitmemeyi Başarmakla Kahraman 

Olunuyor”, Birgün Gazetesi, 26 Kasım 

2011. 

 

 

Çel%k, Bahar:    “Şule Gürbüz: Her Şey Helak Olanlar 

Sayes%nde Oldu…”, Mesele Derg+s+, 

No:73, 2013, s. 28-30. 

 

 

 

 

Gürbüz, Şule:   “Ezani Saat ve Müslüman Saat Algısı”, 

Topkapı Sarayı Saat Koleksiyonu, 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Kültür 

Varlıkları ve Müzeler Genel 

Müdürlüğü Topkapı Sarayı Müzesi 

Yayınları, 2012, s. 10-17. 



 407 

 
 
Gürbüz, Şule:   “Hz. Mevlânâ ve İnsanlar Arasındak% 

Farklar”, Dârulmülk Konya: Tar+h, 

Kültür, Sanat ve Meden+yet, Ed.: Ekrem 

Aytar, Mehmet B%lal Yamak, Konya, 

Konya Büyükşeh%r Beled%yes%, “ 

‘Vuslat’ın 750. Yılında Hz. Mevlânâ Özel 

Sayı”, 2023, s.63-67. 

 
 
Sakman, N%l:    “Kend%me B%r Bahçe Seçt%m”, Haz.: N%l 

Sakman, K+tap-lık, Dosya; Bugünün 

Yazarları: Şule Gürbüz, Sayı:185, Mayıs- 

Haz%ran 2016, s. 5-15. 

 
 
 
 
 

6. Sözlük 
 
 
 
 
Gülensoy, Tuncer:    “Türk%ye Türkçes%ndek% Türkçe 

Sözcükler%n Köken B%lg%s% Sözlüğü”, 

Ankara, Türk D+l Kurumu Yayınları, A-

N, 2011. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 408 

7. ElektronPk Kaynaklar 
 
 
 

 

Ayteş, Tuğçe; Can, Şengül;  

Şan, Özlem; Turhallı, Yusuf:    “Şule Gürbüz İle Söyleş%”, Çerç+sanat, 

(çevr%m%ç%), 

http://cerc%sanat.com/derg%/1/sule-

gurbuz-%le-soyles%/. 

 

Bay, Yasemin:   “Ne İçindeyim Zamanın”, Trt Programı, 

Bizans Wordpress, (çevrimiçi), 

https://bizans.wordpress.com/tag/dolmab

ahce-sarayi-saat-muzesi/, 25 Nisan 2012. 

 

 

Bayer, Burcu:    “Şule Gürbüz %le Söyleş%”, Post Öykü, 

(çevr%m%ç%), https://www.gzt.com/post-

oyku/sule-gurbuz-%le-soyles%-3490829,  8 

Ağustos 2020. 

 

 

Bayer, Selman:    “Ah%r Zaman Edeb%yatı ve Şule Gürbüz”, 

Post Öykü, (çevr%m%ç%), 

https://www.gzt.com/post-oyku/ah%r-

zaman-edeb%yat%-ve-sule-gurbuz-

3494865, 20 Haz%ran 2020. 

 

 

Bussy, Chr%st%an:    “Em%l C%oran – A Century of Wr%ters”, 

Çev. Um%d Gurbanov, Ogg+to, 



 409 

(çevr%m%ç%), 

https://ogg%to.com/%cer%kler/em%l-c%oran-

Int%har-f%kr%-olmasayd%-kend%m%-coktan-

oldurmus-olurdum-v%deo/59806, 1999. 

 

 

Cömert, Hasan:   “Ölüme Hayranlık Duyuyorum”, 

Sabitfikir, (çevrimiçi), 

https://www.sabitfikir.com/soylesi/edebi

yatdisi-olume-hayranlik-duyuyorum, 4 

Şubat 2013. 

 

 

Çel%k, Mehmet H.:     “Tar%h% Saatler%n Dünyasında Yaşayan 

Dört Saat Ustası, Ne İç%ndey%m 

Zamanın”, Mekan+k Saat Blogspot, 

TRT, (çevr%m%ç%), 

https://mekan%ksaat.blogspot.com/2012/0

4/ne-%c%ndey%m-zamann.html, 25 N%san 

2012. 

 

 

Çel%kel, Hal%me:   “Zamanın Aracı Onun Ömrünün Amacı”, 

Mekan+k Saat, (çevr%m%ç%), 

https://mekan%ksaat.blogspot.com/2008/0

7/zamann-arac-onun-mrnn-amac.html, 

22 Temmuz 2008. 

 

 

 

 



 410 

F%l%z, Abdulkad%r:    “Şule Gürbüz %le Söyleş%”, Sabah Ülkes+, 

No:51 (çevr%m%ç%), 

https://www.sabahulkes%.com/2017/04/1

9/sule-guerbuez-%le-felsefe-edeb%yat-ve-

%nsan-uezer%ne-abdulkad%r-f%l%z/, N%san 

2017. 

 

 

 

Göktürk, Yücel; Er,  

Tülin; Seymen, Serkan:  “Şule Gürbüz’le A’dan Z’ye”, Bir+Bir 

Dergisi, 1+1 Express, NO:I, (çevrimiçi), 

https://birartibir.org/peter-gabrielin-

feryadi-nahid-sirrinin-heyheyi/, 11 

Temmuz 2022. 

 

 

 

Göktürk, Yücel; Er,  

Tülin; Seymen, Serkan: “Şule Gürbüz’le A’dan Z’ye”, Bir+Bir 

Dergisi, 1+1 Express, No:II, (çevrimiçi), 

https://birartibir.org/karincaninelini-

sikmak/,  14 Temmuz 2022. 

 

 

 

 

Göktürk, Yücel; Er,  

Tülin; Seymen, Serkan:   “Şule Gürbüz’le A’dan Z’ye”, Bir+Bir 

Dergisi, 1+1 Express, No:III, (çevrimiçi), 

https://birartibir.org/el-veled-isirri-ebih/, 

16 Temmuz 2022. 



 411 

 

 

Göktürk, Yücel; Er,  

Tülin; Seymen, Serkan:  “Şule Gürbüz’le A’dan Z’ye”, Bir+Bir 

Dergisi, 1+1 Express, No:IV, (çevrimiçi), 

https://birartibir.org/insan-kendi-

kendinin-hayal-kirikligidir/, 17 Temmuz 

2022. 

 

 

Doğan, Gündüz:  “Evvel Zaman Tik Takları Arasında”, 

Bianet, Tarih Vakfı (çevrimiçi), 

https://bianet.org/haber/evvel-zaman-tik-

taklari-arasinda-51324, 31 Ekim 2013. 

 

 

Gürbüz, Şule:  “Saatin Evvel Zamanda Yolculuğu”, 

Derin Tarih, (çevrimiçi), 

https://www.gzt.com/derin-tarih/saatin-

evvel-zamanda-yolculugu-2585963, 26 

Aralık 2016. 

 

 

Hocaoğlu, Murat:   “Şule Gürbüz ile Röportaj”, İzdiham, 

(çevrimiçi), 

https://www.izdiham.com/sule-gurbuz-

ile-roportaj/, 29 Şubat 2016. 

 

 

Şahin, Seval:   “Ev: Bir Yekparelik”, Seval Şahin, 

(çevrimiçi), 



 412 

http://sevalsahin.com/detay/4/953/Ev--

Bir-Yekparelik, 26 Mart 2019. 

 

Şah%n, Seval:    “Şule Gürbüz Edeb%yatını Okumak”, 

K24, (çevr%m%ç%), 

https://www.k24k%tap.org/sule-gurbuz-

edeb%yat%n%-okumak-667, 19 Mayıs 2016. 

 

 

Şahin, Seval:   “Şule Gürbüz ile Hayat, Ölüm ve 

Edebiyat”, Açık Radyo, (çevrimiçi), 

https://acikradyo.com.tr/podcast/146094, 

2 Haziran 2016. 

 

 

Şahin, Seval:   “Şule Gürbüz ile Varlık ve Metin 

Üzerine”, Açık Radyo, (çevrimiçi), 

https://acikradyo.com.tr/gunun-ve-

guncelin-edebiyati/sule-gurbuz-ile-

varlik-ve-metin-uzerine, 26 Mayıs 2016. 

 

 

Şah%n, Seval:    “Zaman, D%l ve Mekan%k- Şule 

Gürbüz’ün Coşkuyla Ölmek Adlı Eser% 

Üzer%ne”, Seval Şah+n, (çevr%m%ç%), 

http://sevalsah%n.com/detay/4/393/Zaman

,-D%l-ve-Mekan%k--Sule-Gurbuz-un-

Coskuyla-Olmek-Adl%-Eser%-Uzer%ne-, 

16 Temmuz 2016. 

 

 

 



 413 

Yapımcı Tosun, Emrah Demir;  

Yönetmen Özdemir, A. Batur:   “Şule Gürbüz ve İstanbul”, Sanatçının 

Şehri, TRT2, (çevrimiçi), 

https://www.youtube.com/watch?v=93--

XL4Y-mI, 28 Şubat 2024. 

 

 

Yavuz, Yusuf Şevk%:  “Kader”, TDV İslâm Ans+kloped+s+, 

(çevr%m%ç%), 

 https://%slamans%kloped%s%.org.tr/kader, 

2001, s.58-63. 

 


