T.C.
HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BiLIMLER ENSTITUSU

YUKSEK LiSANS TEZIi

TURKIYE'DE iILAHIYAT AKADEMISINIiN ALEVILiK MESELESINE
YAKLASIMI

HAVVA BETUL iN

DIN SOSYOLOJiSi ANABILIM DALI

Sanhurfa
2024



T.C.
HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU

YUKSEK LiSANS TEZI

TURKIYE'DE iLAHIYAT AKADEMISININ ALEVILIK MESELESINE
YAKLASIMI

HAVVA BETUL iN

Tez Damsmam: Do¢. Dr. FATMA CAKMAK

2024



TESEKKUR

Calismanin tamaminda ilmi, destegi ve tesviklerini hi¢cbir zaman esirgemeyen
danisman hocam sevgili Dog¢. Dr. Fatma Cakmak’a, tim tez doneminde
motivasyonumu saglayan ve siirekli olarak ithmal ettigim ilk olarak canim arkadasim
Ferhan Simsek olmak iizere dostlarima, bana olan destegini her zaman hissettigim
kiymetli kardesim M. Talha In’e, hayaliyle bile yanimda olan rahmetli babam Cemil
In’e tesekkiirlerimi sunarim.

Ayrica hakkinda ayr bir paragraf agmama sebep olan, hayata dair en biiyiik siikriim
saydigim; beni hi¢gbir zaman eksiltmeyen, dogdugum andan itibaren gonliinde yiik
saymadan tasiyan, diistiigiimde kaldiran, kiymetli ve giizel annem Ayse In’e basta
varlig1 olmak tizere her bir zerresi icin tesekkiir ederim.



ICINDEKILER

OZET oottt ettt i
ABSTRACT ettt ettt e e et et e ensessaenseenseenaenns il
SEKILLER DIZINI ...cooiiieieeeeeeeeeeeeeeeee e il
CIZELGELER DIZINT ..o iv
KISALTMALAR ettt et et s \
Lo GIRIS e 4
1.1. Arastirmanin KONUSU .......cccoiiiiiiiiiiiiciccecee e e 5
1.2, Arastirmanin ATACE  ....oeoiuiieriiiiiniieeiiie et eette et ettt e st esateesaeeesaeees 6
1.3, Arastirmanin ONEMI ........ocoovoveuiueuieeeeeeeee et 6
1.4, Arastirmanin YONTEMIL .....ccceeeriierieeriieniieeieeeiieeitesiee et e sieeeteeseeeeseeseeeenneeneeas 6
1.5. Arastirmanin Kapsami ve Sinirhiliklart ... 7
2. BOLUMLER ...ttt 9
2.1. Aleviligin Tarihsel Arka Plan1 ve Teolojik Baglamlart ............c.ccccoveeennennnne. 9
21010 ALBVIIIK oo 9
2.1.2. Itikad ve Ibadet Baglaminda Alevilik ..........cococooveeereeeeeeeeeeeennnn, 13
2.1.3. Aleviligin Diger Esaslart .......ccccocceviriiniiiiiiiiniienieeccccseeee 19
2.1.4. lIslam Tarihi Arka Planinda AleVilik ..........ccccocooiveveveirieeieecceeenan 21
2.1.5. Islam Cografyasi Arka Planinda Alevilik — ......coccoovveiuiveiereiiereennn 25
21510 SHIK oo e 25
2.1.5.2. Tiirkler ve ISIamiyet ........cccoovovvieriiireieiereeeeeeeee e 29
2.1.5.3. Anadolu’nun Tiirklesmesi ve Aleviligin Ik Olusumlari ............... 31
2.1.5.4. Alevi-Bektagi Farklilasmast .........ccccoeiieniiniiiniiiiieieeceeee 34
2.2. Ilahiyat Akademisinin Alevilik Meselesine Yaklasimi ...........cccccocooveee..... 36
2.2.1. Aleviligin Nasil Tanimlandigi Meselesi ......c..ccoceevervienieniinicnienennne 37
2.2.2. Cemevlerinin StatliSll ........cccceerieeiieiiiiieieeeeeee e 44
2.2.3. Diyanet ve Aleviler Meselesi .......cccceeveviiniiiiinieninieneeeeee 50
2.2.4. Zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi Dersleri ve Aleviler ................. 56
2.2.5. Ugiincii Alevi Calistayinda One Cikan Konular ............ccccocoeveveennnnne 62
2.2.6. Alevi A¢ilimi Sonrasinda Bu Dért Temel Soruna Iliskin One
C1kan COZUM ONETTIEIT .......vveivevveeeieeeeeeeeeee e 66
2.3. Tirkiye’de Alevilik Meselesinin Sosyolojik Boyutlart ...........ccccceeenennnne. 68
2.3.1. Aleviler ve AleViliK ....oooiiiiiiiiiii 68
2.3.2. Alevi ModernleSmest .....c..oooeeeiiiiiiiiiiiie e 72
2.3.2.1. Alevilikte Yeni Yaklasimlar: Ali’siz Alevilik .......cccocoeiiiiinnin. 75
2.3.3. Aleviler ve Deviet ......oooiiiiiiiiii 76
2.3.3.1. Osmanli Donemi Politikalart .........ccccoceveniiniiniininiiinicce 77
2.3.3.2. Cumbhuriyet Donemi Politikalart ...........ccccoeeviiieniiiiieceeeee 81
2.3.3.3. 90’h Yillarda Turkiye’de Aleviler ........ccccocoieviiiiiiiniiiieieeiene 84
2.3.3.4. 2000’11 Yillarda Tirkiye’de Aleviler ........cccoocvveeiiieeeiieiiiieeiee 86
2.3.3.4.1. Alevi Acilimi Politikast ........cccceviiiiiiiiiiiiieeee e 86
3. SONUGLAR ettt ettt et st b et 91
KAYNAKLAR ettt sttt 98

OZGECMIS oo e e e e s e s e s e e s e eseeeees s eeeeees 107



OZET
YUKSEK LiSANS TEZIi

TURKIYE'DE iLAHIYAT AKADEMISININ ALEVILIiK MESELESINE
YAKLASIMI

HAVVA BETUL iN

HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
DIN SOSYOLOJiSi ANABILIM DALI

Temmuz Yil: 2024, Sayfa : 105

Din, din ekseninde olusan gruplar ve cemaatler toplumsal yapi dinamiklerini
olusturan ve etkileyen birer sosyal sistemdir. Ozellikle Anadolu havzasinda, sosyal
sistemin parcasi olan bu dini gruplar hacimli bir alan1 kaplamaktadir. Alevilik, Ali’ye
mensup, Ali’ye ait anlamlarina gelen; Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisiyle yogrulmus
Islam’n iginden bir yoldur. Koklerini gegmisten alan ve bugiine olan etkisi yok
sayllamayan Alevilik, toplumsal, sosyal ve siyasi anlamda giincel bir meseledir. Bu
yoniiyle hakkinda bir ¢ok kez calisilmis ve bu alana dair kapsamli bir literatiir
olusturulmustur. Arastirmada farkli yonleriyle cesitli zamanlarda yeniden giindeme
gelen Alevilik konusuna, konunun muhataplarindan olan ilahiyat akademisinin
perspektifinden bakmak amaclanmistir. Giris hari¢ iic ana bdliimden olusan
calismanin ilk boliimiinde Aleviligi doguran ve besleyen unsurlar; Aleviligin, tarihsel-
teolojik baglamlar; Islam tarihi ve Islam cografyasi odaginda ele alinmustir. Ayrica
uzun zamandir bir arada kullanilan ve bu nedenle karistirilan Alevilik-Bektasilik
farklilasmasina da temas edilmistir. Ikinci boliimde Tiirkiye’de Alevilik meselesinin
sosyolojik boyutlar1 ilk olarak Alevilerin kendilerini algilayiglart olmak {tizere;
Alevililik’te yeni yaklagimlara ve Alevilerin tarih boyunca devlet ile olan iligkilerine
deginilmistir. Calismanin son boliimiinde ise Tirkiye’deki ilahiyat akademisyenleri
arasinda Alevilik konusunda en fazla eser veren bes ismin, giincel alevi sorunlar1 ve
taleplerine yonelik diisiinceleri incelenmistir.

ANAHTAR KELIMELER: Din, Alevilik, Bektasilik, Ilahiyat, Cemevi.



ABSTRACT
MASTER THESIS

APPROACH OF THE THEOLOGICAL ACADEMY IN TURKEY TO THE
ISSUE OF ALEVISM

HAVVA BETUL iN

HARRAN UNIVERSITY
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES

Temmuz Year: 2024, Page : 105

Religion, communities which are formed around religion, and groups are social
systems that create and affect the dynamics of social structure. Especially in the
Anatolian region, these religious groups, which are part of the social system, have a
significant space. Alevism, means belonging to Hazrat Ali, is a path through Islam,
blended with the love of Ali and Ahl al-Bayt. Alevism, which takes its roots from the
past and whose impact on the present cannot be ignored, is a current issue in terms of
social, political, and societal aspects. Therefore, it has been studied many times about
Alevism, an extensive literature has been created in this field. The aim of this study
is to examine the issue of Alevism, which has been reconsidered from different
perspectives at different times, from the perspective of the theological academies,
which are among those interested in the subject. In the first part of the study, which
consists of three main chapters except the introduction, the elements that gave rise to
and nourish Alevism are addressed, focusing on the historical-theological contexts of
Alevism, Islamic history and Islamic geography. Additionally, the differentiation
between Alevism and Bektashism, often used interchangeably, is addressed. The
second section examines the sociological dimensions of the Alevism issue in Turkey,
focusing on how Alevis perceive themselves, new approaches to Alevism, and the
historical relationship between Alevis and the state. In the last part of the study, the
thoughts of the five names who produced the most works on Alevism in the
theological academy regarding current Alevi problems and demands were examined.

KEYWORDS: Religion, Alevism, Bektashism, Theology, Cemevi.

i



KISALTMALAR

ACNR. : Alevi Calistaylar1 Nihai Raporu

bkz. : Bakiniz

DIA : Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
DIB : Diyanet Isleri Baskanlig

6. : Oliimii

s.a.v. : Sallallahu aleyhi vesellem

ss. : Sayfa Sayis1

TDK : Tiirk Dil Kurumu

TDK. : Tiirk Dil Kurumu

vb. : Vebenzeri

i1



GIiRIiS H. Betiil iN

1. GIRIS

Tiirkiye, cografi durumu ve biinyesinde barindirdig: farkl: din, dil ve etnisite
unsurlar1 ile kiiltiir mozaiginin kilit taglarindan biri konumundadir. Tiirk toplumu,
tarith boyunca kutsalla olan bagmi hep en iist noktalarda ve canli tutmustur. Dinin
statiisii Tiirkiye’de her zaman belirleyici konumda olmustur. (Capgioglu ve Alpay,
2021) Uzun yillardir bu cografyada bir arada yasayarak toplumsal devamlilig
saglayan insanlar, gecen zamana ve degisen zemine ragmen Tirkiye’de varliklarim

ortak yasam kiiltiirli ¢er¢evesinde siisiistirdiirmislerdir.

Din olgusu tarih boyunca c¢esitli islevler tistlenmistir. Kimi zaman toplumsal
ayrisma ve kimi zaman ise toplumsal biitiinlesmeyi saglamasi dinin en temel
ozelliklerinden biridir. (Akytliz ve Capgioglu, 2020, s. 43) Karsilikli olarak birbirini
etkileyen din ve toplum; din, din kaynakli gruplar, cemaatler ve topluluklar sosyal
sistemleri etkisi altina alan basat mekanizmalardir. Din, insan ve toplum
davraniglarini etkileyen en onemli faktorlerden biridir. (Okumus, 2020, s. 104) Bu
baglamda toplumsal bir grubun din olgusundan bagimsiz olarak sosyolojik bir

perspektifle ele alinmas1 miimkiin degildir.

Alevilik, “Ali’ye mensup” “Ali’ye ait” anlamina gelmektedir. Alevilik
kelimesi siyasi, sosyal ve ideolojik baglamlar nedeniyle farkli zaman ve farklh
kosullarda degisken anlamlara sahip olmustur. Alevi olan kisilerin dahi Alevilige
yilikledigi anlamlarin heterojenligine bakildiginda ortak bir Alevilik tanimi1 yapmak
bugiin i¢in olduk¢a zorlasmis goriinmektedir Ote yandan ortak tanimlardan hareketle
Aleviligi Arap-iran sozlii kiiltiiriine dayanan ve Islam oncesi dini inanclar1 Islam
halkasinda eriten; Anadolu cografyasi icinde dogan ve gelisen bir din anlayis1 olarak
ele almak da miimkiindiir. (Arabaci, 2009, ss. 28-29) Nitekim Aleviligin senkretik bir
yapida oldugu yoniinde yaklasimlar da bulunmaktadir. Ozellikle Anadolu Aleviligi
eski inanmislarindan aldign kiiltiirii  korumus ve bunu Islam dini icerisinde
konumlandirmistir. Sia, Samanizm, Mazdeizm, Hasasinler, Maniheizm, Hiristiyanlik
ve Anadolu'nun eski kiltiirleri Aleviligin  senkretik  bilesenleri  olarak
degerlendirilmektedir. (Oktem, 2013, ss. 233-251)

Aleviligin ortaya ¢ikisina dair temel bazi1 goriislerin ilki “kalint1 kuram1” ile
aciklanir. Buna gore bir dine giren insan eski inanglarindan tamamen siyrilarak yeni
bir dine giremez; mutlaka 6nceki inanglarindan etkilenir. Boylece Islam’dan &nceki
inang¢lardan neredeyse tamami bu yeni inanca niifuz etmis ve essiz bir senkretizm

ortaya ¢ikmistir. “Cift katmanli din modeli”ne gore, sehirlere go¢ eden insanlar yazili



GIiRIiS H. Betiil iN

kiiltiir ve kurallara ihtiya¢ duyduklari i¢in 6gretilerini kaleme almislar ve bir kiilliyat
olusturmuslardir. Kirsalda kalan Tirkmenler ise kitabi 6gelere ihtiyag
duymamiglardir. Bu durum onlarin disa degil; 6ze onem veren, tasavvufi olgularla
oriilmiis dini bir anlayisa sahip olmasini saglamistir. Son olarak ise Anadolu’nun
Miislimanlasmasina katki saglayan ve Aleviligin diger dinlerin kalintis1 olarak
ortaya ¢ikmadigim savunan “Dervis Islami” goriisii mevcuttur. (Aktiirk, 2019, ss.
31-37)

Osmanli devletinde Safevi Devleti hiikiimdar1 Sah Ismail ve Yavuz Sultan
Selim arasinda baslayan miicadele 1514 yilmin Agustos aymnda Sah Ismail’in
maglubiyetiyle son bulmustur. Kizilbas sufiligi ise Safevi Devletinin zayiflamasiyla
zayiflamis; kitlesi konargocer asiretlerden koyliilere dogru gerilemistir. Biitiin bu
olaylarin ardindan Kizilbaslik kendi kendine yeten kapali bir koy dindarligi halini
almistir. (Yildirim, 2017, 325-351)

Alevi toplumu i¢in modernlesme siireci Cumhuriyet’in ilaniyla beraber
baslamis ve 1950°li yillarda yurtdisina ve sehre gocler ile ivme kazanmistir.
Modernlesme her toplumu etkiledigi gibi Alevi toplumunu da etkilemis; ideolojik
sOylemler geregi geleneksel olan ritiiel, ibadet ve inanglar1 sorgulanir ve hatta
reddedilir duruma gelmistir. (Aktiirk, 2019, 74-75) Modern Alevilik siireci
sonucunda Alevilik farklilasmaya baslamistir. Bu farklilasmanin sonucu olarak
Aleviligin kaynaklarina, Hz. Ali’ye yiiklenen anlamlara oncelik ve sembollere dair
“Semboliklesen Ali —Ali’siz Alevilik- Tiirklesmis Ali, Imam Ali” gibi Alevilikte
yeni yaklagimlara yer verilmistir. (Aktiirk, 2019, 170-203)

Arastirma kapsaminda, ilerleyen basliklarda deginilecek olan yaklasim ve
yontem ekseninde, Aleviligin ilahiyat akademiyenlerince nasil ele alindig1 genis bir
literatiir ekseninde ele alinmaya c¢alisilmistir. Calisma temel olarak ti¢ ana boliimden
olusmaktadir. Birinci boliimde Aleviligin tarihsel arka plani ve teolojik baglamlar
incelenmis; genel anlamiyla bir Alevi tarihi sunulmus ve bu alana dair literatiir
taranmustir. ikinci boliimde ise Tiirkiye’de Alevilik meselesinin sosyolojik boyutlart
ele almmistir. Bu bolimde Alevilik meselesini giinlimiize tasiyan sosyolojik
goriintiiler detayli olarak sunulmustur. Uciincii boliimde calismanin temel konusu
olan ilahiyat akademisinin Alevilik meselesine yaklasimi yukarida bahsi gecen
ilahiyat akademisyenleri Ozelinde tartisilmis ve konunun c¢oziimlenmesine katki

sunulmaya calisilmistir.

1.1. Arastirmanin Konusu



GIiRIiS H. Betiil iN

Tiirkiye’de ilahiyat akademisinin Alevilik meselesine yaklagimi isimli
calismada Alevilik olgusu ¢ok yonlii realitesiyle topluma etki eden tarihi, sosyal ve
giincel baglamlariyla incelenmistir. Meselenin taraftarlarindan biri olan Alevilerin,
kendilerini nasil degerlendirdikleri konusuna da ayrica temas edilmistir. Ilahiyat
akademisinin bakis acgisin1 anlamak amaciyla Alevilik konusunda en ¢ok eser veren
ve caligmalarda bulunan isimlerin; hal-i hazirda devam eden Alevilik sorunlarina

kars1 yaklasimlar1 ¢oziimlenmeye calisiimistir.

1.2. Arastirmanin Amaci

Cesitli degiskenler igeren dini gruplar ve toplum gibi bir konu calisilirken
takinilmas1 gereken en Onemli tavir konuya karsi objektif bir durus sergilemek
olmalidir. Belli bir dinsel kimlik gblgesinde konuyu yorumlamak objektif yaklagimi
sekteye ugratacaktir. Alevilik, Tirkiye’nin sosyal bir gercekligidir. Alevilik;
toplumsal, kiiltiirel ve politik olarak giincelligini hicbir zaman kaybetmeyen bir
konudur. Bu ¢alismanin amaci; Tiirkiye’de toplumsal yapi igerisinde 6nemli bir yer
teskil eden ve sosyo-politik yonleri itibariyle giindemden diismeyen Alevilik
meselesine, Ilahiyat akademisinin nasil bir bakis agisiyla yaklastigini bes isim
ekseninde detayli olarak incelemektir. Bu baglamda da Aleviligin tarihsel ve
sosyolojik yonlerini ele almaktir. Ulkemizde ve diinyada da bu konuyla ilgili literatiir
hicte azzimsanamayacak miktardadir. Ancak konunun sosyolojik baglamina belirtilen
ilahiyat akademisi arastirmacilarinin perspektifinden bakilarak yapilan bir ¢calismaya
heniiz rastlanamamustir ve literatiirde bununla alakali bir bosluk dikkati ¢ekmektedir.
Bu baglamda calisma, literatiirde ki bu boslugu doldurmay1 ve kendisinden sonra

yapilacak ¢alismalara da katki sunmay1 amaglamaktadir.

1.3. Arastirmanmin Onemi

Alevilik, Tiurkiye’nin sosyal, politik ve kiiltiirel anlamda iizerinde en fazla
tartisilan konularindan biridir. Akademik anlamda hacimli bir literatiire sahip oldugu
gozlemlenmistir. Ote yandan ilahiyat akademisinde de kendisine yer bulabilmis
onemli bir konumdadir. Ancak Alevilik meselesinin sosyolojik boyutuna dair bahsi
gecen ilahiyat akademisyenleri Acisindan meseleyi ele alan biitiinciil bir yaklasim
bulunamamistir. Bu yoniiyle aydinlatilmaya gerek bir alan olarak dikkati
cekmektedir. Calismanin bu 6zgilin niteligi itibariyle literatiirde mevcut olan bir
boslugu doldurmasi ve farkli ¢alismalar i¢in biitlinciil bir yaklasim sunarak katki

vermesi umulmaktadir.

1.4. Arastirmanin Yontemi



GIiRIiS H. Betiil iN

Calismada ilk olarak basvurulan konular genel anlamiyla Alevi tarihi, Alevi
itikad1 ve ibadetleri noktasinda sekillenmistir. Siireci giinlimiize ulastiran tarih ve
dontim noktalarim1 bilmeden konuya dair objektif bir bakis gelistirilemeyecegi esas
olarak kabul edilmistir. Ardindan yakin tarih ve siyasi agidan Alevilik incelenmis;
Alevilerin tarih boyunca mevcut diizen ve devlet ile olan iliskileri degerlendirilmistir.
Son olarak tezin de adii aldig1 {izere ilahiyat akademisinin Alevilik meselesine
yaklasimi bu konuda alana en fazla katki yapmis ilahiyat akademisyenlerinden
Ethem Ruhi Figlali, Hasan Onat, Ilyas Uziim, Sonmez Kutlu ve Necdet Subasi
ozelinde; Aleviligin nasil tanimlandigr meselesi, Cem evlerinin statiisii, Diyanet ve
Aleviler konusu, zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri ile ilgili diistinceleri
temelinde ele alinmistir. Bahsi gecen akdemisyenlerin Alevilik meselesine dair

eserleri incelenmis ve kaynakga boliimiinde detayli olarak belirtilmistir.

Calisma; bir olay1, durumu veya konuyu derinlemesine ele almay1 amaclayan
yaklasimlarin 6ne ¢iktig1 nitel desende ve literatiir tarama yontemi esas alinarak
gerceklestirilmistir. Bu baglamda, literatiir taramas1 sonucu elde edilen dokiimanlarin
¢Ooztimlenmesi i¢in sosyal bilimlerde siklikla kullanilan “i¢erik analizi” teknigi
kullanilmisgtir. Bu teknige dair farkli tamimlar olmakla, beraber genel olarak
“dokiiman” tiirindeki calismalara bilimsel yontemler uygulayarak verileri analiz
etmek olarak tanimlanmaktadir. Icerik analizi ile ilgili yapilan tanimlarm ortak
noktalar1 objektiflik, sistematiklik ve genellik iizerinde toplanmaktadir. (Hepkul,
2002, ss. 1-12) Arastirma kapsami icerisinde yer alan kitap, makale ve diger
dokiimanlar incelenmis; Alevilikle ilgili tartisma konusu olan veya olabilecek diger
meseleler bu arastirmanin sinirlari igerinde yer almadigi icin kapsam disinda

birakilmustir.

1.5. Arastirmanin Kapsami ve Simirhliklar:

Alevilik, sosyal, kiiltiirel, politik ve giincel olarak cesitli degiskenleriyle
hacimli sayilabilecek kapsama sahip bir meseledir. Bu nedenle Alevilik literatiirii

tezin gereklilikleri baglaminda taranmis ve ¢alismada yer almustir.

Arastirmada Alevilik konusu, ilahiyat Akademisinde yetismis ve konu ile
ilgili olarak en fazla eser veren arastirmacilar ekseninde ele alinmaya caligilmistir.
Bu baglamda arastirmanin temel ¢oziimlemesi; Mezhepler Tarihi alaninda Ethem
Ruhi Figlali, Hasan Onat, Ilyas Uziim, ve Sénmez Kutlu; Din Sosyolojisi alaninda
ise Necdet Subasi perspektifinde ele islenmistir. Konunun bizatihi sosyolojik

yoniiniin - agirlikli  olmast nedeniyle isimlerin tercihinde herhangi bir alan



GIiRIiS H. Betiil iN

filtrelemesine gidilmemis, “konu {izerine en fazla eser veren” isimler kistasi
sistematik olarak tercih edilmistir. Konunun yogunlugunu netlestirmek agisindan bu
yaklasimlar dort temel “gergeve kategori” tizerinden inlelenmistir. Alevilerin giincel
sorunlar1 ve ilk taleplerinden olan; “Aleviligin nasil tanimlandigi meselesi, Cem
evlerinin statiisii, Diyanet ve Aleviler konusu, zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi
dersleri ile ilgili diislinceleri” belirlenen bes ismin konu ile ilgili eserleri ve
yaklagimlar1 temel alinarak g¢oziimlenmeye calisilmistir. Alevilikle ilgili tartisma
konusu olan veya olabilecek diger meseleler bu arastirmanin sinirlari igerinde yer

almadig i¢in kapsam disindadir.



BOLUMLER H. Betiil iN

2. BOLUMLER

2.1. Aleviligin Tarihsel Arka Plani ve Teolojik Baglamlari
2.1.1. Alevilik

Anadolu, biinyesinde cesitli kiiltiirel unsurlara ve toplumlara ev sahipligi
yapmis kadim bir cografyadir. Kokleri gegmise uzanan Alevi toplumunun ilk
kaynaklarmin sozlii kaynaklar oldugu distinildigiinde genel gecer bir Alevilik
tanim1 yapmak oldukea giiclesmektedir. Her ne kadar ortak bir Alevilik algisindan
s0z edilemese de yapilan tanimlarin ortak noktalarindan hareketle farkli yaklagimlar

iceren Alevilik tanimlart yapilmstir.

Etimolojik anlamda Alevi, Ali’ye mensup anlamina gelmektedir. Hz Ali
soyundan Hasan, Hiiseyin, Muhammed b. Hanefiyye, Omer ve Abbas vasitasiyla
gelenlere Alevi denilmistir. Islamiyet’in ilk donemlerinde boyle bir tanim karsimiza
c¢ikmazken Emevilerin son donemlerinde Hasan ve Hiiseyin’in soyundan gelenler
icin kullanilan seyyid, serif, emir gibi tanimlarin yaninda Alevi tanimi da
kullanilmaya baslanmistir. Alevilik, bu donemden sonra da siyasi, tasavvufi ve
itikadi baglamda pek cok noktada karsilasilan bir kullanim alanina sahip olmustur.
(Ocak, 1989, s. 368)

Alevi kelimesi, ¢esitli baglamlarda ve disiplinlerde farkli anlamlar kazanmig
bir kavramdir. Islam Mezhepler Tarihi’'nde genel olarak Sia ile es anlamli olarak
kullanilmigtir. Hz. Ali’nin devlet baskanligina Allah tarafindan getirildigine inanan
ve imametin ebediyen Fatima’dan olan soyunda veya Hasimi soyunda kalacagini
savunan topluluklarin adi olmustur. Tasavvufi olarak incelendiginde tarikat silsilesini
Hz. Ali kanaliyla Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ulastiran tarikatlarin genel adi olarak 6ne
cikmaktadir. Nitekim Alevilik, bulundugu cografyaya, siyasi ortama, geldigi kanala
gore farkli anlamlar ve misyonlar {istlenmis bir kavramdir. (Kutlu, 2003, ss. 9-26)
Alevilik, sosyolojik olarak bakildiginda ise 19. asrin ortalarindan itibaren Kizilbaslik
kavramini da i¢ine alan bir list kavram olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Bugiin yaygin
olarak kullanilan Alevilik-Bektasilik kullanimlar1 asil olarak Kizilbaslik kavraminin
ustiine insa edilmistir. Bu semsiye kavramin bir yan1 Bektasilik bir yan1 Kizilbaslhik

olan iki ana arteri bulunmaktadir. Caldiran savasinda bu iki ana arter kirilma noktasi

! Bu iki kavramin benzer anlamlara geldigi idiia edilse de Islam diisiincesinde “hulfil” inanc1 Allah’m
yarattig1 varliklardan 6zellikle insan bedenine yerlesmesi; Tenasiih ise insan ruhunun bir baska
insanin bedenine ya da bir hayvanin bedenine girmesi anlamima gelmektedir. Hulul ve Tenasiih
konusunda daha genis bilgi icin bkz. TDV Islam Ansiklopedisi C. 18 ss. 341-344

9



BOLUMLER H. Betiil iN

yasayarak bagkalagsmis ve miistakil olarak kendi yollarina devam etmislerdir. (Onat,
2023, s. 173-175) Toplumsal yap1 igerisinde gelisen Alevilik; Batinilik, Babailik ve
Hurufilikten, Tirk Yeseviligi ile Samanliktan beslenen siyasi ve dini bir
mekanizmadir. (Erdogan, 1993, s. 29) Aleviligin Islami ¢ercevedeki en belirgin
ozelligi, Alevilerin Hz. Ali’ye ve Ehli Beyt’e derin bir sevgi beslemeleridir. Hz.
Ali’nin halife oldugunu savunan imamiyye (Isna Aseriyye ve Caferiyye) mezhebini
de icine alan Zeydiyye, Ismaililik, Gulat olarak anilan Galiye, Miiellihe, Ali-ilahiler,
Kizilbaslik gibi Hz. Ali’yi Ilah seviyesine getiren “hulul”, “tenasiih”,' “ibaha”
inaniglarin1 tasiyan diger gruplar da genel olarak Alevilik st kavramiyla
isimlendirilmektedir. (Subasi, 2008, s. 69)

Bruinessen’e gore Allevilik, inan¢ ve dini pratikleri birbirinden oldukg¢a farkli
ve homojen olmayan topluluklar1 ifade eden bir tist kavramdir. Bruinessen st bir
kavram olarak bahsi gecen Aleviligin altinda dort grubun oldugunu ifade etmektedir.
Bunlardan ilki Kars ilinin dogusunda yasayan, Azeri Tiirk¢esi konusan ve modern
diye nitelendirilebilen iran Siiliginden ¢ok da bir farki olmayan Alevilerdir. Ikincisi
ise Tiirkiye’nin Hatay ve Adana illerinde ikamet eden, dilleri Arapca olan ve Suriye
Alevilerinin bir pargasi sayilan Alevi gruplardir. Suriye Alevilerin bir parcasi sayilan
bu grubun diger Alevi gruplarla ve tarihsel Alevilik ile bir baglantisi
bulunmamaktadir. Diger iki grubun ise Tiirk¢e ve Kiirtce konusan Alevilerden
olustugunu soylemek miimkiindiir. Tiirkiye i¢in bu son iki grubun varligi daha
ehemmiyetlidir. Zira nicelik olarak diger ikisinden oldukca fazlalardir. Kiirtce
konusan Aleviler de kendi aralarinda Kiirt ve Zaza olarak iki etnik gruba ayrilmistir.
Bahsi gegen bu gruplarin Safevi baglantilar1 olduk¢a kuvvetlidir. (Bruinessen, 2016,

ss. 117-118)

Tanimlama konusundan sonra iizerinde durulmasi gereken en Onemli
noktalardan biri de Aleviligin ortaya ¢ikisinda etkili olan unsurlardir. Aleviligin
ortaya cikist ile ilgili dort temel yaklasim bulunmaktadir. {1k yaklagima gére; yeni bir
dine giren bireyin eski inan¢ ve davranislarini tamamiyla terk etmesi miimkiin
degildir. “Kalinti Kurami1” adi verilen bu yaklasima gore Alevilik, Tirklerin
Miisliiman olmalarindan itibaren eski inang¢larindan kopmayip; eski dinlerini yeni

karsilastiklar1 bu dine entegre etmeleri sonucunda olusmustur. Bu baglamda Alevilik

! Bu iki kavramin benzer anlamlara geldigi idiia edilse de Islam diisiincesinde “hulil” inanc1 Allah’n
yarattig1 varliklardan ozellikle insan bedenine yerlesmesi; Tenasiih ise insan ruhunun bir baska
insanin bedenine ya da bir hayvanin bedenine girmesi anlamima gelmektedir. Hulul ve Tenasiih
konusunda daha genis bilgi icin bkz. TDV Islam Ansiklopedisi C. 18 ss. 341-344

10



BOLUMLER H. Betiil iN

Islamiyet’ten 6nce Anadolu’da goriilen Samanizm, Budizm, Gok Tann kiilti,
Maniheizm, Mazdeizm, Zerdiistliik, Hiristiyanlik ve fazlaca Islami renklere sahip
senkretik ve 6zgiin bir yapidadir. Ikinci yaklasim “cift katmanli din modeli”dir. Bu
modele gore; Tirkler, Anadolu’ya gogleri sirasinda duruma gore sehirlere ya da
kirsala yerlesmislerdir. Kirsalda yasayan insanlar eski inamiglarimi sozli kiiltiir ile
devam ettirmis; sehirlere go¢ eden insanlar ise sehir hayatinin getirdigi zorluklara ve
imkanlara bagh olarak yazili kiltiir ve hukuk kurallarna ihtiyag duymuslardir.
Tiirkmenlerin kitabi kiiltiire ihtiyact olmamis sozlu kiiltiir ve gelenekler onlar icin
yeterli olmustur. Bu durum yazili kiiltiir ve hukuk kurallarina goére yasayan bir
toplumun Siinnilesmesine; sozlii kiiltiir olarak devam eden Tiirkmenlerin ise disa
degil icsel alanlara 6nem vermesine dolayisiyla Aleviligin olusumuna zemin
hazirlamistir. Uglincii yaklasima gore giiniimiiz Anadolu Alevilerini olusturan ziimre
herhangi bir dinin kalintis1 olarak ortaya ¢cikmamistir. “Dervis Islam’1” olarak bilinen
bu yaklasima gore kiiltiir tizerinde eski inanglarin etkisi vardir. Ancak diger
dinlerden izler tagimasi bash basina diger dinlerin kalintis1 olarak lanse edilmesine
sebep olmamaktadir. Ote yandan Alevilik cahil, fakir Tiirkmen boylarmin tesadiifi
tercihi degildir. Aksine bilingli ve siirekli olarak devam eden bir dervis Islam’i
yorumudur. Son yaklasima ve genel kabule gore ise Aleviligin dogusu ve temeli
tamamen X. yiizyilda Islam’a girmeye baslayan ve eski inanglariyla yogurarak ortaya

koyduklar1 Ttirklerin tarihi ile ilgilidir. (Aktiirk, 2019, ss. 32-38)

Alevilik diisiincesinin, Islam tarihinde olusum siireci incelendiginde ilk olarak
Aleviligin illk nev’ileri diye nitelendirilebilecek “Rafiziler” ardindan toplumsal bir
kaostan dogan “Hariciler” ve son olarak Abdullah B. Sebe denilen sahisla
karsilasilmaktadir. Abdullah B. Sebe Islam tarihi acisindan son derece énemli ve bir
o kadarda tartigmali bir isimdir. Ozellikle Sii gruplar 1srarla bdyle bir kisinin gercekte
var olmadigini iddia etmektedir. Tiirkiye’de ise bu ret¢i gorlisiin savunucularindan
Abdiilbaki Golpmnarli dikkati ¢ekmektedir. Misirli arastirmaci Taha Hiiseyin gibi
Abdullah B. Sebe’nin gercek bir kisi olmadigi ancak olsa dahi o donem tehlike arz
etnedigini ifade eden ortayolcu goriisii savunanlar da bulunmaktadir. Ote yandan
aralarinda Taberi’nin de oldugu bir grup, Abdullah B. Sebe’nin gercekte var
oldugunu ve bugiin Ali’yi ilahlagtiranlarin temel dayanaginin bu isimde gizli
oldugunu savunmaktadir. Ancak Bulut’a gore; mesele tek bir isim ©zelinde
toplanamayacak kadar hassas bir konudur. Ayrica tarihte Abdullah B. Sebe’ye
benzeyen farkli cografyalarda ve farkli zaman dilimlerinde ortaya ¢ikan pek cok
hayali karaktere rastlanilmaktadir. Dolayisiyla mesele 6zelden genele yayilarak daha
iyi anlasilmalidir. ( Bulut, 2015, 305-315)

11



BOLUMLER H. Betiil iN

Alevilik-Bektasilik zaman zaman toplum nezdinde ve bazi kaynaklarda birbiri
yerine kullanilan iki kavramdir. Temelde tasavvufi yonii agir basan bu iki kavramin
birebir ayn1 oldugunu sdylemek miimkiin olmadig1 gibi; birbirinden tamamen ayr1
olduklarimi ifade etmek de dogru olmayacaktir. Alevi yazin hayatinin en 6nemli
temsilcilerinden Cem Dergisi yazarlarina gore Bektasilik, Hac1 Bektasi Veli ile
baslayan ve Anadolu’da Alevi kitlelerin goriilmeye baslanmasindan sonra ortaya
c¢ikan bir halk tarikatidir. Onlara gore Alevi Bektasi farkliligi dort etkenle kategorize
edilmektedir. Bektasilerin sehirlerde yasamalar1 ve Alevilerin kdy ve kirlar1 mesken
tutmalar1 birinci farktir. Alevilik nesebe bagli iken Bektasilikte asil olan Bektasi
dedesinden alinan nasiptir. Bektasilik Trakya ve Balkanlardan gelen fikirlere kendini
acmis ancak Alevilik basta Iran olmak iizere Dogu’dan gelen fikirlere kendini
acmustir. Bektasilik kendine 6zel bir felsefe kurmakla beraber usul, adap ve erkaninm
yazili hale getirirken; Alevilik ise sozlii kiiltiir halinde varligin1 devam ettirmistir.
(Demir, Sanli, 2016, ss. 171-172) Ote yandan Alevilik-Bektasilik’e dair ilk
calismalar1 yapanlardan biri olan Baha Said Bey’e gore bahsi gegen her iki olusumun
din adamlarima “dede” ve “dedebaba” gibi unvanlar verilmektedir. Ancak buna
ragmen Bektasi ve Kizilbas dedeleri arasinda da birtakim farkliliklar bulunmaktadir.
Kizilbas dedelerinin belirli ocaklar1 bulunmakta ve herkes dede olamamaktadir.
Ayrica Kizilbas dedeler, siirekli halkin i¢inde ve onlardan farksiz olarak, benzer
bicimde yasamislardir. Bektasi dedeler ise, daha hususi alanlarda yasamislar ve ilk
bakista halkla ayirt edilebilecek belirli farkliliklar1 sahip olmuglardir. (Baha Said,
2000, s. 125) Alevilik-Bektasilik mekanizmasi, baslangicta her ikisi de ayn1 toplumu
olusturan iki halk tarikati iken; zaman icerisinde Ozellikle XVI. yiizyildan itibaren
boliinerek bir tarafi tekkeye baglh orgiitlenmis Bektasiler; diger tarafi ise koy ve

kirlarda ikamet eden Kizilbas toplumu olarak iki ayr1 zlimreye dontismiistiir.

Kizilbas ismi aslen Sah Ismail’in babasi Seyh Haydar déneminde yasayan
toplumun, baslarma 12 dilimli bir ta¢ takmasindan kaynaklanmaktadir. Kizilbas
toplumlara Osmanli zamaninda Rafizi, Zindik, Miilhid gibi koétiileyici adlar
verilmekteydi. Zaman igerisinde bu kotiileyici anlamlardan siyrilmak isteyen
Kizilbag toplumu Irene Melikoff’un iddiasina gore koken bilim agisindan dogru
olmayan Alevi kavrami altinda toplanmaya baslamislardir. Nitekim Melikoff, Alevi
kelimesinin koken bilim agisindan Ali soyundan gelen seyyidler i¢in kullanildiginm
one siirmektedir. (Melikoff, 2013, s.23)

! Melikoff, Tiirkmen sozctgini XIII. ve XIV. ylizyillarda Anadolu’ya gelerek az ya da cok
Islamlagsmis gocer topluluklar icin kullanmaktadir.

12



BOLUMLER H. Betiil iN

Alevilik tanimi yapilirken konunun asil 6zneleri olan Alevilerin kendilerini
nasil tanimladiklar1 hususuna da yer vermek dogru olacaktir. Dede Kargin Ocagi
Dedesi olan Alevi yazar Hiiseyin Dedekarginoglu Aleviligin, Hz. Muhammed’in
vefatindan sonra Hz. Ali’nin halife olmasin1 isteyen ve onu imam kabul eden daha
sonra ise Sii-Batini inanglara baglananlarin tiimiine yonelik bir adlandirma oldugunu
ifade etmektedir. (Dedekarginoglu, 2010, s. 328) Tunceli’deki Kureysan Ocagi
mensuplarina gore ise Alevilik, Hz. Muhammed tarafindan Allah’in emriyle
insanliga ogretilmesi istenilen ve diger peygamberlerin getirdigi inanglardan farkl
olarak tasavvufi yonii daha agir basan bir inang yoludur. (Tas, 2022, s. 474) Ozcan
Glingor’tin 2007°de “Araf’taki Kimlik: Alevilik Bektasilik” ismiyle kitaplastirdigi
saha arastirmasina gore yore halkinin Alevilik tanim1; Allah’a kul, Hz. Muhammed’e
timmet, Imam Ali’ye talip olan, Ehli Beyt’i seven ve Imam Hiiseyin’in yolundan
giden toplulugun kabul edip i¢cinde bulundugu inang¢ bi¢imi seklindedir. Ayrica bahsi
gecen yore halkinin % 32,4’G kendilerini Tirk ve Misliman kimligi ile
tanimlamislardir. (Glingor, 2007, s. 108) Alevi A¢ilimi projesiyle giindeme gelen
Alevi yazar Reha Camuroglu’na gore ise Alevilik, kendine 6zgii kiiltiirel ve itikadi
yonleri olan, sistematik olarak bir teolojiden s6z edilemeyen Islam’in i¢inden gelen
ve orada gelisen bir yoldur. (Camuroglu, 2009, s. 41) Melikoff, bu konuya baska bir
acidan bakarak Alevileri, Orta Asya’dan, Maveratinnehir’den, Harezm’den gelen
yani Hacit Bektag’in miirsidi saydigi Ahmet Yesevi’nin topraklarindan gelen ve
Anadolu’ya yerlesen gocebe “Tiirkmenlerin Islamlasmis Samanciliklar1™ olarak
tanimlamaktadir. (Melikof, 2009, s. 319) Meselenin siyasi, sosyal, kiiltiirel ayaginin
ve temas edilen noktalarinin fazla olmasi1 Alevilik hakkinda ortak bir tanim yapmay1
olduk¢a zorlastirmistir. Bugiin Alevilerin kendi icinde dahi ortak bir tanim
yapamamalari, kendilerini tam manasiyla tanimlama konusunda cesitli i¢ tartismalar
yasamalar1 konuya cerceve cizme noktasinda teorik bir karmasayr da meydana
getirmektedir. Calismamizin muhteviyat: geregi esas amagc; Alevilikle ilgili ¢erceve
bir tanim yapmak degil yapilan tanimlarin ortak noktalarindan hareketle bir
coziimlemeye ulagmaktir.

2.1.2. Itikad ve ibadet Baglaminda Alevilik

Aleviligin inan¢ boyutu meselesine girmeden evvel tarihsel tabanda ti¢
evrenin netlestirilmesi gerekmektedir. Bunlardan ilki gecmiste sozlii kiiltiirle devam
eden Gok Tanr kiiltii ve beraberinde ¢esitli tabiat kiiltleri ile Samanizm, Budizm ve
Maniheizm’in bir takim inang ve anlayislarinin Islami bir potada erimis hali sayilan
donemdir. Ikincisi XV. yiizyilin ilk yarisinda bu yapiya etki eden Hurufilik’in ortaya
ciktigr donemdir. Son donem ise XV. ylizyilin ikinci yarisindan itibaren Safevi

propagandasiyla yogrulmus Sii 6gelerin 6ne ¢ikarildigi donemdir. (Uziim, 2004, ss.

13



BOLUMLER H. Betiil iN

70-71) Bu inang ve motifler her donem ve toplumda ayni etkiyle viicut bulmamus,
zaman zaman degisip doniiserek Alevi toplumunu etkilemislerdir. Ancak yine de
Aleviler kendilerini hicbir zaman Islam dis1 bir konumda saymamislardir.
(Camuroglu, 2009, s. 41) Tabii olarak 6nceki inanglarina islami bir zemin getirerek

devam etmislerdir.

Alevilik s6z konusu oldugunda, mevcut ortak bir fikirden bahsedilmesi
miimkiin degildir. Tirkiye’deki Alevi gruplar birbirinden farkli o6zellikler
gostermekte ve farkli fikirler benimseyebilmektedir. Bu yoniiyle Aleviligin
heterodoks bir yapida oldugunu sdylemek miimkiindiir. Alevilik kiiltiirinde bu
durum “yol bin, siirek birdir” ifadesiyle viicut bulmustur. Bu nedenle heterodoksiyi
gosteren tek tip bir Alevilik goriinlimiinden bahsedilememektedir. Dolayisiyla
Aleviligin inang, ibadet ve diger erkanlarindan s6z edilirken, mesele her zaman yeni
aciklamalara zemin olusturacak bi¢imde kaygan bir yapidadir. (Alpaslan, 2012, ss.
30-31)

Alevilik, ilk donemlerinde sozlii bir gelenege sahip olmasi nedeniyle cesitli
kiiltiirlerden etkilenmis olan bir yoldur. Bu etkilesimler hi¢bir zaman Islami kimligin
otesine gecememistir. Bu nedenledir ki Alevilerde Islam’mn temel inang, ibadet ve
erkdnin1 gormek miimkiindiir. Bu inanc¢larin basinda Allah, Peygamber ve Ahiret
inanc1 gelmektedir. (Ugar, 2020)

Alevi toplumunda inang esaslar1 ile ilgili bilgiler, ilk Alevi topluluklarin
kirsalda yasamalari, eski inanclarina bagli olmalar1 gibi sebeplerle biiyiik oranda
geleneksel ve sozlii kiiltiire bagl olarak aktarilmistir. Bu sebeple Alevilikte belirgin
ozelliklere sahip ve net bigimde gelismis bir inan¢ esaslar1 tablosu gérmek oldukca
zordur. Karma inan¢ yapisinin getirilerinden biri olarak homojen goriintiiler
icermeyen bu tablo sebebiyle, Alevi inan¢ esaslar1 sistematik bir big¢imde
incelenememektedir. Ancak Alevi inancinin genel anlamiyla “Allah, Muhammed ve
Ali” inanci etrafinda sekillendigini soylemek mimkiindir. (Yildiz, 2010, ss.
405-406) Ali Selguk’un Mersin ilinde ikamet eden cesitli “Tahtac1” gruplarla
yurlittigli alan arastirmasina gore: bu gruplarda Allah, Muhammed, Ali inanc1 ¢ok
yiiksek degerlerdedir. Bu kisilerin ¢ogunun giindelik yasamlarinda bir ise
baslamadan 6nce “Ya Allah, Ya Muhammed, Ya Ali” ifadeleriyle dua ettikleri
gozlemlenmistir. Onlar Allah’in kendi nurundan Muhammed ve Ali’yi yaratmasini
gerekce gostererek bu ticlemenin birbirinden ayrilamaz bir biitiinti ifade ettigini
disiinmektedirler. Ayrica Tahtacilar, Muhammed ve Ali s6yleminde iki ayr1 kisiyi

degil sadece Ali’yi ifade etmislerdir. Bu yoniiyle de bu ikisini birbirinden ayiranin

14



BOLUMLER H. Betiil iN

kafir olacagini vurgulamislardir. (Selguk, 2008, s. 72)

Allah inanc1 Alevilik akidesi i¢inde bliyiik yer kaplayan bir olgudur. Dualar
ve menakibnameler O’nun ismiyle baslar. Alevilikte Allah inanci tasavvufi bir takim
ogeler tasimaktadir. (Dalkiran, 2002, s. 112) Alevi topluluklarinda Allah inanciyla
ilgili olarak kiictik istisnalar hari¢, reddetme egilimi bulunmamaktadir. Alevilikte
giicli bir Allah inanct bulunmaktadir. Bununla beraber Alevi inancit ve
kaynaklarinda; Allah’in var oldugu, dogmadigi, dogrulmadigi, bir oldugu, zaman ve
mekandan miinezzeh oldugu konularina siklikla temas edilmektedir. Allah’a duyulan
bu derin baglilik bilgiye doniisme asamasinda; Allah’t tanimlama ve buna bagh
olarak yorumlama asamalarinda cesitli farkliliklar arz etmistir. Bu farkliliklarin
kokeninde batini bir yaklasim olan “vahdet-i viicut” anlayis1 yer almaktadir. Bu
yaklagima gore evrenin tamami ve diger tiim yaratiklarla beraber insan, Allah’in bir
yansimasidir. Bu yaklasima gore Allah korkulmast gerekli olan degil; aksine
merhametine giivenilmesi gerekendir. Biitiin bunlara bagl olarak kimi aman onlar
acisindan samimiyet diizeyi yiikselmekte ve giiniimiizde Siinni c¢evreler tarafindan
yadirganan Allah ile sakalagsma ve O’nunla dost olma gibi yollara girilebilmektedir.
(Yildiz, 2010, ss. 407-408) Alevilerde Allah inanci ile ilgili olarak farkli saha
arastirmalart ve sozli tarih caligmalar1 da yapilmistir. Glingor’iin Alevilerle ilgili
yurlittigli saha arastirmasina bakildiginda “Mutlak gii¢ sahibi olan Allah birdir ve
vardir” tutumuna iliskin sorulan soruya Alevilerin % 91,9’u tamamen katiliyorum
diye cevap vermistir. Calismanin yapildigi yorede giinliikk dilde kullanilan “Hu”
kavrami ve her duanin basinda bulunan “Bismisah” ifadeleri bu bolgedeki Alevi
topluluklarinda inan¢ yogunlugunun yiiksek olduguna isaret etmektedir. (Giingor,
2007, ss.178-182) kk.

Islam’mn ve beraberinde Aleviligin temel inang¢ esaslarindan bir digeri de
peygambere iman konusudur. Alevilikte orijinal haliyle “Ugler” diye isimlendirilen
Hak-Muhammed-Ali iiclemesine yonelik Alevi ziimrelerde birbirinden farklh
diisiinceler goriilebilmektedir. i1k yaklasima gore Hak Allah’1, Allah’in varligini ve
birligini, Muhammed; peygamberligi ve son peygamberi, Ali ise evliya ya da velayet
makaminin piri oldugunu temsil etmektedir. Bir diger yaklasimda Hak, Allah’tir.
Muhammed ve Ali’nin ruh, cisim, beden ve nitelikleri aynidir. Bu diislinceye sahip
ziimreler Allah’in kendi ruhundan Muhhammed’i ve Ali’yi yarattigin1 benimsemekte

ya da Gadir-i Hum' ve Musahiplik meselesiyle konuyu agiklamaktadirlar. Uciincii

! Gadir-i Hum kavrami icin bkz. TDV islam Ansiklopedisi, 1996, C.12, ss. 279-280.

15



BOLUMLER H. Betiil iN

ve Musahiplik meselesiyle konuyu agiklamaktadirlar. Uglincii yaklasima gore ise
Hak, Muhammed ve Ali’nin birdir. (Uger, 2010, ss. 330-331) Konu ile alakali
Arabact’nin katmanli 6rneklem kullanarak yiirtittigli bir saha arastirmasina goére 290
kisiye yoneltilen Hz. Muhammed’in peygamberligine yonelik soruya 277 katilimci
cevap vermis ve katilimcilardan 277 kisi (%96,4) olumlu yanit verirken; 10 kisi
(%3,6) olumsuz yanit vermistir. Ayrica 277 kisiden 116 kisi Alevi; 161 kisi Siinnidir.
Alevilerin 106’s1; Siinnilerin de tamami olumlu cevap vermistir. Yapilan ¢alismalar
ve gosterilen tutumlar dikkate alindiginda Alevi toplumunun Hz. Muhammed’in
peygamberligi noktasinda biiylik oranda birlestikleri anlagilmaktadir. (Arabaci, 2009,
s. 142)

Ahiret, Islam inancinmn ii¢ temelinden (Allah, peygamber, ahiret) biridir.
Hemen hemen biitiin din ve inang sistemlerinde bulunan, diinya hayatina miiteakip
olarak gerceklesen Oliimsiiz ve sonsuz bir hali ifade etmek i¢in kullanilmaktadir.
(Topaloglu, 1988, ss. 543-548) Ahiret ve cennet-cehennem inancit konusunda
Alevilerin tek bir anlayista birlestigini sdylemek miimkiin goériinmemektedir. Esasen
Ahiret inanc1 ve bu temelde ilerleyen cennet ve cehennem inanglar1 Alevi temel
kaynaklarinda kendine yer bulabilmistir. Tenasiih anlayis1 da Alevi kaynaklarinda
geemektedir. Ancak calismalar, Alevi kitlelerin bircogunun tenasith konusunda en
azindan ylizeysel bir bilgiye dahi sahip olmadiklarimi gostermistir. Yapilan
sosyolojik arastirmalara da bakilarak geleneksel Alevi gruplarin neredeyse
tamaminin ahiret inancina sahip olduklarini séylemek miimkiindiir. Tenasiih ve hulal
inanct ile ilgili Alevi kaynaklarinda gecen ifadelerden Gte esas olarak ahiret
kavramlarinin bu kaynaklarda daha keskin ifadelerle islendikleri goriilmektedir.
(Giingor ve Aksoy, 2012, s. 264) Dolayisiyla Alevilerde belirgin bir ahiret inancinin

varligindan s6z etmek miimkiin goriinmektedir.

Islam diisiincesinde hakkinda en fazla tartisilan konulardan birisi de Kadere
iman  meselesidir.  Allah’in  yarattiklar1  hakkindaki  planin,  zamam
gelince gerceklesmesi dini literatiirde “kader ve kaza” ismiyle bilinmektedir. Kadere
iman Islam iman esaslarindan biridir. (Yavuz, 2001, s. 58) Alevi geleneginde genel
olarak Islam’m ve imanm 40 sart: bulunmaktadir. Daha once ifade edildigi gibi
Alevilerde Allah’a baglhlik cok onemlidir ve onlar Allah’a korkuyla degil sevgiyle
baglanmay1 esas almaktadirlar. Bu nedenle Siinni diisiincesinde kader ve kaza ile
beraber anilan “hayir ve serrin Allah’tan geldigi” esasini; sadece “hayrin Allah’tan
geldigini” iddia ederek reddetmislerdir. Aleviler temel olarak “iyi ve kotiiliigiin
tamamini yaratan Allah” disiincesini degil “sadece i1yiyi yaratan Allah” diisiincesini

savunmaktadirlar. Onlara gore bdyle bir yaklasim, Allah’in kétiiliik yapabilecegi

16



BOLUMLER H. Betiil iN

fikrini kabul etmek anlamina gelmektedir. Oysa Allah sadece iyiyi ve giizeli yaratir.
Alevilerde mevcut olan bu kader inanci Alevilerin kutsal kitaplarindan sayilan

Buyruk ve Hiisniye’de de kendisine yer bulmustur. (Alpaslan, 2012, ss. 225-226)

Bugiin Alevilik konusunda inang esaslar1 tartismasimnin ana sebebi Aleviligi
Islam’mn iginden sayip saymamakla alakalidir. Bunun ¢oziimii 6ncelikle konuyu
siyasi ve ideolojik baglamlarindan kurtararak, bilimsel bir temel {iizerine insa
etmekten gecmektedir. Bu noktada konu Alevilerin ana kaynaklardan kabul ettigi
Imam Cafer Buyrugu, Menakib-1 Evliya, Menakibname, ve Fiitiivvetname gibi
adlarla anilan Buyruk’a gore esasen Alevilerin imanin alt1 sartinin tamamini kabul
ettikleri anlasilmaktadir. Ayrica bahsi gecen Buyruk, Alevi olacak olanlara da imanin
sartlarini kabul etmelerini tavsiye etmektedir. (Ekinci, 2004, s. 38)

Sozlikte “boyun egme”, “kulluk etme”, “tapinma”, “alcak goniilliilik™ gibi
anlamlara gelen ibadet, terim olarak inanan insanlarin O’na kulluk etmek,
hosnutlugunu kazanmak, sevgi, saygi ve samimiyetinin bir gostergesi olarak
gosterdigi davranislara ve takindigi tavira verilen isimdir. (Sinanoglu, 1999, ss. 233-
235) Ibadet, islam dininin temelini olusturmaktadir. Alevilik olgusu tartisilirken
konu ibadetten bagimsiz olarak diisiiniilemeyecegi i¢cin Alevi kiiltiirii ve geleneginde

ibadet temasini ele almak dogru olacaktir.

Ibadet olgusu, Alevilerin reddetmedigi ve yapilmasini gerekli gordiikleri
meselelerden birisidir. Ancak gecirdikleri tarihi siirecler, genis bir cografyaya
dagilmalari, kitabi bir kiiltiirden ziyade sozlii bir kiiltirli temel almalar1 gibi
sebeplerle ¢esitli Alevi ziimreleri arasinda bu noktada bir ortakliktan s6z etmek zor
gortinmektedir. Alevi gruplarin biiyiik bir kismi namazin farziyetini, Hz. Ali’nin ve
Imam Cafer Es-Sadik’in namaz kildigim gerekge gostererek dogrularken bazi kiigiik
gruplardan bu ibadeti reddedenler de olmustur. (Dalkiran, 2002, s. 114) Ayrica bazi
gruplar, basta namaz olmak tizere bu ibadetleri reddetmemisler ancak o zamanin
Tirkmen hayat tarzi ve hal-i hazirda yasadiklar1 cografyalar nedeniyle bes vakit
abdest alma ve namaz kilma giicliikkleriyle kars1 karsiya kalmislardir. Bu nedenle de
kendilerinden sonraki nesillerde cografya degisse dahi namaz kilmama aligkanlig
devam etmistir. Tarihi gerceklerden ve alan arastirmalaridan alinan sonuglara gore
Alevilerin ibadetleri reddetmedikleri ancak ihmal ettikleri gozlemlenmektedir.
Figlal’ya gore inkar etmedikleri siirece sadece ihmal ettikleri i¢in bu kimseler Islam
dairesinin disina ¢ikarilamaz. Alevilerde oruc ise ¢ogunlukla yerine getirilen bir
ibadettir. Aleviler Siinnilerden farkli olarak farkli olarak Kerbela olayinin anisi igin

Muharrem ayinda on giinliik oru¢ tutmaktadirlar. Zekat konusunda ise Siinnilerle

17



BOLUMLER H. Betiil iN

aralarinda bir takim farkliliklar mevcuttur. Aleviler “Allah’a ve ayirim giinii yani iki
toplulugun karsilastigr giin kulumuza indirdigimize iman etmisseniz biliniz ki
ganimet olarak ele ge¢irdiginiz her seyin beste biri Allah’a, peygambere ve
yakinlarina, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmislara aittir. Allah her seye kadirdir.”
(Enfal, 8/41) ayetinden hareketle konu sadece “ganimet” ile ilgili olmasina ragmen
Ehli Beyt hakki olarak Haci Bektas Veli Dergahi’na, Kizilbaslar da dedelere ve
ocaklara zekatlarmi vermeyi tercih etmektedirler. Bunun adi “Hakkullah” veya
“Lokma”dir. (Figlali, 2006, ss. 236-238) Zekat ibadeti, toplumsal yardimlasmay1
saglayarak toplum biitiinligline yardimci olmasi ve sosyal bir boyuta sahip olmasi
gibi sebeplerle diger ibadetlerden biiyiik oranlarda ayrilmaktadir. Alevi toplumunun
zekat anlayisi; yasanilan cografyaya, kiiltiire ve diisiince yapisina gore sekillenmistir.
Yildiz’in yaptig1 bir arastirmaya gore Alevi gruplar belirli bir nisap miktar1 ve belli
bir cins olmaksizin ¢evrede bulunan yoksul insanlara yardim etmeyi amaglayan bir
sistem {izerine zekat anlayislarini insa etmislerdir. Esasen Kur’an’da nisap bigiminde
bir 6lcti olmadigini ve ana amacin yardimlasma oldugunu ifade etmektedirler.
(Yildiz, 2014, ss. 245-246)

Alevi kiltiirtinde yaygin olarak yerine getirilen ibadetlerden biri de kurban
ibadetidir. Dardan Indirme Kurbani, Ikrar Kurbani, Gorgii Kurbanmi, Abdal Musa
Kurbani, Bereket Kurbani, Muharrem Kurbani gibi farkli olaylar neticesinde kesilen
bu kurbanlarin en o©nemli vasfi sosyal mekanizmayr diri tutma amaciyla
gerceklestirilmeleridir. Hac konusunda ise farkli bir degerlendirme yaparak ti¢ farkl
ayrima giden Aleviler, Kabe’ye gidilerek yapilan Kabe Haccini 6zellikle Hac1 Bektas
Veli’nin yaptig1 ve tavaf ettigi gerekcesiyle biiylik 6nem vermektedirler. Tasavvufi
bir anlamda “Goniil Hacc1” fiilen Kabe’ye gitmeyi temel almaksizin Hac yapmay1
ifade eder. Alevi ziimrelerin biiyiik bir kismi hac icin Kabe’ye gitmeyi esas
almamaktadir. Son olarak ise Batini bir diislinceyle tarikat hayatinda yapilan
ziyaretlerin hac olarak kabul edildigi goriilmektedir. Bu hac Haci Bektas Veli
etrafinda onun tekkesini ziyaret etmekle sistemlesmistir. (Uger, 2005, ss. 169-183)
Genel olarak Islam inancinda kabul edilen hac ibadetinden uzak bir goriiniim
sergilerler. Alevilerin bir kismina gore hac, Neecef, Kerbela, Kazimiya, Samarra,
Meshed gibi bazi sembolik mekanlar1 ziyaret etmekten miitesekkildir. (Go6lpmarls,
1999, s. 251) Netice olarak Aleviler temel Islam ibadetlerini bazen birebir kabul
etmisler bazen de bir benzerlik kurarak bunlar1 kendi iclerinde anlamlandirip o

sekliyle uygulamislardir.

Yukarida ismi gecen buyruklari Islam’m bes temel esasi ekseninde

inceledigimizde yine bu bes esasin da tamamen kabul edildigi, reddedilmedigi

18



BOLUMLER H. Betiil iN

goriilmektedir. Bu nedenle Alevilerin Islam’in disinda disiiniilemeyecegini
savunanlar bulunmaktadir. (Ekinci, 2004, s. 38)

2.1.3. Aleviligin Diger Esaslarn

Alevi kiiltiiriinde temel Islam inang ve ibadetlerinden sonra oldukca 6nem arz
eden bir diger nokta ise Ehl-i Beyt ve beraberinde On iki imam konusudur. Ehl-i
Beyt; ev halki, ev halkinin esi, ¢ocuklari, torunlar1 ve yakin akrabalarin1 kapsayan bir
ifadedir. Islami dénemden bu yana sadece Hz. Peygamber ve onun soyu anlaminda
kullanilmistir. Sii kaynaklarda bu ifade “itre” olarak bilinmektedir. (Oz, 2010, ss.
498-501) Alevilere gore Ehl-i Kisa hadisinden hareketle Ehl-i Beyt’in Hz.
Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fatima, Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin’den olustugunu
sOylemek miimkiindiir. Aleviler bu gruba Selman-1 Farisi’yi de eklemekte ve onu da
Ehl-i Beyt olarak gormektedirler. Alevi inancina gore ilk yaratilan sey Ehl-i Beyt
ruhu ve onun nurudur. Bu noktadan hareketle onlar hatadan uzaktir ve arinmistir. On
iki Imam da Ehl-i Beyt ruhunu tasir ve onlar da zahir ve batinda takip edilmesi
gereken gergek imamlardir. Neticede Aleviler i¢in Allah, Muhammed, Ali anlayisina
ek olarak temel olan inanglarindan biri de Ehl-i Beyt inanc1 ve sevgisidir. Zamanla
On iki imam inancinin Ehl-i Beyt’e eklenmesiyle Tevella, Teberra, Mehdilik,
Masumiyet, Sefaat, Ahiret gibi inanglarin pek ¢ogu; temelinde Ehl-i Beyt inancina
gore sekillenmistir. (Uger, 2004, ss. 257-272)

Hz. Muhammed’in peygamberlik gorevinin tamamlanmasiyla, imamet ya da
bir diger adiyla velayet donemi baslamistir. Velayet donemini yonetecek olanlar
imamlardir. Imam olacak olan kimseler diger insanlardan farkli olarak giinah islemez
ve hata yapmazlar. Alevilik anlayisinin imamet diisiincesi ve imamlari, Sia’nin
Imamiyye mezhebiyle aym dogrultudadir. Bahsi gegcen bu imamlar sunlardir: Hz.
Ali, Hz. Hasan, Hz. Hiiseyin, Zeynel Abidin, Imam Bakir, Cafer-i Sadik, Musa-i
Kazim, Ali Riza, Muhammet Taki, Ali Naki, Hasan el-Askeri ve son olarak
Muhammed Mehdi’dir. isimleri ¢esitli kaynaklarda gecen bu imamlarin hayatlarina
dair bilgiler ise sinirli diizeydedir. (Demir, Sanli, 2017, s. 67) Selguk’un Mersin
ilinde bulunan Tahtaci1 gruplarla yiriittigti alan arastirmasinin analizine gore;
Tahtacilar, Muhammed Ali’nin yaratildig1 nurun Fatima araciligi ile on iki imamin
son imami mehdiye kadar ulagtigini ve bu nedenle de kutsal olarak sayildiklarini
ifade etmiglerdir. Bununla birlikte bahsi gecen on iki imama, imamligin Allah
tarafindan verildigi diistiniilmektedir. Dolayisiyla bu inanca sahip olmayanlara kafir
goziiyle bakilmaktadir. Kendisine ithaf edilen kurban ve orug¢ ibadetlerin olmasi

sebebiyle imamlar icinde en énemlisinin Imam Hiiseyin oldugu ifade edilmistir. Ote

19



BOLUMLER H. Betiil iN

yandan saha arastirmasinin yuriitiildiigi alanlarda c¢ocuklara verilen isimlerin de
cogunlukla on iki imamin isimlerinden oldugu gozlemlenmistir. (Selguk, 2008, ss.
102-103)

Alevilikte Allah’a yakinlasmanin temelinde dort kapi kirk makam distincesi
yer almaktadir. Buna gore Seriat Kapisi, Tarikat Kapisi, Marifet Kapisi, Hakikat
Kapisi adi verilen dort kapt ve bunlara bagli onar makam olmak tizere kirk makam
vardir. Seriat Kapisi’'nda; iman etmek, ilim 6grenmek, ibadet etmek, haramdan
uzaklagsmak, ailesine faydali olmak, cevreye zararda bulunmamak, Peygamberin
emirlerine uymak, sefkatli olmak, temizlige 6zen gostermek, yaramaz islerden uzak
durmak bulunmaktadir. Tarikat Kapisi’nda; tovbe etmek, miirsidin istegine uymak,
temiz giyinmek, iyilik i¢in savasmak, hizmetli olmak, haksizliktan korkmak,
timitsizlige kapilmamak, ibret almak, nimet dagitmak, oziinii fakir gormek yer
almaktadir. Marifet Kapisi’nda; edepli olmak, kotii duygu ve diistincelerden uzak
durmak, perhizkarlik, sabir ve kanaat, haya, comertlik, ilim, hosgorii, 6ziinii bilmek
ve ariflik one ¢ikmaktadir. Son olarak Hakikat Kapisi’nda; tevazu, kimsenin ayibini
gormemek, 1yiligi esirgememek, Allah’in her yarattigini1 sevmek, tiim insanlar1 bir
gormek, birlige yonelmek ve yoneltmek, gergegi gizlememek, manay1 bilmek, sirr1
ogrenmek, Allah’in varligina ulasmak ©nem kazanmaktadir. (Ugar, 2020, ss.
507-508) On Kapi, Kirk Makam inanci son tahlilde iman etmekten baslayarak

sonunda Allah’in varligina ulagsmaya kadar giden bir siire¢ olarak degerlendirilebilir.

Uc Siinnet-Yedi Farz anlayis1 ise Alevi diisiincesinde inanilmasi gereken en
temel esaslardandir. Seyh Safi buyruklarina gore ti¢ slinnet yedi farz anlayis1 Sah
Tahmasp tarafindan ortaya konulmustur. Safevi etkisinin hissedilmedigi Cafer-i
Sadik buyruklarina gore ise bu esaslar Cafer Sadik’a atfedilmektedir. Mevcut
Buyruk’larda ti¢ slinnet olarak gecen esaslarin ilkinin Tanr1 oldugu goriilmektedir.
Insanlar, Tanrr’y1 dillerinden diisiirmeyip siirekli olarak O’nun icin zikir halinde
olmalilardir. Ikinci siinnet Muhammed’dir. Bu siinnete gore insanlar Kkin,
biiyiiklenme ve kibri iclerinden atmal1 ve toplumla i¢ ice olmalilardir. Ugiincii siinnet
ise Ali’dir. Bunun geregi olarak inananlar yolun getirdiklerine hazir olmali ve
Muhammed-Ali’nin yoluna riza ile teslim olmalilardir. Siinnet-i Resul, Tarikat-1
Resul denilen tarikatin her tiirlii yoluna goniilden girmek istemektir. Yedi Farz’da ise
sir saklamak, musahip olmak, itaatkir olmak, riza gostermek, halifeden el almak,
tovbe ehli olmak ve ta¢ ile kisvet kabul etmek gibi esaslar bulunmaktadir.
Buyruklarin neredeyse tamaminda ii¢ stinnet-yedi farz siralandiktan sonra bunlara
uymayanlara verilecek para cezast gibi cezalardan da soz edilmektedir. Bununla

beraber Alevi diistincesinde “on yedi erkan” diye isimlendirilen ve sadece Sefer

20



BOLUMLER H. Betiil iN

Aytekin’in hazirladig1 ve Milli Kiitiiphane’de Menakib-1 Sultan Seyh Safi basligiyla
on alt1 varaktan olusan buyruklarda ge¢cmekte olan cesitli esaslar da bulunmaktadir.
(Kaplan, 2019, ss. 245-254)

Bruinessen’e gore giiniimiiz Alevileri Islamilesmis topluluklardir. Fakat Siinni
Islam ile aralarinda namaz, orug, hac ve zekat gibi Islami ibadetler noktasinda bir
takim farkliliklar bulunmaktadir. Bunlarin yerine Aleviler tarafindan kutsal insanlar
(dede) tarafindan yonetilen, kendilerine ait cem ad1 verilen dinsel torenler vardir. Her
toplum bulundugu cografyadan bir noktaya kadar etkilenir. Alevilerde bu durum
Siinnilerden daha fazla olmustur ve inanglarmin bircogunda Islam oncesi gelenekleri
gormek miimkiindiir. Ote yandan Aleviler, seriat yerine ahlaki kurallara bagh
olduklarini; zahir yerine batini siireclerin hayatlarinda daha fazla yer tuttugunu ifade
etmektedirler. (Bruinessen, 2016, s. 118)

2.1.4. islam Tarihi Arka Planinda Alevilik

Toplumsal olaylarin zihinlerde yer edinebilmesi i¢in Oncelikle meselenin i¢
yiiziiniin ve tarihi arka planinin incelenmesi gerekmektedir. Islam tarihi arka
planinda Alevilik olgusunu, konunun her Miisliiman bireyin hayatinda onemle
zikrettigi, Alevi ziimrelerin yogun sevgi besledigi ve 6zellikle Hz. Muhammed’den
sonra Islam toplumunda yasanan siyasi ve sosyal olaylarmn bugiinkii Alevi toplumunu

nasil etkiledigini anlamak i¢in Hz. Ali ile baslatmak daha uygun olacaktir.

Hz. Ali, risaletten 6nce Hz. Muhammed’in himayesine giren; amcasi1 Ebu
Talib’in ogludur. (Apak, 2014, s. 154) Yaklasik bes yasindan Hicret’e kadar ve daha
sonrasinda hayati boyunca Hz. Muhammed’in yaninda yer almis, on bir yasinda
Islam’1 kabul ederek ilk Miisliimanlardan olmustur. Tebiikk Gazvesi hari¢ hemen
hemen biitiin gazvelere katilmis ve bazi seriyyelerde islam dininin sancaktarligim
yapmustir. Islam tarihinde bilinen dort halifenin sonuncusudur. Akl keskin zekas1 ve
cesaretiyle Hz. Muhammed’in verdigi egitim ile beraber kendini yetistirmis 6rnek bir
sahsiyettir. Kur’an ve Hadis ilmini en iyi bilen sahabeler arasinda oldugu Stinni ve
Sii kaynaklarda ittifak edilen bir konudur. Ayrica tasavvufi acgidan da Tiirk
mutasavviflariin dikkatini ¢ekmis bu yoniiyle kendisine ayri bir ilgi duyulmustur.
Hz. Ali hayat1 boyunca Hz. Muhammed’in yaninda ve yakininda olmasina ragmen az
sayida hadis rivayet etmistir. Idarecilik yapmasi, halifeligi sirasinda savaslarin yogun
olmas1 ve fitne olaylariyla mesgul olmasi bunun sebeplerindendir. (Sancakli, 2007,
ss. 161-169)

21



BOLUMLER H. Betiil iN

Hz. Ali’nin halifeligi, islam tarihinin otuz y1l siiren Dért Halife doneminin en
karisik oldugu dort bucuk yillik siireyi kapsamaktadir. Hz. Osman’in halifeliginde
toplum hizla biytimiis, ekonomik faaliyetler ¢esitlenmis ve Arap toplumu hizli bir
dontlistimiin igerisine girmistir. Bu nedenle toplumsal ¢atismalar artmistir. Hz. Alj,
tictincti halife olan Hz. Osman’in Medine’de sehit edilmesinden sonra hilafet
makamina geldiginde kendisini bu toplumsal kargasanin i¢inde bulmustur. Donemin
siyasi ve sosyal yapist incelendiginde {i¢ grupla karsilasilmaktadir. Bunlardan ilki
Hz. Osman’in sehit edilmesinde sorumlu olanlarin bulunmasini ve cezalandirilmasini
talep edenlerden olusmaktadir. Donemin Sam valisi ve Hz. Osman’in akrabasi
Muaviye b. Ebi Siifyan bu grubun en onemli temsilcilerindendir. Ayrica Hz.
Muhammed’in esi Hz. Aise’de bu gruptandir. ikinci grup, Hz. Osman muhalifleridir.
Ucglincii grup ise meselelere karsi tamamen disarida duran ve bu olani fitne olarak
nitelendiren insanlardan olusmaktadir. (Demircan, 2013, ss. 175-178) Hz. Ali
doneminin sosyal ve siyasi yapisindaki bu gruplasmalar halifeliginin ilk

donemlerinden itibaren baslamis ve dort bucuk yillik siire boyunca devam etmistir

I[slam disiincesinde Hz. Ali’ye yonelik iki tiir kisilik yaklasimi one
cikmaktadir. 11ki herkes tarafindan bilinen tarihi kisilik; ikincisi ise bu tarihi kisligin
tizerine bina edilen efsanevi ve mitolojik kisiliktir. Efsanevi Ali mitinde hata
yapmayan, her yaptiginda bir hikmet bulunan ve gaybi bilen bir Ali motifi yer
almaktadir. Bu mitin ortaya ¢ikmasindaki en biiyiik sebebin Hz. Ali’nin savaslarda
sergiledigi performans oldugu soylenebilir. Onun bilgisi efsanevi kisiliginde
insanlarin algilamasinin imkéansiz oldugu bir bilgidir. Bir nevi ilmin kapisi
konumundadir. Ancak goriinen odur ki tarihi seyir i¢inde onu 6vgiiyle anan insanlar
kadar, elestiren bir kesim de bulunmustur. Bu konuda en c¢ok elestiri aldig
noktalardan ilki Hz. Osman’in katline sebep olanlarla iliskisi; bir digeri ise tahkim
meselesidir. (Demircan, 2013, ss. 188-189)

Hz. Ali, diger her Miisliman gibi Hz. Osman’1 sehit edenleri bulmak ve
cezalandirmak istemis ancak bunu titizlikle zamana yayarak yapmay1 planlamistir.
Aralarinda Talha, Ziibeyr, Aise ve bir grup sahabenin de bulundugu kimseler bu isin
hizlandirilmasin talep etmislerdir. Bunun {izerine Basra’da bulusarak herhangi bir
fitne ¢ikarma niyeti olmaksizin Hz. Osman’1 6ldiiriilenler konusunda yardimlagmanin
gerekliligi insanlara hatirlatilmistir. Hz. Ali elci olarak kendilerine Ka’ka b. Amr’1
gondermis ve taraflar uzlasarak ayrilmistir. Hz. Ali baris ortamini tahsis etmek tizere
konuyu halkina duyurdugunda, Abdullah b. Sebe 6nderliginde fitneci bir grup ortaya
¢ikmis ve bu baris ortamimin bozmaya ¢alismustir. Hz. Ali ve Hz. Aise daha ne

oldugunu anlamadan kendilerini bir savasin ortasinda bulmuslardir. Islam tarihinde

22



BOLUMLER H. Betiil iN

Cemel Savas1 olarak bilinen bu olay neticesinde baris iklimi yeniden bozulmus ve bu
stirecte toplum agir bir darbe almustir. (el- Bati, 2002, ss. 539-542)

Hz. Ali devletin i¢inde bulundugu huzursuzlugun ve karisikligin en 6nemli
sebeplerinden birinin Valiler oldugunu diisiinmekteydi. Bu nedenle o donemde belli
merkezlerde yeniden vali atamas1 yapmistir. Muaviye’nin yerine de Sehl b. Huneyf’i
Sam’a vali olarak atamistir. Ancak bekledigi sonucu alamamis ve ilk zamanlarda
hilafet iddias1 olmayan Muaviye, Hz. Osman’in olimiinden Hz. Ali’yi sorumlu
tutarak hilafet iddiasinda bulunmustur. Hz. Ali biat etmesi i¢cin mektuplar gonderse
dahi o biat etmemistir. (Karadere, 2020, ss. 45-48) Muhacir ve Ensar gruplari topluca
Hz. Ali’ye biat ettigini agiklamislardi. Ancak Mudviye, sahabenin ileri gelenlerinin
farkli bolgelere dagildiklarini, dolayisiyla bu biatin gecerli olmadigini savumustur.
Bariscil politikalarindan bir netice alamayan Hz. Ali, Muaviye’yi asi ilan etmis ve
hicri 36 yilinin Recep aymin on ikinci gecesi Muaviye {lizerine Sam’a dogru yola
cikmistir. Muaviye bu durumdan haberdar olunca o da Sam’dan yola c¢ikmustir.
Taraflar Firat Nehri tizerindeki Siffin Ovasi’nda karsilasmislardir. Hz. Ali taraflan
biat etmeye ¢agirmis ve uzunca bir donem beklemistir. Bu siire zarfinda catigsmalar
olmaktaydi. Hicri otuz yedi yilinin Muharrem ayinda siddetli ¢arpismalar olmustur.
Hz. Ali kazanmaya yaklasmis, Muaviye ve Amr durum degerlendirmesi yaparak bir
plan iizerinde anlasmislardir. Muaviye askerlerine mizraklarimin ucuna Mushaf
sayfalarini takmalarini ve onlardan Allah’in kitabin1 hakem olarak kabul etmelerini
istemistir. Olaym verdigi saskinlikla taraflar ne yapacagimi bilemez duruma
gelmislerdir. Bir taraftan savasa devam edilmesini isteyenler varken; diger taraftan
Allah’1n kitabini1 hakem edinelim diyenler de olmustur. Bunun tizerine Samlilar Amr
b. As’1t Kifeliler Ebl Musa el- Es’ari’yi se¢misler, aralarinda bir belge yazarak
konuyu Ramazan ayinda ¢6zmek iizere ayrilmislardir. Belirlenen zaman geldiginde
bulusma yerinde toplanmislar ve sonunda ikisini de azletmeye ve konuyu
Miisliimanlarin sirasina birakmaya karar vermislerdir. EbG Musa el- Eg’ari s6z
verdigi gibi ikisini de azletmis, Ancak Amr sadece Hz. Ali’yi azlettigini soyleyerek
oradan ayrilmigtir. Hz. Ali hakem kararimi reddettigini ilan etmistir. Biiylik bir
orduyla Sam lizerine yurimistiir. Fakat bu slirecte bir taraftan da
Haricilerle ugragsmak zorunda kalmis ve isleri iyice zorlasmistir. Hicri 40 yilinin on
yedinci Ramazan gecesi Haricilerin liderlerinden Abbdullah b. Miilcem ( Ibn
Miilcem) ve iki adami1 Hz. Ali’ye sabah namazina giderken saldirmiglardir. Hz. Ali
altmis ii¢ yasinda bu saldir1 sonucunda vefat etmistir. El- Biiti’nin ibn Kesir’den
aktardigina gore Kife’de vilayet binasina defnedilmistir. Cogu tarih¢iye gore ise

Haricilerden koruma niyetiyle kabri gizlenmistir. (el- Bati, 2002, ss. 541-546)

23



BOLUMLER H. Betiil iN

Hz. Ali ve Muaviye arasinda yasanan catisma Hz. Ali’nin sehadetiyle sona
ermemistir. Hz. Ali’nin yaninda yer alan Kifeliler Irak’ta Muaviye’ye karst muhalif
olmuslardir. Muaviye, Kife’ye Mugire b. Sube’yi vali olarak atayarak muhalif
olanlara kars1 sert bir tislup kullanmasini istemistir. Mugire de bu istege karsilik
olarak ozellikle cuma hutbelerinde Hz. Ali ve Ehl-i Beyt’ine agir sozler sdylemeye
baslamistir. Mugire 6liince yerine Ziyad b. Ebi Sufyan atanmis o da aldig1 emirlerle
mubhaliflere ve onlar nezdinde Hz. Ali’ye hakaretler etmistir. Bu siiregte yasanan
gelismeleri ve Hz. Ali ile beraber Ehl-i Beyt’ine yapilan sert cikislar1 bazi

arastirmacilar Sii’ligin baslangici olarak gormektedirler. (Keskin, 2012, ss. 308-310)

Muaviye, Hz. Ali’nin 6liim haberini aldiginda Abdullah b. Amr’in komutanlik
ettigi bir ordu hazirlatmistir. Bu orduyla Aynu’t Temr adinda Kerbela yakininda bir
bolgeyi almislardir. Hz. Hasan bu olaylardan sonra Abdullah b. Amr ile savagsmak
tizere Medain’e gidip Sabat’a ulastifinda yanindaki adamlariin cesaretsizligine ve
savastan kactiklarina sahit olmustur. Kendi adamlari ile aralarinda yasanan miinakasa
neticesinde yaralanan Hz. Hasan Medain’e gelmis ve orada iyilesmistir. Muaviye ise
Enbar’a gelerek Hz. Hasan’in kumandanini kusatmistir. Hz. Hasan ordusuyla beraber
yola ¢iktiginda Ibn Amir ile karsilasmis, bunun iizerine Hz. Hasan’m yanindakiler
savastan korkarak cekilmisler ve Hz. Hasan da savasi terk ederek Medain’den
ayrilmistir. Muaviye aralarinda hilafetin devrinin de bulundugu bir anlasma
hazirlayarak Hz. Hasan’a ulastirmis; Hz. Hasan da toplumsal barisin saglanmasi, kan
dokiilmemesi gibi gerekcelerle anlasmayr imzalamistir. Anlasmadan sonra
Medine’ye yerlesen Hz. Hasan on yila yakin bir siire yasamis vefat ettiginde ise

annesi Hz. Fatima’nin yanina defnedilmistir. (Figlali, 1983, ss. 353-358)

Hz. Hiiseyin, Muaviye’ye biat etmek istememistir. Abisi Hz. Hasan’1n telkini
ile ve baris¢il bir ortam saglanabilmesi icin istemeden de olsa iktidar1 Muaviye’ye
birakmiglardir. Hz. Hiiseyin, Muaviye’nin ilk on bes yillik iktidar1 boyunca cesitli
tahriklere maruz kalmasina ragmen bir catisma cikarmamistir. Bu doénemde bir
catisma olmamasina ragmen ikili arasinda herhangi bir sempati de olmamistir. Ancak
Muaviye’den sonra hilafeti alacak olan isim s6z konusu oldugunda bir ihtilaf
yasanmis ve Hz. Hiiseyin, Muaviye’nin oglu Yezid’e biat etmek istememistir. Emevi
devletini kuran Muaviye b. Ebi Siifyan hicri 60 yilinda vefat etmistir. Yerine oglu
Yezid iktidara gelmis ve yaptig1 ilk is kendisine biat etmeyenleri zorlamak olmustur.
Bu kapsamda Medine Valisi Velid b. Utbe’ye bir mektup gondererek aralarinda Hz.
Hiiseyin’in de oldugu bir grup insana biat ettirmesini sdylemistir. Vali konuyu Hz.
Hiiseyin’e iletmis o da bir sey sdylemeden evine donmiis ve ardindan Mekke’ye

gitmistir. Yezid, ¢esitli kimselere mektuplar gondererek kendisine biat etmelerini,

24



BOLUMLER H. Betiil iN

zira mevcut yonetimin yerine kendisinin hilafete daha uygun oldugunu ifade ederek
Emevi Hilafetini elestirmistir. Hz. Hiiseyin bir taraftan kendine taraftar toplamaya
calisirken bir taraftan da Kufe’den kendisi adina olumlu geri doniisler almis ve
Kufe’ye dogru yola ¢ikmistir. Hicri 61 yilinda Hz. Hiiseyin dort bin kisiden olusan
Emevi ordusuyla kars1 karsiya gelmistir. Neticede Muharrem ayinin onunda Kerbela
adli mevkide Hz. Hiiseyin sehit edilmistir. (Ozkan, 2010, ss. 90-101)

Kerbela olay1 Islam toplumu agisindan oldukca 6nemli olmasinin yani sira
konumuzun geregi olarak calismamizda da oldukc¢a onemli bir konumdadir. Zira
giinimiiz Alevi toplumunu bugiin de etkileyen ve besleyen kiilt bir meseledir.
Kerbela olayi, hicri 61 yilinin Muharrem ayinin onunda yasanmistir. Hz. Hiiseyin ve
beraberindekilerin cenazelerinin gomiildigli bu alan zamanla ziyaret mekam
olmustur. Alevi toplumu igin &zellikle Zeyn’ul Abidin, Imam Bakir ve Cafer es-
Sadik’tan gelen rivayetlerle bu alanin miibarekligine vurgu yapilmistir. Hz.
Hiiseyin’in kabrine gelip ziyaret edenlerin bagislanacagina inanilmistir. Bu nedenle
zaman igerisinde bu mekan Aleviler i¢in bir hac mekdn1 konumuna
gelmistir. (Erkogoglu, 2010, ss. 278-279)

Meselenin donemin siyasi ve sosyal yapisindan kaynaklandigi ve bir
sonu¢cmus gibi lanse edilse bile sonu¢ olmadigi; yeni olusumlara ve yeni diisiincelere
sebep oldugu goriilmektedir. Ayrica konunun muhataplar1 giiniimiiz Anadolu Alevi
toplumu olmamasina ragmen Aleviler Hz. Hiiseyin’e duyulan sevgi neticesinde bu
ay1 onemli saymaktadirlar. Ancak bu noktada bilinmesi gereken bu olayin toplumu
ayristirmamasi aksine birlestirmesi gerektigidir. Nitekim gilintimiizde Siinni toplumu
da en az Alevi toplumu gibi Kerbela Olayr’na aymi hassasiyetle yaklagsmakta ve

onlarla ayni aciy1 paylagsmaktadir.

2.1.5. islam Cografyas1 Arka Planinda Alevilik

Kerbela olay1, sadece meselenin bir tarafi olan Hagimogullari’n1 degil ayni
zamanda peygambere ve onun Ehl-i Beytine saygi, sevgi besleyen biitiin
Miisliimanlar1 derinden etkilemis bir olaydir. Bu dramatik olay neticesinde zaten
birligi bozulmaya baslayan Islam toplumu daha derin ayriliklarla kars1 karsiya
kalmistir. Gilinlimiiz Aleviliginin temelini anlamak maksadiyla konunun tarihi
boyutundan sonra sosyal ve cografi arka planina deginilmesi bu kapsamda oldukca

Onemlidir.
2.1.5.1. Siilik

25



BOLUMLER H. Betiil iN

Sia kelimesinin ilk olarak ne zaman, kimler tarafindan ve kimler i¢in
kullanildig1 kesin degildir. Bununla birlikte sozliikkte “tabi olmak, desteklemek,
cogalmak™ gibi anlamlara gelen siya kokiinden gelen sia kelimesi “taraftar, yardimci,
destekleyici, bir isi gerceklestirmek i¢in birisinin etrafinda toplanan kimseler ve
gruplar” anlamina gelmektedir. Sia, terim olarak kullanilmadan once “taraftar”
anlaminda giindelik dilde kullanilan bir kavramdir. Terim olarak bakildiginda Hz.
Muhammed’in vefatindan sonra devlet bagskanliginin Hz. Ali’ye ve ardindan da onun

evlatlara kalmasi gerektigi goriisiinii savunan gruplari ifade etmektedir. (Oz, 2010,
s. 111)

.....

Hz. Muhammed hayattayken olusmustur. S$ii yazarlarin ¢ogu bu goriisi
benimsemektedirler. Bir diger goriise gore Sia, Hz. Muhammed’in vefatindan sonra
Sakifetu Béni Saide' toplantisinda ortaya cikmustir. Ugiincii goriise gore Sia, Hz.
Osman zamaninda ona yapilan ihtilal sonucu dogmustur. Hz. Osman’in sehit
edilmesinden sonra bu olusum Ali ve Muaviye grubu olarak ikiye boliinmiis ve Sia
ad1 yalnmizca Hz. Ali taraftarlar1 i¢in kullanmilmistir. Bagka bir goriis ise Siilik, Talha
ve Ziibeyr’in Hz. Ali’ye kars1 ¢ikislart ile baslamis Cemel ve Siffin neticesinde ise
tesekkiiliinii tamamlamistir. Bir diger goriise gore Hz. Ali’nin o6ldiiriilmesiyle
baslamistir. Digerlerine oranla daha net bir tarih veren goriise gore ise Siilik nass ve
tayin ile beraber baslamistir. Bu sebeple Sia’nin ortaya cikist hicri 1. asrin sonlarina
kadar gitmektedir. Son olarak ise Sia’nin baslangicinin Tevvablin Hareketi ile
oldugunu disiinenler bulunmaktadir. (Figlali, 1993 s. 35) Bu hareketi ilk sii
hareketlerden sayanlar olduk¢a fazladir. O yiizden meselenin 6nemine binaen

asagida konuya daha detayli deginilecektir.

.....

haklarin1 aramak ve katillerinin tespit edilip cezalandirilmasini istemek amaciyla
siyasi bir arka planda taraftar olusturmak i¢in baslayan miicadelelere dayanmaktadir.
Bu baglamda ortaya ¢ikan ilk hareketin Tevvabin Hareketi® oldugu goriilmektedir.
Hz. Hiiseyin’i Kife’ye davet edip onu yar1 yolda birakan ve oldiiriilmesine sebep
olan Kifelilerin baslattig1 bu harekete mensup olan grup Hz. Hiiseyin’e kars: diiriist

davranmadiklari i¢in pismanlik duymuslardir. Isledikleri bu biiyiik giinahtan ancak

! Ayrmtili bilgi icin bknz. Kiigiikasci, Sakifetii Beni Saide, DIA (istanbul: TDV, 2009) 36, ss. 11-12.
2 Ayrintil bilgi igin bknz. Ismail Yigit, Tevvabin, DIA (Istanbul: TDV, 2012) 41, ss. 49-50.

26



BOLUMLER H. Betiil iN

oldugu goriilmektedir. Hz. Hiiseyin’i Kafe’ye davet edip onu yar1 yolda birakan ve

oldurtilmesine sebep olan Kifelilerin baglattigi bu harekete mensup olan grup Hz.
Hiiseyin’e kars1 diiriist davranmadiklari icin pismanlik duymuslardir. Isledikleri bu
biiylik giinahtan ancak Hz. Hiiseyin’i sehit edenleri cezalandirarak kurtulacaklarina
inanmiglardir. 685 tarihinde baslayan Ayn’iil Verde savasi ile agir bir yenilgiye
ugradiklarinda ilk Sii hareketlerden sayillan Tevvabin Hareketi basarisizlikla
sonug¢lanmistir. (Yigit, 2012, ss. 49-50)

Biiyiik bir hezimetle neticelenen Tevvabiin Hareketi; Islam tarihi, Sii tarihi ve
ozellikle sosyolojik acilardan 6nemli bazi sonuclara sahiptir. Oncelikle bu
ayaklanmaya katilan grubun neredeyse tamamina yakini Bedevi kabilelere mensup
insanlardan olugmaktaydi. Bu sebeple goriinen o dur ki ilk Sii hareketler ve
ayaklanmalar Mekke ve Medine gibi énemli Islam beldelerine mensup insanlardan
degil, Bedevi hayati siiren topluluklardan olusmaktadir. Bu da Bedevi hayat siiren
insanlarin imparatorluk ve sehir hayatina gecise ilk anda adapte olamayip ani
degisiklige karsi verdikleri bir tepki niteligi tagimaktadir. Olaylara katilanlarin
cogunun Yemenli ve Giineyli oldugu goriilmektedir. Bu noktadan hareketle ilk ve
devamindaki  Sii  hareketlerin  Giiney  Arabistanli  Yemenliler tarafindan
desteklenmesinin sebebi geleneksel kiiltiiriin devam ettirilmek istenmesi olarak
goriilmektedir. (Figlali, 1983, ss. 335-352)

Hz. Muhammed’in vefatindan sonra buraya kadar deginilen noktalardan her
biri Sii disiincenin tesekkiilii agisindan oldukc¢a 6nemlidir. Biitiin bu olaylar sonraki
donem ve 6zellikle hicri IV. yiizyilda tam olarak kurulan “Imamiyye Sia” smi etkisi
altina almis kritik konulardir. Bu kompozisyonda ilk olusan $ii inancin temeli Hz.
Ali’nin 6nemli kisiligi ve istiin yeteneklerine yiiklenen anlamlardan olugsmaktadir.
Bu olaylardan sonra olusan ikinci esas “vasi” ya da diger ismiyle halef tayin edilmesi
meselesidir. Ancak bu donemde heniiz imamlar silsilesi tam manasiyla olusmadigi
i¢in halef tayini iizerinde ittifak edilen bir esas olmamustir. {1k sii olaylarin bir baska
goriiniimii ise ilk olarak Abdullah b. Sebe tarafindan kullanilan “ric’at” kavramidir.
Son olarak “mehdi” diisiincesinin de bu déonemde ortaya ¢ikan ve daha sonra Sii
diisiincenin temelini olusturan esaslardan oldugu soylenebilmektedir. Sii diistinceye
dair inang esaslar1 agsagida detayli olarak incelenecektir. (Figlali, 2008, ss. 151-154)

Kaynaklara goére Emevi doneminde o6zellikle Hz. Ali soyundan olanlara baski
ve kotii muamele yapilmis ve bu durumdan rahatsiz olan bir grup, isyanlar ¢ikarmaya
baslamistir. Isyanlar1 baslatan isim Zeyd b. Ali b. Hiiseyin b. Ali b. Ebi Talip’tir. Bu

ayaklanmaya Imam Azam Ebu Hanife gibi sahsiyetler de destek vermistir. Bu

27



BOLUMLER H. Betiil iN

vesileyle Zeyd b. Ali’nin arkasindan gidenlere “Zeydiyye” denmistir. Zeyd b.
Ali’nin isyaninin goriiniirdeki sebebi haksizliga karsi durmak olsa da asil nedeninin
Hilafet oldugu anlasilinca onu takip eden bazi gruplar yanindan ayrilmistir. Ayrilan
bu gruba da “reddedenler” anlaminda “Rafiziler” denilmektedir. Siilik tarihindeki ilk
ayrismalar da bu sekilde gerceklesmistir. Bu iki grubun siyasi ve itikadi konularda ki
distinceleri de ayrilmistir. (Koyuncu, 2015, ss. 110-12) Bu ayriliklar zamanla
bertaraf edilmis ve Siilik goriiniirde iki ana kola ayrilmistir. Birinci kolu Isnaaseriyye
(Oniki imamcilar) ikinci kolu ise Ismailiyye olusturmaktadir. Siilerin tamamina
yakini bu iki ana firkaya dahil edilebilebilmekle birlikte Sii firkalarin birgok haliyle
tasnifini yapmak da miimkiindiir. Biitiin sii firkalar1 dort grupta toplanabilir.
Bunlardan ilki olan Gulat, asiricilar diye nitelendirilmektedir. Bu grubun Hz. Ali’ye
ilahlik vasfi yiiklemek gibi asir1 fikirleri vardir. Ismailiyye firkasina ise, Batini bir
anlayisa sahip olduklar1 icin Batiniyye denmistir. Bu grup Fatimi Devleti’ni
kurmuslardir. Isnaaseriyya, tarih boyunca en biiyiik sia firkas1 olmustur. Sii inancinin
temelini olusturan ana etken “imamet” konusudur Hz. Ali’den sonra imamete sahip
olacak kisin kim olacagi temelinde toplanmislardir. Onlara gore son imam yani
Mehdi halen gizlenmektedir. Son olarak ise Zeydiyye Ehl-i Siinnet’e en yakin S$ii
firkasidir. Zeydiyye hakkinda detayli bilgi yukarida verilmistir. (Ilhan, 1996, ss.
375-396)

Siiler, asir1 gruplar hari¢ tiim Miislimanlar gibi O’nun varligi, birligi, kainatin
yaraticisi oldugu, esi ve benzerinin olmadigi gibi dogmadigi ve dogrulmadigini temel
alan inanglara sahiptir. $ii inang esaslari, Hz. Ali ve etrafinda tesekkdil ettigi icin
genel olarak asil sorun olan imamet meselesi etrafinda sekillenmistir. Imamet konusu
yukarida detayli olarak anlatildig1 i¢in konumuz kapsami geregi detayli bir inceleme

yapilmaksizin Siilik inang esaslarina deginilecektir.

Tevhid inanci, Siiler ve diger tiim Miislimanlar gibi Allah’in varhigini ve
birligini esas alan bir inang¢ sistemidir. Siiler Allah’in varlif1 noktasinda diger
alimlerle ayn1 goriisii paylasirken; sifatlar1 konusunda mutezile ile ayni ¢izgidedirler.
Asirtya giden bazi Sii firkalarin Hz. Ali gibi bazi sahislart ilahlik konumuna
getirecek soylemlerde bulunduklar1 gozlemlenmistir. Mutedil olan Sii firkalarin ve
alimlerin bu gorlisten uzak olarak tevhid cizgisinde olduklari bilinmektedir. Bu
konuda Sia’nin kendine has “be’da” goriisii vardir. Bu goris, ilim irade ve tekvin
sifatlarinda degismeler olabilecegini ve Allah’in gergeklesecegini ifade ettigi olayin
daha sonra baska bir sekilde de vuku buulabilecegini benimsemektedir. “Adl” inanci,
Sia ve Mutezile’de ortak goriinen bir inanctir. Bu inanca gore kullar fiilerini

yapmakta oOzgiirdiirler. Mutezile’den farki hem peygamber hem kullar icin

28



BOLUMLER H. Betiil iN

kullanilmis olmasidir. Bununla beraber kaza ve kader Allah’in sirridir. Niibiivvet
inanc1 ise Allah’in insanlarin iyiligi i¢cin peygamberler gondermesi anlamindadir.
Buna gore Hz. Muhammed’e kadar her devirde peygamber gondermek vaciptir.
Siilik inancina gore peygamber olan insanin masumiyet gibi bazi vasiflara ve mucize
gibi olaylara sahip olmasi gerekmektedir. “Me’ad” Sii inancinin bir diger esasidir.
Bu inang asil olarak ahiret inancin1 temsil eder ancak biiyiik giinah isleyen kimsenin
ebediyen cezalandirilmayacagi gibi bazi niianslara sahiptir. Sii inancin diger
mezheplerden farkli olan inanclarindan sonuncusu ise “Ric’at” inancidir. Ric’at,
Olmiis olan bir grup insanin mehdinin cikis1 sirasinda Allah tarafindan diinyaya
yeniden gonderilmesini temel alan bir inangtir. Tenasiih goriiniimlii olmasina ragmen
Sii alimler bunun tenasiih ile aymi olmadigimi ifade etmektedirler. Ayrica Sii
alimlerin ¢ok biiyiik bir kism1 bunun hak oldugunu diisinmektedir. (ilhan, 1996, ss.
379-393)

“Takiyye”, Tarihte ilk olarak Hariciler tarafindan kullanildigi bilinmesine
ragmen zamanla Siilerin inang esasi1 haline getirdigi bir anlayistir. Acik ya da olmasi
beklenen bir tehlikeden korunmak amaciyla mevcut dini, diisiinceyi, fikri saklamak
anlamma gelen bu inanca Takiyye denir. Siiler i¢in, ilk zamanlarda baski, zorlama
gibi eylemlere maruz kaldiklarinda ve daha sonra giiclii duruma geldiklerinde bile
takiyye onemli bir anlayis olmustur. (Hakyemez, 2004, ss. 129-134) Tasavvufi
gruplarda bugiin bahsi gegcen inanglardan bir kismi1 kaybolmus durumdadir. Ancak
“Takiyye” hal-i hazirda ihtiya¢c duyuldugu taktirde kullanilan bir inang¢ olarak

giincelligini korumaktadir.

Islam tarihinde ortaya c¢ikan farkli diisiincelerin, ortaya ciktiklar1 dini,
kiiltiirel, siyasi ve sosyal yapidan uzaklastirilarak anlasilmasi miimkiin degildir.
Evrensellik iddiasinda bulunan ve biinyesinde farkli dil, irk, medeniyetleri barindiran
dinlerin; Onciilerinin vefatindan sonra farkli anlayislara ve mezheplere ayrilmasi
sosyal ve tarihi bir realitedir. Bahsini ettigimiz ayrisma ve farkli diistince yeni bir din
ortaya cikarma iddiasi giitmeksizin fikirlerini paylastig1 takdirde bunu Islam’in farkli
renkleri olarak gorebilmek miimkiindiir. Islam’da inanc esaslarii koyabilecek tek
otorite ve sonsuz giic Allah’tir. (Kutlu, 2003, ss. 12-14) Burada sozii edilen inang
esaslar1 ozl itibariyle aym1 fakat cografi, sosyal, kiiltiirel ve siyasi degiskenler

neticesinde birer yorum olma niteligi tasimaktadir.

2.1.5.2. Tiirkler ve Islamiyet

Din, diinyanin herhangi bir yerinde yasayan insanlarin kutsal ile olan iligkisini

29



BOLUMLER H. Betiil iN

kuran bir deneyimdir. Varolusunun ilk zamanlarindan bu yana kutsal ile iliskisi en
tist diizeyde olan Tiirk toplumunda da maneviyat ve dinin statiisii daima yiiksek
olmustur. (Capcioglu, Alpay, 2022, s. 458) Eski Tirkler farkli cografyalarda
yasadiklar1 ve konargdcer bir hayat tarzina sahip olduklari i¢in din anlayislar
oldukca ¢esitlenmistir. Dini yapmin ilk olarak Gok Tanr1 inang sistemi etrafinda
sekillendigi gortilmektedir. Tiirkler arasinda ayrica Samanizm, Maniheizm, Budizm,
Atalar Kiiltii Hiristiyanlik, Musevilik ve Islamiyet gibi dinlerde de yaygim olarak
kabul edilmekteydi. (Bozkus, 2022, s. 341) Tiirklerin sahip olduklar1 bu dinlerden
ozellikle Budizm inanci, Tirk orf ve adetlerine aykir1 bulunmaktaydi. Bu noktada
tarihte Bilge Kagan’in veziri Tonyukuk, Budizm’in inananlara felaket getirecegi
endisesini ifade ederek Bilge Kagan’in biiyiik bir Budist tapinag: yaptirma fikrinden
vazgecmesine sebep olmustur. Tiirkler daha ¢ok Gok Tanr1 (Gok Tengri, Tek Tanr1)
inancini benimsemisler ve onun esaslaria bagli kalarak hayatlarini stirdiirmiislerdir.
Diger bahsi gegen dinlere ise toplu bir giris s6z konusu olmamis yalnizca bazi Tiirk
boylarmmin geleneksel inanglar1 benimsemeleri seklinde olmustur. Bilinen odur ki
toplu haldeki benimseme sadece Islam’a giriste goriilmektedir. Biitiin bunlarin
haricinde Tiirklerin en eski dininin Samanizm oldugu seklinde bir diisiince yanlistir.
Zira Samanizm bir din degil; vecd, trans ve tedaviyi igeren bir tekniktir. Ayrica
sadece Tiirk bolgelerinde degil diger irka mensup olan insanlarin yasadiklari

cografyalarda da Samanizm goriilmektedir. (Atasagun, 2013, ss. 45-48)

Emeviler Omer b. Abdulaziz dénemi harig aldig: biitiin elestirileri hak edecek
seviyede kotii bir idare sergilemislerdir. Refah seviyesi ylikselmis, devletin sinirlar
biiylimiis ancak insani degerler neredeyse yok olmustur. Kerbela Vakasi bu konuda
gosterilebilecek en biiyiik 6rnek durumundadir. Emevi ailesinden sonra Islam devleti
iktidarina Abbasiler gelmis, Arap devleti bir Islam devleti hiiviyeti kazanmistir.
Abbeasiler iktidara geldiklerinde Tiirkler icin de olaylar degismis ve cesitli sebeplerle
Islamiyet’e girmeye baslamislardir. Bu konuda ilk temas, Cin’e kars1 yapilan Talas
savasinda Araplarin destegini alarak kurulmustur. Bu destek ve iligkiler zamanla
gelismis; 10. yy. da Maveraiinnehir’i asarak 920 yilinda Volga (itil) Bulgarlar1, 930
yilinda -daha sonra Abdulkerim adini alan- Satuk Bugra Han ve milleti Karahanlilar
960 yilinda ise Oguzlar ve Karluklar kitleler halinde Miisliiman olmuslardir. Tiirkler
arasinda Islamiyet’in yayilmas1 uzun zaman almistir. Bu uzun siire boyunca eski
inanglarindan ayrilamayan Tiirklerin bazi adet ve kiiltiirlerinde Samanizm’in etkisi
gormek miimkiindiir. Siireg zarfinda Islamlagma hareketi salt olarak Araplarin
tekelinde gelismemistir. Ne 6lgiide oldugu bilinmese de Sia ve Gulat-1 Sia da bu
zamanlarda Tiirklerin Islamlasma siirecine dahil olmuslardir. 11. yy. da Bati’ya

acilma hareketi baslamis bu hareket neticesinde Tiirkler Selguklu devletini

30



BOLUMLER H. Betiil iN

kurmuslardir. Kisa zamanda ise Akdeniz kiyilarmma kadar yayilmislardir. (Figlal,
2006, ss. 58-75)

Bugiin Islamiyet ve Tiirkler konusu islenirken konu biiyiik 6lciide Ahmet
Yesevi lizerinde toplanmaktadir. Ahmet Yesevi hakkindaki bilgilerin ekseriyeti Fuat
Kopriilu tarafindan sunulmaktadir. Ocak’in Kopriili’den aktardigina gore: Ahmet
Yesevi, mensuplar1 araciligiyla Orta Asya bozkirlarinda Islamiyet’i Tiirkler arasinda
yaymis bir sahsiyettir. Islamiyet; Yesevi'nin etkisiyle, eski Tiirk inanglar1 ve
kiltirtiyle Orta Asya bolgesinde yeniden sekillenmistir. Anadolu Tiirklerinin
tasavvufi anlayis1 Orta Asya’da yasanan etkilesimin bir sonucudur. Ancak Ocak,
Kopriilii’den sonra alana dair yeni materyallerin ortaya c¢iktigini dolayisiyla Yesevi
ve eski Tirklerin iliskisine dair bu bilgilerin yeniden gilincellenmesini talep
etmektedir. Ocak’a gore; Ahmet Yesevi, Orta Asya’da Islamiyet’in yayilma
donemini baslatan degil; daha onceden baslayan bu doneme etki eden 6nemli bir
sahsiyettir ve tek degildir. Ote yandan Yesevi’nin tasavvufi ogretileri ile onun
muhatabi olan Orta Asya’da bulunan Tiirk boylarinin bu 6gretileri algilayisinda ciddi
farklar bulunmaktadir. Eski inan¢ ve kiiltiirlerinden vazge¢gmeyen Tiirk toplumu,
Yesevi’nin 6gretilerini kendi diinyalarina uyarlamistir. Bu baglamda zaman i¢inde
Yesevilik, kent ortaminda Siinni bir gelisim izlerken; kirsalda daha farkli bir
hiiviyete blriinmiistiir. Mogol istilas1 sonrasinda Yesevilik inancinin bir kismi
Hindistan; diger kismi1 da Horasan ve Harezm dolaylarindan Anadolu’ya girmistir.
Orta Asya’da giinimiize kadar siiregelen Yesevilik; Anadolu’da Bektasi gelenegi
icerisinde kendisine yer bulabilmistir. Bu yoniiyle Bektasilik ile arasinda bir baglanti

oldugunu soylemek miimkiindiir. (Ocak, 2015, ss. 26-32)

2.1.5.3. Anadolu’nun Tiirklesmesi ve Aleviligin 1k Olusumlan

Tirklerin Anadolu ile ilk temaslar1 daha ¢ok askeri anlamda olmustur.
Selcuklular, Gazneliler ile gergeklestirdigi Dandanakan savasi sonucunda sinirlarini
Anadolu’ya kadar genisletmistir. Alparslan’in kazandig1 Malazgirt zaferi sonrasinda
da Anadolu’da ki Tiirk niifus iyice yerlesmistir. Yapilan go¢ ve akinlar sonucu
1075’te Anadolu Selguklu devletinin kurulmasiyla siyasi anlamda bir otorite
olmuslardir. Anadolu’nun Tirklesmesi mevcut siyasi yapiy1r besleyen bir olgu
ozelligi tagimaktadir. Bu anlamda yapilan bireysel faaliyetlerle beraber “Gaziyan-i
Rum, Ahiyan-i Rum, Abdalan-1 Rum, Baciyan-1 Rum” gibi sosyal gruplardan da
bahsetmek miimkiindiir. Bahsi edilen gruplarin ortak noktas1 Anadolu’nun
Tiirklesmesine katki saglamalaridir. Mogol istilasiyla beraber Anadolu’ya yeniden

bir go¢ dalgast olmustur. Bu durum daha 6nceden go¢ eden ve artik yerlesik sayilan

31



BOLUMLER H. Betiil iN

Tirkler ile daha sonradan go¢ edenler arasinda siyasi, kiiltiirel ve dini anlamda bazi
sorunlara yol agcmistir. Daha 6nceden gelip yerlesen Tirkler dini anlamda Siinni bir
akideyi benimsemislerdir. Yeni yapilan goclerle gelen Tiirkler ise daha cok iran
etkisiyle yogrulmus Ehl-i Beyt egimli bir tasavvufi c¢izgiyi benimsemislerdir.
Boylece ayn1 cografyada kisa zamanda iki farkli din anlayisi ortaya ¢ikmustir. (Ugar,
2020, 44-49) Buradaki 6nemli etken goc¢ eden her iki grubun da Tiirk olmas1 ancak

geldikleri cografyalar nedeniyle farkli kiiltiirlerden beslenmis olmalaridir.

Baba ilyas ve Baba Ishak tarafindan Anadolu’da gerceklesen Babailer
Ayaklanmasi aslinda Aleviligin dogusunda dnemli bir kirilma noktasidir. iki buguk
ay sliren bu ayaklanmalar neticesinde Babailer pek ¢ok kez iistiinliik kurmalarina
ragmen basarili olamamistir. Sonuc¢ olarak bu durum Anadolu’da bir yanda
Bektasilik bir yanda Kizilbaslik olan iki sosyal ve siyasi yapinin olusmasina zemin
hazirlamistir. Isyandan sonra gogebe hayat tarzina sahip bazi Tiirkmen babalari
faaliyetlerini siirdiirerek Islam’1 anlatmaya ve yaymaya calismislardir. Bu isimlerden
ilk ve en onemlisi Hac1 Bektas Veli’dir. Kendisi dine dair fikirlerini ve ahlaki
ogiitlerini yogun felsefi anlatimlardan ziyade saf ve basit bir dil benimseyerek akla
uygun bir yol ile insanlara aktarmistir. Bu yoniiyle Ahmet Yesevi’nin Orta Asya’daki
roliinii Anadolu’da da tistlendigi sdylenmektedir. Babailik hareketi XIV. ylizyilin ilk
yarisina kadar geliserek Rum Abdallar1 denilen bir grubu meydana getirmistir.
Babailik fikriyle gelisen bu grup Osmanlinin ilk zamanlarinda devletin kurulmasina
bizzat yardimci olmuslar; Alevilik ve Bektasiligin de tesekkiiline zemin
olusturmuslardir. Bugiinkii Tahtacilar, Cepniler ve biitiin Anadolu Alevileri bu
gelenekten beslenmektedir. (Turan, Yildiz, 2008, ss. 16-19)

Bu donemde Horosan, Tebriz, Irak, Suriye ve Anadolu’yu biiyiik olgiide
etkileyen; eski Iran dinlerinin kalintilartyla birlesen ve Huristiyanlik, Kabbalizm,
Neoplatonizm’e ait inan¢ ve diisiincelerin mistik bir potada eritilmesiyle olusan
Hurufilik popiiler durumdadir. Hurufiligin Anadolu’da yayilmasindaki en temel
etken Nesimi ve onun siirleridir. Nesimi zamanla Alevilerin yedi biiylik ozam
arasinda yer alarak kendisinden sonra gelen Alevi sairleri etkisi altina almay1
basarmustir. (Uziim, 2004, ss. 34-36) Hurufiler Fatih déneminde Anadolu ve Rumeli
de etkili olmuslardir. Isyanlar ¢ikarmislar ve neticede Bektasi tekkelerine sigmarak
takiplerden kurtulmuslardir. (Erdogan, 1993, s. 26)

Anadolu Aleviliginin bugiinkii hale gelmesindeki en onemli etken siiphesiz
Erdebil tekkesi ve beraberinde Safevi devletidir. Erdebil tekkesi ilk ortaya ¢iktigi

donemlerde Siinni gercevede ve Siinni dgretileri bulunan bir tekke konumundadir.

32



BOLUMLER H. Betiil iN

Tekke devletlesmeye dogru giden siiregte iki onemli kirilma dénemi yasamustir.
Bunlardan ilki Hoca Ali’den sonra Siilige yonelik egilimler gostermeleridir. Tkincisi
ise Seyh Ciineyd ile birlikte one ¢ikan siyasi iktidar1 ele gegirmeye yonelik
cabalardir. Seyh Ciineyd’in ilk zamanlarda Siinni oldugu ancak daha sonra Osmanl
devletiyle kars1 karsiya gelmesinin ardindan Sii anlayislara yoneldigi goriilmektedir.
Seyh Ciineyd, Safevi iktidar ic¢in catisirken oldiirilmiistiir. Daha sonradan ortaya
cikan Safevi devleti i¢in ¢evresinde bulunan pek c¢ok Tiirkmen boyunu taraftar
yaptig1 bilinen bir husustur. Seyh Ciineyd donemine kadar kaynaklarda Erdebil
Tekkesi ile alakali 6vgii dolu ifadeler mevcuttur. Ancak bu donemde Siilik mevzu
bahis olmus ve olagan iliskiler bozulmustur. S$ii egilimler daha ¢ok Seyh Haydar
doneminde her bir dilimi on iki imami1 temsil eden “on iki dilimli kizil hac” sembolii
ile ortaya cikmustir. Seyh Haydar oldiiriildiigiinde oglu Sah Ismail daha bir
yasindaydi. On iki yasinda 1501 yilinda “Sahlik” tacini giymistir. Sah Ismail ve
Yavuz Sultan Selim arasinda bir miicadele baslamis ve din, mezhep farkliliklar
mesruiyet arayisina dayali olarak ivme kazanmistir. Yasananlar tamamen siyasi
amaclarin dinsel bir zemine oturtulmak istenmesinin sonucu durumundadir. Bugiinkii
Anadolu Alevileri kendilerinin $ii oldugunu sdylememektedirler. Ciinkii Erdebil
tekkesi bahsi edildigi gibi Seyh Ciineyd’den itibaren Siilesmistir. Fiili Siilestirme
hareketi ise Safevi devleti kurulusu ile baglamistir. (Onat, 2023, ss. 87-105) Safevi
devletinin yaydigi; ozellikle Ali’nin tanrisalligi, Tanri’’nin insan bedeninde viicut
bulmasi ve reankarnasyon tarzi sii goriisler, halk Bektasiligi de denilen Alevilik
dustincesinde kendisine bu donemde yer bulmustur. (Melikoff, 2019, s. 144)
Aralarinda benzerlik bulunmakla beraber Anadolu’dan Iran’a go¢ edip Safevi
Devleti’ni kuran Kizilbaglar, Anadolu’daki Kizilbaslarla ayni c¢izgide degillerdir.
[ran’daki Kizilbaslar, kitabi bilgilerden beslenen imamiyye alimlerinden etkilenerek
zaman igerisinde Caferi mezhebine yonelmislerdir. Anadolu’daki Kizilbaglar ise bu
tarz bir bilgiden mahrum olduklar1 ve Osmanli Devleti’nin siyasetinin bir pargasi
olarak baski gordiikleri igin kitabi bir birikimden yoksun kalmislardir. Ote yandan
Anadolu’daki Kizilbas gruplar inan¢ agisindan homojen bir yapida degildir. Bir
kismi Caferi mezhebinin ve Batmiligin etkisi altindadir. Baz1 gruplarin ise Islam
oncesi inanclar1 Islami bir cat1 altinda eriterek inang sistemlerini olusturduklar:
bilinmektedir. Bu yoniiyle Anadolu’daki Kizilbaslar1 tek bir mezhep olarak gérmek
miimkiin degildir. (Ekinci, 2001, ss. 227-228)

XIX. yiizy1lin sonlarina dogru Kizilbaslik yerine bu kavrami ¢ergeveleyen bir
kavram olarak “Alevilik” ifadesi kullanilmaya baslanmistir. (Kaplan, 2009, ss.
38-39) Esasen semsiye bir kavram olarak segilen “Alevilik” kavraminin ilerleyen

zamanlarda ortaya c¢ikan Alevilik ile alakali sorunlarin temelini olusturdugu ikinci

33



BOLUMLER H. Betiil iN

bolimde ele alinacaktir. Alevilerin Anadolu cografyasindaki varoluslar1 Sel¢uklular
zamanina kadar gotilriilebilmektedir. Ancak onlar asil varliklarimi  Osmanl
doneminde gostermislerdir. Aleviligin Kurulus asamasmi Yavuz Sultan Selim ile
yasanan zorlayict miicadeleyle noktalarken; asil toplumsal farklilasmanin
Cumhuriyet doneminde oldugunu sdylemek miimkiindiir. Yozlasma ve 6ze doniis
gibi unsurlarla giindeme gelen asamalari ise Modernlesme donemindeki
tezahiirleridir. (Subasi, 2008, s. 71)

2.1.5.4. Alevi-Bektasi Farkhilasmasi

Alevilik ve Bektasilik, kimi zaman bir ikileme halinde kullanilan kimi zaman
ise birbiri yerine kullanilan iki kavramdir. Alevilik-Bektasilik calismalarinin ortak
sorunu bu iki kavramin ifade ettikleri ve birbirleriyle olan iligkilerinin tam olarak
netlik kazanamamis olmasidir. Yildirim’in aktardigina gore bu konuda genel olarak
Fuat Kopriilitye dayandirilan “Bektasi ve Aleviler arasinda temelde bir fark olmadigi,
farkin sadece sosyal hayattan ileri geldigi” goriisii yayginlik kazanmistir. Alevilik-
Bektasilik konusunda modern yazarlardan Irene Melikoff, Alevilik ve Bektasiligin
tarihte ayni anlamlar1 ifade ettigini ancak ilerleyen zamanlarda Bektasilerin
sehirlerde; Alevilerin ise kirsalda yasadigin1 ve farklilasmanin bu noktada ortaya
ciktigini ileri siirse de esasen Fuat Kopriilii ile ayn1 gorlisti paylasmistir. Melikoff’un
ogrencisi olan Ahmet Yasar Ocak ise Alevilik-Bektasilik iligkisi igerisindeki en
onemli yapisal farklilik tizerinde durmaktadir. Ona gore Bektasilik tarihsel bazda
incelendiginde bir tarikat olarak ortaya ¢ikmis ve bu 6zelligini muhafaza etmistir.
Alevilik ise yapist geregi bir tarikat degil; gelenek ve kiiltiir hiiviyetindedir.
(Yildirim, 2015, ss. 73-74) Esasen Anadolu cografyasinda yaygin olarak bilinen Haci
Bektas Veli ve Bektasilik hareketidir. Osmanli devleti zamanla kurumsallagsmasini
tamamlamaya bagladiginda Haci Bektas Veli ve beraberindekilerin goriintirliigii
artmigtir. Tanzimat Fermani ve Bektasi Tekkelerinin kapatilmasi gibi nedenlerle
zamanla giindemden diismeye baslayan Bektagilerin ocaklarinda merkezi
yapilanmalar goriilmeye baglanmis; koy kokenli bu Kizilbaslarin olusturdugu
yapilanmalara “Koy Bektasileri” ismi verilmistir. (Tasgin, 2019, ss. 168-169)

Anadolu’da yasayan gocebe halkin dini inanislarini agiklamak i¢in “Tiirkmen
dindarlig1” nitelemesi yapilmaktadir. Bektasilik, Tirkmen dindarligi i¢inde gelisen
ve degisen bir inanglar karistmidir. 11k Bektasiler de Sii unsurlar yok denecek kadar
az bulunmaktadir. O donemin Bektasilerinde eski Tirk inaniglarina paralel olarak
karigik bir din anlayist hakim olmustur. Bu donemde daha kurumsallasmamis olan

Bektasilik XIV. yiizyildan sonra yenigeriler arasinda yayginlasmaya baslamistir.

34



BOLUMLER H. Betiil iN

Ardindan Balim Sultan 1516 tarihinde postnislige oturmus ve artik Bektasilik
merkezi bir hiyerarsiye baglanarak “tarikat” formu kazanmistir. XVI. yiizyilda
gerceklesen siyasi argiimanlar ve taraf tutma eylemleri sonucunda Bektasiler, Hac1
Bektas Veli ve Osmanl tarafinda konumlanmis; o zamanlarda adi Kizilbas olan
Alevi toplumu ise Sii-Safevi tarafinda yer almis ve farkliliklarin temeli bu noktada
iyiden iyiye kendini gostermeye baslamistir. Bu durum sonucunda Bektasiler genel
olarak devlet yanlis1 bir durus sergilerken Aleviler muhalefet cephesi konumuna
gelmislerdir. (Dogilis, 2023, ss. 73-95)

Aleviler, dini-sosyal yasantilarina gore; “Tirkmen, Yoriik, Tahtact” mevcut
otoriteye karsi olan tavirlar1 nedeniyle “Babailer, Celali” ve donem donem degisen
“Rafizi, Batini, Kizilbas” gibi ¢esitli isimlerle anilmistir. Alevilik ve Bektasilik farkli
kavramlardir. Esasen, 1826 tarihinde Yeniceri Ocagi’nin kaldirilmasiyla eski giiclinii
kaybeden Bektasiler, Alevi ziimrelerle yakinlik kurmuslar ve faaliyetlerini Alevilik
tizerinden yliriitmeye baslamislardir. Bu durum bugiin kullanilan Alevilik-Bektasilik

ikilemesinin temelini olusturmustur. (Arabaci, 2009, s. 56)

Din, canli ve interaktif bir kavramdir. Bu yoniiyle yerlestigi cografyanin
sartlarina uyum saglamis ve karsilikli etkilesime girmistir. Bektasilik bu siirecte dini
senkretizm gorevi listlenmis ve bagdastirmaci bir hal alarak disaridan gelen etkilere
actk olmustur. Hurufilik ve Ahi teskilati ve Kizilbaslik buna o6rnek olarak
gosterilebilmektedir. Safevi Devleti ve Osmanli Devleti catismalar1 sonucunda,
Alevilik-Bektasilik farklilagsmasini temelinde yatan nedenler ve mevcut siyasi yapi
sebebiyle XVI. ylizyilldan sonra baglangigta “halk dini hareketi” olarak goriilen
Bektasilik ikiye ayrilmis bir yanin1 Kizilbag bir yanini Bektasilerin olusturdugu iki
tabana yayilmistir. Kizilbas kavraminin yerine ise daha sonradan “Alevi”

kullanilmaya kullanilmaya baslamistir. (Melikoff, 2013, ss. 18-19)

Aleviler i¢in Fuat Koprilli ve o minvalde diisiinen arastirmacilar “Koy
Bektasileri” ifadesini kullanmislardir. Bunun sebebi etimolojik olarak yanlis olarak
kullanilan “Alevi” kelimesi ile alakalidir. Bektasi ve Aleviler arasindaki fark XIX.
ylizyila gelindiginde iyice artmistir. Bu iki grup arasindaki sosyal tabanda goriilen
farklilik ve beraberinde tarikatin resmi olarak yasaklanmasi bu farklilagsmay1
besleyen etkenlerdendir. Yasaklanma sonucu gizlenmek zorunda kalan Bektasiler,
benzer bir takim fikirleri nedeniyle “Far-mason”larin etkisi altinda kalmislardir. Bu
yoniiyle aydin, agik diistinceli insan kompozisyonu cizen Bektasiler zamanla Jon
Tiirkler dedigimiz grubun tabanini olusturmuslardir. (Melikoff, 2019, ss. 26-27)

35



BOLUMLER H. Betiil iN

Kizilbaslik zamanla Bektasilikten kurumsallik konusunda etkilenmistir. Tiirk
kiiltiiriniin ve Islam’1n tasavvufi anlamda bir yorumu olmas1 ekseninde yeniden ele
alinmistir. Bu nedenle Aleviler tarihi bagajdan aliman olumsuz anlamlarindan
styrilmak amaciyla “Kizilbas” kavraminmi terk ederek “Alevi” olarak anilmay1 talep
etmiglerdir. 1826 yilinda yenigerilik ve beraberinde Bektasiligin kaldirilmasi ve
bunun sonucunda olusan giivensiz ortam ve yasal sorunlar nedeniyle Bektasilik
Alevilige yaklasmis ve esasen farkli olarak kullanilan bu iki olgu yeniden beraber
anilir olmustur. (Dogiis, 2023, ss. 73-95)

2.2. Ilahiyat Akademisinin Alevilik Meselesine Yaklasimi

Alevilik; tarihi, sosyal, siyasi, glincel boyutlariyla; farkli disiplinlerin
yaklagimlariyla beraber ele alinmasi gereken cok yonli bir konudur. Alevilik
konusunda caligmalariyla 6ne ¢ikan ve cok sayida eser veren temelde iki grup
bulunmaktadir. Ilki meselenin bir tarafi olarak goriinen Aleviler, ikincisi ise
cogunlugunu Siinni arastirmacilarin olusturdugu ilahiyat akademisidir. Ilahiyat
akademisi i¢inde gerceklestirilen calismalarin ¢ogu Aleviligin kdkenleri ve gliniimiiz
Alevilerini inceleyen c¢alismalardan olugmaktadir. Ancak Arastirma kapsaminda
yaklagimlarimi ele aldigimiz isimlerden biri olan Subasi’ya gore ilahiyatci
arastirmacilarin  Alevilik konusunda ¢alismalarinda bazi metodolojik sorunlar
bulunmaktadir. Oncelikle ¢ogu arastirmaci farkli bir kiiltiirii degerlendirmek
amactyla Siinniligin ya da Islam’in belirli bir yorumunu temel 6lciit olarak ortaya
koymaktadir. Temel ol¢iit olarak alinan kavram ile arastirma yapilan olgunun tam
olarak ortiismedigi diistintilen noktalarda biri digerini kolayca o6teki sayabilmektedir.
Ote yandan Aleviligi son derece iyi anlamaya yonelik olarak ortaya konulan
arastirmalardaki siki tarihsellik, modern ilahiyat arastirmalarinda g6z ardi
edilmektedir. Oysa aragtirmalarda ihtiya¢ duyulan nokta giiniimiiz Alevilerini, diiniin
ve bugiiniin Alevilikleriyle karigtirmadan siki bir tarihsellik i¢inde ve her birini ayri
ayr1 ele almaktir. Biitiin bunlar metodoloji sorununun varligina isaret etmektedir.
(Subast, 2008, ss. 39-42)

Modern donemde, 6zellikle Tiirkiye i¢in “Alevi A¢ilimi” stirecinde Alevilerin
giincel sorunlar1 ve karsilastiklar1 problemler giindeme gelmistir. Geleneksel donem
alevi toplumunun sorunlar1 daha ¢ok toplumdan soyutlanma seklindeyken modern
donemde go¢ dalgalartyla bu sorun asilmis ancak yerine yeni sorunlar eklenmistir.
Modern donem Alevi toplumunun sorunlarina bakildiginda ilk etapta kimlik meselesi
ve buna bagli etkenler gozlemlenmektedir. Bugiin gelinen noktada Alevilerin

sorunlari; Aleviligin nasil tanimlandigr meselesi, Cemevlerinin statiisti, Diyanet ve

36



BOLUMLER H. Betiil iN

Aleviler konusu, zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri olmak tizere dort
temel ve bu temeller lizerinde sekillenen sorunlar ekseninde ilerlemistir. Ayrica
cesitli Alevi ¢evrelerin farkli talepleri de s6z konusudur. Bu baglamda bazi Alevi
gruplarin; Osmanli doneminden itibaren baskilanan alevi toplumunun devlet
tarafindan taninmasi ve Alevilere yonelik psikolojik, kiiltiirel ve sosyolojik baskilarin
sona ermesi, Alevilerin toplumsal kabulii, TRT’de Alevi kiiltiiriine dair 6gelerin
tanitilmasi, dedelik kurumunun modern anlamda yeniden yapilandirilmasi, Alevi
koylerine cami yapimindan vazge¢ilmesi ve yurtdisinda bulunan Alevilere yonelik
calismalarin gerceklestirilmesine dair talepleri bulunmaktadir. (Uziim, 1997, ss.
139-141) Calismamizda bahsi edilen dort temel sorun ilahiyat akademisinde yetismis
ve alana 6nemli katkilar sunan; Ethem Ruhi Figlali, Hasan Onat, ilyas Uziim, Necdet
Subas1 ve Sonmez Kutlu’nun perspektifinden ele alinacak ve bu isimlerin konuya

iliskin yaklasimlar1 ¢oztimlenmeye ¢alisilacaktir.

2.2.1. Aleviligin Nasil Tanimlandig1 Meselesi

Aleviler, Tiurkiye’de Alevi gruplart dini anlamda bir azinlik olarak
goriildiigiinii ve bu nedenle de azinliklara verilen haklarin kendilerine de verilmesini
talep etmektedirler. Onlara gore Selguklu devletinden bu yana ¢esitli zamanlarda ve
cesitli sekillerde ezilen Alevilerin kimliginin taninmasi bu baglamda giincel Alevi

taleplerinin temelini olusturmaktadir. (Bozkurt, 2016, s. 98)

Alevilik, yasadigi cografyalarda kendisinden ©nce bulunan inanglarin
etkisiyle yogrulmus, bir dini yapidir. Giinimiizde Alevilik farkli acilardan
tanimlanmig, kimi zaman Alevilik hakkinda dislayici tanimlar yapilmistir. Ancak
tiim tanimlarin 6zii ve temeli son olarak Islam ortak paydasinda sabit kalmistir.
Biinyesinde barindirdigt bu ¢esitlilik nedeniyle Alevilik hakkinda ortak bir tanim
yapilmasi zorlasmistir. (ACNR., 2010, 41-43)

Ethem Ruhi Figlali’ya gore Aleviligin nasil tanimlandigi meselesi giintimiizde
Alevilige dair problemlerin temelini olusturmaktadir. Bu meselenin en énemli sebebi
ise ilk olarak “Alevi” kavramiyla ilgilidir. Etimolojik olarak, Arap¢ada Ali’ye ait,
Ali’ye mensup anlamma gelen Alevi; Islam tarihi ve tasavvuf terimi olarak “Ali’yi
sevmek, saymak her konuda ona bagli olmak” demektir. Bu yoniiyle Hz. Ali’yi
seven, sayan her Miisliman’a Alevi denilebilmektedir. Alevilik sozliikk anlamindan
ayr1 olarak Hz. Ali’yi en {istlin sahabe olarak nitelendiren, Hz. Muhammed’den sonra
Allah’m tayini ile halifeligin onun hakki oldugunu iddia edenler icin de “Sia” ile es

anlamli olarak kullanilmistir. Boylece Hz. Ali sevgisinden baslayan bu firkalasma

37



BOLUMLER H. Betiil iN

hareketinin aslinda siyasi bir yonii oldugu da goriilmektedir. Siyasi firkalasma
egiliminde olan bu gruplar iddialarma gore Caferiyye, Ismailiyye, Nusayriyye,
Zeydiyye gibi isimlerle tanmmislardir. Islam milletlerinden her bir toplumun Hz.
Ali’ye karsi sevgi ve saygisini gosterme bi¢imleri birbirinden farklidir. Bu sebeple
Islam tarihinde Sia ile es anlamli olarak kullanilan Aleviligin Anadolu’daki tezahiirii
de farkli olmus ve Anadolu Aleviligi yazili, sozlu kiiltiirde farkli isimler almistir.
Hac1 Bektas Veli tarafindan kuruldugu diistiniilen Bektasilik, yazili ve sozli
kiiltiiriimiizde Anadolu Aleviligine verilen isimlerden birisi olmustur. Ote yandan
Osmanli doneminde halk arasinda ve devlet nezdinde olumsuz anlamlarda kullanilan
“Kizilbas” ismi de Anadolu Aleviligine verilen bir baska isimdir. (Figlali, 2006, ss.
5-7) Alevilik ve bahsi gecen diger ismi olan Kizilbaglik hangi isimle anilirsa anilsin
kokleri Tiirklerin Islam dini ile karsilastig1 zamana kadar giden; belirli siyasi, sosyal,
kiiltiirel, cografi ve tarihi sartlarin bir araya gelerek sekillendirdigi, uzun zamanlar
boyu gelistirdigi, Islam dairesi icinde degerlendirilen bir inan¢ ve Kkiiltiir
gercekligidir. (Figlal, 2005 s. 5)

Gortldiigii tizere ilk etapta isimlendirme konusunda bir kavram kargasasi
bulunmakta bu da giiniimiiz Aleviligin sorunlarinin temelde bu kargasa sebebiyle
ortaya c¢iktigini gostermektedir. Etimolojik anlam bir kenara birakildiginda Alevilik,
kokleri Tiirklerin Islamiyet’i tanimaya basladigi donemlere kadar uzanan; o
donemlerden bugiine kadar tarihi, kiiltiirel, toplumsal, siyasi ve cografi sartlarin
sekillendirdigi bir kiiltir ve inan¢ olgusudur. Islam’a bakis, Islam’1 yasayis,
yorumlayis tarziyla; Islam tasavvufunun ve Islam oncesi Tiirk inanglar1 ile beraber
kiiltiirtin sekillendirdigi zengin bir mirasa sahip yasam tarzidir. (Figlali, 1992 s. 11)
Sifai kiltiirtin bize aktardigina gore Esasen Alevilik samanlikla karigmis bir
goriinlime sahiptir. Alevilikle siklikla beraber anilan Bektasilik ise daha kesin bir
tarikat formundadir. Aynm1 zamanda Alevilik heterojen bir toplum yapisina sahiptir.
Bu baglamda mezhep hiiviyetine de sahip degildir. (3. Alevi Calistay1, 2009, s. 43)
Ote yandan Alevilik, Bektasilik, Kizilbaslik isimleri altinda toplanan ziimrelerin
hepsi birer heterodoks ziimre degil; bu cografyanin kiiltiirtinii yansitan, onceki
kiiltiirlerle harmanlanip bugiin ayr1 bir bedende viicut bulan ve Islam’in tasavvufi

yoniinii de alan ztimrelerin genel isimleridir. (Figlali, 2017, ss. 227-228)

Gliniimiizde Alevi toplumunun Aleviligi nasil tanimladigi meselesine
bakildiginda 6zellikle Cem, Kervan, Asura, Pir Sultan Abdal gibi Alevi dernek, vakif
veya dergilerin tanimlarina bakmak gerekmektedir. Bu tanimlarin bir kisminda
Aleviligin bir yasam felsefesi, devrimci bir eylem tarzi oldugu goriisii hakimdir.

Ayrica Aleviligin gergek Islam olduguna, islam’dan tamamen bagimsiz olduguna,

38



BOLUMLER H. Betiil iN

ateist bir temel {lizere olustuguna dair ¢esitli goriislerin tanimlar1 da dikkat
cekmektedir. Alevilerin kendilerini tanimlama meselesinde ortak bir goriis
belirttigini sdylemek miimkiin goérinmemektedir. Ancak Aleviligin “laik, 6zgiir,
demokratik” bir anlayisa sahip oldugu taraflarin ortak arglimanlarindandir. Esasen
Tirk kiiltiirti i¢inde Alevilik ¢ok eski zamanlardan bu yana vardir. Dolayisiyla laik,
ozgirliik¢ti, demokratik gibi bu tarz yeni ve modern sdylemlerin Aleviligi tanimlama

noktasinda yetersiz kaldig1 distiniilmektedir. (Figlal, 1994, ss. 13-14)

Ethem Ruhi Figlali’ya gore Alevilik Islam’dan bagimsiz olarak diisiiniilemez.
Inan¢ bakimindan Siinni ziimreden bir farki olmaksizin iman eden Aleviler; namaz,
orug gibi bazi ibadetlere ilgisizlikleri ya da farkli yorumlayislar: nedeniyle Islam dis1
olarak gosterilmeye calisilsa da bu gruplarin Cumhuriyet dénemi Siinnilerinden
higbir farklar1 bulunmamaktadir. Neticede ibadetler inkar edilmedikleri siirece sadece
ihmal edildikleri i¢in kisiyi ya da bir ziimreyi Islam dininin disina ¢ikarmamaktadir.
Nisa suresi 94. Ayette yazili oldugu gibi “Ey iman edenler! Allah yolunda savasa
ciktiginiz zaman 1iyi anlayip dinleyin. Size selam verene, diinya hayatinin gegici
menfeatine goz dikerek “sen mii’'min degilsin” demeyin...” (Nisa, 4/94) Buna gore;
kesin olarak iman esaslarina goniilden inanan bu insanlara Miisliiman degilsin demek
dogru olmayacaktir. Saglam bir iman alt yapisina sahip alevi ztimrelerin iman
duygusu bilgiye doniisiirken resmi Islam’1n tespit ve tayin ettigi ¢izginin az da olsa
disina cikilarak serbest yorumlar yapilmis bu da Sitinni kesimin durumu farkh

algilamasina sebep olmustur. (Figlali, 2008 ss. 226-236)

Hasan Onat’a gore ise Alevilik, Orta Asya Tirk kiltiiriiniin bir takim
ilkelerinin Ehl-i Beyt sevgisi ile harmanlanarak olusturuldugu tarikat formuyla
sekillenen bir anlayis bi¢imidir. ik zamanlarinda yazili kaynaga sahip olmadig1 ve
kendine ait bir metodik yontemi bulunmadigi icin Alevilik tarikat niteligi tasiyan
daha c¢ok sifahi kiiltiire sahip Tiirk orf ve adetlerine dair fazlaca kiiltlirel unsur
barindiran bir farklilasma bicimi olarak degerlendirilir. Bu farklilasmanin ise Islami
inancglar yoniiyle degil daha cok orf, adet ve gelenekler dogrultusunda ortaya ¢iktigi
gozlemlenmektedir. Dolayisiyla alevi ziimreleri -eger kendilerini Miisliman olarak
tammliyorlarsa- Islam dairesinin disinda goérmek miimkiin degildir. Onemli olan
bireyin kendini Miisliiman addetmesi ve sorumluluklarinin bilincinde olmasidir.
(Onat, 2023, s. 242) Kavram kargagas1 yaratan bir diger mesele de Alevilik-
Kizilbaghk ve Bektasiligin ayni olmamas1 ile alakalidir. Alevi kavrami
kullanilmadan 6nce bu gruplar1 nitelendirmek i¢in toplumda karsilik bulan iki isim
bulunmaktadir. Bunlardan ilki Kizilbaslik ikincisi Bektasiliktir. Alevilik-Bektasilik

isimlendirmesiyle Aleviligin Kizilbaghik tizerine oturmus bir kavram oldugu

39



BOLUMLER H. Betiil iN

gozlemlenmektedir. Tiirk tarihinde Alevilik, XIX. ylizyilin sonlarinda Tiirkiye’de
yasayan; Kizilbas, Cepni, Tahtaci, Sira¢ gibi gruplar1 ifade etmek i¢in kullanilmaya
baslanan bir kavramdir. Birbirleriyle ayni olmayan bu sosyal gruplar nazarinda
sOylenebilecek sonsoz ise her ikisinin de birer Tiirk tarikati oldugudur. (Onat, 2009,
ss. 23-24)

Onat’a gore Alevilik, Tirkiye’nin sosyal bir realitesidir. Bu baglamda
degerlendirmek gerekir ki Alevilik Islami temellerden bagimsiz olarak
dustintilmeksizin sekillenen Tirkiye’ye o6zel bir gercekliktir. Dolayisiyla Tiirk
kiiltiirii ve Islam ¢ikartildigi takdirde mevcut bir Alevilik diisiiniilemeyecektir.
Aleviligin tanimlanmasi meselesinde en 6énemli noktalardan birisi de Aleviligi hangi
zeminde ele almak gerektigiyle alakalidir. Hasan Onat’in aktardi§ina gore bazi
arastirmacilar Aleviligin bash basina bir din hiiviyetinde olduklarini iddia ederler.
Onlara gore Alevilik eger Islam’m icinde bir yol olsaydi bu zamana dek Islam potasi
icinde eriyip yok olacaktir. Oysa Alevlik kendine has 6zelliklerini koruyarak bugiine
ulasmistir.  Dolayisiyla  bu  yoniiyle  Islam’dan  bagimsiz  bir  din
goriinlimiindedir. Aleviligin Kiirt kokenlere sahip Kemalizm karsiti bir diisiince
oldugunu iddia edenler de bulunmaktadir. Ote yandan Siinni anlayisa sahip Aleviler
ya da Siinni Mislimanlar arasindan Alevilerin Stinniligi kabul ederek Miisliiman
olmalar1 gerektigini diisiinenler de vardir. Islam dininde her bireyin dogrudan
Kur’an’1 temel alarak kendi din anlayislarini kurma imkani bulunmaktadir. O halde
Kur’an ve Kur’an’in i¢inde bulunan iman esaslarin1 temel alarak kendi din
anlayislarini olusturan Alevi ziimrenin Misliimanlig1 tasdik edilmis olunur. Bugiin
Alevi oldugunu ifade eden vatandaslar acik¢a Allah’a, Hz. Muhammed’in
peygamberligine, Kur’an-1 Kerim’e inandiklarin1 belirtmektedirler. Islam, kaynag:
belli olan seffaf ve evrensel bir dindir. Kuran’da belirlenen ilkelere uyan ve kendini
Miisliiman olarak goriip hisseden her birey Miisliiman’dir. Kendisini Islam’dan ayr
tutan kimselerin bu diistincelerini dini bir eksene oturtmak istemeleri ve bunu
topluma mal etmeleri dogru olmayacaktir. (Onat, 2023, ss.223-232) Bu yo0niiyle
Aleviligi Islam’dan bagimsiz olarak diisiinmek tarihsel, sosyal ve Kkiiltiirel taban

icinde miimkiin goriinmemektedir.

Ilyas Uziim’e gore de Alevi kavrami koken olarak “Ali’ye ait ve Ali’ye
mensup” anlamlarina gelmektedir. Terim olarak ise farkli disiplinlerde farkli
algilanmistir. Islam tarihinde Fas vee Cezayir gibi bolgelerde hiikiim siiren
hanedanlarin genel ismidir. Tasavvufta silsile itibariyle Hz. Muhammed’e Hz. Ali
kanaliyla ulasan tarikatlarin ismidir. Mezhepler tarihinde ise Hz. Ali’nin

peygamberden sonra onun izniyle halife olmasi gerektigini iddia eden Sia grubuyla

40



BOLUMLER H. Betiil iN

ile es anlamli olarak kullanilmustir. (Uziim, 1997 s. 3) Orta Asya’da X. yiizyildan
itibaren Islamiyet’i kabul etmeleriyle baslayan konar-gocer Tiirklerin bu dini 6nceki
inanglariyla sentezleyip XV. yiizyihin ilk yarnisinda Hurifilik ikinci yarisinda
Imamiyye Sia’sindan aldiklar1 yeni unsurlarla harmanlayarak bugiinkii halini

verdikleri bir inang sistemi ve sosyal bir hayat tarzidir. (Uziim, 2009, s. 268)

Alevilik, kendine has 6zellikleri ve esnek yapili inang sistemi iizerine kurulu
olan; bagdastirmaci ve Batini bir tasavvufi yapidir. Tanimda belirtilen Batini
ifadesiyle; Kadirilik, Naksibendilik gibi tarikatlar Islam’m hiikiimlerini hayata
tasimasindan ancak  Aleviligin daha farkli bir tutum sergilemesinden
bahsedilmektedir. Bu yoniiyle Alevilik diger tasavvufi olusumlardan ayrilmaktadir.
(Uziim, 2008, ss. 69-131) Ancak Alevilik-Bektasiligin tasavvufi niteligi onu
tasavvufun tam da i¢inde olarak degerlendirme imkéani vermemektedir. Nitekim bu
minvalde degerlendirmek Tekke ve Zaviyelerin kapatilmasini iceren 677 sayili
kanuna gore de bir sorun teskil etmeyerek Alevilerin ¢ekindikleri noktalarin bir
kismini bertaraf etmektedir. (7. Alevi Calistay1, 2010, ss. 69-70)

Ilyas Uziim, diger arastirmacilardan farkli bir boyut acarak Aleviligin nasil
tanimlandig1 meselesi ile alakali olarak Alevilik teolojisinden bahsetmenin olanagi
tizerinde durmaktadir. Alevilik, biinyesinde mistik, Batini, senkretik ozellikler
barindiran bir inang bicimidir. Islam diisiince tarihinde inan¢ konularina bagl olarak
ortaya ¢ikmadig1 ve diger inang gruplariyla fikri tartigmalarda bulunmadigi i¢in onun
teolojisinden bahsetmek miimkiin olmamaktadir. Ancak bu durum Aleviligin inang
anlaminda eksik oldugu ya da inan¢g boyutunun bulunmadigi anlamina
gelmemektedir. (Uziim, 2009, s. 7-8).

Sonmez Kutlu, Alevilik tanimina “Alevi” kelimesinin etimolojik kokeni ile
baslamaktadir. Arapca kokenli olan Alevi kelimesi sozliikte “Ali’ye mensup, Ali
taraftar1 ve Ali’yi sevip ona saygi duyan” anlamina gelmektedir. Islam Mezhepler
Tarihi disiplininde genel olarak “Sia” ile es anlamli olarak kullanilan bu kavram
Tasavvufta ise Hz. Ali vasitasiyla Hz. Peygambere ulasan tarikatlarin tamamini ifade
etmektedir. Dolayisiyla Sia’ya nispet edilen Zeydiyye, Ismailiyye, On iki imamiyye,
Nusayriyye ve Oteki sii gruplarin tamamina Alevi denilmektedir. Sia ve Sia’ya ait bu
gruplarin tamamen siyasi bir gruplasma amaci giittiigii goriilmektedir. Temelini Hz.
Ali ve Ehl-i Beyt’e sevgi ile olusturan Alevilik; Islam diisiincesinde sezgici, kesifci
ve irfani din anlayisiin temsilcilerinden olan tarikatlardan biridir. Alevilik yasadigi
cografyaya, katildig1 kiiltiire ve mevcut bulunan siyasi yapiya gore farkli anlamlar

kazanmig bir kavramdir. Bu baglamda XIX. yiizyilda Anadolu’da; Tahtaci,
41



BOLUMLER H. Betiil iN

Kalendari, Cepni, Babai, ve diger gruplar1 nitelendirmek i¢in genel anlamiyla
Alevilik ifadesi kullanilmaya baslanmistir. (Kutlu, 2003 ss. 22-27)

So6zmez Kutlu’'nun aktardigina gore; Tirkler ve Tiirk cografyasi igin ilk
olarak Alevi kavrami ibn’iin Nedim’in “El Fihrist” eserinde kullanilmistir. Ibn’iin
Nedim, eserinde Ishak et-Tiirki isminde bir Alevi ve onun Ebu Miislim tarafindan
Tiirk cografyasina gorevlendirilmesi ile alakali rivayetlerde bulunmaktadir. Alevi
ismi Tiirk cografyasinda; Hz. Ali’nin peygamberligini iddia edenler, Safavi
yandaslari, Hz. Muhammed ve Yahya b. Zeyd soyundan gelenler i¢in kullanilmistir.
(Kutlu, 2006, ss. 15-26)

Aleviligi, Islam Mezhepleri Tarihi alaninda mezhep kavrami icerisinde
degerlendirilirken; sistematik teolojik boyut, yazili kaynaksal boyut, benimseyen
anlayan bir toplum, pratik ve ameli boyut gibi baz1 temel 6zelliklere sahip olmasi
beklenmektedir. Biitiin bu bilgilerden hareketle Alevilik-Bektasiligin mezhepsel bir
form kazanamadigi anlagilmaktadir. Bektasilik her arastirmaci tarafindan tarikat
olarak nitelendirilmektedir. Esas olarak Alevilik ise, tarikat benzeri mistik ve sufi bir
yapilma ozelligi tasimaktadir. Modernlesen sdylemler ile beraber bugiin Alevilige
mezhepsel bir form kazandirilmak isteniyorsa sistematik bir teoloji kurmak ve hangi
cercevede ele alinacagina karar vermek gerekmektedir. Kuran ve Islam ekseninden
cikarmadan, kendine 6zgli kimligini muhafaza edip yazili kaynaklarindan hareket

etmek gibi 6l¢iilerden feragat etmeden miimkiin olmalidir. (Kutlu, 2006, ss. 28-68)

Aleviligin dini statiisii ve tanimi1 yapilirken genel bir kabule gore Ortodoks ve
heterodoks kavramlar1 kullanilmaktadir. Ancak Islam diisiincesi icerisinde ortaya
cikan mezhepleri, tarikatlar1 bu yonteme gore tasnif etmemiz dogru degildir. Ciinkii
bu iki kavram birbirinin ziddidir. Teolojik manada kendi kiiltiiriinden, kendi
anlayisindan ve inancindan farkli olan gruplar ifade etmek icin kullanilmaktadir ve
genel kabuller disinda olan heteredoks ilan edilerek “tteki” konumuna alinmaktadir.
Ancak Islam geleneginde 6lciit hicbir zaman mezhepler vetarikatlar degil; Kuran-1
Kerim ve siinnetler olmustur. Tasavvufi olusumlar ve mezhepler ise dinin ortaya
cikmast ile ilgili farklilagmalar degil onun yasanisi ile ilgili cesitliliklerdir. Bu
yoniiylr Alevilik-Bektasilik ya da bir baska mezhep ve tarikat hakkinda heteredoks
kullanim1 metodolojik agidan uygun degildir. Uziim bu noktada farkli bir tanmima
giderek tarikat ve tarikat benzeri tasavvufi gruplar i¢in farkli mezhepsel unsurlari
blinyesinde barindiran, mezhepsel ve dini ¢ogulculuga zemin hazirlayan, disiplin
olarak bagimsiz gruplar ifade eden “metadoksi” kavramini ortaya atmaktadir.
(Kutlu, 2003 ss. 52-54)

42



BOLUMLER H. Betiil iN

Necdet Subasi’na gore ise Alevi, Imamiyye, Zeydiyye, Ismaililik ve Gulat
olarak nitelendirilen Galiye, Miellihe, Ali-Ilahiler, Kizilbaslik gibi kimi zaman
Ali’yi ilahlik seviyesinde goren “hulul” “tenasiih” “ibaha” inanglarina sahip diger
gruplar1 da i¢ine almaktadir. Aleviligin en belirgin 6zelligi Hz. Ali soyuna sevgi,
saygt ve yandaslik gosterilmesidir bu 6zelligi tasitan dini ve siyasi gruplarin genel
ismi Aleviliktir. Bu baglamda Ali’ye nispet edilen biitiin tarikatlara da Alevi
denilmektedir. Kizilbaslik ise, Aleviligin tarihsel bir yansimasidir. Kizilbas kavrami
“asi” kelimesinin asagilayict anlamina maruz kaldigindan ilerleyen zamanlarda Hz.
Ali’ye yonelis ve bir nevi ona baglanma olan Alevi kavramiyla kendisini 6rtmiistiir.
(Subasi, 2008, ss. 69-90) Esas olarak Alevilik, Safevi devletinin dini ve mistik
havzasinda dogan Anadolu’da temellenen ve orada kendisini gelistirerek doniistiiren
bir yapidir. Bu noktada Necdet Subasi Alevilerin bu minvalde yapilan biitiin bu
tanimlarla kendilerini kalip bir yarginin i¢ine hapsolmus olarak nitelendirdiklerini ve
endise duyduklarini ifade etmektedir. (Ugurlu, 2015, s.7)

Safevi ve Osmanli Devleti’nin siyasi nedenlerle karsi karsiya gelmesinden
sonra mezhep farkliliklar1 toplumda daha fazla goriintir olmustur. Alevilik bu
zamanlarda ritiielsel anlamda farklilasarak Sitinni grubun disinda kalmis ve
giiniimiizde hala devam eden Aleviligi ya tamamen Islam’m i¢inden sayma ya da
tamamen Islam disindan sayma egilimleri artmaya baslamistir. Tamamen politik
nedenlere dayanan bu egilimleri bir kenara birakip bir bakis agisinin ya da mezhebin
gozetiminden cikarak tanimlama yapilirken Aleviler kendilerini neye nispet ediyor

ve nasil tanimliyorlarsa o sekilde ele almak gereklidir. (Subasi, 2008, s. 25, 115)

[lahiyat akademisinin Alevilik ile alakal1 ortak diisiincesi; Aleviligin Islam’mn
icinde gelen tasavvufi bir olusum olmasi, teolojik olarak belli bir sistematiginin
olmamast ve senkretik bir yapisinin olmasidir. Bugiin gelinen noktada ise aleviler
icin tanimlama meselesi olduk¢a 6nemlidir ancak mesele daha ¢ok siyasi argiimanlar
{izerinden ve yine siyaset i¢inde yiiriitiilmektedir. Aleviler, yapilan tanimlarin Islam
ya da Stinnilik penceresi icinde ele alinmasinin kendilerini yoksullastirip sosyal
gercekliklerine golge diistirdiigiinii disiinmektedir. Aleviler, Aleviligin ne oldugu
konusunda kendileri disinda kalan gruplarin  ifade ettiklerini duymak
istememektedirler. (Subasi, 2009, s. 132) Bu nedenle genel gecer bir Alevilik tanimi

yapmak hem kendileri hem de Alevilik aragtirmacilari tarafindan zorlasmaistir.

Mezhepler tarihi alaninda ¢aligmalar yapan Ethem Ruhi Figlali, Hasan Onat,

Ilyas Uziim, Sénmez Kutlu konuya oncelikle isimlendirmenin kokeni ve tarihi

43



BOLUMLER H. Betiil iN

ekseninde yaklasmaktadirlar. Ethem Ruhi Figlali, Alevi kavraminin Sia ile beraber
kullanilmas1 ve Sia tarihi ile baslatilmasi nedeniyle bir kavram kargasasina sebep
oldugunu iddia etmektedir. Hasan Onat, Alevilik meselesinin Tirkliikk ile olan
baglantisina ve Turk kiiltiiri olmadig:1 takdirde Alevilikten s6z edilemeyecegine
dikkati cekmektedir. Ilyas iiziim diger arastirmacilardan farkli olarak Alevilik ile
alakal1 bir teolojinin miimkiinltigli tizerinde durmaktadir. Aleviligin ortaya ¢ikisinda
Islam diisiincesinde bulunan inang sistemi temel olmadig1 ve diger dini gruplarla fikri
anlamda bir tartisma ortami bulunmadigi i¢in teolojisinden bahsedilemeyecegini
ifade etmektedir. Ayn1 zamanda Aleviligin niteliginin tasavvufi olusumdan ziyade
tasavvufi bir olusuma benzeyen mistik karakter oldugunu degerlendirmektedir.
Seénmez Kutlu, Tiirk cografyasi ve Tiirkler icin Alevi isminin ilk olarak Ibn’iin
Nedim’in El-Fihrist isimli eserinde gectigini bu baglamda Tiirk kiiltliri i¢in 6nemli
bir yeri oldugunu iddia etmektedir. Aleviligi Stinniligin karsisinda ya da alternatifi
olarak degerlendirmenin miimkiin olmadigin1 belirtmektedir. Ayrica diger
calismacilardan farkli olarak tasavvufi gruplar icin kullanilmasi gereken ve
otekilestirmeye sebep olmayan “metadoksi” kavramini ortaya atmistir. Bu yoniiyle

Alevilik-Bektasilik calismalarina birlestirici bir bakis kazandirmaktadir.

Necdet Subasi ise ilahiyat akademisinde din sosyolojisi disiplini igerisinde
Alevilik ¢alismalar1 yapan ayn1 zamanda alevi calistaylarina moderatorliik yapmis bir
arastirmacidir. Bu yoniiyle diger arastirmacilardan farkli olarak Aleviligin
tanimlanmas1 meselesinde Aleviligin ortaya c¢ikisindan giintimiize kadar olan
donemin sosyolojik tahlillerini yapmis; Alevilerin ne diisiindiigii, kendilerini nerede

gordiikleri ve nasil tanimladiklari ile ilgilenmistir.

Aleviligin tanimin1 yapmak sosyo-Kkiiltiirel yap1, cografi sartlar ve siyasi ortam
gibi sebeplerle zorlasan; giintimiizde dahi giincelligini yitirmeyen esasl bir sorundur.
Bu baglamda tanimlama sorunu Alevilik ile ilgili olan meselelerin temelini
olusturmaktadir. Ilahiyat akademisinde bulunan ve yukarida ismi gecen bes
arastirmaci tarafindan yapilan tanimlarin ortak noktalarindan hareketle; Aleviligin,
tarikat benzeri mistik-tasavvufi bir hiiviyette ve Islam’dan bagimsiz diisiiniilemeyen

bir yap1 oldugu goriilmektedir.

2.2.2. Cemevlerinin Statiisii

Alevilikte en 6nemli dini pratiklerden birisi de “ayin-i cem” ismi verilen Dede
ya da Pir gozetiminde yapilan toplantilardir. Geleneksel Alevilikte bu toplantilar
gerceklestirmek icin belirli bir yere ihtiya¢c duyulmamaktadir. Ancak modern

44



BOLUMLER H. Betiil iN

donemde koyden kente gecis ve hizli kentlesmenin verdigi etkiyle beraber belirli bir
mekana ihtiya¢ duyan Aleviler cemevlerini ve cemevlerinin dini statiisiinii kurumsal
bir sorun olarak nitelendirmisler ve bu sorunun ¢o6ziilmesini talep etmislerdir.
(ACNR., 2010, s. 161,162)

Ethem Ruhi Figlali, cemevleri konusundan ziyade cem kavrami iizerinde
durmaktadir. Cem kavrami Figlali’ya gore Aleviligin en 6nemli ve lizerinde en ¢ok
s0z soylenen konularindandir. Cem teriminin farkli anlamlari mevcut olmakla
beraber genel olarak “toplanti, toplanmak, cemiyet gibi anlamlara gelmektedir. Ayin-
1 Cem ise toplanti toresi, cem adeti anlamina gelmektedir. Ayin-i Cem Alevilerin
yaptig1 toplantilarin ismidir. Alevilerdeki gelenek ve goreneklere dayanan din
hayatinin toplumsal yansimasi olan Ayin-i Cem yeri, zamani ve bagh bulundugu
ocaga gore farkliliklar arz edebilmektedir. (Figlali, 2006, ss. 265-266)

Ethem Ruhi Figlal, ayrica cem ayinlerinin baz1 yonleriyle saman ayinlerine
benzerligine vurgu yapmaktadir. Ayin-i cemlerin saman ayinleri gibi gece yapilmasi,
Tiirkiye’de bulunan dedeler gibi “Yakutlarda” ki samanlarin da posta oturmasi,
saman ayinlerinde bulunan ates gibi ayin-i cemlerde de ¢eragin dnemli bir konumda
olmasi, ayin-cemlerde kurban edilme kiiltiiriniin samanlikta da karsilik bulmasi buna
gosterilebilecek deliller niteligindedir. Ona gore ayin-i cemler uzun bir gegmise sahip
olan Islami ¢ergeveye biiriinen ve katilanlarin birlik beraberligini percinleyen dini
nitelikli toplantilardir. (Figlali, 2006, ss. 299- 303)

Dinlerin her birinin belirli ibadet mekanlar1 bulunmaktadir. Hiristiyan
toplumunda kilise iken; Miisliman toplumunda cami ibadet mekani olmustur.
Tarikatlar ve cemaatler so6z konusu oldugunda tekke ve zaviyeler de isin icine
girmektedir. Bu mekanlarda tarikat ayinleri yapilmaktadir. Tekke ve zaviyelerin
bulunmadig1 bazi yerlerde cemevleri Bektasi gelenegine gore ayin yapilan yerler
olarak giindeme gelmektedir. Hasan Onat’a goére Cemevlerini bu minvalde cami ile

es deger ya da caminin alternatifi olarak gérmek miimkiin degildir. (Onat, 2023, s.
243)

Alevilik- Bektasilik geleneginde kimlik tartismasinin kilit meselesi haline
gelen cemevleri konusunun temelinde esasen cemevlerini camilerin alternatifi olarak
lanse etmek yatmaktadir. Ancak cami Miisliimanlara 6zel bir ibadet mekanidir.
(Onat, 2009, s. 30) Giiniimiizde Alevi Bektasi yorelerinin pek cogunda cami vardir.
Hatta Corum’un Alaca il¢esinin Biiyiikcamili isimli bir Kizilbas koyti bulunmaktadir.

Burast en biiyiik asiretlerden olan Dede Kargin asireti ocagidir. Bir Alevi koyiiniin

45



BOLUMLER H. Betiil iN

isminin Biylikcamili olmasi unutulmamasi gereken bir noktadir. (Onat, 2007, ss.
1088-1089) Bu yoniiyle cami Siinni ya da Alevi bireylerin tekelinde degil tiim

Miisliimanlarin ortak ibadethanesidir.

Koyden kente goc ile baslayan sehirlesme siirecinin bir sonucu olarak
cemevleri kentlesme doneminde Aleviligin tutunma c¢abasi olmustur. ilk etapta
sosyallesme, bulusma ve ibadet amaciyla toplanan insanlar, zamanla siyasi
nedenlerle cemevleri eksenli orgiitlenme faaliyetlerine girismislerdir. Kimlik sorunu
ile baslayan bu mesele ilerleyen zamanlarda siyasetle iliskilendirilmis ve kimi
gruplarin ideolojik dayanagina doniistiiriilmiistiir. Bugiin gelinen noktada aktif olarak
kullanilan cemevleri Tiirkiye’nin yok sayilamayacak bir gergekligidir. Onat’a gore;
Bu baglamda cemevlerinin ibadethane olup olmamasi artik giincelligini kaybetmis
bir sorundur. Nitekim Mevlevi Sema’1, Naksi ve Kadiri zikri ne kadar ibadet 6zelligi
tasiyorsa Alevi-Bektasi cemi de o dlciide ibadet 6zelligi tasimaktadir. (Onat, 2009,
ss. 42-44)

Alevi-Bektasi kiltiirtiniin 6ziinii cem ad1 verilen toplantilar olusturmaktadir.
Esasen bu toplantilar eski Tiirk geleneklerinde sistematik kurallara sahip, kimiz
esliginde yapilan toplantilardan olusmus; Islamiyet’ten sonra ise bazi dini unsurlar
biinyesine katilarak gelistirilmistir. Aleviligin senkretik yapist cem ayininde de
dikkat cekmektedir. Alevilerin en 6nemli yazili kaynaklarindan sayilan Buyruk’a
gore cem Hz. Muhammed’in (sav.) mira¢ hadisesinden sonra doniis yolunda
aralarinda Hz. Ali’nin de yer aldig1 yirmi ikisi erkek on yedisi kadin otuz dokuz kisi
bulunan daha sonra Selman’in da katilmasiyla kirka tamamlanan “kirklar” isimli
meclise ugramasiyla ortaya c¢ikmistir. Ancak mira¢c olayr Kuran-1 Kerim ve
Hadislerde detayli sekilde yer alirken kirklar meclisi ne Kuran-1 Kerim’de ne de
hadislerde yer almaktadir. Oyle ki bu anlatim da Tiirklerin eski inamslariyla
yogrulmus ve din kisvesine giydirilmis bir anlatimi ifade etmektedir. (Uziim, 2008,
ss. 149-150)

Ilyas tiziim, Alevilerin ibadet anlayisi olarak goriilen ayin-i cem’in toplanti
toreni oldugunu kirklar meydani ya da diger adiyla cemevinin de bu torenin yapildigi
mekanlar oldugunu ifade etmektedir. Cem ayininin yapildigr mekanin tabani hali ve
postlarla déosenmektedir. Duvarlarinda tarikatin 6nde gelenlerinin resimleri ve giris
kapisinin karsisinda “Fatima Ocag1” adi verilen bir ocak bulunmaktadir. Ocagin sag
ve sol yanina Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin simgeleyen iki mum yakilmaktadir. Ocagin
saginda “mirsid makam1” onun saginda ise “cerag tahti” bulunmaktadir. Dort

basamakli bir merdivenden olusan tahtin son basamaginda Allah, Hz. Muhammed ve

46



BOLUMLER H. Betiil iN

Hz. Ali i¢in ii¢ mum konulmaktadir. (Uziim, 1999, ss. 342-343)

Cemler temelde on iki gorevin yerine getirildigi ayinlerdir. Koylerde
herhangi birinin evinde yapilan bu ayinler kentlesmeye bagli olarak sehirlerde dergah
ad1 verilen mekanlarda yapilmaya baslanmistir. 1925 tarihinde Tekke ve Zaviyelerin
Kapatilmas1 kanununa gore dergahlar kapatilmistir. Son zamanlarda sosyal ve
ozellikle siyasi gayelerle cemevi adi verilen mekanlar insa edilmis ve baz1 kesimler
cemevini caminin muadili olarak gérmeye baslamistir. Ancak bugiin cemevinin
camiye denk ya da ona muadil olamayacagi; Alevilik-Bektasiligin tasavvufi karakter
tastyan bir tarikat formunda oldugu goz oniine alindiginda tipki Mevlevi Tekkesi,
Cerrahi Dergdh1 gibi Alevilerin ayin ve ritiiellerini gergeklestirdigi bir mekandan
miitesekkil oldugu goriilmektedir. Cemevi agmak icin 6nder olan vakiflarin basinda
Cem Vakfi gelmektedir. Alevi dernek ve vakiflariin yoneticilerinin bir kismi Cem
Vakfinin bu konuda hassasiyet gostermedigini aksine Aleviligi devletlestirmek gibi
siyasi nedenlerle cemevi faaliyetlerine katildigim ifade etmektedir. (Uziim, 1997, ss.
36-39) Tarihte sosyal ve dini sebeplerle toplant1 téreni yani ayin-i cem yapan
insanlarin zamanla siyasi sebepler giiderek toplandiklar1 yine bu sebeplerden cemevi
insa etme ve cemevlerini bir sorun haline getirme eylemlerinde bulundugu

goriilmektedir.

1990’11 yillarda Aleviler yurtici ve yurtdisinda siki bir orgiitlenme faaliyetine
baslamiglardir. Orgiitlenmenin bir sonucu olarak gecmiste tekke, dergah gibi
mekanlarda gergeklestirdikleri adap ve erkanlar1 sehirlerde yapabilmek adina
Aleviler cemevi ad1 verilen yeni bir olusuma yonelmislerdir. Siinni ve Alevi kesim
arasinda dini statiisii gliniimiizde de tartisilmaya devam eden cemevi goriildiigii gibi
yeni bir kurumdur.(Kutlu, 2009, s. 113) Gergeklestirme tarzi ve katilanlarin
ozelliklerine gore; Gorgli Cemi, Abdal Musa Cemi, Hizir Cemi, Asure Cemi,
Muhabbet Cemi, ikrar Cemi, Kerbela Ayini Ve Daha Bircok Cesidi Olan Ayin-I
Cem, Cem Toreni, bir araya gelme yolu anlamlarina gelmektedir. Cemlerin
gerceklestirildigi yerlere sadece cemevi diyerek tek bir kavramsallastirmaya gitmek
dogru degildir. Nitekim bu mekanlara meydan odasi, halk odasi, mihman evi, kirklar

evi, erenler meydani gibi isimlendirmeler de yapilmistir. (Kutlu, 2003, ss. 38-39)

Alevi-Bektasi geleneginde cemevi ismiyle 6zel olarak kurumsallagmisg
yapilar yoktur. Giiniimiizde cemevleri yeni bir kurumsallasmanin tezahiirii olarak
Tiirkiye’nin gergekligidir. Bu yoniiyle alevi ayinlerinin yapildig1 mekanlardir. Ancak
bugiin Alevi-Bektasiler tarafindan ibadethane olarak anilan cemevlerinin dini ve

hukuki yonden statiisii kesinlik kazanmamistir. Baslangicta cemevleri ibadethane

47



BOLUMLER H. Betiil iN

olarak degil vakif ve dernek catis1 altinda faaliyet gostermekteydi. Zaman igerisinde
ibadethane olarak degerlendirilip camiye alternatif olarak sunulmustur. Ancak
tarihsel bagajda bu kabul gérmemistir. Oyle ki Hac1 Bektas Veli, Karaca Ahmet gibi
kimi Alevi-Bektasi biiyiikleri ve dedelerinin tiirbelerinin hemen yaninda camiler
bulunmaktadir. Cami ve mescitler mezhepler iistii ibadethanelerdir. Sonmez Kutlu’ya
gore Tekke ve Zaviyelerin kapatilmas1 Kanunu gerceklesmeseydi giinlimiizde dahi
cami ve mescitlerde vakti belirli ibadetlerin yaninda tasavvufi olusumlara 6zel dua ve
niyazlar yapilabilirdi ve haliyle cemevi gibi bir kurumsallasmaya gerek
kalmayacakti. Giiniimiizde cemevlerinin hal-i hazirda bazilarinda oldugu gibi mescit
eklenirse bu ayrima gitmeye gerek kalmayacak ve birbirleri yerine alternatif
olusturmayacaklardir. Cemevleri dini ve hukuki olarak kurumsallasmasini
tamamladig: takdirde sorun ortadan kalkacak ve cemevlerinde din hizmetleri boliimii
ismiyle, seriat kapisi altinda din hizmetleri uzman1 atamasi yapilarak uzman ihtiyaci
karsilanmis olacaktir. (Kutlu, 2006, ss. 181-182) Nitekim Kutlu’ya gore Ibadet,
yalnizca bes vakit namaz demek degildir; bugiin Alevilerin yaptig1 ayinler de ibadet
hikkmiinde degerlendirilebilir. Ibadethane kavrami dinin vakti belirli ve herkes
tarafindan yapilan ibadetlerine yerine getirmek i¢in kullanilan mekanin ismidir. Cem
ise vakti belirlenmis bir ibadet degildir. Ayrica glinlimiizde kurumsallagsma cabasi
icinde olan cemevleri tasavvufi yoniinden ¢ok politik yoniiyle 6n plana ¢ikmaktadir.
(Kutlu, 2009, s. 142)

Necdet Subasi cemevlerinin statiisiinii ve zaman igerisindeki degisimini
modernlesme kavrami ekseninde agiklamaktadir. 1925 yilinda Tekke ve Zaviyelerin
Kapatilmas1 Kanunu neticesinde alevi ritiieli olan cem ayini de yasaklanmistir.
1980°den sonra baglayan orgiitlenme yasagi 1989°da kaldirilmis bunun sonuncunda
alevi orgiitleri biiylik bir hizla kurulmaya baglamislardir. Alevi orgiitlerinin ¢abalari
netice vermis; cem ayinleri halka acik olarak yapilmaya baslanmis ve cemevleri de
bu siirecte kurumsallasma siirecine girmislerdir. Tiirk modernlesmesi kentlesme ve
goc kavramlartyla Aleviligin mevcut kapali toplum yapisini doniistiirmiis ve
modernlesmesini tetiklemistir. Modernlesme ile tanisan Alevi toplumunda “dede”
rolleri de degisip kaybolmaya yiiz tutmustur. Degisen bu tablo cemevlerinin
statiislinii de etkilemistir. (Subasi, 2002, ss. 107-113)

Ethem Ruhi Figlali’ya gore cem ve cem evi konusu Alevilik ile ilgili en
onemli konular arasindadir. Figlal, oncelikle ayin-i cem kavrami iizerinde
durmaktadir. Ona gore ayin-i cem koklerini eski Tiirk inanislarindan ve
Samanizm’den alan uzun bir ge¢mise sahip dini nitelikli toplantilardir. Saman

adetleri ve ayin-i cemin benzerliklerine dikkati ¢cekmekte ve bu yoniiyle Aleviligin

48



BOLUMLER H. Betiil iN

senkretik yapisina vurgu yapmaktadir. Hasan Onat ve Ilyas Uziim cemevlerinin
camilerin alternatifi ya da seg¢enegi olmadigini; cemevlerinin de diger tasavvufi
olusumlarin dergah, tekke gibi mekanlarda gerceklestirdigi gibi Alevilerin ayin ve
rittiellerini gerceklestirdikleri bir mekan oldugunu ifade etmektedirler. Hasan Onat,
caminin bir ibadet mekan1 olarak Siinni ya da Alevi gruplardan ziyade mezhepler
istli bir formda oldugunave bu baglamda tiim Miislimanlarin ortak ibadethanesi
niteligi tasidigma dikkati ¢ekmektedir. Ayrica ilyas Uziim, Alevilerin cemin
kaynagini kirklar meclisi hadisesine ayandirdiklarini ancak Kuran-1 Kerim ve mevcut
hadislerde mira¢ hadisesinin gectigini ancak hemen ardindan oldugu soylenilen
kirklar meclisinin ise dinin bu temel iki kaynaginda yer almadigini ifade etmektedir.
Sonmez Kutlu’ya gore ise Tekke ve Zaviyelerin Kapatilmasi Kanunu olmasaydi
bugiin camilerde vakti belirli ibadetlerden sonra tasavvufi gruplarin dua ve niyazlar
yapilabilir ve boylelikle cemevi gibi bir yapmin kurumsallasmasina gerek
duyulmazdi. Esasen Tarihte cemevi gibi kurumsallasmis yapilar yoktur.
Sehirlesmeden Once kirsalda yasayan Alevi toplumu ayin-i cem toérenlerini herhangi
birinin evinde ya da ismine mihman evi, meydan odasi, erenler evi de denilen
yerlerde yapmaktaydi. Alevilerce cami ve cemevi ayrimina gidilmemistir. Sonmez
Kutlu, cemevlerinin kurumsallasmasini tamamlamasi ve cemevlerinde din hizmetleri
boliimii adiyla, seriat kapisi gozetiminde din hizmetleri uzmani atamasi yapilmasi

gibi konuyu ¢6zmeye dair fikirler sunmaktadir.

Necdet Subasi ise din sosyologu olmasi sebebiyle cemevleri konusunu
modernlesme temelinde ele almistir. Ona gore modernlesme ve beraberinde
sehirlesme olgusu Alevi toplumunu doniistiirmiis, dedelerin statiisti degistirmis ve bu
degisimden cemevleri de etkilenmistir. Alevilere gore cemevleri konusu her seyden
once bir taninma konusudur. Cemevleri konusu Alevi Calistaylarinda pek ¢ok kez
tartisilmigtir. Cemevlerinin dini statiisii tartisilirken 6zellikle Stinni katilimcilar
Tekke ve Zaviyeler Kanunu'nun goézden gecirilmesi gerektigini vurgulamis ancak
Alevilerin bu konuya yonelik talepleri, ilgili kanuna kendilerinin durumunu
aciklayict bir ibare konularak ¢oziilmesini temel alan daha yiizeysel bir alanda
kalmistir. Taninma istegi agir basan Aleviler, bu konuyla alakali ilk etapta devletin
kendilerini tanimasin talep etmislerdir. Stinni ve Alevi katilimcilarin ¢oguna gore
cemevlerinin hukuki bir statiiye kavusmasimin gerekli oldugu konusunda ortak bir
karara varilmistir. Ote yandan bu statiinii nasil uygulayacag: ve kapsami hakkinda
ilgili birimlerin teknik g¢alismalarina ihtiyag duyulmustur. Devlet tarafindan statii
verilmesi ortak bir kararla kabul edilen cemevlerine yonelik calistaylarda yeni bir
model Onerisi sunulmamistir. Bu baglamda siirekli olacak bir yeni diizenlemeye yol

acilincaya kadar “Birer inan¢ ve erkdn merkezi olan cemevleri de kanunlarda

49



BOLUMLER H. Betiil iN

ibadethanelere taninan biitiin imkanlardan yararlanir.” ya da “Cemevlerine de ayni
imkanlar saglanir.” maddeleri dikkate alinarak kanunlar yeniden diizenlenebilir.
(ACNR., 2010, ss. 161-178)

2.2.3. Diyanet ve Aleviler Meselesi

1 Kasim 1922 tarihinde saltanatin kaldirilmasi Tiirkiye Cumhuriyeti’ne gegisi
ve halifeligin kaldirilmas1 Diyanet Isleri Baskanligmmin kurulmasi siirecini
hizlandirmistir. 3 Mart 1924 tarihinde uzun tartigmalarla kaldirilan hilafetin ardindan
aym giin Seriye ve Evkaf Vekaleti kaldirilarak yerine Diyanet Isleri Baskanlig
kurulmustur. Merkezi idareye tabi olarak kurulan Diyanet isleri Baskanligi’nin gorev
ve yetki alani ibadet ve itikad ile sinirli tutulmustur. (Toprak, 2017, ss. 217-224)
Kuruldugu dénemin dinamikleri ve siyasi nedenlerle oldukca fazla elestiri alan bu
kurum temelde iilke i¢cinde bulunan biitiin inanglara ayn1 mesafede olan bir durusu
benimsenmistir. Ancak Bokzurt’un aktardigima gore Aleviler ¢ogunlukla buna

99 ¢¢

katilmamakta ve Diyanet Isleri Baskanligi’nin kendilerini “aykir1” “sapkin” gibi
ifadelerle disladigini ifade etmektedirler. Bu yoniiyle Siinni devlet politikalarini ve
Diyanet Isleri Baskanligini elestirmislerdir.! (Bozkurt, 2016, s. 107) Ayrica Alevi
yazar ve aydin Cafer Solgun, Diyanet Isleri Baskanliginin sadece Aleviler icin degil
Stinniler i¢inde carpik bir laiklik dayatmasi nedeniyle Tirkiye’de yasayan mevcut
gruplarin din, inan¢ ve vicdan hiirriyetlerine bir katkis1 olmayacagmi ifade
etmektedir. (Solgun, 2014, s. 90) Ote yandan birgok Alevi dernek yoneticisi ve Alevi
bireylerin katildig1 Alevi Calistaylarinda; Alevi vatandaglar tarafindan, devletin hal-i
hazirdaki laiklik anlayisinin Alevilere, Siinni yurttaglar kadar imkan tanimadigi

belirtilmistir. (ACNR,, 2010)

Diyanet Isleri Baskanlig ile ilgili elestiriler Alevilik sorunu ekseninde olusan
konulardan biridir. Konunun bu denli 6nemli olmasindaki temel sebep Alevi
Calistayr Nihai Raporuna gore Tiirkiye’de yasanan mevcut laikligin ideal laiklikten
uzak olmasidir. Aleviler, Diyanet Isleri Baskanligi konusunda iki esas elestiri
yapmaktadirlar. Bu 6nerilerden ilki Diyanet Isleri Baskanligi’nin iilke icinde bulunan
biitiin inan¢ gruplarmna karst mesafeli olmasi gerektigidir. Ikincisi ise Alevilerin
Diyanet Isleri Baskanligi’nda temsil edilme istegidir. (ACNR., 2010, ss. 115-116)
Yahya Mustafa Keskin’in Elazig ilinde yiiriittigt bir arastirmaya gore Alevilerin

Diyanet Isleri Bagskanligi’nda temsil edilme talebinin, cesitli degiskenlere sahip olsa

! pir Sultan Abdal Kiltir Sanat Dergisi Alevi yazarlarina gére Diyanet Isleri Baskanhgina yoneltilen
elestiriler ile ilgili daha genis bilgi icin bkz. Tuna, H. (2011). Pir sultan abdal kiiltlir sanat
dergisi’nde sunulan alevilik [Yayimlanmamus yiiksek lisans tezi]. ss. 85-88, Istanbul Universitesi.

50



BOLUMLER H. Betiil iN

da genel toplamin %67,9’u tarafindan kismen ya da tamamen onaylandiginm
gostermektedir. (Keskin, 2010, s. 14) Gorildiigu tizere bu konu hakkinda Alevi

ziimreler arasinda bir fikir birligi mevcut degildir.

Figlali’'ya gore Cumbhuriyet’in ilaniyla beraber saltanatin kaldirilmasi ve
beraberinde 3 Mart 1924 tarihinde yapilan diizenlemeler ve yeni kanunlar geregi
halifelik kaldirilmis, Diyanet Isleri Baskanligi kurulmus, Tevhid-i Tedrisat Kanunu
ile egitimde birlik saglanmistir. Biitiin bu kompozisyona bakildiginda dinin, siyasete
alet edilmeden pozitif bir ilim gibi okunmasina; din, vicdan, fikir 6zgiirliigiine zemin
olusturulmustur. (Figlal, 1997, ss. 607-608) Bu hamlelerin esasen laik bir zemin
olusturma maksadi tagidigin1 séylemek miimkiindiir. Anayasamiz laikligi devletin bir
ozelligi saymis; bu baglamda herkesin kanun oniinde esit olmasinin ve din, vicdan
ozglrliigiiniin yolunu agmistir. Ayrica Anayasa, din islerini devletin bir hizmet alanm
olarak saymis ve devlet eliyle yapilmasmi gerekli kilmistir. Devletin elinde olan din
hizmetleri laiklik anlayisinda yeni bir bakis olusturmus ve zamanla Tiirkiye tipi
laiklik giindeme gelmistir. (Figlal, 1995, ss. 660, 661) 1960 tarihinde gerceklesen
ihtilal sonras1 Miisliimanlarin olusturdugu bir giiruhun bazi davranislari nedeniyle
Tirkiye’de ki Alevi-Bektasi ziimreler Siinni kitlenin ve Siinniligin benimsedigi
anlayisin kargisinda durmuslardir. Boyle bir ortamda Aleviligin temel sorunlarindan
olan Diyanet Isleri Baskanlig1 konusulmaya baslanmistir. Temel argiiman olarak ise
Alevilik bir mezhep ise Diyanet Isleri Baskanligi catisi altinda temsil edilsin
sOylemleri giindemde kalmistir. Ancak Alevilik ne mezhep ne tarikat formundadir.
Bu baglamda diyanette temsili diger tasavvufi yapilarda oldugu gibi miimkiin
olmamaktadir. (3. Alevi Calistay1, 2009, 41-43)

Onat’a gore Alevilerin Diyanet Isleri Baskanhigin’da temsili sorunu
giinimiizde hala gecerliligini koruyan bir olgudur. Alevilik, yapilan tanimlara
bakildiginda Tasavvufi bir olusum olarak degerlendirildigi takdirde bu meselenin s6z
konusu bile olmamas1 gerekmektedir. Zira Tirkiye Cumhuriyeti Devleti, 1925
tarthinde Tekke ve Zaviyeleri Kapatma Kanunu’nun sonucu olarak tarikat benzeri
yapilarin faaliyetlerini yasaklamistir. Alevilerin uzun zamandir tizerinde durdugu ve
siklikla dile getirdigi Diyanet konusunun temelinde esasen bir takim sorunlar
bulunmaktadir. Bu sorunlarin temelinde Diyanet Isleri Baskanligi’nin toplumdaki
dinsel ¢ogulculugu unutup c¢ofu zaman Siinni eksenli diisiinceler ve Siinni
Miisliimanlara hizmet vermesi gibi nedenler yatmaktadir. Bugiin Diyanet Isleri
Baskanligi, “Dort hak mezhep” olgusundan siyrilip; toplumda bulunan dinsel
cogulculugu mezhepler tstii bir cizgide ele alarak, Kuran’a ve akla dayanarak

yeniden yapilandirmalidir. Diyanet Isleri Baskanlig1 hizmet temelli bir kurumdur. Bu

51



BOLUMLER H. Betiil iN

yoniiyle kendisini Miisliman hisseden ve ben Miisliiman’im diyen her bir bireye
hizmet gotiirmek durumundadir. Diyanet Isleri Baskanligi ile ilgili c¢ikan bu
tartismalar aslinda Tirkiye’nin genel din sorunlarinin bir parcasidir. Bugiin Alevi-
Bektasi gruplardan farkli olarak kendilerini Siinni diye tanimlayan bazi1 gruplar da
Diyanet Isleri Baskanligindan ve faaliyetlerinden memnun degildir. Alevi-Bektasi
gruplar, bu konuya dair Diyanet Isleri Baskanligi’'nin kaldirilmas: veya biinyesinde
kendilerine de yer verilmesi gibi pek ¢ok ¢oziim onerisi sunmaktadir. Onat, konuyu
biitlinliyle taninma meselesiyle iliskilendirmektedir. (Onat, 2023, ss. 105-209)

Tiirkiye’de ikamet eden Alevi-Bektasi gruplarin devletten bazi talepleri
oldugunu dile getiren Uziim’e gore ise bu taleplerin en 6nemlilerinden biri Diyanet
Isleri Baskanlig ile ilgilidir. Aleviler, 1993 tarihinde meydana gelen Sivas Olay1 ve
1995 tarihinde gerceklesen Gazi Mahallesi olaylari ile beraber komiinist blogun da
cokmesiyle derin bir yalnizliga diismislerdir. Bu yalnizlik ve bosluktan siyrilmak
icin orgiitlenme faaliyetleri icerisine girmislerdir. Bu donemde Diyanet Isleri
Baskanligi ile ilgili taleplerine netlik kazandiran Aleviler, istek, beklenti ve
elestirilerini daha sert bi¢imde ortaya koymuslardir. Alevi-Bektasi gruplar, Diyanet
Isleri Bagskanligmna dair temelde iki yaklasima sahiptir. Bu yaklasimlardan ilki
Diyanet Isleri Baskanligi'nin statiisiine dairdir. Kendi iclerinde birliktelik
yakalayamamis  Alevi  gruplardan c¢ogu Diyanet Isleri Baskanligi’nin
kaldirilmasindan yanadir. Onlara gore laik bir devlet olmak isteniyorsa bu kurum
kapatilarak laiklik per¢inlenmis olacaktir. Bu fikre katilmayan bir grup Alevi ise
Diyanet Isleri Baskanliginin Siinni gruplarin tekelinden almarak Alevileri de
kapsayacak bir yapilanmaya girmesi gerekmektedir. Buna gore boyle bir
yapilanmadan sonra devletin idari birimleri arasinda varligina devam edebilir.
Alevilerin yaklasimlarindan ikincisi Diyanet Isleri Baskanlig ile ilgili elestirilerden
olusmaktadir. Aleviler, Diyanet Isleri Baskanligi'nin kadrolar1 arasinda kendilerine
yer bulamadiklarini ifade etmektedirler. Ancak Uziim’iin aktardigma gére Cem
Vakfi’nin diizenledigi “Din-Devlet iligkileri” sempozyumuna katilan donemin
Diyanet Isleri Baskan1 Mehmet Nuri Yilmaz bu iddianmn gercege aykir1 oldugunu;
kurumun herhangi ayrim yapmadan tiim vatandaslara hizmet politikasinin oldugunu
vurgulamistir. Kimi Alevi gruplar, Diyanet Isleri Baskanligi’nin ve ona bagli biitiin
kuruluslarin Alevilere yonelik bir husumeti oldugu bu yiizden Alevi vatandaslarin
dislandigin1 ifade etmektedir. Kimi Alevi gruplar ise Cuma namazi, hutbe gibi
insanlarin bir arada bulundugu ibadetlerden sonra Ehl-i Beyt, Kerbela, Hz. Hiiseyin
yeterince anlatilmadigini ifade etmektedir. Cesitli dinen 6zel kabul edilen giinlerde
ozellikle Cuma namazindan sonra hutbelerde Ehl-i Beyt’e dua edildigi

goriilmektedir. Ayrica namaz esnasinda okunan Tahiyat duasinda Ehl-i Beyt’e dua

52



BOLUMLER H. Betiil iN

edilmektedir. Dolayisiyla boyle bir yaklasimin gercekligi diistiniilememektedir.
(Uziim, 1997, 129-137)

Din hizmetleri, tarih boyunca c¢esitli kurumlar tarafindan yonetilmistir. Tiirk
devletlerinde de zaman zaman degismistir. Osmanl Devleti’nde din isleri gorevini
Sultan adina “Seyhiilislamlik” kurumu yiiriitmiistiir. Bugiin bu gorev Diyanet isleri
Baskanlig1 tarafindan yiriitiilmektedir. Ancak Seyhiilislamlik kurumunun devami
degil; kendine has bagimsiz bir kurumdur. Diyanet Isleri Baskanligi’nin temelde
ibadet ve itikade dair esaslar yiiriitmek ve ibadet mekanlarini yonetmek olmak iizere
iki gorevi bulunmaktadir. 1961 Anayasa’sinda yapilan degisiklige gore “din
konusunda toplumu aydinlatmak™ ftictincti gorevi olarak Anayasa’ya eklenmistir.
1960 darbesinden sonra daha &nce hig¢ tartisiimayan Diyanet Isleri Baskanligi'nin
faaliyetlerine yonelik mezhepler iistii niteligi tartisilmaya baslamistir. Bu baglamda
1982 Anayasasi’nda Diyanet Isleri Baskanligi'nin gorevlerini yerine getirirken
“laiklik ilkesine uyacagini, biitiin siyasi goriis ve diisiincelerden uzak kalarak sadece
biitiinlesmeyi hedef alacak c¢alismalarda bulunacagini” ifade eden bazi esaslar
belirlenmistir. Temsil tartismasinin temel sebebi Diyanet Isleri Bagkanligi’nin biitiin
mezhepler tarafindan kabul edilen -ibadet, inang, ahlak- esaslarina yiiriitme ve
yonetme konusunda kurulus amaglara paralel olarak davranamamasidir. Ayrica
Alevi vatandaslar icin 1980 yili sonuna kadar Diyanet Isleri Baskanligmin yaptig
calismalar cami yapmaktan 6teye gidememis ilk esasli ¢alisma bu tarihin sonlarinda
1990 yilinda M. Sait Yazicioglu déoneminde gerceklesmistir. Biitiin bu tartismalarin
sonucunda mezhepler ve dini gruplar Diyanet Isleri Baskanligi’nda temsil edilme
talebinde bulunmuslardir. Kutlu’ya gore gilintimiizde Alevilerin temsil istekleri de
esasen bu tartismanin sonuglarindan biridir. (Kutlu, 2009, ss. 107-112) islam dininde
Allah’1n yetkilerini {istelenen herhangi bir ruhban sinif ya da kurum yoktur. Mezhep,
tarikat ya da belli bir ziimre Islam’la 6zdeslestirilemez. Dolayisiyla Diyanet Isleri
Baskanligi’nin boyle bir 6zdeslesme iddiasinda bulunmasi miimkiin degildir. Diyanet
Isleri Baskanligi, tipki egitim, ulasim, saglik hizmetleri gibi din hizmetlerini
koordine etmek, inan¢ ve ibadete ait esaslar1 yiriitmek, halki dini anlamda
bilin¢lendirmek ve en 6nemlisi Miisliimanlar1 temsil etmek amaciyla kurulmustur.
Anayasaya gore Diyanet Isleri Baskanligi laiklik ilkesinin bir geregi olarak siyasi
goriislerden uzak; mezhep, tarikat ve cemaat benzeri yapilanmalarin tstii olarak
kalmalidir. Yani mezhepler istii bir din anlayisini temel almalidir. Kutlu’ya
Alevilerin Diyanet Isleri Baskanligi’nda yasadiklari temsil probleminin ¢dziimii i¢in
oncelikle Universiteleri ise kogarak toplumun dini ihtiyaglarmni tespit etmek, anlamak
ve daha sonrasinda bu ihtiyaglar1 karsilayacak hizmet alanlar1 olusturmak esas

olmalidir. Ardindan ihtiya¢ analizlerinin sonuglarina gore Diyanet isleri Baskanlig

53



BOLUMLER H. Betiil iN

yeniden yapilandirilabilir. Ancak yukarida belirtildigi gibi bu kurumun mezhepler,
tarikatlar ve cemaatler iistii din anlayisinin korunmasi laiklik ilkesi geregince son
derece onemlidir. (Kutlu, 2006, ss. 182-183)

Diger taraftan Kutlu’ya gore Diyanet Isleri Baskanligi’nda Alevilerin temsil
problemi Alevi-Bektasi ziimrelerin tamaminin tizerinde ittifak ettigi bir konu
degildir. Bu konuda Birbirinden cesitli yaklasimlar mevcuttur. Alevilerin Diyanet
Isleri Baskanligi’'nda temsilini savunanlar oldugu gibi; temsil edilmesinin Alevilik
kiiltiirtinii bozarak Siinnilestirecegini savunanlar da olmustur. Bu baglamda Diyanet
Isleri Baskanligi’na bagli Inan¢ Baskanlig1 kurulmasini talep edenler, hatta tamamen
kapatilmasini isteyenler de bulunmaktadir. Alevilerin Diyanet Isleri Bagkanligi’nda
temsil problemi Alevilige dair bahsi gegen “Aleviliin mahiyeti, cemevleri, din
dersleri” sorunlarinin temelini olusturmus ve bu konularin yeniden giindeme

getirilmesine zemin hazirlamistir. (Kutlu, 2003, ss. 39-40)

Diyanet Isleri Bagskanligi’nin hal-i hazirda bulundugu statiisii, orgiitlenme
sekli, donanimi, kadrolar1 ile birlikte Tiirkiye’de yasayan inang gruplarinin
tamaminin dini ihtiyaglarim1 esit diizeyde karsilayamadigi goriilmektedir. Alevi
ziimrelerin tamami bu konuda bir fikir birligine varabilmis degillerdir. Ayrica
Alevilerin temsil isteklerinin karsilanamamasinin 6niinde bazi yasal engeller
bulunmaktadir. Bu engellerden ilki Lozan Anlasmasi’dir. Lozan’a gore “Tiirkiye

b

sinirlart icerisinde higbir Misliiman azinlik konumunda degildir.” Dolayisiyla
Diyanet Isleri Baskanlig: ile ilgili yapilan yeni diizenlemelerin &ncesinde azinlik
statiisli verilen dinlerin tekrar degerlendirilmesi gerekmektedir. 1937 yilinda devletin
ozelliklerinden birini gosteren “laiklik” ilkesi de bir diger engeldir. Laiklik ilkesi din,
dil, rk farki gozetmeksizin herkesin kanun oniinde esit sayilacagina dair hiikiimler
iceren bir ilkedir. Tiirkiye de uygulanan Diyanet Isleri Baskanligi’na genel idare
icerisinde yer verilmesi bi¢iminde uygulanan laiklik esasen “Tiirkiye tipi laiklik”
olarak nitelendirilebilmektedir. Diyanet Isleri Baskanlig1’yla ilgili konulan yasada bu
kurum biitlin dini, siyasi goriis ve diistinlislerin haricinde kalan bir hizmet kurumu
olarak degerlendirilmistir. Bu baglamda Alevi-Bektasilerin Diyanet Isleri
Baskanligi’'nda temsil edilmesi Anayasaya gore miimkiin goriinmemektedir. Tekke
ve Zaviyelerin kapatilmast Kanunu da Alevilerin temsil edilmesini engelleyen
kanunlardan bir digeridir. Son olarak Diyanet Isleri Baskanhigrnin yetki ve
sorumluluklar1 kanununa gore Diyanet Isleri Baskanhigi bir temsil kurumu degil
hizmet kurumudur. Ote yandan Alevilerin temsil problemini besleyen kendi ig
sorunlar1 da mevcuttur. Alevligin statiisii ve kim tarafindan temsil edilecegi meselesi

giincel bir sorundur. Cemevlerinin durumu ve Alevilerin siyasi ve ideolojik

54



BOLUMLER H. Betiil iN

cekismeleri de bu kapsamda ele alinmaktadir. Diyanet Isleri Baskanligi’nda Alevi-
Bektasiligin temsil edilmesi, 6teki dini olusum ve gruplara da ayni1 hakkin verilmesi
ve Aleviligin yozlasmasina sebep olan farkli kapilar aralayacaktir. Yapilmasi
gereken Diyanet Isleri Baskanhigi’m iktidarin tekelinden kopararak, biitiin dini
gruplarin ihtiyaglaria gore yeniden yapilandirilmasini ve mezhepler iistii bir konuma
kavusmasini saglamaktir. (Kutlu, 2001, ss. 21-40)

Necdet Subasi 2011-2015 yillar1 arasinda Diyanet Isleri Baskanligi’nda
strateji gelistirme bagkan1 gorevini yiirlitmiis bir akademisyendir. Bu agidan
Subasi’nin Diyanet Isleri Baskanligi’yla ilgili goriisleri hem akademisyen kimligi
hem de bu kurumun bir iiyesi olmas1 agisindan son derece 6nemlidir. Diyanet Isleri
Baskanlig1 bugiin esasen teolojik ve sosyolojik konular olmak {izere insanlar arasinda
sorgulanmakta ve mesruiyeti tartisilmaktadir. Neticede laik bir devlet diizeninde
dinle devlet iligkilerinin nasil diizenlenecegi; din anlaminda talep ve beklentilere
karsi nasil yaklasilmasi gerektigi her zaman gecerliligini koruyan giincel bir
meseledir. Turkiye tipi olarak nitelendirilebilen bu laik sistem biitiin bu konularin
sebebi olmustur. Ancak biitiin bu tartismalara ragmen Diyanet Isleri Baskanlig

varligini her gecgen giin gelistirerek siirdiirmeye devam etmistir.

Selguklu ve Osmanli devletlerinde baska devletlerde benzerine rastlanmadik
bir bicimde din ve devlet iligkileri birbiri igerisinde degerlendiren Kutlu’ya gore; dini
devletin bir zorunlulugu olarak goren bu devletlerde din bir arag-alan degil; esas
hiiviyetindedir ve din toplum i¢in bir mesruiyet aract durumundadir. Dinle devlet
iligkileri Osmanhida “Seyhiilislamlik” ekseninde ilerlemistir. Bugiin modern
Tiirkiye’de bu Diyanet Isleri Baskanligi'nin gorev ve sorumluluklarindandir. Ote
yandan Osmanli devletinde Seyhiilislam’in yetki ve rolleri; bugiin Diyanet Isleri
Baskaninin yetki ve rolleriyle es deger degildir. Ayrica Osmanli’da hiikiimdar, din ve
devlet islerinin tamamindan sorumlu ve her zaman dinin koruyucusu konumunda
bulunmustur. Tiirkiye Cumhuriyeti’nin ise bdyle bir iddias1 olmamistir. Aksine daha
sistematik bir sekilde din ve devlet islerini ayirmis ve dinle alakali alanlar icin
Diyanet Isleri Bagkanhigi’ni ise kosmustur. Diyanet Isleri Baskanligi Cumhuriyet’in;
toplumdaki dini hayatin kurumsallagmasi, diizenlenmesi ve laik, yenilik¢i hedeflere
uygun olarak ytiriitiilmesini hedef alan bir tiriintidiir. Devletin kontrollii bir dini hayat
uygulamak istemesi sabote girisimlerini engelleyecek ve neticede toplumu siik(inete
erdirecektir. Neticede Diyanet Isleri Baskanligi, Bugiin cemaat ya da dini
olusumlarin bagvurdugu en énemli kurumlar arasinda yer almaktadir. (Subasi, 2017,
ss. 223-227)

55



BOLUMLER H. Betiil iN

Alevilerin sorunlarinin birisi olan Diyanet Isleri Baskanliginda Alevilerin
temsili konusunun Figlali, 1960 ihtilalindan sonra konusulmaya baslandigini ifade
etmektedir. Ayrica meselenin temeli Aleviligin bir mezhep olmasi argiimanindan
ortaya ¢cikmistir. Ancak Figlali’ya gore Alevilik bir mezhep ya da tarikat degildir.
Onat’a gore Tekke ve Zaviyelerin Kapatilmasi Kanunu’ndan sonra tarikat benzeri
yapilanmalar yasaklanmistir. Aleviligin tasavvufi bir olusum oldugu bilindiginden
Diyanet Isleri Baskanligi'nda temsili miimkiin degildir. Ote yandan Diyanet Isleri
Baskanliginin mezhepler tistii bir yapida Kur’an ve akli esas alarak yeniden
yapilandiriimas: gerekmektedir. Uziim’e gére Sivas ve Gazi Mabhallesi olaylari
Alevileri orgiitlenme faaliyetlerine yonlendirmistir. Esasen Diyanet Isleri Baskanlig
ile ilgili sdylem ve talepleri de bu 6rgiitlenmenin bir sonucudur. Uziim, Alevilerin bu
meseleye dair beklenti ve isteklerini ifade etmekte ve sonrasinda konuya dair karsi
tarafin yaptigi agiklamalara da yer vermektedir. Kutlu ise Diyanet Isleri
Baskanligi’nin Osmanli’da ki Seyhiilislamlik ile benzer ve farkli yonlerini ortaya
koymaktadir. Laik devlet diizeninden ve Tiirkiye tipi bir laiklikten s6z etmektedir.
Ona gore Diyanet Isleri Baskanligi gibi bir kurumun devlet idaresinde yer almasi
laiklik ile bagdagsmamakta bu baglamda diger iilkelerde bulunan laiklikten ziyade
Tiirkiye tipi 6zel bir laiklik anlayis1 ortaya ¢ikmaktadir. Alevilerin Diyanet Isleri
Baskanligi’'nda temsil edilesinin oniindeki siyasi, politik ve kiiltiirel engellere de
deginmektedir. Ayrica Kutlu, Alevilerin bahsi ge¢en diger sorunlarinin (taninma,
cemevi, din dersleri vb.) temeli Diyanet Isleri Baskanligi'nda temsil meselesine
dayanmaktadir. Son olarak Subasi ise Diyanet Isleri Baskanligi’nin gérev sorumluluk
ve yetki alani itibariyle Seyhiilislamlik ile paralel seyretmedigini ifade etmektedir.
Diyanet Isleri Baskanlig1 devletin kontrollii dini hayat politikasinin bir sonucu olarak
ortaya cikmistir. Goriildiigii lizere Subasi diger arastirmacilardan daha az goris
belirtmistir. Bunun nedeninin Alevi calistaylarina bagkanlik etmesi ve bu nedenle

yoneltme yapmak istememesinden kaynakli oldugu séylenebilir.

2.2.4. Zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi Dersleri ve Aleviler

Alevilerin en onemli sorunlarindan biri de Din Kiltiirii ve Ahlak Bilgisi
derslerinin Orta okul ve lise diizeyinde zorunlu olmasidir. Cogu laik iilkede oldugu
gibi Tirkiye’de de zorunlu din dersleri konusu zaman zaman tartisilmaktadir. Bu
baglamda Aleviler din kiiltiirii ve ahlak bilgisi derslerinin “zorunlu” olmasina karsi
ctkmislar ve konuyu Avrupa insan Haklari Mahkemesi’ne tasimislardir. Alevilerin
bu tepkisindeki temel etken; devletin dini ve din derslerini kullanarak yeni bir toplum
olusturma idealidir. Aleviler, kendilerini Cumhuriyet’in ilanindan bu yana

Cumbhuriyet ve ona dair ilkelerle siki bir bag igerisinde degerlendirmislerdir. Bu

56



BOLUMLER H. Betiil iN

yoniiyle laiklik ilkesini de uzunca bir siire sorgulamamislar; ancak modernlesmenin
verdigi etkiye bagl olarak 1990’1 yillarda laiklik ilkesi ekseninde tartismalar
acmuslardir. Ote yandan laiklik ve beraberinde Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri
ile ilgili olarak biitlin Alevilerin ortak bir kanaat belirttigini soylemek miimkiin
goriinmemektedir. Aleviler’in bir kism1 sadece Alevi vatandaslarinin Din Kiltiirti ve
Ahlak Bilgisi derslerinden muaf tutulmasini istemektedir. Baska bir grup Alevi, bu
derslerin miifredatinin incelenip; miifredatta Alevilik esaslarina yonelik daha genis
bilgiye yer verilmesi ve icerigin yeniden revize edilmesini talep etmektedirler. Bazi
Aleviler ise daha radikal bir sdéylemde bulunup bu derslerin laiklik ilkesine zarar
verdigini ifade etmisler ve din kiiltiirii ve ahlak bilgisi derslerinin Alevi ¢ocuklara
yonelik bir asimilasyon oldugunu iddia etmislerdir. Devletin kendi eliyle hi¢bir dini
ya da inanci 0gretmemesi gerektigini bunun laiklik olmadigin1 savunmaktadirlar.
(ACNR, 2010, ss. 133-141) Ote yandan baz1 Alevi gruplar, érgiin egitimde bir “din
kiiltiirii” dersinin olmasini dogru bulmakla beraber bu dersin kapsaminin Islam ortak
paydasina cekilmesini, diinya dinlerini de i¢inde barindiran bir kiiltiir dersi olmasi
gerektigini vurgulamaktadirlar. Ayrica bu dersi verecek olan dgretmenlerin; felsefe,
dinler tarihi, antropoloji, sosyal psikoloji alanlarindan secilmesi gerektigini
belirtmektedirler. Stinni din egitimi i¢inde ayr1 olarak segcmeli derslerin agilmasini ve
bu sayede o alanda bilgi sahibi olacak 6grencilerin “istege bagli” olarak bu dersleri
almalarini ifade etmektedirler. (Alevi-Bektasilerin Sorunlar1 Ve Coziimlerine Iliskin
Rapor, 2013, Ss. 21-23)

Tiirkiye’de c¢ok partili hayat doneminde laiklik anlayisi daha 1ilimli ve bati
tarzi bir hal almistir. Bu ilimli atmosferde Din 6gretimi, orta ve yiiksek 6gretim i¢in
cok partili hayata paralel olarak gelismeye baslamistir. Din Kiiltiiri ve Ahlak Bilgisi
dersinin zorunlu olarak okutulmasi ise 1980’li yillara tekabiil etmektedir. Yetismis
din kiltiiri 6gretmeni bulunmadigindan din egitimi veren kurumlardan gelen
kimseler Diyanet Isleri Baskanlig1 ve Milli Egitim Bakanligi’nin biinyesinde hizmet
vermislerdir. (Figlali, 1997, s. 609)

Anayasanin 24. maddesi “Herkesin din, vicdan ve kanaat 6zgiirliigiine sahip
oldugunu; ibadetlerin ve dini pratiklerin Anayasanin 14. maddesine karsit olmayacak
bicimde yapilabilmesine” olanak saglanmistir. Ayrica yine 24. maddeye gore “kimse
ibadete, dini ayine ve torene katilmaya zorlanamayacagi gibi dini inang ve
kanaatlerini aciklamaya da mecbur birakilamaz.” Ayrica “din 6gretimi devletin
denetim ve gozetimi altinda bizzat devlet eliyle yapilmaktadir.” Bu yasaya gore din
kiltiirti ve ahlak bilgisi dersleri zorunlu tutulmus ve din dersleri 1982 yilindan bu

yana ilk ve orta Ogretim kurumlarinda mezhepler ve cemaatler iistii bir tarzla

57



BOLUMLER H. Betiil iN

okutulur olmustur. (Onat, 2023, ss. 199-201)

Onat’in aktardigina gore, Tirkiye agirligi Stinni kesim olmak tizere %99’u
Miisliimanlardan olusan bir iilkedir. Ulke Cesitli mezhep ve dini cemaatlere ev
sahipligi yapmakta ve halkin %10’luk bir kesiminin Alevilerden olustugu
bilinmektedir. Bugiin Alevi ztimrelerin bir kisminin din kiltiirii ve ahlak bilgisi
derslerinin kendi bakis ac¢ilarina gore verilmesini talep ettikleri gézlemlenmektedir.
Ancak belirtildigi gibi bu kadar cesitli din anlayisinin bir arada yasadigi Tiirkiye’de
sadece Alevilik-Bektasilik yoktur. Eger Alevilere boyle bir imtiyaz gosterilirse diger
dini gruplarin da bu haktan yararlanmak istemesi son derece dogal olacaktir. Ayrica
her dini grup din kiiltiirii ve ahlak bilgisi derslerinde kendi bakis agilarina yer verdigi
takdirde Siinni kesimin diger gruplar golgesinde birakacagi mantiksal bir realitedir.
Glinlimiizde din kiltiirii ve ahlak bilgisi miifredat1 ise kapsayici ve her grubun
kendilerine dair bir parga bulabilecegi ¢ok yonlii bir Ogretim programin
olusturmakta oldugunu ifade eden Onat’a gore; Bu tartismay1 baslatan gruplar din
kiiltiirti ve ahlak bilgisi derslerinin miifredatlarindan ziyade zorunlulugu iizerinde
durmuslar ve boyle bir dayatmanin laiklik smirlarini astigini iddia etmislerdir.
Tiirkiye’de din egitimini devletin sekillendirdigi bir alan olarak gormiisler ve bu
sebeple ozellikle Alevi-Bektasiligin 6gretiminin yapilmayip goz ardi birakildigini
savunmuglardir. Alevilerin din dersleri ile ilgili bu taleplerinin olumlu bir yaklasimla
karsilik bulmasi oncelikle Tevhid-1 Tedrisat Kanunu ve laiklik ilkesi geregince

miimkiin goriinmemektedir. (Onat, 2005, ss. 13-15)

Uziim’e gore; 1982 Anayasasinin 24. maddesi geregince Tiirkiye’de ilk ve
orta kademeli okullarda din kiiltiirii ve ahlak bilgisi dersleri zorunlu tutulmustur. Bu
noktadan sonra toplumdaki farkli dini gruplarin da din derslerinin miifredatlarina
konu olma talepleri olmustur. Ancak konu miifredat meselesinden 6nce zorunlulugu
tizerinde temellenmis, 6zellikle Alevi gruplarin bir kisminin din kiiltiirti ve ahlak

bilgisi derslerinin tamamen kaldirilmasina yonelik istekleri giindeme gelmistir.

! AIHM, 2007 tarihinde Tiirkiye’de okutulan “Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi” derslerinin Alevilik
kaltiirti agisindan yetersizligine vurgu yaparak zorunluluk vasfini iptal etmistir. Devlet, 2008 ve
2010 tarihinde bu derslerin miifredatlarinda degisiklige giderek “Alevilik-Bektasilik, Ahilik,
Yesevilik vb.” konulart eklemis ve sorunun giderildigini iddia etmistir. Ancak Alevilere gére bu
degisiklik tamamen ideolojik amaglar giidiilerek yapilmis; pedagojik bir hedef gozlemlenmemistir.
Alevilerin bu distincelerinde ki temel nedenin Alevilik-Bektasilik adinda her biri miistakil olan
basliklar yerine bir ikileme kullanilmasi ve ayrica Naksilik, Kadirilik, Rufailik akimlar1 yerine
Yesevilik, Ahilik gibi varligi son bulmus akimlara yer verilmesi oldugu ifade edilmektedir. Bu
konuda daha genis bilgi icin bkz. (Bagdemir, H. Y. (2014). Demokratiklesme ve alevi talepleri
acisindan din dersleri ve 6zel egitim. Liberal Disiince, (74), 21-30.

58



BOLUMLER H. Betiil iN

Alevilerin din kiltiirti dersinin zorunluluguna karsi ¢ikmasinda iki ana sebep
bulunmaktadir. Bunlardan ilki laiklik ilkesinin disinda kalmasi; ikincisi ise din
kiltiirti derslerinde sadece Siinniligin ve hatta Hanefiligin ¢gretildigi iddialaridir.
Alevi gruplarin tamami bu noktada ayni goriisii paylasmamaktadir. Alevi ziimreler
icerisinde bu konuya dair; Din kiultirii ve ahlak bilgisi derslerinin tamamen
kaldirilmasi, miifredatta alevi inang¢ ve kiiltiirtine daha ¢ok yer verilmesi, yeniden
revize edilmesi, sadece Alevilere yonelik imam-hatip okullar1 agilmasi gibi cesitli
goriisler mevcuttur. Ote yandan alevi dernek baskanlari ve yazarlarmin din kiiltiirii
derslerinin tamamen kaldirilmasina yonelik diistinceleri hayli fazladir. Ancak alevi
halkinin bu diistinceyi salt kabul ettikleri g(jrl'ilmemektedir.1 Toplumun bir tiyesi olan
insanin toplumdan, toplumun inan¢ ve kiiltiirinden bagimsiz olarak yasamasi
miimkiin degildir. Din egitimine de bu noktada bir 6nem atfedilmekte ve ileride
toplum mekanizmasimin bir pargasi olan insanin kendi kiltliriini ve inanglarimi
bilmesi tizerine anlam kazanmaktadir. Uziim’iin bir arastirma kapsaminda
Istanbul’da  muhtelif mahallelerde yaptign goriismelere gore, Aleviler, “Biz
cocuklarimiza kendi bilgi eksikligimiz nedeniyle dini egitim veremiyoruz.” sdylemi
ile din kilttrti derslerine yonelik bir karsitliklarinin olmadigini hatta devletin bu
dersler vasitasiyla Alevi ¢ocuklar1 dinsizlikten kurtararak kiiltiirlerine dondiirdigiinii
ifade etmektedirler. Esasen programlarin yeniden diizenlenmesi, Ehl-i Beyt, Alevi
kiiltiirti gibi konularin eklenmesiyle sorun ortadan kalkacaktir. Bu baglamda Alevi
halkin ve halki orgiitleyerek yonlendirmek isteyen kesimlerin bir goriis birligine

sahip olduklarini sdylemek miimkiin degildir. (Uziim, 1997, ss. 137-140)

Kutlu’ya gore orgiin egitim kurumlarinda din egitiminin devlet eliyle

! AIHM, 2007 tarihinde Tiirkiye’de okutulan “Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi” derslerinin Alevilik
kaltiirti agisindan yetersizligine vurgu yaparak zorunluluk vasfini iptal etmistir. Devlet, 2008 ve
2010 tarihinde bu derslerin miifredatlarinda degisiklige giderek “Alevilik-Bektasilik, Ahilik,
Yesevilik vb.” konulart eklemis ve sorunun giderildigini iddia etmistir. Ancak Alevilere gére bu
degisiklik tamamen ideolojik amaglar gidiilerek yapilmis; pedagojik bir hedef gozlemlenmemistir.
Alevilerin bu diistincelerinde ki temel nedenin Alevilik-Bektasilik adinda her biri miistakil olan
basliklar yerine bir ikileme kullanilmasi ve ayrica Naksilik, Kadirilik, Rufailik akimlar1 yerine
Yesevilik, Ahilik gibi varligi son bulmus akimlara yer verilmesi oldugu ifade edilmektedir. Bu
konuda daha genis bilgi i¢in bkz. (Bagdemir, H. Y. (2014). Demokratiklesme ve alevi talepleri
acisindan din dersleri ve 6zel egitim. Liberal Disiince, (74), 21-30.

Ulkede dinin dogru anlagilmasima katki saglayacak bir dizi calismalar yapilmistir. Bunlardan en
onemlisi 35 yerli, yabanci ve semavi dinlerin temsilcilerinin de bulundugu katilimci grubu ile
gerceklestirilen “Din Ogretiminde Yeni Yontem Arayislar1” sempozyumudur. Bu sempozyumda
Tiirkiye’de din 6gretimi konusunda 6nemli sonuglar ortaya ¢ikmustir: ilk olarak din dgretiminde
cocuk merkezli bir anlayisin ortaya konulmasi, birlestirici, mezhepler istii bir din anlayis
uygulanmaya baglanmasi, bilimsel metotlarla ¢evrilmis bir din anlayisi ve din dgretiminin toplumun
¢ok yonlii yapisina uygun olarak verilmesi kararlagtirtlmistir.

59



BOLUMLER H. Betiil iN

verilmesi, laiklik ilkesinin kapsam ve smirliliklart nedeniyle Tiirkiye’de uzun
zamandir tartisilan bir konudur. 1982 yilina kadar din egitiminin varligi ve
yoklugundan bahsedilirken 1982 Anayasasi nedeniyle bu tarihten sonra daha ¢ok din
egitiminin nasil, hangi sartlarda, kimler tarafindan ve kimlere verilecegi tartisma
konusu olmustur. Din egitimi “din kiltiirti ve ahlak bilgisi” ismiyle 1982 tarihinden
itibaren zorunlu olarak okutulmasi gereken bir ders olarak karsimiza ¢ikmistir. Bu
tarihten itibaren de hizla gelisen, kiiresellesen diinya ve buna bagli olarak degisen din
algis1 nedeniyle cesitli calismalar yapilmis ve din 6gretiminde yeni yaklasimlar
bulunmustur.' (Kutlu, 2002, ss. 301-322) Kutlu, din kiiltiirii ve ahlak bilgisi dersleri
ile ilgili soruna esasen 6gretime hangi asamada baslanacag ile ilgili yeni bir pencere
acmaktadir. Ona gore farkliliklar tarih baz alindiginda sonradan ortaya ¢ikan siyasi
ve politik yonii olan olgulardir. Bu nedenle Islam ve Islam icinde bulunan dini
gruplarin dgretimi yapilacaksa ahlak, ibadet, inan¢ gibi ortak olan konularin 6gretimi
ilkogretim doneminde yapilmalidir. Ogrenci ilk etapta Islam hakkinda bilgi edinecek
ve Islam’1 dgrenmesi saglanacaktir. Ardindan Islam tarihi icerisinde ortaya ¢ikan
farkliliklar1 —mezhep, tarikat, cemaat- ve bu farkliliklarm Islam ile iliskisini
ogrenecek ve daha kolay yorumlayacaktir. Bu tarz alt kimliklerin, Islam’in catisi
altinda oldugunu kavrayacaktir. Din 6gretimi bu sirada ilerlemedigi takdirde bahsi
gecen alt kimliklerin, tist kimlik olarak benimsenmesine sebep olabilmektedir. Din
Ogretiminde belli bir sira takip edilmeli; lise doneminde kademeli olarak itikadi,
siyasi yorumlar, fikhi yorumlar ve son kademede diger tasavvufi olusumlara yer
verilmesi uygun olacaktir. Bu 6gretim esas alindiginda Islam ici gruplar; farkli bir
din anlay1s1 olmaktan cikip, Islam’in bir yorumu olmakta ve bu yoniiyle de mesele
temelden ¢oziilebilmektedir. (Kutlu, 2009, ss. 146-147)

Bugiin gelinen noktada insanlarin bireysel dindarliga yoneldigi goriilmektedir.
Bireysel dindarlik, eski metot ve eski din anlayislariyla giincel sorunlara cevap
bulamamakta yeni yorumlara ve dinde farkli anlayislara kapi aralamaktadir. Bu
dindarlik karsisinda egitim sistemi de revize edilmeli ve 6zellikle din egitimi icin
mezhepler st bir egitim modeli olusturulmalidir. (Kutlu, 2003, ss. 40-41) Tirkiye

laik nitelige sahip bir devlettir. Laik sistem icerisinde en uygun din egitimi metodu

! Ulkede dinin dogru anlagilmasina katki saglayacak bir dizi ¢aligmalar yapilmistir. Bunlardan en
onemlisi 35 yerli, yabanci ve semavi dinlerin temsilcilerinin de bulundugu katilimci grubu ile
gerceklestirilen “Din Ogretiminde Yeni Yontem Arayislari” sempozyumudur. Bu sempozyumda
Tirkiye’de din 6gretimi konusunda onemli sonuglar ortaya ¢ikmugtir: ilk olarak din §gretiminde
cocuk merkezli bir anlayisin ortaya konulmasi, birlestirici, mezhepler {iistii bir din anlayis
uygulanmaya baglanmasi, bilimsel metotlarla ¢evrilmis bir din anlayist ve din 6gretiminin toplumun
¢ok yonlii yapisina uygun olarak verilmesi kararlastirtlmistir.

60



BOLUMLER H. Betiil iN

toplumsal mekanizmay1 canli tutmak amaciyla mezhepler istii birlestirici modeldir.

Bugiin Tiirkiye’de yapilan din egitimi de bu dogrultudadir. Mezhebi egitim ise aile
isbirligi ile okul disinda bulunan yaygin egitim kurumlar1 ile verilebilmektedir.
(Kutlu, 2006, ss. 183-186)

Subagi’na gore Aleviler, istek ve taleplerini siyasi bir zemine tasidiklari
zaman en biiyiik sorunlarindan birisi zorunlu din kiiltiirii ahlak bilgisi dersleri ve bu
dersin igerigidir. Alevilerin bu talepleri ¢ocuklarina kendi din ve kiiltiirlerini dogru
aktarmak amaciyla okullarda ders olarak verilmesini talep etmeleri son derece
dogaldir. Alevilerin zorunlu din kiiltiirii ve ahlak bilgisi derslerine dair en onemli
arglimani bu 6gretim programinin ¢ocuklari Siinnilestirme politikasinin bir geregi
oldugudur. Ancak Subasi, bu argiimani tamamen reddetmektedir. (Subasi, 2015, ss.
7-8) Zorunlu din kilttirii ve ahlak bilgisi dersleriyle ilgili Aleviler i¢inde ittifak
edilmis bir goriis bulunmamaktadir. Bu konuda kimi Alevi ziimreler devletin laik
yapida oldugu ve dolayisiyla herhangi bir dini 6gretmeye ihtiyact olmadigim
vurgulamaktadirlar. Kimi Alevi ztimreler, Alevilik konusunu devletin kendi eliyle
okullarda 6gretmesini, ders kitaplarina Alevilik konulari eklenmesini, miifredatta
daha fazla yer almasini talep etmektedirler. Zorunlu din kiiltiirli ve ahlak bilgisi dersi
tamamen Alevi kesimden degil Siinni kesimden de elestiriler almaktadir. Ote yandan
bu meseleye dair sdylemlerin gesitlilik arz etmesi yeni bir kazanmimdir. Ozellikle
uluslararas1 etkenlerin devreye girmesiyle ders kitaplarinda Alevilik sdylemine,
kiiltiirtine, baz1 adap ve erk@nina yer verilmistir. Bu bir grup Alevi’yi tatmin ederken
diger kesime Aleviligin “6ziinii bozma c¢abasi i¢cinde yapilan bir eylem” oldugunu
disiindiirtmiistiir. Esas olarak Alevilik s6z konusu oldugunda cok cesitli Alevilerden
bahsedilmektedir. Dolayistyla ortak bir goriis belirtmek iyice zorlagmistir. Bugiin din
kiiltiirti ve ahlak bilgisi derslerinde Alevilik konusuna yer verilecegi takdirde hangi
Aleviligin kim tarafindan hangi kaynaklarla ve icerigini batini-tasavvufi 6gelerin
olusturdugu bu sistemin kitaplara nasil yansitilacagina dair g¢esitli sorular
gecerliligini korumakta ve bu sorulara halen cevap aranmaktadir. (Subasi, 2009, ss.
34-35)

Anlasildig1 tizere zorunlu din kiiltiirii ve ahlak bilgisi dersleri Alevilerin
Tiirkiye’de en 6nemli taleplerinden birisi birisidir. Din dersleri ile ilgili tartigsmalar,
din kiiltiirti ve ahlak bilgisi derslerinin miifredati ve zorunlu olmasi olmak iizere
temelde iki temel eksende tartisilmaktadir. Figlali, din kiiltirii ve ahlak bilgisi
derslerinin tarihini ele almigtir. Onat, Alevilerin din kiiltiirii ve ahlak bilgisi dersine
yonelik taleplerini ele almakta; bu talepler gerceklesirse toplumdaki diger dini

gruplarin da talep hakki dogacagini ifade etmektedir. Boyle bir durum karsisinda

61



BOLUMLER H. Betiil iN

Stinni diislince ezici bi¢imde diger gruplardan fazla olacak ve aslinda esitlik i¢in
talep edilen bu istek daha bilyilk bir ¢ikmaza sebep olacaktir. Uziim, diger
arastirmacilardan farkli olarak Alevi kesimin sesine kulak vermis, onlarla yaptig
roportajlar sonucunda Ozellikle siyasi yonii agir basan bazi Alevi dernek ve vakif
yoneticilerinin bu derslerin tamamen kaldirilmasini talep ettiklerini ifade etmistir.
Bazi alevi gruplar ise din derslerinin toplumu dinsizlikten kurtardigini ve kendilerin
dini anlamda bilgilerinin yetersiz kaldigin1 gerekce gostererek bu derslerin
varligindan memnun olduklarin1 vurgulamistir. Kutlu, din kiiltiirii ve ahlak bilgisi
dersleri meselesine, din egitimin hangi kademede ve hangi siray1 takip ederek
baslanacagi noktasinda yeni bir pencere agmaktadir. Ona gore ibadet ve inang gibi
genel dini konular ilkogretim kademesinde verilmeli; Islam tarihi ve beraberinde
mezhep, cemaat gibi konular ise daha sonra miifredata dahil edilmelidir. Din
egitiminde bu sira takip edilmedigi takdirde alt ve st kimlik kavramlar1 yer
degistirebilmektedir. Ayrica Kutlu, laik sisteme sahip bir tilkede din egitiminin
“mezhepler istii, birlestirici” bir metotla verilmesini daha uygun bulmaktadir. Laik
sisteme gore mezhepsel egitim okul catis1 altinda verilemez. Kutlu, bu konuda
mezhepsel egitim ve 6gretimin okul disinda yaygin egitim kurumlarinda verilmesi

gerektigini ifade etmektedir.

Alevilik hakkinda en ¢ok tartisilan bes sorun yukarida ele alinmistir. Ancak
bugiin alevi gruplarin; bu sorunlarin tetikledigi ve esasen kimlik eksenine bagh
olmak tizere daha farkli sorunlari da bulunmaktadir. Aleviler, Aleviligin Devletin
tim kurumlariyla ve ayni zamanda herkes tarafindan taninmasimi ve saygi
duyulmasini talep etmektedirler. Sivas ve Maras katliamlarinin unutulmamasi ve
yine Madimak Otelinin bu baglamda miizeye donistiiriilmesini istemektedirler.
Diyanet Isleri Baskanligi'nca Aleviligin kendine has ibadetleri olan ayr1 bir mezhep
olarak kabul edilmesini savunmaktadirlar. Ayrica demokratik hiiviyete sahip, sivil bir
Anayasa talepleri de bulunmaktadir. Ote yandan bu taleplerin sadece Alevi toplumu

icin degil genele yayilarak viicut bulmasini bu sayede daha verimli olabilecegini
ifade etmislerdir. (Solgun, 2014)

2.2.5. Uciincii Alevi Calistayinda One Cikan Konular

Alevi calistaylarinin ticlinctisi 19 Agustos 1999 tarihinde ilahiyate1 ve
ilahiyat¢1 akademisyenlerin katilimi ile Ankara’da yapilmistir. Acilis konusmasini
donemin Devlet Bakani Faruk Celik’in yaptig1 calistayin moderatorliigiinii diger
calistaylarda da oldugu gibi Necdet Subasi iistlenmistir. Ahmet Taggin, Aliye Cinar,
Arslan Tiirk, Asim Yapici, Cenksu Uger, Ejder Okumus, Erdal Baykan, Ethem Ruhi

62



BOLUMLER H. Betiil iN

Figlali, Hamdi Mert, Hamza Aktan, Hasan Onat, Hayri Kirbasoglu, Hiiseyin Algiil,
Hiiseyin Y1lmaz, ilhami Giiler, Irfan Aycan, Ismail Kara, izzet Er, M. Akif Aydin,
M. Saim Yeprem, Mahmut Aydin, A. Ali Biiyiikkara, Mehmet Celenk, Mehmet
Erdogan, Mustafa Oztiirk, Omer Ozsoy, Saffet Sarikaya, Salim Ogiit, Selim Eren,
Sénmez Kutlu, Siileyman Uludag, Sinasi Giindiiz, Vecdi Akyiiz, Yasar Nuri Oztiirk,
Y. Mustafa Keskin, Yilmaz Soyyer, Zeki Aslantiirk’iin katildigi 38 kisilik
ilahiyatcidan olusan bu calistay “Ilahiyat diinyas1 ve Aleviler” “Dini ¢ogulculuk;
Islam’m farkli yorumlart ve Alevilik” “Giindelik dini pratikler, kurumlar ve
Alevilikler” “Coziim arayisinda Aleviler ve ilahiyat” basliklariyla toplamda dort

oturumda tamamlanmustir.

[lahiyatcilarm katildign calistaydan once dile getirilen en 6nemli elestiri bu
calistayin neden diger alanlarda da calisan bilim insanlariyla beraber degil salt
ilahiyateilarla yapildigidir. Subasi, bu elestiriye herhangi bir katilimcinin akademik
degerini ya da misyonunu tartismadan, sadece sorunlarin ¢oziimiinii daha net ele
almak ve biraz da i¢ ice konusma gergeklestirmek amaciyla yapildigi cevabim
vermistir. (3. Alevi Calistay1, 2009, s. 21)

Alevilik konusunun ¢o6ziilememis bir problem olarak kalmasinda ilahiyatgi
akademisyenlerin de pay1 oldugunu ifade eden Okumus’a gore; Alevilik, konusunu
kabul etmek ve bu dogrultuda ozellikle 6ngorii temelli bilimsel ¢aligsmalar yapmak
mevcut sorunun coziimiine katki saglayacaktir. Alevilik arastirmalarmin ilahiyat
alaninda daha ¢ok mezhepler tarihi, Islam tarihi ve bir miktar da din sosyolojisi
alaninda yapildigin1 ifade eden Aliye Cinar, meseleye ayri1 bir problem olarak degil
de bu disiplinlerdeki tarihi bir seyir olarak bakmanin bir nevi asimilasyon oldugunu
iddia etmektedir. Bunun ¢odziimii ise arastirmalar da sosyal tarihin yaninda teolojinin
de ortaya konarak daha biitiinciil bir yaklasim sergilenmesidir. (3. Alevi Calistay,
2009, ss. 44-45) Ilahiyatcilarin konuya olan yaklagimlarinin akademik hayata da
yansidigin1 ifade eden Selim Eren ise; ilahiyat camiasinda metodolojik bir birlik
olmadigin1 ve ayrica etik bir yanls olarak {istten bakma tavrinin ilahiyat¢ilarin en
biiylik problemlerinden oldugunu ifade etmektedir. (3. Alevi Calistay1, 2009, ss.
49-52) Onat, Ilahiyat alaninda yapilan Alevilik ¢aligmalariyla alakali temel ortak
paydanin referans olarak kabul edilmesi gerektigini vurgulamaktadir. Ona gore temel
ortak payda Alevilik ya da Siinnilik degil Islam’in kendisidir. (3. Alevi Calistay1,
2009, ss. 52-56) Alevilik konusunda ilahiyat alaninda yapilan caligmalar ile ilgili
daha radikal bir iddia da Omer Ozsoy’dan gelmektedir. Ozsoy, Islam’a disaridan
bakan Islam bilimi ¢aligmalar1 gibi Tiirkiye ilahiyat fakiiltelerinde Alevilik konulu

yapilan caligmalarin da oryantalist bir 6zellik barindirdigini ifade etmektedir. Ona

63



BOLUMLER H. Betiil iN

gore bu meselenin ¢oziimii ise bizzat Alevilerin kendilerinin yapacagi ¢alismalarda
saklidir. (3. Alevi Calistay1, 2009, ss. 64-65) Saffet Sarikaya meseleye ahlaki bir
problem olarak yaklasmaktadir. Ayrica Ilahiyat camiasinda otekilestiren tipik bir

cemaatci anlayist oldugunu vurgulamaktadir. (3. Alevi Calistayi, 2009, s. 76)

[lahiyat camiasinda Alevilik arastirmalarini baslatan Figlali, Aleviligin en
onemli konularindan olan tanim meselesi tizerinde durmaktadir. Ona gore Alevilik
tarikat formunda degerlendirildiginde mevcut “Tekke ve Zaviyelerin Kapatilmasi
Kanunu” geregince Alevilere hi¢cbir imkan tanimmamayacaktir. Figlali, Aleviligin
mezhep ya da tarikat degil “samanlikla karigmis bir sey” olarak degerlendirmektedir.
(3. Alevi Calistay1, 2009, ss. 40-44)

Diyanet Isleri Baskanligi ve Aleviler, ¢alistaylarda tartisilan konularin
basinda gelmektedir. 1960 tarihinde gerceklesen ihtilal sonrasi belli sebeplerle
Tirkiye’de ki Alevi-Bektasi ziimreler Siinni kitlenin ve Siinniligin benimsedigi
anlayisin karsisinda durmuslardir. Boyle bir ortamda Aleviligin temel sorunlarindan
olan Diyanet Isleri Baskanlig1 konusulmaya baslanmistir. Temel argiiman olarak ise
“Alevilik bir mezhep ise Diyanet Isleri Baskanlig1 catis1 altinda temsil edilsin”
sOylemleri giindemde gelmistir. Ancak Alevillk ne mezhep ne de tarikat
formundadir. Bu baglamda diyanette temsil edilmesi diger tasavvufi yapilarda da
oldugu gibi miimkiin olmamaktadir. (3. Alevi Calistayl, 2009, 41-43) Alevilerin,
Diyanet Isleri Baskanligi’ndan talep ettikleri en &nemli husus Diyanette temsil
edilme istekleridir. Ancak Vecdi Akyiiz, bu talebin karsilik bulma ihtimalinin dogru
olmayacagim ifade etmektedir. Ona gore bu konu Diyanet Isleri Baskanlig1 catis
altinda degil Kiiltiir Bakanlig1 biinyesinde ¢oziimlenmelidir. (3. Alevi Calistay1, 2009
s. 104) Ote yandan izzet Er’e gore; kirsalda yasayan Alevi gruplarm biiyiik bir
kisminin Diyanet Isleri Bagkanhgi ile ilgili herhangi bir sorunlar1 bulunmamaktadir.
(3. Alevi Calistay, 2009, s. 174)

Anayasamizin 24. Maddesinde gecen ve Alevilerin hakkinda oldukca fazla
talepte bulundugu konulardan birisi de din derslerinin durumudur. Avrupa Birligi
tilkelerinin neredeyse tamaminda din dersleri zorunlu kategoridedir. Akytiz’e gore;
Aleviligin dgretilecegi din dersi kapsaminda bizim iilkemizde sadece s6zde gegen
ama uygulamaya gegemeyen bir kavram olarak “se¢meli” din dersi yer almaktadir.
Ozellikle Alevilik 6gretiminde sorunun ¢oziimii i¢in bu kavram uygulamaya
gecirilebilir. (3. Alevi Calistayl, 2009, ss. 103-104) Cem Vakfi ve Alevi Bektasi
Federasyonu’nun yayinlarii inceleyen ilhami Giiler, bu grubun Diyanette temsil

edilmeyi istemediklerini ifade etmektedir. Dolayisiyla Alevilerin tamami aym

64



BOLUMLER H. Betiil iN

taleplere sahip degillerdir. Giiler’e gore Alevilerin cemevlerine ibadethane statiisii
verilmesi ve din dersleri i¢erisinde Alevilige yer verilmesine yonelik temelde iki ana
istekleri bulunmaktadir. Giiler, bu taleplerin son derece normal oldugunu ve en temel
yurttaslik hakki oldugunu belirterek taleplere olumlu doniitler yapilmasini
istemektedir. Ayrica Giiler’e gore din kiiltiirii dersleri ile ilgili teolojik bir kaygi
olmamali neticede Alevilik ayn1 Esarilik, Hanefilik gibi miistakil bir mezheptir. (3.
Alevi Calistay1, 2009, ss. 116-120) Din Kiiltiirii ve Ahlak bilgisi kitaplarinin ¢ogulcu
bir anlayisina gore hazirlandigim ifade eden Irfan Aycan’a gore; 2004 sonrasi
hazirlanan kitaplarda 11 6grenme alanindan 4 tanesinde islam dini anlatilmakta;
kalanlarinda ise diger dinler ve evrensel ahlak kurallar1 ile 1ilgili bilgiler
verilmektedir. Dolayistyla hal-i hazirdaki eksiklik giderilmis ve talepler
karsilanmustir. (3. Alevi Calistay1, 2009, ss. 134-135) Ote yandan Kutlu, egitimde
Alevilige yer verilmeye calisirken konu sadece “Aleviligi egitime nasil dahil
edebiliriz” sorusuyla c¢oziilmeye calisilmaktadir. Ancak Kutlu’ya gore olmasi
gereken “farkli din anlayislar1 egitime nasil konu edilir” olmalidir. Kutlu, bu noktada
din egitimi i¢in bir ¢6zlim Onerisi sunmaktadir. Bilindigi lizere Anayasa’nin 24.
maddesinin ilk boliimiinde zorunlu din 6gretimi ifadesi yer almakta; ikinci kisimda
ise ailelerin istegine bagli olarak yiiriitiilen bir din egitiminden bahsedilmektedir. Bu
tarz bir din egitimi heniiz Tiirkiye’de yliriirlige girmemistir. Bunu ¢ozebilmek adina
okullarda herhangi bir grubun dini anlayisi verilmeksizin mezhepler tistii bir formda
din kiiltiirti ve ahlak bilgisi derslere verilmeye devam etmeli, ancak din egitimi
boliimii yeniden diizenlenerek yaygin egitim kurumlari ise kosulmalidir. Tarikat ya
da mezhepsel bilgi yoluyla din 6gretimi yapmak laik bir egitim sisteminde miimkiin
degildir. Ote yandan bu tarz bilgiler 6gretimin biitiin kademelerine yayilabilecek
nitelikte degildir. Konu sadece Aleviler 6zelinde de degildir. Devlet “ilkesel a¢ilim”
yapmali ve tiim paydaslara yonelik sorunlar1 ¢ézmeye calismalidir. (3. Alevi
Calistay1, 2010, ss. 151-152)

Dénemin Din Isleri Yiiksek Kurulu Baskan1t Hamza Aktan, Alevilige dair en
biiylik problemin gilinlimiizde o6zellikle okumus diye nitelendirilen gen¢ kesimin
“ateizm”e kaymast oldugunu belirtmektedir. Hizla doniisen modern hayat ve
sehirlesme tecriibeleri nedeniyle adaptasyon sorunu yasayan Alevilerin gliniimiizde
yasadiklar1 sorunlar goriilmektedir. Bu sorunlar ¢oziilmedigi takdirde kolektif bir
bicimde sarsilacagimizi ifade eden Aktan, bugiiniin insanina modern ¢odziimler ve
giincel dini hitab1 bulmalarin1 Alevilerden talep etmektedir. (3. Alevi Calistay1, 2009,
ss. 139-140)

Cemevleri konusu giiniimiizde de giincelligini kaybetmeyen en onemli

65



BOLUMLER H. Betiil iN

sorunlardan birisidir. Alevi c¢alistaylarinda da hakkinda oldukga fazla tartisilmis
konularin basinda gelmektedir. Avrupa Birligi’nde ozellikle azinlik kavrami ile
ilintili olarak kullanilan bu kavram hakkinda esasinda “ibadethane” diyebilmek
Avrupa Insan Haklar1 Mahkemesi kararlarma gére bile uygun diismemektedir.
Akytiz, Alevilerin dini merkezlerine kimsenin kars1 ¢ikmayacagini ancak cemevi
olarak miistakil bir kuruma ibadethane demenin farkli bir din algis1 yaratacagini ifade
etmektedir. (3. Alevi Calistayl, 2009, s. 104) Diger arastirmacilardan farkli bir
cerceve cizen Erdal Baykan, cemevleri konusunun “Tekke Ve Zaviyelerin
Kapatilmas1” ile ilgili kanunun bir sonucu olmamasi ve cemevlerinin giderleri ve
ithtiyaglarinin devlet tarafindan karsilanmasi gerektigini vurgulamaktadir. (3. Alevi
Calistay1, 2009, s. 171)

3. alevi ¢alistaymin 6ne ¢ikan konulari, ¢calismamiza konu olan dort temel
alevi sorunu ve bunlara bagli olarak olusan sorunlardan olugmaktadir. Katilimcilar
konular hakkinda hemen hemen birbiriyle benzer ifadelerde bulunmus ve kimi
zaman destekleyici konusmuslardir. Ote yandan Siinnilere, ilahiyatcilara ve ilahiyat
alaninda yapilan Alevilik konulu ¢alismalara yonelik siklikla yapilan 6zelestiriler
dikkati ¢ekmektedir.

2.2.6. Alevi Acthmi Sonrasinda Bu Dért Temel Soruna iliskin One Cikan

Céziim Onerileri

Alevi agilimi sonrasinda 2010 yilinda, Alevi yurttaglarin sorunlarina ¢éziim
tiretmek amaciyla yapilan Alevi c¢alistaylarinin sonucu olarak; calistaylarin
moderatorliigiinii  listlenen Necdet Subasi tarafindan kaleme alinan “Alevi
Calistaylar1 Nihai Raporu” yayinlanmistir. Bu rapor hakkinda detayli bilgi yukarida
verilmig oldugu i¢in burada sadece “Alevi Calistaylar1 Nihai Raporu”na gore daha
once belirtilen “Aleviligin tanimi, cemevleri, diyanet isleri bagkanlig1 ve zorunlu din

derslerinden olusan dort temel soruna iligkin ¢6ziim Onerilerine yer verilecektir.

Alevilik; tarihi, politik ve sosyal sebeplerle beraber modern ve giindelik
sOylem c¢esitliligi nedeniyle tanimlanmasi oldukga gii¢c bir alandir. Giiniimiizde bu
konuya dair tartismalar oOncelikle “Aleviligin gercekte ne oldugu” konusuna
odaklanmaktadir. Ustelik tanim meselesi sadece Alevileri degil Siinnileri de esasli bir
sorunla kars1t karsiya getirmektedir. Aleviligi Siinnilik ile benzestirmek ya da
Aleviligi Islam catis1 altindan ¢ikarmak mevcut sorunun temelini olusturmaktadir.
Bu noktada Alevilerin en biiyiik kaygisi devletin tanim konusundan baslayarak

kendilerine bir ger¢eve c¢izmek istemesidir. Esasen c¢alistaylarin basindan itibaren

66



BOLUMLER H. Betiil iN

tanim konusunu Alevilerin bizzat kendisinin ¢6zmesi gerektigi belirtilmis ancak bu
kayginin oniine gecilememistir. Ote yandan devlet inang alanlarini sinirlama ya da
inanglarin igerigine miidahale etme hakkina sahip degilken bu inanglara yonelik
kesin bilgiler edinme hakkina sahiptir. (ACNR., 2010, ss. 87-91)

Calistaylarda Aleviligin Islam catis1 altinda Hak-Muhammed-Ali ekseninde
toplanan bir inang ve erkdn yolu olduguna iliskin mutabakat saglanmistir.
Tanimlamaya dair bu ortak noktalar korunarak Alevilerin, Aleviligi net bir bigimde
ortaya konmasi istenmistir. Ayrica Aleviler de devletten kendilerine saglam bir

giivence sunmasint ve inanglarinin koruma altina alinmasimi talep etmislerdir.
(ACNR., 2010, s. 92)

“Ayin-i cem” adi1 verilen inangsal etkinlik Alevi inan¢ hayatinda énemli bir
konumdadir. Bu etkinligin gergeklesmesi icin geleneksel Alevilikte belirli bir
mekana ihtiya¢c duyulmamistir. Ancak modern donemde sehirlesme ve hizla gelisen
modernlesmeyle birlikte ayin-i cem etkinligi i¢in sabit bir mekan ihtiyact dogmustur.
Osmanli doneminde cemaat ve tarikatlarin kendi ritual ve erkanlarim
gerceklestirebilecekleri sabit mekanlar1 vardir. Ancak alevilik i¢in sabit bir mekan
olmayip; bazen meydan bazen de herhangi bir evde gerceklestirilmistir. (ACNR.,
2010, ss. 161-163)

Modern hayatin bir iirlinii olan cemevleri, calistaylarda hakkinda en fazla
tartisilan konulardan birisi olmustur. Cemevleri konusu esasen alevilerin goriiniir
olma ve taninma isteklerinin siyasal ve sosyal anlamda bir tezahiirii olmustur.
Alevilerin cemevleriyle ilgili simdiye kadar hep maddi talepleri olmus; hukuki statii
talepleri heniiz yeni giindeme gelen bir konudur. Cemevlerini hukuki bir statiiye
kavusturma noktasinda g¢alistay katilimecilar1 ortak paydada bulusmus ancak bu
hukuki stattinlin sinirlari, boyutlar1 ve ayni1 zamanda cemevlerinin ibadethane sayilip
sayllamayacag1 konusuna yogunlasilmustir. Ibadethane sayilmasi noktasinda bir
karara varilamamistir. Ote yandan cemevi ismine “niyaz evi, ehlibeyt evi” gibi isim
Onerileri yapilmis ancak bu oneriler beklenen ilgiyi ¢cekememistir. (ACNR., 2010 ss.
161-178)

Tiirkiye tipi laikligin en onemli orneklerinden biri olan Diyanet Isleri
Baskanligi, Alevi sorunuyla birlikte sik sik giindeme gelmistir. Alevilerin Diyanet
Isleri Baskanligma yonelik elestirileri temelde iki ana grupta toplanabilir. Ilki
inanglar karsisinda laik devlet diizeninin bir getirisi olarak; Diyanet Isleri Baskanlig

ve beraberinde devletin inanglara tarafsiz olmasi gerektigidir. Ikincisi ise Alevilerin

67



BOLUMLER H. Betiil iN

Diyanet Isleri Baskanligi’ndan alacaklar1 hizmete yonelik bu hizmetin nasil ve
kimler tarafindan verilecegi hususundadir. Ayrica Alevilerin Diyanet Isleri
Baskanligina dair temsil edilme talepleri mevcuttur. Ote yandan Aleviler, Diyanet
Isleri Baskanhigmnin kapatilmasim1 ya da en azindan revize edilmesini talep
etmektedirler. Calistay siirecinde konu siklikla tartisilmis ancak hem Siinni hem
Alevi katilimcilar Diyanet’in hizmetlerinden yararlanma konusunda ortak bir
noktada bulusamamislardir. Goriinen odur ki; hem Siinni, hem Alevi vatandaslar i¢in
Diyanet Isleri Baskanligi'na dair ortak bir zemin bulunmasi ve ardindan beklenti ve
talepler icin hukuki bir calisma yapilmasina ihtiya¢ bulunmaktadir. Ayrica gerekli
coziimleri Anayasaya uygun olarak iiretmek ve bu baglamda her anlamda ¢alisma
yapilmasi gerektigine karar verilmistir. (ACNR., 2010, ss. 115-132)

Alevi sorununun en temel noktalarindan birisi de okullarda verilen Din
Kiiltirti ve Ahlak Bilgisi derslerinin zorunlu kategoride bulunmasidir. Alevilerin
zorunlu din derslerine yonelik temelde iki talebi bulunmaktadir. Bunlardan birincisi
laik sistemde boyle bir dayatmanin hukuka aykiri oldugunu ifade ederek bu
derslerden muaf tutulmak istemeleri ve konuyu AIHM’ye tasimalaridir. Ancak bu
anlamda bir muaflik Lozan Anlasmasinin ilgili hiikiimlerine gore azinlik statiistinde
olan vatandaslar i¢in gegerlidir. Hal-i hazirda Alevi vatandaslar ise Tiirkiye
Cumhuriyet’inde azinlik konumunda degillerdir. Dolayisiyla bu talebin karsilanmasi
miimkiin goriinmemektedir. Ikincisi ise eger bu dersler, bir sebeple verilmeye devam
edecekse ders icerikleri ve islenisleri yeniden ele alinmali ve basta Alevi inang ve
ritlielleri olmak tizere revize edilmeleridir. Calistaylar siiresince bu konuya dair,
Alevi gruplarin tamamu ortak bir fikir beyan edememislerdir. Ancak her haliikarda bu
dersin tiim inancglara esit mesafede ve kapsayici bilgiler icermesi talep edilmistir. Bu
baglamda ilgili derse dair igeriklerin tiim toplum tarafindan kabul gorecek ve
toplumu kusatacak bir dille ele alinmas1 gerektigine vurgu yapilmistir. Bu amagla bir
komisyon kurularak zorunlu din dersleri meselesinin tartisiimasi gereklidir. Ayrica
Anayasada gecmekte olan istege bagli din dersi de bu konunun ¢6ziimiine katki
saglayacak énemli bir argiimandir. Ote yandan bu dersleri verecek kimselerin, ilgili
konularda yeterli olgunluga erisilinceye kadar uzmanlik kazanmis inang sahipleri
tarafindan verilmesi yerinde olacaktir. Bahsi edilen bu calismalarin Milli Egitim
Bakanligi ve Yiiksek Ogretim Kurulu tarafindan koordineli ve efektif bir sekilde
ytriitmeleri elzemdir. (ACNR., 2010, ss. 133-160)

2.3. Tiirkiye’de Alevilik Meselesinin Sosyolojik Boyutlar:

2.3.1. Aleviler ve Alevilik

68



BOLUMLER H. Betiil iN

Tarih sahnesine c¢iktiklar1 zamandan bu yana hakkinda en cok arastirma
yapilan gruplarin basinda Aleviler ve Alevilik olgusu gelmektedir. Tarihsel siirecte
karsilastiklar1 otekilestirici yaklasimlar ve politikalar nedeniyle Aleviler kimlik
sorunlar1 baglaminda 6nemli bir kategori olarak one ¢ikmis ve Alevilikle ilgili pek
cok calisma yapilmistir. Bu calismalarin muhataplar1 konumunda olan Alevilerin
kendilerini nasil tanimladiklar1 meselesi de hem c¢alismamiz hem de bu konunun
taraflarindan biri olan Alevilerin sorunlarinin ¢6ziime kavusmasi agisindan oldukca

onemlidir.

Alevilik meselesinden bahsedilirken tek tip bir Alevilikten soz
edilememektedir. Bugiin dahi islam milletlerine ve gesitli donemlere bakildiginda
Hz. Ali ve Ehl-1 Beyt sevgisi her toplumda ve hatta bu toplumlar igerisinde bulunan
gruplarda dahi farkliliklar arz etmektedir. S6z gelimi ilk Alevi hareketleriyle modern
donem Alevi hareketlerinin arasinda pek ¢ok farkliklar bulunmaktadir. Ote yandan
tarihsel anlamda uzun bir siire merkez otoritenin karsisinda olmak, kenarda kalmak
ve yabancilasmak toplumsal anlamda savunma mekanizmasi olarak sosyal bir
mobilizasyona neden olmustur. Bu baglamda giintimiizde “Alevilik inancindan”
ziyade “Alevilik olgusu” 6n plana ¢ikmaktadir. Alevilik olgusu, tarikatsal yasami
onceleyen ve dini pratikleri kismen geride birakan bir sistemdir. Bu sistem uzunca
bir donem diglanmis ve marjinalde kalan bir goriintii ¢izdigi icin zamanla Alevi
radikalizmine doniismiis ve tipki Islam fundamentalizmi gibi asiriya kagmistir. Bu
nedenle Alevilerin bir anlamda yeniden canlanmaya ve Kuran’i temel alan bir
uyanisa ihtiyaci bulunmaktadir. (Tirkdogan, 1995, ss. 578, 579) Bahsi gecen bu
uyanist saglayacak en 6nemli etkenin ise Alevi kimligini net bir sekilde agiklamak ve

tanimak oldugunu sdylemek miimkiindiir.

Kimlik, 6znel gergekligin en 6nemli kavramidir ve o6znel gergeklik gibi
toplum ile siki ve karsilikli bir iligski i¢indedir. Kimlik, kisi ve toplumdan dogan
sosyal bir olgudur. Kimlik, sosyal siire¢ler icerisinde olusmakta ve sosyal
stireglerden etkilenerek degismektedir. (Berger, Luckmann, 2020, s. 256) Bu
baglamda Alevilerin kendi kimliklerini nasil tanimladiklari konusu hem birey hem de
toplum karsisinda 6nem kazanmaktadir. Yukarida bahsedilen ortak bir Alevilik

taniminin yapilamamasi bu meselenin énemini vurgular niteliktedir.

Alevi kelimesi Alevi yazar Abidin Ozgiinay’a gore Ali’ye mensup olanlar
ifade ederken ayni1 zamanda bu mensubiyet iliskisini sebep ve nesebe bagli olarak
ikiye ayirmaktadir. Nesebe bagli olan kesimde Hz. Ali’nin soyundan gelenler

bulunmaktadir. Sebebe bagli olan kisim ise Hz. Ali’nin sagliginda onun tarafinda

69



BOLUMLER H. Betiil iN

olanlar ve vefatindan sonra da onun yolunu kendi yolu olarak kabul edenlerden
olusmaktadir. Alevilerde genel olarak sebebe bagli kesimin Alevi sayilmasi inanci
yaygindir. Bu tanimimn ardindan yine Abidin Ozgiinay literatiirde nitelik ve nicelik
olarak kapsamli bir Alevi tanimi yapilamayacagmi ve hal-i hazirda yapilan bu
tanimlarin Siinni bir bakis agisiyla yapildigini vurgulamaktadir. (Demir, Sanli, 2016,
ss. 164-166) Melikoff, Alevi kelimesinin koken bilim acisindan Ali soyundan gelen
seyyidler icin kullanildigini one stirmektedir. (Melikoff, 2013, s.23) Firuzan
Hiisrev’e gore Alevilik, Siffin savasindan sonra Hz. Ali’nin yaninda kalanlar i¢in
kullanilan bir terimdir. Riza Zelyut’a gore ise Ali partisi anlamina gelen Alevilik
XVI. ylizyildan sonra kullanilmaya baslanan bir kavramdir. (Demir, Sanli, 2016, s.
165)

Reha Camuroglu gibi baz1 arastirmacilar Aleviligin ne oldugu noktasinda
onun Islam ile olan iliskisi {izerine yogunlasmaktadir. Camuroglu’na gore Alevilik,
kendine 6zgii farkl kiiltiirel ve itikad1 yonleri olan Islam’m bir yoludur. (Camuroglu,
2009, s. 40) Camuroglu’na gore “Islam dairesi” kavrami bu noktada Aleviler igin son
derece dnem kazanmis bir kavramdir. (Camuroglu, 2000, 41-42) Giintimiizde yapilan
bazi saha ¢aligmalarindan toplanan veriler analiz edildiginde Alevi toplumunda genel
olarak Aleviligin ayr1 bir din hiiviyetinde degil Islamiyet’in bir yolu oldugu
goriisiiniin  hakim oldugu goriilmektedir. (Savas, Palabiyik, 2020 ss. 13-20)
Glingor’tin Karasar yoresi Alevileri i¢in yaptig1 saha arastirmasinda ise Alevilerin
kendilerini Ahmet Yesevi geleneginin Anadolu uzantisi olarak degerlendirdiklerini;
Ehli Beyt sevgisi ve biiyiik oranda “dort kap1 kirk makam” diisiincesi tizerine kurulu
olan; Islam dairesi iginde ve Islam’m bir yorumu olarak gordiiklerini soylemek
miimkiindiir. (Glingor, 2007, 5.376)

Alevi arastirmacilar, Aleviligi genel olarak Islam’in iginden bir yol olarak
degerlendirmeleri sebebiyle tarihlerini de Islam tarihi icinde ele almaktadirlar. Bu
bakimdan Alevilik tarihini Hz. Muhammed’in vefatindan sonra Hilafet meselesine
kadar gotiirmektedirler. Aleviligin tarihte ilk kirilmasi, siyasi olarak ortaya c¢ikisi
sayllan Muaviye ve Hz. Ali’nin ¢arpistig1 Siffin savasi sonunda Hakem Olayi’nda
hile yaparak Muaviye’nin hilafete secilmesiyle vuku bulmustur. (Aytas, 2010, ss.
18-19) Aleviligin Tiirk tarihindeki yerini Cem Vakfi genel baskani ve Alevi
Federasyonu onursal baskani Izzettin Dogan su sekilde anlatmaktadir: Alevilik,
Tiirklerin islam’1 yorumlama bicimidir. Tarihte Ehli Beyt’e yapilan haksizliga karsi
cikan Tirkler 11. Imam Ali Asker’i yasadiklar1 cografyaya getirmisler ve boylece
Tiirkler arasinda Islamiyet kok vermeye baslamistir. Bu noktada etnik ve sosyal

sebepler nedeniyle itikadi yonden ayriliklar baslamis ve Alevi Stinni farklilagsmasi

70



BOLUMLER H. Betiil iN

bas gostermistir. (Ertan, 2023, s. 81) Alevlilik inang¢ sisteminde en biiyiik kirilma ise
Kerbela Olayi ile ger¢eklesmistir. Kerbela Hz. Muhammed’in torunu Hz. Hiiseyin’in
sehit edilmesidir. Kerbela sonrasinda Emevilere ve Emevi hanedanina biiyiik bir
tepki baslamistir. Bu olay Islam diinyasim derinden sarsmis; ozellikle Anadolu
Alevileri, lizerinden gecen onca zamana ve degisen mekanlara ragmen ayni1 aciy1 ve

hassasiyeti korumuslardir. (Aytas, 2010, s.19)

Alevi inan¢ sisteminin temelini Allah, Muhammed, Ali ii¢lemesi
olusturmaktadir. Allah, her seye giicti yeten ve kadir olan yaraticidir. Muhammed,
O’nun kulu ve elgisidir. Ali ise bu yolun uygulayicisi, sahibi ve koruyucusudur.
Meleklere, Kitaplara, Ahirete, Kadere ve Peygamberlere imanda her Miisliiman’in
kabul ettigi gibi Alevi ziimrelerin de kabul ettigi inang esaslarindandir. Ancak bu
konuda bazi yorum farkliliklar1 mevcuttur. Peygambere iman noktasinda Hz.
Muhammed Alevi inancinin ti¢ kutsalindan birisi konumundadir. Cahit Tanyol
peygamber ile alakali onun da her insan gibi oldugunu mucizelere sahip olmadigin
hatta Hz. Musa’nin Tann ile yiiz ylize goriismedigini savunmaktadir. Tanyol
toplumun stirekli bir degisim i¢inde oldugunu delil gostererek Hz. Muhammed’den
sonra peygamber gelmeyecegi inancini ¢eliskili bulmaktadir. (Demir, Sanli, 2017, ss.
58-64) Fakat Ozcan Giingér’iin yaptig1 saha arastirmasinda katilimcilara yonelttigi
“Hz. Muhammed, iman edilmesi gereken son peygamberdir.” Tutum hakkinda
calismaya katilanlarin %86,4’1i tamamen katiliyorum diye cevap vermistir.(Glingér,
2007, ss. 197-198) Bu durumda Alevi ziimrelerin genelinde Tanyol’dan farkli olarak
Hz. Muhammed’in son peygamber oldugu inanct hakimdir. Ahiret inanc1 konusunda
da bir yorum farkliligina gidilmistir. Atilla Firat bu konuda Alevi inang sisteminde
ahiret inancinin var oldugunu ancak cennet ve cehennemin sadece ahirette degil,
yasadigimiz diinyada da mevcut oldugunu ifade etmektedir. (Demir, Sanli, 2017, s.
62) Ahiret inancina paralel olarak reenkarnasyon inanci da Alevilerde kismen

goriilmektedir.

Aleviler, dinin temel iki ayagi inan¢ ve ibadet konusunda yine dinin asil
dayanagi olan Kur’an’a basvurmaktadirlar. Ibadetlerin nasil ve ne zaman
yapilacagina dair detayli bilgiye genellikle Kur’an ve Peygamber’in fiili-kavli
stinnetleriyle ulagilmaktadir. Bugilin karsilasilan yorum farkliliklarinin temelinde
Alevilerin siinnet ve hadislerin Emeviler déoneminde o6zellikle Muaviye devrinde
bozulduguna inanmalariyla birlikte tek dayanak olarak Kur’an’i esas almalar1 yer
almaktadir. Alevi ziimrelerde Namaz, Orug, Hac ve Zekat gibi ibadetler goriiliir
ancak bazi bigimsel yorum farkliliklar1 bulunmaktadir. Ornegin; Zekat ibadeti dini

bir emir olmasindan ziyade toplumsal bir yardimlagma olarak lanse edilmekte ve

71



BOLUMLER H. Betiil iN

Hakkullah ismiyle bilinmektedir. Hac konusunda ise genel olarak Haci Bektas Veli
Dergahi’n1 ziyaret ederek hac yapilacagina inanmakla birlikte sayilar1 az da olsa
Kabe’yi ziyaret ederek hac yapilacagina inananlar da bulunmaktadir. Bu baglamda
Alevilerin ibadet anlayislarimi {ic noktada toplamak miimkiindiir. 11k olarak Allah’in
biitiin peygamberlere ilettigi din Aleviler i¢in de aynidir. Buna bagli olarak inang ve
ibadetler de benzerdir. Tkinci olarak Aleviler, ibadetlerin gosteristen uzak ve samimi
yapilmasi gerektigini savunmaktadirlar. Son olarak Alevilere gore ise ibadetin belli
bir sekli, dili ve sivesi yoktur. Dolayisiyla her Alevi kendi dilinde ve istedigi bigimde
ibadetini gerceklestirebilmektedir. (Dogan, 2013, ss. 109-114) Islam’in genel
ibadetlerinden sonra sadece Alevilere 6zel bazi erkanlar vardir. Bu erkénlar Cem
temelinde ele alinmistir. Cem, bir araya gelmek, toplanmak, biitiinlesmek demektir.
Alevi yazar Ismail Onarl’ya gore Aleviligin temel ibadetidir. Cem ibadetinin temeli
Hz. Muhammed’in mirac doniisii kirklar meclisine ugramasiyla atilmistir. Alevi-
Bektasi yazar ve Bektasi babasi Hakki Saygi Alevilikteki cem torenlerini; her
persembe aksami yapilan normal ibadet erkani, ikrar erkani, miisahip erkani, gorgii
erkani, adak kurbami erkani, dardan indirme erkani, diiskiin kaldirma erkani, hizir
cemi, nevruz cemi, muharrem cemi seklinde detaylandirmaktadir. Cem torenlerinde
on iki hizmet verilir ve bu hizmetler her biri Hz. Muhammed’in soyundan gelen on
iki imama atfedilmektedir. (Demir, Sanli, 2018, ss. 24-30)

2.3.2. Alevi Modernlesmesi

Modernizm, Bati Avrupa’da “Ronesans ve Reform Hareketleriyle” baglayan,
Fransiz Ihtilali ve Aydinlanma siireciyle devam eden eskiye ve gelenege karsi bir
reaksiyondur. (Salli, 2017, s. 57) Aydinlanma Donemi diye adlandirilan dénemde
toplumun temel sorunlarindan olan dogma diisiincelere ve 6zgiirliik arayisina bagh

olarak gelisim siireci ivme kazanmustir.

Modernlesme, etimolojik olarak eski Latince’den gelen “modernus”
kelimesine dayanmaktadir. Kelime kok olarak “modo” eski Latince’de “hemen
simdi” anlamina gelmektedir. Goriilmektedir ki modern toplum giiniimiiz
toplumudur. Modernlesme de eski zamanlardan giinimiize dogru bir degismeyi ifade
etmektedir. (Kongar, 2022, s. 228) Modernlesme konusunun temelinde “eski” ve
“gelenek” kavramlar1 yatmaktadir. Gelenekte temel husus geg¢mis ile olan
baglantidir. Bu noktada toplumsal ve dini olmak tizere gelenege dair iki onemli
degisken one ¢ikmaktadir. Gelenegin toplumsal anlami; adlandirildigi topluma
“duygusal, geri, ilkel, bilimsellikten wuzak” gibi olumsuz nitelemelerde

bulunmaktadir. Gelenek kavrami endustriyel, kapitalist ve modern topluma karsi

72



BOLUMLER H. Betiil iN

kullanilmaktadir. (Marshall, 1999, s. 259) Dini anlami ise tamamen vahiy ve bunun
sonucunda dogan dini miidahaleleri ifade eden bir olgudur. (Kilig, Agcoban, 2013,
ss. 225-226) Yapilan tanimlara gore gelenegin, eskinin ve gelenege dair olan
sOylemlerin hem toplum hemde din agisindan olumsuz o6zellikle tasidig

anlasilmaktadir.

Her toplumun modernlesme siireci birbirinden farkli deneyimleri
icermektedir. S6z gelimi Afrika’da yerel kabilelerden birinde yasam tarzi ve inanglar
dikkate alindiginda bu siirecin paradigmalar1 diger toplumlardan farkli olacaktir.
Nitekim Tirk toplumunda da modernlesme siireci diger toplumlardan farkh
gelismistir. Tiirk toplumunun modernlesmesi yaklasik iki yiiz yillik bir tarihi cabanin
sonucudur. Sosyal-bilimsel perspektifle incelendigi takdirde karsi karsiya kalinan
temel sorunun bu siirecte din ve diinyanin yeniden kurgulanmasi oldugu
anlasilmaktadir. Tirk toplumunun modernlesme siireci pargalanmakta olan bir
tilkenin kurtulus mekanizmasi aramasi nedeniyle baslamistir. Bu arayis sonucunda
imparatorluk yapist ve bu yapiyr besleyen din olgusunun yerine yeni ve islevsel
kurumlar getirilmesi amaglanmistir. Devletin ¢ozlilmesine karst ulus devlet
temelinde laik sekiiler bir anlayisa ge¢ilmesi benimsenmistir. (Akgiil, 2020, ss.
190-192) Yeni devletin 1924 yilinda yapilan ilk anayasasinda “devletin dinin Islam
oldugu” maddesi ¢ikarilarak 1937 yilinda yapilan bir diizenlemeyle devletin laik bir
devlet oldugu ilkesi Anayasa’ya konulmustur. Daha sonra Diyanet Isleri Baskanlig

kurularak din hizmetleri bir ¢at1 altinda toplanmistir. (Kiiciikcan, 2005, ss. 119-120)

Tirk modernlesmesinin dini anlamda kilit taslarindan birisi de Alevi
modernlesmesidir. Alevi modernlesmesi temelde Osmanli doneminden Tiirkiye
Devleti donemine gecis ile birlikte yeni umutlar besleyerek giindeme gelmistir.
Ancak ciddi anlamda bir modernlesme 1950°li yillarda koyden kente goc ile
miimkiin olmustur. Cesitli sebeplerle gé¢ eden insanlar kirsaldaki yakinlariyla
baglarin1 koparmamuis, ozellikle koyden kente okumak icin gelen Alevi genglerini
zamanla kirsalda yasayan dedeler fikri anlamda tatmin edememis bu nedenle Alevi
toplumunda hizli bir degisim gozlenmistir. Alevi toplumundaki bu modernlesme
temelde iki sekilde ortaya ¢ikmustir. Ilki inang, adet, gelenek ve goreneklerin
zayiflamasi; ikincisi ise materyalizm, sosyalizm, komiinizm gibi modernizme ait
ideolojilerin Alevilik ile 6zdeslestirilmesidir. (Uziim, 1997, ss. 278-279) Alevi
modernlesmesinin ortaya ¢ikaran sebepler: Aleviligin ilk donem yazili kaynaklarinin
bulunmamasi, sonraki donemlerde ise bu kaynaklarin olduk¢a az olmasi, Alevilere
kars1 devlet politikalari, siyasi yaklasimlar, ateizm etkisi, ge¢misten gelen Alevi-

Stinni catigmasi ve Alevi inanglarin yanlis koklere dayandirilmasidir. Burada sozi

73



BOLUMLER H. Betiil iN

gecen oOzellikle ateist diislince, Alevi modernlesmesinin hem sebebi ve hem sonucu
niteligindedir. (Gtil, 2016, s. 101) Alevilik canli bir fenomendir. Bu yoniiyle Alevilik
konusunu bir bitiin halinde degerlendirebilmek miimkiin goriinmemektedir.
Modernlesme soylemi ile beraber Alevi toplumda laiklik temelinde bile bazi
farkliliklar dikkat ¢ekmektedir. Dedelerin etrafinda toplanan koy Alevilerinde laiklik
kavrami ¢ok mithim degilken; modernlesmenin arttig1 sehir Alevilerinde bu kavram
onemli bir alan kaplamaktadir. (Melikoff, 2005, ss. 56-57)

Cumhuriyet’in temel soylemi; din, kiltir ve sosyal hayatin geleneksel
formlarin1 Batililasma dogrultusunda revize etmektir. Egitim, go¢, kentlesme,
geleneksel rol ve itibar kaliplarmin sarsilmasi sonucunda olusan degisimlerden
Aleviler de etkilenmistir. Boylece Aleviler, modern hayatin sosyal gergekligiyle karsi
karsiya kalmislardir. Bu kars1 karsiya kalis modern Alevilik ve geleneksel Alevilik
sOylemlerinin arasin1 iyice agmis ve ayrismayr hizlandirmistir. Esasinda Alevi
toplumu modernlesmeyi bilingli olarak talep etmistir. Modern bir toplum hiiviyeti
kazanmak i¢in de dnce kendini tanimaya ve tanimlamaya calismistir. Bu baglamda
ylizyillardan beri kapali olarak yetisen ve yasayan Alevi toplumu yazili bir doktrine
sahip olmus ve resmileserek bir “kamu dini” halini almistir. (Subasi, 2008, s. 118)
Biitiin bu bahsi gegen modernlesme siireclerinin i¢cinden kendine has bir yapiyla
cikan modern Alevilik, geleneksel Alevilikten izler barindirmakla beraber bazen tam
tersi istikamette yol alabilir bir duruma da gelmistir. Modern Alevilik soylemleri
konusunda giiniimiize bakildiginda bu soylemlerin heniiz baslangic asamasinda

oldugu ifade edilebilir.

Geleneksel Alevilik ve modern Alevilik bir biitiin degildir. Her birinin
kendine ait ogretileri mevcut olmakla beraber her ikisi de kendi icinde bircok alt
gruba ayrilmistir. Geleneksel Alevilik olusum siirecini tamamlamis ve inang
merkezli olarak gelismistir. Modern Alevilik ise olusum siirecinin basinda ve kimlik
merkezli olarak ilerlemektedir. Geleneksel Alevilik kirsalda hayat bulurken; modern
Alevilik kent yasaminda kendine yer bulabilmistir. Geleneksel Aleviligin kurumlari
dede ocaklari, musahiplik ve cemdir. Modern Aleviligin kurumlar1 ise cem evleri ve
derneklerdir. Geleneksel Alevilik toplum temellidir. Modern Alevilik ise c¢agin
getirdikleri nedeniyle birey merkezli bir anlayistadir. Geleneksel Alevilikte Islam
tarihi belleginde bir algi hakimdir. Modern Alevilik yakin zamanli tarih ve
magduriyetlerden beslenmektedir. Son olarak geleneksel Alevilik ilk zamanlarinda
sozli bir kiiltiire sahipken modern Alevilik ise yazili kiiltiirii benimsemistir.
(Yildirim, 2012, ss. 139-155) Kargilastirmali olarak ele alinan Alevi toplumuna

bakildiginda, geleneksel ve modern Alevi akimlari arasindaki farkliligin temelde

74



BOLUMLER H. Betiil iN

1950’11 yillarda buytik go¢ hareketlerinden dogdugu anlasilmaktadir. Bu toplumsal
degisimin bir sonucu olarak; Alevilerde modernlesme egiliminin arttigin1 soylemek

miimkiindiir.

Modernlesme siireci biitiin diinyay1 etkisi altina alirken bu durum Alevi
inancinin diinyanin ¢esitli yerlerinde yayilmasini ve sistematik sekilde ilerlemesini
saglamistir. Gelenekselden ayrilan Aleviler sehirlesme ve modernizme bagli olarak
cem evlerinin statiisii gibi daha onceleri sorun olmayan yeni problemlerle karsi
karsiya kalmislardir. Bu gibi sorunlarin genel olarak kimlik problemi iizerine insa
edildigi goriilmektedir. (Ceylan, 2015, s. 213) Modernlesen Aleviler “Cumhuriyetci
Egitim ve Kiltir Vakfi, Alevi-Bektasi Dernekleri Federasyonu, Pir Sultan Abdal
Dernekleri, Hac1 Bektas Veli Anadolu Kiiltiir Vakfi” gibi farkli orgiit ve dernekler
etrafinda toplanip medya araglarini kullanarak sorunlarini ¢ozmeye, Kkiiltiirlerini

yasatmaya ve aktarmaya ¢alismislardir. (Giil, 2018, s. 224)

Subasi’ya gore gelinen noktada bugiin kesinlikli olarak “Alevilikler vardir ve
tekil bir Alevilik yoktur.” Geleneksel yapisini neredeyse kaybetme noktasina gelen
Alevilerde farkli temellendirmelerin iiriinii olan “Ali’siz  Alevilik” “Tanrisiz
Alevilik” gibi yeni Alevilik yaklasimlart dogmustur. Biitiin bu gelismeler Alevi
modernlesmesinin kendisi ve ayn1 zamanda bir sonucu niteligindedir. (Subasi, 2008,
ss. 120-123)

2.3.2.1. Alevilikte Yeni Yaklasimlar: Ali’siz Alevilik

Guntimiiz Alevi toplumuna bakildiginda birden farkli Alevilik anlayis1 ve
yorumu oldugu goriilmektedir. Bu yorumlar1 dort grupta incelemek miimkiindiir.
Birinci yorum; geleneksel olarak nitelendirilebilecek olan tarihi, gelenegi dnceleyen
otorite ve devlete kutsallik atfeden eski Tirk inanglariyla yogrulmus “muhafazakar
Aleviliktir. Ikincisi Aleviligi sol bir bakisla inceleyen, komiinizmi Aleviligin 6zii
sayan “ideolojik Alevilik’tir. Uciincii yorum ise gore cem evleri etrafinda birlesen ve
kiiltiir aktarim1 yapmay1 hedefleyen “kiiltirel Alevilik” dusiincesidir. Son olarak sol
ideoloji ile Siinni ideoloji arasinda degerlendirilen “Sii yorumlu Alevilik”ten sz
etmek miimkiindiir. (Aktiirk, 2014, s. 58)

Ali’siz Alevilik diistincesi de bu yorum farkliliklarinin toplumsal ve politik
bir yansimasidir. Modern donemde Alevilerin bir kismi1 Hz. Ali’nin olmadig1 bir
Alevilik kurgulamislardir. Onlara gore Alevilik hiimanizm temelli eklektik bir inang

sistemidir ve bu inang¢ sistemi iginde Hz. Ali yer almamaktadir. Diisincenin asil

75



BOLUMLER H. Betiil iN

amacinin; Aleviligi gerek Islam’dan onceki Tiirk inanglariyla gerekse Islam
cercevesi disinda Anadolu’da yasayan yerel kiiltiirlerle 6zdeslestirip Islam’in disinda
gostermek oldugu soylenebilir. (Bulut, 2023, ss. 224-225) Bu diistinceye sahip
bireylere gore Hz. Ali tarihsel bir kisilik degil; haksizlik ve adaletsizligin tarihi bir
semboliidiir. Yani Alevilikteki Ali figiirti ile Hz. Ali ayn1 seyler degildir. Hamit
Aktlirk’tin Faik Bulut’tan aktardigina gore “Alevilik inancinda Ali’yi bir yere
yerlestirmek onu bir noktada Tirkliie yamamaya caligmaktir. Oysa Alevilik
Zerdistliige benzer inanglar tasimaktadir. Ali’yi gliniimiiz Aleviligi icine
yerlestirmek onu Kerbela intikamciligina gotiirmektedir. Oysa Alevilik gericilik ve

seriatciliga kars1 tavir almayi ilke edinmistir.” (Aktiirk, 2014, ss. 64-65)

Ali’siz Alevilik konusu son yillarda tizerinde oldukga tartisilan bir konu
haline gelmistir. Ozellikle Avrupa Alevi orgiitlenmeleri i¢inde bu konunun
savunuculugunu yapan azimsanamayacak seviyede dernek yoneticisi Alevi aktor
bulunmaktadir. Bu gruptakiler Alevilikte Hz. Ali’nin bir yeri olmadigini ve Alevi
toplumunun biiyiik bir yanilsama i¢inde oldugunu ifade etmektedirler. Ali’siz
Alevilik bir bakima Post-modern selefi bir grup olarak nitelendirilebilir. Selefi
argliman1 tersten de olsa ayn1 kokene gidip torelligin yiikiinii iizerinden atma
yanilsamasi olarak Ali’siz Alevilik savunucularinda da siklikla gozlemlenmektedir.
(Acar, 2022, ss. 272-276)

Alevi ziimreler i¢inde bu konuya dair siddetli kars1 ¢ikislar gozlemlenmistir.
Ayrica Gilingor’iin kapsamli saha arastirmasinda katilimcilara yoneltilen “Alevi
olabilmek icin mutlaka Hz. Ali’ye baghh olmak gerekir” tutumuna iligkin
katiimcilarin % 87,7 ‘si gerekli oldugu cevabini vermistir. (Giingor, 2007, ss.
288-289) Ali’siz Alevilik tezine siddetli bir tepki de Cem Vakfi’ndan gelmistir.
Alevilik inancindan Ali ¢ikarilirsa bunun ancak Zerdiistliige hizmet olacagini ifade
etmislerdir. (Aktiirk, 2014, s. 67) Biitiin bu sdylemler modernlesen alevi toplumunda
bircok noktada degisiklik olsa da Aleviligin 6zii sayilan Hz. Ali inancinin kiiciik
gruplar haricinde hala devam ettigini gostermektedir. Temelini Hak-Muhammed-Ali
Ogretisinden alan Alevi diislincesinden Hz. Ali’yi dislamak bagh basina bu inancin

kendisini yok saymaktir.

2.3.3. Aleviler ve Devlet

Aleviler, tarih sahnesine ¢iktiklart donemden bu yana siyasi iktidarin yaninda
ya da karsisinda durarak bir bicimde siyasetin icinde olmuslardir. Islam tarihine

bakildiginda ortaya cikislarinin temelinin de siyasi nedenlerden kaynaklandigi

76



BOLUMLER H. Betiil iN

goriilmektedir. Tiirkiye’de ise Alevi hareketinin siyasallasmasi devlet nezdinde
baslica dort dsnemden olusmustur. 11k olarak Osmanli devletinin Siinni din anlayis
icinde oldugu ve Siinniligin resmi nitelik kazandig klasik donem gelmektedir. Bu
donemde alevi oOgretileri siipheyle karsilanmis ve reddedilmistir. Cumhuriyet
doneminde Aleviler Stinni egemenlik ve teokratik diizene karsi duran Kemalist
diisiinceyle is birligi yapmiglardir. Kemalist donemin ardindan Aleviler sagci
hiikiimetler icin bir tehdit olarak algilanmislar bu da Alevileri sol diisiinceye
yaklagtirmistir. Son olarak 2002 yilinda iktidara gelen Ak Parti; etnik, dinsel
kimlikleri tanimak ve Ozgiirlestirme amaciyla “acilim” adiyla yeni bir donem
baslatmistir. Bu donemde atilan en biiyiik adim ise “yeni anayasa” tasaris1 olmustur.
(Tastan, 2012, s. 2) Alevi agilimlart da doneme damga vuran Onemli

gelismelerdendir.

2.3.3.1. Osmanh Donemi Politikalar:

Safevi tarikati ilk ortaya ¢iktig1 donemde bariggil ve uzlasmact nitelige sahip
bir tarikattir. Tarikattaki bu olumlu hava XV. yiizyil ortalarina dogru kaynaklarin
ittifak ettigi tizere Seyh Ciineyd doneminde degismistir. Seyh Ciineyd doneminde
“Safevi Sufi Hareketi” zaman igerisinde “Safevi Hareketi’ne evrilmistir. Seyh
Ciineyd’in bu hamlesi daha sonra Sah Ismail liderliginde Safevi Devletini
kurulmasina zemin hazirlamistir. Safevi tarikatinin temelini olusturan Erdebil
Tekkesi’nin dervigleri yerlesik, sehirli bireylerden olusmaktaydi. Ancak Seyh
Ciineyd doneminde bu durum tamamen degiserek tarikatin dervig grubu Anadolu ve
Suriye’de yasayan konar-goger Tiirkmenlere kaymistir. Ote yandan tarikatin Sii
diisiincelerin tesiri altina girmesi tarihgiler tarafindan Seyh Ciineyd dénemi olarak
goriilmektedir. Bunun en biiyiik kaniti 1460 yilinda Seyh Ciineyd oldiigiinde Sii
unsurlarin biiyiik oranda tarikata yerlesmesidir. Bu hizli degisim tarikat yapisina,
tarikatin 6gretilerine ve dini eylemlerine de yansimistir. Tirkmenler icin politik ve
askeri gii¢ toplumsal hayatta iki 6énemli unsurdur. Osmanli Devleti’nden olumlu bir
durug goremeyen Tiirkmenler i¢in Seyh Ciineyd’in Erdebil Dergahi bir kurtulus yolu
olarak goriilmiistiir. ilerleyen zamanlarda kendilerini Kizilbas olarak niteleyecek bu
ziimreler Ortadogu’nun “savas miuritleri” olarak nitelendirilmislerdir. (Yildirim,
2018, ss. 158-160)

Safevilik ve Kizilbaglik XIV. yiizyilin ikinci yarisindan itibaren Seyh
Safiyliddin Onciiliiglinde gelisen tasavvufi nitelikli bir olusumdur. Kizilbaslik, 1514
yilinda Caldiran Savasinda kendini gosteren Safevi- Tiirkmen kaynasmasinin bir

sonucu olarak degerlendirilebilir. Safevi sahlart Osmanli da ikamet eden Kizilbaslar

77



BOLUMLER H. Betiil iN

ile iletisimini hep canli tutmustur. Ancak kaynaklarin belirttigine gore Anadolu’da ki
Kizilbaglar arasinda 12 imam inanci ve Ismaili nitelikli bir Siilik yaymaya
calismadiklar1 gozlemlenmistir. Kizilbaghgin en onemli ozellikleri Hz. Ali’yi
ilahlagtirmalar1  ve  Safevi  seyhlerini Hz. Ali’ye baglayan  Sufileri
kutsallastirmalaridir. (Karamustafa, 2016, ss. 51-52) Caldiran Savasi ile beraber
Safevi Devleti’nin siyasi yapisinda kirilmalar gozlemlenmektedir. Safevi siyasetinin
temelini olusturan “miirsid-i kamil” kavrami Onemini kaybetmeye baslamis; bu

noktadan sonra kullanilmaya devam etse de Sah ile ifade edilen bu kavram siyasette

.....

326-327)

Seyh Ciineyd on yil kadar bir siire Anadolu’da bulunan Tiirkmen
yerleskelerini dolasmis ve kendi fikirlerini yaymaya calismistir. Bu ¢abalar
sonucunda pek cok Tiirkmen oymagi kendisine uymus ve miiridi olmay1 kabul
etmistir. Zamanla bu baglilik asir1 bir seviyeye gelmis ve Osmanli Devleti ile beraber
Stinni kesimle Kizilbas toplumu arasinda yasanan gerilimlerin sebebi olmustur.
Mevcut durumdaki sosyal ve siyasi gerilimler Kizilbaslar1 Iran ve dolayisiyla Safevi
Devleti’ne yakimlastirmistir. Bu durum, Osmanli ve Safevi Devletinin arasinda
gerceklesen savaglarin ve siyasi krizlerin asil sebebinin Kizilbaslar oldugunu
sOylemek miimkiin hale getirmistir. Yasanan buhranin tek nedeninin mezhep
oldugunu diisinmek yanlistir. Ancak mezhep farkliligi olaylarin daha siddetli
gerceklesmesine zemin hazirlamistir. Osmanli ve Safevi devleti arasindaki bu gerilim
250 yil dolaylarinda stirmiistiir. Bu miicadele halki ve devleti; sosyal, ekonomik ve
manevi alanlarda biiyiik yikimlara ugratmistir. Ote yandan Osmanli bahsi gegen bu
sebepler nedeniyle Avrupa sahasinda istedigi basarilar1 elde edemeyerek “duraklama
donemi”ne girmistir. (Ekinci, 2001, ss. 226-227)

Osmanli da Sitinniligin gelismesine sebep olan olaylardan birisi Uzun Hasan
II. Mehmet catismasidir. Uzun Hasan Tiirkmenleri kullanarak Karakoyunlularla
miicadelesinde galip gelip Dogu Anadolu Tiirkmenlerini de kendisine baglayarak
biiyiik bir Iran devleti kurmay1 amaglamistir. Ancak II. Mehmet ile yaptig1 ve tarihe
Otlukbeli ismiyle gecen savasi kaybetmistir. Uzun Hasan ile aralarinda bir akrabalik
bagr olan Sah Ismail de aym taktiklerle Akkoyunlu Devleti'ne son vermistir.
Istanbul’un fethi ile beraber merkeziyet¢i bir imparatorluk kurmaya c¢alisan II.
Mehmet biirokraside Tiirk kokenliler yerine kul kokenlilere yer vermis; Tiirkmen
agiretler yerine sehirdeki yerlesik gruplarla ittifak kurmustur. Bu baglamda
Osmanl’da “Osmanli Stinniligi” gelismis ve ozellikle XVI. yiizyilda Alevilik
otekilestirilmistir. (Tastan, 2012, s. 6)

78



BOLUMLER H. Betiil iN

Kizilbas isminin ve on iki dilimli sarigin kaynaginin Seyh Haydar ve Sah
Ismail oldugunu; Kizilbas isminin ise Safevi miiritleri ve Safevi Devleti’nin
kurulmasina yardim eden Turkmenler i¢in kullanildigini sdylemek miimkiindiir. Bu
tag, Safevilerle iliskilendirildigi i¢in bir miiddet sonra Hac1 Bayram Veli tarafindan
dilimi alt1 olan ak ¢uhaya c¢evrilmistir. Siyasi tarih incelendiginde Kizilbas ifadesinin
ilk olarak Osmanli doneminde Safevilere mensup olanlar icin dislayict ve olumsuz
bir anlam ifade etmek iizere kullanildigi goriilmektedir. Bu durumun en onemli
sebebi Yavuz Sultan Selim’in Safevileri biiyiik bir tehlike olarak gormesi ve
Safevilerle miicadele etmesidir. Bu miicadeleler icinde Kizilbaslarla savasin
mesruiyeti noktasinda Seyhiilislamlardan fetva alinmistir. Fetva ve diger konularla
desteklenip kendileriyle savasilmasi mesru sayilan Kizilbaglar, dini anlamda da
sapkin ilan edilmislerdir. Yavuz Sultan Selim ve Sah Ismail’in Caldiran’da kars1
karstya gelmesi sonucu Sah Ismail yenilince Kizilbashik da yenik sayilmis ve zaten
olumsuz olan “Kizilbas” kavrami daha da olumsuz bir hale donlismiistiir. (Kaplan,
2019, ss. 20-29)

II. Beyazid zamaninda Sah Ismail’i destekleyen bir grup Sah Kulu adiyla bir
ayaklanma ger¢eklestirmistir. Ekonomik olarak zor durumda olan yerlesik ve gogebe
bazi Tiirkmen gruplarimin destegiyle baslayan isyan Sah Kulu’nun 6ldiiriilmesiyle
sona ermistir. Bundan sonraki donemde Tokat ve Amasya civarlarindan Kizilbaslarin
katilimiyla Bozoklu Celal ve Baba ZiinnGn ayaklanmalar1 baglamis ve bu
ayaklanmalar kisa zamanda bastirilmistir. Osmanli’nin en biiyiik ¢ift¢i ayaklanmasi
sayilan Kalenderoglu ayaklanmasi1 Tiirkmen Alevi-Bektasilerin katilimiyla baglamis
ve Kalender Celebi’nin olimiiyle sona ermistir. XVI. ylizyillda goriilen bu
ayaklanmalar Stinni ve Alevi gruplarin arasini iyiden iyiye agmis ve bu gruplari
birbirinden uzaklastirmistir. Bu tarihlerde Dogu Anadolu’da baz1 Kiirt gruplar
Aleviligi kabul ederek bugiinkii Kiirt Alevilerin temelini atmiglardir. Onceleri devlet
ve bolgedeki halk icin giiven unsuru olan Bektasi Tekkeleri de zaman iginde
koylerden harag toplayan Bektasi Dergahlarina doniismiis ve bozulmaya baslamistir.
(Uziim, 1997, ss. 10-11) 1826 yilinda Yenigeri ocagmin kapatilmasiyla beraber
Bektasi tarikati da zarar gormiis ve 1. Mahmut tarafindan Bektasilik yasaklanarak
son altmis yilda yapilan tekkeleri yiktirilmistir. (Dokuyan, 2021, s. 219) 1826
tarthinde Yenigeri Ocagi’nin kaldirilmasiyla Bektasi tarikati gizlenmeye baslamis
ancak 1925 tarihine kadar yar1 resmi olarak faaliyetlerini stirdirmiislerdir. Yani
Bektasilik icin asil gizlilik 1925 yilindan sonra gézlemlenmektedir. (Melikoff, 2019,
s. 212) Biitiin bu gelismeler tarihi siire¢ iginde ilk olarak beraber anilan Alevi-

Bektasilik kavraminin zaman i¢inde farklilagsmaya ugradigini géstermektedir.

79



BOLUMLER H. Betiil iN

Yenigeri ocaginin kapatildigi donemden sonra Osmanli devleti, biinyesinde
bulunan Bektasi Tekkelerini kapatmis ve bazilarin1 camiye ¢evirmeye baglamistir.
Burada yatan temel amacin Osmanli devletinin Alevi-Bektasi toplumunu
Stinnilestirme politikas1 izlemesi oldugu goriilmektedir. (Selcuk, 2021, s. 29)
Tanzimat Donemi’nden sonra ortaya ¢ikan Osmanlicilik akimiyla Osmanli devleti,
Alevilerin Sitinnilikten farkli ancak Misliman bir grup oldugunu anlamaya
baslamislardir. Ancak XIX. yiizyildan sonra giindeme gelen Ermeni gruplarin
Anadolu’da baslattiklar1 olaylar sonucu devlet, Alevi ve Bektasi gruplara siipheyle
yaklasmistir. Bu sliphe sonucunda da II. Abdiilhamid tarafindan Kizilbaslarin
cogunlukta oldugu yerlere Siinni temelli okullar acilmustir. Ittihat ve Terakki
Partisi’nin  yonetimde s6z sahibi oldugu zamanlarda partinin st diizey
yoneticilerinden Enver ve Talat Pasa gibi baz1 isimlerin Bektasi oldugu
sOylenmektedir. Bu da uzun zamandir geri ¢ekilen stfi olusumlarla iliskilerin bir
nebze diizeldigini gostermektedir. Bu donemde dikkat ceken en onemli husus
Alevilik ve Bektasiligin ulusallagtirilip ulusal bir din olarak lanse edilmesidir.
Ittihatcilarin bu cabasinin sebebi Arap ve Fars tesirinden armdirilmis ve tamamen
Tiirk orfiine dayanan ulusal bir din olusturma isteklerine baglidir. Gokalp, bu istegin
en onemli temsilcilerindendir. ittihatcilarin bu istegine cevap verecek en iyi grup;
Turk kokenli ve Tiirkceye 6nem veren saf toplum yapisiyla Aleviler olmustur.
Balkan Savaslari’ndan sonra Tirkciiliik akimi sayesinde toplum birlestirilmeye
calisilmis ve neticede Aleviler bu yeni toplum diizeninde goriintir olmuslardir.
(Tastan, 2012 ss. 12-15)

Tanzimat Donemi’ndeki gelismelerden sonra Osmanli topraklarinda yasayan
Kizilbas topluluklarina karst misyonerlik faaliyetleri artmaya baslamistir. Ozellikle
II. Abdiilhamid’in Islamcilik politikasmnin bir yansimasi olarak Osmanli sinirlari
icinde bulunan Kizilbaslar1 dine dondiirme gayreti gozlemlenmektedir. Osmanh
Devleti Kizilbas (Alevi) toplumunu, islam’in disinda saymasa bile onlar1 batil inancl
olarak nitelendirmigtir. Batil inancli bir toplumun dinden dénmesi olast oldugu icin
bu bolgelere okullar agip hocalar gondererek Kizilbag Alevileri Siinnilestirme
hareketi baglatmistir. (Selguk, 2021, ss. 29-30)

Hava Selguk’un aktardigina gore Osmanli Devleti’nin Kizilbaslig: (Aleviligi)
resmi bir mezhep veya kendine has ozellikler barindiran bir inang sistemi olarak
gormedigi, Osmanlt arsivinde izleri bulunan cesitli belgelerden anlasilmaktadir. Bu
belgeler ve tarihi seyir incelendiginde Bektasilik ve Kizilbaslik ilk etapta birbiri

yerine kullanilan kavramlar gibi goriinmektedir. Bunun temel sebebi Osmanli

80



BOLUMLER H. Betiil iN

doneminde XVII. yiizyillda Bektasi tekkesine baglanan Kizilbaslardir. Ancak bu
baglantiya ragmen kendi inan¢ sistemlerini korumalar1 ve Osmanli devletinin
Kizilbaslar1 Bektasi ¢atis1 altina alip kontrol etme politikasi, iki kavramin birbiri
yerine kullanilip karistirilmasi sonucunu dogurmustur. Oysa Bektasilik belli bir
sistematigi olan; tasavvufi Ogretileri bulunan bir tarikat formudur. Ancak
Kizilbaghgin 6gretileri ve tasavvufi d6geleri baska bir tarihsel siirecin sonunda ortaya
cikmustir. (Selcuk, 2021, ss. 26-27) Osmanli Devleti’nin Kizilbaslar1 Bektasi catisi
altinda toplama politikasinin sebebi Kizilbaglar1 Sah’in hegemonyasindan kurtarmak
istemesidir. Bu sebeple Haci Bektas Veli etrafinda toplanan Kizilbaslar’in
Dergédhlara giderek oOgretilerini  benimsemeleri ve boylelikle ehlilesmeleri
amaglanmaktadir. Biitiin bunlar zaman icerisinde Sufi nitelikli Kizilbagliga zemin
hazirlamistir. (Yildirim, 2018, ss. 346-347) Goriinen bu tarihi kompozisyon esasen
Kizilbaslarin Bektasilerle beraber anilmasina ve Kizilbas-Bektasi kavramlarinin ayni

anlama geldiklerinin diistiniilmesine sebep olan etkenleri gostermektedir.

Zaman ic¢inde Bektasi ve Kizilbas toplumunun arasindaki farklilasma artmis
nihayet XIX. ylizyilin sonlarina dogru Kizilbaslik yerine semsiye ve kapsayict bir
kavram olarak Alevilik kullanilmaya baglanmistir. (Kaplan, 2019, ss. 20-29) Biitiin
bu bilgiler 1s51831Inda kokeni Kizilbaslik kavramina dayanan Alevilik, Osmanh
Donemi’nde ilk zamanlarda olumsuz bir cagrisim yapmazken daha sonraki
donemlerde siyasi nedenlerden, ayaklanmalar ve ¢atismalardan dolay1 olumsuz bir
anlama biirlinmistiir. Devletin kimi zaman hosgorii politikas1 giittiigii goriilse de

cogunlukla Alevilere kars1 ayristirict bir politika sergiledigi anlasilmaktadir.

2.3.3.2. Cumhuriyet Donemi Politikalar:

Osmanli Devleti’nin son doneminde imzalanan Mondros Antlasmasi’nin bir
geregi olarak ordu terhis edilmistir. Hal-i hazirda bir ordu olmadig: i¢in milletin
giiciinii arkasina almak isteyen Mustafa Kemal Pasa, dervigler ve din alimleriyle
iligkiler kurmustur. 25 Mayis 1919°da arkadaslariyla beraber Havza’ya gelmistir.
Havza’da Mustafa Kemal’i karsilayan donemin belediye baskani ile Mustafa Kemal’i
tanistiran Bektagi Ali Baba olmustur. Amasya’ya gectiginde ise onu karsilayanlar
arasinda Alevi-Bektasilerin ileri gelenleri bulunmaktaydi. Milli Miicadele doneminde
Alevilerin niifusu yaklasik ti¢ milyona yakindir. Bu yitizden Alevi-Bektasi grubun da
destegini almak olduk¢a onemli olmustur. Bu baglamda Mustafa Kemal Pasa Alevi-
Bektagiler ile goriismeler yapmustir. Mustafa Kemal Pasa Erzurum ve Sivas
Kongresinden sonra Kayseri’ye gecerek Haci Bektas Dergdhi’ni ziyaret etmis ve

onlarla goriismeyi uygun bulmustur. Biitiin bu bilgiler 1s131nda Bektasilerin nerdeyse

81



BOLUMLER H. Betiil iN

tamaminin Milli Miicadele doneminde Alevileri destekledigi anlasilmaktadir. Milli
Miicadele doneminden sonra da destekleri devam etmis ve bu destek inkilap
hareketlerinde de kendisini gostermistir. (Aydin, 2020, ss. 123-126)

23 Nisan 1920 tarihinde Tirkiye Buyiik Millet Meclisi agildiginda Haci
Bektas Dergahi’nda meclisin acilis1 i¢in kutlama ve toren yapildigi bilinmektedir.
Ayrica Birinci Millet Meclisinde Kirsehir, Denizli ve Ergani’den olmak iizere ii¢
tane Bektasi mebus bulunmaktaydi. Ancak Bu donemde Alevi toplumunun
tamaminin milli miicadeleye destek verdigini soylemek yanlis olur. Ornegin iclerinde
Alevi asiretlerin de bulundugu Capanoglu isyani sirasinda Mustafa Kemal Pasa
Cemalettin Celebi’ye Alevileri milli miicadele saflarina yakinlagtirmasini istemis
ancak Celebi cesitli bahanelerle bu istegi yerine getirmemistir. Diger bir Alevi isyanm
da Dersim merkezli baglayan Koggiri isyanidir. Alevi ziimrelerin katildig1 bu isyan
direkt olarak Alevi kimligiyle yapilmadigi icin aslinda Kiirt milliyet¢iligini temel
alan etnik bir isyan goriinlimiindedir. Capanoglu isyanindan farkli olarak bu isyanda
Celebiler etkisiz kalmistir. Ciinkii dersim Alevileri merkez alevi teskilatindan ziyade
Dersim bolgesindeki kendi i¢ yapilanmasmna bagli olarak faaliyetlerini
stirdiirmekteydi. Ancak bu iki isyan disinda Alevi-Bektasi gruplarin bircogu milli
miicadele saflarinda yer almistir. (Bakan & Levent 2018, ss. 3-4)

Tiirkiye Cumbhuriyeti Devleti’nin kurulmasindan sonra devletin temel
unsurlart netlesmeye baslamistir. Laiklik temel olmak tizere bir¢cok ilke
benimsenmistir. Bu baglamda 1923-1938 yillar1 arasinda kanunlar ¢ikarilmas,
degisiklikler yapilmistir. Halifeligin Kaldirilmasi, Tevhid-i Tedrisat Kanunu, Seriyye
ve Evkaf Vekaleti’nin Kaldirilmasi, Diyanet Isleri Baskanligi’nin ve Vakiflar Genel
Midirligintin  Kurulmasi, Tekke ve Zaviyelerin Kapatilmasi, Sapka Kanunu,
“devletin dini islam’dir” maddesinin anayasadan ¢ikarilmasi gibi gelismeler laiklik
ve milliyetcilik temelli yeniliklerdir. (Dokuyan, 2021, s. 220)

Cumhuriyet’in ilaniyla beraber yeni gelismeleri Alevi ziimreler kolayca
benimsemistir. Aleviler, topluma tekrar entegre olmak i¢in Atatiirk’e ihtiyac
duymuglardir. Onlara gore Atatiirk’te Kurtulus Savasi’n1 kazanmak ve devrimlerinin
toplum nezdinde kabul gormesi i¢in Alevilere ihtiyag duymustur. Bu noktada bazi
Alevi gruplar Cumhuriyet’in bir Alevi devrimi oldugunu dahi diistinmiistiir.
Ozellikle laiklik ilkesi ve beraberinde getirdigi devletin dine karsi olan politikalar:
Alevilere umut vermis; temelini genglerin olusturdugu pek ¢cok Alevi Kemalizm’in
etkisi altina girmistir. (Aktiirk, 2019, ss. 48-49)

82



BOLUMLER H. Betiil iN

1950’1i yillarda Tirkiye sosyo-ekonomik yapilanma siirecine girmistir.
Bununla beraber gelisen sehirlesme olgusu, toplumda hizli bir degisim siireci
baslatmistir. Siire¢ daha 6nce tartisilmayan sosyo-ekonomik ve sosyo-kiiltiirel bazi
meselelerin tartisilabildigi bir ortami dogurmustur. Bu baglamda, 1950°li donemlerin
Tirkiye’sinde giindemde ki en onemli sorunlardan ikisi Kiirt konusu ve Alevilik
meselesi olmustur. Cumhuriyet doneminin Alevilere kattig1 yeniliklerden biri de
kendilerini tarif etmeye yoOnelik bulduklari yeni bir sdylem olmustur. Alevilik,
“demokratik, laik, Atatiirkcti, ozgiirlik¢i ve cagdas” bir inang sistemidir. Aymni
zamanda Alevi toplumu cagdas olma vasfini ilk donemlerinden bu yana
kaybetmemis; her zaman onu korumus ve savunmustur. Bu sdylem, radikal Islam’a
kars1 Alevilerin konumunu anlatan ve kendilerini anlama konusunda Alevilere yon
tayin eden bir tanimdir. (Ocak, 2018, 232-241)

Alevilerin tasra bolgelerinde yasamaya aligkin olduklar1 hayatt modern kent
yasaminda siirdiirememeleri onlar1 zaman zaman toplumdan ayristirip soyutlamistir.
Toplumdaki diger sosyal ve dini gruplarla beraber yasamaya basladiklarinda bu
gruplarla karsilikli olarak on yarg: etkisiyle gerilimler yasanmstir. Ozellikle 1970
yillarindan sonra su¢ unsuru olusturacak bazi eylemler yiiziinden toplumdaki diger
inan¢ gruplanyla ozellikle Siinni kesimle iliskileri sekteye ugramis, bu durum
ilerleyen zamanlarda olusabilecek yakinlasmalarin 6nii kesilmistir. (ACNR. , 2010, s.
70)

Biitiin bu gelismelere bakildiginda Mustafa Kemal’in 6zellikle Milli
Miicadele déneminde Alevilik-Bektasilik ile ilgili erken dénem bir “tlimli Islam”
cabasi i¢inde oldugu goriilmektedir. Bu donemde yapilan ¢aligmalar gostermektedir
ki Alevilik-Bektasiligin diger tarikatlardan farkli bir konumda olmasmin temel
sebebi onun milli bir din olarak lanse edilmesidir. Islam’1n batililasma aleyhinde olan
iceriklerinden arindirilarak Islam’1t modernize etmek ve millilestirilmesini saglamak
amactyla Cumhuriyet déneminde 1928 tarihinde Istanbul Universitesi’nde Ilahiyat
Fakiiltesi Uzmanlar Kurulu olusturulmustur. Bu kurulun, camilerde sira sistemi
olmasi, ibadet dilinin Tiirkce olmasi, miiezzin ve imamlarin miizik bilgisine gore
yetistirilmesi gibi yenilesmeyi saglayacak cesitli gorlisleri bulunmaktaydi. Kurulun
bagskanligim1 Alevilik ve Orta Asya Tiirk inanglar1 ile baglanti kuran Fuat
Kopriilii'niin yapmasi meselenin Alevilik ile olan iliskisini aciklar niteliktedir. Islam
ibadet ve degerleri ilizerinden yapilan bu Tirkcelestirme faaliyetlerinin yaninda
Maarif miifredatinda da degisiklige gidilerek Osmanli edebiyati yerini ulusal bir
edebiyata birakmistir. Yapilan bu yeniliklerin hi¢ birinde amacin toplumu dinden

soyutlamak olmadigi; dini millilestirme ideali oldugu gozlemlenmektedir. (Bakan,

83



BOLUMLER H. Betiil iN

Levent, 2018, ss. 7-9)

Bugiin, Cumhuriyet ve Cumbhuriyet temelli sdylemleri savunan gruplarin
basinda Alevi toplumu gelmektedir. Ancak Alevi aydin ve yazar Cafer Solgun,
Cumhuriyetin Alevilik i¢in bu iilkede yasayan insanlarin inanglarina karsi ¢arpik bir
laiklik anlayis1 dayatmasini gerekce gostererek “hayal kirikligr” oldugunu ifade
etmektedir. (Solgun, 2014, s. 89) Bu yoniiyle Cumhuriyet ve onun getirilerine

yonelik Alevilerin ortak bir kanida oldugunu sdylemek miimkiin degildir.

2.3.3.3. 90’ Yillarda Tiirkiye’de Aleviler

90’lh yillarda Tirkiye’de “Alevi uyanig” ismiyle bir hareketlenme
baglamigtir. Bu donemde Alevilerin kimlik insa faaliyetleriyle birlikte radyo-
televizyon gibi ana akim medyada goriiniirlikleri artmis; kitap, dergi, gazete gibi
yayinlarda kendilerine bir yer bulmuslardir. 90’lar 6ncesinde de Aleviler toplum
icinde mevcut durumdaydilar. Ancak bu donem, onceki donemlerden farkli olarak
sol diisiince gibi bagka bir kimlik altinda olmaksizin tamamen kendi kimliklerini
kullandiklar1 bir stire¢ olmustur. (Ertan, 2023, s. 71)

2 Temmuz 1993’te Sivas’ta gergeklesen ve tarihe “Madimak Olay1” olarak
kaydedilen iiztici bir durum yasanmistir. Pir Sultan Abdal Senlikleri sirasinda
Madmak Oteli kimligi belli olmayan kimseler tarafindan atese verilmis ve
sonucunda da ¢ogu Alevi olmak {izere 37 insan hayatin1 kaybetmistir. O donemde ve
sonrasinda konu yeterince aydinlatilamamis olmasina ragmen kesin olarak bilinen,
bu olayin sadece bir Stinni-Alevi ¢atigmast olmadigiydi. Nitekim Madimak Olay1,
tipkt 1978 yilinin Eyliil ve Temmuz ayinda Sivas ve Kahramanmarag’ta; 1995 yilinin
Mart ayinda Gazi mahallesinde yasanan olaylar gibi sag-sol catismasiyla baslayip
giderek mezhepsel bir goriintim almistir. Bu siirecte yapilan agir provokatif eylemler
sonucunda yasanan olaylar zaten mevcut olan ayristirict havayi daha da arttirmistr.
(ACNR, 2010, s. 56, ss. 179-184)

Yasanan bu ac1 deneyimler sonucu Alevi ziimrelerin mevcut siyasal yapiya
giivenleri sarsilmigtir. Bircok dernek bu donemde acilmis ve Alevi seferberligi
baslatilmistir. Seferberlik icinde dikkat ¢eken bir eylem de Ali Haydar Veziroglu’nun
Demokratik Baris Hareketi’dir. Bu isimle bir parti kurmaya karar veren Veziroglu
Demokratik Barig Partisini kurmus ancak ¢esitli soylentiler nedeniyle partinin mal
varligint Birlik partisine aktarmis; daha sonra partiyi feshederek tamamen Birlik

Partisine katilmigtir. Birlik Partisi Alevi hareketinin bir sonucu olarak dogmus ve

84



BOLUMLER H. Betiil iN

baskanliginda da bir Alevi olmasina ragmen Alevi Partisi etiketi almak istememistir.
Bunun temel sebebinin Ali Haydar Veziroglu'nun biitiin solu birlestirme ideali
oldugu dikkati ¢ekmektedir. Bu sebeple parti kadrosunda bir¢ok Siinni isim de yer
almis olmasina ragmen bu hareket Alevi Partisi algisin1 kiramamis ve solu toparlama
idealine ulasamamistir. 1999 secimleri sonucunda istedigi oya ulasamayan parti
feshedilmis ve partinin mal varligi Milli Egitim Bakanligi’na aktarilmistir. (Geyik,
2020, ss. 75-77)

1980 yillarindan sonra siyasal ve sosyal anlamda goriintirliikleri artan aleviler
artik kimliklerini de agikca ifade edip savunur duruma gelmislerdir. 1990 yillarinda
gorlinlir olma siireci biraz daha hizli ilerlemistir. Aleviler hutbelere Alevilik
temalarmin islenmesi, radyo ve televizyonlarda Alevilik kiiltiiriniin tanitilmasi,
Muharrem aymin Ramazan ay1 gibi cesitli etkinliklerle kutlanmasi, Din derslerine
Alevilige iliskin konularin eklenmesi, Diyanet Isleri Baskanligi’nda Alevilere de yer
verilmesi gibi isteklerini bes madde halinde toplayarak 1991 yilinda donemin
Bagbakanm1 Siileyman Demirel ve yardimcisi Erdal Inonii’ye iletmislerdir. Bu
girisimlerin sonucunda Alevilik TRT ve Diyanet Isleri Baskanligi’nda taninmis ve

Alevilerce kismen olumlu sonuglar alinmustir. (Akkir, 2014, s. 614)

Daha once derneklesme faaliyetlerine yonelik adimlar atilsa da 1990’larda
Dogu blogunun yikilmasiyla beraber sosyalizm, komiinizm gibi ideolojiler etkisini
kaybetmis; Alevi ziimreler kendi kiiltiirel kimliklerine geri donerek dernek ve
vakiflar aracilifiyla orgiitlenmeye baslamislardir. Bu baglamda 1988 tarihinde basta
Anadolu Aleviligi kiiltiirii ve daha sonra tiim kiiltiirlerin arastirilmasi ve anlatilmasi;
laiklik, demokrasi, insan haklar1 gibi ilkelere sahip ¢ikmak gibi amaglarla Pir Sultan
Abdal Kiiltiir Dernegi kurulmustur. 1994 yilinda Alevi-Bektasi topluluklarinin hak
ve ozgiirliklerini kullanmasini saglamak amaciyla Haci Bektas Veli Anadolu Kiiltiir
Vakfi kurulmustur. 1995 yilinda “Alevi Islam anlayisinin yasatilmasi ve tiim halka
anlatilmas1” amaciyla Cem Vakfi kurulmustur. Alevi-Bektasi kuruluslar1 arasinda
iletisim ve haberlesmeyi saglamak amaciyla 2002’de ise Alevi Bektasi Dernekleri
Federasyonu hizmete girmistir. (Giil, 2018, ss. 224-227) Tirkiye’de 1990’h
tarihlerde yasanan Sivas ve Madimak olaylar1 neticesinde derneklesme faaliyetleri
ivme kazanmistir. Ancak Avrupa’da bu faaliyetler Tirkiye’den daha erken
baslamistir. Almanya’da 1978 tarihinde Tiirkiye Yurtsever Birligi adi ile ilk

yapilanma kurulmustur. 1991 tarihinde ise yedi dernek birleserek daha sonra ismi

' Daha genis bilgi icin bkz. Abdulkadir Yeler Sivil Toplumdan Siyasi Partilere Alevi
Kurumsallagmasi ¢izgi kitabevi, 2019.

85



BOLUMLER H. Betiil iN

Almanya Alevi Birlikleri Federasyonu olacak olan; Almanya Alevi Cemaatleri
Federasyonu’nun catisi altinda birlesmistir. (Bozkurt, 2016, ss. 115-116) Alevilerin
kurdugu vakif ve dernekler bu kadarla smirli olmamakla beraber konumuzun
kapsami agisindan bununla yetinmek dogru olacaktir.'

2.3.3.4. 2000’1i Yillarda Tiirkiye’de Aleviler

2000’11 yillarda ozellikle “Alevi kimlik meselesi” ekseninde yeni bir doneme
girilmistir. Bu donemin en etkili parametresi ise AK Parti’nin iktidara gelmesidir.
Kurucu kadrosu Siinni kesimden olan AK Parti iktidar1 Alevilerin tedirginliklerini
arttirmis; O zamana dek Avrupa insan Haklari Mahkemesi’ne (AIHM) hi¢ gitmemis
olan Aleviler AK parti doneminde basta din kiiltiirii dersleri ve kimlik kartlarindaki
din bolimiine iliskin bes basvuruda bulunmuslardir. Ayrica Istanbul’a yapilan
kopriiye Yavuz Selim adinin verilmesi ve Alevi ziimrelerin evlerinin isaretlenmesi
gibi sebepler olumsuz havay1 pekistirmistir. AK Parti iktidarinin demokrasi soylemi
ise Alevilerin siyasal bir zeminde kendilerine yer bulmasini ve taleplerini dile
getirmelerini saglamistir. (Arpaci, 2019, s. 49) Biitiin bu politikanin temel sebebinin
Tiirkiye nin Avrupa Birligi’ne uyum ¢abasinin bir {irtinii oldugu sdylenebilmektedir.
Goriildiigii {izere donemin en belirleyici iki ozelligi vardir. ilki Stinni siyasetin
Alevilere yaklasimi; ikincisi ise bu yaklagimin dogurdugu bir sonug olarak Alevilerin
siyasal bir zeminde tartisilmasi ve taleplerinin goriiniir kilinmasi oldugu ifade
edebilir.

2002°de iktidara gelen AK Parti Alevilere ve sorunlarina yonelik bazi
reformlarla beraber acilimlar yapmistir. Yapilan bu politikanin amacinin Avrupa
Birligi’ne {iiyelik oldugu tarihsel bir realitedir. Oyle ki 2000 yilinda Avrupa
Birligi’nin Tiirkiye ile ilgili ilerleme raporunda Aleviler ve Alevilik temelli ti¢ ifade
var iken; 2005 yilinda bu say1 on bire ¢ikmistir. Bu da Alevilik politikasinin bir nevi
ise yaradig1 sonucunu gostermektedir. 2007 yilinda ise iclerinde Reha Camuroglu
gibi isimlerin yer aldigi baz1 Aleviler AK Parti tarafindan milletvekili olarak
gosterilmistir. (Demirkol, 2016, s. 313)

2.3.3.4.1. Alevi A¢ilim Politikasi

“Ac¢ilim” etimolojik anlamda ‘“herhangi bir konu ile ilgili olarak yeni
kosullarin  gerektirdigi  degisiklikleri ve doniisiimleri yapmak™ anlamina
gelmektedir. 2004-2005 yillarinda Tiirkiye’de demokratiklesme talebi olan basta
Kiirt ve Alevi ziimrelerin sorunlarina yonelik yapilan caligmalar “agilim” adiyla
anilmistir. Kiirt acilimmin belli bir zemine oturmasindan sonra Alevi ag¢ilimi

giindeme gelmis; devlet bu noktada basta Alevileri dinleyerek onlarin sorunlarina

86



BOLUMLER H. Betiil iN

¢Oziim Uretmeye yonelik Alevi calistaylar1 diizenlemistir. (Cakmak, 2022, 540-549)

Tiirkiye Cumhuriyeti, impartorluktan devlete dogru gecen siirecte ¢cok uluslu
yapist geregi cesitli zorluklar yasamistir. Giiniimiizde halen devam eden sorunlarin
temelinde esasen ¢ok ulusluluk siirecinin yonetimi yatmaktadir. Ilk etapta
yurttaghigin olgiiti Tiirk ulusuna aidiyet duyma ve sadakat olarak belirlense de
ilerleyen zamanlarda milliyet olarak Tiirkler ve din olarakta 6zellikle Hanefi agirlikli
bir Islami model benimsenmis ve geride kalanlar toplumdan bir nevi soyutlanmistir.
(Yalginkaya, 2014, ss. 45)

Ak Parti iktidarimin, Aleviler hakkinda yaptigi en biiyiik atim “Alevi
Ac¢ilim1” ve bu agilim vasitasiyla yapilan c¢alistaylardir. A¢ilimin temel nedeni Alevi
kesimin ihtiya¢larinin ve taleplerinin belirlenerek siyasi anlamda bir rehber
olabilmesidir. Ilk zamanlarda ¢esitli 6n yargilar, tartismalar ve elestirileri beraberinde
getiren “Alevi Acilim1” 2008°de bir yol haritasi cizerek baslatilmis ve ilk etapta
Alevilerin sorunlar1 kamusal alanda tartistimistir. Bununla beraber Avrupa Insan
Haklar1 Mahkemesi’nin Alevilere iliskin verdigi kararlar ve hiikiimetin demokrasi
vurgusu Alevilere o zamana kadar yasamadiklari tiirden bir giiven duygusu vermis ve
Alevilere kendi taleplerini {iretip iletecek olasi bir zemin hazirlamistir. (Arpaci, 2019,
s. 49)

Alevi acilimimin kilit isimlerinden birisi de o donemde Ak Parti’nin Alevi
milletvekili Reha Camuroglu’dur. Camuroglu, hem her tiirli platformdan Alevilerin
haklarin1 talep etmeye caligmakta hem de siyasal anlamda Alevilere bir zemin
hazirlamaktaydi. Ancak bu proje Aleviler nezdinde politik bir manipiilasyon olarak
degerlendirilerek olumlu karsilanmadi. Ak Parti 11 Ocak’ta Alevilerin taleplerini
ciddiye aldiklari gostermek gayesiyle “Alevi Iftar1” ismiyle bir iftar programi
diizenledi. Bu iftar Alevilerin geleneksel yas giinlerinde tuttuklari orucun iftari
olacakti. Baslangicta giizel niyetlerle yapilan bir etkinlik sonug itibariyle gerilime
doniiserek siyasi bir cekisme halini almisti. Ilerleyen zamanlarda iftara katilan alevi
ziimreler duigskiin kilinacak sekilde bir aforoza ugramislardir. Bunun sonucunda
talepte bulunulan devlet bir giin karsilik verirse ne sekilde davranilacagi aleviler

arasinda bir sorun olarak ortaya ¢ikmistir. (Subasi, 2008, ss. 277-289)

Alevi agiliminin en somut adimi olarak degerlendirilen alevi calistaylar
2009-2010 yillar1 arasinda Devlet Bakani Faruk Celik tarafindan ve Necdet Subasi
koordinatorliigiinde yiritilen yedi oturumdan olusmustur. (Ertan, 2014 s. 628)

Necdet Subasi’nin ¢alistaya koordinatoér olarak secilmesinin nedeni din sosyolojisi

87



BOLUMLER H. Betiil iN

alaninda Tirkiye’de Alevilik-Bektasilik ile ilgili bir¢ok calismaya sahip olmasidir.
“Yeni bir dilin insas1” bu calistaylar icin sOylenebilecek en giizel sozdiir. Ciinki
devlet ilk defa meselenin muhatab1 olan Alevi kesimi de ise kosarak yeni bir dil
arayisina girmis bunu da Alevi calistaylariyla yapmayr planlamistir. Bu sliregte
miizakereci, uzlagsmaci ve kapsayici bir tislup kullanmak amaglanmistir. Toplam yedi
oturumda gergeklestirilen calistaylarda birbirinden farkli sosyal, kiiltiirel, siyasi ve
toplumsal gruplarin katilimiyla farkli meselelerin ¢oztimiine erisilmeye calisilmis ve
cok yonlii bir bakis saglanmistir. Baslica tartisilan konular: Aleviligin tanimlanmasi,
Diyanet Isleri Baskanligi'nda Alevilerin temsili, Cemevlerinin statiisii, Zorunlu din
dersleri, dedelerin statiisii, Madimak Oteli Meselesi, Hac1 Bektas Veli Tekkesi
olmustur. (Demirkol, 2016, s. 315)

Calistay stirecinde farkli katilimeilarin ve konularin temel alindigi 7 adet
calistay yapilmistir. Birinci ¢alistay 3-4 Haziran 2009 tarihinde tiimini Alevi
ziimrenin olusturdugu katilimcilarla gerceklestirilmistir. Bu calistayda Alevilerin
temel sorunlarina deginilmistir. ikinci c¢alistay, 8 Temmuz 2009 tarihinde
akademisyenlerin katilimiyla olusturulmustur. Uglincii calistay, 19 Agustos 2009
tarihinde calismamizda da yer alan Ilahiyat akademisi ile yapilmistir. Dordiincii
calistay 30 Eylil 2009 tarihinde Ankara’da bulunan sivil toplum kuruluslarinin
katilmiyla gerceklestirilmistir. 11 Kasim 2009 tarihinde yapilan besinci calistay
Istanbul’da medya gruplari ile beraber toplanmistir. Altinci ¢alistay 17 Aralik 2009
tarihinde siyasi isimlerle Ankara’da yapilmistir. Yedinci ve son g¢alistaya ise daha
once katilan belli isimler davet edilmis; ¢alistay ti¢ giin siirmiistiir. Calistaylar sonucu
alian kararlar bir 6n rapor hazirlanarak kamuoyu ile paylasilmistir. (Cakmak, 2022,
549-550)

Calistaylar sonucunda 2010 yilinda Necdet Subasi tarafindan kaleme alinan
“Alevi Calistay1 Nihai Raporu” olusturulmus ve bu rapor Devlet Bakani1 Faruk Celik
tarafindan kamuya sunulmustur. Alevi calistaylarinin sonucu niteliginde olan bu
rapor dort ana boliimden olusmaktadir. Birinci boliimde devletin bu zamana kadar
att1ig1 adimlar genel hatlariyla degerlendirilmistir. Ikinci boliimde Aleviligin tarihsel
gercekligine deginilmistir. Uciincii bolimde Alevilerin yasadiklar1 basta kimlik
sorununa temas edilmis; ayrica bu bolimde Alevilerin kendilerinden, bunun yaninda
devletten, sosyal-kiiltiirel hayattan kaynaklanan ve modernlesmeden beslenen
sorunlaria da yer verilmistir. Dordiincii boliimde ise diyanet isleri, din dersleri gibi
mevcut sorunlar siralanmaktadir. Bu raporda bulunan tiim c¢aligmalar “Alevi
Acilim1”nin temel dayanagi olmustur. (ACNR., 2010, s. 7)

88



BOLUMLER H. Betiil iN

Calistaylar ve genel olarak Alevi agilimi déneminde, Alevi ziimrelerin bu
durumu olumsuz degerlendirdikleri yoniinde kanaatler olusmustur. Ancak ilhan Ozan
Camurcu ve Ahmet Nazmi Uste’nin Izmir ornekleminde yaptigi bir saha
arastirmasina gore katilimcilara yoneltilen sorularin cevaplari analiz edildiginde
Alevilerin, Alevi Acgilimi projesini “olumsuz” degil aslinda “yetersiz” olarak
gordiikleri, Adalet ve Kalkinma Parti’sinin bu girisiminin olumlu oldugu ancak
biiylik oranda iyilestirmeye ihtiya¢c duyuldugu sonucu ortaya ¢ikmaktadir. Aleviler,
stirece katilarak ¢oziime ulasabilecegini diisiinmektedir. Ancak tek tip bir Alevilik
olmadig1 i¢in mevcut durumda farkli gruplar tespit edilerek siirece hepsinin dahil
edilmesi gerekmektedir. (Camurcu, Uste, 2018, s. 22) Yine de Aleviler i¢in Alevi
acilim1 daha 6nce deginilen tarihsel siirece bakildiginda ilk defa istek ve taleplerine

muhatap bulabildikleri bir donem olarak nitelendirilebilmektedir.

Daha once cesitli sekillerde belirtildigi gibi Alevilik farkli boyutlar1 olan ve
homojen olmayan bir yapidadir. Bu baglamda ortak bir Alevi ziimreden ve ortak
fikirlerden bahsetmek miimkiin degildir. Alevi agilimi1 ve Alevi ¢alistaylar siirecinde
farkli istek ve sodylemleri olan bircok Alevi grup siirece dahil edilmistir. Buna
ragmen Alevilerin bir kismi bu doneme olumlu anlamda bir tavir almis; ancak
digerleri olumsuz tavirlarini siirdiirmiislerdir. Ornegin; o dénemde Alevi Bektasi
Federasyonu’nun genel bagkani ve Alevilerin onemli bir yiizii olan Ali Balkiz,
calistaylardan ilkine katilmis ancak daha sonrasinda yasanan sorunlar nedeniyle
katilmay1p 6zellikle nihai rapor yaymlandiktan sonra “Diyanet Isleri Baskanligi, cem
evleri, zorunlu din kiltiirii ve ahlak bilgisi dersleri, Madimak Oteli” konularina
yonelik raporda belirtilen hususlara yonelik siddetli bir tepki vermistir. Ote yandan
Cem Vakfi Bagkani izettin Dogan, a¢ilim politikasina sayg1 duyduklarini ancak daha
sonradan yayinlanan nihai raporun beklentileri karsilayamadigin1 ve bu acilimda
amacin Alevilere haklarini teslim etmekten 6te devleti tamamen Siinni bir renge
biirlimek oldugunu ifade etmistir. (Yeler, 2019, ss. 106-107)

Alevi agiliminin bagindan bu yana konuya dair 6nemli adimlar atilmistir. 2008
yilimin Mart aymda Alevi Ogrenciler zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi
derslerinden muaf tutulmuslardir. 2009 yilinin Ocak ayinda TRT, Karacaahmet
Cemevi’'nde anahaber canli yaymi yapmis ve Alevilerin medyada goriintirliikleri
artmigtir. Ayni tarihlerde Diyanet Isleri Baskanligi Kerbela sehitlerini anarak bir
“asure mesaji” yaymmlamistir. 2010 yilinin Kasim ayinda Madimmak Oteli
kamulagtirilmigtir. 2011 yilinin Nisan aymda Mus Alparslan Universitesi’nde
Alevilik se¢meli ders olarak verilmeye baslanmis; ayni yilin Eylil ayinda ise

dordiincii siniftan on ikinci sinifa kadar olan din kiltiiri ve ahlak bilgisi ders

89



BOLUMLER H. Betiil iN

kitaplarinda Alevilik konusu miifredata eklenmistir. 2013 yilinin Haziran ayinda
Bagbakan Yardimcis1 Bekir Bozdag’in baskanliginda Alevi Acilimi g¢alismalari
baslatilmis, aym1 yilda Nevsehir Universitesi’nin isminin Haci1 Bektas Veli
Universitesi olarak degistirilecegi agiklanmistir. 2015 Ekim aymda AK Parti
Alevilerin sorunlarma yoénelik ¢oziim bulacagina dair bir se¢im vaadi vermistir.
(Akgigek, 2014, ss. 167-168) Bugiin gelinen noktada ¢6ziime kavusturulamayan ve
hala {izerinde tartisilan konular olmakla beraber kronolojik olarak ele alinan bu
tabloya bakildiginda Alevilerin acilimdan ve devletten talep ettikleri noktalardan
bazilarma ulastiklar1 gozlemlenmektedir. Ayrica 9 Kasim 2022 tarihinde “Alevi-
Bektasi kiiltiirtinin arastirilmas1 ve cemevleriyle ilgili is ve islemleri yiirlitmek”
amactyla Kiiltiir Bakanlig1 biinyesinde Alevi-Bektasi Kiiltiir ve Cemevi Baskanligi
kurulmustur. Bu atilimin Alevi acilimi ve ozellikle yiiriitiilen Alevi politikalarinda

biiyiik bir dneme sahip oldugu bilinmektedir.

90



SONUCLAR H. Betiil iN

3. SONUCLAR

Tiirk sosyal yapisi igerisinde her daim kendisine esasl bir yer bulan Alevilik
meselesi, konunun taraflarindan ilahiyat akademisi ve Aleviler ekseninde; tarihi,
giincel, sosyal, dini ve politik baglamlariyla detayli olarak incelenmistir.
Calismada, ilk olarak tarih sahnesine ¢iktiklar1 andan itibaren Alevilerin gecirdigi
stirecler ele alinmis; ardindan ibadet ve inanglar1 degerlendirilmistir. Bahsi gecen
inan¢ ve ibadetler biiyilk oranda Islam diisiince geleneginin bir parcasi olarak
sekillenmis ve zaman igerisinde c¢esitli farkliliklara ugramakla birlikte bu eksende
kalmaya devam etmistir. Basta on iki imam ve beraberinde tevella, teberra, mehdilik,
masumiyet, sefaat tizerine kurulu olan inang¢ sisteminin Ehl-i Beyt sevgisi temelinde

olusturuldugu goriilmektedir.

Alevilik meselesi incelenirken Islam tarihinden bagmmsiz olarak
degerlendirilmesi dogru olmayacaktir. Hz. Ali’nin hilafeti, Muaviye ile olan
miicadelesi, Hz. Ali’nin sehadeti ve ardindan Kerbela’da Hz. Hiiseyin’in sehit
edilmesi Alevilik tarihinin en 6nemli olaylarindandir. Oyle ki Kerbela, konunun
muhataplarindan olmayan Anadolu Alevi toplumunu dahi derinden etkileyen ve
stirekli besleyen onemli bir hadisedir. Ancak bugiin gelinen noktada ozellikle
Kerbela konusunun Alevilerin kiilt arglimani olmasi ve tiim Alevi zeminine yayilip
hala diri tutulmak istenmesinin ardindaki siyasi sebepleri anlamak meseleyi dogru
okumak noktasinda oldukca dnemli ve elzemdir. Ote yandan Sii’lik, Hilafetin Hz.
Ali ve devaminda onun ailesinde kalmasi gerektigini savunan gruplarin olusturdugu

ve bu yoniiyle Alevilik arastirmalarinda tizerinde 6nemle durulan bir meseledir.

Alevilik meselesinin 6nemli bir ayagi da Tiirk tarihinde yer almaktadir. Zira
Alevilik inancinin Eski Tirk inanislarina dayandigmi gosteren pek cok calisma
bulunmaktadir. Bu yoniiyle Aleviligin Tiirk tarihinden de beslendigi anlagilmaktadir.
Emevilerin sergiledigi kotii idare sonrasinda Abbasilerin baris¢il politikalariyla
Islam’a girmeye baslayan Tiirkler eski inamislarin1 da beraberinde bu yeni dine
entegre etmisler ve devaminda Alevilik gibi bir Islam sentezi olusturmuslardir. Bahsi
gecen bu sentezin en dnemli figiirii esasinda Orta Asya’da Islamiyet’i yayan Ahmet
Yesevi'dir. Yesevi'nin ogretileri zamanla kentlesen topluma yonelik olarak degismis
ve gelismistir. Kentlesen bolgelerde Siinnilik ile beraber gelisirken; kirsalda ise

Bektasilik igerisinde anlam kazanmustir.

Safeviler ve Erdebil tekkesi, Anadolu Aleviliginin olusmasina katki saglayan

iki onemli etkendir. Erdebil tekkesi, baslangicta Siinni Ogretilerle kurulmus bir

91



SONUCLAR H. Betiil iN

tekkedir. Tekke, devlete dogru giden donemde kirilmalar yasamis ve Sii 6gretileri
biinyesine almistir. Ozellikle Seyh Ciineyd ve Seyh Haydar dsneminde Anadolu’ya
da bu fikirleri yaymaya baslayan Erdebil tekkesi Kizilbaghgin temelini
olusturmustur. Esasinda ayni ¢izgide goriilen Kizilbaslar ve Anadolu Kizilbaslari
aralarinda benzerlik bulunmakla beraber aymi ogretiler degillerdir. Iran odakli
Kizilbaslar, kitabi bilgi ile yogrulmus sistemli bir 6gretinin mensuplariyken; Anadolu
Kizilbaglari, bu kitabi bilgiden mahrum kalmislar ve sozli geleneklerle inanglarin
stirdiirmiiglerdir. Bu baglamda Anadolu Kizilbaslarini tek bir grup olarak gormek
zorlasmistir. Anadolu Kizilbaglar1 19. yiizyilda “Alevi” olarak tek bir isimle

anilmaya baslamislardir.

Bahsi gecen bu gruplagmalar ve iist bir anlam olarak verilen Alevi ismi esasen
giincel alevi sorunlarimin ilki olan isimlendirme ve tanim sorununa da sebep
olmustur. Bu giine kadar arastirmacilarin, ilahiyat akademisinin ve Alevilerin
yaptiklar1 bircok tanim bulunmakla beraber yapilan tanimlarin ortak noktalarindan
hareketle Alevilik, Islam’dan ayr1 diisiiniilemeyen Hz. Muhammed’in peygamberligi
ekseninde Hz. Ali’nin imam olarak kabul edildigi; Hz. Ali ve Hz. Muhammed’in Ehl-
i Beyt’ine sayg1 sevgiyi temel alan kiiltiirel ve itikadi temelleri olan Islam’m iginden

tasavvufi bir yol olarak 6ne ¢ikmaktadir.

Alevilik ve Bektasilik birbiri yerine kullanilabilen kavramlardir. Osmanli’nin
ilk donemlerinden itibaren devletin kurulmasi ve devaminin saglanmasi noktasinda
oldukca fazla caba gosteren Bektasiler devlet yanlisi bir durus sergilemislerdir.
Ancak 1826 yilinda temelini Bektasilerin olusturdugu Yeniceri ocagi kaldirilmis ve
Bektasiler ile Osmanli Devleti’nin arast acilmistir. Bu sebeple Bektasiler
faaliyetlerini Alevilerin ¢atis1 altinda yliriitmeye baslanmis ve zamanla toplum
igerisinde beraber anilir olmuslardir. Kizilbaslar ise zamanla Bektasilerden kurumsal
hayat noktasinda etkilenmis ve ilk olarak Alevilik kavramiyla goriintir olmak

istemislerdir.

Goriiniirlugti artan Aleviler, modernlesme ile birlikte esasli bir doniistimiin
icerisine girmisler ozellikle sehirlesmenin ve go¢ hareketlerinin bir sonucu olarak
modernlesen Aleviler, kent yasami icerisinde kendilerine yer bulabilmek icin
degismek zorunda kalmiglardir. Bu baglamda geleneksel ve modern Aleviligin her
birinin miistakil olarak incelenmesi gerektigi ve modernlesmenin bir sonucu olarak
Ali’siz Alevilik gibi cesitli Alevilikler oldugunu bilmek meselenin kavranmasi

acisindan olduk¢a 6nemli bir konumdadir.

92



SONUCLAR H. Betiil iN

Aleviler, ortaya ¢ikislar1 itibariyle mevcut siyasal yapinin yaninda ya da
karsisinda durarak siyasetin icinde yer almislardir. Osmanli Devleti doneminde
Yavuz Sultan Selim ve Sah Ismail’in ¢atismalar1 Alevilerin devletten soyutlanmasina
zemin olusturmustur. Toplum nezdinde de kabul goremeyen Aleviler kendilerini
kenara ¢ekerek ice dontik bir toplum yapisina biirtiinmiiglerdir. Cumhuriyet rejimi ve
Mustafa Kemal ile beraber devlete dair yeni umutlar besleyen Aleviler toplumsal
anlamda gortintirlik kazanmaya baslamiglar; 90’11 yillarda gergeklesen Alevi
uyanisiyla medyada kendilerine yer bulmuslardir. 2000°1i yillardan sonra AK Parti
iktidarinin siyasi atilimlari sebebiyle basta Alevi A¢ilimi1 ve Alevi Calistaylar1 olmak
tizere farkli denemeler yapilmis ve bu baglamda Alevilerin kimlik sorunlariyla

beraber yeni sorunlar giindeme gelmistir.

Alevi acilimi stireci Aleviler igin devlet nezdinde muhatap bulabilmeleri
acisindan oldukca o©nemli konumdadir. Acilim siirecinde gergeklesen Alevi
calistaylariyla basta Alevilerin sorunlar1 dinlenmis, ardindan toplam yedi kisimdan
olusan ve {iglinciisiiniin ilahiyatgilarla yapildig1 calistaylar gerceklestirilmistir.
Calistaylar sonucunda 2010 yilinda Necdet Subasi tarafindan Alevi Calistaylar1 Nihai
Raporu yaymlanmistir. Aleviler bu donemde kolektif bir durus sergileyememisler ve
hatta kimi zaman acilima destek veren Alevileri dislayan bir tavir takinmislardir.
Ancak biitiin bunlarin sonucunda devlet tarafindan taninmalari, toplumsal ve siyasi

noktada goriiniirliiklerinin artmasina zemin olusturmustur.

Calismanin son boliimiinde Ilahiyat akademisinden Ethem Ruhi Figlali, Hasan
Onat, Ilyas Uziim, Necdet Subas1 ve Sonmez Kutlu’nun perspektifinden Alevilik
konusuna yaklasimlar1 belli basli Alevi sorunlar1 temel alinarak incelenmistir. Bu
sorunlarin ilki Aleviligin nasil tanimlandigi meselesidir. Esasen diger sorunlarin
temelinde de bu konu yatmaktadir. Cemevlerinin statiisii, Diyanet Isleri Baskanlig
ve Aleviler, Zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri de giincel alevi sorunlari

arasindan en dnemlileridir.

Figlali, Alevilige ait giincel sorunlarla alakal1 yaptig1 yorumlarda genel olarak
alan1 geregi Islam Mezhepler Tarihi’ni baz almis ve konuya bu agidan yaklasmistir.
Alevilik tanimi yapilirken Alevilerin Islam dairesi iginde degerlendirilmesi
gerektigini neticede bir toplulugun inkar etmedigi miiddetce Miisliman oldugunu
ifade etmektedir. Cem ayinleriyle ilgili cemevlerinin statiisii noktasinda bir agiklama
da bulunmayan Figlali, ayin-i cemlerin koklii bir gecmise sahip Islami renklerle
harmanlanan kiiltiirel bir toplanti oldugunu vurgulamaktadir. Diyanet Isleri

Baskanligi ile alakali Alevilerin en 6nemli problemi temsil sorunudur. Bu baglamda

93



SONUCLAR H. Betiil iN

Figlali, Aleviligin ayr1 bir din ve ayr1 bir mezhep hiiviyetinde olmadigini iddia
ederek Diyanet Isleri Baskanligi’nda temsil edilemedigini belirtmektedir. Zorunlu
Din Kiiltirti ve Ahlak Bilgisi derslerinin 1980’11 yillarda okutulmaya basladigini
ifade eden Figlali, Alevilerin bu konuda giindeme gelen problemleriyle ilgili bir

aciklama yapmamustir.

Aleviligi Orta Asya Tiirk kiiltliriiniin bir takim ilkelerinin Ehl-i Beyt sevgisi
ile harmanlanarak olusturuldugu tarikat formuyla sekillenen bir anlayis bi¢imi olarak
degerlendiren Onat, Aleviligin islamdan bagimsiz olarak degerlendirilemeyecegini
nitekim kendini Misliman olarak goren her bireyin Miisliman oldugunu ifade
etmektedir. Kdyden kente go¢ ile baslayan ve sehirlesme ile devam eden Alevi
modernlesmesinin bir sonucu olarak cemevleri, Alevi toplumuna yeni bir sorun
olusturmustur. Bu sorunun temelinde Alevilerin cemevlerinin caminin bir alternatifi
oldugunu diistinmeleri yatmaktadir. Ancak cami, cemevi ya da bir baska mekanin
alternatifi degil bizzat Islam’m ve dolayisiyla tiim miisliimanlarin ibadet mekanidir.
Ote yandan Onat’a gore ayin-i cemler bir ibadet niteligi tagimaktadir. Aleviligin
tarikat formunda olmas1 Onat’in da Figlali gibi diistinmesine yol agmis ve Diyanet
Isleri Baskanligi’nda temsilini olanaksiz hale getirmistir. Ancak Onat, Figlali’dan
farkli olarak Diyanet Isleri Baskanliginin yeniden yapilandirilarak mezhepleriistii bir
yapiya ulasmasi gerektigini savunmaktadir. Zorunlu Din Kiltiirii ve Ahlak Bilgisi
derslerine dair Alevilerin talepleri ele alindiginda Onat, diger dini gruplarinda bu
ders biinyesinde islenmeyi talep etmeleri halinde ezici bir Stinni kesim olusacagini ve

bu sorunun simdi oldugundan daha fazla ¢ikmaza girebilecegini belirtmektedir.

Uziim, diger arastirmacilardan farkli olarak Alevilige dair bir teolojinin
miimkiinligli tizerinde durmaktadir. Diger dini gruplarla fikri anlamda bir tartigsma
noktast en azindan Aleviligin c¢ikisinda bulunmadigi icin teolojisinden
bahsedilemeyecegini ifade etmektedir. Ayni zamanda Aleviligin tasavvufi bir
olusumdan ziyada mistik bir karakter tasiyan tasavvufa benzeyen bir yol oldugunu
belirtmektedir. Cemevlerinin statiisii konusunda herhangi bir fikir belirtmeyen Uziim
ayin-i cemin dayandirildig:r kirklar meclisi olayinin esasen miragtan hemen sonra
vuku buldugunu soyleyen Alevilere ragmen boyle bir olaya kitabi bilgiler i¢inde
rastlanmadigin1 dolayisiyla kaynaginin sabit olmadigini ifade etmektedir. Ote yandan
Uziim diger arastirmacilardan farkli olarak Diyanet Isleri Baskanlhigi gibi bir
kurumun laikligi zedeledigini ve esas laiklikten uzaklasarak Tiirkiye tipi bir laiklik
anlayis1 ortaya ¢ikardigimmi vurgulamaktadir. Ayrica Uziim, baslangigta Alevilerin
Diyanet Isleri Baskanligi’na dair bir talepleri bulunmazken daha sonra bu isteklerin

ortaya cikmasinin sebebinin baslica Alevilerin orgiitlenme faaliyetleri oldugunu

94



SONUCLAR H. Betiil iN

gozlemlemektedir. Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri ile ilgili yaptig1 bir saha
arastirmasinda da aslinda Alevi ziimrenin bu derslerden rahatsiz olmadigin1 dinin
dogru oOgretilmesi ve dinsizligin Oniine gec¢ilmesi acisindan son derece Onemli
oldugunu belirtmektedir. Din dersleri ile ilgili mevcut sorunlarin asil sebebinin ise

siyaseten giindeme geldigini iddia etmektedir.

Kutlu, Aleviligin nasil tanimlandig1 meselesinde diger arastirmacilardan farkli
olarak Alevi isminin ilk olarak Nedim’in El-Fihrist eserinde kullanildigin1 bu
baglamda Tirk kiiltiirliniin Alevilik i¢in oldukca 6nemli oldugunu iddia etmektedir.
Ote yandan bir diger farki da “metadoksi” kavramiyla fark yaratmasidir. Metadoksi
kavrami tasavvufi gruplar i¢in kullanilan ve otekilestirmeye sebep olmayan bir
kullanim alanina sahiptir. Cemevlerinin statiisii noktasinda Kutlu, esasen Tekke ve
Zaviyelerin Kapatilmas1 Kanunu geregince giliniimiizde bu sorunla mesgul
oldugumuzu aksi halde camilerde vakti belirli ibadetlerden arta kalan zamanlarda
tasavvufi gruplarin dua ve niyazlarin1 gergeklestirdigini belirtmektedir. Cemevleriyle
ilgili sorunlarin cemevlerinin kurumsallagsmalarini tamamlamasi ve cemevlerinden
sorumlu seriat kapisina dayali uzmanlarin atanmasiyla miimkiin olacagini ifade
etmektedir. Alevilerin Diyanet Isleri Baskanhiginda temsil sorunu Kutlu’ya gore
taninma, cemevleri, din dersleri gibi giincel Alevi sorunlarmin temelini
olusturmaktadir. Uziim gibi Kutlu’da Diyanet Isleri Baskanlig1’nin laiklik anlayis1 ile
bagdasmayan bir kurum oldugunu vurgulamaktadir. Zorunlu Din kiiltlirii ve Ahlak
Bilgisi derslerinin mezhepler iistii bir anlayisa gore verilmesini ifade eden Kutlu,
esasen Mezhepsel din egitiminin okul c¢atis1 altinda verilmesini uygun
bulmamaktadir. Ayrica din 6gretiminde ibadet ve inang konular ilkogretimde; Islam
tarihi ve mezhepsel konular ise daha sonraki donemlerde miifredata dahil edilmelidir.
Bahsi edilen sekilde kademeli olarak verilmeyen Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi
Ogretimi  Ogrencilerde alt ve {ist kimlik c¢ergevesi c¢izmelerinde sorun

yasatabilmektedir.

Subas1 ise din sosyologu olmasi sebebiyle basta Aleviligin nasil tanimlandigi
ve daha sonrasinda diger sorunlar hakkinda bu disiplinin getirilerinden faydalanmis
ozellikle Aleviligin tanim meselesinde Alevilerin kendilerini algilayisi, kimliklerini
tanimalar1 {izerinde bizzat kendilerinin goriislerini 6ne alip degerlendirmeler
yapmustir. Cemevleri sorununu modernlesme temelinde ele alan Subasi’na gore
cemevlerindeki bu statii degisiminin ana nedeni dedelerin modernlesmeye dayali
olarak statiilerinin degismesidir. Diyanet Isleri Baskanhigi’na dair yapilan
acilamalarda bu kurumun Osmanli Devletinde yer alan Seyh’iil-Islamlik kurumuyla

iligkilendirildigini ancak bu ikisinin paralel olarak ilerlemedigini ifade etmektedir.

95



SONUCLAR H. Betiil iN

Ote yandan Kutlu gibi Subas1 da Diyanet Isleri Baskanliginda Alevilerin temsil
meselesini bahsi gecen diger sorunlarin kaynagi olarak gormektedir. Diger
arastirmacilardan farkli olarak Subasi, Zorunlu Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri
daha onceden bir sorun olarak degerlendirilmezken son zamanlarda bir sorun olarak
ortaya konmasinin ana nedeninin yurt dis1 kaynakli faaliyetler oldugunu ifade
etmektedir. Ote yandan tek tip bir Alevilikten s6z edilemeyen toplumumuzda Din
Kiilttirti ve Ahlak Bilgisi derslerinde detayli olarak Alevilik ele alinacaksa ve onun
esaslar1 islenecekse hangi Aleviligin hangi esasinin kaynak olarak kabul edilecegi

tam bir muammadir.

Alevilik meselesinin ilahiyat akademisi bakis agisina gore degerlendirilmesi
ilk olarak toplumsal biitiinlesme ve bu zamana kadar getirilmis icsel siireclere
bakildiginda iki tarafli muhataplar tarafindan ele alinmasi son derece onemlidir.
Nitekim birbirinden habersiz iki tarafin karsilikli olarak sorunlarin ¢oziimiine katki
saglamas1 diistinlilememektedir. Bu baglamda 6zellikle alevi acilimi ve alevi
calistaylar1 bizzat iki tarafinda sorunlar1 konustugu ve kimi zaman kabullenmeye

dayal1 itiraflarin yapildig1 acilim siirecini destekleyen bir alan olusturmustur.

Alevilerin giincel sorunlarmin  en Onemlilerinin  Aleviligin  tanimi1
meselesinden kaynagini aldigi ifade edilebilmektedir. Kendilerini Miisliiman olarak
tamimlayan bir topluluga otekilestirici bir yaklasimla “Islam dis1” olduklar
muamelesinin yapilmas1 ne kadar yanlissa; Islami gelenek ve kiiltiir ortakliginda
sekillendigi oldukca belirgin olan bir mekanizmanin tiim tarihsel baglamlar1 yok
sayarak 1srarla kendisini Islam dis1 olarak tanimlamaya calismasi da ayni oranda
sakincalidir. Bahsi gecen konunun bizzat kendileri tarafindan ¢oziilmesine yonelik
gerekliligin ortak bir tarihsel dinamikte bulusulmasi agisindan hatirlatilmasi yerinde
olacaktir. Ote yandan mevcut tek tip bir Alevilik s6z konusu degilken Alevilige dair
belli basli noktalar1 olan genelgecer bir tanimin yapilmasi olduk¢a zor ancak
elzemdir. Cemevleri noktasinda devlet tarafindan atamasi yapilan uzmanlarin
koordinatorliigiinde; Alevilerin i¢inde olduklar1 gruplarin igbirligiyle hazirlanan
yonetmeliklere gore diizenlenen ve camiye alternatif olmadan siirdiiriilebilen ibadet
alanlar1 olusturulabilir. Diyanet Isleri Baskanligi'nda Alevi ziimrelerin temsili
konusunda Alevilerin Tiirkiye’de bulunan diger dini gruplar gibi bir grup oldugu ve
kendilerine verilen haklarin diger gruplar tarafindan da talep edilecegini hatirlatarak
temsil edilemeyecegi vurgulanabilir. Ancak Diyanet Isleri Bagkanligi’nin sundugu
din hizmetlerinden; diger vatandaslarin da sahip oldugu haklarin aynisina sahip
olduklar1 ifade edilmelidir. Din Kiiltiirii ve Ahlak Bilgisi dersleri ile ilgili olarak son

zamanlarda yapilan diizenlemelerle birlikte miifredata eklenen Alevilik konusu hem

96



SONUCLAR H. Betiil iN

aleviler hem de toplumdaki diger dini gruplar agisindan 6nemli bir konumdadir.
Daha 6nce bahsi gecen calismalarin da gosterdigi lizere bu dersler 6zellikle dinsizlik
egilimi ve yanlis Ogretilerin Oniine gegmek icin Alevi vatandaslar nezdinde kabul
gormiis durumdadir. Bazi Alevi kesimler ise bu derslerin tamamen kaldirilmasini ya
da Alevi inan¢ ve erkdni odaginda din derslerinin yeniden revize edilmesini talep
etmektedir. Ancak Tiirkiye inang ¢esitliligi hayli fazla olan bir tilkedir. Dolayisiyla
bu cesitligin icerisinde her bir dini gruba boyle bir imkan taninmasi ilk olarak
Ogrencileri daha sonra da toplumu icinden ¢ikilamaz bir karmasikliga

stirikleyecektir.

Turkiye’de Alevilik, gilincelligini  hi¢cbir zaman kaybetmeyen farkl
kaynaklardan beslenmeye devam eden ve devam edecegi on goriillen sosyal bir
meseledir. Bugiin gelinen noktada konuya dair bir ¢éziimii zorlastiran en 6nemli
etken “On yargi” meselesidir. Bahsi edilen 6n yargilarin biiyiik bir kismimin bilgi
eksikliginden kaynaklandig1 ifade edilebilir. Kokleri gecmise uzanan Alevilik
meselesinin ¢oztimiine iliskin tarihi gerceklerin ve giincel meselelerin acik¢a ortaya
konulabilmesi; saglam zeminler tiizerinde tarafsiz bir bicimde tartisilabilmesi,
konunun daha iyi anlasilmasina ve beraberinde gecerli ¢6ziim yollar1 sunmasina

katki saglayacak en 6nemli baslangic noktasidir.

97



KAYNAKLAR
Acar, S. (2022). Ali'siz alevilige reddiye. Alevilik-Bektasilik Arastirmalar: Dergisi,
(26), 270-283.

AHMET YASAR OCAK, "ALEVI", TDV islam  Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/alevi (27.05.2024).

Akcicek, A. (2016). Alevi A¢iliminda Coziime Odaklanmak: Reform Adimlarina
Iliskin Oneriler ve Yol Haritas1 Raporu. Liberal Diisiince Dergisi(82),
153-168.

Akgtl, M. (2020). Modernlik modernlesme postmodernlik sekiilerlesme ve din. N.
Akyiiz ve I. Capcioglu (Ed.), Din sosyolojisi el kitabi icinde (s. 181-211).
Grafiker Yayinlari. Ankara.

Akkir, R. (2014, Ekim). Siyasal bir mesele olarak alevilik [Bildiri sunumul.
Gecmisten glintimiize alevilik 1. uluslararasi sempozyumu, Bing6l.

Aksoy, E. ve , O. G. (2012). Sosyolojik acgidan alevi/bektasilerde tenasiih
inanci. Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas veli’ Arastirma Dergisi, (62), 249-270.

Aktiirk, H. (2019). Modern alevi ekolleri. Hiper Yayin. Istanbul.

giintimiize alevilik I. uluslararas1 sempozyumu, Bingol.

Akyiiz, N. ve Capcioglu, I. (2020). Din ve toplum iliskileri. N. Akyiiz ve I.
Capcioglu (Ed.), Din sosyolojisi' el kitabi iginde (s. 43-47). Grafiker Yayinlari.
Ankara.

Alev Kiiltiir Enstitiisti. (2013). Alevi-Bektasilerin Sorunlar1 Ve Coziimlerine Iliskin
Rapor. Almanya.

Alpaslan, H. H. (2012). Anadoluda alevilik ve kizilbas tiirkler. Kum Saati Yayin.
Istanbul.

Alpay, I. C. A. H. (2022). Gegmisten gelecege din ve tiirklerin din anlayis1. Trirk
Kiiltiirii ve Hact Bektag veli’ Arastirma Dergisi, (101), 457-478.

Apak, A. (2014). Ana hatlariyla islam tarihi 1. Ensar Nesriyat. Istanbul.

Arabaci, F. (2009). Alevilik ve siinniligin sosyolojik boyutlari. Baris Platin Kitabevi.
Ankara.

Arpaci, 1. (2019). Dini Milliyeteilik Baglaminda Alevi Siyasallagsmasi.
Kahramanmaras Siit¢ii iImam Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 16(1),
31-54. https://doi.org/10.33437/ksusbd.447028

Atasagun, G. (2013). Dinler tarihi. Sebat Matbaacilik. Konya.

Aydin, A. (2017). Akademisyenlerle alevilik bektasilik soylesileri. Can Yayinlari.
Istanbul.

Aydin, N. (2020). Osmanlidan giiniimiize aleviligin tarihsel gelisimi. Shard, (36),
113-137.

98



Aytas, G. (2010). Alevilik kavrami etrafinda bazi tespit ve degerlendirmeler. Tiirk
Kiiltiirii ve Haci Bektas veli Arastirma Dergisi, (56), 17-28.

Diyanet  isleri’  baskanligt  kurulus  ve  gorevleri:  hakkinda  kanun.

Mevzuat.gov.tr.

chromeextension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.mevzuat.
gov.tr/mevzuatmetin/1.5.633.pdf

Bakan, S., & Levent, R. (2018). TEK PARTI DONEMIi ALEVI POLITIKASI. Inonii
Universitesi Uluslararasi Sosyal Bilimler Dergisi, 7(1), 1-15.

.....

incelemesi. Atif Yayinlari. Ankara.

Bese, A. ve Tozlu, S. (2011). Ingiliz kayitlarinda aleviler ve bektasiler. Trirk Kiiltiirii
ve Haci Bektas veli' Arastirma Dergisi, (59), 195-220.

Bey, B. S. (2000). Tiikiye'de alevi' bektasi' ahi' ve nusayri ziimreleri. T.c. Kiiltiir
Bakanlig1 Yayinlari. Ankara.

Bozkus, Y. D. (2022). Islamiyet dncesi dénemin tiirk kiiltiir ve uygarhigina genel bir
bakis. Afyon Kocatepe Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 24(1), 335-349.

Brumessen, M. V. (2016). Kiirtlik tirkliik alevilik etnik ve dinsel kimlik
miicadeleleri. Iletisim Yayinlar1. Istanbul.

Bulut, F. (2015). Ali ’siz Alevilik. Berfin Yayinlari. Istanbul.

Bulut, H. I. (2023). Anadolu aleviliginin temel sorunlari. Tiirk Kiiltiirii ve Haci
Bektas veli Arastirma Dergisi, (108),
223-244. https://doi.org/10.60163/hbv.108.012

Ceylan, Y. (2015). YENI BIR KIMLIK HAREKETI: ANADOLU
ALEVILIGI. Dicle Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi(13),
210-226.

Cakmak, F. (2022). Tirkiye’de Toplumsal Sorunlarin Coziimiinde Miizakereci Dil
Pratigi: “Ac¢ilim” Kavrami ve Siirecleri Uzerine Bir Analiz. International
Journal of Social Inquiry, 15(2), 539-556.
https://doi.org/10.37093/ijsi.1177156

Cakmak, Y. ve Giirtas, 1. (2016). Kizilbashk alevilik bektasilik. 1letisim yayinlar1.
Istanbul.

Camuroglu, R. (2000). Degisen kosullarda alevilik. Dogan Kitapgilik. Istanbul.

Camuroglu, R. (2009). islamm egemen olmadig1 higbir cografyada alevilik
yoktur. Dem Dergi, (6), 40-52.

Capgioglu, I. ve Alpay, A. H. (2021). Gegmisten gelecege din ve tiirklerin din
anlayisi. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas Veli' Arastirma Dergisi, (101), 457-478.

Capcioglu, I. ve Alpay, H. (2022). Gegmisten gelecege din ve tiirklerin din
anlayis1. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas veli' Aragstirma Dergisi, (101), 457-478.

Dalkiran, S. (2002). Alevi kimligi ve anadolu aleviligi {izerine bir deneme. Ekev

99



Akademi Dergisi, (10), 95-117.

Dedekarginoglu, H. (2010). Diinkii ve bugtinkti alevilik. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas
Veli' Aragstirma Dergisi, (56), 325-348.

Demir, A. I. ve Sanli, Y. (2017). Cem dergisi’nin sunumuyla alevilik’te
inanclar. Emakalat Mezhep Arastirmalar: Dergisi, 10(1), 51-76.

Demir, A. I. ve Sanli, Y. (2018). Cem dergisi'nin sunumuyla alevi gelenekte
ibadetler. Emakalat Mezhep Arastirmalart Dergisi, 11(1), 13-35.

Demircan, A. (2013). Hz. Ali’nin iktidar yillarinda islam toplumunda
siyaset. Anemon Mus Alparslan Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(2),
173-190.

Demirkol, M. (2016). Ak parti doneminde alevi c¢alistaylarrinin
degerlendirilmesi. Sosyal Bilimler Metinleri, ICOMEP 6zel Sayis1), 309-321.

Demir, A. I. ve Sanli, Y. (2016). Cem dergisi\'nde sunulan alevilik kavram, kaynak
ve tarthi. Emakalat Mezhep Arastirmalari Dergisi, 9(2), 163-232.

Dogan, H. (2014). Mus-vartoalevilerinde dini inan¢ ve sosyal hayat. M. Yazici
(Ed.), Geg¢misten giiniimiize alevilik 1. uluslararasi sempozyumu iginde (s.
94-124). Bingol Universitesi Yayinlar1. Bing6l.

Dokuyan, S. (2021). Tekkelerin kapatilmas: ve tasfiye stireci 1925-1938. Tiirk
Kiiltiirii ve Haci Bektas veli’ Arastirma Dergisi, (98), 217-244.

Dogiis, S. (2023). Alevilik-bektasilik 1liskisi ve aleviligin  bektasilikle
kaynasmasi. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas veli Arastirma Dergisi, (105),
73-95. https://doi.org/10.34189/hbv.105.004

Ekinci, M. (2001). Anadolu aleviliginin tarihsel arka plami. Harran Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yaynlar1. Sanlurfa.

Ekinci, M. (2004). Aleviligin temel kaynaklarindan biri olan buyruk’un iman ve
islam esaslar1 agisindan bir degerlendirilmesi . Harran Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi , (13), 7-40.

El-Buti, M. S. R. (2002). Fikhu's siyre. islami Edebiyat Yaynlari.
Erdogan, K. (1993). Alevilik bektagilik. Iletisim Yayinlar1. Istanbul.

Erkocoglu, F. (2010). Kutsal(lastirilmis) bir mekan: kerbela (osmanli hakimiyetinin
sonuna kadar). Cumhuriyet Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi , 14(1),
277-320.

Ertan, M. (2014). Alevi calistaylar1 tizerine bir degerlendirme. M. Yazici
(Ed.), Geg¢misten giiniimiize alevilik 1. uluslararasi sempozyumu iginde (s.
628-634). Bingol Universitesi Yayinlar1. Bing6l.

Ertan, M. (2023). Tarihini Yazan Kimlik: Alevi Hareketinin Oznelerinin Kaleminden
Aleviligin Tarihi. Toplumsal Tarih Akademi (3), 70-86.

Figlali, E. R. (1994). Geg¢misten giiniimiize halk inanc¢lar: itibariyle alevilik
bektasilik. Volkan Matbaacilik. Ankara.

100



Figlal, E. R. (2014). Giiniimiiz islam mezhepleri. Izmir Tlahiyat Yayinlari. izmir.

Figlali, E. R. (2008). Imamiyye siasi. Agac Kitabevi Yaynlar1. Istanbul.

Figlali, E. R. (2005). Alevilik ve heterodoksi. Tiirk Yurdu Dergisi, 25(210), 5-8.

Figlal, E. R. (2006). Tiirkiye'de alevilik bektasilik. izmir Ilahiyat Vakfi Yaymlar1.
[zmir.

Figlali, E. R. (1997). Din ve devlet iliskileri . Atatiirk Arastirma Merkezi’
Dergisi', 13(38), 581-611.

Figlah, E. R. (1983). Ik Sii olaylar. Atatiirk Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi, 26(1-4), 335-352.

Figlal, E. R. (1995). islam ve laiklik. Atatiirk Arastirma Merkezi' Dergisi , 11(33),
653-686.

Figlali, E. R. (1995). Islam ve laiklik. Atatiirk Arastirma Merkezi Dergisi, 11(33),
653-686.

Figlali, E. R. (1992, Subat). Ana hatlarlyla alevilik [Bildiri sunumu]. Giiniimiizde
alevilik ve bektasilik , Ankara.

o

Figlali, E. R. (1993, Subat). Siiligin dogusu ve gelismesi [Bildiri sunumul.
Milletleraras: tarihte ve giiniimiizde siilik sempozyumu , istanbul.

Geyik, S. K. (2020). Alevi toplumunda siyasal davranis: haci bektas veli’ anadolu
kiiltiir vakfi kusadasi ornegi’ [Yayimlanmamis yiiksek lisans tezi]. Adnan
Menderes Universitesi.

Giil, I. (2016). Kentlesme siirecinde anadolu aleviliginin bazi temel sorunlar ve
coziim Onerileri (samsun ili 6rnegi). Alevilik Arastirmalari Dergisi, 6(12),
95-113.

Giil, 1. (2018). Tiirkiye’de alevi-bektasi orgiitlenmeleri. Alevilik Arastirmalari
Dergisi, (16), 217-236.

Giingor, O. (2007). Araftaki kimlik alevilik bektasilik. Akasya Kitap. Ankara.

Hakyemez, C. (2008). Si1 imamiyye fikhinin tesekkiil stireci ve imamet. Hitit
Universitesi' [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, 7(13), 7-36.

Hamurcu, i. O., & Uste, A. N. (2018). ADALET VE KALKINMA PARTISI
HUKUMETLERININ ALEVI ACILIMINA YONELIK OLARAK

ALEVILERIN GORUSLERI izmir Orneklemi. Ekonomi Ve Yonetim
Arastirmalar1 Dergisi, 7(2), 1-25.

Hepkul, A. (2002). Bir sosyal bilim arastirma yontemi olarak icerik analizi. Anadolu
Universitesi' Iktisadi've Idari Bilimler Fakiiltesi Dergisi, 18(1), 1-12.

Ithan, A. (1996). Siilik ve ana prensipleri. Erdem Insan ve Toplum Bilimleri
Dergisi, 8(23), 375-396.

ISMAIL YIGIT, "TEVVABIN", TDV islam Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/tevvabin (25.04.2024).

101



[SMAIL YIGIT, "TEVVABIN", TDV fslam Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/tevvabin (28.05.2024).

Kaplan, D. (2019). Yazili kaynaklarina gorve alevilik. Turkiye Diyanet Vakfi
Yaylari. Ankara.

Karadere, I. (2020). Islam mezhepleri tarihi’nde cemel ve siffin . Samer Yayinlari.
Kahramanmaras.

Karamustafa, A. (2016). Anadolunun islamlagsmasi baglaminda aleviligin olusumu.
Y. Cakmak ve 1. Giirtas (Ed.), Kizilbaslik alevilik bektasilik tarih kimlik inan¢
ritiiel i¢inde (s. 20-40). Iletisim Yayinlar1. Istanbul.

Keskin, Y. (2012). Yakin déneme etkileri itibar1 ile kerbeld. Atatiirk Universitesi’
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, (38), 307-340.

Keskin, Y. M. (2010). Alevi Bektasilerin Diyanet Isleri Baskanhigi’nda Temsil
Onerisine iliskin Alevilerin Tutumlar1 Uzerine Bir Alan Arastirmasi (Elazig
Omnegi). EKEV Akademik Dergi, 14, 42. 1-16.

Kilig, F. ve Agcoban, S. (2013). Gelenek ve modernizm baglaminda islam. Sakarya
Universitesi Hahiyat Faiiltesi’ Dergisi, 15(28),
223-242. https://doi.org/10.17335/sakaifd.219832

Kongar, E. (2022). Toplumsal degisme kuramlari ve tiirkiye gercegi. Remzi Kitabevi.
Istanbul.

Koyuncu, M. (2015). Aleviligin mensei olan sid’nin ortaya ¢ikisini etkileyen tarihsel
olaylar. Sosyal ve Kiiltiirel Arastirmalar Dergisi' (Skad), 1(1), 1-15.

Kutlu, S. (2006). Alevilik bektasilik yazilar: aleviligin yazili kaynaklart buyruk,
tezkire-i'seyh safi. Ankara Okulu Yayinlari. Ankara.

Kutlu, S. (2003). Din anlayisinda farklilagsmalar tirkiyede alevilik bektasilik.
Diyanet Isleri Bagkanlig1 Yayimlari. Ankara.

Kutlu, S. (2001). Alevilik-bektasiligin diyanet'te temsili problemi. Islamiyat Dergisi,
(1), 21-40.

Kutlu, S. (2002). Din 6gretiminde yeni yontem arayislar1 uluslarasi sempozyumu
. Aiiifd, (1), 301-322.

Kutlu, S. (2009). Diyanet isleri baskanlig1r ve islamigi dini gruplarla (mezhep ve
tarikatlar) iliskileri. Dini Arastirmalar Dergisi, 12(33), 107-127.

Kiiciikcan, T. (2005). Modernlesme ve Sekiilerlesme Kuramlars Baglaminda Din,
Toplumsal Degisme ve IslAm Diinyasi. Islam Arastirmalari Dergisi(13),
109-128.

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sozliigii (cev. Osman Akmhay, Derya Komiircii)
Bilim ve Sanat Yaynlari. Ankara.

Melikof, 1. (2013). Alevi bektasiligin tarihi kokenleri bektasi kizilbas (alevi)
bolinmesi ve neticeleri. I. Kurt ve S. A. Tiz (Ed.), Tarihi' ve kiiltiirel
boyutlariyla tiirkiye'de aleviler bektagsiler nusayriler i¢inde (s. 17-24). Ensar

102



Nesriyat. Istanbul.

Melikoff, I. (2005). Aleviligi tim olarak gorme imkanm1 yok. Tiirk Yurdu
Dergisi, 25(210), 55-59.

Melikoff, 1. (2013). Miizakereler. I. Kurt ve S. Ali Tiiz (Ed.), Tiirkiye'de aleviler
bektasiler nusayriler i¢inde (s. 421-423). Ensar Nesriyat. Istanbul.

Melikoff, 1. (2019). Uyur idik uyardilar. Demos Yayinlari. Istanbul.
Melikoff, I. (2009). Uyur idik uyard:. Demos. Istanbul.

MUSTAFA 0Oz, "EHL-i  BEYT", TDV  Islam  Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-beyt (28.05.2024).

MUSTAFA 0z, "STA", TDV [slam Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/sia#1 (28.05.2024).
MUSTAFA 0z, "SIA", TDV fslam Ansiklopedisi,

https://islamansiklopedisi.org.tr/sia#1 (25.04.2024).

MUSTAFA SABRI KUCUKASCI, "SAKIFETU BENI SAIDE", TDV islam
Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/sakifetu-beni-saide
(28.05.2024).

MUSTAFA  SINANOGLU, '"IBADET", TDV Iislam  Ansiklopedisi,
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibadet#1-etimoloji-ve-tanim (27.05.2024).

Ocak, A. Y. (2018). Tiirk sufiligine bakislar. Iletisim Yayinlar1. Istanbul.
Okumus, E. (2020). Toplumsal degisme ve din. Insan Yayinlar1. istanbul.
Onat, H. (2023). Alevilik bektasilik kizilbaslik. Fecr Yayinlari. Ankara.

Onat, H. (2005). Alevilik-Bektasilik, din kiiltiirii ahlak bilgisi ve diyanet. Tiirk Yurdu
Dergisi, 25(210), 8-20.

Onat, H. (2009). Kimlik teoloji iligkisi baglaminda alevilik bektasilikle ilgili kimlik
tartismalar1  lizerine. Alevilik Bektasilik Arastirmalart  Dergisi, (1),
18-31. https://doi.org/10.24082/abked.2009.01.002

Onat, H. (2007, Kasim). Corum aleviligi' iizerine [Bildiri sunumu]. Uluslararas: ;
osmanli\'dan cumhuriyete ¢orum sempozyum , Corum.

Ozkan, M. (2010). Kerbeladan 6nce hz. hiiseyini dogru anlamak. Sirnak Universitesi
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi’, 1(1-2), 87-109.

Palabiyik, A., & Savas, A. R. (2020). Alevilik Uzerine Bir Saha Calismasi: Mus ili
Varto Ornegi. Ictimaiyat, 4(1), 12-22.
https://doi.org/10.33709/ictimaiyat.641212

Sancakli, S. (2007, Ekim). Hadisler baglaminda hz. peygamber'in hz. ali ile olan
iligkilerinin onemi ve analizi [Bildiri sunumu]. Hazreti ali sempozyumu,
[zmir.

Selcuk, A. (2008). Agaceri tiirkmenleri tahtacilar. 1Q Kiiltiir Sanat Yaymcilik.
103



Istanbul.

Selguk, H. (2021). Osmanli devleti’nin kizilbas(alevi)-bektasileri stinnilestirme
siyaseti takip ettigi 19. ve 20. yiizyilda haci bektas veli tekkesi . Nevsehir
Haci Bektas veli' Universitesi Sbe Dergisi, 11(Hac1 Bektas Veli 6zel sayis),

26-36. https://doi.org/10.30783/nevsosbilen. 1011358.
Solgun, C. (2014). Alevi'sorunu nereden nereye. Cizgi Kitabevi. Istanbul.

Soyleyisi Yapan: Dini Arastirmalar, “Necdet SUBASI ile Alevilik Uzerine Soylesi”.
Dini Arastirmalar 12/33 (Haziran 2009), 129-140.

Subasi, N. (2008). Surr1 fis eylemek alevi' modernlesmesi. Ufuk Cizgisi . Istanbul.

Subasi, N. (2017). Diyanet ve Orgiitlii Dini Yap1 ve Cemaatler. Insan Ve Toplum,
7(1), 223-232.

Subasi, N. (2002). Tirk modernlesmesi ve alevilik. Folklor Edebiyat Dergisi, 8(29),
91-122.

Salli, A. (2017). Modernlik, gelenek ve din iligkisi: bir modernlesme kurami
elestirisi. Kirikkale Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi, 2(4), 55-82.

Tas, K. (2022). Aleviligin tanim1 ve temel ibadetleri (kureysan ocagi 6zelinde). Tiirk
Kiiltiirii ve Hact Bektag veli’ Arastirma Dergisi, (104), 471-490.

Tasgin, A. (2019). Kalemle resmedilen alevilik. Cizgi Kitabevi. Ankara.

Tastan, Y. K. (2012). Aleviligin Siyasallagsmas1 ve Alevi A¢ilim1 I: Tarihsel Kokler.
Karadeniz Arastirmalari, 35(35), 1-18.

T.C. Devlet Bakanlig1. (2010). Alevi ¢alistaylar1 nihai raporu. Ankara.
T.C. Devlet Bakanligi. (2009). 7. Alevi calistay1. Ankara.
T.C. Devlet Bakanligi. (2009). 3. Alevi calistay1. Ankara.

Toprak, H. (2017). TURKIYE CUMHURIYETiI’NDE DIiNI KURUMSALLASMA:
DIYANET ISLERI BASKANLIGININ KURULUSU. Muhafazakar Diisiince
Dergisi, 14(51), 217-233.

.....

Tuna, H. (2011). Pir sultan abdal kiiltiir sanat dergisi’nde sunulan
alevilik [Yayimlanmamis yiiksek lisans tezi]. Istanbul Universitesi.

Turan, A. ve Yildiz, H. (2008). Tarihten glintimiize anadolu aleviligi. Ondokuz May:s
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi', 26(26-27), 11-24.

Ucar, R. (2020). Alevilik- bektasiligin tarihi arka plani. A. Y. Soyyer
(Ed.), Uluslararasi haci bektas veli ve takipgileri: sempozyumu bildiriler
kitabi i¢inde (s. 43-56). Senyildiz Yaymcilik.

Ugar, R. (2020). Alevilik bektasilik. N. Akyiiz ve I. Capcioglu (Ed.), Din sosyolojisi
el kitabi i¢inde (s. 181-211). Grafiker Yayinlari. Ankara.

Ucar, R. (2020, Kasim). Alevilik- bektasiligin tarihi’ arka plam [Bildiri sunumu].
Uluslararasi haci bektas veli ve takipgileri sempozyumu , Cevrimici.

104



Ugurlu, O. (2015). Alevilik sdylesileri necdet subasi. Ukam Yayinlari, 7-18.

Uger, C. (2005). Tokat yoresinde geleneksel alevilik. Ankara Okulu Yaymevi.
Ankara.

Ucger, C. (2010). Geleneksel alevilikte ibadet -hayat1, baz1 adab ve erkan. H. I. Bulut
(Ed.), Anadolu'da aleviligin diinii ve bugiinii i¢inde (s. 457-510). Sakarya
Universitesi Yaynlar1. Sakarya.

Uziim, 1. (1997). Giiniimiiz aleviligi. Isam Yayinlar1. Istanbul.

Uziim, 1. (1997). Modernizmin alevi toplumu iizerindeki etkileri [Bildiri sunumu]. II.
kutlu dogum ilmi toplantsi, Istanbul.

Uziim, 1. (2009). Alevi teolojisinden soz edilebilir mi. Dem Dergi, (6), 7-10.

Uziim, 1. (2009). Inangtan kiilte alevilikte oniki imam inanci. A. Y. O.
(Ed.), Gegmisten giiniimiize alevi bektasi kiiltiirii iginde (s. 268-285). T.c.
Kiltiir Ve Turizm Bakanligi Yayinlari.

Uziim, 1. (2008). Tarihsel ve kiiltiirel boyutlariyla Alevilik. Isam Yayinlari. Istanbul.
Yalc¢inkaya, A. (2014). Kavimkiran ikliminde aleviler. Dipnot Yayinlari. Ankara.
Yalc¢inkaya, A. (2014). Kavimkirim ikliminde aleviler. Dipnot Yayinlari. Ankara.

Yal¢inkaya, A. ve Karagali, H. (2020). Aleviler ve sosyalistler sosyalistler ve aleviler
bir karsilasmanin kenar notlari. Dipnot Yayinlari. Ankara.

Yazici, M. (2014). Bingol’de ilim meclisi kuruldu, akil goniille bulustu: gecmisten
giiniimiize alevilik 1. uluslararasi sempozyumu. Bingsl Universitesi' [lahiyat
Fakiiltesi' Dergisi', 1(2), 235-243.

Yeler, A. (2019). Sivil toplumdan sivasi partilere alevi kurumsallasmasi. Cizgi
Kitabevi. Istanbul.

Yildirim, R. (2018). Aleviligin dogusu kizilbas sufiligin toplumsal ve siyasi temelleri
(1300-1501). (Ceviren: B. Yildirim) Iletisim Yaymlar1. (Orijinal ¢alismanin
basim tarihi: 2017). Istanbul.

Yildirim, R. (2016). Bektasi kime derler bektasi kavraminin kapsami ve sinirlari
lizerine tarihsel bir analiz degerlendirilmesi. Y. Cakmak ve 1. Giirtas

(Ed.), Kizilbashk alevilik bektasilik tarih kimlik inang ritiiel iginde (s. 40-60).
Iletisim Yayinlar1. Istanbul.

Yildirim, R. (2012). Geleneksel alevilikten modern alevilige: tarihsel bir doniisiimiin
ana eksenler. Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas veli" Arastirma Dergisi, (62),
135-162.

Yildiz, H. (2014). Anadolu Aleviligi. Ankara OkuluYayinlari. Ankara.

Yildiz, H. (2010). Tiirkiyede aleviligin inan¢ ve ahlaki degerleri. H. iI. Bulut
(Ed.), Anadolu'da aleviligin diinii ve bugiinii i¢inde (s. 405-455). Sakarya
Universitesi Yaynlar1. Sakarya.

YUSUF SEVKI YAVUZ, "KADER", TDV Islam  Ansiklopedisi,

105



