
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FLANÖR/FLANÖZ BELLEK: 20. YÜZYIL  

MODERNİST METİNLERİNDE  

“DÜŞÜNÜR-GEZER”İN BELLEK İZLERİ 

Hande ALTAR LİDAR 

(Doktora Tezi) 

Eskişehir, 2024 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

FLANÖR/FLANÖZ BELLEK: 20. YÜZYIL MODERNİST 

METİNLERİNDE “DÜŞÜNÜR-GEZER”İN BELLEK İZLERİ 

 

 

Hande ALTAR LİDAR 

 

T.C.  

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

Karşılaştırmalı Edebiyat Anabilim Dalı 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 Eskişehir, 2024 

 

 

 

 



 
 

T.C.  

ESKİŞEHİR OSMANGAZİ ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Hande ALTAR LİDAR tarafından hazırlanan Flanör/Flanöz Bellek: 20. Yüzyıl 

Modernist Metinlerinde “Düşünür-Gezer”in Bellek İzleri başlıklı bu çalışma 19.07.2024 

tarihinde Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü Eğitim 

ve Öğretim Yönetmeliğinin ilgili maddesi uyarınca yapılan savunma sınavı sonucunda 

başarılı bulunarak, jürimiz tarafından Karşılaştırmalı Edebiyat Anabilim Dalı Doktora 

tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

Başkan 

Prof. Dr. Cemal SAKALLI 

 

Üye (Danışman) 

Prof. Dr. Medine SİVRİ 

 

Üye 

Doç. Dr. Özlem ÖZEN 

 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Arzu YETİM 

 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Sevilay YAVUZ 

ÇEŞMECİ 

 

 

              ONAY 

            .../... /202.. 

         Prof. Dr. Oytun MEÇİK 

             Enstitü Müdürü 

 



iii 
 

14/06/2024 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

 Bu tezin Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği 

Yönergesi hükümlerine göre hazırlandığını; bana ait, özgün bir çalışma olduğunu; 

çalışmanın hazırlık, veri toplama, analiz ve bilgilerin sunumu aşamalarında bilimsel 

etik ilke ve kurallara uygun davrandığımı; bu çalışma kapsamında elde edilen tüm veri 

ve bilgiler için kaynak gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi; bu 

çalışmanın Eskişehir Osmangazi Üniversitesi tarafından kullanılan bilimsel intihal 

tespit programıyla taranmasını kabul ettiğimi ve hiçbir şekilde intihal içermediğini 

beyan ederim. Yaptığım bu beyana aykırı bir durumun saptanması halinde ortaya 

çıkacak tüm ahlaki ve hukuki sonuçlara razı olduğumu bildiririm. 

 

        Hande ALTAR LİDAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZ 

FLANÖR/FLANÖZ BELLEK: 20. YÜZYIL MODERNİST 

METİNLERİNDE “DÜŞÜNÜR-GEZER”İN BELLEK İZLERİ 

ALTAR LİDAR, HANDE 

DOKTORA, 2024 

KARŞILAŞTIRMALI EDEBİYAT ANABİLİM DALI 

Danışman: Prof. Dr. Medine SİVRİ 

Bu çalışmada, 20. yüzyıl modernist edebiyat metinlerinden James Joyce’un 

Ulysses, Virginia Woolf’un Mrs. Dalloway ve Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur adlı 

romanları, flanör/flanöz tiplerinin bellekle ilişkisi bağlamında karşılaştırmalı olarak 

incelenmiştir.  

Yürüyerek gezinirken edindiği çevre izlenimleriyle düşünceler üreten kişi 

anlamına gelen flanör, moderniteyle birlikte ortaya çıkan bir kent figürü ve yazın 

dünyasında yer edinmiş bir tiptir. Başlangıçta eril bir kavram olarak ele alınmış ancak 

daha sonra dişi karşılığı olan flanöz kavramı da literatüre dâhil edilmiştir.  

Flanörü tarih felsefesinin temel kavramlarından biri olarak inceleyen Walter 

Benjamin, sınıfsal konumunu belirsiz olarak gördüğü bu figürün varlık alanını ve 

zamanını 19. yüzyıl Paris’iyle sınırlandırarak, onun farklı yerlerde, farklı zaman 

dilimlerinde, farklı sınıflarda ve farklı cinsiyet kimliklerinde görülebilme ihtimalini 

göz ardı etmiştir. Oysaki flanör, değişik biçimlere bürünerek sonraki yüzyıllarda da 

varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Özellikle, bellek temasının ön plana çıktığı 20. 

yüzyılın üç modernist kült metni Ulysses, Huzur ve Mrs. Dalloway, flanörün farklı 

biçimlerde yaşadığı bir yazınsal uzam olarak dikkat çekmektedir. Flanör ve flanöz 

tipinin farklı örnekleri, bu eserlerinin başkarakterlerinde vücut bulmaktadır. Bu 

doğrultuda, üç ayrı ulusa ait bu üç modernist eser, flanör ve flanöz tipinin bireysel, 

iletişimsel ve kültürel bellekle ilişkisi dolayımında ele alınmıştır. Böylelikle, bellek 

çalışmalarına bütüncül bir bakış açısı sağlamak, flanörün/flanözün modernist 

edebiyattaki işlevini açığa çıkarmak ve karşılaştırmalı edebiyat bilimi ve modernizm 

çalışmalarına katkı sunmak amaçlanmıştır.  

 Sonuç olarak, söz konusu eserlerin, 20. yüzyılın modernist flanörünü ve 

flanözünü sadece gören, seyreden, düşünen değil aynı zamanda hatırlayan birer özne 

olarak okura sunduğu görülmüştür. Bu üç modernist metindeki flanörlerin ve flanözün 

içe bakış içeren gezginliklerinin, gelenek ve yenilik arasındaki çatışmaya sahnes olan 

modern kent uzamında, geçmiş ve bugün arasında devamlılık oluşturmaya çalışan 

belleğe ulaşmada aracı bir rol üstlendiği anlaşılmıştır.   

Anahtar Kelimeler: James Joyce, Ahmet Hamdi Tanpınar, Virginia Woolf, Flanör, 

Flanöz, Bellek, Karşılaştırmalı edebiyat. 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

FLÂNEUR/FLÂNEUSE MEMORY: MEMORY TRACES OF THE 

STROLLER IN 20th CENTURY MODERNIST TEXTS 

ALTAR LİDAR, HANDE 

PhD DEGREE, 2024 

DEPARTMENT OF COMPARATIVE LITERATURE 

Supervisor: Prof. Dr. Medine SİVRİ 

In this study, the modernist literary texts of the 20th century—James Joyce’s 

Ulysses, Virginia Woolf’s Mrs. Dalloway, and Ahmet Hamdi Tanpınar’s Huzur— are 

examined comparatively in the context of the relationship between the flâneur/flâneuse 

type and memory. 

The flâneur, which means a person who generates thoughts with the 

impressions of the environment he acquires while strolling, is an urban figure that 

emerged with modernity and a type that has made a ground in the literary world. It was 

initially considered a masculine concept, but later its female counterpart, the term 

flâneuse, was also included in the literature. 

Walter Benjamin, who examined the flâneur as one of the basic concepts of his 

philosophy of history, limited the realm and time of existence of this figure, whose 

class position he saw as uncertain, to 19th century Paris, ignoring its potential to appear 

in different places, times, social classes, and gender identities. However, the flâneur 

has continued to exist in various forms in the subsequent centuries. Especially,  

Ulysses, Huzur and Mrs. Dalloway, the three modernist cult texts of the 20th century 

in which the theme of memory comes to the fore, draw attention as a literary space 

where the the flâneur lives in different forms. Accordingly, these three modernist 

works belonging to three different nations are examined through the relationship of the 

flâneur and flâneuse type with individual, communicative and cultural memory. In this 

way, it is aimed to provide a holistic perspective on memory studies, to reveal the 

function of the flâneur/flâneuse in modernist literature, and to contribute to 

comparative literary studies and modernism studies. 

As a result, it is observed that these works presents the modernist flâneur and 

flâneuse of the 20th century to the reader as subjects who not only see, watch, think 

but also remember. It is understood that the introspective wanderings of the flâneurs 

and the flâneuse in these three modernist texts play an intermediary role in accessing 

the memory that tries to create continuity between the past and the present in the 

modern urban space, which is the stage of the conflict between tradition and 

innovation. 

Key words: James Joyce, Ahmet Hamdi Tanpınar, Virginia Woolf, Flâneur, Flaneuse, 

Memory, Comparative literature. 

 

 



vi 
 

TEŞEKKÜR 

 Bu doktora tez çalışması, çeşitli kamu kurumlarının ve kişilerin destekleriyle 

hayata geçirilmiştir. Öncelikle, TÜBİTAK Bilim İnsanı Destekleme Programları 

Başkanlığına, 2211-A Yurtiçi Doktora Burs Programı kapsamında doktora eğitimime 

ve 2214-A Yurtdışı Doktora Sırası Araştırma Bursu kapsamında University College 

Dublin’de gerçekleştirdiğim araştırmalarıma sağladığı maddi destek için en içten 

teşekkürlerimi sunarım. 

Söz konusu çalışmayı bilimsel araştırma projesi olarak desteklemeye değer 

bulan ve SDK-2022-1730 kodlu projeye olanak sunan Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Koordinasyon Birimi’ne de içtenlikle 

teşekkür ederim. 

Üç zor modernist kült metnin titiz bir çalışmayla karşılaştırıldığı bu tezin ortaya 

çıkmasında önemli katkıları bulunan, olumlu ve destekleyici yaklaşımlarıyla bana 

cesaret veren değerli danışmanım Prof. Dr. Medine SİVRİ ile çalışmanın ilk gününden 

bugüne dek kıymetli öneri ve eleştirileriyle beni yönlendiren değerli Tez İzleme 

Komitesi üyeleri Prof. Dr. Cemal SAKALLI ve Doç. Dr. Özlem ÖZEN’e teşekkürü 

bir borç bilirim. Doktora eğitimim süresince akademik desteklerini benden 

esirgemeyen başta Prof. Dr. Medine SİVRİ olmak üzere tüm Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Karşılaştırmalı Edebiyat Bölümü çalışanlarına teşekkür ederim. 

Ayrıca, James Joyce Library’de Ulysses romanı üzerine araştırma yapma 

talebimi kabul ederek beni University College Dublin’e davet eden, Temmuz-Ağustos 

2022’de gerçekleşen bu araştırma sürecinde danışmanlığımı yürüten ve Dublin James 

Joyce Summer School 2022’ye katılımımı teşvik eden Profesör Anne Fogarty’ye 

sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Ulysses’in basımının 100. yılında kitaplarda, 

konuşmalarda ve Dublin sokaklarında Joyce’un izlerini takip etmek, bu tezi anlamlı 

kılan unutulmaz bir tecrübeydi.   

Son olarak, sadece bu çalışma sürecinde değil, ömrümün tamamında kendimi 

şanslı hissetmemi sağlayan, desteklerini her daim arkamda hissettiğim kök aileme ve 

akademik yolculuğumda yaşadığım yorgunluklara, depresyonlara ve sevinçlere en 

yakından tanıklık eden, fikirleriyle ufkumu açan, benimle birlikte İstanbul’u 

Tanpınar’ın, Dublin’i Joyce’un adımlarını izleyerek arşınlayan yol arkadaşım, sevgili 

eşim Veysel LİDAR’a özellikle teşekkür ederim. 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ……………………………………………………………………………...........IV 

ABSTRACT………………………………………………………………………….V 

TEŞEKKÜR………………………………………………………………………...VI 

TABLOLAR LİSTESİ…………………………………………………………….VIII 

GİRİŞ…………………………………………………………………………………1 

I. BÖLÜM: FLANÖR VE FLANÖZ KAVRAMLARININ TARİHÇESİ…………..6 

1.1. FLANÖR VE FLANÖZ KAVRAMLARININ  DOĞUŞU……………...6 

1.2. FLANÖRÜN ÖNCÜLLERİ…………………………………………….24 

1.3. FLANÖR KAVRAMINA DİSİPLİNLERARASI YAKLAŞIMLAR….31 

         1.3.1. Sosyolojik Yaklaşımlar………………………………………..31 

         1.3.2. Felsefi Yaklaşımlar……………………………………………40 

         1.3.3. Psikolojik Yaklaşımlar………………………………………...46 

II. BÖLÜM: BELLEK VE HATIRLAMA BİÇİMLERİ…………………………...49 

2.1. BELLEK ÜZERİNE DÜŞÜNCELERİN TARİHÇESİ…………………49 

2.1.1. Bireysel Bellek: Felsefi, Psikolojik ve Nörobilimsel  

Yaklaşımlar………………………………………………………….49 

         2.1.2. Kolektif Bellek: Sosyolojik Yaklaşımlar……………………...66 

         2.1.3. Kültürel Bellek: Antropolojik Yaklaşımlar……………………71 

        2.1.4. Mekân ve Bellek………………………………………………77   

2.2. FLANÖR/FLANÖZ VE BELLEK……………………………………...87 

III. BÖLÜM: JAMES JOYCE’UN ULYSSES, AHMET HAMDİ TANPINAR’IN 

HUZUR VE VIRGINIA WOOLF’UN MRS. DALLOWAY ESERLERİNDE 

FLANÖRÜN/FLANÖZÜN BELLEK İZLERİ……………………………………...97 

3.1. JAMES JOYCE, ULYSSES VE FLANÖR………………………………97 

3.2. AHMET HAMDİ TANPINAR, HUZUR VE FLANÖR……………….102 

3.3. VİRGİNA WOOLF, MRS. DALLOWAY VE FLANÖZ-FLANÖR……109 

3.4.ULYSSES, HUZUR VE MRS. DALLOWAY ESERLERİNDE 

FLANÖRÜN/FLANÖZÜN BELLEK İZLERİ…………………………….113 

3.4.1. Kent Yürüyüşünün Kadın ve Erkek Halleri: Ulysses ile Huzur’da 

Ön Flanörlük, Mrs. Dalloway’de Flanözlük ve Bellek……………...114 

3.4.2. Leopold Bloom, Mümtaz ve Peter Walsh’un Aylak Adımlarında 

Bellek İzleri………………………………………………………...125  

SONUÇ…………………………………………………………………………….146 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………....150 

 

 



viii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1: Assmann’ın Üç Seviyeli Bellek Sınıflandırması…………………………71 

Tablo 2: İletişimsel Bellek ve Kültürel Bellek Ayrımı…………………………….73 

Tablo 3: Etken ve Edilgen Hatırlama ve Unutma………………………………….76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

“Avare gezinen” anlamını taşıyan Fransızca kökenli “flanör” (Flâneur) 

sözcüğü, Walter Benjamin’in Pasajlar başlığı altında bir araya getirilen 

denemelerindeki tarih felsefesinin temel kavramlarından birini oluşturmaktadır. 

Benjamin’in yazılarında “yaya dolaşırken, aynı zamanda çevre izlenimleriyle düşünce 

üreten kişi” (Benjamin, 2014: 92) anlamında kullanılan sözcük, bu kullanıma uygun 

olarak Ünsal Oskay tarafından Türkçeye “düşünür-gezer” olarak tercüme edilmiştir 

(Oskay, 1982). “Flanöz” ise eril bir kavram olarak ortaya çıkan flanörün sonradan 

türetilen dişi karşılığı olup, düşünür-gezer kadınları adlandırmak için kullanılmaktadır.  

  Flanör, hem 19. yüzyılın yükselen şehri Paris’te ortaya çıkan bir kent figürü 

hem de Baudelaire’in lirik şiirlerinde görünürlük kazanan edebi bir tiptir. Benjamin’in 

tarihten güncel zamana yönelen bir bakışla, içinde yaşadığı 20. yüzyılı 19. yüzyılın 

görüngüleri üzerinden analiz ettiği denemelerinde kapitalist bir kent olan Paris, 

fantazmagori (aldatıcı görüntü) niteliğiyle Benjamin’in merceğine girmektedir. 

Benjamin, ortaya çıkışını Paris’in geçirdiği dönüşümle ilişkilendirdiği flanör tipinin 

izini, modern kent temasını eserlerinin kalbine oturtan Baudelaire’in yazınında 

sürmektedir.  

 Benjamin’e göre, Baudelaire’in lirik şiirinde bakışlarını kente çeviren 

yabancılaşmış sanatçı, flanörün bakışını sergilemektedir. Büyük kentin ve burjuva 

sınıfının eşiğinde duran flanör henüz bunlardan birine yenik düşmemiş ve hiçbirine 

yerleşmemiştir. Flanör sığınağını kitlede aramakta ve kimi zaman peyzaj, kimi 

zamansa iç mekân görüntüsünde olan fantazmagorik kent, flanörü kendine 

çekmektedir (Benjamin, 2014: 98-99). Kalabalıkları bir sığınak, caddeleriyse bir iç 

mekân belleyen flanör, bina cephelerinin arasında kendini evindeymiş gibi 

hissetmektedir (Benjamin, 2014: 131). Bu kapsamda, gezerek modern kenti 

gözlemleyen, ekonomik konumu ve politik işlevi belirsiz (Benjamin, 2014: 99) 

yabancılaşmış bir kişi olan flanör,  19. Yüzyılın ilk yarısında modernitenin 

görüngülerinden biri olarak belirmiş ve bir tip olarak yazına yerleşmiştir.  

 Benjamin, flanözün varlığından hiç bahsetmemiş,  flanörün varlık alanını ise 

Paris’le, varlık süresini de 19. yüzyılla sınırlandırmıştır. Benjamin’e göre, büyük 

mağaza olgusunun ortaya çıkışı, flanörün sonunu getirmiştir (Benjamin, 2014: 149). 

Flanörün gezindiği pasajlar, 1850’lerden itibaren vali Haussmann’ın kentsel dönüşüm 



2 
 

projeleri kapsamında Paris’te açılan bulvarlar yüzünden yerle bir olmuş ve yerlerini 

büyük mağazalar, alışveriş merkezleri doldurmaya başlamıştır (Artun, 2014: 36). 

Flanör de gezintilerini pasajlardan büyük mağazalara taşıyarak,  tüketiciye dönüşme 

sürecine girmiştir. Benjamin’e göre, son piyasa yeri alışveriş merkezi olan flanör, 

sonunda kapitalist sistem tarafından yenilgiye uğramış ve çiftçi, şarap tüccarı, kumaş 

fabrikatörü, şeker üreticisi, demir ve çelik sanayicisi olmuştur (Benjamin, 2014: 148). 

Böylece, 19. yüzyılın ilk yarısında burjuva sınıfının eşiğinde duran bohem aydın, 

yüzyılın sonlarına doğru burjuvaya dönüşmüştür.  

Benjamin’in bu sınırlayıcı yaklaşımı, flanörün farklı yerlerde, farklı zaman 

dilimlerinde, farklı sınıflarda ve farklı cinsiyet kimliklerinde görülebilme ihtimalini 

göz ardı etmiştir. Oysaki flanör, Susan Buck-Morss’un da belirttiği gibi, 

fenomenolojik özelliklerinin kendi izlerini arketip olarak taşımaya devam ettiği sayısız 

biçime dönüşerek varlığını sürdürmeye devam etmektedir (Buck-Morss, 1986: 105). 

Özellikle 20. yüzyılın modernist edebi metinleri, flanörün farklı biçimlerde yaşadığı 

bir yazınsal uzam olarak dikkati cezbetmektedir. Bu çalışma kapsamında incelenecek 

olan James Joyce’un Ulysses (1922), Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur (1949) ve 

Virginia Woolf’un Mrs. Dalloway (1925) eserleri de başkarakterlerinde vücut bulmuş 

flanör ve flanöz tipinin örnekleriyle, bu yazınsal uzamın birer parçasıdır. Söz konusu 

eserlerde öne çıkan bellek teması, 20. yüzyılın modernist flanörünü ve flanözünü 

sadece gören, seyreden, düşünen değil aynı zamanda hatırlayan birer özne olarak okura 

sunmaktadır. Flanörlüğün/flanözlüğün temelinde, gezinirken çevre izlenimleriyle 

düşünce üretme olduğu düşünüldüğünde, bu modernist eserlerde çevre izlenimlerinin 

flanör/flanözü hatırlamaya sevk ettiğini varsaymak mümkün görünmektedir. Bu 

doğrultuda, planlanan çalışmada Ulysses, Huzur ve Mrs. Dalloway romanları, 

modernist edebiyatta flanör/flanöz tipinin bellek ile olan ilişkisi bağlamında 

karşılaştırmalı olarak incelenecektir. 

Sanat ve edebiyattaki tüm geleneksel ifade biçimlerine karşı yenilikçi bir 

hareket olarak ortaya çıkan modernizm, Jeremy Hawthorn’un belirttiği gibi, ortaya 

koyduğu eserlerde parçalanmışlığı öne çıkarmakta ve bunu inancın tam ve otoritenin 

sağlam olduğu eski zamanlara derin bir nostalji ifade ederek yapmaktadır (akt. Barry, 

2002). Nostalji duygusunun her modernist eserde ön plana çıktığını öne sürmek çok 

genelleyici görünse de modernizmin geçmişle bir ilişki kurduğu aşikârdır. 

Modernizmde bireyi kendi iç dünyasına yönelten parçalanmışlık duygusu, onu kendi 



3 
 

zihnine, duygularına, düşüncülerine ve anılarına döndürmektedir. 20. yüzyılın flanörü 

ve flanözü de ifade biçimini bu modernist bağlamda bulmaktadır. Bu doğrultuda, 

modernist kurgunun zihni ve kenti aynı anlatı anında haritaladığını dile getiren John 

Rignall, kent hayatının türlü türlü fenomeninin zihnin sınırlarını işaretlediğini, bu 

yüzden de kurgusal kentin aynı zamanda zihnin bir manzarası olduğunu belirtmektedir 

(Rignall, 1992: 151). Zihnin ve kentin panoramasının bu şekilde üst üste bindiği 

anlatının kahramanı olan flanör ve flanöz kentte gezinirken aynı esnada zihinsel bir 

yolculuk yapmakta, bir başka deyişle fiziksel ve zihinsel hareket birbirine eşlik 

etmektedir. Rignall, bu bağlamda beliren flanörü/flanözü, “modernist flanör” olarak 

adlandırmakta ve onu “realist flanör” den ayırmaktadır; realist flanör görsel ve imgesel 

gücüyle dikkat çekerken, modernist flanör algılayan bir özne olarak kendi zihninin ve 

belleğinin içine bakmaktadır (Rignall, 1992: 158-159). Modernist eserlerdeki bilinç 

akışında tezahür eden bu bakış, “flanör/flanöz bellek” ifadesinin temelini 

oluşturmaktadır; geçmiş, çevre izlenimleri edinerek yürürken aynı anda içsel bir 

yolculuğa çıkan flanörün/flanözün bilincinin akışında geri gelmekte ve anılar 

zihninde, kent uzamında dolanan bedeni gibi serbestçe dolanmaktadır.  

Flanörün/flanözün zihninde canlanan anılar, yalnızca bireysel geçmişine ait 

olan anıları kapsamamaktadır. Edindiği izlenimler onu, içinde yaşadığı toplumun 

yakın zamanda atlattığı ve hala etkisini sürdüren önemli bir tecrübeye veya köklerini 

oluşturan kültürel geçmişe taşıyabilmektedir. Bu sebeple flanör ve flanözün bellekle 

ilişkisini ele alırken, belleğe tek boyutlu bir yaklaşım sergilemek, onların içe bakış 

hareketleri hakkında yapılacak değerlendirmeyi eksik bırakacaktır.  Bu kapsamda, bu 

çalışmanın amacı ilk olarak, modernist edebiyatta flanör ve flanöz tipinin bellekle 

ilişkisini, bireysel, iletişimsel ve kültürel bellek bağlamlarında ele alarak, bellek 

çalışmalarına bütüncül bir bakış açısıyla katkıda bulunmaktır. İkinci olarak, flanör ve 

flanöz tipinin, modernist edebiyattaki işlevini açığa çıkarmaktır. Üçüncü olarak ise üç 

farklı ulusa ait üç modernist kült eseri karşılaştırmalı olarak inceleyerek, 

karşılaştırmalı edebiyat bilimine ve modernizm çalışmalarına katkı sunmaktır.  

Türkiye’de modernist edebiyat üzerinden yapılan bellek çalışmalarında 

karşılaştırmalı ve bütüncül bir bakış açısı yerine, çoğunlukla eserleri tek başına ele 

alan ve belleği tek boyutta inceleyen yaklaşımlar tercih edilmektedir. Bu çerçevede, 

Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur eseri bellek bağlamında incelenirken ya toplumsal 

ve kültürel bellek kapsamında değerlendirilmekte ya da Bergson’un bireysel bellek 



4 
 

kapsamındaki kuramı üzerinden Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde serisine ait 

eserleriyle karşılaştırmalı olarak analiz edilmektedir. Virginia Woolf’un Mrs 

Dalloway eseri ise genellikle bireysel bellek kapsamında travma teorisi üzerinden 

incelenirken, ülkemizde James Joyce’un Ulysses eserini bellek teması çerçevesinde 

inceleyen bir çalışma bulunmamaktadır. Bunun yanı sıra, bu üç modernist eseri tekil 

ya da karşılaştırmalı olarak flanör/flanöz ve bellek ilişkisi bağlamında ele alan bir 

çalışma da mevcut değildir. 

 Önerilen bu çalışmanın önemi, daha önce karşılaştırmalı olarak incelenmemiş 

olan bu üç modernist eserin, flanör ve bellek ilişkisi üzerinden bireysel, iletişimsel ve 

kültürel bellek kuramlarından yararlanılarak, çok boyutlu bir biçimde ele alınacak 

olmasıdır. Böylelikle birbirlerini tamamlayıcı nitelikleri flanör ve bellek ilişkisinde 

görünürlük kazanan bu üç bellek türünün bütüncül yapısı vurgulanmış olacaktır.  

 Çalışmada, aşağıdaki sorulara yanıt aranmaya çalışılacaktır: 

1. Flanör kavramını ortaya çıkaran olgu nedir? 

2. Flanöz kavramı nasıl ortaya çıkmıştır? 

3. Flanörün öncülleri nelerdir? 

4. Flanör kavramı hangi akademik yaklaşımlarla açıklanmaktadır? 

5. Bellek kuramları nelerdir? 

6. Modernite ve modernizmin bellekle ilişkisi nedir? 

7. Flanör ve Flanözün bellekle ilişkisi nedir? 

8. Ulysses, Huzur ve Mrs. Dalloway eserlerinde, flanör/flanöz ve bellek 

ilişkisi hangi bellek kuramlarıyla açıklanabilir? 

9. Flanör ve Flanözün modernist metinlerdeki işlevi nedir? 

10. 20. yüzyıl modernist flanörünün, Walter Benjamin’in tanımladığı 19. 

yüzyıl flanöründen farkı nedir? 

 Çalışma, üç ana bölümden oluşacaktır. Birinci bölümde, flönör ve flanöz 

kavramlarının tarihçesi ele alınacak ve bu ana başlık altında flanör ve flanöz 

kavramlarının doğuşu, flanörün öncülleri ve flanör kavramına disiplinlerarası 

yaklaşımlar incelenecektir. Bu yaklaşımlar, sosyolojik, felsefi ve psikolojik olmak 

üzere üç alt başlığı içermektedir. İkinci bölümde, bellek ve hatırlama biçimleri ana 



5 
 

başlığı altında bellek üzerine düşüncelerin tarihçesi; felsefi, psikolojik ve nörobilimsel 

yaklaşımları kapsayan bireysel bellek, sosyolojik yaklaşımları kapsayan kolektif 

bellek ve antropolojik yaklaşımları kapsayan kültürel bellek ile mekân ve bellek alt 

başlıklarıyla irdelenecektir. Bu alt başlıkların ardından ayrı bir başlıkta, flanör ve 

flanözün bellekle ilişkisine değinilecektir. Üçüncü ve son bölümde ise James Joyce’un 

Ulysses, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur ve Virginia Woolf’un Mrs. Dalloway 

eserlerinde flanör ve flanözün bellek izleri, bellek kuramlarından yararlanılarak 

karşılaştırmalı şekilde analiz edilecektir. Bu analizden önce, yazarların hayatları, 

eserleri ve incelenecek metinlerindeki flanör/flanöz tipleri hakkında bilgiler verilecek, 

ardından da üç metnin karşılaştırmalı analizi, iki ayrı alt başlık altında yapılacaktır. 

Çalışmanın sonuç bölümünde ise karşılaştırmalı analizden elde edilen bulgular 

sunulacak ve yorumlanacaktır.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FLANÖR VE FLANÖZ KAVRAMLARININ TARİHÇESİ 

 19. yüzyılda modernitenin yükselişiyle birlikte Paris pasajlarında boy 

göstermeye başlayan eril kent gezgini flanör, tarih boyunca farklı cinsiyet 

kimliklerinde-dişil versiyonu olan flanöz gibi-farklı yer ve zamanlarda değişik 

biçimlerde varlığını günümüze kadar sürdürmüş olan bir kent figürü ve tiptir. Bu tipin 

öncülleri Antik Çağ’a kadar uzanmakla birlikte Modern Çağ’da Walter 

Benjamin’inkiyle başlayan tipe kuramsal bir çerçeve oluşturma çabaları, sosyolojik, 

felsefi ve psikolojik yaklaşımlarla şekillenmiştir. Bu doğrultuda, bu bölümde flanör ve 

flanöz kavramlarının tarihsel yolculuğu, “Flanör ve Flanöz Kavramlarının Doğuşu”, 

“Flanörün Öncülleri” ve “Flanör Kavramına Disiplinlerarası Yaklaşımlar” başlıkları 

altında incelemeye tabi tutulacaktır.  

1.1. FLANÖR VE FLANÖZ KAVRAMLARININ DOĞUŞU 

 Fransızcada “aylaklık, gezip tozma, boş gezme, oyalanma” (Saraç, 1990: 610) 

anlamına gelen “flânerie” sözcüğünden türemiş olan “flâneur” (flanör)1 sözcüğü, 

Fransızca-Türkçe sözlük tanımına göre “aylak, işsiz, boş gezen” (Saraç, 1990: 610) 

anlamına gelmektedir. Lauren Elkin’e göre, bu sözcük ilk defa 1585’te kullanılmış ve 

büyük olasılıkla İskandinav dillerinde “amaçsızca gezinen insan” anlamına gelen 

“flana” kelimesinden ödünç alınmıştır (Elkin, 2018: 21). Walter Benjamin’in Pasajlar 

başlığı altında bir araya getirilen denemelerindeki tarih felsefesinin temel 

kavramlarından birini oluşturan flanör, çevirmen Ahmet Cemal’in notuna göre,  

Benjamin tarafından “yaya dolaşırken, aynı zamanda çevre izlenimleriyle düşünce 

üreten kişi” (Benjamin, 2014: 92) anlamında kullanılmaktadır. Bu kullanıma uygun 

olarak Ünsal Oskay tarafından Türkçeye “düşünür-gezer” ya da “düşünen aylak” 

olarak tercüme edilmiştir (Oskay, 1982). Kavram üzerine denemeleri bulunan Oğuz 

Demiralp’in sözcüğü “aylak” (Demiralp, 1999) olarak çevirmesiyle Türkçede sıklıkla 

“aylak” olarak da kullanılmaktadır. Türk Dil Kurumu sözlüğünde “flanör” başlıklı bir 

maddenin bulunmaması, bu sözcüğün Türkçeye yerleşmediğini göstermektedir. 

Fransızca “flâneuse” (flanöz)2 sözcüğü ise eril bir anlama bürünmüş olan “flâneur” 

 
1 Tez boyunca “flâneur” sözcüğü Türkçedeki kullanımına uygun olarak “flanör” şeklinde 

kullanılacaktır.   
2 Tez boyunca “flâneuse” sözcüğü Türkçedeki kullanımına uygun olarak “flanöz” şeklinde 

kullanılacaktır.  



7 
 

kavramının dişi karşılığı olarak belirmekte ve yaya gezinirken çevre gözlemleriyle 

düşünceler üreten kadınları ifade etmek için kullanılmaktadır.  

 Flanör kavramını irdelemeden önce sözlük anlamlarına biraz daha değinmek 

gerekirse, güncel İngilizce-İngilizce sözlüklere bakıldığında karşılaşılan tanımlar; 

“bilhassa insanları ve toplumu seyretmekten başka bir şey yapmadan gezinen kişi 

(Cambridge Dictionary)3; “toplumu gözlemleyerek aylak aylak dolaşan kişi (Lexico); 

“görünürde amaçsız bir şekilde aylak aylak dolaşan ve gezinen kişi; avare ya da aylak” 

(Dictionary.com); “avare salon erkeği” (MerriamWebster) şeklindedir. Bu tanımlar, 

flanörün gözlemciliğini ve boş gezinme eylemini içerseler de onun filizlendiği ortamı 

ve yaşam alanını es geçmektedirler. Bu ortam ve yaşam alanı ise kalabalık kenttir; 

flanörlük, kente ve kalabalıklara ait bir kavramdır. “Flâneur üç unsura veya üç koşula 

bağlı olarak ortaya çıkmıştır; kent, kalabalık, kapitalizm” (Gros, 2021: 152). Bu 

bağlamda flanörlükle ilgili her değerlendirme, kentsel mekâna ve bu mekândaki 

değişimlerle birlikte şekillenen insana dairdir.   

Flanör kavramının resmen tanındığı tarih olarak, 1806 yılına işaret 

edilmektedir. Bu tarihte yayımlanmış olan Fransızca bir el kitapçığında, M. 

Bonhomme adlı bir flanörün hayatının bir gününe dair ayrıntılar anlatılmaktadır. Bu 

ayrıntılarda, flanörü tanımladığı kabul edilen temel ilkeleri içeren temalar 

işlenmektedir. M. Bonhomme’un hayatı, iktisadi/ailevi sorumluluklardan bağımsızlık, 

kafe hayatının sanat camiasına mensubiyet, toplumun giyim-kuşam düsturlarına ilgi, 

kadınlara düşkünlük ancak cinsel birliktelikten kaçınma ve tecrit edilmiş marjinallik 

gibi durumlarla tasvir edilmektedir (Parsons, 2003: 17). Böylelikle kavramı işleyen ilk 

metinde flanör, aylak, kentli, sanatçı ruhlu, ayrıksı ve sıra dışı bir figür olarak 

okuyucunun karşısına çıkmaktadır.  

Flanörü tanımlayan temel ilkeleri içeren ilk yazı, flanörle ilgili araştırmalarda 

sıklıkla alıntılanan, 1863’de Le Figaro gazetesinde yayımlanmış olan Baudelaire’in 

“Modern Hayatın Ressamı” adlı denemesidir. Ressam Constantin Guys üzerine 

kaleme aldığı bu denemede Baudelaire, Guys’ı bir flanör olarak tanımlayarak, 

flanörlüğün genel çerçevesini çizer: 

Nasıl ki kuş havada, balık suda yaşarsa, o da kalabalıklarda yaşar. Aşkı, işi 

gücü kalabalıklardır. Kusursuz flâneur için, tutkulu gözlemci için, ahalinin 

orta yerini, hareketin gel-git noktasını, gelip geçici ile sonsuzun arasını 

mesken tutmak müthiş bir keyiftir. Evden uzak kalmak ama her yerde 

 
3  İngilizce kaynaklardan yapılmış tüm Türkçe çeviriler tezin yazarına aittir.  



8 
 

evinde hissetmek; dünyanın merkezinde olmak, dünyayı gözlemek, ama 

dünyadan saklı kalmak – dilin tanımlamakta kifayetsiz kaldığı bu bağımsız, 

tutkulu, tarafsız zihinlerin en küçük zevklerinden birkaçı böyle sıralanabilir 

(Baudelaire, 2014: 210-211). 

Baudelaire’in, akıp giden kalabalığın içinde fark edilmeden bu kalabalığı 

gözlemlemekten keyif alan ve orada kendini evindeymişçesine rahat hisseden özgür 

ruhlu flanörü, ona göre “modernite” yi aramaktadır; “modadan, tarih içerisinde 

barındırabileceği her türlü şiirselliği devşirmekte, geçici olandan ebedi olanı 

damıtmaktadır” (Baudelaire, 2014: 214). Bu minvalde flanör, hız, değişim, gelip-

geçicilik gibi özelliklere sahip olan modern hayatın içinde hiç değişmeyen bir özü 

arayan tutkulu bir gözlemci olarak tasvir edilmektedir. Bu gözlemcinin belirdiği yer 

ise 19. yüzyılın yükselen modern şehri Paris’tir. 

 Paris ve modernite, Baudelaire’in lirik şiirinin en önemli iki unsuru olarak 

belirmektedir. Oskay’ın dile getirdiği gibi, “bulvarlardan, mağazalardan, kentin 

değiştirilen yollarından, havagazı ile çalışan yeni sokak lambalarından, fahişelerden, 

kalabalıklar içindeki yalnızlardan oluşan anlaşılmaz bir toplum yaşamı, yeni bir insan 

dünyası oluşturur bu yeni lirik şiiri” (Oskay, 1982: 53). Modern hayat, esasında 

Baudelaire’in şiirinde resmedilmektedir. Flanör ise bu resimdeki “kalabalığın içindeki 

yalnız” figürlerden bir tanesidir. Bu bağlamda flanör, hem 19. yüzyılın yükselen 

modern şehri Paris’te beliren bir kent figürü hem de Baudelaire’in lirik şiirlerinde 

şairin kente bakışında cisimleşen edebi bir tiptir. Ali Artun’a göre, Baudelaire şiirinde 

“moderniteyi, bohem, dandy ve flâneur sahnelerler; şair ve ressam onlardır” (Artun, 

2014: 45). Bu nedenledir ki, Walter Benjamin modernite eleştirisi yaptığı 

denemelerinde Baudelaire’e atıfta bulunarak flanör tipini ele almaktadır.  

Benjamin’in tarihten güncel zamana yönelen bir bakışla içinde yaşadığı 20. 

yüzyılı 19. yüzyılın görüngüleri üzerinden analiz ederek kapitalizm eleştirisi yaptığı 

denemelerinde kent (Paris), fantazmagori4 niteliğiyle Benjamin'in odağında 

bulunmaktadır. Bu fantazmagori niteliği, kapitalist üretim ilişkilerinin bir özelliği olan 

meta fetişizmini5 ifade eden aldatıcı görüntülerdir. “Flâneur’ün gözünde metropol, 

seyrine doyamadığı sonsuz bir gösteri; bir göz kamaştırıcı imgeler, baştan çıkarıcı 

 
4 Fantazmagori: Gölgeler ve hayali görüntüler oluşturmak için optik illüzyonları kullanan popüler 

eğlencelerden çıkmış, Marx tarafından kapitalizm altındaki kişisel ilişkilerin şeyleşmiş ve aldatıcı 

doğasını tanımlamak için kullanılmıştır (Ferguson, 1994: 108).  
5 Meta Fetişizmi: İnsan emeğinin ürünü olan metaların değişim alanına -piyasaya- adımını atar atmaz 

adeta bağımsız bir kişilik kazanması ve üreticisi insan üzerinde egemenlik kurmaya başlaması (Bilgi, 

1992: 136).  



9 
 

düşler, fantasmalar âlemi” olarak belirir (Artun, 2014: 35). Benjamin, flanör tipinin 

ortaya çıkışını Paris’in geçirdiği kapitalist dönüşüme bağlamakta ve bu tipin izini, 

modern kent temasını eserlerinin kalbine oturtan Baudelaire aracılığıyla sürmektedir. 

Bu doğrultuda flanör, 19. yüzyılın fantazmagorik şehri Paris’te “eşikte” bir kent figürü 

olarak Benjamin’in merceğine takılmaktadır. 

Benjamin’e göre, Paris’i ilk kez lirik şiirin konusu yapan Baudelaire’in bakışı, 

yabancılaşmış sanatçının bakışını kente çevirmesidir. Bu bakış ise flanörün bakışıdır. 

Bu dönemde flanör, henüz büyük kentin ve burjuva sınıfının eşiğinde duran, bunlardan 

hiçbirine yerleşmemiş ve yenik düşmemiş bir figürdür. O, niyetinin piyasayı görmek 

olduğunu söyleyen ancak aslında kendine bir alıcı bulmak isteyen bir aydındır; 

piyasayla tanışmaya başladığı bu geçiş döneminde bohem6 olarak göze çarpmaktadır. 

Ekonomik konumu ve politik işlevi belirsizdir. Sığınağını kitlede arayan flanör için 

kitle bir peçe gibidir ve bu peçenin ardından fantazmagorik kent, flanörü kendine 

çekmektedir. Bu fantazmagorik kent, bazen bir peyzaj bazen de bir iç mekân 

görüntüsündedir (Benjamin, 2014: 98-99). Flanörün bir kent figürü olarak ilk belirdiği 

mekânsa, cadde ve iç mekân arası bir yapı olan, 19. yüzyılın ticari yapıları olarak 

yükselen pasajlardır.  

Paris’te çoğunluğu 1822 yılını izleyen 15 yıl içerisinde yapılan pasajlar, 

endüstriyel lüksün buluşu olarak bina kitlelerinin arasından geçen, üstü camla örtülü, 

mermer kaplı geçitler şeklinde inşa edilmişlerdir. Bu geçitler ışığı yukardan almakta 

ve iki yanında en şık dükkânlar yer almaktadır. Benjamin’e göre, pasajlar bu yapısıyla 

“kendi başına bir kent, küçük bir dünya”dır ve flanörün evi de bu dünyadır. Flanör, 

gezmeye çıkanların, tütün tiryakilerinin ve her meslekten insanın müdavimi olduğu bu 

mekânın vakanüvisi ve filozofudur. Bu mekânda gezinmek, onun gerici bir yönetimin7 

altında kolayca filizlenebilen sıkıntısına bir ilaç gibidir (Benjamin, 2014: 87, 131). Bu 

anlamda pasajlar, flanör için Stavros Stavrides’in deyimiyle “özgürleşme mekânları” 

ve “eşik” niteliği taşımaktadır. Stavrides’e göre bir süreç olan özgürleşme, 

tanımlanmış özgürlük alanları oluşturmakta ve dönüşümlere yol açmaktadır. Bu 

dönüşümlerde ise odak noktası, somut mekânlardan ziyade mekânsal nitelikler olarak 

 
6 Bohem: Siegel’e göre, sanat ve edebiyat heveslisi gençlerin çıraklık çağları, düşlerinin ve 

eylemlerinin hiçbir sınır tanımadığı, toplumun ve hayatın sınırlarındaki deneyimleridir. Zamanla, 

gençlikleriyle birlikte bu tutkularını da gömerler ve sanatın, edebiyatın iş dünyasına katılırlar (akt. 

Artun, 2014: 16).   
7 Burada Walter Benjamin’in “gerici bir yönetim” olarak kastettiği yönetim, 3. Napolyon 

liderliğindeki İkinci Fransız İmparatorluğu dönemidir (bkz. Ferguson, 1994: 81-82).   



10 
 

görünmektedir. Bu aşamada “eşik” kavramı, farklı alanlar arasındaki karşılaştırmaları 

göstererek ve değişimler üreterek geçiş eylemine anlam katıp düzenleyen bir alan 

olarak ortaya çıkmaktadır (Stavrides, 2021: 11-12). Sembolik anlamına bakıldığında 

da kapı ile benzer bir anlam taşıyan eşik, bir durumdan başka bir duruma, aydınlıktan 

karanlığa ve yaşamdan ölüme geçişi temsil etmektedir (Gardin ve Olorenshaw, 2014: 

216, 330). Özgürleşme bağlamında düşünüldüğünde, gerici bir yönetim altında 

kendini baskı altında hisseden flanörün geçit niteliğindeki pasajların renkli dünyasına 

girerek bir eşikten atladığı, başka bir duruma geçtiği ve kendine bir özgürlük alanı 

oluşturmaya çalıştığı söylenebilir.  

Aslında flanörün sıkıntısı sadece gerici bir yönetimin altında yaşamaktan değil, 

modern dünyada bireyin hissettiği parçalanmışlık duygusundan da 

kaynaklanmaktadır. Flanör pasajlardaki gezintilerinde modernitenin yarattığı yeni 

yaşam koşullarının doğurduğu bu parçalanmışlığı aşmaya çalışır: 

Benjamin’in flanörü, anlamın dağıldığı, saçıldığı, ayrıntının içinde 

kristalleştiği dünyaya bir yanıttır. Flanör, ayrıntı toplayıcısı ve uzmanıdır. 

O, aklın karşısındaki duyarlılıktır. Onun en yüksek amacı, anlamın saçılmış 

parçacıklarının kendilerini yeniden birleştirebilmesi için bir aracı, bir 

zemin olmaktır. Orijinal bütün […] zaman tarafından, tarih tarafından, 

ilerleme kibri tarafından parçalanmıştır; ancak flanör, enkazın içinden 

kırıntıları ve parçaları bir araya getirerek onun yankısını keşfedebilir. Bu 

yüzden flanör, uzam incelemesine kendini adamıştır; çünkü yalnızca 

uzamda, katmanlı ayrıntılar ağında, zamanın birbirini izleyen imgeleri 

somutlaşır. Uzam, zamanın çıktısını almak için var olur (Birkerts, 1982: 

165).      

Mekân ve zamanın birleştiği uzam, flanörün varlık alanıdır. Moderniteyle 

birlikte değerler dizisinin değiştiği, bir yandan eskinin yıkılıp diğer yandan yerine 

sürekli yeninin inşa edildiği, bireye parçalanmışlık hissi veren bir dünyada flanör, 

mekânın içinde fark ettiği ayrıntılarda zamanın birbiri ardına gelen imgelerini 

keşfederek bir bütünlük, bir süreklilik hissi oluşturmaya çabalar. Bu sebeple flanör, 

önce pasajlarda daha sonra da Paris’in yeni açılan cadde ve bulvarlarında imge avcılığı 

yapmakta ve her seferinde kendine yeni “özgürleşme mekânları” bulmaya 

çalışmaktadır.   

Flanörlüğün bu uzamsal niteliği, Mikhail Bakhtin’in “kronotop” kavramını 

akla getirmektedir. Bakhtin’e göre öyküsel bir evrende kişiler, içkin bir bağıntıya sahip 

olan zamanın ve uzamın içinde yer alırlar. Bakhtin, zamansal ve uzamsal ilişkilerin bu 

içkin bağıntılılığına “kronotop” adını verir. Kronotopun kelime anlamı olarak tam 

karşılığı, “zaman-uzam” dır. Bu kavram, uzam ve zamanın birbirinden ayrılmazlığını 



11 
 

ifade eder ve edebiyatın biçimsel olarak kurucu kategorisini oluşturur (Bakhtin, 2001: 

315-316). Romandaki tüm felsefi ve toplumsal genellemeler, fikirler ve neden-sonuç 

analizleri, zaman-uzam aracılığıyla temsil edilir (Bakhtin, 2001: 324-325). Bu 

bağlamda, flanörün uzamın içinde farklı zamanlara ait imgeleri keşfettiği evren de bir 

kronotop olarak düşünülebilir. Bu kronotopun içinde flanör bir filozof edasıyla gezinir, 

keşfettiği ayrıntılar üzerinden felsefi ve toplumsal genellemelere ve neden-sonuç 

analizlerine ulaşır.  

Benjamin’in flanör tasviri bomboş gezinen bir tipten ziyade, yaşadığı düzene 

yabancılaşmış sanatçı aydının gözlerini modern kente çevirerek onu eleştirel bir gözle 

okumasını betimlemektedir. Flanör, bir dedektif gibi dikkatle gözlemleyerek yaptığı 

bu okumadan keyif alır. Benjamin’e göre, “Flâneur'de baskın öğe, bakınmanın verdiği 

zevktir. Bu bakınma, bir gözlem düzeyinde yoğunlaştığında, ortaya amatör dedektif 

çıkar; aynı bakınma bir şey anlamadan bakmayla sınırlı kaldığında Flâneur, bir 

badaud'ya dönüşmüş olur” (Benjamin, 2014: 163). Oğuz Demiralp, Benjamin’in flanör 

ve badaud arasında yaptığı bu ayrımın karşılığının aylak ve avare arasındaki ayrım 

olduğunu belirtir. Aylak ve avare temelde işsiz güçsüzlük niteliğinde birleşseler de boş 

zamanlarını kullanışları bakımından birbirlerinden ayrılmaktadırlar. Avarenin 

yürümekteki tek amacı can sıkıntısını gidermekken, aylak için bakıp görmek başlı 

başına bir etkinlik oluşturmaktadır (Demiralp, 1999: 110). Böylelikle, mantıklı bir 

açıklama zemininde “badaud”nun Türkçe karşılığı “avare” olarak önerilmiş olur.   

Gözlemci niteliğiyle ön plana çıkan flanörün, işsiz güçsüz gezinerek kenti 

arşınlamasının altında elbette bir felsefe bulunmaktadır. Benjamin’e göre flanörün işi 

gücü olmayan birinin kimliğine bürünerek gezinmesi, insanları birer uzman yapan iş 

bölümüne karşı bir başkaldırıdır. Flanör, insanların iş güç peşinde koşuşturup 

durmalarını proteste eder ve kendini kaplumbağaların temposuna uydurmaktan 

hoşlanır. İlerlemenin de böyle adımlarla sürmesini ister (Benjamin, 2014: 148). Bu 

bağlamda flanör, modern dünyanın hızına ve tüketim kültürüne karşı bir tepkiyle 

ortaya çıkan tarihsel bir figür olarak kendini gösterir. Onun bu yavaş yürüyüşü, David 

Le Breton’un deyimiyle “modernliğe bir naniktir” (Breton, 2008: 14). Terry Eagleton 

da flanörün modernliğe tepki olan bu yavaş yürüyüşünü şöyle tanımlar: 

Flâneur ya da münzevi kent gezgini, yol göstermek için kaplumbağası ile 

çıktığında, onu yabancı bir anlamla yeniden oluşturacak olan kentli yığın 

tohumlarına karşı heybetlice hareket eder; bu anlamda yürüme tarzının 

kendisi, kendi içinde bir siyasettir. Bu, sanayi öncesi atıl dünyanın, yerli 

içyapının ve metalaşmamış nesnenin estetize edilmiş vücududur; modern 



12 
 

toplumun istediği yeniden yapılandırılmış, teknoloji ile ima edilen ve kent 

yaşamının ani konjonktürlerine ve kesintilerine uyumlu bir vücuttur 

(Eagleton: 2010: 419).  

Eagleton’un satırlarından anlaşılacağı üzere, flanör modern toplumun 

karşısında sanayi öncesi dünyaya ait bir figür olarak yerini almaktadır. Ancak flanör, 

karşıtı olarak konumlandığı bu modern toplumun oluşturduğu kalabalığın içinde 

yaşamaktan da keyif duymaktadır. Bu bağlamda, “kalabalığın içinde ama ona rağmen 

bir tür oluşu simgeler” (Doğan, 2007: 103). Benjamin’in flanörle ilgili vurguladığı 

noktalardan biri de budur; flanör, bu kalabalığa bir ruh kazandırmayı amaçlar ve bu 

kalabalıkla gerçekleşen karşılaşmalarını anlatmaya doyamaz (Benjamin, 2014: 246). 

Böylelikle modern dünyanın ruhsuzluğunu yine bu modern dünyanın içindeki 

karşılaşmalarla aşmaya çalışır.  

Bu noktada Bakhtin’in kronotop kavramı tekrardan akla gelmektedir. Bu 

kavramla ilintili olan “karşılaşma kronotopu” ve “yol kronotopu”, flanörün içinde yer 

aldığı zaman-uzamı net olarak tanımlamaktadır. Bakhtin’e göre birbirinden ayrılamaz 

olan zaman-uzam, her daim duyguların ve değerlerin izini taşımaktadır. Bu bağlamda 

sanat ve edebiyatta, çeşitli derece ve kapsamlarda zaman-uzamsal değerler 

bulunmaktadır. Bu değerlerden biri olan karşılaşma kronotopunda zamansallık öğesi 

ağır basmakta ve duygu ve değerler, yüksek yoğunluğuyla ayırt edilmektedir. Yol 

kronotopunda ise karşılaşmayla bağlantılı olan, daha geniş kapsamlı ancak daha düşük 

seviyede duygu ve değerlendirme yoğunluğuna sahip bir zaman-uzam bulunmaktadır. 

Karşılaşmalar genellikle yolda gerçekleşmekte ve yol, rastlantısal karşılaşmalar için 

oldukça iyi bir yer olarak belirmektedir. Yolda birbirinden farklı aidiyetlere mensup 

insanların izledikleri uzamsal ve zamansal rotalar, tek bir uzamsal ve zamansal 

noktada kesişmektedir. Yol kronotopu, başlangıçların hareket noktası ve olayların 

sonuçlandığı yerdir. Zaman uzamla kaynaşarak onun içinde erimekte ve yolu 

şekillendirmektedir (Bakhtin, 2001: 315-317). Bu çerçevede, flanörün kent 

sokaklarında izlediği yol, bu yolda yaşadığı tesadüfi karşılaşmalar ve bu 

karşılaşmalarla modern dünyanın ruhsuzluğunu aşma çabası, duygu ve değerlerin 

yüksek yoğunlukta olduğu bir zaman-uzamı gözler önüne sermektedir. 

Flanör, ruhsuz modern dünyaya bir panzehir olarak yola çıkıp kendini tesadüfi 

karşılaşmalara bırakarak aslında bir nevi oyun oynamaktadır; Zygmunt Bauman, 

flanörün bu oyununu şöyle özetlemektedir:  



13 
 

Kentli flâneur, seyahat eden oyuncudur. Oyununu kendisiyle birlikte gittiği 

her yere beraberinde götürür. Onun oyunu solitaire'dir [tek başına oynanan 

oyun]; bu nedenle oyunun tüm cazibesinden, bencil ya da kıskanç oyun 

arkadaşları ve her zaman uyanık, her zaman kusur bulan hakemler 

tarafından sınırlanmaksızın son damlasına kadar yararlanabilir. Onun 

oyunu ötekileri oynatmaktır, ötekileri oyuncular olarak görmek, dünyayı 

bir oyun haline getirmektir. Dünyayı dönüştürdüğü bu oyunda o tam 

denetime sahiptir. Öteki oyuncuların, kendi seçimini sınırlama potansiyeli 

taşıyan hareketlerini dikkate almayabilir. Dolanırken tasarladığı oyunlarda, 

tek hareket ettirici, senaryo yazarı, yönetmen, zeki seyirci ve eleştirmen 

kendisidir. Aylak aylak dolanmak [flaner] oyun oynama oyununu oynamak 

anlamına gelir; buna bir öte-oyun diyebiliriz. Bu oyun bir oyun olduğunun 

bilincindedir. Zevki olgun ve saftır (Bauman, 2011: 210).  

 Flanörün tam denetime sahip olduğu bu oyunun en önemli unsuru 

“özdeşleyim”dir. Flanör, kalabalığın içinde bir esrikliğe kapılmakta ve özdeşleyim bu 

esrikliğini doğasını teşkil etmektedir. İstediği zaman kendisi ve bir başkası olabilme, 

istediği anda bir başkasının kişiliğine girebilme, bu özdeşleyim oyununun özünü teşkil 

etmektedir (Benjamin, 2014: 149). Bu şekilde, “kalabalıkların içinde bir yalnız” olan 

flanör, modern dünyanın içinde var olmanın bir yolunu bulmuş olmaktadır.  

 Benjamin, flanörün bir kent figürü ve edebi bir tip olarak ortaya çıkışını 

Baudelaire’e atıfta bulunarak analiz ederken, kent ve kitleye dair diğer yazın türlerine 

de değinmektedir. Bu yazın türleri, panoramik edebiyat ve dedektif öyküleridir. 

Benjamin bu türleri ele alarak, flanör tipinin belirdiği edebiyat ufkunun bir haritasını 

çıkarmaktadır. Kente ve kitleye panoramik ve iz sürücü bir bakışla yüzünü dönen 

yazın, flanör tipinin filizlendiği toprağı oluşturmaktadır.  

Benjamin’in ele aldığı panoramik edebiyat, pasajların yükseldiği dönemde, 

fotoğrafın ve sinemanın öncüsü olan panoramayla8 eş zamanlı ortaya çıkmış bir yazın 

türüdür.  Le livredes Cent-et-Un (Yüzbirin kitabı), Les Françaispeints par eux-mêmes 

(Kendi kendilerini betimleyen Fransızlar), Le diable à Paris (Paris’teki şeytan), La 

grandeville (Büyük Kent) gibi kitaplar bu yazın türünün örnekleridir (Benjamin, 2014: 

91). Bu kitaplar tek tek taslaklardan oluşmakta, bilgi temellerine sahip olup fıkra kalıbı 

taşımakta ve oluşumlarına tefrikalarda olduğu gibi çok sayıda yazar katılmaktadır. Bu 

edebiyatın içinde "physiologies" (fizyolojiler) adı verilen cep kitabı boyutlarında 

iddiasız görünüşe sahip kitaplar, ayrıcalıklı bir konumda bulunmaktadır. En parlak 

dönemini 1840’ların başında yaşayan bu tür, Paris yaşamının her noktasında 

karşılaşılabilecek tipleri ele almaktadır. Benjamin, tiplerin yanı sıra kentin 

 
8 Panorama: Odak noktasında ve yarı karanlıkta duran izleyicide geniş bir ufkun varlığı yanılsamasını 

yaratan, yarım daire biçimindeki resimler (Benjamin içinde Ç.N., 2014: 91). 



14 
 

fizyolojisini, ulusların fizyolojisini ve hayvanların fizyolojisini de ele alan bu türdeki 

kitapların hiçbirini ufuk açıcı bulmaz çünkü bunlar, Paris yaşamının fantazmagorisine 

katkıda bulunmakta, insanların birbirlerini borçlu-alacaklı, satıcı-alıcı, işveren-çalışan 

olarak tanıdığı, birbirlerine rakip oldukları kentte, onları birbirlerine sevimli 

göstermeye çalışmaktadırlar. Bu sebeple de bu tür, uzun vadede başarılı olma 

imkânına sahip olamamıştır. Ancak Benjamin’e göre fizyolojilerin becerisi, bulvarı iç 

mekâna dönüştürmeleridir. Bu yazında cadde, flanör için bir konut gibidir ve flanör 

kendini binaların arasında evindeymiş gibi hissetmektedir (Benjamin, 2014: 129-133). 

Böylelikle pasajların yanında bulvarlar da flanörün kendi varlık alanını oluşturduğu 

mekânlardan biri olmaktadır.  

Fizyolojilerin kentteki insanları birbirine zararsız gösterme yaklaşımları uzun 

süreli bir başarı vadetmediğinden, erken dönemde bu tür içinde daha güçlü bir etki 

gösteren başka bir görüş oluşmuştur. Bu görüşe göre, herkes gözünün önünden gelip 

geçenlerin mesleğini, karakterini, nasıl bir aileden geldiğini ve yaşam biçimlerini 

okuyabilme yetisine sahiptir. Ne var ki fizyolojilerin piyasaya sürdükleri kitleleri 

yatıştıran bu araçların modası da kısa sürede geçmiştir (Benjamin, 2014: 133-134). 

Fizyolojilerin bu niteliklerinden anlaşıldığına göre bu tür, kente yüzeysel bir bakış 

sergileyen eğlencelik bir tür olarak piyasadaki yerini almıştır. Bununla ilişkili olarak, 

panoramik edebiyat ve ticari basında beliren bu tarz flanörler “popüler flanör”; 

yenilikçi sanatçılarla, özellikle de Baudelaire’le ilişkilendirilen flanörler ise “avangart 

flanör” olarak adlandırılmaktadır (Boutin, 2012: 128). Çevrelerine bakış biçimleri bu 

flanörleri birbirinden ayırmakta; popüler flanör renkli Paris yaşamının aldatıcı 

görüntülerine katılırken, avangart flanör yabancılaşmış bakışlarıyla kenti 

kucaklamaktadır.   

Kitleyi konu alan diğer yazın türü, dedektif öyküsüdür. Benjamin’e göre 

dedektif öyküsünde kent yaşamı, tedirgin edici ve korkutucu yanlarıyla tasvir 

edilmektedir. Amacı ise fizyolojilerden farklıdır; tipleri saptamakla ilgilenmekten 

ziyade büyük kentteki kitleye özgü işlevleri izlemektir. Dedektif öyküsünde kitle, 

topluma aykırı olanı kendisini kovalayanlardan koruyan bir sığınaktır. Bu ortamda 

flanörlük, dedektiflik konumu için oldukça elverişlidir çünkü flanör, kim olduğunu 

gizleme sanatını kullanan bir gözlemcidir. Bu dedektiflik konumu flanör açısından da 

oldukça elverişlidir çünkü bu sayede avareliğini haklı kılmaktadır. Görünüşteki 

tembelliğinin ardında suçluyu gözden kaçırmayan bir gözlemci uyanıklığı gizleyen, 



15 
 

büyük kentin temposuna uygun tepki biçimleri geliştiren ve olayları anında kapan bu 

flanör, neredeyse kendini sanatçı sanır (Benjamin, 2014: 134-137). Bu doğrultuda 

dedektif öyküsünde flanör, bir iz sürücü olarak kalabalığın içine karışan tetikte bir tip 

olarak kendini gösterir.  

Dedektif öyküsü, flanörün tanımını yapan Baudelaire için de ayrıcalıklı bir yere 

sahiptir. Baudelaire Constantin Guys üzerine kaleme aldığı denemede flanörü 

“kalabalığın adamı” olarak niteleyerek, doğrudan Amerikalı yazar Edgar Allan 

Poe’nun “Kalabalığın Adamı” adlı dedektif öyküsüne göndermede bulunmaktadır. 

Londra’da oturduğu bir kafeden kalabalığı izleyip gelip geçenler hakkında fikir 

yürüten bir anlatıcının dikkatini çeken bir adamın peşine takılarak iz sürdüğü ve 

yaptığı gözlem sonucunda onun suç işleyebilecek bir tip olduğuna kanaat getirdiği 

öykü, Baudelaire’in flanör tanımlamasının kaynağını oluşturmaktadır. Poe’nun 

dedektif öykülerinin Fransızca çevirilerini yapmış olan Baudelaire, Benjamin’e göre 

bu türü kendi sanatına adapte etmiş ve tümüyle özümsemiştir. Ancak Baudelaire’in 

tanımlamasında flanöre gösterdiği hoşgörü, Poe’nun flanör tasvirinde 

görülmemektedir; Poe’nun flanörü içinde bulunduğu toplumda kendini tedirgin 

hissetmekte ve bu yüzden kalabalığı arayıp onun içine saklanmaktadır. Flanörün rahat 

davranışları kalabalığın adamında yerini manik bir tutuma bırakmıştır (Benjamin, 

2014; 142-143, 221). Bu açıdan Baudelaire her ne kadar kenti ve kalabalıkları 

eserlerine konu edinen Poe’dan esinlenmiş olsa da onun sanatçı flanörü Poe’nun 

dedektif flanöründen oldukça farklılaşmaktadır.  

Poe’nun öyküsündeki dedektif flanörün iz sürücülük yaptığı mekân Londra 

olarak belirmektedir. Bu durum Paris’ten farklı bir mekânda flanöre dair bir görüntü 

sunmaktadır. Benjamin’e göre, flanör Paris’e aittir ve Poe’nun öyküsündeki 

kalabalığın adamı aslında flanör ait olduğu çevreden yoksun kaldığında olacakları 

gösteren bir örnektir. Londra’yla karşılaştırıldığında Paris hala eskiye ait bazı iyi izleri 

korumakta, sonradan köprülerin kurulacağı yerlerde Seine nehrini geçen sandallar 

bulunmakta ve pasajlar varlıklarını sürdürmeye devam etmektedir. Flanör içinse 

kentin yoğun kargaşası ve salt bir işsiz-güçsüzlük atmosferi yabancıdır; bu yüzden 

Londra’nın kendine özgü bir “kalabalığın adamı” bulunmaktadır. Kalabalığın adamı 

flanörden ziyade Berlin’de 1848 ihtilalinden önce popüler bir işsiz-güçsüz tip olan 

“Nante” ye benzemektedir. Paris’in flanörü ise bu ikisinin arasında bir yerde 



16 
 

konumlanmaktadır (Benjamin, 2014: 221). Bu çerçevede flanör, yalnızca belirli bir 

dönemde Paris’te ortaya çıkmış özgün bir tip olarak kendini göstermektedir.  

Benjamin’in flanöre bu sınırlayıcı yaklaşımı, karşıt fikirleri de beraberinde 

getirmektedir. Bu doğrultuda Dana Brand, Benjamin’in flanör temsilini oldukça yerel 

ve kısa bulmaktadır. Brand’e göre, flanör Benjamin’in öne sürdüğü şekilde anlaşılacak 

olsa bile kökleri 1830’lardan çok öncede ve etkileri Paris’ten başka birçok yerde 

bulunabilir. Bu kent gözlemcisi ve modernite paradigması en azından İngiltere’de 

Paris’te olduğu kadar etkilidir; dahası, gelişme süreci 17. yüzyılın başlangıcı kadar 

erken bir dönemdedir ve moderniteyi meydana getiren kentleşme, tüketim toplumunun 

gelişimi, burjuvazinin kültürel egemenliği ve imge üretiminin modern teknikleri gibi 

tarihsel güçlerle yakından ilişkilidir (Brand, 1991: 187). Bu bağlamda düşünülecek 

olursa, modernite ve modernleşmeyle ilgili tarihsel süreçlerin yaşandığı her toplumda 

flanör tipinin karşılığı olabilecek bir kent figürüne rastlamak mümkündür. Bu kent 

figürleri birbirlerinden farklı özellikler gösterse de ortaya çıktıkları tarihsel süreçler 

onları birbirleriyle akraba kılmaktadır. Bu sebeple, bu figürler analiz edilirken 

Benjamin’in flanörüne uyumsuzluklarından ötürü flanörlüklerinin reddedilmesi 

yerine, onları Benjamin’in flanöründen farklı kılan özel koşulların değerlendirilmesi 

mantığa daha yatkın görünmektedir.  

Benjamin, flanörün ortaya çıkışını belirli bir yer ve tarihle sınırladığı gibi onun 

varlığını da belirli bir süreyle sınırlandırmaktadır. Benjamin’e göre flanörün sonu, 

büyük mağaza olgusunun ortaya çıkışıyla birlikte gelmiştir; “büyük mağaza, 

Flâneur’ün son piyasa yeridir” (Benjamin, 2014: 149). 1850’lerden itibaren vali 

Haussmann’ın kentsel dönüşüm projeleri kapsamında Paris’te açılan bulvarlar 

pasajları yerle bir etmiş ve yerlerini büyük mağazalar, alışveriş merkezleri doldurmaya 

başlamıştır (Artun, 2014: 36). Benjamin’e göre, pasaj iç mekânın cadde görünümünde 

somutlaşan klasik biçimiyken, büyük mağaza iç mekânın dışlaşma biçimidir; flanör, 

caddeye dönüşen bu iç mekânda mallardan oluşan labirentlerin arasında daha önce 

kentin labirentlerinde gezindiği gibi gezinir (Benjamin, 2014: 149).Flanörün 

pasajlardan büyük mağazalara uzanan bu gezintileri, esasında onun müşteriye, 

tüketiciye dönüşme sürecinin bizzat kendisini oluşturmaktadır: 

Tüm kentlerde, baştan itibaren, üzerinde oynanacak ısmarlama sahneler 

olmuştur. Benjamin'in muhabbetle tasvir ettiği Kapalıçarşılar bunların en 

önde gelenleriydi. Ziyaretçilere bakma zevki sunmak, zevk arayanları 

çekmek için tasarlanmış mekânlar. Başlangıçtan itibaren flâneur’ün 

kederlerinden para kazanılıyordu. Bilerek ve önceden tasarlanarak bu 



17 
 

mekânlar bakılabilecek zevkli görüntüler satıyorlardı. Bununla birlikte, 

müşterileri çekmek için bu mekânların tasarımcıları ve sahipleri önce onları 

satın almak zorundaydılar. Gereksizce bakma hakkı flâneur’ün, yarının 

müşterisinin ödülü olacaktı. Zevk veren teşhir, büyüleyici görüntü, 

şekillerin ve renklerin baştan çıkarıcı oyunu. Müşteriler flâneur’ün baştan 

çıkarılması yoluyla satın alınıyorlardı; flâneur baştan çıkarılma yoluyla 

tüketiciye dönüştürülüyordu. Bu süreç içinde malın alışveriş edene 

dönüşmesi mucizevi bir şekilde gerçekleşir. Günün sonunda, ayrım çizgisi 

bulanıklaşır. Artık neyin (kimin) tüketim nesnesi, kimin (neyin) tüketici 

olduğu açık değildir (Bauman, 2011: 211-212).  

 Flanörün, bakınmanın zevkini tattığı büyüleyici görüntüler sunan pasajlardan 

(Kapalıçarşılar) daha çok mal çeşidiyle daha büyüleyici görüntüler sunan alışveriş 

merkezlerine uzanan serüveni, Benjamin’in “malın esrikliği” (Benjamin, 2014: 149) 

olarak tabir ettiği durumu ortaya çıkarmaktadır; flanör, zevk veren mal teşhirlerinin 

karşısında esrikliğe kapılmakta ve tüketim kültürü tarafından baştan çıkarılmaktadır. 

Böylelikle, alışveriş mekânlarına çekildikten sonra müşteriye dönüştürülerek hem 

kapitalizmin tüketim nesnesi olmakta hem de tüketici konumuna gelmektedir.   

 Son piyasa yeri alışveriş merkezi olan flanör, Benjamin’e göre sonunda 

kendisini bitirmek isteyen Taylorizm9 tarafından yenilgiye uğrar ve çiftçi, şarap 

tüccarı, kumaş fabrikatörü, şeker üreticisi, demir ve çelik sanayicisi olur (Benjamin, 

2014: 148). Böylelikle, 19. yüzyılın ilk yarısında burjuva sınıfının eşiğinde duran 

bohem bir aydın olarak beliren flanör, yüzyılın sonlarına doğru burjuvanın kendisi 

olur. Benjamin’in kapitalizme yenik düşen bu flanörünün cinsiyeti ise açıkça erkektir. 

Elkin’e göre, 19. yüzyıla kadar pek rağbet görmemiş olan flanör sözcüğü ilk 

kullanıldığı 1585 yılında cinsiyet belirtmeyen bir kelimeyken, 1829 yılına ait bir 

sözlükte “aylaklıktan zevk alan erkek olarak tanımlanmış”tır (Elkin, 2018: 21). 

Benjamin’in denemelerinde de flanör, kadını bakışının nesnesi haline getiren bir erkek 

olarak belirmektedir: 

Uzun süre belli bir hedefi olmaksızın yollarda yürüyen, biraz sonra kendini 

bir tür esrikliğe kaptırır. Yürüme eylemi, atılan her adımla birlikte daha bir 

güç kazanır; bistroların, dükkânların, gülümseyen kadınların baştan 

çıkarıcılığı gittikçe azalır; buna karşılık bir sonraki sokak köşesinin, uzakta, 

sisler içerisinde uzanan bir meydanın önünde yürümekte olan bir kadının 

sırtının çekiciliği gittikçe daha karşı konulamaz olur. Ondan sonra açlık 

gelir. Ama Flâneur, bu açlığı dindirmenin belki de yüz yolundan birini bile 

öğrenmek istemez; bunun yerine yabancısı olduğu mahallelerde bir hayvan 

gibi dolanıp, yiyecek arar, kadın arar; ta ki bitkin düşüp, onu yabancı ve 

buz gibi bir ifadeyle kabul eden odasında, yatağında çöküp kalana kadar 

(Benjamin, 2014: 263).  

 
9Taylorizm/Taylorculuk: Emeği en çok yoğunlaştıracak biçimde işçiyi çalıştırma yöntemi. Amerikalı 

mühendis Taylor (1856-1915) tarafından önerilmiştir. Yöntemin temeli, emeğin harcanması sırasında 

işçiye zaman kaybettiren bütün öğeleri ortadan kaldırmak ve çok hızlı çalışmayı gerçekleştiren teknik 

bir işbölümü sağlamaktır (Hançerlioğlu, 1993: 404).  



18 
 

 Benjamin’in satırlarında sırtı flanöre dönük yürüyen kadın, flanörde takip etme 

isteği uyandıran bir cazibe olarak kendini göstermekte ancak flanör nihayetinde bu 

kadınla herhangi bir ilişki kurmamaktadır. Bu bağlamda kadın bir arzu nesnesi olarak 

belirse de flanörü tatmin eden şey, arayışın kendisi olarak göze çarpmaktadır. 

Benjamin’in arzu nesnesi olarak konumlandırdığı kadının ne zaman gözlemci haline 

geldiği ise sıklıkla tartışılmaktadır. Bu doğrultuda Anne Friedberg, flanörün son piyasa 

yeri olan alışveriş merkezlerinin flanözün ilk piyasa yeri olduğunu belirtmektedir. 

Friedberg’e göre, kadınlar kendi başlarına gezinme özgürlüğüne kavuşana kadar dişi 

flanörün varlığı mümkün olmamıştır. Bu özgürlük ise kadınların tek başlarına alışveriş 

yapma ayrıcalığına sahip olmalarıyla doğrudan bağlantılıdır. 19. yüzyılın sonlarında 

alışverişin burjuva kadınlar için sosyal olarak kabul edilebilir bir boş zaman aktivitesi 

haline gelmesi, kadınları yanlarında refakatçileri olmadan gezinmeye teşvik etmiştir 

(Friedberg, 1991: 421). Bu durumda, flanör alışveriş merkezlerinde tüketiciye 

dönüşüp burjuvaziye doğru yol alırken, burjuvazi içindeki kadınlar da alışveriş 

merkezlerinde tüketici konumuna gelip flanözlük için uygun bir ortama 

kavuşmuşlardır. Bu süreci Bauman şöyle özetlemektedir:    

Orta sınıftan kadın müşterilerde alışveriş kendini beğendirme sürecinin 

bilinçli bir parçasıyken bakma ve bakılma başından beri iç içe geçmiştir. 

Flanörcülük oyunu için alışveriş mekânları olası kadın flanözlere başka 

hiçbir yerde bulunamayacak güvenli bir liman sunmuştur. Flanör oyununu 

oynayacağı yeri seçer ve beğenir; flanöz içinse flanörün gözde uğrak 

noktalarının çoğu yasaktır. Flanörün oyunbazlığı ve modern/postmodern 

tüketimciliğin, bakma ve bakanı bakma nesnesine dönüştürmenin, satın 

alma ve satın alınmanın arasındaki tarihsel bağın, aslında kadınların 

tüketimci ve tüketim nesnesi olarak sosyal inşası üzerinden oluşturulduğu 

söylenebilir. Flanörcülüğün modern/postmodern tarihinin geri kalan kısmı, 

biraz abartılarak, flanörün tarzının bir dişileştirmesi olarak anlatılabilir 

(Bauman, 2015: 146-147). 

 Bauman’ın sözlerinden de anlaşıldığı üzere, kadınların flanörün gezindiği 

mekânların çoğunda gezinmeye hakları olmadığı için alışveriş merkezleri flanözlüğün 

doğmasına elverişli mekânlar olarak belirmektedir. Orta sınıf kadınlar alışveriş 

merkezlerinde vitrinlere ve çevrelerine bakarken alışverişlerini beğenilmek ve 

bakılmak için yapmakta, böylelikle hem tüketici hem de tüketim nesnesi konumunda 

bulunmaktadırlar. Bu tablo, kadınların bu sosyal konumuyla flanörün alışveriş 

merkezinde evrildiği konumu özdeş kılmakta ve flanörlüğün tüketim çağının ilerleyen 

aşamalarındaki görünümünü sunmaktadır. 

Flanöz kelimesi aslında sonradan türetilmiş bir kelime olup çoğu Fransızca 

sözlükte yer almamaktadır. Öyle ki, Dictionnaire Vivant de la langue Française bu 



19 
 

kelimeyi “şezlong” olarak tanımlamaktadır. Kelimenin kullanımı 1840’larda argoda 

başlayıp 1920’lerde zirveye çıksa da günümüzde pek bilinmemektedir (Elkin, 2018: 

18). Bunun yanı sıra, flanözün varlığını reddeden pek çok görüş bulunmaktadır. Bu 

görüşlerden en öne çıkanı, Janet Wolff’un 19. yüzyıldaki özel ve kamusal alana ait 

cinsiyet ayrımına dayanarak flanözün imkânsızlığını öne sürdüğü savdır. 19. yüzyılda 

erkeklerin kamusal kadınların ise özel alana ait görülmesinden dolayı kadınların 

modern şehir deneyiminin erkeklerinkinden çok farklı olduğunu dile getiren Wolff, 

modernitenin edebiyatının da kadınları görmezden geldiğini ve dandy, flanör, 

kahraman, yabancı gibi modern hayat deneyiminin timsali olan bütün figürlerin her 

daim erkek olduğunu belirtmektedir. Bu doğrultuda, 1831’de George Sand’ın (gerçek 

adıyla Amantine Aurore Lucile Dupin) Paris hayatını deneyimlemek ve zamanının 

düşünce ve sanat iklimi hakkında bilgi edinmek için erkek kılığına girerek Paris’te 

gezinmesini örnek göstermektedir (Wolff, 1989:141-156). Bu dönemde yeri yalnızca 

ev içi alanla sınırlandırılan kadının bir flanör gibi rahatça gezinmesi ve kendisine 

“yasak” alanlara girebilmesi için kılık değiştirmesi gerekmekte; şehrin sokaklarının ve 

tüm yönetim kademelerinin erkeklere ait olduğu bir dünyada bir kadın için flanörlük 

ancak erkek kılığında gerçekleşebilmektedir.  

Wolff, 19. yüzyılın ikinci yarısını da flanözün varlığı için imkânsız 

görmektedir. Bu dönemde kadınlar için evle sınırlanmışlık daha karmaşık hale gelmiş; 

bir sosyal sınıftan diğerine, bir coğrafi bölgeden ötekine yerel endüstri, endüstrileşme 

derecesi ve diğer çeşitli faktörler temelinde değişmiş, flanörün yalnız ve bağımsız 

hayatı kadınlara açık olmasa da kadınlar kamusal arenada başka şekillerde aktif ve 

görünür hale gelmiştir. Ancak, 1850’lerde ve 60’larda büyük mağazanın ortaya çıkışı 

orta sınıftan kadınların kamusal alandaki yasal görünümleri için önemli bir alan 

sağlamışsa da kocalarının servetinin simgesi ya da tüketici olarak aktiviteleri, 

modernitenin karakteristiği olan geçici, anonim karşılaşma ve amaçsız gezinmeye 

karşılık gelmemektedir. Wolff bu bağlamda flanözü icat etmenin mümkün olmadığını, 

19. yüzyıldaki cinsiyet ayrımcılığı sebebiyle böyle bir karakterin imkânsız kılındığını 

dile getirmektedir (Wolff, 1989: 141-156). Bu görüşleriyle Wolff, alışveriş 

merkezlerinin flanözün doğuşu için elverişli mekânlar olduğunu öne süren savları 

reddetmiş ve flanözün gerçekten var olmaktan ziyade icat edilmiş bir kavram olduğunu 

ima etmiştir.   



20 
 

Wolff’un 20. yüzyılda flanözün var olma olasılığına bakışı da 19. yüzyıldan 

farklılaşmamaktadır; Wolff’a göre 20. yüzyılın başlarında gezinme hala oldukça 

cinsiyetli bir aktivitedir ve bu dönemde şehir (Paris) yapılanmasında yeni cinsiyet 

düzenlemelerine olanak sağlayabilecek gerçek bir değişiklik fiziksel olarak 

gerçekleşmemiştir. Şehrin 19. yüzyılın ikinci yarısındaki devrimci dönüşümünü takip 

eden dönemde göreceli bir durgunluk yaşanmıştır. Banliyölerin ve ulaşım 

sistemlerinin gelişmesi dışında Paris’te 1890’dan 1940’a kadar çok az modernizasyon 

gerçekleşmiştir. Kesin olarak, cinsiyet ideolojisinin baskısının azaldığına dair çok az 

kanıt vardır (Wolff, 2015: 126). Bu çerçevede Wolff, savını doğrudan kadının 19. ve 

20. yüzyıldaki sosyal konumuna dayandırmakta ve bu dönemlerdeki cinsiyet 

ideolojisinin kentin fiziksel yapılanmasında da sürdürülerek flanözün imkânsız 

kılındığını belirtmektedir.  

Wolff’un bu görüşlerine katılan Griselda Pollock da tipik bir maskülen figür 

olan flanörün dişi karşılığının bulunmadığını savunmaktadır. Pollock’a göre, erkeklere 

kamusal alanda iki kat daha fazla özgürlük tanıyan özel ve kamusal alan ayrımı ve 

cinsiyetlerarası hiyerarşideki temelleri hiç anılmadığı için egemenliği ve gücü 

sorgulanmayan bağımsız gözlemleyen bakışın üstünlüğü, flanörün konumladığı 

modern burjuva toplumunun ikiz ideolojik yapılanmasıdır. Kadınlar kalabalığın içinde 

anonim olma özgürlüğünün keyfini çıkaramaz ve asla kamusal alanın normal sakinleri 

gibi konumlandırılmazlardı. Onların bakmaya, gözlerini dikmeye, incelemeye ya da 

seyretmeye hakları yoktu; onlar flanörün bakışının nesnesi olarak 

konumlandırılmışlardı (Pollock, 2003:100). Benjamin’in flanör tanımlamalarında da 

belirgin olan bu konum, erkek egemen toplumdaki bağımsız gözlemci bakışın yine 

erkeğe ait olduğu ve kadının bu hiyerarşide yalnızca bakılan konumuna yerleştirildiği 

bir ideolojik yapıyı gözler önüne sermektedir. Ev içi alanla sınırlandırılmış ve edilgen 

bir konuma yerleştirilmiş olan kadının fark edilmeden gezinmesi ve çevreye gözlemci 

bir bakış yöneltmesi bu yapı içinde sorunlu görülmektedir.  

Flanözün 19. yüzyıldaki olası varlığı genellikle alışveriş merkezlerinde gezinen 

burjuva kadınlar üzerinden tartışılırken, burjuva kadınlardan çok önce sokaklarda olan 

işçi kadınların, ev kadınlarının, evsiz kadınların ve fahişelerin flanöz olma olasılığı 

düşük görülmektedir. Bunun sebebi, öncelikle proleter kadınların ve ev kadınlarının 

yalnızca belirli amaçlarla, işe gidip gelmek ve evin alışverişini yapıp dönmek 

maksadıyla sokaklarda olmasıdır. Zaten bu dönemde hiçbir sosyal sınıftan kadının 



21 
 

sokaklarda tek başına aylak aylak dolaşması hoş karşılanmamaktadır. Susan Buck-

Morss’a göre, flanör basitçe aylakça dolaşan bir adamın adıdır ancak aylakça dolaşan 

bütün kadınlar fahişe olarak görülme riskini alırlar. Bu yüzden, cinsiyet farklılığı 

erkeklerin kamusal alandaki ayrıcalıklı konumunu görünür kıldığı için fahişelik 

flanörlüğün dişi versiyonudur (Buck-Morss, 1986: 119). Ne var ki, 19. yüzyılda 

flanözün ancak bir fahişe olabileceğini varsayan bu yaklaşım sorunlu görünmektedir 

çünkü bir fahişenin ne kadar özgür olduğu oldukça tartışmalı bir konudur. Elkin’e 

göre, flanörün özgürlüğü fahişeden çok farklıdır; fahişelerin şehrin her yerinde 

özgürce gezinmeye hakları yoktur. Hareketleri ve kıyafetleri sıkı bir denetim 

altındadır. Bunun ise özgürlükle bir alakası yoktur. Ayrıca, sokakta bedenlerini 

satmayan kadınlar da bulunmaktadır (Elkin, 2018: 19). Sokakta bedenlerini satmayan 

kadınlar, evsiz kadınlardır. Onların da dikkat çekmeden, fark edilmeden bakınma 

özgürlüğüne sahip olmamaları, flanöz olma olasılıkları hakkında soru işaretleri 

yaratmaktadır.    

Alışveriş merkezlerinde ortaya çıktığı öne sürülen burjuva flanözlerin onlardan 

önce sokaklarda olan alt sınıftaki kadınlardan ne kadar farklı olduğu da tartışılan bir 

konudur. Anke Gleber’e göre, burjuva alışveriş merkezi flanözleri, proleter kadınların 

onlardan çok önce caddelerde temsil ettiği kadın varlığı biçimlerini tekrar etmektedir. 

Kadın işçiler ve ev kadınları, zaten sürekli flanöze dönüşmeden kendi başlarına 

caddelere çıkmaktaydı. Cadde onlar için işlevsel amaçlı bir geçiş rotasıydı; onlar 

caddeye alışverişe gitmek yerine alışveriş yapmak için çıkıyor, hayal güçlerini 

gezdirmek yerine getir-götür işlerini yapıyor, yüzer-gezer izlenimler edinmek yerine 

çocuklarını alıyor ve doğrudan işyerlerine gidiyorlardı. Proleter kadınlar kadın çiftçiler 

gibi daha çok görev alanlarının ötesinde, nerede çalıştıklarından bağımsız olarak 

kentin dışında yaşıyorlardı ve hayal güçleri için kısıtlayıcı olan ev idaresiyle 

sınırlandırılmışlardı. Bu sınırlanmışlık, onların caddenin şoklarına ve görüntülerine 

maruz kalmalarını engellemiş ve orada modernite fenomeniyle en ufak ani bir duyusal 

ilişki kurmalarının önüne geçmiştir. Fahişeler ve evsiz kadınlar gibi caddedeki diğer 

kadın temsilleri de sadece kadınların kamusal alandaki güçsüzleştirilmiş statülerini 

vurgulamaktadır. Kadın flanörün yokluğu, kadını kamusal alandan dışlayan gücün 

sosyal dağılımından kaynaklanmaktadır (Gleber, 174-175). Özetle, Gleber de 

kadınların kamusal alandaki sınırlı varlığından dolayı 19. yüzyılda flanözün varlığına 

olanak tanımamakta ve alışveriş merkezine giden burjuva kadınların gezinmelerini 



22 
 

proleter kadınlarınki gibi işlevsel amaçlı görmektedir. Bu kapsamda ev içi alanla sınırlı 

kalan tüm kadınların çevrelerindeki modernite görüngülerine karşı kayıtsız 

kaldıklarını varsaymaktadır.   

Kadınların özel alandaki sıkışmışlıklarını vurgulayarak flanöze imkân 

tanımayan yaklaşımların, alternatif sesleri ve başkaldıran kadınları arka plana atan 

toptancı bir tutum sergileme riskleri bulunmaktadır çünkü 19. yüzyılın sonu ve 20. 

yüzyılın başında edebiyat ve sanat dünyasında belirmeye başlayan kadın figürleri, 

flanözün varlığı için umut vadetmektedir. Bu doğrultuda Deborah L. Parsons, flanözün 

varlığını 19. yüzyıldaki cinsiyet ayrımcılığı ve bunun şehir hayatındaki varsayımsal 

yansımalarını temel alarak reddeden yaklaşımları sorgulayarak, şehir gözlemciliğinin 

yalnızca erkeklere özgü bir aktivite olmadığını öne sürmektedir. Bu iddiasının ise iki 

temeli bulunmaktadır; birincisi, flanör kavramı kendi içinde erkek otoritesinin simgesi 

olmaktan ziyade bunun reddi için bir alan sunan cinsiyet belirsizliklerini taşıyan bir 

figür olarak belirmektedir. İkincisi, kadınların şehrin kamusal alanlarında yürüyüşçü 

ve gözlemci olarak daha büyük bir özgürlüğe kavuştukları 19. yüzyılın sonu ve 

yirminci yüzyılın başlarında, flanör sosyal figürüne karşılık gelen bir kadın gözlemci 

figürüne rastlanabilmektedir. Bu kapsamda Parsons, Londra ve Paris’i odağına alıp 

Amy Levy, Dorothy Richardson, Jean Rhys, Jannet Flanner, Djuna Barnes, Anais Nin, 

Rosamond Lehmann, Elizabeth Bowen ve Doris Lessing gibi yazarların birbirinden 

farklı deneyimlerini ve edebi stratejilerini ele alarak, kadınların şehirle olan sosyal-

kültürel ilişkileriyle ilgili birçok meseleyi aydınlatmaya çalışmaktadır (Parsons, 2003: 

2, 5-6). Bu örnekler flanözün varlığına kanıt oluşturarak, cinsiyet ayrımcılığıyla ilgili 

genelleyici sosyolojik analizlerin yanıltıcı olabileceğini gözler önüne sermektedir.  

19. yüzyılda kadınların toplum içindeki dezavantajlı durumları, özel ve 

kamusal alan ayrımındaki konumları açısından açık olsa da bu alan ayrımının ideolojik 

bir yapılandırma olduğu ve bu yapılandırmaya direnen kadınların da bulunduğu 

gözden kaçırılmamalıdır. Elizabeth Wilson da bu konuda, 19. yüzyıl kadınlarının 

pasifliği ve mağduriyetinin üzerinde gereğinden fazla durulmaması gerektiğinin ve 

burjuvazinin özel ve kamusal alan arasına çektiği sınırın, iffetli ve düşmüş kadın 

arasına çektiği sınır gibi, tanımlayıcı olmadığının altını çizmektedir. Wilson’a göre, 

ideolojik söylem sürekli kadının rolü ve ayrı alanlar ideolojilerini yeniden inşa ettiği 

için felsefenin kendisi cinsiyetlendirilmiş olarak belirmektedir; bu yüzden bu 

yapılandırmalara gereğinden fazla önem vermek, kadınların bu düşünce sistemlerine 



23 
 

direnişlerini ve bunları yeniden inşa edişlerini gözden kaçırmaya sebep olmaktadır. 

Wilson bu kapsamda, 19. yüzyılda erkek kimliğine girerek direnen kadın yazarları 

örnek göstermektedir. George Sand, sokaklarda özgürce dolaşabilmek için erkek 

kılığına girmiş; kendi adıyla başarılı bir romancı, şair ve oyun yazarı olan Delphin de 

Girardin ise kocasının gazetesinde yazdığı ve içeriği Parisli herhangi bir flanör 

tarafından yazılabilecek köşe yazılarında erkek mahlası kullanmıştır (Wilson, 2001: 

84). Böylelikle, sayıları sınırlı da olsa 19. yüzyıl kadınları cinsiyetçi bir yapılanmaya 

sahip kent yaşamına gözlemci olarak katılmanın zekice bir yolunu bulmuş ve flanöz 

olarak anılmayı hak etmişlerdir.   

19. yüzyılda kadınların ancak cinsiyet kimliklerini değiştirerek gözlemci 

konumunda katılabildikleri bu kent yaşamı, 20. yüzyılda artık onlara kapılarını kendi 

kimlikleriyle açmaya başlamıştır. 20. yüzyılın başları kadınların ev içi alandan 

çıkmaya başlayarak yavaş yavaş kamusal alana dâhil oldukları bir dönemi işaret 

etmektedir. Ching-fang Tseng’e göre, flanöz gerçekten görünür hale gelmeye, flanör 

kentte gezinme özgürlüğünün ve kamusal alan imtiyazının sembolü olmayı 

bıraktığında ve kadına özgü ev içi alan artık modern hayatın yaşamsal fakat kapalı bir 

bileşeni olarak hizmet vermeyi sonlandırdığında başlamıştır. Bu bağlamda Virginia 

Woolf’un Mrs Dalloway (1925) romanını örnek gösteren Tseng, romanı flanözün 

tarihsel doğuşunu ve flanörün sembolize ettiği elit gücün ve dünya görüşünün yıkılışını 

kayda geçiren bir metin olarak görmektedir (Tseng, 2006: 236, 240). Woolf’un 

Londra’ya bakışını sergileyerek kentin kadın perspektifinden bir anlatımını sunan 

roman, 20. yüzyılda kadının kamusal alandaki görünürlüğünü ve gözlemleyen özne 

olarak kentteki varlığını okuyucuya sunmaktadır.    

İlk defa Walter Benjamin tarafından kuramsal çerçevesi çizilmeye çalışılan 

flanör kavramı, Benjamin’in denemelerinde 19. yüzyıl Paris’ine özgü bir modernite 

görüngüsü olarak ele alınmıştır. Benjamin’e göre bohem sanatçı-aydın olarak beliren, 

kentte gezinerek moderniteyi okumaya çalışan ve cinsiyetinin erkek olduğu anlaşılan 

flanör, 19. yüzyılın sonunda burjuvaziye yenik düşerek gözden kaybolmuştur. Ne var 

ki, bu sınırlayıcı yaklaşım hem flanörün farklı cinsiyet kimliklerinde görülebilme hem 

de farklı yerlerde, farklı zaman dilimlerinde ve farklı biçimlerde var olabilme 

ihtimalini göz ardı etmiştir. Günümüzde flanör üzerine yazılan literatür, bu 

ihtimallerin geçerliliğini kanıtlamaya devam etmektedir. Flanör, Buck-Morss’un da 

belirttiği gibi, fenomenolojik özelliklerinin kendi izlerini arketip olarak taşımaya 



24 
 

devam ettiği sayısız biçime dönüşerek varlığını sürdürmektedir (Buck-Morss, 1986: 

105). Gözlemleyici bir bakışla gezinmenin sona erdiğini düşünmek, hala sürmekte 

olan ve sonsuz bir “yeni” yi sunmaya devam eden modern çağda akla yakın 

görünmemektedir; ilerleyen teknolojinin hareketi en çok sınırladığı alanlarda bile 

“sanal-gezerlik”, “ekran-gezerlik” gibi kavramlar ortaya atılmakta ve flanörlüğün 

teknoloji çağıyla uyumlu biçimleri tartışmaya açılmaktadır. Bu çerçevede flanöre 

geniş bir perspektiften bakmak, ona yeni varlık alanları tanımaktadır.  

1.2. FLANÖRÜN ÖNCÜLLERİ 

 Flanör, modernitenin bir görüngüsü olarak kent sahnesine çıkmış bir figürdür. 

Tarihte modernite gibi köklü değişimler ve kırılmalar ise bir anın değil, birikerek 

ilerleyen bir sürecin sonucudur. Bu sebeple, moderniteye özgü olarak görülen 

unsurların ilk örneklerine, modern çağın öncesinde de rastlanabilmektedir. Bu ilk 

örnekler, modern biçimlerinden belirgin farklılıklar taşısalar da birtakım özellikleriyle 

yüzyıllar sonra dönüşecekleri biçimleri anıştırırlar. Flanör için de böyle bir durumun 

söz konusu olabileceğini öne süren görüşler bulunmaktadır. Her ne kadar bu konuyu 

başlı başına inceleyen bir kaynak Türkçe ve İngilizce literatürde bulunmasa da, 

Benjamin’in flanör tanımlarında belirttiği birtakım özelliklerden yola çıkarak yorum 

ve çıkarımlarda bulunan bazı müstakil çalışmalar mevcuttur. Bu konu, modernite ve 

modernist romana odaklanacak olan bu çalışmayla doğrudan bağlantılı olmadığı için 

bu bölümde yalnızca genel bir çerçeve oluşturulacak ve gelecekte literatürdeki 

eksikliği kapatabilmek adına yapılacak çalışmalara küçük de olsa bir katkı sunmaya 

çalışılacaktır.  

 Benjamin’in yürüyerek pasajlarda gezinen ve etrafı gözlemleyen bohem aydın 

flanörünün pasajlar yapılmadan önce nerelerde gezindiği ve kim olduğu üzerine fikir 

yürütebilmek için yine Benjamin’in satırlarına göz atmak yerinde olacaktır. 

Benjamin’e göre, “Flâneur, gezmeye çıkanların ve tütün tiryakilerinin, her meslekten 

olanların ‘en sevdikleri yerin’ vakanüvisine ve filozofuna kavuşmasını sağlar” 

(Benjamin, 2014: 131). Bu satırlarda görüldüğü üzere Benjamin, pasajlarda gezinen 

flanöre “vakanüvis” ve “filozof” yakıştırmalarında bulunmaktadır. Aylaklığının bir 

felsefesi olan flanörün gezinerek düşünce üretmesi onu filozofa, gezip gözlemleyerek 

yaşadığı çağa özgü şeyleri belleğinin arşivine kaydetmesi de onu vakanüvise, yani 

tarihçiye yaklaştırmaktadır. Bu noktada, flanörün ilk örneklerine filozoflarda ve 

tarihçilerde rastlanabilir mi sorusu akla gelmektedir. Felsefe tarihine bakıldığında 



25 
 

filozofların yürüme ve gezinmeyle olan ilişkileri, tarihçiliğin geçmişine bakıldığında 

ise ilk tarihçilerin seyyah ve seyahatname yazarı olmaları bu soruya olumlu cevap 

vermenin mümkün olabileceğini göstermektedir.  

 İlk olarak felsefe tarihi ele alınacak olursa, yürümeyle felsefenin arasındaki ilk 

bağlantı, yürüme ve düşünme arasındaki ilişkiden kaynaklanmaktadır. Yürümenin 

tarihini yazan Rebecca Solnit’e göre, “yürürken, beden ve zihin birlikte çalışır ve 

böylece, düşünmek neredeyse fiziksel, ritmik bir eyleme dönüşür […]” (Solnit, 2016: 

8). Antik Yunan filozoflarının da yürüyerek düşündükleri bilinmektedir. Solnit’e göre, 

düşünmeyle yürüme arasındaki bağ ile Antik Yunan felsefesinde sıklıkla 

karşılaşılmaktadır. Yunan mimarisi de bir sosyalleşme ve sohbet aracı olarak 

yürümeye olanak tanımıştır. Aristoteles’in uzun, sütunlu bir yola sahip olan 

“Peripatos” isimli felsefe okulunda yetişen filozoflara “Peripatetik” adı verilmiştir ve 

bu kelime İngilizcede “uzun yürüyüşleri alışkanlık edinmiş kimse” anlamına 

gelmektedir. Stoacılar da Peripatetiklerin isimlerini Peripatostan almaları gibi 

isimlerini “Stoa” dan, Atina’daki yürürken bir yandan konuştukları sütunlu yoldan 

almışlardır (Solnit, 2016: 3-5). Burada Peripatetiklerin ve Stoacıların yürüyüşleri 

flanörünki gibi gözlem içerikli olmasa da flanörün de bu Antik Yunan filozofları gibi 

yürüyerek düşüncelerini harekete geçirdiğini söylemek mümkündür. 

 Yürüme eylemi daha geniş kapsamlı bir gezinme, seyahat anlamında 

düşünülecek olursa, Antik Yunan’da gezici öğretmenler olarak düşünebilecek olan 

Sofistlerle karşılaşılmaktadır. Solnit’e göre, Sokrates, Platon ve Aristoteles’ten önce 

Atina’da hâkim olan Sofistler gezginlikleriyle nam salmış ve ileride Atina’da ilk 

yerleşik felsefe okulunu açacak olan Aristoteles’in okulunun yer alacağı koruda 

dersler vermişlerdir. Bu gezici öğretmenler mesleklerini icra etmek için sürekli hareket 

halinde olmuşlardır (Solnit, 2016: 3-4). Silvia Montiglio’ya göre, Presokratik 

(Sokrates öncesi) dönemde bilgi sevgisi filozofları seyahat etmeye sevk eden itici güç 

olmuştur. Bu bilgeler bilgilerini paylaşmak üzere çağırılsalar da onlar öğretmekten 

ziyade öğrenmek için seyahat etmiş, farklı farklı yerleri ve insanları gözlemleyerek 

ufuklarını genişletmenin bir yolu olarak gezinmeye değer vermişlerdir (Montiglio, 

2000: 88, 91). Sofistlerin bu gözlemci-gezgin tavırları onları flanörle bağdaştırmayı 

ilk bakışta mümkün kılsa da bir ücret karşılığında ders vermek için seyahat ediyor 

olmaları flanörün aylaklığıyla bağdaşmamaktadır.  



26 
 

Toplumdaki iş-güç peşinde koşma telaşına tepki olarak aylak aylak gezinen ve 

herhangi bir yere bağlı olmayan flanörün en yakın olduğu felsefe ekolü, bağımsızlık, 

özgürlük ve aldırmazlığı felsefelerinin temel taşı yapan “Kinikler”dir. Kinik felsefeyle 

yürüme arasındaki ilişki, tüm toplumsal uzlaşımlardan kurtulup bağımsız ve özgür 

olmak için aylak aylak dolaşmayı, yersiz-yurtsuz olmayı ifade etmektedir. Frédéric 

Gros’a göre, gerçek anlamda yürüyüşçü oldukları söylenebilecek tek Yunan bilgeleri 

Kiniklerdir; her daim başıboş ve aylak, sokakları arşınlayıp dururlar ve şehirden şehre, 

meydandan meydana, hep yoldadırlar (Gros, 2021: 116).  Kinikleri çağdaş flanörlüğün 

felsefi bir alt metni olarak gören Naci İspir, “Aldırmazlık Felsefesi: Kinik Flanörler” 

başlıklı yazısında, toplumsal uzlaşımlara bir karşı çıkış olarak kendini gösteren 

Kinikler ve Kinik öğretinin genel bir aldırmazlık felsefesine yol açan özellikleri 

üzerinde durmaktadır (İspir, 2012: 59-78). Bu yazı, flanörlüğün felsefi temellerine 

işaret ederek flanörün ilk örneklerinin ne gibi özellikler taşıyabileceği konusunda ufuk 

açmaktadır.  

Sokratik okullardan biri olan Kinikleri flanörle bağdaştırmayı sağlayan temel 

yaklaşımları aldırmazlık felsefesidir. İspir’e göre aldırmazlık felsefesi, insanın 

özgürlüğü ve bağımsızlığı uğruna her türlü baskı ve bağımlılıktan kurtulmayı esas alır. 

Bu yaklaşıma göre, toplumsal uzlaşımın olduğu her yerde doğal olarak baskı da vardır; 

bu uzlaşımın dışında kalmak birçok şeyden vazgeçmeyi ve çileci bir yaşam sürmeyi 

gerektirir. Bağımlılıklardan kurtulmanın yegâne yolu budur. Çileci idealin beraberinde 

getirdiği yalnızlık, aile yaşamının ve siyasi yaşamın taleplerine hizmet etmekten 

kurtulmayı temsil etmektedir. Kiniklere göre her türlü dış etki insanın bağımsızlığını 

ortadan kaldırmaktadır; aile, devlet ve din bu etkilerin başlıcalarıdır (İspir, 2012: 62, 

68). Tüm kurumsal yapılara karşı aldırmazlık sergileyen Kinikler, bu anlamda kültür 

dünyasının insanı yabancılaştıran ve birtakım bağımlılıklar oluşturup onu tutsak eden 

tüm unsurlarını reddetmektedir.  

Kiniklerin kültüre karşı aldıkları bu tavır, onları doğaya ve toplumun dışına 

itmektedir. İspir’e göre, Kinikler için bilge kişi, doğaya göre ve toplum içinde kendi 

kendisiyle yaşayan kişi demektir. Kiniklerin ana düşüncesi, erdemin insan mutluluğu 

için tek başına yeterli olduğudur. Bunun için de yapay gereksinimlerden ve hazlardan 

uzak durup onlara aldırmamak gerekmektedir. İnsan kendi gücü dışında hiçbir şeye 

aldırmamalıdır. Doğaya uygun yaşamak, en basit gereksinimlerle yetinmek ve 

gereksinim duymamaya bağlı oluşan mutluluk ve bağımsızlığı yaşamak Kiniklerin 



27 
 

başlıca yaşam düsturlarıdır (İspir, 2012: 62, 68). En az gereksinim ve en az 

bağımlılığın sonucunda oluşan en üst düzey özgürlük ve mutluluk, Kiniklerin 

yaşamlarının denklemini oluşturmaktadır. Bu denklemin onlara getirdiği sınırsızlık, 

onların “dünya vatandaşı” olarak tanımlanmalarına sebep olmaktadır:   

Kinik için sınırlar yoktur; çünkü yürüyebildiği her yer onun evidir. Dünya 

vatandaşıdır o; kaybedecek bir şeyi olmadığından nihayet her şeyi 

kazanmayı tasavvur edebileceği için değil, doğa, zaruri şeyler ve dünyanın 

çiğlikleri gani gani ayaklarının altında uzandığı için. Kiniğin krallığı, ideal 

bir gelecek kozmopolitizminin tasarısı, düzenleyici bir fikir, kurgusal bir 

dünya ya da vaat değildir. Kinik kök salmayarak elde eder bu krallığı. 

Hiçbir şeye tutunmaz, hiçbir şeye bağlanmaz. Tamamen özgür kalarak, 

kıskanılacak zindeliğini, herkesin istifade edebileceği egemenliğini 

fütursuzca sergiler. Siz kim oluyorsunuz da bana ders vermeye 

kalkışıyorsunuz der. Ben dünya vatandaşıyım, size de ta buralardan 

sesleniyorum” (Gros, 2021: 122).   

Çağdaş flanörde olduğu gibi Kinik için de yürüyebildiği her yer onun evi 

mahiyetindedir; çağdaş flanör nasıl kapitalizmin dayattığı düzene yabancılaşıp iş güç 

peşinde koşmayı reddediyorsa Kinikde kültür dünyasının dayattığı düzene 

yabancılaşıp tüm toplumsal uzlaşmaları reddetmektedir. Kinik her ne kadar toplumdan 

soyutlanmış gibi görünse de aslında çağdaş flanör gibi kalabalıkların içinde yalnızdır; 

Montiglio’ya göre, Kiniğin gezinmeleri tek başına olsa bile her zaman bir seyircisi 

bulunmaktadır (Montiglio, 2000: 104). Bu bağlamda, seyirci değil seyredilen 

konumunda olsa da Kinik diğer tüm özellikleriyle flanörün felsefesine yaklaşmakta ve 

flanörün ilk örneklerinden biri olarak sayılmayı hak etmektedir.  

Benjamin’in önce pasajları sonra da kentin caddelerini mesken tutan filozof 

flanörünün ilk örneği dünya vatandaşı Kinik ise, bir diğer ilk örneğinin vakanüvis-

tarihçi yönüyle bağdaşan bir başka dünya vatandaşı olan “seyyah”ın olması oldukça 

olasıdır. Neticede flanörlük temelde bir seyir halidir; ilk tarihçilerinde entelektüel 

meraklarını gidermek için seyahat edip gözlem yapan seyyahlar olması, Benjamin’in 

flanörü neden tarihçiyle özdeşleştirdiğini anlaşılır kılmaktadır. “Tarihin babası” olarak 

bilinen Herodot’un seyahatleri, önceden belirlenmiş bir amacı ve merkezi olmaktan 

ziyade zamanının entelektüel ihtiyaçlarını tatmin eden ve buna bağlı olarak “gezi 

yazısı” nı ortaya çıkaran unsurdur (Montiglio, 2000: 89). “Seyahatname” olarak da 

bilinen gezi yazıları, farklı yerler ve insanlarla ilgili içerdikleri bilgilerle tarihe 

kaynaklık etmişlerdir. 

Seyyahların temel özelliklerinden bahsedilecek olursa, İbrahim Şirin’e göre 

seyyahlar, yoğun bir merak duygusuyla gezip notlar alan ve gördüklerini başkalarına 



28 
 

anlatma isteğiyle hareket eden kişilerdir. Onlar için seyahat etmek başlı başına bir 

amaçtır; bu amaç uğrunda dağları, çölleri, denizleri aşar ve yeni yöreler, kentler, 

insanlar, gelenek ve göreneklerle tanışırlar. Bu kapsamda Uruk Kralı Gılgamış’ın 

ölümsüzlük arayışıyla dünyayı dolaşması insanoğlunun ilk seyahati, Gılgamış destanı 

da ilk seyahatname sayılabilir. Şirin’in bu fikri, seyyahın yıllarca süren tehlikeli 

seyahatlerinin kendi dışındaki dünyaya yapılan bir yolculuk olmaktan çıkıp içsel bir 

yolculuğa dönüştüğü düşüncesine dayanmaktadır (Şirin, 2016: 9-10). Bu temelde 

doğrudur çünkü insanın çıktığı her yolculuk kendisiyle ilgili bir şeyler keşfetmesini 

sağlamaktadır. Ancak, sonuçta seyyahın yola çıkma motivasyonu başka yerlere 

duyduğu meraktır; Gılgamış’ın yolculuğunun motivasyonu ise varoluşsaldır. Bu 

nedenle seyyah tanımlamasının Gılgamış’a ne kadar uyduğu tartışmalıdır.  

Dostu Enkidu’nun ölümü üzerine yönettiği kenti, Uruk’u terk ederek kendini 

yollara vuran Kral Gılgamış’ın arkaik bir flanör olma ihtimali var mıdır? Bu da pek 

mümkün gözükmemektedir çünkü bu yolculukta gözlem yapma ve bu gözlemler 

üzerine düşünce üretme söz konusu değildir. Ölümsüzlüğü ararken yolda başına 

gelenler arayışının boşa olduğunu Gılgamış’a öğretir. Bunun yanı sıra, flanör yersiz-

yurtsuzluğu bir tavır olarak benimsemişken, Gılgamış dünyaya kök salmanın ve 

gücünü daim kılmanın yolunu bulmak için yolculuğa çıkmıştır. Ancak, Gılgamış ve 

daha birçok destanda ve mitte görülen yolculuk motifi, modern kentin içinde 

yürüyerek gezinen flanörün yolculuğunun edebi bağlamda arkaik temeli olarak 

görülebilir.  

Bu arkaik temele “Odysseus ve Yolculuk Mitosu” başlıklı çalışmasında 

değinen Cemile Akyıldız Ercan, Gılgamış destanından 1500 sene sonra yazılmış olan 

Odysseia destanını ele almaktadır. Odysseia destanının sanatın her alanında bütün 

seyahatlerin, keşiflerin ve eve dönüşlerin temel motifi olduğunu belirten Akyıldız 

Ercan, bütün yolculukların anası olarak görülen Odysseus’un, insanın söz konusu 

olduğu bütün yolculuklar için kullanılan bir sembol olduğunu dile getirmektedir 

(Akyıldız Ercan, 2012: 326). Bu noktada Gılgamış da temel alınsa Odysseus da temel 

alınsa flanörlükle bağlantılarının özü, yolculuk motifi olarak belirmektedir. Kuşkusuz, 

Odysseus da Gılgamış gibi aylak aylak gezinen ve gözlem yapan bir karakter değildir; 

o, savaştan sonra çıktığı eve dönüş yolculuğunda kaderin karşısına çıkardığı engellerle 

mücadele eden bir kahramandır. Bu sebeple, Gılgamış ya da Odysseus’u arkaik bir 



29 
 

flanör olarak görmek yerine yolculuk motifini flanörün gezintisinin edebi bağlamdaki 

arkaik modeli olarak almak akla daha yakın görünmektedir.   

Odysseus’un memleketi İthaka’ya dönüş amacıyla çıktığı yolculuğu 

flanörlükle bağdaştırmak zor olsa da Odysseia destanının yazarı Homeros’u gezgin bir 

şair olması bakımından flanörlükle bağdaştırmak olası görünmektedir. Akyıldız Ercan 

da kadim Yunan ve Roma’da Homeros gibi büyük seyyah ve gezginlerin aylak 

olabileceğini çünkü bu kişilerin gezerek düşündüklerini, kafalarındaki tezleri ve 

sanatsal uğraşıyı gezme ve gezip görmeyle ilişkilendirdiklerini belirtmektedir. Bu 

anlamda Homeros gibi bir dehanın seyyahlığın yanında modern flanörler gibi zihninde 

büyük bir sorunsal taşımasının olası olduğunu, gezip görülen yerlerden entelektüel 

eyleme bir yol bulma arayışının Homeros’ta da, Baudelaire’de de, Benjamin’de de 

ortak olduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda da zihinde entelektüel bir sorunsalın 

olmasını ve o entelektüel sorunsalı daha iyi düşünebilmek için geniş alanlara açılma, 

gezme ve gezintiye çıkma eylemini flanörün düşünsel bir alt metni gibi düşünmektedir 

(Akyıldız Ercan, 2012: 323-324). Kurulan bu bağlantı, Benjamin’in piyasaya yeni 

girmiş olan bohem aydın-sanatçı flanörü göz önüne alındığında oldukça mantıklı 

görünmektedir. Gezgin şairin gezip görerek hem sanatsal yaratısına bir alt yapı 

oluşturması hem de gittiği yerlerde şair olarak ismini duyurup kendini tanıtması onu 

piyasa çıkıp kendine bir alıcı bulmaya çalışan sanatçı flanörle bağdaştırmayı mümkün 

kılmaktadır. Bu bakımdan her kültürde var olan seyyah ozanların ve yazarların 

flanörün ilk örnekleri olma ihtimali üzerinde durulabilir ve bu konu başlı başına bir 

araştırma konusu olarak incelenebilir.   

Flanörün diğer olası öncülleri, Türk Romanında Aylaklık (Aktan Küçük, 2007) 

başlıklı yayımlanmamış yüksek lisans tezinde ve Modern Türk Edebiyatında Flanör 

Düşünce: Sait Faik Örneği (Çeker, 2018) başlıklı yayımlanmamış doktora tezinde, 

tasavvufi bağlamda yer alan aylak tipler üzerinden değerlendirilmektedir. Aktan 

Küçük’e göre, “Mecnun”, “Meczup”, “Gezgin Derviş”, “Rind” gibi tiplere ve 

“Melâmi”, “Kalenderi” gibi tarikat mensuplarına yer veren metinlerde, “Allah’a 

ulaşma yolunda nefsi yok etmek için dünyadan vazgeçme” bağlamında bir aylaklık 

hali sergilenmektedir. Dünyanın gurbet olduğu ve bu gurbetlikteki gündelik işleyişe 

kapılmanın yanlış olduğu düşüncesini benimseyen bu anlayışta, toplumsal uzlaşma 

kapsamındaki gündelik pratiklere, yerleşikliğe, dünya malına, makam-mevki ya da 

saygınlık için çalışıp çabalamaya önem verilmemektedir; önemli olan gönül zenginliği 



30 
 

kazanmak ve Allah’ın bilgisine yaklaşma yolunda aşama kat etmektir. Aylaklık halini 

imleyen de kat edilen bu zihinsel mesafe ve hayatın değer yargılarının 

sorunsallaştırılmasıdır. Mecnunun kalabalıklardan kopup kendini çöllere vurmasında, 

gezgin dervişlerin bağlanmayı, yerleşmeyi kınamasında, rindin dünya işlerini hor 

görmesinde, Melamilerin onaylanmaktan kaçınmasında ve Kalenderîlerin bile isteye 

onaylanmayacak şeyler yapmasında amaç hep gündelik akışa mesafe almaktır (Aktan 

Küçük, 2007: 20-21). Bu tavırlar, esasında günübirlik, kayıtsız bir yaşam süren 

bohemleri anımsatmaktadır. İskender Pala da Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü’nde 

Kalenderi ve Rindlere bohem yakıştırmasında bulunmaktadır (Pala, 2003: 268, 390). 

Tasavvufi bağlama yerleşmiş olan bu bohem tavırlar, insanların iş güç peşinde 

koşuşturmalarına tepki olarak aylak aylak gezinen modern flanörün felsefesini 

hatırlatmaktadır. 

Modern flanörün bohem tavırlarıyla özdeşleşen felsefe, daha önce de 

değinildiği gibi aldırmazlık felsefesi olarak belirmektedir. Anadolu’da da bu felsefeyle 

bağdaştırılabilecek birtakım topluluklar bulunduğu göze çarpmaktadır. Fuad 

Köprülü’nün Türk Halk Edebiyatı Ansiklopedisi’ndeki “Abdal” tanımını kaynak alan 

Çeker, Anadolu’da her türlü kuraldan uzak yaşayan, şiir söyleyip müzik çalan ve 

dilencilikle geçinen “Abdal” veya “Torlak”, “Cavlak”, “Gevende” gibi adlarla anılan 

gezgin dervişlerin bulunduğunu ve bu toplulukların Anadolu’ya gelen Batılı gezginler 

tarafından “Türk bohemleri” olarak adlandırdıklarını belirtmektedir. 12. yüzyılda 

farklı görünümleriyle dikkat çeken gezgin dervişler, dilencilik, gezginlik, bekârlık, 

çilekeşlik gibi unsurları benimsemekte, statü simgesi olan saç ve sakallarını kazıma, 

uygunsuz giyinme ve esriklik veren maddeler kullanma gibi anarşist tavırlar 

sergilemektedirler (Çeker, 2018: 7). Bohemlikle bağdaştırılan bu tavırlar, aldırmazlık 

felsefesinde değinilmiş olan Kinik tavırlara oldukça benzemektedir. Gezgin 

dervişlerin çilecilik, yalnızlık, dünya nimetlerinden vazgeçme gibi tutumları dinsel 

bağlama yerleşmiş bir Kinizm olarak yorumlanmaya müsaittir.  

Kiniklerin diğer insanları kendisine çekmeyi bilge insanın ödevi sayarak 

toplumla bağlantılarını tamamen koparmamaları gibi (İspir, 2012: 70) dervişler de 

toplumun içinde yaşayarak toplum üyelerinde ayıltıcı bir etki yaratmaya çalışırlar 

(Çeker, 2018: 7-8). Bu sebeple toplumdışı tavırlar sergileseler de kendilerini 

toplumdan tamamen soyutlamazlar. Ancak dervişlerin işgücüne katılmama ve dilenme 

halleri toplum tarafından hoş görülmez; öyle ki, “Gâvurun tembeli keşiş, Müslümanın 



31 
 

tembeli derviş” biçiminde bir atasözü bulunmaktadır (TDV İslam Ansiklopedisi). 

Nitekim Müslüman dervişlerle Hristiyan keşişlerin benzer özellikleri bulunmaktadır; 

Gros’a göre “gyrovague” adı verilen keşişler, durmadan manastırdan manastıra yürür, 

hiçbirinde uzun süre kalmaz, hayatları süresince dağların patika yollarını aşıp, aynı 

yolları arşınlayıp, gün bitiminde ayaklarının onları götürdüğü yerde uyurlardı. Ancak 

bu göçebe insanlar fırsatçı ve berduş olarak görülmüş ve Kilise de onların bu yaşam 

biçimlerini yasaklamıştır (Gros, 2021: 100). Kurumsal bir yapı olarak dinin çalışmaya 

verdiği önem, aylakların toplumdışı varlıklar olarak görülmelerine sebep olmuştur. Bu 

kapsamda, Müslüman dervişler ve Hristiyan keşişler sergiledikleri aylaklık hali ve 

aldırmazlık felsefesine uygun tavırlarıyla flanörle benzerlik taşımaktadır.  

Sonuç olarak, çağdaş flanörün düşünür-gezerliği, vakanüvisliği ve bohemliği 

doğrultusunda yapılan çıkarımlar, onun ilk örneklerine Kinik filozoflarda, seyyah 

yazar ve ozanlarda, gezgin keşiş ve dervişlerde, Derviş, Mecnun, Meczup, Rind gibi 

tiplere ve Melâmi, Kalenderi gibi tarikat mensuplarına yer veren metinlerde rastlanıp 

rastlanamayacığını tartışmaya açmaktadır. Flanör tipine yer veren anlatıların 

temelinde kadim destanlarda ve mitlerde sıklıkla karşılaşılan yolculuk motifinin olup 

olamayacığı ise bir başka tartışma konusudur. Öne sürülen tüm bu fikirler başlı başına 

birer araştırma konusu olup araştırmacıların üzerine eğilmesini ve ilksel flanörlerin 

kimler olabileceğine dair kapsamlı ve yeni yaklaşımların sunulmasını beklemektedir. 

Böylelikle flanörün zaman içindeki yolculuğu ve geçirdiği değişimler-dönüşümler 

daha anlaşılır hale gelecektir.    

1.3. FLANÖR KAVRAMINA DİSİPLİNLERARASI YAKLAŞIMLAR 

1.3.1. Sosyolojik Yaklaşımlar 

 Flanör kavramını ilk kez tarihsel bir zemine oturtup araştırmacılara bu kavrama 

kuramsal bir çerçeve çizebilme şansını veren Walter Benjamin, 19. yüzyıl, kapitalizm 

ve moderniteye yönelik yaptığı analizlerde sosyolojik bir yaklaşım da sergilemiş ve 

flanörün sosyologların ilgisini çeken bir kavram haline gelmesini sağlamıştır. David 

Frisby’e göre Benjamin, “modernitenin tarih öncesi” kavramıyla, “Paris-on 

dokuzuncu yüzyılın başkenti” ne yönelik yaptığı incelemelerle, “Pasajlar Projesi” yle 

ve daha birçok yazısıyla yalnızca çok iyi bir edebiyat eleştirmeni ve yazar, usta bir 

tarih felsefecisi, ufuk açıcı ve tutucu olmayan bir Marksist olduğunu açığa çıkarmamış, 

aynı zamanda modernitenin kökenlerine ilişkin hala rakipsiz olan araştırmaları 



32 
 

bağlamında tarihsel sosyolojinin zeki bir uygulayıcısı olduğunu da göstermiştir 

(Frisby, 2015: 82). Benjamin’in flanör kavramına böyle bir sosyolojik içerikte 

değinmiş olması, flanörün sosyologlar tarafından modernite-kapitalizm-kent ilişkisi 

bağlamında sıklıkla ele alınmasına ve sosyolojik yaklaşımların flanörle ilgili yapılan 

araştırmalarda yol gösterici olmasına sebep olmuştur. 

 Benjamin’in flanörü yerleştirdiği Paris pasajlarında, şehir planlamacı Baron 

Haussmann tarafından kentin modernizasyonu sırasında açılan bulvarlarda ve alışveriş 

merkezlerinde ifade alanını bulan kapitalist ekonominin illüzyonları, her şeyin 

ticarileştiği, özgürlük ve güvenlik yanılsamasına yoğun bir endişenin eşlik ettiği bir 

düzeni imlemektedir. Bu düzende hâkim unsur olan Karl Marx’ın Kapital eserinde 

değindiği “meta fetişizmi” kavramı, flanörle ilgili yapılan sosyolojik analizlerde en sık 

değinilen konulardan biridir. Bu konuda fikirleri en çok anılan isimse David 

Harvey’dir. Harvey, Baudelaire ve Benjamin’den önce ilk defa Evliliğin Fizyolojisi 

(Physiologie du mariage, 1826) eserinde flanör tipini kullanarak moderniteyi mercek 

altına alan Honoré de Balzac’ın flanörünün fetişle ilişkisini ele almaktadır (Harvey, 

2012: 76-81).  

 Harvey’in kullandığı fetiş kavramı, “nesnelere çevremizdeki dünyayı 

dönüştürüp biçimlendirebilecekleri ve böylece doğrudan hayatımıza müdahale 

edebilecekleri şekilde büyülü, gizemli ve genellikle gizli güçler atfetme alışkanlığı” nı 

ifade etmektedir. (Harvey, 2012: 76-77).   Bu bir anlamda, insanın ürettiği nesnelerin 

insan üzerinde egemenlik kurmaya başlaması, onu ruhsal anlamda ele geçirmesini 

anlatmaktadır. Ancak Harvey’ e göre Marx, meta çözümlemesiyle fetişizmde daha 

derin bir anlam yattığını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda fetiş, yalnızca hayali 

değildir ve gerçek temellere sahiptir; toplumsal ilişkiler, üretilen ve dolaşıma sokulan 

nesneler ve şeyler aracılığıyla kurulmaktadır. Bu nesneler ve şeyler de toplumsal emek 

ve amaca yönelik insan eyleminin cisimleşmiş halleri oldukları için toplumsal 

anlamlarla doludur. Örnek olarak, para ona sahip olan kişiye toplumsal güç vermekte 

ve bu yüzden de herkes bir miktar, paranın fetiş güçlerinin tutsağı olmaktadır (Harvey, 

2012: 77). Kapitalist kent de bu fetiş unsurlarıyla dolu bir aldatmaca olarak ortaya 

çıkmaktadır.  

 Harvey, Balzac’ın flanör tipini ele alırken, onu kentteki fetişten kaçmanın ve 

kent dünyasını dönüştürüp ona hâkim olmanın bir yolu olarak değerlendirmektedir. 

Harvey’e göre Balzac’ın flanörü bir estet ve gezgin gözlemci olmanın ötesinde, fetişe 



33 
 

nüfuz etmeye ve toplumsal ilişkileri ve kentin gizemlerini çözmeye çalışan amaç 

sahibi etkin bir kişidir. Kentin topoloji haritasını çıkarıp canlı niteliklerini uyandırarak, 

şehri özgün biçimde okunaklı kılmaktadır (Harvey, 2012: 79-80). Bu değerlendirme, 

Harvey’in panoramik edebiyata Benjamin gibi olumsuz yaklaşmadığını 

göstermektedir. Benjamin, panoramik edebiyatı ufuk açıcı olmayan bir tür olarak 

görüp bu tür içinde beliren flanör tipinin Paris fantazmagorisine katkıda bulunduğunu 

düşünürken (Benjamin, 2014: 129-133) Harvey’in Balzac’ın panoramik romanlarında 

beliren flanör tipine olan bu yaklaşımı, daha derinlikli bir karakter tablosunu 

çağrıştırmaktadır.    

 Kuşkusuz Balzac’ın flanörü, Benjamin’in odağına aldığı Baudelaire’in 

flanöründen farklıdır; Balzac’tan Baudelaire’e uzanan süreçte kentte yaşanan sosyo-

politik değişimler flanör tipinin kentteki durumunda ve edebiyattaki sunumunda 

değişikliklere yol açmıştır. Priscilla Parkhurst Ferguson’a göre, 19. yüzyılın ilk 

yarısında şekillen, imparatorluk yönetimi altında ortaya çıkan bu figür, Temmuz 

Monarşisi (1830-1848) yönetimi sırasında bolca bulunan fizyolojilerde ve karakter 

eskizlerinde olağanüstü bir öneme sahip olmuş ve yüzyılın ortalarında Gustave 

Flaubert ve Baudelaire’in ellerinde radikal bir yerinden edilmeye maruz kalmıştır. 

Fiyaskoyla sonuçlanan 1848 Devrimi ve İkinci İmparatorluk (1852-1870) döneminde 

kesintiye uğrayan kentsel dönüşüm, Temmuz Monarşisinin gezgin filozofunu daha 

büyük bir “yerinden edilme söylemi” içinde kilit bir kayıp figürüne dönüştürmüştür. 

Bu noktada Ferguson, Baudelaire’in ikircikli flanörünün çoktan Balzac’ın muzaffer 

flanöründen uzaklaştığını, ancak flanörü bir yerinden ediliş biçimi olarak betimleyen 

kişinin Flaubert olduğunu dile getirmektedir (Ferguson, 1994: 81-82). Bu 

yabancılaşmış ve yersiz-yurtsuzlaşmış flanör de sosyolojik analizlerin odağına 

yerleşmektedir. 

 19. yüzyılın ikinci yarısında Paris’in geçirdiği dönüşümlerle birlikte değişime 

uğrayan flanör figürü, Karl Marx’ın 1844 El Yazmaları (1932) gibi erken dönem 

eserlerinde sıklıkla ele aldığı “yabancılaşma” ve Emile Durkheim’ın ilk olarak 

Toplumsal İşbölümü (1893) eserinde ortaya attığı “anomi” kavramlarıyla birlikte 

anılmaktadır. Bu doğrultuda Ferguson, fikirleri genellikle birbirinin zıttı olarak 

düşünülen Marx ve Durkheim’in bu kavramlarının birbirine paralel olduğunu öne 

sürmektedir. Ferguson’a göre anomi kavramı, bireyi önemli sosyal gruplara bağlamayı 

başaramayan bir toplumu nitelendirirken, yabancılaşma kavramı da bireyi hem işten 



34 
 

hem de değerden yoksun bırakan bir toplumu tanımlamaktadır. Marx’ın fetişizm 

kavramını beyhudeliğin ve toplumsal patolojinin bir simgesi olarak kullanması gibi 

Durkheim da intihar kavramını aynı minvalde kullanmaktadır; bireysel seçimin bir 

ifadesi olarak görülen ölüme sığınma, aynı materyalizme kaçış gibi, kontrolü kuşatıcı 

toplumsal güçlere teslim etmektir. Her iki kavram da bütünü ve bileşenleri arasında 

esaslı bir kopukluğun yaşandığı bir toplumsal yapıyı belirtmekte ve daha geniş bir 

söylem olan yerinden edilme söylemine bağlanmaktadır (Ferguson, 1994: 101). Bu 

çerçevede, toplum normlarının etkisizleştiği, çöküntü, karışıklık veya çatışmanın 

yaşandığı anomi durumu, bireylerin birbirlerinden ya da belirli bir ortam veya süreçten 

uzaklaştıkları yabancılaşma durumuna (Marshall, 2005: 32, 798) bağlanmakta ve 

kentin kalabalıklarının içinde o kalabalığı ve dönüşen kenti tek başına dışardan 

gözlemleyen, toplumsal iş bölümünün dışında kalmış, kenti bir kayıp nesnesi olarak 

gören flanörün içinde bulunduğu durumu tarif etmektedir.   

Ferguson, Flaubert’in Duygusal Eğitim (L'Éducation sentimentale, 1869) 

eserinin bu iki kavramla ilişkili olduğunu, bunların Flaubert’in romanını etrafında inşa 

ettiği modern kentin bir boyutuna işaret ettiğini dile getirmektedir. Ferguson’a göre 

Duygusal Eğitim’in flanör kahramanı Frédéric Moreau, Balzac ve Baudelaire’in 

mekâna oldukça bağlı olan sanatçı flanörünün aksine yersizdir; anomi ve 

yabancılaşmanın, toplumsal parçalanmanın ve mevcudiyet yanılsamasının 

dünyasındadır. Flaubert’in flanörü, 19. yüzyılın toplumsal ve politik krizlerini kente 

aktarmaktadır. Durkheim ve Marx modern toplumu analiz ederken Flaubert de çağdaş 

kenti, devrimin namevcudiyet haline geldiği devrimci Paris’i öykülemektedir 

(Ferguson, 1994: 101, 106). Böylelikle Durkheim ve Marx’ın sosyolojik kavramları, 

örneklerini modern kent olarak Paris’i ve flanörü merkezine alan edebi bir temsilde 

bulmaktadır.  

  Flanör tipinin yer aldığı edebi metinler, kimi zaman doğrudan flanör olan 

yazarların ellerinden çıkmaktadır. Baudelaire ve Benjamin bunun en popüler örnekleri 

arasındadır. Bu anlamda flanör, kimi zaman bir metin üreticisi olarak da 

görünebilmektedir. David Frisby, flanörün ve gezinme eyleminin Benjamin’in 

çalışmasında yalnızca gözlem ve okumayla değil, özgün metinlerin üretimiyle de 

ilişkilendirildiğini belirtmektedir. Bu yüzden flanör, yalnızca bir gözlemci ve şifre 

çözücü değil aynı zamanda edebi, tasvir edici, öyküleyici, röportaj şeklinde, 

gazetecilikle ilgili veya sosyolojik metinlerin üreticisi de olabilmektedir (Frisby, 2015: 



35 
 

83). Flanörün gezinme eylemi, yaratıcı bir metnin ortaya çıkmasını 

sağlayabilmektedir. Aimée Boutin, bu nedenle flanör ve kent arasında karşılıklı bir 

ilişkiden söz edilebileceğini, çünkü flanörün, Michel de Certeau ve Henri Lefebvre’in 

kuramlaştırdığı gibi, kendi gezici pratiği aracılığıyla kenti metin olarak yeniden 

ürettiğini ifade etmektedir (Boutin, 2012: 129). Bu noktada, Boutin’in atıfta bulunduğu 

bu iki kuramcı doğrudan flanör üzerine yazmamış olsalar da modern kent üzerine olan 

sosyolojik yaklaşımları, flanörle ilgili araştırmalarda en sık göndermede bulunulan 

yaklaşımlar arasına girmiştir.  

Michel de Certeau’nun kullandığı “kent yürüyüşçüsü” (city walker) kavramı, 

flanörün yürüme eyleminin kentle olan ilişkisi üzerine düşünmeyi sağlamaktadır. De 

Certeau’ya göre kenti deneyimleyen sıradan insanlar, kent deneyiminin temel bir 

biçimi olarak yürürler; onlar, bedenleri yazıp da okuyamadıkları bir kent metninin her 

zorluğunu ve engelini takip eden yürüyüşçülerdir. Fark edilemeyen mekânları 

kullanırlar; bu mekânlara karşı birbirlerinin kollarındaki âşıklar kadar kördürler. Her 

bedenin başkaları tarafından imzalanmış birer unsur olduğu bu iç içe geçmiş, 

bilinmeyen şiirlere karşılık gelen yollar, okunabilirlikten uzaktır. Sanki hareketli bir 

kenti teşkil eden deneyimler, kör olmalarıyla karakterize edilmiş gibidir. Bu hareketli, 

kesişen yazı ağları, yazarı ve seyircisi olmayan, mekânların güzergâh ve tahrifat 

parçalarından oluşmuş karmaşık bir hikâye yaratırlar; temsillerle ilişkili olarak, bu 

hikâye güncel ve süresiz bir biçimde öteki olarak kalır (Certeau, 1984: 93). Buradaki 

kent yürüyüşçüsü kör olmasıyla imge avcılığı yapan 19. yüzyıl flanöründen ayrılsa da 

flanör de kent yürüyüşçüsü gibi anonim bir şekilde kentin sokaklarında yürüyerek bir 

kent deneyimi, bir kent metni oluşturmaktadır. Bu bağlamda flanörün bir metin 

üreticisi olarak her zaman yazılı veya görsel bir metin ortaya koymak zorunda 

olmadığı, kendisi bir metin olan kenti gezintileriyle yeniden ürettiği söylenebilir.  

Mekânların üretimi ve yeniden üretimi, mekânla ilgili çalışmalarda ismi 

sıklıkla anılan Henri Lefebvre’in üzerinde önemle durduğu bir konudur. Mekânı 

toplumsal bir yapı olarak gören Lefebvre’in temel düşüncesi, üretim tarzının bazı 

toplumsal ilişkilerle birlikte kendi mekânını ve zamanını ürettiğidir (Lefebvre, 2016: 

28). Nitekim flanörün kent sahnesine çıktığı tarihsel çerçeveyi Benjamin’in 

görüşlerinden aktarırken değinilen 19. yüzyılın kapitalist başkenti Paris’in şehir 

örgütlenmesi, buna iyi bir örnek teşkil etmektedir. Flanörün Paris’teki gözlemci 

gezintileri, esasında mekânı deşifre ederek toplumun mekânsal pratiğini keşfetmesidir; 



36 
 

Lefebvre’e göre, bir toplumun kendi mekânını yaratması, o toplumun mekânsal 

pratiğiyle gerçekleşmektedir. Toplum, mekânı ona hâkim olarak ve sahip çıkarak 

üretmektedir. Toplumun mekânsal pratiği ise onun mekânını deşifre ederek 

keşfedilmektedir (Lefebvre, 2016: 67). 19. yüzyıl Paris flanörünün keşfettiği mekânsal 

pratik de kapitalist üretim ilişkileriyle şekillenen bir pratiği ortaya koymaktadır.    

Mekânsal pratik, Lefebvre tarafından aynı zamanda “algılanan mekân” olarak 

da tanımlanmaktadır. Toplumsal mekân, bu algılanan mekânın yanısıra bir de 

Lefebvre’in “tasarlanmış mekân” olarak tarif ettiği “mekân temsilleri” ni 

barındırmaktadır. Bir üretim tarzının içindeki egemen mekân olan mekân temsilleri, 

bilginlerin, planlamacıların, şehircilerin ve teknokratların elinden çıkan mekânları 

ifade etmektedir (Lefebvre, 2016: 68). 19. yüzyılda Paris’i dönüşüme uğratan 

Haussman’ın şehir planları, bunun en belirgin örneklerinden birini oluşturmaktadır. 

Paris’te flanörün gezindiği mekânlar ise Lefebvre’in “yaşanan mekânlar” olarak 

tanımladığı “temsil mekânları” na karşılık gelmektedir. Temsil mekânları; mekâna 

eşlik eden imgeler ve semboller aracılığıyla yaşanan, kullananların, oturanların, o 

mekânı tarif eden yazarların ve filozofların mekânlarıdır (Lefebvre, 2016: 68). Flanör 

temsil mekânlarına eşlik eden imgeleri ve sembolleri çözmeye çalışır ve kimi zaman 

da bu mekânları bir metin vasıtasıyla tarif eder.     

Lefebvre’in tanımladığı, toplumsal mekânı üreten ve flanörle 

ilişkilendirilebilen bu üç unsur, iç içe geçmiş yapılarıyla dikkat çekmektedir. Flanörün 

gezindiği mekân temsilleri (tasarlanan mekân) aynı zamanda onun yaşadığı, imge 

avcılığı yaptığı ve kimi zaman ürettiği metinlerle anlattığı temsil mekânlarını (yaşanan 

mekân) oluşturmaktadır. Flanör bu mekânlarda toplumun mekânsal pratiklerini 

(algılanan mekân) deşifre etmektedir. Lefebvre, toplumsal mekânın momentleri olarak 

gördüğü bu üç unsurun birbirine yaklaşmasının ve herhangi bir toplumsal grup 

üyesinin kendini kaybetmeden bunların birinden diğerine geçmesinin kendini dayatan 

bir şey olduğunu belirtmektedir (Lefebvre, 2016: 69-70). Flanör de mekânın üretimine 

katkıda bulunan bu üç moment arasında seyahat ederek mekânı yeniden üretmektedir. 

Lefebvre’in flanörle ilişkilendirilen kavramlarından bir diğeri de “ritimanalist” 

tir. Bu kavramın temeli, Lefebvre’in üzerinde önemle durduğu “ritim” lerdir. 

Lefebvre’e göre, zaman ve mekânda sürekli tekrar eden ritimler vardır; ancak bu 

tekrarlar birbirleriyle özdeş değildir. Daima tekrara nüfuz eden yeni ve beklenmedik 

bir şeyler vardır, bunlara da fark denir. Fransız Devrimi’nden sonra tesis edilen kentli-



37 
 

devlet-piyasa toplumunda meta her şeye baskın duruma gelmiş, değiş-tokuşun hâkim 

olduğu toplumsal mekân ve zaman piyasaların zamanı ve mekânı haline gelerek ritim 

içerikleriyle ürünlerin içlerine girmişlerdir (Lefebvre, 2021: 30). İşte ritimlerin analizi 

(ritimanaliz), dolayımlar, etkiler ve dolaylı ifadeler aracılığıyla ortaya çıkan bu 

ritimleri keşfetmektedir (Lefebvre, 2016: 219). Ritimanalist ise Lefebvre’in henüz var 

olmadığını söylediği ancak var olacağını öngördüğü bir tiptir. Lefebvre’e göre, 

ritimanalist dünyaya kulak kabartacak, anlamsız olduğu düşünülen şeyleri, anlamlı 

söylentileri ve sessizlikleri dinleyecektir. En başta da kendi bedenini dinleyecek, dış 

ritimleri değerlendirmek için ritimleri kendi bedeninden öğrenecektir. Tüm duyularına 

başvuracak, nefes alışından kanının dolaşımına, kalbinin atışından konuşmasının 

akışına kadar içinde yükselen tüm duyulardan eşit bir şekilde referans noktası olarak 

yararlanacaktır (Lefebvre, 2021: 45, 47).  

Lefebvre’in tanımladığı ritimanaliz yöntemi, Benjamin’in Pasajlar yapıtında 

kullandığı diyalektik yöntemi oldukça çağrıştırmaktadır. Benjamin’in yaklaşımına 

göre, olgular daha önce karşılaşılmış olan şeylerdir ve bu yüzden onları saptamak 

anımsamayla mümkün olabilmektedir. Tarihsel bakış, tarihten şimdiki zamana 

önceleme yoluyla yönelmektedir. Bu bağlamda Benjamin de tarihten güncel zamana 

yönelen bir bakışla içinde yaşadığı 20. yüzyılı 19. yüzyılın görüngüleri üzerinden 

okumaya çalışmıştır (Benjamin, 2014: 30). Benjamin’in bu yaptığı, esasında metanın 

hâkim olduğu toplumsal mekân ve zamandaki şeylerin içine girmiş olan tekrar eden 

ritimleri keşfetmektir. Tüm duyularını kullanarak ritimleri analiz etmeye çalışan 

ritimanalist ise Benjamin’in modern hayatın içinde hiç değişmeyen bir özü arayan 

flanörünü anıştırmaktadır. Her ne kadar flanörde görme duyusu ön plandaymış gibi 

gözükse de dedektifvari bir gözlemcilik tüm duyularla birlikte kenti deneyimlemeyi 

gerektirmektedir. Flanör de ritimanalist gibi tüm duyularından yararlanarak modern 

kentin unsurları içinde tekrar eden ritimleri keşfedip analiz eden bir tiptir. 

 Sosyolojik analizlerde flanörle bağdaştırılan kente ait bir diğer tip, Georg 

Simmel’in tanımladığı “yabancı” tipidir. Simmel’in yabancı tanımı, flanörü akla 

getirmektedir. Simmel yabancıyı, “bugün gelen ve yarın kalan insan olarak, deyim 

yerindeyse, daha fazla ilerleyemediği halde gelme ve gitme özgürlüğünden de tam 

olarak kurtulamamış potansiyel bir gezgin” olarak değerlendirmektedir (Simmel, 

2016: 27). Flanör de “kalabalığın adamı” olarak hem kentli kalabalığa aittir hem de bu 

kalabalığın içindeki ayrışık duruşuyla ona yabancıdır. Rob Shields’e göre, yabancı 



38 
 

yerli gibi olan yabancı bir kişiyken, flanör onun tam tersine, yabancı gibi olan yerli bir 

kişidir (Shields, 2015: 68). Flanör, mensubu olduğu kentin toplum dışı kalmış bir 

figürü olarak gezinen yerli bir yersizdir. Her halükârda yabancı gibi arada kalmış bir 

tiptir. Shields’e göre, modernite yalnızca Avrupalıların yabancı ötekilerle karşılaşma 

koşullarını değiştirmekle kalmamış, aynı zamanda Avrupalı kent sakinleri için de 

yakın ilişki ve yerlilik koşullarını değiştirmiştir. Metropol hem dışarıdakilerin hem de 

içeridekilerin yerinden edildiği bir alan olmuştur. İkisi de metropolün metalaştırılmış 

alanlarında tam olarak evlerinde değildir (Shields, 2015: 68). Marx’ın yabancılaşma 

ve Durkheim’ın anomi kavramlarını tekrardan hatırlatan bu yaklaşım, üretim 

ilişkilerinin kentli bireyi yerinden edişini bir kez daha vurgulamaktadır.  

 Simmel’in yabancı tipini flanörle özdeşleştiren ve kent-flanör ilişkisi üzerine 

analizlerde bulunan bir başka önemli yaklaşım, Zygmunt Bauman’a aittir. Bauman 

büyük kenti, kişinin izlerinin kalabalığın içinde çöldeki ayak izleri gibi silinip gittiği 

bir mekân olarak tanımlamaktadır. Bauman’a göre yabancıyı kente çeken ve kentle 

çölü birbirine benzer kılan şey, her ikisinde de geçmişten kopuk, güvenli, sonuca 

varma zorunluluğu bulunmayan, yalnızca başka başlangıçlar tarafından takip 

edilebilecek ve bu yüzden de dokunulmazlık duygusuyla yaşanabilecek bir şimdiki 

zamanın mevcut olmasıdır. Bu anlamda yabancı, gezgin, göçebe, flanör, büyük kentte 

çöldeki gibi zamanı geciktirme şansına sahiptir. Günlük hayatın mekânında zaman 

sabittir; flanörün anonim kenti ve çölde ise zaman parçalanmıştır, çünkü bunlar, her 

şeyin kayıt altına alındığı bir medeniyette kaydın mümkün olmadığı, uzam dışı kalmış 

uzamlardır. Bu uzamlarda sürgünlük bir inzivaya ve yalnızca inzivanın 

sağlayabileceği bir özgürlüğe dönüşür. Burada yabancının yalnızlığı, kontrolün onda 

olmasını sağlar. Flanör de farkedilmeden etrafına bakınma özgürlüğüyle tam kontrol 

sahibidir (Bauman, 2015: 140-142). Bu doğrultuda flanörün, kalabalığın içinde 

bireysel izlerin anonimleşmesiyle sonsuz bir şimdiki zamanın yaşandığı kentin içinde 

gezinerek günlük hayatın mekân ve zamanının dışına çıkan bir yabancı, gezgin ve 

göçebe olduğu anlaşılmaktadır.       

Bauman’ın flanöre bu yaklaşımı, Simmel’in sosyolojik tiplerinden bir diğeri 

olan “maceracı” yı akla getirmektedir. Maceracı da flanörle ilişkilendirilebilecek bir 

tip gibi görünmektedir. Simmel’e göre macera, hayatın sürekliliğinin dışına çıkmasını 

ifade etmektedir. Macera sırasında insan kendini dünyaya diğer bütün 

ilişkilerdekinden daha az savunma düzeneğiyle bırakır. Macerada, her şeyi kendi 



39 
 

gücüne ve aklına borçlu olan fetih tavrı ile dünyanın insanı sevindirebildiği gibi 

yıkabilen güçlerine ve rastlantılarına kendini tamamen bırakan tavır bir arada var olur. 

Bir noktaya kadar kendi gücüne ama daha çok da şansına güvenen maceracı, dünyanın 

seyri ile bireysel talihin henüz ayrışmadığı bir noktada yaşar (Simmel, 2009: 186-192). 

Bu kontrol sahibi fetih tavrı ve rastlantısallığa kendini bırakış, flanörde de kendini 

gösteren bir tavırdır. Flanör, bir yandan anonim bir şekilde modern kenti şifrelerini 

çözerek fethetmeye çalışırken diğer yandan da rastlantıların akışına kendini 

bırakmaktadır; kentte gezinirken kalabalıklarla yaşadığı karşılaşmalar ve kalabalığın 

içinde uzaktan özdeşleyim kurduğu insanlar, onun var olduğu, dünyanın seyri ile 

bireysel talihin birleştiği noktadır. Bu anlamda flanör bir maceracı olarak düşünülebilir 

ve Simmel’in maceracı tipi üzerine analizleri, flanöre sosyolojik yaklaşımlarda yakın 

okumaya tabi tutulabilir gibi gözükmektedir. 

Bauman’ın “uzam dışı kalmış uzam” olarak adlandırdığı, günlük hayatın 

zaman ve mekânının dışında kalmış, uçucu izlerin ve parçalanmış zamanın bulunduğu 

anonim kent, yani metropol, bu özgün yapısıyla farklı bir mekân deneyimini ortaya 

koymaktadır. Bu mekân deneyimi, Michel Foucault’nun “heterotopya” kavramını 

hatırlatmaktadır. Foucault’nun, fiilen hayata geçirilmiş ütopyalar olarak tanımladığı 

bu kavram, bünyesinde kültürün içinde bulunabilecek tüm gerçek mevkilerin temsil 

edilip tartışıldığı ve tersine çevrildiği mekânları temsil etmektedir. Bu mekânlar, fiili 

olarak bir yere yerleştirilebilir olsalar da bütün yerlerin dışında kalan yerlerdir 

(Foucault, 2014: 295). Bu bağlamda Bauman’ın “uzam dışı uzam” tabiri, 

heterotopyalara uygun düşmektedir. Zamansallığa gelince, Foucault heterotopyaların 

genellikle zamanın bölünmesine bağlı olduklarını ve heterotopyalarda insanların 

geleneksel zamanlarıyla bir tür kopma içinde oldukları heterokronilerin işlediğini 

belirtmektedir (Foucault, 2014: 299). Flanörün anonim kentindeki parçalanmış zaman 

da heterokronilerin işlemesini göstermektedir.  

Foucault, farklı heterotopya türlerinden bahsederken hapishaneler, psikiyatri 

klinikleri, genelevler, mezarlıklar, bahçeler, müzeler, kütüphaneler, panayırlar gibi 

örneklere başvurmaktadır. Flanörle bağlantılı bir heterotopya örneğini ise 

heterotopyaları ötekiliğin mekânları olarak ele alan Stavros Stavrides vermektedir. 

Stavrides, flanör, bohem, entelektüel, züppe, fahişe gibi “standartlaştırma amaçlı 

hukuki düzenlemelerden kaçınan kolektif ve özel kimlikler”in varlığının, pasajları 

modernitenin heterotopyalarına dönüştürdüğünü belirtmektedir (Stavrides, 2016: 



40 
 

161). Ayrıca pasajlar, mimari açıdan farklılıkları ve yapımında 20. yüzyıl mimarisinde 

yaygınlaşacak olan cam malzemesinin kullanımıyla hayata geçirilmiş birer ütopya 

niteliği taşımakta; eski zanaat dallarının ürünleriyle yeni metaların satıldığı 

dükkânların yan yana bulunduğu farklı zaman ve mekânların birleşiminden oluşmaları 

sebebiyle de heterotopya tanımına uygun düşmektedir (Karaman, 2018: 278, 283). Bu 

doğrultuda pasajlara, iç mekânın caddeye dönüştüğü, birbirinden cazip farklı türdeki 

malların satıldığı ve flanörün bu malların arasında gezinirken kendini kaybettiği 

alışveriş merkezleri de eklenebilir. Sonuç olarak, kentin fantazmagorisine katkıda 

bulunan bu mekânlar, flanörün uzam dışı bir uzamı ve parçalanmış bir zamanı 

deneyimlediği heterotopyalar olarak görünmektedir.  

Anlaşılacağı üzere, modern kentin sosyolojinin odağında yer alan konulardan 

biri olması, flanörü çeşitli sosyolojik yaklaşımlarla yorumlamayı mümkün 

kılmaktadır. Buraya kadar bahsi geçen fetiş, yabancılaşma, anomi, kent yürüyüşçüsü, 

mekânın üretimi, ritimanalist, yabancı, maceracı, heterotopya gibi kavramlar, yalnızca 

araştırmalarda görüşlerinden en çok yararlanılan sosyologlara ait olan kavramlardır. 

Modernite ve kent ilişkisini ele alan daha birçok sosyolojik yaklaşım, flanörün farklı 

bakış açılarıyla analiz edilmesine katkı sağlayabilir. Ancak, farklı bir toplum yapısını 

ortaya çıkaran modernitenin, farklı bir felsefi olduğu da unutulmamalıdır. Bu sebeple, 

flanöre felsefi yaklaşımlara da değinmek faydalı olacaktır.  

 1.3.2. Felsefi Yaklaşımlar 

  Gelenekten kopuş, rasyonelleşme, ilerleme ve sanayileşme gibi fikirler 

etrafında gelişen modern paradigma, insanlık tarihinde tüketim ve hız çağını başlatan 

aşama olmuştur. Bu tüketim ve hız çağı, insanın varoluşunu derinden etkilemiş ve 

“modern insan” kavramını ortaya çıkarmıştır. Bu modern insanın varlığı, eskinin 

yerine sürekli yeninin geldiği, yenininse hızla eskidiği bir dünyada sürekli oluş halinde 

olan muğlak bir varoluştur. Bu bağlamda durağanlık yerine hareket, modern insanı 

tanımlamaya ve anlatmaya yarayacak olan unsur olarak belirmektedir.    

Modern insanın varlığında “hareket” unsuru merkezi bir yer teşkil etmektedir. 

Bauman’a göre modern insan hareketsiz duramaz, çünkü üzerinde hareketsiz 

durabileceği bir yer mevcut değildir. Şimdiki zaman sürekli erimekte ve yok 

olmaktadır; her an, bir diğerinden farklı ve emsalsiz bir niteliğe sahiptir ancak bu anlar 

kısa süreli ve geçicidir. Bu sebeple, Ernst Bloch’un “beklenti dürtüsü” olarak tabir 



41 
 

ettiği şey, modern insanın varlığına yol göstermektedir. Şimdiki zaman, sanki henüz 

doğmamış bir gelecek, endişe, umut, bekleyiş ve beklentiyle doluymuşçasına 

kaybolup şekil ve renk değiştirirken, yalnızca seyredilebilmektedir (Bauman, 2015: 

138). Bu görüş, modern çağın hızının insanın zaman algısında yarattığı kırılmayı 

ortaya koymaktadır. İnsan, zamanın akış hızına yetişemediği bir çağda yalnızca 

beklenti dürtüsüyle varolabilmektedir. Flanörün arayışının arkasında da işte bu 

beklenti dürtüsü bulunmaktadır.  

Flanör, modern dünyanın doğurduğu bir tip olarak, uçup giden anların peşinde 

modern kenti arşınlamaktadır. Bauman’a göre flanörün amacı, amaçsızca 

dolanmaktadır; flanör, gezinmesinin amacını arayarak gezinir. Bu gezinme, henüz 

keşfedilmemiş bir öze sahip muğlak bir varlığın, henüz gerçekleşmemiş bir eylemi 

bulma umuduyla etrafına bakınmasıdır. Flanörün umudu hiçbir zaman tükenmez ama 

hiçbir zaman gerçekleşmez de; sonu olmayan başlangıçlar serisidir onun gezinmeleri 

(Bauman, 2015: 139-140). Flanör gezinip bakışlarını meşgul edecek bir şeyler 

bulmaya çalışarak noksan kişiliğini tamamlamaya, tatminsiz varlığını tatmin etmeye 

ve yoksunluk hissini yaşam duygusuyla doldurmaya çalışmaktadır. Gezinmek flanör 

için uçucu ve geçici olanı gözlemlemeyi, varlığının gerçeğini bulmaya çalışmayı ve 

tüm bu boşunalığın içinde hayata devam etmenin bir yolunu ifade etmektedir (Tester, 

2015: 7). Flanör her halükârda yolda olmanın, aramanın ve umut etmenin tadını 

çıkarmaktadır. Uçup giden anları yakalayamamak, henüz gerçekleşmemiş o eylemi ya 

da varlığının gerçeğini bulamamak onu amacından saptırmamakta, o her daim yeni 

anların peşine düşerek kısa da olsa bu anların geçişini seyretmektedir.   

Flanörün arayışı, esasında modern kentteki bir uyumsuzun varoluş sancısını 

dindirme çabasıdır. Metropolde yaşamanın bedeli, flanörün hem ödediği hem de 

durduğu eşikten gözlemlediği bir şeydir. Flanörlük, flanörün ne içinde olduğu ne de 

dışında kaldığı metropol yaşantısında özgürlük, varoluşun anlamı ve başka insanlara 

birlikte olmak gibi meselelerle ilişkilidir. Burada özgürlük, Keith Tester’a göre, 

flanörün kendini tanımlama ve başkaları tarafından tanımlanma diyalektiği etrafında 

dolaşmasını; varoluşun anlamı, hayatın akışını ve hayatı anlamlı kılma gerekliliğini; 

başka insanlarla birlikte olmak da bildiğimizden emin olduğumuz tek şey 

gözlemlediklerimizken, kim olduğumuzu nasıl bildiğimiz, olduğumuz kişiye nasıl 

dönüştüğümüz ve başkalarının olduklarını düşündüğümüz kişilere nasıl dönüştüklerini 

ifade etmektedir. Bunların yanı sıra, flanörün boş olmasa da faydasız olan tatmin 



42 
 

arayışı, kentte kafaları kurcalayan sorunların neden çözülebilir olmaktan ziyade 

tekrarlanır olduğunu göstermektedir. Bu çerçevede Tester’a göre flanör, modern 

dünyada varolmanın gizlerini keşfetmeye çalışan varoluşçu girişimler için önemlidir 

(Tester, 2015: 8). Toplumdan ayrıksı duruşuyla, varlığını anlamlandırma yolundaki 

arayışıyla ve kalabalığın içindeki gözlemci tavrıyla flanör, varoluşa dair derin 

sorgulamalara kapı aralamaktadır. Flanörün sürekli tekrar eden bu arayışı, modern 

insanın hiç çözülemeyen ve hep tekrarlanan sorunlarının da göstergesi olmaktadır. 

Modern insan hep arayış ve beklenti içinde yaşantısını sürdürmeye çalışmaktadır.  

 Flanörün arayış olarak değerlendirilen aylak gezintileri, “göçebe düşünce” ve 

“yersiz-yurtsuzluk” kavramları etrafında da değerlendirilmektedir. Gilles Deleuze ve 

Felix Guattari’nin ilk cildi 1972’de yayımlanan Kapitalizm ve Şizofreni eserinde ele 

aldıkları bu kavramlar, Ahmet Sarı’ya göre, kapitalizmin modern insana aidiyet 

hissedeceği yeri mecbur kılarken, düşüncede, yaşam tarzında, mimaride ve yaşamın 

diğer alanlarında onu köksüzleştirmesini açıklamaya çalışmaktadır. Kendi ideolojisini 

hâkim kılmaya çalışan kapitalizm, içine sızdığı her karşı düzenin yapısını 

parçalamakta ve onu kendisine benzetmektedir. Böylelikle kapitalist düzenle 

karşılaşmış düzenler dağılmakta ve yersiz-yurtsuzlaşmaktadır. Köksüzleştirilen 

devletler de yenilik adı altında başlattıkları düzenlemelerle kapitalist düzene entegre 

olmaya çalışarak onun “yerli-yurtlu” düzenini elde etmeye çabalamaktadır (Sarı, 2012: 

287-288). Bu düşünce, sosyolojik yaklaşımlarda Ferguson’un Marx’ın yabancılaşma 

ve Durkheim’in anomi kavramlarından yararlanarak flanörü bir yerinden ediliş biçimi 

olarak okumasını akla getirmektedir. Deleuze ve Guattari’nin yaklaşımları da bu 

yerinden edilişin felsefesini ortaya koymaktadır.  

 Deleuze göçebe düşünceyi, hâkim düzenin kodlarından kurtulma ve 

kodsuzlaşma hareketi olarak sunmaktadır. Kodsuzlaşma, tüm yasaların, sözleşmelerin 

ve kurumların ötesinde bir şeyler paylaşarak bir sürüklenme hareketi oluşturmayı, 

yersiz-yurtsuzlaşmayı ifade etmektedir. Bu göçebelik, hareket etme anlamının 

ötesinde düşüncenin göçebeleşmesini imlemektedir (Deleuze, 2002: 390-404). Hâkim 

düşünceye karşı direnç odakları oluşturmak, düşünceleri kodlayan ya da yurt edinen 

egemen bağlayıcı söylemlere itibar etmemek, dikey düşünceleri karşısına alarak yatay, 

merkezsiz ve gövdesiz bir düzlemde tüm iktidar biçimlerinden kendini sakınmak, 

göçebe düşüncenin ve söylemin esaslarını oluşturmaktadır (Er, 2012: 46-47). Bu 

çerçevede, flanörün kapitalizmin toplumdaki iş bölümüne bir protesto olarak aylak 



43 
 

aylak gezinmesi, onun hem düşüncedeki hem de hareketteki göçebeliğini 

sergilemektedir.  

Flanör, aylak aylak gezinmesiyle aslında Deleuze’ün “kaçış çizgisi” olarak 

tabir ettiği çizgiyi çekmektedir. Deleuze’e göre gitmek, kaçıp kurtulmak bir çizgi 

çekmektir ve kaçış çizgisi yersiz-yurtsuzlaşmaktır. Kaçmak sanılanın aksine yaşamdan 

kaçmak değil, gerçek üretmek, yaşamı yaratmak ve kendine bir mücadele silahı 

bulmaktır. Kaçış çizgisiyle bizi tutmak isteyen toprağın yerleşik güçleri ve sabit güçler 

aldatılmaktadır. Bu kaçış çizgisi bir sapak işlevi görmektedir; sapak daima bir 

çokluğun veya grubun sınır çizgisindedir ve onun kesimine ait olsa da onu başka bir 

çokluğa geçirmektedir. Bu aynı zamanda “öteki” dir (Deleuze ve Parnet, 1990: 59-77). 

İşte burjuva toplumunun eşiğindeki flanör de bu “öteki” dir ve aylak aylak gezinmek 

onun yarattığı yeni yaşam, bulduğu mücadele silahı ve kaçış çizgisidir.  

Deleuze, kaçış çizgisinden söz ederken iki adet benzetmeden yararlanmaktadır. 

Bunlar, ağaç ve köksap benzetmeleridir. Ağaç, bir başlangıç noktasından, merkez veya 

tohumdan ve yeniden ürediği dal budak salma noktalarından oluşmaktadır. Bu 

yapısıyla da ikili bir işleyişe, ikilik ilkesine sahiptir. İkilik ilkesine dayanan iktidar da 

her daim ağaç kılığındadır. Ne var ki, kararlı her devinim başka bir düşünceye şahit 

olmakta ve ikili işleyişlerden taşan çokluklar, bu işleyişlere direnen kaçış çizgileri 

bulunmaktadır. Kök sap kavramı bu bağlamda kök salmamayı, şeyler arasında 

düşünmeyi, nokta koymak yerine çizgi çekmeyi ifade etmektedir (Deleuze ve Parnet, 

1990: 43-45). Yeraltında büyüyen ve dallanarak çok sayıda kök üreten bir bitki türü 

olan köksap (Özçınar, 2017: 81), bir metafor olarak ikili karşıtlıklar yerine çokluklarla 

düşünebilmeyi, siyahla beyaz arasındaki gri alanlarda dolaşabilmeyi temsil 

etmektedir. Göçebe düşünce ve yersiz-yurtsuzluk söylemi bu kapsamda ikili 

zıtlıklardan oluşan dikey düzlemlere karşı yatay, merkezsiz bir düzlemde düşünmeyi 

temel almasıyla köksap benzetmesine karşılık gelmektedir. Flanör de bu söylemin 

içinde yer alarak, köksap benzetmesine uygun düşen bir profil çizmektedir.  

Deleuze felsefesindeki göçebe düşünce, devletsiz düşünce bağlamında da 

flanörle ilişkilendirilmektedir. Deleuze felsefesinde göçebe bakış açısına tekabül eden 

devletsiz toplum tahayyülü, flanörün egemen düşünceyle olan uzlaşmaz tavrında 

kendini göstermektedir. Hüsamettin Çetinkaya’ya göre devlet, insanın itaat ederek ve 

uyruğu olarak yaşama imkânı bulduğu, akılla (yasayla) düzenlenmiş bir “içerisi” 

tanzim etmektedir. Belirli sabitelere göre kurallandırılmış yerleşik bir yaşam biçimi 



44 
 

olan bu içerisi, flanörün ilerleme-kalkınma-üretkenlik düşüncelerini kutsallaştıran bir 

devlet ve toplum tarafından kuşatıldığı alan olarak belirmektedir. Bu uygarlık adı 

altındaki sermayenin devletli toplumunda yaşama zorunluluğu, flanörün trajikliğinin 

birinci kutbunu oluşturmaktadır. Yasanın, bir diğer deyişle aklın egemenliğindeki bu 

düzende bedenin duygulanışları ile aklın çözümleri arasında sıkışıp kalmak ise 

flanörün trajikliğinin ikinci kutbunu oluşturmaktadır. Bu sebeple de flanör 

kalabalıkların içine dalarak, Baruch Spinoza’nın bedenin başka bedenler aracılığıyla 

duygulandığı savındaki gibi, başka bedenler arasında duygulanımlar içinde 

düşünmeye çalışmaktadır. Bu bağlamda flanör, yasa karşısında uzlaşmaz ve 

mutabakatsız bir pozisyon edinerek aylaklığıyla aklın tüm biçimlerine karşı kaçış 

çizgileri yaratmakta, düzenlenmiş bir dünyada sapma yetisiyle oradan oraya 

akmaktadır (Çetinkaya, 2012: 21-28). Özetle, yerleşikliğe karşı yersiz-yurtsuzluk, 

egemen söyleme karşı kaçış çizgisi ve sapma, ikili zıtlıklara karşı merkezsizlik gibi 

tepkiler oluşturan flanör, yasanın karşısında uzlaşmaz bir göçebe olarak devletsiz 

düşünce söyleminin içinde yer almaktadır.  

Devletsiz düşünce, daha önce flanörün öncülleri kapsamında değinilmiş olan 

aldırmazlık felsefesiyle doğrudan bağlantılı bir düşünce biçimidir. Aldırmazlık 

felsefesinin temel ilkesi ise insanın özgürlüğü ve bağımsızlığı için her türlü baskı ve 

bağımlılıktan kurtulmasıdır. Aldırmazlık felsefesine göre, toplumsal uzlaşmanın 

olduğu her yerde baskı mevcuttur ve bağımlılıklardan kurtulmanın tek yolu, 

uzlaşmanın dışında kalıp birçok şeyden vazgeçerek çileci bir yaşam sürmektir. Çileci 

idealin getirdiği yalnızlık, toplumun, aile yaşamının ve siyasi yaşamın tüm 

taleplerinden kurtulmayı sağlamaktadır. Aldırmazlık felsefesi temelinde şekillenen 

felsefi okullar, Kinizm ve Stoacılıktır. Kinizme göre başta aile, devlet, din olmak üzere 

tüm dış etkiler insanın bağımsızlığını ortadan kaldırmaktadır. Bu sebeple Kinikler, bu 

tarz kurumlara karşı aldırmazlık tavrı sergilemekte, devlete aidiyet duymamakta, 

erdemli insanın bir devletin değil, dünyanın yurttaşı olduğunu düşünmektedir. Onlara 

göre ideal devlet, gerçekte her devlet varlığının ortadan kaldırılması anlamına 

gelmektedir. Stoacılara gelince, onlar da Kinikler gibi dışla ilgili her şeyden 

bağımsızlığı ve insanın kendi ahlaksal durumu dışında her şeye kayıtsızlığı 

felsefelerinin temeli olarak almaktadır. Stoacılara göre bilge kişi, ahlaksal bir varlık 

olarak uyumu kendi içinde kuran ve katıldığı evrenle duygudaşlık kurarak, kendini 

dünya yurttaşı olarak gören kişidir (İspir, 2012: 59-77). Bu kapsamda göçebe 



45 
 

düşünceyle oldukça ilintili olan aldırmazlık tavrı, flanörün de sahip olduğu bir tavır 

olarak göze çarpmaktadır. Toplumsal uzlaşımlarından dışında kalan flanör, bu 

uzlaşımlara karşı aldırmazlık sergilemekte ve kentte aylak aylak gezinerek 

özgürlüğünü yaşamaktadır. Flanör tüm egemen söylemlerden azade dolaşarak, 

bağımsızlığını ilan etmektedir.  

Flanörün tüm toplumsal uzlaşımların dışında kalması, kapitalizmin tüm 

alanlara nüfuz etmeye başlamasıyla birlikte gittikçe zorlaşmıştır. Bauman’ın da 

belirttiği gibi, ziyaretçilere bakma zevki sunmak ve zevk arayanları çekmek için 

tasarlanmış mekânlar başından beri flanörün kederlerinden para kazanmış, flanör 

baştan çıkarılarak tüketiciye dönüştürülmüştür (Bauman, 2011: 211-212). Önce 

pasajları, sonra alışveriş merkezlerini mesken tutan flanör, toplumda gittikçe yerleşen 

tüketim kültürünün içine çekilmiş, bu sebeple de Benjamin, alışveriş merkezlerini 

flanörün burjuvaya dönüşmeden önceki son piyasa yeri olarak değerlendirmiştir 

(Benjamin, 2014: 148). Flanörün bu dönüşümü, Taylorizmle birlikte iyice yükselişe 

geçen kitlesel tüketimin doğurduğu tüketimci varoluşu işaret etmektedir. Buck-

Morss’a göre flanör, somut olarak dünyadaki tüketimci varoluş tarzımızın farkına 

varmamızı sağlamaktadır. Benjamin’in sonunu ilan ettiği flanörlük, bir algılama 

biçimi olarak kitle toplumundaki insanların ve şeylerin takas edilebilirliğinde ve 

reklamcılık, resimli bültenler, moda ve seks dergileri gibi hayali tatmin araçlarında 

yaşamayı sürdürmektedir. Kitle iletişim araçları flanörün kentle olan bağını çözmekte, 

televizyonun sunduğu görüntüler insana dünyayı dolaştırmakta ve kitlesel turizm 

endüstrisi flanörlüğü iki-dört haftalık seyahat paketleri halinde satmaktadır (Buck-

Morss, 1986: 105). Günümüzde buna internetin sunduğu sanal gerçeklik dünyası da 

eklendiğinde, kitle toplumunda flanörlük, bir ticaret ve simülasyon olarak tüketimci 

varlığımızda hayat bulmaktadır.  

Sonuç olarak flanörlüğün felsefesine bakıldığında, onun da değişen zamanla 

birlikte başkalaştığı görülmektedir. 19. yüzyılda burjuva toplumunun eşiğinde duran, 

aylaklığı kapitalist düzenle uzlaşmazlığında bir kaçış çizgisi yapan, aldırmazlık tavrı 

sergilediği bu düzende kentte gezinerek yakaladığı görüntülerle varlığını 

anlamlandırmaya çalışan flanör, 20. yüzyılda tüketimci varoluşuyla yüzleşmiş ve 

kentle bağlarını gittikçe zayıflatarak 21. yüzyıla kadar uzanmıştır. 19. yüzyıldaki 

manasıyla flanörlük 20. yüzyıldan itibaren pek mümkün gözükmese de bireyin modern 

kentle yürüyerek kurduğu ilişki, 20. yüzyılda çeşitli fikir akımlarının uygulamalarına 



46 
 

ilham vermiştir. Bu uygulamaların en göze çarpanı, bireyin kentle ilişkisini ilk defa 

psikolojik bağlamda ele alan psikocoğrafya düşüncesi eksenindeki uygulamalar 

olmuştur. 

1.3.3. Psikolojik Yaklaşımlar 

 Flanör, 20. yüzyılda gezindiği mekânların yerle bir edilmesi, gittikçe 

vahşileşen kapitalizm ve artan taşıt sayısıyla birlikte avarelik yaptığı kentini 

kaybetmeye başlasa da avangart akımların uygulamaları, flanörlüğün yaşatıldığı 

mecralar haline gelmiştir. Fragmanlardan moderniteyi okumaya çalışan flanörlük 

yerini, avare gezintileri avangart sanatta bizzat sanat eseri yerine geçen flanörlüğe 

bırakmıştır. Dadacılar 1920’lerde başlattıkları keyfi kent turlarında rastgele saatlerde 

rastgele noktalara düzenledikleri gezilerle, dakik kent hayatının yoksunluklarına 

dikkat çekmeye ve en sıradan, rastlantısal karşılaşmalardaki gizemi bulup çıkarmaya 

çalışmışlardır (Artun, 2014: 53-54). Dadanın mirasçısı olan Sürrealizm de sokağı 

çalışma alanı olarak görerek, algıları yıkma ve sorgulama amacıyla serbest yürüyüş 

uygulamalarında bulunmuştur. Bilincin serbest bırakıldığı otomatizm, sadece otomatik 

yazım tekniğiyle sınırlandırılmamış, aynı zamanda yürüyüşle genişletilmiştir 

(Coverley, 2011: 62-63). Sürrealistlerin güttüğü, “sanatın hayatı istila ederek altını 

üstüne getirmesi davası” nı Sitüasyonistler devralmış, kent hayatına etkin katılımı 

sağlamayı ve kenti dönüştürmeyi hedeflemişlerdir (Artun, 2014: 54). Önceki 

akımlardan çok daha radikal ve politik eyleme dönük olan Sitüasyonist Enternasyonel, 

adeta flanörün kaybolan kentini geri kazanmayı amaçlamıştır. Bu amacını psikolojik 

bir bağlama oturtan akım, ortaya attığı kavramlar ve uygulamalarla, flanörlüğün yeni 

görünümünü gözler önüne sermiştir.     

 Guy Debord ve Asger Jorn önderliğinde 1957 yılında kurulan Sitüasyonist 

Enternasyonel, kapitalizmin yarattığı ideolojik çürümeye karşı kültürde devrimci bir 

cephe olarak ortaya çıkmıştır. Situasyonistlerin temel amacı, sitüasyonlar inşa ederek, 

yani somut olarak kısa süreli yaşam ortamları kurarak, onları daha üst düzeyde bir 

niteliğe dönüştürmektir. Bu amacı, ortaya attıkları birleştirici kent kuramı ve onun 

ekseninde geliştirdikleri çeşitli uygulamalarla gerçekleştirmeye çalışmışlardır. 

Sitüasyonistlere göre, zamanın ideolojik çürümesinin en ciddi göstergelerinden biri, 

işlevselci mimarlık kuramıdır. Sitüasyonistler, yaşama ve yaşamın ufkuna dair ileri 

derecede gerici bir anlayış olarak gördükleri bu kuramın karşısına, birleştirici kentçilik 

kuramı ile çıkmışlardır. Birleştirici kentçilik kuramı, sanatların ve tekniklerin aynı 



47 
 

anda kullanılarak, çevrenin bütünleşmiş bir kompozisyonuna katkıda bulunulmasını 

hedeflemektedir. Kurama göre, akustik çevreden gıda dağıtımının kontrolüne kadar 

geniş olan bu bütünlükte, “détournement” (çalıp değiştirme) olarak adlandırılan, 

geçmişin ve bugünün sanat ürünlerinin kaynaştırılması yöntemiyle yeni formlar 

yaratılmalıdır (Debord, 2013a: 278-306). Bütünsel sanatı kentçilik düzeyinde 

somutlaştıran bu yaklaşım, mekânı sermayenin boyunduruğundan kurtararak yeniden 

üretmeye çalışmaktadır.  

Birleştirici kenti davranış tarzlarıyla sıkı bir bağlantı içinde gören 

Sitüasyonistlere göre mekânsal gelişme, duyumsal gerçekleri de hesaba katmalıdır; bir 

kentin her mahallesi, insanların kendilerini bilinçli olarak bırakacakları belli bir 

duyguyu kışkırtacak şekilde tasarlanmalıdır. İnsanların rastlantısal temel duygularının 

gittikçe aşındırılmış olmasından hareketle değişimi arzulayan bu yaklaşım, 

“psikocoğrafya” adı verilen inceleme yöntemini esas almaktadır. Bu yöntem, bilinçli 

olarak düzenlenmiş olsun ya da olmasın, coğrafi çevrenin bireylerin duygu ve 

davranışları üzerindeki etkilerini ve bu sürecin kesin yasalarını incelemektedir. 

Psikocoğrafi araştırma, kentsel alanları etkin bir biçimde gözlemleyerek hipotezler 

geliştirmenin yanı sıra, kentte yapılan somut deneysel çalışmaları da içine almaktadır. 

Bu deneysel çalışmalar, “dérive” (dolanma) adı verilen ve flanörlüğün yeni biçimi 

olarak görülen bir uygulama vasıtasıyla gerçekleştirilmektedir (Debord, 2013a: 278-

306).  

Dérive (dolanma), “farklı ortamlardan hızlı geçiş tekniği” olarak 

tanımlanmaktadır. Dérive sırasında bir ya da birden çok kişi belirli bir süre için her 

zamanki eylemlerini ve boş zaman aktivitelerini bırakmakta ve kendilerini kentin 

cazibelerine ve karşılaşmaların tesadüfüne teslim etmektedirler. Ancak, bu hızlı geçiş 

tekniğinde rastlantı unsuru çok belirleyici olmamaktadır, çünkü dérive bakış açısında 

kentin bazı bölgelerine giriş çıkışları caydıran psikocoğrafi bir rölyef bulunmaktadır. 

Bu bağlamda, dérive’in raslantısallığı sıradan gezintininkinden farklılaşmaktadır 

(Debord, 2013b: 314-316). Bu farklılık, esasında dérive’i klasik anlamdaki 

flanörlükten de ayıran noktadır. Flanör amaçsızca gezinirken, “dériveur” kentin 

sitüasyonist yeniden inşası için bir saha çalışması yapmakta, üzerinden geçtiği yerleri 

özel ruh halleri ve ortamlarıyla birlikte not almaktadır. Bu doğrultuda, “[D]érive; 

gezgini ilgisiz bir izleyicinin ya da sanat pratisyeninin dünyasından alır ve onu politik 

bir gündemi takip eden bir devrimci şekline sokarak yıkıcı bir konuma yerleştirir 



48 
 

(Coverley, 2011: 82). Böylelikle, tesadüfi karşılaşmaların izindeki kent gezintileriyle 

flanörlüğün mirasını alan Sitüasyonistler, onu avangart akımın içinde bir eylem 

insanına dönüştürerek topladıkları veriler aracılığıyla kaybettiği kenti ona geri 

vermeye çalışırlar. 

Sitüasyonist Enternasyonel’in bu devrimci girişimleri 1968 yılında 

başarısızlığa uğramış ve oluşum 1972 yılında dağılmıştır. Ancak, girişimlerinin 

temelini oluşturan psikocoğrafya kavramı, günümüzde kentle ilgili yazını incelemek 

için geliştirilme potansiyeli taşımaktadır. Flanörün kentle ilişkisini irdelerken de 

yararlanılabilecek bu kavram, flanörün gezindiği kentsel alanların onun üzerindeki 

etkilerini esas alarak, kentsel dönüşümün nasıl gerçekleşmesi ve ilerlemesi gerektiği 

konusunda çeşitli fikirler sağlayacaktır. Sonuç olarak, bireyin kentle kurduğu bu 

psikolojik ilişki, modern kenti ve modern özneyi anlamak açısından önemli veriler 

sağlayacaktır. 

Çalışmanın bu ilk bölümünde görüldüğü üzere, öncülleri Antik Çağ’a kadar 

uzanan flanör tipine Modern Çağ’da Walter Benjamin’inkiyle başlayan kuramsal bir 

çerçeve oluşturma çabaları, sosyolojik, felsefi ve psikolojik yaklaşımlarla şekillenmiş 

ve zenginleşmiştir. Ne var ki, 20. yüzyıl modernist metinlerinde flanör ve flanözün 

bellek temasının merkezinde belirmesi, bu yaklaşımlara bellek kuramları 

çerçevesinden bir bakış açısının da eklenmesi gereğini ortaya koymaktadır. Bu sebeple 

çalışmanın ikinci bölümünde, bellek kuramları ve flanörün/flanözün bellekle ilişkisi 

irdelenecektir.     

  

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BELLEK VE HATIRLAMA BİÇİMLERİ 

2.1. BELLEK ÜZERİNE DÜŞÜNCELERİN TARİHÇESİ 

Geçmişle bağlantı kurmamızı sağlayan ve felsefeden psikolojiye, nörobilimden 

sosyolojiye ve antropolojiye kadar birçok farklı disiplinin konusu olan bellek, temelde 

hatırlama üzerinden incelenen ancak unutmayı da kapsayan iki boyutlu bir kavramdır. 

Genellikle hafıza ile eş anlamlı olarak kullanılsa da “hafıza bir veri, bellek de onu 

okuma-okutma şeklidir” (İlhan, 2018: 155). Hafızanın verilerinin nasıl okunduğu ise 

Batı’da Antik Çağ’dan Modern Çağ’a kadar uzanan zaman diliminde çeşitli 

düşünürlerin ve bilim insanlarının farklı bakış açılarıyla ele aldıkları bir konu 

olmuştur. Hatırlamanın hangi biçimlerde gerçekleştiğini ortaya seren bu farklı bakış 

açıları, literatürde “bireysel bellek”, “kolektif bellek” ve “kültürel bellek” başlıklı 

kuramsal kategoriler altında ele alınmaktadır. Bu bölümde öncelikle bu kuramsal 

kategoriler mercek altına alınacak, ardından da bellek fenomeninin flanör/flanöz ile 

olan ilişkileri irdelenecektir.  

2.1.1. Bireysel Bellek: Felsefi, Psikolojik ve Nörobilimsel Yaklaşımlar 

Hatırlama eylemini bireyin kendi geçmiş deneyimleri ve algıları odağında ele 

alan bireysel bellek yaklaşımları, Batı düşüncesinde Antik Yunan’a kadar 

uzanmaktadır. Öyle ki, Yunan mitolojisinde belleğe atfedilen bir Tanrıça bile 

bulunmaktadır. Bu Tanrıça, dokuz ilham perisinin annesi Mnemosyne’dir. Bellek 

Tanrıçası Mnemosyne, şairlerin hem ilham hem de bilgi kaynağıdır; onun yukarıdan 

telkiniyle şair, mitik geçmişin gerçekte nasıl olduğunu bilebilmektedir (Casey, 2000: 

13). Sözlü kültüre sahip olan ve hatırlamanın bilmeye eş tutulduğu Antik Yunan’da 

belleğin yokluğu, Douwe Draaisma’nın sözleriyle, hiç kimsenin Mnemosyne’in 

kızlarının ürettiği şeylerin tadını alamaması ve bütün seslerin daha melodiye 

dönüşmeden, bir şiirdeki her sözcüğün daha kafiye duyulmadan yok olup gitmesi 

anlamına gelmektedir (Draaisma, 2007: 22). Belleğe ve hatırlamaya atfedilen bu 

önem, kendisinden önce mitolojinin kendi metotlarıyla cevaplandırmaya çalıştığı 

soruları sorunsallaştırıp bunlara akıl temelinde gerekçeler ve açıklamalar sunmaya 

çalışan felsefe (Atış, 2009: 58) geleneğinde de devam etmiş ve bellek, Antik Çağ 

Yunan filozofların üzerine düşünüp fikir ürettikleri bir konu olmuştur.  



50 
 

 Antik Yunan’da belleğin hatırlama yetisi üzerine iki farklı sözcük 

kullanılmıştır; bunlar, “mneme” ve “anamnesis” tir. Paul Ricoeur’e göre mneme, bir 

duygu gibi aniden beliriveren, edilgen biçimde ortaya çıkan anıyı, anamnesis ise 

hatırlama, zihinde toparlama biçiminde bir arayışın nesnesi olan anıyı ifade 

etmektedir. (Ricoeur, 2012: 22). İngilizcede mneme, “bellek/hafıza” anlamına gelen 

“memory” sözcüğüyle, anamnesis ise “anımsama/hatırlama” anlamına gelen 

“recollection” sözcüğüyle karşılanmaktadır (Trakas, 2019: 57). Antik Çağ filozofları 

Platon ve Aristoteles, belleği hem mneme hem de anamnesis bağlamında ele almışlar 

ve ikisinin arasındaki ayrıma dikkat çekmişlerdir.  

Platon’la başlamak gerekirse, hatırlama (anamnesis), Platon’un bilgi 

kuramının merkezinde bulunmaktadır. Menon ve Phaidon diyaloglarında Platon, 

Sokrates aracılığıyla öğrenmenin aslında anımsama olduğuna dair meşhur tezini 

geliştirmiştir (Barash, 2007: 14). Bu teze göre, ruh ölümsüzdür ve birçok kere yeniden 

doğar. Hades’te her şeyi görmüş olduğu için öğrenmediği hiçbir şey kalmaz. Öğrendiği 

şeylerin anısını saklayan ruh, tabiatın her yanı birbirine bağlı olduğu için bir tek şeyi 

hatırlamakla diğer her şeyi bulur. Esasında insanların öğrenme dedikleri şey budur; 

araştırma ve öğrenme, belirsiz hatırlayıştan başka bir şey değildir (Platon, 2010: 163). 

Menon’ da Sokrates’in ağzından dillendirilen ve Phaidon’daki diyaloglarda da 

rastlanan bu düşünceler, bilginin deneyden bağımsız, içkin bir kaynağı olduğunu ve 

hatırlama vasıtasıyla ona erişildiğini öne sürmektedir. Bu bağlamda öğrenmek, 

hatırlamakla eş anlamda belirmektedir.  

Platon hatırlamayı (anamnesis) önsel10 bilgi bağlamında ele alırken, bellek 

(mneme) ve hatırlama (anamnesis) arasındaki farkı belirtmek için duyu algılarıyla 

edinilen izlenimlere değinmiştir. Philebos diyaloğunda Platon, yine Sokrates’in 

ağzından duyumlar ve belleğe dair önermelerde bulunmuştur. Sokrates’in 

Protarkhos’la olan diyaloğunda aktardığına göre, bedenimizin her gün edindiği 

izlenimler arasında ruha kadar varmayan, bedende sönüp giden izlenimler vardır ve 

bunlar hiçbir duygu uyandırmaz. Ne var ki, bedenden ruha geçen, her birinde ayrı ayrı 

fakat ortak bir yanı olan bir sarsıntıya neden olan izlenimler de vardır ve bunlara 

“duyum” adı verilir. Bellek, duyumun koruma kabıdır; anımsama ise ruhun önce 

bedenle birlikte duyduğu şeyi, bu sefer yalnız ve olabildiğince bedensiz anımsamasıdır 

 
10 Önsel: Deneyden bağımsız olan, ama deneyle canlandırılabilen, bilincine varılabilen (bilgi); deneyin 

ötesinde geçerliği olan (bilgi) (Akarsu, 1984: 136).  



51 
 

(Platon, 1998: 56-58). Bu sözlerden anlaşıldığına göre, bedenimizi ve ruhumuzu aynı 

anda etkileyip ruhumuzda iz bırakan duyumlar, belleğimizde saklanır. Bizler daha 

sonra, unuttuğumuz o duyumların belleğimizde saklanıp korunan izini, yani imgesini 

hatırlarız. Bu durumda anı, imgeden başka bir şey değildir.    

Esasında bu iz mevzusu, Platon’un Theaitetos diyaloğundaki ünlü “balmumu” 

metaforunda işlenmektedir. Bu diyalogda Sokrates Theaitetos’tan, ruhumuzda bize 

ilham perilerinin annesi Mnemosyne’in bağışladığı, şekil verilebilen balmumundan bir 

levha bulunduğunu varsaymasını ister. Kişilerde büyük veya küçük, saf veya karışık, 

sert veya yumuşak ya da orta nitelikte olarak bulunabilen bu levha, algılarımızla 

düşüncelerimiz için bir dayanaktır. Gördüklerimizden, duyduklarımızdan ya da 

düşündüklerimizden aklımızda kalmalarını istediklerimizi, tıpkı yüzüklerdeki 

kabartma resimler gibi bunun üzerine bastığımızda, bu basılan şeyin izi bu levhada 

kaldıkça onu hatırlar ve biliriz. Ancak bu iz silinir ya da hiçbir iz oluşmazsa, onu 

unutur ve bilemeyiz (Platon, 2010: 514-515). Hatırlamak, bilmek demektir ve duyular 

aracılığıyla edinilen bilgiler, balmumu bir zemin gibi işlenmeye müsait olan bellekte 

imgelere dönüşebildikleri sürece bilinmeleri mümkün olabilmektedir.   

 Platon’un bir diğer ünlü metaforu olan “kuşhane” metaforu da duyumsamayla 

edinilen bilgilere nasıl sahip olduğumuz ve onları nasıl hatırladığımızla ilgili 

önermeler sunmaktadır. Yine Theaitetos diyaloğunda Sokrates, Theaitetos’tan bu sefer 

balmumu levha yerine her ruhta, içinde çeşitli türden kuşların bulunduğu bir kafesin 

kurulmuş olduğunu varsaymasını ister. Kimi sürüyle, kimi küçük kümelerle, kimi 

yalnız başına olup ötekilerin arasında kaygısızca uçan bu kuşların bulunduğu kafes, 

çocukluk çağında boştur; kuşlar yerine bilgileri düşünmek gerekirse, bir bilgiye sahip 

olan, yani onu kafese kapayan kimsenin, bilginin ait olduğu şeyi öğrendiği veya 

bulduğu söylenir. Buna da “bilgi” denir. Sokrates, bilgiye sahip olmayı kuş avlamaya 

benzeterek bunu çifte av olarak tanımlar; bu avlardan biri, ona sahip olmadan önce 

yapılan ve onu hedefleyen av, diğeri ise ona sahip olduktan sonra, çoktandır sahip 

olduğumuz şeyi yakalamak ve elde tutmak için yapılan avdır. Uzun zamandır sahip 

olunan ancak bilinçte kullanılmaya doğrudan hazır olmayan bilgileri yeniden tek tek 

yakalayarak, önceden öğrenilmiş olan şeyi yeniden öğrenmek mümkündür. Ancak, bir 

bilgiyi kovalarken yanlışlıkla bir başkasını yakalamak da mümkündür (Platon, 2010: 

522-524). Bu düşünceye göre, yeniden öğrenmek aslında hatırlamaktır; kafesteki 

kuşlar belleğimizdeki imgeler olarak düşünülecek olursa, belleğimiz hatırlama 



52 
 

sürecinde kimi zaman doğru imgeleri seçerken, kimi zaman yanlış imgeleri seçip 

yanılabilmektedir. Aranan imgeyle bulunan imge birbiriyle örtüştüğü zaman, doğru 

hatırlama gerçekleşmektedir.  

Aristoteles’in felsefesine bakıldığında, onun da hatırlama (anamnesis) 

kavramına bellek (meneme) kavramı ile birlikte değindiği görülmektedir. Doğa 

Bilimleri Üzerine kitabındaki “Bellek ve Hatırlama Üzerine” başlıklı bölümde 

Aristoteles, belleği öncelikle nesnesi bağlamında ele almaktadır. Aristoteles’e göre, 

bellekten yalnızca geçmişte olanlarla ilgili olarak söz etmek mümkündür çünkü 

gelecekte olacaklar tahmin ve beklentinin nesnesi, şimdide olanlar ise algının 

nesnesidir. Bellek, algı ya da varsayım değil, aksine birinin ya da diğerinin üzerinden 

zaman geçtikten sonra ortaya çıkan tuhaf bir değişkesidir. Bu bağlamda her tür bellek 

zamanla ilişkilidir ve yalnızca zaman kavramına sahip olan canlılarda bellek 

bulunmaktadır (Aristoteles, 2003: 73-74). Aristoteles’in bu zaman vurgusu belleğin 

hudutlarını çizmiş ve nesnesini geçmiş yaşantılarla sınırlandırmıştır.  

Belleğin nesnesi olan bu geçmiş yaşantılar, Aristoteles’e göre duyu 

organlarıyla edinilmiş olan geçmiş deneyimlerden oluşmaktadır; “[…] gördüğümüz, 

işittiğimiz ya da öğrendiğimiz bir şey bellekte her ortaya çıktığında, bunu önceden 

duyumsarız ve bu duyumsama öncesinde ve sonrasında zamanı şart koşar” 

(Aristoteles, 2003: 75). Hatırlamanın (anamnesis) bellekte nasıl meydana geldiğiyse, 

Aristoteles’e göre bir tasvir meselesidir; izlenim mevcutken nesne mevcut olmadığı 

zaman, ruhtaki algı vasıtasıyla ve ruhu içinde taşıyan bedende ortaya çıkarılan 

fenomen bir tür resimdir. Bellek, bu resme sahip olunduğu anlamına gelmektedir. Algı 

ile birlikte ortaya çıkan hareket, aynı bir halka ile mühür basar gibi, geride algı 

resminin bir izini bırakmaktadır. Hatırlanan şey, işte bu izdir (Aristoteles, 2003: 75-

76). Buradaki iz, Platon’un balmumu metaforunda değinilen iz gibi, imgeye karşılık 

gelmektedir. Duyu algılarıyla edindiğimiz deneyimler ruhumuzda imgeler oluşturur ve 

bizim hatırladığımız şey, bu imgelerden başkası değildir.   

Geçmiş deneyimlerimizden edindiğimiz izlenimleri nasıl hatırladığımız, 

Aristoteles’in Doğa Bilimleri Üzerine kitabındaki “Bellek ve Hatırlama Üzerine” 

başlıklı bölümde derinlemesine irdelediği bir konudur.  Bu yazıda Aristoteles 

hatırlamanın meydana gelişini, hareketlerin doğal olarak birbirini takip etmesi olarak 

tarif etmektedir. Buna göre, hatırlama gerçekleşirken aradığımız şey alışılmış şekilde 

ortaya çıkana kadar hareketleri birbiri ardına yapar, şimdiki andan ya da başka bir 



53 
 

belirli noktadan başlayarak, arananla benzer ya da karşıt bir bağlantı bulmaya çalışırız. 

Bu doğrultuda hatırlamanın en çabuk ve en başarılı şekilde gerçekleşmesi, ilgili olay 

ya da anlam ilişkisinin başlangıcından yola çıkılmasıyla gerçekleşir çünkü hareketler 

de konular gibi birbirleriyle bağlantı içinde davranır. Temelde hatırlamanın merkezi 

başlangıç noktasıdır ve en geç bu nokta bulunduğunda hatırlama gerçekleşecek ya da 

asla gerçekleşmeyecek demektir. Aynı başlangıç noktasından birden fazla yöne doğru 

hareket edilebildiği için bazen yanlış hatırlamanın gerçekleşmesi de mümkün 

olabilmektedir (Aristoteles, 2003: 78-80). Aristoteles’in burada bahsettiği tam olarak 

çağrışımlarla hatırlamadır. Bu düşüncelerle adeta Platon’un kuşhane metaforunda 

geçen doğru veya yanlış kuşu yakalama durumunun nasıl gerçekleştiği 

açıklanmaktadır; doğru çağrışımlar dizisi takip edildiğinde aranan imgeye ulaşılıp 

doğru kuş yakalanırken, yanlış bir diziye sapıldığında yanlış kuş yakalanmaktadır.   

Aristoteles’in anımsamayla ilgili düşünceleri tamamen duyusal deneyimlere 

dayanmakta ve Platon’un önsel bilgi bağlamındaki “ölümsüz ruhun sahip olduğu önsel 

bilgilerin hatırlanması” düşüncesini içine almamaktadır. Ne var ki, ikisinin de duyular 

aracılığıyla algılanan nesnenin belleğe nasıl girdiğiyle ilgili olarak iz ve mühür 

benzetmesine başvurmaları, belleği imgeleme dayandırmada ortaklaştıklarını 

göstermektedir. Platon’un belleği “duyumların koruma kabı” olarak görmesi ve bilgi 

kuşlarının saklandığı bir kuşhaneye benzetmesi ona depo gibi bir muhafaza alanı 

niteliği atfederken, bu kuşların yakalanması Platon’da da Aristoteles’te de bir çabayı 

gerektirmektedir. Aristoteles bu çabayı çağrışıma dayandırmakta ve hatırlamanın 

geçmişe dayandığı vurgusuyla belleğin zamansal sınırlarını belirlemektedir. Bu 

yaklaşımlar, felsefi gelenekte daha sonra bellekle ilgili öne sürülecek olan düşüncelere 

temel oluşturmaları ve ufuk açıcı bir rol oynamaları bakımından oldukça önemli bir 

yere sahiptir. 

Orta Çağ’da, Platon ve Aristoteles’in bellek ve hatırlamayla ilgili 

düşüncelerinden taşıdığı izlerle ön plana çıkan isim ünlü Hristiyan düşünür Aziz 

Augustinus’tur. Augustinus, günahkâr geçmişini ve Hristiyanlığa dönüşünü anlattığı 

İtiraflar adlı otobiyografik eserinde uyguladığı içe bakış yöntemiyle, Paul Ricoeur’e 

göre, bir geleneğin ifadesi ve öncüsü olmuştur.   Belleğin kişisel niteliğini vurgulayan 

bu yöntemde, bireysel anılar başka bir kişinin belleğine aktarılamaz oluşuyla bir 

“benim-olma modeli” dir. Belleğin bireyin geçmişine ait olması, kişinin şimdiden 

çocukluğunun en uzak noktasına kadar kesintisiz geri gitmesini sağlayarak, zamansal 



54 
 

devamlılık yoluyla kimliği temin etmektedir. Bu devamlılıkta zamanın geçişiyse iki 

yönlü olarak belleğe bağlanmaktadır; birincisi, zaman değişimini gösteren ok 

istikametinde geçmişten geleceğe doğru yönelme, ikincisi ise bu yönün aksi 

istikametinde, şimdiki zaman içinde anıyı yakalama umuduyla gelecekten geçmişe 

zaman yolculuğu, kişinin belleğine başvurarak benliğini keşfettiği bir serüven olarak 

okuyucuyla buluşmaktadır. Augustinus’un İtiraflar eserindeki serüveni ise içinde 

belleğe dair barındırdığı önermelerle bellek literatüründeki yerini almaktadır.  

Augustinus, eserinin 10. bölümünde belleği ele almakta ve onu “hafızanın 

ovaları ve geniş sarayları” benzetmesiyle bir depolama merkezi olarak tarif etmektedir. 

Augustinus’a göre, duyuların çekip getirdiği çok çeşit nesnenin sayısız imgesi, 

düşünceye konu olan, duyguların değişik şekillerde algıladığı her şey ve henüz 

unutulmaya yenik düşmemiş anılar, hafızanın ovaları ve geniş saraylarında 

depolanmaktadır. Bir şey hatırlanmak istendiğinde o şey bu depoda aranmakta ve bu 

depodan çağrılmaktadır. Aranan şey bazen hemen ortaya çıkmakta, bazen ortaya 

çıkması uzun sürmekte, bazense o şeyin yerine başka bir şey ortaya çıkıvermektedir. 

Duyu organlarıyla algılanan nesnelerin kendileri değil, imgeleri burada kullanıma 

hazır olarak bulunmakta ve hatırladığımız anda düşüncemize kendilerini sunmaktadır 

(Augustinus, 2010: 302-303). Augustinus’un bu düşünceleri, belleğin duyu algısından 

türeyen imgelerin saklandığı yer olarak görülmesi, hatırlamanın imgeleme 

dayandırılması ve çaba gerektiren bir süreç olarak ortaya konması bakımından Platon 

ve Aristoteles’in düşünceleriyle ortaklık taşımaktadır. Ancak Augustinus bellek ve 

hatırlamayı yalnızca bunlarla sınırlandırmamaktadır.  

Augustinus bellek ve hatırlamadan bahsederken, Platon ve Aristoteles’ten 

farklı olarak benlik meselesine de atıfta bulunmaktadır; “İşte orada ben kendimle de 

karşılaşıyorum ve kim olduğumu hatırlıyorum, neler yaptığımı, bunları ne zaman, 

nerede ve nasıl yaptığımı ve yaparken nasıl bir ruh halinde olduğumu” (Augustinus, 

2010: 304). Augustinus’un belleği, yalnızca duyu imgelerinin muhafaza edildiği yer 

olarak değil kişinin kendisiyle bir yüzleşme mekânı olarak gördüğünü gösteren bu 

sözler, onun içebakışının ne anlama geldiğini oldukça iyi yansıtmaktadır. Bu bağlamda 

içe bakmak, insanın belleğinin derinlerine dalarak kendini bulması anlamını 

taşımaktadır.  

Augustinus’un belleğe bu içsel yaklaşımında zaman kavramı önemli bir yer 

tutmaktadır. Augustinus belleği sadece geçmişle ilişkili olarak ele almamakta, onu 



55 
 

gelecekle de ilişkilendirmektedir. Bu doğrultuda, “cömert kaynak” olarak nitelediği 

belleğinde geçmişin izlenimleriyle birlikte kendi yaşadığı ve yaşadıkları 

doğrultusunda inandığı olayların bir resmini çizebildiğini, bu resimden hareketle 

gelecekteki eylemlerini, yaşayacağı olayları ve beklentilerini tahmin edebildiğini ve 

tüm bunları şu an gerçekleşiyorlarmış gibi düşünebildiğini belirtmektedir (Augustinus, 

2010: 304). Augustinus’un bu sözlerle ne demek istediği, zaman kavramına ayırdığı 

11. bölümde daha da netleşmektedir. Augustinus bu bölümde, geçmiş ve gelecek 

zamanın ancak şimdiki zamanda algılanabildiğini, bu yüzden ruhunda zamanın 

“geçmişte yaşananların şimdiki zamanı”, “şimdi yaşananların şimdisi” ve “gelecekte 

yaşanacakların şimdiki zamanı” olmak üzere üçe ayrıldığını ifade etmektedir. 

Geçmişte yaşananlarla ilgili şimdi belleği, şimdi yaşananlarla ilgili şimdi algıyı, 

gelecektekilerin şimdisi ise beklentiyi oluşturmaktadır (Augustinus, 2010: 381). 

Burada, daha önce Aristoteles’te de görülen bellek-algı-beklenti sınıflandırmasını 

Augustinus şimdiki zamanla ilişkilendirmiş ve şimdiki zamandan bağımsız bir zaman 

tasavvuru yapılamayacağını göstermiştir. Bellek bu zaman tasavvuru içinde geçmişin 

şimdiki zamanına ait olmakla birlikte, gelecekteki şimdiki zamana ait olan beklentiyi 

şekillendirebilecek bir alan olarak belirmiştir.    

Augustinus’un düşüncesinde sahip olduğu geniş kapasiteyle öne çıkan bellek, 

insanın kendi deneyimlerini ve duyu algısından türeyen imgeleri barındırmanın yanı 

sıra, duyularla ilişkilendirilemeyecek olan bilgilere de ev sahipliği yapmaktadır. Bu 

kapsamda, özgür sanatlara ait bilgilerin imgeleri değil, kendileri zihinde tutulmaktadır. 

Bu bilgilerse duyular yoluyla belleğe girmemekte, kişi öğrendiği zaman onları 

kendinde tanımakta ve doğru olduklarını kabul etmektedir. Bu doğrultuda, zihinde 

imgesi olmadan kendi haliyle tanınan bilgileri öğrenmek, hafızada daha önceden 

dağınık ve düzensiz biçimde bulunan fikirleri bir araya toplarcasına düşünmekten 

başka bir şey değildir (Augustinus, 2010: 306-309). Augustinus’un bu yaklaşımı 

doğrudan, Platon’un insanın önsel bilgilere sahip olduğu ve öğrenmenin bu bilgileri 

hatırlamaktan başka bir şey olmadığını öne süren bilgi kuramını hatırlatmaktadır. 

Augustinus da Platon gibi hatırlamayı imgelemle sınırlamamakta ve bilginin kaynağı 

sorunsalıyla bağlantılı olarak ele almaktadır. Bu anlamda Augustinus’un felsefesi 

Platon’unkine daha çok yaklaşmaktadır.     

Augustinus’un Hristiyan dünyasında başlattığı ve Antik Çağ felsefesinin 

öğretilerinden izler taşıyan içebakış geleneği, yansımasını Modern Çağ filozoflarının 



56 
 

düşüncelerinde de bulmuştur. Bu filozoflardan ilk sırada değinilmesi gereken kişiyse 

John Locke’tur. Ricoeur’ün belirttiği gibi, “Augustinus içsel insanı tanısa da kimlik, 

kendilik ile hafıza arasındaki denklemi bilmemektedir. Söz konusu denklem XVIII. 

yüzyılın başlarında John Locke’un icadı olacaktır” (Ricoeur, 2012: 115). Locke bu 

denklemi, 1690 yılında yayımlanan İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme eserinin II. 

kitabının XXVII. bölümü olan “Özdeşlik ve Başkalık” başlığı altında kaleme aldığı 

düşüncelerinde dile getirmektedir. Bu bölümde bellek, bilinç ve kişisel özdeşlik 

bağlamında okuyucunun karşısına çıkmaktadır. Locke’a göre özdeşlik, bir şeyin 

herhangi bir zamanda bir yerde bulunduğunu gördüğümüz zaman, ona ne kadar 

benzerse benzesin, onun aynı anda başka bir yerde bulunan başka bir şey olmadığını 

bilmemizdir (Locke, 1996: 191). Bir başka deyişle, aynılığın bilincinde olma 

durumudur. Kişisel özdeşlik de düşünen, ussal bir varlığın aynı olduğunun bilincinde 

olmasıdır ve bu bilinç, geçmişteki herhangi bir düşünceye erişilebildiği zaman oluşur; 

“eski kendi neyse şimdiki de odur; eski eylemi de şimdi o eylem üzerine düşünen aynı 

kendilik yapmıştır (Locke, 1996: 196). Burada söz konusu olan, belleğe dayanarak 

kurulan devamlılık içindeki bir benlik, kendilik bilincidir. Böylelikle Locke’un 

felsefesinde bellek, kişinin geçmişini bugününe bağlayarak kendilik bilincini oluşturan 

bir yeti olarak belirir. 

Locke’un özdeşlik temelinde kimlik, kendilik ve hafıza arasında kurduğu ilişki 

içebakış geleneğinde önemli bir aşama olsa da Ricoeur’ün de belirttiği gibi “içebakış 

ekolü Husserl’le birlikte zirvesine çıkmıştır” (Ricoeur, 2012: 116). Edmund Husserl’in 

1928 yılında Martin Heidegger tarafından derlenen İçsel Zaman Bilincinin 

Fenomenolojisi Üzerine adlı, 1910 yılına kadar olan el yazmalarını içeren 

çalışmasında öne sürdüğü “zamanın içselliği” düşüncesi, onun anımsama üzerine olan 

çözümlemelerinin zeminini oluşturmaktadır. Hatta Sanem Yazıcıoğlu’nun belirttiği 

üzere, Husserl’in zaman, algı ve bellekle ilgili çözümlemeleri birbirleriyle iç içe 

geçmiş durumdadır. Bu iç içelik öncelikle “an” denilen şeyin içerisinde bir izlenimin 

kurulmasıyla başlamakta, sonrasında bu anların kendileriyle özdeşlikleri sayesinde 

oluşturdukları dizgelerde öncelik ve sonralık bir devamlılık olarak kurulmakta ve en 

sonunda da bu özdeş dizgeler arasındaki hareketlilik sayesinde, bir şeye “geri dönme” 

ya da bir şeyi “geri getirme” olarak adlandırılabilecek anımsama etkinliği 

gerçekleşmektedir (Yazıcıoğlu, 2022: 165-166). Bu iç içe geçmiş yapıyı tam olarak 

anlayabilmek için her bir aşamasına yakından bakmak yerinde olacaktır.  



57 
 

Yazıcıoğlu’nun aktarımlarına göre Husserl, bu üç aşamalı anımsama 

etkinliğinde anımsamayı “birincil” ve “ikincil” anımsama olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır. İlk aşamada gerçekleşen birincil anımsama, ilk izlenimlerin kazanıldığı 

anları ifade etmektedir. Bu izlenimler, Husserl’in “genişletilmiş şimdi” olarak 

adlandırdığı, hızla geçmekte olan ve her biri hem geçmişe hem de geleceğe uzanan 

şimdilerin ufku içerisinde yer almaktadır. Kökensel izlenimlerin kazanıldığı bu ilk 

tutucu anlar ve bunlar arasındaki devamlılık, bilinç akışının en temel aşamasını 

meydana getirmektedir. İlk aşamada henüz bir araya getirilmemiş birer algı içeriği olan 

bu izlenimler, ikinci aşamada algılama anı olan “şu anki şimdi” de bir araya gelerek 

algıları oluşturmaktadır. Üçüncü aşamada gerçekleşen ikincil anımsamada ise 

anımsama anı yeni bir şimdide gerçekleşmekte ve geçmiş anlardan birisi şimdide 

yeniden sunulmaktadır. Bu doğrultuda, birincil anımsamada tutulan her bir izlenim ve 

onu takip eden her bir algı kendisiyle özdeşken, ikincil anımsamada anımsama konusu 

olan şeye ait algı, anımsama konusu olan şeyden farklılaşabilmektedir. Bu sebeple, 

geçmiş anların yeniden sunumu sırasında yeniden üretimin gerçekleşmesi 

muhtemeldir. Bu bağlamda, anımsama benzerliğe dayalı bir temsil olarak değil, 

algılanan nesnenin kendisiyle özdeşliği temelinde gerçekleşmektedir (Yazıcıoğlu, 

2022: 160-165). Özetle, Husserl’in öncesini ve sonrasını içinde barındıran anlardan 

oluşan bütüncül zaman bilincinde, önce ilk izlenimlerin kazanıldığı, ardından bu 

izlenimlerin bir araya gelerek algıları oluşturduğu, sonrasında da bu algıların 

hatırlanarak yeniden sunulduğu/üretildiği bir bilinç akışı mevcuttur. Akış halindeki bu 

bilinç, belleğin artık duyu izlenimlerinin depolandığı edilgen bir yapı olarak değil de 

algıların yeniden üretildiği devinim içindeki bir kuruluş olarak görüldüğünü 

göstermektedir. 

Esasında Husserl, zamanın içselliği konusunda çağdaşı Henri Bergson’unkine 

benzer bir yaklaşım sergilemektedir. Bergson, edebiyat eleştirmenlerinin modernist 

metinlerde bellek temasını yorumlarken sıklıkla atıfta bulunduğu Madde ve Bellek 
(Matière et mémoire, 1896) eserinde, deneysel psikologların biyolojik 

yorumlamalarına karşı belleğin bir de tinsel bir boyutu olduğunu savunmuştur. Bu 

bağlamda sezgisel bir zaman algısının varlığına dikkat çekmiş ve meşhur “süre” 

(durée) kavramını ortaya atmıştır. Bergson’a göre, maddenin hissedilebilir özellikleri 

ancak içeriden bilinebilir; saf algımız belli bir yoğunlukta bir süreyi işgal eder ve 

ardışık algılarımız katiyen şeylerin gerçek momentleri değil, bilincimizin 



58 
 

momentleridir. Dışsal algı içinde bilincin rolü, gerçeğin anlık görüntülerini bellek 

aracılığıyla birbirine bağlamaktır. Ne var ki, aslında bizim için anlık diye bir şey 

kesinlikle mevcut değildir; bu şekilde adlandırdığımız şeyin içine belleğimizin ve 

sonuç olarak bilincimizin çalışması girer. Bunlar, sonsuzca bölünebilen bir zamanın 

istenildiği kadar çok sayıdaki anlarını, görece basit bir sezgi içinde kavrayacak şekilde 

birbirlerinde sürdürür (Bergson, 2022: 68). Belleğin bilinçle eş tutulduğu bu yaklaşım, 

içerdiği süre kavramıyla ölçülemeyen, ancak ve ancak hissedilebilen ve kişiden kişiye 

değişebilen bir içsel zaman algısını ortaya koymaktadır.  

Bergson’un ileri sürdüğü bu içsel zaman algısı, belleği ikiye ayırdığı örneğinde 

daha da netleşmektedir. Eserinde belleğin, alışkanlık belleği ve imge belleği olmak 

üzere iki farklı biçimi olduğunu savunan Bergson, bir dersi ezberleme örneği 

üzerinden giderek, ezberlenen dersin anısı ve dersi ezberlemek için yapılan müstakil 

okumaların anısının birbirinden farklı olduğunu dile getirmektedir. Bergson’a göre 

ezberlenen dersin anısı, ezber artık öğrenildiği için bir alışkanlığın tüm özelliklerini 

barındırmaktadır. Tüm alışkanlıklarda olduğu gibi, aynı çaba tekrarlanarak elde 

edilmekte, önce bütün eylemin çözülmesi, sonra yeniden oluşması gerekmekte ve 

bedenin bütün alışıldık devinimleri gibi, aynı düzen içinde birbirini izleyen ve aynı 

zamanı işgal eden otomatik hareketlerin kapalı bir sistemi içinde birikmektedir. 

Ezberlemek için yapılan özel okumalardan birinin anısı ise alışkanlığın hiçbir 

özelliğine sahip değildir; diğer okumalar farklı anılar oluşturduğundan, imge daha ilk 

başta ister istemez belleğe kazınmıştır. Tıpkı yaşamın bir olayı gibi bir tarihi vardır ve 

sonuç olarak tekrarlanamaz. Kendi içinde düşünülen imge hep neyse odur, değişmez. 

Bu türden bir okumanın anısı, keyfi bir süre atfedilebilen, istenildiği gibi uzatılıp 

kısaltılabilen tinsel sezgiye bağlı bir tasarımdır. Ezberlenen dersin anısıysa, tüm 

zorunlu eklemlenme hareketlerinin tek tek ortaya koyulabilmesi için belirli bir zaman 

gerektirdiğinden, bir tasarım değil, eylemdir (Bergson, 2022: 77-78). Bu çerçevede, 

belleğin maddi boyutunu oluşturan alışkanlık belleği ölçülebilen, nesnel bir zamanın 

içindeki bir eylem, tinsel boyutunu oluşturan imge belleği ise içsel, yoğunluğu değişen 

bir süre içindeki bir tasarım olarak belirmektedir. 

  Bergson, biri hayal eden ve kendiliğinden beliren, diğeriyse tekrarlayan ve 

çabayla edinilen bu iki bellekten birincisini en yetkin bellek olarak görmüş, ikincisinin, 

yani psikologların genellikle inceledikleri belleğin ise belleğin kendisi olmaktan 

ziyade belleğin aydınlattığı alışkanlık olduğunu düşünmüştür (Bergson, 2022: 80-81). 



59 
 

Ne var ki, çağdaşı psikolog William James, 1890 yılında yayımlanan Psikolojinin 

İlkeleri (The Principles of Psychology) adlı eserinde gerçek hatırlamayı alışkanlık 

kapsamında ele almış ancak belleğin iki farklı boyutu olduğuna da dikkat çekmiştir. 

Bu boyutları birincil bellek (primary memory) ve ikincil bellek (secondary memory) 

olarak adlandıran James’e göre, birincil bellekte anımsanan nesne hiçbir zaman 

kaybolmamaktadır. Bu nesnenin tarihi, bilinçte şimdiki andan asla kopuk değildir; 

aslında bize gerçek geçmişe değil, şimdiki zaman uzamının arka kısmına aitmiş gibi 

gelmektedir. İkincil bellek ise bir kez bilinçten silinmesinin ardından önceki bir zihin 

durumunun bilgisine sahip olmak, ya da daha ziyade, daha önceden onu 

düşündüğümüzün ya da deneyimlediğimizin ek bilinciyle, o esnada düşünmediğimiz 

bir olayın ya da olgunun bilgisine sahip olmaktır (James, 1890: 424-425). Bu iki bellek 

tasavvurunda elbette, daha önce Bergson düşüncesinde de görüldüğü gibi, zaman 

mevhumu önemli bir rol oynamaktadır.   

James’in bellek yaklaşımında zaman, “sezilen zaman” (intuited time) ve 

“tasarlanan zaman” (conceived time) olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Sezilen 

zamanda, geçmişin sezgisel ya da dolaysız bilinci bizi şimdiki anın birkaç 

saniyesinden daha fazla geriye götürmemektedir. Daha uzak tarihlerse tasarlanmakta, 

sembolik adlar ya da bu tarihlerde olmuş olaylarla düşünülmektedir. Öyle ki, belirli 

bir geçmiş dönemi düşünmek istiyorsak, bir isim veya başka bir simge ya da bunlarla 

ilişkili belirli somut olayları düşünmemiz gerekmektedir (James, 1890: 425). Bu 

bağlamda, birincil bellekte şimdiki zamanın art alanı gibi hissedilen geçmiş, içsel bir 

zaman algısıyla, sezilen zamanla ilişkiliyken, ikincil bellekte bilince geri çağrılan 

belirli bir tarihe ait uzak geçmiş, ölçülebilen bir zamanla, tasarlanan zamanla ilişkilidir.  

James, gerçek anlamıyla hatırlamayı ikincil bellekle özdeşleştirmektedir ancak, 

ona göre hatırlamanın gerçekleşmesinde bir olayın geçmişte tarihlendirilmesi yeterli 

değildir; bu olay “benim” geçmişimde tarihlendirilmiş olmalı ve bir “sıcaklık ve 

samimiyet” hissi vermelidir. Anı olgusuna gelince, anıda, bağlantılı olduğu şeylerle 

birlikte geri çağrılan ve bilincin tek bir bütüncül titreşiminde tanınan bir nesne 

oluşturan karmaşık bir yapı söz konusudur. Nesnesi yalnızca geçmişte imgelenmiş bir 

nesnedir ve inanma duygusu buna yapışmıştır (James, 1890: 425-427). Bu anlamda 

James’in düşüncesinde hatırlama, oldukça duygu yüklü bir süreci ifade etmektedir. Bu 

sürecin işleyişinde, nesne ilişkili olduğu başka şeylerle birlikte hatırlandığı için 

çağrışım mekanizması merkezde bulunmaktadır. James’e göre, hatırlama 



60 
 

mekanizması çağrışım mekanizmasıyla aynıdır ve çağrışım mekanizması da sinir 

merkezlerindeki temel alışkanlık yasasından başka bir şey değildir (James, 1890: 428). 

Bu çerçevede James, Bergson gibi içsel bir zaman anlayışına ait bir belleğin varlığını 

kabul etmiş olsa da esas hatırlamayı psikolojik bir süreç olarak değerlendirmiş ve onu 

somut bir zaman anlayışı ve alışkanlık yasasıyla ilişkilendirmiştir.   

James’in düşüncesinde hatırlama, doğrudan bilinç ve benlikle bağlantılı bir 

olgudur. Bu doğrultuda James, bilincin bir zaman boşluğu olduğu yerde aynı benliğin 

bir parçası olarak, kendisinden önceki bilince aitmiş gibi hissettiğini belirtmektedir. 

Bu bağlamda bilinç, James’e göre parçalanmış veya birleşik bir yapıda değil, 

akışkandır. Onu en doğal olarak tanımlayan metaforlar da “nehir” ya da “akarsu” dur. 

Bu sebeple James, bilinçle ilgili olarak “düşünce akışı”, “bilinç akışı” veya “öznel 

yaşam akışı” tabirlerini kullanmayı önermiştir (James, 2023: 66-67). Suzanne 

Nalbantian’a göre James, akışın devamlılığını ilk kez tanımlayan kişi olmuş ve James 

Joyce, William Faulkner, Virginia Woolf gibi “bilinç akışı” yazarlarının benimsediği 

geçmiş ve şimdiki zamanın devamlılığı düşüncesine temel oluşturmuştur (Nalbantian, 

2003: 21). Felsefi içe bakış geleneğinde de değinilmiş olan özdeşlik ve bilincin 

devamlılığı düşünceleri James’in bilinç akışı kuramında psikolojik bir bağlama 

oturmuş ve bu kuram, belleği eserlerinin kalbine oturtan 20. yüzyıl modernist 

yazarlarının içebakış için kullandıkları bir yazım tekniği olmuştur.  

Amerikalı düşünür William James, bellek ve bilinçle ilgili düşünceleriyle 

tamamen bilinçli olan zihin durumlarını ele alıp Anglosakson edebiyat yazarlarına 

bilinç akışı tekniği için ilham olurken, Fransa’da bilinçaltı fenomenine yönelen 

psikolog Pierre Janet, Fransız sanatçılara ve edebiyat yazarlarına “otomatizm” adı 

verilen yeni bir teknik için ilham olmuştur. Suzanne Nalbantian’ın aktarımlarına göre, 

Dinamik Psikiyatri ekolünün kurucusu olan Janet, histerik kişilerin rüya ve 

fantezilerindeki konuşmalarında var olan bellek modellerini tespit ederek, bilinçaltı 

varoluşun ilkel seviyelerine yönelmiştir. 1882’de Jean Martin Charcot tarafından 

kurulan Salpêtrière Hastanesi (Paris) nöroloji kliniğindeki gerçek histeri 

gözlemlerinden, ikili ya da bölünmüş kişilikle ilgili öncü hipotezlerinin belgelerini 

toplamıştır. Özellikle 1889’da yayımlanan Psikolojik Otomatizm (L’Automatisme 

psychologique) adlı kitabı, çığır açıcı bir tez ortaya koymuştur. Janet bu kitabında, her 

türden saf otomatizmin bilinç alanında bir daralmanın olduğu en basit psikolojik 

durumlarda ortaya çıktığını vurgulamış, psikolojik durum ne kadar basit ve bilinç ne 



61 
 

kadar sınırlıysa, o kadar otomatik aktivitenin kendini gösterdiğini belirtmiştir. Bu 

bağlamda histeri hastalarının, otomatizm fenomeninin çalışılması ve geliştirilmesi için 

elverişli bir alan oluşturduğunu gözlemlemiştir (Nalbantian, 2003: 13-14). Bu 

kapsamda kişinin bilinçli olmadığı durumlarda gerçekleştirdiği eylemler, Janet’in 

psikolojik inceleme alanını oluşturmuştur.  

Alexandra Bacopoulos-Viau’nun belirttiği üzere, görünüşte bilinçsiz 

durumlarda bir tür idrakin var olduğunu düşünen Janet, hipnoz tekniğini kullanarak 

kişinin birincil bilinci11 tarafından unutulmuş olan hatıraları geri getirmeye, otomatik 

yazım tekniğini kullanarak da “ikincil bilinç”12 denilen bilincin varlığını ortaya 

çıkarmaya çalışmıştır (Bacopoulos-Viau, 2012: 261-262). Janet’nin deneysel 

amaçlarla kullandığı ve bilinçaltının serbest bırakılarak düşüncelerin hızlı bir biçimde, 

düşünmeden kâğıda döküldüğü otomatik yazım tekniği, çağdaşı Sürrealist yazarlar 

tarafından yaratıcı amaçlarla kullanılmıştır. Janet, otomatik hatırlamanın zihnin 

yaratıcılıktan uzak daha geri bir süreci olduğu sonucuna varmış olsa da Sürrealistler 

bu aktiviteyi daha farklı anlamış, zihnin bu ilkel işleyişini imge üretimi için 

kullanmıştır. İmgelerin ne kadar gelişigüzel olursa o kadar sürrealist sayıldığı bu 

anlayışta, bu ilkel bağlamdaki sözel deneyleri için otomatik bellek adı verilen bir 

bellek türü ortaya çıkmıştır (Nalbantian, 2003: 16). Anlaşılan odur ki, Sürrealistler için 

bu bellek türü, bilinçaltına süpürülmüş anılara ait imgeleri bilincin denetiminden uzak 

hareketlerle geri getirme işlevi görmüş ve sanatta yaratıcılığın bir aracı olmuştur.    

İnsan bilincinin derinliklerini keşfetmeye çalışan Sürrealistler, yazarken 

kullandıkları “serbest çağrışım” tekniğiyle, bu derinliklerle ilgilenen bir bilim 

insanından daha feyz almışlardır; psikanalizin kurucu ismi Sigmund Freud 

(Bacopoulos-Viau, 2012: 260). Janet gibi Freud da bir süreliğine (1885-1886) Paris’te 

Charcot’nun yanında nöroloji eğitimi almış ve nevrozların kökeninde cinsel nedenler 

arama yaklaşımını burada gelişmiştir (Taştan, 2012: 103-104). Belleği travma 

bağlamında ele alan Freud, serbest çağrışımı psikanaliz yönteminin temel tekniği 

olarak kullanmıştır. Karakaş’a göre bu teknikte çözümlemeci, utanç verici, mantıksız 

 
11 Birincil Bilinç (Primary Consciousness): Duygu ve iradeyle gerçekleşen anlık duyu algısıdır (Sinclair, 

1922-23: 112).  

 
12 İkincil Bilinç (Secondary Consciousness): Düşünme, muhakeme, çıkarım, tümevarımlı ve 

tümdengelimli akıl yürütme, tüm entelektüel deney ve keşif süreçleri ve hatta bilimsel sezginin birden 

parlaması gibi bir doğrudan bilinçtir (Sinclair, 1922-23: 113).  

 



62 
 

ya da alakasız olmasına bakmaksızın, aklına gelen her duygu ve düşünceyi 

sansürlemeden ya da seçime tabi tutmadan dile getirmektedir. Böylelikle, 

bilinçaltındaki travmatik deneyimlerin, tehdit edici içtepilerin, duygu ve düşüncelerin 

bilince çıkması ve bunların değerlendirilebilmesi sağlanmaktadır (Karakaş, 2017). Bu 

bağlamda Freud’un psikanalizinde serbest çağrışım, unutulmuş olan zihinsel 

içeriklerin hatırlanmasını sağlayan bir teknik olarak belirmektedir.  

Freud, psikanalitik kuramın terminolojisinde bilinç düzeyinde bulunmayan 

zihinsel içerikleri “bilinçdışı” (unconscious) kavramıyla ifade etmiştir. İlk birkaç 

yayınında “bilinçaltı” (subconscious) terimini kullanmış olsa da belirsiz olması 

sebebiyle daha sonra bu terimden vazgeçmiştir (Karakaş, 2017). Freud, serbest 

çağrışımı her ne kadar bilinçdışı içeriği bilince getirme, hatırlama tekniği olarak 

kullanmış olsa da kuramında unutma nosyonuna yoğunlaşmıştır. Ünlü “Perde Anı” 

(Screen Memory) kavramı, bunun örneğidir. Nalbantian’ın aktarımlarına göre, anıların 

bastırılmasına odaklanan Freud, “çocukluk amnezisi” teorisiyle sekiz yaş ve altındaki 

yaşlardan çok az anıya sahip olunduğunu iddia etmiş ve 1901 yılında yayımlanan 

“Childhood Memories and Screen Memories” makalesinde perde anını, duygusal 

açıdan önemli bir olayı önemsiz bir olayın arkasına saklayan çocukluk anıları olarak 

tanımlamıştır (Nalbantian, 2003: 19). Bu çerçevede Freud, anıları bastırmayı unutmak 

olarak ele almıştır.  

Anıların bastırılıp bilinçdışına itilmesi ve daha sonra çeşitli tekniklerle bilinç 

düzeyine çıkarılması, Freud’un 1924 yılında yayımladığı “Notiz über den 

‘Wunderblock’” (“A Note upon the ‘Mystic-Writing-Pad’”) makalesinde yaptığı 

“Gizemli Yazı Tahtası” benzetmesinde cisimleşmiştir. Freud o günlerde kullanılan bir 

alet olan gizemli yazı tahtasını, Nalbantian’ın sözleriyle, psişeyi oluşturan bellek 

kaydının iki eş zamanlı katmanına benzetmiştir. Kısa süreli bellek şeffaf selüloz kâğıdı 

üzerine yazılı olduğundan, sihirli blok, balmumu tablet üzerindeki dayanıklı uzun 

süreli belleği korumaktadır. Selüloz yüzey bilinçli anıları alırken bile balmumu tablet 

bilinçdışı olanları tutmaktadır. Freud bu benzetmeyle, dayanıklı bilinçdışı anılar ve 

uçucu bilinçli anılar arasında ayrım yapmıştır (Nalbantian, 2003: 19). Antik Çağ’da 

Platon ve Aristotales’in yaptığı balmumu benzetmesi hatırlanacak olursa, duyu 

algılarıyla edinilen izlenimlerin balmumu levhaya iz bırakmasıyla gerçekleşen 

hatırlama eylemi, tek katmanlı bir psişe tasarımı sunmaktadır. Ne var ki Freud’un 

modern zamanlarda ortaya attığı gizemli yazı tahtası benzetmesi, çok katmanlı bir 



63 
 

psişenin topografyasını çizmektedir. Bu topografyada unutma, anıların bastırılarak 

bilinçdışına itilmesiyle meydana gelirken, hatırlama bu anıların bilince çıkarılmasıyla 

gerçekleşmektedir. Bu doğrultuda Freud, unutmayı bellek izinde bir silinme, bir yıkım 

olarak varsaymak yerine, ruhsal yaşamda bir kez kurulmuş bir şeyin yıkılamayacağını, 

her şeyin bir şekilde korunduğunu ve uygun şartlar altında tekrardan ortaya 

çıkarılabileceğini düşünmektedir (Freud, 2011: 29).    

Freud, bu ortaya çıkarma işlemini bir yeniden inşa süreci olarak görmekte ve 

psikanalistin görevinin, unutulan şeyi ardında bıraktığı izlerden çıkarmak veya inşa 

etmek olduğunu düşünmektedir. Bu minvalde psikanalisti arkeolog ile eş tutan Freud’a 

göre, “arkeoloğun yapının duvarlarını ayakta kalan temellerden inşa etmesi gibi, 

analist de anı parçalarından, çağrışımlardan ve analize tâbî öznenin davranışlarından 

çıkarımları ile aynısını yapar” (Freud, 2020). Bu yaklaşım, daha sonra edebiyat 

eleştirmenleri tarafından metinlere de uygulanır ve psikanaliz, anlatıda yer alan travma 

ve bellek ilişkisini analiz etmek için sıklıkla kullanılan bir okuma yöntemine dönüşür. 

Böylelikle metnin anlamı, psikolojik bağlamda yeniden inşa edilir. Freud’un edebiyat 

kuramına kadar etki eden fikirleri, Edward S. Casey’nin “belleğin aktivist modelleri” 

şeklinde tabir ettiği, imgelerin veya izlerin içsel tekerrüründen ziyade deneyimin 

yaratıcı dönüşümünü içeren bellek modellerinin psikoloji biliminde yükselişe geçtiği 

çağın ikliminde yer alır (Casey, 2000: 15). Bu çağın ortaya koyduğu bellek 

modellerini, daha sonra Amerika’da George W. Bush’ın “Beynin On Yılı” (Decade of 

the Brain) olarak adlandırdığı 1990’larda nörobilim de doğrulayacaktır. Bu 

doğrultuda, Larry Squire ve Eric Kandel 1999 yılında yayımlanan Bellek: Zihinden 

Moleküllere (Memory:From Mind to Molecules) başlıklı eseri, bellek izlerinin 

biyolojik bağlamdaki karşılığı sayılabilecek olan “enagram” kavramının dinamik 

niteliğine atıfta bulunmasıyla kayda değer gözükmektedir.  

Enagram terimini ilk olarak 1904 yılında Alman biyolog Richard Semon, 

anıların depolanmasından ve hatırlanmasından sorumlu nöral alt katmanı tanımlamak 

için kullanmıştır. Sonrasında Karl Lashley, Donald Hebb, Wilder Penfield, Brenda 

Milner, James McConnell ve Richard Thompson gibi isimler de bu kavramın 

geliştirilmesi için önemli katkılar sunmuşlardır (Josselyn, Köhler ve Frankland, 2017: 

4647). 20. yüzyılın sonunda Enagramın dinamik niteliğine vurgu yapmalarıyla dikkat 

çeken Squire ve Kandel’e göre, anıların depolandığı belirli bir bellek merkezi 

bulunmamaktadır. Bellek, sinir sisteminde homojen bir şekilde dağılmış halde 



64 
 

değildir. Enagram, beyinde bir deneyimi önce kodlayıp sonra deneyimin kaydını 

gerçekleştiren değişimlerin toplamına verilen isimdir. Bir nesneyi hatırlamaya 

çalıştığımızda, bellekte bu nesneyi geri bulmak yalnızca enagramı oluşturan dağılmış 

çeşitli parçaların yeniden etkinleştirilmesi anlamına gelmemektedir. Eldeki ipucuna 

göre enagramın yalnızca bazı parçaları yeniden etkinleştirilebilirken, ipucunun zayıf 

veya belirsiz olduğu durumlarda yeniden etkinleştirilen şey depolanandan farklı 

olabilmektedir. Doğrudan ipucu tarafından tetiklenen düşünce ve çağrışımlar, 

depolanan içerikle karıştırılabilmektedir. Bu durumda hatırlayan kişi, geçmişin birebir 

aynısı olmayan bir yeniden inşa sürecine girişmektedir. Sonuçta hatırlama 

deneyiminin, geçmişin aynen yeniden üretimi olmayıp yaklaşık bir versiyonu 

olmasına rağmen tartışmasız olduğu düşünülebilmektedir (Squire ve Kandel, 2022: 

94-95). Bu düşünceler göstermektedir ki, Freud’un ve çağdaşlarının hatırlamanın 

doğrudan bir geri getirme değil de bir yeniden inşa süreci olduğuna yönelik fikirleri, 

sonrasında nörobilimciler tarafından beynin sinirsel yapıları içinde keşfedilen ilişki 

ağlarıyla doğa bilimlerindeki karşılığını bulmuştur.    

Nörobilimciler yalnızca deney ve gözlem yoluyla ürettikleri fikirlerle sınırlı 

kalmamış, bu fikirlerini edebiyat eserlerini kullanarak da örneklemişlerdir. Bu 

doğrultuda, genellikle Bergson felsefesi bağlamında okunan Kayıp Zamanın İzinde 

serisinin yazarı Marcel Proust, Nalbantian’a göre, enagramların lokalizasyonu 

konusundaki tartışmalarda bilim insanlarının en çok atıfta bulunduğu yazar olmuştur. 

Proust’un serideki ünlü “Madlen Keki” epizodunda belleği harekete geçiren duyusal 

uyaranlar ve bunların duygularla olan ilişkisine odaklanması, bilim insanlarının 

beyindeki amigdala bölgesinin duygularla ilişkisi ve hipokampus bölgesindeki 

nöronların oto çağrışımlı iletişim ağıyla bağdaştırdıkları bir malzeme oluşturmuştur 

(Nalbantian, 2003: 142). Nörobilimcilerin 1990’larda yaptığı bu çalışmaların 

benzerlerine, 2000’li yıllarda Amerikalı yazar-nörobilimci Jonah Lehrer’in Proust Bir 

Sinirbilimciydi (Proust was a Neuroscientist) (2007) kitabı ve Türk yazar-nöroloji 

uzmanı Oğuz Tanrıdağ’ın Romanlar Yoluyla Beyni Öğrenmek: Edebiyatta Beyin 

Hareleri (2018) adlı kitabının içinde de rastlanabilmektedir. Doğa bilimleri ve beşerî 

bilimleri birbirine yaklaştırmayı amaçlayan bu çalışmalar, edebiyat araştırmacılarının 

belleği farklı bir perspektiften görmelerine imkân tanımaktadır.  

Edebiyat eserlerinde belleği nörobilimsel bağlamda incelemek nörobilimcilerle 

sınırlı kalmamış, beşerî bilimler tarafından da karşılık bulmuştur. İngilizce ve 



65 
 

Karşılaştırmalı Edebiyat Profesörü Suzan Nalbantian’ın 2003 yılında yayımlanan 

Memory in Literature: From Rousseau to Neuroscience başlıklı kitabı, bu doğrultuda 

gerçekleştirilen öncü bir girişim olmuştur. Bu kitapta Nalbantian, kendi sözleriyle, 

belleğin edebiyattaki sezgisel ve deneyimsel ifadesiyle nörobilimdeki kodlanması, 

depolanması ve geri getirilmesi teorileri arasında ilişkiler kurmuş, edebiyat ve bilim 

arasındaki bağlantıları ortaya çıkarmıştır. Bu meyanda, Antonio Damasio, Edmund 

Rolls, Daniel Schatcher ve Jean-Pierre Changeux gibi nörobilimciler tarafından 

tartışılan duygu ve beyin, somatosensoryel tetik mekanizması ve bellek izlerinin 

lokalizasyonu, uzun süreli epizodik bellek, istemli-istem dışı bellek ve konfabulasyon 

gibi konuları, romantizmden modernizme kadar uzanan bir yelpazedeki edebiyat 

eserlerinde incelemiştir (Nalbantian, 2003: 2). Nalbantian’ın, 2010 yılında 

editörlüğünü yaptığı The Memory Process: Neuroscientific and Humanistic 

Perspectives kitabı ile devam eden bu girişimi, muhtemelen edebiyat 

araştırmacılarının çok aşina olmadığı nörobilim alanında ciddi bir araştırma süreci 

gerektirdiğinden, geniş bir yankı bulmamıştır. Bununla birlikte, Bergson ve Freud’un 

teorileri doğrultusunda felsefi ve psikanalitik eleştiri arasına sıkışmış olan bireysel 

bellek okumaları için bir seçenek oluşturabilir gibi görünmektedir. Bu nörobilimsel 

okuma, nöro-eleştiri ya da nöro-hermenötik gibi kuramlaştırmaların mümkün olup 

olmadığı sorusunu da akla getirmektedir. Son yıllarda az sayıda da olsa bu konu 

üzerine araştırmalara rastlamak mümkündür (Hogan, 2014; Gambino ve Pulvirenti, 

2019). Yine de nörobilim ve edebiyat biliminin bir potada buluşabilmesi için daha çok 

çaba gerekiyor gibi gözükmektedir.  

Bellek üzerine düşünceler tarihindeki felsefi, psikolojik ve nörobilimsel 

bireysel bellek yaklaşımlarına bakıldığında, Antik Çağ’dan Modern Çağ’a kadar olan 

süreçte aşama aşama gelişim gösterdikleri ve birbirlerini tamamladıkları 

görülmektedir. Antik Çağ’daki Platon ve Aristoteles’in hatırlamayı imgeleme 

dayandıran bellekteki iz metaforu diğer çağlara da uzanmış ve nörobilimcilerin bu ize 

biyolojik bir nitelik atfetmesiyle günümüze kadar gelmiştir. Bu süreçte belleğin 

bireyselliği, Aziz Augustinus’la başlayan ve John Locke’un benliği keşfiyle bir üst 

seviyeye taşınan içe bakış geleneğiyle daha da netleşmeye başlamış, Edmund Husserl, 

Henri Bergson’un içsel zaman algısı ve William James’in bilinçakışı tanımlamasıyla 

taçlanmış, Pierre Janet ve Freud’un bireyin bilincinin derinliklerine inmeleriyle farklı 

bir boyutta vurgulanmıştır. Belleğin dinamik yapısı, hatırlamanın yanlış 



66 
 

gerçekleşebileceği durumlara atfen Antik Çağ ve Orta Çağ’da sezdirilmiş olsa da bu 

çağlarda bellek bir koruma kabı veya depo olarak görülmüş, hatırlamanın aslında bir 

yeniden kuruluş olduğu ve bellekte birebir korunmadığı düşüncesini keşfetmek, 

Modern Çağ düşünürlerine ve bilim insanlarına kalmıştır. Bununla birlikte, Modern 

Çağ yalnızca bireysel bellek yaklaşımlarına ev sahipliği yapmakla kalmamış, bireyin 

belleğinin toplumsal arka planı olduğuna dair düşünceleri de içinde barındırmıştır. Bu 

doğrultuda toplumsal belleğe ayrı bir başlıkta değinmek uygun olacaktır.   

2.1.2. Kolektif Bellek: Sosyolojik Yaklaşımlar 

19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başları felsefi ve psikolojik bağlamda 

belleğin bireysel boyutuna yönelik çığır açıcı fikirlere sahne olmuş olsa da belleğin 

toplumsal boyutlarda da düşünülmeye başlandığı bir zaman dilimi olmuştur. 20. 

yüzyılın başlarında Sigmund Freud’un öğrencisi Carl Gustav Jung ortaya attığı 

“kolektif bilinçdışı” (collective unconscious) kavramıyla kuşaktan kuşağa aktarılan 

ortak kültürel içeriklerden bahsetmiş, ancak Jan Assmann’a göre bireysel bellek 

düzeyinde kalarak kolektif belleği toplumsal yaşamın dinamiklerinde değil, psişenin 

bilinçdışı derinliklerinde aramıştır (Assmann, 2008: 109). Toplumsal belleğin yolunu 

açan çalışmalar ise Nicolas Pethes’e göre, 19. yüzyılın sonunda Friedrich Nietzche’nin 

hatırlamanın kültürel fonksiyonlarına ve Ernest Renan’ın kökenlere yönelik savları, 

20. yüzyılın başında da Sigmund Freud ve Aby Warburg’un köken ve gelenek üzerine 

tezleri olmuştur. Bu araştırmalar bellek fenomenini felsefe ve psikolojinin nüfuz 

alanından kurtarmış ve böylelikle bellek artık tarihsel-sosyopolitik bağlamları ve 

kültür-sanat tarihi teorilerini tanımlamak için kullanılır hale gelmiştir. Bu transfer, 

bellek ve hatırlamayı toplumsal bir fenomen olarak gören bir ön kabule dayanmış, bu 

ön kabul de 1920’lerde ve 1930’larda Fransız Sosyolog Maurice Halbwachs tarafından 

detaylandırılmıştır (Pethes, 2019: 17-23, 31). Kolektif bellek kuramının kurucusu olan 

Halbwachs, bu çerçevede verdiği eserlerle 20. yüzyılın ikinci yarısında yükselişe 

geçen bellek çalışmalarının merkezine yerleşmiştir.  

 Alexandre Abensour’un belirttiği üzere, Halbwachs’ı bellek sosyolojisinin 

kurucusu yapan en önemli iki eseri, Belleğin Toplumsal Çerçeveleri (Les cadres 

sociaux de la mémoire, 1925) ve ölümünden sonra derlenip yayımlanan Kolektif 

Bellek’tir (La mémoire collective, 1877-1945) (Abensour, 2022: 197). Belleğin 

Toplumsal Çerçeveleri’nde Halbwachs, hafıza konusunu işleyen psikoloji kitaplarının 

insanı soyut bir varlık olarak işlemesini şaşırtıcı bulmakta ve insanın anılarına toplum 



67 
 

içinde ulaştığını, onları toplum içinde hatırladığını ve tanıyıp konumlandırdığını dile 

getirmektedir. Halbwachs’a göre, anılar insana dışarıdan gelmekte ve ait olunan 

gruplar, onlarla ilgilenildiği ve geçici de olsa düşünce biçimleri benimsendiği takdirde, 

insana bu anıları inşa etmenin araçlarını her an sağlamaktadır. Bu bağlamda, kolektif 

hafıza ve hafızanın toplumsal çerçeveleri mevcuttur. İnsan ancak uyku halindeyken bu 

kolektif hafıza çerçevelerinden soyutlanmaktadır. Geçmişin değişim geçirmeden 

yeniden belirmesi de ancak rüya halinde gerçekleşebilmektedir; bunun dışında geçmiş, 

muhafaza ediliyormuş gibi değil de şu andan hareketle yeniden inşa ediliyormuş gibi 

görünmektedir. Bu doğrultuda hafızanın kolektif çerçeveleri, kolektif hafızanın 

toplumdaki baskın fikirlerle birlikte her döneme uyum sağlayan bir geçmiş imgesini 

yeniden oluşturmak için faydalandığı araçlar olarak belirmektedir. Bu çerçevelerse 

grubun veya grupların bakış açılarına yerleşmiş biçimdedir. Birey, kendini grubun 

bakış açısına yerleştirerek hatırlamakta, grubun hafızası da bireysel hafızalarda 

gerçekleşip görünür olmaktadır. Bu bağlamda aile, dini gruplar ve sosyal sınıfların 

gelenekleri belirleyici durumdadır (Halbwachs, 2016: 15-19). Halbwachs’ın eserinde 

açımladığı bu düşünceleri, felsefi ve psikolojik yaklaşımlardaki içe bakış nosyonunu 

reddedip dışa yönelse de yine bu yaklaşımlar içinde beliren dinamik bellek 

modellerindeki gibi hatırlamayı bir yeniden inşa olarak görmektedir. Bu yeniden inşa, 

kişinin içinde yer aldığı grupların güncel uzlaşımları çerçevesinde gerçekleşen araçsal 

bir edim olarak ortaya çıkmaktadır.   

 Halbwachs’ın kolektif bellek üzerine düşünceleri, Kolektif Hafıza kitabında 

daha kapsamlı ve ayrıntılı bir şekilde okuyucuyla buluşmaktadır. Halbwachs’a göre, 

sırf bireysel olan bir hatırlamadan söz etmek mümkün değildir; hiçbir zaman yalnız 

olmadığımız için anılarımız genellikle kolektif olarak kalmakta, sadece bizim 

dahlimizin olduğu olaylar ve gördüğümüz nesneler mevzubahis olduğunda bile bize 

başkaları tarafından hatırlatılmaktadır. Bu başkalarının bizimle fiziksel olarak aynı 

yerde bulunmaları şart değildir, çünkü ayrı olsak da bazı insanlarla daima beraberizdir 

ve onları hep içimizde taşırız. Kendimizi her daim bir grubun içine 

yerleştirdiğimizden, hiçbir zaman yalnız olduğumuzu ve tek başına düşündüğümüzü 

söyleyemeyiz. Her zaman bizimle ortak anılara sahip olan başka insanlar da vardır ve 

bu anıları daha iyi hatırlayabilmek için onlara başvurur, bir anlığına da olsa onların 

bakış açısını benimser ve onlarla iletişimde kalmamıza aracı olan pek çok fikir ve 

düşünme yöntemi bularak, bir parçası olmayı sürdürdüğümüz gruplarına dâhil oluruz 



68 
 

(Halbwachs, 2017: 10-11). Bu kapsamda Halbwachs yine bireyin toplumsal çerçeveler 

içinde hatırladığına vurgu yapmakta ve bu sebeple de kolektif bir belleğin 

oluştuğundan bahsetmektedir.  

 Halbwachs, bir yandan kolektif bellekten söz ederken diğer yandan bireysel 

belleği tümden reddetmemekte ve bireyin hatırlarken biri içsel diğeri dışsal olmak 

üzere iki türlü hafızaya dâhil olduğunu dile getirmektedir. Bu doğrultuda, bireysel ve 

içsel olanı otobiyografik bellek, toplumsal ve dışsal olanı ise tarihsel bellek olarak 

adlandırmaktadır. Halbwachs’ın düşüncesine göre, yaşamımızın tarihi genel bir tarihin 

bir parçası olduğu için otobiyografik bellek tarihsel bellekten yardım alır, ancak 

tarihsel bellek otobiyografik bellekten çok daha geniş çaplıdır. Diğer yandan, 

otobiyografik bellek tarihi özetlenmiş ve şematik bir biçimde sergiler, ancak kendi 

yaşamımızın hafızası çok daha süreğen ve yoğun bir tablo sunar. Bununla birlikte, 

hatıralarımızı bir uzam ve zaman içerisinde diğerleriyle uzlaştığımız kısımlara koyup 

içinde yer aldığımız gruplara göre bir anlamı olan tarihler arasına yerleştirdiğimizden, 

bir olay tarihsel olgular dizisinde yer aldıktan sonra biz hayatımızın çeşitli evrelerini 

bu ulusal olaya bağlayabiliriz. Bu bağlamda, grubun yaşamının özünü teşkil eden 

olaylar ve tarihler yalnızca birey gruptan çıkarsa onun için dışsal simgeler haline 

gelebilirler (Halbwachs, 2017: 47-50). Bu çerçevede, otobiyografik ve tarihsel bellek 

birbirleriyle daima ilişki içerisinde ve iç içe bulunurlar.  

Öne sürdüğü bu düşünceye rağmen Halbwachs, kolektif hafızayla tarihin 

birbirine karışmadığı ve birçok noktada birbiriyle uyuşmayan iki kavramı birleştirdiği 

için tarihsel bellek ifadesini kullanmaktan memnun olmadığını dile getirir; çünkü 

insanların hafızasında en büyük yer etmiş olayların bir derlemesi olan tarih, onu uzun 

süre korumuş olan insan çevrelerine nüfuz etmeyen belirli gereksinimler 

doğrultusunda seçilip karşılaştırılır ve sınıflandırılır. Bunun sebebi de genellikle 

tarihin geleneğin bittiği noktada, yani toplumsal belleğin söndüğü ya da ayrıştığı anda 

başlamasıdır. Toplumsal belleğin ömrü, onu oluşturan grupların hafızasının 

ulaşabileceği yere kadardır; bu gruplar ortadan kaybolduğunda, eski olaylar ve figürler 

unutulmaktadır (Halbwachs, 2017: 76, 81). Tarihin bu aşamada devreye girmesi, onu 

kolektif bellekten ayırmaktadır. Tarih, toplumsal bir geçmişi konu alması noktasında 

kolektif bellekle ortaklaşsa da kuşaklar arasında bellek aktarımının kesildiği aşamada 

bir üst anlatı olarak ortaya çıkmasıyla ondan farklılaşmaktadır.  



69 
 

   Görüldüğü üzere Halbwachs, bellek kavramını toplumsal bir çerçeveye 

yerleştirmiş, bireysel olanla toplumsal olanı iç içe resmetmiş ve tarihle olan ilişkisini 

göstermiştir. Halbwachs’ın günümüzde hala sıklıkla atıfta bulunulan bu düşüncelerine 

karşı zaman zaman eleştiriler de yöneltilmiştir. Örneğin, Fransız bir psikiyatrist, 

psikolog ve felsefeci olan Charles Blondel, Halbwachs’ın Hafızanın Toplumsal 

Çerçeveleri eserinde sunduğu kanıtların çeşitliliğine ve ciddiyetine rağmen onun 

duyusal seziyi yok saymasını endişe uyandırıcı bulmuştur. Blondel, geçmişimizi 

yeniden inşa ederken, bunun en azından bir noktaya kadar, kolektif olan malzemelerin 

kullanımından daha fazlasını içermesi gerektiğini dile getirmiştir. Bu doğrultuda, bir 

anımsamayı harekete geçiren çağrışımlarla hiçbir şeyi tetiklemeyenler arasındaki farka 

işaret ederek, bu farkı duyusal sezilerimizin devamlılığı ya da kaybolması ve bunların 

özgün hallerine göre değerlendirilip değerlendirememesiyle ilişkilendirmiştir 

(Blondel, 2020: 171-172). Bu anlamda, Halbwachs’ın içsel olanı dışsal olandan 

ayırmayan sosyolojik bakışı Blondel’in dikkatini çekmiş ve ona belleğin psikolojik 

bağlamdaki bireysel boyutunu vurgulama ihtiyacını hissettirmiştir.     

 Halbwachs’a gelen bir başka eleştiri de tarih kanadından olmuştur. Fransız 

tarihçi Marc Bloch, Halbwachs’ın, bir grubun içerisindeki hafızanın bir kuşaktan 

diğerine nasıl aktarıldığı sorusuna çok az değindiğini ifade etmiştir. Bir kişinin 

hafızasını nasıl koruduğu ya da geri kazandığı ve bir grubun hafızasını nasıl koruduğu 

ya da geri kazandığı sorularının yakından bağlantılı olsa da bir anlamda ayrı olduğunu 

düşünen Bloch, bunların kurucu unsurlarının farklı olduğunu dile getirmiştir. Bu 

bağlamda, grup mensuplarının grup geçmişine ait temsilleri akıllarında tutmalarının 

yeterli olmadığını, grubun en yaşlı üyelerinin bu temsilleri en genç olanlara aktarması 

gerektiğini belirtmiş ve “kolektif hafıza” teriminin en azından bir kısmının yalnızca 

kişiler arasındaki gündelik iletişim olduğunu hatırlatmıştır (Bloch, 2020: 166-167). 

Bloch’un eleştirisinde işaret ettiği bu aktarım konusu, daha sonra kolektif bellek 

üzerine yazan antropologların da ele aldığı bir konu olmuş ve kültürel bellek kuramının 

temelini oluşturmuştur.  

Kolektif hafızanın aktarımı konusunu ele alan başlıca araştırmacılardan biri, 

Britanyalı bir sosyal antropolog olan Paul Connerton’dır. Connerton, Toplumlar Nasıl 

Anımsar? (How Societies Remember, 1989) eserinde, Halbwachs’ın hatıraları taşıyan 

grubun ömrüyle ve geleneğin sonlanmasıyla sınırlandırdığı kolektif belleğin, kuşaktan 

kuşağa nasıl aktarıldığı sorusunu yanıtlamıştır. Bu sorunun cevabını kültürün içinden 



70 
 

veren Connerton, geçmişe ait imgelerin ve bilgilerin, bir gelenek olarak ve bir gelenek 

içinde, bedensel pratik olan anma törenleriyle aktarıldığını öne sürmüştür. 

Connerton’a göre, anma törenleri ancak uygulayımsal (performatif) olmaları 

durumunda anma niteliği göstermekte ve bu uygulayımsallığın alışkanlık edinme 

kavramıyla birlikte düşünülmesi gerekmektedir (Connerton, 1999: 13). Connerton bu 

savını, belleği toplumsal belleğin yanında üç farklı kategoride ele alarak 

temellendirmiştir; bunlar, kişinin özyaşamöyküsünü anımsaması olarak tanımladığı 

“kişisel bellek”, sözcüklerin anlamlarının, şiirlerin dizelerinin, şarkıların, öykülerin, 

kent planlarının, matematik denklemlerinin, mantıksal doğruların ve gelecekle ilgili 

olguların anımsanması olarak tanımladığı “bilişsel bellek” ve belirli bir uygulayımı 

yeniden ortaya koyma yetisi olarak tanımladığı “alışkanlık belleği” kategorileridir 

(Connerton, 1999: 38-40). Connerton’a göre, toplumsal uygulayımlardaki açık 

sınıflandırmalar ve kurallar, alışkanlık olarak anımsandıkları ölçüde veri alınma 

eğilimi gösterdikleri için kültürel bakımdan özgül nitelikte olan bedensel pratikler, 

bilişsel bellek ve alışkanlık belleğinin birlikte kullanımını gerektirmektedir 

(Connerton, 1999: 137). Önceden bireysel bellek bağlamında öne sürülen “alışkanlık 

belleği” kavramını toplumsal bağlama taşıyan ve insan bedeniyle ilişkilendiren bu sav, 

antropolojik bir bakış açısı sunarak toplumsal belleğin kültürle olan ilişkisini gözler 

önüne sermiştir.     

Connerton antropolojik bakışıyla toplumların nasıl anımsadığı sorusunun 

cevabını anma törenlerindeki alışkanlık belleğine dayanan bedensel uygulamalarda 

bulurken, satır arasında kolektif bellek açısından bir diğer önemli soru olan, anma 

törenlerinde neyin anımsandığı sorusunu da ortaya atmıştır. Bu doğrultuda Connerton, 

bu soruya verilecek cevabın bir bölümünün, bir ana anlatı içinde söylenen ve bu anlatı 

ile temsil edilen kimliği anımsattığını, bunun da daha önce kişisel bellek dediği şeyin 

kolektif bir türü olduğunu dile getirmiştir (Connerton, 1999: 111). Böylelikle 

Connerton, kolektif bellekle birlikte toplumsal bir kimliğin varlığına atıfta bulunmuş 

ancak kolektif bellek ve kimlik arasındaki ilişkiyi irdelemeden bırakmıştır. 

Halbwachs’ın da çalışmalarında çok az kullandığı bu kimlik kavramı için esasen 

Alman Mısırolog Jan Assmann’ın çalışmalarına bakmak gerekmektedir. Assmann da 

Connerton gibi toplumsal belleğin nasıl sürdürülebilir olduğu sorusunun cevabını 

kültürde bulmuş ve 1988 tarihli “Kolektif Bellek ve Kültürel Kimlik” (Kollektives 

Gedächtnis und kulturelle Identität) başlıklı makalesinde, Halbwachs’ın kültür 



71 
 

açısından eksik bıraktığını düşündüğü kolektif bellek kuramını geliştirip “kültürel 

bellek” adını verdiği bir kavram ortaya atmıştır. 1992 yılında yayımlanan Kültürel 

Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik (Das kulturelle 

Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen) adlı 

kitabında daha da detaylandırdığı bu kavrama, farklı bir bellek kuramı oluşturduğu 

için ayrı bir başlıkta değinmek yerinde olacaktır.  

2.1.3. Kültürel Bellek: Antropolojik Yaklaşım 

Geçmişi hatırlama, bu geçmişteki benle özdeşlik kurma ve böylelikle bir 

kendilik bilinci oluşturma, belleğin kimlikle olan bağlantısının en kısa özetidir. 

Hatırlama kabiliyeti olmadan bir kimliğe sahip olmak mümkün gözükmemektedir. 

Hatırlamanın yalnızca benle sınırlı olmayıp benin yerleştiği gruba bağlı olduğunu 

Halbwachs, kolektif bellek kuramında göstermiştir; ancak bu grubun kimliğinin nasıl 

oluştuğu ve devam ettiği, Assmann’ın kültürel bellek kuramında irdelediği bir konu 

olmuştur. Assmann’a göre, kimlik zamanla ilişkili bir olgudur ve bu iki unsurun 

sentezi bellek tarafından gerçekleştirilmektedir. Bu bağlamda, belleğin içsel 

(nöromental), toplumsal ve kültürel olmak üzere üç seviyesi bulunmaktadır. İçsel 

seviye bireysel belleğe, toplumsal seviye iletişimsel belleğe, kültürel seviye ise 

kültürel belleğe tekabül etmektedir (Assmann, 2008: 109): 

Tablo 1. Assmann’ın üç seviyeli bellek sınıflandırması (Assmann, 2008: 109). 

Seviye Zaman Kimlik Bellek 

İçsel (Nöromental) İçsel, öznel zaman İçsel ben Bireysel 

bellek 

Toplumsal Toplumsal zaman Toplumsal ben, 

toplumsal rollerin 

taşıyıcısı olarak kişi 

  

İletişimsel 

bellek 

Kültürel Tarihsel,  

mitik, kültürel zaman                

Kültürel kimlik Kültürel 

bellek 



72 
 

Belleği bu şekilde sınıflandıran Assmann’a göre kültürel bellek, birçok insan 

tarafından paylaşılması ve bu insanlara kolektif, yani kültürel bir bellek taşıması 

bakımından, kolektif belleğin bir biçimidir; ancak Halbwachs kolektif bellek 

kavramını gelenekler (traditions), yayılmalar (transmissions) ve aktarımlar 

(transferences) gibi konulardan ayrı tutarak kültürel alanı dışarda bırakmıştır. Bu 

sebeple Assmann, bu kültürel alanı içine alan kültürel bellek kavramını geliştirmiş, 

Halbwachs’ın toplumsallaşma ve iletişime dayanan kolektif bellek kavramının yerine 

ise iletişimsel bellek kavramını kullanmıştır (Assmann, 2008:110). Böylelikle belleği 

üç katmanda resmeden yeni bir bellek kuramı ortaya çıkmıştır.  

Assmann’ın bellek kuramında iletişimsel bellek, kişinin çağdaşları ile 

paylaştığı, yakın geçmişe ait anıları kapsamaktadır. Kuşağa özgü bellek, bunun en tipik 

örneğidir. Tarihi olarak grupla bağlantılı olan bu bellek, zamanla oluşur, zamanla yok 

olur; onu taşıyanlarla sınırlıdır ve sahibi yok olunca başka bir belleğe yer açılır. 

Assmann’a göre, 40 yıl iletişimsel bellek açısından kritik bir eşik olarak belirir. Önemli 

bir olayı yetişkin olarak yaşamış kişiler, 40 yıl sonra geleceğe yönelik mesleki 

yaşamlarını bırakıp anılarını gelecek kuşaklara bırakma arzusunun çoğaldığı yaşa 

girerler. Hitlerin Yahudi soykırımını kişisel travma olarak yaşamış kuşak buna örnektir 

(Assmann, 2015: 58-59). Bu anıları hatırlanabilir kılma arzusu, otobiyografi/anı 

yazımının arkasındaki güdüyü oluşturur. Anılarının yitip gitmesine razı olmayan birey, 

bugünün bilinciyle geçmişi yeniden düşünerek onu kayıt altına alır. Şimdiki zamanın 

bakış açısıyla kayıt altına alınan bu anılar, dün ve bugün arasında bağ kurarak 

toplumsal belleği canlı tutar. Toplumsal belleğin canlı tutulması ise topluma tarihin 

tekerrür etmemesi için bir vizyon sağlar.    

Kültürel belleğe gelince, bu kavram Assmann’ın düşüncesinde, “geçmiş 

bağlantısı” olarak tabir ettiği “hatırlama”, “politik imgeleme” olarak tabir ettiği 

“kimlik” ve “gelenek oluşturma” olarak tabir ettiği “kültürel süreklilik” arasındaki 

bağlantıyı içerir. Assmann’a göre, her kültür “bağlayıcı yapı” adı verilen bir yapı 

oluşturmakta ve bu yapı hem sosyal boyutta hem de zaman boyutunda birleştirici ve 

bağlayıcı olmaktadır; ortak deneyim, beklenti ve eylem mekânlarından bir sembolik 

anlam dünyası yaratarak insanları birbirine bağlamakta, böylelikle de kimlik ve aidiyet 

temellerini yaratmaktadır (Assmann, 2015: 23). Assmann’ın kültürel bellek adını 

verdiği bu yapı, kurumlaşmış bir bellek tekniğidir. Geçmişin belirli noktalarına 

yönelmekte, bunu yaparken geçmiş olduğu gibi kalmamakta ve daha çok anının 



73 
 

bağlandığı sembolik figürlerde yoğunlaşmaktadır. Ritüeller, bayramlar, törenler, 

efsaneler, bu hatırlama figürlerinin örneklerini oluşturmaktadır. Tüm bunlar geçmişin 

kökensel olarak canlandırılmasını sağlamakta, bu şekilde de grup, tarihi hatırlayıp 

kökenine ait hatırlama figürlerini belleğinde canlandırarak kimliğini 

temellendirmektedir. Bu çerçevede, kültürel bellek gündelik olmayan olayları 

hatırlama aracı olarak belirmekte ve biçimlendirilmiş ve törensel olmasıyla iletişimsel 

bellekten ayrılmaktadır (Assmann, 2015: 60-68):  

  

İletişimsel Bellek 

 

Kültürel Bellek 

 

İçerik 

Bireysel biyografiler çerçevesinde 

tarihsel deneyimler 

Efsanevi köken 

tarihi 

Ulaşılamaz geçmişte 

yaşananlar 

 

Biçim 

Gayri resmi, az biçimlendirilmiş, doğal, 

iletişimsel alışveriş içinde gelişen, 

gündelik 

Planlanmış, çok iyi 

biçimlendirilmiş, 

törensel iletişim, 

bayram 

 

Araçlar 

Organik belleklerdeki canlı anılar, 

deneyler, aktarılanların anlatımı 

Kesin nesneleştirme, 

söz, görüntü ve dans 

yoluyla geleneksel 

sembolik kodlama, 

sahneleme 

 

Zaman Yapısı 

80-100 yıl, şimdiki zamanla bağlantılı 3-

4 kuşaklık zaman ufku 

Kesin geçmiş, 

efsanevi bir geçmiş 

zaman 

 

Taşıyıcılar 

Belirsiz bir hatırlama grubunun canlı 

tanıkları 

Uzmanlaşmış, 

gelenek taşıyıcıları 

Tablo 2. İletişimsel bellek ve kültürel bellek ayrımı (Assmann, 2015: 64). 



74 
 

Assmann’ın kuramında sözlü kültürlerdeki tekrarlamaya ve canlandırmaya 

dayalı ritüalistik uygulamalar, kültürel sürekliliği sağlayan unsurlar olarak 

belirmektedir. Assmann, yalnızca sözlü kültürlere değinmekle kalmayıp aynı zamanda 

yazının icadının yarattığı devrimci etkiyi de ele almaktadır. Bu bağlamda yazıya 

geçişle birlikte “ritüel bağdaşıklığın” yerini “metinsel bağdaşıklığın” aldığını ve 

böylelikle ortaya yeni bir bağlayıcı yapının çıktığını belirtmektedir. Bu yeni yapı 

gücünü, ritüalistik uygulamalardaki gibi taklit ve muhafaza etme eyleminden değil, 

yorumlama ve hatırlama eyleminden almakta, ayinin yerine yorumlayıcı okuma 

geçmektedir (Assmann, 2015: 24). Assmann’a göre, yorumlama gereği kanonsal 

metinlerle ortaya çıkmış ve kültürel bellek, metinler ve yorumlarında örgütlenmiştir. 

Geleneğin en ileri düzeyde içeriksel bağlayıcılık ve resmi belirlenmişlik kazandığı, 

artık hiçbir şeyin değiştirilemeyeceği biçimi anlamına gelen kanon, bir olayın gerçeğe 

uygun şekilde aktarılması, bir mesajın nesnel ve anlamsal sadakat içerisinde iletilmesi, 

bir metnin kelimesi kelimesine yazılması ve bir yasa veya sözleşmeye harfiyen 

uyulması gibi toplumsal etkinlik alanlarını içermektedir (Assmann, 2015: 112). Kanon 

metinlerinin anlaşılması için metin ile hitap ettiği kitle arasına giren bir üçüncüye, 

metnin normatif ve biçimsel itkilerini ortaya çıkaracak bir yorumcuya ihtiyaç 

bulunmakta, böylelikle de bu anlatıların etrafında yorumlama kurumları ve yeni bir 

ayrıcalıklı entelektüel sınıf oluşmaktadır (Assmann, 2015: 104). Bu kapsamda yazılı 

kültürlerde kültürel bellek, değiştirilemez nitelikteki kanonsal metinler ve onların 

yorumcuları olan bellek taşıyıcılarıyla sağlanmaktadır.  

 Kanonsal metinler, geleneği güvence altına alan seçilmiş metinlerdir. Bir 

şeylerin hatırlamak için seçilmesiyse aynı anda başka şeylerin unutulması anlamına 

gelmektedir. Hatırlamak ve unutmak arasındaki bu ilişki hem bireysel hem de 

toplumsal bağlamda bu şekildedir. Kültürel bellek kuramının diğer kuramcısı olan 

Aleida Assmann bu ilişkiye “Kanon ve Arşiv” başlıklı yazısında değinmektedir. A. 

Assmann’a göre, “herhangi bir şeyi hatırlayabilmek için unutmak gerekir; gelgelelim 

unutulan şeyin illaki sonsuza kadar kaybolmasına gerek yoktur” (Assmann, 2020: 

286). Bu manada A. Assmann, etken ve edilgen olmak üzere iki kültürel hatırlama ve 

unutma biçiminden bahsetmektedir. Etken unutma, çöpe atma veya yok etme gibi kasti 

eylemlerde ortaya çıkmakta, edilgen unutma ise kaybetme, saklama, dağıtma, göz ardı 

etme, terk etme veya arkada bırakma gibi nesnelerin maddi olarak yok edilmediği, 

yalnızca dikkat, değer ve kullanım çerçevelerinin dışına çıktığı kasti olmayan 



75 
 

eylemlerde kendini göstermektedir. Etken hafıza kurumlarına gelince, bunlar geçmişi 

şimdiki zaman olarak muhafaza ederken, edilgen hafıza kurumları geçmişi geçmiş 

olarak muhafaza etmektedir. Bu bağlamda A. Assmann, etken hafıza kurumlarının 

örneği olarak kanonu, edilgen hafıza kurumlarının örneği olarak ise arşivi 

göstermektedir (Assmann, 2020: 283-284). Bu kurumlarda geçmiş tamamen yok 

olmamakta ve kültürel bellek farklı biçimlerde korunmaktadır.   

A. Assman’a göre, gelecek nesillere seslenen, daimî, tekrar ve yeniden 

kullanımı amaçlanan birtakım kültürel mesajlar içeren etken hafızaya, kanonlaşma 

denilen karmaşık süreçle tekrar tekrar okunma, takdir edilme, sahnelenme, 

canlandırılma ve yorumlanma statüsüne erişmiş sanat eserleri dâhildir. Bunların 

dışında kalan, dolaysız muhataplarını ve bağlamlarını yitirmiş veya önceden 

kendilerine otorite bahşeden, anlamlarını belirleyen çerçeveleriyle bağları kopmuş 

kültürel kalıntılarsa arşiv adı verilen depoda saklanmaktadır. Edilgen kültürel hafıza 

kurumu olan arşiv, unutma ve hatırlamanın sınırında, eski varlığından mahrum ve yeni 

bir varoluş bekleyen malzemelerin mekânıdır. Bu çerçevede kanon, grubun kültürel 

kimliğini tanımlayıp destekleyen bir toplumun etkin ve işlek hafızasını temsil ederken 

arşiv, işlek hafızanın indirgemeci ve sınırlamacı güdüsüne karşı denge oluşturan atıf 

hafızasını temsil etmektedir. Bu alanların kapılarıysa birbirine açıktır; kanon unsurları 

arşiv unsurlarıyla çerçevelenerek yeniden yorumlanabilir veya kanon unsurları arşive 

çekilebilirken, arşiv unsurları da kanona yeniden kazandırılabilir. Bu durum, kültürel 

hafızanın içerisindeki değişim ve müzakerelere açık dinamikleri göstermektedir 

(Assmann, 2020: 284-287). Kısacası, bir ayağı hatırlamada diğer ayağı ise unutmada 

olan kültürel bellek, etken ve edilgen hatırlama ve unutma biçimlerinin devinimiyle 

varlığını sürdürmektedir.  

 Etken ve edilgen hatırlama ve unutma biçimlerinden bahsederken, bu olguları 

yazılı ve yazısız kültürler ve farklı yönetim biçimleri bağlamında düşünmek 

gerekmektedir. A. Assmann’a göre, etken bir kültürel hafızası olmayan bir kültür hayal 

edilemese de edilgen bir depolayıcı hafızası olmayan bir kültür mümkündür; kültürel 

hafızanın performanslar ve pratiklere yerleşik olduğu ve bunlarla aktarıldığı sözlü 

kültürler, arşivlerde toplanacak türde kalıntılar ya da müzeler ve anıtlarda yüceltilecek 

bir kanon üretmezler. Ayrıca, totaliter devletlerde de depolayıcı hafıza bulunmaz 

çünkü özgün bir kanıt parçası yöneticilerin iktidarlarını dayandırdıkları resmi geçmiş 

versiyonunu ezme gücüne sahip olduğundan, geçmişten kalan her şeyin değiştirilmesi 



76 
 

ya da yok edilmesi gerekir (Assmann, 2020: 286).  Jan Assmann’ın da belirttiği gibi, 

iktidar hatırlama ve unutmayla ittifak içerisindedir (Assmann, 2015: 78-80). Toplum 

tarafından hatırlanacak ve unutulacak şeyleri seçme meselesi her daim muktedir olanın 

elinde olduğu için geçerli duruma (konjonktüre) bağlı olarak şimdide yaşayan geçmiş 

tarih, tarih ise şimdide yaşayan geçmiş haline gelebilmekte, bazen de tarih tamamen 

yok edilebilmektedir.  

              Kültürel Bellek 

                                 Hatırlama                                                        Unutma       

                                                                                                

 

 

 

 

 

  

  

  

     

Tablo 3. Etken ve edilgen hatırlama ve unutma (Assmann, 2008: 99). 

Özetle, Jan Assmann ve Aleida Assmann’ın kültürel bellek kuramı 

Halbwachs’ın geleneğin bittiği yerde sonunun geleceğini düşündüğü toplumsal 

belleğin yaşamasının yolunu, kurumlaşmış hatırlama teknikleriyle geleneğin 

sürdürülmesi ve grup kimliğinin sabitlenmesi olarak sunmuş ve kültürel belleğin 

hatırlama-unutma eksenindeki dinamik yapısını gözler önüne sermiştir. Böylelikle, 

bireysel yaklaşımlardan toplumsal yaklaşımlara uzanan bellek üzerine düşünceler 

tarihinde eksik olan kültür ayağı tamamlanmış ve bellek literatürü bütünlüklü bir 

kuramsal çerçeveye ulaşmıştır. Ne var ki, bu çalışmanın konusu olan 20. yüzyıl 

modernist metinlerinde flanör/flanöz ve bellek ilişkisini irdeleyebilmek için bireysel, 

Etken Edilgen 

Seçme, 

toplama 

 

İşlek bellek  

 

Kanon 

 

Müze 

Anıt 

Biriktirme 

 

 

Atıf belleği 

 

Arşiv 

 

Depo 

Edilgen Etken 

İhmal, 

aldırmazlık 

 

Materyal 

kalıntıları 

 

 

Unutulmuş 

depolarda 

dağınık 

İnkâr etme, 

yok etme 

 

Materyal imha 

 

 

 

Yasak, sansür, 

çöp 

Kütüphane 

Beşerî Bilimler 



77 
 

iletişimsel ve kültürel belleğin mekânla ilişkisine de bakmak gerekmektedir. Flanör ve 

flanözün, modern kent uzamı içerisinde gözlemleyip üzerine düşünceler ürettikleri 

mekânlarda bu üç bellek türüyle de bağlantı kurduğu varsayıldığında, mekân-bellek 

ilişkisi önem kazanmaktadır.  

2.1.4. Mekân ve Bellek 

İnsanın bulunduğu, yaşadığı ve çeşitli tecrübeler edindiği yer olan mekân, 

belleği meydana getiren hatırlama ve unutma dinamikleriyle doğrudan bağlantılı bir 

unsurdur. Birey, bir mekân içinde şahsi hayatıyla ilgili anılar biriktirir, toplumsal 

gruplara dâhil olur ve grup kimliğini pekiştirir. Bu sebeple hatırlama ister bireysel, 

ister kolektif (iletişimsel) isterse kültürel bellek bağlamında olsun, mekân unsuruyla 

iç içedir. Halbwachs’ın belirttiği gibi, zamanın seyrinde geriye gittiğimizde tüm 

olayların, duygu ve düşüncelerimizin yaşamış olduğumuz ya da o esnada geçtiğimiz 

bir yere yerleşmesi lazımdır. Mekânları belli belirsiz de olsa hatırlayamadığımız bir 

döneme geri gitmemiz, hafızamızın artık ulaşamadığı bölgelerine varmış olduğumuz 

anlamına gelmektedir (Halbwachs, 2017: 173). Bunun yanında, mekânın geçmişle 

bağlantısı noktasında bellek oluşturucu, tetikleyici ve aktarıcı olma özelliği, onu 

fiziksel değişimi bağlamında hatırlama ve unutma dinamiklerinin tam merkezine 

koymaktadır. Bu çerçevede mekânın bireysel, kolektif (iletişimsel) ve kültürel bellekle 

ilişkisi önem kazanmaktadır.   

 Mekânın bu üç bellek türüyle ilişkisine değinmeden önce, Türkçedeki bir 

kavram kargaşasını aydınlatmak yararlı olacaktır. Türkçe literatürde “mekân” sözcüğü 

yaygın olarak “uzam” sözcüğü ile eş anlamlı olarak kullanılmaktadır ancak TDK 

Sözlüğüne bakıldığında, iki kavramın birbiriyle ilişkili olsa da farklı olduğu 

anlaşılmaktadır; uzam, “bir nesnenin uzayda kapladığı yer; vüsat” olarak 

tanımlanırken, mekânın güncel anlamları, “bulunulan yer” ve “iş yeri, gazino, buluşma 

yeri vb. belli bir işe ayrılmış olan yer” olarak tanımlanmaktadır (TDK Sözlükleri). Bu 

durum, İngilizce “space” ve “place” sözcüklerinin anlamları arasındaki farkla aynıdır; 

Harvard Üniversitesi Kütüphanesinin belirttiği üzere, İngiliz dilinin şimdiye kadar bir 

araya getirilmiş en eksiksiz kaydı olarak geniş kabul gören Oxford English Dictionary 

(Harvard University Library) “space” sözcüğünü, “fiziksel kapsam veya alan; iki veya 

üç boyutlu kapsam” olarak açıklamaktadır. TDK Sözlüğündeki tanımlar göz önüne 

alındığında, “space” in Türkçe karşılığının “uzam” olduğu anlaşılmaktadır. Yine 

Oxford English Dictionary’e “place” sözcüğü için bakıldığında, bu sözcüğün “uzamın 



78 
 

belirli bir kısmı ya da bölgesi; fiziksel muhit, mahal, yer konum. Ayrıca: dünya 

yüzeyinin bir bölgesi veya kısmı” şeklinde açıklandığı görülmektedir (Oxford English 

Dictionary). Bu açıklama, TDK Sözlüğündeki “mekân” tanımlarıyla örtüşmektedir. 

Kısacası, uzam kapsayıcı fiziksel alanı, mekânsa bu alandaki belirli bir noktayı ifade 

etmektedir.13  

Bireysel belleğin uzamla ilişkisinden başlamak gerekirse, bu ilişkinin niteliği, 

bireysel belleği “epizodik bellek” başlığı altında işleyen nörobilimin yaptığı 

tanımlamada oldukça belirgindir. Endel Tulving’e göre, hatırlayanın geçmişinde 

tarihli benzersiz, somut ve kişisel deneyimlerle ilgili olan epizodik bellek (Tulving, 

1983: 33), zamansal olarak tarihlendirilmiş parçalar (epizodlar) ya da olaylar ve bunlar 

arasındaki zamansal-uzamsal ilişkiler hakkındaki bilgileri alan ve depolayan sistemdir 

(Tulving, 1972: 385). Bu tanımdan da anlaşıldığı üzere, bireysel anılar belleğe 

zamansal ve uzamsal bağlantılarıyla birlikte yerleşmektedir. Daha önce de değinildiği 

gibi, anı, duyumların korunan izi, yani “bellek izi” olarak ortaya çıkmakta ve bellek 

izinin biyolojik karşılığı, nörobilimin kullandığı “enagram” (engram) kavramı olarak 

bilinmektedir. Enagram, nörobilimde kodlama (encoding), depolama (storage) ve geri 

getirme (retrieval) süreçleriyle var olmaktadır. Tulving’e göre enagramlar, hem önceki 

durumları-özel bilişsel çevrelerde özel olarak kodlanmış özel olaylar-açısından hem 

de sonuçtaki, müteakiben geri getirilmelerini çevreleyen koşulları kapsayan durumları 

açısından nitelendirilmelidir (Tulving, 1983: 160). Bu anlamda, anıya sahip olunan 

ortam ve anının hatırlandığı ortam önem arz etmektedir. Tulving’in “geri getirme 

ipucu” (retrieval cue) adını verdiği, hatırlamanın çağrışımsal boyutuna dikkat çeken 

kavramı bu açıdan mühimdir; Tulving’e göre geri getirme ipucu, bireyin fiziksel ve 

bilişsel çevresinin geri getirme sürecini başlatan ve etkileyen yönleridir (Tulving, 

1983: 171). Bu bilgiler ışığında, bireysel belleğin zamansal-uzamsal bir bağlama sahip 

olduğu ve uzamın hatırlamada etkin rol oynadığı anlaşılmaktadır. 

Kişinin kendi geçmişini hatırlaması, bugünün içinden geçmiş deneyimlerine 

geriye doğru bakmasıyla gerçekleşmektedir. Bu bakış kişisel anlamlarla yüklüdür ve 

deneyimlerimizin bize nasıl göründüğüyle ilgili olmasıyla oldukça fenomenolojiktir; 

William F. Brewer’ın da belirttiği gibi, daha önceki bir zamana ait fenomenolojik bir 

 
13 Bu verilen bilgilere uygun olarak, bu bölümde yararlanılan İngilizce kaynaklardaki “space” sözcüğü 

“uzam”, “place” sözcüğü ise “mekân” olarak Türkçeye aktarılmıştır. Bu sözcüklerin, Türkçe çevirileri 

kullanılan kaynaklardaki kullanım şekilleri ise değiştirilmemiştir. Ayrıca, “space” ve “place” 

sözcüklerinin kavramsal farklılığı için bakınız: Low, 2017: 11-33.  



79 
 

deneyimi tekrar yaşıyormuş hissi verir ve içerikleri hemen hemen her zaman görsel 

imgelerle yüklü, diğer imge türlerinin nadiren bulunduğu bildirileri kapsar. Bu imge 

yüklü bildirilerin yanı sıra, geçmiş olaylarla ait düşünceler ve hissedilen etkiler de 

bireysel belleğin bildirileri arasında yer alır. Kişisel anılar, belirli bir zaman ve yerde 

gerçekleşiyormuş gibi deneyimlenir (Brewer, 1989: 34). Bu doğrultuda, kişi 

fenomenolojik deneyimlerini hatırlarken, onları belirli bir zamana ve uzama 

yerleştirmektedir. 1957 yılında yayımlanan Uzamın Poetikası (La Poétique de 

l'Espace)14 eserinde uzamı fenomenolojik açıdan ele alan Gaston Bachelard da bu 

bağlamda fikirler öne sürmektedir.  

Eserinde içsel yaşamımızla ilgili olan yerlerin sistemli bir psikolojik 

incelemesini yapan Bachelard, uzamı anılarımızın yerleştiği alan olarak görmektedir. 

Bu kapsamda, Bachelard’a göre ev sayesinde anılar bir yere yerleşmekte ve eğer bu ev 

biraz ayrıntılıysa, bir mahzeni, çatı katı, kuytu köşeleri ve koridorları varsa, anılar daha 

da net tanımlanmış sığınaklara sahip olmaktadır. Bazen varlığımızı zamanın içinde bir 

oluş gibi düşünsek de aslında uzamdaki bir sabitleştirmeden başka bir şey değildir ve 

zaman uzamın içinde sıkıştırılmış halde bulunmaktadır. Kaybolan zamanı tekrardan 

yaşamak mümkün değildir çünkü bellek, Bergsoncu manadaki süreyi 

kaydetmemektedir; o ancak bütün yoğunluğundan arındırılmış soyut bir zaman 

çizgisinde düşünebilir. Uzun süre kalmasının sonucunda somutlaşan fosilleşmiş 

sürenin en güzel örnekleri ise uzamın içinde ve onun vasıtasıyla bulunabilir 

(Bachelard, 1994: 8-9). Bu düşüncelerden anlaşıldığı üzere, uzamın dışında bir zaman 

yoktur; zaman uzamda içkindir. Norbert Elias’ın da belirttiği gibi, uzamdaki her 

değişim zamandaki bir değişim, zamandaki her değişim ise uzamdaki bir değişimdir 

(Elias, 2000: 99-100). Bu sebeple geçmişi hatırlamak zaman-uzamsal bir olgudur. Bu 

anlamda kayıp zamanın izleri, uzamda gizildir.  

Bachelard’ın bu içkin zaman anlayışı, uzamı belleğin ana unsuru olarak ortaya 

koymaktadır. Bachelard’a göre, uzamda sabitlendikleri ölçüde kusursuz olan anıları 

zamanın içine yerleştirilmek, yalnızca bir tür dış tarih yaratma gereksinimini 

karşılamaktadır. İç yaşamımızın bilinmesi içinse öncelikli olan tarihlerin belirlenmesi 

değil, özel yaşamımıza ilişkin uzamların tespit edilmesidir (Bachelard, 1994: 9). Bu 

 
14 Eserin Türkçede hem Uzamın Poetikası hem de Mekânın Poetikası başlığıyla çevirileri 

bulunmaktadır. Fransızca başlıktaki “espace” sözcüğünün İngilizce karşılığı “space” olduğu için 

Türkçeye “uzam” şeklinde tercüme etmek daha doğru görünmektedir. Burada yararlanılan İngilizce 

çevirisinin başlığı da The Poetics of Space şeklindedir.  



80 
 

yaklaşımda her ne kadar bellek-uzam ilişkisi içsel yaşama indirgenmiş olsa da iç-dış 

kavramlarının mutlak bir zıtlıktan ziyade kapsayıcılık içerdiği, Maurice Halbwachs’ın 

“hafızanın toplumsal çerçeveleri” ne yönelik düşüncelerinden akla gelmektedir. Paul 

Ricoeur de bu düşüncelerden yola çıkarak Bachelard’ın incelediği ev, mahzen gibi 

yerleri, imgenin bu yerlerde aile çerçevesine yerleştiğine dair düşüncesini ve ayrıca 

dünyanın çocuk için insanların, iyi veya kötü etkilerin bulunmadığı bir yer olmadığına 

yönelik ifadesini, toplumsallıkla ilişkilendirmektedir. Bu doğrultuda, tüm bunları 

Halbwachs’ın toplumsal çerçeveleriyle bağdaştıran Ricoeur, toplumsal çerçeve 

kavramının basit bir nesnel kavram olmaktan çıkıp hatırlama çalışmasına içkin bir 

boyut aldığını dile getirmektedir (Ricoeur, 2012: 141). Bu minvalde, belleği toplumsal 

bir fenomen olarak ele almayan bir çalışmada bile belleğin toplumsallığı eserin içine 

nüfuz etmiş halde bulunmakta ve içsel yaşamın bünyesinde varlığını sürdürmektedir.   

İçsel olanın dışsal olanla, bir başka deyişle bireysel olanın toplumsal olanla iç 

içeliği, belleği toplumsal bir fenomen olarak ele alan Halbwachs’ın uzam ve zaman 

üzerine düşüncelerinde de açıkça görülmektedir. Zaman konusunda Bergson’a atıfta 

bulunan Halbwachs, bireysel süreye karşılık kolektif bir zamandan bahsetmektedir. 

Halbwachs’a göre, birbirine nüfuz etmeyen bütünüyle bireysel süreler yoktur; 

durumlarımızın oluşturduğu seri, bir bilinçten diğerine geçen pek çok akımın 

karşılaşma noktası olan düşüncemizin akışındaki her süreçte kesişirler. Bu doğrultuda, 

içsel hayat olarak adlandırılan şeyin görünür sürekliliği kısmen, onun başkalarıyla eş 

zamanlı olarak bizde de gelişen bir düşüncenin akışını, kolektif bir düşüncenin eğimini 

zaman zaman takip etmesinden kaynaklanır (Halbwachs, 2017: 100). Bu yaklaşım 

Halbwachs’ın, kolektif bellekten bütünüyle ayrı bireysel bir bellek düşünülemeyeceği 

gibi kolektif zamandan tamamıyla ayrı içsel bir zamanın da var olamayacağını 

düşündüğünü göstermektedir. Halbwachs bu düşüncesinin yanı sıra, bir hatıranın 

ancak zamansal çerçevesi tekrardan kurulduğu zaman hatıra olduğunu belirtmektedir. 

“Hatıra ait olduğu döneme dair izler muhafaza ettiğinden, onu belki de yalnızca bu 

izleri sezdiğimiz ve olayın gerçekleştiği zamanı düşündüğümüz için hatırlarız” 

(Halbwachs, 2017: 102). Bu demektir ki, hatırlamak için bir zaman yolculuğuna 

çıkmak ve anıyı belirli bir zaman diliminde sabitlemek gerekmektedir. Ne var ki, bu 

da tek başına yeterli değildir. Bu noktada bir de uzamsal çerçeveye ihtiyaç 

duyulmaktadır.   



81 
 

 Halbwachs’ın düşüncesinde hatırlamaya esas müdahale eden, zamandan çok 

uzamsal çerçevedir. Halbwachs’a göre, geçmişimize ulaşabildiğimizi, geçmişimiz bizi 

çevreleyen fiziksel ortam tarafından korunduğu için anlarız. Bu yüzden, belli bir hatıra 

kategorisinin ortaya çıkması için düşüncemizi ve dikkatimizi uzama odaklamamız 

gerekir. Bunun yanında, fiziksel çevremiz yalnızca bizim izlerimizi değil grupların 

izlerini de içinde barındırır. Dahası, gruplar da fiziksel çevrenin izlerini taşır. Bu 

anlamda, bir grup bir uzama dâhil olduğunda onu kendi imgesine dönüştürürken ona 

direnç gösteren şeylere de boyun eğer ve uyum sağlar. Bu sebeple, grup içinde yaşanan 

her değişim, doğrudan uzamı ve kolektif hafızayı da etkiler. Her grubun kendi uzamını 

tasarlama yöntemi bulunur ve her grup kendi yöntemine göre uzamı parçalara ayırır; 

tüzel uzam (hakların hafızası), ekonomi uzamı ve din uzamı bunlara örnek oluşturur. 

Grup bu şekilde, kolektif hatırlarını içine kapatıp sonradan tekrardan ulaşabileceği 

sabit bir çerçeve yaratır. Birey burada izole bir birey olarak değil, grubun üyesi olduğu 

kadar birey olarak bulunur, fiziksel çevrenin etkisine teslim olan ve onun dengesine 

katılan ise bizzat gruptur (Halbwachs, 2017: 139-173). Bu düşüncelerden yine uzamsız 

bir zamanın olamayacağı, grupların kendilerine özgü şekillerde tasarladıkları 

uzamların da yalıtılmış bir kişisel geçmişe değil kolektif anılarla çerçevelenmiş bir 

geçmişe ulaşmayı sağladığı sonucu çıkmaktadır. Bu kapsamda belleğin toplumsal 

çerçevelerinden birini oluşturan uzam, kolektif belleğin sürekliliğini temin etmektedir.  

 Kolektif belleğin sürekliliği, onu uzamla birleştiren bağlarla doğrudan ilintili 

bir olgudur. Halbwachs’ın belirttiği üzere, bir grubun üyeleri dağıldığında ve yeni 

fiziksel çevrelerinde onlara terk ettikleri evi ve odaları hatırlatan hiçbir şey 

bulamadıklarında, uzama iştirak edemez hale gelirler. Eğer grup uzamda bir arada 

kalırsa bunun sebebi, bu evi ve odaları akıllarına getirmeleridir (Halbwachs, 2017: 

141). Grubun uzamsal imgelerle bağlarının koparak dağılması, kolektif belleğin de 

sönmesine yol açmaktadır. Bu durum, esasında Pierre Nora’nın “hafıza ortamları” 

olarak tabir ettiği şeyin yok oluşuna tekabül etmektedir; Nora, süreklilik duygusunun 

kökünün mekânda olduğunu, artık hafıza ortamları olmadığı için de hafıza 

mekânlarının var olduğunu belirtmektedir (Nora, 2022: 19). Bu bağlamda hafıza 

ortamları, kolektif belleğin yaşadığı uzamlar olarak belirmekte, bu uzamlar 

kaybolduktan sonra başlayan bellek arayışı da Nora’nın “hafıza mekânları” olarak 

tabir ettiği uzamları oluşturmaya yöneltmektedir. 



82 
 

Nora, bellek literatüründe önemli bir yere sahip olan Hafıza Mekânları (Les 

Lieux de mémoire, 1984-1992) eserinde, hafızanın, hafıza mekânları olarak 

adlandırdığı yerlerde ortaya çıktığını ve buraların, insanların iradesine veya yüzyıllara 

bağlı olarak en çarpıcı simgelere ev sahipliği yaptığını ifade etmektedir. Bayramlar, 

amblemler, anıtlar, anma törenleri ve bunların yanı sıra övgü söylevleri, sözlükler ve 

müzeler, hafıza mekânlarını oluşturmaktadır. Nora’nın düşüncesinde hafıza 

mekânları, maddi-somut mekânlardan -ölü anıtları ve ulusal arşivler gibi- düşünsel 

olarak oluşturulmuş soyut mekânlara -soy, ırk, din gibi- kadar uzanmaktadır. Tüm bu 

mekânlar, maddi, sembolik ve işlevsel olmak üzere üç anlamı farklı düzeylerde 

içermektedir. Nora’ya göre, bir hafıza mekânı zamanı durdurmak, unutmayı 

engellemek, nesnelerin durumunu tespit etmek, ölümü ölümsüzleştirmek, somut 

olmayanı somuta çevirmek gibi sebeplerle var olmakta ve anlamlarının sürekli 

depreşmesiyle devamlı dönüşüme açık bir şekilde yaşamaktadır (Nora, 2022: 9-10, 37-

39). Anlaşılacağı üzere, Nora’nın hafıza mekânına yaklaşımı fiziksel çevre sınırlarını 

aşarak, çok boyutlu anlamlara sahip somut ve soyut varlık alanları olan bir dünyaya 

açılmaktadır. Bu dünya, geniş bir bellek uzamını gözler önüne sermekte ve bu uzam, 

zamanın ruhuna uygun olarak değişimlere açık halde varlığını sürdürmektedir.        

 Nora’nın sıraladığı hafıza mekânları, daha önce de değinilmiş olan, Jan 

Assmann’ın “kültürel bellek” kuramındaki “hatırlama figürleri” ne denk düşmektedir. 

Kültürel belleği biçimlendirilmiş ve törensel olan, gündelik olmayan olayları hatırlama 

aracı ve kurumlaşmış bir bellek tekniği olarak tanımlayan Assmann, bu tekniğin 

geçmişin belirli noktalarına yönelirken anının bağlandığı sembolik figürlere 

yoğunlaştığını dile getirmektedir. Bunlar, ritüeller, bayramlar, törenler ve efsaneler 

gibi hatırlama figürlerinden oluşmaktadır. Bu figürler vasıtasıyla grup geçmişi 

hatırlayarak kimliğini temellendirmekte ve böylelikle kültürel süreklilik sağlanmakta, 

bir başka deyişle gelenek oluşturulmaktadır (Assmann, 2015: 60-68). Nora da buna 

benzer şekilde, hafıza mekânlarının anımsadığımız şeyler değil, hafızanın mayalandığı 

yerler olduğunu ve geleneğin bizzat kendisi değil, laboratuvarı olduğunu 

söylemektedir (Nora, 2022: 13). Bu doğrultuda, hafıza mekânlarının hatırlamaya aracı 

ve gelenek oluşturucu rolüne işaret etmektedir. Kültürel Bellek: Eski Yüksek 

Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik (1992) adlı eseri Nora’nın çalışmasından 

sonra yayımlanan Assmann da eserinde hafıza mekânlarına değinmekte ve bu 

mekânları kültürel bellek bağlamında değerlendirmektedir.   



83 
 

Assmann çalışmasında Nora’ya atıfta bulunarak “bellek mekânları” kavramını 

kullansa da “mekân” sözcüğünü, Nora’nın aksine, sadece “bulunulan yer” anlamında 

ele almaktadır. Hatırlama figürlerinin her zaman somut bir mekâna ve zamana 

dayandığını belirten Assmann, hatırlama kültüründe, toplumsal ve kültürel bellek 

pekiştirme tekniklerinde mekânın her zaman başrolde olduğunu ifade etmektedir. Bu 

bağlamda, hatırlama kültürünün doğal mekânlara işaretler (anıtlar) koyarak çalıştığını 

ve hatta bütün bir coğrafyayı kültürel belleğin aracı olarak kullanıp mekânı tamamen 

bir işaret haline getirebileceğini dile getirmektedir. Assmann, göstergeleştirilen bu 

mekânlara çeşitli toplumların kutsal mekânlarını örnek göstererek bunları, “kültürel 

belleğin topografik ‘metinleri’, ‘mnemotopları’, bellek mekânları” olarak 

tanımlamaktadır (Assmann, 2015: 46, 68). Bu çerçevede, Bakhtin’in “zaman-uzam” 

olarak tanımladığı “kronotop” kavramını anıştıran “mnemotop” kavramı, Assmann’ın 

kültürel bellek kuramında “bellek-uzam” olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu sözcükte, 

“zaman” anlamını veren “krono” yerine sadece “bellek” anlamını veren “menomo” ön 

eki bulunsa da bellek-uzamın her daim zamanı da içine aldığı unutulmamalıdır. Bellek, 

zamansız bir uzama yerleşememektedir. 

Zaman algısındaki değişim, kültürel belleği ve uzam deneyimini doğrudan 

etkilemektedir. Bunun en belirgin örneğine, moderniteyle birlikte gerçekleşen kırılma 

sürecidir. Genellikle, kabaca 18. yüzyıl sonlarına dayanan, demokratik ve endüstriyel 

devrimlerle karakterize edilen sosyal ilişkiler tarihindeki aşamayı nitelendirmek için 

kullanılan modernite terimi (Scott, 2014: 693), başlangıcı Avrupa’ya atfedilen ve 

gelenekten ciddi bir kopuş yaşanarak geçmişle bağ kurmanın sorunlu hale geldiği bir 

süreci temsil etmektedir. Günümüzde hala devam eden bu süreçte yaşayan modern 

insanın zaman algısı, Guy Debord’un deyimiyle, “dondurulmuş şimdiki zaman”dır; 

“tarih, modern toplumun üzerine adeta bir hayalet gibi çöktüğü için, dondurulmuş 

şimdiki zaman’ın tehlike altındaki dengesini korumak amacıyla yaşamın bütün tüketim 

aşamalarında sahte-tarihler inşa edilmiştir” (Debord, 1996: 107). Böylelikle, geçmişle 

özdeşlik kurarak neden-sonuç ilişkisine varma ve devamlılık düşüncesi oluşturma 

yerine, şimdiki zaman üzerinden kurgulanan bir tarih anlayışı ortaya çıkmıştır. Eric 

Hobsbawm’ın da belirttiği gibi, 20. yüzyılın sonlarına gelindiğinde artık çoğu genç 

erkek ve kadın, içinde yaşadıkları zamanın geçmişiyle her türlü organik ilişkiden 

yoksun bir tür sürekli şimdiki zaman içinde yetişmiştir (Hobsbawm, 1996: 15). 

Endüstriyel devrimle birlikte seri üretimin artarak insanın önüne sürekli “yeni” olanın 



84 
 

konması ve hayatın her alanında hızın hüküm sürmesi de geçmişle bağları zayıflatmış 

ve insanı sürekli şimdiki zamanı yakalama telaşına sürükleyerek, şimdiki zamanı 

egemen kılmıştır. Bu süreç, mekâna müdahale ettiği ve bellek her daim bir mekâna 

yerleşmek zorunda olduğu için belleği de etkilemiş ve Paul Connerton’ın Modernite 

Nasıl Unutturur (How Modernity Forgets, 2009) eserinde “moderniteye özgü 

unutkanlık biçimi” olarak tanımladığı ve “kültürel amnezi” olarak adlandırdığı 

durumu ortaya çıkarmıştır.  

Eserinde belleğin bir topografyaya dayandığını ve “mekân belleği” adında bir 

bellek türü olduğunu savunan Connerton’a göre, moderniteye özgü bir unutkanlık 

biçimi bulunmaktadır; bunun ana kaynağı, sosyal hayatı muhitten ve insani 

boyutlardan ayıran insanüstü hız, mega şehirler, tüketimcilik, şehir mimarisinin kısa 

ömrü ve yürünebilir şehirlerin ortadan kalkması gibi süreçlerdir. Bu süreçlerde 

unutulan, bilinen bir sosyal ilişkiler dünyasında yaşama ve çalışma deneyimidir. 

Modernitenin yaşam alanlarında yarattığı bu dönüşümle, ortak anılara yaslanan anlam 

dünyası erozyona uğramıştır (Connerton, 2021: 14-15). Connerton’ın tarif ettiği bu 

erozyon, aslında Aleida Assmann’ın kültürel bellek kapsamında ele aldığı unutma ve 

hatırlama biçimlerinden “etken unutma” olarak adlandırdığı fiziki yok etme sürecinin 

bir sonucudur (Assmann, 2020: 283-284). Kentte yaşanan bu fiziksel değişimle 

erozyona uğrayan anlam dünyasıysa tam olarak flanör ve flanözün içinde yaşadığı 

dünyadır. Onları kent sokaklarını arşınlamaya iten, yitip giden bu anlam ve Guy 

Debord’un sözleriyle, özneyi kendi zamanından ayıran uzamsal yabancılaşmadır 

(Debord, 1996: 89). Connerton’ın “mekân belleği” başlığı altında değindiği, kültürel 

bellek taşıyıcıları olan “anıt mekân” ve “mahal” ise flanör ve flanözün 

yabancılaştıkları bu uzama dâhil mekânlardır. Flanör ve flanöz, bu iki mekân türünde 

de boy göstermekte ve buralarda gözlerinin önünden geçen imgeleri yakalayarak, 

çeşitli düşünceler üretmektedir.   

Connerton’ın tasnif ettiği bellek taşıyıcı mekân türlerine yakından bakılacak 

olursa, “anıt mekân” a yer isimlerini ve kutsal yolculukları örnek gösterdiği 

görülmektedir. Connerton’a göre, istisnai durumların dışında yer isimlerinin anlamı 

bulanıktır; bilinen bir hikâyeyi kısa ve öz biçimde anlatmak yerine, konuldukları 

yerlerin geçmişini ve tarihini kısmen örter ve gizlerler. Bu durum, o yer ile insanlar 

üzerinde uygulanabilecek iktidarın derecesiyle ilgilidir ve muktedir olan gittiğinde de 

iktidarının kanıtı orada kalır. Tarihi anlatıların kesinliği, onların mekânsal olarak 



85 
 

kurgulanıp zamansal düzenin olaylarla bağlantılı bölgeler halinde sıralanmasıyla 

sağlanır ve bu yerler uzamsal sabitlik olmalarının yanı sıra, aynı zamanda uzamsal 

hareket yapılarıyla da ilişkilidir. Örneğin, meydanlar, kiliseler, tapınaklar gibi 

kurallarla örülü mekânlarda gerçekleştirilen eşik atlama niteliğindeki geçiş 

törenlerinde, belirli bedensel hareketler sergilenmesi gerekmektedir. Bu minvalde, bir 

geçiş töreni ve uzamsal bir hareket olan kutsal yolculuklar da bellek destekleyici kutsal 

merkezlerin içinde yapılabilmesiyle anıt mekâna dâhildir (Connerton, 2021: 20-28). 

Bu tabloda, beden-uzam-hareket ve bellek arasındaki ilişki dikkat çekicidir. Maurice 

Merleau-Ponty’nin de belirttiği gibi, beden uzamın bir parçasıdır ve bunun da ötesinde, 

eğer beden olmazsa uzamın da olması mümkün değildir. Bedenin uzamsallığı, onun 

hareket halinde olmasıyla oluşmaktadır ve hareket halindeki beden üzerine düşünmek, 

onun uzam ve zaman içinde nasıl yaşadığını daha iyi görmeyi sağlamaktadır (Merleau-

Ponty, 2005: 117). Bu bağlamda Connerton’ın kutsal yolculuk örneği, uzamda hareket 

halindeki bedenin, kültürel bellekle ilişki kurarak yaşadığını göstermektedir. Bu 

eksende düşünülecek olursa, Connerton’ın örneğine flanör ve flanözün kentteki yayan 

yolculuğunu da eklemek mümkündür çünkü bilindiği üzere, kentteki yabancılaşmış 

konumuyla onun eşiğinde yer alan flanör ve flanöz de uzamsal hareketleriyle bir geçiş 

eylemi gerçekleştirmektedir. Bunun yanında, geçiş güzergâhları üzerindeki yer 

isimleri ve törensel mekânlar flanör ve flanözü tarihi anlatıların mekânsal kurgusuyla 

karşı karşıya getirmekte ve onlara anıt mekânı gözlemci olarak tecrübe ettirmektedir. 

Bu anlamda, modern kentte flanörlüğün/flanözlüğün, anıt mekânın bir parçası 

olabileceği anlaşılmaktadır.  

Connerton’ın, kültürel bellek taşıyıcısı olarak sunduğu diğer mekân, ev ve 

sokağı içine alan “mahal” dir. İlk olarak eve değinilecek olursa, Connerton’a göre ev, 

duvarlar ve sınırlardan inşa edilmiş maddi bir düzenden, bir barınaktan veya uzamsal 

olarak düzenlenmiş faaliyetlerden ziyade anımsatıcı bir sistem olarak etkili bir şekilde 

okunabilecek, kendi yaşamöyküsüyle bedenin yaşamöyküsünün iç içe geçtiği bir 

temsil aracıdır (Connerton, 2021: 28-32). Bachelard’ın düşüncelerini anımsatan bu 

yaklaşım, flanör ve flanözle ilişkili olarak düşünüldüğünde, ev onlar için varlık alanı 

olarak bir namevcudiyet halidir; nihayetinde göçebe flanör/flanöz, kendi bedeninde 

yerleşiktir. Henri Lefebvre’in de belirttiği gibi, “her canlı beden bir mekândır ve 

kendine ait bir mekânı vardır: orada kendini ve mekânı üretir” (Lefebvre, 2016: 188). 

Flanörün/flanözün hareket eden bedeninin mekânı da mahalin bir diğer örneği olan 



86 
 

sokaktır. Bu bağlamda sokak, flanörün/flanözün evi ve anımsatıcı sistemidir. 

Connerton da Baudelaire, Benjamin ve Simmel’e atıfta bulunarak, 19. yüzyılda şehir 

sokaklarında gezinen erkeklere flanör, kadınlara ise sürtük dendiğini belirtmektedir. 

Connerton’a göre sokak, her an politik bir alana dönüşebilecek bir meydan okuma 

alanı ve gezilebilir olma özelliğiyle endişe veren karşılaşmalara ve rahatsız edici 

anılara sahne olabilecek bir mekândır. Sokakların en iyi yanlarından biri 

hatırlanabilme özellikleridir ve onları hatırlanabilir kılan şey de oraya özgü bütünlük 

ve oraya ayak uydurmak için gerekli olan belirli bir sürattir. Bunların yanında, bazen 

hoş bazen de can sıkıcı karşılaşmalara sebep olan tasnif araçları işlevindeki kavşaklar 

da sokakların hatırlanışında etkilidir. Bir şehrin sokakları kavşak açısından ne kadar 

zenginse, sokaklar da birbirlerine o kadar sıkı bağlarla bağlı ve anlamsal olarak o kadar 

yoğun olmaktadır (Connerton, 2021: 32-37). Tüm bunlar, tam olarak flanör ve 

flanözün yaşam alanını ve bellekle olan uzamsal ilişkisini tarif etmektedir. Walter 

Benjamin’in, yaşadığı karşılaşmaları anlatmaya doyamayan, temposunu 

kaplumbağaların temposuna uydurarak yürüyen 19. yüzyıl gözlemci-filozof flanörü ve 

daha sonraki flanör ve flanözler, etkin bir anımsatıcı sistem olan sokakları mesken 

tutmaktadır. 

Kültürel belleğin taşıyıcıları olan anıt mekân ve mahallin her ikisi de flanör ve 

flanözün boy gösterdikleri mekânlardır. Bu mekânların bellek taşıyıcı gücüyse 

Connerton’a göre birbirinden farklıdır; mahal, anıt mekândan daha güçlüdür çünkü bir 

şeyi abideleştirme arzusunun bilinciyle veya ifşa olmamış bir unutma korkusuyla inşa 

edilen anıt mekân belirli bir mesaj içerdiği için o mesajı algılayabilmemiz, ilgimizi 

mekâna doğrudan odaklamamızı gerektirir; ne var ki mahali, dikkatimiz onda değilken 

bile farkında olmadan tecrübe eder, hayatın sıradan bir olgusu olarak kabul eder, 

kanıksar ve kendimizin kılarız (Connerton, 2021: 40-45). Bu durum flanör ve flanöz 

açısından düşünülecek olursa, onlar birer gezgin düşünür olarak dikkatlerini her iki 

mekân türünde de odaklayarak değişmekte ve dönüşmekte olan kenti belleklerine 

kazımakta ve moderniteyi okuyup analiz etmektedir. Bunu yaparken, 20. yüzyıl 

modernist metinlerinde de görüldüğü gibi, sürekli geçmişi hatırladıklarında, unutmaya 

karşı bir direnç gösterdikleri düşünülebilir çünkü Jan Assmann’ın da belirttiği gibi, 

“baskı koşullarında hatırlama bir direniş biçimi olabilir” (Assmann, 2015: 81). Bu 

baskı koşulları hem bireyin şahsi hayatında hem de içinde yaşadığı sosyal ve politik 

düzlemde kendini hissettirebilir. Bu doğrultuda, flanör ve flanözün hareket halinde 



87 
 

olduğu kent, bireysel, kolektif (iletişimsel) ve kültürel belleğin oluştuğu, bunlara ait 

anıların yerleştiği mekânları içinde barındıran bir uzam olarak belirir. Flanör ve 

flanözün hareket halindeki bedeni ise onun uzam içinde bu üç bu bellek türüyle 

bağlantı kurmasını sağlayan bir aracı olarak kendini gösterir.  

Bu bölümde ele alınan bireysel, kolektif (iletişimsel) ve kültürel bellekle ilgili 

öne çıkan düşüncelerde de görüldüğü üzere, zamanla iç içe olan uzam, üç bellek 

türünde de her daim vurgulanan ve anıların oluşturulması, hatırlanması ve 

unutulmasında başat olan bir unsurdur. Flanörün/flanözün varlık sebebinin modern 

zamanlara ait kent uzamı olduğu düşünüldüğünde, bu üç bellek türüyle olan ilişkisi 

irdelenirken, onu bedensel hareketini gerçekleştirdiği uzamı dikkate almak gerekli 

gözükmektedir. Nihayetinde Setha Low’un da belirttiği gibi, kişinin bedeninin ve 

bedeni tarafından işgal edilen uzamın algılanması ve deneyimlenmesi, onun duyguları, 

zihinsel durumu, benlik algısı, toplumsal ilişkileri ve kültürel eğilimleriyle ilişkili 

olarak genişleyip daralmaktadır (Low, 2017: 96). Burada sözü edilen bireyin 

duyguları, zihinsel durumu ve benlik algısı bireysel, toplumsal ilişkileri kolektif 

(iletişimsel), kültürel eğilimleri de kültürel belleğe karşılık gelmekte, uzamı işgal eden 

bedense bu bellek türleriyle bağlantıyı sağlamaktadır. 20. yüzyılın üç modernist kült 

metninde flanör ve flanözü bu temelde karşılaştırmalı olarak analiz etmeden önce 

literatürde flanör ve flanöze bellek bağlamında atıfta bulunan fikirlere bakmak, konuya 

bakış açısını zenginleştirecektir.  

2.2. FLANÖR/FLANÖZ VE BELLEK 

Literatürde flanör ve flanözün bellekle ilişkisi genellikle, flanör konusunda 

temel başvuru kaynağı olan Walter Benjamin’in Pasajlar eseri ve diğer muhtelif 

yazıları üzerinden kurulmaktadır. Bu kapsamda Benjamin’in diyalektik yöntemi, 

“deneyim”, “aura”, “hikâye anlatıcısı” ve “paçavracı” kavramları, bellek bağlamında 

flanör ve flanözle bağlantılandırılan unsurlar olarak göze çarpmaktadır. Benjamin’in 

fikirlerinin temelinde bulunan kolektif bellek yaklaşımı bu kurulan bağlantıların da 

temelini oluşturmakta ve flanör ve flanözün geçmişle olan ilişkisini toplumsal bir 

çerçeveye yerleştirmektedir. Bu bağlantıların yanı sıra, 20. yüzyıl modernist 

metinlerindeki flanör ve flanözün bedensel ve zihinsel yolculuğu da bellekle 

ilişkilendirilmekte ve bu eserlerde ön plana çıkan geçmiş ilişkisini tahlil etmek için yol 

gösterici nitelik taşımaktadır. 



88 
 

 Öncelikle Benjamin’in Pasajlar kitabındaki yazılarında kullandığı diyalektik 

yöntem, hatırlamaya dayalı bir yöntem olarak okuyucunun karşısına çıkmaktadır. 

David Frisby’e göre, Benjamin’in modernitenin tarih öncesini ve onun günümüze 

yansımasını yorumlayışı, özgün bir hatırlama şeklini gerektirmektedir. Bu bağlamda, 

Benjamin’in Pasajlar’daki modernitenin kökenlerini itinalı yorumu, detaylardan, 

diyalektik imgeleri geriye doğru takibinden ve şimdiye doğru yaptığı “kaplan 

sıçraması” ndan oluşmakta, bu süreçte de flanör, önemli bir rol oynamaktadır (Frisby, 

2015: 99). Benjamin’in geçmişten şimdiye yönelen bu özel bakışında flanörün rolü, 

modern kentin çelişkilerini gözler önüne sermektir. Priscilla Parkhust Ferguson’un da 

belirttiği gibi flanör, diğer herhangi bir kent tipinden daha fazla şimdinin dayatmacı 

devinimi ve geçmişin gözle görülür yükü arasına sıkışmış modern kentin çelişkilerini 

gösteren bir tiptir (Ferguson, 1997: 80). Flanör, bir yandan gözlerini kamaştıran öte 

yandan da kendisini tam olarak ait hissedemediği imge yüklü pırıltılı bir dünyanın 

içinde yürürken, gerilerde kalmış kayıp bir zamanın izlerinin de üzerinden 

geçmektedir. Walter Benjamin bu durumu, şu satırlarla ifade etmektedir:  

Sere serpe dolaşmaya çıkan için cadde, şöyle bir değişim geçirir: 

Dolaşmaya çıkanı, artık yitip gitmiş bir zamandan geçirir. Flâneur, cadde 

boyunca yürür; onun için her yol, yokuş aşağı iner. Annelere doğru olmasa 

bile, bir geçmişe doğru iner; bu, Flâneur’un kendi özel geçmişi olmadığı 

ölçüde derinlik kazanabilen bir geçmiştir. Ama yine de hep bir gençliğin 

geçmişi olarak kalır. Peki burada söz konusu olan, neden aynı zamanda 

yaya dolaşan kişinin kendi yaşanmış hayatının geçmişidir? Üstünde 

yürüdüğü zeminin, asfaltın altı boştur. Adımları tuhaf titreşimlere yol açar, 

yer döşemelerine vuran gaz lambası, bu çifte zemine tuhaf ve ikili bir ışığı 

yansıtır. Flâneur’ün figürü, bir saat mekanizması tarafından hareket 

ettirilircesine, çifte zeminli, taş yolun üstünden kayıp gider. Ve bu 

mekanizmanın bulunduğu yerden, eski bir oyuncakmış gibi, bir oyuncak 

saatin sesi gelir. Saat, şu şarkıyı çalar: “Gençliğimden/ 

Gençliğimden/Gençlik günlerimden kalma bir şarkı/Hep gelir arkamdan.” 

Bu ezgiyle birlikte Flâneur, çevresindekileri yeniden tanır; ona seslenen, 

kendi son gençliğine ait bir geçmiş değil, ama daha önce yaşanmış bir 

çocukluktur ve bu çocukluk, onun için de geçerlidir: Seleflerinden birine 

ait olduğu kadar, ona da aittir (Benjamin, 2014: 262-263). 

 Benjamin’in bu satırlarında flanörün bireysel geçmişinin aynı zamanda 

seleflerine ait bir geçmiş olması, Maurice Halbwachs’ın içsel ve bireysel olan 

otobiyografik bellekle dışsal ve toplumsal olan tarihsel belleğin iç içe olduğu görüşünü 

hatırlatmaktadır. Bu doğrultuda flanörün bireysel geçmişinin, toplumsal olarak tecrübe 

edilmiş bir geçmişin parçası olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Susan Buck-

Morss’ a göre, uzamsal bir haritanın üzerine zamansal bir haritanın mühürlendiği 

Benjamin’in bu yaklaşımında, şehrin algılanışını biçimlendiren akıl çelici imgeler 

zinciri, Benjamin’in kentteki kendi çocukluğunun tarihsel belleğini tetikleyen rüya 



89 
 

imgeleri olarak işlev görmektedir. Burada imgelerin 19. yüzyıl başları Paris’ine ait, 

Benjamin’in çocukluğununsa 19. yüzyıl sonları Berlin’in de geçmiş olması önemli 

değildir; kapitalizm tarafından inşa edilen bu imgeler, uluslararası sınırlar boyunca 

serbestçe hareket ederler ve aynı zamanda, bireyin fiilen yaşadığı deneyimler ile 

önceki nesillerin yalnızca kitaplar aracılığıyla deneyimlenen kolektif tarihi arasındaki 

sınırın da ötesine geçerler. Bireysel ve toplumsal düzeyde önemli olan, kişinin bunların 

geçmişteki kaynaklarına doğru izini sürerek, kâbus olarak yorumlayacağı ya da 

temenni olarak anlayacağı bir tarihsel bilinçle rüyadan uyanmasıdır (Buck-Morss 

1986: 132-133). Bu çerçevede, modern kentteki aldatıcı görüntüler flanörün belleğini 

harekete geçirerek, onun parçası olduğu bir tarihi yeni bir bilinçle okumasını ve 

çevresini bu yeni bilinçle değerlendirmesini sağlamaktadır.   

 Benjamin’in Pasajlar eserinde belleği ele alışı, “deneyim” kavramı ile 

bağlantılı olarak belirmektedir. Bu doğrultuda flanörün bellekle ilişkisi, deneyim 

kavramı üzerinden de kurulmaktadır. Benjamin’e göre “Deneyim, anında kesin 

biçimde saptanmış olgulardan çok, belleğe akan, kümelenmiş ve çoğunlukla bilinç 

düzeyinde algılanmamış verilerden oluşur” (Benjamin, 2014: 204). Bu düşünce, bellek 

olmadan deneyimin var olamayacağı anlamını taşımaktadır. Deneyim ise Benjamin’in 

fikir dünyasında “Erfahrung” (deneyim) ve “Erlebnis” (yaşantı)15 olarak ikiye 

ayrılmaktadır:  

Şok faktörünün tek tek izlenimlerdeki payı ne kadar büyükse, bilincin 

uyaranlarından korunma amacıyla, gündemde kalması ne kadar zorunluysa 

ve bu bilinç ne ölçüde etkiliyse, izlenimler de o kadar düşük düzeyde 

deneyime girer; buna karşılık yaşantı kavramına uygunlukları da aynı 

ölçüde artar. Şoka karşı savunmanın asıl işlevi, belki de olaya içeriğinin 

bütünlüğü pahasına, bilinç düzeyinde tam bir zaman noktası sağlamak 

olarak dile getirilebilir. Böylesi, düşünme eyleminin doruktaki 

eylemlerinden biri olur ve olayı bir yaşantıya dönüştürür (Benjamin, 2014: 

210).  

Bu satırlarda sözü geçen “şok” ile kastedilen, kapitalizmin ürünü olan aldatıcı 

görüntülerle dolu modern kentin, gözlemci üzerinde yarattığı şok dolu izlenimlerdir. 

Bu izlenimler, uyaranlardan korunma amacıyla farkındalıkla, bilinç düzeyinde 

edinildiğinde Erlebnis (yaşantı), farkında olmadan, bilinç dışı olarak edinildiklerinde 

ise Erfahrung (deneyim) olmaktadır. Deneyimin yaşantıya dönüşmesiyse, onun 

zamansal bir referans noktası bulunarak bilince çıkarılmasıyla gerçekleşmektedir. 

Tecrübenin bu iki hali, Benjamin’de Proust’un istemli bellek ve istem dışı bellek 

 
15 Bu Almanca kavramların “deneyim” ve “yaşantı” olarak Türkçeye aktarımı, Pasajlar (Benjamin, 

2014) eserinin çevirmeni Ahmet Cemal’e aittir. 



90 
 

kavramlarıyla ilişkili olarak belirmektedir. İstemli bellek (mémoire voluntaire), 

geçmişin dikkati yönelterek, çaba ve istençle hatırlanmasını, istem dışı bellek 

(mémoire involuntaire) ise geçmişin bir nesne veya onun uyandırdığı duygu 

vasıtasıyla istemsiz olarak aniden anımsanmasını ifade etmektedir. Benjamin’e göre, 

“Ancak açıkça ve bilinçli olarak ‘yaşanmayan’, özne açısından bir yaşantı niteliği 

kazanmamış olan, mémoire involuntaire’in bir bileşkesi olabilir” (Benjamin, 2014: 

208). Bu bağlamda, deneyim istem dışı belleğin, yaşantı ise istemli belleğin bir 

bileşkesi olarak ortaya çıkmaktadır. Tüm bu kavramlarınsa flanörle ilgisi 

bulunmaktadır. Bu doğrultuda, Benjamin’in flanörün kalabalıkla olan karşılaşmaları 

üzerine olan sözleri önem arz etmektedir; “Bu kalabalığa bir ruh kazandırmak, 

Flâneur’e en özgü nitelik taşıyan amaçtır. Bu kalabalıkla gerçekleşen karşılaşmalar, 

Flâneur’ün anlatmaya doyamadığı yaşantıdır” (Benjamin 2014: 246). Bu anlamda, 

flanörün bahsi geçen karşılaşmaları, istemli belleğin emrinde olan yaşantıya 

dönüşmektedir. Bununla birlikte, Benjamin’e göre flanör yalnızca bu tür yaşantılardan 

beslenmemektedir:  

Flâneur kenti dolaşırken onu saran, bir hastalık öncesini çağrıştıran 

esriklik, besin kaynağını yalnızca Flâneur'ün gördüklerinde değil, ama salt 

bilgide ve ölü verilerde de bulabilir ve bunları birer deneyim ya da yaşantı 

niteliğiyle kendisine mal edebilir. Bu duyumsanmış bilme konumu, 

kendiliğinden de anlaşılabileceği üzere, özellikle sözlü bir haber olarak 

insandan insana iletilir. Öte yandan aynı konum, Ondokuzuncu Yüzyıl 

boyunca uçsuz bucaksız kapsamda denebilecek yazılı kaynaklara 

yansımıştır. […] Bu kitapların incelenmesi, Parisli için ikinci ve bütünüyle 

hayal kurma temeline dayandırılmış bir yaşam gibiydi; bu kitapların ona 

kazandırdığı bilgi, öğleden sonra gezintileri sırasında, Aperitif’den önce, 

imgeye dönüşürdü (...) (Benjamin, 2014: 264).  

Bu satırlardan anlaşılacağı üzere, flanör yalnızca kentin kalabalığı içerisinde 

gezinirken gördüklerinden değil, insanların ona sözlü olarak aktardıklarından ve yazılı 

kaynaklardan okuduklarından beslenerek de zihninde kentle ilgili izlenimler 

oluşturmaktadır. Bu izlenimleriyse kent gezileri sırasında kimi zaman istemli belleğe 

dayanan yaşantıya, kimi zamansa istemsiz belleğe dayanan deneyime dönüştürerek 

kendine mal edebilmektedir. Bu anlamda, Cengiz Tüzün’ün belirttiği gibi, “kapitalist 

tarihin, kendini mitik, doğal bir gerçeklik olarak sunmasını yapısöküme uğratarak, 

alegorik anlamlarla, bir tecrübe hali ile mevcut olan üzerinden namevcut olanın 

perdesini açan” flanör, “Erlebnis ve Erfahrung deneyimi arasında gidip gelen 

kentlidir” (Tüzün, 2022: 1137). Şok deneyimi ve şok yaşantısı arasında gidip gelen bu 

kentli, kentte gördükleri, kentle ilgili duydukları ve okudukları üzerinden 



91 
 

modernitenin yarattığı yıkımları örten perdeyi açmakta ve kente bambaşka gözlerle 

bakmaktadır.  

Benjamin Pasajları’da modernitenin yarattığı yıkım, “aura’nın yıkımı” olarak 

adlandırılmaktadır. Eserde “atmosfer” olarak da geçen aura, Benjamin’in notlarına 

göre, “bir uzaklığın, ne denli yakında bulunursa bulunsun, bir defaya özgü görünüşü” 

olarak tanımlanmakta ve bu, sanat eserinin kült değerinin uzamsal-zamansal 

anlatımını ifade etmektedir (Benjamin, 2014: 80). Biraz soyut kalan bu tanımlama, 

eserin ilerleyen sayfalarında biraz daha netleşmektedir; Benjamin, bir nesnenin 

aurasını, “Mémoire involuntaire’in içinde bulunan ve bir algılama nesnesinin 

çevresinde kümelenmeye çalışan çağrışımlar” olarak adlandırmaktadır (Benjamin, 

2014: 236). Bu minvalde, belirli bir uzam-zaman içinde bir nesneye uzaktan 

bakıldığında, eğer o nesne istem dışı belleği harekete geçirerek geçmişe dair bir şeyleri 

anımsatıyorsa, bu onun auraya sahip olduğu anlamına gelmektedir. Benjamin, 

Baudelaire’in poetikasını incelerken, aurayla ilgili şu sözleri söylemektedir; 

“Baudelaire, modern çağın sansasyonun bedelinin ne olacağını belirlemiştir: Bu bedel, 

şok deneyimi içerisinde auranın yıkımıdır” (Benjamin, 2014: 245). Bu bağlamda 

modernitenin, aurasız, hiçbir şey çağrıştırmayan nesneler dünyasında yaşanan bilinç 

dışı bir şok deneyimi ortaya çıkardığını söylemek mümkündür.  

Aurasız nesneler, kapitalizmin seri üretimle ürettiği tekdüze, birbirinin benzeri, 

özgün olmayan nesnelere denk düşmektedir. Kapitalizmin auradan yoksun nesneler 

dünyası da flanörün kent sahnesine çıktığı dünyadır. Aurayı, “nesneleri benzersiz kılan 

hale” olarak tanımlayan Nurdan Gürbilek’ e göre flanörün deneyimi, “aura’sını 

kaybetmiş bir çağın deneyimi” dir (Gürbilek, 2014: 29, 37). Böyle bir çağda flanörün 

kentte izini sürdüğü şeyse yine auranın kendisidir. Bu doğrultuda Stavros Stavrides, 

flanörün kentteki duruşunu şöyle tarif etmektedir:  

Bu duruş, metropol alanında aura sahibi unsurları hissedemeyen ya da fark 

edemeyen sokaktaki o uyuşmuş özel bireyinkinin aksine, aurayı takdir 

edebilme duruşudur. Kent hayatı flanörün gözlerinde yeniden özel bir aura 

kazanır. Dalıp gitmiş bir bakış, flanöre uçucu metropol imgeleri hakkında 

yeniden bir perspektif kazandırır ve bunun sayesinde “mesafenin eşsiz 

tezahürü” algılanır. Diğerleri için korunmacı bir anlayışla sıradan olarak 

sunulan şey, onun için tuhaf bir hal alır. Her şey bir sanat eseri statüsü, her 

obje göz teması kurulabilir bir nitelik kazanır (Stavrides, 2021: 94).  

 Stavrides’in bu cümlelerinden de anlaşılacağı üzere, flanörün kentteki imge 

avcılığı, auraya sahip nesneleri yakalama üzerine kuruludur. Sıradan olanın içinde 

aurasıyla parlayanı keşfeden flanör, geçmişin de kapılarını aralamaktadır. 



92 
 

Benjamin’in, auralı nesnelerin istem dışı belleği harekete geçiren çağrışımlar yaydığı 

düşüncesi göz önüne alındığında, flanörün bellekle olan ilişkisi Stavrides’e göre 

şöyledir: 

“İstemsiz hatırlamalar deneyiminde, geçmişe açılan bir eşik peyda olur. 

Aydınlatıcı bir anlık ışık çakmasıyla izler apaçık okunaklı biçimde 

belirirken, geçmiş aniden yakınlaşır. Bununla birlikte geçmiş, ‘kendisini 

çağıran’ deneyim ne kadar güçlü olursa olsun uzak ve yaklaşılamaz olarak 

kalır ve eşsizliğin aurasını yaymaya devam eder” (Stavrides, 2021: 99). 

 Böylelikle flanör, benzersiz bir kayıp zamanın büyüsünü uzaktan da olsa 

tekrardan ele geçirmektedir. Bu durum flanörün, modern kentin sıradan sakinlerinin 

bilinç dışı olarak yaşadığı şok deneyimini, bilinçli bir yaşantıya dönüştürmesi olarak 

yorumlanabilir. Buraya kadar aktarılan bakış açıları doğrultusunda, Benjamin’in 

flanörünün kapitalizmin aldatıcı rüyasından uyanıp farkındalığa kavuştuğu bir süreç 

yaşadığını, bu süreçte de bellek, deneyim ve auranın birbirleriyle bağlantılı olarak 

başrollerde oynadığını söylemek mümkün gözükmektedir. 

Benjamin’in bellek, deneyim ve aura ile ilgili fikirlerinin merkezinde 

konumlandırılan flanör, literatürde Benjamin’in yazılarında değindiği diğer figürler 

olan “hikâye anlatıcısı” ve “paçavracı” ile de bellek bağlamında ilişkilendirilmektedir. 

İlk olarak hikâye anlatıcısına değinmek gerekirse, Benjamin, deneyimin değer 

kaybetmesiyle birlikte artık ağızdan ağıza aktarılan deneyimden beslenen hikâye 

anlatıcısının da hayatımızdaki hükmünü kaybettiğini dile getirmektedir. Benjamin’e 

göre bu süreç, cepheden dönenlerin dilsizleştiği ve başkalarıyla paylaşabilecekleri 

deneyimler açısından zenginleşmek yerine yoksullaştıkları I. Dünya Savaşı’yla birlikte 

başlamıştır. Bu sürecin ilk belirtisiyse, modern çağın başında romanın doğuşu 

olmuştur. Benjamin’in belirttiği üzere, romanın, hikâyeden ve daha dar anlamda 

destandan temel farkı, kitaba bağımlı olup sözlü edebiyattan gelmemesi ve yine ona 

dönmemesidir. Sözlü edebiyatta anlatıcı, hikâyesini kendi deneyiminden ya da ona 

aktarılanlardan çıkararak bunu dinleyicilerinin deneyimi haline getirirken, romancı 

kendini tecrit etmekte ve en temel kaygılarından örnek vererek, insan hayatını, 

benzersiz olanı uç noktalara vardırarak tasvir etmektedir. (Benjamin, 2014b: 77-81). 

Bu çerçevede, yaşanan şok deneyimiyle birlikte ağızdan ağıza aktarılan deneyimin 

yara alması, iletişimsel belleği anlatıyı besleyen unsur olmaktan çıkarmış ve onu 

bireysel alana çekmiştir. İlk emaresine romanın doğuşunda rastlanan bu süreç, hikâye 

anlatıcılığının sonunu getirmiştir. 



93 
 

İkinci olarak “paçavracı” figürüne bakıldığında, onun aslında Benjamin’in 

Pasajlar eserinde Baudelaire’in poetikasını incelerken ele aldığı, flanör gibi kente ait 

bir tip olduğu görülmektedir. Benjamin’e göre paçavracı, yeni endüstri yöntemlerinin 

sonucu atıkların belirli bir değer kazanmasıyla birlikte kentlerde çoğalmaya başlayan, 

aracı ustalar için çalışan, sokakta gelişen bir tür ev endüstrisinin temsilcisi ve sefaletin 

son sınırında olan kişidir. Bohemden olmasa da edebiyatçıdan komplocuya kadar 

bohemden olan herkes, paçavracıda kendinden bir parça bulabilmiştir. Meçhul bir 

yarınla karşı karşıya olan ve topluma yönelik henüz muğlak olsa da az çok bir karşı 

çıkış atmosferini paylaşan herkes, vakti geldiğinde içinde yaşadığı toplumun 

temellerini sarsmakta olanlarla aynı duyguları paylaşabilecek olduğundan, paçavracı 

düşlerinde yalnız kalmamıştır (Benjamin, 2014: 116). Bu kapsamda, endüstri atıklarını 

toplayıp satan paçavracının, düzene başkaldırma potansiyeli olan ezilenler sınıfına ait 

olduğu ve bu başkaldırı potansiyelini taşıyan bir diğer grupla, Benjamin’in tabiriyle 

“burjuva sınıfının eşiğinde duran” bohemlerle aynı dünyanın hayalini kurduğu 

anlaşılmaktadır. Bu doğrultuda, boheme dâhil olan 19. yüzyılın Parisli sanatçı-aydın 

flanörünün de paçavracının hislerine ortak olduğunu söylemek mümkündür. Seçkin 

Aydın, günümüz sanatçısını da bu bağlama yerleştirmekte ve onu bir flanör, paçavracı 

ve hikâye anlatıcısı olarak yorumlamaktadır:   

Flâneur ve Paçavracı olan sanatçı, yolda yürürken duyduğu bir cümle, 

gördüğü bir imge veya bulduğu bir nesne onda bir düşünce uyandırır ve bu 

düşünceyi daha önce topladığı başka duyum veya imgelerle birleştirerek 

bir öykü oluşturur, bu aslında, altparçacıklar olarak hayata yapılan 

atıflardır” (Aydın, 2012: 149).  

 Aydın burada, sanatçının flanör olarak gezindiği kentte duyduklarının ve 

gördüklerinin zihnini uyarmasını ve bunun sonucunda ortaya çıkan fikirlerin de 

belleğindeki diğer duyum ve imgelerle birleşerek bir sanat eserine dönüşmesini 

anlatmaktadır. Bu bağlamda, deneyimlerini sanat ürününe dönüştürerek aktaran 

sanatçı flanör, aynı zamanda paçavracı gibi bir toplayıcıdır; onun sanat eserinin 

malzemesini, gördüklerinden ve duyduklarından toplayıp belleğine kazıdığı imgeler 

oluşturmaktadır. Flanör sanatçı bunları “hayatın alt parçacığı” olan bir anlatıya 

dönüştürdüğünde, bu anlatı bir deneyimin ürünü olduğu için flanör de bir öykü 

anlatıcısına dönüşmektedir. Benjamin her ne kadar öykü anlatıcılığının bitiş emaresini 

romanın doğuşunda görse de flanör sanatçı kentin başrolde olduğu bir roman 

yazdığında, yitip gitmekte olan bir kentin panoramasını, kendisinin ve başkalarının 

deneyimlerinden beslenerek sonraki nesillere aktarmaya çalışmaktadır.   



94 
 

 Çalışmanın ilk bölümünde de değinildiği üzere, Benjamin flanörün sonunun 

19. yüzyılın sonlarına doğru geldiğini ve onun bir burjuvaya dönüştüğünü ilan etmiş 

ancak flanör farklı biçimlerde de olsa sonraki yüzyıllarda edebi eserlerde varlığını 

sürdürmeye devam etmiştir. Bu konuda Deborah L. Parsons, 19. yüzyılın sonları ve 

20. yüzyılın başlarında gelişen ve kent gözlemini vurgulayan ifade biçiminin 

Benjamin’in flanörünün tipik eyleminden farklılaştığını, bunun yerine paçavracı 

figürünün ötekileştirilmiş kent aşinalığıyla benzerlik gösterdiğini belirtmektedir. 

Parsons’a göre, bir kent metaforu olan flanör kavramı modernitenin yolculuğuyla 

birlikte bozularak paçavracıya dönüşmüş, bu marjinal figür de anıtsal tarihten ziyade 

gündelik yaşantının atık nesneleriyle ilgilenerek, katmanlı zamanının bir palimpsesti 

olan kentle bağlayıcı bir ilişki kurmuştur. Bu doğrultuda, Parsons kadının kent 

uzamındaki deneyimlerini paçavracı figürüyle bağdaştırmakta ve feminist 

eleştirmenlerin modernitenin 20. yüzyıl kentiyle çok daha alakalı olan bu alternatif 

metaforu farketmeleri için kent gözlemcisine boş zamanı olan flanör olarak 

odaklanmaktan vazgeçmeleri gerektiğini dile getirmektedir (Parsons, 2003: 2-10). Bu 

açıdan, 19. yüzyıl sonu ve 20. yüzyıl başındaki eserlerde flanör ve flanözün, kentin 

günlük yaşamına ait unutulmuş, kenara atılmış ve dışlanmış unsurları farkedip bir 

paçavracı gibi onları toplayan ve kentin farklı zaman katmanlarındaki geçmişe uzanan 

kent gözlemcileri olduğu anlaşılmaktadır. Bu bağlamda, iki figürde de hatırlamanın 

baskın öğe olduğunu söylemek olası görünmektedir. Benjamin’in, 19. yüzyıl 

başlarındaki flanör için söylediği “Flâneur’de baskın öğe, bakınmanın verdiği zevktir” 

(Benjamin, 2014: 163) sözü de göz önüne alındığında, 20. yüzyılın kapıları aralanırken 

flanör tipinin değişime uğradığını ve genellikle bu dönemde belirdiği kabul edilen 

flanöz tipinin de zamanın ruhuna göre şekillendiğini söylemek yanlış olmayacaktır.  

 Kent gözleminin ifade biçiminin bu minvalde değişmesi, esasen daha büyük 

bir değişimin sonucudur. Bu büyük değişimin adı ise modernizmdir. Peter Barry’e 

göre modernizm, 20. yüzyılın ilk yarısında sanat ve edebiyatta egemen olan, bu 

zamandan önceki müzik, resim, edebiyat ve mimaride gerçekleştirilen uygulamaların 

yapısını alaşağı etmiş, bunların en temel unsurlarına meydan okumuş ve onları 

reddetmiş bir harekettir. Müzikte melodi ve ahenk bir kenara bırakılmış, resimde 

perspektif ve görsel tasvirler yerine soyutlama, mimaride geleneksel formlar ve 

materyaller yerine sade geometrik formlar ile dökme cam ve beton, edebiyatta ise 

kronolojik hikâyeler, ilahi bakışlı anlatıcı, süreğen anlatılar ve kapalı sonlarla ön plana 



95 
 

çıkan geleneksel realizm yerine çeşitli türde deneysel formlar kullanılmıştır (Barry, 

2002: 81). Bu çerçevede modernizm, sanat ve edebiyattaki tüm geleneksel ifade 

biçimlerine karşı yenilikçi bir hareket olarak kendini göstermektedir. Bu yenilikçi tavır 

modernite kavramını hatırlatsa da modernizm ve modernite birbirleriyle ilişkili 

olmalarına rağmen eş anlamlı kavramlar değildir; Hugh Grady’e göre modernite, 

kapitalist ekonomi, seküler zihniyet ve bilimsel temelli teknoloji ile temsil edilen daha 

uzun bir tarihsel dönemi işaret etmektedir. Grady, estetik modernizmin modernite 

kutsamalarını asla dışarıda bırakmasa da birçok yönden toplumsal ve teknolojik 

moderniteye karşı bir başkaldırı olduğunu, modernist şaheserlerin birçoğunun 

mekanik, ruhsuz ve parçalanmış toplumlar ortaya çıkarmış görünen ve genellikle insan 

ruhunu yaralayıcı olan moderniteye karşı tutkulu bir başkaldırı sergilediğini ifade 

etmektedir (Grady, 2000: 2). Bu kapsamda modernite toplumsal bir yenilik hareketi, 

modernizm ise bu hareketi benimseyen ancak onun olumsuz yönlerini içeriden 

eleştiren estetik bir yenilik hareketi olarak belirmektedir. Aralarındaki bu ilişki kimi 

zaman kafa karıştırıcı olsa da farklı alanlara ait olmalarıyla ayırt edilebilirlerdir.  

 Modernizmin moderniteye yönelik eleştirileri, onu geçmişle olan ilişkisini de 

göz önüne sermektedir. Barry’nin Jeremy Hawthorn’dan aktardığına göre, modernizm 

ortaya koyduğu eserlerde parçalanmışlığı öne çıkarmakta ve bunu inancın tam ve 

otoritenin sağlam olduğu eski zamanlara derin bir nostalji ifade ederek yapmaktadır 

(akt. Barry, 2002). Nostalji unsurunun her modernist eserde ön plana çıktığını öne 

sürmek fazla genelleyici görünse de modernizmin, moderniteyle birlikte yitip giden 

şeylere bir hayıflanma içerdiğini söylemek mümkündür. Modernizmde bireyi kendi iç 

dünyasına yönelten de bu hayıflanmayla birlikte hissedilen parçalanmışlık ve yitiklik 

duygusudur. Bu içe dönüş, bireyin kendi zihnine, duygularına, düşüncülerine ve 

anılarına dönmesi anlamını taşımaktadır. 20. yüzyıl kenti, flanörü ve flanözü de ifade 

biçimini bu modernist bağlamda bulmaktadır. Bu doğrultuda John Rignall, modernist 

kurgunun zihni ve kenti aynı anlatı anında haritaladığını, bu anlamda kent hayatının 

türlü türlü fenomeninin zihnin sınırlarını işaretlediğini ve böylece kurgusal kentin aynı 

zamanda zihnin bir manzarası olduğunu belirtmektedir (Rignall, 1992: 151). Zihnin ve 

kentin panoramasının bu şekilde üst üste bindiği anlatının kahramanı olan flanör ve 

flanöz kentte gezinirken aynı esnada zihinsel bir yolculuk yapmakta, yani fiziksel ve 

zihinsel hareket birbirine eşlik etmektedir. Parsons’ın paçavracıya yakın bulduğu bu 

tipi Rignall “modernist flanör” olarak adlandırmakta ve onu “realist flanör” den 



96 
 

ayırmaktadır; realist flanör görsel ve imgesel gücüyle dikkat çekerken, modernist 

flanör algılayan bir özne olarak kendi zihninin ve belleğinin içine bakmaktadır 

(Rignall, 1992: 158-159). Bu yaklaşım tam olarak bu çalışmanın “flanör/flanöz bellek” 

başlığını tanımlamaktadır; modernist flanör ve flanözün eş zamanlı olarak fiziksel 

hareketini ve içsel yolculuğunu analiz etmek, kentli modern öznenin zihninin ve 

belleğinin dinamiklerini keşfetmek manasına gelmektedir. Modernizmin içinde 

modernite eleştirisi taşıdığı göz önüne alındığında, bu keşfin de modernite eleştirisi 

barındırması bir hayli muhtemeldir.  

 Sonuç olarak, Benjamin’in Baudelaire’in poetikası üzerinden 19. yüzyılın 

görüngülerini tespit ederken kullandığı diyalektik yöntem, “deneyim”, “aura”, “hikâye 

anlatıcısı” ve “paçavracı” kavramları, yine bu görüngülerden biri olan flanör ve daha 

sonra literatüre giren flanöz kavramıyla bellek bağlamında ilişkilendirilmektedir. 

Modernist metinlerdeki flanör ve flanözün kentteki yolculuğu da kahramanın içe 

bakışı doğrultusunda bellekle bağlantılandırılmakta ve realist metinlerdeki flanör ve 

flanözlerden ayrı tutulmaktadır. Tüm bu bilgiler yol gösterici olmakla birlikte belleğe 

bütünlüklü bir bakış açısı sağlamamaktadır. Bu bütünlüklü bakış açısı çalışmanın son 

bölümünde, kenti hatırlamanın gerçekleştiği bir uzam olarak ele alıp flanör ve flanözün 

bedensel hareketini ve gözlemciliğini bireysel, iletişimsel ve kültürel belleğe ulaşmada 

bir aracı olarak kabul eden okuma yöntemiyle sağlanmaya çalışılacaktır. Bu eksende, 

öncelikle James Joyce, Ahmet Hamdi Tanpınar ve Virginia Woolf’un hayatı ve 

eserlerine kısaca değinilip Ulysses, Huzur ve Mrs. Dalloway’deki flanör/flanöz tipleri 

tanıtılacak, ardından bu üç eserdeki flanör ve flanözlerin bellekle olan ilişkileri 

karşılaştırmalı olarak analiz edilecektir.       

     

  

 

 

 

 

 

 



97 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

JAMES JOYCE’UN ULYSSES, AHMET HAMDİ TANPINAR’IN HUZUR VE 

VIRGINIA WOOLF’UN MRS DALLOWAY ESERLERİNDE 

FLANÖRÜN/FLANÖZÜN BELLEK İZLERİ 

3.1. JAMES JOYCE, ULYSSES VE FLANÖR 

Kaleme aldığı sıradışı yapıtlarıyla tanınan, kimine göre “edepsiz”, kimine göre 

“deli”, kimine göreyse “bir yazın azizi” olan James Augustine Joyce, 1882 yılında, 

hayatı boyunca eserlerinin tek konusu olacak olan Dublin’de, John Stanislaus Joyce 

ve Mary Jane’in on çocuğundan en büyüğü olarak dünyaya gelmiştir. Eğitim hayatına 

önde gelen bir Katolik yatılı okulu olan Clongowes Wood College’da başlamış, daha 

sonra Dublin’de gündüzlü bir okul olan Belvedere College’da devam etmiş ve 1898’de 

University College Dublin’in Modern Diller Bölümüne girerek, dört yıl sonra buradan 

mezun olmuştur. Daha okul yıllarında eleştirmen yönüyle kendini göstermeye 

başlayan Joyce, bu yıllarda birçok şiir, düzyazı ve epifani16 taslağı yazmıştır. 

Mezuniyetinin ardından tıp eğitimi almak için Paris’e gitse de bir yıl sonra annesinin 

hastalığı üzerine Dublin’e geri dönmüş, burada kısa bir süre özel bir okulda 

öğretmenlik yapmış, birkaç kısa öykü ve şiir yayımlamış ve ulusal müzik festivalinde 

şarkı söyleme yarışmasında bronz madalya kazanmıştır. Daha sonra Ulysses eserinde 

onurlandıracağı 1904 Haziranında, ileride karısı ve iki çocuğunun annesi olacak olan 

Galwayli oda hizmetçisi Nora Barnacle’a âşık olmuş ve aynı yıl onunla birlikte Kıta 

Avrupa’sına giderek, Pola-Roma-Trieste-Paris-Zürih şehirlerinde geçecek ve ölene 

dek sürecek olan sürgün hayatına başlamıştır (Gross, 1989: 11-15). 

 Joyce, 1909 ve 1912 yılları haricinde Dublin’e bir daha uğramamış ve büyük 

tartışma yaratan eserlerini, kimi zaman maddi sıkıntılar çektiği, kimi zaman beğenisini 

kazandığı finansörler tarafından desteklendiği, kimi zaman takdir edildiği, kimi 

zamansa tepkiyle karşılandığı gönüllü sürgünü sırasında tamamlamıştır. İrlanda’dan 

ayrılmadan önce başladığı, kısa öykülerini bir araya getirdiği meşhur Dubliners 

(Dublinliler) kitabını 1905’te bir yayıncıya vermesine rağmen, öfkeli tartışmalardan 

sonra ancak 1914’te yayımlatabilmiştir. Bu süreçte Chamber Music (Oda Müziği) adlı 

bir şiir kitabı çıkarmış ve 1914-15 yılları arasında Egoist isimli bir İngiliz dergisinde 

dizi olarak yayımlanan otobiyografik romanı Stephen Hero’nun öyküsünü, A Portrait 

 
16 Epifani: Bir anlık aydınlanmanın yer aldığı kısa olay (Gross, 1989: 11). 



98 
 

of the Artist as a Young Man (Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi) adıyla 

yeniden yazmıştır. Yine 1914’te, Exiles (Sürgünler) adlı günümüze ulaşan tek 

oyununun büyük bölümünü bitirerek, Ulysses’in planını çıkarmaya başlamıştır (Gross, 

1989: 12).  

Joyce, Portre’nin 1916’da New York’ta, 1917’de de İngiltere’de 

yayımlanmasından sonra buralarda küçük fakat seçkin bir kitle tarafından izlenmeye 

başlamış ve bu ilgi, Ulysses’ten bölümlerin 1918-19 yıllarında Egoist ve Little Review 

dergilerinde yayımlanmasıyla artmıştır. 1920’de New York Kötü Alışkanlıkları 

Önleme Kurumunun şikâyeti üzerine Little Review Ulysses’in dizi olarak 

yayımlanmasını durdurmaya zorlanmış, bunun üzerine Joyce, Paris’te yaşayan 

Amerikalı Slyvia Beach’in, Ulysses’i sahibi olduğu Shakespeare and Company 

kitabevinde bastırma önerisini kabul etmiştir. Böylelikle uyandırdığı kızgınlıkla 

Joyce’u zamanının en tanınmış yazarlarından biri yapan Ulysses, Joyce’un kırkıncı 

doğum günü olan 2 Şubat 1922’de, Paris’te yayımlanmıştır (Gross, 1989: 12-13; 

Gibson, 2016: 174). 

Joyce, 1923 yılında, yayımlandığında okurlarını yine şaşkınlığa uğratacak olan 

son eserini yazmaya başlamış ve geçici olarak Work in Progress diye adlandırdığı bu 

roman, 1939’da Finnegans Wake (Finnegan Uyanması) adıyla Londra ve New York’ta 

yayımlanmıştır. Bu süreçte Joyce, hayatında zor günler geçirmiş, görme yetisini 

önemli ölçüde kaybetmiş ve kızı Lucia’yı akıl hastanesine yatırmak zorunda kalmıştır. 

Yayımlanan son kitabının anlaşılmaması ve soğuk karşılanması da onun hevesini 

kırmıştır. İkinci Dünya Savaşı çıktıktan bir süre sonra önce Paris’ten Vichy 

yakınlarındaki bir köye, sonra da Zürih’e taşınan Joyce, 1941’de geçirdiği bir ülser 

ameliyatı sonrası burada hayata gözlerini yummuştur (Gross, 1989: 13-15). 

 Joyce’un eserlerinde değindiği konular, kullandığı dil ve bir araya getirdiği 

farklı biçim ve üsluplar, onun aykırı bir yazar olarak görülmesinin temelini 

oluşturmuştur. David Norris ve Carl Flint’in belirttiği üzere, Joyce eserlerinde dili 

hammaddesi olarak kullanmış ve onu deneylerden geçirip en yüksek düzeyine 

ulaştırmaya çalışmıştır. Bunun yanı sıra, daha önce sanatın konusu olamayacak denli 

kişisel, içten veya tehlikeli görülen insan deneyimlerini gerçekçi bir üslupta dile 

getirmiş, özellikle de Victoria döneminin cinsellik anlayışını köktenci bir dürüstlükle 

ele alarak, insanın ruhsal gelişiminin cephelerini genişletmiştir (Norris ve Finn, 1996: 

5). Tüm bunları nüktedan bir tavırla ironiyi ustalıklı biçimde kullanarak yapan Joyce, 



99 
 

bazen anlaşılamamış bazense yanlış anlaşılmıştır. Kimileri tarafından eserlerinin bir 

meselesinin olmadığı ve saf bir estetik kaygıyla yazıldığı düşünülse de aslında Declan 

Kiberd’in, Andrew Gibson’ın Joyce biyografisine atfen dile getirdiği gibi, “ne 

hevessiz bir estetikçi ne de biçimlerle oynayıp duran bir avaredir; aksine misyonu olan 

bir adamdır o. Bu misyon da, ister siyasi, ister dini, isterse de sanatsal olsun bütün 

kısıtlayıcı kodlardan kendini kurtarabileceği yol ve yordamları keşfetmektir” (Kiberd, 

2016: 8). Nitekim onun gönüllü sürgünlüğü de keşfettiği bu yol ve yordamlardan bir 

tanesidir. Britanya İmparatorluğunun sömürgeci baskısı ve onun karşısındaki Katolik 

ve milliyetçi aşırı uçların arasında kalan İrlanda’dan ayrılan Joyce, düşünsel ikliminde 

barınamadığı memleketine uzaktan bakıp onu edebiyatının merkezine koymuş ve bu 

kısıtlayıcı kodları yenilikçi sanatıyla aşarak, modernist bir yazar olarak edebiyat 

tarihine geçmiştir.  

Joyce, Avrupa modernizmi içinde değerlendirilse de onun modernizmini 

İrlanda’dan ayrı düşünmek mümkün değildir. Andrew Gibson’ın da belirttiği gibi, 

Joyce temelde İrlandalı bir yazardır ve eserlerinde öncelikle İrlanda tarihi, siyaseti ve 

kültürüne ait konuları işlemiştir. Bu yüzden de bu eserlerde modernizm olarak 

değerlendirilen şey, aslında İrlanda merkezli bir gündemi ifade etmektedir (Gibson, 

2016: 13). Joyce, eserlerinde Dublin insanına, sokaklarına ve yaşamına dair şeyler 

anlatmıştı. Bunu yaparken de kimi zaman Dublin’le alakalı zihninde kalanları, 

mektuplaştığı dost ve akrabalarından edindiği bilgilerle zenginleştirerek kâğıda 

dökmüştü (O’Brien, 2018: 131-33). Bu düzlemde onun modernizmi, Fuat Sevimay’ın 

deyimiyle, “sanatın kalıpları içinde kendilerini eğlemeyi seven bohemlerle” ilişkili 

olmayan, “sıradanı, sokaktaki insanı mevzuya katmaya çalışan” bir modernizmdi 

(Sevimay, 2020: 29). Joyce, bu tür bir modernizmin zirvesine, Leopold Bloom gibi 

sıradan bir karakteri eserinin başkişisi yaptığı Ulysses romanıyla ulaşmıştır. Richard 

Ellmann’ın dile getirdiği üzere, Joyce önemsiz bir şehir adamına kahramanlık 

yükleyen ilk yazardır ve yapmak istediği şey çok uzun bir süre anlaşılamamıştır 

(Ellmann, 2012: 21). Joyce’un yapmak istediği şeyse, yüzyıllardır edebiyatın 

merkezinde olan o “yüce” kahramanı tahtından indirip, yerine gündelik yaşamdaki 

“küçük şeylerin kahramanı” olan insanı koymaktır. Nihayetinde, Walter Benjamin’in 

de belirttiği gibi, “modernizm, kahramanın yıkımıdır. Modernizm çağında kahraman, 

öngörülmemiştir; bu tip için bir kullanım alanı yoktur” (Benjamin, 2014: 189). Joyce 

da modernleşmeyi sömürgeciliğin gölgesinde yaşayan ve melez kimliklerin bulunduğu 



100 
 

İrlanda’da alışılagelmiş kahraman tipinin bir kullanım alanı olmadığını farketmiş olsa 

gerektir ki, Ulysses’te onu Leopold Bloom karakteriyle Dublin sokaklarını arşınlayan, 

orta sınıf, melez (Yahudi İrlandalı) bir flanör olarak okuyucusunun karşısına 

çıkarmıştır.   

Ulysses romanı tek bir günü, 16 Haziran 1904 gününü anlatmaktadır. Romanda 

başkarakterler Leopold Bloom, Molly Bloom, Stephen Dedalus ve bir grup 

Dublinlinin sıradan bir günü ve bu günde zihinlerinden geçen düşünceler 

aktarılmaktadır. Bu anlatıda Joyce, kahramanı yıkıma uğratırken, Homeros’un ünlü 

destanı Oddysseia ile metinlerarasılık kurmuştur. Romanının başlığı olarak 

Oddysseia’nın Latince adı olan Ulyysses’i seçen Joyce, bu meşhur epik anlatıyı, 

modern bir kent anlatısı yazmak için referans noktası olarak almıştır. Bu doğrultuda, 

romanın başkarakterlerini de destandakilerle bağlantılı olarak kurgulamıştır; reklam 

komisyoncusu Leopold Bloom, destan kahramanı Odysseus’un, Bloom ile yolu 

kesişen genç öğretmen Stephen Dedalus, babası Odysseus’u arayan Telemakhos’un, 

evde Bloom’u aldatan karısı Molly ise Odysseus’un sabırlı ve sadık eşi Penelope’nin 

uzantısı şeklinde romanda yer almıştır (Norris ve Finn, 1996: 109-111). Bu çerçevede 

Joyce, kocaların kahramanlık yolculukları yerine gündelik işler bahanesiyle kent 

gezintileri yaptıkları, evdeki mutsuz eşlerinin tatminsizliklerini başka erkeklerle 

gidermeye çalıştıkları ve babalarıyla ilişkileri sorunlu olan oğulların ikame baba 

arayışında oldukları modern dünyayı gözler önüne sererek, epik dünyanın mitosunu 

parçalamıştır.  

Joyce, bu mitosu parçalarken uyguladığı yenilikçi yöntemlerle, geleneksel 

gerçekçi roman formunu da yıkmıştır. Ulysses’te kullandığı farklı biçimlerle parçalı 

bir yapı yaratmış, bilinç akışı ve iç monolog tekniğiyle karakterlerin zihinlerini açıkça 

ortaya sermiş ve dille özgür ve yaratıcı bir biçimde oynayarak yarattığı ironik, oyunbaz 

üslubuyla, okuyucudan çaba sarfetmesini talep etmiştir.  Edna O’Brien’ın belirttiği 

üzere, her bölüme bir başlık, bir sahne, bir saat, bir organ, bir sanat, bir renk ve bir 

teknik tanımlayan Joyce, eserinde okuyucuyu çok sayıda farklı mekânla 

buluşturmuştur. Geniş bir sembol ağıyla ördüğü eserde anlatımı yer yer narsist, yer yer 

destansı, yer yer tumturaklı, yer yerse halüsinatif olan Joyce, benimsediği çok sayıda 

üslupla, on sekiz bölümün her birinin tek bir kapak altında farklı birer roman olarak 

betimlenmesine imkân tanımıştır (O’Brien, 2018: 128). Bölümden bölüme değişen 

karakter bakış açıları ve sunduğu girift yapıyla Ulysses, 1920’lerin estetiği ön plana 



101 
 

çıkaran yüksek modernizmi içerisinde yer alsa da kesinlikle tarihten, toplumdan ve 

politikadan kopuk bir roman olarak ortaya çıkmamıştır; aksine, hemen hemen her 

satırında İrlanda’nın can alıcı meselelerine atıfta bulunmuştur. Öyle ki, Enda Duffy, 

İrlanda’nın kanlı bir isyanla ve sömürgecilik karşıtı bir gerilla savaşıyla Britanya’dan 

bağımsızlığını kazandığı 1914-21 yılları arasında yazılan romanı, İrlanda ulusal 

kimliğinin tahayyül edilmesinde mevzubahis olan konuların yeniden tanımlanmasında 

oynadığı rolle, İrlanda ulusal edebiyatının yıldızlı metni olarak tanımlamıştır (Duffy, 

1994: 2). Bu bağlamda Joyce, romanında edebiyattaki biçimsel kalıpları yıkarken 

İrlanda modernleşmesinin eleştirisini yapmış ve bağımsız bir ulus devlet olma yolunda 

çabalayan günün İrlanda’sından, geriye, 1904 İrlanda’sına doğru bakarak, ülkesinin 

sömürgecilik, katı Katoliklik ve aşırı milliyetçilik kıskacındaki gerçekliğini 

okuyucuyla buluşturmuştur.   

Joyce, Ulysses’te modernleşme eleştirisini yaparken, kahramanı yapı 

bozumuna uğratıp, Dublin sokaklarına bir flanör olarak çıkarmıştır. Ne var ki onun 

flanörü, Benjamin’inkinden biraz farklıdır; Benjamin’in flanörü kapitalist kentin 

tüketime yönelten aldatıcı görüntüleriyle ilgiliyken, Joyce’un flanörü bu görüntülerle 

birlikte kolonyal kentteki sömürgeci görüngülerle de ilgilidir. Enda Duffy’nin de 

belirttiği gibi, Joyce’un yürüyen anti-kahramanları, tüketim hazzının her daim 

sömürünün daha açık kanıtları tarafından gölgelendiği kolonyal kentte boy 

göstermektedir (Duffy, 1994: 69). Bu bağlamda, Joyce’un flanörünün toplumdaki 

“yabancı” konumu da Benjamin’inkinden farklı şekilde belirmektedir; Benjamin’in 

flanörü toplumsal işbölümünün dışında kalan, sınıfsal konumu belirsiz bir avareyken, 

Joyce’un flanörü Leopold Bloom, toplumsal işbölümüne dâhil, hatta reklam 

komisyoncusu olarak kapitalizmle işbirliği halinde, orta sınıf aylak bir çalışandır. 

Bloom’un yabancılığıysa daha ziyade sahip olduğu kimliklerden kaynaklanmaktadır; 

anne tarafından İrlandalı, baba tarafından Yahudi ve hem Protestan hem de Katolik 

Kilisesinde vaftiz edilmiş olan Bloom, toplumda hâkim olan “Katolik İrlandalı” 

kimliği tasavvuru dışında kalan ayrıksı bir karakterdir. Bu konumuyla da İrlanda 

modernleşmesini eleştirmek için oldukça uygun bir bileşimdir. Gibson’ın dile getirdiği 

gibi, Bloom, Joyce’un modern İrlandalısı olarak İrlanda’nın gitmesi gereken yönü 

temsil etmektedir (Gibson, 2016: 123). Bu eksende, Bloom’un kişiliğinde İrlanda’nın 

kapsadığı tüm kimlikleri toplayan Joyce, İrlanda’nın yeni ulus tahayyülünün yönünü 

işaret etmektedir. 



102 
 

20. yüzyıl İrlanda’sı özelinde yerelleştirilmiş bir flanör olan Mr. Bloom, 

sömürge yönetimi altında yaşayan ve İrlanda toplumu tarafından dışlanan bir melez, 

aldatılan bir koca ve aylak bir çalışan olarak, hayatını kuşatan tüm kısıtlayıcı kodların 

yükünü taşıyarak kat etmektedir Dublin’i. John Rignall’ın belirttiği gibi, modernist 

kurguda kent aynı zamanda zihnin bir manzarası olduğu için Bloom gibi bir flanör, 

kentsel labirenti keşfetmenin aracı olmaktan ziyade labirentin keşfedilecek önemli bir 

parçası olarak belirmektedir (Rignall, 1992: 151). Kolonyalizmin gölgesinde 

modernleşen Dublin’in bir parçası olan Bloom, belleğini harekete geçiren yürüyüşüyle 

kenti deşifre ederken, kısıtlayıcı kodlarla çevrelenmiş benliğini de görünür 

kılmaktadır. Bu durumu ise, kişisel ve toplumsal tarihlerle bağlantı kurarak 

gerçekleştirmektedir. Bu doğrultuda, Dublin’in anıt mekânlarında ve mahallerinde 

kişisel, iletişimsel ve kültürel bellekle temas eden Bloom, benliğinin farklı boyutlarını 

da göz önüne sermektedir. 

Ulysses her halükarda bir kent romanıdır. Karen R. Lawrence’ın da belirttiği 

gibi, bir yürüyüş romanıdır ve peripatetik geçişlerinde, 20. yüzyıl başlarındaki Dublin 

belgelenmiştir (Lawrence, 2010: 140). Bununla birlikte Ulysses bir bellek romanıdır. 

John S. Rickard’ın dile getirdiği üzere, romandaki karakterler ve onların çoğunlukla 

paralize edici ortamı, okuyucuyu geçmişteki birçok problemle ve geçmişin bellek 

vasıtasıyla ulaşılma ve yorumlanma biçimleriyle karşı karşıya getirmektedir (Rickard, 

1999: 14). Bu doğrultuda flanörlük, romanda geçmişe bellek aracılığıyla ulaşmanın ve 

onu yorumlamanın biçimlerinden bir tanesi olarak belirmektedir. Başkarakteri flanör 

Leopord Bloom’un belleğini harekete geçiren Dublin’deki yayan yolculuğuyla 

Ulysses, okuyucuyu farklı bellek türlerinin dehlizlerinde bir modernite yolculuğuna 

çıkarmaktadır.  

3.2. AHMET HAMDİ TANPINAR, HUZUR VE FLANÖR 

 James Joyce’ un yaptığı gibi başkarakterini kentin sokaklarına çıkarıp 

dolaştıran, dolaştırırken de çeşitli düşüncelere ve geçmişe ulaştıran bir diğer yazar, 

Ahmet Hamdi Tanpınar’dır. Bir geçiş dönemi çocuğu olan Tanpınar, 1901 yılında, 

Kadı Hüseyin Fikri Efendi ve Nesibe Bahriye Hanım’ın oğlu olarak, Huzur romanının 

başkişisi gibi olan İstanbul’da dünyaya gelmiştir. Çocukluğu, babasının görev icabı 

tayin olduğu farklı yerlerde geçmiş (Ergani, Sinop, Siirt, Kerkük, Antalya), İstanbul’da 

ancak iki memuriyet arasında kalabilmiş ve ilk ve orta öğrenimini, imparatorluk 

sınırlar içindeki değişik illerde tamamlamıştır. 1918 yılında yükseköğrenim görme 



103 
 

maksadıyla İstanbul’a temelli dönmüş ve bir yıl Baytar Mektebi’nde okuduktan sonra 

Edebiyat Fakültesine girmiştir. Burada 1923 yılına kadar süren öğrencilik hayatı, 

mütareke yılları, İstanbul’un işgali ve milli mücadele dönemi gibi zor zamanlarda 

geçmiştir (Akün, 2008: 5; Özkırımlı, 2008: 251; Türkeş, 2008: 777).  

Edebiyat Fakültesi’nde, fikri dünyasında derin izler bırakan Yahya Kemal’in 

öğrencisi olan Tanpınar, 1923 yılında okulundan mezun olmasının ardından Erzurum, 

Konya ve Ankara liselerinde, Gazi Terbiye’ de ve Kadıköy Lisesi’nde edebiyat 

öğretmenliği yapmıştır. 1933 yılında, Ahmet Haşim’in vefat etmesi üzerine Güzel 

Sanatlar Akademisi’nde ondan boşalan koltuğa getirilmiş ve burada sanat tarihi, 

mitoloji ve estetik dersleri vermiştir. 1939’da ise Hasan Âli Yücel tarafından İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tanzimat Edebiyatı Kürsüsüne profesör olarak 

atanmıştır. 1942-1946 yılları arasında Maraş milletvekilliği yapan Tanpınar, 46 

seçimlerinde Cumhuriyet Halk Partisi tarafından aday gösterilmemesinin ardından 

Milli Eğitim Bakanlığı müfettişliğine atanmış, 1949 yılında da bir kararnameyle, 

ölümüne dek sürdüreceği Edebiyat Fakültesi’ndeki eski görevine geri getirilmiştir 

(Akün, 2008: 5; Özkırımlı, 2008: 251;Türkeş, 2008: 777).   

 Bu süreçte Tanpınar, yine ölene dek sürdüreceği yazın hayatında farklı türlerde 

eserler vermiştir. Edebiyatla uğraşmaya ilk olarak fakültedeki öğrencilik yıllarında şiir 

yazarak başlamış ve ilk şiiri “Musul Akşamları” nı, 1920 yılında Celal Sahir’ in 

çıkardığı Altıncı Kitap dergisinde yayımlamıştır. Bunu 1921 yılında Yahya Kemal’in 

çıkarmaya başladığı Dergâh dergisindeki şiirleri izlemiştir. “Şiir Hakkında” başlıklı 

ilk makalesi 1930 yılında Görüş dergisinde, “Geçmiş Zaman Elbiseleri” adlı ilk 

hikâyesiyse 1936 yılında Ağaç dergisinde basılmıştır. Bir monografi olan ilk kitabı 

Tevfik Fikret 1937’de yayımlanmış ve 1938’den itibaren Cumhuriyet gazetesinde köşe 

yazıları çıkmıştır (Özkırımlı, 2008: 252). Uçman ve İnci’ye göre, düzyazı türündeki 

eserlerini belirli bir olgunluğa ulaştıktan sonra kitaplaştıran Tanpınar, ilk öykü kitabı 

Abdullah Efendi’nin Rüyaları’ nı 1943’te, ilk deneme kitabı Beş Şehir’ i 1946’da, 

Huzur romanını 1949’da, ikinci öykü kitabı Yaz Yağmuru’ nu 1953’te, Saatleri 

Ayarlama Enstitüsü romanını ise 1962’de yayımlamıştır. Bunların yanı sıra, ünlü 

edebiyat tarihi çalışması 19. Asır Türk Edebiyatı Tarihi’ni 1949’da, şiirlerini ise 

1961’de Şiirler adıyla çıkarmıştır. Sahnenin Dışındakiler (1973), Mahur Beste (1975), 

Aydaki Kadın (1987) romanları ile Yahya Kemal (1962), Edebiyat Üzerine Makaleler 

(1969), Yaşadığım Gibi (1970) ve Tanpınar’ın Mektupları (1974) eserleri ölümünden 



104 
 

sonra kitaplaştırılan Tanpınar, geniş bir külliyatı arkasında bırakarak, 1962 yılında, 

çok sevdiği İstanbul’da hayata gözlerini yummuştur (Uçman ve İnci, 2008: XI-XIV).  

 Tanpınar, mektuplarında İstanbul’a olan sevgisini, “Hayatımın tek manası 

İstanbul sevgisidir!” sözleriyle ifade etmiştir (Cimcoz, 2008: 161). Eserlerinde 

görülebileceği üzere, İstanbul onun muhayyilesini besleyen önemli bir ilham kaynağı 

olmuştur. Avrupa ülkelerini görmek için İstanbul dışına çıkışıysa altmış bir yıl süren 

ömrünün geç bir döneminde, ellili yaşlarında gerçekleşmiştir. Elmas Şahin’in belirttiği 

üzere, 1953-1960 yılları arasında turistik ve kültürel amaçlı olarak Fransa, İngiltere, 

İtalya, İspanya gibi ülkelerde bulunan Tanpınar’ın günlüklerinde İstanbul’dan sonra 

özellikle Paris ve Londra, sanat ve edebiyat dünyasını süsleyen iki önemli başkent 

olarak geniş yer tutmuştur (Şahin, 2015: 27). Tanpınar, Joyce gibi Avrupa ülkelerine 

gönüllü sürgün olarak gitmemiş ancak hayatının büyük bir kısmında Joyce gibi para 

sıkıntısı çekmiştir. Eserlerinin değerinin ölümünden sonra anlaşılmasıyla da Joyce ’la 

birlikte edebiyat tarihindeki büyük yazarların makûs talihini paylaşmıştır.  

 Tanpınar’ın, Doğu ve Batı’yı içine alan geniş kültür birikimi ile güzel sanatlar 

ve müziğe olan ilgisi, derinlikli ve zengin içerikli eserler ortaya koymasını sağlamıştır. 

Onun kimi zaman anlaşılmasını zorlaştıran şairane üslubu, sanat değeri yüksek yapıtlar 

üretmesine vesile olmuştur. Mehmet Kaplan’ın belirttiği üzere, bu üslubu 

hikâyelerinde, romanlarında ve hatta objektif düşüncenin hâkim olması gereken 

deneme ve eleştiri yazılarında bile kendini gösteren Tanpınar, ömrünün her saatini bir 

şair olarak yaşamış, her şeyi şiir zaviyesinden görmüş ve sanatı, hayatı derin surette 

duymanın ve idrak etmenin bir şekli olarak benimsemiştir (Kaplan, 1962: 33). Bu estet 

tavır, öncelikle Ahmet Haşim’in hüzünlü şiirleriyle tanışmasıyla başlamış, ardından 

Yahya Kemal’in şiirde mükemmeliyet ve dil güzelliği anlayışıyla bütünlenmiş ve Paul 

Valéry etkisinde “rüya estetiği” ne ulaşmasıyla nihai halini bulmuştur. Rüya estetiğini 

“en uyanık bir gayret ve çalışma ile dilde rüya halini kurma” olarak tanımlayan 

Tanpınar, roman anlayışının şiir anlayışından tek bir farkla ayrıldığını belirtmiştir; 

şiirlerinde yalnızca kendisidir ancak romanlarında kendisiyle birlikte başkalarının ve 

başkalarına ait zamanın peşindedir (Özkırımlı, 2008: 251). Bu demektir ki, şiirleri 

yalnızca içsel ben ve içsel zamanı kapsarken, romanları bunlarla beraber toplumsal 

ben ve toplumsal zamanı da içine almaktadır. Bu minvalde, şiirlerinde bireysel olan 

Tanpınar, romanlarında bireyselden toplumsala doğru açılmaktadır.   



105 
 

Tanpınar, romanlarında bireyselden toplumsala açılırken, aynı zamanda 

kültürele de uzanmaktadır. Bu tavır ise bireysel, iletişimsel ve kültürel belleğin iç içe 

geçtiği, Nurdan Gürbilek’in “kayıp estetiği” olarak adlandırdığı bir estetiği ortaya 

çıkarmaktadır. Romanlarındaki geçmişe özlem duygusu ve bu geçmişin, ulusun 

toplumsal ve kültürel geçmişiyle birlikte düşünülmesi olgusu, Tanpınar’ın kayıp 

estetiğini oluşturmaktadır. Bu estetiğin temelindeyse, geçmişin tam da kayıp olduğu 

için kişiyi kendine çektiği, bu kaybın da ancak sanatla, bir iç dünya olarak tesis 

edilebileceği düşüncesi yatmaktadır (Gürbilek, 2014: 131-133). Söz konusu kayıp 

geçmiş, Tanzimat devrinde başlayıp Cumhuriyet döneminde biçim değiştirerek devam 

eden batılılaşma sürecinden önceki, iki farklı dünya (doğu-batı) arasına sıkışmamış, 

kültürel bütünlüğe sahip olan geçmiştir. Tanpınar bu geçmişi, onu geri getirme 

arzusunun değil, öznenin parçalanmışlığının ve bütünlük özleminin bir ifadesi olarak, 

“rüya halini kuran” ustalıklı bir dille kurgulamıştır. Bu sanat anlayışı, dönemin hikâye 

ve romancılığında gelişen gerçekçi akımlar düşünüldüğünde, Tanpınar’ı oldukça 

modern kılmaktadır. Tahir Alangu’nun belirttiği üzere, Tanpınar bu akımların 

karşısına, rasyonel ve toplumcu zorlamaların insanı ve hayatı sınırlı bir yere kadar 

tanımlamasından daha ötelere ulaşabilecek, çağının şehirli insanının gerçeküstü, şuur 

dışı yaşamlarını da kucaklayacak genişlikte bir yeni anlatım ve ifade şekli getirmeye 

çalışmıştır (Alangu, 2008: 154). Bu çerçevede Tanpınar, romanlarında rüya ve kayıp 

estetiğini birleştirerek kentli karakterlerinin zihnine, bilinçaltına ve belleğine nüfuz 

ettiği modern bir biçim oluşturmuş ve Türk romancılığında yeni bir çığır açmıştır.      

Tanpınar’ın çığır açtığı bu romancılık anlayışı, elbette fikirsel bir zemine 

dayanmaktadır. Bu fikirsel zemindeyse, kültürel devamlılık düşüncesi bulunmaktadır. 

Tanpınar’a göre, toplumdaki kültür ikiliğini aşmanın yolu, 1953 yılında Mehmet 

Kaplan’a yazdığı bir mektupta belirttiği gibi, eski ve yeniye ait birtakım unsurların 

sentezlenmesinden geçmektedir: 

Şimdi bir realite var: Maalesef mazi bir sistem! Sen ve ben, onun 

zihniyetini değil, haklarını ve şiirini, bugünkü hayata manevi destek 

olabilecek taraflarını ayıklayabiliyoruz. Ve diyoruz ki, şu hadlerde kalmak 

şartıyla maziyi bugünle birleştirelim, devamı kuralım! Bir inkârda 

yaşamayalım! (Uçman ve İnci, 2008: XIII-XIV).       

 Tanpınar’ın, yenileşmenin değil, köksüzleşmenin karşısında olan bu tavrı, yeni 

ulus devletin kültür politikalarının gitmesi gereken yönü işaret etmektedir. Bu onun, 

romanlarındaki modernleşme eleştirisini ve meselesini teşkil etmektedir. Huzur eserini 

de bu temelde kurgulayan Tanpınar, geçmişle bugün arasına sıkışan ve bu sıkışmışlığı 



106 
 

kent panoramasında da gören başkarakterini bir flanör olarak İstanbul sokaklarına 

çıkarmış ve onu gündelik işler peşinde kentte dolaştırırken, zihnini okuyucuya 

açmıştır. 

Huzur romanı, İkinci Dünya Savaşı ilan edilmeden bir gün önce, 31 Ağustos 

1939 sabahında başlamakta ve dördüncü bölümde, 1 Eylül 1939 sabahı radyodan 

savaşın ilan edildiği duyurulurken bitmektedir. Döngüsel zamana sahip eserde birinci 

ve dördüncü bölüm, ikinci ve üçüncü bölümlerin devamı niteliğindedir. Başkarakter 

Mümtaz’ın, hasta olan kuzeni İhsan’a bakacak bir hemşire bulmak, kiracıyı görmek 

ve İhsan’a ilaç almak gibi sebeplerle birkaç defa sokağa çıkıp İstanbul’u arşınladığı 

birinci ve dördüncü bölüm, yaklaşık yirmi dört saat süren “aktüel zaman” da geçmekte 

ve bu bölümlerde yer yer geriye gidişler görülmektedir. Mümtaz ile Nuran’ın, Nuran’a 

âşık Suat’ın intiharıyla son bulan aşk macerasını anlatan ikinci ve üçüncü bölümse, 

son bir yılı içine alan  “geçmiş zaman” da geçmektedir. Mehmet Kaplan, Tanpınar’ın, 

romanın aktüel zamanını yirmi dört saat olarak almasında, kahramanını şehir içinde 

dolaştırmasında, yaşanılan hayatı ve dekoru bir karışıklık ve yıkıntı manzarası şeklinde 

tasvir etmesinde ve bazı ayrıntılarda, James Joyce’ un Ulysses’ni örnek aldığını 

düşünmektedir. Kaplan’a göre, romancı eserini yazdığı zaman bu kitabı okumuş ve 

romanın bir yerinde de ona kısa bir anıştırmada bulunmuştur17 (Kaplan, 1962: 43). 

Ferit Edgü’nün aktardığı anıya göre de Tanpınar Ulysses’i okumuş ve kitabı ödünç 

aldığı Edgü’ye, “Ama lütfen, onu benden almayın. Çünkü ben, her gece Ulysses’ten 

bir sayfa okumadan uyuyamam” sözlerini söylemiştir (Edgü, 2008: 570). Bu 

sözlerden, Tanpınar’ın Ulysses’i oldukça beğendiği aşikâr olsa da etki unsurunu 

kanıtlamaya çalışmak yerine 20. yüzyıl modernist kurgusu özelinde bir analojiye 

odaklanmak daha makul görünmektedir. Kahramanın yıkıma uğradığı bütünlükten 

yoksun bir dünyada başkarakter yine kent sokaklarına bir flanör olarak çıkmış ve aynı 

anda zihinsel bir yolculuğu da çıktığı sokaklarda ve anıt mekânlarda, bireysel, 

iletişimsel ve kültürel belleğe ulaşmıştır.  

 
17 Mümtaz, son bölümde sıkıntılı bir ruh haliyle İstanbul sokaklarında avare avare dolaşırken, Suat’ın 

intihar mektubunu ve onun İhsan’la olan bir diyaloğunu hatırlar. Bu bağlamda, Joyce’ un Ulysses’ 

indeki Mr. Bloom karakterine Suat’ın ağzından bir atıf yapılır:  
 
Acele acele yoluna devam etti. “Bütün mektubu ezberlemişim!” Keşke İhsan’ın nasihatini 

dinlese ve seyahate çıksaydı. Şimdi unuturdu. Fakat Suat, İhsan’ın hangi fikrini doğru 
bulmuştu? “İnsan, bütün kâinattan mesuldür.” Evet, buydu. Suat, “Doğru fakat budalaca. 

Daha doğrusu ilk bakışta doğru fikrini veriyor.” diyordu. Biraz sonra da itiraz ediyordu, bu 

onun tabiatıydı. Bir an evvel beğendiğine muhakkak hücum edecekti. “Zavallı insanlık! Hangi 
mesuliyet fikri? James Joyce’ in Mr. Bloom’ u gibi, kendi korkularımızın üstüne oturmuş, 

felsefe ve şiir yapıyoruz.” (Tanpınar, 2023: 370). 



107 
 

Tanpınar’ın İstanbul sokaklarında dolaşan flanörü, Joyce’ un modernist flanörü 

gibi, Benjamin’inkinden farklıdır; onun merceğine takılanlar kapitalist bir kentin 

fantazmagorisine değil, imparatorluk artığı bir kentin kültürel kalıntılarına aittir. Bu 

doğrultuda, toplumdaki “yabancı” konumu da Benjamin’in flanöründen ayrıdır; 

Tanpınar’ın flanörü üniversitede bir akademisyen olarak toplumsal işbölümünün 

dışında değil, ona dâhil olan aylak bir çalışandır. Entelektüel, mütefekkir ve estet 

tavrıyla Benjamin’in aydın flanörüne yakın olsa da ayrıksılığı sınıfsal konumunun 

belirsizliğinden değil, düşünsel olarak iki dünya arasına sıkışmışlığından 

kaynaklanmaktadır. Doğu-batı ve eski-yeni arasındaki bu sıkışmışlık, Tanpınar’ın 

modernleşme eleştirisinin temelini oluşturmaktadır. Savaş yetimi öksüz bir çocuk, 

terkedilmiş mutsuz bir âşık ve arada kalmış huzursuz bir entelektüel olarak Mümtaz, 

kalbinde Nuran’ın aşk acısı, İhsan’ın hastalığından duyduğu üzüntü ve II. Dünya 

Savaşı’nın çıkmasından duyduğu endişeyle İstanbul sokaklarında yürürken, geçmiş ve 

bugünün arasındaki eşikten bakarak hem kendi hayatı hem de toplum ve kent üzerine 

düşünmektedir. Nuran’la beraber gezerken bir rüya şehri gibi görünen karmaşa 

içindeki bu sokaklarda Mümtaz, bedeninin devinimiyle birlikte harekete geçen belleği 

vasıtasıyla parçalanmış içsel benliğinden, parçalanmış toplumsal ve kültürel benliğine 

uzanmaktadır.  

Tanpınar’ın rüya ve kayıp estetiği, Huzur romanının ana unsuru olarak 

belirmektedir. Bu bağlamda, estet Mümtaz’ın içe gömülerek rüya halinde yaşaması ve 

geçmişin artıkları içinde yaşayan bir şeyler arayarak bütünlüğe ulaşma çabası, uzun 

betimlemeler, ayrıntılar ve sembollerle bezeli şairane bir üslupla aktarılmaktadır. 

Okuyucuyu zorlayan bu anlatımda iç monolog ve bilinç akışı tekniğinden 

yararlanılmakta ve başkarakterin bilinci üçüncü şahıs anlatıcı tarafından ortaya 

serilerek, iç dünyası tüm çelişkileri ve zenginlikleriyle okuyucuya sunulmaktadır 

(Moran, 2008: 280). Bu üçüncü şahıs anlatıcının sesi, Orhan Pamuk’un belirttiği gibi, 

kimi yerde “ben” yerine “biz” zamirini kullanarak, bireyden ziyade bir cemaat adamı 

kimliği sergilemesiyle romanı modernist olmaktan uzaklaştırsa da (Pamuk, 2008: 434-

448), Tanpınar “biz” e “ben” üzerinden erişme fikrine bizzat İngiliz modernist 

yazarlardan yola çıkarak ulaşmıştır. 2 Aralık 1958 tarihinde güncesine yazdığı şu 

satırlarda bu durumu şöyle dile getirmektedir: 

[…] İngiliz romanı ister Woolf, ister Morgan bir emniyetten hayata 

bakıyorlar ve devamını istiyorlar, devamını görüyorlar, kendilerinde 

buluyor[lar]. Onların ferdi hayatları için düşündüklerini ben Türkiye için 



108 
 

yapabilirim ve bu da mühim bir şey olabilir. Romanım bende bir irade 

meselesi olur. Huzur’da bu idi (Enginün ve Kerman, 2015: 127).  

 Tanpınar, İngiliz modernist romanında gördüğü bireyin parçalanışı ve 

bütünlüğe ulaşma arzusunu Huzur romanında toplumsal boyuta taşımış ve kendi 

estetiği ile modernist teknikleri birleştirerek, özgün bir biçim yakalamıştır. Modernist 

yazarları dikkatle takip eden yazar, günlüklerinde yazdığı üzere, kimi zaman onlardan 

etkilenme endişesi de yaşamıştır. 11 Aralık 1958 tarihli güncesinde, o günlerde okuyup 

“çok güzel fakat şekilsiz” bulduğu Mrs. Dalloway romanının, Woolf’un kendi 

güncesinde mukayese ettiğine göre söylerse, Ulysses olmadığını belirten Tanpınar 

(Enginün ve Kerman, 2015: 137), hâlihazırda yazdığı romanı Aydaki Kadın hakkında 

şunları söylemektedir: 

Benim romanım ilerlemiyor. Çok korktuğum noktalardan birisi de kadın 

yumuşaklığı olması. İtiraf edeyim ki Virginia Woolf’u bir zamanlar çok 

sevdim ve hiç yazmadığım rahat (yani kendimin olduğum devirlerde) yahut 

da ihtirasla sevdiğim devirlerde okudum. Kadının bir şeyler bulduğu 

muhakkak. Ulysse ile onun arasında gidip gelen bir tarafım var. Onun için 

bu tesirden korkuyorum (Enginün ve Kerman, 2015: 137).     

 Bu satırlardan anlaşıldığı üzere, kendini “bir hülya adamı” olarak gören 

Tanpınar’ın sanatçı ruhu, Woolf’un kadın duyarlılığına kayıtsız kalamamış ve onu 

içselleştirmiştir. Hatta Elmas Şahin’e göre, Tanpınar Huzur’u “Woolf’un yumuşak, 

kadınsı dokunuşlarına, hülya adamı olarak erkek duyarlılığını da katarak” 

kurgulamıştır (Şahin, 2015: 62). Daha önce Ferit Edgü’ye dile getirdiği Ulysses 

hayranlığını güncesindeki bu satırlarda tekrardan hissettiren Tanpınar, Mrs. 

Dalloway’i Ulysses’e benzetememiştir ancak 2 Aralık 1958 tarihli güncesine 

yazdıkları, analojinin farkında olduğunu göstermektedir; “Mrs. D, Ulysse’den geliyor. 

Fakat çok ayrı bir şey” (Enginün ve Kerman, 2015: 127). Burada Tanpınar, Mrs. 

Dalloway’in Ulysses’ten nasıl geldiğini açıklamasa da analojinin kent gezginliği 

bağlamında olduğu belirgindir18. Romanda gündelik işlerini halletmek için Londra 

sokaklarına çıkan bir kadın (Clarissa Dalloway), bir flanör edasıyla kenti arşınlamakta 

ve aynı zamanda zihninde geçmişe doğru bir yolculuğa çıkmaktadır. İçe bakışıyla 

 
18 Ching-fang Tseng’in aktardığına göre, birçok eleştirmen hem tema hem de anlatı aygıtları açısından 

Mrs. Dalloway’de Ulysses’in yansımalarının bulunduğunu düşünmektedir. Örneğin, Wyhdham Lewis, 

Mrs. Dalloway’in, özellikle prestijli figürün kentteki ilerleyişinin ünlü paralel sahnesiyle, Joyce’un 

Ulysses’ini kopyalayan yerel bir sahte başyapıt olduğunu ifade etmektedir. Elizabeth Abel ise Woolf’un 

romanının, Joyce’ un epik form uyarlamasının dişi karşılığını sunduğunu belirtmektedir. Tseng, iki 

romanın benzerliği üzerine olan tartışmalar için Suzette A. Henke, Maria Dibattista ve Avrom 

Fleishman gibi isimlerin çalışmalarına da bakılmasını önermektedir (akt. Tseng, 2006: 222).  



109 
 

modernist flanörün dişi versiyonu olan bu kadın, 20. yüzyıl modernist romanının 

içinde doğan ilk flanöz olarak okuyucunun karşısına çıkmaktadır.        

3.3. Virginia Woolf, Mrs. Dalloway ve Flanöz-Flanör 

Ulysses’in yazarı James Joyce’tan sonra modernist romanın ve bilinç akışı 

tekniğinin temsilcisi olarak ismi en sık anılan yazar olan Virginia Woolf, Victoria 

döneminin ünlü yazarlarından Sir Leslie Stephen ile Julia Duckworth’un müşterek beş 

çocuğundan dördüncüsü olarak, 1882 yılında Londra’da dünyaya gelmiştir. Varlıklı 

sayılmayan ancak yüksek orta sınıfa mensup bir ailede, Hyde Park Gate gibi güzel bir 

semtte ve aydın bir çevrede yetişen Woolf, dönemin erkek ve kadın alanlarını ayıran 

sert şartları gereği evde eğitim görmüş ve babasının zengin kütüphanesinden 

yararlanarak entelektüel dünyasını geliştirmiştir. Annesini küçük yaşta kaybetmiş, 

babasının 1904 yılındaki vefatından sonra da kardeşleriyle birlikte Bloomsbury 

Mahallesi’ne taşınmıştır. Buradaki evleri, mahallenin adını taşıyan Bloomsbury aydın 

grubunun toplanma ve çalışma merkezi haline gelmiştir. Woolf, bu grup aracılığıyla 

tanıştığı ve 1917 yılında birlikte Hogarth Press’i kurarak yayıncılığa başladığı Leonard 

Woolf ile 1912 yılında evlenmiş, 1941 yılındaki ölümüne kadar da bu evliliği 

sürdürmüştür (Urgan, 1997; Woolf, 2023).  

Hayatı boyunca farklı türlerde eserler kaleme alan Woolf, yazarlığa ilk olarak 

1905 yılında yazmaya başladığı eleştiri yazılarıyla adım atmıştır. Roman türündeki ilk 

eserini 1915 yılında Dışa Yolculuk (The Voyage Out), ikinci eserini de 1919 yılında 

Gece ve Gündüz (Night and Day) romanıyla vermiştir. Edebiyat tarihine oturduğu esas 

romanlarıysa 1922 tarihli Jacob’un Odası (Jacob’s Room), 1925 tarihli Mrs. 

Dalloway, 1927 tarihli Deniz Feneri (To the Lighthouse) ve 1931 tarihli Dalgalar (The 

Waves) olmuştur. Bunların yanında, kısa hikâyeler ve taslaklardan oluşan 1921 tarihli 

Pazartesi ya da Salı (Monday or Tuesday), 1928 tarihli şiirsel düzyazı girişimi 

Orlando ve 1929 tarihli kadın yazarların sorunlarına dair denemesi Kendine Ait Bir 

Oda (A Room of One’s Own) da önemli eserleri arasında sayılmıştır. 1933 tarihli Flush, 

1937 tarihli Yıllar (The Years) ve 1941 tarihli Perdesi Arası (Between the Acts) 

romanları ile 1938 tarihli Üç Gine (Three Guineas) denemesi eleştirmenler tarafından 

pek beğenilmeyen yazar, ömrü boyunca mücadele ettiği ağır bunalımlardan 

sonuncusuna II. Dünya Savaşı günlerinin sert atmosferinde yakalanmış ve bunu 

atlatamamıştır. 28 Mart 1941 tarihinde, ceplerine çakıl taşları doldurarak kendini Ouse 



110 
 

nehrinin sularına bırakan Woolf, trajik bir şekilde yaşamına son vermiştir (Uyar, 2023: 

22; Woolf, 2023). 

Woolf’u edebiyat tarihinde öncü yapan, feminist bakış açısı ve roman 

türündeki yenilikçi girişimleri olmuştur. Kadınların yazabilmeleri için öncelikle 

kendilerine ait bir odaya ve bir miktar paraya ihtiyacı olduğunu dile getiren Woolf, 

yazarken cinsiyeti düşünmenin “öldürücü” olduğunu ve “zihnin çifte cinsiyeti” 

(kadınsı erkek veya erkeksi kadın) olması gerektiğini savunmuştur (Woolf, 1992). 

Victoria döneminin kadını ev içi alanla sınırlayan ve “evdeki melek” imgesini yücelten 

anlayışının karşısında duran Woolf, bu doğrultuda kadın yazarların onları “kadın gibi” 

yazmaya yönelten bu imgeyi öldürmek zorunda olduklarını öne sürmüştür (Woolf, 

2017). Woolf, bir yandan bu türden düşünceleriyle kadınlığın geleneksel kalıplarını 

yıkarken diğer yandan da romana getirdiği yeniliklerle romanın geleneksel kalıplarını 

yıkmıştır. Mina Urgan’a göre, insanların gerçek yaşamda mantık sırasıyla düzenlenmiş 

durumları ve olayları değil, düzensiz olarak birbirini izleyen anları yaşadıklarını bilen 

Woolf, roman kişilerini bu anları yakalayarak yaşatmayı amaçlamıştır. Bu bağlamda 

kişilerin dış dünyası yerine iç dünyasına yönelmiş ve olay örgüsü ile kronolojik zamanı 

romanlarının dışında bırakmıştır. Romanlarında belirli bir düşüncenin 

savunuculuğunu yapmadan, şiirsel bir üslupla sıradan insanların günlük yaşamlarını 

ele almış ve bu kişileri canlandırırken onlar hakkında psikolojik yorumlar yapıp 

yargıya varmaktan kaçınmıştır. Kişilerin zihinlerinden geçenleri bilinç akışı tekniğini 

kullanarak sergileyen yazar, bu tekniği Joyce’tan farklı bir şekilde uygulamıştır; Joyce 

gibi, kişilerin aklından geçen önemli veya önemsiz, mantıklı ya da mantıksız her şeyi 

okuyucuya aktarmak yerine, onların iç dünyasına ışık tutan anlamlı duygu ve 

düşünceleri seçip aktarmayı tercih etmiştir (Urgan, 1997: 61-63). Böylelikle Woolf, 

modernist romanın öncü isimlerinden biri ve feminist bir yazar olarak adını edebiyat 

tarihine kazımayı başarmıştır.   

Woolf’un modernizminin en iyi örneklerinden biri, ilk taslağını 1922’de Mrs. 

Dalloway in Bond Street başlığıyla kaleme aldığı, 1923’de adını The Hours olarak 

değiştirdiği, 1925 yılında ise Mrs. Dalloway ismiyle yayımladığı romanıdır. Hasan 

Aksakal’a göre, Ulysses’in ilk versiyonunu 1918’de kendi yayınevinden yayınlamayı 

reddeden Woolf’un Mrs. Dalloway eseri,  modernizm için milat kabul edilen bu esere 

karşı ayna tutan bir başyapıttır (Aksakal, 2003: 108). Ulysses hakkındaki sert fikirlerini 



111 
 

daha sonra yumuşatan Woolf19’un eseri de esasen Joyce’unki gibi bir milattır; Joyce 

nasıl kahramanı Dublin sokaklarına gündelik işler peşinde bir flanör olarak çıkardıysa, 

Woolf da “evdeki melek” i Londra sokaklarına alışveriş bahanesiyle bir flanöz olarak 

çıkarmıştır. Bu durum önemlidir çünkü Ching-fang Tseng’in belirttiği gibi, yirminci 

yüzyılın başlarında alışveriş, orta sınıf kadınlar için yakın zamanda meşrulaştırılan 

kamusal alanlarda yürüme özgürlüğünün simgesi haline gelmiştir (Tseng, 2006: 247). 

Nitekim Anne Friedberg’in düşünceleri hatırlanacak olursa, kadınlar kendi başlarına 

gezinme özgürlüğüne kavuşana kadar flanözün varlığı mümkün olmamış, bu 

özgürlükse kadınların tek başlarına alışveriş yapma ayrıcalığına sahip olmalarıyla 

sağlanmıştır (Friedberg, 1991: 421). Woolf da başkarakteri Clarissa Dalloway’i 

alışveriş için dışarı çıkararak onun sokaklarda özgürce yürümesini sağlamış ve kentin 

üst orta sınıfa mensup bir kadının perspektifinden görünüşünü, okuyucunun önüne 

sermiştir.  

Woolf, Mrs. Dalloway’i pek çok düşünce ve eleştiri etrafında kurgulamıştır. 

Bu durumu 19 Haziran 1923 tarihli güncesinde, “Bu kitapta neredeyse çok fazla 

düşüncem var. Hayatı ve ölümü, deliliği ve aklı başındalığı vermek istiyorum; 

toplumsal düzeni eleştirmek, en yoğun biçimiyle onun işleyişini göstermek istiyorum” 

sözleriyle dile getirmiştir (Woolf, 2014: 72). Bu isteğiniyse, birbirinden farklı 

karakterleri zihinlerindeki düşünceleriyle savaş sonrası Londra’sına yerleştirerek 

gerçekleştirmiştir. Ulysses gibi tek bir günde, 13 Haziran 1923’te geçen roman, esas 

olarak akşam evinde parti vermeye hazırlanan Clarissa Dalloway’e odaklansa da 

romanın seyrinde mercek, Clarissa’nın eski sevgilisi Peter, eşi Richard, çocukluk 

arkadaşları Hugh ve Sally, kızı Elizabeth ve onun öğretmeni Miss Kilman, savaş gazisi 

 
19 Günlüğünde, 1922’de Ulysses’i basıldıktan sonra ilk okuduğu günlerde, “[…] Bana kara cahil, bayağı 

bir kitap olarak görünüyor […]” (Woolf, 2014: 59), “Ulysses’i bitirdim, bence tabanca teklemiş […]” 

(Woolf, 2014: 61) gibi yorumlarda bulunan Woolf’un, Joyce’un ölümünden iki gün sonra, 15 Ocak 

1941’de yazdığı şu satırlar, fikrinin yumuşadığını göstermektedir: 
 
İşte Joyce öldü: Benden neredeyse iki hafta küçük olan Joyce. Hogarth Yayınevi’ndeki çay 
masamıza Ulysses’in daktiloya çekilmiş sayfalarını getiren, elleri yün eldivenli Miss Weaver’ 

ı hatırlıyorum. Galiba onu Roger yollamıştı. Bütün hayatımızı bunu basmaya adayabilir 

miydik? O uygunsuz sayfalar öyle saçma sapan görünüyordu ki: Kadın da boğazına kadar 
ilikli düğmeleriyle kızkurusu gibiydi. Ve sayfalar edepsizlik dolu. Gömme dolabın 

çekmecesine koydum. Günün birinde Katherine Mansfield geldi, dışarı çıkarttırdı. Okumaya 

başladı, alay ederek. Sonra ansızın, ama bunun içinde bir şeyler var, dedi: Galiba edebiyat 
tarihinde yerini alması gereken bir sahne. Buralarda bulunmuş ama onu hiç görmedim. Sonra 

Ottoline’ın Garsington’daki odasında Tom’un dediklerini hatırlıyorum -o zaman basılmıştı- 

son bölümdeki o olağanüstü dehaya ulaştıktan sonra insan bir daha nasıl yazabilirdi? Bildiğim 
kadarıyla hayatında ilk kez mutluluktan kendinden geçmişti, coşku içindeydi. Mavi kâğıt 

kapaklı kitabı satın aldım, bir yaz burada merak, keşfetme kasılmalarıyla ve yine uzun yoğun 

can sıkıntısı dalgalarıyla okudum. Bu tarihöncesi dönemlere uzanıyor. Şimdi bütün 
beyefendiler görüşlerini tazeliyor ve kitaplar, galiba, o uzun geçit töreninde yerlerini alıyor 

(Woolf, 2014: 460-461).  



112 
 

Septimus Warren Smith ve karısı Rezia gibi karakterlere de kaymaktadır. Bilincin 

akışında tüm bu karakterlerin zihinlerine yapılan yolculuk, aynı zamanda onların 

geçmişlerini ortaya sermektedir. Günün sonunda, kentin bir noktasında parlamento 

üyesi Richard Dalloway ve eşi Clarissa ile bağlantılı kişilerin partide eğlenirken, diğer 

bir noktasında cinnet geçiren savaş gazisi Septimus Warren Smith’in pencereden 

atlayarak intihar etmesi, Woolf’un sergilemek ve eleştirmek istediği toplumsal düzeni 

net bir şekilde özetlemektedir.  

Akşam vereceği parti için çiçekler almak üzere güzel bir Haziran sabahında 

sokağa çıkan Clarissa Dalloway, eleştirilen bu düzenin sınıfsal açıdan bir parçası 

olarak belirmektedir. Dolayısıyla flanörün toplumdaki ayrıksı konumunu 

paylaşmamakta ve herhangi bir yabancılaşma yaşamamaktadır. Savaş sonrası 

Londra’sının keşmekeşli sokaklarındaki bedensel hareketine bireysel, iletişimsel ve 

kültürel hatırlamalar eşlik etse de bunlar pek derinlik taşımamaktadır. Bu bağlamda 

onun flanözlüğü, üst orta sınıfın sınırlı bakış açısını ortaya sererek bir düzen eleştirisi 

sunmaktadır. Bu eleştiriye, onun zıttı bir karakter olan ve flanör özellikleri taşıyan eski 

sevgilisi Peter Walsh’un Londra sokaklarını arşınladığı sahneler ayna tutmaktadır. 

İngiliz-Hint karışımı, kolonyal yönetici bir aileden gelen Peter, tam olarak bir 

“tutunamayan” dır; Clarissa’nın onu reddetmesinin ardından Hindistan’a gidip tarımla 

uğraşmış, bu işi yürütememiş, romantik ilişkilerinde başarısız olmuş ve işsiz bir 

şekilde Londra’ya geri dönmüştür. Bir yandan mensubu bulunduğu imparatorluktan 

nefret etmekte diğer yandan da onun kurduğu çağdaş uygarlıkla övünmektedir. Bu 

arada kalmışlığıyla aylak aylak gezinirken bireysel, iletişimsel ve kültürel 

hatırlamalarını takip eden düşünceleri, Clarissa’nınkilerin aksine, derinlik 

taşımaktadır. Bu anlamda Peter flanörlüğüyle adeta Clarissa’da eksik olan sağduyuyu 

ortaya koymaktadır.       

Woolf, başkarakteri Clarissa’yı sınıfsal kodlarla sınırlanmış bir flanöz olarak 

kamusal alana çıkarıp ardından domestik alandaki temsiliyetine geri döndürmesiyle 

belki “evdeki melek”i yıkıma uğratmamıştır ancak onun bilincine odaklanıp 

öznelliğini vurgulayarak, çağın realist yaklaşımları karşısında radikal bir hamlede 

bulunmuştur. Bu modernist hamleyi, Clarissa’nın öznelliğini etrafındaki öznelliklerle 

kaynaştırıp bir bütün oluşturarak, tüm bu öznelliklere ait anları kalıcı kılarak ve bir 

yazar olarak zihnindeki izlenimleri yakalayıp romanına aktararak tamamlayan Woolf, 

böylece Nurdan Gürbilek’in “örme-kaynaştırma”, “bir anı kalıcı kılma” ve “zihinsel 



113 
 

dalgalanma” olarak tarif ettiği üçlü estetiğini uygulamıştır (Gürbilek, 2023: 45-46). 

Bilinç akışı ve iç monologlarla kurulan bu estetik, kentsel uzamda flanözün bilincinde 

geçmişi anla birleştirerek, Mrs. Dalloway’i Ulysses ve Huzur eserleriyle flanör/flanöz 

ve bellek ilişkisi bağlamında analojik bir şekilde karşılaştırmalı okumaya imkân 

tanımaktadır. 

3.4. ULYSSES, HUZUR VE MRS. DALLOWAY ESERLERİNDE 

FLANÖRÜN/FLANÖZÜN BELLEK İZLERİ 

Modernist eserlerde bellek, genellikle Marcel Proust’un “istem-dışı bellek” ve 

Henri Bergson’un “süre” kavramları ekseninde tekrar tekrar okunan bir tema olarak 

literatürde yerini almıştır. Duyusal uyaranların tetiklemesiyle ortaya çıkan 

kendiliğinden bir hatırlama ediminin ve farklı anların bellek vasıtasıyla birbirine 

bağlanmasıyla oluşan süreklilik halindeki içsel bir zaman deneyimin varlığı bu önemli 

isimlere atıfta bulunmayı gerektirse de bilinç akışının söz konusu olduğu yapıtlar, 

kavramın ilk tanımlayıcısı William James’i odağa almayı zorunlu kılmaktadır. Belleği, 

benliğin bilincin zaman boşluklarındaki özdeşliğiyle bağlantılı bir olgu, hatırlamayı 

ise çağrışımsal bir süreç olarak ele alan James’in, 1890 yılında Psikolojinin İlkeleri 

(Principles of Psychology) eserinde “düşüncenin, bilincin ya da öznel yaşamın akışı” 

(James, 1890: 148) şeklinde ifade ettiği kavram, Suzanne Nalbantian’ın belirttiği gibi, 

20. yüzyılın başlarında çağrışımsal belleğin edebi tecrübesi için yolu belirlemiştir 

(Nalbantian, 2014: 77). Bu doğrultuda, duygu yüklü anının bağlantılı olduğu şeylerle 

birlikte geri çağrıldığı çağrışımsal bellek, modernist eserlerdeki hatırlama ediminin de 

temelini oluşturmuştur. 

 William James, çağrışımsal temelde ele aldığı hatırlamayı bireysel bir edim 

olarak görmüş, bu eksende hatırlamanın gerçekleşebilmesi için bir olayın “benim” 

geçmişimde tarihlendirilmiş olması ve “sıcaklık ve samimiyet” hissi vermesi 

gerektiğini belirtmiştir (James, 1890: 425-427). Ne var ki daha sonraki çalışmalar, 

benliğin bu içsel seviyesinden daha farklı seviyeleri de olduğunu ortaya koymuştur; 

Jan Assmann, benliği “içsel (nöromental) ben”, “toplumsal ben” ve “kültürel kimlik” 

olarak üçe ayırmış ve bunlarla bağlantılı üç bellek türü sınıflandırmıştır; “bireysel 

bellek”, iletişimsel bellek” ve “kültürel bellek” (Assmann, 2008: 109). Bu bilgiler 

ışığında, çağrışımların kişiyi benliğin bu üç katmanına da taşıyabilmesi mümkün 

görünmektedir. Çağrışımların yaratılmasıysa, Endel Tulving’in “bireyin fiziksel ve 

bilişsel çevresinin geri getirme sürecini başlatan ve etkileyen yönleri” olarak 



114 
 

tanımladığı, “geri getirme ipucu” (retrieval cue) ile gerçekleşmektedir  (Tulving, 1983: 

171). Bu düzlemde, duygu yüklü anının, benliğin bu üç seviyesine ait geçmişte de 

tarihlenebileceğini ve bu geçmişlerin, dış dünyadaki bir bellek ipucunun yarattığı 

çağrışımla geri gelebileceğini öne sürmek, makul gözükmektedir. Ulysses, Huzur ve 

Mrs. Dalloway’in başkarakterlerinin yürüyüşleri sırasında kent uzamında 

karşılaştıkları bellek ipuçları da bu kapsamda değerlendirilecek ve bireysel, iletişimsel 

ve kültürel belleğe ait unsurların, bu karakterlerin bilinç akışında nasıl ortaya çıktığı 

irdelenecektir.    

3.4.1. Kent Yürüyüşünün Kadın ve Erkek Halleri: Ulysses ile Huzur’da Ön 

Flanörlük, Mrs. Dalloway’de Flanözlük ve Bellek 

Ulysses’teki flanör Leopold Bloom’un, Huzur’daki flanör Mümtaz’ın ve Mrs. 

Dalloway’deki flanöz Clarissa Dalloway’in kent yürüyüşleri, okuyucunun karşısına 

çıktıkları ilk bölümlerde20 sabah saatlerinde çeşitli sebeplerle başlamaktadır; Leopold 

Bloom kahvaltı için domuz böbreği almak, Mümtaz hasta olan İhsan’a bakıcı bulmak, 

Clarissa Dalloway de akşamki parti için çiçek almak üzere sokağa çıkmaktadır. 

Esasında bu durum, flanörün yürüyüşündeki amaçsızlığa uymamaktadır ancak Bloom 

ve Mümtaz’ın flanörlük yaptıkları esas bölümlerdeki kente bakış tarzlarının ön bilgisi, 

bu mini kent yürüyüşlerinde ortaya serilmektedir. Bu yüzden, Bloom ve Mümtaz’ın 

bu ilk kısa yürüyüşlerini ön flanörlük olarak adlandırmak mümkündür. Mrs. Dalloway 

içinse durum, cinsiyeti sebebiyle biraz farklı seyretmektedir; orta sınıftan kadınlar 

kamusal alanda tek başlarına yürüme özgürlüğüne alışveriş sayesinde kavuştukları için 

flanözlüğün başlangıcı da amaçlı bir yürüyüşle gerçekleşmiştir. Bu minvalde, Bloom 

ve Mümtaz’ın ön flanörlükleri, Mrs. Dalloway’in flanözlüğüyle eşdeğerdir. Bu üç 

karakterin amaçlı mini kent yürüyüşlerinin ortak noktası ise geçmişle bağlantı 

kurmalarıdır. Yürüyüşleri sırasında kent, çeşitli bellek ipuçlarının uyandırdığı 

çağrışımlarla, bireysel, iletişimsel ve kültürel geçmişi bilinçlerinin akışında geri 

getirmektedir. 

 Ulysses’te Bloom’un Eccles caddesindeki evi ve Dlugacz’ın kasap dükkânı 

arasındaki mini kent yürüyüşü, sabah sekiz sularında başlamaktadır. Sıcak bir gündür 

ve Aziz George Kilisesi’nin çan kulesine doğru yükselen güneş, Bloom’un bilincinde 

bir dizi çağrışım uyandırır. Önce, o gün bir cenazeye katılacağı için giydiği siyah 

 
20 Ulysses’te Leopold Bloom 4. Bölümde, Huzur’da Mümtaz 1. bölümde, Mrs. Dalloway’de ise Clarissa 

Dalloway bölümlere ayrılmamış eserin en başında okuyucunun karşısına çıkmaktadır.  



115 
 

elbiselerin içinde rahatsız olacağını düşünür. Sonra, araya giren birkaç düşüncenin 

ardından, doğu coğrafyasında yer alan bir ülkede olduğunu hayal ederek, peçeli yüzler, 

nargile içen insanlar, halıcılar, sokak satıcıları, camiler ve santur çalan kız gibi oryantal 

imgelerle dolu bir şehirde gün boyu dolandığını düşünür. Bu hayalden çabuk sıyrılır 

çünkü bunların gerçeği yansıtmadığının farkındadır:  

Aslına bakarsan hiç de böyle değildir muhtemelen. Okuduklarından 

kurduğun ıvır zıvır: Güneşin izinde. Kapakta kızıl güneş. Kendinden 

hoşnut, gülümsedi. Freeman’ın başyazısının üstündeki manşet resmi 

hakkında ne demişti Arthur Griffith: İrlanda bankasının ardındaki geçitten 

kuzeybatıya doğru bir özerklik güneşi doğuyor. Hoşnut gülümsemesini 

uzattı. Cin fikirli hakikaten: Kuzeybatıda yükselen özerklik güneşi (Joyce, 

2023: 76).21 

Bloom’un zihnindeki imgelerin kaynağı, kapağında kızıl güneş olan Güneşin 

İzinde adlı kitaptır. Frederick Diodati Thompson’ın çıktığı dünya gezilerini anlatan 

kitap, 1893’te In the Track of the Sun adıyla yayımlanan bir gezi günlüğüdür. 

Bloom’un gezgin ruhu, adeta bu kitap ve onun kurdurduğu düş vasıtasıyla 

öncelenmektedir. Kitabı takip eden, güneşle bağlantılı diğer çağrışımsa, 1763 yılında 

milliyetçi bir gazete olarak kurulan Freeman’s Journal’ın manşet resmine ilişkindir. 

Resimde, eski parlamento binası olan İrlanda Bankası’nın ardından güneş doğmakta 

ve bu tasvirin altında da “Ireland a Nation”  (İrlanda bir ulus) yazısı yazmaktadır. 

Gerçekte bankanın ön cephesi güneydoğuya baktığı için arkasından, yani kuzeybatı 

yönünden, güneşin doğması mümkün değildir (Thornton, 1964: 8). Bloom’un aklına 

bu gülünç durum gelir ve Sinn Fein hareketi ile United Irishman gazetesinin kurucusu, 

milliyetçi siyasetçi Arthur Griffith’in amblem hakkındaki sözlerini hatırlar. Griffith’in 

“kuzeybatıya doğru bir özerklik güneşi doğuyor” sözlerindeki ironi, onun Freeman’s 

Journal gazetesini sahte milliyetçi olarak görmesiyle ilgilidir (Thornton, 1964: 8). 

Bloom’un buradaki hatırlamasıysa, iletişimsel belleğe dairdir çünkü sömürge yönetimi 

altındaki İrlanda’nın bağımsız bir ulus olma sürecinde yaşadığı meseleler, Bloom’un 

bireysel biyografisini çerçeveleyen tarihsel deneyimlerdir. Jan Assmann’ın bellek 

tasnifi göz önüne alınacak olursa, bu tarz deneyimler, yakın geçmişten şimdiki zamana 

uzanmakta ve gündelik iletişimsel alışveriş içinde, belirsiz bir hatırlama grubunun 

canlı tanıkları tarafından aktarılanların anlatımıyla canlı tutulmaktadır (Assmann, 

 
21 Bu paragrafın alıntılandığı Ulysses çevirisinde hatalı bir şekilde “Kuzeydoğuda yükselen özerklik 

güneşi” ifadesi kullanılmıştır (Joyce, 2023: 76). Eserin İngilizce orijinalinde ise bu ifade “homerule sun 

rising up in the northwest” (Joyce, 2010: 50), yani “kuzeybatıda yükselen özerklik güneşi” şeklinde 

geçmektedir. Yine alıntılanan çeviride “Arthur Griffin” (Joyce, 2023: 76) şeklinde yazılan isim, orijinal 

eserde “Arthur Griffith” (Joyce, 2010: 50) şeklinde geçmektedir. Bu sebeple, çevirideki bu hatalar, tezin 

yazarı tarafından orijinal eser temel alınarak düzeltilmiştir.  



116 
 

2015: 64). Bloom da belirsiz bir hatırlama grubunun canlı tanığı olarak, İrlanda’nın 

toplumsal meselesine dair bu anıyı hatırlayanların arasında yer almaktadır.  

  Mrs. Dalloway’de Clarissa Dalloway’in saat on sularında başlayan yürüyüşü 

de Bloom’un yürüyüşü gibi havanın güzel olduğu bir sabahta gerçekleşmektedir. Mrs. 

Dalloway’in bu yürüyüşünde, önce sabahın tazeliği zihninde bireysel geçmişine dair 

bir anıyı canlandırır, sonra da Big Ben’in sesi dikkatini ana çekerek, onu toplumsal 

bağlamda bir hatırlamaya sevk eder.  Mrs. Dalloway’in “kumsaldaki çocuklara 

üleştirilmiş gibi taptaze” şeklinde betimlediği sabah, ona on sekiz yaşında Bourton’da 

yazlıktayken günün ilk saatlerinde koca camlı pencereleri açıp temiz havaya 

uzandığında hissettiği duyguları, pencereden çiçeklere, ağaçlara, ekin kargalarına 

bakışını, o zamanki sevgilisi Peter Walsh’un şakacı tavrıyla bu bakışı bölüşünü ve 

Walsh’un bir sabah kahvaltıda karnabaharlar üzerine ettiği lafı anımsatır (Woolf, 

2023: 61). Burada, bir bellek ipucunun uyandırdığı duygu vasıtasıyla aniden hatırlanan 

geçmiş, bağlantılı olduğu pek çok şeyle birlikte geri gelmektedir. John H. Mace’in de 

belirttiği gibi, otobiyografik bellek sisteminde bir anı etkinleştiğinde, bu etkinlik 

çağrışımsal ağdaki diğer anılara da sıçramaktadır (Mace, 2014: 1). Böylelikle, Mrs. 

Dalloway’in belleği onu yazlıkta pencereden temiz havaya uzandığında hissettiği 

duygulardan, Peter Walsh’un sabah kahvaltısında söylediği “İnsanlar 

karnabaharlardan kat kat üstündür bence” (Woolf, 2023: 61) lafına kadar 

taşıyabilmektedir. Ardından, Walsh’un gönderdiği tatsız mektuplardan birinde, 

bugünlerde Hindistan’dan döneceğini yazdığını hatırlar ancak dönüşünün tam tarihini 

anımsayamaz: “[…] onun söyledikleriydi akılda kalan; gözleri, çakısı, gülümseyişi, 

hırçınlığı -ne tuhaf- milyonlarca şey yitip gittikten sonra bile lahanalar üstüne ettiği iki 

çift söz” (Woolf, 2023: 62). Mrs. Dalloway’in bu sözleri, romanın daha en başında 

okuyucuyu onun içsel benliğindeki parçalanmayla buluşturmaktadır; birçok şey yitip 

gitse de, Clarissa Mrs. Dalloway olsa bile Peter Walsh’lu Bourton günleri onun 

belleğinde yaşamaktadır.     

Mrs. Dalloway’in Bourton’la ilgili çağrışımsal hatırlaması, iletişimsel veya 

kültürel bellekle ilgili bir çağrışımı içine almamaktadır ancak yürürken duyduğu Big 

Ben saat kulesinin çan sesi, onu içsel zamandan toplumsal zamana taşımaktadır. Tam 

bir flanöze uygun şekilde, sevdiği şeyin “insanların gözlerinde, bu çalkantıda, 

avarelikte, itişip kakışmada; bu gürültüde, bu şamatada […] hayat, Londra, bu haziran 



117 
 

dakikası” olduğunu söyleyen Mrs. Dalloway, içinde bulundukları zaman diliminin 

toplumsal anlamda neyi ifade ettiğini hatırlamaktadır:  

Haziran ortasıydı gerçekten. Savaş bitmişti. Elçilik’teki Mrs. Foxcroft 

gibileri için değilse bile; zavallı geçen gece nasıl üzülüyordu, o güzelim 

delikanlı ölmüş, malikâne şimdi yeğenlerden birine kalıyormuş diye; ya 

Lady Bexborough! Bir sergi açmış, elinde gözbebeği John’un öldüğünü 

bildiren bir telgraf; yine de bitmişti çok şükür” (Woolf, 2023: 63).   

Mrs. Dalloway’in çan sesinden sonra savaşın bittiğini hatırlaması -ki eserin 13 

Haziran 1923 gününü anlattığı düşünüldüğünde savaş biteli beş yıl olmuştur- 

muhtemelen Big Ben’in çanlarının, I. Dünya Savaşı sırasında iki yıl boyunca düşman 

hava kuvvetlerinin Westminster Sarayı’nı hedef almasını önlemek için sessiz kalmış 

olmasıyla ilgilidir (Britannica). Burada, Bloom’un Arthur Griffith’in sözlerini 

hatırlamasında olduğu gibi, yakın geçmişe ait, bireysel biyografileri çerçeveleyen 

tarihsel bir deneyim söz konusudur ve bu deneyim, gündelik iletişimsel alışveriş 

içinde, bir hatırlama grubunun canlı tanıkları tarafından anlatılanlarla diri 

tutulmaktadır. Mrs. Dalloway de I. Dünya Savaşı’nda yakınlarını kaybeden insanların 

ona aktardıklarını hatırlamakta ve savaşın aslında kayıplarının acısını yaşayan insanlar 

için sona ermediğini düşünmektedir.   

 Eserde, birkaç sayfa sonra aynı toplumsal bağlamda hatırlama benzer şekilde 

tekrarlanır; Mrs. Dalloway, Bourton’dan çocukluk arkadaşı Hugh Whitbread’ı yolda 

görünce yine Bourton günlerini, Peter Walsh’u, çocukluk arkadaşlarını, gençliğinin 

mekânlarını ve hareketli zamanlarını çağrışımlar dizisi halinde hatırlar ve bu 

düşüncelerden şehirdeki uyaranlarla sıyrılır: “Bir keresinde para atmıştı Serpentine’a 

hatırlıyordu da. Ama herkes hatırlayabilirdi; onun asıl sevdiği buradaydı, işte 

şuradaydı, işte şurada, tam önünde; arabadaki şişman kadında” (Woolf, 2023: 67). 

Etrafındaki hareketle yine flanözün kente odaklı dikkatini toplayan Mrs. Dalloway’in 

gözü, bu sefer kitapçı Hatchards’ın vitrininde açık duran kitaptaki dizelere takılır: “Ne 

kızgın güneşten kork artık/Ne de azgın kışın hışmından” (Woolf, 2023. 67). Bu 

dizelerde “yazlıktaki beyaz gündoğumunun hangi görüntüsünü” bulmaya çalıştığını 

düşünürken, belleği bireysel geçmişine değil, yakın zamanda geçirdikleri toplumsal 

deneyime yönelir: 

Dünyanın geçirdiği deneylerin sonuncusu olan bu dönem hepsinde, bütün 

erkeklerin, kadınların yüreğinde bir gözyaşı kuyusu açmıştı. Gözyaşları ve 

hüzün; yiğitlik ve dayanıklılık; usanmayan bir direnç. Şu çok beğendiği 

kadın Lady Bexborough söz gelimi, bir sergi açmış (Woolf, 2023: 67-68).  



118 
 

   Mrs. Dalloway’in flanöz bakışıyla kentin hareketliliğine odaklandığı sırada 

sahip olduğu neşeli ruh halinin, savaşı hatırladığı bu satırlarda gölgelendiği 

görülmektedir. Ona savaşı hatırlatan dizeler, William Shakespeare’in Cymbeline 

oyununa aittir ve Dean Doner’a göre, oyunda da romanda da ölümün hayatın yüklerini 

ve sıkıntılarını sona erdirdiğini ifade etmektedir (Doner, 1956: 7-8). Bu doğrultuda, 

dizelerin Mrs. Dalloway’e öncelikle savaşta ölenleri çağrıştırdığı, bununla bağlantılı 

olarak da savaşın yaşayanlar üzerindeki etkisini düşündürdüğü söylenebilir. Bu 

düşünceler ona daha önce de hatırladığı, savaşta yakınını kaybeden Lady 

Bexborough’yu ve açtığı sergiyi çağrıştırır tekrardan. Böylelikle bir önceki alıntıyla 

birlikte, Mrs. Dalloway’in iletişimsel belleğe dair anılara statü sahibi insanlar 

aracılığıyla sahip olduğu görülür. 

 Savaşla ilgili bir başka hatırlama ise Mrs. Dalloway çiçekçisinin bulunduğu 

Bond Sokağı’nda yürürken, ilgisi yine vitrinlerdeyken gerçekleşir. Bond Sokağı, Mrs. 

Dalloway’in “görünmüyormuş gibi bir duyguya” kapılarak, tam olarak flanörlüğün 

anonimliğini hissettiği yerdir: 

Görünmüyormuş gibi acayip bir duyguya kapıldı; görünmüyordu; 

bilinmiyordu; artık yeniden evlenmek, çocuk yapmak falan olmadığına 

göre, herkesle birlikte Bond Sokağı’ndan yukarı bu ağır, şaşırtıcı, ciddi 

ilerleyiş var yalnız, bu Mrs. Dalloway olmak; Clarissa bile olmamak; bu 

Mrs. Richard Dalloway olmak” (Woolf, 2023: 69).  

 Bu sözler Mrs. Dalloway’in kentte tek başına özgürce yürüyebilmesinin 

sebebini açıkça göstermektedir; ona biçilen tüm cinsiyet rollerini yerine getirip sırasını 

savmış evli bir kadın ve bir anne olarak artık toplumdaki yerini sağlamlaştırmış ve 

kendi kendine dikkat çekmeden yürüme rahatlığını elde etmiştir. Bu rahatlık içinde 

dükkânlara bakınırken, “babasının elli yıldır takım elbise satın aldığı dükkânda bir top 

tüvit; bir-iki inci, buz kalıbı üstünde alabalıklar” görür: 

“Hepsi bu kadar,” dedi balıkçıya bakarak, “hepsi bu kadar,” diye yineledi 

eldivencinin vitrininde duralayarak, Savaş’tan önce kusursuz denilebilecek 

eldivenler vardı bu dükkânda. İhtiyar William Amca, bir hanımefendi 

pabuçlarıyla eldivenlerinden belli olur, derdi. Savaşın ortasında bir sabah, 

yatağında doğrulmuş, öbür yana dönmüş, “Artık dayanamayacağım,” 

demişti. Eldivenler ve pabuçlar; eldivene pek düşkündü gerçekten; ama 

kendi öz kızı, Elizabeth’i hiç aldırmazdı böyle şeylere (Woolf, 2023: 69).   

 Mrs. Dalloway’in vitrinlere bakıp “hepsi bu kadar” deyişi, savaş öncesi 

dönemdeki bolluğun ve canlılığın ticari hayatta artık olmadığını göstermektedir. 

Vitrinde gördüğü, çok düşkün olduğu statü göstergesi eldivenler de ona çağrışımla 

yaşlı William amcasını ve onun savaş zamanı çektiği ruhsal sancıyı hatırlatmaktadır. 

Böylelikle, “organik belleklerdeki canlı anılara” dayanan iletişimsel bellek (Assmann, 



119 
 

2015: 64), Mrs. Dalloway’in bilincinde yeniden hayat bulmaktadır. Bu minvalde, 

flanördeki bakınmanın verdiği zevk, Mrs. Dalloway’in flanözlüğünde savaşın hüzünlü 

anılarıyla birleşmektedir. Ne var ki bu anıların getirdiği hüzün Mrs. Dalloway’de pek 

uzun sürmemekte, o yine statü sembolleriyle ilgilenmeye devam etmektedir. Bu 

yüzden de savaşın Mrs. Dalloway’in toplumsal benliğinde bir parçalanma yarattığı 

izlenimi uyanmamaktadır.          

Ulysses’te Bloom’un mini flanörlüğünde, Mrs. Dalloway’de ise Clarissa 

Dalloway’in flanözlüğünde görülen iletişimsel bellek örnekleri, Huzur’da Mümtaz’ın 

mini kent yürüyüşünde görülmemekte ve kültürel bellek unsurlarının hâkimiyeti ön 

plana çıkmaktadır. Ulysses’teki “yükselen güneş” ve Mrs. Dalloway’deki “sabahın 

tazeliği”, Huzur’da “ışık içinde bir sokak” olarak belirmektedir; İhsan’a hasta bakıcı 

bulmak için sabah dokuz sularında çıktığı bu sokakta Mümtaz, önce Mrs. Dalloway 

gibi duygu yüklü bir bellek ipucuyla bireysel geçmişine dönmekte ancak bu dönüş, 

beraberinde kültürel geçmişi de getirmektedir. Bu bağlamda Mümtaz’ın belleğini, evin 

karşısındaki caminin kapısında oturan çocuk hareket geçirmektedir: 

Kapının önüne çıktığı zaman sokağı adeta çok uzun bir ayrılıştan sonra 

görüyormuş gibi seyretti. Evin karşısındaki camiinin kapısında bir çocuk, 

gözleri alçak duvardan sarkan incir dallarında, elindeki sicim parçasıyla 

oynuyordu. Belki de biraz sonra bu incirin vadedilmiş lezzetlerine doğru 

yapacağı hücumu düşünüyordu. “Ve tıpkı yirmi sene evvel benim 

oturduğum ve düşündüğüm gibi… Fakat o zaman camii böyle değildi…” 

Büyük bir kederle düşüncesini tamamladı: “Ne de mahalle” (Tanpınar, 

2023: 33).     

  Sokak aydınlık olmasına rağmen ruh hali karanlık olan Mümtaz’a kendi 

çocukluğunu hatırlatan görüntü, caminin ve onun sokağının geçmişini de hatırlatmakta 

ve geçmişteki bir an, ilişkili olduğu mekânlarla birlikte şimdiki zamana taşınmaktadır. 

Bu durum, belleğin uzamsallığını gösterdiği gibi, çağrışımsallığını da ortaya 

koymaktadır; Mümtaz’ın bireysel geçmişi, bağlantılı olduğu kültürel belleğin taşıyıcı 

mekânıyla birlikte geri gelmekte, böylelikle bireysel ve kültürel bellek iç içe 

geçmektedir. Burada kültürel belleğin taşıyıcı mekânı, Paul Connerton’ın mahal 

kavramının içinde tanımladığı sokak olarak belirmektedir. Connerton’a göre, sokağı 

hatırlanabilir kılan şey, oraya özgü bütünlük ve oraya ayak uydurmak için gerekli olan 

belirli bir sürattir (Connerton, 2021: 35). Söz konusu alıntıda sokaktaki sürat hakkında 

bir ibare olmasa da Mümtaz’ın sokağın ve içindeki caminin eski görüntüsünün 

kayboluşuna kederlenmesinden, bütünlüğünün bozulduğu anlaşılmaktadır. Bu kederin 

altında yatansa, Connerton’un işaret ettiği, modernitenin yaşam alanlarında yarattığı 



120 
 

dönüşümün, ortak anılara yaslanan anlam dünyasını erozyona uğratmasıdır 

(Connerton, 2021: 14-15). Kültürel kimliğin yitimi anlamına gelen bu durum, 

Mümtaz’ın bireysel geçmişle kültürel geçmişin iç içe geçtiği hatırlamasında, içsel 

benliğini kültürel kimliğinin içine yerleştirdiğini göstermektedir. 

Mümtaz’da bireysel bellekle kültürel belleğin iç içeliği, Nuran’la ilgili bireysel 

hatırlamalarında daha da belirgindir. Mrs. Dalloway’in mini kent yürüyüşünde sürekli 

Peter Walsh ile olan geçmişine dalması gibi Mümtaz da yürüyüşünde Nuran’la olan 

geçmişine dalar ancak bu durum Mümtaz’da, doğrudan kentin bellek mekânlarının ona 

Nuran’ı hatırlatmasıyla gerçekleşir. İhsan’a hastabakıcı bulmak için kapısını çaldığı 

evdeki kadınla görüştükten sonra yan sokaklardan birine sapan Mümtaz, bir yaz evvel 

bu sokaklarda Nuran’la birlikte dolaştıklarını, yanından geçtiği medresenin avlusuna 

girdiklerini ve çeşmenin kitabesini okuduklarını anımsar. Bu bağlamda Mümtaz, 

kültürel bellek taşıyıcısı mekânın bağlantılı olduğu kişiyi çağrıştırmasıyla, Nuran’ı ve 

burada birlikte edindikleri tecrübeyi hatırlar. Nuran’ın kültürel bellekle bu birleşimi, 

takip eden sahnede iyiden iyiye açıklık kazanır; iki katlı fakir bir evden bir tango sesi 

geldiğini duyan Mümtaz, bir yandan oyun oynayan “toza bulanmış kız çocukları” nın 

söylediği Aç Kapıyı Bezirgânbaşı türküsünü dinler ve düşüncelere dalar:  

Çocukların hepsi gürbüz ve güzeldi. Fakat, üstleri başları perişandı. Bir 

zamanlar Hekimoğlu Ali Paşa’nın konağı bulunan mahallede bu hayat 

döküntüsü evler, bu fakir kıyafet, bu türkü ona garip düşünceler veriyordu. 

Nuran, çocukluğunda bu oyunu muhakkak oynamıştı. Ondan evvel annesi, 

annesinin annesi de aynı türküyü söylemişler ve aynı oyunu oynamışlardı 

(Tanpınar, 2023: 35).  

Kökensel bir hatırlama tarzı içeren kültürel bellek, hatırlamayı ve kimliği 

destekleyici yönü bulunan simgelerde kendini gösterir; törenler, danslar, anlatılar, 

desenler, giysiler, takılar, dövmeler, yollar, resimler, mekânlar ve benzeri unsurlar 

bunlara örnektir (Assmann, 2015: 60). Mümtaz’ın bulunduğu mahalle ve duyduğu 

türkü de bu türden birer simge olarak belirmektedir. Bu bağlamda Mümtaz, bir yandan 

batı menşeili tango müziğinin diğer yandan da geleneksel çocuk oyunu türküsünün 

yankılandığı imparatorluk artığı mahallede, bir sene önce birlikte bellek mekânlarını 

tecrübe ettiği ve eski musikinin tadına vardığı Nuran’ı, korunması gerektiğini 

düşündüğü bir kültürel kimliğin temsilcisi olarak imgeleştirmektedir. Mümtaz’a göre, 

bu kültürel kimliğin yaşaması için mahallenin eski çehresinin korunmasından ziyade 

türkünün devam etmesi gerekmektedir:  

“Devam etmesi lazım gelen, işte bu türküdür. Çocuklarımızın bu 

türküyü söyleyerek, bu oyunu oynayarak büyümesi; ne Hekimoğlu 



121 
 

Ali Paşa’nın kendisi ne konağı, hatta ne de mahallesi. Her şey 

değişebilir, hatta kendi irademizle değiştiririz. Değişmeyecek olan, 

hayata şekil veren, ona bizim damgamızı basan şeylerdir (Tanpınar, 

2023: 36).  

Bu satırlardan anlaşıldığı üzere Mümtaz, kültürel kimliği yönetim biçimleri ve 

iktidarlardan bağımsız, çok daha köklü ve değişmez bir yapı olarak görmektedir. Bu 

anlamda, kültürel belleğin belirli bir dönemin kodlarını taşıyan mahalde değil halkın 

günlük yaşam pratiklerinde yaşadığını ve yaşayacağını düşünmektedir. Paul 

Connerton’ın cümleleriyle ifade etmek gerekirse, bu demektir ki, modernleşmeyle 

birlikte yaşam alanları değişse de halkın özüne yerleşmiş, kimliğinin bir parçası olmuş 

uygulamaların devamıyla ortak anlam dünyası erozyona uğramayacak ve kültürel 

süreklilik sağlanacaktır. Bu çerçevede, geçmişin yıkıntıları ve bugünün yapıntıları 

arasında rastladığı Aç Kapıyı Bezirgânbaşı türküsü, bir kültürel bellek temsili olarak 

Mümtaz’ın zihninde Nuran üzerinden bir imge oluşturmakta ve bu imge ona kültürün 

nasıl aktarıldığını hatırlatmaktadır. Böylece Mümtaz, Walter Benjamin’in paçavra 

toplayıcısı gibi artıklardan bir anlam dünyası oluşturmaya çalışmanın beyhudeliğini 

idrak etmektedir.       

  Ulysses’te Bloom’un bireysel geçmişiyle kültürel geçmişini iç içe hatırlaması 

çok daha farklı bir şekilde, kasap dükkânından aldığı kesik gazete sayfasında gördüğü 

bir ilanın zihninde yarattığı çağrışımlarla gerçekleşmektedir. Dorset yolundan geri, 

tabelaları, vitrinleri okuyarak eve dönerken bir yandan göz attığı bu ilanda bir Alman 

şirketi, Yafa’nın kuzeyindeki arazilere seksen mark ödenmesi mukabilinde arzuya 

göre zeytin, portakal, badem ya da citron denilen ağaç kavunu dikileceğini 

duyurmaktadır. Fikri beğenen ancak kendisine uygun olmadığını düşünen Bloom, bu 

ilanın zihninde oluşturduğu imgenin yarattığı çağrışımlarla, isimlerinden Yahudi 

oldukları anlaşılan eski arkadaşlarıyla geçmiş günlerini hatırlar: 

[…] Tül kâğıtlara sarılıp kasalara istiflenmiş portakallar. Ağaç kavunları 

da öyle. Aziz Kevin tören alayındaki Citron hayatta mıdır merakım. Ya 

yıllanmış kitarasıyla Mastiansky! Ne hoş akşamlarımız olurdu o vakit. 

Molly, Citron’un hasır koltuğuna kurulurdu. Ne güzeldir tutması, serin 

mum gibi meyve, tut elinle, götür burnuna kokla koklayabildiğince. Şu 

baskın, hoş, yaban kokulu parfüm gibi. Hep aynıdır, seneler geçse de. 

Moisel’in demesi iyi de para ediyormuş. Arbutus Mekanı: Pleasants 

Sokağı: Eski güzel günler. Yara beresi olmamalı, dediydi (Joyce, 2023: 80).    

 Joyce’un mantık sırası gütmeyen bilinç akışının güzel bir örneği olan bu 

alıntıda, öncelikle Yahudi ritüellerinde kullanılan ağaç kavunun diğer adı olan citron, 

Bloom’a Citron adlı arkadaşını hatırlatmaktadır. Bu arkadaşını Katolik Aziz Kevin 

tören alayından tanıması, onun da Bloom gibi dinden döndüğünü düşündürmektedir. 



122 
 

Bu hatırlayış, Bloom’un zihnini duygu yüklü bir anıya, eskiden Pleasants Sokağında 

bulunan bir evde, karısı Molly ve arkadaşları Citron ve Mastiansky ile geçirdiği güzel 

akşamlara götürmektedir. Bu anıya zihninde kalan ağaç kavunun kokusu karışmakta 

ve ona arkadaşı Moisel’in ağaç kavunu için söylediği, iyi para ettiği ve yarası beresi 

olmaması gerektiğine dair sözleri hatırlatmaktadır. Çevirmenin bu kısımdaki notuna 

göre, Yahudilerin “Sukot bayramında yarasız, muntazam ağaç kavunları 

kullanılmaktadır” (Joyce, 2023: 80). Bu çerçevede, Bloom’un nostalji duygusuyla 

hatırladığı bireysel geçmişine ait anıları, Yahudiliğin kültürel sembolleriyle iç içe 

geçerek ona kültürel kimliğini hatırlatmakta ve Mümtaz’da olduğu gibi, benliğini 

kültürel kimliğinin içine yerleştirmektedir.   

Bloom’un bu kültürel kimliğe bakışı, takip eden bir başka hatırlayıştaki Yahudi 

imgelerinde netlik kazanır. Bu hatırlayış, dış çevreden uyaranlarla tetiklenir; Bloom, 

önce önünden geçen sulama aracını yağmurla özdeşleştirir fakat sonrasında güneşi 

perdeleyen karabulut, ona kuraklığı ve Yahudi coğrafyasının çoraklığını 

çağrıştırırarak, zihninde Lut gölüne dair bir imge oluşturur. Bu imge ona, Yahudiliğin 

kültürel belleğinde yer etmiş bir simge olan Lut Kavmi’nin helakı anlatısını anımsatır. 

Elinde şişeyle karşıdan karşıya geçen yaşlı kadının görüntüsüyle birleşen anımsama, 

onu Yahudilikle ilgili başka bir imgeye dönüştürür:  

Yok, öyle değil. Çorak bir arazi, çorak ve kıraç. Kükürtlü bir göl, ölü deniz: 

Balık yaşamaz, yosun bağlamaz, say ki dünyanın dibi. O boz bulanık, 

zehirli, metalik suyu dalgalandırmaya hiçbir rüzgârın gücü yetmiyor. 

Kükürt yağmıştı insanların kafasına: Düzlükteki kentler: Sodom, Gomora, 

Edom. Tüm o ölü adlar. Ölü arazide ölü deniz, boz ve yaşlı. Şimdi 

yıllanmış. En eski kavmin başına bela olmuş. Kadidi çıkmış bir kocakarı, 

elliliğin boğazını kavramış, Cassidy’nin yerinden karşı kaldırıma geçti. 

İnsanlığın ahiri. Uzaklarda dünyanın dört bucağında dolanmış, o 

tutsaklıktan bu tutsaklığa, çoğalarak, ölerek, her yerde peydahlanarak. 

Şimdi uzandı oraya. Artık kimseyi doğuramaz. Ölü: İhtiyar bir kadın: 

Dünyanın boz buruşuk çökük amı.                                                                  

Harabe (Joyce, 2023: 80-81).  

 Bu satırlardan anlaşılacağı üzere Bloom, “uzaklarda dünyanın dört bucağında”, 

“o tutsaklıktan bu tutsaklığa, çoğalarak, ölerek, her yerde peydahlanarak” dolanmış 

Yahudi halkını,  “harabe” ye benzettiği ihtiyar kadınla özdeşleştirmektedir. Bu 

doğrultuda, Bloom’un Yahudiliği bir harabelik, yıkılmaya yüz tutmuş bir yapı olarak 

gördüğü anlaşılmaktadır. Bu anlamda, bir önceki alıntıda göze çarpan nostalji duygusu 

yerini katı bir gerçekçiliğe bırakmakta ve Yahudiliğin Bloom’un kültürel kimliğinde 

yarattığı parçalanma hakkında fikir vermektedir. 



123 
 

Devam eden satırlarda Bloom, bu harabeliği, kendi deyimiyle zihninde 

canlanan bu “kötü imgeler” i kovmak için ilgisini etrafındaki “dipleri yosun bağlı 

kahverengi tuğlalı evler” e yöneltmekte ve seksen numaranın ucuz olduğu halde hala 

kiralanmadığı, iki göz odanın pencerelerinin yarı boyuna kadar reklam afişi olduğu 

gibi şeyler dikkatini çekmektedir (Joyce, 2023: 81). Bloom’un eve bu ticari bakışı onu 

harabelik hissinden sıyırırken, Mümtaz harabeliği baktığı evlerin kendisinde görür. Bu 

durum, öncelikle Bloom’un gördüğü gibi harabeye benzeyen bir kadında imgeleşir; 

Mümtaz’ın İhsan’a hastabakıcı ararken evinde bulduğu tek hastabakıcı, felç geçiren 

kocasına baktığı için izinde olan üç çocuklu bir kadındır. Mümtaz bu kadın için 

“kadının yüzü bir harabeye benziyordu” (Tanpınar, 2023: 34) sözlerini kullanır ve 

ardından kadının harabeliği evin harabeliğiyle birleşir: 

[…] Üç çocuk, mefluç bir koca… Bir hastabakıcı maaşı. Büyükçe bir evin 

iki odasında oturuyorlardı. Su küpleri bile sofada duruyordu. Bu demekti 

ki bir mutfakları, belki ayakyolları bile yoktu. Kimbilir hangi zengin 

memurun, defterdar veya mutasarrıfın, kızını evlendirirken yaptırdığı 

ahşap bir evdi bu. Dışarıdan dökülmüş boyasına rağmen ne kadar itinalı 

yapıldığı görülüyordu. Pencere kenarları, cumbalar, çatı, hep inceden 

inceye yontulmuştu. İki yandan beş ayak merdivenle kapısına çıkılıyordu. 

Sağ tarafında bir de kömürlük kapısı vardı. Fakat mal sahibi kömürlüğü bir 

kömürcüye kiralamıştı. Belki mutfak da ayrıca kirada idi (Tanpınar, 2023: 

35).  

Mümtaz’ın bu betimlemesinde ev, onu mahallin bir unsuru olarak tanımlayan 

Paul Connerton’ın, “Evler çeşitli türdeki toplumsal birim ile kategoriler için 

oluşturulmuş metaforik kültürel temsillere, yani uzamsal metinlere de benzetilir” 

(Connerton, 2021: 29) dediği bağlamda belirmektedir. Bu ev, mimari üslubuyla 

Osmanlı dönemi yönetici sınıfının geçmişteki gücünü temsil etmesinin yanında 

dökülmüş boyaları ve parça parça kiraya verilen odalarıyla imparatorluğun çöküşünü 

imlemekte ve çift yönlü anlama sahip bir kültürel bellek mekânı olarak kendini 

göstermektedir. Mümtaz’ın bu evden ayrıldıktan sonra geçtiği sokaklarda gördüğü 

“hayat döküntüsü evler”, “üstleri başları perişan” çocuklar da çöküş ve harabe imgesini 

desteklemektedir (Tanpınar, 2023: 35). Kültürel bellek taşıyıcısı mahallin bu şekilde 

tasviri kültürel kimliği harabe olarak yansıtsa da Mümtaz, Aç Kapıyı Bezirgânbaşı 

türküsünü duyduğunda yaşadığı aydınlanmayla bu algıyı aşmış ve “Devam etmesi 

lazım gelen, işte bu türküdür” (Tanpınar, 2023: 35) diye düşünmüştür. Böylelikle, 

harabelik hissinden Bloom gibi etrafına ticaret adamı gözüyle bakarak değil, aydın 

duyarlılığıyla yıkıntıların içinde yaşayan kültürel unsurları yakalayarak sıyrılmıştır. 



124 
 

 Huzur’da flanörün gözünden harabelik olarak imlenen imparatorluk, Mrs. 

Dalloway’de flanözün gözünden yücelik olarak imlenmektedir. Mrs. Dalloway’in 

kültürel kimliğini böyle bir yücelik imgesine yerleştirmesi, ilk olarak bir dükkânın 

vitrininde gördüğü elmasları saray ve saraya dayanan aile geçmişiyle 

ilişkilendirmesiyle gerçekleşmektedir: 

[…] dükkâncılar, ön camlarda yalancı taşlarla gerçek elmasları 

düzenliyorlar, on sekizinci yüzyıl montürlerine yerleştirilmiş güzel deniz 

yeşili iğneleri22, Amerikalıların gözünü boyamak için (ama saçıp 

savurmamak gerek, Elizabeth’e bir şeyler almakta acele etmemeli). 

Kendisi de, budalalığa varan sadık bir tutkuyla severdi bunları, bir 

parçasıydı bunların, dedeleri Georgelar zamanında saraydaymışlar, demek 

kendisi de böyle parlayacak, ışık saçacaktı bu gece; partisini verecekti 

(Woolf, 2023: 63). 

 Mrs. Dalloway bir yandan, bir flanöz olarak vitrinde gördüğü elmasların 

turistlere yönelik bir tüketim aldatmacası olduğunun farkındadır; onları kızına doğum 

günü hediyesi olarak almak için pahalı bulur ve flanöze yakışır şekilde bakınmanın 

zevkiyle yetinir. Öte yandan bu elmaslar, bir zenginlik ve güç sembolü olarak ona ait 

olduğu grup kimliğini hatırlatmaktadır; Mrs. Dalloway onlara olan “budalaca sadık 

tutkusunu”, bu grup kimliğiyle gerekçelendirir. Bu doğrultuda, Mrs. Dalloway’in 

“saraylı” kimliğinden, bir başka deyişle Britanya İmparatorluğu’na aidiyetinden gurur 

duyduğu anlaşılmaktadır. Bu gurur, Bond Sokağı’nı birbirine katan resmi aracın 

geçişini izleyişinde daha da açıklık kazanmaktadır. Çiçekçiden çıkan Mrs. Dalloway 

ve sokaktaki diğer herkes, panjurları indirilmiş aracın içinde Wales Prensi mi, 

Başbakan mı yoksa Kraliçe mi olduğunu merak ederek, aracın geçişini “saygı” ile 

izlerler:  

Kraliçe herhalde, diye düşündü Mrs. Dalloway, Mulberry’den çiçeklerle 

çıkarken, Kraliçe evet. Araba tam önünden çekili panjurlarıyla geçerken, 

müthiş bir gururla parıldadı yüzü, çiçekçinin önünde, güneş ışığında 

dimdik durdu. Kraliçe hastaneye gidiyor. Kraliçe bir sergi açıyor, diye 

düşündü Clarissa (Woolf, 2023: 75).   

 Vitrindeki elmaslara bakarken bile imparatorluğa olan aidiyetini hatırlayan 

Mrs. Dalloway, araç geçerken içindekinin, bu aidiyetin en üst düzey temsilcisi olan 

Kraliçe olduğunu hayal etmektedir. Kraliçe, kökleri uzun bir geçmişe dayanan İngiliz 

monarşisinin başı olarak kültürel bir devamlılığın, bir geleneğin taşıyıcısı, dolayısıyla 

 
22 Bu ifade, alıntının yapıldığı çeviri eserde “on sekizinci yüzyıl kaşlarına yerleştirilmiş güzel deniz 

yeşili iğneleri” (Woolf, 2023: 63) şeklinde geçmektedir ancak cümle bu haliyle bir anlam ifade 

etmemektedir. Eserin İngilizce orijinaline bakıldığında, ifadenin “their lovely old sea-green brooches in 

eighteenth-century settings” (Woolf, 2013: 3) şeklinde geçtiği görülmektedir. Buradaki “settings” 

sözcüğü, “kaşları” yerine “mücehver yuvası” anlamına gelen “montür” kelimesiyle karşılandığında, 

cümlenin anlamı oturmaktadır.  



125 
 

da grup kimliğini tasdikleyen kültürel bir simgedir. Bu bağlamda Mrs. Dalloway, 

içinde Kraliçe olduğunu varsaydığı araba geçerken “üzerinde güneş batmayan 

imparatorluk” taki o güneş ışığının altında gururla dimdik durarak imparatorluğa olan 

aidiyetini hatırlamakta ve kültürel kimliğini pekiştirmektedir. Bu şekilde, 

imparatorlukla ilgili bir yücelik imgesi, kültürel bellekle bağlantılanmaktadır. 

 Huzur ve Ulysses’teki ön flanörlük deneyimleri, metinlerin ilerleyen 

sayfalarında yerini tam olarak flanörlük denilebilecek aylaklıklara bırakır. Mrs. 

Dalloway romanında ise Clarissa Dalloway’ın flanörlüğe/flanözlüğe uygun 

deneyimleri, dönemin anlayışında kadının kamusal alana içkin olmayışıyla 

yorumlanabilecek şekilde kısa ve sınırlıdır. Woolf’un eserinde, belki de Clarissa 

Dalloway’in bıraktığı rolü tamamlayan ve flanörlük yapan karakter, Mrs. Dalloway’in 

belleğinde pek çok ize sahip olan Peter Walsh’tur. Walsh’un Mrs. Dalloway’in 

kapısının önünde başlayan ve Londra sokaklarını arşınlayan aylak adımları, Leopold 

Bloom ve Mümtaz’ın Dublin ve İstanbul sokaklarını arşınlayan aylak adımları gibi 

bellek izleri taşımaktadır. Kent uzamında karşılaşılan bellek ipuçlarıyla hatırlanan bu 

bellek izleri, bu üç flanörün benlik tasarımını açığa vurmaktadır.      

3.4.2. Leopold Bloom, Mümtaz ve Peter Walsh’un Aylak Adımlarında Bellek 

İzleri      

George Kilisesi’nin çanları dokuz kırk beşi vururken Bloom, Bay Dignam’ın 

saat on birdeki cenazesine katılma bahanesiyle tekrar evden çıkar. Cenazenin hem 

öncesinde hem sonrasında -arada çeşitli yerlere uğrayarak- Dublin sokaklarında aylak 

aylak gezinir. Bloom’un bu gezinmelerinin, bebekken ölen oğlu Rudy’nin ardından 

Molly’le arasına giren soğukluktan sonra başladığı öğrenilmektedir (Joyce, 2023: 

467). Bu anlamda onun gezginliği bir kaçış çizgisidir. Bloom, Molly’nin boşluğunu 

kimi zaman Walter Benjamin’in Parisli flanöründe olduğu gibi, sokakta ona çekici 

gelen bir kadını uzaktan takip ederek, kimi zamansa vuslata erdirmeye niyetlenmediği 

mesafeli flörtlere girişerek gidermeye çalışır. Cenazeye gitmeden önce uğradığı ilk 

durak olan postanede de böyle bir flörtleşme içinde olduğu öğrenilir; Henry Flower 

mahlasını kullanarak ve postaneyi adres göstererek, Martha Clifford adlı bir kadınla 

gizli gizli yazışmaktadır.  

 Bloom’un postaneye uğradığı sahne, postane bir yapı olarak bellek mekânı 

işlevinde olmasa bile içinde barındırdığı ve Bloom’u bireysel ve iletişimsel belleğe 



126 
 

götüren bir bellek ipucuyla önem taşımaktadır. Postanedeki askere alma afişinin, 

Bloom’un dikkatini çekerek onu düşüncelere ve hatırlamaya sevk etmesi, onun etrafını 

algılamaya açık, anın izlenimlerine kendini teslim eden aylak halini resmetmekle 

birlikte toplumsal meselelere bakış açısını da yansıtmaktadır. Afişe bakarken, önce 

Molly’nin babası Binbaşı Brian Cooper Tweedy’i, ardından da milliyetçi aktivist 

Maud Gonne’un, gecelerini Dublin sokaklarında geçiren Kraliyet Ordusu askerleriyle 

ilgili yazdığı mektubu hatırlar:  

[…] Geçit törenindeki askerleri yeniden gözden geçirirken kartla mektubu 

yan cebine sokuşturdu. İhtiyar Tweedy’nin bölüğü neredeydi acaba? 

Çürüğe çıkmış asker. İşte: Ayı postundan kalpak ve horoz tüyünden sorguç. 

Yok, o şu el bombası atanlardandı. Sivri yen ağızları. İşte orada: Kraliyet 

Dublin hafif piyade tugayı. Kırmızı ceketliler. Pek çalımlı. Kadınlar bu 

nedenle peşlerinde demek. Üniforma. Askere alıp talim ettirmenin kolay 

yolu. Maud Gonne’un gece onları O’Connell Caddesi’nden püskürtmesine 

dair mektubu: Dertleri İrlanda başkentimizi küçük düşürme. Griffith’in 

gazetesi de aynı dili tutturdu şimdi: zührevi hastalıklarla içten içe çürümüş 

bir ordu: Denizaşırı veyahut günaşırı zurna bir imparatorluk. Yarı pişmiş 

gibiler: Beyinleri uyuşturulmuş gibi. Gözler pörtlek. Uygun adım. Afiyet 

olsun: Olsun. Yat aşağı: Dik taşağı. Kralın özel muhafızları. Hiç polis 

kıyafetinde ya da itfaiyeci gibi görmüşlüğümüz de yok. Kesin mason, evet 

(Joyce, 2023: 94-95).  

  Bloom’a ilk bakışında vefat etmiş asker kayınpederini hatırlatan afiş, asker 

kıyafetlerinin yaptığı çağrışımlar dizisiyle onu, yakın geçmişe ait Dublinlilerin 

belleğinde yer etmiş ve hala gündeminde olan bir meseleye taşımaktadır. Boer 

Savaşı’nın23 başlarında (1899-1902), Britanya Ordusu gönüllü askere yazılmaları 

teşvik etmek için Dublin birliklerinin gecelerini barakalarda geçirmesine yönelik 

kuralı askıya almış ve bunun sonucunda birçok birlik, O’Connell Caddesi’nde bir 

“eşlikçi” arayışıyla gezinir olmuştur. Milliyetçi aktivist Maud Gonne da “İrlanda’nın 

Kızları” (Daughters of Ireland) grubunu askere yazılmalara karşı kampanya yürütmek 

için toplamış ve kadınlar, bu kampanyanın bir parçası olarak, düşman askerleriyle 

vakit geçiren İrlandalı kızları ayıplayan bir bildiri dağıtmıştır (Gifford ve Seidman, 

1988: 86). 3 Haziran 1904 tarihli Freeman’s Journal’da da Alfred Webb’in, Dublin 

sokaklarındaki İngiliz askerleri sorununa dair çabalarından dolayı Maud Gonne’ı 

övdüğü mektubu yayımlanmıştır (Erkmen, 2021: 133). Anlaşıldığı kadarıyla, “Dertleri 

 
23 İngiltere ile Güney Afrika’da hâkim olan aslen Hollanda kökenli Boer Cumhuriyetleri (Transvaal 

Cumhuriyeti ve Özgür Orange Devleti) arasındaki savaştır (11 Ekim 1899-31 Mayıs 1902). Güney 

Afrika Savaşı ve İngiliz-Boer Savaşı olarak da bilinir. Bu savaşla Güney Afrika’ya yaklaşık yarım 

milyon asker yığan İngiltere, iki buçuk yıllık mücadeleden sonra Boerleri dize getirmiş ve Güney 

Afrika’yı tamamen kendi sömürgesi haline getirmiştir. Boer Savaşı, toplama kamplarının kurulduğu 

ilk savaş olma özelliğine de sahiptir (Anabilgi).  

 



127 
 

İrlanda başkentimizi küçük düşürme” sözü bu mektupta geçmektedir. Bloom, Arthur 

Griffith’in gazetesinin de orduya karşı “aynı dili tutturduğunu” söyleyerek, bu dille 

dalga geçmektedir. Bloom’un hem üniformayı “askere alıp talim ettirmenin kolay 

yolu” olarak görmesi hem de milliyetçilerin Britanya ordusuna karşı sözleriyle alay 

etmesi, onun kolonyalist ve milliyetçi söylemlerin her ikisine de mesafeli duruşunu 

göstermektedir. Bloom bu söylemleri, kendi nüktedan diliyle eleştirmektedir.          

Bloom’un mevcut söylemlerin tarafı olmayıp eşiğinde durması, onun melez 

kimliğinin bir sonucu olarak görülebilir. Bu kimlik, onu sabit bir konuma yerleşmekten 

alıkoymakta ve Deleuze’ün “göçebe düşünce” olarak adlandırdığı, mevcut kodlardan 

sıyrılmış bir sürüklenme hareketine, bir yersiz yurtsuzluk haline sokmaktadır 

(Deleuze, 2002: 390-404). Bloom’un yersiz yurtsuzluğu, bir kültürel bellek mekânı 

olan All Hallows Kilisesi’ne uğradığı, bireysel, iletişimsel ve kültürel belleğin iç içe 

geçtiği girift sahnede en açık haliyle görülmektedir. Burada kilisenin uygulamalarına 

olan eleştirel tavrı, önce Protestan sonra da Katolik Kilisesi’nde vaftiz edilmiş 

Bloom’un, dini kurumlara karşı hiçbir aidiyet hissetmediğini göstermektedir. Kilisede 

İlk olarak, kapıda gördüğü “Muhterem Peder John Conmee S. J.’nin aziz peder Claver 

ve Afrika misyonu hakkında vaazı. Çin’deki milyonlar için dua edelim” (Joyce, 2023: 

103) duyurusu, onu misyonerlikle ilgili düşüncelere ve iletişimsel belleğe ait bir anıya 

götürmektedir:  

 […] Merakım o ki bunu dinsiz Çinlilere nasıl anlatmışlar. Bir gıdım 

afyonu tercih ederler. Zira o dakka Gökyüzü İmparatorluğu’ndalar. Onlar 

için sapkınlığın derecesi bu. Gladstone şuurunu neredeyse tümden 

yitirmişken de dinlerine döndürmek için ne dualar ettiydiler. Protestanlar 

farklı mı sanki. Muhterem William J. Walsh D. D.’yi gerçek dine döndür 

bakalım. Onların tanrısı Buda müzede yan gelmiş yatıyor. Eli yanağında, 

keyif keka (Joyce, 2023: 103).  

 Bloom’un, Çinlilerin afyonu Katolikliğe tercih edeceklerini düşünmesi, onun 

dini bir uyuşturucu olarak gördüğünü göstermektedir. Ona Katolikliğe döndürme 

eyleminin çağrıştırdığı isim olan William Ewart Gladstone (1809-1898) ise 

İngiltere’nin dört defa başbakanlığını yapmış ve İrlanda’nın özerkliğini savunmuş 

Protestan siyasetçidir. Gladstone ölüm döşeğindeyken, Dublin Başpiskoposu Walsh 

onun için dua isteyen bir mektup kaleme almış ve bu mektupta doğrudan onun dine 

dönmesi için dua talep etmese de kullandığı ifadeler sebebiyle öyle anlaşılmıştır 

(Gifford ve Seidman, 1988: 91-92). Bloom, iletişimsel belleğe dair bu anıyı 

hatırladıktan sonra Protestanları da Katoliklerden farklı görmediğini belirterek, her iki 

mezhebe de mesafeli duruşunu göstermiştir.  



128 
 

 Bloom’un kiliseye girdiği sahne, bu mesafeli duruşun kültürel bellek üzerinden 

sergilendiği yerdir. Bloom buraya mekân olarak bir kutsiyet atfetmemektedir; ona göre 

burası, “bir kızın yanına ilişmek için hoş, ketum bir mekân” dır (Joyce, 2023: 104). 

İçeride kadınlara ait bir cemiyet toplantısı kapsamında Komünyon Ayini 

gerçekleşmektedir. İsa’nın çarmıha gerilmeden önceki gece havarileriyle birlikte 

yediği son akşam yemeğinin canlandırması olan bu kültürel bellek pratiği, Bloom’un 

gözünden çok farklı bir şekilde aktarılır. Bloom, rahibin sunağın önünde diz çökmüş 

kadınların arasından Latince bir şeyler mırıldanarak geçip, her birinin önünde durarak, 

üzerlerine İsa’nın kanını simgeleyen şaraptan bir iki damla serpip ağızlarına İsa’nın 

bedenini temsil eden komünyon ekmeğini koyuşunu, “Ne? Corpus? Beden. Ceset. 

Latince iyi fikir. Onları önce salaklaştırıyor” (Joyce, 2023: 104) şeklinde yorumlar. 

Sonra “Şu bizim Fısıh misali bir şey: Orda da bir tür ekmek var: Mayasız hamursuz 

ekmeği” (Joyce, 2023: 105) diye düşünerek, kendi harabe kültürel kimliğini hatırlar. 

Bunun üzerinde durmadan, tekrar küçümseyişle ayine bakar ve bunun grup aidiyetini 

pekiştirmek için yapıldığını aklından geçirir: “Hokus pokus lokması bir kuruş. Sonra 

hepsi aynı ailenin bireyi gibi hissediyor, aynı tiyatroyu izliyor, aynı suda yüzüyorlar 

(Joyce, 2023: 105). Bloom’a göre asıl önemli olansa “buna gerçekten inanıp 

inanmadığın” dır: “Kör inanç. Gökyüzü Krallığı’nın kollarında emniyette. Tüm acılar 

uyuşsun. Gelecek sene bu zamanlar uyandırın” (Joyce, 2023: 105). Burada yeniden, 

Bloom’un Afrika misyonu duyurusuna bakarken düşündüğü, dinin uyuşturucu olduğu 

fikri kendini göstermektedir. Bu minvalde Bloom’un, vatandaşı olduğu ülkenin 

kültürel kimlik olarak benimsediği, kendisinin de mensubiyetine girdiği dini kuruma 

koşulsuz bir bağlılık taşımadığı görülmektedir. Böylelikle onun mevcut kodlardan 

sıyrılan “göçebe düşünce”si, bir kez daha ortaya konmaktadır.  

 İlerleyen satırlarda kilise, Bloom’a Martha ve Molly ile ilgili anılarını 

çağrıştıran bir bellek ipucu olarak belirmektedir. Bloom’un bireysel geçmişine ait bu 

anılar da onun dine bakış açısı hakkında fikir vermektedir. Martha’nın “Bir Pazar 

tespih duasından sonra buluşalım. Arzumdan beni mahrum etme ” sözlerini hatırlayan 

Bloom, onun “yüzünde bir peçe ve siyah çantasıyla” çıkageldiğini, belki de “boynunda 

bir kurdeleyle şimdi burada” olduğunu, “öbür işi de gizliden gizliye” sürdüreceğini 

düşünür ve “Kişilikleri böyle” der (Joyce, 2023: 105). Kadınları, günahlarını dindar 

bir görünüşle örtmekle itham eden bu fikir Bloom’da, iletişimsel belleğe dair bir anıyı 

çağrıştırır: 



129 
 

Yenilmezler’i kraliçenin tayfasına fısıldayan o herif, Carey’ydi adı, işte o 

her sabah komünyona katılırmış. Tam da bu kilisede. Peter Carey. Yok 

hayır, Peter Claver’dı sanrım. Denis Carey. Düşünsenize. Karısı ve altı 

çocuğu evde. Sürekli bu cinayeti tasarlıyor. Şu bağrını dövenler misali, bak 

bu sıfat yakıştı onlara, hep bir fırıldak vardır kafalarında. İşlerinde de 

dürüst değillerdir […] (Joyce, 2023: 105-106).  

 Bloom’un kastettiği isim, milliyetçi bir suikast çetesi olan Yenilmezler’in 

(Invincibles) üyesi James Carey’dir. Phoenix Park’ta gerçekleşen cinayetlerden sonra 

tutuklanmış ve Şubat 1883’te gerçekleşen mahkemede arkadaşları aleyhine ifade 

vererek, idam edilmelerine sebep olmuştur  (Gifford ve Seidman, 1988: 94). Bloom, 

Martha hakkında düşündüklerini bu örnekle pekiştirerek, dinin ikiyüzlü insanlar için 

daima bir perdeleme aracı olduğu fikrini güçlendirir gibidir. Bu ciddi düşüncelerden 

de, rahibin kutsal kâseyi yıkayışını izleyip komünyon şarabı hakkında nüktedan 

fikirlere dalarak sıyrılır: “Aslında verdikleri şarap da değil: Göstermelik: Sadece o özel 

günlerde. Laf ola beri gele ferahlık. Dindarca sahtekârlık ama hakları da var: yoksa it 

kopuk ne kadar ayyaş varsa gelip yalvar yakar musallat olur, içki ister (Joyce, 2023: 

106). Böylelikle, İsa’nın kanını temsil eden şarabın kutsiyetini de bozmuş olur. Bu 

kutsiyet noksanlığı, Bloom’un orga bakıp onu kim çaldığını merak etmesiyle çağrışım 

yapan anısında da görülür: 

[…] Müzik olmayacak. Yazık. İhtiyar Glynn konuşturmayı bilirdi o eski 

aleti işte, vibrato: Gardiner Caddesi’nde yılda elli pound götürürmüş 

diyorlar. Rossini’nin Stabat Mater’inde Molly’nin de sesi güzeldi o gün. 

Önce Peder Bernard Vaughan’ın vaazı. İsa mı Pilatus mu? İsa, ama tüm 

gecemizi de zehir etme arkadaş. Müzik çalsın istiyor millet. Ayakla 

alıştırmaları da durdu. İğne düşse duyulur. Ona sesini şu yöne doğru 

yönlendirmesini tembihlemiştim. Havadaki heyecanı hissedebiliyordum, 

dolu salon, insanlar yukarı bakıyor […] (Joyce, 2023: 106). 

 Bloom, burada org üstadı “ihtiyar Glynn” in, muhtemelen Gardiner 

Caddesi’ndeki kilisede Molly’e eşlik ettiği bir konseri hatırlamaktadır. Bireysel 

geçmişe yönelik bu hatırlayışta, kilisenin Bloom’a, Molly’nin güzel bir şekilde şarkı 

söylediği, onun Molly’e rehberlik ettiği, Glynn Usta’nın da enstrümanını 

“konuşturduğu” sıcak bir anının mekânı olmaktan öte bir anlam ifade etmediği 

görülmektedir. Kilisede gerçekleşen kültürel bellek pratiğiyse (vaaz), onun için kısa 

kesilmesi gereken bir formalitedir; o ruhunu “kör inanç” larla değil, müzikle doyurmak 

istemektedir. Bloom’un, ruhani dünyadan çok maddi dünyaya olan bu ilgisi, Glynn 

Usta’yı hatırlayışındaki ticari bakışında da bellidir. Bu çerçevede Bloom, kutsal ruhtan 

yoksun yersiz yurtsuz bir gezgin portresiyle kendini göstermektedir. 

 Ulysses’te Bloom’un kutsal ruhtan yoksunluğu bir kayıp olarak 

yansıtılmamaktadır, zira o Bloom’da hiç var olmamış gibidir. Huzur’da ise Mümtaz, 



130 
 

“içindeki tanrı düşüncesini” kaybetmekten çok korkmaktadır. Mümtaz, öğleden sonra 

kiracıyla görüşmek için evden çıktığında, bindiği tramvayın Beyazıt’ta askeri kıtanın 

geçişi sebebiyle durmasını fırsat bilerek yolun gerisine yürüyerek devam etmiş ve ilk 

olarak, her zaman yaptığı gibi, Beyazıt Camii’nin yan tarafındaki büyük kestanenin 

altında güvercinleri seyretmek için oturmuştur. Burada güvercinlere yem dağıtırken, 

“içinde bir taraf, çocukluğunda olduğu gibi Allah’tan bir şey istemesini” söyler: 

Fakat Mümtaz artık gündelik işleriyle içindeki tanrı düşüncesini 

karıştırmak istemiyordu. O, insanda yıpranmamış, sağlam, her türlü 

tecrübeden uzak, yalnız hayata dayanmak için kuvvet veren bir memba gibi 

durmalıydı. Herkesin içinde sıkışık zamanlarında canlanan, kendisinde ise 

öteden beri bütün bir gölge taraf yapan batıl itikatlara karşı koymak için 

böyle düşünmüyordu. Belki bir zamandan beri kafasında dolaşan fikirlere 

sadık kalmak istiyordu […] (Tanpınar, 2023: 56).  

 Mümtaz, güvercinlere yem atmasının, ona çocukluğunda bu eylemi yaparken 

dilek dilediğini çağrıştırmasının ardından, bu şekilde düşüncelere dalar. Anlaşıldığı 

üzere, onun için tanrı her daim tutunabileceği bir kök, güçlü kalmasını sağlayacak bir 

dayanaktır. Bu düşünceler Mümtaz’a, bir ay kadar önce “hayatın oldukça derinden 

sarstığı bir arkadaşı” nın, ona isyan içinde “cemiyete karşı içinin nasıl tepki ile 

dolduğunu, nasıl yavaş yavaş camiaya olan bağlarının zayıfladığını” anlatmasını 

hatırlatır. Mümtaz bu arkadaşına, işler iyi gitmiyor diye tanrılara kızmanın 

anlamsızlığını izah etmeye çalışmış ve ıstırabın kişiyi inkâra götürmesinin, daha büyük 

bir hezimeti kabul etmek olduğunu söylemiştir: “Vatan ve millet, vatan ve millet 

oldukları için sevilir; bir din, din olarak münakaşa edilir, ret veya kabul edilir, yoksa 

hayatımıza getirecekleri kolaylıklar için değil…” (Tanpınar, 2023: 56). Bu minvalde, 

“kodsuzlaşmak”, “köksüzleşmek”, “göçebe düşünce” gibi kavramlar, Bloom’a 

uyduğu gibi Mümtaz’a uymamaktadır çünkü Mümtaz, ayaklarını yere sağlam basacağı 

bir zemin olmasını istemektedir. Bu yüzden de istediği şey olmazsa kaybının iki misli 

olacağını düşünerek, Allah’tan bir şey istememeye karar verir (Tanpınar, 2023: 57). 

Böylece Mümtaz’ın flanörlüğünün, Bloom’dan ne kadar farklı bir düzlemde 

gerçekleştiği anlaşılmaktadır. 

Mümtaz’ın flanörlüğünün farklılığı, Bloom’un kilise sahnesinin karşısına, 

Mümtaz’ın cami sahnesi konduğunda daha da net anlaşılmaktadır. Mahmutpaşa’da 

kiracıya uğradıktan sonra gezine gezine tekrar Beyazıt’a, Küllük Kahvesi’nde 

arkadaşlarıyla buluşmaya gelen Mümtaz, caminin avlusuna girer ve buradaki insanları 

izler. İlk olarak, şadırvanda abdest alan iki ihtiyarı görür ve “Ne namazı kılacaklar 

acaba?” diye düşünür. Ardından, siyah çarşaflı pejmürde kıyafetli yaşlı bir kadının, 



131 
 

çömelmiş, küçücük elleriyle avuçlarına su doldurarak yüzüne götürüp serinlemeye 

çalıştığını görür. Bu sırada avlunun mermerleri üzerinde gezinen güvercinlere gözü 

takılır. Bu görüntüyü, “Eski minyatür dilberleri gibi…” şeklinde yorumlar ancak bu 

yorum için kendine kızar; benzetmeyi önce Suat’ın ağzıyla, “Değil! Olsa olsa çok 

tecritçi bir kafada düşüncelerin dolaşması gibi…” sözleriyle bozar fakat sonra kendi 

benzetmesini bulur: “Düşünmeden evvelki düşünce benzerleri gibi…” (Tanpınar, 

2023: 371-372). Burada Mümtaz’ın “eski minyatür dilberleri” benzetmesi, görüntünün 

onda kültürel bellekle ilgili bir imgeyi çağrıştırmasıyla ilgilidir. Bu benzetmesine 

kızmasıysa, kendisinin her şeyi estetize etme tutumuna öfkelenmesi olarak görülebilir. 

Benzetmeyi Tanrı düşüncesinden yoksun, nihilist Suat’ın ağzıyla bozduğunda, bu 

yaklaşım Mümtaz’a sert gelir; belli ki daha ruhani bir benzetme arayışındadır. Kendi 

bulduğu, “düşünmeden evvelki düşünce benzerleri” benzetmesiyse, felsefenin 

başlangıcından önce varlığın uhrevi güçlerle açıklanmasına atıfta bulunur gibidir. Bu 

anlamda Mümtaz, tanrıyı öldürmeyen iç sesine kulak vererek, gördüğü görüntüyü 

dinsel inançla ilişkilendirmektedir. Bu iç sesle, gözünü tekrardan abdest alan 

ihtiyarlara çevirir: 

Öbür kapının önünde tekrar ihtiyarların abdest alışına ve bütün avluya 

baktı. Bu, Yahya Kemal’in dediği gibi, cami kurulduğu günden beri 

görülen bir ruh çerçevesiydi. İşte bunun devam etmesi lazımdı. “Acaba 

eskiden çarşaflı kadın buraya gelir miydi?” Fakat değişiklik sade bu 

değildi. Demin, geçerken yarı ucu kaldırılmış perdenin altından, içeride tek 

başına, sanki caminin loşluğunu arttırmamak için yanan bir elektrik ışığı 

görmüştü. “Fakat cami ve abdest alan ihtiyarlar…” (Tanpınar, 2023: 372).                               

 Mümtaz, camideki “ruh çerçevesi” ni, bir başka deyişle inanç atmosferini, 

geçmişten bugüne uzanan ve geleceğe de uzanmasını istediği bir kültürel bellek unsuru 

olarak görmektedir. Modernleşmeyle birlikte bu atmosfere birtakım yenilikler katılmış 

olsa da cami bu kültürel devamlılığı sağlayan bir kültürel bellek mekânı olarak 

belirmektedir. Bu cümlelerin devamında, Mümtaz’ın “Milli olan her şey güzel ve 

iyidir. Ve sonuna kadar devam etmesi lazımdır” (Tanpınar, 2023: 372) sözleri, onun 

dini, kültürel kimliğin bir parçası olarak gördüğünü açıkça göstermektedir. Bu 

çerçevede Mümtaz, “içindeki tanrı düşüncesi” nin kurumsal olarak da korunmasını 

istemekte ve bunu bir kültürel kimlik meselesi addetmektedir. Bu bakış açısı, Mümtaz 

cami çıkışındaki tespihçinin sergisini incelerken Nuran’ın hatırasıyla birleşerek tekrar 

kendini gösterir: 

Sonra tespihçinin önünde durdu; çocukluğunun Binbir Gece’yi hatırlatan 

ramazan sergilerinin bu son ve ufalmış hatırası, içinden geldiği âlemi 

birkaç tespihle iki üç misvaka indirmiş, küçük bir dolapta satıyordu. 



132 
 

Nuran’la geçen ağustosta bu adamdan iki tespih almışlar ve onunla 

konuşmuşlardı. Bu sefer de iki tespih aldı fakat tespihleri Suat’ın birdenbire 

uzanan ellerinden adeta güçlükle kurtardı. “Uyanık iken rüya görüyorum 

…” (Tanpınar, 2023: 373).   

  Mümtaz tespihçide, içinde yetiştiği kültür ortamına ait bir uygulamanın, 

bağlamından kopmuş bir şekilde, simgeleşen birkaç nesneyle sembolik olarak 

yaşamasına içerlemiş görünmektedir. Yine de bu tespihlerden satın alması, onun 

kültürel belleğe ait bir simge vasıtasıyla kültürel kimliğiyle bağlantı kurmaya 

çalıştığını göstermektedir. Geçmişte bu tecrübeyi aynı yerde Nuran’la da edindikleri 

için tespihçi bellek ipucu olarak, ona kültürel geçmişiyle birlikte bireysel geçmişini de 

geri getirmektedir. İntihar eden nihilist Suat’ın hayalinin bu sahneye de karışıp 

tespihleri Mümtaz’ın elinden çekip almaya çalışması, sanki Suat’ın bir düşüncenin 

temsilcisi olarak, Mümtaz’ın hayatında korumaya çabaladığı dayanak noktalarına -

kültürel kimliğine ve içsel benliğine- saldırması gibidir. Mümtaz direnmekte ve 

yürüdüğü kaygan zeminde bu noktaları kaybetmemeye çalışmaktadır. Bu kapsamda, 

Mümtaz’ın, bireysel ve kültürel belleğin iç içe geçtiği flanörlüğü yersiz yurtsuzluktan 

ziyade yitik bir yurdu arayışa benzemektedir.  

Huzur’da Mümtaz’ın flanörlüğünde yakaladığı bu dayanak noktaları, farklı bir 

şekilde Mrs. Dalloway’deki Peter Walsh’un flanörlüğünde de görülmektedir. Peter 

Walsh, Leopold Bloom gibi bir melez olsa da Mümtaz gibi bir köke tutunmayı 

arzulamaktadır. Walsh’un Clarissa Dalloway’i ziyaret ettikten sonra, kendini anın 

izlenimlerine bırakarak arşınlamaya başladığı Londra sokaklarında karşılaştığı bir 

manzara, bu arzuyu açıkça ortaya koymaktadır. Walsh, “ne güzel de bir gün” diye 

düşünerek kaldırımda yürürken, bir kapıya yavaşça yanaşan bir otomobilden, “İpek 

çoraplı, yelekli, silik bir kız” iner. Açık kapının ardından, “kibar uşaklar, kara Çin 

köpekleri, beyaz panjurlar, siyah beyaz taşlar” gören Walsh’a bu görüntü hoş gelir: 

Bir bakıma önemli bir başarıydı bunlar: Londra, şu hava, çağdaş uygarlık. 

Son üç kuşağı bir kara parçasını yöneten İngiliz-Hint karışımı bir aileden 

geldiği için (Neden Hindistan’dan da imparatorluktan da, ordudan da nefret 

ediyordu?) bazen uygarlığın bu çeşidi bile kendi özel eşyası gibi sevimli 

görünüyordu gözüne; İngiltere’yle övünüyordu, uşaklarla, Çin 

köpekleriyle, güven içinde yaşayan kızlarla. Gülünç olmasına gülünçtü 

ama ne yapayım ki böyle, diye düşündü. İşlerinin başına koşan doktorları, 

iş adamlarını, çalışan kadınları, an sektirmeyen bu titiz, sağlam insanları 

saygıdeğer buluyordu; iyiydiler; hayatınızı sakınmadan ellerine 

bırakabilirdiniz; yaşama sanatında dostunuzdurlar; size göz kulak olurlardı. 

Ne olursa olsun kaçırılmaya gelmezdi bu gösteri, gölgede oturup sigarasını 

tellendirecekti (Woolf, 2023: 112).  

 Walsh’un kaldırımdan gördüğü görüntü, onun zihninde İngilizliği çağrıştıran 

bir imgeye dönüşmekte ve bu imge ona kültürel kimliğini hatırlatmaktadır. Esasen bu 



133 
 

imge, kaynağını üst sınıf İngiliz yaşantısından alması sebebiyle, kapsayıcı bir kimlik 

tasarımı ortaya koymamaktadır; Peter Walsh da eski bir sosyalist olarak -Oxford’tan 

sosyalist olduğu için atılmıştır (Woolf, 2023: 107)- bunun çok iyi farkındadır. Bu 

yüzden,  “uygarlığın bu çeşidi bile” ve “gülünç olmasına gülünçtü” gibi alaycı ifadeler 

kullanarak, sınıflı toplum yapısına atıfta bulunmaktadır. Ne var ki Walsh, 

“Hindistan’dan da, imparatorluktan da ordudan da nefret” etmesine rağmen kültürel 

kimliğini temellendirme ihtiyacı duyarak, İngiliz-Hint melez kimliğinden, uygarlık 

açısından daha üstün gördüğü İngiliz kimliğini seçmektedir. Walsh için uygarlık, 

“güven içinde yaşayan kızları”, “işlerinin başına koşan doktorları”, “iş adamları” ve 

“çalışan kadınları” ile İngiliz modern hayatının kendisi anlamına gelmektedir ve o bu 

hayatı, “modern hayatın ressamı” gibi “gölgede oturup sigarasını tellendirerek”  

izlemekten keyif almaktadır. Bu anlamda, Peter Walsh’un kültürel kimlik anlayışı, 

caminin avlusunda abdest alan ihtiyarları izleyen Mümtaz’ınkinden farklılaşsa da, bu 

kimlik ona bir dayanak noktası oluşturmaktadır.  

Peter Walsh’ın yürüyüşünde, Bloom’un kiliseye, Mümtaz’ın da cami avlusuna 

girip etrafını gözlemlemesi gibi, dinin kültürel kimliğe referans oluşturup 

oluşturmadığını gösteren bir sahne bulunmaz; Mrs. Dalloway’de herhangi bir dini 

yapı, bireysel, iletişimsel veya kültürel belleği çağrıştıran bir mekân olarak yer 

almamaktadır. Yalnızca St. Margaret Kilisesi’nin saat on bir buçuğu çalan çanları, 

Peter Walsh’a Clarissa Dalloway’i hatırlatmaktadır: 

St. Margaret’ın saat on bir buçuk diyen sesi, içini dökmek, açılmak, mutlu 

bir öpüşle rahata ermek isteyen canlı bir varlığı andıran sesi yüreğin 

körfezlerine sokuluyor. Tıpkı Clarissa gibi, dedi Peter Walsh, 

merdivenlerden tam saatinde inen Clarissa gibi, diye düşündü; eski Clarissa 

şaşılacak bir açıklıkla canlandı gözünde; sanki bu çan sesi yıllarca önce 

büyük bir özdenliği paylaştıkları an odaya girmiş, birinden öbürüne gidip 

geldikten sonra bala kanmış bir arı gibi yaşanılan anı yüklenerek çıkıp 

gitmişti. Ama hangi an? Çan çalınca neden böylesine bir mutluluk 

duymuştu? […] (Woolf, 2023: 107).  

 Peter Walsh’un bu anımsamasında çan sesi hem Walsh’un zihninde Clarissa’yı 

çağrıştıran bir imge oluşturmakta hem de içinde bir mutluluk duygusu 

uyandırmaktadır. Walsh, Clarissa’yla bağlantılı bu duygunun hangi ana ait olduğunu 

hatırlayamamakta ve tahmini olarak, yıllar önce içten paylaşımlarda bulundukları bir 

anda, bulundukları odada çan sesinin yankılanmış olmasına bağlamaktadır. Bu 

anımsayış, romanın açılış sahnesinde, sabahın tazeliğinin Clarissa’ya Bourton’da 

sabah pencereden uzandığında hissettiği duyguları anımsatmasına benzemektedir; 

farkı, Clarissa’nın Walsh’u bu duyguyla ilişkili olarak değil, bu duygunun yerleştiği 



134 
 

mekân olan Bourton’la ilişkili olarak anımsamasıdır. Bu anlamda, çan sesi Walsh’a 

Clarissa’yı doğrudan bir duyguyla bağlantılı şekilde hatırlatmaktadır.   

 Peter Walsh’un yürüyüşünde, onu kültürel ve bireysel belleğe en yoğun şekilde 

taşıyan mekân, anıt mekânlardır. Peter Walsh’un, bir şeyi abideleştirme arzusunun 

bilinciyle veya ifşa olmamış bir unutma korkusuyla inşa edilen (Connerton, 2021: 45) 

bu mekânların önünden geçerken düşündükleri, onun İngiliz kimliğine tutunsa da 

mevcut geleneksel kodlarla ne derece barışık olduğunu göstermektedir. St. 

Margaret’in çan sesini duyduktan sonra devam ettiği yolunda Whitehall’dan geçerken, 

Walsh’un gözüne Cambridge Dükü’nün anıtı ilişmekte ve bu anıt onu gençliğine 

götürmektedir: 

Evet Oxford’tan atılmıştı, doğru. Sosyalist diye atmışlardı; evet bir bakıma 

başarısız sayılabilirdi, doğru. Yine de yarının uygarlığı bizim gibi gençlere 

bağlı diye düşündü, otuz yıl önceki Peter Walsh’a benzeyen gençlere – 

soyut ilkelere tutkun, Londra’dan Himalayaların tepesine kitap getirten, 

durmadan bilim üstüne, felsefe üstüne yazılanları okuyan gençlere. Yarın 

bu gençlerin elinde, diye düşündü (Woolf, 2023: 107).    

Aleida Assmann’ın, etken hatırlama biçimlerinden biri olarak saydığı anıtlar, 

geçmişi şimdiki zaman olarak muhafaza eden hafıza kurumlarındandır (Assmann, 

2008: 99). 1856-1895 yılları arasında Britanya silahlı kuvvetlerin başkomutanlığını 

yapmış, eski ordu değerlerine sadakati ve sosyal statüye verdiği değerle aşırı 

muhafazakâr olarak bilinen Cambridge Dükü George’un (Woolf, 2021: 353) atlı 

heykeli de askeri zaferlerle dolu monarşi tarihini şimdiki zamana taşıyan bir kültürel 

bellek mekânıdır. Bu heykelin Peter Walsh’a başarısızlığı çağrıştırması, onun 

gençliğinde İngiliz monarşisinin kültürel kodlarına uygun olmayan “soyut ilkelere 

tutkun” hareketler içinde bulunarak, ülkenin en köklü simge kurumlarından birinden 

atılmış olmasıdır. Ne var ki Walsh bundan pişman değildir; o ilkeleri hala değerli bulur 

ve onlara tutunan gençleri ülkenin geleceği olarak görür.  

Walsh’un gençler hakkındaki düşünceleri, arkasından postal seslerini duyduğu, 

Finsbury Pavement’dan Meçhul Asker Anıtı’na24 çelenk taşıyan genç erleri görünce 

farklı bir biçime bürünür; Walsh, bu sağlıksız görünümlü, on altı yaşlarındaki genç 

oğlanların, “şimdi etin tatlarından, gündelik kaygılardan uzak”, yalnızca “taşıdıkları 

çelengin ağırlığını” duyduklarını düşünür. Bu görüntü onda saygı da uyandırır; hatta 

adımlarını onlara uydurup yürümeye başlar. Ne var ki onlara ayak uyduramayacağını 

 
24 Meçhul Asker Anıtı: 1920 yılında, I. Dünya Savaşı’nda ölenleri onurlandırmak için dikilen anıt 

(Woolf, 2021: 354). 



135 
 

anlar ve onlar yanlarından geçip giderlerken, önünde uzanıp giden anıtlar hakkında 

düşüncelere dalar:  

[…] hayat, çeşitliliğiyle, gürültüsüyle anıtlardan ve çelenklerden yapılma 

bir kaldırımın altına gömülmüş, gözleri kaskatı bir ceset haline getirilmişti 

zorla. Saygı uyandıran bir şeydi bu; gülebilirdiniz, gelgelelim saygı 

duymamak elinizden gelmezdi. Kaldırımın ucunda duraklayarak, işte 

gidiyorlar, dedi Peter Walsh, bütün o şanlı anıtlar, Nelson, Gordon, 

Havelock, o büyük askerlerin kara, görkemli anıtları gözlerini ötelere 

dikmişlerdi; onlar da aynı özveriyi göstermişlerdi çünkü (Peter Walsh bu 

özveriyi kendisinin de gösterdiğini, aynı çağrılara kendisinin de boyun 

eğdiğini ve sonunda mermer donukluğunda bir bakış elde ettiğini 

düşündü). Ne ki bu bakışı kendisi için istemiyordu Peter Walsh, hem de hiç 

istemiyordu, başkalarında gördü mü saygı gösteriyordu o kadar. Gençlerde 

gördü mü, saygı gösteriyordu […] (Woolf, 2023: 108-109).  

 Bu satırlardan anlaşıldığı üzere, Londra sokaklarında modern hayatın akışını 

tüm canlılığıyla izlemekten keyif duyan Walsh, bu canlılığın “ölümü ölümsüzleştiren” 

bellek mekânları (Nora, 2022: 39) olan anıtlarla donuklaştırıldığını düşünmektedir. 

Walsh, bir zamanlar kendisi gibi “soyut ilkelerin” peşinden gitmiş olan bu insanlara 

saygı duymaktadır ancak artık görev bilincinin ağırlığını taşıyan o ciddi, donuk 

bakışları değil, izlenimlerin tadını çıkaran flanörün sıcak bakışını istemektedir. Bu 

yüzden de karşıya geçerken, “çocukken taparcasına sevdiği” Gordon Anıtı’nın önünde 

durup, “zavallı Gordon” diye düşünür (Woolf, 2023: 109); Tümgeneral Gordon, 

Hartum kuşatması sırasında kenti, kendini Mehdi ilan eden Muhammad Ahmad 

güçlerine karşı savunurken ölmüştür (Woolf, 2021: 354). Walsh’sa artık bu olgun 

yaşlarında ölüm yerine yaşam sanatını yüceltmeyi seçmektedir. Bu minvalde, 

Walsh’un bireysel geçmişinin, bir başka deyişle içsel benliğinin bir parçası olan 

geleneksel İngiliz kimliğini reddettiğini düşünmek mümkündür. Nitekim bu anıt 

mekânları geçtikten sonra arabadan inerek Çin köpekleri ve uşaklarla dolu eve giren 

kızı görmüş ve modern İngiliz kimliğini yüceltmiştir.    

 Anıt mekânlar Ulysses’te, tam anlamıyla yersiz yurtsuz olan Leopold 

Bloom’un da kadrajına girmektedir. Bloom’un kültürel belleğe alaycı bakışı, anıt 

mekânlar söz konusu olduğunda da kendini belli etmektedir. Bay Dignam’ın cenaze 

törenine giderken yanından geçtikleri Smith O’Brien’ın heykeline bir kadının çiçek 

bıraktığını gören Bloom,  O’Brien’ın ölüm yıldönümü olduğunu düşünür ve içinden 

“nice nice yıllara” der (Joyce, 2023: 120). Parnell’in kaidesini görünce de “Küt diye 

gitti. Kalp” diye içinden geçirir. Mezarlığa geldiklerinde, Bay Dignam’ın tabutu 

mezara taşınırken zihninde “Rerere rarara re ra re ra ro ro roo” diye çalan müziği 

“Tanrım, burası oynak havaların yeri mi ki!” (Joyce, 2023: 134) diyerek susturmaya 



136 
 

çalışan Bloom, cenaze toprağa verildikten sonra Hynes’ın “Hadi şefin25 mezarını bir 

ziyaret edelim” teklifine umursamazca yaklaşır: 

Bay Bloom ağaçlıkların içinde bir başına, kendi yolunda ve çok da 

umursamaksızın, kederli melekler, haçlar, sağı solu kırık sütunlar, aile 

kabirlerine ait tonozlar, gözünü yukarı dikmiş yakaran taş kesmiş umutlar, 

eski İrlanda’nın yürek ve elleri arasında yürüdü. Parayı hala hayatta 

olanların hayrına harcamak daha mantıklı. Ruhun huzuru için dua etsen 

yeter. Kimse sahiden dua ediyor mu? Mevtayı buraya ağaç diker gibi 

ekiyorlar, bitti gitti. Kömürün filiz vermesini ummak gibi. Dahası zaman 

tasarrufu için hepsini aynı anda gömmek gerekli belki de […] (Joyce, 2023: 

144).  

Burada ticari bakışını ve katı gerçekçiliğini bir kez daha ortaya koyan Bloom, 

anlaşıldığı üzere yalnızca ulusal liderlerin anıtlarını ve anıt mezarlarını değil, sıradan 

insanların mezarlarını da işlevsiz bulmaktadır. Kimsenin ölüleri gerçekten 

hatırladığına ve onlara dua ettiğine inanmamaktadır. Bu anlamda, kültürel kimliği 

oluşturan ulusal değerler ve dini inanç, Bloom’da yeniden yokluk halinde 

belirmektedir. Özellikle ulusal değerler konusunda Bloom, Peter Walsh’un gençlerde 

görünce saygı duyduğu o görev bilincine herhangi bir saygı duymamaktadır. Bu, kente 

döndüğünde Trinity College civarında dolanırken gördüğü uygunadım yürüyen polis 

bölüğünün ona çağrıştırdığı iletişimsel belleğe dair bir anıda açıkça görülmektedir; 

Bloom, Birleşik Krallık Kolonilerinden Sorumlu Devlet Bakanı Joe Chamberlain 

Trinity College’a geldiği gün, polisin müdahale ettiği bir Boer taraftarı öğrenci 

gösterisinin içinde kalmış ve kendini o keşmekeşten zor kurtarmıştır:  

Geri zekâlılar: Bir avuç tıfıl toplanmış hançerelerini yırtıyorlar. Vinegar 

Tepesi. Tereyağ Birliği’nin bandosu. Birkaç yıla yarısı hâkim ya da devlet 

memuru çıkar. Savaşın da ayak sesleri duyuluyor: Orduya gelişigüzel adam 

alırlar o zaman: Şu darağacı kurmaya meraklı çocuklar bir bakmışsın 

üniforma kuşanmış (Joyce, 2023: 202).     

  Bloom, canlı tanığı olduğu yakın geçmişe ait bir toplumsal olayı polisin ve 

mekânın yaptığı çağrışımla yeniden hatırlamakta ve bu olayın öznesi olan protestocu 

gençleri, içine öfke karışan alaycı bir tonla eleştirmektedir. Ona, bu gençlerin 

başkaldırıları boşuna gelmektedir çünkü hepsinin hayata atıldıklarında karşı çıktıkları 

bu düzenin birer parçası olacaklarını düşünmektedir. Bloom’sa bu düzenin hiçbir 

tarafında yer almamaktadır; o yersiz yurtsuz bir flanör olarak Dublin’in mahallerinde 

ve anıt mekânlarında gezinmekte, gözlemlemekte, düşünmekte ve hatırlamaktadır.  

 
25 Charles Stewart Parnell (1846-1891): İrlandalı milliyetçi, Birleşik Krallık Parlamento üyesi, 19. 

yüzyıl sonlarında İrlanda’nın özerkliği için verilen mücadelenin lideri (Britannica).    



137 
 

Ulysses’te ayak sesleri duyulan, Mrs. Dalloway’de ise yakın zamanda bitmiş 

olan savaş, Huzur’da da adım adım yaklaşan bir tehlikedir. II. Dünya Savaşı arifesinde 

Mümtaz, İstanbul sokaklarını arşınlarken bu tehlikeyi sürekli aklında taşımaktadır. 

Özellikle, kiracının dükkânına uğradığında şahit olduğu karaborsa hazırlığı, 

kiracından dönüşte gezindiği sokaklarda savaşın zihnini epeyce meşgul etmesine 

sebep olur. Eminönü’nde yürürken bir hamalın gözüne takıldığı sahne, Mümtaz’ı 

savaşla ilgili iletişimsel belleğe götürmesiyle dikkat çekicidir. Bu “sırtındaki yük 

tarafından yutulmuş biçare”, Mümtaz’a önce, birkaç sene evvel iyi niyetlerle çıkarılan 

fakat oluşan kargaşa sonrası kısa sürede unutulan insan sırtında yük taşıma yasağını 

hatırlatır. Sonra bu toplumsal anı ona sonuçsuz kalan savaş karşıtı girişimleri 

çağrıştırarak, zihninde çağın insanının ve hamalın kaderini birleştirir: “Tıpkı Milletler 

Cemiyeti, sulh konferansları, büyük iş birliği arzuları, harp aleyhindeki propagandalar, 

eserler gibi…” diye düşünür ve “Demek ki her ikisi de imkânsızdı” der (Tanpınar, 

2023: 367). Bu bağlamda Mümtaz, kendisinin de çağın insanı olarak canlı tanığı 

olduğu toplumsal geçmişi temel alarak, savaşın kaçınılmazlığını idrak etmektedir. Ne 

var ki, savaş çıkarsa hamalın ve kendisinin durumunun farklı olacağını düşünmektedir: 

“Muharebe olursa bu hamal askere gidecek! Ben de gideceğim! Fakat arada 

bir fark var. Ben M. Hitler’i ve fikirlerini tanıyor ve ona kızıyorum. Onunla 

sevine sevine dövüşürüm. Fakat bu biçare ne Almanya’nın ne de bu 

fikirlerin farkında. Bilmediği, tanımadığı bir davaya karşı harp edecek; 

belki de ölecek!” (Tanpınar, 2023: 368).   

 Bu satırlarda Mümtaz’ın kendisinde olup hamalda olmadığını düşündüğü şey, 

Bloom’un hiç sahip olmadığı, Peter Walsh’un ise gençliğinde sahip olduğu görev 

bilincidir. Mümtaz, bu bilinçten yoksun bir insan için savaşmanın ve ölmenin 

beyhudeliğini düşünmektedir. Bu düşünce, yürürken ona çarpan bir adamı ölmüş 

Suat’a benzetmesiyle Suat’ın anılarıyla birleşir. Suat’ın mesuliyet fikrine karşı çıkan, 

“Zavallı insanlık! Hangi mesuliyet fikri? James Joyce’in M. Bloom’u gibi, 

korkularımızın üstüne oturmuş, felsefe ve şiir yapıyoruz” sözlerini hatırlayan Mümtaz, 

zihninde yine Suat’la savaşır ve “Ben fikirlerimin mesuliyetini kabul ediyorum. Sen 

istediğin gibi düşün!” diyerek, inandığı şeyler için o hamalı savaşa gönderebileceğini, 

hatta ölebileceğini ve öldürebileceğini aklında geçirir. Ne var ki zihninde bir soru 

belirir; “Ama hamalın karısı ve çocukları buna razı mıydılar?” (Tanpınar, 2023: 370-

371). Bu noktada Mümtaz arada kalmaktadır çünkü görev bilincinin, kendi deyimiyle 

mesuliyet fikrinin, bireysel trajedileri görmezden geldiğinin farkına varmaktadır. Bu 

minvalde, İstanbul sokaklarında dolanarak yitik bir yurdu arayan flanör Mümtaz, bu 



138 
 

yurt uğruna ölme düşüncesi söz konusu olduğunda aydın duyarlılığıyla ölümü 

yüceltmekten kaçınmaktadır.  

Mümtaz’ın kaçıştan ziyade arayış niteliği taşıyan flanörlüğü, kendini en açık 

şekilde gezintisinin başında, güvercinlere yem verdikten sonra uğradığı Sahaflar, 

Bitpazarı ve Bedesten’de gösterir. Mümtaz, burada insanın dikkati açık olursa, daima 

şaşırtıcı bir şey bulabileceğini düşünür; ona göre, “Eski İstanbul, gizli Anadolu, hatta 

mirasının son döküntüleriyle İmparatorluk, bu dar, iç içe dükkânların birinde en 

umulmadık şekilde ve birden” parlar (Tanpınar, 2023: 55). Yalnızca bu sözler bile 

Mümtaz’ın flanörlük tarzını anlamaya yeterdir; Mümtaz, Deborah L. Parsons’ın 

“paçavracı” olarak tabir ettiği, anıtsal tarihten ziyade gündelik yaşantının artık 

nesneleriyle ilgilenen, katmanlı zamanın palimpsesti olan kentle bağlayıcı bir ilişki 

kuran flanörlük biçimini sergilemektedir (Parsons, 2003: 2-10). Modernleşmenin 

yaşam alanlarını değiştirdiği ancak henüz kapitalizmin yerleşmediği kent uzamında 

Mümtaz, bu eski çarşılarda dolanarak maziden kalan paçavralarda parlayan kültürel 

belleğe uzanmaktadır. Bu Parisli flanörün pasaj gezintilerinin sanki bir Şark 

uyarlamasıdır. Mümtaz’ın burayı tarif edişi de pasajlar gibi bir geçiş noktası, bir eşik 

mekân niteliği taşıdığını göstermektedir: 

Bu eski Şark değildi, yeni de değildi. Belki iklimini değiştirmiş zamansız 

hayattı. Mümtaz bu hayattan Mahmutpaşa’nın çığlığı içine çıktığı zaman, 

bir mahzende cins bir şarapla sarhoş olduktan sonra güneşe çıkanların 

sarhoşluğunu duyardı. Bütün bunlardan zevk almak ona yaşına göre çok 

olgun bir itiyat, bir tiryakilik gibi gelirdi (Tanpınar, 2023: 54).  

 Mümtaz’ın tarif ettiği, ne yeni ne eski olan ve anlaşıldığı üzere normal hayatın 

zamanının dışına çıkan bu mekân, Foucault’nun “heterotopya” tanımıyla oldukça 

uyuşmaktadır. Foucault’ya göre fiilen hayata geçirilmiş ütopyalar olan heterotopyalar,  

bünyesinde kültürün içinde bulunabilecek tüm gerçek mevkilerin temsil edilip 

tartışıldığı ve tersine çevrildiği mekânları temsil etmektedir. Bu mekânlar, fiili olarak 

bir yere yerleştirilebilir olsalar da bütün yerlerin dışında kalmakta ve buralarda 

insanların geleneksel zamanlarıyla bir tür kopma içinde oldukları heterokroniler 

işlemektedir (Foucault, 2014: 295-299). Mümtaz da modernleşme söyleminin tersine 

çevrildiği bu heterotopyanın içinde başka bir zamanı yaşayarak, burada karşısına çıkan 

paçavralarda kayıp zamanı bulmaya çalışmaktadır. 

 Mümtaz için bu heterotopya bir kaçış çizgisidir. Geleneksel kültüre ait eserlerle 

modernleşme çabaları neticesinde kültüre girmiş yapıtların bir arada bulunduğu 

sahaflarda Mümtaz, eski bir mecmuayı incelerken sadece bu dükkânda bu saatte 



139 
 

oturmasının bile bir kaçış olduğunu düşünür; gittikçe ağırlaşan sıkıntıların içinde bu 

saati hasta İhsan’dan ve etrafındakilerden çalmaktadır (Tanpınar, 2023: 64). Ne var ki, 

bu kaçış bir kodsuzlaşma hareketi değil, cami sahnesinde olduğu gibi, bir köklere 

tutunma, yerini yurdunu arama çabasıdır. Buradaki eski zaman artıkları, diğer bir 

deyişle paçavralar, Mümtaz’ı kültürel bellekle birlikte bireysel belleğe taşımaktadır. 

Nitekim Nuran, Mümtaz’ın eski kültürü beraberce tattığı bir eski sevgili olarak onun 

yitik yurdunun bir parçasıdır; elindeki mecmuaları evirip çevirirken, bu dükkâna son 

geldiği günü, geçen mayıs başını hatırlar. Nuran’la Çekmeceler’e gitmeden önce 

buluşmalarına daha bir saat olduğu için buraya uğramış, ihtiyar kitapçıyla konuşmuş 

ve temiz ciltli bir Osmanlı eseri almıştır (Tanpınar, 2023: 61). Elindeki bu eski 

mecmualarda okuduğu tuhaf şeyleri -büyü tarifi, istihare tarifi- artık Nuran’a 

anlatamayacağını düşünerek mahzunlaşır. Bunlara baktıkça geçen yaz ve “bütün 

ömrünü zehirlediğine inandığı günler” zihninde canlanır (Tanpınar, 2023: 64-65). Bu 

bağlamda, bu kültürel bellek mekânının içindeki paçavralar Mümtaz’a Nuran’ı 

çağrıştırarak, parçalanmış içsel benliğinin devamlılığını parçalanmış kültürel kimliğin 

devamlılığı içinde kurmaya çalışan birer bellek ipucuna dönüşürler.  

 Mümtaz Sahaflar’dan Çadırcılariçi Çarşısı’na geçtiğinde, burayı da bir tezatlar 

bütünü olarak tarif eder. Burada, “Çok defa kapalı duran bir dükkânın kepengi önünde 

Rus işi semaver borusu, kapı topuzu, otuz sene evvel moda olan sedef bir kadın 

yelpazesinin dağınık parçaları, büyükçe bir saate mi yoksa bir gramofona mı ait olduğu 

kestirilemeyen birkaç alet” birlikte durmaktadır. Bir dükkânda “Darülelhan plağından 

bir nevakâr” çalarken, diğerinde bir gramofondan fokstrot çalmaktadır. Mümtaz, estet 

bir bakışla, eski eşyaları incelerken gördüğü yatak ve yastıkların oraya düşmelerinin 

“bir facia” olduğunu düşünür; “Kaç türlü rüya ve kaç cins uyku vardı burada...” 

(Tanpınar, 2023: 66-67). Fokstrotun ardından “Çamlıca bağları…” diye çalmaya 

başlayan türkü, Mümtaz’ı bir anımsamaya ve düşüncelere sevk eder: 

Mümtaz Memo’yu tanıdı. Abdülhamit devrinin son günlerinin bütün hüznü 

Haliç’te boğulan bu Harbiyelinin hatırasında yaşıyordu. Ses bu hayat 

artıklarının üstünde geniş, aydınlık bir çadır gibi açılmıştı. Bu küçük 

sokağın ne kadar üst üste, girift bir hayatı vardı. Nasıl bütün İstanbul, her 

çeşit ve her türlü modasıyla, en gizli, en umulmadık taraflarıyla buraya 

akıyordu. Sanki eşyanın, atılmış hayat parçalarının yaptığı bir romandı bu. 

Daha doğrusu, yaşadığımız hayatın, ferdi hayatımızın altında, herkesin ve 

her zamanın hayatı, iç içe, koyun koyuna, güneş altında devamlı hiçbir şey 

olmayacağını göstermek ister gibi buraya toplanmıştı (Tanpınar, 2023: 67).      

 Haliç’te boğulan Harbiyelinin hatırasının türkü biçimine sokularak yaşatılması, 

onu kültürel belleğin bir parçası yapmaktadır. Bu girift sokak da bu türkü ve diğer 



140 
 

bütün eski eşyalarla birlikte kültürel belleğin okunduğu bir palimpsesti andırmaktadır. 

Mümtaz bu palimpsesti “herkesin ve her zamanın hayatı” olarak betimleyerek, onun 

hem sosyal boyutta hem de zaman boyutunda insanları birleştiren bir aidiyet yarattığını 

anlatmak istemektedir. Bu tam olarak kültürel kimliğe karşılık gelmektedir. Mümtaz 

bu palimpsesti oluşturan kültürel hatırlamayı destekleyici simgelerde yakaladığı 

pırıltılarla, kültürel kimliğinin devamlılığını sağlamaya çalışmaktadır. Bir başka 

deyişle, paçavralardan kendine yekpare bir kimlik dokumaya çabalamaktadır. 

 Ulysses’te Bloom’un gezindiği kent uzamı, kapitalist malların teşhirde olduğu 

ve bu malların reklamlarının yapıldığı bir uzam olduğu için Mümtaz’ın deneyimlediği 

tarzda bir paçavracı flanörlük deneyimine Bloom’da rastlanmamaktadır. Ne var ki 

Bloom’da Benjamin’in Parisli flanörü gibi, bir şey satın almadan caddelerdeki 

vitrinlere ve reklam panolarına bakınarak yürümekten oldukça keyif almaktadır. 

Özellikle Lionel Marks’ın antikacı dükkânın vitrinine bakışı, Mümtaz’ın 

Çadırcılariçi’ndeki eski eşyalara bakışıyla tam bir tezatlık taşımasıyla dikkat çekicidir: 

[…] Lionel Marks’ın antikacı dükkânının vitrininde gördüğü eski püskü 

şamdanlarla körüğü kurt yeniği akordeonun ilk hallerini kafasında 

canlandırdı. Kelepir: Altı teklik. Çalmayı öğrenebilirdim. Ucuz. Şu kadın 

geçsin de. İstemediğim zaman her şey cazip görünür. İyi satıcı dediğin 

budur işte. Hani şu beni tıraş ettiği İsveç malı usturayı bana satan herif. 

Ettiği tıraşın da parasını almaya kalkmıştı namussuz. Geçiyor. Altı teklik 

(Joyce, 2023: 358).  

 Bloom, vitrinde gördüğü eski eşyaların ilk hallerini kafasında canlandırsa da 

buradan herhangi bir değerlendirmeye varmamaktadır. Eşyalar -Benjamin’in Parisli 

flanörüne uymayan bir şekilde- ticari değerleriyle onun ilgisini cezbetmektedir. Bu 

ticari bakış, ona geçmişte ustura satan bir berberi çağrıştırarak, onunla olan alışveriş 

anısını hatırlatmaktadır. Bu arada arkasından gelip geçenleri kollamaktadır çünkü 

yemek yemek için uğradığı restoranda içtiği Burgonya şarabı gaz yapmıştır. Vitrine 

bakmaya devam ederken, “zarif giyimli bir kahramanın”, şehit vatansever Robert 

Emmet’in resmini ve son sözlerini görür. Bloom, “Memleketim diğer dünya 

uluslarının yanındaki yerini alınca” sözlerini okurken tramvay geçer ve o da bunu 

fırsat bilerek gaz çıkarır (Joyce, 2023: 358-359). Böylelikle, sembolik bir şekilde 

kültürel kimliğin Bloom için ne ifade ettiği anlatılmış olur; bu vatansever söylemler, 

grup aidiyetinin simgesi olarak ticari dolaşıma sokulsa da bir gaz gibi havaya karışıp 

giden lafügüzaftır. 

 Bloom’un bir reklam komisyoncusu olarak vitrinlere ve reklam panolarına 

bakışında, ticari bakışını bölerek onu bireysel geçmişin duygusal anılarına taşıyan 



141 
 

anlar enderdir. Bu anlardan biri, tek sıra halinde harf harf HELY’S yazısını taşıyan 

sandviç adamları gördüğünde gerçekleşmektedir. Bu gördüğü, kırtasiyeci Wisdom 

Hely’s’in reklamıdır ve Bloom geçmişte orada çalışmıştır. Bloom, önce sandviç 

adamların yaptığının kazanç getirmeyen bir iş olduğunu düşünür, ardından da 

Hely’s’de çalıştığı günlerle ilgili anılar hatırlar. Sonra, “Ne kadar zaman oldu” diyerek 

iradi bir biçimde orada çalıştığı zamanı hatırlamaya çabalar: Molly ile evlendikleri yıl 

o işe girmiştir, oğulları Rudy on yıl önce, 1894’te ölmüştür, o yıl Arnott’un yerindeki 

büyük yangın çıkmıştır, o zaman belediye başkanı Val Dillon’dır, Encümen azası 

Robert o Reilly’nin olduğu bir davete katılmışlardır, kızı Milly küçücüktür, Molly’nin 

üzerinde fil grisi örme kopçalı elbisesi vardır, insanlar Molly’den gözlerini 

alamamıştır vesaire (Joyce, 2023: 193). Bu şekilde, serbest çağrışımlarla ilerleyen bir 

akışta gerçekleşen bireysel ve iletişimsel hatırlamalardan sonra Bloom, içinde uyanan 

nostalji duygusuyla o günleri yad eder: 

Mutlu. Daha mutluyduk o zaman. Hani o Dockrell’dan düzinesini bi teklik 

dokuz peniye aldığımız kırmızı duvar kâğıdıyla kaplı oda. Milly’i 

yıkadığımız akşamlar. Amerikan sabunu almıştım: Mürverçiçekli. 

Milly’nin banyo suyunun o hoş kokusu. Her yanını sabunladığımızda nasıl 

da komik görünürdü. Güzeldi de. Şimdi de şu fotoğrafçılık işleri. Zavallı 

babacığımın bana bahsettiği dagerotip karanlık odası. Dedesinden Milly’e 

miras. 

Bordür taşları boyunca yürüdü. 

Hayatın nehir yatağında akışı […] (Joyce, 2023: 193). 

Bloom’un geçmişteki aile hayatını bu şekilde anışı, Mümtaz’ın Nuran’ı 

anışındaki gibi bir kayıp duygusu hissettirmektedir. Nitekim Bloom’un andığı bu 

şeylerin hepsi de kayıptır; Molly’le araları Rudy’nin ölümünden sonra soğumuş, 

ardından Molly onu aldatmış, Milly büyümüş ve fotoğrafçılık eğitimi almak için evden 

ayrılıp Mullingar’a gitmiştir. Milly’nin fotoğrafçılık merakını miras aldığı dedesi, 

Bloom’un “zavallı babacığım” diye andığı Rudolph Virag ise bu kayıplardan çok önce, 

acı bir şekilde hayata gözlerini yummuştur. Bloom, babasının bu acı kaybını ilk olarak 

gezintisinin başlarında, postaneden çıktıktan sonra sokaktaki reklam panolarına 

bakarken hatırlamıştır. Panolardaki ürün ve indirim reklamlarının yanında yer alan bir 

tiyatro afişi, onu çağrışımlarla intihar eden babası Rudolph Virag’a (Bloom) 

götürmüştür. Afişe bakarken önce, bu akşamın gösterisi Leah’te oynayacak olan 

Bayan Bandman Palmer’ın, geçen akşam Hamlet’i oynadığını hatırlamış ve oyunda 

Ophelia’nın neden intihar ettiği sorusu aklına takılmıştır. Bu intihar lafı, ona babasının 



142 
 

intiharıyla birlikte tiyatroya düşkünlüğünü, Leah’ten çok sevdiği o sahneyi ve o 

sahnenin repliklerini söyleyişini çağrıştırmıştır:  

–Nathan’ın sesi! Oğlunun sesi! Babasını kollarımda kederinden ve sefalet 

içinde ölüme terk eden, babasının evini ve babasının Tanrı’sını terk eden 

Nathan’ın sesini duyuyorum. 

Her bir söz öylesine derin ki, Leopold.  

Zavallı babacığım! Zavallı adam! İyi ki yüzüne bakmak için odaya 

girmemişim. O gün! Ah canım! Ah canım! Off! Neyse, belki de hakkında 

hayırlısı böyleydi (Joyce, 2023: 99).    

 Rudolph Virag’ın sevdiği replik oldukça manidardır çünkü kendisi de 

replikteki Nathan gibi babasının evini ve Tanrı’sını terk etmiş, Macaristan’dan 

İrlanda’ya göç ederek Yahudilikten dönmüş ve soyadını değiştirmiştir. Virag’ın 

köklerini bu terk edişi, Bloom’un da köksüzlüğünün temeli olmuştur. Bloom’un 

köksüzlüğü, Virag’ın karısının ölümüne dayanamayarak intihar etmesiyle pekişmiş, 

Bloom annesiz kalmışken bir de babasız kalmıştır. Ardından bir aile kurarak kök 

salmaya çalışmış fakat önce minik oğlu Rudy’nin ölmesi, arkasından Molly’le 

aralarına soğukluk girmesi, sonra da Milly’nin evden uzaklaşmasıyla iyiden iyiye 

yersiz yurtsuz kalmıştır. Bu tabloda Bloom’un esas kayıp yurdu kültürel kimliği değil, 

ailesidir çünkü o zaten İrlanda’da doğmuş ve iki farklı kilisede vaftiz edilmiş melez 

kimlikli biri olarak, mevcut kodların hiçbirine yerleşmemiştir. Cebinde taşıdığı, 

annesinin ona verdiği Yahudi inancı patates tılsımı bile annesinden yadigâr olduğu için 

cebindedir. O ailesini yurt edinmek istemiştir ancak bu yurdu da hemen hemen 

kaybetmiştir. Bu kaybı hatırlaması, belleğinin, benliğinin dünü ve bugünü arasında bir 

devamlılık sağlamaya çalışmasıdır. “Hayatın nehir yatağında akışı” (Joyce, 2023: 193) 

ve “Neyse, belki de hakkında hayırlısı böyleydi” (Joyce, 2023: 99) gibi sözler de 

Bloom’un parçalanmanın karşısında benliğinin sürekliliğini ve bütünlüğünü koruma 

çabasının göstergesidir.   

 Mrs. Dalloway’de Peter Walsh’ın flanörlüğü de Bloom’unki gibi kapitalist bir 

kent uzamında gerçekleşir ancak Walsh, yanından geçtiği vitrinlerden ziyade etrafında 

akıp giden hayatla ilgilidir. Beş yıl sonra döndüğü İngiltere, ağaçların altında kavga 

eden sevgilileri, parklarda sürüp giden aile hayatı, bolluğu, yeşilliği, uygarlığı ve 

değişen modasının çekiciliğiyle ona çok büyüleyici gelir (Woolf, 2023: 127).  Bir 

vitrine bakıp geçmişe döndüğü sahne, yürüyüşünün başında gerçekleşmektedir; 

Clarissa Dalloway’in evinden çıkıp yürümeye başladığında, Victoria Sokağı’ndaki bir 

otomobil yapımcısının vitrinine bakarken kendi benliğiyle yüzleşmektedir. Bu 



143 
 

sahnede duygusal düşünceleri ile kapitalist-emperyalist bakışı iç içe geçmektedir. 

Walsh, vitrindeki yansımasının ardında düzlükleri, dağları ve kolera salgınlarıyla 

Hindistan’ı ve tek başına verdiği kararları görmekte, aşkı ilk kez tattığını 

düşünmektedir (Woolf, 2023: 105-106). Evli olan Walsh, Hindistan’da başka bir evli 

kadına âşık olmuş, Londra’ya boşanma işlemlerini başlatmak için gelmiş, Clarissa’ya 

da ziyareti sırasında bunları anlatmıştır. Clarissa’nın konuyu değerlendirirken sert ve 

duygusallıktan sıyrılmamış olduğunu düşünür; bir yandan da koca otomobillere 

bakarak, “kilometre başına kaç galon benzin yerler acaba?” diye kendi kendine sorar. 

Bu otomobiller ona yaptığı işleri çağrıştırır; mekaniğe aklı eren biridir; Hindistan’da 

kendi bölgesinde kullanmak üzere yeni bir çeşit saban yapmış, İngiltere’den el 

arabaları getirtmiş ancak Hintli çiftçilere kullandırtmamıştır. Bunların hiçbirinden 

Clarissa’nın haberi yoktur (Woolf, 2023: 106). Walsh’un burada hatırladıkları, aslında 

gençliğinde kendisini reddetmiş ve daha saygın biriyle evlenmiş olan Clarissa’nın, 

benliğinde yarattığı parçalanmayı aşma çabasıdır. Walsh, benliğinin dününü, 

bugününü ve kendisinin de bir şeyler başardığını düşünerek, bir devamlılık 

oluşturmaya ve benlik saygısını korumaya çalışmaktadır. Vitrine bakışının ardından, 

Clarissa’ya ziyaretini aklından geçirerek yürürken, bulutun güneşi perdelediği bir anda 

birden uzak geçmişe dönüp içinden “Clarissa beni geri çevirdi” (Woolf, 2023: 106) 

demesi de bunu göstermektedir. Clarissa onu reddetmiş, o da Clarissa’yı kaybetmiştir. 

St. Margaret’in çalan çanlarının ona duygusal bir şekilde Clarissa’nın eski halini 

çağrıştırması tam bu noktada gerçekleşir. Clarissa’yı seneler boyunca hep bu şekilde 

hatırlamış, Clarissa “gemide, Himalayalar’da, umulmadık bir çağrışım sonucu” hep 

aklına gelmiştir (Woolf, 2023: 206). Bu anlamda Walsh nerede ve kiminle olursa 

olsun, Clarissa onun belleğinde saklı kayıp yurdu olarak kalmıştır. 

 Walsh’un otomobil yapımcısının vitrinine bakışı, henüz tam olarak flanör 

bakışına kavuşmadığı bir anda gerçekleşmektedir. Flanör bakışına esas olarak 

otomobil yapımcısını ve St. Margaret Kilisesi’ni geçtikten sonra, anıt mekânlarda 

geleneksel İngiliz kimliğini reddedip, Trafalgar Meydanı’nda yeni bir farkındalığa 

ulaştığında elde eder: “ […] sanki biri beynindeki perdeleri açmış, kepenkleri 

kaldırmış, kılını bile kıpırdatmadan keyfince dolaşabileceği sokaklar sermişti önüne” 

(Woolf, 2023: 109). Walsh burada “tam bir özgürlüğe kavuşmuş” ve dikkatini 

çevresine odaklamaya başlamıştır. Trafalgar Meydanı’ndan Haymarket’a doğru 

yürürken, Benjamin’in Parisli flanörü gibi, bir kadının cezbine kapılıp onu takip bile 



144 
 

etmiştir. Walsh burada kendini, “şair yürekli bir korsan” olarak tanımlamıştır: “şu 

olmaz olası kurallara, vitrinlerdeki sarı gece elbiselerine, pipolara, oltalara 

aldırmıyordu işte, saygıdeğer kişilere, gece partilerine, ceketlerin altına beyaz kayışlar 

takan yaşlı adamlara da” (Woolf, 2023: 110). Walsh’un esasında aldırmamaya 

başladığı, o kapıdan çıkarken “Partim bu gece, unutma” diye üstü üste yineleyen 

(Woolf, 2023: 105) Clarissa Dalloway ve onun dünyasıdır. Takip ettiği kadın bir eve 

girip gözden yiterken bile hala Clarissa’nın sözleri kulağında çınlamaktadır. Buradan 

sonra modern hayatın seyrine dalarak flanörlüğüne devam etse de gün boyunca 

Clarissa hiç aklından çıkmamış ve akşam kendini, “neden böyle partiler verir?” 

(Woolf, 2023: 105) dediği Clarissa’nın partisinde, diğer bir deyişle kayıp yurdunda 

bulmuştur. Neticede Mr. Bloom haklıdır; “Dön dolaş. Kaçtığını sanıyorsun ama dönüp 

geldiğin yer kendi benliğin. Gittiğin en uzak yolun sonu hep eve dönüşün” dür (Joyce, 

2023: 457).   

Clarissa Dalloway de akşamki partisi için çiçekler alma bahanesiyle 

gerçekleştirdiği kısa flanözlüğünün sonunda eve dönmüştür. Ne var ki onun döndüğü 

ev, yıllar önce Peter Walsh’un istikrarsız naturasından dolayı yersiz yurtsuz kalmaktan 

korkup, geleneğe sığınarak Richard Dalloway’le kurduğu yuvası olmuştur. Bu geldiği 

yer, toplumsal normlar doğrultusunda tasarlanmış bir benlik olsa da, Clarissa içsel 

benliğinin bir parçası olan Peter Walsh’a da yerini teslim etmiştir: “Yine de nasılsa, 

Londra sokaklarında, günlük hayatın akışında, şurada burada yaşıyordu işte, Peter da 

yaşıyordu, birbirlerinde; kendisi emindi bundan […]” (Woolf, 2023: 67). Bu anlamda 

Clarissa Dalloway, güvenli sınırlarına geri dönse de kayıp yurdunu içinde taşımıştır.     

 Mr. Bloom da gün boyunca Dublin’in farklı noktalarında gezinip farklı 

maceralar yaşamasının ardından, saat gece yarısını geçtikten sonra eve dönmüş ve 

Molly’nin yanına, o gün Blazes Boylan’la aldatıldığını bildiği yatağına kıvrılmıştır. 

Bu bağlamda, Leopold Bloom, Peter Walsh ve Clarissa Dalloway’in usulca kabul 

ettikleri, içsel benliklerinin parçalanmışlığı gerçeği olmuştur. Mümtaz ise bu gerçeği 

kabullenmekten ziyade onunla çok dramatik bir şekilde yüzleşmiştir; Mümtaz, ertesi 

sabah erken saatte İhsan’a ilaç almak için son kez evden çıktığında, etrafına 

kayıtsızlaştığını ve algısının paramparça olduğunu fark etmiştir. Bu noktada da Suat’ın 

hayali ona tekrar musallat olmuştur: 

“Ne garip! Hiçbir şey öteki ile birleşmiyor. Her şeyi ayrı görüyorum,” diye 

söylendi. 



145 
 

Yanındaki adam cevap verdi: 

- Elbette birleşemez. Çünkü hakikati görüyorsun.  

- Ama dün, evvelsi gün böyle görmüyor muydum? Hiç hakikat görmedim 

mi? Bir kere karşılaşmadım mı? 

Adamı yanında hissediyor, yüzüne bakamıyor fakat bunu tabii buluyordu. 

- Hayır… Çünkü o zaman etrafına kendi benliğinin arasından bakıyordun. 

Kendini seyrediyordun. Ne hayat ne eşya bütün değildir. Bütünlük insan 

kafasının vehmidir (Tanpınar, 2023: 412).  

 Mümtaz Suat’ın hayaliyle cebelleşirken kendinden geçmiş ve ayıldığında 

kendini elinde ilaç şişeleri kırılmış, yüzü gözü kan içinde bulmuştur. Bu esnada açık 

bir pencereden, Hitler’in o gece hücum emri verdiğini bildiren radyonun sesini duymuş 

ve tümden sarsılmıştır. Eve geldiğinde, İhsan’ın iyi olması bile onu kendine 

getirememiştir; merdivenleri çıkacak takati kendinde bulamayıp, ilk basamakta başı 

ellerinin arasında oturup kalmıştır (Tanpınar, 2023: 417). Böylelikle parçalanmışlığını, 

histeri krizinin ardından gelen büyük bir çaresizlik duygusuyla karşılamıştır. Bu 

minvalde Mümtaz, Leopold Bloom, Peter Walsh ve Clarissa Dalloway gibi bir 

kabulleniş değil, bir çöküş yaşamıştır; onunki yurduna dönüş değil, kayboluş olmuştur. 

 Görüldüğü üzere, flanör ve flanöz tipinin belirdiği, 20. yüzyıla ait üç modernist 

metinde de flörün/flanözün kent gezintilerinde edindiği çevre izlenimlerine, bireysel, 

iletişimsel ve kültürel hatırlamalar eşlik etmiştir. Bu üç farklı hatırlama biçimine ait 

bellek kuramları doğrultusunda incelenen üç flanör ve bir flanözün kent yolculukları, 

birtakım benzerlikleri, ortaklıkları ve farklılıkları olan dört flanörlük tarzını ortaya 

sermiştir. Bir sonraki sonuç bölümünde bulgular sunulacak ve benzerlikler, farklılıklar 

ve ortaklıklar değerlendirilecektir.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 
 

SONUÇ 

 Bu çalışmada, İrlanda edebiyatından James Joyce’un 1922 yılında yayımlanan 

Ulysses, Türk edebiyatından Ahmet Hamdi Tanpınar’ın 1949 yılında neşredilen Huzur 

ve İngiliz edebiyatından Virginia Woolf’un 1925 yılında basılan Mrs. Dalloway 

eserleri, flanör ve flanöz tipinin bellekle ilişkisi bağlamında, bireysel, iletişimsel ve 

kültürel bellek kuramlarından yararlanılarak, karşılaştırmalı şekilde analiz edilmiştir.  

 Çalışmanın ilk bölümünde, flanör ve flanöz kavramlarının doğuşu ve öncülleri 

ile bu kavrama kuramsal bir çerçeve oluşturmaya çalışan disiplinlerararsı yaklaşımlar 

ele alınmıştır. Bu kapsamda, 19. yüzyılda modernitenin yükselişiyle birlikte Paris 

pasajlarında boy göstermeye başlayan eril kent gezgini flanörün, bir modern kent 

figürü ve edebi bir tip olduğu, dişi karşılığı olan flanözün, ancak 19. yüzyılın 

sonlarında, kadınlar kamusal alan tek başlarına çıkma özgürlüğüne kavuştuklarında 

kentte belirdiği görülmüştür. Flanörün öncüllerinin, gezgin filozoflara, ozanlara, keşiş 

ve dervişlere, kadim mit ve destanlara, divan şiiri ve tassavufi metinlere kadar uzanma 

olasılığı olduğu, Modern Çağ’da ise Walter Benjamin’inkiyle başlayan kuramsal 

çerçeve çizme çabalarının, sosyolojik, felsefi ve psikolojik yaklaşımlarla şekillendiği 

anlaşılmıştır. Sosyolojik yaklaşımlarda, fetiş, yabancılaşma, anomi, kent yürüyüşçüsü, 

mekânın üretimi, ritimanalist, yabancı, maceracı, heterotopya; felsefi yaklaşımlarda, 

hareket, beklenti dürtüsü, arayış, varoluş, göçebe düşünce, devletsiz düşünce, 

aldırmazlık felsefesi ve psikolojik yaklaşımlarda da psikocoğrafya gibi kavramların ön 

plana çıkması dikkat çekmiştir. 

 Çalışmanın ikinci bölümünde ise Antik Çağ’dan Modern Çağ’a kadar uzanan 

hatırlama biçimleri, “bireysel bellek”, “kolektif bellek” ve “kültürel bellek” başlıkları 

altında incelenmiş, belleğe bireysel yaklaşımların 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın 

başına kadar revaçta olduğu fakat toplumsal yaklaşımların da yine 19. yüzyılın sonu 

ve 20. yüzyılın başlarında ortaya çıktığı görülmüştür. Maurice Halbwachs’ın 

çalışmalarıyla ön plana çıkan toplumsal yaklaşımların, Jan Assmann ve Aleida 

Assmann’ın kültürel bellek kuramıyla bütünlendiği, böylelikle bireysel 

yaklaşımlardan toplumsal yaklaşımlara uzanan bellek üzerine düşünceler tarihinde 

eksik olan kültür ayağının tamamlandığı idrak edilmiştir. Bu üç bellek türünde de 

zamanla iç içe olan uzamın anıların oluşturulması, hatırlanması ve unutulmasında 

başat bir unsur olduğu, flanörün/flanözün varlığını kent uzamındaki hareketiyle 

sürdürmesi sebebiyle de bellekle olan ilişkisi irdelenirken, uzamın mutlaka dikkate 



147 
 

alınması gerektiği anlaşılmıştır. Literatürde, flanör ve flanözün bellekle olan ilişkisi 

üzerine yazılanlara bakıldığında, bu ilişkinin, Benjamin’in diyalektik yöntemi ile 

“deneyim”, “aura”, “hikâye anlatıcısı”, “paçavracı” gibi kavramları ve modernist 

metinlerdeki içe bakış nosyonu temelinde ele alındığı göze çarpmıştır.   

 Çalışmanın inceleme kısmı olan üçüncü bölümünde, öncelikle yazarların 

hayatları ve eserleri hakkında bilgiler verilmiş ve incelemeye konu olan metinlerindeki 

flanör/flanöz tiplerinin, eserlerde hangi tarihsel bağlamlarda ve uzamlarda belirdikleri 

anlatılmıştır. Bunların yanında, Huzur ve Mrs. Dalloway eserlerinin, kent gezginliği 

dolayımında Ulysses eserinden izler taşıdığını öne süren fikirler aktarılmıştır. 

Ardından üç metnin karşılaştırmalı analizi, iki ayrı alt başlık altında yapılmıştır. “Kent 

Yürüyüşünün Kadın ve Erkek Halleri: Ulysses ile Huzur’da Ön Flanörlük, Mrs. 

Dalloway’de Flanözlük ve Bellek” başlığı, Mrs. Dalloway’deki Clarissa Dalloway’in 

sabahın erken saatlerinde alışveriş bahanesiyle gerçekleştirdiği flanözlüğün, 

Ulysses’te Leopold Bloom’un,ve Huzur’da Mümtaz’ın sabah gerçekleşen, eserler 

bağlamında ön flanörlük olarak adlandırılabilecek amaçlı yürüyüşleriyle 

karşılaştırılabilirliği sebebiyle tercih edilmiştir. Mrs. Dalloway’in bu bölümde 

domestik alana dönüşüyle biten flanözlüğü, romanın ilerleyen kısımlarında yerini 

Peter Walsh’un flanörlüğüne bırakmış, Bloom ve Mümtaz’ın yürüyüşleri ise tekrar 

kent sokaklarına çıktıklarında, tam manasıyla flanörlük olarak tanımlanabilecek aylak 

gezintilerle devam etmiştir. Bu doğrultuda Bloom, Mümtaz ve Walsh’un aylaklıkları, 

“Leopold Bloom, Mümtaz ve Peter Walsh’un Aylak Adımlarında Bellek İzleri”  adlı 

farklı bir başlıkta karşılaştırılmıştır.  

Bu karşılaştırmaların sonucunda, üç eserdeki flanör/flanöz tiplerinin birbirinden 

farklılaştığı görülmektedir. Mrs. Dalloway eserindeki Clarissa Dalloway, tam olarak 

orta sınıftan kadınların tek başlarına alış-veriş yapma özgürlüğüne kavuşmalarıyla 

kamusal alanda beliren flanöz tipinin örneğidir. Ona tek başına yürüme özgürlüğünü 

sağlayan, Richard Dalloway’in karısı oluşu, diğer bir deyişle, eşi üzerinden statü sahibi 

oluşudur. Gezginliğinin düşünürlük yönü gelişmemiş, daha ziyade anın izlenimlerine 

odaklı bir flanözlük tipi sergilemektedir. Peter Walsh, eski zamanın sosyalist aydını, 

yakın zamanın kapitalisti-emperyalisti ve anlatı zamanının işsizi olarak, sınıfsal 

konumunun belirsizliğiyle, 19. yüzyılın Parisli flanörüne en yakın olan tiptir. Modern 

hayatı seyre dalışı, bir kadının cezbine kapılarak peşine takılışı ve gözlemlerinden 

derinlikli düşünceler üretişi, Benjamin’in flanörünü anıştırmaktadır. Leopold Bloom, 



148 
 

alt orta sınıf denebilecek konumda bir reklam komisyoncusu olarak, daha çok 20. 

yüzyıla aittir; roman boyunca kasap dışında bir alışverişi olmasa da etrafına tüketici 

gözüyle hesaplar yaparak bakışı, onu 19. yüzyıl flanöründen ayırmaktadır.   Mümtaz 

ise tüm bu tiplerden en farklısı olarak, kapitalizmle hiçbir bağı olmayan, bağ kuracağı 

nitelikte bir uzamı da olmayan, palimpsest bir kenti tecrübe eden, paçavracı niteliğinde 

bir flanördür.  

Üç eserin ortaya çıktıkları uzamların da farklı olduğu göze çarpmaktadır. 

Ulysses’te Dublin, savaşın eşiğinde kolonyal bir uzamı; Huzur’da İstanbul, savaşın 

eşiğinde post-emperyal bir uzamı; Mrs. Dalloway’de ise Londra, savaş sonrası 

emperyal bir uzamı ortaya sermektedir. Dolayısıyla eserlerdeki flanörlerin 

yabancılaşma şekilleri de bu uzamlarda ortaya çıkan söylemlerle ilişkilidir. Leopold 

Bloom, milliyetçi ve Katolik söylemlere; Peter Walsh, kahramanlık ve statü 

söylemlerine; Mümtaz, geçmişi reddeden modernleşmeci söylemlere 

yerleşememektedir. Clarissa Dalloway ise herhangi bir yabancılaşma yaşamamakta, 

mevcut düzenin bir parçası olmaktan memnuniyet duymaktadır. Bu uzamlar ve 

söylemler, dört kent gezgininin de iletişimsel ve kültürel belleğine dair anılarda 

dışsallaştırılmaktadır. 

Bu farklılıkların yanısıra, eserlerin arasında benzerliklerin de mevcut olduğu 

görülmektedir. Üç eserde de kent gezginleri, yürüyüşleri esnasında kendi içlerine, 

zihinlerine yönelmekte ve akış halindeki bilinçlerinde geçmişle bağ kurmaktadır. Bu 

bağ, kendi düşüncelerine gömülmedikleri, etraflarını algılamaya açık oldukları anlarda 

ya çevreden duyusal bir uyaran ya da tecrübe ettikleri bir bellek mekânı aracılığıyla 

kurulmaktadır. Çağrışımsal hatırlama, geçmişle bağlantının temelinde bulunmaktadır. 

Üç eserdeki kent gezginlerinin bireysel, iletişimsel ve kültürel belleğe dair anıları, 

onları flanörlüğün felsefesindeki göçebe düşünce bağlamında değerlendirmeye imkân 

tanımaktadır. Mevcut kodlardan hiçbirine yerleşmeme anlamında yersiz 

yurtsuzlaşmayı ifade eden göçebe düşünce, bu üç hatırlama biçimine de 

uyarlanabilmektedir. Bu doğrultuda, dört kent gezginin de bireysel geçmişinde 

bulunan ve nostalji duygusuyla hatırladıkları yitik aşk, bir yersiz yurtsuzlaşma değil, 

yurt özlemini ifade etmektedir. Bu gezginlerin iletişimsel ve kültürel belleğe dair 

hatırlamalarında ortaya çıkan yabancılaşma şekilleri ise Leopold Bloom’un ne 

milliyetçilik, ne Katoliklik ne de Yahudilik söylemlerine yerleşmeyip yersiz 

yurtsuzlaştığını; Peter Walsh’un geleneksel İngiliz söylemlerini reddedip modern 



149 
 

İngiliz söylemlerini yurt edinmek istediğini; Mümtaz’ın maziden kopan 

modernleşmeci söylemlere yerleşmeyip kayıp yurdunu aradığını; Clarissa 

Dalloway’in ise hâkim söylemlerde yerleşik olduğunu göstermektedir.  

Modernist eserlerde ön plana çıkan parçalanmışlık, bu üç eserde de görülmektedir. 

Etraflarına benlikleri arasından bakan kent gezginleri, hatırlayarak benliklerinin dünü 

ve bugünü arasında bir bağlantı kurmaya çalışmaktadır. Bellek, benlik ve kimlikle 

bağlantılı bir olgu olduğundan, eserlerdeki bireysel belleğe dair hatırlamalar içsel 

benliğin, iletişimsel belleğe dair hatırlamalar toplumsal benliğin, kültürel belleğe dair 

hatırlamalar ise kültürel kimliğin parçalanışını ortaya çıkarmaktadır. Bu 

parçalanmışlıkları, Leopold Bloom, yersiz-yurtsuzlaşarak; Mümtaz, yurdunun 

kalıntılarını arayarak; Clarissa Dalloway yurt edindiği geleneğe sığınarak; Peter Walsh 

ise yeni bir yurda yerleşerek aşmaya çalışmaktadır. Fakat nihayetinde hepsi, kendi 

benliklerinden kaçışın ve bütünlüğün münkün olmadığını idrak etmektedir.    

Sonuç olarak, Ulysses, Huzur ve Mrs. Dalloway eserlerinin, modernleşme 

sürecinin farklı şekillerde yaşandığı farklı toplumsal bağlamlarda ortaya çıkmaları 

sebebiyle farklı flanör/flanöz tipleri sunduklarını söylemek mümkündür. Bu farklı 

toplumsal bağlamlarda ortak olan unsur ise modern kentin gelenek ve yenilik 

arasındaki çatışmanın sahnesi,  flanörün/flanözün de bu çatışmanın hem öznesi hem 

de şahidi oluşudur. Bu çerçevede, söz konusu üç eserdeki flanörlerin ve flanözün içe 

bakış içeren kent gezginliklerinin, geçmiş ve bugün arasında devamlılık oluşturmaya 

çalışan belleğe ulaşmada aracı bir rol üstlendiğini öne sürmek akla yakın 

gözükmektedir. Üç eserde de zihnin panoraması olan kent aynı zamanda belleğin ve 

benliğin panaromasına olarak belirmekte ve algılayan modern özne yazınsal uzamda 

flanör/flanöz tipine bürünerek görünmektedir.   

 

 

 

 

     

 

 



150 
 

KAYNAKÇA 

Abensour, A. (2022). Bellek, 1. Baskı, Derleyen: Alexandre Abensour, Çeviren: 

Gülçin Kaya Rocheman, Fol Kitap, Ankara.   

Aktan Küçük, D. (2007). “Türk Romanında Aylaklık”, Boğaziçi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul.  

Akarsu, B. (1984). Felsefe Terimleri Sözlüğü, 3. Baskı, Savaş Yayınları, Ankara.  

Aksakal, H. (2003). Huzursuz Modernite: Avrupa Entelektüel Tarihi Üzerine 

Makaleler, 2. Baskı, Beyoğlu Kitabevi, İstanbul.  

Akün, Ö. F. (2008). “Ahmet Hamdi Tanpınar”, “Bir Gül Bu Karanlıklarda”: Tanpınar 

Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah Uçman ve Handan İnci, 3F 

Yayınevi, İstanbul, ss. 17-20.  

Akyıldız Ercan, C. (2012). “Odysseus ve Yolculuk Mitosu”, Flanör Düşünce, 

Derleyen: Hüseyin Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, ss. 321-336. 

Alangu, T. (2008). “Ahmet Hamdi Tanpınar: Eserleri Üzerinde Düşünceler”, “Bir Gül 

Bu Karanlıklarda”: Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah 

Uçman ve Handan İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss.147-160. 

Anabilgi, “Boer Savaşı”, (Çevrimiçi), 

https://anabilgi.anadolu.edu.tr/?contentId=30329#:~:text=%C4%B0ngiltere%

20ile%20G%C3%BCney%20Afrika'da,Boer%20Sava%C5%9F%C4%B1%2

0olarak%20da%20bilinir, 1 Haziran 2024.   

Aristoteles (2003). Doğa Bilimleri Üzerine, 2. Baskı, Çeviren: Elif Günçe, Morpa 

Kültür Yayınları, İstanbul.  

Artun, A. (2014). “Sunuş”, Modern Hayatın Ressamı, 8. Baskı, Yazan: Charles 

Baudelaire, Çeviren: Ali Berktay, İletişim Yayınları, İstanbul, ss. 9-86.  

Assmann, A. (2008). “Canon and Archive”, Cultural Memory Studies: An 

Interdisciplinary Handbook, 1. Baskı, Derleyen: Astrid Erll ve Ansgar 

Nünning, Walter de Gruyter, Berlin, ss. 97-107. 

Assmann, A. (2015). “‘Kanon ve Arşiv’den”, Kolektif Hafıza Kitabı, 1. Baskı, 

Çeviren: Zehra Can, Ümit Keskin ve Tarık Özbek, Derleyen: Jeffrey K. Olick, 

Vered Vinitzky-Seroussi ve Daniel Levi, ss. 283-287.     

Assmann, J. (2008). “Communacative and Cultural Memory”, Cultural Memory 

Studies: An Interdisciplinary Handbook, 1. Baskı, Derleyen: Astrid Erll ve 

Ansgar Nünning, Walter de Gruyter, Berlin, ss. 109-118.  

Assmann, J. (2015). Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve 

Politik Kimlik, 2. Baskı, Çeviren: Ayşe Tekin, Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Atış, N. (2009). “Grek Düşünce Dünyasında Felsefe Din ve Mitoloji İlişkisi”, Kaygı, 

No. 12, ss. 57-66.  

Augustinus (2010). İtiraflar, 1. Baskı, Çeviren: Çiğdem Dürüşken, Kabalcı Yayınları 

İstanbul. 

Bachelard, G. (1994). The Poetics of Space, 1. Baskı, Çeviren: Maria Jolas, Beacon 

Press, Boston.  

Aydın, S. (2012). “Walter Benjamin’in, Flâneur, Paçavracı ve Hikâye Anlatıcısı 

Kavramlarıyla Günümüz Sanatçısının Portresi”, 21. Yüzyılda Eğitim ve 

Toplum, Cilt 1 No. 2, ss. 144-150. 

Bacopoulos-Viau, A. (2012). “Automatism, Surrealism and the making of French 

psychopathology: the case of Pierre Janet”, History of Psychiatry, Cilt 23, No. 

3, ss. 259-276. 

Bakhtin, Mikhail (2001). Karnavaldan Romana: Edebiyat Teorisinden Dil Felsefesine 

Seçme Yazılar, Çeviren: Cem Soydemir, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 



151 
 

Barry, P. (2002). Beginning Theory An Introductiın to Literary and Cultural Theory, 

Manchester University Press, United Kingdom. 

Baudelaire, C. (2014). Modern Hayatın Ressamı, 8. Baskı, Çeviren: Ali Berktay, 

İletişim Yayınları, İstanbul. 

Bauman, Z. (2011). Postmodern Etik, 2. Baskı, Çeviren: Alev Türker, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul.  

Bauman, Z. (2015). “Desert Spectecular”, The Flâneur, Derleyen: Keith Tester, 

Routledge, Londra ve New York, ss. 138-157.  

Barash, J. A. (2007). “Belleğin Kaynakları”, Cogito, No. 50, ss. 11-22. 

Benjamin, W. (2014). Pasajlar, 11. Baskı, Çeviren: Ahmet Cemal, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul. 

Benjamin, W. (2014b). Walter Benjamin Son Bakışta Aşk, 7. Baskı, Derleyen: Nurdan 

Gürbilek, Metis Yayınları, İstanbul.    

Bergson, H. (2022). Madde ve Bellek, 2. Baskı, Çeviren: Işık Ergüden, Fol Kitap, 

Ankara. 

Bilgi, A. (1992). Marx-Engels Ekonomi Politik Sözlüğü, Yurt Kitap-Yayın, Ankara.  

Birkerts, S. (1982). “Walter Benjamin, Flâneur: A Flanerie”, The Iowa Review, Cilt 

13, No. 3/4, ss. 164-179.  

Bloch, M. (2020). “Toplumsal Hafıza, Gelenek ve Adet: Yeni Çıkan Bir Kitap 

Hakkında”dan”, Kolektif Hafıza Kitabı, 1. Baskı, Derleyen: Jeffrey K. Olick, 

Vered Vinitzky-Seroussi ve Daniel Levy, Çeviren: Zehra Can, Ümit Keskin ve 

Tarık Özbek, Dipnot Yayınları, Ankara, ss. 163-169.  

Blondel, C. (2020). “M. Halbwahs’ın Hafızanın Toplumsal Çerçevelerinin Eleştirel 

Değerlendirmesi”nden”, kolektif Hafıza Kitabı, 1. Baskı, Derleyen: Jeffrey K. 

Olick, Vered Vinitzky-Seroussi ve Daniel Levy, Çeviren: Zehra Can, Ümit 

Keskin ve Tarık Özbek, Dipnot Yayınları, Ankara, ss. 171-172. 

Boutin, A. (2012). “Rethinking the Flâneur: Flânerie and the Senses”, Dix-Neufi, Cilt 

16, No. 2, ss. 124-132. 

Brand, D. (1991). The Spectator and the City in Nineteenth Century American 

Literature, Cambridge University Press, Cambridge.  

Breton, D.L. (2008). Yürümeye Övgü, Çeviren: İsmail Yerguz, Sel Yayınları, İstanbul. 

Brewer, W. F. (1989). “What is Autobiographical Memory”, Autobiographical 

Memory, 2. Baskı, Derleyen: David C. Rubin, Cambridge University Press, 

Cambridge, ss. 25-49. 

Britannica, “Big Ben”, (Çevrimiçi), https://www.britannica.com/topic/Big-Ben-clock-

London, 25 Mayıs 2023. 

Britannica, “Charles Stewart Parnell”, (Çevrimiçi), 

https://www.britannica.com/biography/Charles-Stewart-Parnell, 25 Mayıs 

2023.   

Britannica, “Spatial Memory”, (Çevrimiçi), 

https://www.britannica.com/science/spatial-memory, 9 Kasım 2023.  

Buck-Morss, S. (1986). “The Flaneur, the Sandwichman and the Whore: The Politics 

of Loitering”, New German Critique, No. 39, ss. 99-140.  

Cambridge Dictionary, “Flâneur”, 

(Çevrimiçi),https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingili

zce/flaneur, 25 Eylül 2021. 

Casey, E. S. (2000). Remembering: A Phenomenological Study, 2. Baskı, Indiana 

University Press, Bloomington.  

Certeau, d. M. (1984). The Practice of Everyday Life, University of California Press, 

Berkeley. 



152 
 

Cimcoz, A. (2008). “Ahmet Hamdi Tanpınar”, “Bir Gül Bu Karanlıklarda”: Tanpınar 

Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah Uçman ve Handan İnci, 3F 

Yayınevi, İstanbul, ss. 161-163.  

Connerton, P. (1999). Toplumlar Nasıl Anımsar?, 1. Baskı, Çeviren: Alaeddin Şenel, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Connerton, P. (2009). How Modernity Forgets, 1. Baskı, Cambridge University Press, 

New York.  

Connerton, P. (2021). Modernite Nasıl Unutturur?, 4. Baskı, Çeviren: Kübra 

Kelebekoğlu, Sel Yayınları, İstanbul. 

Coverley, M. (2011). Psikocoğrafya Londra Yazıları, 1. Baskı, Çeviren: Selen Serezli, 

Kalkedon Yayınları, İstanbul.  

Çeker, Y. (2018). “Modern Türk Edebiyatında Flanör Düşünce: Sait Faik Örneği”, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Basılmamış Doktora Tezi), 

İstanbul.  

Çetinkaya, H. (2012). “Devletsiz Düşünce”, Flanör Düşünce, Derleyen: Hüseyin 

Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, ss. 21-44. 

Debord, G. (1996). Gösteri Toplumu, 1. Baskı, Çeviren: Ayşen Ekmekçi ve Okşan 

Taşkent, Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Debord, G. (2013a). “Sitüasyonların İnşası ve Uluslararası Sitüasyonist Akımın 

Etkinlik ve Örgütlenme Koşulları Üzerine Rapor”, Sanat Manifestoları 

Avangard Sanat ve Direniş, 1. Baskı, Derleyen: Ali Artun, Çeviren: Kaya 

Özsezgin, ss. 278-306. 

Debord, G. (2013b). “Dérive Kuramı”, Sanat Manifestoları Avangard Sanat ve 

Direniş, 1. Baskı, Derleyen: Ali Artun, Çeviren: Ufuk Kılıç, ss. 314-316.      

Deleuze, C. ve Parnet, C. (1990). Diyaloglar, 1. Baskı, Çeviren: Ali Akay, Bağlam 

Yayınları, İstanbul. 

Deleuze, C. (2002). “Göçebe Düşünce”, Issız Ada ve Diğer Metinler Metinler ve 

Söyleşiler 1953-1974, 1. Baskı, Derleyen: David Lapoujade, Çeviren: Ferhat 

Taylan ve Hakan Yücefer, Bağlam Yayınları, İstanbul, ss. 390-404.  

Demiralp, O. (1999). Tanrı Bakışlı Çocuk Walter Benjamin Üzerine 49’a Parçalanmış 

Deneme, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

Doğan, T. (2007). “Walter Benjamin’de ve Yusuf Atılgan’da Flâneur İmgesi Üzerine 

Bir Deneme”, Cogito, No. 52, ss. 101-112.  

Dictionary.com, “Flâneur”, (Çevrimiçi), https://www.dictionary.com/browse/flaneur, 

25 Eylül 2021. 

Doner, D. (1956). “Virginia Woolf: The Service of Style”, Modern Fiction Studies, 

Cilt 2, No. 1, ss. 1-12.   

Draaisma, D. (2007). Bellek Metaforları: Zihinle İlgili Fikirlerin Tarihi, 1. Baskı, 

Çeviren: Gürol Koca, Metis Yayınları, İstanbul.  

Duffy, E. (1994). The Subaltern Ulysses, 1. Baskı, University of Minnesota Press, 

Minneapolis ve Londra.  

Eagleton, T. (2010). Estetiğin İdeolojisi, Çeviren: Bülent Gözkan, Hakkı Hünler, 

Türker Armaner, Nur Ateş, Ayfer Dost, Engin Kılıç, Ela Akman, Neşe Nur 

Domaniç, Ayhan Çitil ve Banu Kıroğlu, Doruk Yayıncılık, İstanbul. 

Edgü, F. (2008). “Tanpınar ve Ulysses”, “Bir Gül Bu Karanlıklarda”: Tanpınar 

Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah Uçman ve Handan İnci, 3F 

Yayınevi, İstanbul, ss. 569-570. 

Elias, N. (2000). Zaman Üzerine, 1. Baskı, Çeviren: Veysel Atayman, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul.  



153 
 

Elkin, L. (2017). Flanöz: Şehirde Yürüyen Kadınlar Paris, New York, Tokyo, Viyana 

ve Londra, Çeviren: Doğacan Dilcun Doğan, Nebula Kitap, İstanbul.  

Ellman, R. (2012). James Joyce: Hayatı ve Eserleri, 1. Baskı, Çeviren: Zafer Avşar, 

Kabalcı Yayınları, İstanbul.  

Enginün, İ. ve Kerman, Z. (2015). Günlüklerin Işığında Tanpınar’la Baş Başa, 6. 

Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

Er, S. E. (2012). “Felsefi Nomadlık: Düşüncenin Yersizyurtsuzluğuna Dair 

[Deleuzecü Bir Çerçeveleme]”, Flanör Düşünce, Derleyen: Hüseyin Köse, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul ss. 45-58.  

Erkmen, N. (2021). Ulysses Sözlüğü, 5. Baskı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul.  

Ferguson, P. P. (1997). Paris as Revolution Writing the Nineteenth-Century City, 

University of California Press, Berkeley.  

Foucault, M. (2014). “Başka Mekânlara Dair”, Özne ve İktidar Seçme Yazılar 2, 4. 

Baskı, Derleyen: Ferda Keskin, Çeviren: Işık Ergüden ve Osman Akınhay, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Freud, S. (2011). Uygarlığın Huzursuzluğu, 4. Baskı, Çeviren: Haluk Barışcan, Metis 

Yayınları, İstanbul, ss. 291-302.  

Freud, S. (2020). Felsefesanatpsikanaliz.com, “Analizde İnşalar”, Çeviren: İbrahim 

Şahin Ateş, (Çevrimiçi), https://www.felsefesanatpsikanaliz.com/analizde-

insalar-1937-sigmund-freud/, 1 Haziran 2023. 

Friedberg, A. (1991). “Les Flâneurs du Mal (l): Cinema and the Postmodern 

Condition”, Modern Language Association, Cilt 106, No. 3, ss. 419-431.  

Frisby, D. (2015). “The Flâneur in Social Theory”, The Flâneur, Derleyen: Keith 

Tester, Routledge, Londra ve New York, ss. 81-110.  

Gambino, R. ve Pulvirenti, G. (2019). “Neurohermeneutics A Transdisciplinary 

Approach to Literature”, Gestalt Theory, Cilt 41, No. 2, ss. 185-200.  

Gardin, N. ve Olorenshaw, R. (2014). Larousse Semboller Sözlüğü, 1. Baskı, Çeviren: 

Beyza Akşit, Bilge Kültür Sanat, İstanbul. 

Gibson, A. (2016). James Joyce, 1. Baskı, Çeviren: Orhan Düz, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul. 

Gifford, D. ve Seidman, R.J. (1988). Ulysses Annotated: Notes for James Joyce’s 

Ulysses, 2. Baskı, University of California Press, California.   

Gürbilek, N. (2014). Kör Ayna, Kayıp Şark: Edebiyat ve Endişe, 4. Baskı, Metis 

Yayınları, İstanbul. 

Gürbilek, N. (2023). Örme Biçimleri: Bir Ters Bir Düz Fragmanlar, 1. Baskı, Metis 

Yayınları, İstanbul.     

Gleber, A. (1999). The Art of Taking a Walk Flanerie, Literature, and Film in Weimar 

Culture, Princeton University Press, New Jersey. 

Grady, H. (2000). “Introduction”, Shakespeare and Modernity Early Modern to 

Millenium, Derleyen: Hugh Grady, Routledge, Londra. 

Gros, F. (2021). Yürümenin Felsefesi, 17. Baskı, Çeviren: Albina Ulutaşlı, Kolektif 

Kitap, İstanbul. 

Gürbilek, N. (2014). “Sunuş”, Walter Benjamin Son Bakışta Aşk, 7. Baskı, Derleye: 

Nurdan Gürbilek, Metis Yayınları, İstanbul, ss. 7-38. 

Gross, J. (1989). Joyce, 1. Baskı, Çeviren: Suğra Öncü, Afa Yayıncılık, İstanbul.  

Halbwachs, M. (2016). Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri, 1. Baskı, Çeviren: Büşra 

Uçar, Heretik Yayınları, Ankara.  

Halbwachs, M. (2017). Kolektif Hafıza, 1. Baskı, Çeviren: Banu Barış, Heretik 

Yayınları, Ankara. 

Hançerlioğlu, O. (1993). Ekonomi Sözlüğü, 5. Baskı, Remzi Kitabevi, İstanbul.   



154 
 

Harvard Library, “Oxford English Dictionary”, (Çevrimiçi), 

https://library.harvard.edu/services-tools/oxford-english-dictionary, 11 Ekim 

2023.  

Harvey, D. (2012). Paris, Modernitenin Başkenti, Çeviren: Berna Kılınçer, Sel 

Yayınları, İstanbul.  

Hobsbawm, E. (1996). Kısa 20. Yüzyıl 1914-1991: Aşırılıklar Çağı, 1. Baskı, Çeviren: 

Yavuz Alogan, Sarmal Yayınevi, İstanbul.  

Hogan, P.C. (2014). “Literary Brains: Neuroscience, Criticism, and Theory”, 

Literature Compass, Cilt. 11, No. 14, ss. 293-304.  

İlhan, M. E. (2018). “Bellek Çalışma Kılavuzu veya ‘Unutulanlar Unutanları Asla 

Unutmazlar’”, International Journal of Social Inquiry, Cilt 11, No. 2, ss. 153-

170. 

İspir, N. (2012). “Aldırmazlık Felsefesi: Kinik Flanörler”, Flanör Düşünce, 1. Baskı, 

Derleyen: Hüseyin Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, ss. 59-78.  

James, W. (1890). Academia.edu, The Principles of Psychology, (Çevrimiçi), 

https://www.academia.edu/1832920/The_principles_of_psychology, 13 Mayıs 

2023.  

James, W. (2023). “Bilinç Akışı”, Bilinç Akışı: Zihin ve Deneyim Üzerine, 2. Baskı, 

Çeviren: Celal Türer, Ramazan Yılmaz ve Nihat Durmaz, Derleyen: Celal 

Türer, Fol Kitap, Ankara, ss. 60-82.  

Josselyn, A.S., Köhler, S. ve Frankland, P.W. (2017). “Heroes of the Engram”, The 

Journal of Neuroscience, Cilt 37 No. 18, ss. 4647– 4657.  

Joyce, J. (2010). Ulysses, 1. Baskı, Wordsworth Classics, Hertfordshire.  

Joyce, J. (2023). Ulysses, 1. Baskı, Çeviren: Fuat Sevimay, İthaki Yayınları, İstanbul. 

Kaplan, M. (1962). “Bir Şairin Romanı: Huzur”, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, Cilt 

12, ss. 33-86.  

Karakaş, S. (2017). Psikolojisozlugu.com, “Serbest çağrışım”, (Çevrimiçi), 

https://www.psikolojisozlugu.com/free-association-serbest-cagrisim, 13 

Mayıs 2023.  

Karakaş, S. (2017). Psikolojisozlugu.com, “Subconscious-bilincaltı”, (Çevrimiçi), 

https://www.psikolojisozlugu.com/subconscious-bilincalti, 13 Mayıs 2023.  

Karaman, Y. (2018). “Benjamin, Foucault ve Heterotopya”, Felsefe ve Sosyal Bilimler 

Dergisi, No. 26, ss. 267-286. 

Kiberd, D. (2016). “Giriş”, James Joyce, 1. Baskı, Yazan: Andrew Gibson, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul, ss. 7-9.  

Lawrence, K. R. (2010). Who’s Afraid of James Joyce, 1. Baskı, University Press of 

Florida, Gainesville.  

Lefebvre, H. (2016). Mekânın Üretimi, 4. Baskı, Çeviren: Işık Ergüden, Sel Yayınları, 

İstanbul. 

Lefebvre, H. (2021). Ritimanaliz, 3. Baskı, Çeviren: Ayşe Lucie Batur, Sel Yayınları, 

İstanbul. 

Lexico, “Flâneur”, (Çevrimiçi), https://www.lexico.com/definition/flaneur, 25 Eylül 

2021. 

Locke, J. (1996). İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, 1. Baskı, Çeviren: Vehbi 

Hacıkadiroğlu, Kabalcı Yayınları, İstanbul.  

Low, S. (2017). Spatializing Culture: The Ethnography of Space and Place, 1. Baskı, 

Routledge, Oxon ve New York.  

Mace, J. H. (2014). “Involuntary Autobiographical Chains: Implications for 

Autobiographical Memory Organization”, Frontiers for Psychiatry, Cilt 5, ss. 

1-2.  



155 
 

Merleau-Ponty, M. (2005). Phenomenology of Perception, Routledge, Londra ve New 

York.  

Marshall, G. (2005). Sosyoloji Sözlüğü, Çeviren: Osman Akınhay ve Derya Kömürcü, 

Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara. 

Merriam-Webster, “Flâneur”, (Çevrimiçi), https://www.merriam-

webster.com/dictionary/flaneur, 25 Eylül 2021. 

Montiglio, S. (2000). “Wandering Philosophers in Classical Greece”, The Journal of 

Hellenic Studies, Cilt 120, ss. 86, 105.  

Moran, B. (2008). “Bir Huzursuzluğun Romanı: Huzur”, “Bir Gül Bu Karanlıklarda”: 

Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah Uçman ve Handan 

İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss. 279-296.  

Nalbantian, S. (2003). Memory in Literature From Rousseau to Neuroscience, 1. 

Baskı, Palgrave Macmillan, New York.  

Nora, P. (2022). Hafıza Mekânları, 2. Baskı, Çeviren: Mehmet Emin Özcan, Doğu 

Batı Yayınları, Ankara.  

Norris, D. ve Flint, C. (1996). Joyce: Yeni Başlayanlar İçin, 1. Baskı, Çeviren: Ülkü 

Tamer, Milliyet Yayınları, İstanbul.  

O’Brien, E. (2020). James Joyce, 1. Baskı, Çeviren: Zeynep Çiftçi, Alfa Yayınları, 

İstanbul. 

Oskay, Ü. (1982). 19. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişimin Kültürel İşlevleri, Der 

Yayınları, İstanbul. 

Oxford English Dictionary, “Place”, (Çevrimiçi), 

https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=place, 11 Ekim 

2023.  

Oxford English Dictionary, “Space”, (Çevrimiçi), 

https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=space, 11 Ekim 

2023.  

Özçınar, M. (2017). “Deleuzyen Sinema: Minör Bir Oluş Olarak Sarmaşık Filminin 

Rizomatik Yapısı”, SineFlozofi Dergisi, Cilt 2, No. 4, ss. 73-93.  

Özkırımlı, A. (2008). “Olağanüstü Bir Öğretici, Şair, Hikâyeci ve Romancı”, “Bir Gül 

Bu Karanlıklarda”: Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah 

Uçman ve Handan İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss. 250-252.  

Pamuk, O. (2008). “Ahmet Hamdi Tanpınar ve Türk Modernizmi”, “Bir Gül Bu 

Karanlıklarda”: Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah 

Uçman ve Handan İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss. 434-448.  

Parsons, Deborah L. (2003). Streetwalking the Metropolis Women, the City, and 

Modernity, Oxford University Press, New York. 

Pethes, N. (2019). Cultural Memory Studies: An Introduction, 1. Baskı, Çeviren: 

Manjula Dias-Hargarter, Cambridge Scholars Publishing, Newcastle.  

Platon (1998). Philebos, 1. Baskı, Çeviren: Esat Siyavuşgil, Cumhuriyet Yayınları, 

İstanbul. 

Platon (2010). Diyaloglar, 7. Baskı, Çeviren: Teoman Aktürel, Remzi Kitabevi, 

İstanbul.  

Pollock, G. (2003). Vision and Difference Feminism, femininity and the Histories of 

Art, Routledge, Londra ve New York.  

Rickard, J. S. (1999). Joyce’s Book of Memory, 1. Baskı, Duke University Press, 

Durham ve Londra.  

Ricoeur, P. (2012). Hafıza, Tarih, Unutuş, 1. Baskı, Çeviren: M. Emin Özcan, Metis 

Yayınları, İstanbul.  



156 
 

Rignall, J. (1992). Realist Fiction and the Strolling Spectator, Routledge, Londra ve 

New York.  

Saraç, T. (1990). Büyük Fransızca-Türkçe Sözlük, Adam Yayınları, İstanbul. 

Sarı, A. (2012). “Flanörün Edebi Etiyolojisi Dünya Edebiyatında Flanörlük”, Flanör 

Düşünce, Derleyen: Hüseyin Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, ss. 286-302. 

Scott, J. (2014). Dictionary of Sociology, 4. Baskı, Oxford University Press, New 

York. 

Sevimay, F. (2020). Benden’iz James Joyce, 1. Baskı, İthaki Yayınları, İstanbul.   

Shields, R. (2015). “Fancy Footwork: Walter Benjamin’s Notes on Flanerie”, The 

Flâneur, Derleyen: Keith Tester, Routledge, Londra ve New York, ss. 61-80.  

Simmel, G. (2009). “Maceracı”, Bireysellik ve Kültür, Derleyen: Müge Gürsoy 

Sökmen, Çeviren: Tuncay Birkan, Metis Yayınları, İstanbul, ss. 186-195.   

Simmel, G. (2016). “Yabancı”, Yabancı: Bir İlişki Olarak Ötekilik, Derleyen: Levent 

Ünsaldı, Çeviren: Nuri Can Akın, Kübra Eren, Ebru Arıcan, Burak Tekin ve 

Begüm Mengü. Heretik Basın Yayın, Ankara, ss. 27-34.  

Sinclair, M. (1922-1923). “Primary and Secondary Consciousness”, Proceedings of 

the Aristotelian Society, Cilt 23, ss. 111-120.  

Solnit, R. (2016). Yol Aşkı: Yürümenin Tarihi [Epub], Çeviren: Elvan Kıvılcım, 

Encore Yayınları, İstanbul 

Squire, L. ve Kandel, E. (2022). “Enagramın Dinamik Niteliği, Bellek, 2. Baskı, 

Derleyen: Alexandre Abensour, Çeviren: Ayşen Tekin, Fol Kitap, Ankara, ss. 

92-95.   

Stavrides, S. (2016). Kentsel Heterotopya, 3. Baskı, Çeviren: Ali Karatay, Sel 

Yayınları, İstanbul. 

Şahin, E. (2015). Zamana Vuran Dalgalar: Virginia Woolf Ahmet Hamdi Tanpınar, 1. 

Baskı, Yitik Ülke Yayınları, İstanbul.  

Şirin, İ. (2016). “Seyahatname Metodolojisi Geliştirmenin Zorunluluğu”, Yabancı 

Seyahatnamelerde Türkiye, Derleyen: M. Çağatay Özdemir ve Yunus Emre 

Tekinsoy, Türk Yurdu, Ankara, ss. 9-19. 

Tanpınar, A. H. (2023). Huzur, 1. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul.   

Taştan, C. (2012). “Freud ve Fransızlar: 20. Yüzyılın Başında Psikanalizin Fransa’da 

Karşılaştığı Med-Cezirler”, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, No. 27, ss. 103-108.  

Tester, K. (2015). “Introduction”, The Flâneur, Derleyen: Keith Tester, Routledge, 

Londra ve New York, ss. 1-21. 

Thornton, W. (1964). “An Allusion List for James Joyce’s “Ulysses”: Part 4: 

“Calypso”, James Joyce Quarterly, Cilt 1, No. 4, ss. 7-13.  

Trakas, M. (2019). “How to distinguish long-term individual memory representations? 

A historical and critical journey”, Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, 

Cilt 10, No. 3, ss. 53-86. 

Tseng, C. (2006). “The Flaneur, the Flaneuse, and the Hostess: Virginia Woolf’s 

(Un)Domesticating Flanerie in Mrs. Dalloway”, Concentric: Literary and 

Cultural Studies, Cilt 32, No. 1, ss. 219-258.  

TDV İslam Ansiklopedisi, “Derviş”, (Çevrimiçi), 

https://islamansiklopedisi.org.tr/dervis, 30 Kasım 2021.  

Tulving, E. (1972). “Episodic and Semantic Memory, Organization of Memory, 1. 

Baskı, Derleyen: Endel Tulving ve Wayne Donaldson, Academic Press, New 

York, ss. 381-403.  

Tulving, E. (1983). Elements of Episodic Memory, 1. Baskı, Oxford University Press, 

New York.  



157 
 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri, “Mekân”, (Çevrimiçi), https://sozluk.gov.tr/, 11 Ekim 

2023. 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri, “Uzam”, (Çevrimiçi), https://sozluk.gov.tr/, 11 Ekim 

2023. 

Türkeş, A. Ö. (2008). “Modern Muhafazakâr; Ahmet Hamdi Tanpınar”,  “Bir Gül Bu 

Karanlıklarda”: Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah 

Uçman ve Handan İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss. 777-782.  

Tüzün, C. (2022). “Erlebnis ve Erfahrung Aralığındaki Flâneur”, International Social 

Sciences Studies Journal, Cilt 8, No. 96, ss. 1136-1140.  

Uçman, A. ve İnci, H. (2008). “Kitap Üzerine Birkaç Söz”, “Bir Gül Bu 

Karanlıklarda”: Tanpınar Üzerine Yazılar, 2. Baskı, Derleyen: Abdullah 

Uçman ve Handan İnci, 3F Yayınevi, İstanbul, ss. XI-XVIII.  

Urgan, M. (1997). Virginia Woolf, 2. Baskı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul.  

Uyar, T. (2023). “Virginia Woolf Üstüne”, Mrs. Dalloway, 1. Baskı, Yazan: Virginia 

Woolf, İletişim Yayınları, İstanbul, ss. 21-24.   

Wilson, E. (2001). The Contradictions of Culture Cities, Culture, Women, Sage 

Publications, Nottingham. 

Wolff, J. (1989). “The İnvisible Flâneuse Women and the Literature of Modernity”, 

The Problems of Modernity Adorno and Benjamin, Derleyen: Andrew 

Benjamin, Warwick University Press, Coventry, ss. 141-156.  

Woolf, V. (1992). Kendine Ait Bir Oda, 1. Baskı, Çeviren: Suğra Öncü, Afa Yayınları, 

İstanbul.  

Woolf, V. (2014). Virginia Woolf: Bir yazarın Günlüğü, 1. Baskı, Çeviren: Oya 

Dalgıç, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 

Woolf, V. (2013). Mrs Dalloway, 1. Baskı, Harper Press, London.  

Woolf, V. (2017). Benlik Üzerine Denemeler, 1. Baskı, Çeviren: Esra Çakıruylası, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

Woolf, V. (2021). The Annotated Mrs. Dalloway, 1. Baskı, Derleyen: Merve Emre, 

Liveright Publishing Corporation, New York ve Londra.  

Woolf, V. (2023). Mrs. Dalloway, 1. Baskı, Çeviren: Tomris Uyar, İletişim Yayınları, 

İstanbul.  

Yazıcıoğlu, S. (2022). Husserl Fenomenolojisinde Zaman Algı Bellek, 1. Baskı, Fol 

Kitap, Ankara.   

 

  

 

 

 

 

 

 

 



158 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


