
 

 

T.C. 

ĠSTANBUL AYDIN ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

ÇAĞDAġ TĠYATRO SAHNELEME YAKLAġIMLARINDA DEĞĠġEN 

SEYĠRCĠ DĠNAMĠKLERĠ 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

AyĢe KALAYCI 

 

 

 

 

 

Drama ve Oyunculuk Anasanat Dalı 

Sahne Sanatları Programı 

 

 

 

 

 

Eylül, 2021  

  





 

 

T.C. 

ĠSTANBUL AYDIN ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

ÇAĞDAġ TĠYATRO SAHNELEME YAKLAġIMLARINDA DEĞĠġEN 

SEYĠRCĠ DĠNAMĠKLERĠ 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

AyĢe KALAYCI 

(Y1812.210002) 

 

 

 

Drama ve Oyunculuk Anasanat Dalı 

Sahne Sanatları Programı 

 

 

 

 

 

Tez DanıĢmanı: Doç. Dr. Münip Melih KORUKÇU 

 

 

 

 

Eylül, 2021    



 

 



ONAY FORMU 



 

  



i 

ONUR SÖZÜ 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum „ÇağdaĢ Tiyatro Sahneleme 

YaklaĢımlarında DeğiĢen Seyirci Dinamikleri‟ adlı çalıĢmamın, tezin tasarım 

aĢamasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde bilimsel ahlak ve 

geleneklere aykırı düĢecek bir yardıma baĢvurulmaksızın yazıldığını ve 

yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluĢtuğunu, bunlara atıf 

yapılarak yararlanılmıĢ olduğunu belirtir ve onurumla beyan ederim. 

 

AyĢe KALAYCI 

  



ii 

  



iii 

ÖNSÖZ 

Tez yazım sürecim boyunca beni motive eden en temel duygu, tiyatroya karĢı 

duyduğum sonu gelmek bilmeyen öğrenme ve araĢtırma arzum oldu. Bu tutku, 

zamanında tiyatro oyununa bilet almak için saatlerce sırada beklerken kurduğum 

hayallerim ile baĢlayıp, bu tez çalıĢmasını sonlandırdığım ana kadar beni peĢinden 

sürükledi. Ben yıllarca iyi bir seyirci oldum, oyun izlemeyi veya okumayı keyifle 

yaptım ama yetmedi. Tiyatro sanatında bir iz bırakmaktı sanırım hedefim, bu tez ile 

onu baĢardığıma inanıyorum. Seyirci koltuklarından, öğrenci koltuklarına ve 

sonrasında da yönetmen koltuğuna geçiĢ serüvenimle çok da iliĢkili olan, bu tezi 

yazmayı görev bildim. Ġçim rahat; değiĢen seyirci dinamiklerinde ben de varım, 

bütün bu sürecin son dönemine Ģahit bir seyircinin kaleminden çıktı bu tez. Keyifle 

çalıĢtım, keyifle okumanızı dilerim. 

Elinizdeki çalıĢmanın oluĢmasında bana çok katkı sağlayan, rehberlik eden ve 

süreç boyunca beni destekleyerek, tüm samimiyetle fikirlerini paylaĢan, tekrarlardan 

ve sapmalardan beni alıkoyan, her dersine zamanında ve hazırlıklı girmekten gurur 

duyduğum tez danıĢmanım Sn. Doç. Dr. Münip Melih Korukçu‟ya; yüksek lisans 

kabul sınavlarında dizlerimin titreyerek mülakata girdiğim, verdiğim sınav kağıdıma 

ve söylediklerime değer veren, inanan ve derslerinde bana hayata dair de çok dersler 

vermiĢ olan Sn. Prof. Mehmet Birkiye‟ye; her dersinde sorulara boğduğum halde 

sabırla ve inceliği ile beni bıkmadan yanıtlayan, akademisyenliğine, bilgisine ve 

samimiyetine hayran kaldığım, her aldığım dersinde ufkumu açan, sunum yapmaktan 

keyif aldığım ve bu tezin konusunu oluĢturmamda da bana fikir veren Doç. Dr. Selen 

Korad Birkiye‟ye; bir dönem boyunca kendisinden Yönetmenlik Pratiği dersi 

aldığım, hem çok sevdiğim hem de çok saygı duyduğum, öğrendiklerimle dünyayı 

yeniden keĢfettiğimi düĢündürten Sn. AyĢenil ġamlıoğlu‟na; akademik tüm sorunlara 

çözüm bulmak için her soruma cevap veren, sürecin en sağlıklı Ģekilde ilerlemesini 

sağlayan, bilgilendiren ve yönlendiren çok değerli Öğr. Üyesi Dr. Tuğrul Karanfil‟e 

çok teĢekkür ederim. 



iv 

En kıymetli satırlarımı sona ve biricik oğlum Kerem‟ime sakladım. Günü 

gelip de bu tezi eline aldığında ve okuduğunda, Ģunu görmeni isterim; istedikten 

sonra insanın yapamayacağı hiçbir Ģey yok bu hayatta. Su yolunu er ya da geç 

buluyor oğlum ama annen olarak ben senin yatağını hiç değiĢtirmemeye söz 

veriyorum, sen zamanı geri almak için uğraĢma bu kadar hızlı ilerlerken, sen seçtiğin 

ve istediğin yolda koĢ, ben hep yanında olacağım; nefesim yetmediğinde ise geride 

kalsam da seni gururla ve hep çok severek izleyeceğim. Senin de hayatında 

keĢkelerin elbet olacak, olmalı da ama piĢmanlık duymak için çok hevesli olma, her 

Ģeyin telafisi mümkün, sen yeter ki iste ve azmet. 

 

Temmuz, 2021                                                                                     AyĢe KALAYCI 

 

 

 

 

 

  



v 

ÇAĞDAġ TĠYATRO SAHNELEME YAKLAġIMLARINDA 

DEĞĠġEN SEYĠRCĠ DĠNAMĠKLERĠ 

ÖZET 

Tiyatro sanatı binlerce yıldır varoluĢuyla kiĢileri, kitleleri ve toplumları 

ekonomik, siyasi ve sosyal geliĢimlerin gölgesi altında anlatmaya, eleĢtirmeye ve 

sorgulamaya davet eder. Bu nedenle tiyatronun geliĢimi ve Ģekillenme süreci, 

seyircinin nitelik ve nicelik olarak geliĢimi ile daima eĢ değer düzeyde ilerlediği 

görülmektedir. Çağının ruhu ve gereklilikleri açısından, seyircisiyle kurulacak olan 

iliĢkinin boyutunun nasıl olması gerektiği konusunda yenilikçi yollar aramıĢtır. 

Modern dönem içerisinde tiyatro sanatına yaratıcı unsur olarak dahil olan 

“yönetmen” ile birlikte seyirci dinamiklerindeki dönüĢüm; oyun alanı – seyir alanı 

iliĢkisi, seyirci – oyuncu iliĢkisi, seyircinin iĢlevselliği, misyonu ve konumu 

üzerinden ĢekillenmiĢtir. Böylece sahnenin seyirciyle kurduğu dolaylı / dolaysız 

iliĢki, seyircinin üzerinde yaratılan etki, seyircinin edilgen ya da etkin konumu 

zenginleĢmiĢ ve çeĢitlenmiĢtir. Yönetmenin ortaya çıkıĢıyla baĢlayan ve çağdaĢ 

sahneleme süresince değiĢen seyirci dinamiklerinde kırılma yaratan tiyatro 

yönetmenlerinin gerçekleĢtirdikleri sahneleme pratiklerinde seyirci dramaturgisini 

belirlerken etkileyen unsurlar nelerdir? Yönetmenlerin sahnelemelerinde oyun alanı 

– seyir alanı iliĢki yapısına dair düĢüncelerinin seyircinin iĢlevselliğine ve konumuna 

etkisi nedir? Tiyatro sanatının öz-biçim iliĢkisinin seyircinin algılama boyutuna ve 

iĢlevselliğine etkisi nedir? Çağının insanına yön veren geliĢmelerin tiyatro sanatının 

pratiklerine etkisi hangi yönde gerçekleĢmiĢtir? Bu tezin temel amacı bu dört soruya 

cevap aramaya yönelik olacaktır. Modern ve Modern sonrası tiyatro çerçevesinde, 

tiyatro sanatına yön veren yönetmenler tercih edilerek sahneleme pratikleri ve 

anlayıĢları üzerinden seyirci dinamiklerinin detaylı analizi gerçekleĢtirilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Seyirci Dinamikleri, Oyun Alanı – Seyir Alanı ĠliĢkisi, Seyirci 

–Oyuncu ĠliĢkisi, Modern Dönem Tiyatro, Modern Sonrası Tiyatro, ÇağdaĢ Tiyatro 

 



vi 

  



vii 

CHANGING AUDIENCE DYNAMICS IN CONTEMPORARY 

THEATER STAGING APPROACHES 

ABSTRACT 

The art of theater with its existence for thousands of years invites people, 

masses and societies to explain , criticize and question the life under the effects of 

economic, political and social developments. Therefore, it has been recognized that 

the development and shaping process of theater always progresses at the same level 

within the changes and the developments of the audience in terms of quality and 

quantity. Through the spirit and the requirements of its age, the art of theater always 

tried to find innovative and new ways to establish a mutual relationship with its 

audiences. The transformation in the dynamics of the spectator together with the 

director who was included as the creative person/element of theater in the modern 

period has been shaped by the relationship between the playing - viewing area and 

the player - spectator through the functionality, mission and the position of the 

audience. Thus, the mission and the position of the spectator has been changed, 

enriched and varified accordingly through the direct or indirect relationship 

established between the stage and the spectator. What are the factors affecting the 

audience dramaturgy in the staging practices of director theater, which started with 

the emergence of the director, and created a break in the change of the dynamics of 

the audience during contemporary age? What is the effect of the directors‟ thoughts 

on the relationship between the playing field and viewing area in their staging, on the 

functionality and the position of the spectator? What is the effect of the main idea - 

form of the theater on the perception, dimension and the functionality of the 

audience? In which direction did the developments that shape the people of the age 

affect the practices of the art of theater? 

The main purpose of this thesis is to seek answers to these four questions. 

Detailed analysis of dynamics of spectator will be carried out through staging 

practices and understanding of the chosen directors and the plays within the 

framework of modern and postmodern periods of theater. 



viii 

Keywords: Dynamics of the Audience, Play Field, Wiewing Area, Actor-

AudienceRelationship, Modern Theater, Post Modern Theater, Contemporary 

Theater 

 



ix 

ĠÇĠNDEKĠLER 

Sayfa 

ONUR SÖZÜ ............................................................................................................... i 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT .............................................................................................................. vii 

ĠÇĠNDEKĠLER ......................................................................................................... ix 

ÇĠZELGE LĠSTESĠ .................................................................................................. xi 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ .............................................................................................. xiii 

I. GĠRĠġ ................................................................................................................... 1 

II. MODERN TĠYATRO VE SEYĠRCĠNĠN ĠġLEVSELLĠĞĠ ............................ 7 

A. Yönetmen  Tiyatrosundan Modern Sonrası Tiyatroya Seyirci ĠĢlevselliğinin 

DönüĢümü ................................................................................................................ 8 

B. Tarihsel Avangard Akımlarında Seyircinin ĠĢlevselliği ................................... 54 

III. MODERN SONRASI TĠYATRO ve SEYĠRCĠNĠN ĠġLEVSELLĠĞĠ ......... 69 

A. Kültürlerarası Eğilim ve Seyircinin ĠĢlevselliği ............................................... 70 

B. Postdramatik Tiyatro ve Seyircinin ĠĢlevselliği ................................................ 83 

C. Tiyatroda Teknoloji Araçlarının ve Multimedya Teknolojilerinin Kullanımının 

Seyirciye Etkisi .................................................................................................... 104 

IV. SONUÇ ............................................................................................................. 123 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 135 

ÖZGEÇMĠġ ............................................................................................................ 143 

 

  



x 

 

  



xi 

ÇĠZELGE LĠSTESĠ 

Sayfa 

Çizelge 1. Dramatik Tiyatro ile Epik Tiyatro Arasındaki Farklar  ........................... 39 

Çizelge 2. Teknoloji ve ortam teknolojilerinin tiyatro sahasında kullanılmaya 

baĢlandığı yıllar ..................................................................................... 105 

Çizelge 3. Dijital performansta üç etkileĢim biçimi ............................................... 111 

Çizelge 4. Kullanın teknoloji cihazları ve ortam teknolojileriyle seyircinin 

etkileĢimi ............................................................................................... 112 

 

 

  



xii 

  



xiii 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ 

Sayfa 

ġekil 1. Meiningen Dükü II. Georg - Julius Caesar, 1874 ..................................... 9 

ġekil 2. Andre Antoine‟in 1890‟da Theatre Libre‟de gerçekçilik yaklaĢımıyla 

sahnelediği Emil Zola‟nın La Terre (Dünya) adlı oyunu ........................ 11 

ġekil 3. Moskova Sanat Tiyatrosu ‟nda Ayak Takımı Arasında (Maksim 

Gorki),1902 ............................................................................................. 14 

ġekil 4. Moskova Sanat Tiyatrosu‟nda Vanya Dayı (Anton Çehov), 1989 ......... 15 

ġekil 5. Appia‟nın “Ritmik Uzamlar”ı ................................................................. 18 

ġekil 6. Appia‟nın IĢıklama Tasarımı ................................................................... 19 

ġekil 7. Appia ‟nın Jacques Dalcroze ile beraber çalıĢtığı Hellarau ‟daki sahne . 20 

ġekil 8. Craig‟in (1) Galatea için hazırladığı kostüm (2) Acis ve Galatea korosu 

(1902) ...................................................................................................... 23 

ġekil 9. Craig‟in Hamlet yapımında son sahne (Moskova Sanat Tiyatrosu 1911 -

1912)........................................................................................................ 25 

ġekil 10. El Lissitky ‟in I Want a Child, 1926 -30 (Yönetmen: Meyerhold) ......... 29 

ġekil 11. Crommelync ‟in The Magnificent Cuckold gösterimi, 1922 (Yönetmen: 

Meyerhold) .............................................................................................. 31 

ġekil 12. Edwin Piscator ‟un Sturmflut (1926) oyunundan bir sahne .................... 33 

ġekil 13. Epizodik anlatım (Parkan, 1983: 34)....................................................... 39 

ġekil 14. Apocalypsis ............................................................................................. 49 

ġekil 15. Le Prince Constant .................................................................................. 50 

ġekil 16. Fütürist AkĢam Karikatürü – Umberto Boccioni (1911) ........................ 56 

ġekil 17. MuhteĢem Boynuzlu (The Magnanimous Cuckold), Fernand ................ 57 



xiv 

ġekil 18. Luigi Russolo'dan Gürültü Sanatı - 1913 ................................................ 58 

ġekil 19. Emil Pirchan‟ ın “Othello‟‟ oyunu için sahne tasarımı, Berlin, 1921) .... 60 

ġekil 20. Emil Pirchan: Friedrich Schiller‟in Wilhelm Tell için eskiz. Sahneye 

koyan: Leopold Jessner ........................................................................... 61 

ġekil 21. Walter Gropius, "Bütünsel Tiyatro" tasarımı, 1926 ................................ 65 

ġekil 22. Dionysus in 69‟da doğum ritüeli. ErginleĢtirilme, çıplaklık ve komünal 

oyunculuk ................................................................................................ 74 

ġekil 23. DönüĢtürülmüĢ mekan. Richard Schechner‟in Dionysus in 69 adlı 

gösteriminde seyirci – oyuncu iliĢkisi ..................................................... 76 

ġekil 24. Peter Brook‟un yönettiği Mahabharata oyunundan bir sahne (1985) ..... 82 

ġekil 25. Einstein on the Beach - Train Epizotu ..................................................... 93 

ġekil 26. Robert Wilson – Einstein on the Beach (1976) ....................................... 94 

ġekil 27. Paris adlı epizotun baĢlangıç sahnesi ...................................................... 97 

ġekil 28. P.#06 Paris epizotunda mekanın, zamanın ve öykünün kırılmasına yol 

açan gösterge tercihleri ............................................................................ 99 

ġekil 29. Emilia Galotti, Deutsches Theater (2002) ............................................. 101 

ġekil 30. Emilia Galotti, Deutsches Theater (2002) ............................................. 102 

ġekil 31. Rimini Protokol‟ ün Remote X performansında ................................... 115 

ġekil 32. Rimini Protokol - Radio Müezzin ......................................................... 116 

ġekil 33. Robert Lepage – Hamlet Collage (2017) .............................................. 119 

ġekil 34. Robert Lepage – Hamlet Collage (2017) .............................................. 120 

 

 

 

  



1 

I. GĠRĠġ  

Tiyatro etkinliği hangi kuram çerçevesinde gerçekleĢirse gerçekleĢsin, 

vazgeçilmez iki unsur üzerine temellendirilmiĢtir. Tiyatronun anahtar unsurunu 

oluĢturan; oyuncu ve seyircidir. Ġlkel ritüellerden günümüze kadar tiyatro sanatı, 

özünde bulunan oyuncu - seyirci iliĢkisi üzerine inĢa edildiği görülmektedir. 

Tiyatro her daim seyircisiyle olan iliĢkisini, çağının gerekliliklerine koĢutluk ya 

da karĢıtlık gösteren bir düzlemde Ģekillendirmektedir. Bu nedenden ötürü, tarihi 

boyunca çağının insanıyla iletiĢim içinde olabilmek için sürekli evrim geçirmiĢ ve 

dönüĢmüĢtür. Seyircisiyle bu denli bir bağı olan tiyatro sanatının, 19. yüzyıl ile 

beraber günümüze kadar gelen süreçte ilk olarak; çağının insanına yön veren 

sosyo-politik, sosyo-kültürel, bilimsel ve teknoloji – insan iliĢkisinden kaynaklı 

geliĢmelerden ötürü köklü değiĢimler yaĢanmıĢtır. Seyircinin niteliklerini ve 

niceliklerini belirleyen yaĢamı algılama biçimindeki evreler, tiyatro sanatına 

yansımıĢ ve birbirini tetikleyen yoğun sanat olaylarının yaĢanmasına neden 

olmuĢtur. Tiyatro sanatının seyircisiyle olan iliĢkisinin dönüĢüme uğrama 

yolculuğunun ikinci nedeni ise, yeni bir yaratıcı unsur olan “yönetmenin‟‟ dahil 

olması ve tiyatronun tüm unsurlarını (metin, oyuncu, ıĢık, müzik vb.) 

yorumlamadaki etki gücünün artmasıdır. Yönetmen, sahne öğelerini düzenleyen, 

seyirciye yönelirken kullanılan teknikleri belirleyen, biçimlendiren ve üzerine bir 

düĢünce inĢa etmek için yeniden yaratma misyonu ile günümüze kadar tiyatro 

sanatına yön vermiĢtir. Yönetmenin tiyatro sahasındaki önemli misyonu 

sonucunda, oyun alanında yaratılan dünya ile seyircinin dünyası arasındaki 

iliĢkinin nasıl olmasına dair çeĢitli yönelimlerin ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. 

Üçüncü unsur ise, tiyatronun diğer sanat dallarıyla olan etkileĢimden kaynaklı 

çoğunlukla disiplinler arası bir sanat etkinliği olmasıdır. Mimari, müzik, edebiyat 

gibi sanat dallarındaki geliĢmelerin bu anlamda tiyatro sanatının pratiklerine 

etkisi olmuĢtur. Örneğin, Ġtalyan mimar Giovanni Battista Aleotti‟nin “çerçeve 

sahne’’ tasarımı ya da Bauhaus okulunun tiyatro mimarisine getirdiği yenilikler 

oyun alanı – seyir alanı iliĢkisinin çeĢitliliğini arttırmıĢtır. 



2 

Bu sebeple tezin amacı, modern tiyatro ve modern sonrası tiyatro dönemine 

dair yaĢanan geliĢmeler kapsamında seyirci dinamiklerini; oyuncu – seyirci ve 

oyun alanı – seyir alanı iliĢkileri ile seyircinin konumunu ve iĢlevselliği 

üzerinden incelenmesinin gerçekleĢtirilmesidir. 20. Yüzyıldan günümüze kadar 

uzanan dönemde, tiyatro yönetmenlerinin ve kuramcılarının sahneleme ve 

izleyici/seyirci arasında dolaylı/dolaysız kurdukları iletiĢimin salınımlarının 

hangi yönde hareket ettiği çözümlenecektir. ÇalıĢmanın bilimsel nitelikleri 

açısından tiyatronun geleceğine yön veren yönetmen ve kuramcıların seçilmesine 

dikkat edilmiĢtir. Yukarıda ifade edilen sınırlamalar ekseninde, seyirci 

dinamiklerine iliĢkin dört sorunun yanıtları aranacaktır. Bu sorulardan ilki, tiyatro 

yönetmenlerinin gerçekleĢtirdikleri sahnelemelerinde seyirci dramaturgisini 

belirleyen unsurlar nelerdir? Ġkincisi, yönetmenlerin sahnelemelerinde oyun alanı 

– seyir alanı iliĢki yapısına dair düĢüncelerinin seyircinin iĢlevselliğine ve 

konumuna etkisi nedir? Üçüncüsü, tiyatro sanatının öz-biçim iliĢkisinin seyircinin 

algılama boyutuna ve iĢlevselliğine etkisi nedir ? Dördüncüsü ise, çağının 

insanına yön veren geliĢmelerin tiyatro sanatının pratiklerine etkisi hangi yönde 

gerçekleĢmiĢtir? Ortaya çıkan bu soruların ekseninde, değiĢen seyirci 

dinamiklerindeki kırılma noktası yaratan yönetmen ve kuramcılara iliĢkin 

literatür taraması ve sahneleme örneklerinin arĢiv araĢtırması yapılarak; birçok 

yerli ve yabancı tez, makale, dergi, kitap ve görsel kaynaklara baĢvurularak analiz 

gerçekleĢtirilmiĢtir. 

ÇalıĢmanın ilk bölümünde modern tiyatro döneminin yönetmenlerinin oyun 

alanı ve seyir alanı için gerçekleĢtirmiĢ olduğu fiziksel düzenlemelerle birlikte, 

tiyatronun anlatım araçlarının kullanım biçimi sonucunda seyircinin gösterim 

boyunca konumunu ve iĢlevselliğini kapsamaktadır. Oyun alanının yapısına 

bakıldığında: “(1) Somut, fiziksel yer: Seyirciyle iliĢki içindeki oyuncuların 

bulundukları yer. (2) Soyut bir bütün: Gösterinin, gerçek ya da olası göstergelerin 

oluĢturduğu bütün (Çamurdan, 

2011: 48)‟‟ olarak tanımlamak mümkündür. Bu nedenle oyun alanı, metni 

aksiyona dönüĢtüren oyuncunun devinimlerini, dekor, ıĢık, ses etmenleri, 

aksesuar vb. anlatım araçlarının yer aldığı uzamı kapsamaktadır. Tiyatro 

uzamında oyun alanı önceden belirlenmiĢ ve sınırları olan somut bir alana iĢaret 

etmektedir. Tiyatro uzamının bir diğer bölümünü ise seyircinin konumlandığı ve 



3 

oyun alanıyla dolaylı / dolaysız iliĢkide olduğu seyirci uzamıdır. Bu açıdan 

bakıldığında tiyatro uzamı birbirleriyle etkileĢim içerisinde olan insanları 

kapsayan bir buluĢma noktasıdır. Modern tiyatro yönetmenleri tiyatro uzamının 

fiziksel düzenlemesine dair müdahalelerinde seyirci dramaturgisini belirlerken; 

seyircinin uzaklığını – yakınlığını, dolaylı / dolaysız iliĢki biçimini, seyircinin 

konforunu, seyircinin edilgen ya da aktif konumunu, izleyici, gözlemci, tanık, 

katılımcı, deneyimleyen, röntgenci ve yaratıcı iĢlevselliğini göz önünde 

bulundurmuĢlardır. Ayrıca oyun alanı düzenlemesini yine seyircinin konumunu 

ve iĢlevselliğini etkileyecek Ģekilde tasarlamıĢlardır. Her bir yönetmen çağının 

insanına ulaĢmak, dönüĢtürmek, yönlendirmek, uyarmak, bilinçlendirmek ya da 

etkilemek gibi düĢünceleri benimseyerek oyun alanını inĢa etmiĢtir. Bu nedenle 

tiyatronun anlatım araçlarının alımlayıcısı konumundaki seyircisiyle 

etkileĢiminden doğan sahneleme pratikleri geliĢtirmiĢlerdir. 

19. yüzyılda Romantizm‟e bir tepki olarak doğan ve modern tiyatro 

döneminin baĢlangıcı olarak görülen gerçekçi – doğalcı tiyatro estetiğinde: “... 

topluma karĢı sorumluluğunun altı çizilmiĢ, bilimsel yöntemin nasıl uygulanacağı 

açıklanmıĢ, illüzyon yaratma teknikleri üzerinde durulmuĢtur (ġener, 2006: 

163).‟‟ Gerçekçi – doğalcı tiyatronun önemli yönetmenleri Saxe – Meiningen 

Dükü II. Georg, Andre Antoine, Otto Brahm ve Konstantin Stanislavski‟nin 

sahnelemelerine bakıldığında “çerçeve sahne‟‟ kullanımıyla oyun alanı – seyir 

alanında kesin bir ayrım yaratmıĢlardır. Dördüncü duvar ilkesiyle birlikte 

seyircinin edilgen bir konumda, sahnede yaratılan dünya ile duygusal bir 

özdeĢleĢme içerisine girmesi hedeflenmiĢtir. Tiyatronun tüm olanaklarını 

yanılsama etkisi yaratmak için kullanan gerçekçi – doğalcı akıma karĢı Gordon 

Craig, Adolphe Appia ve Vsevolod Meyerhold gibi yönetmenler, çağrıĢıma açık 

sahneleme anlayıĢıyla seyircinin yaratıcı iĢlevselliğini ortaya çıkartmıĢtır. 

Yanılsama estetiğine karĢı gelerek seyircinin oyun alanıyla özdeĢleĢmesinin 

önüne geçecek tasarımlar gerçekleĢtirmiĢlerdir. Modern tiyatro döneminde 

geleneksel anlatım biçimine baĢ kaldırıĢın öncülüğünü yapan tarihsel avangard 

akımların çağının seyircisiyle kurduğu iliĢkiler 20.yüzyıl tiyatrosunda köklü 

değiĢimlerin gerçekleĢmesine neden olmuĢtur. Fütüristlerin oyuncu ve seyirciyi 

karĢı karĢıya getiren „‟Fütürist AkĢamlar‟‟ performanslarıyla; seyirciyi Ģoka 

uğratarak harekete geçmesini ve seyirci ile oyuncunun kaynaĢmasına yönelik 



4 

çalıĢmalarda bulunmuĢlardır. Bauhaus akımının, tüm sanat dallarını bir araya 

getirerek yaptıkları çalıĢmalardan doğan sahne mimarisi üzerine çalıĢmaları , yeni 

oyun alanı – seyir alanı düzenlemelerinin kapısını aralamıĢtır. GeliĢen 

teknolojiyle birlikte, sahnelemelerde teknik donanımların kullanımının en üst 

seviyeye çıktığı Erwin Piscator‟un sahnelemelerinde ise seyirciyi uyarıcı ve 

harekete geçirici politik oyunlar gerçekleĢtirilmiĢtir. Geleneksel tiyatronun 

anlatım tekniğine ve Aristotelyen anlayıĢtan gelen katharsis düĢüncesine en 

önemli baĢ kaldırı ise Epik Tiyatro‟nun kuramcısı Bertolt Brecht tarafından 

gerçekleĢtirilmiĢtir. Seyircinin, oyun alanı ve oyuncu ile kurduğu iliĢkiye, 

“epizodik anlatım‟‟ tekniği ve yabancılaĢtırma efekti ile farklı bir boyut 

kazandırmıĢtır. Brecht, seyircinin oyun alanıyla özdeĢleĢmesinin önüne geçmek, 

tiyatroda olduğunu unutmamasını sağlamak ve eleĢtirel bir tutum içerisine 

girmesi için Epik Tiyatro‟yu kuramsal bir çerçeveye oturtmuĢtur. Modern tiyatro 

döneminde seyircinin konumu ve iĢlevselliğinin en önemli kırılması ise Antonin 

Artaud‟un düĢlediği tiyatro ve Jerzy Grotowski‟nin gerçekleĢtirmiĢ olduğu tiyatro 

pratikleri olmuĢtur. Metin ve sahneleme arasındaki iliĢkinin sorgulanması, 

tiyatronun özüne dair geliĢen düĢünceler, tiyatronun anlatım araçlarının 

iĢlevselliği, geleneksel tiyatro mekanını reddetmeleri ve oyun alanı – seyir 

alanının fiziksel düzenlemelerine yenilikçi fikirler getirmiĢlerdir. Bu nedenle 

seyircinin iĢlevselliği katılımcı, yaratıcı, deneyimleyen, tanık gibi birçok misyona 

bürünmüĢtür. Seyircinin edilgen konumunu sarsan fikirleriyle modern sonrası 

tiyatroya önemli bir miras bırakmıĢlardır. Ġlk bölümü oluĢturan yönetmenlerin 

seyircinin iĢlevselliği ve konumuna dair getirdiği bu düĢünceler detaylı bir 

Ģekilde analiz edilmiĢtir. Analiz esnasında dikkate alınan en önemli hususlar; 

oyun alanının estetik düĢüncesi, tercih edilen tiyatro uzamı (çerçeve sahne, 

buluntu mekan vb.), seyirci – oyuncu ve oyun alanı – seyir alanı iliĢkisi olmuĢtur. 

Ġkinci bölümde, modern sonrası tiyatronun geliĢimine etki eden faktörler ve 

bu bağlamda ortaya çıkan yönelimlerin seyircinin dinamiklerine yönelik nasıl bir 

yol izlenildiğinin analizi gerçekleĢtirilmiĢtir. Modernizmin yıkıcı sonuçları ve II. 

Dünya SavaĢı ile birlikte ortaya çıkan küresel göç büyük Ģehirlerin yaĢam 

biçimini etkilemiĢtir. Ayrıca etnik kimlik, feminist hareket, cinsel kimlik, insan 

hakları gibi birbirinden farklı düĢüncelerin ortak bir zeminde buluĢmasına neden 

olan toplumsal hareketler doğmuĢtur. Bu iki önemli geliĢme tiyatroda 



5 

“kültürlerarası etkileĢimi‟‟ ve “çoğulculuk‟‟ düĢüncesini ortaya çıkartmıĢtır. 

Elinor Fuchs‟ un ifade ettiği gibi, “kültürel ve tarihsel farklılıklar postmodern 

sanat içinde eĢitlenmiĢtir (Fuchs, 2003: 190).‟‟ Evrensel bir dil arayıĢını ortaya 

çıkartan kültürlerarası etkileĢim ve çoğulculuk yaklaĢımı; oyun alanı – seyir alanı 

ve seyirci – oyuncu iliĢkisine farklı boyut kazandırmıĢtır. “Yeni oyun yazımında 

diyalog, çatıĢmanın ve alıĢveriĢin bir kalıntısı olarak sahnelerden sürgün 

edilmiĢtir (Pavis, 1999: 96).‟‟ Bu bağlamda tiyatroda metin, “postmodern 

düĢüncenin eklektik yapısına koĢut olarak bütünsellikten uzak parçalı bir yapıya 

(Bozer, 2016: 13-14)‟‟ dönüĢmüĢtür. Sahneleme açısından metnin öneminin de 

sorgulanmaya baĢlanmasıyla birlikte, tiyatroda çoğulculuk düĢüncesinin 

etkilerini; tüm anlatım araçları arasındaki hiyerarĢik düzenin ortadan kalkması 

olarak görülmektedir. Tiyatro sanatının pratiklerine etki eden , 1960 – 1990 ve 

1990 – 2020 arası yıllarında teknoloji ve iletiĢim alanındaki geliĢmelerle birlikte 

seyircinin algılama boyutununun farklılaĢmasıdır. Bu nedenle, tezin ikinci 

bölümünde çağdaĢ tiyatronun oluĢumunda etkili olan; kültürlerarası eğilim, 

postdramatik tiyatro ve multimedya teknolojileri ile tiyatro arasındaki etkileĢim 

üzerinde durulmuĢtur. 

Kültürlerarası tiyatro kapsamında Richard Schechner ve Peter Brook 

incelenmiĢtir. Richard Schechner “buluntu mekan‟‟ tercihiyle birlikte, oyun alanı 

– seyir alanı düzenlemesinde tüm sınırları ortadan kaldırmıĢtır. Seyircisine eylem 

alanı açan Schechner böylece: “tiyatronun karĢısına kimsenin hareketsiz bir 

seyirci olarak kalmadığı, herkesin matematiksel oranla belirlenmiĢ topluluk 

ritmine göre hareket etmek zorunda kaldığı (Ranciere, 2009: 12)‟‟ ve tiyatro 

etkinliğinin kollektif bir yaratım sürecine dönüĢmesini sağlamıĢtır. Evrensel bir 

tiyatro dili yaratma aĢamasında öncü isimler arasında yer alan Peter Brook, boĢ 

alan düĢüncesiyle seyircinin gösterimi algılama biçimine yönelik yenilikçi bir 

bakıĢ açısı getirmiĢtir. Oyun alanında az sayıda gösterge kullanarak seyircinin 

düĢ gücünü harekete geçirerek, anlamın oluĢumunu, seyircinin yaratıcı edinimine 

mahkum bırakmıĢtır. Postdramatik tiyatro kapsamında ise, Robert Wilson, Romeo 

Castellucci ve Michael Thalheimer‟ın sahnelemeleri analiz edilmiĢtir. Sahneleme 

metnine getirdikleri yeni yaklaĢımlar, sahne tasarımı ve diğer anlatım araçlarının 

önemine vurgu yapan sahnelemelerle seyircinin oyun alanı ile etkileĢimine farklı 

bir boyut getirmiĢlerdir. Sahneye hakim olan görecelik ve “tiyatro öğelerinin bire 



6 

bir yansıttıkları anlamlarında çok göndermede bulundukları anlamlar ağırlık 

kazanmıĢtır (Çamurdan, 2011: 53).‟‟ Böylece seyirci anlamın nihai yaratıcısı 

konumuna gelmiĢtir. ÇalıĢmanın ikinci bölümünde son olarak ise, çağdaĢ 

sahnelemelerde yer alan teknolojik cihazlar ve çoklu ortam teknolojilerinin 

seyircide yarattığı etkiler gözlemlenmiĢtir. Bu amaçla çalıĢmada yer verilen Josef 

Svoboda, Robert Lepage ve Rimini Protokoll üzerinde durulmuĢtur. Oyun 

alanında teknolojik cihazlar ve ortam teknolojisiyle yaratılmıĢ olan tasarımın, 

mekan, oyuncu ve seyirciyle olan etkileĢimi analiz edilerek; seyircinin gösterimle 

olan iliĢkisindeki iĢlevselliği ve konumu sorgulanmıĢtır. Rimini Protokoll‟ ün 

kurgu ile gerçeklik düzeyinin sınırlarını bulanıklaĢtırdığı performanslarında 

teknoloji cihazları ve medya araçlarıyla - insan iliĢkisi üzerine gerçekleĢtirdiği 

performanslarında oyuncu yerine seyircinin kendisini performansın parçasına 

dönüĢtürmüĢtür. Seyirci aktif ve devinime ortak konumda, katılımcı, 

deneyimleyen ve üreten iĢlevselliğine bürünmüĢtür. Çoklu ortam teknolojisinin 

dehası olarak kabul edilen Robert Lepage ise, görünmez olanı görünür kılma, 

gösterme ve betimleme, mekanın inĢasına vurgu, ortamlar arası iliĢkilendirme ve 

mekanı dönüĢtürmek için kullandığı ortam teknolojisi ile seyircinin seyirci olma 

durumunu sarsmıĢtır. Ġkinci bölümde yönetmenler seyirci dramaturgisi ve seyirci 

dinamiklerine getirdikleri düĢünceler yönünden detaylı bir Ģekilde analiz 

edilmiĢtir. Analiz esnasında dikkate alınan temel unsurlar; oyun alanının estetik 

düĢüncesi, tercih edilen tiyatro uzamı (çerçeve sahne, buluntu mekan vb.), seyirci 

– oyuncu iliĢkisine etki eden teatral öğelerin kullanım biçimi ve oyun alanı – 

seyir alanının fiziksel düzenlenmesi göz önünde bulundurulmuĢtur. 



7 

II. MODERN TĠYATRO VE SEYĠRCĠNĠN ĠġLEVSELLĠĞĠ 

Sosyo-politik, sosyo–kültürel ve bilimsel alanlarda köklü değiĢimlerin 

yaĢandığı 19. yüzyılın ikinci yarısı ve 20. yüzyılın ikinci yarısına kadar geçen 

süreç, modern dönem olarak nitelendirilmektedir. Tiyatro kapsamında modern 

döneme bakıldığında, birbirini tetikleyen yoğun sanat olaylarının gerçekleĢtiği 

görülmektedir. 19. yüzyıldan 

20. yüzyıla geçildiği süreçte Batı sahnelerinde gerçekçilik ve doğalcılık 

akımları egemendi. Toplumsal değiĢime yol açan Sanayi Devrimi ile Darwin, 

Freud, Marx, Schopenhauer gibi düĢünürlerin tetikledikleri bu akımlar, "sahneye 

toplumsal içerikler, psikolojik irdelemeler ve ortam betimlemede yanılsamacı 

kusursuzluk getirdi (Candan, 2019: 26)”. Bu akımların sahnelemelerde aradığı 

titizlik ve kusursuzluk, öz–biçim iliĢkisine bağlı olarak tiyatronun dönüĢüme 

girmesine ve tiyatronun sahneleme anlayıĢındaki temel değiĢimlerini tetikleyen 

yeni bir tiyatro kiĢisi olan yönetmenin dahil olmasına neden olmuĢtur. 

Oyunlardaki ıĢık, müzik, dekor, oyunculuk ve oyun alanına dair tüm 

düzenlemelere müdahale edecek yönetmen, tiyatro sahnelemelerinde büyük bir 

devrimin baĢlangıcını oluĢturacaktır. Tiyatro sahnesine yönetmenin dahil 

olmasıyla birlikte, seyircinin iĢlevselliği ve konumu da benzer paralellikte 

etkilenmiĢ, çeĢitlenmiĢtir. Modern dönem, gerçekçilik ve doğalcılık akımlarının 

yanı sıra karĢı–gerçekçi eğilimler, avangard akımlar, politik tiyatro, epik tiyatro 

ve törensel tiyatro gibi birçok yaklaĢımı içinde barındırmıĢtır. 

Modern dönem içerisinde tiyatro yönetmenlerinin ve kuramcılarının 

sahneleme ve izleyici/seyirci arasında dolaylı/dolaysız kurdukları iletiĢiminin 

salınımları; oyuncu– seyirci, oyun alan –seyir alanı, tiyatro mekanı–seyirci vb. 

iliĢkiler ile seyircinin iĢlevselliği, misyonu ve konumu üzerinden 

gerçekleĢtirilmektedir. Bu amaçla seyirci dinamiklerindeki evrimsel dönüĢümün, 

sahnelemelerinde yenilikçi yaklaĢımlar gösteren yönetmenler ve tarihsel avangard 

akımlar üzerinden detaylı bir analizi gerçekleĢtirilecektir. Tiyatro tarihindeki ilk 

yönetmen olan Saxe Meiningen Dükü II. Georg (1826 -1914) ile baĢlayacak olan 



8 

bu analiz, seyircinin iĢlevselliğine ve seyir alanı–oyun alanı iliĢkisinde 

kırılmalara neden olacak; Andre Antoine (1858 – 1943), 

Otto Brahm ve Konstantin Stanislavski (1863-1938), Adolphe Appia (1862 

– 1928), Edward Gordon Craig (1872 – 1966), Vsevolod Meyerhold (1874 – 

1940), Erwin Piscator (1893 –1966), Bertolt Brecht (1898 -1956), Antonine 

Artaud (1896 -1948), Jerry Grotowski (1933 – 1999) ve tarihsel avangardların 

(fütürizm, dıĢavurumculuk, dadaizm, gerçeküstücülük ve bauhaus) sahnelemeleri 

üzerinden değerlendirilecektir. 

A. Yönetmen  Tiyatrosundan Modern Sonrası Tiyatroya Seyirci ĠĢlevselliğinin 

DönüĢümü 

Meiningen Tiyatrosu olarak 19. yüzyılın sonlarına doğru önce Almanya‟da, 

sonrasında Avrupa‟nın birçok bölgesinde tiyatro oyunlarını sahneleyen Saxe 

Meiningen Dükü II. Georg (1826 -1914) modern anlamda ilk yönetmen olarak 

tarihe geçmiĢtir. Aynı zamanda gerçekçi akımının öncüsü olarak gösterilen II. 

Georg, yönetmen kavramının Avrupa‟da kabul görmesini, turneleri boyunca 

"birçok ülkede bağımsız tiyatro topluluklarının kurulmasına (Çamurdan, 2011: 

15)” neden olmuĢtur. Güçlü ve yaratıcı sahneleme yaklaĢımlarıyla, modern 

tiyatroyla beraber tiyatro sanatının en önemli yaratıcısı olacak yönetmenin yerini 

açmıĢtır. Yardımcısı – yönetmen Ludwig Chronegk ile beraber, tanınmamıĢ 

oyunculardan bir araya getirdiği topluluğu "çağının gereklerine uygun en ileri 

düzeyde oyunlar sahnelemesine önayak olmuĢtur (Candan, 2019: 25).‟‟ 

ÇalıĢmaları boyunca oyun alanındaki tüm anlatım araçları arasındaki düzen, 

uyum, bütünlük ve tutarlılık üzerine fikir yürütmüĢtür. Oyun kiĢisi ile dekor 

düzeni arasındaki uyum, oyun alanındaki görsellik ile söz arasındaki uyum ve 

tutarlılığı ön planda tutan çalıĢmalar gerçekleĢtirmiĢtir. Bu çerçevede 

bakıldığında II. Georg, tiyatroda sahneleme öncesi ön çalıĢma yaklaĢımını 

getirmiĢtir. 

‟„Prova süresi uzundur, düşündüğü her noktayı da gerçekleştirir bunun için. 

Giysili oyunlarda, kılıçlar, mihverler, silahlar mümkün olduğu kadar önceden 

prova edilmelidir. Böylece, temsilden çok önce, oyuncular bu eşyalara günlük 

hayatlarında kullanıyorlarmış gibi alışmalıdırlar. Giysi gerektiren oyunlarda, 

oyuncular son provalarından çok önce, giyecekleri şeyleri prova etmelidirler. 



9 

Giysilere alışan oyuncu öyle doğal hareket etmelidir ki, seyirci oyuncuyu 

karnaval eğlencesinde giysi giymiş biri gibi iğreti hissetmesin (Nutku, 1963: 67– 

68).‟‟ 

Meiningen Dükü, tüm teatral unsurların önemine vurgu yaparak, oyun 

alanına getirdiği estetik uyum, tiyatroyu sadece oyunculuk ve söz sanatı olmaktan 

çıkartmıĢ ve seyircinin oyundan estetik bir haz almasını sağlamıĢtır. Sahnede 

tarihsel bir doğruluk/kesinlik kurmak adına; dekor, giysi (sahici olması açısından 

dönemine ve rolüne göre eskitirdi) ve aksesuar dahil olmak üzere en küçük 

ayrıntıya dikkat ederek, metnin sahnede en doğru Ģekilde temsil edilmesini 

hedeflemiĢtir. Böylece seyirci, sadece olaylardan, eylemlerden, diyaloglardan 

yanı sıra anlamı tiyatronun diğer unsurlarından da üretmesi sağlanmıĢtır. 

 

ġekil 1. Meiningen Dükü II. Georg - Julius Caesar, 1874 

ġekil 1‟de görüldüğü üzere II. Georg, oldukça kalabalık oyuncu 

topluluğunun sahne düzenlemesine bağlı olarak oyuncu-sahne iliĢkisine ve 

etkileĢimine, eylemin kesintisiz ilerlemesine, oyuncunun diksiyonuna, dekor, 

aksesuar ve giysiyle bütünlüğüne önem vererek bir anlamda oyuncunun rolüyle 

özdeĢleĢmesini sağlamıĢtır. Seyircinin dikkatini sahnedeki eylemin kesintisiz 

ilerlemesine ve bütünlüğüne kaptırabilmesi için oyun alanı – seyir alanı 

iliĢkisinde dördüncü duvar kavramının, düĢüncesinin zeminini hazırlamıĢtır. Bu 

yüzden oyuncunun dikkatini seyirciye vermesinden ziyade, oyun alanında 

yaratılmıĢ olan dünyanın içerisinde kalmasını ve "oyuncunun kendisiyle doğal bir 

iliĢki kurabileceği bir çevre yaratma ilkesi yer etti (Braun, 2013:22). ‟‟ Oyun 



10 

alanında yaratmayı hedeflediği natüralist yanılsama (ilkesi) düĢüncesiyle, varmak 

istediği tiyatro dıĢındaki gerçek yaĢamın bir uzantısını oluĢturmaktır. YaĢamın 

sahnenin sınırları ötesinde de devam etmekte olduğu duygusuyla oluĢturduğu 

doğal çerçeve ve yanılsama yaklaĢımı, seyirciyi oyun alanında yaratılmıĢ 

kurgusal dünyanın içine çekilmesi düĢüncesini ortaya çıkartmıĢtır. II. Georg, 

tiyatro sahnelemelerine getirdiği yenilikçi sahneleme düĢüncesi, anlatım 

araçlarına verdiği önem, oyun alanındaki tarihsel tutarlılık ve uyum, oyun alanı–

seyir alanı etkileĢimine getirdiği boyutla çağdaĢlarını etkileyerek; seyircinin, 

oyun alanında yaratılmıĢ somut dünyanın içine çekilerek özdeĢleĢme ilkesinin 

doğmasını sağlamıĢtır. Meiningen Tiyatrosu‟nun Avrupa‟da gerçekleĢtirdiği 

turnelerde, modern tiyatronun kurucuları içinde yer alan; Fransa‟da Antoine, 

Almanya‟da Otto Brahm, Rusya‟da Konstantin Stanislavski gibi birçok 

yönetmeni etkilemiĢtir. 

1887 yılında ‟„Theatre Libre ‟‟(Özgür Tiyatro)‟nin kurucusu olan Andre 

Antoine (1858 – 1943), ilk Fransız yönetmendir. Tolstoy‟un Karanlığın Gücü, 

Ġbsen‟in Hortlaklar ve Yaban Ördeği, Emile Zola‟nın Dünya gibi oyunlarını 

sahnelemiĢtir. 

1888 yılında, Meiningen Tiyatrosu‟ndan ‟„Willhem Tell ‟‟oyununu ve 

Irving‟in topluluğunu izledikten sonra; sahnelemelerine iliĢkin gerçekçilik 

yaklaĢımı ve oyun alanını en ince ayrıntısına kadar yaratmanın arayıĢına 

yoğunlaĢır. Bu düĢünceyle birlikte gündelik yaĢamın gerçekliğini, sanatsal olarak 

sahnede yeniden kurulması üzerine çalıĢmalarını gerçekleĢtirmiĢtir. Oyuncunun 

sahne üzerindeki inandırıcı (gerçekçi) olması için devinimlerinin, davranıĢlarının 

ve diksiyonunun gündelik yaĢama uygun bir Ģekilde rolü ile özdeleĢmesi 

gerektiğini savunmaktadır. Sahnelemelerinde yanılsamacı yaklaĢımla yaratılmak 

istenen dünyanın içerisinde oyuncunun, seyircinin etkisi altında kalmadan ve 

seyirciyi yok sayarak dolaylı bir iliĢki içerisinde olması üzerine çalıĢmıĢtır. 

“Oyuncu bunu gerçekleĢtirebilmek için de seyirciyle sahne arasında bulunan 

bölümde, sahne ağzında, saydam duvar varmıĢçasına davranmalıdır (Çamurdan, 

2011: 20). ‟‟Böylece oyun alanı ile seyir alanı arasında, “dördüncü duvar 

‟‟kavramını getirmiĢtir. 

Andre Antoine‟in sahnelemelerinde ‟„(1) Somutluk duygusu yaratma, (2) 

Yeniden canlandırma, (3) Yanılsama yaratma (ġener, 2006: 209) ‟‟ gibi üç önemli 



11 

hususa vurgu yapmıĢtır. Somutluk duygusunu, oyun alanını inĢa ederken 

oyuncuyu eĢya ile çevrelemeye dikkat etmiĢtir. Oyunun geçtiği mekanı gerçek 

eĢyalarla (örneğin, salon için pencere, koltuklar, kapı vb.) donatarak oyun alanına 

somutluk ve maddilik kazandırmıĢtır. Böylece, günlük eĢyalarla çevrelenmiĢ 

mekanın içerisinde oyuncunun devinimlerinin ve davranıĢlarının canlı ve yoğun 

olabileceğini düĢünmüĢtür. Oyun alanında fotoğraf kopyacılığından ziyade 

yaĢamın yeniden canlandırılması, seyircinin yansıtılan olay ile özdeĢleĢmesinin 

yoğunluğunu arttıracaktır. Antoine‟nin bu düĢüncelere bağlı olarak, kasap 

dükkanı içerisinde geçen oyunda gerçek et asması devrim niteliğinde bir 

yaklaĢımdır. Sahnelemelerde somutluk duygusu yaratma düĢüncesi ve yaĢamın 

yeniden canladırılmasıyla, seyircinin oyun alanında yaratılan yanılsamanın 

içerisine girmesini kolaylaĢtıracaktır. 

Antoine, yanılsamacı sahnelemelerinin etkisini arttırmak amaçlı seyir 

alanındaki ıĢıkları karartarak, seyircinin tüm dikkatini oyun alanına çevirmesini 

hedefleyen çalıĢmalar gerçekleĢtirmiĢtir. Antoine‟in tiyatro sahnelemesine 

getirdiği bu yeni yaklaĢım ile seyircide bir büyülenme yaratarak, tiyatroda 

olduğunu unutmasını sağlamaktır. Yanılsamayı yaratmak için sahte dekor 

parçaları kullanmak yerine, gerçek eĢyalar ve aksesuarlar kullanarak mekanın tüm 

ayrıntılarını tasarlar. Bu sebeple Antoine‟nin amacı; seyircinin sahne üzerindeki 

dünya ile özdeĢleĢmesini ve her Ģeyi gerçek olarak algılamasını sağlamaktır.  

 

ġekil 2. Andre Antoine‟in 1890‟da Theatre Libre‟de gerçekçilik yaklaĢımıyla 

sahnelediği Emil Zola‟nın La Terre (Dünya) adlı oyunu 



12 

ġerkil 2‟de Emil Zola‟nın La Terre adlı oyununu sahnelerken; günlük 

gerçekliği en küçük ayrıntılarına kadar yansıtarak, seyircilerin “hayat kesitine” 

tanık oldukları izlenimini yaratmıĢtır. Antoine, seyircisi için oyun alanında 

kesintisiz, tutarlı ve bütünlüklü bir görüntü yaratmak için; yazılı metnin 

görselleĢtirerek, metni gösteriye dönüĢtürmüĢtür. Antoine‟nin oyunun atmosferini 

gerçekçi ve doğalcı yaklaĢımla yansıtmak için, sessiz duruĢlardan, küçük çaplı 

tavır ve davranıĢlardan, sahne üstündeki kalabalıktan, ıĢık oyunlarından 

yararlanmıĢtır. Sahneleme estetiğini oluĢturan bu tutumuyla, gerçeği en açık seçik 

haliyle seyirciye göstermiĢtir. Bu yüzden sahneleyeceği oyunları seçerken, 

seyircinin duygularını okĢamak ya da eğlendirmekten öte eğitmeye çalıĢmıĢtır. 

Meiningen Tiyatrosu‟nun ve Theatre Libre‟nin baĢarılı prodüksiyonları 

Avrupa‟da yankı uyandırmıĢtır. 1889 yılında Almanya‟da Otto Brahm tarafından 

Freie Bühne (Özgür Sahne)‟yi ve 1898 yılında Rusya‟da yazar Nemirovitxh – 

Dantchenko‟yla birlikte Konstantin Stanislavski tarafından da Moskova 

Tiyatrosu‟nun kurulmasında önemli bir etken olmuĢtur. 

Otto Brahm‟ın 1889 yılında kurduğu Freie Bühne ÇağdaĢ Alman 

Tiyatrosunun temelini atmıĢtır. AraĢtırmaya ve tiyatro teorisine önem veren Otto 

Brahm, yönetmenin bilgi sahibi olmasını son derece önemsemiĢtir. Tiyatro sadece 

eylem ve sözden ibaret değildir, tiyatro her ikisinin de karıĢımıdır. Dönemin 

geliĢen psikanalitik yaklaĢımlarını oyunlarında kullanan yönetmen, gerçekçi ve 

doğalcı akımın Andre Antoine ve Konstantin Stanislavski arasındaki kilit taĢıdır. 

Sahnelemelerinde seyircide yaratmak istediği özdeĢleĢen ruh halini, oyun 

karakterinin iç dünyasıyla oluĢturmayı, oyuncunun son derece doğal ve gerçekçi 

oynamasını, gerçekçiliğe sıkı sıkıya bağlı kalmasını ve bu sayede seyircide 

yaratmak istediği yanılsamayı yakalamayı amaçlamıĢtır. 

Konstantin Stanislavski (1863 – 1938) tiyatroyu sahnede, yaĢam 

gerçekliğinin ayrıntılı, tutarlı, bütünlük ve nedensellik bağı içerisinde yanılsamacı 

bir biçim olarak tekrardan yaratılması olarak görmektedir. Sahnede yaratılan 

yanılsama, etmenlerin kullanımı, gerçeğe uygunluk, ayrıntıların önemi gibi 

unsurları ön planda tutarak kendi geliĢtirdiği oyunculuk ve sahne anlayıĢı ile 

tiyatro sanatına yeni bir boyut getirmiĢtir. Sahnelemelerini psikolojik gerçeklik 

temeli üzerine inĢa eden Stanislavski; seyirciye, sahnede soyut olandan ziyade 

somut ve gerçek bir yaĢamın kesitini sunmayı hedeflemektedir. Stanislavski‟ye 



13 

göre; seyircinin oyuna inanmasını, ona kendini kaptırması gerektiğini düĢünür. 

Tiyatrodan çıktıktan sonra seyrettiklerinin etkisinden kurtulmamalı, gördükleriyle 

ilgili ciddi sorular sormalıdır kendine (Çamurdan, 2011:27). 

Stanislavski, tiyatronun baĢat unsuru olarak oyun metnini ve oyuncuyu 

görmektedir. Sahne provasına baĢlamadan önce metnin kuramsal olarak 

incelemesinin, oyuncunun rolüyle bütünleĢmesi açısından öneminin yanı sıra 

sahnede yaratacağı yanılsamanın tüm ayrıntılarını düĢünebilmesi açısından da 

önemli bir yöntem olarak nitelendirmektedir. Sahne tasarımcısı Viktor Simov ile 

beraber “yaĢayan mekan” düĢüncesi çerçevesinden sahnelediği oyunlarda; dekor, 

aksesuar ve kostümlerin dönemin gerçekliğine uygun olması açısından oyunun 

geçtiği ülkeler ve Ģehirlerden temin etmeye özen göstermiĢtir. William 

Shakespeare‟in Othello (1896) oyununu sahnelemeden önce, dönemin giysilerini 

freskler yoluyla tekrardan tasarlamak, özgün mobilyalar, silahlar ve dökümler 

almak için Venedik„e kadar gitmiĢtir. Çar Fyodor Ġvanovic‟i sahnelemeden önce 

Rostov, Nizhny Novgorod ve Kazan, Karanlığın Gücü‟nden önce Tula eyaletine, 

Julius Ceasar ‟dan önce Roma ‟ya giderek Ģehrin dokusunu, halkını, yapılarını, 

eĢyalarını ve giysilerini görmeye gitmiĢtir. Sahnelemelerinde kusursuz düzeyde 

bir yanılsama yaratmayı hedeflemiĢtir. Bu bağlamda seyirciyi oyun alanındaki 

gerçekliğin içine alarak tiyatroda olduğunu unutmasını sağlamakla beraber oyun 

alanı ile özdeĢleĢmesini sağlamayı planlamıĢtır. Oyuncunun da oyun alanında 

mümkün olan gerçeklik yanılsamasını yaratabilmesi için, çağının bilincinde 

olması, yaĢamın kendisine doğrudan bakabilmesi gerekir. Taklitçi olmak yerine, 

toplumu ve dönemini araĢtırmalı, gerçeklerin dıĢa nasıl yansıdıklarını sezmeye ve 

saptamaya çalıĢmalıdır. 

Oyun alanındaki gerçeklik yanılsamasını oluĢturmak ve aktarabilmek için 

tiyatronun tüm unsurlarının (kostüm, dekor, makyaj, ıĢık vb.) gerçeğe 

uygunluğuna önem vermiĢtir. Seyirciye günlük hayatın gerçekliğini ayrıntılı 

aktarmak adına birçok gösteriminde çevresel sesleri (tren sesi, su sesi, kurbağa 

sesi vb.) hatta koku alma duyusunu da kullanarak oyun alanında gerçekleĢen her 

Ģeyin oyuncular ve seyirciler için inandırıcı olmasını sağlamıĢtır. Stanislavski‟ye 

göre bir yönetmen, dekor gibi, ıĢık gibi, ses etkileri ve daha baĢka donatımlar gibi 

bütün maddesel araçlarını seyirci ve oyuncu üzerinde izlenim oluĢturmak için 

kullanır (Stanislavski, 1996: 246). 



14 

 

ġekil 3. Moskova Sanat Tiyatrosu ‟nda Ayak Takımı Arasında (Maksim 

Gorki),1902 

Stanislavski sahneleme çalıĢmalarında, günlük hayatın ritmini yakalamak 

için tek tip dekor uygulaması yerine her oyunun tinine ve atmosferine uygun 

mekan tasarımları kullanmıĢtır. Oyuncuyu çevreleyen mekanı seyircinin farklı 

perspektiften algılayabileceği, oyunun atmosferine ve zamanına bağlı olarak 

aydınlatılmıĢ ıĢıklama ve gündelik seslerle beslenen tablolar hazırlamıĢtır. 

Sahnede görünmez bir dördüncü duvar yaratarak oyun alanını kapalı bir dünya 

olarak tasarlamıĢtır. Sahne–seyirci ayrımı keskin bir Ģekilde belirlenmiĢtir. Dekor 

sahne ağzını çevreleyen çerçevenin arkasına itilmiĢ, sahne aydınlatılmıĢ ve seyir 

yeri karartılmıĢtır (Özüaydın, 2006: 11). Diderot ‟nun da tiyatroyu yapaylıktan 

kurtulması için önerdiği dördüncü duvar ilkesiyle oyuncunun seyircinin varlığını 

unutarak oynayacağı, seyircinin yaratılan dördüncü duvarın ardındaki dünyaya bu 

çerçeveden bakması sağlanmıĢtır. Bu içe kapanma, sahnede yaratılan dünyaya 

dalıp gitme hali seyirciyle-oyuncu arasında duygusal bir özdeĢleĢme ve yanılsama 

yaratacaktır (Yalçın, 2019: 57). 

Stanislavski, Aristotelyen tiyatronun en önemli unsurlarından olan 

“özdeĢleĢme” ve “katharsis” kavramlarına paralel bir düĢünceyle oyunculuğa ve 

oyun alanı – seyir alanı iliĢkisine yaklaĢmıĢtır. Estetik, sanat ve edebiyat 

psikolojisinden alınma bir kavram olan özdeĢleĢme, Ben‟in sanat yapıtının içine 

girerek orada kendini bulmasını, onunla kaynaĢmasını dile getirir (ÇalıĢlar, 1993: 

87-88). Deneyimin süreci hem oyuncu hem de seyirci kiĢisi için geçerli bir 

durumdur. Oyuncunun, seyirci koltuğunda kimse yokmuĢ gibi oynayarak, 



15 

canlandıracağı karaktere yoğunlaĢmasını ve hissetmesini talep eder. Bu nedenle 

kendi amaçlarının rolün oynandığı sürenin her anında, her zaman yaĢamak 

olduğunu söyler (Karaboğa, 2018: 76). Oyuncunun özdeĢleĢme yoluyla rolünün 

içine girip onunla bütünleĢirken; sahnedeki eylemle, kiĢilerle ve sahnenin tüm 

unsurlarıyla özdeĢleĢmiĢ olacaktır. Böylece seyircinin de oyunun içine girerek 

oyundaki eylem ve kiĢilerle özdeĢleĢmesi sağlanacaktır. ÖzdeĢleĢmeyi 

oyunculuğun temeline yerleĢtiren Stanislavski; oyuncunun rolünü rastlantısal bir 

Ģekilde değil, prova sürecinde çağrıĢımlanan duygusal anımsama yolu ile 

biçimlendirmesi sonucunda oluĢturulabileceğini ön görür. Bütün bu yenilikler, 

sahneleme biçimini o güne kadar Rus sahnelerinde varlık gösteren “Melodramatik 

Tiyatrallik” anlayıĢından uzaklaĢtırdı (Candan, 55: 1997). 

 

ġekil 4. Moskova Sanat Tiyatrosu‟nda Vanya Dayı (Anton Çehov), 1989 

Tiyatro sanatını, toplum üzerinde güçlü etkisi olan ve sanatçının sahne 

üzerindeki iĢlevselliğini yüce bir görev olarak görmekle beraber toplumsal bir 

sanat olarak değerlendirmektedir. Toplumsal gerçekçiliğin temsilcisi olarak 

sayılan Stanislavski, tiyatroyu propaganda aracı olarak görmemiĢ ve politik 

tiyatroyu benimsememiĢtir. “Tiyatroyu, sahneden seyirciye mesaj vermek ve 

seyirciyi belli bir siyasal ideoloji ve söylem doğrultusunda yönlendirmeyi 

amaçlamak, tiyatro sanatına temelden aykırıdır” düĢüncesini benimsemiĢtir (Akt. 

Özüaydın, 2006: 16). Sanat YaĢamım adlı kitabında oyun alanı ve seyir alanına 

iliĢkin Ģu ifadeleri kullanmaktadır: 



16 

Seyirci tiyatrodan aldığı verilere göre kendince sonuçlar çıkarıp kendi 

eğilimini yaratabilir. Doğal sonuç, seyircinin ruhunda ve zihninde, oyuncunun 

yaratıcı çabalarıyla ortaya koyduğu verilerden kendinden doğar (Stanislavski, 

1992:319). 

Seyirci için bu doğal süreç, oyun kiĢilerinin iç dünyasının yansımasına 

inanmasından baĢlamaktadır. Böylece seyirci dolaylı yoldan, oyunun fikir ve 

felsefesinden etkilenir. Çünkü seyirci her zaman içine girdiği dünyanın tanığı 

olmakla beraber, oyun kiĢisinin algıladıklarını kendi geçmiĢindeki anılarla 

yeniden yaratan biridir. Bir Aktör Hazırlanıyor kitabında seyircinin iĢlevselliğini 

Ģu Ģekilde tanımlar: 

Oysaki ben, seyirci, benim yaratıcı çalışmamın istemeyerek bir tanığı ve de 

paydaşı olur; seyirci, sahne üzerinde gördüğü yaşamın ta içine çekilip alınmıştır, 

bu yaşama inanır da (Stanislavski, 1996: 214). 

Stanislavski gösterimlerinde seyircisinin oyun alanındaki olaylar ve oyun 

kiĢisiyle empati kurarak özdeĢleĢmesini hedeflemiĢtir. Yanılsama yaratılarak, 

seyirci duygusal yaĢantının içine dahil olabilecek ve sahnede oyun değil, gerçek 

yaĢamın bir kesitiyle baĢ baĢa kalacaktır. Böylece seyirci, yaĢayacağı katharsis 

yoluyla kendi yaĢamındaki yönelimlere dair sonuçlar çıkartması sağlanacaktır. 

Modern dönemde gerçekçi ve doğalcı yaklaĢımın Avrupa tiyatrosunda 

önemli bir ivme yakalamasının yanı sıra yeni tiyatro düĢüncesi ve sahneleme 

anlayıĢları da ortaya çıkmıĢtır. Özellikle söz öğesiyle birlikte görselliğin de önem 

kazanması modern tiyatro döneminde, karĢı gerçekçi eğilimleri doğurmuĢtur. 

KarĢı gerçekçi eğilimlerin sahne estetiğine etkisi olan en önemli isim sahne 

tasarımcısı ve tiyatro kuramcısı olan Adolphe Appia (1862 – 1928)‟dır. Özellikle 

sahne plastiği ve ıĢıklaması üzerine yenilikçi giriĢimleri hem çağdaĢlarını hem de 

ardıllarını etkisi altına almıĢtır. 19. Yüzyıl görsel yanılsamasını reddederek, iki 

boyutlu resimsel sahne tasarımının yarattığı uyumsuzluğu ortadan kaldırmak için 

oyun alanında üç boyutlu öğelere yer vermiĢtir. Oyun alanında devinim halinde 

olan oyuncuyu çevreleyen diğer tiyatro öğelerinin stabil oluĢunun yarattığı bu 

uyumsuzluğu; ritmik uzamlar (sütun, küp, basamak, eğimli yüzeyler) gibi üç 

boyutlu öğelerle, hareket halindeki ıĢıklama tasarımıyla ve müziğin oyuncu 

bedeni ile kurduğu iliĢkiyle ortadan kaldırarak, oyun alanında bir bütünlük 



17 

kurmayı hedefleyen çalıĢmalar yapmıĢtır. Appia, Richard Wagner‟ın 

düĢüncelerinden etkilenmiĢ olsa da Wagner‟ın Ortak Sanat Yapıtı düĢüncesi 

içerisinde bazı farklı düĢünceler ve temel ayrılmalar söz konusudur. Appia için 

önemli olan, çeĢitli sanatların ortaklaĢa bir etki yaratmasından çok, tiyatro 

sanatına en üstün anlatım zenginliği kazandırmak üzere belli bir öncelik–ardıllık 

iliĢkisi içinde bir araya gelmeleridir. Burada öncelik oyuncunundur, ardından 

uzam gelir (Akt. Candan, 1997: 31). Bu düĢüncenin temelinde sahnelemeyi 

oyuncunun üzerine temellendirmesi yatmaktadır. Oyun alanındaki dramatik 

eylemin en önemli anlatım aracı olarak oyuncuyu gören Appia, sahneleme 

esnasında oyuncunun devinimine eĢlik edecek diğer anlatım araçları olarak ise; 

müzikle ifade edildiğini belirtir ve sahne üzerinde aynı anlatım gücüne ıĢıkla 

ulaĢmaya çalıĢır (ġener, 2006: 232). Ayrıca oyuncunun sahne üzerindeki 

devinimine çoğul olanaklar oluĢturacak sahne tasarımları (ritmik uzamlar), 

gösterimin bütünlüğünü oluĢturacak bir diğer düĢüncesidir. Appia‟nın tüm bu 

fikirleri karĢı gerçekçi sahne kuramının temelini oluĢturmakla beraber 

yaygınlaĢmasını sağlamıĢtır. 

Appia, boyalı perdenin görsel aldatmacasını feshedip, onun yerine doğalcı 

olmayan, sembolik soyut bir sahne kurabilmek için ıĢıkla denemeler yaparak, 

renkleri ve gölgeleri manipüle ederek çalıĢmalarını sürdürmüĢtür (Shepherd – 

Barr, 2019: 59). Ona göre, seyircinin yoğun bir atmosfer içine girebilmesi için 

sahne tasarımında ayrıntının çokluğundan ve alıĢılagelmiĢ dıĢ dünyanın referansı 

doğrultusunda gerçekliğin temsili kaygısına karĢı, gerçekliği tamamlanmıĢ bir 

bütün olarak sunulmasını savunmaktadır. Bu nedenle soyut ve düĢsel gerçeği 

sahne uzamında yaratarak, gerçeği seyircinin düĢ gücünde tamamlatmayı 

hedeflemiĢtir. 

Gerçekçi akımın sahne uzamında yarattığı illüzyon, sahne plastiğini, 

oyuncuyu ve sahnedeki yaĢamı gerçekmiĢ gibi kabul ettirmeyi, sahnedeki 

dramatik eyleme tanıklık etmeye gelen seyirciyi bir illüzyonun içine sokmayı 

hedeflemektedir. Appia‟nın soyut sahne tasarımı ve sahne uzamındaki devinimle 

dramatik eylemi simgeleĢtirmesi seyircinin, sahnede yaratılan illüzyona dahil 

edilerek düĢsel gerçeği paylaĢmasını sağlamıĢtır. Ġllüzyon sözcüğü bu anlamı ile 

“yanılsama” olarak değil, “sanrısama” olarak adlandırılabilir. Appia bunu 

gerçekleĢtirmek için heyacanı atmosfere dönüĢtürmek ve seyirciyi bu atmosfere 



18 

katmak amacındadır (ġener, 2006: 232). Bu sebeple Appia bir anlamda seyirciyi, 

gösterimin yaratıcısı sıfatına taĢıyarak sahne uzamında önemli bir iĢlevsellik 

vermiĢtir. 

 

ġekil 5. Appia‟nın “Ritmik Uzamlar”ı 

Appia, sahnede gerçekliğin betimlenmesinin sanatı olumsuzlamak olarak 

nitelendirmiĢtir. Sahne uzamında gerçekçi ögelere yer vererek gerçeklik algısının 

yaratıldığı sahne estetiğine karĢı çıkarak, soyut sahne tasarımı üzerine çalıĢmıĢtır. 

Sahne tasarımında ağırlık noktasını, uzamın ıĢık, hareket ve renk 

aracılığıyla biçimlendirilmesi olarak tanımlıyordu. Uzam, dramın eylemine 

uymalı, onu simgeleĢtirmeli, hatta devingenliğiyle dramın devingenliğine 

katılmalıydı (Candan, 1997: 31). Yeni bir illüzyon anlayıĢı getirerek, seyircinin 

sahnedeki olay ve oyun kiĢisi ile özdeĢleĢtirilmesinin önüne geçmiĢtir. Ayrıca 

soyut sahne tasarımının imge gücü seyircinin, sahnedeki yaratma sürecine dahil 

olmasını sağlamıĢtır. 



19 

 

ġekil 6. Appia‟nın IĢıklama Tasarımı 

Appia ‟nın sahnede kullandığı ıĢıklama biçimiyle oyuncunun ve sahne 

plastiğinin yeni bir anlam kazanmasını sağlamıĢtır. Çünkü oyun alanındaki uzamı 

“ıĢık ve gölge” ile oluĢturarak; hareket halindeki oyuncunun içerisinde bulunduğu 

yatay zemin ve dikey dekoru tek bir uzamın içerisinde birleĢtirmiĢtir. Siyah ve 

beyaz dekorun içerisinde renkli ıĢık ve gölgeyi kullanarak oluĢturulan uzamın 

içerisinde oyuncunun jest, mimik ve eylemlerini vurgulayan Appia, seyirci ile 

oyuncu arasındaki iliĢkiyi güçlendirmekle beraber oyuncunun hareketini bir 

anlatım aracı olarak kullanmaktadır. Hareketli ve sabit ıĢıklama kullanarak 

“seyirciyi” yönlendirme, görünmeyeni görünür kılma ve oluĢturulan atmosfer ile 

seyircinin düĢ gücünü harekete geçirerek sahne uzamındaki alanı onların 

yaratıcılığına bırakmaktadır. Soyut sahne tasarımının önemli bir parçası olan 

ıĢıklama ile gerçeğin betimlendiği oyun alanı yerine simgeleĢtirilmiĢ oyun alanı 

sunulmaktadır. Böyle bir ıĢıklandırma yöntemiyle seyircide duygusal bir tepki 

yaratmayı hedeflemektedir. 

Uzam ve zamanın sanat eserinin sahnelenmesinde yeterli olduğunu düĢünen 

Appia; ıĢıklama yolu ile oluĢturduğu uzama, müzik ile uyum içerisinde hareket 

eden oyuncunun hakim olabileceğini ve basamak, rampa vb. soyut sahne 

tasarımıyla sahnesel aksiyonun ritminin oluĢturduğu zamanı uyum içerisinde 

kullanılabileceği fikri ardıllarını da etkisi altına almıĢtır. Dekor, ıĢık, biçim, renk 

ve hareket ritmi üzerine yaptığı çalıĢmalar, oyun alanına olduğu kadar seyir 



20 

alanına da farklı bir bakıĢ açısını sunmuĢtur. Oyun alanındaki bu denli köklü 

değiĢimler tiyatro seyircisinin gösterimleri alımlama Ģeklini değiĢime uğratmıĢtır. 

Seyirciyi yönlendirerek ve yaratıcı sürecin içersine dahil ederek farklı bir 

iĢlevsellik sunan Appia, aynı zamanda tiyatro mimarisi üzerine yaptığı çalıĢmalar 

sonucunda seyircinin konumunu değiĢtirmiĢtir. Oyuncu–seyirci, seyir alanı–oyun 

alanı iliĢkisini güçlendirmek için, yanılsamacı sahne tasarımına zemin oluĢturan 

çerçeve sahneden vazgeçerek seyirci ile oyun alanı arasındaki ayrımın ortadan 

kaldırılmasını savunmuĢtur. Seyirci ile imgelem dünyası arasındaki engelleyici 

ögeler olan rampa ve perdeyi kaldırarak ayrımı en aza indirgemiĢtir. 

 

ġekil 7. Appia ‟nın Jacques Dalcroze ile beraber çalıĢtığı Hellarau ‟daki sahne 

Adolphe Appia‟nın karĢı gerçekçi estetik anlayıĢının öncüsü olarak birçok 

yönetmeni ve tiyatro akımını etkilemiĢtir. Tiyatro mekanına getirdiği 

esneklikfikri Piscator‟un ve Walter Gropius‟un tasarımlarına yansır (Duygulu, 

1984: 17). Merkezinde ıĢık bulunan, Bauhaus‟un ıĢık oyunları, Çek senografı 

Josef Svoboda‟nın çalıĢmalarını ve Robert Wilson‟ın çağdaĢ sahneleme 

çalıĢmalarını etkileyecek yeni bir dramaturji geliĢtirmiĢtir (Palmer, 2015: 2). 

Ayrıca soyut sahne tasarımını oluĢturan basamakları; dıĢavurumcu tiyatro 

hareketinin ve kalabalık sahne düzenlemelerine yer veren yönetmen Max 

Reinhardt‟ın yapımlarında kullanıldı. “Ritmik uzamlar”ın ileriki yıllarda geliĢen 

Bauhaus akımının kübist sahne tasarımlarına öncülük ettiği de söylenebilir 

(Candan: 1997, 30). 

Sonuç olarak Appia sahne tasarımına ve oyun alanı–seyir alanı düzenine 

getirdiği bakıĢ açısıyla dıĢ dünyanın referans alındığı gerçekliğin temsiline karĢı 



21 

çıkarak; seyircinin gösterim boyunca olay ve oyun kiĢisiyle özdeĢleĢmesinin, 

edilgen konumda kalmasının, tiyatronun tamamlanmıĢ bir bütün olarak 

sunulmasının önüne geçmiĢtir. Bu anlamda değerlendirilen seyircinin imge 

gücünü harekete geçirecek heyecan ve duyumsama yolu ile gösterim boyunca 

etken konumda kalmasını hedeflemiĢtir. IĢığın görülmeyeni gösterme ve seyirciyi 

yönlendirme misyonuyla yaratılan sahne atmosferini görüntüye dönüĢtürülerek, 

gerçeği seyircinin hayal gücünde tamamlatmayı sağlamıĢtır. 

Sanatı, gerçekten üstün gören Ġngiliz sahne reformcusu Craig (1872 – 

1966), karĢı gerçekçiliğin öncüleri arasında yer almaktadır. Sanatın gerçeğin bir 

kopyası olarak değil, tasarım olarak nitelendirir. Realizm ve natüralizmi sanat 

karĢıtı olarak nitelendiren Craig, sanatın bir tasarım olduğunu, gerçeğin aynası 

olamadığını düĢünmüĢtür. YaĢamı boyunca tüm çalıĢmalarında ulaĢmak istediği 

estetiğin temeleni görsellik oluĢturmaktadır. Sahnelemedeki en önemli teatral 

anlatım aracı olarak görselliği ön planda tutarak, sahne tasarımlarında Ģiirsel bir 

atmosfer yaratmanın gerekliliğini savunmuĢtur. Çünkü Craig‟e göre seyirci, bir 

oyunu dinlemeye değil görmeye gelir (Özüaydın, 2006: 22). 

Natüralizmi ve realizmi sanat karĢıtı olarak gören Craig gösterimlerinde, 

betimleyici olmaktan ziyade çağrıĢımcı imgelerin oluĢturulmasını hedefleyerek 

seyircinin imgelem gücünü kullanmaktadır. Estetik düĢüncesini harekete geçiren 

görsel anlatımı seyircide yanılsama yaratmak yerine sanatsal anlatım aracı olarak 

kullanması yenilikçi bir giriĢimdir. Purcell Opera Topluluğu ‟nda Martin Shaw ile 

birlikte “Dido ile Aenas (1899)‟‟, “The Masque of Love – AĢk Maskesi (1901)‟‟, 

Handel ‟in postral operası olan “Acis and Galatea (1902)‟‟, Laurence Housman‟ın 

Ġsa‟nın doğumu ile ilgi oyunu “Bethlehem (1902)‟‟ sahneledi. Ayrıca Ġbsen'in 

kasvetli dramı “The Wikings at Helgeland – Helgeland ‟taki Vikingler (1902)‟‟ , 

Shakespear‟in “Much Ado About Nothing – Kuru Gürültü (1903)‟‟, Otto Brahm‟ 

ın Berlin‟deki Lessing Tiyatrosu‟nda “Venice Preserved – Venedik Kurtuldu 

(1904)” ve Stanislavski‟nin Moskova Tiyatrosunda “Hamlet” oyunlarının 

sahnelemesinde görev almıĢtır. Craig‟in gösterimlerindeki ortak nokta sembolist 

sahne tasarımı ve yaklaĢımlarıyla yarattığı atmosferde seyircinin hayal gücünü 

harekete geçirerek yaratım sürecine dahil etmesidir. Sahnelediği en iyi gösterim 

olarak dile getirdiği “AĢk Maskesi” adlı oyunda; temadaki ayrıntıların, 

karakterlerin ve dekorun ipoteğinden kurtularak duygulanım ve soyutlukları 



22 

özgürce aktardığı bir yapım olarak gösterilmiĢtir. Bu bağlamda seyircinin sahne 

uzamındaki boĢ olanı düĢ gücü ile doldurmasını hedeflemiĢtir. 

Craig diğer gösterimlerde olduğu gibi Handel ‟in Etna Dağı‟nın eteklerinde 

geçen Acis and Galatea operasını sahnelemesinde seyirciyi sanatsal bir yaĢantıya 

katılmasını isteyerek, görüntü yolu ile gerçeği seyircinin düĢüncesinde 

tamamlatmayı hedeflemiĢtir. Edward Braun ‟un Yönetmen ve Sahne kitabında 

Arthur Symons‟un “Acis and Galatea” gösterimine iliĢkin düĢünceleri Ģu sözlerle 

aktarır: 

(...) Acis and Galatea‟nın düzenlenişiyle ilgili malum eleştiri şudur: 

Pastoral bir yapı kurmuş, ama içine hiç pastoral bir şey koymamıştır. Bu eleştiri 

kısmen haklıdır. Başka yerler vardır ki, mesela birinci perdenin sonunda olduğu 

gibi, kendi anlayışına göre pastoral duygusunun tam anlamıyla hakkını verir. 

Çadır vardır, dört köşesi duvarlı; ne çayır çimenden ne de gökyüzünden eser 

vardır; ama yine de, yere yatmış gülen düz giysili, düz kurdelalı perilerle; 

birbirlerine kağıttan güller atan, kahverengi renkli gayet modern hasır şapkalar 

takmış çocuklarla ve havada uçuşan, gözünüzle takip ederken sanki rüzgarın 

önüne katılmış bulutlar izlenimi veren (sokaktan tanesini bir kuruşa 

alabileceğiniz) renkli balonlarla, kır hayatının neşesi, bahar ve açık havayla dolu 

gerçek suyun şırıltısı, ne boyalı ağaçların arasına yerleştirilmiş gerçek mısır 

demetleri ne de tuvale yapılmış aydınlık gökyüzü bu izlenimi verebilirdi (Braun, 

2013:95). 

Symons‟un izlenimlerinden yola çıkarak göründüğü üzere Craig, gerçek 

nesneler ile sahneyi doldurmak ya da boyalı iki boyutlu dekor ile yanılsama 

yaratmak yerine seyircinin kendi öznel kabulleriyle pastoral bir yapı kurmasına 

izin vermiĢtir. Ayrıca Craig ıĢığı anlatım aracı olarak kullanarak “Gölge” 

adındaki ikinci sahneyi, fondaki lacivert zemine devasa bir gölge yansıtarak 

Canavar Polyphemus‟u tasvir ederken sahne üzerindeki tümsekte bulunan Acis ile 

Galatea ‟yı kırmızı ıĢık hüzmesiyle aydınlatır ve o sırada sahne arkasında yüzleri 

tam olarak seçilmeyen koro bulunur. Kırmızı ıĢık tasarımı ile aĢıkların iç 

dünyasını, koroyu kiĢisizleĢtirmek adına yüzlerini aydınlatmaması ve 

Polyphemus‟u gölge yolu ile sahne uzamında var etmesi, Craig için ıĢıklamanın 

soyut bir anlatım aracı olarak kullanıldığının göstergesidir. IĢıklamanın yarattığı 

atmosferi birçok sahnelemesinde kullanmıĢtır. Dido ile Aeneas‟ta seyircinin 



23 

imgelemini harekete geçiren, gerçekçi anlamda tanımlayıcı olmaktan çok uyarıcı 

nitelikte tablolar, art arda dizilmiĢtir. Burada en baĢta gelen öge, ıĢıktı (Candan, 

1997:33). Sahnelemelerinde farklı renkte fonlara yansıttığı renkli ıĢık ile elde 

ettiği atmosfer, sonsuz bir mekan duygusu yaratmakla beraber karakterin veya 

dramatik metnin ruhunu yansıtmasını sağlamıĢtır. Craig‟in gösterimde oyuncu ve 

sahnenin uyumunu sağlamak için; dans unsurları kullandığını, burada tüm 

hareketlerin düz çizgiler ve dik açılarla stilize edildiğini ve bu da eğrilerin izin 

verilmediği bir kukla sertliği ile sonuçlanmıĢtır (James, 2009: 12). 

Koroyu ortama entegre ettiği ve her Ģeyi yaĢayan canlı bir bedene 

dönüĢtürdüğü ġekil 2‟de yer alan fotoğrafta görülmektedir. Sahne uzamındaki 

uyum sadece atmosferin görsel leit motifiyle değil, aynı zamanda hareketle de 

gösterilmektedir. Sahneye ait kumaĢ Ģeritleri, oyuncuların kollarına ve 

baĢlıklarına bağlanmıĢ olması koronun teknik olarak sahnenin bir parçası haline 

gelmesini, birlikte yaĢayan, hareketli bir evren oluĢturmasını sağlamıĢtır. Böylece 

oyuncuyu daha büyük bir bedenin parçası haline getirmiĢtir. Benzer teknik 

Moskova Sanat Tiyatrosunda sahnelenen Hamlet oyunun “Birinci Perde, 2. 

Sahnesinde” kullanılmıĢtır. “Acis and Galatea” gösteriminde görsel bir bütünlük 

yakalayan Craig, kostüm, sahne tasarımı, hareket, oyuncu ve ıĢıklama ile çeĢitli 

ruh hallerinin ince bir Ģekilde değiĢtirmiĢtir. Sahnede oluĢturduğu görsel desen ve 

orkestrasyonu, izleyicinin duyularına ve hayal gücüne güçlü bir Ģekilde hitap 

eden, açık bir Ģekilde inandırıcı bir dünyaya sürükledi; seyircide sıra dıĢı ve 

yoğun bir deneyim yaĢıyormuĢ hissi bırakıldı. 

 

ġekil 8. Craig‟in (1) Galatea için hazırladığı kostüm (2) Acis ve Galatea korosu 

(1902) 



24 

Craig‟e göre seyircinin günlük anlayıĢ ve beğeni düzeyine kesinlikle 

inilmeyecektir (ġener, 2006: 234). Tiyatro olağandıĢı bir yaĢam alanı olmalıdır. 

Oyun alanındaki tüm ögelerin birbirleriyle uyum içinde devinerek evrensel bir dil 

oluĢturmalıdır. 1904-1905 döneminde kaleme aldığı Tiyatro Sanatı Hakkında (On 

the Art of the Stage) kitabında rejisör–seyirci arasında geçen diyalog olarak 

tiyatro sanatı üzerine çeĢitli düĢüncelerini aktarmıĢtır. Suat TaĢer Sahneye Koyma 

Sanatı kitabında, Craig ‟in bu görüĢlerini aktarmıĢtır: 

Rejisör: (...) Söyleyin bakalım, tiyatro sanatının ne olduğunu? Seyirci: Bana 

göre, tiyatro sanatı, aktörlüktür. Rejisör: Hayır, tiyatro sanatı ne aktörlük, ne 

piyes, ne sahne, ne de danstır, fakat bunları meydana getiren bütün öğeleri 

kapsar: eylem, aktörlüğün ruhudur; sözler, piyesin gövdesi; çizgi ve renk, 

dekorun kalbi; ritim, dansın temelidir (Taşer, 1967; 50-51). 

Craig‟in görüldüğü üzere tiyatroyu oyunculukla ya da sözcüklerle 

sınırlamaması sahnelemelerinde farklı bakıĢ açıları getirmesine neden olmuĢtur. 

Özellikle oyuncu konusundaki fikirleri çağdaĢları baĢta olmak üzere birçok 

dönemde tartıĢılacak hale gelmiĢtir. Oyuncuyu, gösterimin yaratım sürecinde 

kendi öznel yorumunu sahneye taĢıyan oyuncudan ziyade bir benliği olmayan 

“üstün kukla (Über-marionette)”olarak nitelendirmektedir. Craig ‟in üstün kukla 

düĢüncesi, gerçekçi tiyatroda oyun kiĢisinin rolün psikolojik durumu ile 

özdeĢleĢerek, kiĢilendirdikleri ve yorumladıkları yöntemin reddi olarak görülür. 

Oyuncunun bir bütünün parçası olarak görmesinden kaynaklı, oyuncuyu görsel 

bir anlatım aracı olarak nitelendirir. Oyuncu rol karakteri ile özdeĢleĢmek yerine, 

simgesel jestler kullanarak taklit eden değil gösteren olarak sahnede var 

olmalıdır. Oyunculuğa yaklaĢımıyla dıĢavurumcu akıma ve epik tiyatroya etki 

eden Craig‟in bu yaklaĢımı seyir alanı–oyun alanına yaklaĢımını da 

farklılaĢtırmaktadır. Seyircinin tiyatroda olduğunu unutmaması gerektiğini 

savunan Craig “seyirci de, oyuncuyla özdeĢleĢmemeli (Özüaydın, 2006, s.25)‟‟ 

ancak böylece tiyatrodaki yanılsamanın farkında olabileceğini ortaya 

koymaktadır. 

Sahne tasarımı, oyunculuk, dekor ve kostüm gibi sahnenin tüm 

birleĢenlerini sembolist yaklaĢım ile seyircide sanrı yaratarak bir fantezi 

dünyasına davet etmektedir. Stanislavski ve Otto Brahm ile tarihe not düĢülen 

diyaloglarında Craig‟in tiyatro sanatına bakıĢ açısı net bir Ģekilde görülmektedir. 



25 

Otto Brahm, “Venice Preserved – Venedik Kurtuldu (1904)” adlı oyunda birlikte 

çalıĢtığı Craig‟e dekoru inceledikten sonra “Kapı nerede?‟‟ diye sorar ve Craig, 

“Kapı yok: yalnızca giriĢ çıkıĢ için bir yer var” diye cevaplamıĢtır. 

Stanislavski‟nin Moskova Sanat Tiyatrosu‟nda, Hamlet oyunu üzerine çalıĢırken 

aralarında geçen diyaloğu Özdemir Nutku Ģu Ģekilde aktarır: 

Craig, Ophelia‟nın kişiliksiz bir figür olduğunu savunuyordu. Stanislavski, 

“Öyleyse, Hamlet ona neden aşıktır” diye sorunca, Craig kendine özgü yanıtını 

vermiştir: “Hamlet kendi imgelemine aşıktır, Ophelia‟yı kendi imgeleminde 

yarattığı gibi görür.” (Nutku, 1963: 101) 

 

ġekil 9. Craig‟in Hamlet yapımında son sahne (Moskova Sanat Tiyatrosu 1911 -

1912) 

Craig çağdaĢlarının yanı sıra sahne tasarımı ile Peter Brook‟u, oyunculuğa 

getirdiği üslup ile fiziksel tiyatro baĢta olmak üzere Bertolt Brecht‟i, Appia gibi 

ıĢıklama konusunda birçok sembolisti ve sürrealistleri etkilemiĢtir.  

Craig, sahne tasarımında çağrıĢıma dayalı imgeler dünyası yaratarak 

seyirciyi edilgen konumdan etken konuma getirmiĢtir. Seyircinin iĢlevselliğindeki 

bu dönüĢüm, alımlayıcının düĢ gücünü harekete geçirmesine bir anlamda 

gösterimin yaratıcı unsuru haline dönüĢmesine neden olmaktadır. 

Gösterimlerinde, tiyatroyu tamamlanmıĢ bir ürün olmaktan çıkartıp seyirciyi 

uyarıcı unsurlar ile karĢı karĢıya getirerek yoğun bir deneyim yaĢamasını 

hedeflemektedir. Seyircinin tiyatro sahnesinde olduğunu unutmaması için oyun 



26 

kiĢileriyle özdeĢlemesine karĢı çıkarak, oyun alanı–seyir alanı iletiĢimine farklı 

bir boyut kazandırmıĢtır. 

Vselovod Meyerhold‟un (1874 – 1940) tiyatroya yaklaĢımını, Moskova 

Sanat Tiyatrosu‟nun biçimini eleĢtiren yazılarından yola çıkarak gerçekçi 

tiyatroya ve tiyatrodaki yanılsamacı sistemin karĢıt cephesinde geliĢtirdiği 

görülmektedir. Meyerhold yanılsamacı anlayıĢı Ģu sözlerle eleĢtirmektedir: 

Doğalcı tiyatro seyircinin düĢleme yetisini inkâr etmekle kalmaz, onun sahnedeki 

zekice konuĢmaları anlayabileceğini de red eder (Meyerhold, 1989 :65). Gerçekçi 

tiyatronun 19.yüzyıldaki kusursuz yanılsama anlayıĢından dolayı, tiyatronun 

kendi özünü yitirdiği düĢüncesiyle simgeci bütünsel sanat sentezini savunur. 

Ġzlediği yöntemi “üsluplaĢtırma” stilizasyon) olarak adlandırmıĢtır. Meyerhold‟un 

bu terim ile ne anlatmak istediğini Braun, Yönetmen ve Sahne kitabında Ģöyle 

aktarmıĢtır: 

Üsluplaştırma sözüyle, tıpkı bir fotoğrafçının yapacağı şekilde, belli bir 

dönemin ya da belli bir görüngünün tarzının tam bir yeniden üretimini 

kastetmiyorum. Benim görüşüme göre, “üsluplaştırma” kavramı, gelenek, 

genelleştirme ve simge fikriyle bölünmez biçimde bağlıdır. Belli bir dönemi ya da 

görüngünün iç sentezini ortaya çıkartmak, her sanat eserinin tarzında derin 

kökleri bulunan bu gizli özellikleri çıkartmak için mümkün olan her aracı 

kullanmaktır (Braun,2013: 127). 

Meyerhold, modern seyircinin geçmiĢ çağın eserlerinin (tiyatro metinleri) 

ana fikirlerini, tiyatrosunun anlayıĢını ve alımlayıcısı konumundaki seyircinin 

atmosferini anlamak amacıyla stilize tiyatroyu önermektedir. Meyerhold‟a göre: 

Antikite sahnesi de, Shakespeare sahnesi de çağının popüler sahnesi de bizimki 

gibi göz bağlayıcı (illüzyonist) dekorlara gereksinim duymamıĢtır. O çağlarda 

dekor sahne illüzyonunun (yanılsamanın) bir kaynağı değildi (TaĢer, 1967: 71). 

Tiyatronun geleneksel yöntemlerinden de yararlanarak farklı bir sahne dili 

yaratmak için kullanır. Bu sebeple, çağının yenilikçi akımlarıyla beraber ortak 

düĢünce içerisinde olup, yanılsamacı dekor anlayıĢı yerine üç boyutlu ögelerin 

yerleĢtirildiği oyun alanı tasarımını savunmuĢtur. Gerçekçiliğin yarattığı 

yanılsamacı anlayıĢtaki ayrıntılar ile uğraĢmak yerine, gösterimde yaratılmak 

istenen düĢünsel atmosfere uygun stilize bir sahne donanımı geliĢtirir. Böylece 

yaĢamın aslının temsili yerine, tiyatronun bileĢenlerinin anlatım gücünü 



27 

kullanarak seyircinin tiyatroda olduğunu unutmadan ve tek bir perspektife 

mahkümiyetini ortadan kaldırır. 

Sanat ve yaĢam arasındaki bağın önemli bir unsur olduğunu düĢünen 

Meyerhold; bu iki dünya arasındaki sınırı yani oyun alanı–seyir alanı arasındaki 

sınırı kaldırır. Çerçeve sahneye karĢı çıkarak “dördüncü duvar” anlayıĢını yıkar. 

Seyir alanı ve oyun alanı arasındaki ayrımı yok etmesiyle beraber oyuncu ile 

seyirciyi yüz yüze getirerek, temelde oluĢturmak istediği teatral iliĢkiyi 

kuvvetlendirmiĢ olmaktadır. 

“Oyuncularla seyirci arasında büyülü bir sınır vardır (başka bir deyişle 

ramp çizgisi); bugüne dek bu sınır tiyatroyu birbirine yabancı iki dünyaya 

bölmüştür: Dünyalardan biri sadece eylem halindedir, diğeri sadece algılar ve 

yaratıcı enerjilerin ortak kan dolaşımı sayesinde bu ayrılmış iki bedeni 

birleştirebilecek damar yoktur” (Berktay,1997: 158). 

Rusya‟da yaĢanan Ekim Devrimi ile beraber proleter seyirci kitlesine 

ulaĢmayı ve tiyatronun iĢlevselliğini “protesto” kavramıyla özdeĢleĢtirmiĢtir. Bu 

nedenle; proleter seyirciye ulaĢmak adına Ģu görüĢleri dile getirmiĢtir: 

Tiyatro binalarından çıkmak istiyoruz. Yaşamın içinde oynamak istiyoruz – 

en iyisi fabrikalarda ya da makinaların barındığı salonlarda–o yüzden 

dekorlarımızda metal konstruksiyonu olan fabrika işlerini betimlemeyi 

öngörüyoruz. Oyuncular, tek yanlı eğitilmiş profesyonel aktörler olmamalı, iş 

saatleri bitiminde tiyatro oynayan işçiler olmalı (Candan, 1997: 63-64). 

Bu düĢüncesiyle beraber tiyatroyu tren istasyonu, stadyum, sokak, fabrika 

gibi geniĢ ve boĢ alanlara taĢır. Ayrıca seyirciyi de tiyatronun bir parçası haline 

getirerek seyircinin iĢlevselliği ve konumu konusunda çağının en büyük atılımını 

gerçekleĢtirmiĢtir. Braun, Meyerhold on Theatre kitabında Meyerhold ‟un 

sözlerini Ģu Ģekilde aktarmıĢtır: Niyetimiz seyirciyi sadece gözlemlemek için 

değil, aynı zamanda sanatın yaratıcılığına katılmasını sağlamaktır (Braun, 2016: 

71).  

Seyirci artık, yazar – oyuncu – yönetmenden sonra gelen yaratıcı 

misyonu‟na bürünmüĢ ve katılımcı konuma gelmiĢtir. Meyerhold ‟un tiyatroya 

yaklaĢımları sonucunda tiyatroyu dinamik hale getirmiĢ ve seyircinin de parçası 

olduğu ortak bir giriĢime dönüĢtürmüĢtür. Eğer tiyatro sonunda dinamik özünü 



28 

yeniden keĢfedecekse, o zaman sadece ‟„gösteri ‟‟ anlamında ‟„tiyatro ‟‟olmakla 

yetinmemelidir (Braun, 2016: 71). 

Meyerhold, natüralist ya da gerçekçi tiyatronun gösterimi bitmiĢ bir ürün 

olarak seyircinin karĢısına sunmasına karĢı çıkmaktadır. Çünkü yazarın, 

yönetmenin ve oyuncunun tasarladığı oyun alanı ancak seyircinin zihinsel 

tasarımıyla tamamlanacaktır. Tiyatroda seyircinin hayal gücü, söylenmemiĢ olan 

Ģeyleri keĢfedebilir. Ġnsanları tiyatroya çeken bu gizem ve onu çözme arzusudur 

(Braun, 2016:29).  

Natüralist veya gerçekçi tiyatro ise sahnede gizemin gücünü yok etmektedir. 

Natüralistlerin veya gerçekçi tiyatronun yanılsamacı anlayıĢı, her Ģeyi gösterme 

üzerine kuruludur. Meyerhold ise seyircinin düĢ gücünü harekete geçirmek ve 

edilgen konuma getirmek amaçlı ve sembolist yaklaĢımla, belirsiz imgelerle 

seyircinin gerçeği belli bir ölçüde kendisinin zihninde tamamlamasını sağlar. 

Meyerhold, Voltaire‟in bir sözünü hatırlatarak natüralist tiyatronun sıkıcılığın 

sebebini bu bağlamda açıklamaktadır: Sıkıcı olmanın sırrı her Ģeyi söylemektir 

(Braun, 2016: 31). Meyerhold ise tiyatronun tüm bileĢenlerini seyircinin düĢ 

gücünü uyanık tutmak için kullanmıĢtır. Meyerhold, ıĢığı dekorun yerini tutacak 

bir dramatik ortam olarak görmüĢtür (Uyan,2008: 40).  

IĢığı ve karanlığı sahnede kullanmasıyla yarattığı uzamın amacı,‟„seyircinin 

hikayeyi kendi zihninde tamamlamasına izin vermek için sahneyi olabildiğince 

karanlık tutmaktı ve böylece Meyerhold'un dediği gibi, seyirci uyanık bir 

gözlemciye dönüĢtürülebilir (Pitches, 2003: 11). 

Meyerhold, oyuncunun rol kiĢisi ile psikolojik özdeĢleĢme yaĢaması veya 

duygusal bağ kurması yerine; dekorda keĢfedilen stilize ilkeyi takip etmeleri ve 

metnin gereksindiği duygu ve davranıĢları yalın–Ģiirsel tonlamalarla ve içeriği 

açığa vuran belirgin jest ve sahne duruĢlarıyla ifade etmeleri istenir (Karaboğa, 

2018: 135 – 136).  

Bununla birlikte tiyatroyu bitmiĢ bir ürün olmaktan çıkartmanın yolunun, 

oyun yaratım sürecinin her anında oyuncunun bilinçli ve uyanık olması 

Meyerhold için önemlidir. Stilize Tiyatro oyun alanındaki dekor ve sahne 

tasarımı düĢüncesiyle, seyirci ile iletiĢiminin yapısı ve oyunun anlatım 

teknikleriyle, oyun alanındaki oyuncunun yaratıcılığını en önemli unsur olarak 



29 

nitelendirir. Oyuncunun oyunun her anında uyanık kalabilmesinin yolu: 

mizanseni müzik, ritim ve hareket temelinde Ģekillendirmek ve oyuncunun 

yaratıcılığını fotoğrafik benzeĢimlerden ve coĢkusal hezeyanlardan kurtarıp, 

fiziksel ifade temelli bir oyunculuk dili inĢa etmektir (Karaboğa, 2018: 140).  

Böylece natüralist sahnelemenin seyirci – oyuncu imgelemini yok etmesine 

yol açan psikolojik özdeĢleĢmenin de önüne geçilmiĢ olacaktır. 

 

ġekil 10. El Lissitky ‟in I Want a Child, 1926 -30 (Yönetmen: Meyerhold) 

Meyerhold, Ekim Devriminin yarattığı yeni sınıf için çalıĢan oyuncunun, 

her dönemde olduğu gibi seslendiği toplumun ölçütlerine uyması gerektiğini 

düĢünmektedir. Biyomekanik oyunculuk olarak adlandırdığı yeni oyunculuk 

biçiminin uygulanmamasını çağdaĢ oyuncunun büyük bir hatası olarak görmüĢtür. 

Bu yüzden proleter sınıfı gözlemlemenin, icra edilecek sanatın iĢlemesi için 

önemli bir unsur olarak görmektedir. Meyerhold gözlemlerini Konservatuar 

Küçük Salonun ‟da yaptığı konuĢmada Ģu sözlerle aktarır: 

Deneyimli bir işçinin çalışmasını dikkatli bir gözle izlersek, hareketlerinde 

şunları fark ederiz: (1) Üretken olmayan gereksiz hareketlerin yokluğu, (2) belli 

bir ritim, (3) ağırlık merkezinin tam bilincinde olma, (4) ikircim göstermeme 

(Berktay, 1997: 318). 

Bu temeller üzerine kurulmuĢ hareket düzeninin içerisinde kararsızlık söz 

konusu değildir. Tiyatrosunu oyuncu–seyirci iliĢkisi temeline yerleĢtiren 



30 

Meyerhold, gözlemleri sonucunda yaptığı saptamlarla beraber ‟„iyi çalıĢan bir 

insanın seyri, her zaman zevk verir (Berktay, 1997: 318) ‟‟ 

Sonucuna varmıĢtır. Geleceğin oyuncusunu dizayn ederken, seyircinin 

katılımcı olmasını sağlamak için içgüdüsel olarak uyarılması gerekmektedir. Bu 

bağı oluĢturacak Ģeyin, sanatın eğlence dıĢında, yaĢamsal iĢlev üstlenmesini 

savunur. Ayrıca oyuncunun gösterim öncesi hazırlık sürecinin (makyaj vb.) 

tiyatroyu bitmiĢ bir ürün haline getireceğini ve hiçbir iĢlevselliğinin olmadığını 

savunarak Ģunları dile getirir: 

Geleceğin oyuncusu makyajsız ve prosadejda (işçi tulumu) giyerek 

çalışacaktır. Alışılmış anlamda „‟ kostüm ‟‟görevi görecek bu giysi, aynı 

zamanda, oyuncunun sahnede oynarken gerçekleştirmesi gereken tüm tasarılar ve 

hareketlere uygun olacaktır (Berktay, 1997: 319). 

Oyuncunun fizikselliğine iliĢkin getirdiği biyomekanik oyuncu yöntemiyle 

beraber kendi üstünde bir denetim kurabileceğini düĢünür. Oyuncunun yaratım 

sürecinde, oyuncunun beden mekaniğini kavramasının zorunlu olduğunu dile 

getirir. Meyerhold seyircinin sahne ile olan iliĢkisini tümüyle, seyircinin edilgen 

olması yönünde kurarken hem oyuncunun yaratıcılığını hem de seyircinin 

yaratıcılığının önüne geçecek tüm unsurlardan arındırmanın yollarını aramıĢtır. 

Oyuncu, şu ya da bu kişiliğe uyan fiziksel durumu bulursa, içinde belli bir 

uyarımın (heyecan noktaları) doğmasını sağlayacak duruma ulaşmış olur. 

Seyircilere de geçen ve onları oyuna katılmaya iten bu uyarım oyunculuğun 

özünü oluşturur. ‟„Uyarganlık noktaları‟‟ bir dizi durumdan ya da fiziksel 

hallerden doğarlar ve ancak ondan sonra şu ya da bu duyguyla renklenirler 

(Berktay, 1997: 320). 



31 

 

ġekil 11. Crommelync ‟in The Magnificent Cuckold gösterimi, 1922 (Yönetmen: 

Meyerhold) 

Meyerhold çağının ruhunu yakalamak için çağının insanını gözlemleyerek; 

seyirciyi dramatik eylemin tam ortasına yerleĢtirip seyirciyi gösterimin dördüncü 

yaratıcısı olarak kullanmıĢtır. Gösterimlerinde oyun alanında yaratılan teatral 

tasarımının varlığını güçlü kılmak için seyirci ve oyuncuyu ayıran dördüncü 

duvar tasarımını ortadan kaldırıp, tiyatroyu bitmiĢ bir ürün olarak icra etmekten 

ziyade çağrıĢımsal yollarla seyircinin hayal gücünü gösterim boyunca uyanık 

tutmayı hedeflemiĢtir. Ayrıca sanatsal üretimini tiyatro binalarının içerisinde 

sınırlamayarak arzu ettiği seyirciyle buluĢturmak için devrimsel nitelikte adımlar 

atmıĢtır. 

Politik tiyatroyu kuramsal hale getiren Erwin Piscator (1893 – 1966), iĢçi 

sınıfının bulunduğu bölgeleri gezen, oyunlarını birahanelerde, iĢçi derneklerinde 

ve derme çatma sahnelerde oynayan Proletarya Tiyatrosu‟nun kurucusudur. 

Piscator‟un sanatsal amacı açık ve basittir: iĢçi sınıfına, angaje edildikleri 

kapitalist toplumun yozlaĢmasını, savaĢın yarattığı yıkımdaki suçluluğunu, 

değiĢim için proleter devrimin gerekliliğini göstermektir (Salihbegovic, 2013: 

49). Politik tiyatro, belgesel tiyatro, politik revü ve agit – prop bir yaklaĢımla 

temellendirildiği tiyatro anlayıĢında, seyirciyi aydınlatmak yerine uyarmayı ve 

yönlendirmeyi hedeflemiĢtir. 



32 

Proletarya tiyatrosunun yönetmenlerinin amacı, ifadede basitlik, yapıda 

netlik ve işçi sınıfından oluşan izleyicilerin duygularında kesin etki yaratmak; 

bütün sanatsal hedeflerin devrimci amaca hizmet etmesi; sınıf mücadelesi fikrinin 

bilinçli vurgulanması ve bu konuda seyircinin eğitilmesi olmalıdır (Braun, 

2013:165) 

Tiyatronun kitleler üzerindeki etkisini arttırabilmek amaçlı oyun alanı–seyir 

alanı arasındaki sınırları ortadan kaldırmayı planlayarak bütünsel tiyatronun 

yaratıcısı olmuĢtur. Tiyatroyu bir araç olarak nitelendirerek, sahnenin teknik 

olanaklarını seyirci yönlendirmede etkili olabilmesi için kullanmıĢtır. Film, 

saydam, yürüyen bant, döner sahne, takvim, projeksiyon vb. teknik yeniliklerle 

seyirci üzerinde çarpıcı bir etki yaratabiliyordu (Candan, 1997: 142).  

Sahnelemelerinde gerçek savaĢ görüntüleri ve fotoğrafları, takvim diye 

adlandırdığı çerçeve içerisine hareketli yazılar, mektuplar ve belgeleri göstererek 

seyirciyi olayların ‟„tanığı‟‟ konumuna getirmektedir. Seyirciyi düĢünsel olarak 

yönlendirmesiyle, izledikleri gösterimler üzerine eleĢtirel ve araĢtırıcı misyonu 

yüklemektedir. 

Oyunlarında uygun teknik araçlardan yararlanmanın dıĢında oyun alanı – 

seyir alanını dizaynını gösterimin iç dinamiklerine uygun bir Ģekilde planlamaya 

çalıĢmaktadır. Çerçeve sahneyi red ederek her gösterimi farklı tasarılarla 

sahnelemiĢtir. Oynanacak her oyun için tiyatronun yapısında tam bir değiĢikliğe 

gitmiĢ, bazen seyircileri sahneye çıkartıp oturtmuĢ, oyuncuları seyirci salonuna 

yerleĢtirmiĢtir (Brecht, 1997: 220).  

Bütünsel tiyatro (total theater) düĢüncesiyle; seyircinin ‟„bütünsel bir 

illüzyon ‟‟ içerisine alabilmenin yollarını aramıĢtır. Tiyatro mekanının sınırlarını 

aĢmayı planlayarak, devinimsel ve hareketli yapı içerisinde seyircinin oyunun ve 

mekanın bir parçası olmasını hedeflemiĢtir. Ayrıca sahne tasarımında da 

görselliği seyirci açısından iletiĢim aracı olarak kullanmıĢtır. Piscator‟un 

yönettiği, Ernst Toller ‟in YaĢıyoruz! (Hoppla Wir Leben) adlı oyununda sahne 

tasarımı, çeĢitli yükseltilerden ve farklı mekanlardan oluĢmaktadır. Hapishane 

hücresi, bakanlık odaları, otel odaları gibi farklı mekanlar, sınıfsal hiyerarĢiyi 

yansıtırcasına altlı üstlü düzlemlerle yerleĢtirilmiĢti (Candan, 1997: 137).  



33 

Bu sebeple, Piscator‟un temel hedefi kullanılan teknik araçlarla 

görünmeyeni göstermesi; oyun alanı–seyir alanı dizaynıyla oyuncu– seyirci 

iliĢkisini iç içe olmasını hedeflemek; sahne tasarımının önemli bir anlatım aracı 

olarak kullanması seyircinin sahneye olan ilgisini sürekli uyanık tutmasıyla 

beraber, seyirciyi toplumsal, tarihsel ve siyasal sorunlarla yüzleĢtirerek 

yönlendirmek ve eğitmektir. Epik Tiyatro kitabından Brecht; Piscator ‟un oyun 

alanı–seyirci iliĢkisini Ģu ifadelerle tanımlıyor: Piscator için tiyatro bir 

parlamento, seyirciler kanun yapan milletvekilleriydi (Brecht, 1997: 75). 

Tiyatronun iĢlevselliğinin seyirci tarafından duygusal olarak etkisini aĢmasını 

düĢünen Piscator, seyircinin bilinçlenmesi gerektiğini savunmuĢtur. Böylece ona 

göre, tiyatroda seyircinin memnuniyet, alkıĢlama ya da gördüklerinden haz 

almasının dıĢında farkındalık ve aydınlanma yaĢaması sağlanabilirdi. 

 

ġekil 12. Edwin Piscator ‟un Sturmflut (1926) oyunundan bir sahne 

Piscator ‟a göre, oyuncu, sahne üzerinde politik eylemci ya da politikacı 

gibi hareket etmelidir. Rollerinin her birinde söylediği her sözü ve eylemi proleter 

ve komünist düĢüncenin bir parçası kılabilmelidir (Karaboğa, 2018: 190).  

Oyuncunun sahne üzerindeki varlığını yetenekleriyle değil iĢlevselliği ile 

ortaya koymaktadır. Piscator oyuncudan beklentisini Ģu ifadeler ile açıklar: Bir 

oyuncunun iĢlevinin ne olduğunun farkına varması ve böylelikle biçimini bu 

iĢlevden alıp, onunla birlikte geliĢmesidir (Piscator, 1985: 80).  



34 

Bu nedenle, oyunculuk sanatını arka planda bırakarak ‟„büyük konulara, 

oyuncunun sanatı yerine becerikli ve görkemli sahnesel oyunlar aracılığıyla 

varmak (Brecht, 1977: 134)‟‟, sahnede medya kullanımıyla ve sahneleme 

üsluplarıyla ‟„yönetmen–seyirci ‟‟iliĢkisini gün yüzüne çıkartmıĢtır. Ayrıca, 

seyirciyi toplumsal ve siyasal sorunlar konusunda yönlendirmek ve anlatım 

biçimi olarak ‟„dramatik ‟‟yerine ‟„epik ‟‟yaklaĢımıyla Bertolt Brecht ‟e öncülük 

etmiĢtir. 

Sonuç olarak Piscator, seyirci kitlesini ‟„politik‟‟ çerçevede belirleyerek 

özellikle de iĢçi sınıfına yönelik gösterimler planlamıĢ olsa da orta sınıf 

entelektüel kesiminde ilgi odağı olan propaganda tiyatrosu üzerine çalıĢmalar 

yapmıĢtır. Çağının politik ve toplumsal yönelimlerini sanat çerçevesinde 

birleĢtirerek, seyircisinin kalıplaĢmıĢ değer yargılarından uzaklaĢtırmayı ve 

gerçekleri farklı pencereden görmesini istemiĢ ve kitleleri harekete geçirecek, 

etkileyecek ve yönlendirecek tiyatro anlayıĢını benimsemiĢtir. Bu bağlamda oyun 

alanı ve seyir alanı arasındaki gelenekselleĢmiĢ iletiĢim yöntemlerini yıkarak yeni 

kaynak arayıĢına girmiĢtir. Seyirciyi ideolojik bir anlayıĢı benimsetmek adına 

sahne uzamında; film, saydam, yürüyen bant, döner sahne, takvim, projeksiyon 

vb. teknik yenilikler kullanmıĢtır. Böylece aktarılmak istenen düĢünceyi somut 

olarak desteklenmesi sağlanmıĢtır. Ayrıca oyun alanı ve seyir alanı arasındaki 

sınırları ortadan kaldırarak seyircilerin gösterimin içine çekilmesini ve bireysel 

olarak var oldukları seyir alanında bir kitle oluĢumunun parçasına dönüĢmesini 

hedeflemiĢtir. Böylece seyircinin düĢünsel sürecini sosyalleĢtirmiĢ, kendisinden 

gizlenen görüntü ve belgeleri sunarak kollektif bir bilincin ortaya çıkmasını 

sağlamıĢtır. Ġlerleyen yıllarında bütünsel tiyatro (total theatre) düĢüncesiyle 

tiyatronun mimari yapısına getirdiği yeniliklerle seyircinin gösterimin parçası 

olmasını sağlamıĢtır. 

Piscator‟un tiyatroya yaklaĢımından etkilenen, 20. Yüzyılın en önemli 

yazarlarından, yönetmenlerinden ve tiyatroya iliĢkin en köklü değiĢikliği 

gerçekleĢtiren Bertolt Brecht (1898 –1956), kuramını oluĢturduğu ‟„Epik 

Tiyatro‟‟ ile gerçekçi tiyatro anlayıĢının karĢıtı olarak görülmektedir. Brecht, 

tiyatro anlayıĢında seyircileri doğrudan doğruya sanatsal yaratımın bileĢkeni 

olarak görmektedir. Seyircinin sahnede gördüğü ile gerçekliği karıĢtırmaması 

gerektiğini ve bu bağlamda sahnede gördüklerinden eleĢtirel, çözümleyici 



35 

sonuçlar çıkarması gerektiğini savunur. Gerçekçi tiyatronun yanılsama yöntemini 

yetersiz bulan Bertolt Brecht‟in Epik Tiyatrosunun amacı; ‟„toplumun karmaĢık 

yapısını, toplumsal iliĢkilerin diyalektik örgüsünü açıklamak, seyircinin bu 

konularda düĢünmesini ve bilinçlenmesini sağlamaktır (ġener, 2006: 264).‟‟ 

Seyircilerin duygusu yerine aklının harekete geçirildiği ve düĢünmesinin yolunun 

açıldığı, tiyatral olaya katılarak eleĢtirel bir yorum getirebileceği bir yaklaĢım 

sergiledi. Oyunlarında hep kafasından geçenleri, düĢüncelerini, düĢündüğünü 

gizlemeden, tersine altını çizerek, vurgulayarak anlatır Brecht (ĠpĢiroğlu, 1992: 

15). 

Çünkü düĢünmek bir bireyi anlamanın temel koĢuludur. DüĢünmeye ağırlık 

veren bu sanat anlayıĢı, Brecht ‟in oyunlarının özünü oluĢturmaktadır. Walter 

Benjamin Brecht‟i Anlamak kitabında, Brecht‟in Epik Tiyatro ile oyun alanı–

seyirci, metin–gösteri, yönetmen–oyuncu arasındaki iĢlevsel iliĢkiyi temelinden 

değiĢtirmek istediğini Ģu sözlerle aktarır: 

Bu tiyatronun izleyicisi için sahne "dünyayı simgeleyen dekorlar" (diğer bir 

deyişle büyülü bir alan) değil, kullanışlı bir sergi alanı, sahnesi içinse izleyici 

hipnotize edilmiş denekler yığını değil, talepleri karşılanması gereken ilgili 

kişiler topluluğudur şimdi. Metni için gösteri virtüözce bir yorum değil, metnin 

sıkı bir denetimi, gösterisi için metin bir temel değil, o gösterinin kazanımlarının 

yeni formülasyonlar olarak üzerine işlendiği bir enlem-boylam çizelgesidir. 

Oyuncusu için yönetmen artık yaratması gereken etkiye ilişkin komutlar değil, 

karşısında tavır alacağı tezler getiren biri, yönetmeni için oyuncu rolle 

özdeşleşmesi gereken bir taklitçi değil, onun dökümünü yapmak zorunda olan bir 

görevlidir (Benjamin, 2011:16) 

Bertolt Brecht göre tiyatronun iĢlevselliğini, uyarıcı ve öğretici 

gösterimlerle dünyanın değiĢtirebileceği inancı taĢımakla beraber seyircinin bu 

bilinç içerisinde olmasının gerekliliğini savunur. Dünyayı değiĢtirmek için 

duyulan ve bizi tiyatronun yapısını değiĢtirip, onu bu dünyanın değiĢtirilmesinde 

yararlanabileceğimiz bir aygıta dönüĢtürmeye zorlayan güçlü istek, tarihsel bir 

durumdan kaynaklanmaktadır (Brecht,1997: 219).  

Brecht‟e göre tiyatro, ancak insanı, toplumu ve buna bağlı olarak dünyayı 

değiĢtirebildiği ölçüde anlam kazanmaktadır. Bu amaçla Brecht seyirciden, 



36 

duygusal bir özdeĢleĢme yerine uyanık kalmasını ve eleĢtirel bir değerlendirme 

yapabilmesini ister. Gerçekçi tiyatronun yanılsamacı anlayıĢının bu durumun 

önüne geçerek seyircinin yaratma gücünü engellediği için iĢlevselliğini 

yitirmesini eleĢtirir. Yaratma olgusu kollektif bir yaratma sürecine dönüĢmüĢ, 

yani diyalektik bir süregenlik kazanmıĢ, dolayısıyla yalıtık (izole), özgün 

(orijinal) yapıtlar önemini yitirmiĢtir (Brecht, 1997:122).  

Tiyatronun gerçeğe eleĢtirel ve diyalektik bir bakıĢ açısı getirerek, seyirciye 

sorunların özüne inme olanağı doğurur. Brecht seyircinin alımlamasındaki bu 

denli köklü değiĢimi ile amacı; seyircinin sahnedeki çeliĢkileri görerek, kendi 

düĢüncesiyle sonuçlar çıkarmasını ve bilinçlenmesini sağlamaktır. 

Brecht epik tiyatrosunu, dar anlamda dramatik olarak adlandırılan ve 

teorisi Aristoteles tarafından formüle edilmiş tiyatronun karşısına çıkarır. 

Riemann'ın Öklidci-olmayan bir geometri ortaya koyması gibi, Brecht de kendi 

tiyatrosunda "Aristotelesçi-olmayan" bir dramaturgi ortaya koyar. Bu benzetme 

tartıştığımız tiyatro biçimleri arasındaki ilişkinin rekabete dayanmadığını açıkça 

gösterir. Nasıl Riemann paraleller aksiyomunu reddettiyse, Brecht de 

Aristotelesçi katharsis yani kahramanın yaşamını yöneten kaderle özdeşleşerek 

duygulardan arınmayı reddetmiştir (Benjamin, 2011: 31). 

Aristoteles'in katharsis'ine, yani korku ve acıma aracılığıyla ya da korku ve 

acımadan arınmaya gelince, bu, yalnızca eğlendirici olmakla kalmayıp, doğrudan 

eğlence amacıyla gerçekleĢtirilen bir arınmadır (Brecht, 1993: 28). Brecht,  

Aristoteles‟in katharsis düĢüncesinde seyircinin yöneliĢini yetersiz ve seyirci için 

zararlı bulur. Bu yüzden Aristotelyen tiyatro anlayıĢına karĢı çıkarak, seyircinin 

oyun alanı veya oyuncu ile özdeĢleĢmesinden ziyade, kahramanın içinde 

bulunduğu duruma ĢaĢırmasını istemektedir. Brecht seyirci ve karakter arasındaki 

iletiĢimi Ģu Ģekilde açıklamaktadır; „‟Çünkü önemli olan gerek karakteri, gerekse 

ötekileri izleyiciye özümsetmekten çok, onun gözünde çarpıcı kılmaktır (Brecht, 

1993, s.81). ‟‟Bunun için seyirciyi düĢünselliğini etkileyecek ve özdeĢlemeye 

neden olacak tüm dramatik hileye karĢı seyirciyi bilinci açık halde, tiyatroda 

olduğunu unutturmayacak olan yabancılaĢtırma kavramını getirir. Bu Ģekilde 

yabancılaĢtırma efekti ile oyuncuyu, seyircinin kendisiyle özdeĢleĢmesini 

sağlamaktan alıkoyar. Böylece seyirciyi duygu ile değil kararla baĢ baĢa 

bırakmaktadır. Seyircinin, oyunlaĢtırılan oyunlara onları araĢtırıp inceleyen ve 



37 

eleĢtiren bir tutumla yaklaĢmasını sağlamaktadır. Dramatik tiyatronun 

“canlandıran” veya betimleyen anlayıĢı yerine “anlatan” tiyatroyu tercih ederken 

yabancılaĢtırma metodunu kullanır. Brecht yabancılaĢtırma efektini Ģu sözlerle 

açıklamaktadır: 

Söz konusu amaç uğrunda yabancılaştırma efektinin uygulanabilmesi için, 

sahne ile seyirci salonunun tüm büyüselliğinden arıtılması ve hipnotik alanların 

oluşmasının kesinlikle önlenmesi zorunluydu. Bu yüzden, epik tekniğin 

uygulandığı sahnelerde “akşamleyin oda”, “güz vakti sokak” gibi belli bir yerin 

belli bir zamandaki atmosferini yaratmaktan ve konuşma ritminde yapılacak 

düzenlemelerle belli bir havanın doğmasına ön ayak olmaktan kaçınılmıştır. 

Seyirciler, ne sahnede sergilenen alabildiğine duygusal olaylarla coşturuluyor, 

ne kasılmış kaslarla oynanan bir oyunun büyüsüne kaptırılıyordu. Kısacası, bir 

cezbe (trans) durumuna geçirilmiyor, sahne için önceden prova edilmemiş sözde 

doğal bir olay karşısında bulundukları yanılsamasına sürüklenmiyorlardı 

(Brecht, 1997: 159). 

Brecht gerçekçi tiyatronun aksine, oyun alanı ile seyir alanı arasında 

dördüncü duvar hissinin yaratılmasının önüne geçerek seyirciyi olaylarla yüz 

yüze getirmektedir. Brecht oyunlarında bu etki; prolog ve epilog, anlatıcının 

kullanılması, seyirciyle dolaysız iletiĢim kurması, Ģarkılar ve kiĢilerin 

tanıtılmasıyla gerçekleĢmektedir. Ayrıca yanılsamacı tiyatronun taklitçi 

yaklaĢımından ötürü oyun alanında yarattığı gerçekçi mekanlar yerine oyunun 

genel tavrını ve olaya hizmet eden kullanıĢlı mekanlar tasarlar. Epik Tiyatrosu, 

yabancılaĢtırma efektinin sağlanmasında salt oyuncuların yardımına baĢvurmaz, 

müzik (koro, Ģarkı) ve dekordan da (pano, film vb.) yararlanır (Brecht, 1997: 24).  

Bu sebeple dekoru seyircilerin gözü önünde değiĢtirme yoluna gitmiĢtir. 

Brecht‟in gösterimleri için kullandığı yabancılaĢtırma metodu ile seyircinin 

gerçekliğin eleĢtirel seviyesine ulaĢmasını ve gerçekliğin değiĢtirilebilir olduğunu 

öngörmesiyle oyun alanında eleĢtirel bir mesafe ortaya koymuĢtur. Bu sebeple 

Brecht, seyircinin sahnedeki olayın dıĢında kalıp gözlemci ve tanık konumunda 

olmasını hedefleyerek karĢısında; aktif, yorumlayan ve diyalektik sürecin içine 

giren seyirci oluĢturmuĢtur. Dramatik tiyatroda özdeĢleĢme yoluyla katharsise 

ulaĢarak elde edilen haz, Epik tiyatroda ise seyircinin kendi düĢünsel süreci 

sonucunda gerçekleĢir. Dördüncü duvarın kalkmasıyla beraber anlatıcı özelliğine 



38 

kavuĢan oyuncu, rol kiĢisiyle arasında bir uzaklık yaratarak seyircileri eleĢtiriye 

çağıran bir tutum takınmasını da sağlanmıĢtır. 

Artık, oyundaki kişilerle salt özdeşleşme içinde kalarak, kendisini eleştiriye 

kapalı, yani pratikte yararsız yaşantılara kaptırması önleniyordu seyircinin. 

Oynayış biçimi. sahnede sergilenen olayları bir yabancılaştırma işleminden 

geçiriyordu. Anlatılanın anlaşılabilmesi için gerekli bir yabancılaştırmaydı bu. 

Çünkü anlatılanların seyircilerde “pek doğal” nesnelerin izlenimini uyandırması, 

onların anlaşılmasını düpedüz önlemekteydi (Brecht, 1997: 30). 

Brecht ‟in oyunculuk anlayıĢında, oyuncunun karakter ile psikolojik bir 

özdeĢleĢme içerisine girerek, rolün içsel duygularına yaĢamak değil, karakteri 

göstermek olduğunun altını çizmiĢtir. Bu yaklaĢım ile amaç seyirciye rol kiĢisinin 

ne düĢündüğünü göstermektir. 

Oyuncu, sahnede bir değişim geçirerek oynadığı kişiye dönüşmez. Ne Lear, 

ne Harpagon, ne Şvayk'tır o; bunları seyircilerine yansılayan biridir. Söz konusu 

kişilerin konuşmalarını elden geldiğince özüne uygun olarak iletir seyircilere; 

insan konusundaki bilgisinin elverdiği ölçüde ilgili kişilerin davranış biçimlerini 

ortaya kor; ama böyle yaptığı için tümden değişip, oynadığı kişiye dönüştüğü 

kuruntusuna kendini kaptırmaz; dolayısıyla, seyirciyi de böyle bir kuruntuya 

sürüklemez (Brecht, 1997: 161). 

Bu durumda seyirci tiyatroda olduğunu unutmaz ve oyuncunun 

özdeĢleĢmediği rol kiĢisinden ötürü oyun alanındaki kiĢinin oyuncu olduğunu her 

daim hatırlar. Kısacası “oyuncunun sergilediği olayı, sahnede bir anlatıcı–

gösterici tutumuyla canladırmalıdır (Brecht, 1997: 159).‟‟ 

Brecht, tiyatro üzerine fikirlerini dile getirdiği yazılarında “seyirci olma 

sanatından” söz ederken “bir oyun karĢısında söz konusu olan, her seyircinin 

kendi Kristof Kolomb’u olmasıdır (Çamurdan, 2011: 68)” diye niteleyerek; 

seyircinin üretkenliğinin üstünde durarak, bakmanın ötesinde bir iĢlevselliği 

olduğunu dile getirir. Brecht’in, dramatik tiyatro ile epik tiyatroyu karĢılaĢtırdığı 

tabloyu inceleyerek seyirci üzerindeki düĢüncelerini inceleyebiliriz. 

  



39 

Çizelge 1. Dramatik Tiyatro ile Epik Tiyatro Arasındaki Farklar (Brecht, 1997: 

43-44) 

Dramatik Tiyatro Epik Tiyatro 

Eylemler üzerinden çalıĢır. Anlatıya baĢvurur. 

Seyirci sahnenin aksiyonuna karıĢtırılır. Seyirci tanık olarak gözlemleyeci konumdadır. 

Seyircinin aktivitesi tüketilir. Seyircinin aktivitesini uyarır. 

Seyircinin duygularının uyanması hedeflenir. Seyircinin yargıya ulaĢması sağlanır. 

Seyirciye bir yaĢantı sunulur. Seyirciye bir dünya görüĢü sunulur. 

Seyirci olayın içine çekilir. Seyirci olayın karĢısında tutulur. 

Telkinle çalıĢır. Kanıt (gerçek) ile çalıĢır. 

Seyircide alı konur. Seyircinin duyguları ertelenerek, bilgilere 

ulaĢması sağlanır. 

Seyirci özdeĢleĢme içindedir ve olayın içine 

dalmıĢtır. 

Seyirci, inceler durumda ve sahnedeki olayın 

karĢısındadır. 

Ġnsanın bilenen bir varlık olduğu kabul edilir. Ġnsan araĢtırılan ve incelenen bir varlıktır. 

Ġnsan değiĢtirilemez. Ġnsan değiĢtirilebilir ve değiĢebilir. 

Seyircinin ilgisi,oyunun sonu üzerine 

yönlendirilir. 

Seyircinin ilgisi, oyununun gidiĢi üzerine 

çekilir. 

Her sahne kendisinden sonra gelecek sahne 

için vardır. 

Her sahne kendi için vardır. 

Organik bir geliĢme vardır. Montaj tekniği kullanılır. 

Olaylar doğrusal geliĢir. Olayların geliĢimi kıvrımlarla doludur. 

Olayların akıĢı evrimsel bir zorunluluk içerir. Olaylar sıçramalıdır. 

Ġnsan statik bir nitelik taĢır. Ġnsan oluĢum süreci içinde verilir. 

DüĢünce varoluĢu belirler. Toplumsal varoluĢ düĢünceyi belirler. 

Duygu egemendir. Akıl (us) egemendir. 

Brecht‟in dramatik tiyatro ve epik tiyatronun farklarını tespit ettiği bu 

karĢılaĢtırma içerisinde, epik tiyatro sistemindeki sahnesel kuruluĢun epizotik 

anlatım kavramıyla tanımlanabilir. 

 

ġekil 13. Epizodik anlatım (Parkan, 1983: 34) 

Epizotik anlatımda, montaj tekniğiyle geliştirilen olaylar sıçramalı bir 

şekilde, eğriler çizerek yol alır ve seyircinin ilgisi oyunun yürüyüşü üzerine 

çekilir. Böylece seyirci, durak noktalarından yararlanarak, (Brecht'in 

oyunlarında “Ön oyunlar”) olaylar ve “Figun”lar üzerinde düşünme ve eleştirel 



40 

bir tutum alma olanağına sahip olur. Özdeşleşmeye dayalı dramatik anlatıma 

karşılık epizodik anlatımda özdeşleşme denetim altına alınmıştır; seyirci 

özdeşleşmeye tutsak edilmez. Bir başka deyişle, özdeşleşme seyirciyi katharsis'e 

götürecek boyutlara vardırılmaz (Parkan, 1983: 34- 35). 

Sonuç olarak Brecht, gösterimlerinde insanların yaĢama müdahale 

edebileceğini ve dünyayı değiĢtirebileceği inancı doğrultusunda, seyircinin 

gerçekler üzerinde düĢünmesini ve yargıya varmasını hedeflemiĢtir. Bu nedenle 

Aristotelyen tiyatro anlayıĢına karĢı çıkarak karĢısına Epik Tiyatro biçiminin 

kuramını geliĢtirmiĢtir. Seyircinin duygusal yolla bir edinim kazanmasının yerine, 

akıl yürüterek eleĢtirel bir yaklaĢım sergilemesini hedeflemiĢtir. Seyirciyi oyun 

alanı (tasarımıyla) ve oyuncu ile özdeĢleĢmesinin önüne geçerek tiyatro 

salonunda olduğunu unutmamasını sağlamıĢtır. Diyalektik materyalizmin bakıĢ 

açısıyla seyircinin, oyun alanındaki gördüklerine “ben de onun gibi davranırdım” 

yaklaĢımı yerine “ben bu koĢulda ne yapardım” diyerek eleĢtirel ve sorgular 

yaklaĢımın yapılmasını istemiĢtir. Tiyatrodaki dördüncü duvarın kaldırılmasıyla 

“taklit edenden ziyade anlatıcı‟‟ tiyatro anlayıĢını benimseyerek oyuncunun 

seyirci ile kurduğu iletiĢimde; benzetmeci bir üslup yerine göstermeci bir üslup 

kullanmasını gerekli görmüĢtür. 

Avrupa tiyatrosu, gerçekçi, doğalcı, karĢı–gerçekçi ve politik tiyatro 

çerçevesinde Ģekillenirken aynı anda önemli bir dönüm noktası içerisine girmiĢtir. 

Orta sınıfın belirleyiciliği altında giderek yazınsallaĢan ve diğer sanatlarla 

sentezleĢen tiyatroya karĢı, öncü sanat akımlarıyla birlikte dar kalıplarından 

kurtulmasını sağlamıĢtır. Gerçekliği betimleyen tiyatroya karĢı, çözümü zaman 

zaman Doğu tiyatrosunda bulan Batılı yönetmen ve kuramcılar, örneğin; sahneye 

tiyatrallik boyutu kazandıran Meyerhold, özdeĢleĢmenin önüne geçen oyunculuk 

yaklaĢımını geliĢtirirken Brecht, Çin ve Japon No tiyatrosunun kaynaklarından 

yararlanmıĢtır. Bu etkileĢimler, “batı tiyatrosu geleneğini yüzyıl baĢından bu yana 

sorgulayan kuram ve uygulamaları, tiyatro sanatının köklerine, insanın yaĢamsal 

gereksinimine doğru yönlendirdi (Candan, 2019: 115).” bu anlamda en köklü 

1931 yılında, Paris‟te “uluslararası sömürge panayırında gösteriler sunmaya gelen 

(Candan, 2010: 29)” Balili bir dans tiyatrosunu izleyen Antonin Artaud‟ur. 

Tiyatro ve Ġkizi kitabında bu gösteri için; Balililer tek sözcükle her Ģeyin, 

düĢleme ve gerçekleĢtirmenin sahne üzerinde nesnelleĢme ölçeğine orantılı olarak 



41 

değer kazandığı saf tiyatro düĢüncesini tam anlamıyla gerçekleĢtirmiĢler (Artaud, 

1993: 47)” der. Tiyatroyu yeniden, sanrı ve korku yönüyle, özerk ve saf yaratma 

düzlemine taĢıyan sahneleme anlayıĢından etkilenen Artaud, Avrupa tiyatrosunda 

eksik olan yaĢamsal anlamı bulur. Bu düĢünceler temelinde; 20. Yüzyıl‟ın ilk 

yarısında seyir alanı–oyun alanı ve seyirci– oyuncu iliĢkisine dair temel 

kırılmalarından bir tanesi Antonin Artaud ‟un (1896 – 

1948) yaklaĢımlarıyla gerçekleĢmiĢ, kendisinden sonra gelen birçok 

yönetmeni ve kuramcıyı etkisi altına almıĢtır. Sürrealist hareket çerçevesinde 

baĢlayan tiyatro serüveni kültürlerarası tiyatroya zemin hazırlayan düĢünceleriyle 

devam etmiĢtir. Doğu tiyatrosundan ve Bali tiyatrosundan edindiği etkileĢim 

sonucu bilinçaltı yoluyla ilkel ve bastırılmıĢ duyguları ortaya çıkartarak 

seyircinin ritüele dahil olabileceği bir tiyatro hedeflemiĢtir. Tiyatronun ilkel büyü 

törenlerindeki niteliklerini tekrardan kazanarak, bu törensel tiyatronun etki 

gücünü yaratmayı savunmuĢtur. Artaud; tiyatro gösterisinin bir ayin niteliği 

taĢıyarak, tiyatronun etki gücünün, ilkel büyü törenlerindeki gibi metafiziksel bir 

yapı içerisinde olması gerektiğini savunmuĢtur. Ayrıca alıĢılagelmiĢ olan gerçekçi 

Batı tiyatrosunun rasyonel kurgulara dayandırılmıĢ ve eklemli dilin ağırlıklı 

olduğu dramatik dile de karĢı çıkmıĢtır. 

Tiyatro düĢüncelerini kaleme aldığı Tiyatro ve Ġkizi kitabında tiyatro 

üzerine kuramsal düĢünceleri aktarmaktadır. Kitabın baĢlığı dahil olmak üzere, 

içeriği de eğreltilemeler üzerine izlenen denemelerden oluĢmaktadır. Artaud 

kitabında tiyatrosunu VahĢet Tiyatrosu olarak adlandırmaktadır. Sözünü ettiği 

vahĢet, fiziksel değil, ahlaki ve ruhsal olarak seyircinin kendisiyle olan 

yüzleĢmeye zorlayan bir vahĢettir. Bu bağlamda seyircinin sinirlerine temas 

ederek, onu gererek, seyircinin hipnotize olabileceği tiyatronun arayıĢına 

girmiĢtir. Artaud‟a göre tiyatro gösterisi, bir ayin niteliği taĢıyarak tiyatronun etki 

gücünün, ilkel büyü törenlerindeki gibi metafiziksel bir yapı içerisinde olması 

gerekmektedir. Sahnede canlandırılan oyundan öyle bir etkilensinler ki kalkıp 

onlar da oyuna katılsınlar (Pawlik, 2017: 17). Temelinde aktif, katılımcı, etken, 

gergin bir seyirci kitlesini var etmeyi amaçlamıĢtır. 

Çağının tiyatrosunun eksikliğini Ģu sözlerle ifade etmektedir; kesin olan Ģu 

ki, bizim her Ģeyden önce, sinirlerimizi ve yüreğimizi uyandıracak bir tiyatroya 

gereksinimimiz var (Artaud, 1993: 75). 



42 

 Artaud kendi tiyatrosunun izleyeceği yolu bu eksikliği tanımlayarak 

baĢlamıĢtır ve VahĢet Tiyatrosu‟nun içeriğini çağının; baĢlıca çalkantı ve 

kaygılarına yanıt veren konuları ve izlekleri oluĢturacaktır (Artaud, 1993: 107).  

VahĢet Tiyatrosu adı altında sahnelemek istediği ilk gösterisi olan 

Meksika‟nın Fethi oyunu buna bir örnektir. Tarihsel açıdan, Meksika‟nın Fethi 

sömürgeleĢtirme sorununu ortaya koyar. Artaud, Ġspanyolların yaptığı katliamı 

anlatan kendi senaryosunda Avrupa‟nın sömürgeci yaklaĢımlarını ve kendilerini 

baĢka ırklardan üstün görerek köleleĢtirmeye çalıĢtıkları süreci anlattığı oyunda 

Avrupa‟nın üstünlük fikrinin maskesini düĢürmeyi hedeflemektedir. Avrupa‟nın 

bir türlü sönmek bilmeyen üstünlük duygusunu, sert, acımasız ve kanlı bir 

biçimde yeniden yaĢatır (Artaud, 1993:110).  

Meksika‟nın Fethi gösterimi için, sahne uzamında metne bağımlılığı ortadan 

kaldırarak; “söz ve sözcüklerin engeli olmadan, doğrudan ruhun anlamlandırdığı 

ve duyguyu eski halk gösterilerine yeniden (Artaud, 1993: 108)” kavuĢturmayı 

planlamıĢtır. Böylece halk kökenli seyircinin, dolaysız anlatım ve imgeler yoluyla 

gösterimin içine çekilmesi sağlanacaktır. 

Artaud, Tiyatro ve Ġkizi kitabında tiyatro oyununun etkisini Ģu sözlerle ifade 

etmektedir: “Gerçek bir tiyatro oyunu, duyuların dinginliğini sarsar, bastırılmıĢ 

bilinçaltını özgür kılar, ve ancak güçlü kaldığında gerçek değerini kazanan güçlü 

bir baĢkaldırıya iter, seyircileri kahramanlara özgü, zor bir tutum takınmaya 

zorlar (Artaud, 1993: 26)”.  

Artaud ‟un bu sözlerinden yola çıkarak VahĢet Tiyatrosu‟ndaki temel 

amaçlardan biri; Aristotelyen yaklaĢımda seyircinin acıma ve korku duygusu ile 

arınmasından ziyade, seyircinin, kendi içerisinde bastırmıĢ olduğu duyguları 

bilinç dıĢından çıkartarak, kendisiyle yüzleĢmesi ile arınabileceğidir. “Seyircilerle 

eyleme geçmeyi ve onları organizmaları yoluyla en ince kavramlara kavuĢturmayı 

öneriyorum (Artaud, 1993: 72)” sözleriyle seyircide yaratmak istediği katharsisi 

“tümsel bir yaĢantıya dönüĢmesiyle (Candan, 1997: 183)” gerçekleĢtirerek, 

gösterim baĢladığı andan itibaren “vahĢet ve dehĢet” yoluyla arınmasını 

sağlamayı hedeflemektedir. 

Tiyatro, seyircinin cinayete yatkın eğilimlerini, erotik saplantılarını, 

yabanıllığını, karabasanlarını, yaşam ve nesneler karşısında ütopik duyumunu, 



43 

hatta kana susamışlığını içeren düşlerini gerçekten sergileyemediği, onun 

düzmece ve aldatıcı bir düzlemde değil, içinden geldiğince arınmasını 

sağlayamadığı sürece kendini bulamaz, yani, gerçek bir yanılsama aracı olmaz 

(Artaud, 1993: 81). 

Burada sözü edilen “cinayete yatkınlık, erotik saplantı, kana susamıĢlık” 

gibi duygular üzerinden Artaud‟un tiyatrosundaki seyirci ve oyun alanı iliĢkisini, 

Sigmund Freud‟un “The Uncanny (1919)‟‟adlı yazısında belirttiği “bastırılanın 

geri dönüĢünden” kaynaklı tekinsizlik duygusuyla açıklamak ulaĢılmak istenen 

gayeyi ortaya koymak açısından önemlidir. Freud makalesinde “baskı altında 

tutulanın –özellikle ölümle ilgili konuların ve hadım edilme korkusunun- yabancı, 

bilinmedik bir biçimde ortaya çıkması olarak tanımladığı tekinsizlik duygusunu 

yaratan sanat yapıtlarının izleyici/okuyucu üzerindeki‟ etkilerinden yola çıkar 

(Yanıkkaya, 2003: 40).” Bahsedilen tekinsizlik duygusu baskı yoluyla yok 

sayılmıĢ bilindik bir olgunun (imge, olay, kiĢi, nesne vb.) tekrar ortaya çıkma 

sürecidir. Freud‟a göre “tekinsiz bir deneyim, ya bastırılmıĢ çocukluk 

kompleksleri bir izlenimle yeniden canlandırıldığında ya da aĢılan ilkel inançlar 

bir kez daha doğrulanmıĢ gibi göründüğünde ortaya çıkar (Freud,1919: 17). ” 

Artaud‟un oyunlarını ele alacak olursak seyircinin sinir sistemine saldırıp, bilinç 

dıĢına atmıĢ olduğu duygularla yüzleĢtirerek arınmasını ve bu duygulardan 

kurtulmasını hedeflemiĢtir. Bu sebeple Artaud duygular veya psikolojik 

semptomları oyun alanında somutlaĢtırarak, seyircinin tekinsizlik duygusu içinde 

bastırılmıĢ olguların geri dönüĢüyle kendisini tanımasının ve sorgulamasının 

yolunu açmaktadır. 

Artaud‟un VahĢet Tiyatrosu‟ndaki bir diğer ana hedefini seyirci ve oyun 

alanının konumlanıĢ biçimi oluĢturmaktadır. Seyirci için tiyatroya sadece oyunu 

izlemek için değil; oyuna dahil olabilmesini sağlayacak bir ortam yaratılması 

düĢüncesini taĢımaktadır. Bu bağlamda seyircinin konfor alanını ortadan 

kaldırarak; oyuncu ve seyirci arasında kıĢkırtıcı ve eyleme geçirici bir iliĢki 

kurulmasını sağlamayı hedeflemiĢtir. Oyun alanı ve seyir alanını ortadan 

kaldırarak yaklaĢımını Ģu ifadeler ile belirtmektedir; 

Biz, sahne ve salonu ortadan kaldırıyoruz, onun yerine bölümlere 

ayrılmayan ve hiçbir geçiti olmayan, ayrıca, olayın tiyatrosu da olacak tek bir 

alan olsun istiyoruz. Seyirci ile gösteri, oyuncu ile seyirci arasında dolaysız bir 



44 

iletişim kurulmalı, seyirci, gösterimdeki olayın ortasında kalmalı ve oyun 

kendisini her taraftan bir ağ gibi sarmalıdır (Artaud, 1993: 85). 

Artaud, “sahneyi ve salonu iletiĢimi olanaksız iki kopuk dünya kılma yerine 

(Artaud, 1993: 76)‟‟, seyirci ve oyuncunun buluĢma noktasına çevirmektedir. Bu 

nedenle yaĢam ve sanat arasında ayrım olmadığını savunarak, tiyatronun 

gerçeklerle bütünleĢmesi gerektiğini düĢünmektedir. Bir baĢka değiĢle yaĢamla 

tiyatro arasında, artık gözle görülür bir kopukluk, ne de bir kesilme olacaktır 

(Artaud, 1993: 110). Dolayısıyla oyuncu kadar seyirci de kendisini sahnedeki 

gerçek yaĢamın içinde bulacaktır. Böylece tiyatro oyununun seyirciyi ipnotize 

etme gücünü ortaya çıkartarak kendinden geçmesini ve bastırılmıĢ bilinçaltını 

özgür kılınması mümkün olacaktır. Bu bağlamda çerçeve sahneyi red ederek, 

tiyatroyu alıĢılmıĢ mekan algısını kırıp tiyatro salonlarının dıĢına çıkartmayı 

hedeflemiĢtir. 

Günümüzdeki tiyatro salonlarını bir yana bırakıp, bir hangar ya da bir tahıl 

deposunu alarak, onu bazı kiliselerin ya da kutsal yerlerin mimarisine göre 

yeniden düzenleyeceğiz (Artaud, 1993, s.85). 

Ayrıca tiyatronun metne olan bağını ortadan kaldırarak, sözden bağımsız bir 

dil oluĢturmaya çalıĢmıĢtır. Bu dili fiziksel boyuttaki uzamda, jestler, imgeler ve 

göstergelerin anlamlarıyla kurmaktadır. Sahnede sözel olmayan bütün araçları 

kullanarak; oyuncunun bedeni, dans, mimari, ıĢık, vb. bütünsel bir ifade biçimi 

ortaya koymuĢtur. Artaud‟un seyirci üzerinde yaratmak istediği kıĢkırtma ve 

coĢku düĢüncelerini The Living Theatre‟ın gösterimlerinde hayat bulduğunu 

söyleyebiliriz. Ayrıca Artaud‟un tiyatro üzerine olan düĢünceleri ve tasarıları 

Grotowski, Robert Wilson, Barba, Peter Brook gibi yönetmenleri önemli ölçüde 

etkilemiĢtir. “Avant- Garde Tiyatro‟‟ kitabında Christopher Innes, Artaud‟un 

ardıllarına etkisini Ģu sözlerle ifade etmektedir: 

Ödünç aldıkları düşünceleri, kendilerine ait biçimlere katarak melezleştiren 

ve böylece kendi tarzlarını oluşturan Schechner ya da Beck ve Malina gibi 

takipçilerinden farklı olarak Peter Brook ve Charles Marowitz özel olarak 

Artaud‟nun yazılarını 1964‟te yaptıkları çalışmaya temel olarak almışlardır. 

Onların “Vahşet Tiyatrosu” deneyi oyuncular için bir eğitim olarak 

tasarlanmıştır ve içlerinde Artaud‟nun gerçeküstücü oyuncuyu Kan 



45 

Fışkırması‟nda bulduğu bir dizi gösteriyle sonuçlanmıştır. Bu çalışmanın 

sonuçları Genet‟nin “Paravanlar” ve Brook‟un sahnelediği “Weiss‟in 

Marat/Sade” oyununun çarpıcı prodüksiyonunda yansımıştır (Innes, 2004: 92).  

Sonuç olarak Artaud tiyatro yaklaĢımında yaratmak istediği dilin 

çerçevesini seyirci odaklı oluĢturarak, oyun alanı–seyir alanı iliĢkisine ve 

seyircinin iĢlevleselliğine farklı bir bakıĢ açısı getirmiĢtir. Bilinç dıĢına atılan 

duyguları ortaya çıkarmak için, Ģiddeti seyirciyi sarsmak için kullanan Artaud; 

seyir alanı–oyun alanı arasındaki ayrımı ortadan kaldırarak, mekanın 

sınırlamasını aĢmıĢtır. Seyirci ile dolaysız bir iletiĢim sağlayarak, seyircinin 

direncini kırıp ilkel törenlerde, büyü uygulamalarında veya ritüel törenlerde 

olduğu gibi korkutularak, vahĢetle, ĢaĢırtılarak arınmasını amaçlamıĢtır. 

1960‟lı yıllarla beraber tiyatronun tinsel ve ritüel yönüne önem veren bir 

diğer isim Jerry Grotowski (1933-1999)‟dir. Grotowksi‟nin tiyatrodaki 

arayıĢlarının ve gösterimlerinin merkezini oyuncu – seyirci iliĢkisi 

oluĢturmaktadır. Buna bağlı olarak gösterimlerinde oyun alanı – seyir alanı 

üzerinde fiziksel düzenlemeler yaptığı görülmektedir. Grotowski “Yoksul Tiyatro 

kuramını geliĢtirdiği Teatre 13 Rzedows (13 Sıra Tiyatrosu)‟u” edebiyat ve 

tiyatro eleĢtirmeni Ludwik Flaszen ile beraber Polonya‟nın Opole kentinde 

kurmuĢ; 1959 ‟dan 1964 yılına kadar klasik metinler üzerine çalıĢmalarını 

gerçekleĢtirmiĢtir. Tiyatro araĢtırmaları süresince anlayıĢını iki soru üzerine 

temellendirmiĢtir: (1) Tiyatronun özü ve diğer sanat dallarından tiyatroyu ayıran 

nedir?, (2) Tiyatroda oyuncu–seyirci iliĢkisi nasıl ve ne boyutta olmalıdır? 

Towards a Poor Theatre (Yoksul Tiyatroya Doğru) adlı kitabında tiyatroya 

yaklaĢımını Ģu sözler ile ifade etmektedir: 

İlk etapta eklektizmden kaçınmayı, tiyatroyu disiplinlerin bileşimi olarak 

nitelendirilmesine karşı çıkmaya çalışıyoruz. Tiyatroyu belirgin bir şekilde diğer 

performans ve gösteri kategorilerinden ayıranın ne olduğunu tanımlamaya 

çalışıyoruz. İkinci olarak çalışmalarımızda ve prodüksiyonlarımızda oyuncu – 

seyirci ilişkisinin detaylı bir şekilde incelenmesidir. Tiyatro sanatının çekirdeği 

(özü) olarak, oyuncunun kişsel tekniği ile sahne tekniği olduğunu düşünüyoruz 

(Grotowski, 2002: 15). 



46 

Yoksul Tiyatro kavramının temelini oluĢtururken, tiyatronun tüm 

unsurlarının (seyirci, dekor, kostüm, ıĢık, vb.) varlığını sorgulayarak; tiyatroya 

özgü iletiĢimin ve tiyatronun özünü oluĢturan dinamiklerin arayıĢına girdiğini 

görmekteyiz. Özellikle 20. Yüzyıl‟ın ikinci yarısından sonra tiyatro sahasında 

kullanılmaya baĢlayan film, multimedya ve sinema tekniklerin çoğalmasıyla 

beraber sahne dilinin karmaĢıklaĢtığını kendi özünden koptuğunu söyleyebiliriz. 

Tiyatronun, televizyon ve sinema ile yarıĢma arzusuna karĢı çıkan Grotowski, 

düĢüncelerini daha radikal bir noktaya taĢıyarak tiyatronun özüne ait olmadığını 

düĢündüğü tüm araç–gereçlerden arındırarak; müziği, temsili dekoru ve 

yanılsamacı ıĢık ve makyajı kaldırarak; kostümsüzlüğü ya da mümkün olan en 

yalın kostümü gündeme getirerek, dıĢsal olan her Ģeyi bir kenara bırakarak; 

“oyuncuyu bu sorunun merkezine oturtur (Birkiye, 2006: 17).‟‟ Çünkü tiyatronun 

özünü yakalayabilmek için ayrıntılardan sıyrılması gerektiğini düĢünmektedir. Bu 

bağlamda Grotowski tüm sorularına cevabı Ģu söylemi ile vermektedir: “Tiyatro 

oyuncu ve seyirci arasında gerçekleĢen Ģeydir (Grotowski,2002: 19)”. Tiyatroyu 

tiyatro yapan en sade biçimiyle oyuncu ve seyircidir görüĢüyle sahnelemelerinde 

minimalist (indirgemeci) bir tutum sergiler. 

Çağının tiyatrosunu değerlendirirken “Zengin Tiyatro (kusurları açısından 

zengin)” olarak nitelendiren Grotowski: “Zengin Tiyatro, sanatsal kleptomaniye 

(çalma hastalığı) dayanmaktadır (Grotowski, 2002: 19)” ifadelerini kullanır. 

EleĢtirdiği Zengin Tiyatro anlayıĢı, diğer sanat dallarının (resim, mimari, müzik, 

teknik donatım) sunduğu imkanlardan yararlanarak “sentetik” bir yapının 

oluĢturduğu ve buna bağlı olarak tiyatronun asimile edilmesidir. Grotowski, 

“Zengin Tiyatro” olarak nitelendirdiği bu tiyatro yaklaĢımının karĢı tiyatroda 

yoksullaĢmadan yana olmasıyla; Wagner‟ın BirleĢik Sanat Yapıtı 

(Gesamtkunstwerk) anlayıĢına, Meyerhold ve Piscator gibi birçok tiyatro 

kuramcısı ve yönetmenin karĢısında yer almaktadır. Tiyatro, diğer sanat dallarıyla 

sentezlenmiĢ bir yapı oluĢturmasından ziyade çerçevesini belirleyerek kendi iç 

dinamiklerini keĢfetmelidir. 

Tiyatro kendi sınırlarını belirlemelidir. Tiyatro sinemadan daha zengin 

olamıyorsa eğer, bırakın yoksul kalsın. Televizyon kadar cömert olamıyorsa, 

bırakın yalın olsun. Eğer teknik bir cazibe yaratamıyorsa, dışardan gelen tüm 

teknik donatımdan vazgeçsin (Grotowski, 2002: 41). 



47 

Grotowski ‟nin yoksullaĢma ile alakalı tüm bu telkinlerinin en önemli 

nedeni, tiyatronun kendi estetiğini oluĢturan iki temel unsur olan “seyirci ve 

oyuncunun” organik etkileĢiminden doğacak olan büyülü atmosferin etkisidir. 

Oyuncunun sahne uzamında her büyülü eylemi “canlı organizmanın yakınlığı 

(Grotowski, 2002: 41)” sayesinde olağanüstü, coĢkunluğun yaĢanacağını bir 

buluĢma haline dönüĢecektir. 

Bırakın en sert ve şiddetli sahneler izleyiciyle yüz yüze gelsin ki seyirci 

oyuncunun elinin uzanabileceği mesafede olsun, oyuncunun nefesini hissedip 

terinin kokusunu duyabilsin. Bu bir oda tiyatrosunun gerekliliğini ifade eder 

(Grotowski, 2002: 42). 

Grotowski‟nin ifade ettiği bu sözler gösterimlerin temelini oluĢturan 

“algısal, doğrudan, canlı komünyondan doğan oyuncu seyirci iliĢkisi‟‟ öğesini 

güçlendirdiğini göstermektedir. ÇalıĢmalarının devamında seyir alanı ile oyun 

alanı arasındaki ayrımı ortadan kaldırarak, tiyatroyu çevreleyen donanım 

özelliklerinden vazgeçmeyi tercih eder. Grotowski ilk önemli oyunu olan 

Byron‟un Cain‟inde (1960), oyuncularla seyirci arasındaki uzaklık sadece ön 

sahnenin ve seyirci koltuklarının arasındaki koridorun kullanılmasıyla 

uygulamıĢtır (Innes, 2010: 204). Bu uygulama bir anlamda, Theatre du Vieux-

Colombier‟ın kurucusu olan Jacques Copeau‟nun sahne ağzı ıĢıklarını, “oyuncu 

ve seyircinin direkt kontağını mümkün kılacak fonksiyonel ve basit bir dekor 

anlayıĢıyla bütün aĢırı süslemeleri (Aydın, 2008:2)” kaldırmasına benzer 

biçimdedir. Copeau‟nun ayrıca “oyuncu sahne kadar çıplak bırakılmalıydı; ancak 

o zaman kendini açıkça ve basit bir Ģekilde ifade edebilirdi (Eldredge and Huston, 

1978: 20)” düĢüncesi de Grotowski ile örtüĢmektedir. 

Seyir alanı ve oyun alanının bu yönden ele alınması, oyuncu–seyirci ve 

oyun alanı– seyir alanı iliĢkisinde sonsuz çeĢitlemelerin yapılmasını mümkün 

kılmaktadır. Oyun alanı ve seyir alanı arasındaki sınırın ortadan kalkmasıyla 

beraber “oyuncu seyirci arasında oynayabilir‟‟, “seyirci oyunun içerisinde yer 

alabilir‟‟, “seyirci sadece gözlemci olarak alanda bulunabilir” gibi çeĢitlilik 

imkanı oluĢturulmuĢtur. Tiyatronun oyuncu ile seyirci arasındaki buluĢma olarak 

nitelendirerek, gösterimlerinde seyriciyi katılımcı, tanık ve gözlemci misyonu ile 

değerlendirir. Sahneyi aradan çıkartarak, bütün sınırları kaldırarak, oyuncu ile 

seyirci arasındaki mesafeyi de ortadan kaldırmıĢtır. Uzama çevresel bir tiyatro 



48 

yaklaĢımıyla bakmıĢ, izleyici ve oyuncu arasında yakın bir temas sağlamıĢtır 

(Birkiye, 2006: 7). 

Grotowski, edebiyat eleĢtirmeni Ludwig Flaszen ile beraber 1959 yıldında 

Polonya‟da kurmuĢ olduğu Tiyatro Laboratuvarında, tiyatronun özünü oluĢturan 

“oyuncu‟‟ üzerine çeĢitli yöntem arayıĢlarına girmiĢtir. Oyunculuğu, 

kendiliğindenliği yoluyla açığa çıkan fiziksel ve ruhsal aksiyonu üzerine kurarak, 

psiko-dramaya yer veren ve bedenin düĢünmesini sağlayan bir metod geliĢtirir. 

Oyuncunun beden ve vokali üzerinde yaptığı çalıĢmalar ve yoksul bir üslupla 

edindiği hakimiyet sonucunda; oyuncunun sahne üstünde sergilediği 

olağanüstülük ya da sıradan–doğal dıĢı davranıĢlar, bir zamanlar Ģaman / 

büyücünün kabile üzerinde yarattığı etkiye benzer biçimde, seyirci karĢısında bir 

etki yaratacaktır (Karaboğa, 2018: 104). Bu etkinin kuvvetini arttırabilmek amaçlı 

oyuncuyu makyaj, maske, dekor vb. dıĢ etkenlerden mahrum bırakarak tüm 

çıplaklığıyla oyundaki mevcudiyetini sağlamasını ister. Oyuncu kendi gövdesini, 

kendi yüz kaslarını kullanır (Özüaydın, 2006: 111). Bir anlamda “oyuncu 

izleyiciye kendini sunarken aracı sadece bedenidir (Birkiye, 2006:18).‟‟ 

Yoksul Tiyatro ile tiyatronun özünde bulunmayan bütün yan sanatlardan 

ayıklanarak oyuncu ile seyirciyi karĢı karĢıya gelmiĢtir. Grotowski, tiyatroyu 

diğer sanat dallarından ayıran en büyük özellik olarak “Ģimdiki zaman” sanatı 

oluĢuyla değerlendirerek; seyirciyle kurulacak olan iliĢki, iletiĢim gücü ve 

etkileĢiminden yola çıkarak seyircide açabileceği eylem alanını göz önünde 

bulundurmuĢtur. Bu bağlamda “seyirciyi oyuna katan, seyirci ile bütünleĢen, bir 

olay, bir yaĢantı, bir tören olan tiyatroyu yeğlemekte ve savunmaktadır (ġener, 

2006: 267).‟‟ Ġlk uygulamalarında seyirciyi oyuna aktif olarak katarak ilkel 

ritüellerin temel düĢüncesini uygulamaya çalıĢır. Daha sonrasında 

gerçekleĢtireceği gösterimlerde seyirci gözlemci ve tanık misyonunda 

değerlendirir. Seyircinin konumu ve iĢlevselliği her gösterimde farklılık 

göstermektedir. 



49 

 

ġekil 14. Apocalypsis  

Kaynak: Cum Figuris (1979) 

Grotowski‟nin Tiyatro Laboratuvarında yaptığı çalıĢmalar sonucunda 

sahnelediği oyunlardan biri, Apocalypsis Cum Figuris oyunudur. Oyunda oyun 

alanı ve seyir alanını tek bir uzamda, oyuncu ve seyirciyi iç içe kullanarak 

tasarlamıĢtır. Böylece oyuncu ve seyirci yüz yüze gelmiĢtir. Apocalypsis Cam 

Figuris oyununun sahneleme Ģekli, Grotowski‟nin Yoksul Tiyatroya Doğru 

kitabında belirttiği; Bırakın en Ģiddetli sahneler seyirciyle yüz yüze yaĢansın ki 

seyirci oyuncunun elinin uzanabileceği bir yer olsun, onun soluğunu 

hissedebilsin, terinin kokusunu duyabilsin. Bu bir oda tiyatrosunun gerekli 

olduğunu gösterir (Grotowski, 2002: 21)” sözlerini doğrular nitelikteydi. Kilisede 

gerçekleĢen gösterimde, “boĢ bir alanda yer alan az sayıda seyirci, kendisini 

gerçek bir duruma seyirci olmaktan çok tanık konumunda buluyordu (Candan, 

1997: 195)” Buradan yola çıkarak Grotowski ‟nin gösterimlerinde seyirci 

sayısının da önemli olduğu sonucu çıkmaktadır. Çünkü gerçek ve dolaysız bir 

oyun için az sayıda seyirci önünde oynamak ve sahici bir oyun yaĢantısına 

elveriĢli mekanının seçilmesi gerekmektedir. 

Grotowski tiyatroyu tanıkları (seyirci) içine alan bir ritüel olarak 

göstermektedir. Bu durumda seyirciyi farkında olmadan oyunun içine katarak, 

psikolojik olarak vereceği tepkiye göre oyuncunun fiziksel uzaklığını 

tanımlamaya çalıĢmıĢtır. Ona göre; “her gösteri biçimi için uygun olan seyirci–

oyuncu iliĢkisini yakalamak ve verilen kararı fiziksel düzenlemelerde 

somutlaĢtırmaktır (Grotowski, 2002: 21).” Bu açıdan değerlendirildiğinde 



50 

Apocalypsis Cum Figuris oyunu, seyircinin tanık misyonu taĢıdığını 

söyleyebiliriz. Apocalypsis Cum Figuris oyunu oyunculuk araĢtırmaları ve 

doğaçlamalar esnasında ortaya çıkma özelliğine sahiptir. YapılandırılmıĢ bir 

metne sahip olmayan oyun, provalar sürecinde sözcükler üzerine yapılan 

doğaçlamalar ya da belli alıntılar üzerine kuruluydu. Braun oyunun tasarımıyla 

alakalı Ģu ifadeleri kullanmaktadır: 

Önceden inşa edilmiş bir sahne düzenlenmesi bulunmaması gibi, 

izleyicilerin rolleri hakkında belirlenmiş bir politikanın da olmadığı görülecekti. 

Tanıklar vardı, evet; ama buna bel bağlamak olanaksızdı (... ) İşkencenin sonuna 

yaklaşırken, Budala, düştüğü yerden dizlerinin üstüne yavaşça doğrulup kör, 

görmeyen, her şeyi bilen bir bakışla kendinden birkaç santim uzakta oturan 

seyircilerin yüzlerini ve akıllarından geçeni okumak için döndüğünde, bu sessiz 

sohbete tanıklık eden odanın etrafındaki diğer izleyicilerin yaptığı gibi, kendi 

pozisyonlarını ve tepkilerini seçenler seyircilerin kendileridir (Braun, 2013:226).  

Grotowski seyircinin bu deneyimini çözümleyebilmek için 1969‟dan 1979 

yılına kadar yeni versiyonlarıyla sahnelediği Apocalypsis Cum Figuris oyununun 

bitiminde, oyuncularla beraber seyircilerle izledikleri gösterinin üzerinde 

yarattığı izlenimleri tartıĢırlar. 

 

ġekil 15. Le Prince Constant  

Kaynak: (Sadık Prens - 1966) 



51 

Grotowski‟nin gösterimlerinde tamamlanmıĢ, sonuca ulaĢmıĢ bir ürünün 

sunumundan çok, oyuncu–seyirci iliĢkisi üzerine bir deney, ucu açık bir süreç söz 

konusudur. Bu yüzden Grotowski, prova çalıĢmalarında ilk olarak oyun alanıyla 

seyircinin alanının biçimi üzerine düĢünmektedir. Le Prince Constant (Sadık 

Prens) oyununda, sahne uzamıyla seyirci uzamını tahta bir perde yardımıyla 

keskin bir biçimde ayırmaktadır. Seyirci, adeta, ringdeki bir hayvanı 

seyredermiĢçesine ya da ameliyata tanıklık eden bir tıp öğrencisi olarak 

nitelendirerek seyirciyi sahne uzamına üstten bakacak Ģekilde konumlandırmıĢtır. 

Le Prince Constant (Sadık Prens)‟ta seyirci aksiyonun yer aldığı oyun alanından 

tamamen kopartılmıĢtır. Grotowski‟ye göre sanılanın aksine seyircinin oyunu 

coĢkusal katılımı belli bir uzaklıkta, “gözlemci” konumunda olmasıyla mümkün 

hale gelecektir (Çivi, 1992: 241). 

Tiyatro Laboratuvarı‟nın uzun süre boyunca araĢtırmaları ritüel tiyatronun 

olanaksızlığını ortaya koymuĢtur. Grotowski‟nin Sadık Prens gösteriminde 

tasarladığı oyuncu–seyirci iliĢkisi ve oyun alanı ile seyir alanı tasarımı; seyirciyle 

oyuncu arasındaki uzaklığın azaltıldığında ve yüz yüze bırakıldıklarında, 

seyircide yadırgama etkisinin ortaya çıkmasının daha kolay olacağını düĢündüğü 

için belli bir uzaklığın yaratılması gerektiğini ön görmüĢtür. Seyirciler tahta 

perdenin arkasında durarak, sadece kafalarının görüneceği Ģekilde oyunu 

seyretmiĢlerdir. Seyirci için oluĢturulmuĢ bu perspektif, kopukluğu ve mekan 

aracılığıyla yüklenen ahlaki durum seyircinin üstten bakıĢıyla anlam kazanmıĢtır.  

Grotowski, tiyatro yaĢamını temel olarak beĢ evreye ayırır (Birkiye, 2006: 

17). Prodüksiyon Tiyatro, Para Tiyatro, Kaynak Tiyatro, Nesnel Oyun ve Araç 

Olarak Sanat Dönemi. Birbirlerinin peĢi sıra gelen bu dönemler aynı zamanda 

birbirinden beslenen süreçlerdir. Grotowski‟nin tiyatroya dair düĢüncelerine, 

araĢtırmalarına ve sahneleme örneklerine bakıldığında yaĢadığı süreçlerde sürekli 

oyuncu ve seyirci düzleminde tiyatroyu ele alarak onlara farklı biçimler aradığı 

görülmektedir. Ġlk dönemlerinde bir gösterimin amacı “bir Ģaman gibi, sihirli bir 

aksiyon yaratmalı ve seyirciyi katılıma itmelidir (Genç, 1992: 17)‟‟, sonraki 

dönemlerinde ise seyirciyi tanık ve gözlemci misyonu ile değerlendirmektedir. 

Pontedera‟daki çalıĢma merkezinde son prodüksiyonu olan “Aksiyon‟‟u 

yaratırken” Haiti türkülerinden, Ortadoğu‟nun dinsel ayinlerinden ve buna benzer 

çeĢitli kaynaklardan sessel ve devinimsel motifleri bir araya getiren bir gösterim 



52 

oluĢturmuĢtur (Candan, 2010:30) “Günümüzde Grotowski‟nin çalıĢmalarını 

devam ettiren Thomas Richard, “Aksiyon‟‟u 2003-2005 yıllarından “KesiĢen 

Yollar” projesi kapsamında Kapadokya ve Aya Ġrini ile değiĢik mekanlarda yapay 

bir ritüel olarak sergilenmeye devam etti. 

Günümüzde çağdaĢ tiyatroya yön veren yenilik hareketlerinin doruğuna 

çıkaran Grotowski, kurduğu Tiyatro Laboratuvarında oyuncunun yaratım 

teknikleri üzerine ve tiyatronun sahnelemesinde oyuncu–seyirci ve buna bağlı 

olarak oyun alanı–seyir alanı tasarımlarıyla önemli izler bırakmıĢtır. ÇağdaĢ 

tiyatro sahnelemelerinde “Yoksul Tiyatro” kavramından doğan farklı biçimleri ve 

sahnelemeleri rastlamak mümkündür. Grotowski ‟ye göre öncelik oyun 

mekanının doğru seçimi ve seyirci ile kurulacak iliĢki sonucunda gerçek ve 

dolaysız bir oyun yaĢantısı kurmaktır. Oyun alanını özetle “sahici yaĢantıya 

elveriĢli, var oluĢsal bir yer (Candan, 1997: 194)” olarak görür. Grotowski‟nin 

gösterimlerinde oyuncu–seyirci iliĢikisi ve oyun alanı–seyir alanına getirdiği 

yenilikçi düzenlemeler seyircinin iĢlevselliğini çeĢitlendirdiği gibi seyircinin 

özgürleĢmesinin de önünü açmıĢtır. 

Sonuç olarak, Modern dönem olarak kabul edilen 19. Yüzyılın ikinci yarısı 

ve 20. Yüzyılın ikinci yarısına kadar geçen süreçte; gerçekçilik, doğalcılık, 

izlenimcilik, sembolizm, politik tiyatro, epik tiyatro, törensel / coĢku tiyatrosu 

gibi birçok akımın ve üslubun ortaya çıktığı görülmektedir. Ayrıca aynı dönemde 

tiyatro sahasına yeni bir yaratıcı unsur olan yönetmenin girmesiyle birlikte tiyatro 

sahnelemelerinde; oyuncu – seyirci, oyun alanı – seyir alanı, tiyatro mekanı – 

seyirci vb. iliĢkiler ile seyircinin iĢlevselliği, misyonu ve konumu üzerinden 

birçok düĢüncenin ortaya atıldığı görülmektedir. 

Ġlk sahneye koyucu olarak bilinen Saxe–Meiningen Dükü II. Georg ile 

birlikte gerçekçi ve doğalcı akımların temsilcileri olan Andre Antoine, Otto 

Brahm ve Kostantin Stanislavski gibi yönetmenlerin yanılsamacı ve özdeĢleĢme 

ilkesiyle sahneye taĢıdığı oyunlarda oyun alanı–seyir alanı arasında saydam bir 

dördüncü duvar oluĢturulması hedeflenmiĢtir. Seyircinin, oyun alanında yaratılan 

somut kurgu dünyasıyla özdeĢleĢme içerisine girmesini ve her Ģeyi gerçek olarak 

algılamasını sağlayacak giriĢimlerde bulunmuĢlardır. Bu durum da seyircinin 

oyun alanı – seyir alanı ayrımına bağlı kalarak, yanılsamanın yaratıldığı çerçeve 

sahneden belli bir uzaklıkta konumlanmıĢtır. Seyirci bulunduğu konumda, 



53 

hareketsiz ve edilgen bir iĢlevsellikte oyuncu kiĢisiyle empati kurulması üzerine 

oyun alanı–seyir alanı iletiĢimi sağlanmıĢtır. Bu iletiĢimin süreci seyirci, dolaylı 

yoldan oyun kiĢilerinin iç dünyasının yansımasına inanmasıyla bu süreç 

baĢlamaktadır. KarĢı–gerçekçi ve tarihsel avangardlarla beraber baĢlayan 

yanılsamacı üslubun reddi seyir alanındaki seyirciyi birçok yönde etkilemiĢtir. 

Özellikle Meyerhold ve Artaud‟un alıĢılagelmiĢ tiyatro sahnelerinden; fabrika, 

hangar, tren istasyonu vb. yerlere tiyatro gösterimlerini taĢıma arzuları, Appia, 

Craig gibi tiyatro insanlarının tiyatronun görselliğine ve ritmine vurgu yapması, 

tarihsel avangardların çağının ruhunu yakalayan gösterimlere imza atması, 

Piscator‟un teknolojik araçları oyun alanında kullanması, dramatik tiyatronun 

karĢısına Brecht‟in epik anlayıĢı getirmesi, tiyatronun özüne dönüĢ giriĢimlerinin 

Grotowski ile beraber uygulanabilir hale gelmesiyle birlikte; seyirci–oyuncu, 

oyun alanı–seyir alanı düzeni ve buna bağlı olarak seyircinin konumu ve 

iĢlevselliğinin çok çeĢitlendiği görülmektedir. Bu yaklaĢımların ortak özelliği ise 

“seyircinin özgürleĢmesine” yönelik giriĢimlerdir. Bu özgürleĢme ilk olarak 

seyircinin edilgen bir konumda yazarın dayattığı anlamı anlamak 

zorunluluğundan sıyrılmasıdır. Ġkinci olarak ise seyirciye zihinsel ya da fiziksel 

olarak eylem alanı açabilme giriĢimi içerisinde düzenlemelere gidilmesidir. 

KarĢı–gerçekçi eğilimler ve tarihsel avangardlar ile baĢlayan bu süreç gerçek ve 

doğalcı akımların yanılsama yaratma ve özdeĢleĢme düĢüncesine yaptıkları 

müdahalelerle birlikte dördüncü duvar ilkesini kaldırmasıyla baĢlamıĢtır. Oyun 

alanında yaratılan atmosferde seyircinin etken bir konumda anlamın üretilmesine 

ortak olunmasının yolları aranmıĢtır. 

Ayrıca seyircinin konumuna iliĢkin gerçekleĢtirilen oyun alanı–seyir alanı 

düzenlemeleri de “seyircinin özgürleĢmesine” giden süreçte önemli adımlar 

olduğu görülmektedir. Tiyatronun dönüĢtürücü gücüne inanan tiyatro 

yönetmenlerinin seyircinin özgürleĢmesine ve etken bir konumda yaratıcı unsura 

dönüĢmesine katkı sağlamak adına; kurgu ile gerçek arasındaki sınırları 

bulanıklaĢtırma ya da özdeĢleĢmek yerine yabancılaĢtırma efekti kullanarak oyun 

alanında yaratılan dünyayı eleĢtirme giriĢiminde bulunmuĢlardır. Bu çerçevede 

seyirci, fiziksel ya da zihinsel olarak aktifleĢtirilmiĢtir. Modern dönemde oyun 

alanı–seyir alanı ve oyuncu–seyirci iliĢkisine getirilen yeni düzenlemeler ve 



54 

seyircinin iĢlevselliğinin dönüĢmesi modern sonrası tiyatronun oluĢumundaki en 

önemli etkenlerden biri olmuĢtur. 

B. Tarihsel Avangard Akımlarında Seyircinin ĠĢlevselliği 

Doğalcılık (Natüralizm) ve Gerçekçilik anlayıĢana karĢı ortaya çıkan 

avangard akımlar, modernizmin doruk noktası olarak görülmektedir. Dönemin 

baĢlıca akımları; Fütürizm (Gelecekçilik), Ekspresyonizm (DıĢavurumculuk), 

Sürrealizm (Gerçeküstücülük), Bauhaus ve Dadaizm’dir. 19. Yüzyıl’daki 

bilimsel, toplumsal, teknolojik ve siyasal geliĢmelerin kaynağını oluĢturduğu 

avangard akımlar; farklı bakıĢ açılarıyla, gerçeğin ne olduğunu ve nasıl 

yansıtılacağı sorunsalı üzerinde durarak sanatın doğayı ve yaĢamı bağlılıkla 

yansıtma görevini sorgulamıĢlardır. 

Dışavurumculukta öznellik adına gerçekliğin çarpıtılmasına, 

gerçeküstücülükte bilinçaltı içeriğinin “kendiliğinden” sanat yapıtına 

dökülüşüne, gelecekçilikte doğa yerine makinanın yüceltilmesine tanık oluruz. 

Dadacılık ise gerçeklikle sanat yapıtı arasındaki tüm bağları temelden 

olumsuzlayarak ortadan kaldırır (Candan, 1997: 89). 

Geleneksel sanat estetiği ile bağlarını koparan avangard akımlar; 

gerçekçiliğe ve doğalcılığa biçimsel olarak savaĢ açmaları, illüzyonu kırmaları, 

eĢzamanlılık, rastlantısallık ve sanatı yaĢama yaklaĢtırma çabaları gibi ortak 

noktalara sahiptirler (Akıncı, 2017: 3). Tiyatronun biçim ve özüne iliĢkin 

yenilikçi yaklaĢımlarıyla yeni bir dil yaratmanın yollarını bulmayı 

hedeflemiĢtirler. Öz – biçim diyalektiğinde biçime önem verilmesiyle, 

gösterimlerde köktenci değiĢimlerin gerçekleĢmesine zemin hazırlanmıĢtır. 

Sahne–seyirci iliĢkisinin ele alınması, sözün öneminin azalması ve görsel 

iletiĢimin ön plana geçmesi, sahnenin plastik olanaklarının bir anlatım aracı 

olarak değerlendirilmesi, görüntüde hareket ve çapıcılık sağlanması, oyun 

yapısının parçalanması ve oyuncunun fiziksel yapısı ile değerlendirilmesi 

gerçekleĢen yeniliklerdir (ġener, 2006: 237). Oyuncu–seyirci iliĢkisini, oyun 

alanı–seyir alanı iliĢkisini ve tiyatro mekanlarını sorgulayan avangard akımlar 

sanat ve yaĢamı özdeĢ kılmanın yollarını aramıĢlardır. Bu anlayıĢ doğrultusunda, 

sahne ile seyirci karĢıtlığının yok edilmesi amaçlanmıĢtır (Özüaydın, 2006: 29). 

Ayrıca gerçeğin mimetik bir etkinlik olmasının dıĢında, gerçeğin dönüĢtürülmesi, 



55 

gerçekliğin tamamlanmıĢ bir bütün olarak sunulmaması, kurmaca bir dünya 

yaratılarak çarptırılması gibi yaklaĢımlar ortaya çıkmıĢtır. 

Fütürizm, akımın yaratıcısı Flilippo Tommaso Marinetti‟nin 20 ġubat 

1909‟da Figaro gazetesinde yayınlattığı manifestosu ile baĢladı. Fütürizmin 

düĢüncesi, endüstri çağının ve sanayi toplumunun dönüĢüme uğratmıĢ olduğu 

modern hayatın değerlendirilmesine dayanmaktadır. Ernst Fischer‟ ın “biçim 

toplumsal bir amacın belirtisidir (Fischer, 1990:137) ” düĢüncesi, fütüristlerin 

ortaya çıkmasının yaĢadıkları çağın toplumunun yöneliĢlerinin olduğu 

söylenebilir. Ġnsan ile makinenin bütünleĢmesiyle meydana gelen düzen, disiplin, 

ritim ve hız sanat eserlerine taĢınır. Marinetti, psikolojik gerçekçiliğe, 

natüralizme karĢı çıkarak sentetik tiyatroyu önermektedir. Fütürist yaklaĢımın 

temelini Ģu Ģekilde özetleyebiliriz; (1) Bilinçaltına dair bütün keĢifleri sahneye 

koymak, (2) aksiyonun en temel uzantılarını keĢfederek seyircilerin 

duyarlılıklarını aynı frekansta birleĢtirmek, (3) iç içe geçme ve uyum; fütürist 

tiyatro formlarını yaratabilmek için fars, vodvil, tragedya ve komedyayı ortadan 

kaldırmak (Tello and Reavassi, 2011: 115). Geleneksel yaĢam biçimine, 

alıĢılagelmiĢ kültür değerlerine ve sanat kurallarına bağımsız yeni ve çağdaĢ 

olanın dile getirilmesini istemektedir. 1909 yılında yayınlanan manifestoda 

Marinetti, geleneksel kalıplardan kurtulmayı Ģu sözlerle ifade etmektedir: 

Şu zamana kadar edebiyat, düşüncelere dalmış hareketsizliği, esrimeyi ve 

uyuşukluğu yüceltiyordu; biz şimdi saldırgan hareketi, hararetli uykusuzluğu, 

uygun adım marşları, ölümcül sıçrayışı, tokatlamayı ve yumruklamayı göklere 

çıkarmak istiyoruz (Artun, 2010 :102) 



56 

 

ġekil 16. Fütürist AkĢam Karikatürü – Umberto Boccioni (1911) 

Serata olarak adlandırdıkları akĢam gösterilerinde yeni bir sahne–seyirci 

iliĢkisi kurma eğilimine girmiĢlerdir. El ilanları, afiĢler, bildirgeler eĢliğinde 

düzenledikleri akĢam gösterilerinde izleyiciyi kıĢkırtmak, domates, patates, 

portakal vb nesneler fırlatmalarını sağlamak için her Ģeyi yapıyorlardı (Candan, 

1997: 92). Seyirci ile doğrudan karĢı karĢıya gelinen bu gösterilerde seyircinin 

harekete geçmesi, sahnedeki eyleme ortak olması ve makine çağının gerekliliğine 

uygun bir ritim kazanması istenmektedir. Statik bir biçimde parasını ödediği 

koltukta oturması yerine seyirciyi Ģoka uğratarak, katılımcı olması sağlanmaya 

çalıĢılmıĢ ve bundan beslenilmiĢtir. 1913‟te “Fütürist Oyun Yazarları 

Bildirgesi‟‟nde Marinetti ve on dokuz arkadaĢı yeni sahne – seyirci iliĢkisini 

yakalayabilmek için Ģu görüĢleri dile getirmektedirler: 

(1) Tiyatroda alışılagelmiş çalışmalara karşı çıkılmalı, yenilik 

getirilmelidir, (2) Geleceğin tiyatrosu, kendine örnek olarak gece kulüplerini, 

müzikholleri, sirk gösterilerini almalıdır, (3) Tiyatro, gerçeğin taklidini değil, 

ruhunu yansıtmalı ve bu öze popüler eğlence türlerinin biçimi uygulanmalıdır, (4) 

Böyle bir tiyatronun özelliği, çeşitli gösteri araçlarının öğelerini bir araya 

getirmesi, genel olarak devingen bir görüntü sağlaması, oyuncular arasında canlı 

bir alışveriş kurması ve kaygısız bir atmosfer yaratmasıdır (Şener, 2006: 240).  

Ayrıca sahne tasarımına getirdikleri yenilikler de XX. Yüzyıla kalan 

miraslardandır. 



57 

Bu anlamda fütüristler tiyatroda üç yolun açılmasına öncülük etmiĢlerdir: 

(1) Alışıla gelmiş dekor anlayışı yerine, XX. Yüzyılın mekanik özelliğini 

verecek ve kullanışlı olabilecek iskele, köprü, basamaklar, hareket eden yüzeyler, 

rampalar, renksiz bir fon ile ortaya çıkan konstrüktivist dekor kavramı, (2) 

yönetmenin ikinci bir sahne yazarı sayılması ve metin yazarının sıkı sıkıya 

yönetmene bağlanması, (3) fiziksel hareketleri temel yapan oyuculuk anlayışı. 

(Nutku, 1985: 72). 

 

ġekil 17. MuhteĢem Boynuzlu (The Magnanimous Cuckold), Fernand 

Crommelynk, 1922 , Yönetmen: Meyerhold, Tasarım: Liubov Popova 

Fütürist gösterimlerin sahne tasarımlarında Appia‟nın ve zaman zaman 

Gordon Craig‟in üstün kukla düĢüncesini yansıtan kuklalar, teknolojik araç ve 

gereçler canlı oyuncuların yerini almıĢtır. Mekanik sahne ve dinamik ıĢık tasarımı 

ile sahne uzamında devinim, renklilik ve ritm yakalanmaya çalıĢılmıĢtır. 

Seyircinin oyun alanı ile özdeĢleĢme sağlamaması için “Gönül Taciri 

gösteriminde oyuncularla beraber hareket eden, insan büyüklüğünde kuklalar  

kullanılıyordu (Candan, 1997:94).‟‟ Gösterimlerde çeĢitli anlar, olaylar, duygu, 

düĢünceler ve semboller ifade edilmekteydi. Gerçek yaĢama uygunluk sahne 

tasarımlarında reddedilerek, düĢsel görünüm yaratılmaya çalıĢılmıĢtır. 

Ġzleyicilerin sahnede gördükleri Ģey, bütünlükle o güne kadar hiç görülmemiĢ, 

duyulmamıĢ biçimde yepyeni bir peri masalı dünyası olmalıdır (Özüaydın, 2006: 



58 

36). Bu sayede seyircinin katılımcı olması sağlanmaktadır. Seyircinin düĢ gücünü 

harekete geçirerek yaratıcılığını ortaya çıkartması seyir alanından oyun alanına 

bir tepkinin doğmasına neden olacaktır. Seyirciye doğrudan yönelme istemi, 

sahne ile seyirci arasındaki uçurumu ortada kaldırmak üzere yepyeni teknikler, 

araçlar ve formların geliĢtirilmesinde ön ayak oldu (Gürel, 1989). Ayrıca 

seyirciyi harekete geçirmek, kıĢkırtmak ve yaratıcılığını koyması adına endüstri 

çağını yansıtan içerisinde makine, motor vb. araçların da bulunduğu gürültülü 

aygıtların oluĢturduğu müzikler kullanılmıĢtır. 

 

ġekil 18. Luigi Russolo'dan Gürültü Sanatı - 1913 

Fütüristlerin o döneme kadar olan sahne–seyirci arasındaki dokunulmazlığı 

kaldırmaya yönelmeleri, seyircinin kıĢkırtılmasına, eyleme sesli bir Ģekilde eĢlik 

etmelerine, oyuncularla interaktif bir biçimde diyalog kurmalarına neden 

olmuĢtur. Seyir alanına getirdikleri yenilikler XX. yüzyıldaki birçok tiyatro 

hareketini ve yönetmenleri etkilemiĢtir. Fütüristlerin tiyatronun biçimine yönelik 

yenilikçi yaklaĢımlarıyla oyuncu ile seyirci ve oyun alanı ile seyir alanına önemli 

değiĢimlerin yolunu açmıĢtır. Oyuncu ve seyircinin karĢı karĢıya getirilmesi ve 

kaynaĢma giriĢimleriyle; seyirciyi Ģoka uğratarak harekete geçmesini, oyun 

alanındaki eyleme ortak olmasını ve interaktif misyonunu taĢımasının 

gerekliliğini doğurmuĢtur. 



59 

Tiyatro sanatını en uzun süre etkileyen öncü akımlardan Ekspresyonizm‟in 

kökleri, Skandinav yazar August Strinberg‟in “ġam‟a Doğru‟‟ “Rüya Oyunu‟‟ 

metinlerinin yazımında kullandığı durak tekniği ve düĢ dramaturgkisine 

uzanmaktadır. Yeni biçimsel arayıĢlarıyla metin yazarlığından yönetmenliğe, yeni 

ve çarpıcı tekniklerin geliĢtirilmesinin yolu açılmıĢtır. Ekspresyonist 

sahnelemelerde tiyatrallik ve sahne diline verilen önem kadar, dramatik metine de 

ağırlık verilmiĢtir. Bu yönüyle diğer avangard akımlardan ayrılarak dramatik 

yazınla uzlaĢma halinde olunmuĢtur. Ekspresyonist tiyatronun temel ilkesi, 

gerçeğin dozunu abartmak ve bunu duygu yoluyla aktarıp seyirciyi düĢünsel bir 

yolculuğa çıkartmaktır. Özdemir Nutku, Dram Sanatı adlı kitabında ekspresyonist 

oyunun yapısını Ģu ifadelerle aktarmıĢtır: 

1) Bu oyunlarda uzun bölümler yerine, kısa epizotlar vardı; 2) Oyun kişileri 

daha çok çeşitli düşünceleri kavramları ve toplum kesitlerini temsil 

ediyorlardı; 

3) Konuşma örgüsü ise şiirli konuşmalardan kuru makine takırtılarına 

kadar genişleyen bir dil yapısına sahipti; 4) Gerçekçi dekor yerine, atmosferi 

sağlayacak yükseltiler, basamaklar, eğik düzeyler kullanılıyordu ve ışıklama 

atmosferi sağlamada baş etken oluyordu; 5) Düşünceyi iletmede projeksiyon ve 

sinema filmi gibi sanatsal araçlar kullanılıyordu; 6) Sahne üzerinde seyirci 

imgelemini zenginleştirecek ya da anlatım olanakları sağlayacak her türlü etmen 

kullanılıyordu (Nutku, 1990: 135). 

Ekspresyonist tiyatro sahnelemelerinde yaĢamın fiziksel taklidininin 

yansımasından ziyade insanın bilinçaltındaki gerçekliği su yüzüne çıkartarak 

seyirciyi görünen gerçeğin ötesine taĢınması hedeflenir. Bu bağlamda sahne 

üzerinde, görüntünün çarptırılması, sıra dıĢı renklerin kullanılması, mekanik ve 

abartılmıĢ jest, mimik ve hareketler ile ifade edilmesi gibi tekniklerle içsel 

gerçeğin dıĢsallaĢtırılması söz konusudur. Eserin anlatım gücünü en üst düzeye 

getirmek, seyirciye dolaysız olarak ulaĢmak, sahnenin her öğesini, oyuncuyu, 

dekoru, ruhun veya düĢüncenin çığlığını taĢıyan etkili bir öğeye dönüĢtürmektir 

(Richard, 1999: 193). Ekspresyonistler ruh bilimi ve psikanalizin etkisiyle renkli 

bir masal dünyası yaramaktansa, düĢünce tiyatrosu yapmaktan yanaydı (Candan, 

1997: 99). Tiyatroda dilin dıĢındaki anlatım araçlarını hiyerarĢik yapı içerisinde 



60 

öncelik vermesiyle görsel imgeler yaratılarak, sahne uzamında sözcüklerin 

yaratmıĢ olduğu sınırı ortadan kaldırmayı hedeflemiĢlerdir. Aksiyon ve diyalog 

yapıları sadece aklın temel iĢleyiĢini güçledirme ve yoğunlaĢtırma yoluyla 

canladırma amacı gütmez (Innes, 2010: 65). Bu bağlamda seyirci ortak coĢkunluk 

içerisinde doğrudan seyircinin bilinçaltına seslenme amacını gütmektedir.  

 

ġekil 19. Emil Pirchan‟ ın “Othello‟‟ oyunu için sahne tasarımı, Berlin, 1921) 

Ekspresyonist oyunlarda yaratılan atmosfer; seyircinin düĢ gücünü harekete 

geçirerek, kronolojik sıralama veya süreklilik içermeyen sıçramalı akıĢ içindedir. 

Bu durum seyircide tiyatronun bitmiĢ bir ürün olmaktan çıkartıp sürece 

dönüĢmesini ortaya çıkartmaktadır. Seyirciye oyun alanında neyin gösterilip 

neyin gösterilmeyeceği ya da epizotların biçimsel özellikleri yönetmenin öznel 

bakıĢ açısını ön planı koymasını sağlamaktadır. Yönetmenin kiĢisel tutumunu dile 

getirmek istercesine kimi özelliklerin altı belirgin bir biçimde çizilir (Pavis, 2000: 

243). Ekspresyonist sahnelemelerde yönetmenin iĢlevselliği önemli bir unsur 

olarak göze çarpmaktadır. 

Yönetmen, böylelikle, yazarın niyetini gerçekleştiren, hayallerini açığa 

çıkaran bir kişi, onun sözcüsü ya da en azından onun avukatı olur. O, bundan 



61 

böyle, temsili yöneten ve düzenleyen kişidir; çünkü yazarın en derin, en ince 

düşüncesini kavramıştır, onunla yorumcu arasındaki aracıdır; yönetmen 

alışılmış, kalıplaşmış bir işin denetleyicisi değil, tinseli görsele dönüştüren, belli 

bir mekan içinden hayali olanı algılanabilir hale getiren, üstün bir duyarlılığa ve 

geniş bir hayal gücüne sahip bir sanatçıdır, bağımsızca sahneyi yeniden yaratan 

bir tanrıdır (Richard, 1999: 191). 

 

ġekil 20. Emil Pirchan: Friedrich Schiller‟in Wilhelm Tell için eskiz. Sahneye koyan: 

Leopold Jessner  

Kaynak: (Staadliches Schauspielhaus, Berlin 1919) 

Ekspresyonistler, seyirci ile iletiĢim sağlamak için çılgınca bir arayıĢ 

içerisine girmiĢler, gerçeklere karĢı safça bir uyumsuzluk göstermiĢler, garip bir 

din ve politika karıĢımı yaratmıĢlardır (Richard, 1999: 163). Kendini özgürce 

ifade eden ekspresyonistler, Almanya dıĢındaki seyircilerden dönemin politik 

etkilerinden ötürü gerekli önemi görmemiĢlerdir (Simith, 1987: 9). Sonuç olarak 

ekspresyonistler gösterimlerinde seyircinin ortak coĢkunluk içerisinde, ortak 

duyguda buluĢturarak ve seyircinin pasif bekleyiĢten kurtararak; sahne 

uzamındaki gerçekliğe katılan, onu yaĢayan ve paylaĢan konumuna getirmeyi 



62 

hedeflemiĢtir. Seyircinin gösterim esnasında düĢünsel sürece itilmesi, bilinçaltına 

ulaĢılması ve ilkel tepkilerini ortaya çıkarabilmesi için sahne uzamında 

duyguların Ģiddetli aktarılması ve uygun arketiplerin seçilmesini savunmuĢlardır.  

1916–1920 yılları içerisinde yedi bildirge yayınlayan Dadaizm, toplumun ve 

sanatın gelenekselleĢmiĢ kurallarını yıkmayı, yerleĢik kurumların ve toplumsal 

kabullerin karĢısında durarak “dünyanın en gerçek hali olan, deliliği akıl ve 

mantık yerine geçerli kılmayı amaç edinmiĢtir (Candan, 1997: 104).” 

Gösterilerini kabare tiyatrosu biçiminde sergileyen dadaistler, sanatçı ile seyircisi 

arasındaki uyuĢmazlık ve fikir ayrılıklarını en üst seviyeye çıkartmayı 

hedeflemiĢtir. Bu gösteriler, söyleĢilerden, ses- Ģiir okumalarından, kısa 

oyunlardan oluĢmakta, seyirciye öfkeyle yaklaĢılarak alıĢılmıĢ düĢünme 

biçimlerinin sarsılmasına çalıĢılmaktadır (ġener, 2006: 242). Seyirciyi sahnedeki 

oyuncularla atıĢma içerisine sokarak; düĢüncenin uyuĢukluktan kurtarılmasını ve 

ĢaĢkınlık yaratılmasını amaçlamıĢlardır. Böylece yaĢam ile sanat, seyirci ile 

sanatçı arasında bir ortaklık durumu kurulması beklenir (Özüaydın, 2006:31). 

SavaĢ hayranlığı içerisinde olan fütürizme karĢı olmakla beraber, 

fütüristlerin eĢ zamanlı anlatım tekniği ve farklı anlatım araçlarını bir aradan 

kullanmasından yararlanır. Dadaistler, sanatçının öznel bakıĢ açısına ve özgün 

yaklaĢımlarına zemin hazırlamaları, çağın sanat ortamında önemli bir unsur 

olarak görülmektedir. Dadaist hareket sahnede beklenen etkileri 

yakalayamamıĢtır. Değer tanımazlıkları içinde, dadacıların yaptıkları en büyük 

yanlıĢ, çağın yalnız yaralı dıĢ görünüĢünü alıp onu kötülemek, ama doğmakta 

olan özünü kavramamalarıydı; çünkü bir dünyanın çöküĢüyle uğraĢmak, yeni bir 

dünyanın yorucu kuruluĢundan daha az yorucu ve ĢaĢırtıcıydı (Nutku, 1985:101). 

Dadaistlerin çağında etkisi az da olsa, savaĢ sonrasındaki güvensiz ortamı, 

geleceğe dair kuĢkuları ve düĢ kırıklığını ifade etmek adına yeni anlatım biçimleri 

arayan sürrealizm akımının doğuĢuna zemin hazırlamıĢtır. 

Sürrealizm, yaĢamın gözle görünen gerçekliğini reddederek; düĢüncenin 

akıl denetimine ve etik kurallara bağlı kalmadan, bilinç dıĢının düĢsel dünyasını 

yansıtmak için görünenden çok özü aktarma yolunu seçmiĢtir. Nesnel rastlantı 

(objective chance), rüya ve gerçek yaĢamın eĢzamanlılık ilkelerinin dramatik 

yapının içerisinde kullanılmasıyla, alıĢılagelmiĢ dolaylı seyirci–oyun iliĢkisi 

yerine, seyircinin oyun ile dolaysız bir iliĢkiye girmesi hedeflenmiĢtir. Brockett, 



63 

Yvan Goll ‟un “Ölümsüzler‟‟in önsözündeki yazıyı Ģu Ģekilde aktarmıĢtır: 

Tiyatro, kendini gerçek yaĢamla sınırlamamalıdır; gerçeğin ardında yatan 

öğrenildiğinde bu “üst gerçek‟‟e dönüĢecektir (Brockett, 2000: 569). Bu 

bağlamda sahnelemelerde zaman ve mekan ile kurulan mantık bağının ortadan 

kaldırılması, nesnelerin alıĢılmamıĢ biçimlerde betimlenmesi, olayların doğal 

ortamından çıkartılarak seyiriciyi Ģok edici, düĢsel bir ortama tanıĢınması; 

seyirciyi gerçeğin ardında yatana dolaylı Ģekilde yönlendirilmesi sağlanmıĢtır 

Sürrealizmin öncüsü olan Andre Breton, 1924 yılında yayınladığı manifesto 

dahil diğer yayınladığı manifestolarda bilinç altının önemi çokça kez 

vurgulamıĢtır. Sürrealizmin psikanalizme olan eğilimiyle Freud‟un etkisinde 

olduğunu göstermektedir. Sigmund Freud‟un gerçeküstücülüğe katkısı, 

bilinçaltını, insan davranıĢını ve düĢüncesine egemen olan gerçek bir olgu olarak 

tanımlamak oldu (Klingsöhr – Leroy, 2006: 7). Sürrealizm, insanın kendi iç 

dünyasıyla yüzleĢmesini amaçlamaktadır. Andre Breton‟un 1953 yılında 

yayınladığı “YaĢayan Eserleriyle Sürrealizm” bildirgesinde, insanın kendi 

mevcudiyetini kavraması için: “kendimizi doğadan hareketle değil, doğayı 

kendimizden hareketle anlamaya çalıĢmak zorunda olduğumuzu varsayar (Artun, 

2010: 259)‟‟. Bu düĢüncenin temelinde sahne, doğanın fiziksel temsili değil, iç 

dünyasının yansıması olmalıdır. 

Sürrealist kavramını tiyatroda ilk olarak Guillaurne Apollinaire‟nin Les 

Mamelles de Teiresias (Teiresias‟ın Memeleri) adlı oyununun önsözünde 

kullanılmıĢtır. Apollinaire Ģu ifadeler, yer vermiĢtir: 

İnsan yürümeyi taklit etmeye karar verdiğinde, bacak gibi görünmeyen 

tekerleği icat etti. Bunu yaparken bilmeden gerçeküstücülüğü kullandı (Leach, 

2004:157). 

Apollinaire‟nin sözleri güçlü, dinamik gerçeği su yüzüne çıkarabilmenin 

yolunun nesnel gerçekliği bir kenara bırakmakla yakalanabileceğinin 

göstergesidir. Teiresias‟ın Memeleri adlı oyununda, kadının özgürlük adına 

doğurganlıktan vazgeçmek istemesi gibi insanlığın çağdaĢ bir izleği vardır. 

Zanzibar‟lı Therese, kırmızı mavi balonlardan oluĢan memelerini açığa 

çıkarttıktan sonra patlatıp, adını Theiresias‟a değiĢtiriyor, sakal ve bıyık 

bırakıyordu (Candan, 1997: 106). Seyirciyi Ģoka uğratan bu oyun: insanı bağımlı 



64 

kılan makineleĢmeye, otomatizme bir baĢkaldırı niteliğindedir. “Sürreal izmin 

tekniği gizli beni, doğanın gizli isteğini, çağrıĢımlardan yararlanarak (ġener, 

2006: 243)‟‟, seyirci üzerinde imge sarsıntısı yaratıp gösterimin bir diğer 

yaratıcısı konumuna getirmektedir. Sürrealizm akımından en çok etkilenen 

Antonin Artaud olmuştur. Artaud‟nun tiyatro görüşlerini içeren Le Theatre et son 

Duble adlı yapıtı da bu akımın gelişimi içinde yer alır (Nutku, 1997: 245). 

Sürrealist tiyatro yaklaşımında seyircinin sahne uzamındaki dramatik 

olayın bir parçası haline gelebilmesi için oyun alanı–seyir alanı ilişkisini 

bozarak seyircinin gösterimle dolaylı bir biçimde buluşturmayı istemişlerdir. 

Gösterimlerinde gerçeğin temsilini çarptırıp düş ve gerçek arasındaki sınırları 

ortadan kaldırarak seyirciyigerçeğin ardında yatana yönledirilmeyi 

hedeflemişlerdir. 

Bauhaus, yenilikçi sanat eğitim çizgisi izleyen, yaptıkları deneysel 

çalışmalarla kültür ve sanat dünyasında köklü değişimler yaratan eğitim kurumu 

olarak ortaya çıkmıştır. Sahne tasarımı üzerine yenilikçi fikirlerle yaklaşarak, 

düşsel, soyut ile somut dünyayı arasında kurulan ilişkiyle insanın fizik ötesi 

algısına karşılık vermişlerdir. Bauhaus sanatçılarının tiyatro binasının 

mimarisine dair yaptıkları çalışmalarla oyun alanı– seyir alanı ilişkisine; 

oyuncunun bedenine ilişkin deneysel yaklaşımlarıyla ise, oyuncu–seyirci, oyuncu 

bedeni–nesne ve en önemlisi oyuncunun sahnedeki mevcudiyetini arttıracak 

oyuncu–uzam ilişkisine farklı bir boyut getirmişlerdir. Bauhaus‟un kurucusu olan 

mimar Walter Gropius, 1919 yılında tüm sanatları bir araya getirecek bildirgesi 

1926 yılında kurulan Bauhaus Tiyatrosu‟nda etkili bir rol oynamıştır. Gropius‟un 

tiyatro binası üzerine yaptığı tasarımlar uygulamaya geçememiş olsa da oyun 

alanı–seyir alanı ve oyuncu–seyirci iletişimini denemek isteyen Politik Tiyatro 

için “Bütünsel Tiyatro” tasarımı hazırlanmıştır. 

Tasarımda, icracılar ile seyircileri çoğulcu bir sentezde birleştiren kuşatıcı 

ve hareketli bir yapı, bir tiyatro sahnesi ve bir beyazperdeden oluşan 180 

derecelik bir sahne bulunuyordu. Tiyatronun küre formu, Gropius‟a göre, 

sahnedeki icrayla yeni bir algı ilişkisi yaratıyor ve gösterinin sunumu içerisine 

gömülme hissini artırıyordu. Fizik, optik ve akustik bilimlerinin böyle 

bütünleştirici biçimde kullanılması, tüm yönleri içine alan eş merkezli bir görüş 

alanı yaratacaktı. Gropius bu yeni algı alanının kitleleri eğiteceğini, ve kitle 



65 

ruhunun terbiye edilmesiyle yeni bir düşünme biçimini öğreteceğini tasavvur 

ediyordu (Aktaran Akıncı, 2017: 4) 

Gropus‟un bu tasarımındaki düĢünce merkezinden 180 derece çevrildiğinde 

oyun alanı, seyircinin ortasına kadar uzanabilecekti. Oyun sırasında bile 

yapılabilen bu değiĢiklik, seyircin uzam duygusunu farklılaĢtıracak, oyun 

eylemine katılmasına olan tanıyacaktı (Candan, 1997: 114). Bauhaus 

sanatçılarının tiyatro mimarisine ve sahne plastiğine getirmiĢ oldukları düĢünceler 

çağdaĢ tiyatro mimarisini etkilemiĢtir. 

 

ġekil 21. Walter Gropius, "Bütünsel Tiyatro" tasarımı, 1926 

Bauhaus okulunun önemli sanatçılarından biri de Oscar Schlemmer‟dir. 

Sahne uygulamalarıyla beraber insan–uzam iliĢkileri üzerine deneyler 

yürütmüĢtür. Schlemmer ‟in çıkıĢ noktaları çağının simgesi olan soyutlama, 

makineleĢme, teknoloji ve yeni bulguların gizli güçleridir (Nutku, 1985: 125). 

Ġnsan bedeninin fiziksel olanakları ve hareket kabiliyeti ile uzam içerisindeki 

eylem bütünlüğü ve koreografisinden yola çıkarak, oyuncu bedeni ile uzam 

arasındaki diyalektikliği araĢtırma konusu haline getirmiĢtir. Ayrıca Schlemmer, 

küp, çubuk, top, tekerlek vb ilkel oyun gereçleriyle temel beden hareketlerini 

karĢılaĢtıran koreografiler geliĢtirdi (Candan, 1997: 112). Burada oyuncunun 



66 

bedeni ile nesne arasındaki iliĢki üzerine çalıĢarak uzam içerisinde oyuncunun 

mevcudiyetini geliĢtirmeyi hedeflemiĢtir. Ayrıca oyuncu bedenini 

mekanikleĢtiren kostümler ve çeĢitli malzemelerle çalıĢarak farklı eylem 

biçimleri araĢtırılmıĢtır. 

Sahnenin yapısı ile sahne üzerinde gerçekleĢtirilen gösterimin arasındaki 

bağ, gösterimin alımlayıcısı konumundaki seyirciye anlam üretmesi konusunda 

önemli bir unsur olarak görülmektedir. Seyircinin ve dinleyicinin ruhu üzerindeki 

etkisinin gücü, ideanın görsel ve iĢitsel duyusal algılanabilir uzama 

dönüĢtürebilmesine bağlıdır (Candan,  1997:  111).  Oyuncunun,  nesne  ile  olan  

iĢikisi  ve  fiziksel  devinimiyle yarattığı uzamsal boyutların, seyirci ile 

bütünleĢebilmesi ve oyun alanı ile seyir alanının kaynaĢması; seyirciyi katılımcı 

hale getirmekle beraber sahnedeki eyleme ortak olabilme imkanı sağlamaktadır. 

Bu sebeple ‟„mekanla ilgili tüm araçların hareketli olması gerekir; bu, seyirciyi 

uyuĢukluktan kurtarıp, onu etkileyerek oyuna katılmaya zorlar (Özüaydın, 2006: 

39). 

Bauhaus okulunun, oyuncu bedeni-nesne ve oyuncu bedeni-uzam iliĢkisi 

üzerine yapılan çalıĢmalarıyla fiziksel tiyatronun kuramsallaĢmasına öncülük 

eden Jacques Lecoq‟u etkilemiĢtir. Ayrıca gösterimlerindeki oyuncu devinimi, 

ıĢığı, sesi, kostüm ve nesneleri soyut bir anlatım aracı olarak kullanarak yirminci 

yüzyılın görsel tiyatrosunu etkilemiĢlerdir. 

Robert Wilson, Achim Freyer ve Samuel Beckett gibi tiyatro adamlarına 

öncülük eden Bauhaus sahnesi, sahne unsurlarını sınırsızca kullanarak 

tiyatronun anlatım potansiyeli, illüzyonist doğalcılığı, taklitçiliği ve semiotik 

gösterimlerin yerine, olağandışı gerçeklik ve yaşanmış fiziksellik üzerinde 

durmuştur (Alpar,2006: 105). 

Bauhaus‟un yaklaĢımlarının etkilediği ardıllarına baktığımızda 

gösterimlerinde görsel ve iĢitsel gerçekliğin temsilini dönüĢtürülmesi ya da 

çarptırılması yaklaĢımları söz konusudur. Ayrıca oyun alanı–seyir alanını ayrıĢma 

yerine eklemlenme anlayıĢı ile oyuncu–seyirci iliĢikisi zincirin halkaları gibi iç 

içe geçmesi gerektiğini savunarak seyircinin oyun mekanınında bir parçası haline 

gelerek oyuna katılımını sağlamayı hedeflemektedir. Seyir alanındaki mekanik 

teknolojinin kullanılmasıyla beraber gösterim seyircilerin ortasında, arasında ya 



67 

da önünde oynama imkanı doğurmuĢtur. Oyun alanı–seyir alanına getirilen bu 

tarz yenilikler; seyircinin gösterim boyunca sessiz rolünün dıĢına çıkararak, oyun 

alanıyla bütünleĢen ve zaman zaman oyuncunun seyirci konumuna geçtiği ya da 

seyircinin oyuna dahil olmasının sınırlarını ortadan kaldırmıĢtır. 

Sonuç olarak, Modern dönem olarak kabul edilen 20. yüzyıl tiyatrosunda 

önemli izler bırakan tarihsel avangart akımların (fütürizm, dıĢavurumculuk, dada, 

gerçeküstücülük ve bauhaus), oyuncu – seyirci, oyun alanı – seyir alanı, tiyatro 

mekanı – seyirci vb. iliĢkiler ile seyircinin iĢlevselliği, misyonu ve konumu 

üzerinden birçok düĢüncenin ortaya atıldığı görülmektedir. Fütürist yaklaĢımın, 

seyirciyi kıĢkırtarak oyun alanında yaratılan eyleme sesli bir Ģekilde eĢlik 

etmesini sağlayarak harekete geçmesini hedeflemiĢtir. Seyircinin, oyuncuyla yüz 

yüze geldiği “Fütürist AkĢamlar‟‟ performanslarıyla seyircinin interaktif bir 

Ģekilde oyun alanına müdahalesine izin verilmiĢtir. Böylece sanat ile yaĢam 

arasındaki sınırları ortadan kaldırmıĢlardır. Fütürizm‟in seyirciyi harekete 

geçirme arzusu ve interaktif bir iliĢki kurulması Meyerhold ve Piscator‟un 

sahnelemelerini etkilemiĢtir. Ekspresyonist (dıĢavurumcu) akımın 

sahnelemelerinde günlük yaĢamın gerçekliğinden uzaklaĢarak teatral ve soyut bir 

anlayıĢ içerisinde olmasıyla; seyirciyi pasif bir bekleyiĢten kurtararak, gerçekliği 

zihninde tamamlamasını arzulamıĢtır.  Seyircinin düĢ gücünün sürekli aktif 

tutarak bilinç altına ulaĢılmasını ve ilkel dürtülerini ortaya çıkartmayı 

hedeflemiĢtir. ÇağdaĢ tiyatronun birçok temsilcisinin sahnelemelerinde 

dıĢavurumcu estetiğin etkileri görülmektedir. Sürrealizm (gerçeküstücülük) düĢ 

ve gerçek arasındaki sınırları ortadan kaldırarak, seyircinin görünen gerçeğin 

arkasında yatan öze ulaĢtırmayı hedeflemiĢtir. EĢzamanlılık, Ģok ve çağırıĢımlar 

yaratarak seyircinin bilinçaltına ulaĢmayı arzulayan sürrealizm, seyirciyle 

dolaysız bir iliĢki içerisine girmiĢtir. Antonin Artaud‟un hayalindeki tiyatronun 

oluĢmasında büyük bir zemin oluĢturan sürrealist düĢünce, seyircinin özündeki 

gerçeğe ulaĢabilmesi için nesnel gerçekliği bir kenara bırakmıĢtır. Bauhaus 

akımının tiyatroya getirdiği birbirinden farklı sahne tasarımlarıyla; oyun alanı – 

seyir alanını ayrıĢma yerine eklemlenme anlayıĢı ile oyuncu – seyirci iliĢikisi 

zincirin halkaları gibi iç içe geçmesi gerektiğini savunarak seyircinin oyun 

mekanınında bir parçası haline gelerek, oyuna katılımını sağlamayı 

hedeflemektedir. Oyun alanı ile seyir alanının kaynaĢması gerektiğini düĢünen 



68 

Bauhaus akımının temsilcileri, seyircinin oyun alanındaki eylemle 

bütünleĢebilecek yapılar önermiĢtir. Bu bağlamda Richard Schechner baĢta olmak 

üzere kültürlerarası tiyatronun birçok temsilcisini etkilemiĢtir. 

  



 

69 

III. MODERN SONRASI TĠYATRO VE SEYĠRCĠNĠN 

ĠġLEVSELLĠĞĠ 

II. Dünya SavaĢı‟nın ardından, Avrupa ve Amerika‟da gerçekleĢen 

toplumsal hareketler (feminist hareket, etnik kimlik, cinsel kimlik, insan hakları 

vb.) sonucunda ortaya çıkan çoğulculuk düĢüncesi, doğudan batıya, güneyden 

kuzeye gerçekleĢen küresel göç; teknoloji- insan iliĢkisi sanat üretimini ve 

tüketimini etkilemiĢtir. Tiyatro sahnelemelerindeki öz-biçim iliĢkisini doğrudan 

etkileyen bu faktörler, tiyatroda yeni biçimsel arayıĢları beraberinde getirmiĢtir. 

Bu nedenle, kültürlerarası eğilimlere yönelim dramatik sonrası olarak 

nitelendirilen postdramatik sahneleme eğilimleri, tiyatronun alımlayıcısı 

konumundaki seyircinin deneyimine yönelik, mekana özgü sahneleme 

yaklaĢımları, teknolojik cihazlar ve ortam teknolojilerinin multimedya 

tiyatrosunu doğurması çağdaĢ tiyatronun zeminini oluĢturmuĢtur. 1960‟lı yıllarla 

beraber tiyatroda geçekleĢen bu hareketlilik; geleneksel temsil anlayıĢında 

kırılmalar, oyun metinlerinin sahneleme için önemi, dramatik yapının hiyerarĢik 

düzeninin parçalanması, anlatım araçlarının evrenselleĢmesi, avangard akımlarla 

beraber tiyatro mekanına yönelik arayıĢlara yeni bakıĢ açılarının gelmesi (buluntu 

mekan, dönüĢtürülmüĢ mekan vb), teknolojik cihazların ve dijitalleĢmenin tiyatro 

sahasında yoğun kullanımı oyun alanı-seyir alanı ve seyircinin iĢlevselliği, 

misyonu ve konumu üzerinde önemli etkiler yapmıĢtır. Özellikle sahnelemelerin 

metnin boyundurluğundan sıyrılmasıyla birlikte tiyatronun tüm anlatım 

araçlarının eĢit seviyede oyun alanında anlam üretmesinin yarattığı çoğulculuk 

anlayıĢı; tiyatro yönetmenlerinin ve tasarımcılarının tasarladığı oyun alanı ile 

seyircinin dolaylı/dolaysız iletiĢiminde yenilikçi yaklaĢımları doğurmuĢtur. Bu 

bölümden sonra; kültürlerarası eğilim, postdramatik tiyatro, mekana özgü tiyatro 

ve multimedya- tiyatro iliĢkisi üzerinden yönetmenlerin seyirci dinamiklerine 

getirdiği farklı bakıĢ açıları mercek altına alınacaktır. 



 

70 

A. Kültürlerarası Eğilim ve Seyircinin ĠĢlevselliği 

20. yüzyılın ikinci yarısıyla beraber yaĢanılan toplumsal ve sosyo – politik 

geliĢmeler„‟kültür‟‟ kavramının her alanda ön plana çıkmasına neden olmuĢtur. 

„‟Sosyal bilimlerin her alanında kendisini gösteren kültürel araĢtırmalar, kısa 

sürede tiyatro sanatında da karĢılığını bulmuĢ ve birçok tiyatro insanı birbirinden 

farklı amaçlarla da olsa farklı kültürler arasında mekik dokumaya baĢlamıĢlardır 

(Yalçın, 2017: 20).‟‟ Özellikle Batı tiyatrosunda yaĢanılan durgunluk döneminin 

yeni arayıĢlar içerisine girmesi ve küresel göç hareketleriyle birlikte Amerika ve 

Avrupa‟daki ülkelerin çok kültürlü yapıya dönüĢmesi kültürlerarası tiyatro 

eğilimine zemin hazırlamıĢtır. Hali hazırda Antonin Artaud, Jacques Copeau, 

Vsevolod Meyerhold, Berthold Brecht gibi isimlerin batılı tiyatronun 

dinamiklerini değiĢtirerek ve farklı kültürlerle girdikleri (Çin, Bali, Japon No 

Tiyatrosu gibi) iliĢkilerle kendilerinden sonra gelen tiyatro yönetmenlerinin 

yenilikçi arayıĢlarına model olmuĢtur. Patrice Pavis, “Sahneleme Kültürler 

KavĢağında Tiyatro‟‟ adlı kitabında çağımızın kültürlerarası tiyatroya elveriĢli 

olduğunu ama aynı zamanda zorluklar taĢıdığını Ģu sözlerle açıklamıĢtır: 

“İnsanlık şimdiye dek dünya kültürlerini hiç böylesine izlememiş ve onlarla 

bu denli oynamamış, ancak buna karşın, tükenmek bilmeyen bu cıvıldaşmaları, 

patlayıcı karışımları, dillerinin birbirinden ayırt edilemeyen kolajıyla ne 

yapacağını hiç bu denli az bilmemiştir. Böylesi bir kesişmenin en son sığmağı ve 

en sıkı laboratuvarı bugün belki de tiyatrodaki sahnelemedir: Sahneleme tüm bu 

kültürel betimlemeleri sorgular, onları duyulmaya ve görülmeye sunar, sahne ve 

salon aracılığıyla tasarlar ve kendine mal-eder (Pavis, 1999: 31).‟‟ 

Farklı kültürlere ait unsurların Doğu ve Batı tiyatrolarında kullanılmaya 

baĢlanması ve sahnelemelerin bu çerçevede düzenlenmesi tiyatronun 

dinamiklerini harekete geçirmiĢ, zenginleĢtirmiĢ ve oyuncu–seyirci iliĢkisine 

farklı boyutlar getirmiĢtir. Tiyatroda kültürlerarası etkileĢime öncülük eden 

Richard Schechner, Peter Brook, Robert Wilson, Eugenio Barba, Ariane 

Mnouchkine ve Elizabeth Le Compte gibi yönetmenlerin sahnelemeleri 

kültürlerarası tiyatronun geliĢimine katkıda bulunmuĢtur. Tezin kapsamı 

çerçevesinde seyircinin konumuna ve iĢlevselliğine uygun olduğu düĢünülerek; 

Çevresel Tiyatro düĢüncesinin kuramcısı Richard Schechner ve Uluslararası 



 

71 

Tiyatro AraĢtırma Merkezi‟nin kurucusu, evrensel tiyatro arayıĢları içerisinde 

olan Peter Brook seçilmiĢtir. Richard Schechner‟in Papua Yeni Gine geçiĢ 

ayinlerinden, danslarından etkilenerek ve “turistik model olarak adlandırılan ve 

tüm tiyatral kodların yabancı seyirciye uygun hale getirildiği (Kocabay, 2005: 

95)‟‟ Dionysus in 69 adlı sahnelemesi üzerinden; Peter Brook‟un Batılı tiyatro 

seyircisi için, ünlü Hint destanından uyarlanan “Mahabharata‟‟ adlı sahnelemesi 

tercih edilmiĢ ve iki farklı kültürün kendine ait kültürel kodlarının olduğu gibi 

sahnelendiği oyundaki, oyuncu – seyirci ve oyun alanı – seyir alanı etkileĢimi 

analiz edilmiĢtir. 

1967 yılında The Performans Group (günümüzdeki adı The Wooster 

Group)‟ u kurarak günümüz performans sanatı anlayıĢının önemli 

temsilcilerinden olan Richard Schechner (1934 - ), Antonin Artaud ve Jerzy 

Grotowski‟nin yaklaĢımlarının etkisinde kalarak “törensel tiyatro ile grup terapisi 

tekniklerini birleĢtirmiĢtir (Yerdelen, 2019:73).‟‟ AlıĢılmıĢ tiyatro estetiğin dıĢına 

çıkarak doğu kültürünün büyü törenleri ve ritüellerinden yola çıkmıĢtır. 

1960‟lardan sonra tiyatro düĢüncesi, tiyatronun iĢlevselliği, biçimi, seyirci ile 

olan iliĢkisinin irdelenmeye ve tiyatro sanatını yeni baĢtan tanımlamak eğilimi 

içerisine girilmiĢtir. Bu sebeple Richard Schechner, “çağının tiyatrosunu 

tanımlamak için dünyada Avrupa dıĢındaki ülkelerarası etkileĢim ve paylaĢımı 

vurgulayan kültürlerarası tiyatro kavramını ortaya koymuĢtur (ÇalıĢlar,1993: 

366).‟‟ 

Tiyatro, performans sanatı, dans, ritüeller, sözsüz iletiĢim kanalları, insan 

ve hayvandavranıĢları gibi konularını kapsayan “The Drama Review‟‟ adlı 

akademik derginin 

1962 yılında editörü olan Schechner, çevresel tiyatro anlayıĢının 

önermelerini ilk olarak burada kaleme almıĢtır. Tiyatro etkinliklerinin, “Saf/Sanat 

ile AlmaĢık/Hayat arasında bir kesintisizlikte yer alacağını ve geleneksel tiyatro 

(orthodox theater) kutupundan, çevresel tiyatro yoluyla happeninglere ve kamusal 

olaylara ve gösterilere dek giden baĢka bir kutupta son bulacağıydı (Brockett, 

648).‟‟ Bu ifadelerle, Çevresel Tiyatro‟yu törensel tiyatro ile Happening‟ler 

arasında bir konuma yerleĢtirmiĢtir. Happening‟lerin doğaçlama eğilimi, çağdaĢ 

topluma karĢı muhalefeti ve seyirci ile gösterim arasındaki yakın iliĢkiyle, 

törensel tiyatronun coĢku içerisinde dönüĢtürücü gücü, aktif ve katılımcı seyirci 



 

72 

yaklaĢımını aynı çatı altında birleĢtirmeyi hedeflemiĢtir. Çünkü hem törensel 

tiyatro hem de Happeningler: „‟aynı bütünlük, somutluk, aĢkın deneyim ilkelerini 

paylaĢıyor gibi görünüyorlardı ve gösterimi, ürün olmasıyla değil, süreç 

olmasıyla önemsiyorlardı (Innes, 2010: 234).‟‟ 

Schechner‟e göre gösterim ile seyirci arasındaki iliĢkinin sürece iliĢkin 

olması ve seyircinin katılımcılığı, onun, seyirci kitlesini topluluğa dönüĢtürme 

hedefine ulaĢtıracaktır. Seyircinin topluluğa dönüĢmesi, politik bir eylemi 

yaratabilir ve “bu anlamda toplumsal düzende radikal değiĢiklikler yaratmayı 

baĢarabilir (Innes, 2010: 

235).‟‟ Schechner, Çevresel Tiyatro düĢüncesini bu temele oturtarak 

sahnelemelerini alıĢılmıĢ tiyatro binalarından çıkartıp, “The Performing Garage‟‟ 

olarak adlandırdıkları garajdan dönüĢtürülen mekana taĢımıĢtır. Platformlar ve 

sütunlardan oluĢturduğu dönüĢtürülmüĢ (buluntu mekan) mekanda gösterimlerde 

tercih edilen seyirci – oyun alanı iliĢkisi ve iletiĢimine göre düzenlenen bir yapı 

olarak tasarlamıĢtır. Richard Schechner “Environmental Theater - Çevresel 

Tiyatro‟‟ kitabın düĢünceleri altı önerme çatısı altında toplamıĢtır:  

(1) Tiyatro etkinliği birbiriyle ilişkili eylemler kümesidir. (2) Tüm mekan 

performans için kullanılmalıdır. (3) Tiyatro etkinliği tam anlamıyla 

dönüştürülmüş bir mekanda ya da bulunmuş bir mekanda da gerçekleşebilir. (4) 

Performansta odak esnek ve değişkendir. (5) Tüm üretim elemanları – söylenen 

sözleri desteklemekten ziyade – kendi dilini konuşur. (6) Yazılı bir metin ne 

başlangıç noktasına ne de amaca gereksinimi yoktur. Hiçbir sözel metin de 

olmayabilir (Schechner, 1994: I – XI). 

“Oyuncu, tiyatro etkinliğinde diğer üretim unsurlarından neden daha önemli 

olsun (Schechner, 1994: X)?‟‟ sorusunu yönelterek; tiyatronun tüm araçlarının 

eĢit ağırlıkta olduğunu, görsel ve iĢitsel öğelerin kendi anlamıyla var olduğunu 

ifade etmektedir. Metin ve oyuncu merkezciliğine karĢı çıkarak, dramatik 

tiyatronun hiyerarĢik düzenini ortadan kaldırmıĢtır. Bu durum seyircinin, 

sahnelemeyle olan iletiĢimine yön vermiĢtir. Sahnelemelerde eĢzamanlı olarak 

birden fazla olayı ve göstergeleri mekanın her tarafına dağıtarak seyircide odak 

noktasını sabit bir noktada tutmasını engellemeyi planlamıĢtır. 



 

73 

Schechner‟in sahnelemelerinde; “her bağımsız etkinlik, seyircinin dikkatini 

baĢka yöne çekmek için yarıĢır ve mekan, seyircinin her Ģeyi görmesine olanak 

tanıması için düzenlenmiĢtir (Schechner, 1994: VII).‟‟ Böylece seyircinin odak 

noktası esnekleĢtirilmiĢ ve tercih ettiği noktaya odaklanması sağlanarak seyirci 

özgürleĢtirilmiĢtir. Bu özgürleĢtirme seyircinin gösterimden farklı Ģekillerde 

etkilenmesine, anlamlandırmasına ve algılamasına yol açmıĢtır. Sahnelemelerdeki 

çoklu odaklanma ancak dönüĢtürülmüĢ veya buluntu mekanlarda mümkündür. 

Schechner‟in dönüĢtürülmüĢ ya da buluntu mekan ile yarattığı “çevresel‟‟ 

düĢüncesi, seyir alanının oyuncuyu ve seyirciyi sarmalayan bütünün organik 

parçası içerisine almaktır. Seyirciler hem oyun alanını oluĢturan hem de 

sahnelemenin seyircisi konumundadır. Bu durum aynı zamanda sahnemelerde, 

seyircinin hazır hale getirilmiĢ bir çerçeveye bakmasının da önüne geçerek; 

koltuklarında rahatlamıĢ Ģekilde oturması yerine harekete geçirmesini 

tetikleyecek zeminin oluĢturulmasını da sağlamaktadır. Ayrıca ona göre, 

geleneksel tiyatronun ya da çerçeve sahnenin mimari yapısı ideolojiktir. Çünkü 

seyircinin harekete geçirilmesinin önüne geçerek, katılımcı özelliğini yok sayan 

bir ideolojik düĢünce taĢımaktadır. Schechner, geleneksel tiyatronun seyircisiyle 

iliĢkisindeki hiyerarĢiyi, mimari yapısının yanı sıra sahnelemelerin; “sahnede 

olan her Ģey sadece oyuncular tarafından bilinmesi ve hiçbir Ģeyin 

değiĢtirilmemesi üzerine (Schechner, 1994: 72)‟‟ kurulması yatmaktadır. Bu 

durumu sahnelemelerde, seyirci ve oyuncu arasında sosyal iletiĢim içerisine 

sokarak oyunların içeriğine seyircinin müdahale edeceği bölümler eklemiĢtir. 



 

74 

 

ġekil 22. Dionysus in 69‟da doğum ritüeli. ErginleĢtirilme, çıplaklık ve komünal 

oyunculuk  

Kaynak: (Innes, 2010: 235) 

Euripidies‟in Bakhalar adlı oyunundan uyarlanan, “Dionysus in 69‟‟ adlı 

gösterim seyirci ve oyuncuların aynı alan içerisinde yer aldığı “seyirci katılımı, 

öne çıkan önemli denemelerden sayılır (Çelikçapa, 2014: 76).‟‟ Sahnelemede 

seyircinin iĢlevselliği ve konumu belirlenmiĢ kurallar çerçevesinde, belli 

bölümlerde tanık – izleyen iken, izin verilen sahnelerde katılımcı – deneyimleyen 

olarak kollektif yaratıma dahil edilir. Seyircinin oyuna müdahale edebileceği 

sahneleri belirleyerek, katılımın gerçekleĢmemesi gereken sahnelerde seyirci ile 

oyuncu arasında belli bir mesafe oluĢturulmaktadır. Örneğin, sahnelemenin ilk 

sahnesindeki, ġekil 14‟te “Doğum Ritüeli‟‟ ve sonundaki Ölüm Ritüeli‟‟ 

sahnesinde seyircinin katılımına izin verilmez. Oyunun kalan kısmında birçok kez 

oyuncu, seyirciyle sosyal bir iletiĢim içerisinde olarak; seyircinin katılımını 

sağlayacak teĢvik edici diyaloglara girmektedir. Örneğin, seyirciler Bakha 

törenine katılmaya Ģu sözlerle davet edilir: 

“Dionysos: ... Birlikte bir topluluk kurabiliriz. Birlikte kutlama yapabiliriz. 

Birlikte eğlenebiliriz. Bu yüzden bundan sonrası yapacaklarımızda bize katılın.  

Bu benim doğumumun kutsal ışık çemberi etrafında yapılacak bir dans 

(Innes2010: 236).‟‟ 



 

75 

Seyirciyle girilen bu iletiĢimden sonra, Schechner‟in “kucaklaĢma sahnesi 

(caress – scene)‟‟ olarak belirlediği; seyircinin katılıma ve deneyime davet ettiği 

sahne gelmektedir. Erika Fischer – Lichte, “Performatif Estetik‟‟ adlı kitabında 

“kucaklaĢma sahnesi‟‟ hakkında Ģu ifadeleri kullanmaktadır: 

“Oyuncular seyircilerin yanlarına doğru yaklaşarak oraya çömelmişler ve 

onları okşamışlardır. Oyuncular oldukça açık giyinmişlerdi; mesela kadın 

oyuncular sadece bikiniyle oynamışlardır. Seyirciler bu duruma farklı biçimlerde 

tepkiler gösterdiler. Oyuncuların yumuşak dokunuşları bazı seyirciler – özellikle 

kadınlar tarafından - yalnızca kabul görmüşlerdir... Seyirciler oyuncuların 

temasını onların dokunmaktan özenle kaçındıkları vücut bölgelerine doğru da 

çekmeye çalışmışlardır (Lichte, 2016: 106).‟‟ 

Oyuncular ile seyirciler arasındaki fiziksel temas, seyircilerin oyuncularla 

beraber eğlenceye katılarak dans etmeleri ve seyirciyi aktif olarak eyleme 

geçirmek aslında Schechner‟in „‟topluluk‟‟ oluĢturma düĢüncesinin bir 

sonucudur. Seyircinin kendi gerçek dünyasından çıkartılıp kurgu dünyasına 

çekilmesi, seyirci ile oyuncu arasındaki hiyerarĢiyi ortadan kaldırılmasına ve 

demokratik bir iliĢkinin doğmasını sağlamıĢtır. Demokratik iliĢki ortaya 

sahnelemenin kaderini sadece oyuncuların kararlarına göre değil seyircinin 

tepkilerine ve eylemlerine bağlı olarak da ilerleme göstermesini sağlamıĢtır. 

Dionysus in 69 sahnelemesinde arzulanan “seyircinin özgürleĢmesi‟‟, iletiĢimin 

“interaktif‟‟ olması ve seyircinin kurgusal dünyaya davet edileceği dönüĢtürülmüĢ 

mekana alınmasıyla birlikte baĢlanmaktadır. Vicki May Strang‟ın seyircileri 

içeriye Ģu sözlerle çağırmaktadır: 

“Bayanlar ve Baylar! Dikkatinizi lütfen bana verir misiniz? Şimdi sizi içeri 

almaya başlayacağız. Sizler tek kişi olarak tiyatro salonuna alınacaksınız ve 

biriyle birlikteyseniz eğer bölünebilirsiniz. Ama içeri girdikten sonra tekrar 

birbirinizi bulabilirsiniz. Çevreyi keşfetmek için kendinize zaman ayırın. Çok 

ilginç bir alan ve oturabileceğiniz pek çok farklı yer bulunmaktadır. Kulelerin ve 

platformaların yukarısını ve aşağısını öneririz. Parola „‟Yukarı çıkın ya da 

saklanın‟‟ dır. İçeride sigara içilmez ve kamera açılması yasaktır. Teşekkür 

ederim (Performance Group, 1970: 89).‟‟ 



 

76 

ġekil 15‟te görüldüğü üzere seyirciler “The Performing Garage‟‟ diye 

adlandırılan dönüĢtürülmüĢ mekanda, zeminde ya da platformlarda oturarak veya 

ayakta istedikleri yerlerde bulunmaktadır. Ayrıca farklı noktalara odaklanmak 

istediklerinde yer değiĢtirerek görüĢ açılarını belirlemekte de serbestirler. Bu 

durum seyircinin özgürleĢmesi demektir. 

 

ġekil 23. DönüĢtürülmüĢ mekan. Richard Schechner‟in Dionysus in 69 adlı 

gösteriminde seyirci – oyuncu iliĢkisi 

Kaynak: (Aronson, 2018: 296) 

Sonuç olarak Richard Schechner, seyircisiyle birlikte mücadele giriĢimi ve 

seyirciyi dönüĢüme uğratma arzusu sahnelemelerinde oyuncu – seyirci arasındaki 

hiyerarĢik ve ideolojik yapıyı ortadan kaldırmasına sebep olmuĢtur. Bu durumu 

geleneksel tiyatro sahnesinden, dönüĢtürülmüĢ bir mekana geçerek ve seyircinin 

sahnelemedeki aktif eyleme ortak olmasını sağlayarak gerçekleĢtirmiĢtir. 

Gösterimi seyirci – oyuncu kollektifliğine dönüĢtüren Schechner böylece seyirci 

ile oyuncu arasındaki iliĢkiyi samileĢtirmiĢ ve insanileĢtirmiĢtir. Seyircinin 

demokratikleĢmesi ve özgürleĢmesi yolundaki sahnelemeleri aynı zamanda 

seyircinin geribildirimine de zemin hazırlamıĢtır. Ġzleyici ve edilgen konumdaki 

seyirciyi, katılımcı ve deneyimleyen konuma taĢıması seyircinin alıĢık olmadığı 

bir tutum içerisine girmesini sağlamıĢtır. Schechner, geleneksel tiyatronun 



 

77 

yapısının seyirciyi kısıtlamasına karĢı gelerek günümüzde birçok alternatif 

arayıĢların da önünü açmıĢtır. 

Peter Brook (1925- ), 1970 yılında çok uluslu topluluk olan Uluslararası 

Tiyatro AraĢtırma Merkezi (Centre for International Theatre Resarch)‟ ini kurarak 

burada; evrensel tiyatro arayıĢında, tiyatroyu tiyatro yapan ve doğasında var olan 

özelliklerine cevap aramak adına deneysel çalıĢmalar gerçekleĢtirmiĢtir. Peter 

Brook, The Empty Space (BoĢ Alan) kitabında arayıĢını Ģu sözlerle ifade 

etmektedir: 

Neden tiyatro? Ne için? Eski bir anıt ya da tuhaf bir görenek gibi yaşayan 

tarihe aykırı bir şey, yaş haddinden ayrılmış bir grubet mi o? Neden ve neyi 

alkışlıyoruz? Sahne, hayatımızda gerçek bir mekan mı? Ne gibi işlevi olabilir? 

Neye hizmet edebilir? Ne keşfedebilir? Kendine özgü nitelikleri nelerdir? (Brook, 

1996: 48) 

Brook, tiyatro sanatının anlamını tekrardan sorgulamaya baĢlamasıyla sanat 

ile yaĢam iliĢkisinin de yeniden gözden geçirilmesi gerektiğini savunmuĢtur. 

Modern dönemin toplum üzerinde bıraktığı izler, globalleĢmenin etkileri 

toplumlarda ve buna bağlı olarak bireylerde kimlik sorunsalına yol açmıĢtır. 

Ġnsanın kendi özünü, ilkel duygularını, kaybolan ritüelleri ve davranıĢlarını 

sorgulamaya baĢlamasıyla, bu durum tiyatro sanatının da konusu haline gelmiĢtir. 

Brook‟un bu bağlamda tiyatroya yaklaĢımında “evrensel bir dil arayıĢına‟‟ 

girdiğini görmekteyiz. Mitlerin ve ritüellerin farklı toplumlar arasında ortak 

özellikleri olması, birbirine yakın sembollerin ve iĢaretlerin kullanılması çok 

kültürlü etkileĢimi gösterimlerde etkin kılmıĢ ve Peter Brook‟ un gösterimlerinde 

evrensel anlamda benzeyen ya da ortak anlam içeren mitsel ve ritüelistik kodların 

kullanıldığı görülmektedir. Brook, farklı gelenek ve kültürlerden gelen, ancak 

herhangi bir kültürde tiyatral bir öge olarak iĢlev görebilen, alımlanabilen ve 

yorumlanabilen ögelerden oluĢan bir tiyatro oluĢturma çabasındadır (Kocabay, 

2005: 31). 

Peter Brook‟un kültürlerarası – çok kültürlü tiyatrosunun oluĢumunda, 

Grotowski‟nin yöntem ve tekniklerinden, Artaud‟un estetiğinden, efektler, 

imgeler, masklar ve ritüelistik kostümlerinden ve Appia‟nın etkisi ile ıĢığın sahne 

uzamındaki atmosferinden etkilendiği görülmektedir. Artaud ve Grotowski gibi 



 

78 

tiyatronun ilkel köklerine dönüĢünü savunarak tiyatronun kalıplaĢmıĢ tüm 

unsurlarından kurtulması gerektiği üzerine çalıĢmalar yapmıĢtır. Kültürlerarası 

iletiĢimin gerekliliği Peter Brook‟u Artaud ve Grotowski‟yle yakınlaĢtırmıĢtır. 

Brook‟un tiyatro anlayıĢının özelliklerini oluĢturan Kaba Tiyatro ve Kutsal 

Tiyatro olarak adlandırdığı tiyatro biçimlerini Sevda ġener Ģu sözlerle 

aktarmaktadır: 

Peter Brook modern tiyatro eğilimlerini ve çalışmalarını ise iki kümede 

toplamıştır. Bu kümelerden birinde canlı, renkli, eğlenceli oyunlar bulunur. Sirk 

gösterileri, müzikhol gösterileri bu kümeye girer. Seyirci çoğunluğu bu oyunları 

tutmaktadır. Peter Brook bu tiyatroya “Kaba tiyatro” demiştir. İkinci kümeye 

giren çalışmalarda genellikle mistik anlam taşıyan ve törensel özellikleri olan 

oyunlar üretilmektedir. Antonin Artaud‟nun, Jerry Grotowski‟nin tiyatrosu bu 

kümeye girer. Bu kümedeki çalışmalarda seyircinin oyuna katılması da söz 

konusudur. Peter Brook bu tiyatroyu Kutsal tiyatro olarak adlandırmıştır. (Şener, 

2006: 315). 

Brook‟a göre bu iki kümeyi oluĢturan oyunların ortak bir çerçevede 

buluĢması gerekir. Çünkü iĢlevselliği açısından büyülü olmasıyla beraber, canlı 

ve neĢeli olması da seyirciyle direkt iliĢki kurulmasını sağlamaktadır. Yazar bu 

tiyatroya dolaysız tiyatro adını vermektedir (ġener, 2006: 315). ÇağdaĢlarının 

cansız, heyecansız tiyatro anlayıĢını “Ölümcül Tiyatro‟‟ olarak nitelendiren 

Brook bu yaklaĢımı; seyircinin gereksinimlerini karĢılamayan ve aldatmacadan 

ibaret olarak görür. O halde yeni bir tiyatro için oyuncu ve seyirci asallarından 

hareket edilecektir (Sokullu, 1988: 64).  

Yeni seyirciyi elde etmek adına halktan bir dil kullanması gerektiğinin 

düĢünen Brook; halk gelenekleri, halk kaynakları ve halk eğlenceleri üzerinde 

durmaya baĢlamıĢtır. Böylece dünya halklarını kapsayacak bir tiyatro dilini 

yaratacağı inancını taĢımıĢtır. 

Peter Brook tiyatro anlayıĢının temeline yerleĢtirdiği törenselleĢtirme ve 

seyirciyi bu törenselleĢtirmenin parçası haline getirme sürecidir. Seyirciyle 

oyuncu arasındaki iletiĢim aracı, gösterim boyunca oyuncu tarafından yaĢanan 

ruhani doyum noktasının oluĢturduğu atmosferdir. Oyuncunun yaĢadığı ruhani 

dönüĢüm içerisinde, kendini sürekli yenileyen ve her an tekrardan baĢlayan 



 

79 

oyuncu – seyirci birlikteliğinin zeminini oluĢturmaktadır. Bu sebeple seyircinin 

oyuncu ile bütünleĢebilmesini sağlayan ortak bir mekanizmanın oluĢması 

gerekmektedir. Philip Auslander “From Acting to Performance‟‟ kitabında 

Brook‟un kültürlerarası tiyatrosunda bu birlikteliğin formülünü Ģu Ģekilde açıklar: 

“Brook‟ un tiyatrosunda: arketip olarak dayandığı malzemeler (evrensel dil, 

mitoloji, platonik ideogramlar) seyircinin zihnindeki arketiplere karĢılık gelen 

imgeler üretir (Auslander, 2002: 19)‟‟. Böylece seyirci ile oyuncu iletiĢiminin 

belli ölçüde engelleri aĢılmaya çalıĢılır. 

Brook, evrensel tiyatro dilini oluĢturabilmesinde oyuncu – seyirci 

birlikteliğinin ortaklaĢa geliĢtirdiği tiyatronun seyirciyi dönüĢtürebileceği ve 

değiĢtirebileceği inancı taĢımaktadır. Bu birlikteliğin ve dönüĢümün temel amacı; 

seyircinin gösterimin içeriğinde kültürel gelenekler arasında yeni kültür 

bağlarının oluĢumunda ortak bir deneyim paylaĢabilirse kendisi ile barıĢan bir 

seyircinin ortaya çıkacağını düĢünmesidir. Patris Pavis bu durumu Ģu sözlerle 

açıklamıĢtır: 

Sahnelemenin, oyuncunun kendi üzerindeki hazırlık çalışmasının simetrisi 

olan seyirci üzerindeki değiştirici işlevinden yalnızca Brook söz eder. “Sondaki 

barışma, benim için, oyunun kişileri arasında öyküsel bir barışmadan çok daha 

fazla, seyirci kitlesi üzerinde seken içsel bir barışmadır: Seyirci kitlesinin 

tiyatrodan tüm bunları yaşamış ve aynı anda, kendisiyle barışmış, özgürleşmiş 

olarak çıkması”. Kendisiyle barışan seyirci, eğer temsil ona bu seyirciler 

arasında ve sahnelemenin geçici bir biçimde bir araya getirip evrenselleştirdiği 

kültürel gelenekler arasında yeni kültürel bağlar arayışına uygun ortak bir 

deneyim paylaştırabilmişse, diğeriyle de barışır (Pavis, 1999: 234). 

1972 yılında Afrika‟ ya farklı kültürlerden ve özelliklerden oluĢan oyuncu 

grubuyla beraber tiyatro turnesine çıkmıĢtır. Afrika‟ da gerçekleĢtirdiği turnede 

hem oyuncuların hem de birbirinden farklı seyirci gruplarının etkileĢimini 

gözlemeyi hedefler. KuĢlar Meclisi adlı Ģiir üzerine yapılan doğaçlamanın 

oluĢturduğu bu gösterimler, evrensel insan iliĢkilerinden ya da evrensel 

imgelerden, nesnelerden yola çıkılarak yapılır. 

Bu çalışmayla Brook, hayal dünyası ve gündelik gerçeklik arasında, seyirci 

ve sahne ayrımını yok ederek, bir buluşma noktası arar... Seyircinin spontane 



 

80 

tepkisine güvenir, ilgilerini kaybettikleri anda gösteriyi bırakıp gidecekleri 

inancındadır. Brook, tiyatroda neyin önceden hazırlanması, neyin özgür 

bırakılması gerektiğini öğrenmeye çalışmaktadır. Karakterin, insani durumun ne 

olduğunu, gerçeğin taklidinin doğru olup olmadığım sorar. Yapacakları oyun, 

artık herkes tarafımdan anlaşılabilmelidir (Birkiye, 2007: 113). 

Brook bu süreci: “Her türden seyirci önünde yaptığımız özgür 

doğaçlamaların sadece bir tek amacı vardı: Biçimin doğruluğu ve izleyicinin 

alımlamasının kalitesi arasındaki bağlantıyı anlayabilmek (Brook, 1996: 72)‟‟ 

olarak açıklamaktadır. Brook‟un hem oyun alanını hem de seyirciyi tanımlamak 

amaçlı yaĢadığı bu deneyim: “en boĢ alanda, en  kültürel  aktarımsal,  evrensel,  

ve  belki  de  en  radikal  değiĢimlerin  yaĢandığı deneyimdir (Birkiye, 2007: 

114)”. Bunun nedeni seyirci ve oyuncu arasındaki ortak kültürel kodların basit bir 

oyunun temelini oluĢturduğunu keĢfetmesidir. Bu amaçla Brook, oyunun seyirci 

tarafından alımlanabilmesinin ve doğru yönde yorumlanabilmesinin temelini 

oyuncu ve seyirci arasındaki ortak kültürel kodların varlığının olması 

gerekliliğini öğrenmiĢtir. Selen Korad Birkiye bu duruma Ģöyle bir örnek 

vermektedir: Bir objenin (hayali olarak) değiĢerek baĢka objeler yerine 

kullanıldığı  “ayakkabı oyunu‟‟ Cezayir‟ de bir toplulukta büyük reaksiyon 

alırken, Nijerya‟da, kültürlerin peri masalları olmayan insanlar arasında, tamamen 

anlaĢılmaz kalır (Birkiye, 2007: 115). Ayrıca seyircinin farklı tepkilerde 

bulunmasının sebebi kendi kültürleriyle iliĢkilidir. Tepkileri ne olursa olsun 

seyircinin temel edinimi izlediği Ģeyi kendi kültürüyle kıyaslaması olacaktır. 

Kendisine yabancı olan bu kaynak kültürü alımlamak için kendisini ona aktarması 

değil, iki kültür arasındaki zamansal, uzamsal ve de davranıĢsal uzaklığı 

kavraması gerekir (Yalçın, 2017: 26). 

Peter Brook‟un dünya sahnelemelerinde en çok ses getiren gösterimlerinden 

biri de Mahabharatadır. 1985 yılında prömiyerini Avingon Festivalinde yapılan 

gösterim, Peter Brook‟un evrensel tiyatro dilinin oluĢturmasının en büyük 

örneklerindendir. Oyun Sanskrit destanı Mahabharata‟dan yapılan bir uyarlamadır 

(Kocabay, 2005: 31). Farklı etnik köken ve kültürlerden oluĢan oyuncu 

kadrosuyla Batı dünyasının birçok noktasında gösterimlerini sergilemiĢlerdir. 

Jean – Claude Carriere ile beraber Hint destanını bir oyun metnine dönüĢtürerek, 

bir taĢ ocağında gösterimi yapılmıĢtır. Peter Brook, gösterim için en uygun 



 

81 

atmosferi yaratmak adına tiyatroyu alıĢılagelmiĢ mekanının dıĢına çıkartarak bir 

anlamda Artaud‟un geçekleĢtiremediği düĢünceyi hayata geçirmiĢtir. Gösterim 

Zar Oyunu, Ormanda Sürgün ve SavaĢ olmak üzere üç bölümden oluĢmaktadır. 

Farklı etnik kökenden gelen oyuncular prova baĢlarında kendi dilleri üzerinden 

doğaçlamalar yaparak çalıĢmıĢlardır.  Bu aĢama, seyirciyle doğrudan iletiĢim 

kurabilme yetilerini geliĢtirmeye yarıyormuĢ (Candan, 1997: 227).  Brook 

hedeflediği anlatım saflığını, dil birliği söz konusu olmayan oyuncuların doğal 

görünümlerinden yakalamıĢtır. Tiyatroda ele alınan her metnin kendi anlatım 

biçimini oluĢturduğunu düĢünen Brook; “içinde bulunan çağa göre değiĢen bu 

taleplerde farklı kültür malzemeler ve araçlardan yararlanır (Yerdelen, 2019: 

75)”. Mahabharata gösteriminde, farklı seyirci kitlesi (Batılı) için yabancı olan 

kavramları ve varlıkları, seyircinin alımlayabilmesi için ortak çağırıĢım yaratacak 

Ģekiller ya da cümleler kullanılmıĢtır. Ayrıca Brook‟a göre sahnelemeyle mekan 

arasında bir köprü olması gereken dekor ve kostümde devinen sahne imgeleri 

yaratılmalıdır (Yerdelen, 2019:77). 

Brook, Mahabharata‟yı sahnelemesinde, en çok Hindistan‟ı ve kültürünü 

Batılı seyirciye yaklaştırmayı, dolayısıyla da bu evrenle tanışık olmayan bir 

seyirci kitlesi için bu gerçekliğin anlaşılmasını kolaylaştıran göstergeler üretmeyi 

amaçlar (Pavis, 1999: 219). 

Örneğin, kör kral DritaraĢra‟nın oğlu olan Duryodhana‟nın doğumundan 

önce öldürülmesi istenir. Çünkü Duryodhana‟nın doğumunun felaket getireceği 

söylenir. “Batı kültürüne sahip seyirci burada hemen Yunan mitolojisinin en 

renkli figürlerinden biri olan Paris‟ i anımsayacaktır (Kocabay, 2005: 34) “. 



 

82 

 

ġekil 24. Peter Brook‟un yönettiği Mahabharata oyunundan bir sahne (1985)  

Gösterimde nesnelerin kullanım biçimi, seyircinin oyunu alanındaki 

dünyayı alımlamasında oldukça önemli bir iĢlevselliği sahip olmuĢtur. Brook 

oyun alanında kullanılan tüm tiyatro araçlarının somut anlamı dıĢında soyut 

anlamları ile kullanarak seyircinin düĢ gücünü harekete geçirmiĢtir. 

Örneğin; sopalar yataklara, sığınaklara, ormanlara, karmaşık yapılı savaş 

makilerine dönüşmüştür. Yaklaşık altı metre uzunluğunda merdivenler, büyülü bir 

savunma silahının tekerleklerinin içinde, dış çemberle merkezi birleştiren 

çubukları  temsil  edecek  biçimde  çevrilirken,  bu  silahın  ölümcül  doğası 

merdivenlerin arasında izleyenlerin nefeslerini kesecek hareketlerle kayan tek bir 

oyuncuyla gösterilmiştir. Okçuların duruşlarındaki enerji, kullandıkları okların 

uçsuz sopalardan oluşmasına rağmen bizi gerçekten okların uçuştuğuna 

inandırarak, sahnedeki azın çok demek olduğu prensibini kanıtlar. (Innes, 2010, 

s. 201). 

Mahabharata oyununda evrensel dil arayıĢını oluĢturabilmek adına Brook, 

tamamen oyun alanı seyir alanı bütünleĢmesini ve buna bağlı olarak seyircinin 

imgelem dünyasını ortak bir çatı altında topladığını görmekteyiz. Peter Brook 

tiyatro görüĢünün temelinde, görünmezi görünür kılan ve insanın bütünlüğüne 

seslenen bir tiyatronun inĢasını gerçekleĢtirir. BoĢ Alan kitabında Brook yaĢadığı 



 

83 

deneyimler sonucunda tiyatronun oluĢumunu Ģu Ģekilde açıklamaktadır: 

“Herhangi boĢ bir alanı alabilir ve ona sahne diyebilirim. Bir adam bu boĢ alanda 

yürür, bir baĢkası onu izler; iĢte bir tiyatro ediniminin oluĢması için gereken Ģey 

budur (Brook, 1996, s.7).‟‟  

Bu sebeple sahne uzamında dekorun seyircinin düĢ gücünü harekete 

geçirmesini kısıtladığını savunarak uzamı boĢ alan olarak ele almıĢ böylece 

seyirciyi edilgen konumdan yaratıcı kılmayı hedeflemiĢtir. 

Brook, evrensel bir dile ulaĢabilmek için seyirciyi oyuna katarak onunla 

bütünleĢmeyi hedeflediği bir tören olan tiyatro anlayıĢını benimsemiĢtir. Tüm bu 

bilgiler ıĢığında Brook, hayal dünyası ve gerçeklik arasında bir dünya yaratarak, 

seyirci ve sahne ayrımını yok etmekte ve oyuncu ile bir buluĢma zemini 

oluĢturmayı amaçlamaktadır. Bu buluĢma ve bütünleĢme ile seyirciyi tanık ve 

katılımcı konumda, iĢlevselliğini ise yaratıcı olarak nitelendirmektedir. Ayrıca 

“çağının seyircisinin, tiyatroya bir ihtiyaç duyarak gelmeyiĢi, artık rutin bir 

alıĢkanlıkla gelip gidiyor olması üzerinde durur (Kan, 2019, s.6).” Öteki olarak 

nitelendirdiği seyirciyi memnun kılmanın yanında gösterimin seyirciye ne 

kazandıracağı ve hangi amaca hizmet edeceği konusunun düĢünülmesi gerektiğini 

savunmaktadır. Ayrıca Brook‟ a göre gösterim ile mekan arasında bir köprü 

oluĢturulmalıdır. Ona göre; “tiyatro mekanı canlı bir yüzleĢmenin yer aldığı 

kutsal bir alandır (Sokullu, 1998: 64)‟‟. Bu durumun desteklenmesi açısından 

dekor ve kostüm ile devinen sahne imgeleri yaratılmalıdır. Sahnede beliren 

imgeler aracılığıyla seyircide ortak çağrıĢımların oluĢacağını ve seyircinin oyun 

alanında gördüklerini kabul etme süreci baĢlayacaktır. Böylece sahne ve seyirci 

alıĢveriĢi yaĢanmıĢ olur.‟‟ Gösterim örneklerinden de anlaĢılacağı üzere Brook 

tiyatrosunu seyircisi üzerine inĢa etmiĢtir. 

B. Postdramatik Tiyatro ve Seyircinin ĠĢlevselliği 

Modern dönem ile postmodern dönem arasında gerçekleĢen tarihsel 

avangardlar ve karĢı gerçekçi eğilimler; sahneleme, temsil, metin, diyalog vb. 

unsurlar bağlamında dram anlayıĢında kırılmalar yaratmıĢ ve tiyatronun boyut 

değiĢtirmesine neden olmuĢtur. Dram ve tiyatro arasında gerçekleĢen ayrıĢmalar, 

klasik temsil anlayıĢının çözülmesine ve tiyatronun “teatralleĢme ’’eğilimini 

doğurmuĢtur. Süreyya Karacabey, bu durumu Ģu sözlerle açıklamaktadır: 



 

84 

“Tiyatronun, seyirciyle etkileşimi içine alan yeni işlevinin, şimdi ve 

burada‟lık özelliği, dramatik metnin, dışarıdaki bir zaman ve zemini işaret eden 

kurmaca dünyasının zamansallığı ile örtüşmeyecektir. Dram, tiyatroyla eşzamanlı 

bir oluşum ilişkisi kuramadığı için, tiyatronun müdahelesiyle ya azaltılacak ya da 

değiştirilecektir. Bir kurmaca sanatı olan dramda, temsil edici estetikle yaşanan 

sorunların tarihsel avangardların „‟tiyatrosallaşma‟‟ amaçlarıyla başladığı ve 

postdramatik tiyatronun „‟edebiyattan arındırma‟‟ çabasıyla ikiye katlandığı 

söylenebilir. Dramatik metinlerin, bir şeyleri temsil eden yapısı öykünün 

reddedilmesiyle. parçalanmaya başlamıştır. temsil krizinin teatrallik anlayışıyla 

birlikte dramatik metinleri yapı bozuma uğrattığı söylenebilir (Karacabey, 2003: 

36-46).‟‟ 

Tiyatroda yaĢanan bu geliĢmelerle beraber Avrupa tiyatrosunun 1960‟lı 

yıllardan itibaren yeni arayıĢlar içerisine girdiği görülmektedir. PostDramatik 

tiyatro, yapı itibariyle postmodernizmin birçok unsurunu içinde barındırmaktadır. 

Ancak modern tiyatro ve postmodern tiyatro arasındaki keskin ayrımı literatür 

olarak ifade edilememesi ve postmodernizmin tartıĢmalarının yarattığı 

karmaĢıklık, tiyatro adına yeni bir ifadenin ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. 

Alman tiyatro araĢtırmacası Hans– Theis Lehmann (1944- ) 1999 yılında 

yayımladığı PostDramatic Theater adlı yapıtında, tiyatronun girdiği yeni 

arayıĢları postdramatik kavramını kullanarak açıklamıĢtır. Dramatik olan ile 

postdramatik olan arasındaki keskin ayrımları ve sınırlılıkları ele aldığı 

çalıĢmasında, dram sonrasına iĢaret eden postdramatik tiyatroyu genel geçer bazı 

ölçütler üzerinden tespit etmeye çalıĢmıĢtır. Bu ölçütler, sahnelemenin yapısını 

belirlerken, aynı zamanda seyircinin iĢlevselliği ve seyir alanı– oyun alanı 

iliĢkisini de hangi yönde geliĢim gösterdiğini içermektedir. Lehmann‟ın 

belirlediği ölçütler aĢağıdaki baĢlıklarda kısaca açıklanmıĢtır: 

Prataxis: PostDramatik tiyatro gösteriminde tiyatronun anlatım araçları 

arasındaki iliĢki değiĢime uğramıĢtır. “Geleneksel tiyatroda dengeyi ve 

anlaĢılırlığı sağlamak için tiyatral ögeler arasında var olan hiyerarĢi, yeni 

uygulamalarda ortadan kaldırılmıĢtır (Kocabay, 2012: 9).‟‟ Dramatik tiyatro 

gösterimlerinde merkezde tutulan metnin, postdramatik tiyatroda merkezde 

olmadığı gibi diğer anlatım araçları arasında üstünlük de bulunmamaktadır. 

Konvansiyonel hiyerarĢinin kırılması, tiyatronun anlatım araçlarının aynı öneme 



 

85 

sahip olmasına neden olmaktadır. Bu eĢitlik, seyircinin gösterim esnasında belirli 

bir dizgeyle oluĢturulmuĢ kurguya dayalı algısını yıkmaktadır.  Seyirci “tek tek 

ögelerin kendi diliyle açıklamaya çalıĢırken kurguyu tek düzlemde takip etmez ve 

ögeler kendilerini açıkça sundukları için onları da görerek kurguyu kafasında 

oluĢturur (Abalı, 2005: 31).‟‟ Bu çerçevede bakıldığında, sahnelemedeki 

hiyerarĢinin ortadan kalkarak tiyatronun anlatım araçlarının eĢit bir Ģekilde var 

olması ve anlam üretmesi; sahnelemenin bütünlüğünü kazanması için seyircinin 

yorumlamasına ihtiyaç duymasını sağlamaktadır. Böylece seyirci, pasif 

konumunda gösterimi seyretmek yerine, gösterimin anlamını çözmek için çaba 

içerisine girerek aktif bir konuma geçmektedir. 

EĢzamanlılık: PostDramatik tiyatroda, geleneksel tiyatronun hiyerarĢik 

yapısının kırılmasıyla; göstergelerin birbirinin peĢi sıra kullanılması yerine, 

eĢzamanlı olarak üst üste yığıldıkları görülür (Bozer, 2016: 10). Tüm 

göstergelerin merkezde olduğu gösterim esnasında, seyircinin, kendisine sunulan 

göstergeleri aynı anda ve birlikte algılaması sağlanır. Göstergelerin bu Ģekilde 

eĢzamanlı bir Ģekilde yerleĢtirilmesi aynı zamanda seyirciler için kendi 

seçimlerini ve yapılandırmalarını gerçekleĢtirecekleri bir özgürlük alanı 

sunmaktadır (Yalçın, 2019: 78). Bu durum seyircinin hayal gücünü harekete 

geçirerek, yapbozun parçalarını bir araya getirmeye benzer bir Ģekilde; gösterim 

süresi boyunca göstergeleri yeniden bir araya getirerek anlam üretimine dahil 

olur. 

Göstergelerin Yoğunluğu: PostDramatik tiyatroda “zamanla, mekanla veya 

konunun önemi ile ilgili olarak, seyirci bir doygunluk veya tam tersine 

göstergelerin gözle görülür bir seyrelmesini algılaması söz konusudur (Lehmann, 

2006: 90).‟‟ Göstergelerin yoğunluğu üzerinde yapılan tercih; gösterimde az 

sayıda kullanılarak anlamdan arındırılması veya göstergenin çokluğuyla sahneyi 

anlama boğarak, anlamın bulanıklaĢması sağlanmaktadır. Ġki durumda da 

seyircinin aktifleĢtirilmesine olanak verilir. Gösterimde, göstergelerin az sayıda 

kullanılmasıyla  seyircinin düĢ gücü harekete geçirilir ve anlam üretmesine yol 

açılır. Tam tersi göstergelerin çokluğuyla anlamın bulanıklaĢmasında ise, seyirci 

gösterim boyunca kendine özgü bir yaratıma yönelir. 

Gösterge Yığmacası: Dramatik tiyatro gösterimlerinden, postdramatik 

tiyatroyu ayıran en büyük özelliklerden birisi de göstergelerin aynı anda ve eĢit 



 

86 

ağırlıkta kullanılmasıdır. Bu durum düzenli ve kolay anlaĢılır sahne yapısının 

önüne geçilmesine neden olmaktadır. Göstergelerin sahnede yoğun ve yığmaca 

Ģeklinde kullanılması anlam katmanlarının oluĢumuna ve bununla birlikte kaosa 

yol açmaktadır. Seyircinin, “parçalanmıĢ çağrıĢımların alanına dönüĢen sahnede 

(Lehmann, 2006: 91)‟‟ anlamı bir bütün olarak alımlamasının önüne 

geçilmektedir. 

Müzikalite/Ahenk: PostDramatik tiyatroda ses yalnızca gösterimin anlamını 

tamamlayan bir unsur olarak değil, sahnenin organik parçası olarak 

düĢünülmektedir. Sadece dilin değil, gösterimin tümüyle müziğin etkisinde 

olması “sesin kendisinin performans‟‟ haline dönüĢmesini sağlamaktadır. 

PostDramatik tiyatronun önde gelen uygulayıcılarından Robert Wilson‟ın rol 

modeli Getrude Stein‟ın ifadesiyle “postdramatik tiyatro oyunları sessel bir 

peyzajdır (Bozer, 2016: 11).‟‟ Bu düĢüncede insan sesi dahil tüm seslerde ahenk 

arayıĢı içinde olma arzusu yatmaktadır. Özellikle farklı kültür ve etnik kökenden 

gelen oyuncuların sahnelemelerinde baĢka dillerde ve aksanda konuĢması, 

melodileri, vurgusu, kekelemesi; ya da dans, müzik ve ritim gibi unsurlar baĢlı 

baĢına anlam katmanları oluĢturmaktadır. Böylece sahnelemelerde yeni bir iĢitsel 

gösterge yaratılmaktadır. Gösterimde bağımsız bir yapı oluĢturan bu unsurlar 

seyircinin, iĢitsel alımlamasına farklı bir boyut kazandırmaktadır. 

Görsel Dramaturji, Senografi: PostDramatik tiyatroda, göstergelerin 

hiyerarĢisiz kullanımı ve dilsel göstergelerin arka plana atılması senografi ile 

görsel dramaturgi kavramlarının ön plana çıkmasını sağlamaktadır. Burada görsel 

dramaturgiden kasıt, metne hizmet etmekten çok salt görsellikle yaratılan imgeler 

tiyatrosundan bahsedilmektedir. Dans, figür, koreografi, fotoğraf, film vb. sahne 

görselliğine hizmet eden unsurların kullanımı, gösterim içinde görsel 

dramaturginin kendine ait bir anlam katmanı oluĢturmasını sağlamaktadır. 

Örneğin: “sahnede dans eden bir kadın, bizim için sadece dans eden bir kadın 

olmaktan çıkarak, bir insanın çeĢitli beden kombinasyonları yaratarak, uzuvlarını 

kullandığı ve andan ana değiĢken bir figüre dönüĢmesini sağlar (Abalı, 2005: 

37).‟‟ Görsel dramaturgi ile yaratılmıĢ ve seyircinin bildiği/bilmediği birçok 

imgeleri ve formları; seyirci gösterim esnasında birbirinden ayrıĢtırarak veya 

bütünsel olarak anlamlandırmaya çalıĢır. Bu durum gösterge yoğunluğuyla 

birleĢtiğinde seyirci de anlam süreksizliliğine yol açmaktadır. 



 

87 

Sıcaklık ve Soğukluk: Tiyatro gösteriminde seyircinin oyun alanı ile olan 

iliĢkisini tanımlamak adına kullanılan ifadelerdir. Geleneksel tiyatronun yaĢamın 

içindeki konuları ele alması, metnin merkezde ve dilsel göstergelerin yoğun 

olması seyircinin oyunla sıcak bir iliĢki kurmasını sağlamaktadır. Postdramatik 

tiyatro gösterimlerinde ise, baĢı sonu olan bir öykünün yokluğu, psikolojik 

düzlemin alaĢağı edilmesi, dilsel göstergelerin anlamını yitirmiĢ olması; 

geleneksel tiyatro izleyicisi açısında alıĢılması zor bir durum olduğu için 

soğukluk duygusu yaratmaktadır. Oyunla bağlantı kuramadığı için soğukluk 

hissinde olan seyirci, anlama ulaĢma konusunda zorluk içinde olabilir. Seyircinin, 

postdramatik oyunlarda, deneyimi bu yüzden önemli bir unsurdur. “Epik ve 

belgesel tiyatro bu geliĢmeyi hazırlamıĢ olsa da postdramatik tiyatronun 

biçimciliği, oyun kiĢilerinin psikolojik derinliğini tümüyle ortadan kaldırarak 

kimileri için dayanılmaz bir soğukluk yaratmaktadır (Kocabay, 2012: 11).‟‟ 

Seyircinin arzusuna bağlı olarak, bu soğukluk avantaja dönüĢerek, gösterim 

boyunca kendi metnini yazmasının önünü aralayabilir. 

Bedensellik: PostDramatik tiyatro gösterimlerinde oyuncunun bedeni 

hareket ve fiziki boyutu ile var ederek; dil, dekor, ıĢık gibi bir gösterge haline 

dönüĢmektedir. Ritim, müzik, erotizm ile bedenleri biçimlendirerek, Ģok edici bir 

fiziksel yapılanma içerisinde oyun alanında var olur. “Beden, bir anlam taĢıyıcısı 

olarak değil, fizikselliği ve jestleri açısından. teatral bir gösterge olarak, anlamın 

hizmetini reddeder (Lehmann, 2006: 95).‟‟ “Özellikle acılı bir düzleme 

konumlandırılan bedenin fizikselliği aĢk, cinsel bir varlık, ölüm, AIDS, güzellik, 

kusursuzluk olarak ortaya çıkar (Lehmann, 2006: 96)‟‟ ve bu kavramlar 

aracılığıya sorgulanır. Örneğin, hastalıklı, sakat veya deformasyon yoluyla norm 

dıĢı olan ve genellikle dıĢlanmıĢ ahlak dıĢı bedenlerin postdramatik tiyatro 

gösterimlerinde yar almasıyla; bedensellik seyircide rahatsız edici, ürkütücü ya da 

büyüleyici bir etki yaratabilmektedir. Ayrıca gösterimlerde “geleneksel olarak 

dansı belirleyen tarzlara uymayan adımlar, anlaĢılmaz jestler ve özgün 

koreografik düzenlemelerden oluĢturması (Ünal, 2004:130)‟‟ seyircinin sahnedeki 

hareketi özgür bir Ģekilde yorumlamasına yol açabilmektedir. 

Somut Tiyatro: Soyut kavramları iĢleyen öyküsüz ya da teatral tiyatro 

çalıĢmalarının, biçimsel yapısı itibariyle somut bir tiyatro örneği olarak 

görülmektedir. Tiyatroda uzam, zaman, bedensellik, ıĢık, ses, hareket vb. somut 



 

88 

araçlar, “kavramsal olmayan gerçeklik düzeyinin görünür kılınması, 

yapıyı/sahneyi ister istemez somutlaĢtırır ya da maddileĢtirir (ÇalıĢkan, 2019: 

229).‟‟ Sahnede tüm teatral araçlar aynı anda ve eĢit bir Ģekilde Ģimdi ve 

buradalık durumu içerisinde; mimetik olmayan bir biçimde algılamaya yönelik 

varlıkları söz konusudur. Örneğin, ıĢık bir anlamı desteklemek için değil somut 

bir Ģekilde kendi varlığıyla seyirci tarafından algılanır. Böylece seyircinin 

potansiyeli ve kendi çabaları doğrultusunda görsel ve iĢitsel olarak kendisine 

sunulan göstergeleri anlamlandırır. Dolayısıyla sahnede var olan veya var 

olabilecek olan her Ģey seyircinin algılarıyla sınırlanır ve seyircinin seçki 

yapması sağlanır. 

Gerçekliğin ÇöküĢü: Dramatik tiyatroda, çerçevelenmiĢ bir gerçeklik 

sunulurken postdramatik tiyatroda ise seyircinin gerçeklikle yada kurguyla mı 

karĢı karĢıya olduğunun belirsizliği, bulanıklığı vardır. Gerçekli düzeyindeki bu 

müdahaleler seyircinin, seyreden olma durumunu sarsmaktadır. Teatral etkiyle 

gerçeklik ile kurgu arasında kalan seyirciye sürekli soru sordurma, kendi 

gözlemleriyle anlam üretme imkanı sağlayan postdramatik gösterimler; seyirciyi 

yeniden ve yeniden anlam üretmeye zorlar. Böylece seyirci, edilgen konumundan 

çıkarak, etkin olarak kendi dinamik okumalarını yapmaktadır. Örneğin, sahnede 

oyun kiĢisinin vücudunu bir bıçakla kesmesi sonucunda akan kan seyircide korku 

ve ĢaĢkınlık yaratabilir. Sahnedeki bu kurgu ile gündelik yaĢamın gerçekliği 

arasında kalan seyirci; çeĢitli gündelik tepkiler vererek (gözlerini kapamak, 

korkuyu belirtecek sesler çıkartarak vb.), bu belirsizlik içerisinde provake 

edilebilir. 

Olay / Durum: PostDramatik tiyatro gösterimlerinde, seyircide kalıcı bir 

etki yaratma düĢüncesinden ziyade Ģimdi ve burada ilkeleriyle zaman ve mekan 

kavramları ortadan kaldırılarak; seyircinin anlam üretimine katılması sağlanır. Bu 

durum performans sanatı ve happeninglerle benzerlik göstermektedir. Seyircinin 

iĢlevselliğine dair bir dinamik yaratan Ģimdi ve buradalık ilkeleri aynı zamanda 

seyircinin kendi konumunu sorgulamasına da neden olmaktadır. Sahne ve seyirci 

arasındaki sınırın ortadan kaldırılması, seyircinin kıĢkırtılması ve gösterge 

yığmacası sonucunda seyircinin aktif anlamlandırmanın yanı sıra oyuna katılması 

zorlanır. 1960‟lı ve 1970‟li yıllarla beraber seyircinin katılımcı konumuna 



 

89 

yönelik yapılan müdahalelerle, gösterimin bir parçası olarak seyirciyle farklı 

iletiĢim yolları ortaya çıkartmıĢtır. 

Hans – Thies Lehmann‟ın 1960‟lardan sonra tiyatrodaki yeni arayıĢların 

dramatik olanla bağını kopardığını, yukarıda sayılan özellikler üzerinden 

saptamıĢtır. Dramatik tiyatronun temel öğeleri olan zaman, mekan, kiĢileĢtirme, 

öykü, dil gibi unsurların, postdramatik tiyatroda kırılmaya uğraması yeni bir 

tiyatro estetiğinin varlığını gün yüzüne çıkartmıĢtır. Seyircinin, geleneksel 

tiyatroda olduğu gibi edilgen bir konumda; tamamlanmıĢ bir ürünü ya da yorumu 

anlamak yerine, etken bir iĢlevsellik içerisinde kendi anlamını üretmeye ve 

gösterim boyunca kendi metnini yazmaya çalıĢır. Artık seyirci de, yazar, 

yönetmen, oyuncu ve diğer teatral öğeler gibi anlam üreten konumundadır. 

Dramatik metinlerden uzaklaĢılan, birbirleriyle bağlantılı öyküsel yapının 

kırılması, dilsel göstergelerin ortadan kalkması ve parçalı anlatımla, seyirciyi 

anlam üretimi konusunda üretken ve dinamik kılınması sağlanmıĢtır. Patrice 

Pavis‟in belirttiği gibi: “Yeni oyun yazımında diyalog, çatıĢmanın ve alıĢveriĢin 

bir kalıntısı olarak sahnelerden sürgün edilmiĢtir; fazla iyi düĢünülmüĢ öykü, 

entrika ya da öykünceye artık kuĢkuyla bakılmaktadır (Pavis, 2000: 96).‟‟ Bu 

durum aynı zamanda seyircinin sentez üretmesinin önüne geçerek tez üretmesine 

neden olmaktadır. Artık seyirciden “adeta, yazara ortak olup anlamlar üreterek 

metnin alımlanmasına katkıda bulunmaları beklenir (Bozer, 2016: 14).‟‟ 

Postdramatik tiyatro gösterimlerinde, seyirci böylece aktif, üretken, 

deneyimleyen, katılımcı konumda değerlendirilir. 

Sanatın kendini yeniden tanımlamaya çalıĢtığı 20. yüzyıl ile beraber ortaya 

çıkan birçok yaklaĢımın tiyatro sahnelemelerine etki ettiği görülmektedir. KarĢı–

gerçekçi eğilimler, tarihsel avangardlar, happeningler, kültürlerarası eğilim, 

performans sanatı gibi birçok yaklaĢım sanatın sınırlarını zorlamıĢtır. Yeni 

arayıĢların tetiklediği, modern sonrası tiyatronun en önemli temsilcilerinden biri 

de Robert Wilson (1941- .)‟dır. Mimar, ressam, yazar, yönetmen, oyuncu ve 

sahne tasarımcısı olan Wilson, disiplinlerarası ve farklı kültürlerin 

kaynaklarından yararlanarak; hikaye anlatmak ya da karakteri betimlemek yerine, 

seyircinin düĢünsel ve sezgisel olarak düĢ gücünü harekete geçirecek sahne dili 

arayıĢına girmiĢtir. Görsel iletiĢime sözden daha çok önem veren Wilson, dans, 

opera, görsel sanatları ve tiyatro arasındaki sınırları ortadan kaldırarak 



 

90 

sentezlenmiĢ bir sanat yapıtı yaklaĢımını savunmaktadır. Robert Wilson, 

Lehmann‟ın belirttiği Ġmge Tiyatrosu altında; A letter for Queen Victoria (Kraliçe 

Victoria‟ya Bir Mektup - 1974), Einstein on the Beach (Einstein Sahilde – 1976), 

I Was Sitting on My Patio (Evimin Verandasında Oturuyorum – 1977), Dr. 

Faustus Lights the Lights (Dr. Faustus IĢıkları Yakıyor – 1991), Die 

Dreigroschenoper (Üç KuruĢluk Opera - 2007) gibi oyunlar sahnelemiĢtir. 

Wilson, metnin merkezciliğinden uzaklaĢan, görsellik ve uzamsallığa vurgu 

yapan gösterimlerinde; seyircinin algılamasını ve anlam oluĢturmasını özgür 

kılan prodüksiyonlar hazırlamıĢtır. “Tiyatroyu alıĢılagelmiĢ kalıplardan ve dekor 

yapılarından özgürleĢtirerek, izleyicinin modellerini bozabilme amacıyla yeni bir 

söz dağarcığı keĢfetmiĢtir (Birkiye, 2007: 217).” Sözün önemini yitirdiği, 

zamanın doğrusal akıĢının bozulduğu gösterimlerinde, ses ve ıĢığı yoğun olarak 

ön plana çıkartmıĢtır. Ayrıca karĢıtlıklar üzerine kurduğu göstergelerin yarattığı 

görsel dramaturgiyle; seyircinin “saptırılmıĢ imgeler yoluyla kendi içsel oyununu 

yaratmasını (Brockett, 200: 651)” hedeflemiĢtir. Wilson, gösterimlerinde yarattığı 

atmosferin gerçekliği, gerçeküstücü yaklaĢımının gizemli düĢselliğiyle benzerlik 

göstermekte ancak farklılık gösteren birçok unsur bulunmaktadır. 

“Oyunlarında varlık gösteren figürler, az konuşan insanlar, düş yaratığı 

gibi belirlenen tarihsel kişilikler, masal boyutlarında dev ya da minyatür 

nesneler, fasulye ağaçları, konuşan hayvanlardır. Bu bakımdan sanatçının yapıtı 

Artaud‟un tiyatrosuyla koşutluk içinde görülür. Ama tarihsel gerçeküstücülerle 

özdeşleşmeyen çok farklı bir çıkış noktası olduğu da yadsınamaz (Candan, 

2019:184).‟‟ 

Wilson‟ın oyun alanındaki görsel imgelerin yaratımını, eklektik yapı 

içerisinde; mantıksal bir dizgeden ve diyalogdan yoksun, psikolojik derinliğe 

sahip olmayan karakterlerin mekanik devinimleriyle var olması, Ģimdi ve burada 

ilkesine bağlı olarak Gertrude Stein‟ın peyzaj oyun yaklaĢımıyla örtüĢmektedir. 

“Wilson‟ın imge tiyatrosunda peyzaj metin kavramı, ideal bir tiyatronun iĢitsel ve 

görsel hayal gücünü harekete geçirmesi gerektiği düĢüncesine karĢılık gelir 

(Aksoy, 2012: 134).‟‟ Örneğin, 1970 yılında sahnelediği Deaf Man Glance (Sağır 

BakıĢ) adlı oyununda; “sahnenin tamamını kaplayan bir orman ve bu ormandan 

silüetler halinde geçen gümüĢ yaldızla boyanmıĢ çıplaklar, cüceler, uzun fötr 

Ģapkalı bir sihirbaz, koltuk değnekleriyle yürüyen sargılar içinde bir adam gibi 



 

91 

çarpıcı görüntüler vardır (Ünal, 2004: 131). ‟‟ Oyun alanında yarattığı bu 

manzara, mantıksal dizgeden yoksun, imgeler arasındaki bağlantısızlık, anlamsal 

süreksizlik, tekrarlarla dolu ağır tempodaki mekanik hareketler ve dilin anlam 

iletme amacı dıĢında kullanılması, seyircinin sezgisel ve düĢünsel düzlemde 

oyunun parçası olarak anlamı oluĢturmasını sağlamaktadır. 

1976 yılında müzisyen Philip Glass ile beraber en önemli çalıĢmalarından 

biri olan Einstein on the Beach  (Einstein  Kumsalda) adlı oyunu sahnelemiĢtir. 

Albert Einstein‟ın sahil kenarında çektirmiĢ olduğu fotoğrafın ismini verdiği 

gösterimde, Wilson; Einstein‟ın biyografisini tam anlamıyla sahneye taĢımak 

yerine, onun yaĢamını anımsatacak çağrıĢımları ve imgeleri kullanır. Tren, saat, 

kağıt uçaklar, uzay gemisi, nükleer patlama resmi, boĢluğa çizilen E = mc2 

formülü ile Einstein‟ın genel görecelik kuramına atıfta bulunulmaktadır. Wilson, 

Einstein‟ın yaĢamı boyunca uzamın boyutu, zamanın mutlaklığı, ıĢığın hızı ve 

hareketi, enerji üzerine kurduğu çalıĢmaları gösterimde, hareket, dans, ıĢığın 

kullanımı, fotoğraf ve oluĢturduğu imgelerle yansıtmıĢtır. Einstein‟ın düĢünsel 

deneylerinden yola çıktığı gösterim için Ģu ifadeleri kullanmıĢtır: 

Einstein'ı zamanımızın tanrısı olarak düşündüm. Tiyatroya zaten Einstein‟ın 

hikayesini bilerek geliyoruz, bu yüzden biyografisini anlatmaya gerek yoktu. Beni 

büyüleyen şey, karşıtların çekiciliğiydi. Einstein bir pasifistti, hayalperest ve 

zaman yolcusu, ama aynı zamanda nükleer bombanın da babasıydı. O dönemin 

ürünü olan bir iş yapmakla çok ilgilendim. Yetmişli yılların ortalarında, nükleer 

silahlanma yarışı patlıyordu; toplumsal huzursuzluk dönemiydi, Patty Hearst 

olayının zamanıydı ve tüm bunlar işin bir parçası oldu (Wilson, Alıntılayan: Otto-

Bernstein, 2006: 145). 

Einstein on the Beach oyunu, farklı temaların yer aldığı dört ayrı epizottan 

oluĢmaktadır. Epizotları birbirine bağlayan “Knee Play‟ler fotoğraf, fon perdesi 

ve sinema tekniklerinden yararlanılarak, tren ve duruĢma epizotları, natürmort 

Ģekillerden; alan ve uzay gemisi epizotları da peyzaj fikirileriyle tasarlanmıĢtır 

(1996‟dan aktaran Demirkol, 2013: 65).” Tüm epizotlarda dramatik aksiyonun 

yokluğuyla bağlantılı olarak teatral anlatım araçları hiyerarĢiden arındırılmıĢtır. 

Gösterim, dilsel göstergelerin yer aldığı, mantıksal ve neden –sonuç iliĢkisine 

bağlı metin yapısı içermemektedir. Dramatik unsurların (zaman, mekan, öykü 

vb.) kırıldığı gösterimde, tekrarlanan görsel imgeler ve müzik uzama hakimdir. 



 

92 

Bu durum seyircide, Lehmann‟ın belirttiği ‟„soğukluk ‟‟hissi doğurmaktadır. 

Bağlantısız göstergelerin yol açtığı anlam ertelenmesi ve göstergelerin uzamda 

birincil ve yan anlamlarıyla oluĢturduğu imgeler, seyirci de sürekli  bu nedir 

sorusu sordurarak düĢ gücünü harekete geçirip uzamın sınırlarının aĢılmasına 

neden olmaktadır. Lehmann, Robert Wilson‟ı Ģu sözlerle yorumlamaktadır: 

“Sahneyi 'paylaşan' aktörler, çoğu zaman herhangi bir etkileşim bağlamına 

bile girmezler. Ve bu tiyatronun mekanı da süreksizdir: ışık ve renkler, farklı 

işaretler ve nesneler artık homojen bir alanı ifade etmeyen bir sahne yaratır: 

sıklıkla Wilson'un alanı, sahnenin apronuna paralel olarak 'şeritlere' bölünür, 

böylece sahnenin farklı derinliklerinde gerçekleşen eylemler ya izleyici 

tarafından sentezlenebilir ya da tabiri caizse “paralelkenarlar” olarak 

okunabilir. Bu nedenle, sahnelerdeki farklı figürleri ortak bir bağlamda var mı 

yoksa sadece eşzamanlı olarak sunuluyor mu olarak görmesi, izleyicinin kurucu 

hayal gücüne bırakılmıştır. Bu nedenle tüm dokunun yorumlanabilirliğinin sıfıra 

yakın olduğu açıktır (Lehmann, 2006: 79).‟‟ 

Wilson‟ın bu yaklaĢımıyla, seyirci özgürleĢtirilir ve tamamlanmıĢ bir 

yapıtın sentezini algılamak yerine, tezlerin oluĢumuna neden olur. OluĢturulan 

imgelerle, yorumlamayı ve anlamın inĢasını seyirciye bırakmayı hedeflemektedir. 

Bu bağlamda Wilson oyun alanında olaylar yaratmak yerine durumlar inĢa eder. 

ġimdi ve buradalık ilkesiyle, seyirci oyun alanındaki deneyimin içine ortak olur 

ve imgeleri birleĢtirerek ya da birbirinden ayırarak durumların olaya 

dönüĢmesinde etkin bir faktör olması sağlanacaktır. Göstergelerin eĢzamanlı ve 

yığmaca bir Ģekilde uzamda var olması seyircinin algılarını tetikleyerek sürekli 

ana odaklanmasını ve imgeler dünyasının içinde kaybolmasına neden olacaktır. 

Gösterimin ritmini belirleyen müzik, oyuncunun eylemi ve jestleri, sürreal 

atmosferi yaratan ıĢığın etkisi ve katmanlara böldüğü uzamın yapısı seyircinin 

içsel bir deneyim kazanmasını sağlar. 



 

93 

 

ġekil 25. Einstein on the Beach - Train Epizotu 

ġekil görüldüğü üzere Train epizotunda ıĢığın kullanımıyla oluĢturulmuĢ 

uzam katmanlarının içerisinde eĢzamanlı olarak, birbirleriyle etkileĢimi olmayan 

performansçıların tekrarlanan devinim ve jestlerine tanık oluruz. Epizot boyunca, 

sahne mizansenindeki tekrara dayalı devinim ve jestler, trenin birden fazla kez 

uzama dahil olması ansal ve zamansal süreksizliğe yol açmaktadır. Eklektik yapı 

dramatik tiyatrodaki mekan algısını kırmakla kalmaz, var olan her uzam 

eĢzamanlı olarak imgeler oluĢturmaktadır. Bu durum seyircide bireysel 

alımlamaya yol açmaktadır. Müzik aletinin oluĢturduğu ahenkle birlikte, 

geniĢletilmiĢ bir zaman aralığında birbirine benzeyen ama aynı olmayan tekrarlar 

ve küçük detaylar seyircide trans durumuna yol açarak alımlamasının derinliğini 

arttırmaktadır. Böylece seyircinin özgürleĢmesi sağlanır ve kendi öznel yapımının 

inĢasını gerçekleĢtirmiĢ olur. Uzamda, her Ģeyin ağır akması seyircinin 

düĢünmesine alan yaratmasına ve göstergelerin eĢzamanlı olması algılarını hep 

açık tutmasını sağlamaktadır. 



 

94 

 

ġekil 26. Robert Wilson – Einstein on the Beach (1976) 

Wilson seyircisini, “aksiyondan kopartmıĢ ve uzaklaĢtırmıĢtır, düĢ kurmaya, 

uzaklara gitmeye, hangi istasyonu istiyorsa onu dinlemeye davet etmiĢtir (Fuchs, 

2003:38).‟‟ Bir anlamda Wilson estetik anlayıĢını, seyircinin zihninden 

tamamlanacak bir yapıt üzerine kurmuĢtur. BaĢı sonu belli olan, net sınırlar 

içerisinde tasarlanarak seyircisini özgürleĢtirmektedir. 

Göstergelerin sahne uzamında eĢzamanlı ve yığmaca Ģekilde sunulması 

seyirciyi Ģimdiye ait olanı keĢfetmesini tetikler. Örneğin, Train epizotunda; 

Einstein gibi giyinmiĢ ama farklı tensel renklere sahip olan performansçılar, 

iskele platformun üzerinden uçak atan çocuk, fon perdesinden inen ıĢık hüzmesi, 

gazete okuyan kadın, E= mc2 formülü çizen adam, tren içerisinde pipo içen 

kırmızı sakallı makinist, deniz kabuğu vb. tüm göstergeler homojen bir Ģekilde ve 

ıĢığın katmanlara böldüğü farklı uzamlarda var olurlar. Ġlk anda anlamsız ve çöp 

yığını gibi gözüken bütünsel çerçevede seyircinin odağı parçalanır. ġimdi ve 

buradalık büyüsü devreye girer ve seyircinin anlamı ayıklaması sağlanır. 

Seyircinin imgeleri birleĢtirmesi ya da ayırması fotoğrafik hafızasıyla Ģekillenir. 

OluĢturulan manzara seyircide zamanın ilerlemediği fotoğraf çerçevesi ya da 

Ģekil tablosu gibi algılanır. 



 

95 

Ġmge Tiyatrosu veya Sessel Peyzaj olarak adlandırılan Robert Wilson‟ın 

gösterimleri, seyircinin öznel yaratımına izin vermesi, farklı kültürlerin 

kodlarında yararlanması ve dilsel göstergelerden arındırmasından ötürü; belirgin 

seyirci profiline hitap etmekle sınırlı kalmamıĢ dünyanın birçok yerinde farklı 

kesimden seyirciyle buluĢmasını sağlamıĢtır. Gertrude Stein‟ın peyzaj oyun 

düĢüncesinden etkilenerek manzara oyunları sahneleyen Wilson; dramatik tiyatro 

sahnelemelerinde, oyunun yayıldığı süreyle, seyircinin gerçek zamanı arasındaki 

farklılığı Ģimdi ve burada anlayıĢıyla ortadan kaldırılmıĢtır. Göstergelerin 

eĢzamanlı, yoğun ve yığılmıĢ Ģekilde sahne uzamında var olması seyircinin 

edilgen bir konumdan etken bir konuma geçerek kendi anlamını inĢa etmesine 

neden olmaktadır. Wilson için seyirci, içsel bir deneyim kazanarak yorumlayan 

ve yaratıcı etkinliğin bir parçasıdır. 

ÇağdaĢ tiyatro yönetmenlerinden Romeo Castellucci postdramatik tiyatro 

gösterimlerinin önemli temsilcilerindendir. Castellucci‟nin yapımlarını 

incelediğimizde postdramatik unsurların sahnelemelerinin merkezini oluĢturduğu 

görülmektedir. Metnin boyunduruğundan sıyrılmıĢ, dilin ve geleneksel tiyatronun 

temsil anlayıĢının reddedildiği sahnelemelerinde, seyircisiyle iletiĢiminin ve 

etkileĢiminin farklı boyutlarda yaratılması düĢüncesi içindedir. Sahnelemelerinde 

imgeler dünyası yaratarak; aksiyon, diyalog ve çatıĢmadan ziyade, sahnenin 

görüntüsünü ve bedenin görüntüsünü ön planda tutmaktadır. Bu durumda seyirci 

açısından duyumsama yoluyla oyun alanını anlamlandırılması sağlanmaktadır. 

Sahnelemelerindeki mimari yapıya önem veren Castellucci, mekanın salt ve 

büyük olmasını tercih ederek resim ve heykel gibi görsel sanatları andıran 

yapımlara imza atmaktadır. Örneğin, “Avignon‟da ve bir çok yerde sergilenen, 

Dante‟nin Ġlahi Komedya‟sından esinlendiği Ġnferno, Purgatorio ve Paradiso‟dan 

Ġnferno‟nun gösterimindeki çoğu sahnede, postdramatik tiyatronun apokaliptik 

havasını koruyan derin ve kasvetli bir ambians tasarlar (Çağlayan, 2018: 176).‟‟ 

“Sahnelemelerinde ayrıca, film, video, enstalasyon gibi biçimleri ve anlatım 

araçlarını; seyircinin bakıĢına ve duyularına sunarak, seyircilerin tahayyüllerini 

canlandırır ve böylece seyircilerin akılla kurdukları iliĢkiyi paranteze alarak 

duyularının harekete geçirilebileceği bir mecra olanağı sunar (Akgül, 2020: 

101).‟‟Bu sebeple seyircinin düĢ gücünü harekete geçirerek, seyircinin iĢlevselliği 

ve konumu konusunda yeni bir biçim oluĢturmaktadır.  



 

96 

Geleneksel tiyatro seyircisinin tamamlanmıĢ bir yapımdaki edilgen 

konumunu değiĢtirip seyirciyi; yazar, oyuncu ve diğer teatral unsurlarla beraber 

etken olarak anlam üreten bir konuma getirilmiĢtir. Castellucci‟nin 

sahnelemelerinde, seyirci yazarın dayattığı anlamı alma iĢlevselliği yerine, seyirci 

oyuna etken olarak katılarak anlamın üretiminde yaratıcı iĢlevselliğini ortaya 

çıkartır. 

Romeo Castellucci‟ in Batı düĢüncesinin büyük efsanelerini çağdaĢ 

düĢünceye uygun bir dilde ifade ettiği, trajedinin kökenleri ve insan yaĢamına etki 

eden unsurlar üzerine yaptığı Tragedia Endogonidia sahnelemesi on bir epizottan 

oluĢmaktadır. Sahneleme içerisinde C.#01Cesena, A.#02 Avignon, B.#03 Berlin, 

BR.#04 Brussels, BN.#05 

Bergen, P.#06 Paris, R.#07 Rome, S.#08 Strasbourg, L. #09 London, M.#10 

Marseille epizotları yer almaktadır. Ayrıca, Avrupa kentlerinin isimleriyle 

sahnelenmesi gösterimlerin alımlanması açısından önemli bir göstergedir. 

“Tragedia Endogonidia‟ yı trajik biçimin insanın içinde yeniden oluşması 

tarzında açıklayan Castellucci, bu çalışmalarında da bir laboratuvar araştırması  

yaparcasına,  gezegenler  sistemini  incelercesine  canlıların kimyasını 

araştırdığını öne sürüyor. Buradan yola çıkarak, trajedinin günümüzde sürekli 

tekrarlanan hareketlerle, resimlerle vurgulanacağını söylüyor ve oyunlarında bu 

tekrarlar sürekli yaşanıyor (Gürün, 2005: 1).‟‟ 

Bu çerçeveden bakıldığında Castellucci‟nin Tragedia Endogonidia 

sahnelemesi, Antik dönem tragedyasını veya kahramanın yolculuğuna dair trajik 

durumu içermemektedir. Birbirinden özerk olarak gözükse de bağlantılı epizotlar 

aracılığıyla imgelerin arka arka sıralanması; parçalanmıĢ fikirlerin, bütünlüğü ele 

geçirmesine neden olmaktadır. Her epizot farklı kentlerin taĢıdığı tarihsel kültürü 

ve toplumsal imgeleri üzerine hazırlanmıĢtır. “Sahnelemede,  yalnızca insan 

öznesini değil, bugünün dünyasına ait olan makineler, hayvanlar gibi, bugün 

insan sonrası olarak tanımlanan unsurlarla bezenir (Akgül, 2020: 102).‟‟ 

“Brüksel, Avrupa‟nın başkenti ve Avrupa Parlamentosu‟nun koltuğu olduğu 

için, Brüksel epizotunda hukuk konusuna değiniliyor. L.# 09 Londra‟da ünlü 

Londra katedraline atıfta bulunarak Saint Paul figürü görülür. Strazburg‟daki 



 

97 

son sahnede köşesi kırık beyaz bir küp görülür; Albrecht Dürer‟in litografı 

Melencolia I‟e atıfta bulunuyor (Semenowicz, 2013: 131).‟‟ 

Tragedia  Endogonidia  sahnelemesinde  altıncı  epizotunu  oluĢturan  P.  

#06  Paris performansı ilk olarak 2003 yılında Paris‟te Odeon Tiyatrosun‟da 

sahnelenmiĢtir. P.#06 Paris epizotu, Paris toplumunun inanç gerçekliğini çağlar 

boyunca nasıl algıladığını ve tarihsel olaylarla nasıl bir değiĢime uğradığı üzerine 

kurulmuĢtur. Performans izleğinde, Batı kültürünün temeli olan Antik Yunan ve 

Yahudi gelenekleri yan yana getirilmiĢtir. Antike çağından günümüze kadar Paris 

toplumunun inanç sisteminin dinamiklerini anlatan sahnelemede göstergelerin 

yoğunluğu ve eĢzamanlı kullanımını tercih edilmiĢtir. Metin, diyalog ve dilin 

reddedildiği sahneleme eski mitin kalıntıları olan, Caravaggio‟nun Sacrifice of 

Isaac tablosundaki figürün tasviriyle baĢlamaktadır. Ġki çamaĢır makinasının 

üstüne yatırılmıĢ olan Ġshak‟ın; Ġbrahim tarafından feda edildiği ve küçük kesik 

melek kanatlı adamın geç kaldığını anlatmaktadır. “Bu sahne, Romeo Castellucci 

tarafından muamma olarak adlandırılır (Lyandvert, 2006: 42).‟‟ 

 

ġekil 27. Paris adlı epizotun baĢlangıç sahnesi  

Kaynak: (Fotoğraf: Marco Iorio) 



 

98 

ġekiller 27‟de görüldüğü üzere, sahnede oluĢturulan görsel dramaturgi; 

seyircinin zihnine göstergeler yoluyla saldırmaktadır. Günümüzün teknoloji 

aracıyla, eski mitin anlatıldığı Caravaggio‟nun tablosu melezleĢtirilmiĢtir. Bu 

melezleĢtirme aynı zamanda dramatik tiyatronun en önemli unsuru olan zaman 

kavramının kırıldığını göstermektedir. 

Sahneleme, iki fransız bayrağının duvara çarptırarak dalgalanması; 

polislerin gülümseyerek ellerindeki copları vurarak ses çıkartması; Sfenks 

heykelinin  ve canlı bir beyaz atın sahnede yer alması; büyüleyici bir teatral etki 

sonunda pencereden Ġsa‟nın içeri girerek Sfenks heykelinin önünde durması; 

orkestranın sahneyi terk etmesiyle devam etmektedir. Bu esnada seyircinin 

algısında oluĢturulması hedeflenen birçok imge, figür veya eyleme yer 

verilmektedir. Ġbrahim, Ġshak ve melekten sonra; Ġsa Mesih, pagan tapınağının 

simgesi Sfenks heykeli, Fransız Ġhtilali ve polis devlet düzeni, Charles De Gaulle 

(Fransız devlet baĢkanı) gibi giyinen polisler gibi gösterge yığmacasıyla 

seyircinin anlam üretimine dahil edilmesi sağlanmaktadır. Bu bölümde seyircinin 

yaĢamın gerçekliğiyle, sahnedeki kurmaca arasındaki sınırların bulanıklaĢmasına 

yol açarak gerçekliğin çöküĢüne neden olan, orkestranın sahneyi terk etmesidir. 

Sahnelemede, tek tanrılı inancın hükmünü sürdüreceğinin göstergesi ve dini figür 

olan Ġsa Mesih‟in oyun alanına dahil olmasıyla beraber, çok sesliliğin göstergesi 

olan orkestranın sahneyi terk etmesi; uzamın sınırlarının aĢılmasına, gerçekliğin 

çöküĢüne ve seyircinin beklentisinin (orkestranın seyircide yarattığı beklenti) 

kırılmasına neden olmaktadır. Aynı zamanda dramatik tiyatro alıĢılagelmiĢ mekan 

algısının kırılmaya uğraması, seyircinin oyunla iliĢkisinde soğukluk 

yaratmaktadır. 



 

99 

 

ġekil 28. P.#06 Paris epizotunda mekanın, zamanın ve öykünün kırılmasına yol açan 

gösterge tercihleri 

Paris toplumunun çağlar boyunca, kültürünü ve kimliğini oluĢturan etkileri 

inanç – siyaset – teknoloji bağlamında ele alan sahnelemede; teatral bir Ģok ile üç 

arabanın düĢmesi ve modern çağın getirdiği yeniliklere yer verilmesi zamanın, 

öykünün ve mekanın kırılmasına yol açmaktadır. Dramatik unsuruların bu denli 

parçalandığı P.#06 Paris epizotunda, Castellucci‟ in oluĢturduğu imgeler dünyası 

seyircide gösterge bombardımanına dönüĢerek; anlamın yaratıcı bir unsuru olarak 

katılımcı olmasına, eklektik bir yapının içerisinde seyircinin özgürleĢmesine ve 

yaratılan teatral etkiyle deneyimsel sürece girmesine neden olmuĢtur. 

2000‟li yıllarla beraber çağdaĢ Alman tiyatrosunun önemli yönetmenleri 

arasında yer alan Michael Thalheimer (1965 - ...), sahnelemelere getirdiği 

kendine özgü tiyatro estetiği ile Avrupa‟nın birçok tiyatrosunda uzun yıllar 

konuĢulacak oyunlar sahnelemiĢtir. 1997‟de Theater Chemnitz‟de Fernando 

Arrabal‟ın The Architect and the Emperor of Assyria adlı oyununu 

sahnelemesiyle birlikte tiyatro yönetmenliğine adım atan Thalheimer günümüze 

kadar, Deutsches Theater‟da E.G. Lessing‟in Emilia Galotti (2001), Faust I 

(2004) ve Faust II (2005); Berlin Schaubühne‟de Moliere‟den Tartuffe (2013), 

Friedric Schiller‟den Wallenstein (2016); Berline Ensemble Bertolt Brecht‟in 

Kafkas TebeĢir Dairesi (2017), William Shakespeare‟nin Othello (2019); Viyana 

Burgtheater‟da Aiskhylos‟dan Persler (2017); Schauspiel Frankfurt‟ta, 

Euripdes‟ten Medea (2012), Henrik Ġbsen‟in Nora (2014), Heinrich von Kleist‟in 



 

100 

Penthesilea (2015) gibi sahnelemelere imza atmıĢ, birçok ulusal ve uluslararası 

tiyatro ödülü kazanmıĢtır. Özellikle klasik yapımlara getirdiği yenilikçi 

yaklaĢımıyla ve Olaf Altmann‟ın sahne tasarımlarıyla önemli bir ün kazanmıĢtır. 

Michael Thalheimer‟ın rejilerinde „‟üslup özellikleri üç ana baĢlıkta 

toplanabilir: Ġlki metin seçimleri, ikincisi uzam seçimleri ve üçüncüsü oyunculuk 

seçimleridir (Korukçu, 2020: 368). ‟‟Sahneye taĢıdığı metinlere bakıldığında 

tiyatro dünyasının en önemli eserleri olduğu görülmektedir. GeniĢ bir yelpazeye 

yayılan repertuvarında (Antik Yunan tragedyaları, Klasisizm, Romantizm, 

Modern tiyatronun baĢ yapıtları) Büchner, Lessing, Goethe, Shakespeare, Çehov 

gibi dramatik metin yazarlarının yapıtlarına çağdaĢ sahneleme yöntemleriyle 

yaklaĢtığı görülmektedir. Thalheimer, Robert Wilson, Einar Schleef ya da Frank 

Castorf gibi güçlü ve kendine özgü imzaya sahip olan yönetmenlerden biri olarak 

gösterilmektedir. Genel olarak dramatik metinleri sahnelerken ana aksiyonuna 

indirgeyen Thalheimer; ‟„oyuna ve oyun yazarına karĢı dürüst olmanın, yazılı 

metni titizlikle temsil etmekle hiçbir ilgisi olmadığını savunur (Boenisch, 2008: 

30)”. Bu yaklaĢımın yerine metnin içerdiği özü ortaya çıkarmayı hedefler.  

Thalheimer birçok rejisinde sözün oluĢturacağı anlamı ve dili etkisiz hale 

getirerek yerine ustaca tasarlanmıĢ uzamda oyuncunun hareketi, yüz ifadelerine 

ve jestlerine vurgu yaparak ön planda tutmuĢtur. Sahnelemerinde, metne özcü 

yaklaĢımı, benzersiz uzam seçimi, müzikalite kullanımı, ritim, duraklama ve 

boĢluklar, oyuncuların minimalist ve tematik tekrarlar ile karakterize edilmiĢ jest 

ve hareket kullanımı üslubunu oluĢtururken benzerlik gösteren önemli 

özelliklerdir. Ayrıca oyunlarındaki kostüm tercihlerine bakıldığında metinden 

bağımsız hareket edilerek, 20.yüzyılın ikinci yarısından sonraki zamana ait 

kostümler kullanılmaktadır. 

Thalheimer sahnelemelerinde genel olarak, geleneksel çerçeve sahne 

kullanımını tercih eder. Bu açıdan oyun alanı–seyir alanı arasında ayrım 

bulunmakta ve seyircinin konumu oyun alanına belli bir uzaklık mesafesindedir. 

Metin, uzam ve oyuncuya dair yaklaĢımlarıyla seyircinin algılamasının aktif  

pozisyonda olmasını  sağlar. Genel olarak kült metinleri sahneye taĢıyan 

Thalheimer, metnin ana fikrini iletmek için arındırması sonucunda; “ortaya çıkan 

sahneleme dili evrensel bir dil niteliği gösterir (Korukçu, 2020: 370).‟‟Ayrıca 

metin üzerinden gerçekleĢtirdiği bu müdahaleler sonucunda, duraksamalar ya da 



 

101 

boĢluklar yaratarak seyircinin anlama ulaĢması için aktifleĢtirmesi sağlanır. 

Sahneye taĢıdığı kült metinlerin geçtiği mekana ve zamana yönelik çağdaĢ yorum 

getirmesi, seyircinin gösterimin baĢlangıcından sonuna kadar etkin kalmasına yol 

açar. Birçok metni günümüze uyarlaması, uzama dair tercihleri ve gösterge 

yoğunluğu seyircinin düĢ gücünü harekete geçirerek; özden yola çıkan seyirci 

anlamın üreticisi olur. 

 

ġekil 29. Emilia Galotti, Deutsches Theater (2002) 

Gotthold Ephraim Lessing‟in ilk kez 1772‟de sahnelenen ve bir Alman 

klasiği olan Emilia Galotti adlı oyununu, Michael Thalheimer 2001 yılında 

Deutsches Theater‟da sahnelemiĢtir. “2002 yılında kendisine Nestroy Ödülü 

kazandıran bu oyunda Thalheimer, metni özüne indirgeyerek; burjuva 

trajedisindeki tüm yan karakterleri oyundan çıkarmıĢ ve Emilia, Prens, Annesi, 

Babası, Kont Appiani, Marinelli ve Kontes Orsina gibi ana karakterleri 

kullanmıĢtır. Ayrıca Thalheimer‟ın sahneleme yorumunda ilk perdenin tamamını 

çıkartarak metinde yer alan resim ve güzellik üzerine yapılan sanatsal tartıĢmalara 

dair ayrıtılı yansımaları kurtarır, Marinelli‟nin entrikasının ipuçları konu 

olmaktan çıkmıĢ ve oyunun sonu açık hale getirilmiĢtir 

(Weiler, 2003: 128). ‟‟Metinde Odoardo tarafından bıçaklanarak öldürülen 

Emilia, Thalheimer‟ın yorumunda, elinde tuttuğu silahla birlikte vals dansı 



 

102 

yaparak uzama dahil olan kalabalığın içerisinde kaybolur. Böyle klasik bir metine 

bu denli çarpıcı yorumlama getirmesi, seyircinin oyun boyunca merak duygusunu 

kaybetmemesine neden olmaktadır. Ayrıca oyunda sıklıkla sözün kullanılmadığı 

uzun boĢluklar verilmiĢtir. Sahnelemenin birinci sahnesinde Prens‟in söylediği 

tek cümle dıĢında herhangi bir sözsel ifade yer almamaktadır. Bu bölümlerde 

genel olarak oyuncunun fiziksel eylemlerine vurgu yaparak metinde yer alan 

birçok bilgiyi anlatmak yerine özetleyerek göstermiĢtir. Ġlk sahnede seyirciye 

görsel bir dramaturgi sunan Thalheimer böylelikle oyun alanında imgeler dünyası 

yaratmıĢtır. Diğer sahnelerde ise oyuncular arasında, fiziksel aksiyon devam 

ederken sözlü iletiĢim de gerçekleĢir. Ancak oyuncular o kadar hızlı ve tek düze 

konuĢurlar ki, söz, iletiĢim aracı olmaktan öteye geçer. Çünkü oyuncular 

birbirlerine bakmadan, belli bir uzaklıkta ve neredeyse birbirlerini dinlemedikleri 

görülür. Thalheimer‟ın metni sahneye taĢırken yaptığı bu yorum, seyircide 

anlamın bulanıklaĢmasına neden olmaktadır. 

 

ġekil 30. Emilia Galotti, Deutsches Theater (2002) 

Emillia Galotti oyununun sahne tasarımı, “oyuncuların eylemlerine zoom 

yapan çok büyük bir kamera izlenimi vermektedir (Weiler, 2003: 129). ‟‟Sahnede 

herhangi bir dekor ya da eĢya kullanmayan Thalheimer, oyun alanını, oyuncuları 



 

103 

podyumda yürüyen mankenler gibi kullanmıĢtır. Peter Brook‟un boĢ alan 

düĢüncesini anımsatan sahne uzamı, tamamen oyuncuya vurgu yapmak için 

tasarlanmıĢtır. Uzam, sahne derinliğine kadar dikey bir Ģekilde sınırlandırılmıĢtır. 

Sahnenin arkasında bulunan tek bir kapı, oyuncuların uzama dahil oldukları giriĢ–

çıkıĢları için kullanılır. Oyunun belli zamanlarında, uzamı sınırlamak için sağında 

ve solunda bulunan duvarlar, ġekil 2‟de görüldüğü üzere açılır ve oyuncular bu 

bölümden giriĢ–çıkıĢlarını gerçekleĢtirir. Sahnede dinamik bir yapı ve perspektif 

bakıĢ açısı yaratan Thalheimer, seyircinin oyun boyunca odak noktasını 

oyuncunun fiziksel ve içsel aksiyonuna odaklatır. 

Oyunda, karakterlerin kiĢileĢtirilmesinde en etkin anlatım aracı olarak giysi 

üzerinden yapılan tercihler olduğunu görmekteyiz. Örneğin, oyunun “iki 

sahnesinde oyun kiĢilerinin toplumsal konumu ve Emilia‟da olduğu gibi içinde 

bulunduğu (evlilik) durumunu göstermek dıĢında farklı bir iĢlev yüklenmemiĢtir 

(Kocabay, 2008: 77). ‟‟  

Thalheimer‟ın oyunda kullandığı anlatım araçları tamamen oyuncunun 

kiĢileĢtirilmesine yöneliktir. Oyunun büyük bölümünde, Shigeru Umbayashi‟nin 

In the Mood For Love filmi için bestelediği Yumeji‟s them parçası çalmaktadır. 

Müzik oyunun ritmini ve oyuncuların duygu durumunu vurgulamak adına 

kullanılmıĢtır. Thalheimer bir röportajında, tercih ettiği müzikleri; seyircileri 

evde oturuyormuĢ gibi hissetmeleri için baĢtan çıkartmak, zaman duygusunu 

ortadan kaldırmak, zihnine ve kalbine hitap etmek için (Roesner, 2014: 236) ‟‟ 

kulandığını ifade etmektedir. 

Michael Thalheimer‟ın, dramatik metinlerin özüne vurgu yapması, uzam 

seçimleri ve diğer anlatım araçlarını kullanım biçimine bakıldığında oyuncunun 

fiziksel ve iç aksiyonunu ortaya çıkartmayı hedeflediğini söyleyebiliriz. Bu 

açıdan oyuncunun “en küçük bir eyleminin bile sahnede büyümesini 

sağladığından, fiziksel eylemlerdeki ekonomi önem kazanmaktadır (Korukçu, 

2020: 375).‟‟Seyircinin odağını oyuncunun kinetik göstergelerini (mimik, jest 

vb.) odaklayan Thalheimer, oyuncunun yarattığı imgelerle seyircinin düĢ gücünü 

harekete geçirmesini sağlar. Bu durum seyirciyi aktif bir yaratıcı unsura ve 

anlamı oluĢturması için dikkatli bir gözlemciye dönüĢtürmektedir. 



 

104 

Sonuç olarak Postdramatik tiyatro sahnelemelerinin temel amacı, teatral 

öğeler arasındaki hiyerarĢik yapının kırılması sonucunda eĢit ve kendi anlamıyla 

var olan göstergelerin; oyun alanında eĢzamanlı ve yoğun/az yığılmasıyla 

seyircinin algılama boyutunu etkilemektir. Özellikle metnin boyunduruğundan, 

dilin anlam üretiminden ve oyun kiĢilerinin psikolojik derinliğinin yok 

edilmesiyle seyircinin etken bir konumda kendi anlamını üreterek özgürleĢmesini 

hedeflemektedir. Postdramatik sahnelemelerde, seyirci kendisine dayatılan 

anlamlar sayesinde ulaĢtığı sentezin önüne geçilerek, anlamın sürekli ertelendiği 

ve bu nedenle seyircinin sahneleme boyunca sorular sorarak tez üretmesine neden 

olmaktadır. Seyircinin sahneleme metnini kurmasına izin verilmesi, tiyatroyu 

bitmiĢ bir ürün olmaktan çıkartıp sürece dönüĢmesini sağlamaktadır. Ayrıca karĢı 

gerçekçi eğilimler ve tarihsel avangardların oyun alanı – seyir alanı iliĢkisine dair 

getirdiği birçok yeniliklerin, postdramatik tiyatro sahnelemelerinde kullanıldığı 

görülmektedir. Postdramatik tiyatroda, yazardan ziyade yaratıcı yönetmenin 

önemli bir unsur haline dönüĢmesi, sahnelemerin seyir alanı – oyun alanı 

tercihlerini de çeĢitlendirmiĢtir. Bu bağlamda sahnelemelerde; çerçeve sahne, 

apron sahne, dönüĢtürülmüĢ sahne, buluntu mekan, çevresel sahne gibi izole 

edilmiĢ ya da açık alanda; oyuncu seyirci ayrımının ya da karıĢımının olduğu çok 

çeĢitlilik gösteren pratiklerinin varlığından söz edebiliriz. 

C.  Tiyatroda Teknoloji Araçlarının ve Multimedya Teknolojilerinin 

Kullanımının Seyirciye Etkisi 

20. yüzyıldaki teknolojik geliĢmelerin tiyatro sanatının icrasında oldukça 

etkin bir faktör oluĢturduğunu görmekteyiz. Bu duruma tarihsel bir çerçeveden 

baktığımız zaman teknoloji birçok tiyatro akımını ve kuramcısını etkilemiĢtir. 

Çünkü tiyatro sahneleme biçimleri, içerisinde bulunduğu toplumun yaĢam ve 

iletiĢim koĢullarıyla paralellik göstermektedir. Özellikle kayıtlı, dijital ortam ve 

teknolojinin kiĢisel iletiĢim aracına dönüĢmesi; birçok sanatsal üretimin konusu 

haline dönüĢmüĢ ve üretim biçimlerini, dağıtımını ve tüketimini de belirleyen 

önemli bir faktör olmuĢtur. Bu doğrultuda tiyatro sanatı içerisinde; metin 

yazımında ve sahneleme pratiklerinde dönüĢümler gerçekleĢmiĢtir. Steven Dixon, 

Digital Performance adlı çalıĢmasında ortam ve teknolojinin tiyatrodaki etkisini 

üç önemli kırılma noktasına iĢaret etmektedir: 



 

105 

“Toplumsal ve siyasi tarihteki gelişmelerde olduğu gibi, tiyatro tarihi de 

devrimsel nitelikte değişimlere maruz kalmıştır... Çoklu ortamlı tiyatro 

sahnelemeleri için üç dönemden söz edebiliriz: 1910‟larda fütürizm, 1960‟larda 

kayıtlı ortamlı sahnelemeler, 1990‟larda ise bilgisayar teknolojisi (Dixon, 

2007:87).‟‟ 

Teknolojinin geliĢimi aynı zamanda, sahneleme pratiklerinde kullanılacak 

teknolojik cihazların her dönem farklılaĢmasını ve çeĢitliliğini arttırmaktadır. 

Tiyatroda teknolojinin ilk etkileri olan; elektrikli aydınlatma teknolojisinin, 

kayıtlı müzik ve ses efektlerinin kullanılmaya baĢlamasıyla oyun alanı – seyir 

alanı arasındaki etkileĢimin değiĢime uğradığı görülmektedir. Örneğin, elektrikli 

aydınlatma teknolojisi ile seyir alanının tamamen karartılmasıyla beraber; 

“seyirciler, performans sırasında birbirleriyle iletiĢime geçemeyince tiyatroya 

gitmek genellikle olduğu gibi sosyal bir Ģey olmaktan çıkıp daha öznel bir 

deneyime dönüĢmüĢtür (ġeyben, 2016: 22). ’’Böylece her çağın teknolojik 

geliĢmeleri birçok tiyatro akımının ve yönetmenin dramaturgisini oluĢturmuĢtur. 

Çizelge 2.  Teknoloji ve ortam teknolojilerinin tiyatro sahasında kullanılmaya 

baĢlandığı yıllar 

Tiyatro Sahasında Teknolojinin 

Kullanıma Girdiği Yıllar 

Teknolojik Cihazlar ve Ortam 

Teknolojileri 

1850 – 1900‟lı yıllar arasında Aydınlatma teknolojisi, kayıtlı müzik 

ve ses efektleri 

1900 – 1960‟lı yıllar arasında Kayıtlı ortam teknolojisi (projeksiyon, film, 

fotoğraf), radyo, ses kayıt cihazı 

1960 – 1990‟lı yıllar arasında Çoklu ortam teknolojisi (video projeksiyonu, 

TV monitörleri, canlı video  görüntüleri),  

kamera,  kablosuz ses transferi, sonar aletler, 

fotoelektirk hücreler ve mikrofon sistemi 

1990 - Günümüz 3D mapping projeksiyon, holografik görüntü, 

led ekran, lazer ve fiber optik teknoloji, robot, 

cybord ve VR teknoloji, ses dağıtım cihazları, 

mobil cihazlar, bilgisayar, internet ağı 

Teknoloji cihazları ve ortam teknolojilerinin ortaya çıktığı tarihten itibaren 

birçok yönetmenin ve sahne tasarımcısının (Artaud, Grotowski gibi yönetmenler 

hariç) az/yoğun bir Ģekilde bu teknolojilere sahnemelerinde yer verdiği 

görülmektedir. Günümüzde ise neredeyse teknoloji cihazları ve ortam 

teknolojilerinden yararlanmayan sahneleme sayısı oldukça azdır. DijitalleĢme ile 

beraber Telematik Performans, Cyborg Tiyatrosu, Robot Tiyatrosu, Dijital 

Tiyatro vb. gibi birçok sahneleme biçiminin de ortaya çıktığını görmekteyiz. 



 

106 

Tiyatro, 19. yüzyılın sonlarına doğru fotoğraf ve sinemanın ortaya 

çıkmasıyla beraber; fotoğrafın ve sinemanın teknik olanaklarını sahnelemelerde 

kullanma yönelimi içerisine girmiĢtir. Film, projeksiyon ve fotoğraf gibi anlatım 

araçlarını, kendi anlatım biçimleri için araçsallaĢtırma eğiliminde olduğu 

görülmektedir. Tiyatro sahnelemelerinde teknolojik medya araçları ile gösterilen 

hareketli ya da durağan görsel ve görüntülerin birer „ortam‟ oluĢturmayı 

hedeflediğini belirtmek gerekmektedir.  Bu görüntüleri seyirciye aktaran video, 

televizyon ekranı, projeksiyon vb. araçlar „Dağıtım Teknolojisi‟ olarak kabul 

edilmektedir. Avrupa‟ da filmi tiyatro sahnesinde kullanan ilk yönetmenlerden 

biri Georges Melies‟ tir. 

1905 yılında sahneye koyduğu iki oyunda da Le Raid Paris – Monte Carlo 

en Deux Heures (İki Saatte Paris – Monte Carlo Yarışı) ve Les Pillules du Dianle 

(Şeytanın Hapları) filmlerinin kayıtlarını seyircinin görüşlerini büyütmek ve 

tiyatronun ifade gücünü arttırmak için kullanılır. İlk oyunda (Belçika Kralı II. 

Leopold‟ un yolculuk sırasındaki olayları ve Paris‟ ten Monte Carlo‟ ya komik 

araba macerasını göstererek) film, sahnenin fiziksel sınırlamasının üstesinden 

gelmek ve eylem alanını genişletmek için kullanıldı. İkinci oyunda Melies, daha 

büyülü ve sanatsal olarak daha sofistike efektler yaratmak için sinemanın 

sanallığını ve fiziksel alanın gerçekliğini birleştirerek kullandı 

(Salihbegovic,2013: 35 - 36). 

Görüldüğü üzere ilk dönemlerinde tiyatroda ortam yaratmak için kullanılan 

film görüntüleri tiyatro için bir araç olarak kullanılmıĢtır. Gösterimin alt metnini  

destekleyerek sahne uzamında öteki mekan boyutu oluĢturulmaktadır. Sanallığın 

ve gerçekliğin birleĢmesiyle tiyatro dilinin değiĢmesi, seyircinin alımlama gücünü 

de güçlendirmiĢtir. Ortam teknolojilerinin günümüze kadar uzanan süreçte birçok 

kullanım amacının olduğunu söyleyebiliriz. 

Tiyatroda teknik olanaklardan faydalanan ve Belgesel Tiyatro‟nun kurucusu 

olan Alman yönetmen Piscator; film, projeksiyon, fotoğraf gibi kayıtlı ortam 

teknolojilerinden, yazılardan ve ses örneklerinden yararlanarak bir belge 

niteliğinde sahnelemelerinde kullanmıĢtır. Ayrıca yürüyen bant, döner sahne gibi 

tiyatroda teknolojik yeniliklere yer vermiĢtir. Sahnelemerinde, “tarihi kiĢilerin ve 

olayların, savaĢ ve devrime dair özgün konuĢmaları, gazete küpürlerini, 

broĢürlerini, fotoğraflarını ve fimlerini montajlayarak kullanıyordur 



 

107 

(Salihbegovic, 2013: 49).‟‟ Piscator‟un fotoğraf ve yansıtılmıĢ hareketli 

görüntüleri kullanmasının temel sebebi; sahne uzamındaki fiziksel gerçeklik ile 

projeksiyondan yansıtılan görüntü arasında bağ kurarak seyirciyi tanık 

pozisyonuna getirmektir. Ayrıca, dekor yerine çoklu ortamın kullanıldığı 

tasarımlar da yapmıĢtır. Böylece çoklu ortam tiyatro için araç olmaktan çıkıp bir 

amaca hizmet etmeye baĢlamıĢtır. Çoklu ortam sahnelemelerinin öncülerinden 

Josef Svoboda, kullandığı çoklu ekran ve optik aletlerle sahne uzamında üç 

boyutlu sinemasal ve büyüleyici sahne tasarımları oluĢturmuĢtur. “Leterna 

Magika tiyatrosunun kurucusu ve sahne için teknolojik skenograf sistemlerinin 

öncüsü olan Svoboda, 1950‟lerin sonundan yüzyılın sonuna kadar çığır açan 

çalıĢmalarıyla, cyborg tiyatro pratiklerine etkili bir temel oluĢturmuĢtur (Perker – 

Strabuck, 2011: 48).‟‟ Ayrıca, Savoboda dinamik ve kinetik bir sahne üstünde, 

sahnedeki dekoru hareketli hale getirmiĢtir. „‟Yatay ya da dikey hareket edebilen 

aynalar, platformlar, merdivenler ve geçirgen yüzeyler (Çelenk, 2007: 12) 

yaratmasının dıĢında psiko-plastik mekan düĢüncesiyle; “senografilerindeki film 

projeksiyonunu, diğer teatral araçlarları aydınlatmadığı takdirde, görünmez olan,  

kahramanın (oyuncunun) iç gerçekliklerini ya da insan dramlarının manzaralarını 

tasvir etmek için kullanmıĢtır (Salihbegovic,2013: 52).‟‟  

Sahne tasarımlarında özellikle kayıtlı ortam teknolojisi ile oyuncular 

arasındaki etkileĢemi vurgulamaya çalıĢmıĢtır. “Brüksel‟de 1958 tarihinde 

gerçekleĢen bir fuarda çoklu ortamlı tiyatro enstalasyonu hazırlayan Svoboda ve 

yönetmen Alfred Radok; çok sayıda, hareket edebilen ve sahneleme boyunca 

bazen görülebilen bazen de kaybolabilen ekranlardan oluĢan bir tasarım 

gerçekleĢtirmiĢtir (ġeyben, 2016: 37).‟‟ Sahnedeki tüm anlatım parçalarının 

birbiriyle olan iliĢkisine vurgu yapan Svoboda, “kinetik ve dramatik mekanda 

yaratılan sahnedeki soyut ve tanımsız mekanları, seyircide çağrıĢımlar yaratarak, 

tiyatronun dıĢındaki yaĢamıyla gördüklerini iliĢkilendirmesini (Baugh, 2005: 88-

89)‟‟ hedeflemiĢtir. Bir anlamda seyircinin oyun alanında oluĢturulan atmosferin 

içine girerek düĢ gücünü harekete geçirmesini arzulamaktadır. Christopher Baugh 

deyimiyle, Svoboda; çağının seyircisini çekmenin ve onu güçlü bir Ģekilde 

etkilemenin yolunun çağdaĢ yaĢamın iletiĢim tarzını sunması olduğunu ifade 

etmektedir. Svoboda, görüntüleri kendi teatral dünyalarını yaratmak için 

kullanacak yeni nesil tiyatro yapımcılarına önemli bir miras bırakmıĢtır.  



 

108 

Piscator ve Svoboda‟nın öncülüğüyle devam eden ortam teknolojisinin 

tarihsel sürecine bakıldığında; genel olarak seyirciyi yönlendirmek ve 

görünmeyeni göstermek amaçlı kullanılan medya araçları, seyircide gösterge 

bombardımanına yol açarak bir anlamda yönetmen – seyirci iliĢkisini 

güçlendirmekte ve gün yüzüne çıkartmaktadır. Çünkü yönetmen teknik imkanlar 

sayesinde seyircinin düĢünce gücüne direkt olarak ulaĢmayı baĢarmıĢtır. Ortam ve 

teknolojilerinin tiyatrodaki mekanlara olan etkisini ve mekanı dönüĢtürmedeki 

iĢlevlerini aĢağıdaki alt baĢlıklarda toplamak faydalı olacaktır: 

 Gösterme, betimleme 

 Görünmez olanı görünür kılma 

 DönüĢüm ve geçiĢ 

 Çoğalma ve iliĢkilendirme 

 Mekanın inĢasına vurgu ve atıf (ġeyben, 2016: 125). 

Tiyatro gösterimlerinde kurmaca mekan, yani eylemin geçtiği yer; dekor, 

aksesuar ve kostümler aracılığı ile yaratılır. Ortam ve teknolojilerinin kullanımı 

fiziksel olarak bir dekorun inĢası yerine projeksiyon vb. araçlar sayesinde 

tasarlanabilmektedir. Oyun alanı içinde video projeksiyonları ile yaratılan 

mekanlar, kurmaca mekanın kendisi olmak yerine, gerçek bir mekanı yani öteki 

mekanı iĢaret etmek için de kullanılmaktadır. Fiziksel yaratılmıĢ mekanlara göre 

bu durum seyirci açısından gerçekliği kabul edilir düzeyde olmasa da betimlenen 

ortam seyircinin düĢ gücünde tamamlanabilir seviyede olduğu söylenebilir. 

Günümüzde teknolojinin üç boyutlu kullanılabilir olduğu düĢünülecek olursa 

gerçeğini aratmayan sahne tasarımları seyircinin farklı deneyimler yaĢamasını 

sağlamıĢtır. 

Seyircilerin sahneye belirli bir mesafeden baktıklarında gördükleri 

çerçeveye yerleştirilen görüntüler, sahne dışında sürmekte olan gerçek yaşamı 

sahneye taşımak üzere çok etkili kullanılabiliyor. Böylelikle, sahne üzerindeki 

gerçekliğin dışarıda devam ettiğini göstermek açısından ortamlar ve teknolojiler, 

etkin sahne öğeleri olarak sıklıkla kullanılmaya başlandı (Şeyben,2016: 126).  

Ortam ve teknolojilerinin, sahne uzamında mevcudiyetini devam ettiren 

gerçekliğin dıĢındaki devam eden diğer yaĢamın gerçekliği ile buluĢturması; 



 

109 

seyirciyi Ģimdi ve burada‟‟ durumundan ayırıp o zaman ve orada anına 

götürmektedir. Çoklu ortam teknolojisinin tiyatroya etkisi sahnedeki o ana 

olmaktadır . Metnin yeni sahnelemede, kayıtlı / dijital ortamlar veya internet 

kullanımıyla dönüĢtürülebilmeye açık olması, seyirci ve oyuncuları her 

zamankinden daha sık bir Ģekilde tiyatrodaki Ģimdi olarak da bilinen o ana 

yaklaĢtırır. Tiyatroda metinden uzaklaĢmak, gerçekten de anlar üzerinde 

yoğunlaĢmayı arttırmaktadır. Tiyatro, Ģimdi ve buradadır, film ise o zaman ve 

oradadır ayrımı üzerinden iki disiplinin bir araya gelerek seyirciye sunulması, 

seyirci açısından hem mekanın hem de zamanın kırılmasına yol açmaktadır. Bu 

bağlamda seyirci sahnedeki tasarım ile zamansal bir yolculuğa çıkarak yönetmen 

tarafından yönlendirilen farklı bir mekana yolculuk etmektedir. 

Tiyatronun tarihsel sürecine bakıldığında var olmayan mekanları sahneye 

taĢımak gibi bir yetisi her dönemde farklı tekniklerle (sözel veya görsel) 

oluĢturulmaya çalıĢılmıĢtır. Bu nedenle seyirciye, an itibariyle mekândan ve 

gerçeklikten ayrılmadan, asıl sahneyle kurmaca mekânın ikisinin beraber gerçek 

mekân olarak verilebilmesi amaçlanmaktadır. Geleneksel tiyatroda daha çok söz 

ile ifade edilen bu mekanların, medya kullanımı ile görsel olarak sahne uzamına 

taĢındığını görürüz. Kayıtlı veya dijital ortam teknolojisinin kullanımıyla, 

seyircinin metinde sözü edilen ama gösterilmeyen mekanlarla ilgili zihinlerinde 

çok farklı canlandıracakları imgeler böylece belirli ve somut imgelere 

dönüĢmektedir. Burcu Yasemin ġeyben Tiyatro ve Multimedya kitabında bu 

duruma Ģu sözlerle örnek veriyor: 

Bu anlamda tiyatrodaki mekan kullanımı , sinemadakine yaklaşıyor ve 

seyircinin bilmediği, görmediği, zihninde canlandırması gereken mekan sayısı 

azalıyor. Carlson‟ın örnek verdiği oyundan yola çıkaraksak, Üç Kız Kardeş adlı 

oyundaki Moskova, üç kız kardeşin hep hayalini kurdukları yerdir. Aynı zamanda 

onların geçmişleridir. Bu mekan, ortam ve yeni teknolojiler kullanıp 

gösterilebilse, seyirci üç kız kardeşin kafasındaki imgeye, aklından geçenlere 

ulaşmış olurdu (Şeyben, 2016: 127). 

Günümüz teknolojisinde Projection Mapping (video mapping) kullanımı ile 

sahne uzamında oyuncuyu çevreleyen mekanın inĢası üzerine kullanılarak, çoklu 

mekan oluĢumu konusunda çeĢitli imkanlar vermektedir. 



 

110 

ĠletiĢim teknolojisinin hızlı ilerleyiĢi tüm kültür olaylarını etkilediği gibi 

tiyatroyu da etkilemiĢtir. Bilgisayar teknolojisinin keĢfiyle beraber ses, video, 

animasyon veya grafiklerin aynı anda kullanılması multimedya kavramını 

doğurmuĢtur. DijitalleĢme çağında telefon, internet vb. araçların ve ağların 1990 

yıllarda topluma mal edilmesiyle beraber bireysel ve toplumsal iletiĢimde farklı 

bir boyuta gelmiĢtir. Günter Berghaus‟ un Avant – Garde Performance: Live 

Events and Electronic Technologies kitabında modern toplumunun (endüstri 

toplumu) dönüĢümünü Ģu sözler ile aktarmaktadır: 

Yirminci yüzyılda bilgi teknolojileri, insanların ev hayatının ayrılmaz bir 

unsuru haline geldi. Uydu ya da kablolu Tv‟ ler, video cihazları, bilgisayar 

oyunları, kredi ve anahtar kartları, cep telefonları, faks ve e-posta, kentlerdeki 

insanların hayatını kökten değiştirdi. Bilgisayar teknolojisi ve telekomünikasyon 

yöndeşmesi (convergence) ve bütünleşmesi (integration), endüstrileşmiş bir 

topluma küreselleşmiş bir kültür getirdi, boş zaman ve popüler eğlence hayatında 

dünya çapında trendler belirledi (Berghaus, 2005: 52). 

Bilgisayar ve internetin çalıĢma alanlarına ve bireyin yaĢamına dahil 

olmasıyla beraber “insanların  iletiĢimsel davranıĢ ve kiĢilerarası iliĢkilerini 

değiĢtirdi (Berghaus, 2005:52).‟‟  

Benzer süreç sanat ve kültürün oluĢumunu, üretim ve tüketim biçiminde de 

köklü değiĢimlerin gerçekleĢmesine neden olmuĢtur. DijitalleĢmeyle beraber 

tiyatro sahasında teknolojilerin kullanımının artmasıyla, farklı kavramlar ve 

tiyatro türleri de ortaya çıkmıĢtır. Örneğin; sanal gerçeklik tabanlı performanslar, 

telematik performanslar, cyborg tiyatrosu, robot tiyatrosu vb. sahneleme 

sınıflandırılması yapılmıĢtır. Hali hazırda medya araçlarının tiyatro sahasında 

(video, resim, projeksiyon vb.) kullanılıyor olması tiyatronun çağın yeniliklerine 

adapte olmasını zorlaĢtırmamıĢtır. Sanatçılar ve mühendislerin iĢ birliği yaptığı 

bu disiplinlerarası saha birçok sahneleme tekniğini gün yüzüne çıkartmıĢtır. 

Tiyatro, görsel sanatlar, mimarlık yada dijital sanatlar arasındaki ayrım 

çizgisi, geçirgen ve akışkan hale gelmiştir. Çoğu zaman, seyirci için sanat 

eserinin getirildiği ortamı tanımlamaya başlaması zor hale geldi. Benzer şekilde, 

seyircinin rolü de, icracı ile performans arasındaki ilişkileri de değişti. Sanatsal 

süreç sırasında seyircinin, yazarın fikirlerinin pasif bir alıcısı olmanın yerine, 



 

111 

seyirciden pratik ve yaratıcı katılım (ortak) göstermesi beklenir. Tiyatronun 

yaratıldığı (üretildiği) ve sunulduğu alanlar da değişmiştir. Birçok performans 

sanatçısı için geleneksel tiyatro binası kullanışsız, modası geçmiş ve gereksiz 

mekanlar haline gelmiştir. Tiyatro sanatçıları gösteri sırasında seyircilerle 

istenen yakınlığı kurabilecekleri alternatif, mekana özgü performansları için 

daha doğal alanlar arayışındadır. İnternet gibi sanal alanlar, bir eylemin 

üstesinden gelmek, fiziksel mesafe ve coğrafi sınırları aşmak birer sahne olarak 

kullanılmaya başlandı (Salihbegovic, 2013: 60). 

Tiyatro sahnelemelerinde dijitalleĢme süreci birçok farklı sahneleme 

tekniklerini beraberinde getirmesiyle beraber seyircinin gösterim ile olan 

iliĢkisini de ĢekillendirmiĢtir. Tiyatronun plastiğine farklı bir bakıĢ açısıyla 

yaklaĢmasını sağlayan dijitalleĢme seyirciyi “deneyimleyen, yaratıcı, tanık, 

gözlemleyen, katılımcı‟‟ gibi birbirinden farklı konuma getirmektedir. 

DijitalleĢme, “izleyicilerde farklı duyuları eĢzamanlı olarak uyararak afallatır, 

ĢaĢkınlık yaratır, yepyeni algı stratejileri oluĢturmasına yol açar oldu (Candan, 

2019:189).‟‟ 

Dijital performanslarda ve çoklu ortam sahnelemelerinde, seyirci ile olan 

etkileĢim farklı bir boyut kazanmıĢtır. Fahruddin Nuno Salihbegovic Directing 

Cybertheatre kitabında dijital performansta etkileĢim ile anlatılmak istenini, 

aslında teknik (koĢul olarak her zaman bir tür insan – makine arayüzü gerektirir) 

ve performansın dramatürgisini görsel ve iĢitsel niteliklerini etkiler. Günümüzde 

dijital performansa üç tür etkileĢimin hakim olduğunu söyler (Salihbegovic, 

2013: 85-86). 

Çizelge 3. Dijital performansta üç etkileĢim biçimi 

Interactivity between (Aralarındaki etkileĢim) 

Performer (Performansçı) Digital Scenography  

(Dijital Sahne Tasarımı) 
Spectator (Seyirci) Digital Scenography 

(Dijital Sahne Tasarımı) 
Performer (Performansçı) Spectator (Seyirci) 

Performansçıların dijital sahne tasarımıyla olan etkileĢimi; oyuncuların 

sahne uzamındaki konumları ve vücut hareketleriyle birlikte, sahneye yansıtılan 

görüntülerle fiziksel değiĢiklikleri baĢlatarak, ses kullanımı ve ıĢık tasarımlarını 

etkileyerek sahne tasarımcısı tarafından kontrol edilebilir. Bu bağlamda 

performansçılar, gösterimin dijital dramatürgisine de yön verebilirler 



 

112 

(Salihbegovic, 2013: 86).” Performansçı, bilgisayarla oluĢturulan çoklu medya 

arasındaki bu etkileĢim çoğu zaman dans tiyatrosunda görülmektedir. Ġkinci 

etkileĢim türünde seyirci, dijital malzeme ile sahne tasarımının kontrolünü ele 

geçirir. Bazen bu etkileĢim gizlidir ve yabancılaĢtırıcı bir etki olarak kullanılır. 

Seyirci performansın yapısına doğrudan dahil edilmektedir. Salihbegovic‟e göre, 

özellikle galerilerde ve müzelerde yer alan sanat enstalasyonlarında seyirciler 

kendilerine, Ģeffaf bir çerçeve içerisinde dijital kullanım olanaklarıyla benzersiz 

ve farklı deneyim süreçleri baĢlatabilirler (Salihbegovic, 2013:88).” 

Dijital sahne tasarımlarında seyirci; iki boyutlu medya perspektifinin 

aksine, etkileĢimli perspektif içerisinde gösterimdeki kendi konumunu belirleme 

durumu söz konusu olabilir. Sanal, esasen bir simülasyon ise seyircinin açık uçlu 

olasılıklara daldığı, ardından seyircinin algısı ve katılımı, sanallığın temel 

bileĢenleridir. Tiyatronun seyirci ve performans arasındaki tarihsel etkileĢimini 

geniĢleten sanallık, performans için seyirciye güvenerek bu iliĢkiyi 

derinleĢtirmektedir (Bay – Cheng,2010: 186).  

Ayrıca kullanılan teknoloji araçları ve kayıtlı/canlı/dijital ortam 

teknolojilerinin herbirinin seyirciyle kurduğu iletiĢimi ve etkileĢimi farklılık 

göstermektedir. AĢağıdaki tabloda teknoloji araçlarının ve ortam teknolojilerinin 

yaygın olarak kullanılma amaçları bu çerçevede sınıflandırılmıĢtır. 

Çizelge 4. Kullanın teknoloji cihazları ve ortam teknolojileriyle seyircinin 

etkileĢimi 

Teknoloji Cihazlar ve 

Ortam Teknolojileri 

Seyirci EtkileĢimi 

Projeksiyon, video, 

fotoğraf 

Tanık, gözlemci ve yaratıcı 

3D mapping, holografik 

görüntü, led ekran, 

kulaklık 

Tanık, gözlemci, yaratıcı ve deneyimleyen 

VR teknoloji ve 

hipergerçekçi teknoloji, 

Mobil cihazlar, 

bilgisayar, internet ağı 

vb. 

Katılımcı, yaratıcı ve deneyimleyen 

Robot, cybord teknolojisi Tanık, gözlemci, yaratıcı ve deneyimleyen 

Ayrıca teknoloji cihazları ve ortam teknolojileri tiyatroda yaygınlaĢana 

kadar tiyatro, seyirciler ve oyuncuların aynı fiziksel mekan içeresinde ve belirli 

bir süreliğine bir arada olmasını içermektedir. Ġnternet kullanımının artmasıyla 



 

113 

beraber oyuncu ve izleyicinin birbirinden uzak ve ayrı yerlere yerleĢtirildiği, 

ancak yine de görsel, ses ve fiziksel olarak birbirleriyle bilgisayar teknolojisi 

aracılığıyla iletiĢim kurduğu, üçüncü tür bir dijital etkileĢim söz konusudur 

(Salihbegovic, 2013: 89). Bu tarz etkileĢimli gösterimlere telematik performans 

adı verilmektedir. Kuramcı Birgit Wiens‟ in telematik gösterimin amacını iliĢkin 

sözlerini Burak Akbulut Ģu Ģekilde aktarmıĢtır: 

Telematik sanatın anahtar meselelerini sanal olan aracılığıyla gerçek 

zamanlı etkileşim, farklı fiziksel mekänları ve bedenleri birbirlerine bağlayan 

görsel projeksiyonlar oluşturmaktadır. Telematik sanat aynı zamanda 

performansları da birbirlerine bağlayarak, bir prodüksiyonun farklı parçalarının 

birden fazla mekända eşzamanlı olarak gerçekleşmesini de sağlayabilmektedir 

(Aktaran Akbulut, Wiens, 2010: 97). 

Tiyatronun canlılık ilkesinin önüne geçen bu tarz gösterimler, seyirci ve 

oyun iliĢkisini de etkilemektedir. Fiziksel olarak bir aradılığın ve temasın ortadan 

kalktığı bu sanal dünyanın: “insanlar arası yeni bir iletiĢim ve bağlantı kurmanın 

da ötesinde sanatlar, kültürler ve toplumlar arasında bir bağlantı kurma yönünde 

çaba gösterdi (ġeyben,2016: 74).‟‟  

Bir anlamda coğrafi olarak tüm sınırların aĢıldığı da göz ardı edilmemesi 

gereken durum söz konusudur. Seyircinin, dünyanın herhangi bir yerindeki 

performansçı ile bu yolla bir araya gelerek paylaĢım içerisinde olması çağımızın 

bilgi akıĢ hızına uygun olarak nitelendirilebilir. Telematik performasların 

çoğunda seyircinin konumu röntgenleyen pozisyondadır. 

Teknoloji cihazları ve çoklu ortam teknolojilerinin tiyatro sahasına girerek 

sahnelemelere olan etkisinin, seyircinin konumuna ve iĢlevselliğine dair birçok 

deneyimi sunmasının yanında, seyirciyi tiyatroya karĢı da ilgi çekici hale 

getirdiği aĢikardır. Günüzümde birçok iĢ kolunda olduğu gibi tiyatronun da yeni 

üretimler yapmak için disiplinlerarası faaliyetler sürdürdüğünü ve en iliĢkili 

olduğu, gösterimlerinde iĢlevsellik açısından en etkin birlikteliği dijital teknoloji 

ile yaptığı görülmektedir. Seyircinin birden fazla konumda ve iĢlevsellikte 

değerlendirildiği gösterimlere zenginlik katan dijital teknolojiler konusunda 

günümüzde en çok örnek sunan tiyatrolardan biri de Rimini Protokol‟dür. 2000‟ li 

yılların önemli tiyatro hareketlerinden biri olan Rimini Protokol, 1990‟ lı yıllarda 



 

114 

Giessen Üniversitesi‟ nden uygulamalı tiyatro ve gösterim incelemeleri okuyan 

üç arkadaĢ, Stefan Kaegi, Daniel Wetzel ve Helgard Haug tarafından 

kurulmuĢtur. Kaegi‟ nin neyi hedeflediklerini, AyĢın Candan Ģu sözlerle 

aktarıyor: 

Biz gündelik yaşamın tiyatralliğiyle ilgileniyoruz. Yaşamı taklit ya da 

oyunlaştırmak istemiyoruz- onu olduğu gibi sahneye taşıyıp ne olacağını görmek 

istiyoruz. Tiyatrosuz tiyatro yapmak istiyoruz, oyunculuk yeteneği ile hiç işi 

olmayan bir tiyatro istiyoruz (Candan, 2019: 197-198). 

Rimini Protokoll, çağdaĢ tiyatroda teatral formların üzerine eğilerek, 

çalıĢmalarında seyircisini ya da oyuncusunu herhangi bir illüzyon yaratmadan 

gerçekliğin doğrudan gösterimiyle yüzleĢtirmek ister (Olgun, 2011: 76 ).‟‟ 

Performanslarında gerçek ile kurgu olanı bir araya getirerek, Ģimdiki zaman 

koĢulları içerisinde gerçeklikle yeni bir iliĢkinin kurulmasını ve kendine özgün 

yeni bir teatral dil oluĢturmayı hedeflemektedirler. The Guardian‟ daki 

röportajında grup üyelerinden Haug Ģu ifadeleri kullanmıĢtır: 

Gerçekler yalnızca gerçeklerdir. Gerçek somut değildir. Gerçekleri 

kurgularla karıştırıyoruz. Onları hızlandırıyoruz, onlarla oynuyoruz. Sonuç 

olarak, birçok farklı perspektif elde ediyoruz; arttırılmış bir gerçeklik duygusu 

(Gardner, 2009:2). 

Rimini Protokoll, gösterimlerinde ya da performanslarında gerçeklikle 

kurdukları yeni teatral dili ortam teknolojileri ve teknolojik araç kullanımıyla 

gerçekleĢtirir. Yapımlarında video kayıt ile canlı kamera görüntülerinin üst üste 

yüklenmesi, telsiz mikrofonlar, ses kayıtları vb. dijital medyadan 

yararlanmaktadırlar. Medya etkileĢimli bu tiyatro, seyirci yerine deneyimci 

sözcüğünü kullanmayı yeğlemektedir (Candan, 2019: 199). Örneğin, dünyanın 

birçok Ģehrinde gerçekleĢtirilen Remote X performansı; mobil cihazların 

kullanımı konusunda önemli bir tiyatro deneyimi örneğidir. Katılımcılar grup 

olarak kulaklıklarından gelen yapay ses ile performansın bir parçası olarak Ģehrin 

sokaklarının sahneye dönüĢtüğü bir tura çıkmaktadır. Burada seyirci, katılımcı, 

deneyimleyen hatta performansın oyuncusu konumundadır. Ayrıca katılımcıların 

bireysel kararlar almasına rağmen her zaman grubun parçası olarak kalmaya 



 

115 

devam etmesi; yol boyunca sterefonik kayıtlar ve film müzikleri eĢliğinde 

Ģehirdeki yolculuk, gitgide kollektif bir film gibi hissettirmektedir. 

 

ġekil 31. Rimini Protokol‟ ün Remote X performansında 

Rimini Protokoll‟ ün 2008 yılında sahnelenmiĢ olan ve Stefan Kaegi‟nin 

yönetiminde hazırlanan Radio Müezzin, ortam teknolojilerinin tiyatro sahasındaki 

kullanımına önemli örneklerinden bir tanesidir. Ayrıca gösterimde gerçek hayatta 

meydana gelmiĢ bir olayı ve olayı yaĢayan gerçek kiĢilerin sahnede yer alması 

doğrultusunda hazır – nesne kullanımına bir örnektir. Kahire‟de gerçekleĢen ezan 

okuma yarıĢmasını ve iĢlerini kaybeden üç müezzin ile kazanan müezzini bir 

araya getiren Radio Müezzin oyununda; oyun alanında anlatıcı konumunda 

bulunan müezzinler seyirciye, kendi yaĢamlarından, ailelerinden, mesleklerinden 

ve düĢüncelerinden bahsederler. Her biri kendine ait sandalyelerine 

oturmuĢlardır. Kendilerinden bahsettikleri sırada arkada bulunun fon perdeye, 

yaĢamlarına ait kayıtlı resimler ve video gösterileri yansıtılmaktadır. Böylece 

seyirciye, kayıtlı ortam teknolojisi sayesinde metin içerisinde sunulamayacak 

ayrıntıların gösterilmesi söz konusudur. Kayıtlı ortam teknolojisi sahnede 

bulunan müezzinlerin kiĢileĢtirilmesine yönelik hizmet etmesi açısından, 

seyircinin gösterimi algılamasını Ģekillendirmektedir. 



 

116 

Seyirci, oyun alanını seyrederken, bir yandan da sahnenin arkasında da 

eĢzamanlı olarak farklı mekanları seyretmektedir. Seyirci bu durumda iĢitsel ve 

görsel algılarını daha dikkatli bir Ģekilde kullanılmaya zorlanır. Seyirci eĢzamanlı 

olarak algıladığı iki farklı ortamı zihninde birleĢtirerek anlama ulaĢmaktadır. 

Ayrıca farklı mekanları göstermesi, betimlemesi ve görünmez olanı görünür 

kılma özelliği taĢımasıyla; seyircinin fiziken bulunduğu tiyatro mekanına önemli 

ölçüde etkisi bulunmaktadır. Gösterimde seyircinin fiziken bulunduğu mekanın 

yanında, kayıtlı ortam teknolojisi ile dört farklı mekanı uzama taĢımaktadır. O 

yüzden Radio Müezzin oyunu ortamlar arası sahneleme olarak nitelendirilebilir. 

Mekanların geniĢletilmesi ve farklı mekanların seyirciye görünür kılınmasının 

iĢlevselliği, sahne dıĢındaki mekan olarak açıklanabilir. Ayrıca bu durum, 

seyircinin gösterimi izlediği anda fiziken Ģimdi ve burada olmasına, kayıtlı ortam 

teknolojisinin kullanılmasıyla zihinsel olarak o zaman ve oradaya yolculuk 

etmesine neden olmaktadır. 

 

ġekil 32. Rimini Protokol - Radio Müezzin 

Gösterimde gerçek kimlikleriyle yer alan müezzinlerin ortam 

teknolojileriyle (resim ve video) yaĢamlarının ifĢa edilmesi; kurgu ile gündelik 

gerçeklik düzeyinin bulanıklaĢması seyircinin, seyreden olma durumunu 

sarsmaktadır. Bunun nedeni, seyircinin oyun alanıyla nasıl bir iliĢki kurması 

gerektiğinin kararsızlığına düĢmesidir. Gerçeklik durumunu pekiĢtirmek adına 



 

117 

kullanılan resimler ve video görüntülerinin etkisinin, seyircinin alıĢkanlıklarından 

ötürü kurmaca olarak algılayarak (televizyon, telefon vb.) tüketme olasılığı; 

seyircinin gerçek tepkisinin oluĢmasının önüne geçebilir.  Bu durumun 

belirsizliği seyircinin bireysel algılamasına bağlıdır. 

Ayrıca kayıtlı ortam teknolojileri yoluyla kiĢisel yaĢam alanlarına 

(çocukları, komĢuları, evleri, Kahire sokakları), kültürlerine dair resimler, 

videolar gösterilmesi; müezzinlerin sahnede namaz kılması, ezan okuması ve dini 

ritüellerini gerçekleĢtirmesi oyunun kültürlerarası etkileĢimini de ortaya 

çıkartmaktadır. Seyirciyle kurulan bu iletiĢim modeli, orta doğu–müslüman 

kültürünün batı tiyatrosuna özgü tiyatral formla sahnelenmesi olarak 

nitelendirilebilir. 

ÇağdaĢ tiyatro sahnelemelerinde, kayıtlı/çoklu ortam teknolojileriyle 

oyunlar üreten Kanadalı oyuncu, oyun yazarı ve tiyatro yönetmen Robert Lepage 

(1957 - ...); yönettiği tiyatro oyunlarının yanında opera, enstelasyon ve film 

yönetmenliğini de yapmıĢtır. Robert Lepage, 1994 senesinde aralarında 

oyuncular, opera sanatçıları, bilgisayar tasarımcıları, video sanatçıları bulunan 

farklı ülkelerden gelen bir grup sanatçı ile Ex Machina‟yı kurmuĢtur. Ex 

Machina‟ da sahnelediği oyunlarında, metin merkezli ilerlemekten ziyade 

hareket, ıĢık, ses, obje, teknolojik cihazlar ve ortam teknolojisini kullanarak 

teatral anlatım araçlarını vurgulamıĢtır. Sahnelemelerindeki teatralliği yakalamak 

adına, farklı disiplinlerde yer alan; oyuncu, müzisyen, dansçı vb. birbirinden ayrı 

tekniklere hakim sanatçılara yer vermektedir. Böyle bir teatral dili ortaya 

koymanın, hem yönetmenin yaratım esnasında hayal gücünün sınırlarını aĢmasına 

hem de seyircinin sahneleme esnasında hayal gücünü harekete geçirmesine neden 

olacaktır. 

Bu oluĢum içerisinde Needles and Opium, La Tempete, Eiseneur (Elsinor), 

Vinci, La Trilogie des Dragons, Hamlet – Collage gibi oyunları dünya genelinde 

sahnelemiĢtir. Lepage‟in farklı sanat biçimlerini bir araya getirerek tiyatro 

sahasında yer vermesi, Richard Wagner‟ın Gesamtkunswerk anlayıĢına 

yaklaĢtırmaktadır. Ayrıca Josef Svoboda gibi, ıĢık, dinamik ve kinetik sahne 

düĢüncesi içinde video kullanılmadığı anlarda bile, oyunlarında sinemasal etkiler 

yaratan birçok teknolojiden yararlanmaktadır. Robert Lepage‟ın bu yaklaĢımıyla 

sahnelemelerinde, tiyatro – medya iliĢkisi üzerinde durarak melezleĢtirilmiĢ bir 



 

118 

sanat formu yaratma yoluna gitmiĢtir. Film, resim, video gibi medya araçlarıyla 

birlikte diğer teknoloji materyallerinden yararlanması ve geleneksel anlatı 

modellerine de yer vererek melezleĢtirmesi,  onu,  postdramatik tiyatro 

çerçevesinin içerisine de almaktadır.  

“Tiyatral formların içinden hikâye anlatımının keşifleri ile ilgili olarak 

kendi tekniğini ve yönetme şeklini aradığı bir dönemdir. Devising performans 

materyali, dramatik bir metinden ziyade, grup deneyimlerinden ve de dış 

uyaranlardan oluşmaktadır. Çalışmanın karakteristiği çok katmanlı ve 

çoğunlukla multimedya kullanması, farklı sanat geleneklerinden ve performans 

dillerinden faydalanıyor olmasıdır (Çelikkaya,2015: 15).‟‟ 

Lepage, sahnelemelerinde dördüncü duvarın varlığının, tiyatronun 

canlılığını öldürdüğünü ve hikaye anlatıcılığının, oyun alanı–seyir alanı 

iliĢkisinin canlı iletiĢim kurulmasında önemini vurgulamaktadır. Tiyatronun 

canlılığını ve her tekrar gösteriminde değiĢtiğini ve; “bu doğrultuda tiyatroya 

sinemasal tekniklerden, canlılığı öldürecek Ģeyleri almamalıyız (Huxley ve Witts, 

1996: 281)” ifadesini kullanmaktadır. Lepage, film yönetmenliği yapmasına 

rağmen tiyatro sahasında kendini daha özgür hissettiğini ve sinema tekniklerinin 

tiyatroyu özgürleĢtiğini düĢünmektedir. Greg Giesekam, Lepage için Ģunları 

söylemektedir: “Sinema endüstrisinin sınırlarını kısıtlayıcı bulurken, tiyatrodaki 

sürekli deney olanaklarını tercih eder ve tiyatronun seyirciyle canlı temas kurma 

olanağına değer verir... Ama aynı zamanda, filmin görsel vurgu, zaman ve 

mekanla oynama, çerçeveleme ve sentaks kapasitesi onu heyecanlandırmaktadır 

(Giesekam‟dan Akt. ġeyben, 2016: 5).” Film, resim, video, teknolojik cihazlar 

gibi medya araçlarını tiyatro sahasında kullanmasını, sinemanın gerçekçi dilini 

ödünç almak olarak nitelendirmektedir. Lepage bu düĢüncesiyle seyircinin, oyun 

alanında yaratılan atmosfer karĢısında büyülenerek, karakterlerin ortamlar arası 

yolculuğuna eĢlik etmesini hedeflemektedir. 



 

119 

 

ġekil 33. Robert Lepage – Hamlet Collage (2017) 

Robert Lepage 2017‟de sahnelediği Hamlet Collage adlı oyunu, 1601 

yılında William Shakespeare‟in yazdığı Hamlet oyununu, günümüz teknolojisiyle 

harmanlayarak uyarlamıĢtır. 3D Mapping projeksiyon kullanılan sahneleme, 

enstelasyon (yerleĢtirme) düĢüncesiyle birbirinden farklı ortamlar tasarlanmıĢ bir 

prodüksiyondur. Video sanatının olanaklarından yararlanılan Hamlet Collage 

oyunu, küpe yansıyan ortamlar, farklı karakterlerin yansımaları üzerine 

kurgulanmıĢtır. Çoklu ortam yaratılan sahneleme, birden fazla karakteri (on bir) 

oynayan tek bir oyuncunun (Evgeny Mironov) üzerine kurularak uyarlanmıĢtır. 

Lepage, gerçek hayatın trajedisinden çok daha güçlü bir bilinç trajedisi 

yaratmıĢtır. Oyuncu (Mironov), sahnenin üzerinde asılı duran ve döndürülen 

devasa açık kenarlı bir küpün sınırları içine yerleĢtirilmiĢ zihin hapishanesinde, 

tüm karakterleri büyülü bir Ģekilde oynar. Ophelia‟ dan Polonius‟a tüm rolleri 

oynarken, küpün duvarlarında, zemininde ve tavanında yürür, koĢar, atlar ve 

uzanır. Lepage, 3D Mapping projeksiyon ve aydınlatma ile küpü akıl hastanesinin 

bir hücresine, kütüphaneye, surlara, köpüren bir gölete ve diğer birçok canlı 

ortama yaratıcı Ģekilde dönüĢtürmüĢtür. Oyunda, kolaj tekniği kullanılarak, 

Shakespeare‟nin Hamlet oyunun kronolojik sıralaması bozulmuĢtur. 

Robert Lepage sahne üzerinde rüya/zihiniçi atmoferi oluĢturarak; Hamlet‟in 

içinde bulunduğu kabusu su yüzüne çıkartmaktadır. Uyarlamasında çoklu kiĢiliğe 



 

120 

sahip ve kendi bilinciyle yüzleĢen bir Hamlet görmekteyiz. Zihni ĢaĢkın ve 

parçalanmıĢ karakterin kendisi kırık bir ayna gibidir. O yüzden zihninden geçen 

tüm karakterler kendisinin bir versiyonu olarak karĢımıza çıkmaktadır. 

Sahneleme boyunca Hamlet‟in ölümle kurmuĢ olduğu iliĢkiyi ve oyunun baĢından 

sonuna kadar süren varoluĢsal sorunlarının çürümeye yüz tuttuğu bilincinin 

yansımalarını aktarmaktadır. Lepage bir röportajında Hamlet Collage oyunu için 

Ģu ifadeleri kullanmaktadır. 

“Hamlet'in temel sorunu, çok fazla düşünmesidir. Bir göreve çözüm 

bulamıyor. Her zaman beynini kullanan bir karakter. Sonuç olarak, bir kafatası 

tiyatronun ve Hamlet'in güçlü bir sembolü olarak hizmet eder. Bu yüzden 

Shakespeare, kafatasının olduğu büyük bir sahne tasarladı, ki bu da- sonuçta- bir 

insan kafasıdır. Elbette sayısız soruma cevap veremiyorum. Bu yüzden tek 

oyuncuyla, oyuncunun kafasıyla bir oyun sahnelemek ilginçti (Akt. Arnauld, 

2021).‟‟ 

 

ġekil 34. Robert Lepage – Hamlet Collage (2017) 

Video anlatısının kurucu öğesi olduğu Hamlet Collage oyununda, seyirci 

kahramanın zihinsel yolculuğuna eĢlik etmektedir. EĢzamanlı olarak algıladığı iki 

dünya yaratılmıĢtır. Seyirci, sahnede yer alan oyuncu ve oyuncunun zihinsel 

yansımasını oluĢturan ortam ve karakterleri eĢzamanlı olarak algılar. Bu durum 



 

121 

seyircide uyanıklık etkisi yaratmaktadır. Seyirci sürekli uyarıcılar tarafından 

yaratılan atmosferin içine çekilir ve düĢ gücünü harekete geçirilmesi sağlanır.  

Görüntüsel olarak yaratılan atmosferi aynı zamanda ses tasarımıyla 

desteklenmektedir. Hipnotize müzik, ses efektleri (kalabalık insan sesi vb.) ve 

oyuncunun sesiyle oynanmıĢ olması (boğuk, cızırtılı, elektronik ses) seyirciyi, 

kahramanın zihin hapishanesine çekilmesinde önemli bir etken olarak 

kullanılmaktadır. 

Lepage‟in tasarımı seyirciye salt bir resim ya da görüntü sunmamaktadır. 

Oyuncu yaratılan ortam veya animasyon karakterleriyle interaktif bir oyun 

kurmaktadır. Bu yüzden tiyatronun canlılık ilkesi bozulmaz ve seyircinin Ģimdi 

ve burada olmasıyla, canlı bir sanat ile karĢı karĢıya kalma durumu değiĢmez. 

Ayrıca oyununun sahnelemesinde, zaman ve mekanlar arasındaki rahat ve hızlı 

bir geçiĢ sağlaması; eylem, zaman ve mekan çokluğu sayesinde tiyatrodaki 

gerçeklik etkisini arttırmıĢtır. Robert Lepage böylece, sinema tekniğinin gerçekçi 

dilini tiyatroya taĢımıĢ olmaktadır. Oyuncunun yaratılan ortam ve animasyon 

karakterleriyle interaktif olarak kurduğu iliĢki sayesinde, seyirci de; 3D Mapping 

projeksiyonun oyun alanında yarattığı atmosferi benzer bir Ģekilde algılamaktadır. 

Gerçek olan (canlı oyuncu) ve dijital olan arasında (ortam ve diğer karakterler) 

yaratılan etkileĢim (diyaloğa girmesi, dövüĢmesi vb.) seyircinin bir anlamda 

gösterimdeki gözlemci konumunu tanık olma durumuna getirmektedir. Oyun 

alanı – seyir alanı iliĢkisinde birçok teatral anlatım aracına yer veren Lepage‟in, 

seyirciyle sözel yolla iletiĢime geçebilmesinin yanında birden fazla ortam 

aracılığıyla ve teknolojik cihazlarla iletiĢim kurması; seyircinin imgelerlerini 

canlandırır ve duyularını harekete geçirerek, zihinsel bir katılımcıya dönüĢmesini 

tetiklemektedir. 

Çağımızda tiyatrodaki geliĢen teknik çözümler ve bu bağlamda temsil 

anlayıĢının çeĢitliliğinin artması, tiyatronun bileĢenleri arasındaki iliĢkiyi 

dönüĢüme uğrattığı gibi tiyatronun geleneksel sınırlarının aĢılmasının yolunu 

açmaktadır. Özellikle çağdaĢ gösterimlerde yönetmenlerin ve tasarımcıların 

sahneleme olanaklarını zenginleĢtirip ve teknolojinin olanaklarından yararlanarak 

çağının seyircisini yakalamıĢtır. ÇağdaĢ seyircinin beklentilerine yönelik 

sahneleme yöntemleri; seyircinin yaĢamındaki dinamizme, teknoloji araçlarıyla 

iliĢkisine ve dijitalleĢmiĢ dünyasına uygun estetik tasarımını barındırmaya 



 

122 

baĢlamıĢtır. Sahne tasarımlarında kullanılan birçok yeni teknolojik yöntemler 

mekanın kurgusuna ve atmosferine, gösterimin alımlanma biçimine yönelik yeni 

tiyatral anlatım dili kazandırmıĢtır. Gösterimlerin iĢitsel ve görsel tüm 

göstergelerini bu amaçla kullanarak seyircinin iĢlevselliğiyle konumu, yaratılan 

atmosfer ile çeĢitlendirilmiĢtir. Projeksiyon, 3D mapping projection, holografik 

görüntü, led, lazer teknolojilerinin kullanımıyla tasarlanan veya seyircinin kiĢisel 

yaĢamında kullandığı teknolojik araçlarla (bilgisayar, telefon, kulaklık vb.) 

iliĢkilendirilen ve yönlendirilen gösterimlerle seyircinin; tanık, gözlemci, 

katılımcı, yaratıcı, deneyimleyen gibi birçok misyonuyla var olmasının önünü 

açmıĢtır. Ayrıca tiyatroyu geleneksel mekanın sınırlarından kopartarak 

gösterimlerde oyuncu – seyirci iletiĢiminin yanı sıra oyun alanı – seyir alanı 

iliĢkisini de değiĢtirmiĢtir. 

  



 

123 

IV. SONUÇ 

Tiyatro sanatı bilinen bütün sanatların en eskisi olmakla birlikte toplumsal 

açıdan en kapsayıcı sanatlardan biri olarak bilinmektedir. Bu nedenden ötürü, 

seyircinin nitelikleri ve niceliklerine bağlı olmakla beraber tarihi boyunca çağının 

ruhunu yakalamak adına sürekli evrim geçirmiĢ ve dönüĢmüĢtür. Özellikle 

yaratıcı olarak yönetmen unsurunun tiyatro sahasına dahil olmasıyla birlikte, 

tiyatro sanatının kendini her yönüyle sorguladığı görülmektedir. Bu sorgulama 

süreci içerisinde, tiyatronun özünde yer alan seyircinin dinamiklerini belirleyen 

iĢlevselliği ve konumu; oyuncu – seyirci ve oyun alanı – seyir alanı iliĢkisindeki 

iletiĢim biçimi ve yöntemi üzerinden ĢekillenmiĢtir. Her bir yönetmen kendi 

tiyatro estetiğini, sahneleme boyunca seyircinin oyun alanında gerçekleĢen 

eyleme karĢı misyonuna göre düzenlemiĢtir. Ayrıca tiyatro sanatının icrasının 

gerçekleĢtiği ve oyun alanı – seyir alanını kapsayan mekan üzerine bu sebeple 

önemli deneysel çalıĢmalar yapılmıĢtır. Bu tezde, modern sanat döneminden 

günümüze kadar gelen süreçte mihenk taĢı olarak görülen yönetmenlerin, 

seyircinin iĢlevselliği ve konumu üzerinden gerçekleĢtirmiĢ olduğu müdahaleler 

sonucunda yaĢanan kırılma noktaları analiz edilmiĢtir. 

Sanat tarihine bakıldığında tarihçilerin Modern dönem olarak nitelendirdiği 

19. yüzyılın ikinci yarısı ve 20. yüzyılın ikinci yarısını kapsayan tarihler arasında, 

diğer sanat dallarında olduğu gibi tiyatro sanatında köklü değiĢimler meydana 

gelmiĢtir. Modern dönemin ilk sanat akımlarından gerçekçilik ve doğalcılık 

akımının temsilcileri olan Saxe - Meiningen Dükü II. Georg, Andre Antoine, Otto 

Brahm ve Konstantin Stanislavski gündelik yaĢamın gerçekliğini sanatsal olarak 

oyun alanına taĢıyarak, seyircinin oyun alanında yaratılan dünyaya dalıp giderek 

özdeĢleĢme içerisine girmesini hedeflemiĢtir. Oyun alanında metnin en doğru 

Ģekilde temsil edilmesi  için,  tarihsel  bir  doğruluğa  önem  gösterilerek  tüm  

anlatım  araçlarını bütünlülük ve tutarlılık gösteren bir estetik uyum içerisinde 

tasarlamıĢlardır. Oyun alanında gerçekliğin yeniden canlandırılmasına ve 

kusursuz bir yanılsama yaratabilmek adına somut nesneler kullanılmıĢtır. Böylece 



 

124 

seyirci, kendi günlük gerçekliğinde gördüğü eĢyalar içerisinde, kendi gibi 

davranarak hareket eden ve yaĢamın benzer sorunlarıyla uğraĢan oyun kiĢisiyle 

empati kurar ve onunla özdeĢleĢmesi sağlanır. Gerçekçi –  doğalcı 

yönetmenlerden Andre Antoine, seyircinin odak noktasını, oyun alanındaki 

kesintisiz eyleme kaptırması ve yanılsamanın etki gücünü arttırmak adına seyir 

alanının ıĢıklarını karartmıĢtır. Ayrıca oyun alanı ile seyir alanı arasına, 

görünmez duvar olan dördüncü duvar ilkesini getirmiĢtir. Konstantin Stanislavski 

de gerçekçi – doğalcı tiyatro estetiğine uygun olarak, oyun alanını dört duvarı 

kapalı bir dünya olarak tasarlamıĢtır. Böylece oyun alanı – seyir alanı arasına 

keskin bir ayrım getirilmiĢ ve oyuncu ile seyirci arasında etki alanı kaldırılmıĢ ve 

oyuncu – seyirci iliĢkisi kaybolmuĢtur. ÖzdeĢleĢmenin ön koĢulunu 

sağlayabilmek adına onyedinci yüzyıldan günümüze kadar yaygın olarak 

kullanılan „‟çerçeve sahne‟‟ tercih edilmiĢtir. Çünkü, çerçeve sahne oyun alanı – 

seyir alanı arasında kesin bir ayrımı yaratacak mimari yapıya sahiptir. Gerçekçi – 

doğalcı sahnelemelerde oyun alanı – seyir alanı ve oyuncu – seyirci iliĢkisinin 

düzenlenmesi için yapılan tercihler neticesinde; seyirci edilgen ve sessiz 

konumda, izleyen ya da gözlemci iĢlevselliğindedir. Seyirci dördüncü duvar ile 

oyuncudan kopartılmıĢ ve oyun alanında yaratılan gerçekçiliği belli bir uzaklıktan 

izleyerek özdeĢleĢmesi hedeflenmiĢtir. 

KarĢı – gerçekçi tiyatro estetiğinin öncüleri arasında yer alan Adolphe 

Appia; ıĢıklama yoluyla uzam yaratımı, üç boyutlu öğeler olan ritmik uzamların 

(basamak, rampa vb.) kullanımı, renk ve müzik ile yarattığı soyut sahne 

tasarımıyla, oyun alanına getirdiği yeniliklerin yanı sıra seyir alanına da farklı bir 

bakıĢ açısı getirmiĢtir. Soyut sahne tasarımıyla, atmosferi görüntüye dönüĢtürerek 

imgelem dünyası inĢa eden Appia, gerçeği seyircinin düĢ gücünü harekete 

geçirmesi sonucunda zihninde tamamlamasını hedeflemiĢtir. Ayrıca yanılsamacı 

sahne tasarımına hizmet eden çerçeve sahneyi reddetmiĢ, seyirci ile imgelem 

dünyası arasındaki ayrımı en aza indirgemiĢtir. Üç boyutlu bir perspektifi 

seyircinin yakalayabilmesi için, seyir alanını amfi tiyatro tipi bir Ģenlik tiyatrosu 

tasarlamıĢtır.  Appia‟nın oyun alanı – seyir alanı düzenlemesi ve oyun alanında 

yarattığı soyut sahne tasarımıyla, seyirci aktif ve sessiz konumda, yaratıcı bir 

gözlemci iĢlevselliğindedir. KarĢı – gerçekçi tiyatronun bir diğer önemli 

temsilcisi Ġngiliz yönetmen Gordon Craig ise, gerçeği kopya olarak değil, tasarım 



 

125 

olarak nitelendirerek biçimi ön planda tutan sahnelemeler gerçekleĢtirmiĢtir. 

Seyircinin, oyun alanıyla özdeĢleĢmesinin önüne geçerek betimleyici olmaktan 

ziyade çağrıĢımcı imgelerin oluĢturulmasını hedefleyerek seyircinin imgelem 

gücünü kullanmaktadır. Ona göre seyirci, oyunu dinlemeye değil görmeye 

gelmiĢtir ve bu bağlamda görüntü yolu ile gerçeği seyircinin düĢüncesinde 

tamamlatmayı hedeflemiĢtir. Sembolist yaklaĢımla tasarladığı oyun alanında, 

seyirci aktif ve sessiz konumda, yaratıcı bir gözlemci iĢlevselliğindedir. 

Oyuncu – seyirci ve oyun alanı – seyir alanı iliĢkisinde 20. yüzyılda ilk 

kırılmayı gerçekleĢtiren Vselovod Meyerhold olmuĢtur. Seyirciyi dramatik 

eylemin tam ortasına yerleĢtirerek seyirciyi sahnelemenin dördüncü yaratıcısı 

olarak nitelendirmiĢtir. Sahnelemelerinde yaratılan teatral tasarımının varlığını 

güçlü kılmak için seyirci ve oyuncuyu ayıran dördüncü duvar tasarımını ortadan 

kaldırmıĢtır. Oyuncu – seyirci arasındaki iliĢkinin çift yönlü olarak kurulmasının 

yollarını aramıĢtır. Tiyatroyu bitmiĢ bir ürün olarak icra etmekten ziyade 

çağrıĢımsal yollarla seyircinin hayal gücünü gösterim boyunca uyanık tutmayı 

hedeflemiĢtir. Ayrıca proleter seyirciye ulaĢabilmek için alıĢılagelmiĢ çerçeve 

sahneden, tiyatroyu hangar, tren istasyonu, fabrikalara taĢımıĢtır. Böylece 

seyirciyi tiyatro etkinliğinin devinimine ortak etmiĢtir. Meyerhold‟ un 

sahnelemelerinde seyirci aktif ve hareketli konumda, yaratıcı bir gözlemci, 

katılımcı iĢlevselliğindedir. Proleterya Tiyatro, Belgesel Tiyatro ya da Politik 

Tiyatro olarak adlandırılan tiyatro yaklaĢımını kuramsallaĢtıran ve seyircinin 

iĢlevselliğine farklı bir boyut getiren bir diğer önemli modern dönem yönetmeni 

Erwin Piscator‟ dur. Seyirciyi uyarmayı, düĢünsel olarak yönlendirmeyi ve 

harekete geçirmeyi planlayan agit – prop sahnelemeleriyle tiyatroyu politik bir 

öğreti eksenine yerleĢtirmiĢtir. Seyircinin harekete geçmesini sağlamak adına, 

oyun alanında onu inandıracak belgeler sunar. Aktarılmak istenen politik 

düĢünceyi somut hale getirecek olan film, projeksiyon, takvim vb. teknik 

yeniliklerden yararlanarak seyirciye eleĢtirel ve araĢtırmacı misyonu yüklemeyi 

hedeflemektedir. Piscator, çerçeve sahne ve dördüncü duvarı reddederek 

seyircilerin gösterimin içine çekilmesini ve bireysel olarak var oldukları seyir 

alanında bir kitle oluĢumunun parçasına dönüĢmesini arzulamıĢtır. Piscator‟ un 

sahnelemelerinde seyirci aktif ve hareketli konumda, eleĢtirel bir tanık 

iĢlevselliğindedir. 



 

126 

Aristoteles tarafından formüle edilmiĢ tiyatronun karĢısına, kuramsal 

bağlamda Epik Tiyatronun dramaturgisini çıkaran Bertolt Brecht; oyun alanının 

seyirciyle olan iliĢkisine getirdiği yabancılaĢtırma efektiyle, seyircinin eleĢtirel 

bir tutum içerisinde olmasını hedeflemiĢtir. Dramatik anlatım tekniğinde 

seyircinin katharsis duygusuna ulaĢarak arınmasının önüne geçerek, epizodik 

anlatım tekniğini geliĢtirmiĢtir. Epizodik anlatım ile montaj tekniği kullanıldığı, 

sıçramaları olay örgüsünün ve aklın egemen olduğu sahnelemelerine diyalektik 

bir bakıĢ açısı getirmiĢtir. Seyircilerin gerçekler üzerinde düĢünmeye ve yargıya 

varmasını hedefleyen Brecht, seyircinin tiyatroda olduğunu unutmamasını 

hedeflemiĢtir. Bu nedenle dördüncü duvarı kaldırmıĢ ve oyuncunun seyirciyle 

iletiĢim halinde olmasının önünü açmıĢtır. Brecht‟in sahnelemelerinde seyirci 

aktif ve hareketsiz konumda, akıl yürüterek eleĢtirel bir tanık ve gözlemleyici 

iĢlevselliğindedir. 

20. yüzyılda Batı tiyatrosunun geleneklerini sorgulayarak, tiyatro sanatının 

köklerine yönelen iki büyük tiyatro insanı Antonin Artaud ve Jerry Grotowski, 

ilkel ve törensel oyun yaklaĢımlarıyla çağdaĢ tiyatronun oluĢumunda önemli izler 

bırakmıĢtır. ÇağdaĢ tiyatro sahnelemeleri için mihenk taĢı olarak kabul edilen 

Tiyatro ve Ġkizi kitabında tiyatro üzerine kuramsal düĢüncelerini aktaran Artaud; 

oyun alanı – seyir alanı ve oyuncu – seyirci iliĢkisi ve seyircinin iĢlevselliği 

konusunda devrimsel nitelikte fikirler ortaya atmıĢtır. Seyircinin edilgen, 

hareketsiz konumuna ve röntgenci iĢlevselliğini sorgulamıĢtır. Ona göre seyirci 

tiyatroya sadece oyun izlemek için değil, oyuncuyla dolaysız bir iletiĢim 

içerisinde olarak gösterimin organik parçası olması gerekliliğini savunmuĢtur. Bu 

nedenle oyun alanı – seyir alanı arasındaki iki kopuk dünya yaratan tüm sınırları 

ortadan kaldırarak tiyatro mekanının sınırlarını aĢmıĢtır. Ġlkel büyü törenlerinde 

olduğu gibi seyircinin katılımcı misyonunun ortaya çıkartacak zemini hazırlamak 

için, klasik tiyatro mekanının terk edilmesi gerektiğine vurgu yapmıĢtır. 

Seyircinin kıĢkırtılarak eyleme geçmesini sağlayacak oyun alanı – seyir alanı 

düzenlemesi geliĢtirmiĢtir ve oyuncu ile seyirciyi iç içe tek bir uzam içerisinde 

değerlendirmiĢtir. Ayrıca tiyatronun metine bağlılığını ortadan kaldırarak, sözel 

olmayan anlatım araçlarıyla kurduğu yeni sahne diliyle seyircinin düĢ gücünü 

harekete geçirmeyi arzulamıĢtır. Böylece seyircinin bastırılmıĢ olduğu duyguları 

ortaya çıkartarak kendisiyle yüzleĢebilmesini ve eyleme geçmesini sağlamıĢ 



 

127 

olacaktır. Bu bağlamda Artaud‟un düĢüncesinde seyirci; aktif ve hareketli 

konumda, oyun alanıyla dolaysız bir iliĢki içerisinde deneyimleyen, yaratıcı ve 

katılımcı iĢlevselliğindedir. Jerry Grotowski,  Antonin Artaud‟un tiyatronun ilkel 

büyü törenlerindeki etki gücüne ulaĢma düĢüncesinden etkilenerek, tiyatronun 

ritüel ve tinsel yönüne veren sahneleme anlayıĢı geliĢtirdiği görülmektedir. 

Gösterimlerinin merkezine oyuncuyu ve seyirciyi yerleĢtiren Grotowski, seyirci 

ve oyuncunun organik etkileĢiminden doğacak olan büyülü atmosferin etkisini 

yaratmanın yollarını aramıĢtır. Bunun yanı sıra çağının tiyatrosunu zengin 

olmakla nitelendirerek yoksullaĢtırma düĢüncesini benimsemiĢtir. Bu nedenle 

gösterimlerde, tiyatronun özünde bulunmayan bütün yan sanatlardan ayıklamıĢ ve 

oyuncu ile seyirci arasında dolaysız bir iletiĢim kurmuĢtur. Çerçeve sahneyi 

reddederek buluntu ya da dönüĢtürülmüĢ mekanları kullanan Grotowski; seyirciyi 

oyuna katan, oyuncuyu seyirci ile bütünleĢtiren ve tiyatroyu bir yaĢantı, bir tören 

haline dönüĢtürmüĢtür. Oyuncu – seyirci ve oyun alanı – seyir alanı iliĢkisi için 

sınırsız sayıda alternatif üreterek, her gösteri için uygun seyirci – oyuncu 

iliĢkisini ortaya çıkarmak ve uzamın fiziksel düzenlemesini buna göre 

ĢekillendirmiĢtir. Bu nedenle, oyuncu seyirci arasında oynayabilir, seyirci 

oyununun içerisinde yer alabilir, seyirci sadece gözlemci olarak alanda 

bulunabilir gibi birçok iliĢkisel düzlem yaratmıĢtır. Ancak her koĢulda seyirci 

yaratımın ve anlamın inĢasının ortağı olarak kalmalıdır. Tiyatroyu, seyirci ile 

oyuncunun buluĢması olarak nitelendiren Grotowski‟nin sahnelemelerinde 

seyirci, aktif ve (oyuna bağlı olarak) devinime ortak ya da hareketsiz konumda, 

oyun alanıyla dolaysız bir iliĢki içerisinde yaratıcı, (oyuna bağlı olarak) 

deneyimleyen, katılımcı, tanık ya da röntgenci iĢlevselliğindedir. Görüldüğü 

üzere Artaud ve özellikle Grotowski seyirci dinamikleri üzerine önemli 

çalıĢmalar gerçekleĢtirmiĢtir. 

Modern tiyatro dönemine geniĢ bir çerçeveden baktığımızda seyircinin 

özgürleĢme yolculuğu söz konusudur. Tiyatro yanılsama estetiğinde var olan 

tamamlanmıĢ bir ürün olmaktan çıkıp, yaĢayan kolektif bir yaratım sürecine 

dönüĢmüĢtür. Bu durum seyircinin zihinsel olduğu kadar fiziksel devinimi 

sonucunda gösterimin organik parçası haline dönüĢmüĢtür. Edilgen ve hareketsiz 

konumdaki seyirci, çağın algılama boyutuna bağlı olarak aktif ve hareketli bir 

dinamik seyirci konumuna yerleĢmiĢtir. Bu nedenle klasik temsil anlayıĢına 



 

128 

uygun oyun alanı – seyir alanı düzenlemelerinde de değiĢikler 

gerçekleĢtirilmiĢtir. Seyircinin sadece röntgenci iĢlevselliğine hizmet eden 

çerçeve sahne ve dördüncü duvar anlayıĢının benimsendiği „‟gerçekçi ve 

doğalcı‟‟ sahnelemelerin aksine; seyircinin katılımcı, deneyimleyen, yaratıcı ya 

da eleĢtirel iĢlevselliğini ortaya çıkarmak adına dördüncü duvar ve çerçeve sahne 

uygulamaları değiĢtirilmiĢtir. Seyircinin özgürleĢmeye baĢlamasıyla birlikte 

uzamdaki varlığı da aynı düzlemde değiĢmiĢtir.  Meyerhold, Artaud, Grotowski 

gibi yönetmenler seyircinin oyun alanı ile olan mesafesini ortadan kaldırmak 

adına klasik tiyatro sahnesinden uzaklaĢarak buluntu, sokak ya da dönüĢtürülmüĢ 

mekanlar tercih etmiĢtir. Böylece seyircinin fiziksel uzamdaki konumu dolaysız 

iletiĢime uygun bir Ģekilde düzenlenmiĢtir. Ayrıca yönetmenlerin oyun alanındaki 

tasarımlarıyla seyircinin özdeĢleĢme ya da yaratıcı iĢlevselliğine vurgu yapmıĢtır. 

Gerçekçi ve doğalcı sahnemelerde tamamlanmıĢ bir ürün olarak tasarlanan oyun 

alanı, karĢı – gerçekçi (soyut), törensel tiyatro (yoksullaĢtırma), politik tiyatro 

(projeksiyon, film vb.) ve epik tiyatroda seyircinin yaratım gücüne bağlı 

tasarlanmıĢtır. Gerçekçi ve doğalcı sahneleme anlayıĢına karĢı çıkan modern 

tiyatro yönetmenlerinin, Jacques Ranciere‟nin dile getirdiği “bakma ve eylemde 

bulunma arasındaki karĢıtlığı (Ranciere, 2009: 18)‟‟ sorguladığı ve “seyircinin 

özgürleĢmesi, yani içimizden her birinin seyirci olarak özgürlüğüne kavuĢması 

(Ranciere, 2009:22)‟‟ üzerine odaklandığı sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Modern sonrası tiyatro olarak adlandırılan ve özellikle 1960‟lardan sonra 

gerçekleĢen sahnelemelerde gözle görülür değiĢimler olmuĢtur. Ayrıca, Avrupa 

ve Amerika‟da küresel göçler yaĢanarak Ģehirler kozmopolit yapıya dönüĢmüĢ ve 

ürünler, fikirler, kültürler ve dünya görüĢleri alıĢveriĢinden doğan bir bütünleme 

süreci olan küreselleĢme ortaya çıkmıĢtır.  Bu durum tiyatro çerçevesinde 

„‟kültürlerarası eğilimi‟‟ doğurmuĢtur. Modern dönemden, modern sonrası 

döneme miras kalan farklı kültürlerle Batı tiyatrosunun etkileĢimi çağdaĢ 

tiyatronun oluĢumunda önemli bir rol oynamıĢtır.  Richard Schechner, Peter 

Brook, Robert Wilson, Eugenio Barba, Ariane Mnouchkine ve Elizabeth Le 

Compte gibi yönetmenlerin sahnelemeleri kültürlerarası tiyatronun geliĢimine 

katkıda bulunmuĢtur. Farklı kültürlerin kaynaklarından yararlanılarak 

gerçekleĢtirilen sahnelemelerde seyircinin alımlama biçiminde de gözle görülür 

değiĢimlerin olduğu görülmektedir. Evrensel bir dil arayıĢını ortaya çıkartan 



 

129 

kültürlerarası eğilim kapsamında, oyun alanı – seyir alanı ve seyirci – oyuncu 

iliĢkisine farklı boyut kazandıran ve seyirci dinamikleri üzerine çalıĢmalar 

gerçekleĢtirerek seyircinin iĢlevselliğini benzer doğrultuda değiĢtiren en önemli 

yönetmenler Richard Schechner ve Peter Brook olmuĢtur. Richard Schechner 

sanat ile gerçek yaĢam arasındaki ayrımı bulanıklaĢtırarak, seyirci ile oyuncu 

arasındaki hiyerarĢinin ortadan kaldırılmasını ve demokratik bir iliĢkinin 

doğmasını sağlamıĢtır. Sahnelemelerinde buluntu ya da dönüĢtürülmüĢ mekan 

tercihi yaparak oyun alanı ile seyir alanının tek bir uzamda birleĢtirerek 

oyuncuyla seyirciyi iç içe kullanmıĢtır. Oyuncuları uzamın farklı noktalarında 

eĢzamanlı olarak aksiyon içerisinde olmasını sağlayarak, seyircinin odak 

noktasını esnekleĢtirip; seyircinin hangi aksiyonu seyredeceğine kendi tercihine 

bırakarak özgürleĢmesini sağlamıĢtır. Ayrıca seyircinin sahnedeki aktif eyleme 

ortak olmasını sağlayacak tüm sınırları ortadan kaldıran Schechner, seyircinin 

oyuna müdahale edebileceği özel anlar tasarlamıĢ ve belli bölümlerde tanık – 

izleyen iken, izin verilen sahnelerde katılımcı – deneyimleyen olarak kollektif 

yaratıma dahil edilir. Oyuncular ile seyirciler arasındaki fiziksel temasa izin 

vererek, seyircinin gösterimin organik bir parçası olmasını sağlamıĢ ve aksiyona 

ortak ederek seyirciyi dönüĢüme uğratmanın yollarını aramıĢtır. Schechner‟in 

gösterimlerin seyirci Ģimdi ve burada ilkesi kapsamında, aktif ve devinime ortak 

konumda, interaktif bir etkileĢim içerisinde kollektif yaratımın parçası olarak 

katılımcı, tanık, deneyimleyen iĢlevselliğindedir. Seyirci dinamikleri artık birçok 

konuda özgürleĢmiĢtir ve sanatın tam anlamıyla yaratıcısı haline dönüĢmüĢtür. 

Tiyatroda evrensel bir dile ulaĢma amacı güden Peter Brook, boĢ alan 

düĢüncesiyle; oyun alanını anlamdan arındırarak seyircinin düĢ gücünü harekete 

geçirerek anlamın yaratıcısı misyonunu yüklemiĢtir. Mekanın göstergesi olan 

dekoru sahnelemelerinde kullanmayan Brook, dönüĢtürülen nesneler kullanarak 

(örneğin, sopaların yataklara, ormana dönüĢmesi) seyircinin düĢ gücünü harekete 

geçirmesine yardımcı olmayı hedeflemektedir. Çerçeve sahneyi ve dördüncü 

duvarı reddederek, çoğunlukla oyunun konusuna uygun mekanlar tercih etmeye 

çalıĢmıĢtır. Oyunlarında uluslararası oyuncu kadrosuyla çalıĢması ve Batı 

gelenekleriyle Afrika ve Doğu geleneklerini tek bir düzlem içerisinde kullanarak 

evrensel bir seyirci kitlesine hitap etmiĢtir. Seyircinin zihnindeki arketiplere 

karĢılık gelen imgeler üreterek seyirci ile oyun iletiĢiminin önündeki belli 



 

130 

engelleri aĢmayı hedeflemiĢtir. Oyuncunun seyirciyle dolaysız bir iletiĢim 

içerisinde olmasını vurgulamıĢtır. Kültürlerarası çalıĢmalarını yürüttüğü 

Afrika‟da gerçekleĢtirdiği çalıĢmalarında sanat ile gerçek yaĢam arasındaki 

sınırları ortadan kaldırmıĢ ve seyircinin interaktif bir Ģekilde oyunun 

katılımındaki davranıĢlarını gözlemlemiĢtir. Bu deneyimlerinde oyuncu ve 

seyirinin bütünleĢmesinin zeminini hazırlayarak tiyatroyu buluĢma noktasına 

çevirmiĢtir. Brook buradaki deneyimlerini Avrupa ve Amerika‟da gerçekleĢtirmiĢ 

olduğu gösterimlerinde kullanmıĢtır ve kendine özgü tiyatro dilini ortaya 

çıkartmıĢtır. Brook‟un gösterimlerinde seyirci, aktif ve (gösterimine bağlı olarak) 

devinime ortak ya da hareketsiz konumda, oyun alanıyla dolaysız bir iliĢki 

içerisinde yaratıcı, katılımcı ve tanık iĢlevselliğindedir. Özellikle boĢ alan fikrinin 

ortaya çıkarttığı göstergelerin azlığı sonucunda gösterim, seyircinin zihninde 

tamamlanmasına izin vermektedir. Bu nedenden ötürü seyirci kendi yaratımını 

gerçekleĢtirmekte ve anlamını üretmektedir. 

Alman tiyatro uzmanı Hans – Theis Lehmann 1960‟ların sonundan 1990‟lı 

yıllara kadar Avrupa ve Amerika‟da sahnelenen oyunların geleneksel dramatik 

tiyatronun yapısından uzaklaĢtığını ve farklı bir form aldığını ifade etmektedir. 

Sanat üretimine çoğulculuk, melezleĢtirme, öznenin parçalanması, üst anlatının 

reddi, metinler arasılık vb. kavramlar dahil olmuĢ ve modern sanat anlayıĢından 

kopuĢlar meydana gelmesine neden olmuĢtur. Dramatik tiyatronun anlatım 

araçları arasındaki hiyerarĢik yapının kırılmaya uğramasıyla birlikte; metnin 

merkezci yaklaĢımından uzaklaĢılmıĢ, dilin anlamı parçalanmıĢ ve göstergelerin 

eĢzamanlı kullanımı söz konusu olmuĢtur. Bu nedenden ötürü seyircinin, 

sahnelemeleri alımlama süreci farklılaĢmıĢtır. Lehmann‟ın yeni tiyatro anlayıĢını 

postdramatik tiyatro olarak nitelendirmiĢ ve en önemli temsilcisi olarak Robert 

Wilson‟ı göstermiĢtir. Gertrude Stein‟ın peyzaj oyun yaklaĢımıyla 

gerçekleĢtirdiği birçok sahnelemede, oyun alanını metnin boyunduruğundan 

kurtarmıĢ, neden – sonuç iliĢkisine bağlı öykü yapısını ortadan kaldırmıĢ ve 

kiĢileĢtirmeden uzak karakterleri ile dramatik tiyatronun zaman, mekan, öykü, 

karakter ve çatıĢma gibi en önemli öğelerini kırılmaya uğratmıĢtır. IĢık, müzik, 

aksesuar, dekor, oyuncunun bedeni gibi diğer anlatım araçlarını ön plana çıkartan 

estetik anlayıĢıyla, seyircinin algılamasını güçleĢtiren sahnelemeler 

gerçekleĢtirmiĢtir. Oyun alanını imgeler dünyasına çeviren Wilson, gösterim 



 

131 

boyunca çağrıĢımlar yaratmaktadır. Bu nedenle seyirci artık edilgen bir konumda 

yazarın, yönetmenin ve oyuncunun iletmek istediğini anlamak yerine, aktif bir 

konumda anlam üretiminin baĢat unsuru haline dönüĢmüĢtür. Ayrıca Wilson 

dramatik tiyatro sahnelemelerinde; oyunun yayıldığı süreyle, seyircinin gerçek 

zaman arasındaki farklılığı Ģimdi ve burada ilkesiyle ortadan kaldırmıĢtır. Oyun 

alanı uzamında yarattığı eklektik yapı içerisinde birçok aksiyon Ģimdiye aittir ve 

birbiriyle bağlantısız ilerlemektedir. Wilson‟ın sahnelemelerinde göstergelerin 

eĢzamanlı, yoğun ve yığılmıĢ Ģekilde sahne uzamında var olması, seyircinin 

edilgen bir konumdan etken bir konuma geçerek kendi anlamını inĢa etmesine 

neden olmaktadır. Wilson için seyirci, içsel bir deneyim kazanarak yorumlayan 

ve yaratıcı etkinliğin bir parçasıdır. Wilson‟ın Ġmge Tiyatrosu tamamlanmamıĢ 

bir yapıdır; seyircisinin yorumu ve yaratımı olmadan bir anlam ifade etmeyebil ir. 

Robert Wilson ile paralellik gösteren estetiğe sahip önemli yönetmenlerden biri 

de Romeo Castellucci‟dir. Castellucci de dilin anlam üreticiliğini ortadan 

kaldırmıĢ ve göstergeler yoluyla yarattığı görsel dramaturgisinde, seyircinin 

anlamı kendi deneyimiyle inĢa etmesini hedeflemektedir. Bu tür sahnelemerde 

gösterge bombardımanına tutulan seyircide, anlam sürekli ertelenir ve seyirci 

yoğun göstergeler arasında anlamı ayıklamaya çalıĢır. Böylece tiyatro sürece 

dönüĢür ve seyirci imgeleri birleĢtirerek ya da birbirinden ayırarak durumların 

olaya dönüĢmesinde etkin bir faktör olur. Postdramatik tiyatroda seyirci artık 

tamamen özgürdür ve her seyirci için gösterim aynı anlama hizmet etmez. Robert 

Wilson ve Romeo Castellucci‟nin sahnelemelerinde seyirci, aktif ve hareketsiz 

konumda, kendi deneyimine bağlı anlamın yaratıcısı ve üreticisidir. 

Dramatik tiyatro metinlerine çağdaĢ yorum getiren Michael Thalheimer, 

sahnelemelerindeki uzam tercihleriyle, metine özcü yaklaĢımı ve diğer anlatım 

araçlarını kullanım biçimine bakıldığında kendine özgü imzaya sahip olan 

yönetmenlerden biri olarak gösterilmektedir. Thalheimer sahnelemelerinde genel 

olarak çerçeve sahne kullanımını tercih eder. Bu açıdan oyun alanı – seyir alanı 

arasında ayrım bulunmakta ve seyircinin konumu oyun alanına belli bir uzaklık 

mesafesindedir. ÇağdaĢların farklı olarak sahneye taĢıdığı dramatik metinlerin 

ana aksiyonuna yani özüne indirgeyerek seyirciye farklı bir bakıĢ açısını 

sunmaktadır. Sözün anlam üreticiliğinden boĢalan yeri, sahnelemelerinde plastik 

anlatım ile doldurur. Benzersiz uzam seçimlerine; müzikalite kullanımı, ritim, 



 

132 

duraklama ve boĢluklar, oyuncuların minimalist ve karakterize edilmiĢ jest ve 

hareket kullanımı hizmet eder. Birçok klasik metni günümüze uyarlarken uzama 

dair tercihleriyle yarattığı atmosfer ve gösterge yoğunluğu seyircinin düĢ gücünü 

harekete geçirerek; özden yola çıkan seyirci anlamın üreticisi olur. Thalheimer‟ın 

sahnelemelerinde seyirci, aktif ve hareketsiz konumda, yaratıcı iĢlevselliğinde bir 

gözlemcidir. 

20. yüzyıl ikinci yarısından sonra iletiĢim, teknoloji ve medya araçlarının 

geliĢimi hız kazanmıĢtır. Bu geliĢmeler çağının insanını gündelik yaĢam biçimine 

dönüĢtürdüğü gibi üretim ve tüketim alıĢkanlıklarını da etkilemiĢtir. Özellikle 

1990‟lı yıllarla beraber birçok teknolojik araç toplumun kiĢisel kullanımı haline 

gelmesi; toplumun yapısını, yaĢam koĢullarını, sosyal iliĢkileri ve iletiĢim 

biçimini değiĢtirmiĢtir. Her dönemde olduğu gibi teknoloji ve dijital çağın insanın 

nitelikleri ve nicelikleri tiyatro sanatının üretim sürecini etkisi altına almıĢtır. 

Günümüz sahnelemelerinde geliĢen teknik çözümlerin, teknolojik cihazların ve 

medya araçları olanakları zenginleĢtirmiĢ ve sahnelemelerde çeĢitlilik 

oluĢturmuĢtur. Projeksiyon, video, fotoğraf, 3D mapping, holografik görüntü, led 

ekran, VR teknoloji, mobil cihazlar, bilgisayar, internet ağı, cyborg teknolojisi 

gibi sahneleme estetiğine doğrudan etki edecek teknolojik cihazlar ve ortam 

teknolojileri birçok sahnelemede kullanılmaktadır. Bu bağlamda öncü 

sayılabilecek Rimini Protokoll‟ ün gösterimlerine baktığımızda; seyirci oyun 

alanındaki aksiyonu izlerken eĢzamanlı olarak çoklu ortam teknolojisi ile farklı 

mekanlar gösterilmektedir. Farklı mekanların gösterilmesi, betimlenmesi ve 

görünmez olanın görünür kılınması; seyircinin gösterimi izlediği anda fiziken 

Ģimdi ve burada olmasına, kayıtlı ortam teknolojisinin kullanılmasıyla zihinsel 

olarak o zaman ve oradaya yolculuk etmesine neden olmaktadır. Böylece seyirci 

eĢzamanlı olarak algıladığı farklı ortamlardaki veriyi zihninde birleĢtirerek 

anlama ulaĢmaktadır. Bir anlamda ortam teknolojisiyle seyircinin yönlendirilmesi 

söz konusudur. Bu sayede kurgu ile gündelik gerçeklik düzeyinin bulanıklaĢması 

seyircinin, seyreden olma durumunu sarsmaktadır. Bir anlamda Antonin 

Artaud‟un sahnelemeleri klasik tiyatro mekanlarından çıkarma fikrini 

uygulayarak, mekana özgü performanslar üretmektedirler. Rimini Protokoll, 

teknoloji cihazları ve medya araçlarıyla-insan iliĢkisi üzerine gerçekleĢtirdiği 

çalıĢmalarında oyuncu yerine seyircinin kendisini performansın parçasına 



 

133 

dönüĢtürmektedir. Bu açıdan bakıldığında Rimini Protokoll‟ ün 

performanslarında seyirci, aktif ve devinime ortak konumda, katılımcı, 

deneyimleyen ve üreten iĢlevselliğindedir. Ayrıca seyirci için kurgu ile gündelik 

gerçeklik düzeyinin bulanıklaĢması gerçekliğin çöküĢüne yol açmaktadır. 

ÇağdaĢ tiyatroda multimedya teknolojisinin dehası olarak kabul edilen 

Robert Lepage tiyatro – medya iliĢkisi üzerine gerçekleĢtirdiği sahnelemelerinde, 

sinemanın gerçekçi dilini ödünç aldığını ifade etmektedir. Film, resim, video, 3D 

video mapping, teknolojik cihazlar gibi birçok medya aracını sahneleme 

tasarımında kullanan Lepage, enstalasyon (yerleĢtirme) sanatı ile tiyatroyu 

bütünleĢtirmiĢtir. Lepage ortam teknolojilerini; görünmez olanı görünür kılma, 

gösterme ve betimleme, mekanın inĢasına vurgu, ortamlar arası iliĢkilendirme ve 

mekanı dönüĢtürmek için kullanmaktadır. Ayrıca oyuncunun / performansçının 

dijital sahne tasarımıyla etkileĢiminden doğan oyun alanı – seyir alanı iliĢkisi 

yaratmaktadır. Seyirci bir anlamda, oyun alanında yaratılan dijital sahne tasarımı 

içerisinde, karakterlerin ortamlar arası yolculuğuna eĢlik eder. Çoklu ortam 

teknolojisi tasarımıyla Robert Lepage‟in sahnelemelerinde seyirci, aktif ve 

hareketsiz konumda, yaratıcı bir gözlemci ve tanık iĢlevselliğindedir. 

20. yüzyıldan günümüze kadar gelinen süreçte yönetmenlerin tiyatro 

yaklaĢımını belirleyen en baĢat unsur çağının seyircisiyle nasıl bir iliĢkide 

olduğudur. Her bir yönetmen seyircisinin dramaturgisini belirlerken birçok etkeni 

göz önünde bulundurmuĢtur. Çağının insanına ulaĢmak, dönüĢtürmek, eğitmek ya 

da etkilemek için oyun alanı – seyir alanı ve oyuncu – seyirci iliĢkisi üzerine 

çeĢitli düzenlemeler geliĢtirmiĢtir. Sonuç olarak seyirci dinamiklerini belirleyen, 

konumu ve iĢlevselliğini etki eden faktörler aĢağıda sıralanmıĢtır:  

 Tercih edilen uzam (çerçeve sahne, apron sahne, buluntu ve 

dönüĢtürülmüĢmekan vb.). 

 Oyun alanı – seyir alanı arasındaki mesafe ve uzaklığı. 

 Oyun alanı – seyir alanı arasında ayrımın varlığı ya da yokluğu 

(dördüncüduvar). 

 Oyuncu – seyirci iliĢkisinin tek yönlü ya da çift yönlü olması. 

 Oyuncu – seyirci arasındaki mesafe ve uzaklığı. 



 

134 

 Tiyatronun bitmiĢ bir ürün olması ya da seyircinin tamamlayıcı bir 

unsur olması. 

 Edilgen ya da aktif konumda olması. 

 Hareketsiz ya da eyleme ortak olması. 

 Röntgenci, katılımcı, yaratıcı, deneyimleyen iĢlevselliği. 

Yukarıda ifade edilen maddeler, gösterim boyunca seyircinin alımlama 

biçimine nasıl yön vermesi gerektiğine dair yaptığı tercihleri oluĢturmaktadır. 

Yönetmenin ortaya çıktığı günden bugüne gelinen sürece bakıldığında, seyirci; 

edilgen konumundan aktif konuma ve röntgenci, gözlemci iĢlevselliğinden tanık, 

katılımcı, deneyimleyen ve yaratıcı olarak tiyatronun tamamlayıcı unsuru haline 

dönüĢmüĢtür. Yönetmenin etken rolü, seyircisini değiĢtirmek ve dönüĢtürmek 

isteği, kendi etki alanını yaratma güdüsü tarihsel, siyasi, ekonomik değiĢimlerin 

gölgesinde gerçekleĢmiĢtir. Otorite olan yönetmenin sahneleme yaklaĢımı 

tiyatronun modern döneminin gerçekçi- doğalcı kanadında seyircinin duygularına 

yönelirken, karĢı- gerçekçi kanadında yargılarına, ideolojisine ve gizli kalan, 

sırlarla örtülü bilincin arkalarına, derinlerine hükmetmeye; modern sonrası 

dönemde ise kültürel normlarına, ortak değerlerine, ötekini tanıma ihtiyacına - 

belki de Avrupa‟nın özneyi merkeze koyup, bireyi tanrısallaĢtırdığı ama 

kendisinden olmayan her kültürü öteki olarak adlandırdığı kibirli yapısına bir 

karĢı norm geliĢtirdiği- ve zamanla değiĢen dünyanın beraberinde getirdiği 

parçalanmıĢ bütünlüğe, çoğulcu fikirlerine, farklılıklarına belki de elinde kalan en 

ulaĢılmaz noktası olan hayal gücüne nüfus etmeyi amaçlamıĢtır. Yönetmenin 

varlığı seyircide ulaĢamadığı her hücreye varma hırsı, teknolojik cihazların ve 

medya araçlarının desteği ve kullanılması ile mümkün kılınmıĢtır. Seyircinin 

duyguları, değer yargıları, akıl ve mantık yürüttüğü muhakeme yeteneği, 

derinlerindeki ilkel benliği, özü, duyuları ve hayal dünyası tiyatro tarihi boyunca 

yönetmenin istilasına, ele geçirme , yüzleĢtirme ihtirasına maruz kalmıĢtır. 

Hayaller; kiĢilere ve geçmiĢ tecrübelere göre farklılık gösterirken, o alana da 

nüfus eden yönetmen seyircinin elinde kalan son kalesini de ele geçirmiĢtir. 

Çember tamamlanmıĢ ve bu da aslında tiyatroyu baĢa, baĢladığı noktaya 

getirmiĢtir. Duygulara, duygular aracılığıyla varılacak haz ve illüzyona  duyulan 

ihtiyacın ortaya çıktığı bir sürecin tanığıdır artık seyirci. 



 

135 

KAYNAKÇA 

KĠTAPLAR 

ARTAUD,  A.  (1993).  Tiyatro  ve  Ġkizi,  Çev.  B.  Gülmez,  Ġstanbul,  Yapı 

KrediYayınları. 

ARTUN, A. (2010). Sanat Manifestoları, Ġstanbul, ĠletiĢim Yayıncılık. 

AUSLANDER, P. (2002). From Acting to Performance: Essays in Modernism 

and Postmodernism, New York, Routledge. 

BAUGH, C. (2005). Theatre, Performance and Technology: The Development 

of Scenography in the Twentieth Century, New York, Palgrave 

Macmillan. 

BAY-CHENG, S. (2010). ‘’Node: Inter-relations’’ Mapping Intermediality in 

Performance, New York, Columbia University Press. 

BENJAMIN, W. (2011). Brehct’i Anlamak, Çev. H. BarıĢcan, G. IĢısağ, 

Ġstanbul, Metis Yayıncılık. 

BERGHAUS,   G.   (2005).   Avant-Garde   Performance,   New  York,   

Palgrave Macmillan. 

BĠÇER, A. G. (2010). Sarah Kane’ in Postdramatik Tiyatrosunda ġiddet, 

Konya, Çizgi Kitabevi. 

BĠRKĠYE, S. K. (2007). ÇağdaĢ Tiyatroda Kültürlararası Eğilim, Ankara, De 

Ki Yayınları. 

BOZER, A.D. (2016). Postdramatik Tiyatro ve Ġngiliz Tiyatrosu, Ġstanbul, 

Mitos Boyut Yayınları. 

BRAUN, E. (2013). Yönetmen ve Sahne / Natüralizmden Grotowski’ ye, Çev. 

B. S. ġener, Ankara, Dost Kitabevi. 

BRAUN, E. (2016). Meyerhold on Theatre, London, Bloomsbury Methuen 

Drama. 



 

136 

BRECHT, B. (1993). Tiyatro Ġçin Küçük Organon, Çev. A. Cemal, Ġstanbul, 

Mitos Boyut. 

BRECHT, B. (1997). Epik Tiyatro, Çev. K. ġipal, Ġstanbul, Cem Yayınevi. 

BROCKETT, O. G. (2000). Tiyatro Tarihi, Çev. S. Sokullu, T. Sağlam, S. 

Dinçer, S. Çelenk, B. Güçbilmez, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları. 

BROOK, P. (1990). BoĢ Alan, Çev. Ü. Ġnce, Ġstanbul, AFA Yayıncılık. 

CANDAN,  A.  (1997).  Yirminci  Yüzyılda  Öncü  Tiyatro,  Ġstanbul,  Yapı  

Kredi Yayınları. 

CANDAN, A. (2010). Oyun Tören Gösterim, Ġstanbul, Norgunk Yayıncılık. 

CANDAN, A. (2013). Öncü Tiyatro ve Dijital Çağda Gösterim, Ġstanbul, 

Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

CATHRĠN, K. L. (2006). Gerçeküstücülük, Çev. M. T. Yalım, Ġstanbul, Remzi 

Kitabevi. 

ÇALIġLAR, A. (1993). Tiyatronun ABC’ si, Ġstanbul, Simavi Yayınları.  

ÇAMURDAN, E. (2011). ÇağdaĢ Tiyatro ve Dramaturgi, Ġstanbul, Mitos 

Boyut Yayınları. 

DIXON, S. (2007). Digital Performance: A History of New Media in Theatre, 

Dance, Performance Art and Instalation, Cambirdge, MIT Press. 

DUYGULU, C. (1984).  Adolphe Appia'nın Sahne Plastiğine Ve IĢıklamasına 

Getirdiği Yenilikler, Ankara, Devlet Tiyatroları. 

FISHER, E. (1990).  Sanatın Gerekliliği, Çev. C. Çapan, Ankara, Ġmge Kitabevi. 

FREUD, S. (1919). The Uncanny, Çev. D. McLintock, London, 

Penguin Books. 

FUCHS, E. (2003). Karakterin Ölümü / Modernizmden Sonra Tiyatro, Çev. B 

Güçbilmez, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara. 

GROTOWSKI, J. (2002). Yoksul Tiyatroya Doğru, Çev. O. Akınhay, Ġstanbul, 

Agora Kitaplığı. 

HUXLEY,  M.,  WĠTTS,  N.  (1996).  The  Twentieth  –  Century  

Perforamance Reader, London, Routledge. 



 

137 

INNES, C. (2010). Avant – Garde Tiyatro, Çev. B. Güçbilmez, A. V. 

Kahraman, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları. 

ĠPġĠROĞLU, Z. (1992). Tiyatroda Yeni ArayıĢlar, Ġstanbul, Düzlem Yayınları. 

KARABOĞA, K. (2018). Oyunculuk Sanatında Yöntem ve Paradoks, Ġstanbul, 

Habitus Kitap. 

KOCABAY, H.K. (2008). Tiyatroda Göstergebilim, Ġstanbul, E Yayınları. 

LEACH, R. (2004). Makers of Modern Theatre, New York, 

Routledge. LEHMANN, H.T. (2006). Postdramatic Theatre, Londra, 

Routledge. 

FISCHER – LĠCHTE, E. (2016). Performatif Estetik, Çev. T. Acil, Ġstanbul, 

Ayrıntı Yayınları. 

MEYERHOLD, V. (1997). Tiyatro – Devrim ve Meyerhold, Çev. A. Berktay, 

Ġstanbul, Mitos Boyut Yayınları. 

NUTKU, Ö. (1963). Modern Tiyatro Akımları, Ankara, Dost Yayınları. 

NUTKU, Ö. (1985). Dünya Tiyatrosu Tarihi Cilt 2, Ġstanbul, Remiz 

Kitabevi. NUTKU, Ö. (1990). Dram Sanatı, Ġstanbul, Kabalcı 

Yayınevi. 

NUTKU, Ö. (1997). Dram Sanatı Tiyatroya GiriĢ, Ġstanbul, Kabalcı Yayınevi. 

OTTO-BERNSTEĠN, K. (2006). Absolute Wilson, New York, Prestel 

Publishing. 

ÖZÜAYDIN,  N.U.(2006).  20.Yüzyıl  Tiyatrosunda  Estetik  DüĢünce, 

Ġstanbul, Mitos Boyut Yayınları. 

PARKAN, M. (1983). Brecht Estetiği ve Sinema, Ankara, Dost Kitabevi 

Yayınları. 

PARKER – STARBUCK, J. (2011). Cyborg Theatre, London, Palgrave 

Macmillan. 

PAVIS,  P.  (2000).  Gösterimlerin  Çözümlemesi, Çev.ġ. AktaĢ, Ankara, 

DostKitabevi. 

PAVIS, P. (1999). Sahneleme Kültürler KavĢağında Tiyatro, Çev. S. Komber, 

Ankara, Dost Kitabevi Yayınları. 



 

138 

PAWLIK, J. (2017). Antonin Artaud – Amerikan Avangardı ve Beat 

Edebiyatı, Çev. H. ġahin, Ġstanbul, Sub Yayınları. 

PISCATOR, E. (1985). Politik Tiyatro, Çev. M. Ünlü, Ġstanbul, Mitos Yayınları. 

PITCHES, J. (2003). Vsevolod Meyerhold, New York, Routledge. 

RANCIERE,  J.  (2009).  ÖzgürleĢen  Seyirci,  Çev.  E.B.  ġamdan,  Ġstanbul,  

Metis Yayınları. 

RICHARD, L. (1999). Ekspresyonizm Sanat Ansiklopedisi, Çev. B. Madra, S. 

Gürsoy ve Ġ. UsmanbaĢ, Ġstanbul, Remzi Kitabevi. 

ROESNER,  D.  (2014).  Musicality  in  Theatre,  Burlington,  Ashgate  

Publishing Company. 

SALĠHBEGOVĠC, F.N. (2013). Directing Cybertheatre, Belgrad, Academica. 

SCHECHNER, R. (1970). Dionysus in 69: The Performance Group, 

New York, Farrar Straus & Giroux. 

SCHECHNER, R. (1994). Environmental Theater, New York, Applause. 

SEMENOWICZ, D. (2013).The Theatre of Romeo Castellucci and 

Societas Raffello Sanzio, VarĢova, Palgrave Macmillan. 

SHEPHERD – BARR, K.E. (2016). Modern Dram Sanatı, Çev. B. Güçbilmez, 

Ankara, Dost Kitabevi. 

STANĠSLAVSKĠ,  K.  (1992).  Sanat  YaĢamım,  Çev.  Suat  TaĢer,  Ġstanbul,  

Can Yayınları. 

STANĠSLAVSKĠ,  K.  (1996).  Bir  Aktör  Hazırlanıyor,  Çev.  S.  TaĢer,  

Ġstanbul, Papirüs Yayınları. 

ġENER, S. (2006). Dünden Bugüne Tiyatro, Ankara, Dost Kitabevi. 

ġEYBEN, B.Y. (2016). Tiyatro ve Multimedya, Ġstanbul, Habitus Kitap. 

TAġER, S. (1967). Sahneye Koyma Sanatı, Ankara, Bilgi Yayınevi. 

TELLO,  N.  ve  RAVASSĠ,  A.  (2017).  Yeni  BaĢlayanlar  Ġçin  Tiyatro  

Tarihi, Ġstanbul, Habitus Yayıncılık. 

WIENS, B. (2010). ‘’Instances’’, Mapping Intermediality in Performance, 

New York, Columbia University Press. 



 

139 

UYAN, A. (2008). Gösteri Sanatlarında IĢıklama Tasarımı, Ġstanbul, Mitos 

Boyut Yayınları. 

YERDELEN, S. K. (2019). Tiyatro Sanatında Kostüm Tasarımı, Ankara, 

Nobel Yayıncılık. 

MAKALELER 

AKINCI, S. (2017). „‟Avangart‟tan ÇağdaĢ‟a: Tiyatro ve Uzam‟‟, Sahne ve 

Müzik Eğitim – AraĢtırma Dergisi, cilt 0, sayı 5, ss. 1 – 15. 

AKSOY, N. (2012). „‟Peyzaj Metin Kavramı ve Sahneleme AnlayıĢı‟‟, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Art e-Dergisi, cilt 5, 

sayı 10, ss.134– 151. 

ARONSON, A. (2018). „‟ An Ġnterview With Richard Schechner On The 50th 

Anniversary Of Dionysus Ġn 69‟‟, Theatre and Performance Design, 

cilt 4, sayı 4, ss. 290 – 307. 

AYDIN, H. (2008). „‟Copeau: Aktörün Nötr Konumunda Filizlenen Samimi 

Tiyatro‟‟,Tiyatro EleĢtirmenliği ve Dramturji Dergisi, cilt 0, sayı 

13, ss. 1 - 14. 

BĠRKĠYE, S. K. (2006). „‟Kültürler Arası Tiyatro ve Grotowski‟‟, Yaratıcı 

Drama Dergisi, cilt 1, sayı 2, ss. 13-28. 

BOENĠSCH, P. M. (2008). „‟Exposing the classics: Michael Thalheimer‟s Regie 

beyond the text‟‟, Contemporary Theatre Review, cilt 18, sayı 1, ss. 

30 – 43. 

ÇELENK, S. (2007). „‟Bu Dünyadan Bir Skenograf Geçti‟‟, YEDĠ, cilt 0, sayı 1, 

ss. 8 – 13. 

ELDREDGE, A. VE HUSTON, H. W. (1978). „‟Actor Training in the Neutral 

Mask‟‟,The Drama Review, cilt 22, sayı 4, ss. 19 - 28. 

GARDNER, L. (2009). „‟Rimini Protokoll‟s Theatre of Journalism‟‟, The 

Guardian. 

GÜRÜN,   D.   (2005).   „‟Tiyatro   Dünyasından   Günümüzde   Trajediye   

BakıĢ‟‟,Cumhuriyet Gazetesi, Ġstanbul. 



 

140 

JAMES, F. (2009) “An Idealist: The Legacy of Edward Gordon Craig‟s 

Formative Productions, 1900-1903‟‟, Theatre Arts Journal: Studies 

in Scenography and Performance, cilt 1, sayı 1, ss. 2 – 14. 

KOCABAY, H. K. (2005). „‟Felsefeden Tiyatroya Kültürlerarası EtkileĢim 

Söylemi‟‟,Tiyatro EleĢtirmenliği ve Dramturji Dergisi, cilt 0, sayı 

7, ss. 87 – 103. 

KOCABAY, H. K. (2012). „‟Dramaturjide Yeni Açılımlar‟‟, Tiyatro 

AraĢtırmaları Dergisi, cilt 0, sayı 3, ss. 3 - 18. 

KORUKÇU,  M.M.  (2020).  „‟Michael  Thalheimer  Rejilerine  Genel  Bir  

BakıĢ‟‟,Anadolu Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, cilt 0, sayı 

10, ss. 367 – 377. 

KARACABEY  ÇELĠK,  S.  (2003).  „‟Modern  Sonrasında  Dramatik  

Metinler‟‟, Tiyatro AraĢtırmaları Dergisi, cilt 15, sayı 15, ss. 36 - 

95. 

PALMER, S. (2015). „‟A Choréographie Of Light And Space: Adolphe Appia 

And The First Scenographic Turn‟‟, Theatre & Performance Design, 

cilt 1, sayı 2, ss. 31– 47. 

SOKULLU, S. (1988). „‟Alternatif Tiyatro Serüveni‟‟, Tiyatro AraĢtırma 

Dergisi, cilt 8, sayı 8, ss. 51 – 76. 

WĠLER, C. (2003). „‟Deutsches Theater der Gegemwart Unter die Lupe 

Genommen‟‟,Tiyatro EleĢtirmenliği ve Dramturji Dergisi, cilt 0, 

sayı 3, ss. 121 – 136. 

MEYERHOLD, V. (1989), “Doğalcı Tiyatro ve Halet-i Ruhiye Tiyatrosu”, Çev. 

A. 

Cüneyt, MĠMESĠS Tiyatro / Çeviri-AraĢtırma Dergisi, cilt 1, sayı 1, ss. 58 – 

72. 

YALÇIN,  E.  (2018).  „‟DüĢünsel  Paradigmanın  DeğiĢimi  ve  Tiyatronun  

Evrimi 

Ekseninde Peter Brook‟un Kültürlerarası Tiyatrosu‟‟, YEDĠ, cilt 0, sayı 19, ss. 19 

–30. 



 

141 

TEZLER 

ABALI, G. Ġ. (2005). „‟Murathan Mungan Oyunları‟nda Postdramatik Öğeler‟‟, 

(YayınlanmamıĢ yüksek lisan tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ġstanbul Üniversitesi. 

AKBULUT, B. (2019). „‟Tiyatro ve Multimedya ĠliĢkisi‟‟, (YayınlanmamıĢ 

yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Haliç Üniversitesi. 

AKGÜL, O.Ö. (2020). „‟ÇağdaĢ Sahnelemede Sözden Ġmgeye GeçiĢ Olgusuna 

Günümüz Tiyatrosundan Bir Örnek: Romeo Castellucci Tiyatrosu‟‟, 

(YayınlanmamıĢ doktora tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ġstanbul 

Üniversitesi. 

ALPAR, S. (2006). „‟Bauhaus‟un Sahne Tasarımına Etkieri‟‟, (YayınlanmamıĢ 

yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Dokuz Eylül 

Üniversitesi. 

ÇAĞLAYAN, E. (2018). „‟Sözlü Toplumdan Görsel Topluma GeçiĢte Tiyatro ve 

Geleceği‟‟, (YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ġstanbul Aydın Üniversitesi. 

ÇALIġKAN, M. (2019). „‟Model Oyunlar Bağlamında Postdramatik Metinler‟‟, 

(YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Güzel Sanatlar Enstitüsü, Atatürk 

Üniversitesi. 

ÇELĠKÇAPA, E. (2014). „‟Richard Schechner‟in Performans AnlayıĢı‟‟, 

(YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Haliç 

Üniversitesi. 

ÇELĠKKAYA, B. (2015). „‟Robert Lepage Tiyatrosunda Oyun Yazarlığı Ġle 

Teknoloji Kullanım ĠliĢkisi (YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kadir Has Üniversitesi. 

DEMĠRKOL, Y. (2013). „‟ Robert Wilson Oyunlarında Postdramatik Anlatı 

Teknikleri‟‟, (YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ġstanbul Üniversitesi. 

LYANDVERT, M. (2006). „‟Origins and Destinations: Representatioan in the 

theatre of Romeo Castellucci‟‟, (YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), 

Arts and Social Sciences, The Universitiy of New South Wales. 



 

142 

OLGUN, Ġ. G. (2011). „‟20. Yüzyıl Tiyatrosunda Film ve Projeksiyon Kullanım 

Biçimleri‟‟ (YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ġstanbul Üniversitesi. 

ÖZBERK, M. (2015). „‟ÇağdaĢ Tiyatroda Dijital Gösterim ve Medya 

Teknolojisi‟‟, (YayınlanmamıĢ doktora tezi), Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ġstanbul Üniversitesi. 

SĠMĠTH, R.J.B. (1987). The Ġnfluence And Effect Of German Expressionist 

Drama On Theatrical Practice Ġn Britain And The United States, 1910-

1940, (YayınlanmamıĢ doktora tezi), Royal Hooloway, University of 

London. 

ÜNAL, H. A. (2004). „‟Yirminci Yüzyıl Sonunda Tiyatroda ArayıĢlar: 

Postmodern Tiyato‟‟, (YayınlanmamıĢ doktora tezi), Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ġstanbul Üniversitesi. 

YALÇIN, E. (2019). „‟Postdramatik Tiyatro: Estetik Bir Rejim Olarak 

Postdramatik ve ÇağdaĢ Alman Tiyatrosu‟‟, (YayınlanmıĢ doktora 

tezi), Güzel Sanatlar Enstitüsü, Dokuz Eylül Üniversitesi. 

 



 

143 

ÖZGEÇMĠġ 

AyĢe KALAYCI 

 

EĞĠTĠM BĠLGĠLERĠ 

2018-2020   Ġstanbul Aydın Üniversitesi, Ġstanbul 

   Yüksek Lisans, Tiyatro Yönetmenliği  

1999-2000    University of Birmingham, UK 

                                   Yüksek Lisans, Uluslararası SatıĢ ve Pazarlama 

1994-1999   Bilkent Üniversitesi, Ankara 

                                     Lisans, Uluslararası ĠliĢkiler 

1991-1994   Erenköy Kız Lisesi, Ġstanbul 

 

Ġġ DENEYĠMLERĠ 

16/17.04.2019   BAġAKġEHĠR BELEDĠYESĠ LĠSELER ARASI GENÇ 

YILDIZLAR SAHNEDE GENÇLĠK TĠYATRO FESTĠVALĠ       Jüri Üyeliği 

- Projeye DanıĢmanlık 

- Jüri Üyeliği 

01.05.2003-31.12.2017     MOBEKS DIġ TĠC. LTD. ġTĠ, ĠSTANBUL    ġirket 

Ortağı-Yönetici 

-ġirketin Kurumsal Kimliğinin OluĢturulması ve GeliĢtirilmesi 

-Ġnsan Kaynakları Yönetimi (iĢe alım, iĢten çıkarım süreçlerinin yönetilmesi, 

performans   değerlendirme,  iç eğitim ve denetim, motivasyon arttırıcı aktivitelerin 

düzenlenmesi) 

-YurtdıĢı Fuarlarına Katılım (Avrupa ve Uzakdoğu) 

-Tedarik Zinciri Operasyonlarının Takibi (dağıtıcılık sözleĢmeleri, rutin tedarikçi 

ziyaretleri, fiyat çalıĢmaları) 

-Ġthalat Operasyonları (sipariĢ hazırlanması,  üretim sürecinin takibi, atanmıĢ deniz 

nakliyat takibi, banka ödemeleri, gümrük operasyonlarının takibi)  

-Pazarlama Stratejilerinin OluĢturulması ve Takibi 

-Marka Yönetimi 

-Finansal Raporlamalar 

01.10.2000-12.02.2003    ATA FREIGHT LINE, NEW YORK      Uluslararası 

Pazarlar Sorumlusu 



 

144 

-Kanada ve Amerika‟daki ulusal ve uluslararası fuarlara katılım 

-Kurumsal ĠletiĢim ve Marka Bilinirliğini destekleyici çalıĢmaların yönetimi 

-Ġthalat Operasyonlarının yönetimi 

-Periyodik Finansal SatıĢ Raporlama 

-ġirketin Toplumsal Sorumluluk Projelerinin Yönetimi  

15.06.1998-01.09.1998    BOLOGNA ÜNĠVERSĠTESĠ, ĠTALYA    AP Türkiye 

Temsilcisi 

- Türkiye adına AP çalıĢtayına katılım 

- Avrupa Parlementosu modelinin oluĢturulması 

- AP nezhinde projeler geliĢtirmek ve uygulamak 

- AB Katılım ġartları üzerine sunulan tasarının baĢkanlığını yürütmek 

24.06.1997-25.08.1997     BOSNA -HERSEK TUZLA ÜNĠVERSĠTESĠ  NGO-

Hollanda Sosyal ĠliĢkiler Koordinatörü 

-Hollanda menĢeeli NGO grubunda Tuzla Üniversitesi adına gönüllü Sosyal ĠliĢkiler 

Koordinatörlüğü 

-Öğrencilerin adaptasyon programlarını düzenleme 

-Yaz okulu Sosyal Sorumluluk Projelerinin desteklenmesi ve koordine edilmesi 

-Ekiplerin oluĢturulması, organizasyonu ve yönetimi 

-Yaz Festivalinin koordine edilmesi (mekan bulma, sponsor bulma, müzik 

gruplarının seçilmesi ve sahneleme programının oluĢturulması, yiyecek ve içecek 

sponsorlarının katılımını sağlamak, özel izinlerin yerel yönetimlere baĢvurularak 

alınması, reklam ve duyuruların yapılması…) 

27.06.1996-27.08.1996 BOSNA -HERSEK TUZLA ÜNĠVERSĠTESĠ     AraĢtırma 

Görevlisi 

-Tuzla Üniversitesi Siyaset Bilimi ve Uluslararası ĠliĢkiler yaz okuluna katılım 

-BM tarafından desteklenen araĢtırmanın sorumlusu  

 

ĠLGĠ ALANLARI 

*Görsel Sanatlar  

*Kitap okumak  

*Yönetimsel becerileri geliĢtirici eğitimler almak 

*Seyahat etmek 

*Spor  yapmak 

 


