
 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

E G E Ü N İ V E R S İ T E S İ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 
 

 

 

 

 

 

FEMINISTISCHE TRANSLATION AM 

BEISPIEL DER TÜRKISCHEN 

ÜBERSETZUNG VON ELFRIEDE 

JELINEKS „DIE LIEBHABERINNEN” 
 
 

 

 

 
Pınar ŞEREN 

 

Almanca Mütercim - Tercümanlık Anabilim Dalı 

                                   İZMİR 

                                      2021 



 

 

T.C. 

E G E Ü N İ V E R S İ T E S İ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

 

 
FEMINISTISCHE TRANSLATION AM 

BEISPIEL DER TÜRKISCHEN 

ÜBERSETZUNG VON ELFRIEDE 

JELINEKS „DIE LIEBHABERINNEN“ 

 

 

 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 

 
Pınar ŞEREN 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Faruk YÜCEL 

 

Almanca Mütercim - Tercümanlık Anabilim Dalı 

Almanca Mütercim – Tercümanlık Yüksek Lisans 

Programı



Etik Kurallara Uygunluk Beyanı 

 
Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne sunduğum “Feministische 

Translation am Beispiel der türkischen Übersetzung von Elfriede Jelineks Die 

Liebhaberinnen” adlı yüksek lisans tezinin tarafımdan bilimsel, ahlak ve normlara 

uygun bir şekilde hazırlandığını, tezimde yararlandığım kaynakları bibliyografya, 

dipnotlar ve metin içi alıntılarda gösterdiğimi onurumla doğrularım. 

 

                                                                                                                       Pınar ŞEREN



i  

Vorwort 

 

 Die folgende Masterarbeit zum Thema „Feministische Translation am Beispiel 

der türkischen Übersetzung von Elfriede Jelineks Die Liebhaberinnen” enstand 

zunächst aus dem eigenen Interesse zum Thema und meiner jahrelangen Tätigkeit als 

Literaturübersetzerin. Außerdem erhielt ich durch den Besuch der Lehrveranstaltung 

„Wissenschaftliche Forschungstechniken und Forschungsethik” der Assoc. Prof. Dr. 

Nilgin Tanış Polat durch die Untersuchung von verschiedenen wissenschaftlichen 

Texten einen näheren Einblick in die feministische Translation. Der Gedanke, diese 

zwei Interessenbereiche miteinander zu verbinden und ein feministisches literarisches 

Werk und dessen Übersetzung im Bezug auf die feministische Translation zu 

untersuchen, gaben mir den Anstoß, diese wissenschaftliche Arbeit mit tieferer 

Untersuchung zu verfassen.  

 An dieser Stelle gebührt mein besonderer Dank an meinen Betreuer Prof. Dr. 

Faruk Yücel, der mich durch seine kritischen und wertvollen Anregungen und durch 

seine zuverlässige und hilfreiche Unterstützung während der Fertigstellung der 

vorliegenden Arbeit betreut hat.  

 Außerdem danke ich Assoc. Prof. Dr. Nilgin Tanış Polat, die mir einen Einblick 

in die feministische Translation und die Motivation zu diesem Thema gegeben hat.  Ein 

besonderer Dank gilt auch an Prof. Dr. Mehmet Tahir Öncü, mit dessen Vorschlag ich 

Elfriede Jelinek näher kennenlernen durfte und für die Hilfsmittel und 

wissenschaftlichen Materialien, die er mir zu Verfügung gestellt hat. Außerdem gilt 

mein besonderer Dank an Univ.-Prof. Dr. Dilek Dizdar für ihre wegweisenden 

Veranstaltungen an der Johannes-Gutenberg Unversität in Germersheim und ihre 

wertvollen Ratschläge hinsichtlich der Studie. 

 Ich bedanke mich auch an den BibliothekarInnen der Bereichsbibliothek 

Translations-, Sprach- und Kulturwissenschaft an der Johannes-Gutenberg Universität 

in Germersheim für die nette Unterstützung bei der Recherche während meines dortigen 

Aufenthalts im Rahmen der Germanistischen Institutspartnerschaft mit der Abteilung 

für Übersetzen und Dolmetschen der Ege Universität. 



ii  

 Nicht zuletzt gebührt ein ganz spezieller Dank meiner Familie und Aral Öz 

Destici für die bedingungslose, ermutigende Unterstützung sowohl während meines 

Studiums, als auch in allen Phasen dieser Arbeit. Sie waren in vielerei Hinsicht eine 

große Stütze für mich. 

Izmir, September 2021 

Pınar ŞEREN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii  

Özet 

 

Feminizm, 20. yüzyılın sonlarından itibaren Anglo-Amerika ve Avrupa 

bölgelerinde ön plana çıkmıştır. Bu hareket, kadınların toplumdaki kültürel, siyasal ve 

sosyal katılımının geçerliliğine ve statülerinin iyileştirilmesine yönelik yapılan 

mücadeleler sonucunda doğmuştur. Feminist yazarlar, dilin kullanımındaki sorunları 

eleştirel biçimde sorgulayarak ve bu bağlamda yenilikler getirerek bazı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Ayrıca 70’li ve 80’li yıllarda feminist çevirmenlerin yapmış olduğu 

çalışmalarla birlikte edebi niteliğe sahip feminist metinler üretilmeye başlanmış, 

böylelikle “feminist çeviri“ye doğru ilk adım atılmıştır. 

Nobel ödülü sahibi Avusturyalı yazar Elfriede Jelinek, edebiyat dünyasında ses 

getiren “Sevda Kadınları“ (1975) adlı romanını Yeni Kadın Hareketleri’nin oldukça 

etkin olduğu bir dönemde kaleme almıştır. Bu bağlamda, romanda ataerkil toplumu ve 

ezilen kadını alaycı bir dille eleştirmiştir. “Sevda Kadınları“ konu olarak, mutlu bir 

yaşam sürme hayalini ancak erkekler, evlilik ve çocuk doğurmakla 

gerçekleştirebileceğine inanan iki kadını ele almaktadır. Olay her ne kadar 70’li yıllarda 

geçiyor olsa da günümüzde hâlâ geçerliliğini koruyan sorunlar romanda işlenmektedir.  

Bu açıdan bakıldığında, yapılmış olan bu yüksek lisans teziyle, eserde dile getirilen 

feminist görüşlerin çeviri yoluyla Türkçeye aktarılırken oluşan farklılıkların ne ölçüde 

olduğu ortaya koymak amaçlanmaktadır. Eserin Melda Ağırbaş tarafından “Sevda 

Kadınları“ (2000) olarak Türkçeye aktarılmış olan çevirisi, feminist söylem, edebi değer 

ve çeviri sorunsalı açısından incelenecektir.  

“Elfriede Jelinek’in Sevda Kadınları Romanının Türkçe Çevirisi Örneğinde 

Feminist Çeviri” başlıklı yüksek lisans tezi, üç ana bölümden oluşmaktadır. Elfriede 

Jelinek ve romanı “Die Liebhaberinnen” ile Türkçe çevirisi, feminist çeviri kuramı 

açısından ele alınmadan önce, birinci bölümde feminizm, edebiyat ve çeviri kavramları 

arasındaki bağlantılar irdelenecektir. Kadın yazarlar aracılığıyla edebiyatta feminizm 

açıklanacak ve bir güç aracı ve kimlik arayışı olarak dil kavramı tanımlanacaktır. Ayrıca 

feminizmin tarihsel gelişimi ve küresel etkileri temelinde feminizmin Türkiye ve 

dünyadaki yeri açıklanacaktır. Buradan yola çıkılarak edebi çeviride karşılaşılan 

sorunlar ve çevirmen olarak kadınlar ele alınacaktır.   



iv  

Tezin ikinci bölümü yazar Elfriede Jelinek ve Avusturya toplumuna eleştiri 

niteliği taşıyan eserlerini konu edinmektedir. Bu çerçevede feminist bir kimliğe sahip 

olan yazar tanıtılacak, ataerkil toplum ve antifaşist ve -semitik söylemler eleştirel 

düzlemde ele alınıp seçili eserlerindeki kadın öznesi tartışılarak incelenecektir. 

Üçüncü ve sonuncu bölümde eserin Türkçe çevirisi olan “Sevda Kadınları“ hem 

edebi, hem de dilsel açıdan karşılaştırmalı çeviri analizi aracılığıyla incelenektir. Okura 

toplumun durumu hakkında bilgi verebilmesi için romanda geçen kadınların nasıl tasvir 

edildiğine değinilecektir. Ardından eserin Türkçe çevirisi, feminist ve cinsiyetçi 

söylemler açısından detaylı bir şekilde incelenip Almanca kaynak metin arasındaki 

farklılıklar ortaya konulacaktır. Tezin sonuç kısmında uygulanan yöntemler sonrasında 

elde edilen bulgular değerlendirilip söz konunsu kaynak ve erek metin karşılaştırılarak 

bir sonuca varılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v  

Zusammenfassung (Abstract) 

 

 Ab Ende des 20. Jahrhunderts rückte der Feminismus in der 

angloamerikanischen und europäischen Szene in den Vordergrund. Diese Bewegung 

kämpfte um die Geltung der kulturellen, politischen sowie die sozialen Beteiligungen 

und den Status der Frauen in der Gesellschaft. Feministische SchriftstellerInnen sahen 

das Problem primär im Sprachgebrauch und brachten in diesem Rahmen neue 

Ansichten in die Literatur. Somit wurden in den 70er und 80er Jahren auch durch die 

Leistungen von feministischen ÜbersetzerInnen literarisch-feministische Texte 

produziert, womit auch der erste Schritt zu einer ,,feministischen Übersetzung‘‘ 

gemacht wurde.  

Die Schriftstellerin und österreichische Nobelpreisträgerin Elfriede Jelinek 

verfasste ihren Roman ,,Die Liebhaberinnen‘‘ (1975), mit der ihr auch der literarische 

Durchbruch gelang, zu einer Zeit als die Neue Frauenbewegung höchst aktiv war. Sie 

kritisierte auf sarkastischer Weise die patriarchalische Gesellschaft und die 

Unterdrückung der Frau. Ihr Roman ,,Die Liebhaberinnen“ handelt um zwei Frauen, die 

der Ansicht sind, ihr Traum vom glücklichen Leben könne nur durch den Mann, durch 

die Heirat und Zeugung von Kindern ermöglicht werden. Wie sehr die Geschichte auch 

in den 70ern zu handeln mag, entspricht sie der heutigen Realität. In Bezug darauf 

bezweckt die vorliegende Masterarbeit darzustellen, inwieweit sich die feministischen 

Ansätze im Werk durch die Translation ins Türkische unterscheiden können. Die 

türkische Übersetzung ,,Sevda Kadınları‘‘ (2000), übersetzt von Melda Ağırbaş, wird in 

diesem Zusammenhang aus einem feministischen, literarischen und 

übersetzungsswissenschaftlichen Blickwinkel untersucht.  

 Die vorliegende Masterarbeit mit dem Titel ,,Feministische Translation am 

Beispiel der türkischen Übersetzung von Elfriede Jelineks Roman Die Liebhaberinnen” 

besteht aus drei Hauptkapiteln. Bevor Elfriede Jelinek und ihr Roman und die türkische 

Übersetzung in Bezug auf die feministische Translationstheorie ausführlich untersucht 

werden, wird im ersten Teil die Beziehung zwischen dem Feminismus, der Literatur 

und Translation erläutert. Hier wird zunächst der Feminismus in der Literatur anhand 



vi  

der Frauen als Schriftstellerinnen dargestellt und näheres zur Sprache als 

Machtinstrument und Identitätssuche erklärt. Überdies soll anhand der historischen 

Entwicklung des Feminismus und dessen globalen Einflüsse der Feminismus in der 

Türkei und weltweit geschildert werden. In diesem Rahmen wird auf die literarische 

Translation und die Existenz der Frauen als Übersetzerinnen eingegangen. 

 Der zweite Teil der Masterarbeit befasst sich mit der Autorin Elfriede Jelinek 

und ihre Werke als Kritik zur österreichischen Gesellschaft. Hier wird die feministische 

Schriftstellerin näher vorgestellt und das weibliche Es an Beispielen aus ihren 

ausgewählten Werken mit Kritik an der patriarchalen Gesellschaft und dem 

antifaschistischen und antisemitischem Diskurs erörtert. Somit wird ihr feministischer 

Diskurs unter die Lupe genommen.  

 Im dritten, und somit letzten Teil der Arbeit, wird die türkische Übersetzung 

„Sevda Kadınları“ sowohl auf literarischer, als auch auf sprachlicher Ebene mit einer 

kontrastiven Übersetzungsanalyse untersucht. Zuerst wird auf die Darstellung der Frau 

im Roman eingegangen, womit dem Leser ein Gesellschaftsbild gemacht werden sollte. 

Dieser Betrachtung zufolge wird anschließend die türkische Übersetzung bezüglich der 

feministischen und genderorientierten Diskurse ausführlich analysiert und die 

Unterschiede gegenüber dem deutschen Ausgangstext kritisch dargelegt werden. In der 

Schlussfolgerung werden somit die Ergebnisse der angewandten Methoden präzise 

evaluiert und miteinander kompariert und ein schlussendliches Fazit gezogen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii  

Inhaltsverzeichnis 

 

Özet .................................................................................................................................. iii 

Zusammenfassung (Abstract) ........................................................................................ v 

0 Einleitung ................................................................................................................. 1 

Forschungsstand ............................................................................................................ 3 

1 Feminismus, Literatur und Translation ............................................................... 7 

1.1 Übersetzung als Stimme der Frau ......................................................................... 18 

1.2 Feminismus in der Türkei und weltweit ............................................................... 20 

1.2.1 Historische Entwicklungen und globale Einflüsse ......................................... 21 

1.3 Feminismus in der Literatur .................................................................................. 25 

1.3.1 Frauen als Schriftstellerinnen ......................................................................... 27 

1.3.2 Literatur und Sprache als Machtinstrument und Identitätssuche ................... 38 

1.4 Feminismus und Translation ................................................................................. 40 

1.4.1 Entwicklung der feministischen Translation .................................................. 42 

1.4.2 Frauen als Übersetzerinnen ............................................................................ 50 

2 Elfriede Jelinek ...................................................................................................... 53 

2.1 Leben einer Feministin .......................................................................................... 54 

2.2 Jelineks Werke: Das weibliche Es ........................................................................ 57 

2.2.1 Kritik an der patriarchalen Gesellschaft und ihre Reflektionen in der........... 58 

Sprache .................................................................................................................... 58 

2.2.2 Antifaschistischer Diskurs und die Reflektionen in der Sprache und ............ 61 

Übersetzung............................................................................................................. 61 

2.3 Feministische Diskursbeispiele in ausgewählten Werken Jelineks ...................... 64 

 



viii  

3 Der Roman „Die Liebhaberinnen“ ...................................................................... 73 

3.1 Analyse der Übersetzung bezüglich feministisch – und genderorientierter...... 76 

Diskursen ................................................................................................................ 76 

4 Schlussfolgerung und Ausblick .......................................................................... 107 

Literaturverzeichnis .................................................................................................... 110 

Internetquellen........................................................................................................... 116 

Özgeçmiş ...................................................................................................................... 118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1  

0 Einleitung 

 

In der Geschichte, sowohl in der Vergangenheit aber auch heute, war und ist die 

Übersetzung ein wichtiges Instrument, um eine Brücke zwischen zwei unterschiedlichen 

Kulturen konstruieren zu können. Diese Brücke dient nicht nur zur Verständigung 

dieser Kulturen, sondern auch zum kulturellen Austausch, der dazu beiträgt, die 

beteiligten Kulturen und die damit verbundenen Gesellschaften über fremde Geschehen 

zu informieren und durch fremde, nicht bekannte Eigenschaften der jeweils anderen 

Kultur zu entwickeln.  

 Kein anderes Mittel als die Übersetzung und die Literatur, diente zwischen dem 

18. und 20. Jahrhundert zur Verbreitung des Feminismus, die ihren Anfangspunkt im 

Westen hatte. Auch die türkische Kultur und Gesellschaft gehört zu denen, die den 

Feminismus und somit die Frauenbewegung größtenteils durch die Literatur und die 

Übersetzung literarischer Texte kennenlernen konnte. Unabhängig von den bekannten 

feministischen Werken wie z.B. Simone de Beauvoirs „Das andere Geschlecht: Sitte 

und Sexus der Frau“ (1949) und Kate Millets „Sexus und Herrschaft: Die Tyrannei des 

Mannes in unserer Gesellschaft“ (1970), die zu den wichtigsten Werken der 

Frauenbewegung und des Feminismus gelten, gibt es auch feministische Romane  von 

feministischen Schriftstellerinnen, die im Gegensatz zu der „idealisierten“ (Standart-) 

Frau der männlichen Schriftsteller, die „wahre“ Frau mit all ihren Aspekten darstellten. 

Die feministischen Diskurse in diesen Romanen wurden somit mit der Übersetzung der 

jeweiligen Werke in die jeweils andere Kultur übermittelt. 

 In diesem Rahmen ist das Ziel der vorliegenden Arbeit aus einem feministischen 

und übersetzungsswissenschaftlichen Blickwinkel herauszufinden, wie die 

feministischen Diskurse im Roman „Die Liebhaberinnen“, verfasst von der 

feministischen Schriftstellerin Elfriede Jelinek, sich in der Übersetzung „Sevda 

Kadınları“ von Melda Ağırbaş, in einer unterschiedlichen Kultur, nämlich der 

türkischen, widerspiegeln. Dabei werden die feministisch- und genderorientierten 

Aspekte im deutschen Ausgagnstext und deren Übersetzungen im Türkischen auf 

funktionaler und sprachlicher Ebene aus der feministischen Sicht untersucht.  



2  

Vorerst wird eine theoretische Untersuchung in Bezug auf die feministische Literatur 

durchgeführt, um darzustellen, was Feminismus in der Literatur bedeutet und wie er 

sich in literarischen Werken widerspiegelt. Es soll auch in diesem Rahmen darauf 

hingewiesen werden, wie sich der feministische Diskurs vom traditionellen Feminismus 

unterscheidet. Um die Beziehung zwischen Feminismus, Literatur und Translation aus 

theoretischer Sicht darstellen zu können, werden Theorien und Ansätze von 

verschiedenen ÜbersetzungsswissenschaftlerInnen verwendet, die sich direkt oder 

indirekt mit dem Thema auseinandergesetzt haben. Danach wird im empirischen Teil 

der Arbeit ein Vergleich des Ausgangstextes mit dem Zieltext bezüglich des 

feministischen Diskurses des Originalwerks durchgeführt.  

 Das erste Kapitel stellt den theoretischen Rahmen der vorliegenden Arbeit dar, 

indem nach einer kurzen Einführung zur historischen Entwicklung des Feminismus in 

der Türkei und weltweit zunächst die Relation zwischen Feminismus, Literatur und 

Translation veranschaulicht wird. Für diese Veranschaulichung werden Even-Zohars 

Polysystemtheorie, Vermeeers und Reiß‘ Skopostheorie, Lefeveres Konzept von 

Neuschreibung und Venutis (Un-)Sichtbarkeit von Gebrauch gemacht. Außerdem 

werden die Rolle und die Funktion der Frauen im literarischen System als 

Schriftstellerinnen und Übersetzerinnen erläutert.  

 Im zweiten Kapitel wird die Autorin Elfriede Jelinek als feministischorientierte 

Schriftstellerin im literarischen System und in der patriarchalen Gesellschaft behandelt. 

Um ihre Weltanschauung, ihre Kritik an der patriarchalen Gesellschaft und ihre 

antifaschistische und –semitische Haltung besser darstellen zu können, werden gewählte 

Werke Jelineks anhand von Beispielen untersucht.  

 Im Anschluss wird im dritten Kapitel, das auch den Kern der vorliegenden 

Arbeit bildet, die türkische Übersetzung „Sevda Kadınları“ sowohl auf literarischer, als 

auch auf sprachlicher Ebene mit einer kontrastiven Übersetzungsanalyse diskutiert. 

Zuerst wird eine kurze Zusammenfassung zu „Die Liebhaberinnen“ und den jeweiligen 

Protagonisten/ Protagonistinnen gegegeben, um die LeserInnen im Hinblick auf die 

Darstellung der Frau im Roman ein Gesellschaftsbild machen zu können. Dieser 

Betrachtung zufolge soll anschließend die türkische Übersetzung bezüglich der 

feministischen und genderorientierten Diskurse ausführlich überprüft und die 



3  

Unterschiede gegenüber dem deutschen Ausgangstext dargelegt werden. Dadurch soll 

auch festgestellt werden, ob und inwieweit die Übersetzerin die feministischen Diskurse 

im Ausgangstext und der Autorin im Zieltext reflektieren konnte.  

 In einem abschließenden Kapitel werden somit die Ergebnisse der angewandten 

Methoden präzise evaluiert und miteinander kompariert und ein schlussendliches Fazit 

gezogen.  

 

 

Forschungsstand 

 

Als Folge der Frauenbewegungen rückten die Geschlechterprobleme in der Sprache und 

demzufolge auch in der Literatur in den Vordergrund. Im Zuge der kulturellen Wende 

entwickelte sich auch die Übersetzungsswissenschaft, die dazu führte, dass die Kultur in 

die Übersetzungsswissenschaft miteinbezogen wurde. Kulturelle und historische 

Geschehnisse wie z.B. die Frauenbewegungen hatten demnach Auswirkungen auf die 

Translation. Eine Folge dieser Auswirkungen ist die Entwicklung der feministischen 

Translation. Die vorliegende Masterarbeit widmet sich demzufolge der „feministischen 

Translation“, welches sich mit dem Sichtbarmachen der Frau und anderen 

Geschlechtsidentitäten in der Translation mittels der Übersetzungspraxis thematisiert. 

Aus dieser Perspektive gesehen wurde der patriarchale Sprachgebrauch anhand der 

feministischen Translation untersucht und versucht, nicht nur auf sprachlicher Ebene, 

sondern auch im Bezug auf den Inhalt darzustellen, wie die Frau durch Sprache und 

Identität in der Gesellschaft unterdrückt wird. Anhand von feministischorienterten 

Übersetzungsauffassungen soll betont werden, wie das Weibliche in der Translation in 

den Vordergrund gerückt wird. Die „wahre“ Frau wird aus weiblicher Sichtweise den 

Zieltextrezipientinnen und –rezipienten präsentiert. 

 Eine der ersten wichtigsten Pionierarbeiten in der Translationstheorie und -

praxis leistete die Literaturwissenschaftlerin und Übersetzerin Sherry Simon mit ihrem 

Werk Gender in Translation: Cultural Identity and the Politics of Transmission, die sie 

1996 veröffentlichte. Simon befasst sich in ihrer Arbeit mit der Übersetzung als ein 

grundlegendes, kulturelles Produkt. Außerdem stellt sie auch die Auswirkungen des 



4  

Feminismus und der Genderfragen auf die Translation dar. Sie bringt in diesem Rahmen 

ihre Ansicht folgend zur Sprache:  

 

die Geschlechterunterschiede haben sich nicht nur in den Metaphern [gezeigt], 

sondern auch in den tatsächlichen Übersetzungspraktiken, in den spezifischen 

gesellschaftlichen und historischen Formen, durch die Frauen ihre 

schriftstellerischen Aktivitäten verstanden und ausgeführt haben (Simon 1996: 2).1 

 

Wie sie darauf hinweist, ist Simons Ziel durch dieses Werk, „ein möglichst breites Netz 

um Genderfragen in der Übersetzung zu spannen und durch Gender die 

Übersetzungsswissenschaft näher an einen kulturwissenschaftlichen Rahmen 

heranzuführen“ (ebd.: x). Auch Luise von Flotow setzt sich mit der Materie in ihrem 

Werk Translation and Gender: Translating in the ‘Era of Feminism‘, die 1997 

veröffentlicht wurde, auseinander. Sie befasst sie sich in ihrer Arbeit mit der Translation 

als Praxis, die von den kulturellen Geschehnissen wie z.B. der Frauenbewegung und als 

Folge dieser erschienenen Genderdebatte beeinflusst wurde. Sie ist der Ansicht, dass  

 

Genderbewusstsein in der Übersetzungspraxis Fragen über die Verbindungen 

zwischen gesellschaftlichen Stereotypen und Sprachformen, über die Politik der 

Sprache und die kulturellen Unterschiede, über die Ethik der Übersetzung und über 

die Wiederbelebung unzugänglicher Werke für zeitgenössische Leser [stellt]. Es 

unterstreicht die Bedeutung des kulturellen Kontexts, in dem die Übersetzung 

erfolgt (Flotow 1997: 14). 

 

Wie aus diesem Zitat deutlich hervorgeht, betont Flotow, dass sie für ein 

Genderbewusstsein in der Translation ist und vertritt dazu die Meinung, dass bei der 

Entwicklung eines Bewusstseins die Kultur ein wichtiger Faktor ist. Demnach 

untersucht sie auch die Beispiele der experimentellen feministischen Werke und deren 

experimentellen Translationen, handelt von dem jahrelangen Kampf der Frauen um 

Sichtbarkeit sowohl als Schriftstellerin als auch als Übersetzerin in der 

 
1 Falls nicht angegeben, wurden alle Zitate aus dem Englischen und Türkischen von der Autorin dieser 

Masterarbeit ins Deutsche übersetzt. 



5  

Literaturgeschichte und gibt näheren Einblick in die feministischen 

Übersetzungsstrategien, die demzufolge zum Genderbewusstsein in der Translation 

führen. 

 Beide der oben genannten Werke beschäftigen sich mit Themen wie 

Frauenbewegung, Feminismus und Genderdebatte in der Translation des Westens. 

Darüber hinaus gibt es auch Werke, die der türkischen Übersetzungsswissenschaft einen 

wichtigen Beitrag leisten. Eines davon ist Nil Özçeliks Masterarbeit Türkiye’de Yayın 

Politikaları ve “Feminizm“: Feminist bir Uygulama olarak Çeviri, die 2003 verfasst 

wurde. In ihrer umfangreichen Arbeit untersucht Özçelik neben dem anglo-

amerikanischen und französischen Feminismus auch den türkischen Feminismus, und 

kommt zu dem Entschluss, dass erst nachdem der Feminismus in der Türkei an 

Popularität gewann, die Frauenbewegung entstand (Özçelik 2003: v). Außerdem 

beinhaltet die Arbeit die Analyse der türkischen Übersetzung von Luce Irigarays Et 

l’une ne bouge pass ans l’autre und die Schwierigkeiten, auf die während der 

Übersetzung gestoßen wurde. Den Kern der genannten Arbeit bildet die Untersuchung 

verschiedener Verlage, deren Veröffentlichungspolitk und Stellung gegenüber 

Feminismus.  

 Eine weitere wichtige Untersuchung, die hier erwähnt werden sollte, ist Damla 

Göls Masterarbeit Türkiye’de 1980 Dönemi Feminist Çeviri Hareketinin Kadın 

Çalışmaları Dizgesini Oluşturmadaki Rolü, die 2015 geschrieben wurde. In ihrer Arbeit 

untersucht Göl aus einer interdisziplinären und polysystemischen Perspektive die Rolle 

der türkischen feministischen Translationsbewegung in den 1980er Jahren in der 

Entwicklung der Frauenstudien. Außerdem gibt sie einen detaillierten Einblick in die 

feministische Translation in der Türkei und die Gemeinschaft “Kadın Çevresi“ (Frauen-

Kreis), die sich später zu einem Verlag entwickelte.  

 Mit dem Thema Gender in der Translation befasste sich auch Funda Gül 

Karabay in ihrer in 2013 verfassten Masterarbeit Gender and Translation: A Case of 

Jeanette Winterson, in der sie eine Übersetzungsanalyse zu dem Werk „Sexing the 

Cherry“ von Jeanette Winterson und dessen türkischen Übersetzung „Vişnenin 

Cinsiyeti“ leistete, wobei sie sich dabei auf Gender in Sexing the Cherry und dessen 

Übersetzung, und die Übersetzerin fokussierte.  



6  

 Wie zu sehen ist, ist die Zahl der wissenschaftlichen Arbeiten, die in der 

türkischen Übersetzungsswissenschaft im Bereich feministische Translation publiziert 

wurden, gering. Durch eine Untersuchung eines deutschen Werkes und dessen 

türkischer Übersetzung in Bezug auf die feministische Translation wurde festgestellt, 

dass die Anzahl der wissenschaftlichen Arbeiten, die in diesem Rahmen geschrieben 

wurden, nicht viel sind. Demnach sollte mit der vorliegenden Masterarbeit ein Versuch 

unternommen werden, den Zusammenhang zwischen Feminismus und Translation in 

einem neuen Licht zu betrachten und einen Beitrag zur türksichen 

Übersetzungsswissenschaft zu leisten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7  

1 Feminismus, Literatur und Translation 

   

Allgemein betrachtet, ist es durchaus legitim zu behaupten, dass die 

Übersetzungswissenschaft ein interdisziplinärer Fachbereich ist, welcher sprachliche 

und kulturelle Forschungsansätze beinhaltet. So ist es unvermeidlich, dass auch 

zwischen der Translation und den kulturellen Geschehnissen wie die Frauenbewegung 

und dem damit verbundenen Feminismus, und der Literatur eine Relation besteht. 

Demnach ist Translation wie Prunč mit Recht darauf hinweist 

 

im engeren Sinne […] das mündliche oder schriftliche „Übertragen“ eines 

Ausgangstextes in einen anderssprachigen Zieltext während Translation im 

weiteren Sinne offensichtlich auch andere, vor allem gesellschaftlich bedingte 

Elemente der zweisprachigen Kommunikation enthält (2002: 10). 

 

Genau eines von diesen gesellschaftlich bedingten Elementen, die die Translation 

enthält, sind die Veränderungen in der Gesellschaft selbst. Als Beispiel hierzu könnten 

u.a.  wie oben schon genannt die Frauenbewegungen gegeben werden, deren Intentionen 

im Großen und Ganzen die Emanzipation der Frau war. Die Frauenbewegungen hatten 

zur Folge, dass der Oberbegriff „Feminismus“ entstand, der nicht nur für die 

Emanzipation, Gleichberechtigung und gegen die Unterdrückung von Frauen steht, 

sondern der Oberbegriff „Feminismus“ bezieht zugleich alle Geschlechtsidentitäten 

mitein. Der Feminismus wurde somit durch wichtige Texte, darunter auch literarische 

Texte und deren Übersetzungen in viele andere Sprachen auf der ganzen Welt 

verbreitet.  

 Nicht nur in der Praxis, sondern auch in der Theorie besteht eine Beziehung 

zwischen den Begriffen Feminismus, Literatur und Translation. Bevor Näheres zu der 

theoretischen Beziehung zwischen dem Feminismus, der Literatur und Translation 

erläutert wird, sollen im Folgenden Itamar Even- Zohars Polysystemtheorie 

(1979/1990), die Skopostheorie (1984) von Hans J. Vermeer und Katharina Reiß, André 

Lefeveres Konzept von Neuschreibung (1992) und Lawrence Venutis (Un-)Sichtbarkeit 

(1995) erklärt werden, um den Zusammenhang besser darstellen zu können. 



8  

 Auf Grundlage der Ideen des Russischen Formalismus und des Prager 

Strukturalismus wurde von Itamar Even-Zohar in den 1970er Jahren die 

Polysytemtheorie entwickelt. Er war der Auffassung, dass die Literatur ein System ist, 

die aus weiteren anderen Systemen besteht. Deshalb sollten Literatur, Sprache, Kultur, 

Gesellschaft und weitere andere Phänomene nicht in Unabhängigkeit voneinander 

untersucht werden, sondern als Systeme betrachtet werden, die in einer Beziehung 

zueinanderstehen. Jedes einzelne System hat somit eine Beziehung mit jeweils anderen 

Systemen.  

 

So kann beispielsweise die Standardsprache nicht erklärt werden, ohne sie in den 

Kontext der nicht standardisierten Varietäten zu stellen. Ebenso ist Kinderliteratur 

nicht als Phänomen sui generis, sondern in Verbindung mit Erwachsenenliteratur 

zu betrachten; übersetzte Literatur lässt sich nicht von der Originalliteratur trennen; 

[…] (Even-Zohar 2009: 43). 

 

Außerdem haben diese einzelnen Systeme im Polysystem nicht die gleiche Funktion 

und Stellung. Sie sind hierarchisch gegliedert und befinden sich in einer andauernden 

Spannung, gar in einem Wettbewerb zueinander, was bedeutet, dass jedes System bereit 

ist, über die anderen Systeme zu herrschen. Somit sind diese Phänomene nicht statisch, 

sondern dynamisch. Es werden z.B. Phänomene aus dem Zentrum in die Peripherie 

gedrängt („zentrifugaler“ Verlauf), oder umgekehrt, Phänomene aus der Peripherie in 

das Zentrum („zentripetaler“ Verlauf). Es ist jedoch wichtig zu erwähnen, dass es in 

dem Polysystem nicht nur ein einziges Zentrum oder eine einzige Peripherie gibt,  

 

da mehrere solche Positionen anzunehmen sind. Eine Bewegung kann 

beispielsweise stattfinden, indem eine bestimmte Komponente (Element, Funktion) 

von der Peripherie eines Systems in die Peripherie eines angrenzenden Systems 

desselben Polysystems transferiert wird. Anschließend kann es vorkommen, dass 

die Komponente weiter ins Zentrum des zweiten Systems wandert (Even-Zohar 

2009: 44).  

 



9  

Dies hat zur Folge, dass die Position und die Funktion des Systems sich verändern kann 

und dass die Stellung der Texte im System relativ ist. Der Kampf um den höchsten 

Rang erfolgt Even-Zohar nach u.a. auf der Ebene der kanonisierten und nicht-

kanonisierten Elemente. Das Zentrum des Polysystems besteht aus dem kanonisierten 

System, wobei mit kanonisiert „die literarischen Normen und Werke (d.h. sowohl 

Modelle als auch Texte zu verstehen), die von den dominanten Kreisen einer Kultur als 

legitim akzeptiert werden und deren sichtbarste Produkte Teil des historischen Erbes der 

Gemeinschaft werden“ (ebd.: 46) gemeint ist. Diese Werke haben eine Kontrolle über 

das Polysystem. Mit nicht-kanonisiert beschreibt Even-Zohar Werke, die sich „auf die 

von den dominanten Kreisen als illegitim abgelehnten Normen und Werke [beziehen], 

die in der Gemeinschaft auf lange Sicht oft in Vergessenheit geraten (sofern kein 

Statuswechsel stattfindet)“ (ebd.: 46). Diese Werke werden nicht anerkannt und somit in 

den Hintergrund gerückt, bzw. vergessen. Auch zwischen den kanonisierten und nicht-

kanonisierten Werken besteht eine notwendige Spannung bzw. es herrscht zwischen den 

Texten eine Konkurrenz und ein Machtkampf. Diese Spannung ist deshalb notwendig, 

da ohne sie die kanonisierten Repertoirs des Systems zusammenbrechen und in 

Stillstand geraten würde. Unter Repertoire versteht Even-Zohar ein „Aggregat von 

Gesetzen und Elementen (in Einzelform, in Relation oder im Gesamtmodell) […], die 

die Textproduktion bestimmen“ (ebd.: 49). Hierbei werden unter zwei Arten von 

Repertoirs unterschieden: den innovativen und den konservativen, wobei unter 

innovativ auch primär, und unter konservativ sekundär verstanden werden kann. Ein 

Repertoire ist dann konservativ, „wenn sich ein Repertoire etabliert und alle 

zugehörigen derivativen Modelle vollständig mit seinen Vorgaben übereinstimmen […]. 

Jedes einzelne seiner Produkte (Äußerungen, Texte) ist im hohen Maße vorhersagbar, 

und jegliche Abweichung gilt als skandalös“ (ebd.: 52). Sie werden im Gegensatz zu 

innovativ als konservativ bezeichnet, da sie nicht offen für Neues sind. Wie Even-Zohar 

betont, ist „[…] die Vergrößerung und Neugestaltung eines Repertoires durch die 

Einführung neuer Elemente- die eine geringere Vorhersagbarkeit jedes einzelnen 

Produktes zur Folge haben- Ausdruck eines innovativen Repertoires (und Systems)“ 

(ebd. 53). Aus diesem Grund haben die Modelle eines konservativen Repertoirs eine 

sekundäre Position. 



10  

 Even-Zohar vertritt die Ansicht, dass die übersetzte Literatur ein eigenes System 

im Polysystem der Literatur ist. Auch wenn übersetzte Literatur im Polysystem der 

Literatur meist eine periphere, also sekundäre Position einnimmt, gibt es Even-Zohar 

nach drei Fälle, in der sie eine zentrale Rolle spielt: 

 

(1) wenn eine Literatur noch „jung“ ist, d.h. wenn sie noch nicht bereit ist, von ihren 

eigenen Werken und Repertoirs Gebrauch zu machen; kurz, beim Prozess der 

Entwicklung einer Literatur 

(2) wenn eine Literatur sich in ener peripheren Position befindet oder „schwach“ ist 

und durch die Übersetzung von „stärkeren“ Literaturen profitiert 

(3) wenn ein „Vakuum“ in der Literatur herrscht, d.h. wenn im Falle einer Krise oder 

Wende sich in der Literatur eine Lücke befindet, die durch die Übersetzung gefüllt 

werden kann (Even- Zohar 2012: 163-164). 

 

Das System der übersetzten Literatur kann außerdem zum einen eine periphere Position, 

zum anderen aber auch eine zentrale Position im größeren System der Literatur 

einnehmen. Welche Position die übersetzte Literatur einnimmt, hängt von dem größeren 

Polysystem der jeweiligen Literatur ab. Wenn sich die übersetzte Literatur in einer 

zentralen Position im Polysystem der Literatur befindet, verweist das darauf hin, dass 

sie sich innerhalb des Literatursystems innovativ verhält. Durch die übersetzte Literatur 

werden zum einen sowohl der Zielkultur, als auch der zielsprachlichen Literatur neue 

Modelle vorgestellt. Außerdem wird von den ÜbersetzerInnen nicht erwartet, dass sie 

„sich nur an die standartmäßigen Modelle in [ihrem] heimischen Repertoire, in das die 

Ausgangstexte transferierbar sind, [halten]. Stattdessen [sind sie] bereit, in solchen 

Fällen gegen die heimischen Konventionen zu verstoßen“ (ebd.: 166). Somit verhält 

sich die Übersetzung dem Ausgangstext gegenüber adäquat, d.h. sie ist „eine 

Reproduktion der herrschenden textuellen Verhältnisse des Originals“ (ebd.: 166).  

 Wenn sich die übersetzte Literatur im größeren Polysystem der Literatur in einer 

peripheren Position befindet, bedeutet dies, dass sie sich anders verhält als wenn sie sich 

im Zentrum befindet. Die übersetzte Literatur in der Peripherie ist konservativ geprägt, 

d.h., „sie hat keinen Einfluss auf die wesentlichen Prozesse und wird nach bereits 

konventionellen Normen von einer bereits dominanten Art in der Zielkultur etabliert“ 



11  

(ebd.: 165). Mit anderen Worten ausgedrückt, die ÜbersetzerInnen suchen kein neues 

Modell in der ausgangssprachlichen Kultur und Sprache, sondern „konzentrier[en] sich 

auf die Suche nach den besten, bereits bestehenden Modellen für den Ausgangstext, und 

das Ergebnis stellt sich oft als nicht adäquate Übersetzung heraus“ (ebd.: 167). In 

diesem Zusammenhang kann man behaupten, dass hier traditionelle Modelle, Repertoirs 

und Normen berücksicht werden, die dazu führen, dass diese Übersetzungen in der 

Zielkultur als ein Original gelesen werden. 

 Wie bekannt, haben Katharina Reiß und Hans J. Vermeer in den 80er Jahren 

einen wichtigen Beitrag in der Übersetzungswissenschaft geleistet. Vermeer 

veröffentlichte 1978 seinen Aufsatz „Ein Rahmen für eine allgemeine 

Translationstheorie“ in Lebende Sprachen, in dem er die Basis seiner Skopostheorie 

darstellte. Zusammen mit Reiß baute er diese funktionsorientierte Theorie auf und 

veröffentlichte das Werk „Grundlegung einer allgemeinen Translationstheorie“ (1984). 

Die Skopostheorie von Vermeer ist ein funktionsorientierter Ansatz, der das Verfahren 

der Translation als eine „Handlung“ ansieht. Das translatorische Handeln beinhaltet 

einen Auftraggeber (z.B. ein Verlag) und einen Translator, dessen Ziel es ist, die 

Translation dem festgelegten „Skopos“ nach in die Zielsprache, und somit in die 

Zielkultur zu übersetzen. Skopos bedeutet im Griechischen „Ziel“ oder „Zweck“. Im 

Bezug auf die Skopostheorie wird darunter die Funktion der Translation verstanden. Die 

Skopostheorie besagt, wie Reiß und Vermeer darauf hinweisen, dass „[d]ie Dominante 

aller Translation deren Zweck [ist]“ (1984: 96). Hierbei ist es wichtiger, dass die 

Funktion der Translation erfüllt wird, als die Durchführungsart der Translation (ebd.: 

100). Derjenige/Diejenige, der/die für die Erfüllung der Funktion zuständig ist, ist 

der/die ÜbersetzerIn. Dem Übersetzer/ der Übersetzerin wird die Freiheit gegeben als 

Experte über den Übersetzungsprozess zu entscheiden:  

 

[…] sein Verständnis vom Ausgangstext […]; seine subjektiven 

Qualitätsvorstellungen inhaltlicher und formaler Art; der Umstand, ob er nur 

Rezipient des Ausgangstextes oder zugleich Element der Menge der vom 

Produzenten intendierten Rezipienten dieses Textes ist; seine Entscheidung darüber 

(u. U. vom Auftraggeber beeinflusst), welchen Übersetzungstyp er wählen will 



12  

oder soll; - dies alles bestimmt in je unterschiedlicher Weise den 

Übersetzungsprozeß, der zum jeweiligen Translat führt (ebd.: 149). 

 

Somit ist der/die ÜbersetzerIn eigentlich mehr als nur ein/e ÜbersetzerIn und wird 

sozusagen auch zum/zur AutorIn des übersetzten Werkes.  

 Der Skopos einer Translation muss nicht immer mit dem Skopos des 

Ausgangstextes übereinstimmen. Es kann auch vorkommen, dass unterschiedliche 

Skopoi in demselben Text auftreten. Dies bedeutet folglich, dass es nicht nur eine 

einzige richtige Übersetzung des Ausgangstextes gibt. Dabei sollte auch nicht vergessen 

werden, dass der Skopos rezipientenabhhängig ist (ebd.: 101).  

 Reiß und Vermeer haben in ihrem Werk den Begriff der Äquivalenz nochmals 

neu definiert. Ihnen nach „[bezeichnet] Äquivalenz eine Relation zwischen einem Ziel- 

und einem Ausgangstext, die in der jeweiligen Kultur auf ranggleicher Ebene die 

gleiche kommunikative Funktion erfüllen (können)“ (ebd.: 139-140). Diese Definiton 

von Äquivalenz ist nicht mit dem der Lingusitk zu vergleichen, die die Äquivalenz auf 

Wort- und Satzebene sieht. Da es jedoch nahezu unmöglich ist eine Äquivalenz zu 

erreichen, d.h. dass dieselbe Funktion zwischen einem Zieltext und Ausgangstext auf 

ranggleicher Ebene besteht, ist es vielmehr wichtig, dass die Adäquatheit in der 

Translation erreicht wird also, dass die Funktion in der Zielsprache, bzw. Zielkultur und 

dem Zieltext erreicht wird. Reiß und Vermeer nach „[bezeichnet] die Adäquatheit bei 

der Übersetzung eines Ausgangstextes (bzw. -elements) die Relation zwischen Ziel- und 

Ausgangstext bei konsequenter Betrachtung eines Zweckes (Skopos), den man mit dem 

Translationsprozeß verfolgt“ (ebd.: 139). Demnach sollte eine Translation adäquat sein. 

Doch da das Übersetzen bei dieser Theorie als eine Handlung angesehen wird, ist auch 

die Reaktion, bzw. die „Rückkoppelung“ der Zieltextrezipienten von großer 

Wichtigkeit. „Hierin signalisiert der Rezipient […] dem Produzenten, daß die 

übermittelte Nachricht angekommen ist. Die Art der Rückkoppelung signalisiert, wie 

die Nachricht angekommen ist und angenommen wurde“ (ebd.: 106). Die Übersetzung 

gilt nur dann erfolgreich, bzw. „geglückt, wenn und soweit in keiner Folgereaktion ein 

Protest zu dieser Aktion folgt“ (ebd.: 106) und vom Zieltextrezipierenden als 

„hinreichend kohärent mit seiner (Rezipienten-) Situation interpretiert werden kann 



13  

bzw. wird“ (ebd.: 109). Es wäre für die funktionsorientierte Theorie des Skopos‘ auch 

nicht falsch zu sagen, dass hierbei die Translation, also der Zieltext in den Vordergrund 

tritt und im Vergleich zum Ausgangstext, von großer Wichtigkeit ist. 

 Der Übersetzungsswissenschaftler Lawrence Venuti ist ein weiterer Theoretiker, 

der mit seinem Buch The Translator’s Invisibility: A History of Translation (1995) 

einen wichtigen Beitrag geleistet hat. In dieser Arbeit verweist Venuti auf die (Un-) 

Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen hin, wobei er für die Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen 

ist. Diese Sichtbarkeit kann zugleich als eine Verfremdungstrategie betrachtet werden, 

da neue bzw. kulturelle und ideologische Elemente, die den Zieltextrezipierenden fremd 

sind, in der Übersetzung vorgestellt werden. Auch wenn durch die Übersetzung nicht 

verstanden wird, dass es sich um eine Übersetzung handelt (was zur Folge hat, dass 

der/die ÜbersetzerIn unsichtbar wird), kann durch paratextuelle Bemerkungen wie z.B. 

durch die Vorgabe des Namens von dem/der ÜbersetzerIn, durch Vorworte und 

Kommentare der ÜbersetzerInnen u.v.m. zur Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen 

beigetragen werden. Indem die Übersetzung den Zieltextrezipierenden ‚fremd‘ klingt 

und nicht ‚flüssig‘ zu lesen ist, wird den Rezipierenden indirekt bewusst gemacht, dass 

es sich um eine Übersetzung hanldelt. Dies kann zur Folge haben, dass die 

Akzeptabilität wie Venuti es folgend bemerkt, hinterfragt wird:  

 

Ein übersetzter Text, ob Prosa oder Poesie, Belletristik oder Sachbuch, wird von 

den meisten Verlagen, Rezensenten und Lesern als akzeptabel bewertet, wenn er 

sich fließend lesen lässt, wenn das Fehlen von jeglichen sprachlichen oder 

stilistischen Eigenschaften ihn transparent erscheinen lässt, indem er den Anschein 

gibt, dass er die Charakteristik oder Intention des fremden Schriftstellers/ der 

fremden Schriftstellerin oder die wesentliche Bedeutung des fremden Textes 

reflektiert- in anderen Worten, es wird der Anschein erweckt, dass die Übersetzung 

in Wirklichkeit keine Übersetzung, sondern das „Original“ ist (1995:1). 

 

Wie im Zitat hingewiesen, werden bei einer flüssigen Übersetzung die zielsprachlichen 

Normen angenommen und die Übersetzung an die Zielsprache- und kultur angepasst. 

Mit anderen Worten gesagt, indem der Übersetzer die Übersetzungsmethode der 

Domestizierung angenommen hat, wurde die flüssige Übersetzung den 



14  

Zieltextrezipierenden „familiär gemacht“ (ebd.: 5). Somit wirkt die Übersetzung 

transparent und es wird die Illusion erschaffen, dass die Übersetzung keine 

Übersetzung, sondern das originale Werk ist, welches in der Zielsprache erschaffen 

wurde. Hierbei ist es nicht der/ die ÜbersetzerIn selbst, der sichtbar ist, sondern es ist 

das Werk. Venuti befürwortet die Sichtbarkeit des Übersetzers/ der Übersetzerin, da 

dies nicht nur einen wichtigen Beitrag zur Anerkennung des Berufs leistet, sondern dem 

Rezipienten auch neue kulturelle Elemente sichtbar macht. Venuti ist der Auffassung, 

dass die Übersetzung 

 

der Ort sein [soll], an dem eine andere Kultur entsteht, an dem ein/e LeserIn einen 

Blick auf das kulturelle Andere, und auf den Widerstand bekommt; eine 

Übersetzungsstrategie, die auf einer Ästhetik der Diskontinuität basiert, kann 

diesen Unterschied, diese Andersartigkeit bewahren, indem sie den/der LeserIn an 

die Gewinne und Verluste im Übersetzungprozess und an die unüberbrückbaren 

Kluften zwischen den Kulturen erinnert (1995: 306). 

 

Für die Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen sollte demnach die Übersetzungsmethode der 

Verfremdung angewendet werden. Venuti definiert die verfremdende Übersetzung als  

 

eine abweichende kulturelle Anwendung, bei der eine Ablehnung des Dominanten 

gepflegt wird, indem Assoziierungen mit marginalen sprachlichen und literarischen 

Werken, darunter auch fremde Kulturen, die wegen ihrem eigenen Widerstand 

gegen die dominanten Werte, ausgeschlossen wurden, entwickelt werden (ebd.: 

148). 

 

Somit trägt die Verfremdung zur Entwicklung der Kultur bei, indem ein Gewinn und 

eine Bereicherung erzielt werden. Diese Verfremdung führt auch dazu, dass die 

Zieltextrezipierenden mit den fremden Kulturen vertraut werden und dass die 

ÜbersetzerInnen des Textes sichtbar bzw. den Rezipierenden bewusst gemacht werden.

 Zwei weitere Übersetzungswissenschaftler, die hier zuletzt erwähnt werden 

sollten, sind Susan Bassnett und André Lefevere. Mit der kulturellen Wende in der 

Übersetzungswissenschaft, die Bassnett und Lefevere mit dem Werk Translation, 



15  

History and Culture (1992) initiierten, wendet man sich den kulturellen Elementen zu, 

in die die Übersetzungen eingebettet sind. Übersetzungen werden nunmehr als Texte 

betrachtet, die unter dem Einfluss von gesellschaftlichen, kulturellen und ideologischen 

Elementen sind. Diese Elemente werden als Machtinstanzen angenommen, die die 

übersetzte Literatur sozusagen kontrollieren bzw. manipulieren. Übersetzung wird 

demnach einem bestimmten Zweck nach durchgeführt. Um diesen Zweck erfüllen zu 

können, werden fremdsprachliche Texte während dem Übersetzungsprozess von 

ÜbersetzerInnen verändert bzw. neugeschrieben, sodass sie auch der Zielkultur 

angepasst werden können. Dieses Konzept nennt Lefevere „Neuschreibung“ 

(„rewriting“). Lefevere führt in diesem Rahmen den Begriff ‚refraction‘ ein, den er als 

„das Adaptieren, das Aufsplitten oder das Reflektieren von Texten für ein bestimmtes 

Publikum, für eine bestimmte Ideologie oder eine bestimmte Poetik“ (Prunč 2002: 255) 

interpretiert. Später erweiterte er diesen Begriff und ersetzte ihn durch ‚rewriting’. 

Bassnett und Lefevere betrachteten Historiografien, Kritik, Adaptationen und besonders 

die Übersetzung als eine „Neuschreibung” des Originaltextes: 

 

Was auch immer ihre Absicht ist, spiegeln alle Neuschreibungen eine bestimmte 

Ideologie und Poetik wider und manipulieren als solche die Literatur, um in einer 

bestimmten Gesellschaft auf eine bestimmte Weise zu funktionieren. 

Neuschreibung ist Manipulation in den Diensten der Macht und kann in ihrem 

positiven Aspekt zur Entwicklung einer Literatur und einer Gesellschaft beitragen. 

Neuschreibung kann neue Konzepte, neue Genres, neue Mittel einführen, und die 

Geschichte der Übersetzung ist auch die Geschichte literarischer Innovationen, der 

Gestaltungskraft einer Kultur auf die andere (2003: xi). 

 

Da die Übersetzung als wichtigste Art von Neuschreibung betrachtet wird, untersucht 

Lefevere in diesem Zusammenhang auch welche Folgen die Kontrollmechanismen wie 

Ideologie, Poetik und Patronage auf die Übersetzungen als Neuschreibung haben 

können. 

 Lefevere ist der Auffassung, dass das literarische System, in dem sich auch die 

übersetzte Literatur als Subsystem dieser befindet, von zwei Machtinstanzen kontrolliert 



16  

wird: Die erste Instanz sind die Professionals, die als Akteure/ Akteurinnen die 

Eigenschaften der Poetik im literarischen System der Ziekultur bestimmen. Unter 

Professionals befinden sich u.a. Experte/ Expertinnen wie KritikerInnen, LehrerInnen 

und ÜbersetzerInnen. Diese Experten haben einen Einfluss auf die Poetik, d.h. sie 

entscheiden darüber, welche Werke einen Platz im literarischen System bekommen und 

welche Werke nochmals neugeschrieben werden. Die zweite Instanz ist die Patronage, 

die sich außerhalb des Systems befinden und die eine bestimmte Ideologie vertreten 

(Lefevere 1992: 15). Im Gegensatz zu den Professionals hat die Patronage außerhalb 

des literarischen Systems ihre Wirkung. Darunter werden hier „Machtinstanzen 

(Personen, Institutionen) [verstanden], die das Lesen, Schreiben und Neuschreiben von 

Literatur fördern oder hindern können” (ebd.: 15). Aus diesem Grund interessiert sich 

die Patronage mehr für die Ideologie der Liteartur als für die Poetik (ebd.: 15). Unter 

Ideologie ist zum einen die Ideologie der ÜbersetzerInnen selbst, also auch die 

Ideologie der AuftraggeberInnen zu verstehen. Da die ÜbersetzerInnen ihre eigene 

Ideologie nicht ganz ausblenden können, ist es schwierig von einer totalen Objektivität 

in der Translation zu sprechen (Bassnett; Lefevere 2003: 14). Es wird von den 

ÜbersetzerInnen erwartet, die Ideologie der Patronage zu akzeptieren. Nur so ist es für 

die ÜbersetzerInnen möglich weiterhin als Experte/ Expertinnen (Professionals) im 

System ihre Existenz fortzusetzen. 

 Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Lefevere in seinem Konzept der 

Neuschreibung die Funktion und Rolle der ÜbersetzerInnen im Übersetzungsprozess 

hervorhebt. Er ist der Auffassung, dass der fremde Ausgangstext von den 

ÜbersetzerInnen verändert werden sollte, um diese der Zielkultur anpassen zu können. 

Bei dieser Veränderung bzw. der Neuschreibung dieser Texte, werden die 

ÜbersetzerInnen von Machtinstanzen kontrolliert/manipuliert und sind somit in 

gesellschaftliche, kulturelle und ideologische Situationen eingebettet. Wie Prunč mit 

Recht darauf hinweist, „[wurde] [d]er Begriffsinhalt der Rewriting so definiert, dass 

damit alle Formen der Interaktionen zwischen dem (literarischen) System und dem 

gesellschaftlichen Umfeld erfasst und dessen interne Organisations- und 

Kontrollmechanismen aufgedeckt werden“ (Prunč 2002: 255).  



17  

 Frauenbewegungen und der später als Folge dessen entstandene Feminismus, 

umfassen gesellschaftliche Geschehnisse, die zur Entwicklung der Translation, im 

spezifischeren Sinne der feministischen Translation, beigetragen haben. Betrachtet man 

deshalb der Polysystemtheorie von Even-Zohar nach die Literatur als ein System, so 

sind Translation und Feminismus seine Subsysteme und stehen in einer Beziehung 

zueinander. Dieser Theorie zufolge ist die feministische Translation nicht zu erklären, 

ohne ihre Beziehung zu Feminismus und der Literatur zu untersuchen. Außerdem hat 

die feministische Translation ihren Zweck darin, dass sie dem Leser auf erster Stelle den 

feministischen Ansatz vermittelt. Darüber hinaus wird damit auch bezweckt, die 

Stimme der Frau, die lange Zeit gedämpft wurde, da Frauen der Schriftstellerei 

ausgeschlossen waren, wieder zum Hören zu bringen, durch experimentelle 

Übersetzungsmethoden neben den Männern auch die Frau, bzw. das Weibliche zum 

Vorschein zu bringen und im engen Sinne auch die patriarchalisch dominierte Sprache 

zu neutralisieren. Im Rahmen der Skopostheorie von Vermeer ist der Zweck der 

Translation von feministischgeprägten Texten und Ziel der ÜbersetzerInnen also, dem 

festgelegten Skopos nach in die Zielsprache und Zielkulturultur zu übersetzen, d.h. z.B. 

auch die Denkweise der Frauen und deren Lebenserfahrung zur Sprache zu bringen. 

Zudem hat diese Einstellung auch zur Folge, dass die Frau als Übersetzerin sichtbar 

wird. Wie Venuti mit seinem Konzept der (Un-)Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen mit 

Recht darauf hinweist, tragen kulturelle und ideologische Elemente, in diesem Beispiel 

also feministische Elemente, die den LeserInnen bis dato fremd waren, durch die 

Übersetzung zur Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen bei. Durch die feministische 

Translation, den feministischen Übersetzungsmethoden und die Übersetzung von 

Werken, die feministischgeprägt sind oder die die „wahre“ Frau, und nicht die von den 

Männern idealisierte Frau darstellen, wird die Frau, die weibliche Übersetzerin und 

Schriftstellerin sichtbar gemacht. Demnach kann die feministische Übersetzung als eine 

Art von Übersetzung angesehen werden, die der Kultur und der Entwicklung der 

Gesellschaft und Literatur beiträgt. 

In Bezug auf Lefeveres „rewriting“ können feministische Übersetzungen auch 

als Neuschreibungen betrachtet werden. Hierbei werden sie jedoch durch die 

Neuschreibung nicht der Zielkultur angepasst, sondern können durch die angewendeten 



18  

feministischen Ansätze und Methoden in der Zielkultur für Aufsehen sorgen. Wie 

Lefevere mit Recht darauf hinweist, sind Neuschreibungen Widerspiegelungen von 

Ideologien und der Poetik, und entwickeln Literatur und die Gesellschaft im positiven 

Sinne (2003: xi). Wird feministische Übersetzung als Neuschreibung betrachtet, so lässt 

es sich feststellen, dass sie im Sinne des Feminismus zur Entwicklung der Gesellschaft, 

Kultur und Literatur beiträgt. 

 

 

1.1 Übersetzung als Stimme der Frau 

 

Der Akt des Übersetzens wurde in der Geschichte lange Zeit als eine Frauenarbeit 

angesehen. Durch die Übersetzung fanden Frauen in der Übersetzungsgeschichte 

Zugang in die Literatur. Doch dieser Zugang bezieht sich nicht auf die Autorschaft der 

Frauen. Wie allgemein bekannt, hatten Frauen als Schriftstellerinnen lange Zeit keinen 

Platz in der Literatur. In einer patriarchischgesprägten Welt war es für die Frauen 

‚verboten‘, literarische Texte zu produzieren und diese zu veröffentlichen. So war die 

Übersetzung ein wichtiges Mittel, um den Kampf für die Emanzipation und 

Gleichstellung als Frau durchsetzen zu können. Aus dieser Perspektive gesehen, 

bemerkt Simon, dass die  

 

[…] Translation ein wichtiger Teil der gesellschaftlichen Bewegung [war], in der 

die Frauen wie z.B. durch den Kampf gegen die Sklaverei teilnahmen. Die erste 

Welle des Feminismus war eng mit dieser Bewegung verbunden (1996: 2) 

 

Wie aus dem Zitat herabgeleitet werden kann, hatte der Feminismus nicht nur einen 

Einfluss auf die Übersetzung, sondern auch auf die Produktion von literarischen Texten, 

die von Frauen verfasst wurden. Dieser Einfluss hatte zur Folge, dass eine feministische 

Literatur(wissenschaft) und somit auch eine feminstische Übersetzung(swissenschaft) 

entstand. Hierbei ist die feministische Literatur als Subsystem des größeren Polysystems 

der Literatur, und die feministische Übersetzung als Subsystem des größeren Systems 

der übersetzten Literatur, und später (mit den verschiedenen feministischen Diskursen 



19  

und Theorien in der Übersetzungsswissenschaft) als Subsystem der Translation zu 

verstehen.  

 Feministische Übersetzerinnen hatten die Intention, zum einen durch ihre 

Übersetzungen von der weiblichen Literatur und zum anderen von literarischen Werken 

mit feministischen Übersetzungsstrategien sich und ihre Autorenschaft sichtbar zu 

machen. In diesem Rahmen wurden verschiedene feministische Strategien angewendet 

oder sie haben sich in paratextuellen Elementen wie in Vorworte, Bemerkungen und 

Kritik in der Übersetzungssgeschichte sichtbar gemacht. In einer Übersetzung, bei der 

feministische Übersetzungsstrategien, wie zum Beispiel die der Übersetzerinnen aus 

Québec angewendet wurden, wird den Zieltextrezipienten bewusst gemacht, dass es sich 

hier nicht um ein Original, sondern um eine Übersetzung handelt. Diese Strategie, die 

die Übersetzung verfremdet bzw. den Text nicht ‚flüssig‘ lesbar gemacht hat, hat dazu 

geführt, dass die Übersetzerinnen im Text sichtbar wurden. Nicht nur die 

Übersetzerinnen, sondern auch Schriftstellerinnen wollten durch ihre 

feministischorientierten Werke dem Feminismus einen Beitrag leisten, indem sie 

gezeigt haben, dass auch Frauen schreiben können. 

 Die Intention der feministischorientierten ÜbersetzerInnen und 

SchriftstellerInnen geht dahin, dass für die Gleichberechtigung, für die „realistische“ 

Darstellung, gegen die Unterdrückung der Frauen, zugleich auch für die Rechte anderer 

Geschlechtsidentitäten und Minoritäten gekämpft werden muss. Dieser Kampf kann 

sich auf die Strategie einer feministischen Translation widerspiegeln, indem bei der 

Translation der Skopos dementsprechend verändert werden kann. Zum Beispiel kann 

ein Werk, in der die männliche Sprache dominiert, genderneutral oder in eine 

feministischgesprägte Sprache übersetzt werden, dass dazu führt, dass die 

Zieltextrezipierenden auf diese Sprache aufmerksam gemacht werden. 

 Wenn man die ersten feministischen Werke analysiert, kann man feststellen, 

dass diese Werke dank feministischer Übersetzungen und Kritik heute erhalten 

geblieben sind. Aus diesem Grund wäre es nicht falsch die Auffassung zu vertreten, 

dass feministische Übersetzung und Kritik eine Art der Neuschreibung ist:  

 



20  

[…], viele ‘vergessene‘ feministische Klassiker, die ursprünglich in den zwanziger, 

dreißiger und vierziger Jahren unseres Jahrhunderts veröffentlicht wurden, wurden 

in den späten siebziger und achtziger Jahren nochmals neu veröffentlicht. Der 

eigentliche Inhalt der Romane war, vermutlich, nicht weniger feministisch als es 

heute ist, da es sich um exakt die gleichen Texte handelt. Der Grund, warum die 

nochmals neu veröffentlichten feministischen Klassiker nicht wieder vergessen 

werden, liegt nicht im inneren Wert der Texte selbst oder sogar in ihrem 

(möglichen) Fehlen, sondern darin, dass sie vor dem Hintergrund einer 

beeindruckenden Reihe von feministischer Kritik veröffentlicht werden, die sie 

bewirbt, zusammenschließt und unterstützt (Lefevere 1992: 1). 

 

Ohne die feministische Übersetzung und Kritik wären eventuell viele Werke heute in 

Vergessenheit geraten und es hätten sich im 20. Jahrhundert in diesem Sinne keine 

Kanonwerke gebildet. Die feministische Einstellung und Identität trug somit dazu bei, 

dass der Feminismus mithilfe dieser Neuschreibungen noch schneller verbreitet wurde, 

da, wie Lefevere betont, die „[…] Neuschreiber die Originale, mit denen sie arbeiten, 

bis zu einem gewissen Grad [adaptieren, manipulieren], gewöhnlich um sie in die 

Dominante oder eine der dominanten ideologischen und poetologischen Strömungen 

ihrer Zeit anpassen zu können (1992: 8)“.  

 

 

1.2 Feminismus in der Türkei und weltweit 

  

 Der Kampf der Frauen um Anerkennung und Gleichberechtigung war eine 

internationale Bewegung, die zwar ihren Anfangspunkt in Westeuropa und in den USA 

hatte, doch sich in mehreren Jahren dann auf die ganze Welt, und somit in der Türkei, 

verbreitete. Frauen verlangten sowohl rechtliche, als auch politische Gleichstellung 

nicht nur für sich selbst, sondern auch für alle unterdrückten Menschen, unabhängig von 

der Geschlechtsidentität oder Ethnie, der sie angehören. Um einen umfangreichen 

Einblick in den Feminismus zu bekommen, sollen beim nächsten Punkt auf die 

historische Entwicklung und die globalen Einflüsse des Feminismus in der Türkei und 

weltweit eingegangen werden. 



21  

1.2.1 Historische Entwicklungen und globale Einflüsse 

 

Die Entstehung des Begriffes ‚Frauenbewegung‘ beruht auf den Aufstand der Frauen 

gegen die Fortführung einer patriarchalen Gesellschaft und die Anerkennung und 

Gleichberechtigung nach der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte mit der 

Französischen Revolution in 1789. Laut Olympe de Gouges, wie sie es in ihrem Werk 

„Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne” (1791) erläutert, welches als 

Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin ins Deutsche übersetzt wurde und die sie 

als Reaktion gegen die Erklärung der Menschen-und Bürgerrechte veröffentlichte, 

„[bestehen] Freiheit und Gerechtigkeit darin, den anderen zurückzugeben, was ihnen 

zusteht“ (1996: 19). Doch die Zweitrangigkeit der Frau in der Gesellschaft und im 

Berufsleben hat sich nicht verändert. Somit fingen Frauen an, für die Gleichstellung und 

Emanzipation zu kämpfen.  

Der „Kampf der Frauen“ für Gleichberechtigung und Freiheit Mitte des 19. 

Jahrhunderts änderte sich in „Feminismus“. Die Bewegung kämpfte um die Geltung der 

politischen, kulturellen und sozialen Beteiligungen und den Status der Frauen in der 

Gesellschaft. Die historische Entwicklung des Feminismus in Europa und Amerika kann 

in drei Wellen eingeteilt werden. Die erste Welle hat ihren Anfang am Ende des 19. 

Jahrhunderts. Der zentrale Schwerpunkt hierbei lag auf dem Wahlrecht und der Bildung 

der Frau. Frauen kamen zusammen und gründeten ihre eigenen Verbände und strebten 

als Gruppen für ihre Ziele. „Damit meinte der Begriff Feminismus in der ersten 

Frauenbewegung die Forderung nach gleichen Rechten und nach Durchsetzung von 

Fraueninteressen in separaten Organisationsformen gegen die Interessen des 

Patriarchats“ (Wallner 2011)2. Ab Ende der 1960er Jahren rückte der Feminismus in der 

angloamerikanischen und europäischen Szene noch mehr in den Vordergrund und somit 

entstand die zweite Welle. Zum ersten Mal wurden literarische Produkte und Texte von 

Frauen veröffentlicht und untersucht. Außerdem wird diese Periode mit dem bekannten 

Zitat von Simone de Beauvoir, der ausschlaggebenden Stimme und Wegbereiterin des 

Feminismus im 20. Jahrhundert, aus ihrem 1949 veröffentlichten Werk Le Deuxième 

 
2 Wallner, Claudia (2011): Feminismus. <https://www.claudia-wallner.de/> (Zugriff zuletzt: 21. Juni 

2021) 

https://www.claudia-wallner.de/


22  

Sexe (im Deutschen Das andere Geschlecht) ausgezeichnet: „Man kommt nicht als Frau 

zur Welt, man wird es“ (Beauvoir 1984: 265). Darunter versteht sich, dass Frau zu sein 

kein natürlicher Prozess, sondern ein Produkt der Gesellschaft ist. Daraufhin folgt 

Anfang der 1990er Jahren die dritte Welle. Somit kommt eine neue Strömung zu 

Stande, die sich Postfeminismus nennt. In der Geschichte des Feminismus kann als 

Beginn der dritten Welle der Frauenbewegung, also des Postfeminismus, das 1990 

veröffentlichte Werk Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (im 

Deutschen „Unbehagen der Geschlechter“) von Judith Butler angesehen werden. Butler 

unterscheidet zwischen ‚sex‘, also dem biologischen Geschlecht, und ‚gender‘, welche 

eine kulturell geprägte Gechlechtsidentität ist, wie z.B. Transsexuelle, Homosexuelle, 

Lesben etc. Deshalb sollte bei der Einordnung der Geschlechter der sex nicht als 

Ausganspunkt genommen werden. „Diese neue feministische Richtung steigt aus der 

ewigen Debatte um Gleichheit und Differenz aus und erklimmt eine neue Dimension, 

indem angestrebt wird, das Geschlecht in seiner sozialen und biologischen Bedeutung 

aufzulösen” (Wallner 2011)3. Somit rückte die Debatte über dem Gender in den 

Vordergrund: Da das Wort ,,Feminismus” eine eher politische Bedeutung einnahm, 

wurde von dieser Bezeichnung abgewendet. All diese Entwicklungen bildeten die Basis 

zum Begriff ,,Gender” (Flotow 1997: 7). 

 Die Entwicklung einer Frauenbewegung in der türkischen Geschichte jedoch 

geschah im Vergleich zum Westen eher langsamer. Wie Sirman (1989: 3-4) bemerkt, 

kann die Entwicklung des Feminismus in der Türkei in drei Perioden eingeteilt werden: 

Die erste Periode umfasst die Zeit zwischen 1839-1876. Die zweite Periode umfasst die 

Zeit von der Gründung der Türkischen Republik im Jahre 1923 bis zu der Erschaffung 

des Wahlrechtes der Frauen in 1934. Die letzte Periode beginnt nach 1980, nach dem 

Militärputsch am 12. September 1980. Die erste Welle des Feminismus in der 

türkischen Geschichte vollzieht sich Mitte des 19. Jahrhunderts. “Modernisierung” 

wurde zum dominanten Diskurs. Reformen in Bereichen der Verwaltung, 

Rechtsordnung und Bildung wurden durchgeführt. Gebildete Personen, Bürokraten und 

junge Denker, die die Möglichkeit hatten, sich in Europa fortzubilden, diskutierten die 

 
3 Wallner, Claudia (2011): Feminismus. <https://www.claudia-wallner.de/> (Zugriff zuletzt: 21. Juni 

2021) 

https://www.claudia-wallner.de/


23  

Bedeutung der Französischen Revolution und die davon ableitenden neuen Ansichten- 

darunter Freiheit und Gleichstellung. Dies führte dazu, dass zwei gegensätzliche 

Ideologien entstanden: Zum einen die Verwestlichung, der Fortschritt und die 

Aufklärung, zum anderen die Betonung des Islams und der Tradition. Unter all diesen 

Diskussionen war die Aufgabe der Frau für das Wohlbefinden des Osmanischen 

Mannes zu sorgen und für die Zukunft eine aufgeklärte Generation zu erschaffen. 

Deshalb wurde es als notwendig angesehen, die Mütter der modernen Bürger im 

Osmanischen Reich auszubilden und aufzuklären. Genau zu dieser Periode begannen 

Frauen ihre Stimmen teilweise zu heben, indem sie in Zeitungen und Zeitschriften 

Artikel schrieben. Eine dieser wegbereitenden Frauen war Fatma Aliye. Sie verfasste 

einen polemischen Artikel und argumentierte, dass Polygamie nicht dem Islam 

angehöre und es im Koran keine Genehmigung dazu gäbe (Sirman 1989: 6). 

 Nach der zweiten Osmanischen Verfassungsperiode (1908) entwickelten sich 

Organisationen ausschließlich für Frauen, und neue Frauenzeitschriften wurden 

veröffentlicht. Fatma Aliye, İsmet Hakkı, Naciye, Azize Haydar und Fatma Nesibe 

hielten sich nicht zurück in Zeitschriften wie Kadınlar Dünyası (Die Welt der Frauen), 

Kadınlık (Weiblichkeit) und Kadın (Frau) hauptsächlich über Themen wie Freiheit, die 

Unterdrückung der Frau und Gleichstellung zu schreiben. Durch die Übersetzung von 

feministisch geprägten Artikeln aus dem Westen waren sich diese gut gebildeten Frauen 

den feministischen Ansichten in Großbritannien und den USA bewusst und versuchten 

deshalb die Weiblichkeit zur Osmanischen Zeit neu zu definieren (Sirman 1989: 4-9). 

 Die zweite Welle des Feminismus nahm ab 1923, nach der Gründung der 

Türkischen Republik, ihren Anfang. Diese Zeit zeichnet sich insbesondere dadurch aus, 

dass versucht wurde, eine mögliche Frauenbewegung zu stoppen. Obwohl nach den 

republikanischen Reformen Frau und Mann in der Türkei nur noch ein Ideal hatten, 

nämlich das Erreichen des Zivilisationsniveaus westlicher Länder (Sirman 1989: 10), 

verzögert sich die Entstehung einer Frauenbewegung in der Türkei im Gegensatz zu 

dem Westen. Zwischen Frau und Mann sollte kein Unterschied sein und die gebildete, 

soziale Frau sollte als solchen Platz in der Republik einnehmen. Nach dem Kampf der 

Frauen für das Wahlrecht wurde Kadınlar Birliği (Türkische Frauenunion) gegründet. 



24  

Die Vorsitzende der Union, Nezihe Muhiddin, erklärt das Ziel der Union mit folgenden 

Worten: 

 

Wir, die türkischen Frauen, müssen den Platz einnehmen, den wir im sozialen und 

politischen Leben verdienen. Erstens müssen wir das Bewusstsein schärfen und 

türkische Frauen erziehen. Wir müssen ihnen erklären, dass sie mehr verlangen 

sollten und wie sie das schaffen könnten. Unser Ziel ist die soziale, wirtschaftliche 

und politische Gleichstellung der Frau und Mann in der Türkei.4 

 

Jedoch mit der Begründung, den Frauen wären alle Rechte gegeben, die sie erfordert 

haben, wurde die Union 1935 aufgelöst. Diese Entscheidung ist auch ein Zeichen dafür, 

dass man in dieser Periode eine negative Einstellung gegen die Frauenbewegung hatte. 

 Nach dem Militärputsch am 12. September 1980 begann die Frauenbewegung in 

der Türkei wieder eine relevante Rolle zu spielen. Der Grund, warum diese Periode als 

Wendepunkt für den Feminismus in der Türkei gilt, ist, dass er durch feministische 

Werke aus dem Westen und deren Übersetzungen bis tief in die Gesellschaft eindrang. 

Am 27. März 1984 wurde der Verlag Kadın Çevresi (Frauen-Kreis) gegründet. Es 

wurde auch eine Übersetzungsgruppe, deren Mitglieder u.a. Şirin Tekeli, Gülseli İnal 

und Gülnur Savran waren, gebildet, die Juliet Mitchells „Women’s Estate” ins 

Türkische übersetzen. Außerdem wurden auch andere feministische Klassiker von 

Feministen aus dem Westen, darunter auch von Simone de Beauvoir und Andrée Michel 

übersetzt. All diese Werke trugen dazu bei, dass die türkische Frau den westlichen 

Feminismus näher kennenlernte und ein feministisches Bewusstsein allmählich 

erwachte. Somit lässt sich ausschließen, dass in der Türkei die feministische Literatur 

an Bedeutung gewann und durch die Literatur dann eine Frauenbewegung zustande 

kam. 

Im nächsten Abschnitt soll Näheres zu der Geschichte der Frau als 

Schriftstellerin in der Literatur im Hinblick auf verschiedene Theorien von wichtigen 

feministischen LiteraturtheoretikerInnen erläutert werden. Außerdem soll erklärt 

 
4  Türk Kadınlar Birliği: <http://www.turkkadinlarbirligi.org/tr/> (Zugriff zuletzt: 21. Juni 2021) 

http://www.turkkadinlarbirligi.org/tr/


25  

werden, was unter einer Frauenliteratur verstanden wird, was die feministische 

Literaturkritik ist und welchen Beitrag sie der feministischen Literatur geleistet hat. 

 

 

 1.3 Feminismus in der Literatur 

 

Von Anfang des 18. Jahrhunderts bis Anfang des 19. Jahrhunderts war die Literatur 

unter der Herrschaft der Männer. Die Autorschaft war ein Beruf, der den Männern 

zugeschrieben wurde. Daher ist es auch verständlich, warum Frauen keinen Platz in der 

Erschaffung von literarischen Texten fanden. Doch ab dem 19. Jahrhundert fing sich 

diese Auffassung an zu ändern. Der feministische Ansatz in der Literatur hat ihren 

Anfangspunkt in der feministischen Frauenbewegung. Die Reflektionen des Kampfes 

um die Emanzipation der Frau und Gleichstellung von Frau und Mann und gegen die 

Unterdrückung und Gewalt der patriarchalen Gesellschaft sind auch in den Werken der 

Literatur zu sehen. Die feministisch orientierte Literaturwissenschaft, die das Ziel in der 

Gleichstellung der Frau hatte, bildete sich in den 1970er Jahren heraus (Rippl 1995: 

230). Die Sichtbarkeit der Frau in literarischen Texten sowohl als Figur, also im 

Allgemeinen die Frauenbilder in literarischen Texten-, aber auch als Autorin des Textes, 

befindet sich im Fokus der feministischorientierten, weiblichen Literatur. Diese 

Literatur kann auch als Frauenliteratur beschrieben werden, mit der nicht nur die 

Literatur für die Frauen gemeint ist, sondern auch eine Literatur, die über die Frauen 

handelt. Hierbei sollte heute unter dem Begriff „Frauenliteratur“ jedoch, wie es am 

Anfang des 20. Jahrhunderts für üblich war, keine Groschenromane oder Trivialromane 

verstanden werden, sondern Werke, die sich mit den Problemen der Frauen und der 

Entwicklung einer weiblichen Identität auseinandersetzt. Um die weibliche Identität in 

literarischen Texten entwickeln zu können, startet auch die Suche nach einer Ästhetik, 

die anders als die männliche Ästhetik ist. Die patriarchalen Strukturen mitsamt ihren 

Folgen (wie z.B. die Unterdrückung der Frau, das Beschreiben der Frau als Person 

zweiter Klasse, u.v.m.) werden in dieser Literatur kritisiert und die 

frauendiskriminierende, männerorientierte Gesellschaft, die Psyche der Frau und andere 

frauenspezifische Themen (wie z.B. weibliche Sexualität und Homosexualität) werden 



26  

zu einem späteren Zeitpunkt thematisiert. Wie die türkische feministische 

Schriftstellerin und Literaturkritikerin Erendiz Atasü mit Recht betont, versteht sie unter 

einer Frauenliteratur  

 

nicht hauptsächlich Erzählungen, die etwas über das Frauenleben aussagen oder 

Sorgen, die nur den Frauen eigen sind, ausdrücken, sondern literarische Texte, die, 

unabhängig von dem Thema, das behandelt wird, eine die patriarchalische Kultur 

in Frage stellende Sichtweise aneignen [..]. Außerdem [ist sie] eine von denen, die 

glaubt, dass die Stellung von einer Vielzahl von weiblichen Schriftstellerinnen im 

Vergleich zu den Männern im Bezug zur Fiktion, Sprache und den Images andere 

Eigenschaften haben.5 

 

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, hat sich die Definition der Frauenliteratur wegen 

ihrer Vielfältigkeit von Zeit zu Zeit relativiert. Deshalb wird von der 

Literaturwissenschaftlerin Sigrid Weigel vorgeschlagen, „Frauenliteratur nicht als 

Gattungs- bzw. Genrebegriff, sondern als diskursives Ereignis zu verstehen (Weigel, zit. 

n. Folie 2016)“6. Mit dieser Annahme wird somit auch der Frauenliteratur keine 

„Männerliteratur“ entgegengestellt.  

Aus dieser Perspektive betrachtet, kann man die Auffasung vertreten, dass die 

Literatur ein Mittel ist, womit der Feminismus in der patriarchalen Gesellschaft und der 

männerdominierten Literatur seinen Platz einnimt. Diese Position hat mit der Zeit dazu 

geführt, dass in der Literatur ein Bereich entstand, die sich weibliche Literatur, 

Frauenliteratur oder feministischorientierte Literatur nennt. Die feministischen Ansätze 

in der Literatur  

 

fokussieren sich auf die kulturellen Rollen der Frauen und die kulturellen Rollen 

der Männer und die Reflektionen dieser Rollen in literarischen Texten, und stellen 

die Bedeutung dieser Bestimmungen in Bezug auf das Kunstwerk auf eine 

kritisierende Weise in Frage (Özçelik 2003: 40). 

 
5 Atasü, Erendiz. Verfügbar unter: <https://erendizatasu.com/kadin-edebiyati/>  (Zugriff zuletzt: 21. Juni 

2021) 
6 Folie, Sandra (2016): Frauenliteratur. In: Gender Glossar. Verfügbar unter: <https://gender-

glossar.de/f/item/56-frauenliteratur>  (Zugriff zuletzt: 21. Juni 2021) 

https://erendizatasu.com/kadin-edebiyati/
https://gender-glossar.de/f/item/56-frauenliteratur
https://gender-glossar.de/f/item/56-frauenliteratur


27  

 

Da Frauen sowohl im gesellschaftlichen Leben als auch in der Literatur u.a. mit ihrer 

Mutterschaft, ihrer Rolle als Hausfrau, also mit den traditionellen Rollen, die einer Frau 

von den Männern sozusagen vorgeschrieben wurden, im Vordergrund stehen, war 

natürlich die Entstehung einer feministischorientierten Literatur unvermeidlich. In 

dieser Literatur wird, wie Şengül in diesem Rahmen darauf hinweist „dem Phänomen 

Frau, welches nach den Ansprüchen und Träumen der männlichen Schriftsteller 

entstand, die die Besitzer der maskulinen Sprache sind, ein neues Bild verschaffen“ 

(2016: 209). Die Frauen, denen in Werken von männlichen Schriftstellern die Rolle der 

traditionellen Hausfrauen, Mütter und Ehefrauen gegeben wurde, änderten sich in der 

feministischen Literatur, da weibliche Schriftstellerinnen nach und nach die wahren 

Probleme, die eine Frau im gesellschaftlichen Leben zu sehen bekommt, in ihren 

Werken thematisierten. Infolgedessen wird die Frau mit ihren täglichen 

Schwierigkeiten, wie z.B. ihrer Unterdrückung, ihrem Platz in der patriarchalen 

Gesellschaft und ihren Kampf um die Emanzipation und für die Gleichstellung in allen 

sozialen Bereichen von weiblichen Schriftstellerinnen dargestellt.  

 

 

1.3.1 Frauen als Schriftstellerinnen 

 

Wie Svandrlik betont, wird die Kreativität der Frau gegenüber dem Mann sekundär 

bewertet. Denn  

 

Männer bestimmen, was die Frau ist. Die Frau ist demnach ihr Geschlecht, sie wird 

auf die Sexualität reduziert. Kulturarbeit ist nicht ihre Sache, wenn es Werke von 

ihr gibt, sind diese mit den Werken der Männer nicht gleichwertig (Svandrik, zit. 

nach Janke 2013: 267).   

 

Wie die Frauen in der patriarchalen Gesellschaft dem Mann untergeordnet sind, waren 

sie auch in Bezug auf kulturelle Erschaffungen dem Mann ungleich. Nicht nur im 

sozialen Leben, sondern auch in Themen wie Politik, Kunst und Literatur war die Frau 



28  

den Männern nicht gleichgestellt. Ihr Alltag bestand daraus, eine gute Hausfrau, Gattin 

und Mutter zu sein, kein Eigenleben zu haben und vom Mann abhängig zu sein. Das 

Erschaffen war ein dem Mann zugeordneter Akt. Doch Frauen wollten diese Position 

nicht mehr länger akzeptieren, was dazu führte, dass sich eine Fraunbewegung 

entwickelte, bei der die Frauen für die Emanzipation und ihre Freiheit kämpften. Dies 

hatte auch einen Einfluss auf die Zahl der Frauen, die an politischen, kulturellen und 

literarischen Beschäftigungen teilnahmen. So war es natürlich unvermeidlich, dass 

Frauen sich auch in der Literatur eine Stellung erschaffen wollten, obwohl sie auf 

verschiedene Hindernisse stießen.  Eines der wichtigsten Hindernisse auf ihrem Weg 

zur Autorenschaft war, dass weibliche Schriftstellerinnen keine eigene Ästhetik und 

Tradition in der Literatur hatten, was dazu führte, „dass Männer die These aufstellten, es 

gäbe keine nennenswerten weiblichen Schriftstellerinnen und die Schriftstellerei sei ein 

den Männern zugehöriger Bereich“ (Şengül 2016: 206). Als Folge dieser Auffassung 

fanden Frauen lange keinen Eingang zur Literatur. Auch wenn sie literarische Werke 

produzierten, versteckten sie sich hinter den Namen ihrer Männer, Väter oder Brüder, 

oder denkten sich männliche Pseudonyme aus, um sich überhaupt in der Literatur einen 

Platz zu schaffen.  

 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts wurde das Schreiben für die Frauen als eine 

wichtige Tätigkeit angesehen. Sie wollten auch wie die männlichen Schriftsteller an der 

Literatur teilnehmen und literarische Werke produzieren. Doch mit der Zeit formte sich 

dieser Wunsch zu dem Verlangen, durch die Literatur zu zeigen, dass auch Frauen in 

der Literatur existieren. Man wollte das Frauenbild, das von männlichen Schriftstellern 

dargestellt wurde, ändern und zeigen, dass dieses Bild eine begrenzte bzw. eine 

einseitige Perspektive ist. Denn nur eine Frau kann die Probleme und die Gefühle einer 

Frau wirklich verstehen und zur Sprache bringen. Aus diesem Grund stellen sie in ihren 

Werken die verschiedensten Arten von Frauen dar, was dazu führte, dass eine Diversität 

von weiblichen Charakteren in ihren literarischen Werken sich entwickelte. Frauen 

wurden nicht nur als Hausfrau, Gattin und Mutter oder, wenn sie mal nicht in die 

Normen der patriarchalen Gesellschaft passte, eine erbärmliche Frau, sondern auch als 

eine Frau, die selbstständig ist, die um ihr Privatleben und generell um ihre Freiheit 

kämpfte, dargestellt. Durch solche Werke leisteten die weiblichen Schriftstellerinnen 



29  

einen wichtigen Beitrag zum Feminismus. Sie hebten ihre Stimmen, schrieben über die 

Ungerechtigkeiten und Schwierigkeiten, die sie als Frau erleben mussten, und 

versuchten das Frauenbild als ein dem Mann untergeordnetes Wesen in literarischen 

Texten, abzuschaffen. Wie Şengül mit Recht darauf hinweist, kann behauptet werden, 

dass „das Schreiben für die Frau in der Geschichte des Daseins ein wichtiges Mittel 

[war]“ (2016: 208). Aus all dem lässt sich feststellen, dass der Literaturkanon ein 

männlichdominierter Kanon war. Diezbezüglich war es schwierig als Frau, bzw. 

Schriftstellerin, sich in dieser männlichdominierten Literatur einen Platz zu erschaffen. 

Erfolgreiche Schriftstellerinnen schrieben über das, was vorher nicht geschrieben 

werden durfte oder was für die Männer fremd bzw. unbekannt war. Darunter befinden 

sich u.a. Themen wie die Diversität der Frauen, die Sexualität einer Frau, die 

Weiblichkeit aus der Sicht der Frauen, die Machtverhältnisse sowohl zu Hause oder im 

Allgemeinen in der patriarchalen Gesellschaft und die Unterdrückung in mehreren 

Bereichen des Lebens.  

 Wie aus Virginia Woolfs Titel von ihrem Buch, A Room of One’s Own (1929), 

welches als Ein Zimmer für sich allein ins Deutsche übersetzt wurde, entnommen 

werden kann, sollte eine Schriftstellerin ein eigenes Zimmer ganz für sich allein haben, 

um literarische Werke produzieren zu können. Mit „Zimmer“ wird hier außerdem auch 

im weiteren Sinne gemeint, dass die Frauen überhaupt eine Privatsphäre haben sollten, 

in der sie außer den Hausarbeiten, Zeit nur für sich selbst haben können. Auch ist die 

Unterstützung der einzelnen Verlage sehr wichtig, um ihre Werke zu veröffentlichen, 

sodass sie ein breiteres Leserpublikum erreichen können. Jedoch wurden weibliche 

Schriftstellerinnen von Verlagen meistens abgewiesen, weil ihre Werke für nicht 

ausreichend und irrelevant bewertet wurden. Auch die Einstellung der LeserInnen war 

wichtig für den literarischen Erfolg. Denn, wie Şengül bemerkt, kam es auch vor, dass 

„[m]anche Leser, die später herausfanden, dass sich hinter den Schriftstellern, die sie 

lesen, eigentlich eine Frau befindet, aufgehört haben diese Schriftstellerinnen zu lesen“ 

(2016: 207).  

 Es wäre nicht falsch, die Auffassung zu vertreten, dass Frauen bzw. weibliche 

Schriftstellerinnen in der Türkei bis Anfang des 20. Jahrhunderts keine große Rolle in 

der Literatur gespielt haben. Dies hängt unmittelbar von der Tatsache ab, dass Frauen 



30  

vor der Gründung der Republik im Osmanischen Reich nicht das Recht auf Bildung und 

Weiterentwicklung hatten. Erst ab Mitte des 20. Jahrhunderts wurden Frauen in der 

türkischen Literaturgeschichte als Schriftstellerinnen anerkannt. In den 70er Jahren gab 

es an der Zahl von weiblichen Schriftstellerinnen und männlichen Schriftstellern keinen 

allzu großen Unterschied mehr (Karataş 2009: 1661). Die negative Einstellung 

männlicher Schriftsteller gegenüber den Frauen beruhte darauf, dass sie keine 

Kulturarbeit betreiben können. Dies wurde sogar in literarischen Werken der 

männlichen Schriftsteller thematisert. Als Beispiel dazu kann der folgende Paragraf aus 

Peyami Safas Roman „Bir Tereddütün Romanı“ (1933) gezeigt werden. Das folgende 

Zitat besteht aus einem Gespräch, das zwischen der Übersetzerin Vildan und dem 

Protagonisten, der ein Schriftsteller ist, abläuft: 

 

Die Unsterblichkeit der Frau befindet sich nicht in ihrem Geist, sondern in ihrer 

Gebärmutter. Dies bedeutet, dass die Frau das Zentrum der Kreativität verfehlt hat. 

Das ist der Grund deiner Verzweiflung. Nicht dadurch, dass du die Übersetzerin 

von Pirandello bist, sondern dadurch, dass du Mutter von einem Kind bist, kannst 

du unsterblich werden (Safa zit. nach Moran 2002: 257). 

 

Genau diese Aussage des Schriftstellers verdeutlicht diese Einstellung gegenüber der 

Frau, die sich mit Literatur beschäftigen möchte. Obwohl dies die Meinung eines 

fiktiven Protagonisten ist, widerspigelt diese Ansicht indirekt die Intention und die 

Einstellung der Schriftsteller. Trotz Kritik und gesellschaftlicher Unterdrückung, setzten 

sich viele türkische Schriftstellerinnen durch und veröffentlichten viele Werke, in denen 

u.a. Themen wie Familie, Frau, Muttersein und gesellschaftliche Probleme behandelt 

wurden. Die Schriftstellerin Fatma Aliye kann in diesem Rahmen als Beispiel genannt 

werden. In Muhadarat (1892) stellt sie die Frau und ihre Probleme dar. Ein anderes 

Beispiel ist das Werk Uhuvvet (1897) von Selma Rıza, welches als der erste 

feministische Roman in der türkischen Geschichte angesehen wird und von den 

Frauenrechten handelt (Hazer 2011: 875). Auch die bekannte Schriftstellerin Halide 

Edip Adıvar setzt in ihrem Roman Ateşten Gömlek (1922) eine Frau in den Mittelpunkt 

der Handlung und stellt dar, wie sie ihren Mann und ihr Kind im Krieg verliert. Andere 



31  

Schriftstellerinnen sind Sevgi Soysal, die in ihrem Werk Tutkulu Perçem (1962), 

welches aus 14 verschiedenen Geschichten besteht, einen Einblick in das Leben 

verschiedener Frauen gibt; Leyla Erbils Tuhaf Bir Kadın (1971), in dem verschiedene 

Lebensphasen einer Frau dargestellt werden; Adalat Ağaoğlus Werk Ölmeye Yatmak 

(1973), in dem es um die Suche nach der weiblichen Identität geht; Pınar Kürs Asılacak 

Kadın (1979), die den Platz der Frau in der patriarchalen Gesellschaft kritisiert; oder 

Tezer Özlüs Werk Yaşamın Ucuna Yolculuk (1984), das als eine Art Neuschreibung von 

ihrem deutschen Werk Auf den Spuren eines Selbstmords (1982) interpretiert wird. 

Obwohl Frauen lange gegen verschiedene Hindernisse und Schwierigkeiten kämpfen 

mussten, haben sie es geschafft mit ihren Werken der feministischen Bewegung einen 

Beitrag zu leisten und somit eine Literatur für die Frauen und über die Frauen zu 

entwickeln und als weibliche Schriftstellerinnen die Literaturgeschichte zu ändern.  

 Als ein Teil der feministischen Bewegung, entwickelte sich in den 1960er Jahren 

in den Literaturwissenschaften die feministische Literaturkritik, die ihr Ziel im 

Allgemeinen in der Darstellung der Machtverhältnisse zwischen Frau und Mann in 

literarischen Texten, als auch in der Abschaffung der Darstellung von Frauen, die 

unterdrückt wurden, in männlichen literarischen Werken hatte. Nach und nach 

entwickelte sich die feministische Literaturkritik und blieb nicht nur dabei, die 

Machtverhältnisse und die Unterdrückung der Frauen in der patriarchalen Gesellschaft 

darzustellen, sondern beschäftigte sich mit den Frauen als Leserinnen von männlichen 

literarischen Werken und untersuchte die Frauen als Schriftstellerinnen. Zu den 

wichtigsten Werken in der Literaturkritik könnte u.a.  Virgina Woolfs A Room of One’s 

Own (1929, im Deutschen Ein Zimmer für sich allein), Simone de Beauvoirs Le 

Deuxieme Sex (1949, im Deutschen Das andere Geschlecht) und Kate Millets Sexual 

Politics (1970, im Deutschen Sexus und Herrschaft: Die Tyrannei des Mannes in 

unserer Gesellschaft) gezählt werden. 

 Die feministische Lieraturkritik wird von der amerikanischen Feministin und 

Literaturwissenschaftlerin Elaine Showalter unter zwei Varianten dargestellt: zum einen 

die feministische Literaturkritik, die die Frauen als Leserinnen untersucht, und zum 

anderen die feministische Literaturkritik, die die Frauen als Schriftstellerinnen 

untersucht, welche sie auch als „Gynokritik“ bezeichnet (Showalter 1985: 128), wobei 



32  

es wichtig zu erwähnen ist, dass sie zu der Gynokritik tendiert, da diese eher dazu 

beiträgt, eine weibliche Literatur zu entwickeln. Die erste Variante, die feministische 

Literaturkritik in Bezug auf die Frauen als Leserinnen, befasst sich  

 

mit der Frau als Konsumentin einer männlich produzierten Literatur und mit der 

Art und Weise, wie die Hypothese einer weiblichen Leserin unsere Wahrnehmung 

eines vorgegebenen Textes verändert und uns auf die Bedeutung seiner sexuellen 

Codes aufmerksam macht (Showalter 1985: 128). 

 

Um die traditionellen, stereotypischen Darstellungen von Frauen in den Literaturwerken 

der männlichen Schriftsteller festzustellen, werden diese Texte aus einer weiblichen 

Sicht bzw. der Sicht der Frau als Leserin untersucht und kritisiert. Diese Art von 

Analyse bezeichnet sie als die traditionelle feministische Literaturkritik, die „wie alle 

andere[n] Arten von Kritik eine historisch begründete Untersuchung [ist], die die 

ideologischen Annahmen literarischer Phänomene untersucht“ (ebd.: 128). In dieser 

Variante der feministischen Literaturkritik wird mehr auf die sexuellen Ideologien, die 

Darstellung der Frau entweder als eine gute Mutter und Hausfrau, oder eine schlechte 

Frau dargestellt, die eigentlich für die Gleichberechtigung kämpft und sich außerhalb 

der Normen der patriarchalen Gesellschaft verhält. Als Beispiel zu dieser feministischen 

Literaturkritik könnte Simone de Beauvoirs Das andere Geschlecht (1949) eingeführt 

werden, in dem de Beauvoir das biologische Geschlecht von dem kulturellen, bzw. 

gesellschaftlichen Geschlecht unterscheidet und zeigt, dass Frauen von männlichen 

Schriftstellern in ihren literarischen Texten ausgegrenzt wurden (Moran 2002: 251). Die 

männlichen Schriftsteller stereotypierten die Frauen in ihren Werken, ohne eine 

Rücksicht auf die von Beauvoir genannten Aspekte, nämlich dem biologischen und 

kulturellen Geschlecht Rücksicht zu nehmen. Somit wurden, so Moran, mit der 

traditionellen feministischen Literaturkritik die Beziehungen zwischen der Darstellung 

der Frau in literarischen Texten von männlichen Schriftstellern und der Frau in der 

patriarchalen Gesellschaft ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt, was auch 

wiederum zeigt, in was für eine Art von klischeehafter Rolle der Mann die Frau versetzt 

und welche Vorstellungen er von einer Frau hat (Moran 2002: 254).  



33  

 Auch Showalter setzt sich mit dieser Problematik auseinander und stellt fest, 

dass die feministische Kritik den Mann in den Mittelpunkt setzt, mit anderen Worten 

gesagt, die feministische Kritik ist männlich orientiert. Sie ist der Meinung, „wenn wir 

Stereotypen von Frauen, den Sexismus männlicher Kritiker und die begrenzte Rolle von 

Frauen in der Literaturgeschichte untersuchen, erfahren wir nicht, was Frauen gefühlt 

und erlebt haben, sondern nur, was Frauen den Männern nach sein sollten“ (Showalter 

1985: 130). Deshalb führt sie die zweite Variante der Literaturkritik, nämlich die 

feministische Literaturkritik in Bezug auf die Frauen als Schriftstellerinnen ein. Diese 

Kritik befasst sich  

 

mit der Frau als Produzentin von Textbedeutungen, mit der Geschichte, den 

Themen, Gattungen und Strukturen der Literatur von Frauen. Zu ihren Themen 

gehören die Psychodynamiken weiblicher Kreativität; Linguistik und das Problem 

einer weiblichen Sprache; der Verlauf der individuellen oder kollektiven 

weiblichen literarischen Karriere; Literaturgeschichte und natürlich Studien 

bestimmter Schriftstellerinnen und Werke (Showalter 1985: 128).  

 

Die feministische Literaturkritik in Bezug auf Frauen als Schriftstellerinnen bezeichnet 

Showalter als wie oben schon erwähnt als Gynokritik, die sie aus dem französichen la 

gynocritique adaptiert hatte. Die Vorsilbe „gyno-“ aus dem Griechischen hat die 

Bedeutungen Frau und weiblich. Demnach kann man die „Gynokritik“ als eine 

„weibliche, der Frau gehörende Kritik“ bezeichnen. Gynokritik, die die Frau als 

Schriftstellerin und als Produzentin des literarischen Textes und die weibliche Ästhetik 

in diesen Werken untersucht, hat ihr Ziel darin, „einen weiblichen Rahmen für die 

Analyse der Literatur von Frauen zu konstruieren, neue Modelle zu entwickeln, die auf 

die Studien weiblicher Erfahrungen basieren, anstatt männliche Modelle und Theorien 

anzupassen“ (ebd.: 131). Somit rückt sie die männliche Sprache und Traditionen in den 

Hintergrund, um ihr Ziel, nämlich die Erschaffung einer weiblichen, feministischen 

Ästhetik in der Literatur zu erreichen. Aus diesem Grund ist Showalter der Ansicht, 

dass man aufhören sollte, „Frauen in die Linien der männlichen Tradition anzupassen, 

und […] stattdessen [sich] auf die neu sichtbare Welt der weiblichen Kultur zu 



34  

konzentrieren“ (ebd.: 131). Außerdem beschäftigt sich die Gynokritik auch damit, 

erfolgreiche weibliche Schriftstellerinnen, die in der Literaturgeschichte in 

Vergessenheit geraten sind, bzw. unentdeckt geblieben sind, nochmals zu untersuchen 

und diese den LeserInnen vorzustellen, um diese Werke in Bezug auf die feministische 

Kritik zu untersuchen. Auf diese Weise ist es möglich, eine weibliche Tradition in der 

Literatur herzustellen.  

 Moran teilt die feministische Litraturkritik in Bezug auf die Schriftstellerinnen 

in zwei Ansätze ein: „Der erste Ansatz untersucht die weiblichen Schriftstellerinnen in 

der Literaturgeschichte, der zweite Ansatz erforscht die Möglichkeiten eines neuen 

Frauendiskurses“ (2002: 254). Wie Showalter vertritt sie auch die Auffassung, dass 

Frauen eine eigene Tradition in der Literatur haben, die durch die gemeinsamen Leiden, 

die die Frauen in der Geschichte hatten, wie z.B. die Unterdrückung in der patriarchalen 

Gesellschaft, geprägt wurde. Die ersten Zeichen für eine feministische Literaturkritik 

stellt Virgina Woolfs Werk Ein Zimmer für sich allein dar. Im Roman werden anhand 

der fiktiven Person, die die Schwester von William Shakespeare ist, alle 

Schwierigkeiten, die sie als Frau in der patriarchalen Gesellschaft durchmachen, 

behandelt. Woolf verweist in ihrem Roman darauf hin, dass eine Frau, wie auch der 

Titel des Buches sagt, ein Zimmer für sich allein, haben muss, um Werke zu 

produzieren. Auch die feministische Literaturwissenschaftlerin Elaine Showalter vertritt 

die Meinung, dass weibliche Schriftstellerinnen eine eigene Tradition in der Literatur 

haben sollten. Die Literatur der Frauen, bzw. die feministische Tradition in der 

Literatur, wie sie in ihrem Werk A Literature of their own (1977) beschreibt, kann unter 

drei Phasen untersucht werden, die sie als „feminist, feminine und female“ (ebd.: 13) 

bezeichnet. Showalter bemerkt in diesem Rahmen, dass sich zwischen diesen Phasen 

keine starken zeitlichen Grenzen befinden, da sie sich leicht überlappen können. Jedoch 

im Nachhinein teilt sie diese Phasen in Zeitperioden ein. Demzufolge  

 

bezeichne[t] [sie] die feminine Phase als den Zeitraum vom Erscheinen des 

männlichen Pseudonyms in den 1840er Jahren bis zum Tod von George Eliot im 

Jahre 1880; die feminist Phase als den Zeitraum von 1880 bis 1920, oder als Sieg 



35  

des Wahlrechtes; und die female Phase als Zeitraum von 1920 bis heute, wobei um 

1960 in eine neue Phase der Selbsterkenntnis eingetreten wird (ebd.: 13). 

 

Die erste Phase, die feminine Phase, umfasst die Zeit zwischen 1840 und 1880, und 

zeichnet sich dadurch aus, dass eine Nachahmung der männlichen Normen und deren 

ästhetischen Vorstellungen bestehen. Die männliche literarische Ästhetik, der männliche 

Ton, die Charakterisierung einzelner Protagonisten und Protagonistinnen werden von 

den Schriftstellerinnen nachgeahmt. Da es Frauen nicht erlaubt war, literarische Texte 

zu produzieren, kopierten sie die männliche Kultur in der Literatur.  

 

Frauen schreiben in einem verkehrten Klima. Dieses Klima ist verkehrt, da der 

Ansatz, dass das Schreiben eine Männersache ist und Frauen sich nicht in 

Männersachen einmischen sollten, recht verbreitet ist. Warum Männersache? Weil 

das Schöpfen ist eigens für Männer (Moran 2002: 256). 

 

Sie versteckten sich hinter männlichen Pseudonymen, was auch die Eigenschaft und die 

Charakteristik von englischen Schriftstellerinnen in den 1840er Jahren ist. Nicht nur 

englische Schriftstellerinnen wie z.B. Mary Anne Evans (die das Pseudonym George 

Eliot benutzte) und Charlotte Brontë (die das Pseudonym Currer Bell benutzte) 

verborgen sich hinter Pseudonymen, sondern auch amerikanische Schriftstellerinnen, 

die „superfeminine, little-me Pseudonyme (Fanny Fern, Grace Greenwood, Fanny 

Forester) adoptierten“ (Showalter 1985: 138) und türkische Schriftstellerinnen wie z.B. 

Fatma Aliye Topuz, die ihre Werke mit der Unterschrift „Bir Kadın“ (Eine Frau) 

veröffentlichte, benutzten Pseudonyme, um ihre Identität nicht zu verraten. Das hängt 

unmittelbar damit zusammen, weil sie Angst hatten, bestraft oder nicht mehr gelesen zu 

werden. Wie ersichtlich, ist es wichtig zu betonen, dass in dieser Periode die 

feministische bzw. weibliche Literatur zu Beginn der Entwicklung nicht von den 

männlichen Traditionen in der Literatur zu trennen war, da die Schriftstellerinnen sich 

nicht von den männlichen Schreibweisen und der Ästhetik distanzieren konnten. 

 Die feminist Phase, welche Showalter nach die zweite Phase der feministischen 

Literatur ist, umfasst die Periode zwischen 1880 und 1920. Das wichtigste Merkmal 



36  

dieser Phase ist, wie Moran mit Recht darauf hinweist, dass sie als eine 

„Widrigkeitsphase, eine Protestphase“ (Moran 2002: 256) bezeichnet werden kann. Die 

Schriftstellerinnen protestierten gegen die männlichen Werte in den literarischen 

Werken und lehnten jede klischeehafte Darstellung (u.a. die der Hausfrau, der Mutter, 

der Ehefrau) der Frau ab. Außerdem zeichnet sich diese Phase dadurch aus, dass mit 

dieser feministischen Einstellung in ihren Protesten gegen die männliche Literatur, die 

Schriftstellerinnen es sich ermöglichten, „die Literatur zu verwenden, um den 

Leidensweg der ungerecht behandelten Weiblichkeit zu dramatisieren“ (Showalter 

1985: 138). Die Bedeutung der Ungerechtigkeit der Frau für die Schriftstellerinnen 

wurde in ihren feministisch geprägten Werken ausgedrückt. Diese Ungerechtigkeit galt 

für alle Frauen in der Gesellschaft, was zu einer gemeinsamen feministischen Empörung 

führte, obwohl es auf einer gedeckten Art und Weise zur Sprache gebracht wurde 

(Moran 2002: 258).  

 Die female Phase, welche Showalter nach die dritte Phase der feministischen 

Literatur ist, hat ihren Anfangspunkt im Jahre 1920 und umfasst die Periode bis heute, 

wobei zu beachten ist, dass diese Phase „um die 1960er Jahre eine neue Phase der 

Selbsterfahrung [betritt]“ (Schowalter 1977: 13). Das Hauptmerkmal der female Phase 

ist es, dass hier weder eine Nachahmung der männlichen Literatur, und somit der 

männlichen Ästhetik besteht, noch ein Protest gegen die männerdominierende Literatur 

gemacht wird. Feministische Schriftstellerinnen setzen sich für die Entwicklung einer 

weiblichen Literatur, einer feministischen Vorangehensweise in der Erschaffung von 

literarischen Texten, dessen Kern die Erfahrungen, Gefühle und Gedanken von Frauen 

bilden und somit eine gewisse Frauengemeinschaft in den Vordergrund rückt. Dabei 

„erweitern sie die feministische Kulturanalyse auf die Formen und Techniken der 

Literatur“ (Showalter 1985: 139), indem sie sich vom männlichen Literaturstil und der 

Tradition distanzierten. Diese Einstellung führte dazu, dass weibliche 

Schriftstellerinnen eine neue, weibliche und feministische Tradition und Kultur in der 

Literatur bilden konnten.  

 Morans zweitem Ansatz nach, den sie in der feministischen Literaturkritik in 

Bezug auf Frauen als Schriftstellerin nennt, ist die Möglichkeit der Entwicklung eines 

Frauendiskurses. Bis zu den 1970er Jahren wurde die Frau in den literarischen Werken 



37  

immer nur aus der Perspektive und Wahrnehmung der Männer dargestellt. Entweder 

wurde die Frau als eine gute Hausfrau und Gattin, oder als eine sich opfernde Mutter 

dargestellt. Bei all den Darstellungen wurde die Frau als ein Mensch beschrieben, die 

abhängig von ihrem Mann ist und kein eigenes Leben für sich selbst hat. Sie wurde als 

Person zweiter Klasse angesehen und dem Mann untergeordnet eingestuft. Dies ist eine 

Folge der „phallozentrischen“ Sprache, einer Sprache, bei der die Überlegenheit des 

Mannes in der Hierarchie bevorzugt wird. Diese Hierarchie ist mit dem Begriff 

„Phallogozentrismus“ von Derrida zu beschreiben, welche aus den Wörtern Phallus und 

Logozentrismus besteht. Wie Sigmund-Wild bemerkt, beschreibt Phallogozentrismus 

das Abendland als ein binäres Kultursystem und  bei der Darstellung von hierarchischen 

Oppositonen wie z.B. Objekt/ Subjekt, Geist/Gefühl, Logos/Pathos, Aktivität/Passivit 

usw. werden Wörter, die die Überlegenheit des Mannes beschreiben, immer an erster 

Stelle genannt, wobei „[d]ie hierarchische Beziehung zwischen den beiden Gliedern der 

Oppositionen auf Konstruktionen [beruhen], die jeweils einen Begriff als ursprünglich 

und zentral, den anderen als abgeleitet und marginal setzten“ (Sigmund Wild 2000: 30). 

Die feministische Literaturkritik jedoch beabsichtigte die männliche Herrschaft in der 

Sprache abzuschaffen. Hierzu wurden in der Literaturgeschichte Studien zu der 

Entwicklung eines Frauendiskurses geführt. Literaturtheoretikerinnen wie Hélène 

Cixous, Luce Irigaray und Julia Kristeva wollten dieses Kultursystem, welches das 

Männliche in der Sprache verherrlicht und das Weibliche unterdrückt, verändern. Sie 

waren der gleichen Meinung, dass diese neue feministische Literatur mit dem Konzept 

der „écriture féminine“ (im Deutschen weibliches Schreiben) erreichbar wäre. Dieser 

Ansatz lehnt den Binärismus, auf die Derrida hingewiesen hat und die männliche 

Schreibweise in literarischen Texten ab. Moran kritisiert den Binärismus und sieht die 

Ursprünge dieser Auffassung in der westlichen Kultur, die er folgend begründet: „Der 

Grund, warum diese Theoretikerinnen den weiblichen Diskurs für so wichtig hielten, ist 

die Beziehung der westlichen Kultur, welche die Frau anhand der Sprache unterdrückt“ 

(Moran 2002: 259). Écriture féminine ist ein Ansatz, der die Behebung der 

männerdominierenden, bis dato herrschenden Sprache, die eine Mitwirkung bei der 

Unterdrückung der Frauen hatte, vertritt. Sie ist für eine auf die Weiblichkeit beruhende 

Sprache beim Schreiben an Stelle dieser Sprache ist.  



38  

1.3.2 Literatur und Sprache als Machtinstrument und Identitätssuche 

 

Wie auch schon im vorherigen Abschnitt erwähnt, wurde für die Abschaffung des 

Kultursystems, das das Männliche in der Sprache verherrlicht und das Weibliche 

unterdrückt, gestrebt. Das Geschlecht und die Kultur haben Auswirkungen auf die 

Sprache, und die Sprache auf die Identität. Somit haben Kultur und Gesellschaft, in der 

das männliche Geschlecht dominiert und in der somit patriarchale Strukturen herrschen, 

zur Folge, dass auch die Sprache männlich dominiert ist und das Weibliche in den 

Hintergrund gedrängt wird. 

 

Die Sprache ist […] auch selbst eine Struktur, die in der Lebenswelt verankert ist. 

Sie ist nicht nur das Medium, über das sich kulturelle Reproduktion, soziale 

Integration und Sozialisation vollziehen, sondern sie ist auch selbst ein Stück 

gesellschaftlich geteilten Wissens, tradierter Normen und ein Stück unserer 

Erfahrungswelt. Die Sprache selbst ist eine unserer Hintergrundannahmen, die in 

der konkreten Situation in unsere Deutung miteingeht. Wir benutzen die Sprache, 

und dadurch, daß mit Hilfe der Sprache Verständigung möglich ist, bestätigen wir 

die Sprache und konstituieren sie immer wieder neu. Als eine unserer 

Hintergrundannahmen in einer patriarchalen Gesellschaft hat die Sprache daher 

auch selbst patriarchale Elemente (Offenbartl 1995: 206). 

 

Diese patriarchalen Elemente in der Sprache deuten an die Machtverhältnisse der 

betreffenden Gesellschaft. So ist zu sehen, dass die Frau, bzw. die weibliche Identität 

ausgegrenzt und unterdrückt wird und der Mann, bzw. das Männliche verherrlicht wird. 

Die Wertvorstellungen der Männer werden durch Sprachgebrauch in literarische Werke, 

die in einer patriarchalen Gesellschaft produziert werden, reflektiert. Sowohl auf 

lexikalischer Ebene, als auch im Sprachgebrauch, wurden Frauen ausgeschlossen. Die 

männlichdominierte Sprache, die somit eine Macht auf die Frauen ausübt, bindet zum 

einen die Frauen im Sprachgebrauch nicht mit ein und ordnet zum anderen das 

Weibliche dem Männlichen unter. Dies war auch der Grund des Kampfes um einen 

Sprachenwandel in der Literatur. Frauen befanden sich seit Jahrzehnten im Schweigen, 

was auch dazu führte, dass sie sich der männlichen Sprache und Grammatik nach 



39  

ausdrücken mussten, da „[ihre] Worte fast immer auf das taube männliche Ohr [fielen], 

das in der Sprache nur das hört, was im Männlichen spricht“ (Cixous 1976: 880-881). 

Deshalb sollten Frauen dieser Stellung gegenüber nicht mehr schweigen. Somit wurde 

die Écriture féminine von Literaturtheoretikerinnen wie Hélène Cixous, Luce Irigaray 

und Julia Kristeva initiiert, um das Weibliche auch mit in die Sprache miteinbeziehen 

zu können und dem Weiblichen endlich die Gelegenheit zu geben, sprechen zu können 

und ihre in der Stille verborgene Identität zum Vorschein zu bringen: 

 

Die Écriture féminine ist […] auf der Suche nach einer anderen Sprache, jenseits 

der Logik und des Gesetzes, eigentlich also einer poetischen Sprache, die auf 

Rhythmus, Musikalität, auf das Agrammatische Wert legt und so zum Ausdruck 

des Anderen werden kann. Dieses Andere wird als weiblich bezeichnet, ist 

allerdings nicht mit dem biologischen Geschlecht identisch (Schößler 2008: 81). 

 

Um „das Andere“ zum Ausdruck bringen zu können, fordert Cixous die Frauen auf, 

„über sich selbst und über Frauen“ (1976: 875) zu schreiben, um ihre Stimmen erheben 

zu können und zu zeigen, dass sie auch existieren und das hierarchische System sowohl 

in der Gesellschaft, als auch in der Kultur und Sprache auszugleichen. Dafür müssen 

Frauen „mit und durch den Körper schreiben“ (Cixous 1976: 881). Den Körper zu 

schreiben, bedeutet für Cixous, das zur Sprache zu bringen, was bis jetzt zensiert und 

nicht gesprochen wurde, denn „wenn der Körper zensiert wird, zensierst du auch 

gleichzeitig den Atem und die Sprache“ (ebd. 880). Anders ausgedrückt, die Frau wird 

zum Schweigen gebracht. Doch die jahrelange Unterdrückung der Frauen hat auch ihre 

Sprache beeinflusst. Aus diesem Grund „müssen [sie] die uneinnehmbare Sprache 

erfinden, die die Trennwände, Klassen und Redekünste, Vorschriften und Normen 

zerstören“ (ebd.: 886), was auch dazu führen wird, dass die Macht, die das Männliche 

über die Sprache hat, zerstört wird und die Frau somit auf ihrem Weg der Suche nach 

ihrer Identität, die ins Schweigen geraten ist, sich wiederfinden und sich sichtbar 

machen wird. 

Im nächsten Abschnitt wird erläutert, inwiefern eine Beziehung zwischen dem 

Feminismus und der Translation besteht, wie sich die feministische Sprache bei der 



40  

Translation entwickelte und welche Rolle die Frauen in der Übersetzungsgeschichte als 

Übersetzerinnen spielten. Außerdem werden auch die feministischen Diskurse und 

Strategien vorgestellt, welche im dritten Teil dieser Arbeit ausführlicher bearbeitet 

werden.  

 

 

1.4 Feminismus und Translation 

 

Der Feminismus ist eine Bewegung, die wegen der Unterdrückung der Frau, die 

Ungleichberechtigung zwischen Mann und Frau in der patriarchalischen Gesellschaft 

entstanden ist. Er kämpft um den Status, sowie die Geltung der Frau in allen 

gesellschaftlichen Bereichen. Durch aktivistische Werke wie z.B. von bell hooks und 

Gloria Anzaldua, die Kritik auf die Privilegien von weißen Frauen ausübten, wurde in 

den 1980er Jahren in der Übersetzungswissenschaft anstatt ‚Feminismus‘der Begriff 

‚Gender‘ benutzt, da er, wie Flotow betont,  

 

eine mehr umfassende Bedeutung [hat] und sich schließlich auch auf verschiedene 

sexuelle Orientierungen, ihre kulturellen Repräsentationen und sozio-politischen 

Auswirkungen geschlechtsspezifischer Identitäten, Verhaltensweisen und 

Aktivitäten [bezieht] (2018: 348).  

 

Das Patriarchat in einer Gesellschaft beeinflusst nicht nur das Leben der einzelnen 

Individuen, sondern hat auch einen Einfluss auf die Kultur und infolgedessen auf den 

Sprachgebrauch. Diesbezüglich ist es nicht zu bestreiten, dass deshalb als Folge in solch 

einer Gesellschaft eine patriarchalische Sprache und somit eine patriarchalische Kultur 

dominiert. Dies führt natürlich dazu, dass die Grenzen der ohnehin schon scharfen 

Machtverhältnisse sich noch mehr verschärfen. Theoretiker waren sich dessen bewusst, 

dass Sprache die Frau auf eine sekundäre Position schiebt und sie sogar ausschließt, in 

anderen Worten, dass die Sprache eine manipulative Wirkung ausübt. Wie Flotow 

darauf hinweist, waren sie der Meinung, dass Sprache ein 

 



41  

grundlegender Teil von sozialen, kulturellen, psychologischen und politischen 

Elementen [ist], die das Gender beeinflusst. Außerdem lässt sich aus dem 

Sprachgebrauch verstehen, was für eine Einstellung man gegenüber dem Gender 

hat (2004: 175). 

 

Eine Änderung an der Sprachverwendung war notwendig, nur so könnte die 

gesellschaftliche Struktur verändert werden. In den 1970er und 1980er Jahren sahen 

feministische Theoretiker, Schriftsteller und Sprachkünstler das Problem im 

Sprachgebrauch und führten Neuheiten ein, da sie diese Denkart abschaffen wollten. Es 

war beabsichtigt, dass der feminine, der weibliche Teil der Gesellschaft anerkannt wird, 

der den Sprachgebrauch in der Literatur ändern sollte. Diese Änderungen sollten sich 

auch auf der lexikalischen Ebene einer Sprache widerspiegeln. Durch die Leistungen 

der feministischen ÜbersetzerInnen, welche in den 1970er Jahren innovative und 

experimentelle literarische Texte produzierten, wurden, wie Flotow bemerkt, die ersten 

Initiativen der feministischen Übersetzung realisiert (2018: 347). Durch die 

Geschehnisse Ende der 1970er Jahre entwickelte sich der Cultural Turn (die kulturelle 

Wende). Hier wendete sich die Übersetzungsswissenschaft von den sprachlichen 

Merkmalen des Ausgangstextes ab und die zielkulturelle Funktion der Translation, die 

Ideologie und Kultur rückte in den Vordergrund. Die Faktoren, die die Texte prägen 

bzw. der Bezug zur Macht, Kultur und Ideologie gewann an Bedeutung. Als Folge der 

kulturellen Wende entwickelte sich daraufhin die feministische Translation, dessen 

Absicht es war, nicht nur in der Sprache, sondern auch in den Texten selbst, die 

unterrepräsentierte Frau sichtbar zu machen. Um diese Sichtbarkeit auch in der Tat 

verwirklichen zu können, mussten Übersetzer Strategien umsetzen. Im nächsten 

Abschnitt werden wichtige Zusammenhänge zu der Entwicklung der feministischen 

Translation erläutert. 

 

 

 

 

 



42  

1.4.1 Entwicklung der feministischen Translation 

 

Es gibt zwischen der Frau und der Übersetzung eine indirekte Analogie, da beide in der 

Gesellschaft bzw. von den Lersern als sekundär und untergestellt bewertet werden. 

Historisch betrachtet, wurden aus diesem Grund nicht nur die Frauen in der Gesellschaft 

als schwache Figuren, sondern auch die ÜbersetzerInnen bzw. die Übersetzung als 

zweitrangig oder als schlechte Kopie interpretiert. Daher wurden allgemein gesehen die 

Frauen den Männern und die Übersetzungen den Originaltexten und Übersetzerinnen 

den Autoren untergeordnet. Es wurde sogar so übertrieben, dass Übersetzerinnen als 

„Dienstmädchen der Autoren“ (Simon 1996: 1) bezeichnet wurden. Dieser Einstellung 

zur Folge wurde der Originaltext bzw. Ausgangstext mit dem erstrangigen, machtvollen 

Mann und die Übersetzung mit der zweitrangigen, schwachen Frau verglichen. 

Andererseits wurden die Verhältnisse auch unter einem anderen Aspekt 

betrachtet, indem Mythen und Metaphern verwendet wurden, um die Translation zu 

beschreiben. Eines der wohl wichtigsten und bekanntesten Metaphern über die 

Translation ist die les belles infidèles, geprägt von Gilles Ménage im 17. Jahrhundert 

(Simon 1996: 10). Aus dieser Perspektive gesehen, wird die Übersetzung mit der 

Sexualität der Frau in Verbindung gestellt: Wenn die Übersetzung schön ist, ist sie dem 

Ausgangstext untreu, aber wenn sie wiederum nicht schön ist, ist sie treu zum 

Ausgangstext. Wenn das eine existiert, kann das andere nicht existieren. 

In der Geschichte war es nicht angesehen, dass Frauen als Schriftstellerinnen 

Werke produzierten. Dies war ein Bereich, das nur den Männern zugeteilt und als 

Privileg angesehen wurde. Das Übersetzen jedoch war der Tätigkeit des Schriftstellers 

am nahesten. Somit konnten bzw. durften auch Frauen sich mit dem Übersetzen 

beschäftigen. Das ohnehin schon von einem Mann produzierte originale Werk wurde in 

eine andere Sprache als eine Kopie des Originals übertragen. Zum einen schadete somit 

die Frau als Übersetzerin nicht dem hohen Rang des Mannes und agierte zum anderen 

mithilfe des Übersetzens sozusagen als Schriftstellerin. Diese Umwandlung macht 

deutlich, dass die Frau als Übersetzerin eine berufliche Position bekam und dass ihr in 

der Gesellschaft eine anerkannte Rolle zuerteilt wurde. Kanadische, feministische 

SchriftstellerInnen, DenkerInnen und vor allem ÜbersetzerInnen der 1970er und 1980er 



43  

Jahre im frankophonen Québec, die sich mit dieser Mentalität nicht abfinden wollten, 

entwickelten deshalb die feministische Translation. Castro bringt diese kritische 

Einstellung folgend zur Sprache: 

  

Die kanadische feministische Translation ist eine Schule der Werke und des 

Denkens, die die Einbeziehung der feministischen Ideologie in die Translation 

verteidigt, da neue Formen von Ausdrücken geschaffen werden müssen, die es 

ermöglichen, Sprache und Gesellschaft von ihrer patriarchalischen Last zu befreien 

(2009: 3). 

 

Insbesondere durch die Werke von Sherry Simon (1996) und Luise von Flotow (1997) 

gewann dieser Ansatz an Bedeutung. Die Akademikerinnen waren sich dessen bewusst, 

dass Sprache von Männern produziert wurde, die eine manipulative Wirkung auf die 

Literatur hat. Sprache kann einen Beitrag dazu leisten, sodass in der Gesellschaft und in 

deren Sprache eine Veränderung gemacht werden kann. Die feministischen 

Schriftstellerinnen und Übersetzerinnen verwendeten die Sprache als Mittel, um ihre 

feministischen Ideen durchzusetzen und zur Geltung zu bringen. Deshalb wäre es nicht 

falsch die feministische Translation als „das direkte Nebenprodukt von experimentellen 

Werken der Schriftstellerinnen aus Québec“ (Flotow 1991: 74) zu definieren;  

 

es ist ein Phänomen, das eng mit einer bestimmten Schreibpraxis in einem 

bestimmten ideologischen und kulturellen Umfeld verbunden ist, es ist das 

Ergebnis eines bestimmten sozialen Umstands. Es ist ein Translationsansatz, der 

viele der Techniken und Theorien, die dem übersetzten Werk unterliegen, 

angeeignet und angepasst hat (ebd.: 74). 

 

Aufgrund des Bedürfnisses auf eine Antwort zur Frage, inwiefern das Verhältnis 

zwischen Sprache und Geschlecht ist, sind Flotow nach in der feministischen Literatur 

zwei Ansätze zu unterscheiden: zum einen der Reform-Ansatz und zum anderen der 

radikale Ansatz. Beim Reform-Ansatz war das Ziel, „die konventionelle Sprache als 

Symptom der Gesellschaft zu betrachten, die sie hervorgebracht hat“ (Flotow 1997: 8). 

Solange eine neutrale Absicht bei der Verwendung der Ausdrücke besteht, sollten diese 



44  

akzeptiert werden. In Situationen, in denen eine Verbesserung als notwendig gesehen 

wurde, wie z.B. um die Frau richtig in der gesellschaftlichen Struktur zu repräsentieren, 

wurden u. a. Handbücher und Bezeichnungen in einer nicht-sexistischen bzw. 

genderunabhängigen Sprache (z.B. bei Jobbezeichnungen) angefertigt (ebd.: 8). Mit 

anderen Worten gesagt, wird beim Reformansatz der Sprachgebrauch als reformierbar 

interpretiert. Der radikale Ansatz andererseits „besteht darin, die konventionelle 

Sprache als eine wichtige Ursache für die Unterdrückung der Frauen anzusehen“ (ebd.: 

8).  Die Frauen sollten sich hierbei dessen bewusst sein, dass sie durch die Sprache eine 

zweitrangige Position einnehmen. Wie Cameron unterstreicht „[bezieht sich] der 

radikale feministische Ansatz also demnach auf Frauen, die innerhalb der Grenzen eines 

von Männern geschaffenen, symbolischen Universums leben“ (Cameron, zit. nach 

Flotow 1997: 9). Die einzige Lösung für das Abschaffen dieser Männer reflektierenden 

Sprache wäre somit, die Sprache nicht wie beim Reformansatz zu verbessern, sondern 

sie zu bearbeiten und eine neue Sprachverwendung zu kreieren. SchriftstellerInnen 

kritisierten, so Flotow, u. a. die Standardsprache, ignorierten oder schrieben 

Wörterbücher nochmals neu (ebd.: 9). Neue Wörter und neue grammatikalische 

Strukturen wurden hergestellt. In diesem Rahmen kann zusammengefasst gesagt 

werden, dass 

 

[d]ie feministische Tätigkeit das akzeptable, etablierte Lesen und Schreiben und 

Verstehen stören [möchte]; sie möchte eine Verschiedenheit. Darüber hinaus 

möchte sie die Aufmerksamkeit auf die Werke von Übersetzerinnen- auf den 

Übersetzereffekt lenken. Deshalb ist es in der feministischen Übersetzung logisch, 

die Deterritorialisierung (die Tatsache, dass ein Text aus seinem Gebiet entfernt 

wurde), die Verschiebung (das Exil des Textes in eine andere Kultur) und 

Kontamination (der Zusammenfluss von Ausgangstext und übersetzter Sprache), 

im Gegensatz zur Treue und Äquivalenz, zu betonen (ebd.: 44).  

 

Deshalb wurden, um die Frau sowohl in der Gesellschaft, auch in der Sprache sichtbar 

zu machen, Strategien umgesetzt, die auch zu diesem Ziel führten. Barbara Godard nach 

sollte die feministische Übersetzerin erkennbar machen, dass sie aus einer 

feministischen Perspektive einen Eingriff in den Text gemacht hat. Diesen 



45  

manipulierenden Eingriff bezeichnet Godard als womanhandling (1989: 50). Das 

Feminine wird entweder durch Kursivschrift, grammatikalische Experimente, 

Änderungen an Wörtern oder durch viele andere Strategien sichtbar dargestellt. Luise 

von Flotow unterscheidet zwischen drei Strategien: supplementing, prefacing und 

footnoting, und hijacking. Supplementing „gleicht Unterschiede zwischen den Sprachen 

aus oder stellt eine ‚freiwillige Aktion‘ im Text dar“ (1991: 75). Feministische 

ÜbersetzerInnen greifen somit in den Ausgangstext ein und übersetzten die Bereiche, 

die nicht ganz genau wie in der Ausganssprache in die Zielsprache übertragen werden 

können, mit z.B. Ergänzungen oder Wortspielen in die Zielsprache, und sorgen somit 

für eine Änderung im Text. Diese Änderung jedoch beruht nicht auf der Ebene der 

Bedeutung. Dieselbe Bedeutung wie auch in der Ausgangssprache wird in der 

Zielsprache wiedergegeben. Als Beispiel dafür könnte die Übersetzung von Louky 

Bersianiks L’Euguélionne gegeben werden, die von dem Übersetzer Howard Scott ins 

Englische übersetzt wurde. Der Satz „Le ou la coupable doit être punie“ wurde von 

Scott mit einer Ergänzung für die englischen LeserInnen übersetzt. Das extra ‚e‘ hinter 

dem Partizip Perfekt ‚puni‘ wurde im Französischen hinzugefügt, um zu zeigen, dass es 

eine Frau ist, die eine Strafe wegen einer Abtreibung bekommt. Da Scott dieses Detail 

im Englischen wegen grammatikalischen Gründen nicht wiedergeben konnte, nutzte er 

seine Kreativität, um eine entsprechende Lösung zu finden. Zum Beispiel hat er diesen 

Satz folgend übersetzt: „The guilty one must be punished whether she is a man or a 

woman”. Mit dieser Ergänzung wird der Text für die englischen Rezipierenden 

verständlich (Flotow 1991: 75), sodass im Text nichts verloren geht. Bei prefacing und 

footnoting, der zweiten Strategie von von Flotow, wird keine Änderung oder Ergänzung 

bei der Wiedergabe des Ausgangstextes in der Zielsprache vorgenommen. Ohne in den 

Ausgangstext einzugreifen, werden bei prefacing und footnoting Elemente, die sonst bei 

der Übersetzung in die Zielsprache verloren gegangen wären, von den ÜbersetzerInnen 

entweder als Vorbemerkung oder Nachbemerkung oder als Fußnote, also außerhalb des 

Textes, für die Zieltextrezipierenden festgehalten. Die Strategie hat zur Folge, dass „die 

Fremdartigkeit des Ausgangstextes [von der Übersetzerin beibehalten wird], und 

gleichzeitig versucht [die Übersetzerin] seine vielfältigen Bedeutungen mitzuteilen, die 

sonst ‚in der Übersetzung‘ verloren gehen“ (Flotow 1991: 76). Als Beispiel hierzu 



46  

könnte u.a. de Lotbinière-Harwoods Vorbemerkung zu ihrer Übersetzung von Lise 

Gauvin’s Lettres d’une autre (1984) gegeben werden, in der sie ihre 

Übersetzungspolitik erklärt:  

 

Lise Gauvin ist eine Feministin, so wie ich auch. Aber ich bin nicht sie. Sie hat im 

typischen Maskulinum geschrieben. Meine Übersetzungspraxis ist eine politische 

Handlung, die darauf abzielt, die Sprache für Frauen sprechen zu lassen. Meine 

Signatur bei einer Translation bedeutet demnach Folgendes: Diese Übersetzung hat 

alle möglichen Strategien angewendet, um das Feminine in der Sprache sichtbar zu 

machen. Denn das Sichtbarmachen des Femininen in der Sprache bedeutet das 

Gesehen-und Gehörtwerden der Frauen im wahren Leben. (de Lotbinière-

Harwood, zit. nach von Flotow 2004: 176). 

 

Es wäre nicht falsch zu sagen, dass bei dieser Strategie die ÜbersetzerInnen die Position 

der Autoren/der Autorinnen einnehmen, denn nicht die Autoren/ Autorinnen sind 

derjenigen, die sich bemühen, um eine Beziehung zu den Rezipierenden zu entwickeln, 

sondern die ÜbersetzerInnen selbst sind es, die wohlüberlegt um die Aufmerksamkeit 

der Zieltextrezipierenden kämpfen. Bei hijacking, Flotows dritter, und somit letzter 

Strategie, besteht ein bewusster Eingriff in den Ausgangstext. Wie auch oben in 

Lotbinière-Harwoods Vorbemerkung die Übersetzerin selbst äußert, wird hierbei alles 

versucht, das Feminine in der Übersetzung hervorzubringen und in den Vordergrund zu 

rücken. Dazu gehört auch, dass die Übersetzerin „die originale Intention der Autorin 

ideologisch korrigiert (d.h. feminiert)“ (Flotow 1991: 79): auch wenn Autoren keine 

feministischen Intentionen mit ihren Werken haben, wird der Text von den 

feministischen ÜbersetzerInnen ‚entführt‘, sodass das Feminine im Text sichtbar 

gemacht wird. Als Beispiel hierzu könnte die Übersetzung von der Zeile „Ce soir 

j’entre das l’histoire sans relever ma jupe“ genannt werden. Für die Übersetzung stehen 

zum einen David Ellis und zum anderen Linda Gaboriau zu Verfügung. Der erste 

Übersetzer legt mehr Wert auf die Treue zum Ausgangstext und übersetzt den Satz als 

„this evening I’m entering history without pulling up my shirt“ („heute werde ich in die 

Geschichte eingehen, ohne mein Hemd hochzuziehen“). Letztere ist eine feministische 

Übersetzerin und übersetzt wie folgt: „this evening I’m entering history without opening 



47  

my legs“ („heute werde ich in die Geschichte eingehen ohne meine Beine zu öffnen“) 

(Flotow 1991: 68-69). Der Text wird von der Übersetzerin bewusst verändert, um ihre 

politische bzw. feministische Überzeugung in der Zielsprache reflektieren zu können. Er 

wird entführt und nimmt je nach den politischen Überzeugungen der Übersetzerin eine 

neue Form an. 

 Françoise Massardier-Kenney vertritt die Auffassung, dass ÜbersetzerInnen für 

das Hervorheben des Femininen die schon vorhandenen Strategien adaptieren sollten 

anstatt neue Strategien zu erfinden (1997: 58), wie es z.B. bei Flotow der Fall ist. 

Demnach teilt er die Strategien, die schon vorhanden sind, in zwei Kategorien ein: die 

author-centred strategies (autorenzentrierte Kategorien) und translator-centred 

strategies (übersetzerzentrierte Kategorie). Ihm nach sind die Kategorien „im 

feministischen Rahmen besonders nützlich, weil sie die Bedeutung von Frauen als 

Textproduzentinnen (sei es als Autorinnen oder Übersetzerinnen) hervorheben (ebd.: 

58).  

 Die autorenzentrierten Strategien bestehen aus recovery, commentary und 

resistancy. Sie beabsichtigen in der Übersetzung, dass der Ausgangstext für die Leser 

zugänglich gemacht und von ihnen aufgenommen wird. Die erste von feministischen 

ÜbersetzerInnen verwendete Strategie recovery befasst sich damit, dass durch das 

Übersetzen von Frauenliteratur der Kanon erweitert wird und die Literatur somit eine 

neue Form annimmt. Werke von Schriftstellerinnen, die in der Vergangenheit in 

Vergessenheit geraten sind, werden dieser Strategie nach gefunden, veröffentlicht und 

durch Übersetzung auch dem Zieltextrezipierenden vorgestellt. Die zweite Strategie ist 

commentary. Hierbei werden der Übersetzung des Ausgangstextes paratextuelle 

Bemerkungen, wie z.B. Vorworte, Fußnoten, Nachbemerkungen etc. hinzugefügt, bei 

denen die ÜbersetzerInnen Informationen über die Ausgangstextautoren- und 

Autorinnen geben und ihre Übersetzungsstrategien erläutern, um die Übersetzung selbst 

und das Feminine in der Übersetzung sichtbar zu machen. Wie Massardier-Kenney 

darauf hinweist, leistet die letzte Strategie resistancy, wie der Name auch schon sagt, 

einen gewissen Widerstand in der Zieltextsprache. Durch linguistische Mittel wird eine 

verfremdende Wirkung erzeugt (Massardier-Kenney: 1997: 60) und somit liest sich die 

Übersetzung nicht als Original. „Diese Strategie kann größtenteils auf […] Texte, die 



48  

ohnehin schon die Gewohnheiten der Ausgangstextsprache herausfordern, angewendet 

werden; […] aber, wie wir auch sehen, kann sie auch ergiebig adaptiert werden, sodass 

sie dem Zweck der ‘feministischen‘ Übersetzung dient […]“ (ebd.). Als Beispiel zu 

dieser Strategie kann das Wortspiel mit dem lautlosen –e gegeben werden: hier wird das 

–e am Ende eines französischen Wortes, wie z.B. l’essentielle, zum einen verwendet, 

um zu zeigen, dass der Begriff für Frauen verwendet wird und zum anderen 

weggelassen, wie z.B. bei laboratoir, um zu betonen, dass Frauen gar nicht gemeint 

sind und das Wort keine Frauen, sondern nur Männer beinhaltet (Flotow 2004: 176). 

 Die übersetzerzentrierten Strategien legen die ÜbersetzerInnn in den 

Mittelpunkt. Sie bestehen aus commentary, parallel texts und collaboration. Wie auch 

oben bei den autorzentrierten Strategien erwähnt, wird die commentary auch als 

übersetzerzentrierte Strategie benutzt. Bei dieser Strategie soll der Ausgangstext zum 

einen seine Unterschiedlichkeit bewahren und zum anderen sollen die ÜbersetzerInnen 

auch die Faktoren, von denen sie selbst und ihre Leistung beeinflusst wurden und deren 

Auswirkungen auf die Übersetzung beschreiben (Massardier-Kenney 1997: 63). 

Parallel texts, die zweite Strategie, die von den Übersetzerinnen benutzt werden kann, 

um eine feministische Übersetzung zu produzieren, bezieht sich darauf, dass 

Paralleltexte von Gebrauch gemacht werden sollten. Paralleltexte in diesem Sinne „sind 

Texte in der Zielsprache, die in einer ähnlichen Situation wie der des Ausgangstextes 

produziert wurden […] oder die zum selben Genre wie dem des Ausgangstextes 

gehören“ (ebd. 64). Die letzte Strategie der übersetzerzentrierten Strategien ist die 

collaboration. Die collaboration unterstreicht die Zusammenarbeit der Übersetzerin mit 

anderen Übersetzerinnen oder sogar mit dem Autor. Mit Hilfe der genannten Strategien 

kann Massardier-Kenney nach eine feministische Übersetzung erreicht werden.  

 Auch die Kritik und Neuübersetzung von vorhandenen Übersetzungen aus einem 

genderbewussten Aspekt könnte als eine wichtige Strategie in der feministischen 

Translation dienen. Demnach könnte als Beispiel die Änderung des Sprachgebrauchs in 

den vorhandenen Übersetzungen von heiligen Schriften, wie z.B. der Bibel eingeführt 

werden. Hierbei wird anstatt eines spezifischen Geschlechts, eine nicht-sexistische, 

gendergerechte, d.h. inklusive Sprache benutzt: somit werden Frauen, Männer und 

andere Gender in die Sprache mit einbezogen und gleichgestellt. Simon bemerkt in 



49  

diesem Zusammenhang, dass die geschlechtsspezifischen Termini ‚father‘ (Vater) und 

‚brother‘ (Bruder) der inklusiven Sprache zu Folge als ‚parent‘ (Elter) und ‚brother and 

sister‘ (Bruder und Schwester) übersetzt werden könnten (1996: 118). Mary Phil 

Korsaks Übersetzung7 der Genesis wird als Beispiel für diese Strategie gegeben.  In den 

Übersetzungen bis dato wurde Adam als erster Mensch dargestellt, aus dessen Rippen 

Eva entstand. Der Mann ist der erste Mensch, die Frau entsteht als zweiter Mensch aus 

einem Teil des Mannes. Diese Interpretation führte natürlich dazu, dass die Frau als ein 

dem Mann untergeordnetes Wesen geschildert wurde. Korsak jedoch zeigt anhand ihrer 

Übersetzung und Bemerkungen zu ihrer Übersetzung, dass das Wort ‚Adam‘ sich von 

‚adamah‘ ergibt, was übersetzt ‚Erde‘ bedeutet. Demnach besteht ‚Adam‘ aus Erde und 

ist auch aus Erde entstanden, mit anderen Worten ausgedrückt, er hat eigentlich kein 

bestimmtes Geschlecht. Von dieser Gestalt wird dann das erste geschlechtliche 

menschliche Wesen geformt, die ‚Havva‘ (also Eva) heißt. ‚Havva‘ bedeutet ‚Leben‘ 

und wird in Korsaks Übersetzung als erster Mensch dargestellt. Daher ist sie Adam, 

dem ersten männlichen Menschen nicht untergeordnet (Flotow 2018: 349).  

 Wie aus den oben geschilderten Strategien gefolgert werden kann, ist Ziel der 

feministischen Übersetzung nicht nur die Übersetzerin des Zieltextes als solche in der 

Zielsprache sichtbar zu machen, sondern auch durch feministische 

Übersetzungsstrategien vergessene Schriftstellerinnen, deren Werke und das Feminine 

sowohl im Ausgangstext als auch in der Zielsprache sichtbar zu machen. Diese 

Auffassung bringt Flotow folgend zur Sprache: 

 

Wenn feministische Übersetzerinnen aus politischen Gründen in einen Text 

eingreifen, machen sie auf ihr Handeln aufmerksam. Auf diese Weise zeigen sie, 

wie leicht frauenfeindliche Aspekte der patriarchalischen Sprache abgebaut werden 

können, sobald sie identifiziert werden. Sie demonstrieren auch ihre 

Entscheidungsbefugnisse (1997: 25). 

 

 

 

 
7 Korsak, Mary Phil: A Fresh Look at the Garden of Eden. <http://maryphilkorsak.com/artfresh.html> 

(Zugriff zuletzt am 21. Juni 2021) 

http://maryphilkorsak.com/artfresh.html


50  

1.4.2 Frauen als Übersetzerinnen 

 

Frauen wurden allgemein gesehen bis ins 20. Jahrhundert nicht nur im 

gesellschaftlichen und privaten Leben als unterdrückte, dem Mann untergeordnete 

Individuen angesehen, sondern auch u.a. im Berufsleben als Schriftstellerin 

ausgeschlossen. Ein Werk hervorzubringen war ein dem Mann zugeteilter Akt und 

deshalb konnte sich die Frau hier keine primäre Position erschaffen. Nur das 

Übersetzen, das als eine schriftliche Übertragung eines anderen Schriftstellers war, 

wurde ihr erlaubt und war akzeptabel angesehen. Nicht zu Unrecht klagte de Lotbinière-

Harwood diese Ansicht folgend: „ich bin eine Übersetzung, weil ich eine Frau bin“ (de 

Lotbinière-Harwood, zit. nach Simon 1996: 1). Indirekt wird hier darauf hingewiesen, 

dass der Ausgangstext das Original beschreibt und somit den Mann repräsentiert, 

während der Zieltext eine Übertragung des Originals ist, bzw. die Frau beschreibt.  

 Wie in den vorherigen Kapiteln betont wurde, war Übersetzen für Frauen einer 

der wichtigsten Mittel um in die Literatur eintreten zu können. Es bot den Frauen somit 

eine Position in der Literaturgeschichte, „sowohl als Produzentin als auch als 

Konsumentin, die die männliche Kontrolle über die Kultur nicht direkt in Frage stellt. 

Es bot eine Tarnung für die Beteiligung an der Textproduktion und eine Gelegenheit für 

ein gewisses Maß an Kreativität“ (Simon 1996: 44). Doch sollte in diesem Rahmen 

nicht vergessen werden, dass Frauen oftmals durch sexistische Metaphern mit der 

Übersetzung und der Tätigkeit des Übersetzens verglichen wurden. Der bekannte 

Spruch ‚les belles infidèles‘ (die untreuen Schönen) von Gilles Menage ist aus dieser 

Perspektive gesehen der erste geschlechtliche Vergleich zwischen der Frau und der 

Übersetzung. Sie impliziert die Treue und einen gewissen Besitz: der Mann besitzt die 

Frau, sowie der Autor den Ausgangstext. Trotz dieser negativen Einstellung wurde das 

Übersetzen von den Frauen als eine Möglichkeit angesehen, um sich literarisch sichtbar 

zu machen und ihre Stimmen gegen die Ungerechtigkeit erheben zu können. 

Insbesondere nach dem Cultural Turn, in dessen Zuge sich die 

Übersetzungsswissenschaft mehr den kulturellen und sozialen Elementen orientiert hat, 

gewann der Prozess und die Funktion der Translation eine grosse Rolle, die die 

Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen in den Vordergrund gestellt hat. In seiner 



51  

wissenschaftlichen Arbeit The Translator’s Invisibility: A History of Translation (1995) 

führt Lawrence Venuti den Unsichtbarkeit-Begriff in die Translation ein, womit er auch 

die Situation der ÜbersetzerInnen impliziert. Venuti kritisiert in seiner Arbeit die 

Ansicht, dass die Translation als ein Text beschrieben wird, die ‚flüssig‘ zu lesen ist, 

d.h. die Translation lässt sich als ein in der Zielsprache verfasster Originaltext lesen. „Je 

flüssiger die Translation, desto unsichtbarer der Übersetzer, und vermutlich, desto 

sichtbarer der Autor oder der Zweck des fremden Textes“ (Venuti 1995: 1-2). 

Unsichtbarkeit der ÜbersetzerInnen bedeutet also, dass sie im Gegensatz zu dem/der 

Autor/Autorin im Hintergrund stehen. Sie bleiben bei der Übersetzung dem Inhalt und 

den Autoren/ Autorinnen treu und wiedergeben, ohne eine Änderung am Text 

vorzunehmen, nur das, was der/die Originaltextautor/in beabsichtigt hat. Dies führt 

unmittelbar dazu, dass die Zieltextrezipierenden die Übersetzung als einen Originaltext 

lesen. Venuti selbst befürwortet die Sichtbarkeit der ÜbersetzerInnen. Aus diesem 

Grund plädiert er für eine verfremdende Strategie, die in Übersetzungen angewendet 

werden sollten. Mit anderen Worten ausgedrückt, die ÜbersetzerInnen sollten zu 

gewissen Maßen einen Einfluss auf die Zielsprache- und -kultur ausüben, ohne zu 

extrem in den Text einzugreifen. Es gibt in diesem Zusammenhang verschiedene 

Strategien, die die ÜbersetzerInnen anwenden können. Wie Venuti mit Recht darauf 

hinweist, können sich die ÜbersetzerInnen nicht nur durch innovative 

Übersetzungspraktiken, sondern auch durch Vorworte, wissenschaftliche Texte und 

Interviews, also durch Paralleltexte sichtbar machen (1995: 311). Denn je sichtbarer die 

ÜbersetzerInnen, desto sichtbarer ist auch der Berufsstand der Übersetzer und desto 

mehr wird er/sie als solche/r anerkannt. 

 Frauen jedoch waren in der Übersetzungsgeschichte nicht immer sichtbar. Sie 

führten ihre Tätigkeiten als Übersetzerinnen entweder im Schatten des Vaters, wie z.B. 

Dorothea Tiek (Dikici 2015: 98) oder im Schatten des Bruders und Mannes. Dabei 

wurde höchst verschwiegen, dass hinter der Übersetzung eigentlich eine Frau steckt. 

Wegen der damals herrschenden patriarchalen Ansicht und aus Angst, in 

Schwierigkeiten zu geraten, wurden sie eigentlich dazu gezwungen, ihre Übersetzungen 

nicht unter dem eigenen Namen, sondern unter einem Pseudonym, dem Namen des 

Vaters oder Mannes, oder aber auch anonym zu veröffentlichen. Fatma Aliye z.B., ist 



52  

als erste Übersetzerin im Osmanischen Reich und in der türkischen Literaturgeschichte 

bekannt. 1889 übersetzte sie von George Ohnet das Werk Volonté (Meram) ins 

Türkische. Der Roman wurde dann unter dem Pseudonym „Bir Kadın“ (Eine Frau) 

veröffentlicht (Karadağ 2013: 1). Wie Dorothea Tieck auch verschwieg sie ihre wahre 

Identität, doch die Zieltextrezipierenden waren sich dessen bewusst, dass die 

Übersetzung von einer weiblichen Person gemacht wurde. Sie versteckte sich somit 

nicht hinter dem Rücken von ihrem Vater oder Mann. Erst in 1892 macht sie sich in 

ihrem ersten Roman Muhȃdȃrȃt sichtbar, in dem sie ihren eigenen Namen verwendete 

(Gezer-Baylı 2018: 602). Auch Kadın Çevresi, welches 1984 gegründet wurde, leistete 

nicht nur einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung der feministischen Bewegung, 

sondern hatte auch eine Wirkung auf die Verwirklichung der Sichtbarkeit von Frauen 

als Übersetzerinnen. 

 Nicht nur im Osmanischen Reich und in der türkischen Geschichte, sondern 

auch im Westen war es nicht angebracht, dass Frauen literarische Werke produzierten. 

Schriftstellerei wurde als eine Männerarbeit angesehen, doch die Übersetzung 

verschaffte den Frauen die Gelegenheit, vielleicht nicht als Schriftstellerin, aber als 

dergleichen sich sichtbar zu machen. In England zum Beispiel hatten Frauen die 

Möglichkeit durch die Übersetzungen gehört bzw. sichtbar zu werden. Zwar waren sie 

wie auch im Osmanischen Reich der Schriftstellerei ausgeschlossen, doch hatten sie die 

Gelegenheit durch Übersetzungen, insbesondere der Bibelübersetzung, der Literatur 

beizutragen (Simon 1996: 44). Trotz all der Schwierigkeiten, die Frauen als 

Übersetzerinnen durchmachen mussten, war die Tätigkeit des Übersetzens bei der 

Bekämpfung um die von dem Patriarchat bestimmte Rolle der Frauen von großer 

Bedeutung. Somit ergriffen sie die Gelegenheit, einen Schritt in die Literatur zu machen 

und sich im Literaturbereich sichtbar zu machen. 

 

 

 

 

 

 



53  

2 Elfriede Jelinek 

 

Die feministische Schriftstellerin und Theaterautorin Elfriede Jelinek sorgte in 

Österreich für viel Aufsehen. Ihre Werke, wie z.B. Die Klavierspielerin (1983) und das 

als Anti-Pornografie-Roman beschriebene Lust (1989) trugen dazu bei, dass Jelinek 

einen bedeutenden Platz in der Literatur einnahm. Auch nach der Verleihung des 

Literaturnobelpreises im Jahre 2004 erregt sie Aufmerksamkeit, sowohl bei vielen, die 

es nicht verstehen können, warum ausgerechnet Jelinek es war, die den Preis erhielt, als 

auch bei vielen anderen, die dies als eine rechte Entscheidung empfanden. Auch dass sie 

bei der Preisverleihung nicht teilnahm, sondern mittels einer Videoaufnahme ihre 

Danksagung machte, welche sie als „Im Abseits“8 bezeichnete, war eine Überraschung. 

Bei ihrer Vorlesung stand die Sprache, „die ihr nicht gehört, die sich nicht beugt und an 

die sie sich nicht anschmiegen kann“ (ebd.: 194) im Mittelpunkt. Die Sprache trieb sie 

ins Abseits. „Ihre per Video übertragene Rede hat damit die Position der Autorin, 

beteiligt und ausgeschlossen zu sein, dokumentiert und reflektiert“ (ebd.: 203).  

 Nicht nur in Europa, sondern auch in der Türkei wurde Jelinek schon vor der 

Verleihung des Nobelpreises für die Literatur bekannt, und zwar im Jahr 2000 nach der 

von Melda Ağırbaş gelieferten und beim Gendaş Kültür Verlag veröffentlichten 

Übersetzung von Die Liebhaberinnen (Sevda Kadınları) und im akademischen Bereich 

war es Anfang der 1990er Jahre, dass die ersten wissenschaftlichen Arbeiten über die 

Schriftstellerin verfasst wurden (Kayaoğlu 2012: 81). Danach folgt im Jahre 2001 die 

Übersetzung von Lust (Arzu) als zweite Übersetzung von Melda Ağırbaş, welche auch 

beim Gendaş Verlag veröffentlicht wurde. Als nächstes wurde 2002 beim Everest 

Verlag Die Klavierspielerin (Piyanist) von Süheyla Kaya (welche 2013 beim Notos 

Kitap Verlag und 2021 beim İthaki Verlag nochmals unter demselben Namen erscheint) 

veröffentlicht. 2003 wurde dann in der Türkei das vierte Werk von Jelinek 

veröffentlicht: Gier (Hırs), welches von Gendaş Verlag publiziert und von Aylin İpekçi 

ins Türkische übersetzt wurde. Danach folgt Die Ausgesperrten (Dışarıda Kalanlar), 

übersetzt von Müjde Tok und veröffentlicht im Jahre 2012 beim Destek Verlag. Als 

 
8 Näheres zu ihrer Nobelvorlesung ist unter der persönlichen Homepage von Elfriede Jelinek  

<https://www.elfriedejelinek.com/> zu erreichen (Zugriff zuletzt: 21.06.2021) 

https://www.elfriedejelinek.com/


54  

nächstes wurde er nicht als er- zu, mit Robert Walser (O Olmayan Olarak O- Robert 

Walser ile, -e Doğru) von Gül Gürtunca übersetzt und 2015 im Nod Verlag 

veröffentlicht. Als siebtes Werk wurde 2017 von M. Sami Türk Michael- Ein 

Jugendbuch für die Infantilgesellschaft (Michael-Çocuksu Topluma Gençlik Kitabı)  

beim İletişim Verlag veröffentlicht. Die letzte Übersetzung erschien beim İthaki Verlag 

Anfang 2021 Die Liebhaberinnen (Âşık Kadınlar), die von Anıl Alacaoğlu übersetzt 

wurde. Trotz dem umfangreichen Œuvre von Elfriede Jerlinek ist es staunenswert, dass 

nur 7 ihrer Werke (davon zwei Werke zweimal) ins Türkische übersetzt wurden.  

 Um Elfriede Jelinek näher kennenzulernen, soll im nächsten Abschnitt Näheres 

zu der österreichisch feministischen Schriftstellerin und ihr Leben, ihre Stellung zum 

Patriarchat, Faschismus und Antisemitismus erläutert werden.  

 

 

2.1 Leben einer Feministin 

 

Elfriede Jelinek wurde am 20.Oktober 1946 in Mürzzuschlag in der Steiermark als 

einzige Tochter der Familie Jelinek geboren (Janke 2013: 2). Jelinek verbringt ihre 

Sommer- und Winterferien hier in Steiermark, den Rest jedoch in Wien. 

 

[…] Die Steiermark [ist] für mich zwar ein literarischer Ort, sogar mein 

wichtigster,- die meisten meiner Texte spielen in dieser Landschaft- aber nie ein 

Lebens-und Wohnsitzort gewesen, außer in den Sommerschulferien und zum 

Skifahren im Winter 9  

 

erklärt sie dann 2007 auf ihrer persönlichen Website, die sie seit Ende der 90er Jahre 

nutzt. 

 10Ihre Mutter, Olga Ilona Jelinek kommt aus einer Familie höherer Schicht und 

ihr Vater, Friedrich Jelinek, hat eine jüdisch-tschechische Herkunft und wächst im 

Gegensatz zu der Mutter in ärmlichen Verhältnissen auf, was natürlich auch dazu 

 
9 Elfriede Jelinek auf ihrer Hompage: <https://www.elfriedejelinek.com/> (Zugriff: 21.06.2021) 
10 Die folgenden Ausführungen stützen sich auf das Jelinek-Handbuch (2013). 

https://www.elfriedejelinek.com/


55  

beiträgt, dass die Mutter die dominierende Stellung zu Hause hat. Durch die Heirat der 

einer großbürgerlichen Familie angehörigen Mutter und dem aus einer Arbeiterfamilie 

stammenden Vater war die Mutter einem niedrigeren Rang ausgesetzt, weshalb sie dann 

auch versuchte, ihre höhere Herkunft wiederzugewinnen. Das, was durch die Heirat mit 

ihrem Mann verloren ging, versuchte Olga Ilona Jelinek mit ihrer Tochter nochmals 

aufzubauen. Jelinek wird in jungen Jahren mit viel Kunst großgezogen. Ihr wurden als 

Kind Geschichten von Goethe vorgelesen und sie absolvierte neben der Schule ein 

Musikstudium, ging zur Klosterschule, hatte Ballettunterricht und spielte Klavier und 

Geige (Janke 2013: 4). Außerdem studierte sie auch Kunstgeschichte, 

Theaterwissenschaft und Sprachen. Unter solch einem Druck der Mutter wird sie zwar 

in all dem, was sie macht, sehr erfolgreich, jedoch bringt dies schlimme Folgen mit 

sich. Im Gegensatz zu der Mutter ist ihre Beziehung zu ihrem Vater recht gut. Doch da 

Olga Ilona Jelinek ihren Mann zwingt, seine schon längst begonnene Chemieausbildung 

zu vollenden, fühlt sich Elfriede Jelinek benachteiligt und somit nimmt die Beziehung 

zu ihrem Vater Schaden. Später wird der Vater dement: Obwohl er der Judenverfolgung 

der Nazis dank ihrer Frau, die ihn dazu gezwungen hat, die Ausbildung zu vollenden, 

verschont bleibt, kommen nahezu all seine Familienmitglieder ums Leben, was dazu 

führt, dass er diese Wahrheit nicht mehr ertragen kann. In den 1950er Jahren leidet er 

unter Demenz. 1969 stirbt er dann in einem psychiatrischen Krankenhaus. Die 

psychische Krankheit des Vaters hat zur Folge, dass Jelinek sich von ihm abneigt und 

ihn für seine Funktionslosigkeit schuldig hält. Warum das Vater-Motiv jedoch später in 

ihren Werken wie z.B. Ein Sportstück (1998) zu sehen ist, lässt sich aus ihrer folgenden 

Aussage verstehen:  

 

Ich bin wirklich auf ihn losgegangen, habe ihn gehaßt für etwas, wofür er nichts 

konnte, dafür, daß er nicht der starke Vater war, wie ihn andere Schulkolleginnen 

hatten. Heute weiß ich, daß ich ihm zu danken habe, daß er nicht der 

Familientyrann war. Das ist das Schmerzlichste, weil es irreversibel ist. Ich kann 

nie wiedergutmachen, was ich an meinem Vater verbrochen habe. Damit werde ich 

nicht fertig. (Janke 2013: 4) 

 



56  

Nach all den familiären Problemen und dem Druck, den die Mutter auf ihr ausübt, 

scheitert es an der Psychologie von Jelinek. Sie leidet mehrere Jahre unter psychischen 

Krankheiten. So stark sogar, dass sie wegen ihrer Klaustrophobie und den 

Angstzuständen nicht mehr aus dem Haus kann. Doch die Probleme, die sie zu Hause 

hatte, bilden die Quelle für ihre Ideen, die sie in ihren Werken zu Blatte trug. Dennoch 

gelingt es ihr nach dem Tod des Vaters wieder Kontakt zur Außenwelt zu knüpfen.  

 1974 heiratet Elfriede Jelinek Gottfried Hüngsberg, einen Informatiker aus 

München. Jedoch entspricht diese Ehe nicht einer traditionellen Ehe. Sie führt mit ihm 

eine freie Beziehung: Jelinek wird von ihrem Mann nicht verhindert, ihrer Kreativität 

freien Lauf zu geben (Schwarzer 1989)11, da sie im Jahr für eine Zeit in München bei 

ihrem Mann und die restlichen Monate in Wien in dem Haus der Mutter lebt. Dies 

könnte ein Zeichen dafür sein, dass sie damit versucht hat zu zeigen, dass man bei einer 

Ehe auch die Grenzen einer traditionellen Ehe überschreiten kann (Ercan 2014: 54). 

 Mit einer die patriarchale Gesellschaft auf eigener Art kritisierende, 

parodistische Sprache produzierte Jelinek unter anderem zahlreiche Romane und 

Theaterstücke, die „provokante Analysen der gesellschaftlichen Verhältnisse [liefern], 

indem sie Geschlechter- und Kapitalismuskritik verbinden […]“ (Fleig 2004: 193). 

Diese Werke leisten einen Beitrag dazu, dass ihr 1998 der wichtigste Literaturpreis in 

Deutschland, der Georg-Büchner-Preis, verliehen wird. 2002 wird sie sowohl mit dem 

Theaterpreis Berlin und Heinrich-Heine-Preis ausgezeichnet. Außerdem werden ihr 

2004 der Lessing-Preis und der Nobelpreis für Literatur verliehen. Heute befindet sie 

sich unter den 16 Schriftstellerinnen, die diesen Preis erhielten. Laut der Schwedischen 

Akademie folgt die Preisvergabe an Jelinek „für den musikalischen Fluss von Stimmen 

und Gegenstimmen in Romanen und Dramen, die mit einzigartiger sprachlicher 

Leidenschaft die Absurdität und zwingende Macht in sozialen Klischees enthüllen“12, 

was sich in ihren Werken explizit widerspiegelt. Diese Preise trugen wesentlich dazu 

bei, dass Jelinek nicht nur in Deutschland und Österreich, sondern weltweit einen 

großen Eindruck erweckte. Wie allgemein bekannt, wurde sie 1980 aufgrund ihrem 

 
11 Reportage mit Alice Schwarzer von 1989. <https://www.emma.de/artikel/interview-jelinek-333537> 

(Zugriff zuletzt: 21. Juni 2021) 
12 Pressemitteilung der Schwedischen Akademie in 2004     

<https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2004/summary/> (Zugriff zuletzt: 21. Juni 2021) 

https://www.emma.de/artikel/interview-jelinek-333537
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2004/summary/


57  

Theatertext Burgtheater in Österreich als „Nestbeschmutzerin“ verleumdet: Sie wurde 

beschuldigt, dass sie darin die historischen Ereignisse nicht richtig wiedergab (Janke 

2013: 336), denn sie war der Ansicht, dass Österreich seine nationalsozialistische 

Geschichte bestreiten würde. Dies war der Grund, warum sie als Österreich-

Beschimpferin abgestempelt wurde (ebd.: 336). Außerdem sorgte sie auch seitens der 

Frauen für Stirnrunzeln, da sie in meist ihrer ausgewählten Werke die Verachtung der 

Frau in der patriarchalen Gesellschaft und die Lage der Frau in der männerdominierten 

Welt ohne diese zu kritisieren, transparent wiedergibt. Diesbezüglich gibt Jelinek zu, 

dass sie über positive Dinge, die die Menschen glücklich machen könnte, nicht 

schreiben kann und dass sie pessimistisch gegenüber der Beziehung zwischen Frau und 

Mann ist und erhofft, dass sich diese Situation in der Zukunft ändern wird (Mayer; 

Koberg 2006: 82).  

 

 

2.2 Jelineks Werke: Das weibliche Es 

 

Jelineks Leidenschaft für das Schreiben beginnt schon in frühen Altern. Zwar erlangt sie 

durch ihre Romane wie Die Liebhaberrinnen (1975), Die Klavierspielerin (1983) und 

Lust (1989) zentrale Bedeutung in der Geschichte der Literatur, dennoch erobert sie ihre 

Position als Autorin durch Lyrik Ende der 1960er Jahre. Ihre ersten Gedichte werden als 

Gedichtband unter Lisas Schatten gesammelt und 1967 veröffentlicht. Daraufhin folgen 

u.a. wir sind Lockvögel baby! (1970), der Hörroman bukolit (1979), Die Ausgesperrten 

(1980), Gier (2000), der auf ihrer Homepage, auf der sie seit 1996 u.a. ihre Texte und 

Notizen publiziert, in Kapiteln veröffentlichtes Roman Neid (2007/2008) und 

Theaterstücke wie was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte oder 

Stützen der Gesellschaften (1977), Clara S. musikalische Tragödie (1981), Burgtheater 

(1985), Krankheit oder Moderne Frau (1987), Bambiland (2004) und Winterreise 

(2011).  

 In den Werken von Elfriede Jelinek handelt es sich überwiegend um Themen 

wie Sexualität, Macht, Gewalt, Faschismus in einer Jelinek spezifischer Bedeutung und 

die gesellschaftliche Unterdrückung der Frau, also sozusagen um das weibliche Es. Es 



58  

deshalb, weil damit die eigentlich unbekannte (könnte sowohl weiblich oder männlich, 

oder gar keine von beiden sein, deshalb wurde das Es auch zusammen mit dem Adjektiv 

weiblich verwendet), nicht angesehene Frau, bzw. das Andere, das Fremde, das 

kastrierte Männliche und das andere Geschlecht gemeint ist. Es ist nicht zu beschreiten, 

dass in der Geschichte die Frau dem Mann im gesellschaftlichen Sinne und im Bezug 

auf das Geschlecht nicht gleichgestellt war und im Vergleich zum Mann als 

minderwertig gezählt wurde. In der Psychoanalyse z.B. wurde dies sogar von Sigmund 

Freud als „Penisneid“ beschrieben, welches besagt, dass Frauen die Männer, bzw. 

Mädchen den Bruder um „das Zeichen der Männlichkeit beneiden und sich wegen 

seines Fehlens (eigentlich seiner Verkleinerung) benachteiligt und zurückgesetzt fühlen. 

Wir ordnen diesen ‘Penisneid‘ dem ‘Kastrationskomplex‘ ein“ (Freud 1924: 45). Das 

Mädchen wendet sich dem Vater zu, nachdem es entdeckt, „dass die Mutter kastriert 

ist“ (Freud 1933: 176), d.h. dass sie das kastrierte Männliche ist. Jedoch wurde diese 

These von Feministinnen kritisiert, die besagten, dass Freud hierdurch die bestehende 

Unterdrückung der Frau durch den Mann mithand solch einer These nur decken würde. 

In Simone de Beauvoirs Werk „Das andre Geschlecht“ (1984) wird die Frau als das 

Andere, das Geschlecht anders von dem des Mannes betitelt.  

 All die oben genannten Beschreibungen definieren das weibliche Es und seine 

angebliche Minderwertigkeit. Durch die Hauptcharaktere in ihren Romanen versucht 

Elfriede Jelinek die (sexuelle) Gewalt an Frauen, deren Unterdrückung und 

Diskriminierung in der patriarchalen Gesellschaft den Rezipierenden in einer 

spezifischen Weise zu veranschaulichen. In den folgenden Kapiteln wird demnach 

Jelineks Stellung gegen die patriarchalische Gesellschaft, und ihre antifaschistische und 

–semitische Stellung anhand Beispiele aus ihren gewählten Werken dargestellt. 

 

 

2.2.1 Kritik an der patriarchalen Gesellschaft und ihre Reflektionen in der   

          Sprache 

 

Patriarchat bedeutet im Feminismus, dass eine Welt von Männern für Männer 

geschaffen wurde, in der auch die männliche Sprache herrscht und dass sie deshalb im 



59  

Gegensatz zu Frauen bevorzugt werden, die als Folge dieser Geschlechterhierarchie 

unterdrückt und als Mensch zweiter Klasse kategorisiert werden. Der Mann sieht sich 

als ein der Frau überlegenes Wesen und erschafft demzufolge einen gewissen Druck auf 

die Frau und benutzt seine Macht dafür, die Frau in der Gesellschaft nicht nur im 

sozialen und psychologischen Sinne, sondern auch im geschlechtsspezifischen und 

sexuellen Sinne zu unterdrücken. „Feministinnen benutzen den Begriff ‚Patriarchat‘ 

überwiegend dafür um die Machtverhältnisse zwischen Mann und Frau zu definieren. 

Deshalb ist ‚Patriarchat‘ mehr als nur ein Begriff; Feministinnen benutzen ihn als einen 

Begriff wie all die anderen Begriffe, die uns dabei helfen, die Frau als Realität zu 

erfassen“ (Sultana 2019: 418).   

 Die Herrschaft des Patriarchats ist das eigentliche Oberthema in Werken 

Jelineks. Dass sie dieses Thema jedoch nicht auf einer gewöhnlichen „kritisierenden“ 

Weise behandelt und somit aussieht, als würde sie nicht in Solidarität mit anderen 

Schriftstellerinnen arbeiten, sondern sich von ihnen isolieren, da sie die Wahrheit nackt 

darstellt, führte dazu, dass sie wegen dieser Stellung kritisiert wurde. Es ist ihre Absicht, 

die Leser hierdurch zu schockieren und auf die Unterdrückung der Frau aufmerksam zu 

machen. Demzufolge lässt sich daraus schließen, wie Koller mit Recht bemerkt, dass 

„Jelineks Feminismus als politische Haltung zu begreifen [ist], von ihrer marxistischen 

Orientierung nicht zu trennen [ist] und einer isolierten weiblichen Emanzipation 

skeptisch gegenüber [steht]“ (2007: 38). Jelinek ist der Meinung, dass „Macht auf Geld 

[fußt], sie ist determiniert durch Besitzverhältnisse, die Menschheit ist in Herrscher und 

Unterdrückte geteilt […]“ (Janke 2013: 267). Für sie ist es auch wichtig, die männliche 

Sprache in ihren Werken nicht abzulehnen, da dies dazu führt, dass ein Denkverbot 

hervorgebracht wird, was sie natürlich vermeiden möchte. Deshalb ist für sie die 

Frauenliteratur auch keine Literatur, dessen Ziel die Betonung und das Kreieren einer 

feministischen Sprache und Ästhetik ist (Koller 2007: 38). In ihren Werken wird die 

Frau nicht als eine unter dem Patriarchat, bzw. der patriarchalen Gesellschaft leidende 

Person dargestellt, sondern wird diese Empfindung und Darstellung den Lesern 

überlassen, wie es auch im folgenden Beispiel aus Jelineks „Lust“ (1989) zu entnehmen 

ist: 

 



60  

Unter dem Schutz seines hl. Familiennamens steht sie, und unter dem Schirm 

seiner Konton, von denen er regelmäßig Bericht erstattet. Sie soll wissen, was sie 

an ihm hat. Und umgekehrt weiß er von ihrem Garten, der, stets geöffnet, zum 

Herumwühlen und Grunzen bestens geeignet ist. Was einem gehört, muß auch 

benutzt werden, wozu hätten wir es denn? (Jelinek 2020: 47)  

 

Gerti, die Frau eines Direktors namens Hermann, gibt sich mit materiellen Dingen wie 

Kleidungsstücke, Möbeln u.v.m. zufrieden und bietet sich ihrem Mann auf brutaler 

Weise als Sexobjekt. Der Familienname wird hier als Symbol des Patriarchats 

verwendet, das besagt, dass die Frau in Besitz des Mannes ist und der Mann sie 

benutzen kann, wann immer und wie immer er möchte. Gerti ist somit eingefangen in 

das Patriarchat von Hermann, sie ist sozusagen eine Sklavin. Auch wenn Gerti sich mal 

zum Geschlechtsverkehr weigern sollte, erinnert ihr Mann sie an den Ehevertrag und 

gebietet sie für das Einhalten dieses Vertrages (Jelinek 2020: 27), womit gemeint ist, 

dass sie als Gegenleistung dafür, dass sie ihm ihren Körper anbietet, Geld bekommen 

wird und somit ist sie auch finanziell von ihrem Mann abhängig. Demzufolge ist es 

natürlich unvermeidlich, dass er sich als „ein Gott“ (ebd.: 34) sieht, der mit seiner Frau 

alles machen kann, um sich zu befriedigen. Doch dass sie sich damit zufriedenstellt, 

nichts dagegen tut und „nur die gütige Frucht Geld vom Baum ihres Mannes [pflückt]“ 

(Jelinek 2020: 47) zeigt wiederum, dass sie nicht nur ein Opfer, sondern auch eine 

Komplizin der patriarchalen Struktur und Gesellschaft ist. Auch wenn Jelinek diese 

Situation hauptsächlich mithilfe von Protagonisten aus ihrem Heimatland Österreich 

schildert- ihre Romane spielen hauptsächlich hier- ist das Patriarchat und die sexuelle 

und psychische Ausbeutung der Frau eine internationale Problematik, dessen Spuren 

auch in der Literatur zu finden ist, da die männliche Sprache „geprägt vom 

phallogozentrischen System der hierarchischen binären Oppositionen ist, in denen die 

Frau und das Weibliche mit der Materie, der Natur, der Emotionalität, der Alterität usw. 

identifiziert wird“ (Janke 2013: 270). Die Dominanz des maskulinen Geschlechts 

widerspiegelt sich somit in der Sprache. 

 

 



61  

2.2.2 Antifaschistischer Diskurs und die Reflektionen in der Sprache und  

          Übersetzung 

 

Faschismus und Antisemitismus sind Themen, die in vielen Werken Jelineks ineinander 

verflochten sind und von ihrer Haltung zum Patriarchat nicht wegzudenken sind. Der 

Grund, warum sie sich für diese Themen interessiert, ist mit den jüdischen Wurzeln von 

ihrem Vater zu erklären. Als tschechisch- jüdischer Mann schafft er es zwar dank 

seinem Studium als Chemiker und dem Dienst, den er hierdurch für den Krieg geleistet 

hat, dem Völkermord zu entkommen, jedoch leidet er schwer unter den Folgen seines 

Dienstes im Krieg und darunter, dass er zu dieser Vernichtung sozusagen beigetragen 

hat, was schlussendlich dazu führt, dass er traumatisiert wird.  

 „Schon als Kind muss die Tochter den Vater in die Filme der Alliierten 

begleiten, in denen die Leichenberge aus den Konzentrationslagern gezeigt werden. Die 

Bilder zerstören das Kind und prägen sich ihm ein“ (Paulischin-Hovdar 2017: 58). Dies 

begründet auch, warum Jelinek sich mit diesen Themen in vielen ihrer Werke 

auseinandersetzt; ihr Ziel ist es, dieses Unbestreitbare in ihren Werken sichtbar zu 

machen, sodass diese Fakten nicht in Vergangenheit geraten. Ihre Beschäftigung mit der 

Menschenvernichtung der Nationalsozialisten und die Behandlung der 

‚Fremdenfeindlichkeit‘ Österreichs in ihren Prosatexten, Theatertexten und Werken 

führt folglich dazu, wie bereits oben erwähnt, dass sie 1996 als Nestbeschmutzerin und 

Österreich-Beschimpferin bezeichnet wurde. Diese vorurteilhafte Bezeichnung führt 

dazu, dass Jelinek sich von der Öffentlichkeit isoliert und sich zurückzieht. Außerdem 

meint sie zu dieser Zeit in Reportagen,  

 

sie wolle keine Interviews mehr im eigenen Land geben und gehe in die ‚innere 

Emigration‘, da der Hass, der ihr als Person der Öffentlichkeit entgegenschlage, 

nicht zu ertragen sei. Mit dem semantisch stark geladenen Begriff der ‚inneren 

Emigration‘ stellt Jelinek Österreich unter Faschismus-Verdacht und distanziert 

sich zu der Gesellschaft, in der sie lebt (Lang 2016: 3). 

 



62  

Ihre Stellung gegenüber dem Nationalsozialismus, bzw. dem Faschismus ist keine 

gewöhnliche. Anhand ihrer Texte, u.a. Das weibliche Nicht- Opfer (2004), Österreich. 

Ein deutsches Märchen (2006), Im Reich der Vergangenheit (2009) und oh mein Papa 

(2019), die sie auf ihrer Homepage veröffentlicht und den Texten, Essays, Romanen 

und Theatertexten, wie z. B. Die Liebhaberinnen (1975), Was geschah, nachdem Nora 

ihren Mann verlassen hatte oder Stützen der Gesellschaft (1979), Die Ausgesperrten 

(1980), Burgtheater (1984) und Totenauberg (1991) lässt sich feststellen, dass 

 

Jelinek den Nationalsozialismus nicht als singuläres historisches Ereignis 

[begreift], sondern ihn vielmehr- aus dem Blinkwinkel einer deklarierten 

Marxistin- als gewaltsame Eskalation einer allgemeinen, überzeitlichen Tendenz 

zur Herstellung ungleicher Besitz- und Gewaltverhältnisse innerhalb der 

Gesellschaft (etwa zwischen den sozialen Klassen, den Geschlechtern, den In- und 

Ausländern, den Generationen, in der NS-Zeit zwischen “Ariern“ und “Nicht-

Ariern“) [sieht], die in der nationalsozialistischen “Rassenlehre“ biologistische 

Begründung und mit zahlreichen Strategien der “Verdummung“ und Manipulation 

im Alltagsleben der deutschen und österreichischen Bevölkerung ihren 

Niederschlag fanden (Paulischin-Hovdar 2017: 79), 

 

welche Stellung und Fakten sich auch in ihren Werken wiedergeben, in denen die 

ungleichen und ungerechten Machtverhältnisse eine große Rolle spielen. Hieraus zeigt 

sich, dass Jelinek unter Faschismus nicht nur eine rechtsradikale Ideologie und 

Bewegung wie z. B. des NS-Regimes, also den Nazi-Faschismus versteht, sondern auch 

Begriffe wie Ungerechtigkeit, Ungleichheit, Unterdrückung, Demütigung und Besitz- 

und Machtverhältnisse in der Gesellschaft zwischen den Geschlechtern Mann und Frau, 

zwischen der Klassenhierarchie Proletariat und der Bourgeoise und zwischen den 

‚Rassen‘ reine Deutsche und Nicht-Deutsche gleichstellt. 

 In Die Liebhaberinnen behandelt sie den Faschismus zum einen in Bezug auf die 

Ungleichheiten und den gesellschaftlichen Hierarchien zwischen den Geschlechtern, 

und zum anderen in Bezug auf die sozialen Klassen in der Gesellschaft. Die 

Protagonistinnen Brigitte und Paula werden ihren Männern Heinz und Erich 

entgegengesetzt. Die Frau wird unterdrückt und der Mann wird als ein der Frau 



63  

überlegenes Wesen dargestellt, wobei die Frauen auf Gegenstände erniedrigt werden, d. 

h. sie werden als Sexobjekte der Männer dargestellt. Außerdem werden Menschen wie 

im Roman Die Liebhaberinnen der Fall ist, die Frauen, auch in Bezug auf die sozialen 

Klassen in Schubladen gesteckt: Frauen, die einer Arbeiterklasse angehörig sind, 

werden degradiert, im Gegensatz zu Frauen, die der Bourgeoise angehören, werden 

verherrlicht.  

In ihrem Anti-Porno Roman Lust behandelt sie Faschismus wieder aus einer 

anderen Perspektive. So macht sie z.B. in der folgenden Aussage ein Wortspiel: 

 

In den Hitlerzimmern der Tankstellen schlagen sie jetzt wieder aufeinander ein, 

diese kleinen Geschlechter an ihren Gängelbändern, die sich unter ihren bunten 

Schirmchen verschwenden wie ihre halben Portionen Eis (Jelinek 2020: 13).  

 

Wie auch zu sehen ist, wurden Buchstaben ausgetauscht und somit wurde aus 

„Hinterzimmer” der auf Adolf Hitler hindeutende „Hitlerzimmer”. Mit diesem 

Wortspiel deutete Jelinek auf die nationalsozialistische Vergangenheit und den Nazi-

Faschismus Österreichs. Im Türkischen wurde diese Aussage jedoch wie folgt übersetzt: 

 

Benzinliklerin Hitler odalarında yine alt alta üst üste bir şeyler olur, dondurma yer 

gibi hızlı. Buz o kadar çabuk erir ki… (Jelinek 2001: 10) 

 

Anhand der türkischen Übersetzung von Melda Ağırbaş ist zu entnehmen, dass das 

Wortspiel verloren gegangen ist. Die LeserInnen bekommen nicht mit, was Jelinek 

eigentlich mit „Hitlerzimmer“ meint, da die Übersetzung für „Hinterzimmer“ im 

Türkischen „arka oda“ bedeuten würde. Somit lässt sich daraus schließen, dass Jelineks 

antifaschistische Haltung in der Originalsprache im Türkischen nicht reflektiert werden 

konnte. 

Auch ist als Beispiel aus demselben Roman folgende Stelle zu nennen: 

 

Man kann sie gut und gern dreimal pro Woche von ihr verlangen, ihre berühmte 

Linzertorte, und den berühmten Linzer Toten darf der Mann auch verehren, im 

Hinterzimmer des Gasthofs, wo die Menschen sich an der Gnade der Geschichte, 



64  

sich jederzeit wiederholen zu können, erfreuen und dabei ins Glas schauen, was 

demnächst von der Regierung kommt (ebd. 57). 

 

Mit „Linzer Toten“ wird nochmals eine Anspielung auf die Massenvernichtung 

und Adolf Hitler gemacht. Diese Aussage wurde von Ağırbaş wie folgt ins Türksiche 

übersetzt: „Kadın en azından haftada üç kere meşhur pastasından yapar“ (Jelinek 2001: 

43). Wie ersichtlich, versuchte Jelinek in ihrem Werk mit diesen Wortspielen und 

Anspielungen die vergessene Vergangenheit Österreichs u.a. in Bezug auf das 

nationalsozialistische Geschehen ans Tageslicht zu rücken, und „der Wunsch, das 

Unsagbare aus dem Vergessenen herauszulösen, begleitet Jelineks literarischen Einsatz 

gegen ein Nachleben des Faschismus und v. a. für eine fortzusetzende Aufarbeitung des 

Holocaust“ (Janke 2013: 292). Der türkischen Übersetzung ist diese Stellung jedoch 

nicht zu entnehmen. „Linzertorte“ wurde als „pasta“, einer schlichten Torte, ins 

Türkische übersetzt, das Wortspiel, bzw. die „Linzer Toten“ wurde jedoch ausgelassen 

und somit Jelineks antifaschistische Haltung in diesem Rahmen in der türkischen 

Sprache nicht reflektiert. 

In den oben genannten und auch in weiteren Werken Jelineks, in denen diese 

Beispiele zu finden sind, kann demzufolge „Jelineks Vorstellung von der Verwobenheit 

der gesellschaftlichen Macht- und Gehaltsstrukturen auf verschiedenen Ebenen, die 

ihren spezifischen Faschismusbegriff prägen, abgelesen werden“ (Paulischin-Hovdar 

2017: 83).  

 

 

2.3 Feministische Diskursbeispiele in ausgewählten Werken Jelineks 

 

Bevor Elfriede Jelineks Roman „Die Liebhaberinnen“, welches auch den Kern dieser 

Arbeit bildet, detailliert untersucht wird, werden in diesem Abschnitt anhand den 

feministischen Diskursbeispiele in ausgewählten Werken, Jelineks Weltanschauung 

dargestellt, wie ihre Weltanschauung und ihre Sprachkunst in der türkischen 

Übersetzung (falls vorhanden) von den jeweiligen Übersetzerinnen reflektiert wurden. 

Wie schon in den vorherigen Kapiteln erläutert, verfasste Jelinek ihre Werke mit einer 



65  

die patriarchale Gesellschaft auf eigene Art und Weise kritisierende, zum Teil auch 

parodistische Sprache. Sie ging kritisch auf die gesellschaftlichen Verhältnisse und die 

Ungleichheit zwischen den Geschlechtern auf verschiedenen Ebenen ein und wiedergab 

die Verachtung der Frau in der patriarchalen Gesellschaft und die Lage der Frau in der 

männerdominierten Welt vollkommen transparent, ohne diese wortwörtlich zu 

kritisieren. Durch ihre eigene Sprachkunst behandelt sie Themen wie Sexualität, 

Gewalt, Macht, Faschismus in einer Jelinek spezifischen Bedeutung und die 

gesellschaftliche Unterdrückung de Frau, also das weibliche Es. 

In diesem Zusammenhang wurden Die Klavierspielerin (1983), Lust (1989) und 

Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte oder Stützen der Gesellschaft 

(1984) untersucht. Außerdem wurden auf die Übersetzungen von Die Klavierspielerin 

von Süheyla Kaya (2002, Piyanist) und von Lust von Melda Ağırbaş (2001, Arzu) 

eingegangen. Von Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte oder 

Stützen der Gesellschaft gibt es im Türkischen keine Übersetzung, deshalb wird hier nur 

die Sprachkunst und die Weltanschauung von Jelinek dargestellt. 

Die Klavierspielerin wurde deshalb als Werk ausgewählt, weil dieser Roman 

autobiographische Ähnlichkeiten zu Elfriede Jelineks Lebensgeschichte beinhaltet. Der 

zweite Roman Lust wurde wegen den „pornographischen“ Inhalte, die in der Literatur 

für großes Aufsehen sorgte, ausgesucht, und der dritte Roman Was geschah, nachdem 

Nora ihren Mann verlassen hatte oder Stützen der Gesellschaft, der eines der ersten und 

wichtigsten Theaterstücke Elfriede Jelineks in Bezug auf den Feminismus und dem 

Scheitern der Selbstverwirklichung einer Frau in einer patriarchalischen Welt ist, wird 

ebenfalls in diesem Abschnitt untersucht. Dabei werden anhand von 

Zusammenfassungen der Romane und Beispiele aus den Werken die feministischen 

Diskurse Jelineks, ihre Sprachkunst und ihre Weltanschauung geschildert. 

 Das erste Werk Die Klavierspielerin handelt von Erika Kohut, einer 36-jährigen 

Klavierlehrerin, die im Konservatorium in Wien Klavierunterricht gibt. Sie lebt mit 

ihrer Mutter, die sie schon seit ihrer Kindheit dazu zwingt und sie unter Druck setzt, 

eine erfolgreiche Pianistin zu werden. Der Ehrgeiz der Mutter führt jedoch dazu, dass 

Erika als eine gefühlslose, seelisch zerstörte Frau aufwächst. Den Druck, den sie von 

ihrer Mutter bekommt, gibt sie an ihre SchülerInnen weiter. Sie ist stark von 



66  

Sadomasochismus, Sadismus und Voyeurismus geprägt. Sie kauft sich teure Kleidung, 

die sie gar nicht anzieht, und mit der Zeit beginnt sie sich immer mehr zurückzuziehen 

und sich mit einer Rasierklinge zu verletzen. Sie beobachtet Paare heimlich und geht in 

Peep-Shows. Doch dann verliebt sich ihr Schüler Walter Klemmer, ein 

Ingenieurstudent, in sie. Auch wenn Erika es versucht, kann sie sich ihm nicht 

widersetzen und versucht die Liebe in Schmerzen zu finden. Sie fordert Klemmer mit 

einem Brief dazu, ihre sadistischen Wünsche zu erfüllen. Auch wenn Klemmer zuerst 

sein Interesse an ihr wegen dieser sadistischen Wünsche verliert, tut er, was Erika von 

ihm möchte. Er prügelt und vergewaltigt sie, auch wenn Erika in diesem Moment das 

nicht will. Am nächsten Tag möchte Erika mit dem Messer Klemmer stechen und geht 

zu seine Universität. Am Ende kann sie das jedoch nicht machen und sticht sich das 

Messer selbst in ihre Schulter, spürt jedoch nichts als die Wärme des Blutes. 

Das Beispiel, welches demnach untersucht werden soll, ist folgendes:  

 

So spricht die alte Frau Kohut zum Fräulein Kohut, um diese davon abzuschrecken, 

ihre Mutter je allein zu lassen (Jelinek 2020: 38). 

 

Wie anhand dieses Beispiels zu sehen ist, wird zwischen Frau und Fräulein 

unterschieden, wobei Frau die verheiratete Mutter und Fräulein die unverheiratete 

Tochter darstellen soll. Die Bezeichnung Fräulein wurde bis zu den 1970er Jahren als 

Anrede für unverheiratete Frauen benutzt. Dabei kam es auch nicht auf das Alter, 

sondern darauf an, ob die Frau verheiratet ist oder nicht. Doch Ende der 1970er Jahre 

wurde diese Bezeichnung in Mitten der Frauenbewegung kritisiert mit der Begründung, 

sie würde die Frau in zwei Arten einteilen und sie als verheiratet und unverheiratet 

kategorisieren und diesen Personenstand der Frau in der Gesellschaft hervorheben, als 

wäre dies ein wichtiges Fakt, wohingegen für den Personenstand des Mannes keine 

entsprechende Bezeichnung gibt. Jelinek wollte hiermit den Unterschied zwischen Frau 

und Fräulein hervorheben. Dadurch, dass sie hiermit bei den LeserInnen für Erregen 

sorgt, wollte sie dies kritisieren. Wird jedoch die türkische Übersetzung dieser Aussage 

untersucht, die wie folgt lautet: 

 



67  

Yaşlı Kohut, kızına günün birinde annesini yalnız bırakıp gitmesini önlemek için 

anlatıyor bunu (Jelinek 2002: 31). 

 

stellt sich fest, dass in der Übersetzung die Beziehung zwischen den Bedeutungen von 

Frau und Fräulein im Deutschen nicht zu entnehmen ist. Obwohl dies die Absicht von 

Jelinek war, diese Unterscheidung in ihrem Werk hervorzuheben, ist dies in der 

türkischen Übersetzung verlorengegangen. 

 Das zweite Werk, welches untersucht werden soll, ist Elfriede Jelineks Anti-

Porno Roman Lust. In Lust geht es um den sexuellen Drang eines im Dorf angesehenen 

Papierfabrikdirektors namens Hermann, der seine Gattin Gerti, die Hausfrau ist, 

fortwährend vergewaltig. Um seine anormalen, sexuellen Wünsche auf brutalster Art 

und Weise an Gerti befriedigen zu können, möchte er, dass seine Frau immer für ihn 

bereitsteht und immer zu erreichen ist. Trotz dieser Demütigung unternimmt Gerti 

nichts gegen diese sexuelle Gewalt, sondern beugt sich dieser Demütigung und nimmt 

das Geld, das Hermann für sie zu Verfügung stellt. Im Roman steht die sadistische 

Sexualität des Mannes im Vordergrund, doch die Lust der Frau wird ignoriert. Gerti, die 

ihr Sexualleben nicht ausleben kann, beginnt eine Affäre mit dem Studenten Michael, 

von dem sie jedoch auch sexuell missbraucht wird. Hermann erfährt über diese Affäre, 

vergewaltigt sie vor den Augen Michaels, von dem er weiß, dass er vor dem Fenster 

ihnen zuschaut und sich befriedigt. Gerti flüchtet von Hermann zu Michael, doch dieser 

weist sie nur ab. Daraufhin holt ihr Mann sie wieder zurück. Gerti jedoch tötet ihren 

Sohn, weil er ein Abbild vom Vater ist und ihm auf jede Weise ähnelt.  

 Der Grund, warum dieser Roman als Anti-Porno beschrieben wurde, wird durch 

die beim Leser ekelerregende, perverse Sprache verständlich. Die von Jelinek 

angewendete Sprache wird als Mittel zur Demütigung der Frau und als Mittel zu der 

sexuellen Gewalt verwendet. Auch ist Jelinek fest davon überzeugt, dass ihr Werk keine 

Pornographie ist: 

 

Ich würde aber sagen, daß ich Anti- Pornographie schreibe. Es ist 

selbstverständlich so, daß sich Frauen die Darstellung des Obszönen von Männern 



68  

so usurpiert ist, daß Frauen dafür keinen Ort haben und scheitern müssen (Jelinek, 

zit. nach Meyer 1994: 119). 

 

Die Frau, die finanziell von ihrem Mann abhängig ist, kann nichts dagegen 

unternehmen, was wiederum auf die Machtverhältnisse in der Gesellschaft deutet. Dabei 

wird die Frau zum Sexobjekt und Ware, zum Mittel der Befriedung des Lusts ihres 

Mannes degradiert und wird als Besitz und Sklavin des Mannes dargestellt. Als Beispiel 

soll dafür folgende Aussage und ihre türkische Übersetzung von Ağırbaş angeführt 

werden: 

 

Er schafft seiner Frau, damit ihr Körper sich jeden Tag ordentlich zum Dienst 

melden kann, Reizwäsche via Katalog an. Verwegenes hat er erwählt, damit sie 

den Vorbildern auf den Fotos gleich zu werden trachtet (Jelinek 2020: 36). 

 

O karısına her gün kataloglardan iç gıcıklayıcı çamaşırlar sipariş eder, karısı 

vücudunu günlük mesaiye hazırlayabilsin diye. Gerçi iç çamaşırlarına yazık olur 

(Jelinek 2001: 28). 

 

Hier wird der Sex für die Frau als eine Pflicht, bzw. als Dienst der Befriedigung des 

Mannes angesehen, als etwas, was nur für den Mann getan wird, ohne die Lust der Frau 

in Kenntnis zu nehmen. Dass der Mann ihr dann auch noch Reizwäsche kauft, sodass 

seine Frau den Vorbildern auf den Fotos, bzw. der Vorstellung des Mannes von einer 

Frau ähnelt, ist ein wichtiges Beispiel für die Demütigung der Frau. Sie wird hier nur als 

Körper bzw. als Sexobjekt angesehen und von Jelinek als solche dargestellt. Auch in der 

türkischen Übersetzung ist diese Darstellung der Frau von Jelinek bis zu einem 

gewissen Grad zu entnehmen, da Ağırbaş die Aussage „damit sie den Vorbildern auf 

den Fotos gleich zu werden trachtet“ nicht übersetzt hat und somit Jelineks Vergleich 

zwischen den Frauen nicht in der türkischen Sprache reflektiert wurde.  

 Das letzte Werk für diesen Abschnitt der Arbeit ist Was geschah, nachdem Nora 

ihren Mann verlassen hatte oder Stützen der Gesellschaft (1984) eines der ersten 

Theaterstücke Elfriede Jelineks. Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen 

hatte oder Stützen der Gesellschaft wird als die Fortsetzung von Henrik Ibsens 



69  

Theaterstück Nora oder Ein Puppenheim angesehen. In Ibsens Theaterstück wird Nora 

als ein Gegenstand behandelt, die in Besitz von ihrem Vater und ihrem Ehemann ist. 

Auch wenn erwartet wird, dass Nora ihren Mann und ihre Kinder verlässt, geschieht 

dies in Ibsens Nora nicht. Jedoch ist dies in der Fortsetzung von Elfriede Jelineks 

Theaterstück der Fall. Nora in was geschah nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte 

oder Stützen der Gesellschaft verlässt ihren Mann und ihre Kinder, mit der Begründung, 

sie wolle ihr Leben selbst in die Hand nehmen, sich von ihrer Rolle als Mutter und 

wohltuende Hausfrau befreien und ein Eigenleben haben. Zuerst landet sie als 

Arbeiterin in einer Fabrik, wo sie jedoch von den anderen Arbeiterinnen nicht akzeptiert 

wird. Sie verstehen nicht, wie eine Frau die heilige Rolle des Ehefrauseins und 

Mutterseins einfach so verlassen konnte, um diese Arbeit hier zu machen, obwohl es ihr 

zu Hause doch gut ging. Danach wird sie zur Geliebten eines wohlhabenden 

Geschäftsmannes, der sie jedoch in seine geschäftlichen Spiele einbettet und Gebrauch 

von ihr macht. Schlussendlich kehrt sie wieder zu ihrem Mann, und wird nochmals 

abhängig von ihm. Obwohl Nora etwas Tolles bezweckt hatte, wird alles nach wie vor 

nach den Regeln der Männer gespielt, deshalb scheitert sie an ihrem Plan der 

Selbstfindung. 

 Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte oder Stützen der 

Gesellschaft kann als ein Theaterstück von Elfriede Jelinek angesehen werden, in dem 

die Frau sichtlich versucht, sich von der Unterdrückung ihres Mannes zu befreien und 

aktif gegen diese Unterdrückung zu wirken. Die Ansichten der Frauenbewegung und 

Jelineks Weltanschauung werden durch ihre Sprachkunst in diesem Theaterstück 

wiedergegeben, auch wenn das Werk, wie auch bei den oben genannten anderen 

Werken Jelineks, mit der Demütigung und Unterdrückung, zum Teil auch Abhängigkeit 

der Frau in der patriarchalen Gesellschaft endet. 

 Im ersten Beispiel wird betont, dass die Gefühle und Emotionen an sich eher 

weiblich sind, d.h. dass sie den Frauen zugeordnet werden. 

 

NORA: Das Volk ist in seiner überwiegenden Mehrheit angeblich so feminin 

veranlagt, daß weniger nüchterne Überlegung als vielmehr gefühlsmäßige 



70  

Empfindung sein Denken und Handeln bestimmt, sagt Adolf Hitler (Jelinek 2021: 

16). 

 

Gefühlsmäßige Empfindungen werden gegenüber nüchternen Überlegungen als niedrig 

dargestellt, wobei gefühlsmäßige Empfindungen feminin, also eine Besonderheit der 

Frauen sind und eine nüchterne Überlegung demnach eine dem Mann zugeordnete 

Besonderheit ist und den Gefühlen überlegen ist.  

 Die nächste Aussage stellt ein gutes Beispiel für die Überlegenheit des Mannes 

dar.  

 

NORA: Ich bin aber mehr eine altmodische Frau, die ganz hinter den Mann 

zurücktritt, daß man nur mehr ihn sieht (ebd.: 38). 

 

Dass diese Aussage von einer Frau stammt, zeigt auch, dass sie kein Opfer, sondern 

Mittäterin der patriarchalen Struktur in der Gesellschaft ist. Es ist auch zu bedenken, 

dass die Protagonistin Nora genau aus diesem Grund eigentlich ihren Mann verlassen 

hatte, weil sich nicht mehr hinter ihm stehen wollte, sondern sich „nie daran gewöhnen 

[wollte], daß die Frau ein anderes Niveau haben soll als der Mann“ (ebd. 15). Sie 

bezeichnet sich als „altmodische Frau“, was auch darauf hindeutet, dass zu dem 

Zeitpunkt, an dem sie diese Aussage trifft, die moderne Frau genau das Gegenteil macht 

und es nicht bevorzugt, im Schatten des Mannes zu leben. 

 Wie auch schon oben erläutert wurde, wird in der Psychoanalyse die 

Überlegenheit des Mannes gegenüber der Frau mit einem gewissen Neide, dem 

Penisneid, erklärt. Auch in Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte 

wird dies zum Thema. 

 

HERR: Jedes Volk und jede Klasse hat die Frauen, die es verdient. 

WEYGANG: Die Frau ist das, was nicht spricht und von dem man nicht sprechen 

kann. 

HERR: Genau. Dieser Freud sagt, daß jemand erst erfahren muß, daß er kastriert 

ist, bevor er zu sprechen anfangen kann. 



71  

WEYGANG: Der Mann muß der Frau ihre Kastration erst beibringen, äh, er muß 

sie sie lehren. 

HERR: Sehr richtig. Außer dem Penis kann sie sonst nichts mehr verlieren.  

WEYGANG: Interessant! Sie haben das also auch gelesen… 

HERR: Na stellen sie sich vor, die beiden Geschlechter wären gleich und alle 

Exemplare wären auch noch gleich schön! 

WEYGANG: Furchtbar! (ebd.: 30) 

 

Wie auch aus diesem Beispiel entnommen werden kann, wird die Frau von Jelinek in 

Kategorien eingeteilt, die sich je nach Volk, zu der sie angehört, unterscheidet. 

Außerdem muss die Frau es erstmals akzeptieren, bzw. es muss ihr von dem Mann 

selbst beigebacht werden, dass sie die kastrierte Version des Mannes ist, um überhaupt 

ein Mitspracherecht zu haben. Die Tatsache, dass die Frau dem Mann untergeordnet ist, 

wird durch das Gespräch zwischen den Männern hervorgehoben, da sie sich auf das 

Thema Penisneid von Sigmund Freud beziehen. 

 Das letzte Beispiel in diesem Abschnitt ist dem Gespräch zwischen Nora und 

den Arbeiterinnen zu entnehmen: 

 

NORA: Die Frau ist enthauptet und zerteilt. Man gestattet ihr nur den Körper und 

schlägt ihr den Kopf ab, weil sich dort etwas denken ließe. 

ARBEITERIN: Aber ohne unseren Körper… 

NORA: … auf dem er draufsteht… 

ARBEITERIN: ... hat der Mann doch gar nichts! 

ARBEITERIN: Wir können unsren Männern, die ohnehin nichts haben… 

ARBEITERIN: … nicht auch noch uns selber wegnehmen. 

NORA:  Eure Männer haben euch, ihr habt gar nichts! (ebd.: 67) 

 

Das Beispiel zeigt zwei verschiedene Meinungen von Frauen. Nora, die hier die 

moderne, aufgeklärte Frau repräsentiert, ist der Meinung, die Frau wäre nur auf ihren 

Körper reduziert, der im Besitz des Mannes ist, und der Kopf würde ihr abgeschlagen 

werden, d.h. sie dürfe nichts denken und keine eigene Meinung bilden. Die Frau habe 

keine eigene Stimme und sollte gedämpft werden, sodass sie nicht zu Wort kommen 



72  

kann. Genau dieser Stellung steht Jelinek entgegen. Die Arbeiterinnen jedoch 

repräsentieren genau diese Art von unterdrückten und gedemütigten Frauen, von denen 

Nora spricht. Sie sind der Meinung, dass der Mann ohne den Körper der Frau nichts 

besitzt und dass sie diesen Körper ihm nicht vorenthalten möchten.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73  

3 Der Roman „Die Liebhaberinnen“  

 

Elfriede Jelineks Roman „Die Liebhaberinnen“ wurde 1975 veröffentlicht. Auch wenn 

der Titel darauf hindeutet, handelt es sich hier nicht um einen gewöhnlichen 

Liebesroman. Das Thema dreht sich um die Schicksale der Hauptfiguren Brigitte und 

Paula. Sie sind zwei junge Dorfmädchen, die sich vom Charakter her unterscheiden, 

jedoch ein gemeinsames Ziel haben: heiraten und sich somit ein besseres Leben sichern. 

 Brigitte ist Arbeiterin in einer Büstenhalterfabrik. Sie möchte ihr ganzes Leben 

nicht als Arbeiterin vor dem Fließband verbringen, sondern will „nur mehr frau sein 

[…], ganz frau für einen typ […]“ (Jelinek 2018: 8). Diesen Wunsch möchte sie durch 

die Heirat mit Heinz, einem Elektroinstallateur erfüllen. Doch sie gewinnt Heinz, der 

überhaupt keine Gefühle für sie hat, nur dadurch, indem sie ihm ihren Körper und sich 

selbst als Sexobjekt anbietet. Trotzdem stoßt sie auf Schwierigkeiten: Ihre 

Schwiegereltern wollen nicht Brigitte als Frau für den Sohn, sondern die liebevolle, 

kluge Susi. Obwohl Brigitte Susi als Gefahr ansieht, hat Susi kein Interesse an Heinz. 

Die 15-jährige Paula zum anderen träumt davon, nicht wie gewohnt im Dorf 

Verkäuferin oder Arbeiterin, sondern Schneiderin zu werden. Sie möchte ein für die 

Dorfleute kein gewöhnliches Leben haben. Paula setzt sich gegen ihre Eltern durch und 

geht in die Stadt und beginnt mit der Schneiderlehre. Kurz darauf verliebt sie sich in 

den gutaussehenden, attraktiven, jedoch unklugen Erich, der als Holzarbeiter tätig ist. 

Somit setzt sie ihr Ziel auf Erich und erhofft sich damit ein besseres Leben, welches sie 

aber nur mit einer Heirat erreichen kann.   

 Heinz und Erich ähneln sich in vielen Aspekten. Doch ist wichtig ist, dass beide 

keine emotionalen Gefühle für Brigitte und Paula empfinden, sondern sie auf ein 

„Nichts“ erniedrigen. Heinz, ein Elektroniker, sieht Brigitte nur als Sexobjekt an. Er ist 

sich dessen bewusst, dass Brigitte ihn liebt, doch „hoffentlich ist diese liebe auch 

körperlich, hofft heinz“ (Jelinek 2018: 26). Er ist nämlich der Meinung, dass „ein mann 

alles mitnehmen [muss], was er kriegen kann“ (ebd.: 26). Nicht anders ist es bei Erich. 

Er ist Holzarbeiter und hat Alkoholprobleme. Sportwagen und Motoren sind ihm 

wichtiger als Frauen, was auch der Grund dafür ist, dass er nicht an Frauen denkt. Doch 

wenn er mal an sie denken sollte, denkt er an zwei Arten von Frauen, und zwar 



74  

 

[…] an frauen, die für ihn keine frauen sind, weil sie ihm wie die geschlechtslose 

mutta dauernd fressen und trinken hineinschieben, und an frauen, die für ihn keine 

frauen sind, weil sie für ihn keine frauen sein dürfen, weil sie es mit jedem machen, 

ohne mit ihm verliebt, verlobt oder verheiratet zu sein und überhaupt unmöglich 

ein ganzes haus sauberhalten könnten (Jelinek 2018:73). 

 

Entweder ist die Frau eine gute Hausfrau und versorgt den Mann gut mit Essen und 

Trinken, ist jedoch „geschlechtslos“, d.h. kann denn Mann sexuell nicht befriedigen und 

ist deshalb keine Frau, oder sie ist schlecht im Haushalt und kann den Mann sexuell 

befriedigen, ist deshalb aber keine Frau bzw. dürfe nicht als solche bezeichnet werden, 

weil sie diese Erfahrung schon mit vielen Männern gemacht hatte. 

 Paula und Brigitte ähneln sich darin, dass sie sich von den Männern ‚schwängern 

lassen‘ möchten, da sie davon überzeugt sind, dass sie nur dadurch die Männer erobern 

oder mit ihnen heiraten und ihre Träume erfüllen können. Brigitte gelingt dies auch. Sie 

heiratet mit Heinz, bekommt ein Kind und arbeitet zusammen mit ihrem Mann im 

eigenen Elektrogeschäft. Paula aber erreicht nicht, was sie sich erhofft hatte. Vor der 

Ehe wird sie schwanger, durch die Hilfe ihrer Familie schafft sie es, mit Erich zu 

heiraten. Doch wegen den Alkoholproblemen von Erich gelingt es ihnen nicht für ein 

gemeinsames zu Hause ordentlich zu sparen. Deshalb versucht Paula einen Beitrag dazu 

zu leisten, indem sie prostituiert. Doch sie wird dabei erwischt und ihr Mann verlässt 

sie. Ihr Leben ändert sich dort, wo Brigittes Leben gestartet hat. 

 Elfriede Jelineks Sprachstil in Die Liebhaberinnen sorgt durchweg für eine 

bedrückende Atmosphäre. Mit Hilfe von Wiederholungen von Sätzen und einzelnen 

Wörtern, welche das monotone Leben der einzelnen Charaktere darstellen soll, bildet 

sich beim Leser eine gewisse Empathie zu den Hauptpersonen. Auch nutzt Jelinek in 

ihrem Roman die Umgangssprache (wie z.B. „möse“, „pille“, „mädel, „mist“ usw.), um 

zu zeigen, dass die einzelnen Personen aus einem Dorf stammen, wo Bildung keine 

große Bedeutung hat. Die Rolle und Position der Frau in der Gesellschaft werden durch 

die groteske, sarkastische und ironische Sprache Jelineks geschildert.  



75  

 Jelineks Werke drehen sich hauptsächlich um Themen wie die Unterdrückung 

der Frau, Gewalt und Macht, die Klassengesellschaft und die Mutter-Tochter- und Frau-

Mann-Beziehung. Der Grund dabei basiert auf der feministischen Persönlichkeit 

Jelineks. Mit diesen Themen kritisiert sie das Patriarchat und die damit folgenden 

Auswirkungen auf die Gesellschaft. In Die Liebhaberinnen, welches den Kern dieser 

Arbeit bildet, ist dies der Fall. Die zwei Hauptcharaktere in diesem Roman, Brigitte und 

Paula, sind zwei junge Mädchen, die beide ein besseres Leben für sich möchten. 

Brigitte ist der Meinung, dass sie dies nur durch die Heirat mit Heinz, einem 

Elektroinstallateur, „der ein Geschäftsmann werden wird“ (Jelinek 2018: 8) erreichen 

kann. Durch ihn kann sie aus der Fabrik fliehen und „hofft, daß heinz sie hier 

herausholen wird.“ (ebd.: 9). Brigitte gelingt ihr Ziel auch. Die 15-jährige Paula 

wiederum hat ihre genaueren Vorstellungen darüber, was sie werden und machen will. 

Sie möchte nicht wie all die anderen Dorfmädchen Verkäuferin werden, sondern hat das 

Ziel Schneiderin zu werden, und „nachdem [sie] die schneiderei fertiggelernt ha[t], will 

[sie] auch etwas von [ihrem] leben haben, nach italien fahren und für [ihr] 

selbstverdientes ins kino gehen […]“ (Jelinek 2018: 21). Erst danach will sie einen 

Mann heiraten, nur weil sie ihn liebt, und Kinder von ihm bekommen möchte. Doch ehe 

sie ihren Traum verwirklichen kann, verliebt sie sich in Erich, wird vor der Ehe von ihm 

schwanger, heiratet mit Erich und prostituiert wegen mangelnden Finanzen für ein 

eigenes zu Hause. 

 Auch wenn der Roman nur speziell von zwei Frauen handelt, thematisiert 

Elfriede Jelinek die generelle Lage aller Frauen, in dem sie von Brigitte und Paula 

ausgeht. Die Frau wird im Roman im Gegensatz zu dem Mann schon zu Beginn u.a. als 

solche dargestellt, die von Anfang an keine Rechte hat, nichts bestimmen kann und 

keine eigene Meinung besitzt. Sie wird schon ab ihrer Kindheit unterdrückt und kann 

ihre freie Meinung nicht äußern: „wenn einer ein schicksal erlebt, dann nicht hier. wenn 

einer ein schicksal hat, dann ist es ein mann. wenn einer einen schicksal bekommt, dann 

ist es eine frau“ (Jelinek 2018: 7) heißt es schon im Vorwort. 

 

 

 



76  

3.1 Analyse der Übersetzung bezüglich feministisch – und genderorientierten  

       Diskursen  

 

Die erste Übersetzung von „Die Liebhaberinnen“ (Sevda Kadınları) wurde im Jahre 

2000 von Melda Ağırbaş gemacht und wurde von Gendaş Kültür Verlag veröffentlicht 

(die zweite Übersetzung wurde 2021 unter dem Namen „Âşık Kadınlar“ von Anıl 

Alacaoğlu beim İthaki Verlag veröffentlicht). Obwohl diese Übersetzung, auf die sich 

diese Arbeit stützt, erst 25 Jahre nach der Veröffentlichung des Originals publiziert 

wurde, hatte sie einen großen Impakt auf die türkische Literaturgeschichte. 2004, 

nachdem Jelinek der Nobelpreis verliehen wurde, gewann sie noch mehr an Bekanntheit 

und in den türkischen Medien und Zeitungen wurde sie stets als „Nobelpreisträgerin“ 

präsentiert. Auch wurde die Autorin anhand verschiedener Reportagen den türkischen 

Lesern vorgestellt.  

Neben Die Liebhaberinnen übersetzte Ağırbaş auch Arzu (Lust) von Jelinek ins 

Türkische, welche nach 12 Jahren nach der Veröffentlichung des Originals im Jahre 

2001 im Gendaş Kültür Verlag publiziert wurde. Neben Elfriede Jelinek übersetzte sie 

außerdem von Dorit Zinn Venedik’te Kimseyi Öpme (Küss keinen am Canale Grande- 

Die Frau in der Gesellschaft), welche 2002 nach einem Jahr der Veröffentlichung des 

Originals im Jahre 2001 vom Gendaş Kültür Verlag publiziert wurde. Zu der 

Übersetzerin Melda Ağırbaş konnten keine näheren Informationen gefunden werden, 

außer den Übersetzungen, die sie aus dem Deutschen ins Türkische geliefert hat. Auch 

befinden sich keine anderen Auflagen mehr zu den Übersetzungen, die auch deshalb 

schwer auf dem Markt, hauptsächlich als second hand zu finden sind. Dies hat natürlich 

auch damit zu tun, dass der Verlag Gendaş, der insbesondere in den 1990er Jahren 

Übersetzungen von SchriftstellerInnen wie Susanne Tamaro, Jose Saramago, Johanna 

Spyri, Günter Grass und Elfriede Jelinek veröffentlicht hatte, heute nur noch 

Kinder(schul)bücher publiziert. Es ist auch wichtig zu erwähnen, dass alle Romane, die 

Melda Ağırbaş vom Deutschen ins Türkische übersetzt hat, dieselbe Eigenschaft haben, 

nämlich dass sie feministische Romane sind und die Frau im Mittelpunkt haben. 

Demnach kann man zu dem Entschluss kommen, dass Ağırbaş gezielt diese Werke zum 

Übersetzen ausgewählt hat und dass sie sich dessen bewusst war, dass sie feministische 



77  

Werke übersetzt. Ob sie jedoch bei den Übersetzungen, in diesem Fall bei der 

Übersetzung von Die Liebhaberinnen eine äquivalente Übersetzung geleistet hat, ob sie 

‚feministisch‘ übersetzt hat, d.h. ob sie der Schriftstellerin in Bezug auf sprachliche und 

inhaltliche Elemente treu geblieben ist, ob sie das Feminine im Zieltext und in der 

Zielsprache sichtbar machen konnte und ob sie eigentlich als feministische Übersetzerin 

bezeichnet werden könnte, wird in diesem Kapitel bezüglich feministisch- und 

genderorientierten Diskursen untersucht und diesbezüglich auch eine Analyse zu der 

Übersetzung geliefert. 

 Die 37. Auflage von die Die Liebhaberinnen, auf die sich diese Arbeit auch 

stützt und die 2018 publiziert wurde, besteht aus 205 Seiten und ist zusammen mit dem 

„vorwort“ und „nachwort“ in 34 Kapiteln gegliedert, wobei jedes Kapitel mit einer 

Überschrift betitelt ist. Wie auch schon erwähnt, fällt zu allererst die Schreibkunst von 

Jelinek auf, die auf Kleinschreibung basiert. Außer ein paar Wörter, die nur 

großgeschrieben worden sind, ist alles in Kleinschreibung zu lesen. Die Übersetzung 

„Sevda Kadınları“, welche von Melda Ağırbaş ins Türkische übertragen wurde, besteht 

aus 192 Seiten, und wie auch im Original, wurde sie in 34 Kapiteln eingeteilt. Jedoch ist 

zu sehen, dass die Seitenzahl bei der Übersetzung stark reduziert ist. Andererseits ist 

festzustellen, dass bestimmte formale Elemente im Vergleich zum Ausgangstext in der 

Übersetzung anders gestaltet worden sind, wie zum Bespiel die Größe der Seiten, die 

Größe der Schrift und andere Elemente. Jedoch fällt bei einer detaillierten Untersuchung 

auf, dass der Zieltext inhaltlich verkürzt wurde. Die Auslassungen, die dazu führten, 

dass die Seitenzahl reduziert wurde, hatten natürlich auch einen negativen Effekt, wie 

später dargestellt werden soll, auf den Inhalt und die Intention der Autorin Elfriede 

Jelinek. Dabei handelt es sich nicht nur um einzelne Wörter und Sätze, sondern auch um 

mehrere Absätze und zum Teil mehrere Seiten, die bei der Übersetzung von Ağırbaş 

ausgelassen wurden. So fehlt z.B. in der Übersetzung ein Abschnitt zwischen den Seiten 

13 und 14 im Ausgangstext, wo sich Heinz fragt, was denn Brigitte ihm zu bieten hat. 

Er kommt zum Entschluss, dass sie „brüste, schenkel, beine, hüften und eine möse“ 

(Jelinek13 2018: 13) hat. Außerdem wird auch von der Aufopferung von Brigitte erzählt. 

 
13 Von nun an werden in dieser wissenschaftlichen Arbeit Zitate und Beispiele aus dem deutschen 

Originalwerk Die Liebhaberinnen mit der Abkürzung „LH“ gezeigt. 



78  

Sie versucht, dass Heinz‘ Eltern sie lieben und „hilft im haushalt, was das einzige ist, 

womit sie sich beliebt machen kann, das heißt sie putzt freudig mit dem scheißbesen die 

klomuschel (ebd.: 14).“ Es wurden auch einzelne Wörter, wie z.B. pille (ebd.: 21), möse 

(ebd.: 70) und scheiße (ebd.: 80) an manchen Stellen übersetzt, an manchen Stellen 

jedoch unübersetzt übertragen. Es lässt sich in diesem Zusammenhang fragen, ob hier 

eine Zensur bei der Übersetzung durch Ağırbaş angewendet wurde oder ob es eine 

Manipulation ist bzw. einen Einfluss vom Auftraggeber gibt. Jedoch ist diese Option im 

Hinblick auf die Übersetzerin ausgeschlossen, da Wörter, die unübersetzt blieben, an 

anderen Stellen ins Türkische übertragen wurden, wie z.B. das Wort Pille und 

umgangssprachliche Wörter, die in der Zielkultur als frivol angesehen werden könnten. 

Wie auch oben schon erwähnt, wurde das Wort Pille auf Seite 21 ausgelassen und auf 

Seite 97, wo es nochmals vorkommt, ins Türkische als „doğum kontrol hapı“ (Jelinek14 

2000: 89) übersetzt. Diese und mehrere Auslassungen in Form von Wörtern, Sätze und 

ganze Absätze bis hin zu mehreren Seiten, führte dazu, dass die Intention der Autorin 

ausgeblendet wurde und somit viele Aspekte, sowohl inhaltliche als auch sprachliche, 

verloren gegangen sind und für die Zieltextrezipierenden nicht rezipierbar sind, wie 

auch im nächsten Beispiel: 

 

brigitte hat einen körper zu bieten. außer brigittes körper werden zur gleichen 

zeit noch viele andre körper auf den markt geworfen (LH: 13). 

 

Es ist nicht zu übersehen, dass in der türkischen Übersetzung von Ağırbaş viele 

Aussagen und z.T. auch ganze Absätze unübersetzt blieben, womit wichtige Aspekte 

durch die Übersetzung, bzw. Nicht-Übersetzung, verloren gegangen sind, die in Bezug 

auf den Feminismus und Sprach- und Schreibkunst Jelineks von großer Wichtigkeit 

sind.  

 Nicht nur fehlende Wörter und Sätze, sondern Absätze, die zusammenfassend 

übersetzt wurden, sind Beispiele für Ağırbaşs Übersetzungsarbeit. So wurde z.B. der 

 
14 Von nun an werden in dieser wissenschaftlichen Arbeit Zitate und Beispiele aus der türkischen 

Übersetzung Sevda Kadınları mit der Abkürzung „SK“ gezeigt. 



79  

folgende Absatz, welcher aus sieben Sätzen besteht, zusammenfassend übersetzt und 

auf drei Sätze reduziert: 

 

der opa ist verbraucht, die oma wird verschlissen. es ist kein verbraucher zu sehen, 

und doch ist man verbraucht. 

die oma weiß aber genau, daß ihr der mann ab einem bestimmten alter bleibt für 

immer und ewig, bis zur schweren todeskrankheit und dem erfolgten exitus. er 

kann ihr nicht mehr auskommen, vom herd, von der kredenz, vom tisch, von der 

abwasch, vom futtertrog. 

wohin soll der alte falott sonst gehen. 

der alte falott ist auf ihren scheisfraß angewiesen. 

und so zieht weiterhin eine kette verschissener hosen und verschwitzer socken 

durch omas hände (LH: 90). 

 

Dieser Absatz wurde wie folgt ins Türkische übersetzt: 

 

yaşlı adam hala karısının pişirdiklerine, onun temizliğine muhtaçtır. çünkü onu bu 

haliyle kimse almaz. durum böyle olunca da anneannenin daha uzun yıllar çamaşır, 

bulaşık gibi işlerle uğraşması gerekir (SK: 82). 

 

Da dieser Satz im Ausgangstext ein gutes Beispiel dafür ist, wie sehr der Mann von der 

Frau abhängig ist, wurde durch die Auslassung und durch die verkürzte Übersetzung die 

Stärke der Abhängigkeit von der Frau und die Intention Jelineks, nämlich den Mann als 

ein der Frau überlegenes Wesen darzustellen, in der Bedeutung gemildert bzw. 

neutralisiert. 

 Die Analyse von der Übersetzung Sevda Kadınları wird im Rückblick auf den 

feministisch orientierten und genderorientierten Diskursen sowohl auf sprachlicher, als 

auch auf inhaltlicher Ebene folgen. Bei der sprachlichen Ebene werden die 

grammatikalischen und lexikalischen Aspekte untersucht. Hierbei wird sowohl der 

Ausgangstext als auch die Übersetzung miteinander verglichen. Bei der inhaltlichen 

Ebene wird dasselbe verfolgt. In diesem Rahmen wird hier auf die persönlichen 

Entscheidungen der Übersetzerin Melda Ağırbaş eingegangen, wobei mit persönlichen 



80  

Entscheidungen insbesondere die Auslassungen bei der Übertragung und die 

inhaltlichen Eigenschaften des Romans, die zum Teil durch die Übersetzung 

verlorengegangen sind, gemeint ist. Bei manchen Stellen (Sätzen, Absätzen, z.T. auch 

längere Abschnitten) der Übersetzung werden sich diese Ebenen auch überlappen, d.h. 

diese Stellen werden sowohl sprachliche als auch inhaltliche Beispiele zu der folgenden 

Analyse leisten. 

 Wie auch am Anfang dieses Kapitels erwähnt, macht Jelinek von der 

Umgangssprache Gebrauch, um zu zeigen, dass die einzelnen Personen im Roman nicht 

einen hohen Rang in der Gesellschaft haben. Sie benutzt z.B. Wörter wie „möse“, 

„muschi“ und „schwanz“, die die weiblichen und männlichen Geschlechtsorgane 

beschreiben. Die Wörter „möse“ und „muschi“ wurden in der Übersetzung größtenteils 

ausgelassen und umschrieben übersetzt. Der folgende Satz in ein gutes Beispiel für 

diese Umschreibung:  

 

in einer der zahlreichen leidenschaftlichen situationen, die heinz heraufbeschwört, 

ohne zu überlegen, wie ekelhaft diese für brigitte sein könnten, könnte doch brigitte 

statt ihrer möse zum beispiel einen sack hinhalten, in dem innen lauter lange 

stacheln sind, und heinz hasenhüpft hinein ho ruck, arbeitet sich ran mit gezücktem 

schweif, und nichts wie rein! los, rin in in die stacheln oder nägel! das wäre 

bestimmt kein vergnügen, wie hilflos dann die beine von h. in der luft 

herumstochern würden! (LH: 70)15 

 

Diese Stelle wurde von Ağırbaş ins Türkische wie folgt übersetzt: 

 

keşke heinz günün birinde brigitte’nin yerine iğne dolu bir çuvalın içine girseydi. 

girseydi ki her bir yanı acımaya ve bacakları çuvaldan dışarı sarkmaya başlasaydı. 

h. acı çekerken b. mutluluktan uçabilirdi! (SK: 63) 

 

Abgesehen davon, dass dieser Absatz im Türkischen auf zwei Sätze stark reduziert 

wurde und viele Stellen ausgelassen wurden, ist auch festzustellen, dass weder „möse“, 

womit das weibliche Geschlechtsorgan umgangssprachlich gemeint ist, noch „schweif“, 

 
15 Hervorhebungen im Ausgangstext und Zieltext stammen von der Autorin der vorliegenden Arbeit. 



81  

womit das männliche Geschlechtsorgan umgangssprachlich gemeint ist, ins Türkische 

genau wie im Sprachstil der Autorin übersetzt wurden. Im Türkischen jedoch ergibt sich 

die Bedeutung, dass „heinz“ selbst, und nicht sein „schweif“ derjenige ist, der, anstatt in 

„brigitte“ (und nicht in ihre „möse“), in ein Sack voll mit stacheln reingehen sollte. 

Daraus lässt sich der Schluss ziehen, dass bei der Übersetzung „schweif“ durch „heinz“ 

und „möse“ durch „brigitte“ ersetzt wurde. Auch im nächsten Beispiel ist es zu sehen, 

dass es von der Übersetzerin gemieden wurde, ohne Umschreibung das Wort „muschi“ 

zu übersetzen:  

 

was susi nicht sagt, woran sie aber denkt, ist ein jungakademiker, der, wenn er jetzt 

sofort am horizont auftauchen würde, susis herz und hand sowie ihre kleine 

susimuschi offen und weit wie ein scheunentor finden würde (LH: 176). 

 

susi’nin söylemediği bir şey var; o da eğer ufukta genç bir akademisyen 

görünseydi, susi bütün benliğiyle onun olurdu (SK: 161-162). 

 

Die türkische Übersetzung besagt, dass Susi sich ganz ihm hingeben würde, wenn sie 

auf einen jungen Akademiker stoßen würde. Somit wird die Aussage Jelineks verkürzt 

und das Wort „muschi“ ausgeblendet. Es lässt sich erneut feststellen, dass die 

Bezeichnung „möse“ in der Übersetzung ausgelassen wird, wie auch das folgende 

Beispiel vergegenwärtigt: 

 

paula hat sich sehr auf die liebe gefreut, die sie aber nicht bekommt. noch lange, 

nachdem erich wieder gegangen ist, sucht paula zwischen den pfosten, in der 

vergammelten futterkrippe, im heu und in der jauchenrinne nach der liebe. aber 

paula tut nur die möse weh (LH: 117). 

 

Die Übersetzung lautet wie folgt:  

 

paula kendisine verilecek sevgiden dolayı sevinçlidir. ancak paula’ya sevgi 

haricinde olan her şey verilecektir. Erich gittikten uzun bir süre sonra bile paula 

hâlâ sevgiyi aramaktadır. ama paula hiçbir şey bulamayacaktır (SK: 107). 



82  

Gleiche Entscheidungen der Übersetzerin sind auch an anderer Stelle in der 

Übersetzung zu finden, wie z.B. auf Seite 107 im Ausgangstext und ihre Übersetzung 

auf Seite 97.  

Nur wurde zweimal das Wort „vagina“ (LH: 71) als „vajina“ (SK: 64) ins 

Türkische übersetzt, was auch nur die einzige Beschreibung des weiblichen 

Geschlechtsorgans ist. Das Wort „schwanz“ auf der anderen Seite wurde mehrheitlich 

übersetzt, aber vereinzelt auch ausgelassen, wie es bei der Übersetzung von dem Satz 

„Susi wird den schwanz fest in die möse und das familienleben fest in den kopf 

gepflanzt bekommen” (LH: 107) zu sehen ist. Dasselbe ist auch im folgenden Beispiel 

der Fall: 

 

das mißverständnis brigittes besteht darin, das susi sehr wohl ihre interessen einem 

kleinen kinde unterordnen könnte, wenn das kind nur aus dem richtigen schwanze 

quillt. 

der schwanz von heinz wäre der falsche. er vermag selbst der grobschlächtigen 

brigitte kaum empfindungen abzuringen (ebd.: 160-161).  

 

Diese Stelle wurde im Zieltext wie folgt übersetzt: 

 

brigitte her zamanki gibi yanılmaktadır. çünkü susi doğru insanın çocuğunu 

dünyaya getirdiğinde, bütün ilgisini bebeğine verecektir. 

heinz brigitte’nin bile beklentilerini karşılayamamaktadır (SK: 148). 

 

Wie oben erwähnt, wurde das Wort “schwanz” größtenteils übersetzt. Hier sollte jedoch 

hervorgehoben werden, dass kein einheitlicher Begriff von der Übersetzerin benutzt 

wurde. Der Begriff wurde entweder als „ufaklık“ (der Kleine), „ufak erich“ (der kleine 

erich) oder auch „penis“ (Penis) übersetzt, wobei letztere nicht der Umgangssprache 

entspricht und somit keine adäquate Übersetzung widerspiegelt:   

 

die mutti ist ins kino gegangen, und hereintritt heinz, und sein schwanz züngelt auf 

brigitte los (LH: 69).  

 



83  

heinz’ın annesi sinemaya gitmiştir ve heinz ufaklığıyla brigitte’nin üstüne gitmeye 

hazırdır (SK: 63). 

 

der atem des lebens bzw. der schwanz von erich hat paula gestreift und nicht nur 

gestreift (LH: 120). 

 

hayatın nefesi ya da erich’in penisi paula’ya değmiştir. ve açıkçası sadece 

değmekle de kalmadığını düşünmek mümkündür (SK: 111). 

 

das eine tut nur dem schwanz gut, es geht nicht bis ins hirn, wohin die 

geschwindigkeit geht, die dem ganzen körper guttut (LH: 146). 

 

biri sadece ufak erich’i mutlu ediyor ama diğeri, yani motoru, bütün bedenine iyi 

geliyor, bu büyük bir şey! (SK: 133) 

 

Es ist bemerkenswert, dass in der türkischen Übersetzung für das weibliche 

Geschlechtsorgan kein umgangssprachlicher Begriff verwendet worden ist, wie es beim 

Ausgangstext der Fall ist. Hier lässt sich fragen, weshalb diese Strategie präferiert wird, 

ob dies eine persönliche Entscheidung der Übersetzerin ist oder ob hier eine Zensur 

vom Auftraggeber folgt. Dabei sollte man aber bedenken, dass Letzteres aus dem Grund 

keine Option bilden könnte, da eine Zensur auch die Übersetzung des männlichen 

Geschlechtsorgans nicht folgen würde. Doch wenn man die türkische Kultur in Betracht 

zieht, in welcher wie in vielen anderen Kulturen hauptsächlich das Patriarchat 

dominiert, ist diese Option auch nicht ganz auszuschließen. Doch in Übersetzungen 

spielt meistens die persönliche Entscheidung der ÜbersetzerInnen hier eine 

entscheidende Rolle. Entscheidend und relevant ist hier, dass in beiden Fällen das 

Feminine in der Übersetzung nicht allzu sichtbar gemacht und somit diese Eigenschaft 

im Zieltext ausgeblendet wurde. 

 Wie auch schon bereits erwähnt, drehen sich Jelineks Werke hauptsächlich um 

Themen wie die Unterdrückung der Frau, Gewalt und Macht und die 

Klassengesellschaft. Dies betrifft besonders das Werk Die Liebhaberinnen. Die 

Unterdrückung der Frau und die Frau als Zweitklasse werden durch die Sprachkunst 



84  

und Aussagekraft Jelineks im Ausgangstext recht deutlich. Hier werden Frauen als 

solche beschrieben, die nur durch die Heirat einen Status in der Gesellschaft einnehmen 

können. Außerdem haben sie keine andere Auswahl bzw. Zukunft. Mit anderen Worten 

ausgedrückt, die Existenz der Frau hängt unmittelbar an einem Mann ab, da sie im 

Besitz des Mannes einen Sinn erhält, wie in der folgenden Stelle zur Sprache gebracht 

wird: 

 

die hauptschule ist beendet, die männer im dorf sind entweder holzarbeiter oder sie 

werden tischler, elektriker, spengler, maurer oder sie gehen in die fabrik oder sie 

versuchen tischler, elektriker, spengler, maurer oder fabrikarebeiter und gehen 

dann doch in den wald und werden holzarbeiter. die mädchen werden ihre frauen 

(LH: 15). 

 

Dieser Abschnitt wurde von Ağırbaş im Türkischen folgend wiedergegeben: 

 

ortaöğretimi bitmiştir; köydeki erkekler ya oduncu, marangoz, elektrikçi muslukçu, 

duvarcı olmuştur ya da fabrikaya işçi olarak girmişlerdir. ya da marangoz, 

elektrikçi muslukçu, duvarcı veya fabrikada işçi olmaya çalışırlar ve sonunda yine 

ormana giderler ve oduncu olurlar. kızlarsa onların kadınları olur (SK: 15). 

 

Ağırbaş hat in diesem Beispiel sowohl die sprachlichen, als auch die lexikalischen 

Eigenschaften der Autorin beibehalten. Auf einer ironischen Weise wird der einzige 

Status, das Höchste, was die Frauen erreichen können, auch in die Zielsprache 

übertragen. Dass der Mann der Frau überlegen ist, wird von Jelinek auf ironische Weise 

im Roman anhand Paula und Brigitte und deren Männern Erich und Heinz deutlich 

gemacht, was auch im nächsten Beispiel zu erkennen ist. Brigittes Gefühle, ihre 

Bereitschaft für die Loyalität wird der Gefühlslosigkeit und Untreue von Heinz 

entgegengestellt. 

 

Brigitte, deren haar heute wieder glänzt, das es in den augen wehtut, liebt heinz so 

sehr, das etwas in ihr zerbrechen würde, wenn heinz sie wegwirft. ich liebe dich, 

sagt sie in der art ihrer lieblinge von film, funk, fernsehen und schallplatte. ich 



85  

weiß nicht, ob es für ein ganzes leben reicht, sagt heinz, ein mann will viele 

frauen genießen. ein mann ist anders (LH: 30). 

 

In der Übersetzung lautet dieser Satz folgenderweise: 

 

Bugün yine saçları parlayan brigitte’yi heinz gerçekten seviyor ve onu bıraktığında 

ona çok acı vereceğini biliyor. brigitte heinz’a en sevdiği filmlerdeki ve 

parçalardaki gibi onu sevdiğini söylüyor. heinz bunun bir ömür boyunca yetip 

yetmeyeceğini soruyor. ne de olsa bir erkek hayatı boyunca birçok kadının 

tadına bakmak ister. bir erkek daha farklıdır (SK: 27). 

 

Auch in der türkischen Übersetzung wurde die Aussage, dass ein Mann anders als eine 

Frau ist, im Türkischen betont. Auch sticht in der Übersetzung die Untreue der Männer 

hervor, die die Frauen als ein Konsumwesen ansehen. Dies wird in der folgenden 

Aussage im Ausgangstext deutlicher: Hier stellt Jelinek in all seiner Wahrhaftigkeit die 

Frau als Gegenstand dar, welcher von Männern ausgenutzt wird. Doch werden sie von 

denselben Männern wiederum beurteilt, weil sie sich ausnutzen lassen. 

 

Und viele andere, u.v.a. und alle brauchen sie ununterbrochen frauen und 

verwenden sie auch, aber selber wollen sie auf keinen fall eine schon gebrauchte 

frau kaufen und weiterverbrauchen. nein. das wird dann schwierig. weil wo 

nimmt man ungebrauchte frauen her, wenn frauen dauernd verbraucht werden? 

es gibt keine prostitution, es gibt aber eine menge unehelicher kinder, die, die hätte 

es nicht machen dürfen, sie hat es aber gemacht, dabei hat man es ihr gemacht, man 

hat es ihr gründlich besorgt, und jetzt steht sie da und muss selber die arbeit 

machen, auch die arbeit, die sonst der mann macht, und das kind bleibt bei der 

haßaufmutterundkinderfüllten oma. gebrauchte frauen werden selten und wenn, 

dann vom erstverbraucher genommen (LH: 18-19). 

 

Dieser Absatz wurde von Ağırbaş ins Türkische wie folgt übersetzt:  

 

Ve daha birçoğu… hepsinin kadına ihtiyacı var, hepsi bir kadını kullanacak, ama 

kendileri kullanılmış bir kadını satın almak istemeyecektir. asla! bu biraz zor 



86  

olacak. eğer kadınlar sürekli kullanılıyorsa, kullanılmamış kadın nereden 

bulunabilir ki? fahişelik yok ama yine de evlilik dışı birçok çocuk var. bunu 

yapmaması gerekirdi, ama yaptı! şimdi erkeğin yapması gereken işleri de o 

yapmalı. ve çocuğa, evlilik dışı olan bu çocuğa anne ve çocuk nefretini taşıyan 

anneanne bakacaktır. kullanılan kadınlar çok az da olsa ilk kullanan tarafından 

satın alınır (SK: 17). 

 

Wie im Zitat explizit betont, wird die Frau selbst für schuldig gehalten, dass sie sich 

‚gebrauchen‘ lässt, obwohl sie eigentlich von Männern dazu gezwungen wird. Doch im 

Endeffekt ist meist die Frau diejenige, die selbst für das Kind verantwortlich gemacht 

wird. Es lässt sich u.a. anhand der Hervorhebung im obigen Zitat feststellen, dass außer 

weiterverbrauchen alle Wörter ins Türkische übersetzt worden sind. Durch die 

Auslassung von weiterverbrauchen in der türkischen Übersetzung geht, wenn auch nur 

minimal, die Bedeutung verloren, dass Frauen mehr als einmal verbraucht werden. Die 

Gefahr, dass Frauen verbraucht werden, fängt in dem Dorf, in dem die ganze Geschichte 

in Die Liebhaberinnen abspielt, schon im jungen Alter an, da nämlich „ab 13 kein 

mädchen mehr sicher vor ihnen [ist], das allgemeine wettrennen beginnt, und die 

hörner werden abgestoßen, von welchem vorgang das ganze dorf widerhallt“ (LH: 

17).  Diese Aussage wurde als „on üçünden sonra köydeki hiçbir kız güvende olmaz. 

erkekler kızların peşinde koşmaya başlamıştır bile“ (SK: 16) in die Zielsprache 

übersetzt, wobei nicht zu übersehen ist, dass sie verkürzt wurde. Der ganze Ablauf 

wurde im Türkischen verharmlost, indem „und die hörner werden abgestoßen“, 

weggelassen wurde, wobei hörnern hier eine zweite Bedeutung haben könnte und zwar 

das männliche Geschlechtsorgan. In der Übersetzung wurde demzufolge das Sexuelle 

bei der Aussage ausgeblendet. 

Den Frauen wird in ihrer Kindheit gar nicht beigebracht, dass auch sie eine eigene 

Meinung haben können, sondern es wird von ihnen erwartet, dass sie sich den 

gesellschaftlichen Strukturen und Normen anpassen. Auch die Darstellung der Frau als 

ein „Nichts“ wird oftmals wiederholt. Der Mann wird als ein der Frau überlegenes, als 

ein einzigartiges Wesen beschrieben, von dem die Frau abhängig ist.  Dies ist auch in 

der folgenden Aussage im Ausgangstext zu sehen: 



87  

 

heinz ist etwas, brigitte ist nichts, was nicht andre ohne mühe genauso sein 

könnten. heinz ist unverwechselbar, und man hat heinz auch oftmals nötig, 

z.b. bei einem leitungsschaden oder wenn man etwas liebe braucht. brigitte ist 

austauschbar und unnötig. heinz hat eine zukunft, brigitte hat nicht einmal eine 

gegenwart (LH: 12). 

 

In der türkischen Übersetzung wurde dieser Abschnitt folgenderweise 

wiedergegeben: 

 

heinz bir şey, brigitte ise başkalarının da çaba harcamadan olabileceği hiçbir 

şey. heinz kimseyle karıştırılamaz. ona birçok yerde ihtiyaç duyulur. örneğin 

bir elektrik sorununda ya da bir sevgiye ihtiyaç duyulduğunda. brigitte 

değiştirilebilir ve gereksizdir. heinz’ın bir geleceği vardır, brigitte’nin bugünü 

bile yoktur (SK: 13). 

 

Wie aus der Übersetzung zu entnehmen ist, hat Ağırbaş in diesem Beispiel sowohl die 

sprachlichen, als auch die lexikalischen Eigenschaften der Autorin beibehalten. Im 

Ausgangstext wird auf die Unwichtigkeit und Nutzlosigkeit der Frau aufmerksam 

gemacht, was in der türkischen Übersetzung auch betont wurde. Es sticht in der 

Übersetzung die Wertlosigkeit der Frau hervor, wobei der Mann als ein Wesen 

dargestellt wird, der sowohl für materielle Dinge („z.b.bei einem leitungsschaden“, im 

Türkischen „örneğin bir elektrik sorununda“) als auch für seelische Dinge („oder wenn 

man etwas liebe braucht“, im Türkischen „ya da bir sevgiye ihtiyaç duyulduğunda“) 

„gebraucht“ wird. Die Abhängigkeit der Frau von ihrem Mann wird im nächsten 

Beispiel deutlicher: Hier realisiert der Mann die Tatsache und bekommt etwas Neues 

und Schönes zu fühlen, nämlich das Gefühl, dass jemand von ihm abhängig ist: 

 

paula sagt ich brauche dich erich und unser gemeinsames kind braucht dich 

auch, vielleicht sogar nötiger als ich dich brauche, erich, wo ich dich schon so 

nötig brauche! […] erich erfasst, daß auf einmal seine entschlüsse und handlungen 

für einen andren wichtig geworden sind. daß jemand von ihm ABHÄNGIG ist. 



88  

daß jemand ihm in gewisser weise AUSGELIEFERT ist. das gibt ein schönes 

neues gefühl. Erich will das neue gefühl auf seine brauchbarkeit hin testen (LH.: 

134). 

  

Diese Aussage liest sich in der türkischen Übersetzung folgendermaßen: 

 

paula erich’e ona çok ihtiyacı olduğunu söyler, hatta doğacak olan bebeklerinin 

erich’e kendisinden daha çok ihtiyacı olduğunu söyler. artık önemli olan paula 

değildir, önemli olan bebeğin babasına ihtiyacı olmasıdır. erich birden verdiği 

kararların ve bulunduğu davranışların bir başkası için önemli olmaya başladığını 

hisseder. artık birisinin kendisine BAĞIMLI olduğunu fark eder. Birisinin bir 

şekilde artık sadece kendisine AİT olduğunu anlar. bütün bu düşünceler insanda 

hiç tanıdık olmayan duyguların ortaya çıkmasını sağlar. erich kendisinde ortaya 

çıkan yeni duyguların tadını çıkarmak ve bu duyguların kullanılabilirliğini test 

etmek ister (SK: 123). 

 

Wie auch aus dem Beispiel gefolgert werden kann, wird die Frau in der Gesellschaft als 

Mensch zweiter Klasse angesehen, die abhängig von ihrem Mann ist. Anhand der 

Übersetzung von Ağırbaş ist zu entnehmen, dass sowohl die sprachlichen, als auch die 

lexikalischen Eigenschaften der Autorin beibehalten worden sind. Auch in der 

türkischen Übersetzung kommt die Abhängigkeit der Frau und dass sie dem Mann 

ausgeliefert ist durch die Übersetzung von „abhängig“ als „bağımlı“ und „ausgeliefert“ 

als „ait“ durch das Beibehalten vom Stil stark zur Geltung.  

Die Frau wird in Jelineks Die Liebhaberinnen auf ihr Körper reduziert und als 

Gegenstand gesehen. Sie hat keine andere Wahl oder überhaupt, nicht das Recht, selbst 

über etwas zu entscheiden. Sie ist ein ‚Gegenstand‘, für die entschieden wird, welches 

auch im folgenden Beispiel im Ausgangstext deutlich zu sehen ist: 

 

dieser roman handelt vom gegenstand paula. über den gegenstand paula 

bestimmt erich, über dessen körperkräfte wieder andre bestimmen, bis sich seine 

ein geweide einem frühen tod entgegenzersetzen, bei dem der alkohol das seine 



89  

leistet. erich bestimmt über das leben von paula und das leben von seiner tochter 

susanne (LH: 169). 

 

Dieser Textausschnitt lautet im Türkischen wie folgt: 

 

bu romanda ana tema paula’nın varlığıdır. 

paula’nın varlığı hakkında karar veren kişi erich’tir. erich için de başkaları 

karar verecektir. en önemlisi de genç yaşta ölümü getirecek olan alkol unsuru 

erich’in varlığını etkileyecektir. erich paula’nın ve kızı susanne’nin hayatı 

hakkında karar verebilecektir (SK: 156). 

 

In der Übersetzung wird das Wort „gegenstand“ ausgeblendet. Anstatt vom 

„Gegenstand Paula“ zu sprechen, ist hier vom „paula’nın varlığı“, also dem „Dasein 

bzw. Wesen Paula“ die Rede, wobei diese Übersetzung mit der Bedeutung von 

„Gegenstand“ nicht übereintrifft. Im Zieltext wird Paula somit nicht als Gegenstand 

verstanden, wobei dies im deutschen Ausgangstext der Fall ist und von Jelinek durch 

die Wiederholungen des Wortes betont wird. 

Nicht nur durch spezielle Beschreibungen und Wörtern, sondern auch durch 

experimentelle Schreibverfahren verweist Jelinek auf die Unterdrückung der Frau. Das 

ruhige und monotone Leben der Frauen z.B. wird dargestellt, indem Jelinek nicht auf 

die Klein- und Großschreibung achtet. Auch die Namen der Hauptpersonen im Roman 

werden kleingeschrieben oder nur der Anfangsbuchstabe wird benutzt, so, als wolle die 

Schriftstellerin damit zeigen, dass diese Personen nicht als Individuen in der 

Gesellschaft fungieren. Außerdem macht Jelinek von Wort- und Satzwiederholungen 

Gebrauch, um das eintönige, unwichtige Leben der einzelnen weiblichen Charaktere 

hervorzuheben. Hierzu können folgende Beispiele genannt werden: 

 

[…] vorher war das Leben nur arbeit, das haus, der haushalt, die freundinnen, 

arbeit, die arbeit zu hause und die arbeit in der schneiderei […]. dies wird jetzt 

aber ausgelöscht, und die liebe ist da, […]. die arbeit, das haus, der haushalt, die 

freundinnen, die arbeit, die arbeit zu hause in der schneiderei sind noch zwar 

immer da, die gehen nicht von selber, von einem tag zum anderen, aber außerdem 



90  

ist noch die liebe da, hurra, das wichtigste im menschl. leben und nun auch das 

wichtgste in paulas leben (LH: 46). 

 

Die türkische Übersetzung von Ağırbaş zu den hervorgehobenen Stellen ist wie folgt: 

 

çünkü önceleri hayat sadece iş, ev, ev işleri, kız arkadaşlar, iş, evdeki işler ve 

terzi dükkânındaki işler anlamına gelmekteydi. yani yanlış ya da 

tamamlanmamış olan bir hayat… ama şimdi bütün bunlar geride kalmıştır, ve aşk 

nihayet gelmiştir, ve nihayet paula artık bir insan! 

iş, ev, ev işleri, kız arkadaşlar, iş, evdeki işler ve terzi dükkânındaki işler hâlâ 

var, bunlar bugünden yarına hemen kaybolmazlar. ama şimdi bir de aşk gelmiştir, 

oh be! insan hayatında ve paula’nın hayatında en önemli olan “o“ şey… (SK: 41) 

 

Auch durch die obige türkische Übersetzung bekommen die Zieltextrezipierenden das 

monotone, unwichtige Leben der Frauen zu fühlen. Als Beispiel dazu, dass die 

Hauptpersonen nicht als Individuen in der Gesellschaft fungieren, ist u.a. folgende 

Aussage zu betrachten: 

 

b. ist landschaftlichen schönheiten gegenüber taub. b. ist nicht fähig zur 

schönheitsaufnahme, b. ist ganz zusammengedreht, gekrampft wie ein strick. b. ist 

ein fester haufen haß. für b. gibt es nichts schönes, nur etwas, das man bekommen 

will und muß (LH: 86). 

 

Diese Stelle wurde von Ağırbaş ins Türkische wie folgt übersetzt: 

 

b. doğal güzelliklere karşı duyarsızdır. b.‘nin içinde sadece nefret vardır. b. her 

zaman kendisini kasar. b. için önemli olan, bir şeyi istemek ve ona sahip 

olabilmektir (SK: 78). 

 

Auch der Schreibstil von Jelinek im Ausgangstext, in der sie alle Wörter kleinschreibt 

und nur den Anfangsbuchstaben der Namen der Hauptpersonen des Romans benutzt, 



91  

wurde in der Übersetzung von Ağırbaş beibehalten. Somit wurde wieder auf das 

Monotone und die Unwichtigkeit der Personen im Roman aufmerksam gemacht. 

In Die Liebhaberinnen stellt Jelinek die gesellschaftliche Lage von den 

Protagonistinnen Brigitte und Paula dar. Die Frau wird hier jedoch nicht sofort als 

Opfer in der patriarchalen Gesellschaft geschildert, sondern als Mittäterinnen der 

Männer, die die Frauen unterdrücken. Dies ist z. B. im folgenden Beispiel zu sehen, in 

der auch die Machtstrukturen in der Sprache zu erkennen sind: 

 

paula verschränkt die arme, die bald ihr kind halten werden, unter ihrem kopf, der 

bald auf ihr kind herunterschauen wird, und hofft, daß es wenigstens ein bubi 

und nicht ein mädi wird. 

hoffentlich wird es ein bubi und nicht ein mädi, hofft paula (LH: 158). 

 

Diese Aussage aus dem Ausgangstext wurde ins Türkische wie folgt übersetzt: 

 

paula yakında bebeğini tutacak olan kollarını, yakında bebeğine bakacak olan 

gözlerinin üstüne koymuştur. paula çocuğunun en azından erkek olmasını diler. 

lütfen kız olmasın!  (SK: 145) 

 

Wie der Aussage „und hofft, daß es wenigstens ein bubi und nicht ein mädi wird. 

hoffentlich wird es ein bubi und nicht ein mädi, hofft paula“ (LH: 158) aus dem 

Ausgangstext zu entnehmen ist, erhofft sich Paula einen Jungen und möchte kein 

Mädchen haben. Mit diesem Wunsch unterstützt sie somit die patriarchale Denkweise, 

nämlich dass ein Junge einem Mädchen auf jeder Hinsicht überlegen ist. Die 

Demütigung des Weiblichen steht im Mittelpunkt. In der türkischen Übersetzung wird 

diese Denkweise auch unterstützt, indem durch „paula çocuğunun en azından erkek 

olmasını diler. lütfen kız olmasın!“ (Sk:145), übersetzt „Paula erhofft sich, dass ihr 

Kind wenigstens ein Junge wird. Es soll bitte kein Mädchen werden!“ der Wunsch 

betont wird.  

Als nächstes Beispiel, in dem die Frau als Komplizin des Mannes dargestellt wird, 

soll folgende Aussage im Ausgangstext betrachtet werden: 

 



92  

heinz läßt bei brigitte keinen zweifel daran, wer jetzt der herr im hause ist. brigitte 

ist froh, endlich einen herrn zu haben. wenn man so lange herrenlos war, ist es 

eine erleichterung, wenn man ein gutes herrchen gefunden hat (LH: 175). 

 

Diese Aussage liest sich in der türkischen Übersetzung folgendermaßen: 

 

heinz’ın, evde kimin söz sahibi olacağını söylemesine gerek yoktur. brigitte en 

nihayetinde bir beyinin olmasından çok hoşnuttur. uzun bir zaman sahipsiz 

olunca, iyi bir sahip bulunduğunda insanın üstünden büyük bir yük kalkıyor (SK: 

161). 

 

Dieses Beispiel vergegenwärtigt, dass sich Brigitte freut, endlich einen „Herrn“ zu 

haben, da der Umstand „herrenlos“ zu sein nichts Gutes für sie war, doch da sie jetzt ein 

„Herrchen“ gefunden hat, fühlt sie sich erleichtert. Die Aussage „brigitte ist froh, 

endlich einen herrn zu haben“ im Ausgangstext wurde als „brigitte en nihayetinde bir 

beyinin olmasından çok hoşnuttur“ in der Zielsprache wiedergegeben. Ağırbaş hat in 

diesem Beispiel sowohl die sprachlichen, als auch die lexikalischen Eigenschaften der 

Autorin beibehalten. Das Wort „herr“ wurde ins Türkische als „bey“ übersetzt, was eine 

Entsprechung ist, worunter der Ehemann der Frau verstanden wird. In den nächsten 

Aussagen wird jedoch das Wort „herr“ in „herrenlos“ und „herrchen“ als „sahip“ bzw. 

„sahipsiz“ übersetzt, was im Deutschen „Besitzer“ bzw. „besitzerlos“ bedeutet. Diese 

Übersetzung von Ağırbaş betont nochmals die Position der Frau und in welcher 

Beziehung der Mann zu ihr steht, nämlich der des Besitzers. Es wird als vorteilhaft 

angesehen, dass die Frau sich in einer niedrigeren Position im Gegensatz zu dem Mann 

befindet und dass er ein gewisses Prestige und eine Überlegenheit besitzt. Beide 

Aussagen aus Die Liebhaberinnen zeigen, dass die Protagonistinnen den 

gesellschaftlichen Grenzen, in die sie sozusagen eingebettet sind, eigentlich gar nicht 

entkommen möchten.  

 Wie bereits erwähnt, macht Jelinek in „Die Liebhaberinnen“ von 

Wiederholungen Gebrauch, um zu zeigen, wie monoton das Leben der einzelnen 

Personen abläuft. Sie möchte auch mit dieser Sprachkunst die einzelnen Ereignisse 



93  

betonen und hervorheben und den Zieltextrezipienten darauf aufmerksam machen. Dies 

ist auch im folgenden Beispiel sichtbar:  

 

gebrauchte frauen werden selten und wenn, dann vom erstverbraucher genommen. 

dann müssen sie sich ihr leben lang anhören: wenn ich dich nicht genommen hätte, 

hätte dich kein andrer mehr genommen, und du hättest schauen müssen, wo du das 

geld fürs kind hernimmts, so habe ich dich im letzten moment doch noch 

genommen, und du kannst jetzt das geld von mir nehmen, nachdem ich mir das 

geld für den alkohol vorher genommen habe, und dann kann ich dich ohne 

schwierigkeiten dafür nehmen so oft ich will, aber, das unsre tochter keiner 

widerrechtlich nimmt und benützt, da paß ich auf, daß sie nich so eine wie ihre 

mutter wird, die sich schon VORHER hat nehmen lassen (LH: 19). 

 

Wie im obigen Zitat zu sehen ist, besteht eine Wiederholung des Verbes nehmen. Sie 

wird größtenteils im Bezug auf die Frau benutzt. Die Frau ist diejenige, die vom Mann 

‚genommen‘ wird. Das Verb nehmen im Zusammenhang mit der Frau hat hier jedoch 

verschiedene Bedeutungen. Bei „gebrauchte frauen werden selten und wenn, dann vom 

erstverbraucher genommen” und „hätte dich kein andrer mehr genommen, und du 

hättest schauen müssen, wo du das geld fürs kind hernimmts, so habe ich dich im letzten 

moment doch noch genommen” hat das Verb nehmen die Bedeutung „in seinen Besitz 

bringen”16. Die Bedeutung bei “und dann kann ich dich ohne schwierigkeiten dafür 

nehmen so oft ich will, aber, das unsre tochter keiner widerrechtlich nimmt und 

benützt, da paß ich auf, daß sie nich so eine wie ihre mutter wird, die sich schon 

VORHER hat nehmen lassen” (LH: 19) kann das Verb als „(mit einer Frau) koitieren” 

definiert werden. Auch hier wird betont, dass die Frau wie ein Gegenstand in den Besitz 

des Mannes genommen wird und von ihm sexuell missbraucht wird. Dieser Absatz 

wurde ins Türkische folgendermaßen übersetzt: 

 

kullanılan kadınlar çok az da olsa ilk kullanan tarafından satın alınır. tabi bu 

durumda hayatları boyunca şu sözleri dinlemek zorunda olacaklar: eğer ben seni 

 
16 Diese und die folgenden Definitionen wurden dem Duden entnommen: 

<https://www.duden.de/rechtschreibung/nehmen> (Zugriff zuletzt: 21. Juni 2021) 

https://www.duden.de/rechtschreibung/nehmen


94  

almasaydım seni kimse almazdı, o zaman da kızına bakacak parayı nereden 

bulurdun bilmem, ama şimdi parayı sana ben vereceğim. tabi ilk önce kendi alkol 

paramı aldıktan sonra ve seni istediğim zamanlarda kullanabilirim ama kızımın 

senin gibi olmasına izin vermem, kendisini ÖNCEDEN kullandırtmasına… asla! 

(SK: 17-18) 

 

Abgesehen davon, dass der Textausschnitt von der Übersetzerin verkürzt übersetzt 

wurde, wurde keine einheitliche Übersetzung für das Verb nehmen im Türkischen 

benutzt. Bei „kullanılan kadınlar çok az da olsa ilk kullanan tarafından satın alınır“ 

bedeutet satın almak (satın alınır) ins Deutsche übersetzt kaufen. Hier wird die Frau 

vom Mann gekauft, was aber nicht mit der Aussage im deutschen Ausgangstext 

übereinstimmt. Bei „eğer ben seni almasaydım seni kimse almazdı” hat das Verb 

almak (almasaydım; almazdı) auch wie im deutschen Ausgangstext die Bedeutung in 

seinen Besitz bringen. Beim letzten Satz „tabi ilk önce kendi alkol paramı aldıktan sonra 

ve seni istediğim zamanlarda kullanabilirim ama kızımın senin gibi olmasına izin 

vermem, kendisini ÖNCEDEN kullandırtmasına… asla!” hat das Verb kullanmak 

(kullanabilirim; kullandırtmasına) zwei Bedeutungen: Sie kann entweder als „(mit einer 

Frau) koitieren”, womit auch der sexuelle Gebrauch der Frau beibehalten wird, oder 

„(für einen bestimmten Zweck) benutzen, verwenden“ interpretiert. Beim letzteren kann 

als Zweck für die Benutzung sowohl der sexuelle, aber auch der seelische oder 

psychologische Gebrauch gemeint sein. Auf Bedeutungsebene wird von der 

Übersetzerin das, was im deutschen Ausgangstext von Jelinek beabsichtigt wurde, im 

türkischen Zieltext zwar beibehalten, jedoch ist dasselbe für die sprachliche Ebene nicht 

zu sagen. Die Absicht Jelineks, mit der sie durch die Wiederholung des Verbs nehmen 

im Ausgangstext hatte, nämlich das Monotone, wurde im Türkischen ausgeblendet, da 

drei verschiedene Verben für das Wort nehmen in der Übersetzung benutzt wurden. 

 Wie aus dem letzten Beispiel zu entnehmen ist, trifft es nicht immer zu, dass die 

Übersetzerin auf sprachlicher und lexikalischer Ebene im Türkischen der 

Ausgangstextautorin gleicht, wie im Folgenden zu sehen ist: „brigitte will sich nicht 

verhärten, sondern schwängern lassen” (LH: 119) heißt die Aussage von Jelinek im 

Ausgangstext. Bei „sich schwängern lassen” liegt die Betonung eigentlich auf Heinz, 



95  

der derjenige ist, der dafür sorgt, dass Brigitte schwanger wird. In der türkischen 

Übersetzung lautet dieser Satz jedoch „brigitte katılaşmak istemiyor, onun istediği 

hamile kalmak“ (SK: 109), wobei hamile kalmak im Deutschen die Bedeutung 

schwanger werden hat. Zwischen „sich schwängern lassen“ und „schwanger werden“ ist 

demzufolge ein großer Unterschied. Hier wird die Intention der Autorin, nämlich die 

Ausbeutung der Frau im sexuellen Sinne sichtbar zu machen, im Türkischen 

bedeutungsmäßig nicht widerspiegelt. 

 Es kommt sogar in der Übersetzung vor, dass Ağırbaş Ergänzungen im Zieltext 

macht, welche im deutschen Original gar nicht vorhanden sind. So heißt es z.B. im 

Türkischen: 

 

bu arada paula terziliği bırakmıştır. zaten ne kadar da gereksiz olan bir işti, o. 

sonuçta insan aşkı bulunca, kendisine bir eş bulunca, gerçek olmayan her şey ne 

kadar da anlamsızlaşıyor. meslekler kadınları kadın yapmaz, hayır! kadınları 

kadın yapan bir erkektir, ailedir, çocuklardır… terzilik yaparak yakalanamayan 

MUTLULUK ancak bir erkek sayesinde olur (SK: 59). 

 

Die Aussage „meslekler kadınları kadın yapmaz, hayır! kadınları kadın yapan bir 

erkektir, ailedir, çocuklardır”, welche übersetzt “es sind nicht Berufe, die die Frauen zu 

Frauen machen, nein! Was die Frauen zu Frauen macht, sind Männer, Familie, Kinder”. 

Jedoch kommt im deutschen Ausgangstext solch ein Satz nicht vor: 

 

während die schneiderei überflüssig ist, nicht hierher gehört, gar nicht hätte 

auftreten müssen, sowieso bald wieder in der versenkung verschwinden wird, nicht 

mehr zählen wird, während diese schneiderei völlig unwesentlich ist, verglichen 

mit dem leben und der liebe darin, während diese schneiderei überhaupt keinen 

sinn hat, keinen mann ersetzen und eine frau nicht auf einen mann vorbereiten 

kann, einer frau nichts nützt, wenn sie schon einen mann hat und keinen mann 

bringt, wenn sie einen braucht, wenn während diese schneiderei nicht 

GLÜCKLICH macht, was nur ein mann kann (LH: 66). 

 



96  

Es wäre in diesem Zusammenhang nicht falsch zu behaupten, dass die Übersetzerin die 

Rolle der Autorin übernimmt, indem sie, wie auch Jelinek, die Ironie nutzt und ohne die 

Unterdrückung der Frau und die zweitrangige Frau zu kritisieren, die herrschende 

Meinung der Gesellschaft im Bezug auf Mann und Frau in die Übersetzung mit 

einbezieht. Hier versucht die Übersetzerin auf sprachlicher Ebene den 

Zieltextrezipierenden die Ungleichheit der Geschlechter in der patriarchalen 

Gesellschaft deutlich zu machen. Nicht die Selbständigkeit der Frau ist das Wichtige, 

sondern dass sie abhängig vom Mann ist und sie erst dann zu Frau wird, wenn sie einen 

Mann, eine Familie und Kinder hat. Diese Auffassung bzw. weltanschauliche 

Einstellung kommt in der folgenden Stelle explizit zur Sprache:  

 

Die verheiratete heinzschwester schildert, wie es ist, neben sich einen kleinen 

atmenden kindeskörper zu fühlen, ein hilfloses kleines etwas, dieses, eine zeitlang 

werdende, und jetzt endlich gewordene leben, diesen säugling. so klein er ist, hat 

er sie doch endlich zur frau gemacht (LH: 41). 

 

Die türkische Übersetzung dieser Stelle im Text lauter folgend: 

 

Heinz’ın evli ablası, yanında ufacık bir canlının nefes alıp vermelerini dinlemenin 

nasıl bir duyu olduğunu anlatır; oluşması için gereken uzun bir süre ve şimdi 

tamamlanmış olan bir hayatı… evli abla bebek duygusunu anlatır ve tabi 

bebekle gelen kadın olma duygusunu! (SK: 38) 

 

Anhand des deutschen Ausgangstextes wird ersichtlich, dass erst nachdem die 

verheiratete Schwester von Heinz ein Kind zu Welt gebracht hat, sie sich als eine 

richtige Frau wahrnimmt. In der türkischen Übersetzung jedoch liest sich die 

Übersetzung der fettgedruckten Aussage als „die verheiratete Schwester erklärt das 

Gefühl ein Baby zu haben und das Gefühl eine Frau zu sein, die mit der Geburt 

kommt“. Im Ausgangstext wird die Frau mit dem Kind erst richtig zur Frau, im Zieltext 

jedoch kommt mit dem Kind nur das Gefühl eine Frau zu sein. Schlussfolgernd kann 

gesagt werden, dass durch diese Übersetzung die eigentliche bzw. die intentionelle 

Bedeutung in der Übersetzung nicht übertragen wurde. 



97  

 Allgemein betrachtet, kann man sagen, dass im Roman Die Liebhaberinnen die 

Weiblichkeit und Sexualität aus verschiedener Perspektive thematisiert wird. Die 

Frauen im Roman sind der Ansicht, dass sie durch ihre Weiblichkeit, Schönheit und der 

Sexualität vieles erreichen können, indem sie einen Mann erobern, ihn heiraten und 

somit ihr Leben finanzieren können. In diesem Rahmen sind Brigittes Gedanken ein 

gutes Beispiel, da sie versucht andere Frauen zu verhindern, dass sie Heinz emotional 

beeinflussen. Das ist auch der Grund, warum sie Heinz ihren Körper anbietet und ihn 

somit bei sich zu halten versucht.  

 

birigitte weiß, es gibt so viele Frauen, die sich eine fremde, ihre, brigittes zukunft 

zu einer eigenen machen möchten. daher macht sich brigitte lieber selbst zu 

verlängerten gliedmaßen von heinz, zu einem teil vom heinzkörper. 

kaum schießt heinz zu türe herein, schon zielt er auf das sofa, noch ehe er den 

pullover ausgezogen hat, schon hechtet er blindlings los, brigitte fängt den 

ansturm mit ihrem leibe auf (LH: 70). 

 

Diese Aussage lässt sich in der Übersetzung von Ağırbaş wie folgt lesen: 

 

brigitte birçok kadının, birçok yabancı kadının kendi geleceğine talip olduğunu 

bilir. bu nedenle de kendisinin heinz’ın bir oyuncağı konumunda olmasına 

tepki göstermez. 

heinz kapıdan içeriye girer girmez, kazağını bile çıkarmadan brigitte’nin üstüne 

çullanır, brigitte bunu sevgisiyle karşılamaya çalışır (SK: 63). 

 

Wie aus der Übersetzung ersichtlich ist, hat Ağırbaş die im Zitat hervorgehobenen Sätze 

äuquivalent ins Türkische übersetzt, was dazu beigetragen hat, dass keine äquivalente 

Übersetzung besteht. Die Aussage „daher macht sich brigitte lieber selbst zu 

verlängerten gliedmaßen von heinz, zu einem teil vom heinzkörper“ (LH: 70) wurde 

als „bu nedenle de kendisinin heinz’ın bir oyuncağı konumunda olmasına tepki 

göstermez“ (SK: 63) übersetzt, was im Deutschen „deshalb stört es sie auch nicht, dass 

sie sich in einer Position als Spielzeug von Heinz befindet“ bedeutet. Anders 

ausgedrückt, sie ist ein Spielzeug, mit der Heinz machen kann, was er will, mit dem er 



98  

spielen kann, wann er will. Doch im deutschen Ausgangstext ist diese Betonung nicht 

vorhanden. Auch der zweite Satz „brigitte fängt den ansturm mit ihrem leibe auf“ wurde 

nicht korrekt übersetzt. Im Türkischen heißt diese Aussage „brigitte bunu sevgisiyle 

karşılamaya çalışır“ (SK: 63), was ins Deutsche als „Birigitte versucht dies mit ihrer 

Liebe zu empfangen“ übersetzt werden kann. Durch diese Übersetzung verliert der Satz 

ihre Wirkung. Im Ausgangstext empfängt Brigitte Heinz mit ihrem Leib, also mit ihrem 

Körper, und widmet sich ganz nur ihm. Im Zieltext ist dies jedoch nicht der Fall, weil in 

der Übersetzung Brigitte ihn mit Liebe empfängt. Hiermit wurde auch die sexuelle 

Bedeutung des Satzes ausgeblendet. Im Roman wird die Schönheit zum Vorteil der Frau 

bei der Eroberung des Mannes gezeigt, was einen wichtigen Faktor darstellt, um den 

Mann bei sich zu halten. Außerdem ist die Schönheit das einzige Gut, was die Oma als 

Romanfigur sich wünschen kann und was sie als Besitz ansieht: „der eigene mann, der 

opa, haßt die oma […] weil die oma ihr einziges kapital, eine vielleicht einmal 

vorhandengewesene schönheit, längst verloren hat” (LH: 89). In der Übersetzung 

kommt dieser Satz folgend zur Sprache: „ayrıca anneannenin eşi, yani dede, 

anneanneden nefret eder […] bütün bunların dışında anneannenin tek sermayesi olan 

güzelliğini de yitirmiş olması da nefreti beraberinde getirir“ (SK: 81). Auch in der 

Übersetzung wird die Intention Jelineks beibehalten, indem die Frau in den Mittelpunkt 

gesetzt wird. Doch wird hier nicht ihre Identität, sondern ihr Körper und ihre Schönheit 

hervorgehoben. Ein anderes Beispiel hierzu wäre die folgende Aussage: „paula 

schnobert in allen ritzen nach erich, um ihm ihren körper zum geschenk zu machen“ 

(LH: 115). Paula sieht ihren Körper als Geschenk an, als etwas, woran sich Erich 

erfreuen würde. Bei der Übersetzung dieser Aussage „paula her durumda kendisini bir 

hediye paketi gibi süsleyerek hazırladığı hediyeyi erich’e vermeyi ister” (SK: 105) 

macht sich Paula schick wie ein Geschenk, was von Erik wie ein Gegenstand 

angenommen werden soll. Auch wenn Ağırbaş in der Übersetzung Hinzufügungen 

gemacht hat, die im Ausgangstext nicht existieren und somit auf inhaltlicher Basis der 

Autorin nicht treu geblieben ist, bekommt der Zieltextrezipient durch die Übersetzung 

zu verstehen, dass sich Paula als Geschenk ansieht. Im Gegensatz zum Ausgangstext, in 

dem der Körper betont wird, wird im Türkischen die Betonung nicht gemacht, was dazu 

führt, dass die sexuelle Bedeutung bzw. die Frau als Sexobjekt, was ja die Intention der 



99  

Autorin widerspiegelt, in der Übersetzung vorloren geht. Als Beispiel hierzu dient auch 

die Übersetzung der folgenden Stelle im Ausgangstext: 

 

wenn brigitte anschließend ihren heinz ganz und in einem stück im bett hat, daß der 

biergestank in alle richtungen davonspritzt, dann hat sie ein echtes gefühl der 

dankbarkeit, da gehen die froschschenkel wie von geisterhand bewegt von 

selbst auseinander. zu verspüren ist zwar immer noch nichts, aber diese 

unheimliche erleichterung lockert brigitte auf (LH: 120). 

 

Der Ausgangstext wurde ins Türkische wie folgt übertragen: 

 

brigitte yorucu bir günün ardından heinz’ı yatağa atabilirse oldukça rahatlar. bira 

kokularının arasında her ne kadar zevk almasa da, brigitte’nin içi huzur dolar. ne 

de olsa heinz’ı yine kollarının arasına almıştır (SK: 110). 

 

Wie aus dem zielsprachlichen Zitat ersichtlich, hat Ağırbaş diese Stelle nicht äquivalent 

ins Türkische übersetzt. Somit kann die Auffassung vertreten werden, dass sie sich 

gegenüber der Autoin nicht loyal verhalten hat bzw. dass sie dem Ausgangstext in 

diesem Sinne ‚untreu‘ geblieben ist. Im deutschen Ausgangstext sind es die Schenkel 

(„froschschenkel”) von Brigitte, die sich öffnen, als Zeichen dafür, dass sie eine 

sexuelle Tätigkeit begehen werden. Doch in der türkischen Übersetzung sind es die 

Arme, die sich öffnen, was an sich keine sexuelle Bedeutung hat. Brigitte nimmt Heinz 

in die Arme und nicht wie im Ausgangstext zwischen die Beine. Hier lässt es sich wie 

schon erwähnt nochmals fragen, weshalb die Übersetzerin dies so übersetzt hat, ob es 

eine persönliche Entscheidung war oder ob hier bewusst eine Zensur angewendet 

wurde. Obwohl diese Fragen nicht beantwortet werden können, kann gesagt werden, 

dass diese Übersetzungsstrategie ein Zeichen dafür ist, dass der Zieltextrezipient das 

Sexuelle an der Aussage nicht mitbekommen kann und dass die Intention Jelineks somit 

ausgeblendet wurde. Wie oben betont, kommt in der Übersetzung die Rolle der Frau als 

Sexobjekt nicht explizit zur Sprache. Das kann auch der Grund dafür sein, dass der 

Zieltext in diesem Sinne seine eigentliche Funktion und Rolle nicht erreicht hat, weil 

diese Eigenschaften im Zieltext ausgeblendet wurden. 



100  

 Im Roman werden der Unterleib, die Gebärmutter und das weibliche 

Geschlechtsorgan als wichtiges Organ einer Frau dargestellt, die für sie eine relevante 

Rolle spielt, wie im Text folgend hingewiesen wird:  

 

habt ihr auch gebärmütter? hoffentlich! wir sehen es am beispiel brigittes, die 

dieses wichtige weibliche organ nicht am bande hat verkümmern lassen, sondern 

durch heinz zu seiner vollen gebrauchsfähgkeit hat steigern lassen.  

ende gut alles gut (LH: 165). 

 

Diese Stelle wurde ins Türkische wie folgt von Ağırbaş übersetzt: 

 

sizin de rahminiz var mı? umarım vardır! brigitte örneğinde rahmin ne kadar 

önemli bir organ olduğunu gördük. ama rahmin öyle kalakalması değil, bir 

erkek tarafından döllenmesi gerekir. mesela heinz! işte rahim o zaman 

anlamını kazanır!  

sonu güzel her şey, güzel! (SK: 152) 

 

In der Übersetzung fällt auf, dass die Übersetzung Hinzufügungen enthält, wie z.B. 

„rahmin […] bir erkek tarafından döllenmesi“ („dass die Gebärmutter von einem 

Mann fruchtbar gemacht wird“) und „işte rahim o zaman anlamını kazanır!“ („erst 

dann gewinnt die Gebärmutter an Bedeutung!“), die im Ausgangstext nicht existieren, 

jedoch im Zieltext dazu beiträgt, dass sich die Intention der Autorin in der Zielsprache 

verstärkt. Diese Hinzufügungen in der Übersetzung leisten einen Beitrag dazu, dass die 

Frau in der Zielsprache als eine Person dargestellt wird, die nur durch ihr weibliches 

Geschlechtsorgan an Bedeutung gewinnt. Die Gebärmutter wird als ein souveränes bzw. 

als wichtigstes Organ beschrieben, welches die Frau je besitzen kann. Und wenn sie die 

Gebärmutter dann noch richtig einsetzt und sie nutzt und nicht verkümmern lässt, dann 

ist „ende gut alles gut“ (LH: 165). 

 Das nächste Beispiel ist das Zitat über Brigittes Erfolg, die sie anhand ihres 

Unterleibs erreicht hat. Trotz verschiedener Schwierigkeiten und Probleme, mit denen 

sie konfrontiert wird aber diese unterdrückt, schafft sie es durch ihren Unterleib und 

Körper mit Heinz zu heiraten: 



101  

 

brigittes los war ein haupttreffer, sie kann sich nicht beklagen, brigitte hat das mit 

der kraft ihres unterleibs allein zusammengebracht. manch starker mann 

braucht viel mehr kraft dazu. 

aber wieso haben wir frauen schließlich unsren charme? (LH: 187) 

 

Die türkische Übersetzung von Ağırbaş hierzu ist wie folgt: 

 

brigitte kendisinin ve rahminin çalışmaları sonucunda şu anki durumuna gelmeyi 

başarmıştır, ki bu durum oldukça iyidir. 

gerçi kadınların çekicilikleri neden vardır ki? öyle değil mi??? (SK: 173) 

 

Aus dem obigen Beispiel lässt sich folgern, dass Ağırbaş im Bezug auf die Intention der 

Autorin dem Ausgangstext treu geblieben ist, indem sie bei der Übersetzung weder 

etwas ausgelassen, noch das Sexuelle in der Bedeutung ausgeblendet hat. Zum Beispiel 

wurde: „mit der kraft ihres unterleibs“ ins Türkische als „rahminin çalışmaları sonucu“ 

wiedergegeben, was im Deutschen „mit der Arbeit ihres Unterleibs“ bedeutet. Auch 

wenn dies keine äquvialente Übersetzung zu dem Ausgangstext ist, wurde die Intention 

beibehalten, nämlich das Sexuelle hervorzuheben und die Frau als Wesen darzustellen, 

die von ihrer Sexualität Gebrauch macht, um ihr Ziel zu erreichen. Dass dies 

vermeintlich als eine richtige Einstellung gesehen wird, wird mit der darauffolgenden 

Aussage „aber wieso haben wir frauen schließlich unseren charme?“ unterstützt, 

welches ins Türkische als „gerçi kadınların çekicilikleri neden vardır ki?“ übersetzt. 

Wie auch im Ausgangstext, wird in der Übersetzung darauf hingewiewen, dass der 

einzige Grund, warum Frauen einen Charme haben, es ist, ihn zu nutzen, um Männer 

von sich abhängig zu machen, um somit ihr Ziel zu erreichen. 

 Feministische Literatur und somit auch die feministische Übersetzung bedeutet 

nicht nur die unterdrückte Frau, bzw. das Feminine in der Übersetzung sichtbar zu 

machen, sondern auch auf die zugeteilten Geschlechterrollen von Frau und Mann, die 

sich wesentlich voneinander unterscheiden und die Erwartungen der Gesellschaft von 

Frauen und Männern aufmerksam zu machen. In diesem Rahmen wird versucht die 

Ungleichheiten durch Sprachentscheidungen zu neutralisieren. Demnach ist es auch 



102  

wichtig im Roman Die Liebhaberinnen und der Übersetzung Sevda Kadınları die Rolle 

des Mannes zu untersuchen. Als erstes Beispiel dazu könnte z.B. die folgende Stelle im 

Ausgangstext gegeben werden: 

 

bis jetzt hat keiner erich für voll genommen. jetzt hat er paula einen vollen bauch 

gemacht, und schon wird er für voll genommen. allen war erich bisher zu deppert, 

zu blöd, um die sommerfrischlerinnen auszunehmen bis aufs hemd, zu kopfkrank, 

um selbst beim drittten mal den führerschein zu kriegen, zu grenzdebil und 

angeschlagen, um den baumstamm mit der hacke zu treffen. alle haben gemeint, er 

würde statt dem stamm den eigenen plutzer treffen. er hat aber nur die paula bis ins 

mark getroffen und erschüttert. alle haben in erich bisher ein arbeitstier gesehen, 

zum unterschied von ihnen, die sie zwar auch arbeitstiere sind, aber sich nicht so 

fühlen. alle bezeugen erich jetzt ihren respekt in sachen paulaknackung (LH: 154-

155). 

 

Die türkische Übersetzung hierzu lautet wie folgt: 

 

Şu ana kadar kimse erich’in dolu bir insan olduğunu düşünmemiştir. oysa 

şimdilerde herkes erich’in birisinin karnını doldurmayı başardığını konuşuyor. 

ve artık erich dolu bir insan konumuna yükseliyor! erich bu zamana değin çok 

salak, başarısız, yeteneksiz bir insandı. herkes onun ağaca değil kendisine baltayı 

sallayacağını düşünürdü. şu ana kadar herkes erich’in sadece çalışan bir hayvan 

olduğunu düşünürdü. gerçi bunları düşünenler de böyledir; onların tek farkı 

kendilerini böyle hissetmiyor olmalarıdır. şimdiyse herkes erich’e saygı 

duymaktadır; en azından paula’yı düzme konusunda! (SK: 143) 

 

Dadurch, dass Paula wegen Erich schwanger geworden ist, also nachdem er „paula 

einen vollen bauch gemacht“ (LH: 154) hat, verschaffte sich Erich einen gewissen Rang 

und „alle bezeugen erich jetzt ihren respekt in sachen paulaknackung“ (ebd.: 155). 

Davor wurde er von ihnen als dumm, blöd und ahnungslos im Bezug auf das Thema 

Sexualität angesehen. Dass Paula von Erich „verschwängert“ worden ist, wird von der 

Autorin umgangssprachlich als einen vollen bauch machen ausgedrückt. Die gleiche 

Bedeutung kommt auch in der Übersetzung von Ağırbaş vor. Die Übersetzerin hat 



103  

diesen Satz als in die Zielsprache als birisinin karnını doldurmayı başarmak, also als es 

schaffen, jemandem den Bauch zu füllen übertragen. Erich, der als ahnungsloser Mann 

angesehen wurde, hat es endlich geschafft, jemanden zu schwängern und hat somit den 

Respekt andere Männer verdient.  

 Wie auch bereits erwähnt, werden sowohl der Frau also auch dem Mann in der 

Gesellschaft Rollen zugeteilt. So werden z.B. schwache Elemente wie Gefühle mehr 

den Frauen zugeordnet. Jelinek hat auch dies zum Thema in ihrem Roman gemacht, wie 

es an der folgenden Stelle zu sehen ist: „brigitte sagt zu heinz, ich brauche doch einen 

menschen, der zu mir hält, der für mich da ist, dafür halte ich auch zu ihm und bin 

immer für ihn da. heinz sagt, dass er darauf scheißt“ (LH: 13). Sosehr sich Brigitte auch 

emotional gegenüber Heinz verhält, interessiert Heinz sich nicht für sie und verhält sich 

ihr gegenüber gefühlslos. In der Übersetzung wurde diese Aussage von Ağırbaş jedoch 

ausgelassen. Eine Zensur in der Zielsprache ist wegen der Aussage selbst 

ausgeschlossen, da dies in der Bedeutung nichts Abartiges enthält, deshalb kann dies als 

Entscheidung der Übersetzerin festgehalten werden. Es ist jedoch wichtig darauf 

hinzuweisen, dass durch diese Übersetzungsentscheidung von Ağırbaş die Hilfslosigkeit 

von Brigitte im Zieltext nicht wie im Ausgangstext zur Sprache kommt. Als weiteres 

Beispiel ist in dieser Hinsicht die folgende Aussage: „heinz und brigitte erschrecken vor 

der größe dieses gefühls. brigitte erschrickt mehr als heinz, weil gefühle mehr weiblich 

sind. der beruf ist mehr männlich“ (LH: 27). Die Übersetzung im Türkischen lautet 

„heinz ve brigitte bu duygunun büyüklüğünden ürkmeye başlarlar. brigitte heinz’tan 

daha çok korkar, çünkü duygular daha kadınsıdır. meslekler daha erkeksidir“ (SK: 

25). Auch in der Zielsprache wird der Unterschied zwischen Mann und Frau, bzw. 

Männlichkeit und Weiblichkeit sehr deutlich. Daraus kann gefolgert werden, dass 

Dinge, welche körperliche Stärke benötigen, den Männern und im Gegensatz dazu 

Dinge, die eher schwächer sind, den Frauen zugeordnet werden. Diese Einstellung wird 

im Roman folgendend betont: Als der Stiefvater sein Mittagsessen verlangt, möchte 

Paula bei der Vorbereitung mithelfen. Daraufhin sagt jedoch Erichs Mutter, die Paula 

weder im Haus, noch als Erichs Frau möchte: 

 



104  

es ist keine Arbeit mehr übrig, wir machen unsre arbeit allein, die frauen die 

frauenarbeit, der mann erich die männerarbeit, die beträchtlich ist. außerdem 

ist erich auch für die geldherbeischaffung wichtig (LH: 131).  

 

Diese Aussage liest sich im Türkischen wie folgt:  

 

erichlerin evinde yapılacak bir iş kalmamıştır, onlar kendi işlerini kendileri 

halledebilmektedirler. kadınlar ev işlerini, erich de erkek işlerini çok iyi bir 

şekilde yapmaktadır. ayrıca erich, eve para getiren olarak da önemli bir görev 

üstlenmiştir (SK: 120).  

 

Frauenarbeit, was ins Türkische als kadın işi übersetzt werden kann, wurde von 

Ağırbaş als ev işleri übertragen, was im Deutschen wiederum Haushalt bedeutet. Durch 

diese Übersetzung hat Ağırbaş eigentlich das, was Jelinek im deutschen Original 

verdeckt unter ‚Frauenarbeit‘ meint, nämlich Haushalt, kochen etc., im Türkischen 

offen wiedergegeben. Auch wenn diese Übersetzung mit dem Sprachstil des 

Ausgangstextes nicht übereinstimmt, hat Ağırbaş mit dieser Entscheidung dazu 

beigetragen, die Unterschiede zwischen Frau und Mann sichtbar zu machen. Wie auch 

durch die Unterscheidung zwischen Frauen- und Männerarbeit zu sehen ist, ist Erich, 

bzw. derjenige Mann, „der für die geldherbeischaffung wichtig“ (LH: 131) ist. Die 

Übersetzung „ayrıca erich, eve para getiren olarak da önemli bir görev üstlenmiştir“ 

(SK: 120) heißt wiederum im Deutschen „außerdem hat Erich auch die wichtige 

Aufgabe als Geldherbeischaffer auf sich genommen“. Er hat sich das zu einer Aufgabe, 

einer Pflicht gemacht, er ist derjenige, der Arbeiten und Geld verdienen muss, um die 

Familie zu ernähren. Obwohl Jelinek dies nicht offen in ihrem Roman zum Ausdruck 

gebracht hat, wird durch diese Übersetzungsentscheidung im Türkischen der Druck, der 

auf den Mann ausgeübt wird, deutlicher dargestellt. Auf diese Tatsache wird im Roman 

folgend hingewiesen: Nachdem Brigitte Heinz gesteht, dass sie schwanger ist und Heinz 

dieses Geheimnis schon längst befürchtet hatte, ist er der Meinung, dass er sich von 

dieser Situation nicht drücken kann, weil „ein gentlemen drückt sich auch nicht vor der 

pflicht“ (LH: 173). Hieraus versteht sich, dass ein Mann nur wirklich dann ein Mann ist, 

wenn er sich vor einer Pflicht nicht drückt. Obwohl diese Regel für alle Menschen, 



105  

unabhängig von dem Geschlecht gilt, wird es als eine männliche Eigenschaft dargestellt. 

Dieser Satz wurde in die Zielsprache als „erkek adam görevlerinden kaçmaz“ (SK: 159) 

übersetzt, welches im Deutschen so viel wie „ein männlicher Mann drückt sich nicht 

vor seinen pflichten“ bedeutet. Daraus lässt sich ableiten, dass ein Mann nur männlich 

ist, wenn er seine Pflichten erfüllt. Auch wenn zwischen Ausgangs- und Zieltext in der 

Bedeutung eine minimale Differenz besteht, kommt hier der Druck, der auf den Mann 

ausgeübt wird, mehr zum Vorschein. Es werden auch die gesellschaftlichen Normen, 

die bestimmen, wie sie sich zu verhalten haben, aus der Perspektive des Mannes 

folgendermaßen dargestellt:  

 

und der opa kann dir auch beibringen, was ein mann wissen muß, wie man auf 

bäume klettert und sich eine schleuder macht zum auf die vögel schießen, wie man 

mit der eisenbahn spielt und nicht heult wie ein mädi, wenn man sich das knie 

aufgehaut hat […] und wenn der opa auf besuch ist, zeigt er dir, wie du ein 

richtiger großer mann wirst, harald! weil der opa auch ein mann ist, weißt du (LH: 

185). 

 

Diese Aussage lautet in der türkischen Übersetzung wie folgt: 

 

ayrıca deden de sana bir erkeğin neler yapması gerektiğini öğretir; ağaçlara nasıl 

tırmanıldığını, kuş vurmak için sapanın nasıl yapıldığını, trenle nasıl oynanacağını, 

ve dizin yarıldığında kız çocuğu gibi ağlamanın ayıp olacağını… deden sana 

bütün bunların hepsini öğretir […] ve işte o zaman deden sana nasıl kocaman bir 

adam olunacağını öğretir harald.  

çünkü senin deden de bir adam, biliyorsun değil mi harald? (SK: 171-172) 

 

Auch die türkische Übersetzung macht die Zieltextrezipierenden, wenn auch durch eine 

störende bzw. ungewohnte Art und Weise, indem vieles moralisch unverhüllt dargestellt 

wird, über die gesellschaftliche Wahrheit, die zum Teil doppelmoralisch und 

patriarchalisch eingestellt ist, aufmerksam. Wie im Roman gezeigt wird, wird diese 

Einstellung von Großvätern an Enkelkinder weitergegeben. Außerdem lässt sich durch 

die Übersetzung auch verstehen, dass es nicht richtig ist wie ein Mädchen zu weinen, 



106  

wenn man leidet. Denn seine Gefühle zu zeigen ist ein Zeichen von schwacher 

Weiblichkeit. In der Gesellschaft werden sie den Frauen in Bezug auf das Geschlecht 

als überlegen angesehen, was natürlich dazu führt, dass auch sie unter Druck sind und 

immer beweisen müssen, dass sie stärker sind als Frauen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107  

4 Schlussfolgerung und Ausblick 

 

Der Akt des Übersetzens wurde in der Geschichte lange Zeit als eine Frauenarbeit 

angesehen, wodurch Frauen bis zu einem gewissen Grad Zugang in die Literatur fanden. 

Anhand des ersten Kapitels der vorliegenden Arbeit ist festzustellen, dass dabei die 

Autorschaft jedoch ausgeschlossen war. Wenn der Feminismus als Oberbegriff der 

Bewegung für den Kampf gegen die Ungleichheit in Rechten zwischen Mann und Frau, 

die Ungleichheit zwischen allen Geschlechtsidentitäten und Ethnien und die 

Unterdrückung dieser im hierarchisch geordneten patriarchalen Gesellschaftssystem 

betrachtet wird, so ist festzustellen, wie berechtigt diese Bewegung war. Nur mit Beginn 

der Frauenbewegungen im 18. Jahrhundert konnten Frauen langsam Platz in der 

Literaturgeschichte als Schriftstellerinnen einnehmen, jedoch mit der Bedingung, ihre 

Namen nicht preiszugeben oder sich hinter (männlichen) Psydonymen zu verstecken. 

Durch die Übersetzungen von Texten, die von Frauen größtenteils im Westen 

geschrieben wurden, und durch die Produktion von weiteren feministisch orientierten 

Texten, die mit der Absicht, den Feminismus auf der ganzen Welt zu verbreiten 

geschrieben wurden, konnten die Frauen nach Jahren erst als Schriftstellerinnen 

anerkannt werden. Doch ist es hier wichtig zu erwähnen, dass eine Frauenbewegung in 

der Türkei im Vergleich zum Westen erst viel später, nämlich im 19. Jahrhundert 

initiiert wurde und Ende des 20. Jahrhunderts in Fahrt gelang. 

 Anhand des zweiten Kapitels der vorliegenden Arbeit, in der Elfriede Jelinek 

und ihre Werke, ihre Kritik an der patriarchalen Gesellschaft und ihre Einstellung 

gegenüber Faschismus und Antisemitismus näher untersucht wurden, lässt sich ableiten, 

dass die Nobelpreisträgerin, Schriftstellerin und Theaterautorin Elfriede Jelinek der 

feministischen Literatur durch ihre Werke einen wichtigen Beitrag geleistet hat. Sie 

wurde 1996 als Nestbeschmutzerin bezeichnet, da sie provokante Gesellschaftsanalysen 

in ihren Werken produzierte. Neben diesen Gesellschaftsproblemen schrieb sie über 

Themen wie Sexualität, Macht, Gewalt, Faschismus (der Antisemitismus 

miteinbezogen) und das weibliche Es, also das unbekannte, andere Geschlecht Frau. 

Außerdem behandelt sie den Faschismus nicht nur in Bezug auf den 

Nationalsozialismus, sondern versteht darunter alle ungleichen Verhältnisse (wie z.B. 



108  

Hierarchien, Gewaltverhältnisse, die Unterdrückung von Frauen u.v.m.) binnen einer 

Gesellschaft. Die Herrschaft des Patriarchats ist jedoch Hauptthema in ihren Werken. 

Dass sie dieses Thema jedoch nicht auf einer gewöhnlichen kritisierenden Art und 

Weise behandelt und den Eindruck erweckt, sie wäre nicht in Solidarität mit anderen 

Schriftstellerinnen, sondern die Wahrheit nackt darstellt, führt dazu, dass sie wegen 

diesem Schreibstil kritisiert wird  

 Das darauffolgende dritte Kapitel, das den Kern der vorliegenden Arbeit bildet, 

legt eine ausführliche Untersuchung von Die Liebhaberinnen und der türkischen 

Übersetzung Sevda Kadınları von Melda Ağırbaş in Bezug auf die feministischen und 

genderorientierten Diskurse dar. Es wurde in diesem Rahmen darauf hingewiesen, dass 

die Übersetzerin Ağırbaş hauptsächlich feministische Texte bzw. Werke aus dem 

Deutschen ins Türkische übersetzt hatte und diese Texte gezielt ausgesucht hatte, d.h., 

dass sie sich dessen bewusst war, dass sie feministisch orientierte Werke ins Türkische 

übersetzte. Doch nach einer näheren, komparativen Untersuchung ihrer Übersetzung mit 

dem Ausgangstext im Bezug auf feministisch- und genderorientierten Diskurse wurde 

evident, dass die Übersetzung im Großen und Ganzen die Intention der Autorin des 

Ausgangstexts nicht widerspiegelt. Ağırbaş bleibt mit ihrer Übersetzung Jelinek nicht 

treu bzw. nicht loyal, da sie durch ihre Auslassungen von Wörtern, Sätzen und ganzen 

Abschnitten in der Übersetzung, durch eine zusammenfassende Übersetzung und durch 

Übersetzungen von Aussagen, die falsch interpretiert wurden, Anlass dazu gibt, dass 

Jelineks gedeckte Aussagen, u.a. in Bezug auf die Abhängigkeit und Unterdrückung der 

Frau, die Überlegenheit des Mannes verloren geht. Außerdem ist auch eine Inkohärenz 

bei der Übersetzung (oder Nicht-Übersetzung) von bestimmten Wörtern zu beobachten. 

 Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die vorliegende Arbeit aus einem 

feministischen und translationswissenschaftlichen Blickwinkel untersucht, wie die 

feministischen Diskurse im deutschen Ausgangstext, verfasst von einer feministischen 

Schriftstellerin, sich in der Übersetzung einer unterschiedlichen Kultur, der Türkischen, 

widerspiegeln. Da die türkische Sprache im Gegensatz zur deutschen eine 

genderneutrale Sprache ist, sind manche der im Theorieteil erwähnten Strategien (wie 

z.B. ein ähnliches Wortspiel wie das Wortspiel mit dem -e am Ende des Wortes) bei der 

Übersetzung nicht anwendbar. Dennoch konnten Strategien wie prefacing und 



109  

footnoting von Luise von Flotow angewendet werden, sodass die feministischen 

Diskurse in der Übersetzung, die so verloren gegangen sind, erhalten bleiben konnten. 

Im Rahmen der Untersuchung wurde ersichtlich, dass die Übersetzerin an manchen 

Stellen in ihrer Übersetzung die Intention der Autorin beibehalten hat, zum großen Teil 

jedoch durch gewisse Entscheidungen bewirkt hat, dass die feministischen Aspekte, die 

für Jelineks Sprach- und Schreibkunst eigen sind, verloren gegangen sind. Ob vom 

Auftraggeber, also dem Verlag Timaş, eine Zensur folgte oder ob dies allein die 

Übersetzungsentscheidung Ağırbaşs ist, ist nicht exakt zu sagen. Es sind keine näheren 

Informationen zu Ağırbaş vorhanden und der Kontakt zu ihr konnte diesbezüglich auch 

nicht verknüpft werden.  Deshalb wird hier davon ausgegangen, dass es ihre eigene 

Übersetzungsentscheidung war, Wörter oder Abschnitte unübersetzt zu lassen.  

 Wünschenswert wären weitere Studien zum Thema, in denen Übersetzungen 

von unterschiedlichen ÜbersetzerInnen und deren ınterpretation vergleichend untersucht 

werden. Im Fall der vorliegenden Arbeit, könnte dafür die zweite Übersetzung von 

Jelineks Die Liebhaberinnen im Türkischen, übersetzt von Anıl Alacaoğlu als „Âşık 

Kadınlar“, die im Februar 2021 veröffentlicht wurde, untersucht werden. Doch aus 

Platz- und Zeitgründen konnte diese Übersetzung nicht miteinbezogen werden. Wie es 

auch Fall in der feministischen Literatur und der feministischen Translation war, sollten 

mehrere solcher Übersetzungsanalysen in Bezug auf feministische, bzw. 

genderorientierte Diskursen unternommen werden, um weitere Werke, die durch die 

Übersetzung (auch wenn es nur z.T. sein sollte), verloren gegangen sind, in der 

türkischen Translationswissenschaft und somit auch der Literatur sichtbar zu machen 

und die Lücke, die es in der komparativen, feministischen Übersetzungsanalyse im 

Türkischen in Bezug auf die feministische Translation gibt, zu füllen.



110  

Literaturverzeichnis 

 

Bassnett, Susan; Lefevere, André (2003). Translation/ History/ Culture: A Sourcebook. 

Ed. André Lefevere. New York: Routledge [1992] 

 

Beauvoir, Simone de (1984). Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau. 

Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag [1949] 

 

Butler, Judith (1990): Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New 

York: Routledge 

 

Castro, Olga (2009). „(Re-)Examining Horizons in Feminist Translation Studies: 

Toward a Third Wave?” MonTi- Monographs on Translation and Interpreting 1. Übers. 

Mark Andrews, 1-17 

 

Cixous, Hélène (1976). „The Laugh of the Medusa“. Übers. Keith Cohen; Paula Cohen. 

Signs: Journals of Women in Culture and Society. Vol.1, No.4., 875-893 

 

Dikici, Christine (2015). „Frauen und Übersetzung- Von der Unsichtbarkeit zum 

Aktionismus.” The Journal of International Social Research Vol. 8, 98-103 

 

Ercan, Cemile Akyıldız (2014). Cinsiyetin Toplumsal Rol’deki Yeri: Elfriede Jelinek’in 

Seçilmiş Romanlarında Kadınlık. Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları 

 

Even-Zohar, Itamar (2009). “Polysystemtheorie”. (Hrsg.) Susanne Hagemann. 

Deskriptive Übersetzungsforschung: Eine Auswahl. Übers. Cari Adams, Cristina 

Brown, casey Creel und Erin Kelleher. Terminologie: Marina Dudenhöfer. Berlin: 

SAXA Verlag, 39-61 [1979/1990] 

 



111  

Even- Zohar, Itamar (2012). “The Position of Translated Literature Within the Literary 

Polysystem.” (Hrsg.) Lawrence Venuti. The Translation Studies Reader, New York: 

Routledge. 162- 167 [1978/1990] 

 

Fleig, Anne (2004). „Elfriede Jelinek“. (Hrsg.) Claudia Olk, Susanne Zepp. 

Nobelpreisträgerinnen: 14 Schriftstellerinnen im Porträt. Berlin: Walter de Gruyter., 

193-211 

 

Flotow, Louise von (1991). “Feminist Translation: Contexts, Practices and Theories”. 

TTR 42. 69-84 

 

Flotow, Luise von (1997). Translation and Gender: Translating in the ‘Era of 

Feminism‘. Manchester, UK:  St. Jerome Publishing.  

 

Flotow, Luise von (2004). “Translation as an object of translation studies”. 

Übersetzung-Translation-Traduction. Berlin: Walter de Guyter., 175-180 

 

Flotow, Luise von (2018). “Feminism, gender, and translation”. (Hrsg.) Lieven D’hulst, 

Yves Gambier, A History of Modern Translation Knowledge. Sources, concepts, effects. 

Amsterdam: John Benjamins Publishing Company,  347-351 

 

Freud, Sigmund (1924). Psychologie des Liebeslebens. Wien: Internationaler 

Psychoanalytischer Verlag 

 

Freud, Sigmund (1933). Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die 

Psychoanalyse. Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag  

 

Gezer-Baylı, Gülnaz (2018). “Osmanlı’da Kadının Uyanışı: Fatma Aliye Hanım.” 

Cedrus, 592- 612 

 



112  

Godard, Barbara (1989). “Theorizing Feminist Discourse/Translation”. Tessera Vol 6, 

42-53 

 

Göl, Damla (2015). Türkiye’de 1980 Dönemi Feminist Çeviri Hareketinin Kadın 

Çalışmaları Dizgesini Oluşturmadak Rolü. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Kadın Çalışmaları Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi 

 

Hazer, Gülsemin (2011). “Selma Rıza’nın Uhuvvet Romanında Kurmaca Yapı”. Turkish 

Studies International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic. Volume 6/3 Summer, 875-893 

 

Janke, Pia u.a. Hrsg. (2013). Jelinek Handbuch. Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler Verlag 

 

Janz, Marlies (1995). Elfriede Jelinek. Sammlung Metzler: Realien zur Literatur. 

Stuttgart: J.B. Metzler Verlag 

 

Jelinek, Elfriede (2000). Sevda Kadınları. Übers. Melda Ağırbaş. Istanbul: Gendaş 

Kültür 

 

Jelinek, Elfriede (2018). Die Liebhaberinnen. Reinbek bei Hamburg: Rohwolt 

Taschenbuch Verlag [1975] 

 

Jelinek, Elfriede (2020). Die Klavierspielerin, Rohwolt Taschenbuch Verlag 

 

Jelinek, Elfriede (2020). Lust. Hamburg: Rohwolt Taschenbuch Verlag [1989] 

 

Jelinek, Elfriede (2021). „Was geschah, nachdem Nora ihren Mann verlassen hatte oder 

Stützen der Gesellschaften“. Theaterstücke. Hamburg: Rohwolt Taschenbuch Verlag, 7-

78 

 



113  

Jelinek, Elfriede (2021). Ȃşık Kadınlar. Übers. Istanbul: Anıl Alacaoğlu. İthaki 

Yayınları 

 

Karadağ, Ayşe Banu (2013). “Çeviri Tarihimizde Gözle Görülür bir Mütercime: Fatma 

Ȃliye Hanım.” CÜ Sosyal Bilimler Dergisi. Cilt: 37, Sayı 2, 1-13 

 

Karataş, Evren (2009). “Türkiye’de Kadın Hareketleri ve Edebiyatımızda Kadın 

Sesleri.” Turkish Studies International Periodical For The Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic. Volume 4/8 Fall, 1652- 1673 

 

Kayaoğlu, Ersel (2012).  “Zur Rezeption Elfriede Jelineks in der Türkei.” Studien zur 

deutschen Sprache und Literatur, 79-98 

 

Kocabay, Funda Gül (2013): Gender and Translation: A Case of Jeanette Winterson. 

Atılım Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Çeviribilim Anabilim Dalı. Yüksek 

Lisans Tezi 

 

Koller, Doris (2007). “Entmythisierung des Alltags: Das Hörspielwerk Elfriede Jelineks 

1972-1992.” Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde. Regensburg 

  

Lefevere, André (1992). Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary 

Fame. New York: Routledge.  

 

Massardier-Kenney, Françoise (1997). “Towards a Redefinition of Feminist Translation 

Practice.” The Translator, 55-69 

 

Mayer, Verena; Koberg, Roland (2006). Elfriede Jelinek. Ein Porträt. Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt Verlag 

 

Meyer, Anja (1994). Elfriede Jelinek in der Geschlechterpresse: Die Klaviespielerin 

und Lust im printmedialen Diskurs. Hildesheim: Georg Olus AG  



114  

 

Moran, Berna (2002). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: İletişim Yayınları 

[1999] 

 

Nakiboğlu, Meryem (2019). „Elfriede Jelinek’in “Sevda Kadınları“ adlı Romanında 

Kadınların Varolma Mücadelesi.“ Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 

62, 1-18 

 

Offenbartl, Susanne (1995). Keine Moderne ohne Patriarchat? Das 

Geschlechterverhältnis als handlungsleitende Denkstruktur der Moderne: Ein 

Politikwissenschaftliches Modell. Opladen: Westdeutscher Verlag 

 

Özçelik, Nil (2003): Türkiye’de Yayın Politikaları ve “Feminizm“: Feminist bir 

Uygulama Olarak Çeviri. Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek 

Lisans Tezi 

 

Paulischin-Hovdar, Sylvia (2017). Der Opfermythos bei Elfriede Jelinek: Eine 

Historiografische Untersuchung. Wien, Köln, Weimar: Böhlau Verlag.. 

 

Prunč, Erich (22002). Einführung in die Translationswissenschaft. Bd. 1. 

Orientierungsrahmen. Institut für Theoretische und Angewandte 

Translationswissenschaft Graz: Selbstverlag,  

 

Reiß, Katharina; Vermeer, Hans J. (1984). Grundlegung einer Allgemeinen 

Translationstheorie. (Hrsg.) Hans Altmann, Herbert E. Brekle, Hans Jürgen Heringer, 

Christian Rohrer, Heinz Vater, Otmar Werber. Tübingen: Max Niemeyer Verlag  

 

Rippl, Gabriele (1995). “Feministische Literaturwissenschaft.” (Hrsg.) Miltos 

Pechlivanos, Stefan Rieger, Wolfgang Struck, Michael Weitz. Einführung in die 

Literaturwissenschaft. J Stuttgart: B. Metzler, 230-240 

 



115  

Showalter, Elaine (1977). A literature of Their Own: British Women Novelists from 

Brontë to Lessing. Princeton: Princeton University Press 

 

Showalter, Elaine (1985): “Toward a Feminist Poetics” [1979].  Feminist Criticism: 

Essays on Women, Literature, and Theory. (Hrsg.) Elaine Showalter, 125-143 

 

Schößler, Franziska (2008). Einführung in die Gender Studies. Berlin: Akademie 

Verlag  

 

Sigmund-Wild, Irene (2000). Anerkennung des Ver-rückten: Zu Luce Irigarays 

Entwurf einer ‘Ethik der sexuellen Differenz’. Marburg: Tectum Verlag.  

 

Simon, Sherry (1996). Gender in Translation: Cultural Identity and the Politics of 

Transmission. London: Routledge 

 

Sirman, Nükhet (1989). “Feminism in Turkey: A Short History.” New Perspectives on 

Turkey, Vol. 3, 1-34 

 

Sultana, Abeda (2019). “Ataerkillik ve Kadının İkincilliği: Kuramsal bir Analiz.” 

Übers. Saadet Altay. Journal of Oriental Scientific Research. Volume 11, Issue 1 (23), 

417- 427 

 

Şengül, Mehmet Bakır (2016). “Kadın Edebiyatı Bir Varoluş Mücadelesi.” The Journal 

of Academic Social Science Studies. Number: 44, Spring II, 203-211.  

 

Venuti, Lawrence (1995). The Translator’s Invisibility: A History of Translation. 

London/New York: Routledge 

 

Vermeer, Hans J. (1978). “Ein Rahmen für eine allgemeine Translationstheorie.” 

Lebende Sprachen, 23(3), 99-102 

 



116  

Internetquellen 

 

Duden. Für die Bedeutungen von nehmen. 

<https://www.duden.de/rechtschreibung/nehmen> (21. Juni 2021) 

 

Elfriede Jelinek, persönliche Homepage. <https://www.elfriedejelinek.com/>  (21. Juni 

2021) 

 

Erendiz Atasü, persönliche Homepage. <https://erendizatasu.com/kadin-edebiyati/>  

(21.Juni 2021)  

 

 

Folie, Sandra (2016): “Frauenliteratur.” Gender Glossar. <https://gender-

glossar.de/f/item/56-frauenliteratur>  (21. Juni 2021) 

 

Göztepe, Ece (1996): “Kadının ve Kadın Yurttaşın Hakları Bildirgesi Olympe de 

Gouges (7. Eylül 1791)”. “Die “Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin” von 

Olympe de Gouges (7. September 1791)” Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi. 

Cilt 45, Sayı 1-4, 185-193 

<https://kutuphane.dogus.edu.tr/mvt/pdf.php?pdf=0002333&lng=0> (21. Juni 2021) 

 

Korsak, Mary Phil (o.J.). “A Fresh Look at the Garden of Eden.” 

<http://maryphilkorsak.com/artfresh.html> (21. Juni 2021) 

 

Lang, Lena (2016):  “Elfriede privat?! Elfriede Jelineks digitale Selbstinszenierung.” 

Textpraxis 12. <http://www.uni-muenster.de/textpraxis/lena-lang- 

elfriede-jelineks-digitale-selbstinszenierung> (21. Juni 2021) 

 

Pressemitteilung der Schwedischen Akademie in 2004     

<https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2004/summary/> (21. Juni 2021) 

 

https://www.duden.de/rechtschreibung/nehmen
https://www.elfriedejelinek.com/
https://erendizatasu.com/kadin-edebiyati/
https://gender-glossar.de/f/item/56-frauenliteratur
https://gender-glossar.de/f/item/56-frauenliteratur
https://kutuphane.dogus.edu.tr/mvt/pdf.php?pdf=0002333&lng=0
http://maryphilkorsak.com/artfresh.html
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/lena-lang-elfriede-jelineks-digitale-selbstinszenierung
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/lena-lang-elfriede-jelineks-digitale-selbstinszenierung
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2004/summary/


117  

Schwarzer, Alice. (o. J.). Reportage mit Elfriede Jelinek von 1989 

<https://www.emma.de/artikel/interview-jelinek-333537> (21. Juni 2021) 

 

Türk Kadınlar Birliği: <http://www.turkkadinlarbirligi.org/tr/> (21. Juni 2021) 

 

 

Wallner, Claudia (2011). “Feminismus.” <https://www.claudia-wallner.de/> (21. Juni 

2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.emma.de/artikel/interview-jelinek-333537
http://www.turkkadinlarbirligi.org/tr/
https://www.claudia-wallner.de/


118  

Özgeçmiş 

 

İletişim Bilgileri 

 

Eğitim Bilgileri 

 

2018- Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Mütercim- Tercümanlık ABD 

(Almanca) 

Yüksek Lisans 

 

2019-2020 Johannes Gutenberg Üniversitesi 

Mütercim- Tercümanlık (Almanca) 

YL - DAAD Değişim Programı 

 

2016-2016 Dokuz Eylül Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi 

Pedagojik Formasyon Eğitimi 

 

2012-2016 Dokuz Eylül Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Mütercim- Tercümanlık ABD  

(İngilizce- Almanca- Türkçe) 

Lisans 

 

2014-2016 Anadolu Üniversitesi Açıköğretim 

Fakültesi Dış Ticaret  

(Önlisans) 

 

 

Ad Soyad 

 

Pınar Şeren 



119  

2014-2014 Universidade de Santiago de Compostela 

Dilbilim (Almanca- İngilizce) 

Lisans - ERASMUS Değişim Programı 

 

İş Deneyimleri 

 

2021 Nisan - Serbest Çevirmen 

 

2020 Ekim- 2021 Nisan CNR Communication 

Müşteri Hizmetleri Temsilcisi 

 

2020 Mart – 2021 Ocak Kırmızı Kedi Yayınevi 

Franz Kafka „Şato“ çevirisi 

 

2019 Ağustos- 2021 Mart Kırmızı Kedi Yayınevi 

Stefan Zweig „Değişim Rüzgȃrı“ çevirisi 

 

2018 Doğu Batı Yayınları 

Stefan Zweig „Yakıcı Sır“ çevirisi 

 

2017 Hep Kitap 

Daniel Speck „Bella Germania“ çevirisi 

 

2016 Ekim – 2017 Haziran Anadolu Okulları 

Almanca Öğretmeni 

 

2016 Ocak- 2016 Şubat  Dinamo Çeviri Bürosu 

Çevirmen 

 

2015 Temmuz- 2015 Ağustos Danimarka Kültürü ve Yaşam Merkezi 

Website çevirisi 



120  

 

2015 Haziran- 2015 Temmuz TRT Belgesel ve Kanal Koordinatörlüğü 

İngilizce- Almanca- Türkçe Stajyer 

Çevirmen 

 

Diğer Beceriler  

 

Sertifikalar 

 

 

2020 ODTÜ-METU 

Dış Ticaret Sertfiikası 

2016 Dokuz Eylül Üniversitesi 

Pedagojik Formasyon Eğitimi Sertifikası 

2016 Avrupa Birliği Başkanlığı Genç 

Çevirmenler Yarışması Katılım Belgesi 

2015 Goethe Enstitüsü 

Großes Deutsches Sprachdiplom 

2014 Universidade de Santiago de Compostela  

İspanyolca A1 Sertifikası 

 

Yayımlanmış Çeviriler Zweig, Stefan (2018): Yakıcı Sır. Çev. 

Pınar Şeren. Ankara: Doğu Batı Yayınları 

[1911] 

 

 


