
 

T.C. 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

İSLÂM TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

 

ARŞİV BELGELERİ IŞIĞINDA 

BURSA HUDÂVENDİGÂR KÜLLİYESİ 

 

 

 

(DOKTORA TEZİ) 

 

Nagehan ÇAKICI 

 

 

 

BURSA - 2025 



 

 

 



 

 

 

T.C. 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

İSLÂM TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

 

ARŞİV BELGELERİ IŞIĞINDA 

BURSA HUDÂVENDİGÂR KÜLLİYESİ 

 

(DOKTORA TEZİ) 

 

Nagehan ÇAKICI 

 

Danışman: 

Prof. Dr. Mefail HIZLI 

 

BURSA - 2025 



 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

T.C. 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

İslâm Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı, İslâm Tarihi Bilim Dalı’nda 711422009 numaralı 

Nagehan ÇAKICI’nın hazırladığı “Arşiv Belgeleri Işığında Bursa Hudâvendigâr 

Külliyesi” başlıklı doktora tezi ile ilgili savunma sınavı, 20/03/2025 günü …………. - 

………… saatleri arasında yapılmıştır. Alınan cevaplar sonunda adayın BAŞARILI 

olduğuna OYBİRLİĞİ ile karar verilmiştir.  

 

 

 

     Üye  Üye 

(Tez Danışmanı ve Sınav Komisyonu Başkanı)                 Prof. Dr. Ali İhsan KARATAŞ  

               Prof. Dr. Mefail HIZLI         Bursa Uludağ Üniversitesi 

           Bursa Uludağ Üniversitesi 

                 Üye Üye 

    Prof. Dr. Ahmet GÜÇ  Prof. Dr. Nurettin GEMİCİ 

 Bursa Uludağ Üniversitesi  İstanbul Üniversitesi 

Üye 

Doç. Dr. Murat ÇELİK 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 

 .../…/2025  



 

 

DOKTORA İNTİHAL YAZILIM RAPORU 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞI’NA 

Tez Başlığı/Konusu: “Arşiv Belgeleri Işığında Bursa Hudâvendigâr Külliyesi”. 

Yukarıda başlığı gösterilen tez çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana 

bölümler ve d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 157 sayfalık kısmına ilişkin, 

05/07/2024 tarihinde şahsım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından 

(Turnitin) aşağıda belirtilen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna 

göre, tezimin benzerlik oranı % 19’dur.  

Uygulanan filtrelemeler:  

1- Kaynakça hariç  

2- Alıntılar hariç/dahil  

3- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç  

Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Özgünlük 

Raporu Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama 

Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal 

içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki 

sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan 

ederim.  

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

 

14/02/2025 

 

Danışman 

Prof. Dr. Mefail HIZLI 

14/02/2025 

  

Adı Soyadı: Nagehan ÇAKICI 

Öğrenci No: 711422009 

Anabilim Dalı: İslâm Tarihi ve Sanatları 

Programı: Doktora 

Statüsü:  Y. Lisans  Doktora 



 

 

YEMİN METNİ 

Doktora tezi olarak sunduğum “Arşiv Belgeleri Işığında Bursa Hudâvendigâr Külliyesi” 

başlıklı çalışmanın bilimsel araştırma, yazma ve etik kurallarına uygun olarak tarafımdan 

yazıldığına ve tezde yapılan bütün alıntıların kaynaklarının usulüne uygun olarak 

gösterildiğine, tezimde intihal ürünü cümle veya paragraflar bulunmadığına şerefim 

üzerine yemin ederim. 

 

14/02/2025 

Adı Soyadı : Nagehan ÇAKICI 

Öğrenci No : 711422009 

Anabilim Dalı : İslâm Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

Programı : İslâm Tarihi 

Tezin Türü : Doktora  

 

 



vii 

 

ÖZET 

Yazar Adı ve Soyadı : Nagehan ÇAKICI 

Üniversite : Bursa Uludağ Üniversitesi 

Enstitü : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Anabilim Dalı  : İslâm Tarihi ve Sanatları 

Bilim Dalı  : İslâm Tarihi 

Tezin Niteliği  : Doktora Tezi 

Tez Danışmanı   : Prof. Dr. Mefail HIZLI 

ARŞİV BELGELERİ IŞIĞINDA BURSA HUDÂVENDİGÂR KÜLLİYESİ 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşu aşamasında fethedilen şehirlerde külliye olarak 

adlandırılan yapı topluluğu inşa edilmek suretiyle şehrin imarı ve genişlemesi 

amaçlanmıştır. Bunlardan biri olan Hudâvendigâr Külliyesi de üçüncü Osmanlı padişahı 

I. Murad Hudâvendigâr tarafından Bursa’da yaptırılmıştır. Çekirge semtinde inşa edilen 

bu yapı topluluğu Osmanlı’nın ilk başkentinin, batıya doğru gelişmesini sağlamıştır. 

Arşiv Belgeleri Işığında Bursa Hudâvendigâr Külliyesi konusunu ele alan bu çalışma, 

kuruluşundan günümüze külliyenin birimlerini, ekonomik ve sosyal yapısının işleyişini 

ortaya çıkarmayı hedeflemektedir. Ayrıca tezde elde edilen veriler doğrultusunda 

külliyenin işleyişi ve etkinliği belirlenmeye çalışılmıştır.  

Araştırmada öncelikli başvuru kaynakları Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşiv Belgeleri ve 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri olmuştur. Bununla birlikte Osmanlı Tarihi ve Bursa Araştırmaları 

çerçevesinde eserlere de müracaat edilmiştir. 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, zâviyeli cami ve üst katında medresenin birleştirildiği 

özgün binası merkez olmak üzere imaret, hamam ve türbeden oluşmaktadır. 

Araştırdığımız külliyeyi farklı kılan özelliklerin başında mimârî özelliği, inşa edildiği 

konum ve coğrafyanın topoğrafik yapısı dikkat çekmektedir. Şehrin dokusu 

gözetildiğinde külliyenin inşası önemli bir dönüm noktası olmuştur. Ayrıca geniş vakıf 

arazilerinden elde edilen gelirlerle desteklenen külliyenin, bu sayede günümüze dek 

varlığını koruduğu görülmektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Devleti, Bursa, I. Murad, Vakıf, Hudâvendigâr Külliyesi.   



viii 

 

ABSTRACT 

Name and Surname  : Nagehan ÇAKICI 

University : Bursa Uludağ University 

Institute  : Institute of Social Sciences  

Field  : Islamic History and Islamic Art 

Subfield  : Islamic History 

Degree Awarded  : PhD Thesis 

Supervisor  : Prof. Dr. Mefail HIZLI 

ACCORDING TO THE ARCHIVE RECORDS BURSA HUDÂVENDİGÂR 

COMPLEX 

During the establishment phase of the Ottoman Empire, a complex of buildings known 

as a "complex" was constructed in the conquered cities to aid in the development and 

expansion of the city. The Hudâvendigâr Külliye which is one of them was built by the 

third Ottoman sultan, Murad I (Hudâvendigâr) at Bursa. This complex, located in the 

Çekirge district, facilitated the westward expansion of Bursa, the first capital of the 

Ottomans. This study, which addresses the Bursa Hudâvendigâr Complex in the light of 

archival documents, aims to reveal the units of the complex, its economic and social 

structure, and its functioning from its inception to the present day. Additionally, based on 

the data obtained in our research, the functioning and effectiveness of the complex have 

been evaluated. 

The primary sources for our research were the Prime Ministry Ottoman Archives and 

Bursa Şer‘iyye Registers. Furthermore, works within the framework of Ottoman History 

and Bursa Studies were also consulted. 

The Bursa Hudâvendigâr Complex consists of a unique building that combines a mosque 

with a zâviye (dervish lodge) on the ground floor and a madrasah on the upper floor, an 

imaret (soup kitchen), a bathhouse, and a tomb. Notable features that distinguish the 

complex include its architectural characteristics, its location, and the topography of the 

surrounding geography. Considering the urban texture, the construction of the külliye 

marked a significant milestone. Moreover, the complex has been supported by revenues 

generated from extensive waqf (endowed) lands, allowing it to survive to this day. 

 

Keywords: Ottoman Empire, Bursa, Murad I, Waqf, Hudâvendigâr Complex. 

  



ix 

 

ÖNSÖZ 

Sultan külliyeleri, Osmanlı Devleti’nde şehirlerin vücut bulması ve gelişiminde önemli 

bir yapıtaşı olmuştur. Osmanlı toplumunda, ardında hayrî bir eser bırakma düşüncesiyle 

Sultanların öncülük ettiği külliye yaptırma geleneğine vezirler, ulema, toplumda 

ekonomik durumu müsait kişiler de katkı vermişlerdir. İnşa edilen her bir külliyeyle 

bulunduğu şehir, siyâsî, kültürel, iktisâdî ve sosyal açıdan kalkınmış, işlevselliğini 

korumak için kurulan vakıflarla da desteklenmiştir. Külliyeler, bünyesinde barındırdığı 

her bir unsuruyla halkın ihtiyaçlarına dokunmuş, bu sayede bulunduğu konumu itibariyle 

şehrin yerleşim planına doğrudan yön vermiştir. 

Ecdâd yâdigârı külliyeleri tanımak ve anlamak; bulunduğu toplum yapısını, şehrin ruhunu 

kavramak, nihayetinde devleti devlet yapan bilinci kavramak anlamına gelmektedir. Aynı 

zamanda kültürel miras kapsamında ele alınan külliyelerin incelenmesi ve araştırılması, 

külliyelerin aslî özellikleriyle işlevselliğinin devamlılığı ve tarihî dokusuna uygun 

biçimde restorasyonu yapılarak korunmasına katkı sağlamaktadır.  

Bursa şehri, Osmanlı Devleti’nin ilk payitahtı olmasının yanı sıra külliyelerle şekillenen 

coğrafyayı açıkça ortaya koymaktadır. Kuşkusuz külliyelerin teşekkül ettiği yerlerin 

seçimi gözetildiğinde bir şehir planının hedeflendiği görülür. 

Bu tezde, Sultan I. Murad’ın inşa ettirdiği, bünyesinde yer alan cami ve medresenin eşsiz 

bir tasarımla bir yapıda bütünleştiği Bursa Hudâvendigâr Külliyesi arşiv belgeleri ışığında 

ele alınmıştır. Araştırmaya konu olan Sultan Külliyesi, hem Bursa şehrinin batıya doğru 

gelişiminde rol oynamış hem de benzeri görülmemiş mimârî özelliğiyle şehrin batı ucuna 

tarih taşımıştır. Külliyeyi ön plana çıkaran diğer bir husus ise yer altı zengin kaynak suları 

ve kaplıca hamamlarıyla tanınan Çekirge bölgesinde yer alan konumudur.  

Araştırma, giriş ve dört bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında tezin amacı, metodu ve 

yararlanılan arşiv belgeleri ile başlıca kaynaklara değinilmiştir. Birinci Bölüm’de 

Osmanlı’da külliye geleneği ve Sultan I. Murad’ın hayatı ana hatlarıyla ele alınmıştır. 

Külliyenin kuruluş yeri ve üniteleri, fizîkî yapının değerlendirildiği İkinci Bölüm’de 

işlenmiştir. Üçüncü Bölüm’de külliyenin vakfiyesi, ulaşılan arşiv belgeleri ve muhasebe 

kayıtları eksenli külliyenin iktisâdî yapısı hakkında bilgi verilmiştir. Ardından Dördüncü 

Bölüm’de külliyenin sosyal ve kültürel analizi yapılarak görevli personel kadrosu ve 



x 

 

özellikleri arşiv belgelerinden hareketle incelenmiştir. Tezin ekler kısmında konu 

işlenirken temel kaynak olan vakfiye metninin suretlerine ve tezle alakalı olarak 

yararlanılan görsellerden örneklere yer verilmiştir. 

Bu araştırmayla, Bursa’da yer alan Sultan külliyelerinin tamamı akademik düzeyde 

değerlendirmeye tabi tutulmuş olmaktadır. 

Tezin konusunun belirlenmesi ve yazım süreci gibi önemli aşamalarında her daim ilmiyle 

yol gösteren, bilgi ve birikimiyle emeğini esirgemeyen ve tez sürecinde zorlandığım 

anlarda yüreklendiren saygıdeğer danışman hocam Prof. Dr. Mefail HIZLI’ya 

şükranlarımı arz ediyorum. Ayrıca üzerimde emeği olan hocalarıma, görüşlerinden 

istifade ettiğim kıymetli hocalarım Prof. Dr. Ali İhsan KARATAŞ ve Prof. Dr. Ahmet 

GÜÇ’e ile değerli arkadaşım Dr. Fatma Gül ALTUN’a teşekkür ediyorum. Bursa 

araştırmaları konusunda eser temininde yardımcı olan Aziz ELBAS’a ve Bursa 

Büyükşehir Belediyesi Bursa Belgeliği çalışanlarına teşekkürlerimi sunuyorum. 

Kosova’dan resim kareleri paylaşan arkadaşlarım Seda ŞAHİN AHMETAJ ve Emine 

KİRİŞÇİ’ye minnettarım. Çalışmalarımı sürdürürken destek olan aileme ve beni motive 

eden arkadaşlarıma müteşekkirim.  

 

Nagehan ÇAKICI 

Bursa - 2025  



xi 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI ................................................................................................... iv 

DOKTORA İNTİHAL YAZILIM RAPORU............................................................... v 

YEMİN METNİ ............................................................................................................. vi 

ÖZET.............................................................................................................................. vii 

ABSTRACT .................................................................................................................. viii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. xi 

TABLOLAR LİSTESİ .................................................................................................. xv 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................... xvi 

KISALTMALAR ........................................................................................................ xvii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KAPSAMI ............................................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN METODU ................................................................................... 2 

III. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI ........................................................................ 3 

A. Arşiv Kaynakları ................................................................................................... 3 

B. Vakfiye .................................................................................................................. 5 

C. Vakıf Muhasebe Defterleri .................................................................................... 8 

D. Tahrir Defterleri .................................................................................................... 9 

E. Arşiv Dışı Kaynaklar ........................................................................................... 10 

IV. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ ........................................................ 10 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI’DA KÜLLİYE VE I. MURAD (HUDÂVENDİGÂR)  

I. OSMANLI DEVLETİ’NDE KÜLLİYE GELENEĞİ .............................................. 13 

II. HUDÂVENDİGÂR KÜLLİYESİ’NİN KURULDUĞU SİYÂSÎ, SOSYAL VE 

KÜLTÜREL ORTAM ............................................................................................. 17 

III. I. MURAD (HUDÂVENDİGÂR) .......................................................................... 20 

A. Hayatı .................................................................................................................. 20 

1. Doğumu ve Aldığı Vazifeler ........................................................................... 20 

2. Anadolu ve Rumeli’de Gerçekleşen Diğer Olaylar ......................................... 22 

3. Dönemin Devlet Erkânı ................................................................................... 23 

4. Kosova Savaşı ve Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Şehâdeti ............................. 25 



xii 

 

B. Kişiliği ................................................................................................................. 26 

C. İlmî Yönü ve Bu Alandaki Gelişmeler ................................................................ 27 

D. Kurduğu Müesseseler .......................................................................................... 30 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN FİZÎKÎ YAPISI 

I. KÜLLİYENİN YERİ ................................................................................................ 33 

II. KÜLLİYENİN KURULUŞU VE İNŞASI .............................................................. 37 

III. VÂKIF VE ŞARTLARI ......................................................................................... 39 

VI. KÜLLİYENİN BİRİMLERİ .................................................................................. 41 

A. Cami .................................................................................................................... 41 

B. Medrese ............................................................................................................... 45 

C. İmaret .................................................................................................................. 46 

D. Hamam ................................................................................................................ 48 

E. Türbe .................................................................................................................... 52 

F. Çeşme .................................................................................................................. 56 

G. Şadırvan .............................................................................................................. 57 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN EKONOMİK YAPISI 

I. GELİR KAYNAKLARI ............................................................................................ 59 

A. KİRA GELİRLERİ ............................................................................................. 60 

1. Dükkânlar ve Hanlar ....................................................................................... 60 

2. Kaplıcalar ve Hamamlar .................................................................................. 62 

3. Diğerleri .......................................................................................................... 63 

B. ARAZİ GELİRLERİ ........................................................................................... 64 

1. Köyler .............................................................................................................. 64 

a. Kite Bölgesi’ne Tabi Olan Köyler ..................................................... 66 

b. Adranos Kazâsı’na Tabi Olan Köyler................................................ 67 

c. Bursa Merkeze Tabi Olan Köyler ...................................................... 68 

d. Diğerleri ............................................................................................. 70 

2. Ark, Tuzla, Bahçeler ve Tarlalar ..................................................................... 71 

3. Vergiler ............................................................................................................ 72 



xiii 

 

C. GELİR KAYNAKLARININ İŞLETİLMESİ ..................................................... 75 

II. GİDERLER .............................................................................................................. 76 

A. Personel Giderleri ............................................................................................... 76 

B. Beslenme Giderleri .............................................................................................. 81 

C. Tamir Giderleri .................................................................................................... 84 

D. Yardım Giderleri ................................................................................................. 87 

E. Diğer Giderler ...................................................................................................... 90 

III. GELİR-GİDER HESAPLARI VE MÂLÎ DENGELER ........................................ 91 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN SOSYAL YAPISI 

I. KÜLLİYENİN İDARESİ .......................................................................................... 93 

A. KÜLLİYENİN YÖNETİMİ ............................................................................... 97 

1. Mütevelli ......................................................................................................... 97 

2. Nâzır .............................................................................................................. 102 

3. Kâtib .............................................................................................................. 104 

4. Câbî ............................................................................................................... 106 

5. Zevâidhorân ................................................................................................... 108 

B. KÜLLİYENİN DENETİMİ .............................................................................. 109 

II. KÜLLİYENİN PERSONELİ ................................................................................. 112 

A. DİN GÖREVLİLERİ ........................................................................................ 112 

1. İmamlar ......................................................................................................... 112 

2. Hatibler .......................................................................................................... 114 

3. Müezzinler ..................................................................................................... 116 

4. Vâizler ........................................................................................................... 117 

5. Muarrif .......................................................................................................... 119 

6. Kayyım .......................................................................................................... 120 

7. Muvakkitler ................................................................................................... 121 

8. Nakib ............................................................................................................. 122 

9. Ferrâş ............................................................................................................. 123 

10. Sermahfil ..................................................................................................... 124 

B. EĞİTİM-ÖĞRETİM GÖREVLİLERİ .............................................................. 125 

1. Müderrisler .................................................................................................... 125 



xiv 

 

2. Muîdler .......................................................................................................... 129 

3. Talebeler ........................................................................................................ 129 

4. Dersiâmlar ..................................................................................................... 131 

5. Muallim-i Mekteb/Muallim-i Sıbyân ............................................................ 131 

C. TÜRBE GÖREVLİLERİ .................................................................................. 132 

1. Kârî/Hâfız ...................................................................................................... 132 

2. Cüzhân/Na‘thân ............................................................................................. 133 

3. Türbedâr/Bevvâb ........................................................................................... 133 

4. Duâgû ............................................................................................................ 134 

D. İMARET GÖREVLİLERİ ................................................................................ 137 

1. Şeyh ............................................................................................................... 137 

2. Vekilharc ....................................................................................................... 138 

3. Bevvâb-ı İmaret ............................................................................................. 139 

4. Tabbâh ........................................................................................................... 139 

5. Habbâz ........................................................................................................... 140 

6. Anbardâr/Kilâri ............................................................................................. 140 

7. Huddâm/Hidmetkâr-ı Güşt ............................................................................ 140 

E. KAPLICA GÖREVLİLERİ .............................................................................. 141 

F. DİĞERLERİ ...................................................................................................... 142 

III. PERSONEL TAYİN VE AZİLLERİ ................................................................... 144 

IV. KÜLLİYEDE GÜNLÜK HAYAT ....................................................................... 145 

V. SUNULAN HİZMETLERİN HALK VE YÖNETİM NEZDİNDEKİ 

EHEMMİYETİ ...................................................................................................... 148 

SONUÇ ......................................................................................................................... 150 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 154 

EKLER ......................................................................................................................... 165 

EK-I: TABLOLAR ..................................................................................................... 165 

EK-II: BELGE ÖRNEKLERİ .................................................................................... 170 

EK-III: FOTOĞRAFLAR .......................................................................................... 183 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 195 

  



xv 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Vakfiyesi’ndeki Şâhitlerin Listesi (Şuhûdu’l-

Hâl) ................................................................................................................... 7 

Tablo 2: Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın 

Muhasebe Defterleri Bilgileri ........................................................................... 8 

Tablo 3: Vakıf Bütçesine Eklenen Aylık Kira Gelirleri (ani’l-müşâherât) ..................... 60 

Tablo 4: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı Kaplıcaları ve Hamamları ..................................... 63 

Tablo 5: Vakfiye Sınırları Çerçevesinde 15. yüzyılda Gazi Hudâvendigâr Evkâfı 

Köyleri ve Arazileri ........................................................................................ 64 

Tablo 6: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın Bursa Merkeze Tabi Olan Ova Köylerinden 

Hâsılat ............................................................................................................. 68 

Tablo 7: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın 19. yüzyılda Vergi Gelirleri............................ 74 

Tablo 8: Personel Ücret Dağılımı ................................................................................... 77 

Tablo 9: Personel Giderleri Çeşitleri............................................................................... 78 

Tablo 10: Personele Maaşa İlave Olarak Yapılan Diğer Ödemeler ................................ 80 

Tablo 11: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmareti Giderleri ............................................ 82 

Tablo 12: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Tamir Giderleri Türleri ................................. 85 

Tablo 13: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Evkâfı’ndan Yapılan Yardımlar .................... 88 

Tablo 14: Hudâvendigâr Vakfı’ndan Cami, Türbe ve Minare için Yapılan Harcamalar 90 

Tablo 15: Vakfiyeye Göre Görevli Kişiler ve Maaş Miktarları ...................................... 94 

Tablo 16: 859/1455 Tarihli Muhasebeye Göre Vakfın Görevli Kadrosu ve Maaş 

Miktarları ........................................................................................................ 95 

Tablo 17: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı Mütevellileri........................................................ 99 

Tablo 18: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Müderrisleri ................................................. 125 

Tablo 19: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nde Görevli Hâfızlar ................................... 132 

Tablo 20: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nde Görevli Duâgûlar ................................. 135 

Tablo 21: Diğer Vakıf Cami Görevlileri, Vazifeleri ve Aldıkları Ücreti Miktarı ......... 143 

Tablo 22: 859/1455 Tarihli Tahrir Defteri’ne Göre Evkâf-ı Kapluca ........................... 165 

Tablo 23: 19. yüzyıla ait Mahlûlât Defteri’nde Gazi Hudâvendigâr Vakfı Arazileri 

Bilgileri ......................................................................................................... 167 

  



xvi 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nin Konumu ..................................................... 34 

Şekil 2: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi (Cami ve Medrese) Planı ................................. 39 

Şekil 3: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Cami Kitâbesi .................................................. 43 

Şekil 4: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmaret Kitâbesi................................................. 47 

Şekil 5: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi I. Murad Hudâvendigâr Türbesi Kitâbesi ........ 53 

 

  



xvii 

 

KISALTMALAR 

A.)AMD.  : Sadaret Âmedî Kalemi Defterleri 

A.)DVNSMHM.d. : Divan-ı Hümâyûn Mühimme Defterleri 

AE.SABH.I.   : Ali Emiri Abdülhamid I 

AE.SOSM.III  : Ali Emiri Osman III 

bkz.   : Bakınız  

BOA   : Cumhurbaşkanlık Osmanlı Arşivi 

BEO   : Babıali Evrâk Odası Evrâkı 

C.BLD.  : Cevdet Belediye 

C.EV.   : Cevdet Evkâf 

EV.d.   : Evkâf Defterleri 

EV.HMH.d.  : Evkâf Harameyn Muhasebeciliği Defterleri 

EV. VKF.  : Evkâf Vakfiyeler Evrâkı 

Bkz.   : Bakınız 

BŞS   : Bursa Şer‘iyye Sicilleri 

çev.   : Çeviren 

DİA   : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

ed.   : Editör 

haz.   : Yayına Hazırlayan 

h.    : Hicrî 

İ.MVL.  : İrâde Meclis-i Vâlâ 

IRCICA  : İslâm Tarih, Sanat ve Kültür Araştırma Merkezi 

İA   : İslâm Ansiklopedisi 

İ. DH. : İrâde Dahiliye 

İ.EV.    : İrâde-i Evkâf 

m.   : Milâdî 

nşr.   : Neşreden 

No.   : Numara 

ö.   : Ölüm 

s.a.s.   : Sallalâhu Aleyhi ve Sellem 

ŞD.   : Şûrâ-yı Devlet Evrâkı 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

TSMA   : Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi 



xviii 

 

TS.MA.e.  : Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi 

TOEM   : Târih-i Osmânî Encümeni Mecmuası 

VGMA  : Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi 

vb.   : Ve Benzeri 

vd.   : Ve Devamı 

vs.   : Ve Saire 

Y.A.RES.  : Yıldız Sadaret Resmi Maruzat Evrâkı 

 



1 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KAPSAMI 

Bu araştırmada, Osmanlı Devleti’nin ilk başkenti Bursa’daki selâtin külliyeleri zincirinin 

ikinci halkasını oluşturan I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi incelenmektedir. Bundan 

önce kentin külliyelerini bilimsel açıdan ele alan birtakım akademik araştırmalar 

yapılmıştır.1 Bu araştırmanın, Bursa’daki selâtin külliyeleriyle ilgili (Orhan, Yıldırım, 

Yeşil ve Muradiye külliyelerine dair daha önce akademik düzeyde çalışmalar yapılmış 

olması hasebiyle) tamamlayıcı bir özelliği olduğunu da kaydetmek gerekir. 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, üçüncü Osmanlı padişahı I. Murad Hudâvendigâr 

tarafından yaptırılmıştır. Çekirge semtinde inşa edilen bu yapı topluluğu sayesinde 

Osmanlı’nın ilk başkenti olan Bursa şehrinin, batıya doğru gelişmesi sağlanmıştır. Şehrin 

tarihî dokusu ve gelişimi gözetildiğinde bu külliyenin inşasının önemli bir dönüm noktası 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’ni diğer sultan külliyelerinden farklı kılan özellikler 

incelendiğinde külliyenin mimârî özelliği, inşa edildiği konum ve coğrafyanın topografik 

yapısı dikkat çekmektedir. Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’ndeki cami, fizîkî yapısı 

bakımından üst katında yer alan medresesiyle Osmanlı Dönemi Mimârîsi’ndeki bilinen 

ilk ve tek yapıdır. Cami ve medresenin inşasının ardından külliyeye imaret, hamam, türbe 

ve çeşme eklenmiştir. Ayrıca geniş vakıf arazilerinin gelirleriyle desteklenen külliyenin 

işleyişine ve külliyenin vakfı sayesinde yapının, günümüze ulaşmasına katkı sağladığı 

görülmektedir. Çekirge’de yaptırılan bu külliye ve işlevselliğinin devamlılığı için 

 

1  Bursa’da bulunan Selâtîn külliyelerini ele alan akademik çalışmalar için bkz. Mefail Hızlı, “Bursa’da 

Selâtîn İmâretleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (Ocak 2001), 33-62; Mustafa 

Asım Yediyıldız, Başlangıcından Günümüze Yıldırım Külliyesi ve Ulucami (Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995); Salih Pay, Kuruluşundan Günümüze Yeşil 

Külliyesi (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2010); Fatma Gül Altun, Arşiv Belgeleri 

Işığında Muradiye Külliyesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2024); Nur Gül Aydın, Orhan Gazi Külliyesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2017). 



2 

 

oluşturulan vakıfları, şehrin batı yönündeki sınırları adeta çizmiş ve asırlar boyunca 

şehrin batıya doğru gelişimine katkı sağlamıştır. 

Araştırmada, Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’ndeki ünitelerin fizîkî, ekonomik ve sosyal 

yapısının ele alınması ve külliyeyi farklı kılan özelliklerin arşiv belgelerinden hareketle 

açığa çıkarılması hedeflenmektedir. Bu tez konusunun seçilmesine sebep olan husus, 

daha önce bu konuda kapsamlı bir çalışmanın yapılmamış olmasıdır. Külliyelerle ilgili 

yapılan her bir çalışma, çok yönlü bu yapı topluluğunun daha iyi anlaşılmasına ve farklı 

yönlerinin keşfedilmesine katkı sağlayacaktır. 

II. ARAŞTIRMANIN METODU 

Araştırma sürecinde konuyla ilgili anahtar kavramlardan yola çıkarak başta arşiv 

kaynakları olmak üzere detaylı bir kaynak taraması yapılmıştır. Özellikle arşiv 

belgelerinde elde edilen veriler toplanırken karşılaşılan sorunlardan bir tanesi 

Hudâvendigâr kelimesinin liva adı ve sancak adı olarak “…Livâ-i Hudâvendigâr…”, 

“…Hudâvendigâr Sancağı’nda vâki‘…” vb. biçimlerinde sıkça kullanılmış olmasıdır.2 

Hudâvendigâr anahtar kavramının sancak ismi olarak geçtiği yerlerin konuyla ilgisi 

olmaması sebebiyle bu belgeleri elemek ayrıca vakit harcanmasını ve daha titiz bir 

çalışma sürecini beraberinde getirmiştir.  

Çalışma sürecindeki diğer bir zorluk ise Sultan I. Murad’ın belgelerde sıklıkla Sultan II. 

Murad ile karıştırılmış olmasıdır. Yapılan incelemede, II. Murad’ın genellikle Sultan 

Murad yahut Murad-ı Sânî şeklinde belgelerde zikredildiği gözlemlenmiştir. I. Murad ise 

daha çok Gazi ve Hudâvendigâr unvanlarıyla birlikte anılarak belgelerde zikredilmiştir.3 

Ayrıca Murad Han şeklinde geçen belgelere rastlanmıştır. Söz konusu belgeler de 

incelenerek içeriği gözden geçirilip döneminin tespit edilme yöntemine başvurulmuştur.  

 

2  Hudâvendigâr kelimesinin livâ /sancak olarak zikredildiği yerleri için bkz. BŞS, B 242, 55b. 
3  Ayrıca Hükümdar anlamında Padişah I. Murad’ın unvanı olarak bilinen Hudâvendigâr unvanı, 

belgelerde bazen I. Murad’ın dışında diğer Osmanlı padişahları için de kullanılabilmektedir. Örneğin, 

Sultan Abdülhamid Han için kullanıldığı belge örneğine bkz. BŞS, B 242, 57a. Ayrıca Hudâvendigâr 

unvanı hakkında detaylı bilgi için bkz. Atilla Çetin, “Hudâvendigâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/285. 



3 

 

Bu çalışmada, belge tarama, analizi ve yorumlama metodu kullanılmıştır. Araştırmada, 

külliye alanında yapılmış çalışmalar titizlikle incelenmiş, ardından külliyenin temel 

bilgilerinin yer aldığı vakfiyesinin suretleri temin edilmiştir. Kronikler ve kaynak eserler 

taranarak konu çerçevesinde kapsamlı bilgilere ulaşılmaya çalışılmıştır. Daha sonra 

kütüphane veritabanlarından yararlanarak tezle ilgili eser ve makaleler incelemeye tabi 

tutulmuştur. 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde tez konusu çerçevesinde taramalar yapılmış ve 

tespit edilen arşiv belgeleri değerlendirmeye çalışılmıştır. Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde 

konuyla ilgili anahtar kavramlardan yararlanarak belge taraması yapılmıştır. Ulaşılan 

belgelerin transkripsiyonu yapılmış ve tasnif edilmiştir. Toplanan veriler bir araya 

getirilerek tezde kullanılmak üzere tablolar oluşturulmuş ve tezin yazımı, amaç ve 

kapsamına uygun bir şekilde gerçekleştirilmiştir. 

Osmanlı Arşivi’nden tespit edilen arşiv belgelerinden paylaşılması gerekli görülenlere 

çeviri-yazı halinde dipnotlarda yer verilmiştir. Ayrıca konuyla ilgili hazırlanan verileri 

içeren tablolar, kaynakları zikredilerek ilgili bölümde paylaşılarak yorumlanmıştır. Metin 

akışı gözetilerek uzun tablolar metin kısmında yorumlanmış ve ilgili uzun tablolara 

bizatihi ekler kısmında yer verilmiştir. 

III. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI  

A. Arşiv Kaynakları  

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’ni ilgilendiren 

arşiv belgeleri, araştırmada yararlanılan başlıca kaynaklardandır. Öncelikle külliyenin 

vakfiyesi olmak üzere muhasebe defteri ve bünyesinde külliyeye dair bilgiler ihtiva eden 

müstakil belgeler ilgili anahtar kelimeler kullanılarak taranmıştır.  

Bu bağlamda; Sadaret Âmedî Kalemi Defterleri [A.)AMD.], Divan-ı Hümâyûn Mühimme 

Defterleri [A.)DVNSMHM.d], Ali Emiri Abdülhamid I [AE.SABH.I.], Ali Emiri Ahmed 

III [AE.SAMD.III], Ali Emiri Osman III [AE.SOSM.III.], Babıali Evrâk Odası Evrâkı 

[BEO], [EV.BRT.], Evkâf Defterleri [EV.d.], Evkâf Vakfiyeler Evrâkı [EV. VKF.], Cevdet 

Belediye [C.BLD.], Cevdet Evkâf [C.EV], Evkâf Harameyn Muhasebeciliği Defterleri 



4 

 

[EV.HMH.d.], Hariciye Nezareti Mektubi Kalemi Evrâkı [HR.MKT.], İrâde Dahiliye   

[İ.DH.], İrâde-i Evkâf [İ.EV.], İbnülemin Vakıf [İE.EV.], Şura-yı Devlet Evrâkı [ŞD.], 

Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi [TS.MA.e], Yıldız Sadaret 

Resmi Maruzat Evrâkı [Y.A.RES.] olarak zikri geçen 19’u ayrı fon koduyla olmak üzere 

38 adet belge tespit edilmiş ve tezde yararlanılmıştır. Belge içeriklerine bakıldığında 

bunların külliyenin vakfiyesi, külliye üniteleri, iktisâdî yapı ve görevli personel kadrosu 

hakkında bilgi ihtiva ettiği görülmektedir.  

Bursa’da bulunan Şer‘iyye Sicilleri’nin4 bir kısmı yangın, rutubet ve gereken özenin 

gösterilmemesi nedeniyle zarar görmüş olsa da büyük bir bölümü kısmen günümüze 

ulaşabilmiştir. Ayrıca Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nden defterler sondajlama usulü taranarak 

konuyla alakalı belgelere ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu doğrultuda, konuyla ilgili Bursa 

Mahkeme Sicilleri’nden yapılan taramalarla ulaşılan 50 defterden arşiv belgeleri tespit 

edilmiş ve tezde yararlanılmıştır. 50 deftere dair belge içeriklerinde; Bursa Hudâvendigâr 

Külliyesi birimleriyle alakalı kayıtlar, sosyal hayatı yansıtan veriler, Gazi Hudâvendigâr 

Evkâfı ve vakfın etkin olduğu alanlar vb. başlıklarda detaylı bilgilere ulaşılmıştır.5 

Mahkeme kayıtlarından oluşan her bir Bursa Şer‘iyye Sicili Defteri içeriği yıllara göre 

farklılık arz etmekle beraber belirli defterlerde bazı bilgiler yoğunlaşmaktadır. Örneğin, 

B 189 numaralı defterdeki belge içeriklerinde Çekirge Mahallesi’nde gerçekleşen 

olaylarla yoğun olarak karşılaşılmıştır. Ayrıca 1117/1705-1121/1709 tarih aralığına ait 

defterde Çekirge Mahallesi, Sultan Murad Han ve Gazi Hudâvendigâr mahallelerinin 

farklı belgelerde aynı yer adı olarak kaydedildiği görülmüştür. Söz konusu defterde iki 

imam, bir müderris ve Gazi Hudâvendigâr Vakfı’ndan bahseden altı belgeye 

rastlanmıştır.6  

 

4  Mefail Hızlı, “Bursa Mahkeme Sicilleri Rehberi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 

(2003), 376-426. 
5  Konu ile ilgili yararlanılan Bursa Şer‘iyye Sicilleri (BŞS): A 4, A 6, A 20, A 21 A 24, A 25, A 26, A 31, 

A 33, A 35, A 39, A 41, A 48, A 53, A 67, A 94, A 119, A 139, A 144, A 148, A 151, A 152, A 153, A 

195, B 7, B 18, B 20, B 25, B 31, B 35, B 45, B 75, B 87, B 97, B 118, B 131, B 137, B 153, B 157, B 

171, B 176, B 180, B 189, B 215, B 221, B 230, B 240, B 242, C 102, C 147. 
6    BŞS, B 189, 26a, 44a, 50b, 73a, 78b, 93a. Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde B 221 numaralı defterde de 

yukarıda bahsedildiği gibi hem Hudâvendigâr Gazi Mahallesi hem de Çekirge Mahallesi 

zikredilmektedir. BŞS, B 221, 2b, 15a. 



5 

 

Bursa Mahkeme Sicilleri’nde 951/1545-973/1566 yıllarını kapsayan iki adet vakfa ait 

muhasebe defteri tespit edilmiştir.7 Siyakat yazı türüyle tutulan iki muhasebenin birisinde 

gelir ve gider kalemleri toplu ve dağınık bir şekilde kaydedilmiş olup vesika 

görüntülerinin net olmadığı anlaşılmaktadır. A 48 nolu defterde kayıtlı ilk muhasebeden 

dönemin mütevellisi gibi sınırlı bilgiye ulaşılmıştır.8 Aynı defterde zikrolunan 

muhasebenin peşinden defterdeki ikinci muhasebe devam etmektedir. İlk muhasebeye 

göre daha detaylı olması ve gelir-gider kalemlerinin daha düzgün tutulması bu muhasebe 

üzerinde yoğunlaşmayı gerekli kılmıştır. A 48 numaralı defterde yer alan ikinci muhasebe 

de siyakat yazısıyla yazılmış, bazı yer ve şahıs isimleri net olarak okunmasa da büyük 

ölçüde istifade edilmiştir.9 

B. Vakfiye  

Ele alınan Sultan Murad Hudâvendigâr Vakfı, Bursa’da Selâtin evkâfından olup vâkıfı 

Sultan I. Murad Hudâvendigâr’dır. Külliyenin esas tesis belgesi olan ve Murad 

Hudâvendigâr tarafından düzenlenen vakfiye, Cemâziyelâhir 787/Temmuz 1385 

tarihlidir. Sultan 1. Murad’ın oğlu Yıldırım Bayezid tarafından ilgili nüsha yeniden 

düzenlenmiş ve bazı ilaveler de yapılmıştır. Arşivlerde kayıtlı vakfiyenin10 orijinal 

aslından çıkartılmış 802/1400 ve 820/1417 tarihli iki suret ile Osmanlıcaya çevrilmiş 

suret bilgileri aşağıda belirtilmiştir: 

1. Sultan I. Murad Vakfiyesi. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi. EV. VKF, No.19. 

Gömlek No.5 (787/1385 tarihli vakfiyenin aslından çıkartılmış 802/1400 tarihli 

Arapça sureti) 

 

7  BŞS, A 48, 1a-20b. 
8    BŞS, A 48, 1b. 
9    BŞS, A 48, 9b-14a. 
10  I. Murad Hudâvendigâr Vakfiyesi çeşitli yönleriyle ele alınarak çalışılmıştır. Vakfiye ile ilgili istifade 

edilen araştırmalardan bazıları şunlardır: Hasan Basri Öcalan, “Murad Hudâvendigâr’ın İmâret 

Vakfiyesi”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi 

Belediyesi Yayınları, 2012), 398-403; Sezai Sevim, “I. Murad’ın Vakıfları ve Temlikleri”, Sultan I. 

Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 

372-394; Sezai Sevim & Hasan Basri Öcalan, Osmanlı Kuruluş Dönemi Bursa Vakfiyeleri I (Bursa: 

Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2010); Hasan Basri Öcalan- Sezai Sevim- Doğan Yavaş, Bursa 

Vakfiyeleri I (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi, 2013); M. Tayyib Gökbilgin, “Murad I. Tesisleri ve 

Bursa İmâreti Vakfiyesi”, Türkiyat Mecmuası 10 (1951-1953), 219-222. 



6 

 

2. Sultan I. Murad Vakfiyesi. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi. Maliyeden 

Müdevver [MAD.]. No:162/5a. (802/1400 tarihli Arapça suret)11  

3. Sultan I. Murad Vakfiyesi. İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı. 

İstanbul Kitaplığı Bölümü. Muallim Cevdet. Fermanlar. No.7. (820/1417 tarihli 

Arapça suret) 

4. Sultan I. Murad Vakfiyesi Osmanlıca Tercüme Sureti. Yıldız Sarayı Kütüphanesi. 

No.T.6225.12 

Vakfiyenin Kanuni Sultan Süleyman zamanında yapılmış Osmanlıca tercümesi, Yıldız 

Sarayı Kütüphanesi’nde kayıt altındadır. T.6225 numarada kayıtlı tercüme nüshanın 

sayfaları numaralandırılmış ve 25 varaktan oluşan bordo renkli ciltli, düzgün bir nesih 

yazı çeşidiyle kaleme alınmış haldedir. 25a numaralı sayfada -sonradan eklenmiş olması 

muhtemel- tarihsiz bir fetva metni yer almaktadır. Tercüme nüshanın baş kısmında 

dönemin padişahı Kanuni Sultan Süleyman’a övgü ifadeleri giriş mahiyetinde 

zikredilmiş, ardından vakfiye metnine yer verilmiştir. Niyazi Topçu, vakfiye üzerine 

kaleme aldığı yazıda, vakfiyenin Fransızca tercümesinin de yapıldığını belirtmektedir.13 

Vakfiyenin sonunda yer alan şuhûdu’l-hâl bölümü, vakfiyenin 802/1400 ve 820/1417 

tarihli Arapça aslından çıkartılmış suretleri ile 952/1545 tarihli Osmanlıca tercüme sureti 

karşılaştırmalı olarak incelenmiş ve tablolaştırılmıştır. Arapça aslından Osmanlıcaya 

tercüme edilerek çıkartılan 952/1545 tarihindeki nüshada bazı unvanlar ve meslek 

bilgilerinin ilave edildiği görülmektedir. Osmanlıca surette el-Hâdim, el-Muhtesib, el-

Bezzâz, en-Nâib, Subaşı ve Hacı lafızları ilgili kişileri nitelemek için ilave olarak 

kullanılmıştır. Aşağıdaki tabloda vakfiye suretleri arasındaki değişim gösterilmiştir. 

 

11  M. Tayyib Gökbilgin, “Murad I. Tesisleri ve Bursa İmâreti Vakfiyesi”, Türkiyat Mecmuası 10 (1951-

1953), 219-222. Gökbilgin’in makalesinde, kayıt yeri olarak belirtmiş olduğu ilgili yerde vakfiye 

suretine ulaşılamamaktadır. Muhtemelen Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi EV. VKF, 19/5 numaraya 

taşınarak kayıt yeri değişmiş olduğu anlaşılmaktadır. 
12  Niyazi Topçu, suretin İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesi’nde T.6225 numarada kayıtlı 

olduğunu belirtmektedir. Bkz. Niyazi Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf 

Köyleri”, Bursa Araştırmaları 10 (2005), 46-51. Yaptığımız araştırmada, Sultan I. Murad Vakfiyesi’nin 

Osmanlıca tercüme suretinin İstanbul Nadir Eserler Kütüphanesi’nden Yıldız Sarayı Kütüphanesi’ne 

aynı kayıt numarasıyla nakledildiği tespit edilmiştir. 
13  Niyazi Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”, 46-51. 



7 

 

Tablo 1: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Vakfiyesi’ndeki Şâhitlerin Listesi (Şuhûdu’l-

Hâl) 

 

802/1400 tarihli Arapça Sureti 

952/1545 tarihli Osmanlıca 

Tercüme Suret Üzerinde 

Yapılan İlaveler ve Farklılıklar 

1. Abdullah Bey bin Pınârî (Bikârî) Bey 
 

2 Ali Bey bin Pınârî (Bikârî)  
 

3. Karaca bin  

4. Umûr bin Yılduk 
 

5. Bârımbây bin Nusret 
 

6. Ahmed Çavuş el-Bevvâb 
 

7. Kutlu Bey Abdullah 
 

8. Bîkâr Bey bin Ulu Bey 
 

9. Abdullah Bey Hamza 
 

10. Bâzârlu bin Demrez 
 

11. Sirf Hamza bin Abdullah 
 

12. Hacı Sungur  Hacı Sungur el-Hâdim 

13. Musa bin Haydâr Fakih 
 

14. Beypârs el-Kâtip 
 

15. İlyas bin Pâzârlu 
 

16. Ca‘fer bin Polâd 
 

17. Hacı Urûz bin Hamkî (Hameki) 
 

18. Sirâcüddîn bin Osman 
 

19. Hacı Mustafa bin Muhammed  

20. Ali bin İsmail  Ali bin İsmail el-Muhtesib 

21. Hacı Hızır bin Mehmed  

22. Hacı İbrahim bin Hasan  Hacı İbrahim bin Hasan el-Bezzâz 

23. Şerefüddîn bin Abdullah  

24. Salih bin Halil  

25. Fetûh bin Abdullah  

26. İlyas bin Halil  

27. İlyas bin Mustafa  

28. Hacı Emirhân bin Bayramic  

29. Hasan bin Sûfî Hacı Hasan bin Sûfî 

30. Muhammed bin Selmân  

31. Abdülazîz bin Abdulgaffâr  

32. Hacı bin Ömer  

33. Mahmud bin Abdullah  

34. Hacı Hasan bin Abdullah  

35. Hacı Sa‘düddîn bin Mahmud Hacı Sa‘düddîn bin Hacı Mahmud 

36. Hacı Polad bin Emîr-i âhûr  

37. Ali bin  Ali bin Nekr en-Nâib 

38. Umûr Bey bin Kinkos Umûr Bey bin Kinkos Subaşı 

39. Hoca Osman bin Emir Muhammed  

 



8 

 

C. Vakıf Muhasebe Defterleri  

Gazi Hudâvendigâr Vakfı’na ait gelir ve gider kalemlerini, görevlilerin kimler olduğu, 

görevlilerin ücret dağılımları, yardım edilen diğer vakıflar vs. hususların tespit 

edilmesinde muhasebe kayıtlarından yararlanılmıştır. Özellikle tezin üçüncü ve dördüncü 

bölümü muhasebe kayıtlarından elde edilen verilerle oluşturulmuştur.  

Arşiv kaynakları incelendiğinde Bursa Mahkeme Sicilleri’nde iki adet 16. yüzyıla ait 

vakıf muhasebe defterine rastlanmaktadır.14 Bunun yanı sıra Cumhurbaşkanlığı Osmanlı 

Arşivi’nde de birtakım muhasebe kayıtları bulunmaktadır. Külliyenin kuruluş ve 

sonrasındaki yüzyıllarda diğer vakıflarla beraber muhasebe kayıtlarının büyük ölçüde 

tutulduğu ve çok detaya yer verilmediği görülmektedir. Örneğin, araştırmamızda Gazi 

Hudâvendigâr Evkâfı ile birlikte muhasebesi tutulan vakıf olarak sıklıkla karşımıza 

Yıldırım Bayezid Evkâfı çıkmaktadır. Bursa Hudâvendigâr Evkâfı’nın müstakil 

kayıtlarını içeren muhasebe defterlerinin bilgileri aşağıda tabloda paylaşılmıştır. 

Tablo 2: Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın 

Muhasebe Defterleri Bilgileri 

Sıra 

No 

Defterin 

Türü 

Fon/Defter No Muhasebe Kayıt 

Dönemi (Hicrî) 

1.  

Bâb-ı Defterî 

Haremeyn 

Muhasebesi 

D.HMH. SMRDd  /21947  - 

2.   

 

 

 

 

 

 

Muhasebe 

Defteri 

D..HMH.SMRDd 13.02.1123 

3.  D..HMH.SMRDd /21948 22.07.1134 

4.  EV.HMH.d /3766 10.11.1149 

5.  EV.HMH.d /4472 18.02.1159  

6.  EV.d /9589  1247 

7.  EV.d /10066 30.11.1251 

8.  EV.d /10262  29.12.1252 

9.  EV.d  /10591 26.12.1254 

10.  EV.d  /11248  1256 

11.  EV.d  /12012  01.04.1259 

 

 

14   BŞS, A 48, 1b-14a. 



9 

 

Bu kapsamda; Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde kayıtlı, 18. yüzyıla ait “Sultan I. 

Murad Hudâvendigâr Camii, İmareti, Medresesi ve Türbesi Evkâfı’nın Mahsûlât ve 

İhrâcâtı Muhasebesi” defterleri, külliyenin gelir gider bilançosunu toplu bir şekilde 

yansıtmaktadır. Külliyenin ekonomik yapısına genel bir çerçeve çizmesi açısından 

zikredilen muhasebe defterlerinden yararlanılmıştır.15  

Nakdî gelirler ve aynî gelirler konusunda, Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi Evkâf 

Defterleri’nde 10591 sıra numarasıyla kayıtlı toplam 10 varaktan oluşan ciltli ve ebrulu 

rik‘a yazısıyla kaleme alınmış, 1254/1838-1255/1839 yılına ait “Bursa'da Gazi Murad 

Hudâvendigâr Han Vakfı'nın Vâridât ve Mesârifât-ı Muhâsebesi” defteri detaylı bilgiler 

ihtiva etmektedir.16 İlgili muhasebe kaydında vakfın mütevellisinin ismi belirtilmemiştir. 

Bu defterde, 19. yüzyılda daha ziyade muhasebe kayıtları gider ağırlıklı kaleme alınmış 

olduğu halde, ilgili muhasebe kaydında hem gelir hem de gider durumlarının 

detaylandırılmış olması dikkat çekmektedir.  

D. Tahrir Defterleri  

Bursa Hudâvendigâr Vakfiyesi’nde geçen vakıf köyleri ve arazileriyle ilgili detaylı 

bilgiler sunan ve bu yönüyle vakfiyedeki yer isimlerinin belirlenmesi, vakıf sınırlarının 

çizilmesi gibi hususlarda yardımcı olan bir tahrir defteri tespit edilmiştir. 1455 tarihli 

Kirmasti Tahrir Defteri’nin 1b ile 24b varak aralığı tamamıyla Gazi Hudâvendigâr 

Vakfı’na ait köy ve arazilerle ilgili veriler sunmaktadır. Belirtilen tahrir defteri, “Osmanlı 

Kuruluş Devri Vakıfları” başlığıyla 1455 Kirmasti Tahrir Defteri, metin ve tercüme 

içeriğiyle kitaplaştırılmıştır.17  

 

15  BOA, Evkâf Harameyn Muhasebeciliği Defterleri [EV.HMH.d.], No.3766; No.4472. 
16  BOA, EV.d. No. 10591. Zikri geçen muhasebe kaydının birinci varak kısmı şu şekilde başlamaktadır: 

“Evkāf-ı Hümâyûn hazîne-i behiyyesinden mazbût mahrûse-i Bursa'da vâki‘ merhûm ve mağfûrun-leh 

cennet-mekân firdevs-âşiyân Hudâvendigâr-ı Gāzî -tâbe serâhû- hazretlerinin vakf-ı şerîfi işbu iki yüz 

elli üç senesi Martı ibtidâsından sene-i mezbûre Şubatı gāyetine gelince bi'l-emâne uhde-i hâlisânemize 

ihâle buyurulmuş olmağla vakf-ı müşârun-ileyhin bi'l-cümle vâridât ve mesârifât-ı imâret ve vezâif-i 

ehl-i mürtezika ve sâiresinin bir senelik rü’yet olunan defter-i muhâsebesidir ki zikr olunur.” BOA, 

EV.d, No. 10591, 1b. 
17  1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları (Giriş- Tıpkıbasım-

Çeviriyazı), haz. Raif Kaplanoğlu vd. (İstanbul: Avrasya Etnografya Vakfı Yayınları, 2014), 31-77. 



10 

 

E. Arşiv Dışı Kaynaklar  

Külliyenin tarihçesi ve bünyesinde çalışanlar araştırılırken tarih, tabakat ve konu merkezli 

eserlere müracaat edilmiştir. Kavram bilgisi için ilgili araştırmalara, ansiklopedi 

maddelerine ve farklı dillerde hazırlanmış güncel sözlüklere (Arapça-Osmanlıca) 

başvurulmuştur.18  

Arşiv belgelerinde karşılaşılan Hicrî takvime göre belirtilmiş tarihleri Milâdî takvime 

çevirmede Türk Tarih Kurumu’nun internet veritabanlı Tarih Çevirme Kılavuzu’ndan 

yararlanılmıştır.19 Ayrıca Türk Dil Kurumu’nun internet veritabanında yayınladığı 

Güncel Türkçe Sözlük de araştırma sırasında istifade edilen kaynaklar arasındadır.20 

IV. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşiv Belgeleri ve Şer‘iyye Sicilleri’nden yararlanırken, ilgili 

belgelerin türü, içeriği, metodu hakkında yapılmış çalışmalardan da istifade edilmiştir.21 

 

18  Ferit Devellioğlu, Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat (Ankara: Aydın Kitabevi Yayınları, 24. 

Basım, 2007); Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 3 Cilt (İstanbul: 

Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1993); Serdar Mutçalı, Arapça Türkçe Sözlük (İstanbul: Dağarcık 

Yayınları, 1995);  
19  Türk Tarih Kurumu (TTK), Tarih Çevirme Kılavuzu, Erişim 10 Haziran 2024. https://ttk.gov.tr/tarih-

cevirme-kilavuzu/  
20  Türk Dil Kurumu (TDK), Güncel Türkçe Sözlük, Erişim 24 Ocak 2022. https://sozluk.gov.tr/  
21  Mefail Hızlı, “Bursa Mahkeme Sicilleri Rehberi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 

(2003), 376-426; Mevlüt Çam vd. Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşiv Rehberi (Ankara: Vakıflar Genel 

Müdürlüğü Yayınları, 2020); Mübahat S. Kütükoğlu, Osmanlı Belgelerinin Dili (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, 2018); Necati Aktaş & Yusuf Halaçoğlu, “Başbakanlık Osmanlı Arşivi”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/122-126; Necati Kurt, Siyâkat Yazısı 

(Metin Çözümlemeli) (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2020); Said Öztürk, Osmanlı Arşiv 

Belgelerinde Siyakat Yazısı ve Tarihî Gelişimi (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 1996);  

https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/
https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/
https://sozluk.gov.tr/


11 

 

Tarihî süreç içerisinde araştırılan külliyenin serüvenini tarih kitapları22 yanı sıra sözlü 

tarih kaynağı olarak yansıtması bakımından hâtırât türü eserler23 de incelenmiş ve tezde 

kullanılmıştır. Araştırma konusu bağlamında yazılan kitap24, tez25 ve makale26 türünde 

çalışmalardan yararlanılmıştır. 

 

22  Ahmedî, İskendernâme, haz. Yaşar Akdoğan. www.kulturturizm.gov.tr. e-kitap; Âşık Paşazâde, 

Tevârîh-i Âl-i Osmân, haz. M. A. Yekta Saraç & Kemal Yavuz (İstanbul: Bilimevi Yayın, 2007); Dukas, 

Bizans Tarihi, çev. VL. Mirmiroğlu (İstanbul: İstanbul Matbâsı, 1956); Evliyâ Çelebi, Seyahatnâme I-

XI (İstanbul: 1314); Hoca Sâdeddin Efendi, Tâcü’t-Tevârih, haz. İ. Parmaksızoğlu, 4 Cilt (Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları, 1992); Mecdi Mehmed Efendi, Şakâik-i Nu’mâniye ve Zeyilleri I (İstanbul: 

Çağrı Yayınları, 1989); Mehmed Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2013); Oruç Bey, Oruç Beğ Tarihi, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Çamlıca Basım, 2007); 

Taşköprülüzâde, Osmanlı Bilginleri, çev. Muharrem Tan (İstanbul: İz Yayıncılık, 2007). 
23  Süheyl Ünver, Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, haz. Gülbün Mesara & Mine Esiner Özen (İstanbul: 

Kubbealtı Neşriyatı, 2011). 
24  E. Hakkı Ayverdi & İ. Aydın Yüksel, İlk 250 Senenin Osmanlı Mimârîsi (İstanbul: Baha Matbaası, 

1976); Hikmet Turhan Dağlıoğlu, 1558-1589 On Altıncı Asırda Bursa (Bursa: Bursa Vilayet Matbaası, 

1940); Sedat Çetintaş, Türk Mimari Anıtları Osmanlı Devri Bursa’da Murad I ve Beyazıd I Binaları 

(İstanbul, 1952); Sedat Çetintaş, Yeşil Cami ve Benzerleri Cami Değildir (İstanbul: Maarif Basımevi, 

1958); Yılmaz Akkılıç, Bursa Tarihi I (Bursa: Hâkimiyet Yayınları, 1986); Halil İnalcık, Osmanlı İdare 

ve Ekonomik Tarihi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018); Türkiye’de Vakıf Abideler ve 

Eski Eserler III (Bursa İl Merkezi) (Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü, Ankara: Yenigün Matbaası, 

1983). 
25  M. Asım Yediyıldız, Başlangıcından Günümüze Yıldırım Külliyesi ve Ulucami (Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995); Samettin Başol, Vakfiyelere Göre XV. 

Yüzyıl Bursa Vakıfları (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2001); Fatma Gül Altun, Arşiv Belgeleri Işığında Muradiye Külliyesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024); Hasan Yılmazyaşar, Bursa’dan Kosova’ya: 

Hüdavendigar Dönemi (I. Murad) Osmanlı Mimarisi (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017). 
26  Ahmed Tevhid, “İlk Altı Padişah’ın Bursa’da Kâin Türbeleri: Hudâvendigâr Murad Türbesi”, TOEM 

3/17 (İstanbul 1328), 1047-1060; Ahmet Güç, “Bursa’da Yapılan Selâtin Camileri”, Diyanet İlmi Dergi 

38/1 (2002), 75-92; Sadettin Eğri, “Dünya’da İki İnsanı Sev: Peygamber Efendimiz, Bir De Sultan 

Murad Efendimizi…”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu, 347-369 

(Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012); Halil Baltacı, “Ömer Lütfi Barkan’ın ‘Kolonizatör 

Türk Dervişleri ve Zâviyeler”i Üzerine Değerlendirmeler”, AKADEMİAR Akademik İslâm 

Araştırmaları Dergisi 6 (Haziran 2019), 93-126; Mefail Hızlı, “Bursa’da Selâtîn İmâretleri”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (Ocak 2001), 33-62; Mefail Hızlı, “Hudâvendigâr 

Camii’nde İlk Türkçe Cuma Hutbesi”, Bursa Araştırmaları Kent Tarihi ve Kültür Dergisi 7 (2004), 45-

47; Hasan Basri Öcalan, “Şer‘iyye Sicillerine Göre Bursa’da Sosyal Hayat (XVII.)”, Bursa Büyükşehir 

Kütüphanesi Bursa Belgeliği, 13.06.1998 (Kayıt No. 10182), 83-91; İsmail Selimoğlu, “Osmangazi 

Belediyesi ve Balkanlar”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu, 321-46 

(Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012); Sezai Sevim, “Bursa’da Erken Osmanlı Kuruluş Devri 

Sultanlarınca Desteklenen Dervişler II (Orhan Gazi ve I. Murad devirleri)”, Bursa’da Dünden Bugüne 

Tasavvuf Kültürü, haz. Ramis Dara, 150-157 (Bursa: Bursa Kültür Sanat ve Turizm Vakfı Yayınları 

Bursa Kitaplığı: II, 2002); Doğan Yavaş, “Murad Hudâvendigaâr Dönemi Bursa Eserleri”, Sultan I. 

Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu, 413-423 (Bursa: Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2012). 



12 

 

Osmanlı vakıf sistemini ve işleyişini ele alan çalışmalar27 konu kapsamında 

değerlendirilmiştir. Bu bağlamda, Bursa Hudâvendigâr Vakfiyesi üzerine yapılan 

araştırmalar28 incelenmiş, ulaşılan veriler gözden geçirilmiştir.  

2011 yılına kadar olan süreçte yapılmış kitap, makale ve tezlerin bibliyografyalarını, 

eserlerin kayıtlı oldukları veya bulundukları yerle ilgili bilgileri ekleyerek sistematik bir 

şekilde sunan Nezaket Özdemir’in “Bursa Kaynakçası” isimli eserinden 

yararlanılmıştır.29 Bursa şehri özelinde yapılan çalışmalar taranarak konuyla ilgili 

olanlardan istifade edilmiştir.30 

  

 

27  Sedat Emir, Erken Osmanlı Mimarlığında Çok-İşlevli Yapılar: Kentsel Kolonizasyon Yapıları Olarak 

Zaviyeler II (İzmir: Akademi Kitabevi, 1994); Mefail Hızlı, “Osmanlı Vakıf Eserlerinin İnşa, Tamir ve 

Restorasyonları”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Ocak 1993), 219-232; Ali İhsan 

Karataş, “Bursa Suları ve Su Vakıfları”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/2 (Haziran 

2008), 379-417. Neşet Çağatay, “Dini-İçtimai Bakımdan İmaret Vakıf Sistemi”, Isparta Halkevi 

Dergisi 13/145-146-147 (Nisan-Mayıs-Haziran 1946), 2007-2008; Nilüfer Ateş, “Osmanlı’da Vakıf-

Külliye-Şehir İlişkisi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26/2 (Eylül 2017), 151-164; 

Ömer Lütfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak Vakıflar ve 

Temlikler I İstilâ Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişleri ve Zâviyeler”, Vakıflar Dergisi 2 (1942), 

279-365. 
28  Hasan Basri Öcalan, “Murad Hudâvendigâr’ın İmâret Vakfiyesi”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve 

Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu, 395-412 (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 398-403; 

Mevlüt Çam & Ramazan Pantık, Bursa Selâtîn Vakıfları (Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 

2022); Sezai Sevim, “I. Murad’ın Vakıfları ve Temlikleri”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, 

ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 372-394; Sezai Sevim & Hasan 

Basri Öcalan, Osmanlı Kuruluş Dönemi Bursa Vakfiyeleri I (Bursa: Bursa Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2010); Hasan Basri Öcalan- Sezai Sevim- Doğan Yavaş, Bursa Vakfiyeleri I (Bursa: Bursa 

Büyükşehir Belediyesi, 2013). 
29  Nezaket Özdemir, Bursa Kaynakçası (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Rota Ofset, 2011). 
30  Albert Gabriel, Bir Türk Başkenti Bursa, haz. Neslihan Er-Hamit Er-Aykut Kazancıgil (Paris: 1958) 

(İstanbul: Seçil Ofset, 2010); K. A, Bernard, Bursa Banyoları “Kaplıca Risalesi”, haz. Rıza Ruşen 

Yücer (İstanbul: Kenan Matbaası, 1943); Kâmil Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, haz. Hüseyin Algül vd. 4 

Cilt (Bursa: Bursa Kültür A.Ş., 2009),; Kâzım Baykal, Bursa ve Anıtları (Bursa: Aysan Matbası, 1950); 

Kâzım Baykal, Tarihte Bursa Yangınları (Bursa: Bursa Erkek Lisesi, 1948); Bursa’nın Kentsel ve 

Mimari Gelişimi, ed. Cafer Çiftçi (Bursa: Gaye Kitabevi, 2007); Bursa Kültür Varlıkları Envanteri 

Anıtsal Eserler, haz. Neslihan Türkün Dostoğlu & Hamdi Dostoğlu (Bursa: Bursa Büyükşehir 

Belediyesi Yayınları, 2011); Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1998); Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim (Bursa: 

Emin Yayınları, 2012); Mine Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi 1932-1951 (Bursa: Nilüfer 

Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, 2011); Raif Kaplanoğlu, Bursa Anıtlar Ansiklopedisi (Bursa: Bursa 

Hâkimiyet Gazetesi Matbaası, 1996); Saadet Maydaer, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa’da Bir Semt: 

Hisar (Bursa: Emin Yayınları, 2009); Sedad Ataman, Bursa Mali Yıl 934 Yıllığı (Bursa: Bursa 

Belediyesi Neşriyatı, 1934). 



13 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI’DA KÜLLİYE VE I. MURAD (HUDÂVENDİGÂR) 

 

I. OSMANLI DEVLETİ’NDE KÜLLİYE GELENEĞİ 

İslâm tarihi boyunca Müslümanlar yeni kurdukları şehirlerde camiyi hayatın merkezine 

alan bir şehir planlamasına önem vermişlerdir. Yerleşim birimleri camilere göre 

şekillenirken inşa edilen camilerde, kültür ve medeniyetin ürünü olan mimârî ve sanatsal 

detaylara da özen gösterilmiştir. Yüzlerce yıldır varlığını sürdüren Süleymaniye, 

Selimiye gibi muhteşem yapılar manevi ve biçimsel yönleriyle insanlığı hayran 

bırakmaya devam etmektedir.  

Bir yönüyle cami, bir müminin hayat bulması, bir şehrin ruh kazanması ve bir 

medeniyetin ortaya çıkması demektir. Merhum Fatih Sultan Mehmed Hân: “Hüner bir 

şehir bünyâd etmektir / Reâyâ kalbin âbâd etmektir.” beytiyle bir şehir kurmaktaki asıl 

marifetin o şehirde yaşayanların kalbini kazanmak olduğu gerçeğini dile getirmiştir. 

Medine’ye hicret ettiğinde Allah Rasûlü (s.a.s.) ashabıyla, öncelikle şehrin merkezine 

Mescid-i Nebevî’yi inşa etmiş ve şehirlerin Allah’a en sevimli olan mekânlarının camiler 

olduğunu bildirmiştir.31 İslâm medeniyetinin ilk harcı olan Mescid-i Nebevî; hem 

Müslümanları bir araya toplayan bir ibadet mahalli hem de bir mektep durumundaydı. 

Kur’an-ı Kerim, vahiy katipleri tarafından burada kaleme alındı. Hz. Peygamber (s.a.s.)’i 

dinleyen, dinlediğini din kardeşlerine ulaştıran sahabe-i kirâm burada yetişti. Bu yönüyle 

Mescid-i Nebevî, camiyle bütünleşen ve bir açıdan külliye gibi birçok farklı özelliği 

bünyesinde barındıran ilk yapı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

31  Müslim, “Mesâcid”, 288; Ahmet Önkal & Nebi Bozkurt, “Cami”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/46-56. 



14 

 

Külliye, cami ve çevresinde çeşitli sosyal görevi olan binaların düzenlenmesi suretiyle 

meydana getirilmiş bir binalar kompleksidir.32 Anadolu’da en erken tarihte Artuklularda 

ilk külliye örneklerine rastlanmaktadır. Selçuklu devrinde inşa edilen milâdî 1283 tarihli 

Konya Sahib Ata Külliyesi cami, türbe, hankâh, sebil, hamam gibi üniteleriyle büyük 

kapsamlı bir külliye olarak dikkat çekmektedir. Külliyeler içerisinde özel bir mimârî yapı 

durumundaki cami ve medresenin birleşmesi şeklinde oluşan yapılar ise 13. yüzyılda 

Selçuklu döneminde görülür. Selçuklu dönemi mimârîsinde Kayseri Hacı Kılıç Camii (m. 

1249), Amasya Gökmedrese Camii ve Konya İnce Minareli Medrese (m.1260-1265) cami 

ve medresenin birleşimine sahip yapılara örnek olarak zikredilebilir.33 Bu bağlamda 

Selçuklu mimârîsinde de rastlanan cami-medrese birlikteliğine benzeyen Bursa I. Murad 

Hudâvendigâr Camii, fizîkî yapısı bakımından üst katında yer alan medresesiyle cami ve 

medresenin birlikte inşa edildiği Osmanlı dönemi mimârîsinde bilinen ilk ve tek yapıdır.34  

Osmanlı döneminde sayıları artarak devam eden külliyeler cami, medrese, türbe, mektep, 

tabhane, imaret, hamam, çeşme gibi çok sayıda yapıyı bünyesinde bulundurmakla beraber 

inşa edildikleri yere göre de birçok ihtiyacı karşılamaktaydı. Topluma faydalı hayır 

kurumları kazandırma düşüncesiyle vücut bulan külliyeler, bânîlerinin oluşturduğu 

vakıflar sayesinde uzun süre fonksiyonlarını aksatmadan varlığını sürdürmüştür.35 

Külliye olarak adlandırılan ve belli bir amaç doğrultusunda birkaç yapının bir araya 

gelmesiyle oluşan yapı topluluklarına zaman içinde manzume, hey’et, imaret, site, imaret 

sitesi, komplex gibi isimler de verilmiştir. Genellikle cami etrafında gelişen külliyelerin 

bazen medrese, çarşı hüviyetinde ticârî bir yapı veya türbe çevresinde şekillendiği de 

görülmektedir.36 Bu bağlamda benzer şekilde bir yapı topluluğu olmasına rağmen, 

 

32  Feridun Akozan, “Türk Külliyeleri”, Vakıflar Dergisi, 8 (1969), 303. 
33  Ahmet Vefa Çobanoğlu, “Külliye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 26/542. 
34  Albert Gabriel, “Bursa’da Murad I. Camii ve Osmanlı Mimarisinin Menşei Meselesi”, Vakıflar Dergisi 

2 (1942), 37-43.  
35  Gönül Cantay, Osmanlı Külliyelerinin Kuruluşu (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 

2002), 3. 
36  Çobanoğlu, “Külliye”, 26/542. 



15 

 

tasavvuf eğitiminin verildiği mekân olan tekkelerin ayrıca değerlendirilmesi 

gerekmektedir.37  

Osmanlı döneminde İslâm beldelerinin merkezine inşa edilen “külliye” kültürünün 

çekirdeğinde cami devamlı yer almıştır. Cami merkez olmak üzere içerisinde yer alan 

medrese, imaret, hamam, tabhane, kütüphane, mektep, dârüşşifâ, bedesten, türbe, çeşme 

gibi sosyal tesisleriyle bu mimârî yapı, toplumda sosyal, kültürel ve ekonomik açıdan 

önemli bir fonksiyona sahiptir. 

Şehirlerin yapılanma ve gelişmesinde etkili olan külliyeler devletin en üst kademesinde 

bulunan sultanlar, sultan eş ve çocukları yanı sıra yönetimin çeşitli kademesindeki 

vezirler gibi önemli devlet memurları yahut zengin kişiler tarafından yaptırılmıştır.38  

Külliyelerin inşa edildiği yerin belirlenmesinde dönemin siyâsî, sosyal, kültürel ve 

ekonomik şartları etkili olmuştur. Kurulduğu dönem ve sonrasında külliyelerin ortaya 

koyduğu faaliyetler, henüz inşa edilmeden tespit edilen birtakım ihtiyaçlar ve vakıflarının 

maddî imkânlarıyla paralellik arz etmiştir. Ayrıca her bir külliyeyi meydana getiren 

yapıların farklı özellikler taşıması kaçınılmaz olmuştur. 

Sultan külliyelerinin inşa edildiği yerler bizzat padişahlar tarafından belirlenmiştir. 

Bursa’da kurulan sultan külliyelerinin tamamı Bursa ovasından yüksek kesimlerde sırtını 

dağa yaslamış şekilde konumlandırılmıştır. Su kaynaklarına yakınlık, topoğrafik yapı, 

şehrin işlevselliği ve külliyeler arası ilişkiler gibi unsurlar göz önünde bulundurularak 

halkın dinî, sosyal ve ekonomik ihtiyaçları, tesis edilen külliye birimleriyle 

giderilmiştir.39 Bu sayede külliyeler yıllarca etkinliğini sürdürmüştür.  

 

37  Mustafa Kara, “Tekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/368-370. Mefail Hızlı, mahkeme kayıtlarında Yıldırım Bayezid devrinde inşa edilen Ali Paşa 

Medresesi için zikredilen “Tekye/Tekke” ifadesine dikkat çekerek bu yapının medreseden ziyade 

dergâh yahut zâviye hüviyetinde olabileceğini dile getirmektedir. Sonuç itibariyle bahsi geçen 

medreseyle ilgili medrese özelliği yanı sıra tekke olarak da hizmet verdiği belirtilmektedir. Bkz. Mefail 

Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri (İstanbul: İz Yayıncılık, 1998), 38-39. 
38  Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2012), 42/479-486. 
39  Hatice Ceren Sağlık, Bursa’da Erken Dönem Sultan Külliyelerinin Kentsel ve Mimari Ayırt Edici 

Özelliklerinin Karşılaştırmalı Analizi (Bursa; Uludağ Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2016), 129-134. 



16 

 

Dinî, sosyal ve ekonomik gayelerle vücuda gelen tesislerin etkinliğinin devamlılığı, 

kurulan vakıf sistemiyle mümkün olmuştur. Hayır sahipleri tarafından oluşturulan 

vakıflarla devletin en ücra kesimini bile gözeten bir İslâm medeniyeti teşekkül etmiştir.40  

Osmanlı Devleti’nin kuruluş döneminde gerçekleştirilen fütûhâtlarda özellikle 

Osmanlı’nın Rumeli’de yerleşmesinde vakıf sistemine dayanan dinî ve ticârî müesseseler 

fethedilen şehirlerin gelişmesinde esas rol oynadı. Edirne, Filibe, Serez, Üsküp, Sofya, 

Silistre, Tırhala, Yenişehir ve Manastır başlangıçta bir uç merkezi olarak gelişti. Daha 

sonra kurulan vakıflarla ve oluşturulan müesseselerle donatılarak Rumeli’nin günümüze 

kadar önemini koruyan başlıca şehirleri haline geldi.41  

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren hemen hemen bütün padişahların vakıflar 

kurdukları vakfiyelerden ve çeşitli kaynaklardan anlaşılmaktadır. Yöneticiler imar ve 

iskân politikası doğrultusunda fethedilen şehirlerin gelişimini vakıf sisteminden 

yararlanarak sağlamışlardır. Özellikle padişahlar kurdukları büyük vakıflar ve gelir 

kaynaklarıyla külliyeleri desteklemişlerdir. Bu kapsamda “Evkâf-ı Selâtîn”42 de denilen 

sultan vakıfları, kuruluşları, mahiyetleri ve yönetimleri bakımından diğer vakıflara göre 

farklı özellikler taşımaktadır.43  

Osmanlı coğrafyasında vakıf müessesesinin somut tezahürü olan külliyeler, aynı zamanda 

Osmanlı şehrinin en önemli karakteristiğidir. Birçok Osmanlı şehrinin nüvesini, bu 

 

40  Neşet Çağatay, “Dini-İçtimai Bakımdan İmaret Vakıf Sistemi”, Isparta Halkevi Dergisi 13/145-146-

147 (Nisan-Mayıs-Haziran 1946), 2007-2008. 
41  Halil İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018), 109. 
42  Sultan vakıfları anlamına gelen “Evkâf-ı Selâtîn”, sultanlar tarafından yaptırılan camilerin vakıflarına 

denilir. Bursa’daki Orhan, Murad Hudâvendigâr, Yıldırım, Çelebi Sultan Mehmed, Muradiye, Emir 

Sultan camilerine “Selâtîn Camileri” denilir. Bunların vakıf köyleri tamamıyla serbesttir. 

Mütevellilerinden başka hariçten hiçbir kimsenin bunlara karışması câiz değildir. Kâmil Kepecioğlu, 

Bursa Kütüğü, haz. Hüseyin Algül vd. 4 Cilt (Bursa: Bursa Kültür A. Ş., 2009), 4/137. Ayrıca Bursa’da 

Selatin camileri hakkında bilgi için bkz. Ahmet Güç, “Bursa’da Yapılan Selâtin Camileri”, Diyanet İlmi 

Dergi 38/1 (2002), 75-92. 
43  Samettin Başol, Vakfiyelere Göre XV. Yüzyıl Bursa Vakıfları (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2001), 31. 



17 

 

külliyeler teşkil etmiştir. Dolayısıyla Osmanlı şehirlerinde külliyelerle oluşturulmuş bir 

kimlik vardır.44 

İnşa edilen külliyeler bulunduğu şehrin fizîkî anlamda gelişmesi, mimârî açıdan imar 

faaliyetleriyle estetik bir görünüme kavuşması, sosyal ve kültürel anlamda 

zenginleşmesiyle de önemli bir ihtiyacın karşılanmasını sağlayan adeta bir yapıtaşı 

olmuştur.  

II. HUDÂVENDİGÂR KÜLLİYESİ’NİN KURULDUĞU SİYÂSÎ, SOSYAL VE 

KÜLTÜREL ORTAM 

Osmanlı Devleti’nin beylikten devlet olma yolundaki gelişim seyri olan ilk iki asırda 

Bursa, ilmi ve kültürel açıdan inşa edilen müesseselerle başta gelen merkezî bir şehir 

hüviyetindeydi. Hatta Bursa şehri, devletin başkentinin Edirne olmasından sonra da yine 

bu yönüyle merkezi fonksiyonunu korumuştur. 

1326 yılında Sultan Orhan tarafından fethedilen Bursa, Osmanlı Devleti’nin ilk başkenti 

olma hüviyeti kazandı. Orhan Gazi tarafından inşa ettirilen Orhan Külliyesi, Emir Hanı 

gibi yapılarla şehir, kale şehir görünümünden çıkıp açık şehir haline gelmiştir. I. Murad 

tahta geçtiğinde babası Orhan Gazi’nin şehir gelişimi için attığı adımları sürdürdü. Şehrin 

batı ucunda kurduğu külliyeyle yeni bir yaşam oluştu. Ardından I. Murad’ın oğlu Yıldırım 

Bayezid şehrin doğu ucunda adına bir külliye inşa ettirerek şehrin iki ucunun da 

külliyelerle teşekkülü sağlandı. Böylece Bursa’da doğu-batı istikameti olmak üzere iki 

yönlü olarak iki yerleşim bölgesi meydana geldi. Bu noktada Çelebi Mehmed zamanına 

kadarki süreçte yeni yerleşim alanları bu iki kırsal alan arasında şekillendi. Külliyelerin 

teşekkülüyle oluşan bu yerleşim merkezlerinin başında Emirsultan ve Yeşil gelmektedir. 

Sonrasında kurulan Muradiye Külliyesi ise şehrin dağ eteklerine doğru uzanan alanda 

konumlanarak buradaki boşluğu doldurmuştur. 

 

44  Nilüfer Ateş, “Osmanlı’da Vakıf-Külliye-Şehir İlişkisi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

26/2 (Eylül 2017), 151-164. 



18 

 

Bursa’da şehrin dışında kalan ve ovaya hâkim konumda yer alan Çekirge semtinde Sultan 

I. Murad Hudâvendigâr tarafından inşa ettirilen külliye cami, medrese, hamam, zâviye ve 

türbeden ibarettir. Kaynaklarda Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, Çekirge semtinde yer alan 

tabii şifalı sıcak su kaynaklarıyla bağlantılı olarak Kaplıca İmareti yahut 

konumlandırıldığı bölge dolayısıyla Çekirge İmareti şeklinde nitelendirilmektedir.45  

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’ni diğer sultan külliyelerinden farklı kılan özellikler 

incelendiğinde inşa edildiği konum ve coğrafyanın topoğrafik yapısı dikkat çekmektedir. 

Evliyâ Çelebi’nin “velhasıl Bursa sudan ibarettir” cümlesi suyun bolluğunun veciz bir 

ifadesidir.46 Bu bağlamda ele aldığımız külliyenin inşa yeri olarak hem sıcak hem soğuk 

su kaynaklarının bol olduğu şehrin batısında ve dış kısmında kalan bir yer seçilmiştir. Bu 

konum Bursa’nın henüz fethedildiği dönemde bir köy olup bu hüviyetini 19. yüzyıla 

kadar devam ettiren Çekirge semtidir. Bursa’nın en önemli üç kaplıcası olan Kara 

Mustafa, Kükürtlü, Yeni Kaplıca ve Eski Kaplıca ile Kaynarca Kaplıcası’nın bulunduğu 

yer, şehir merkezi ile Çekirge arası eski bir yerleşim yeriydi. Hatta kaplıcaların yerlerinde 

Osmanlı öncesinde de hamamların varlığı tahmin edilmektedir. Bu bölgede 1380’lerde I. 

Murad’ın yaptırdığı Eski Kaplıca erkek bölümüyle 1490 yılında II. Bayezid tarafından 

eklenen kadın bölümü ve soğukluk yerlerinden oluşan binalar yer almaktadır. Buna ilave 

olarak Kanuni Sultan Süleyman zamanında Sadrazam Rüstem Paşa 1552’de Yeni 

Kaplıca’yı, II. Bayezid’in damadı Kara Mustafa Paşa hamamlarını inşa ettirmiştir. II. 

Bayezid’in kızı Hatice Sultan’ın Türbesi de yine bu mevkide yer almaktadır. Çekirge, 

Osmanlı dönemi boyunca seçkin kişilerin konaklarının olduğu bir semt olarak öne 

çıkmıştır. 17. yüzyılda varlığı bilinen Hatice Sultan’ın Sarayı yanı sıra Abide Sultan’ın 

konakları bunlardan bazılarıdır. Ayrıca Çekirge’deki Paşa Konağı, Bursa’dan geçen 

vezirler, beylerbeyleri gibi önemli kişilerin konaklaması için ayrılmıştır.47  

 

45  I. Murad’ın vakfiyesinde, adına yaptırdığı Hudâvendigâr Külliyesi, “Kapluca İmareti” şeklinde 

zikredilmektedir. Sultan I. Murad Vakfiyesi için bkz. BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5. Tarihçi 

Neşrî, I. Murad’n yaptırdığı eserlerden Hudâvendigâr Külliyesi için şu ifadelere eserinde yer 

vermektedir: “Bursa’da Kaplıca imaretin ol yapdı. Hem imaret hem cami‘ hem medresedir.” M. Neşrî, 

Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2013), 129. 
46  Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, haz. Yücel Dağlı-Seyit Ali Kahraman, (İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, Haziran 2005), 2. Cilt-1. Kitap, 22. 
47  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/56. 



19 

 

Osmanlı’da şehirler için su temin edilmesi, özellikle suyun az olduğu bölgelere 

dağıtımının yapılması, pirinç yetiştirilmesi gibi projeler daha ziyade yöneticiler ve üst 

düzey kişilerin vakfettikleri bağışları sayesinde yürütülüyordu.48 Bu bağlamda Çekirge 

semti içerisinde inşa edilen külliye ve etrafında oluşan mahalleler için Sultan I. Murad 

zamanında Pınarbaşı’nın üst kısmında Akpınar denilen yerden su getirilerek evlere ve 

çeşmelere dağıtımı yapılmıştır. Yine Sultan I. Murad, Nal Delikli olarak anılan suyu da 

şehre getirmiştir.49 Bu örnekler göstermektedir ki, konumu itibariyle külliyenin yer aldığı 

Çekirge bölgesi suyun şehre dağıtımında tampon bir bölgedir. Ayrıca kaynak suların 

paylaşımında genelde resmi bir düzenleme olmadığı için sürekli olarak ortaya çıkan 

birtakım anlaşmazlıklar da bulunmaktaydı.50 

Osmanlı Devleti’nin kuruluş yıllarında Ahîlik teşkilatının etkin rolü olduğu 

bilinmektedir. Arşiv belgelerinde isimlerinde genellikle Mevlânâ lakabıyla karşımıza 

çıkan tasavvuf ehlinin de hayrî hizmet alanları oluşturmada öne çıktıkları görülmektedir. 

Örneğin, Mevlânâ Resul b. Mürsel Sûfî, Kaplıca’da ev ve bahçe vakfederek önce ailesi 

sonra da tasavvuf ehlinin istifade etmelerini istemiştir.51 Ayrıca Osmanlı’nın kuruluşunda 

tasavvuf ehli gönül erleri bizzat gazalara da beylerle beraber katılmışlardır. Tasavvuf ehli 

kimselerden bazılarının da zâviyede görevli olduğu anlaşılmaktadır. 1554 yılında Kaplıca 

semti yakınında Mevlânâ Şeyh Muhyiddin’in şeyhi olduğu Şeyh İlâhî Zâviyesi 

bulunmaktadır. Mevlânâ Şeyh Muhyiddin’in İlâhî neslinden olduğu bilinmektedir.52 

16. yüzyılın ilk yarısında esnaf mensubu olan kişiler vakıflar kurmuşlardır. Bunlardan bir 

kısmının Kaplıca mevkiinde olduğu sicillerden anlaşılmaktadır. Koyuncu lakabı verilen 

hayvan yetiştiricisi Hacı Mehmed b. Resul, üç dükkân ve İmâret-i Kaplıca’da ahır 

vakfetmiştir. Kasap olan Pîrî b. Mehmet’in mevkûfâtı ise Kaplıca Mahallesi’nde oda ve 

2000 dirhemdir.53 

 

48  İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi, 120-121. 
49  Ali İhsan Karataş, “Bursa Suları ve Su Vakıfları”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/2 

(Haziran 2008), 380. 
50  İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi, 126. 
51  BŞS, A 21, 170b. 
52   Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/356. 
53  BŞS, A 25, 217b. 



20 

 

Sultan II. Murad’ın 1442 yılında yaptırdığı, Bursa’yı Karacabey’e bağlayan yolun ilk 

hattı (güzergâhı) Hudâvendigâr Camii’nin hemen altından geçiyordu.54 Bu bilgi 

külliyenin merkezi konumunu göstermesi bakımından dikkat çekicidir.  

Günümüzde halen Bursa Hudâvendigâr Külliyesi alt tarafından şehir ve dağ yoluyla 

bağlantılı işlek bir cadde (I. Murat Caddesi) mevcuttur. 

III. I. MURAD (HUDÂVENDİGÂR)  

A. Hayatı  

1. Doğumu ve Aldığı Vazifeler 

Üçüncü Osmanlı padişahı olan Sultan Murad, 1326’da Bursa’da doğdu.55 Babası Orhan 

Bey, annesi ise Yarhisar tekfurunun kızı Nilüfer Hatun’dur. Kaynaklarda ve kitâbelerde, 

“bey, han56, padişah, emîr-i a‘zam, hudâvendigâr57, sultânu’s-selâtîn, melikü’l-mülûk” 

gibi unvanlarla anılmaktadır. Osmanlı tarihlerinde yaygın olarak Gazi Hünkâr veya 

Hudâvendigâr şeklinde zikredilir. Gazi Hudâvendigar unvanı onun, gaza ile cihan 

padişahı kurucusu kimliğini ifade eder.58 Sırp ve Bulgar kaynaklarında I. Murad’a Tsar, 

 

54  Şehir içi ulaşım kapsamında zikredilen konumda 1883 yılında Çekirge- Hamzabey- Kaplıca kapı- 

Zindankapı- Işıklar yolu ve 1946-48 yıllarında Çekirge- Setbaşı- Kapalıçarşı- Tuzpazarı yolu 

yapılmıştır. Kazım Baykal, Bursa ve Anıtları (Bursa: Aysan Matbaası, 1950), 24-25. 
55  Oruç Bey Tarihi’nde: “Murad Gazi kim vücuda geldi, hicretün sene 716.” olarak doğum tarihi 

zikredilir. Ayrıca der-kenarda da belirtilir: “Gâzî Murâd Han dünyaya geldi, sene 716.” Buna göre 

milâdî 1316/1317’ye karşılık gelmektedir. Oruç Bey, Oruç Beğ Tarihi, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: 

Çamlıca Basım, 2007), 16. 
56  I. Murad’la başlayan “Hân” unvanı Osmanlı Devleti’nin son dönemine kadar padişahlar için en çok 

kullanılan unvanlar arasındadır. 14. ve 15. yüzyıllarda imparator manasında “Hudâvendigâr” unvanı da 

karşımıza çıkmaktadır. Bkz. Mehmet Ali Ünal, Osmanlı Müesseseleri Tarihi (Isparta: Fakülte Kitabevi 

Yayınları, 2007), 24. 
57  Büyük hükümdar yahut imparator anlamındaki “Hudâvendigâr” unvanını özellikle Yıldırım Bayezid ve 

Yavuz Sultan Selim gibi padişahların da kullandığı bilinir. Fakat “Hudâvendigâr” denince akla 

genellikle I. Murad gelmektedir. Ayrıca ilk kurulan Osmanlı sancaklarından biri olup uzun süre Osmanlı 

beylerbeyliğine bağlı kaldıktan sonra sınırları genişletilerek 19. yüzyılda önce eyalet, ardından vilâyet 

adı altında teşkilatlandırılmıştır. Sancağın adı I. Murad’ın lakabından (Hudâvendigâr) kaynaklanır. 

Atilla Çetin, “Hudâvendigâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 18/285; Feridun Emecen, 

“Hudâvendigâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 18/285-286. 
58  I. Murad döneminde Anadolu ve Rumeli’deki fetih hareketleriyle Rumeli ikinci vatan haline gelmiş, 

Osmanlılar Anadolu’da üstünlük sağlamış, böylece Osmanlı İmparatorluğunun ilk taslağı meydana 

 



21 

 

büyük emîr; bir Ceneviz belgesinde “dominus armiratorum Turchie” unvanıyla rastlanır. 

Kardeşlerinden büyüğü Süleyman ile annesi birdir. Diğer kardeşlerinin (Sultân, İbrahim, 

Halil ve Kasım) başka anneden olduğu bilinmektedir. Tahta çıktığında bunlardan sadece 

İbrahim ve Halil hayattaydı.59  

I. Murad Hudâvendigâr, Bizans hanedanından Rum asıllı Gülçiçek Hatun’la evlenmiş ve 

bu evliliğinden kendisinden sonra tahta geçen oğlu Yıldırım Bayezid dünyaya gelmiştir.60 

Ayrıca Bizans İmparatoru Emanuel’in kızıyla da evlenmiştir.61 Kaynaklarda adları 

Bayezid, Yâkub, Savcı ve İbrahim olarak zikredilen dört oğlu tespit edilebilmiştir. 

Şehzâde Murad henüz on iki yaşında iken (737/1337) Orhan Bey ona (küçük yaştan beri 

lalası olan Şahin’e) Bursa ile Bey sancağını verdi. İzmit’in fethinden sonra Sultanöyüğü 

(Eskişehir) sancağına nakledildi. Rumeli Fatihi olarak anılan kardeşi Süleyman Paşa’nın 

ölmesi üzerine 1357’de Lala Şahin’in de bulunduğu büyük bir kuvvetle Rumeli’ye 

gönderildi. Papalık ve Bizans Haçlı donanmasının 1359’da Lapseki ve Saros körfezi 

çıkarmasını önleyen Şehzâde Murad, 1360-1361’deki askerî faaliyetlerini belirli bir plana 

göre yürüttü. Nihayetinde Edirne her türlü yardımdan tecrit edildi. 5 Mayıs 1361’de 

Edirne halkı şehri teslim etti ve Murad ordusuyla Kum-Kalesi kapısından şehre girdi.62  

Literatürde Edirne’nin fethi için milâdî 1363, 1364, 1369, 1371 gibi tarihler verilir.63 

Ancak Edirne 1361’de Şehzâde Murad ve lalası Lala Şahin tarafından ele geçirilmiştir. 

Halil İnalcık araştırmacıları yanıltan noktanın Murad’ın Edirne’yi sultan olduktan sonra 

(1362) fethettiği bilgisinden kaynaklandığını ifade etmektedir. Şehzâde Murad, 1357-

 

çıkmıştır. Gaza ideolojisi, kendisini örnek alan bütün Osmanlı padişahları için Avrupa’da yayılışın 

simgesi olarak sürüp gidecektir. Halil İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 123. 
59  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 93. 
60  Koyunluoğlu, İznik ve Bursa Tarihi, 87. Gülçiçek Hatun’un Hisar semtinde bir zâviye yaptırdığı 

bilinmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Maydaer, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa’da Bir Semt: Hisar, 

160-162. 
61  Ünal, Osmanlı Müesseseleri Tarihi, 30. 
62  Oruç Bey, Oruç Beğ Tarihi, 60. 
63  Edirne’nin fethi, hicrî 761 (milâdî 23 Kasım 1359-10 Kasım 1360) olarak zikredilmektedir. Bkz. 

Aşıkpaşaoğlu, Aşıkpaşaoğlu Tarihi, haz. Nihal Atsız (Ankara: Sevinç Matbaası, 1985), 57. 



22 

 

1362 arasındaki dönemde Rumeli uc kumandanı olarak faaliyette bulunmuş, Edirne’yi 

1361’de ele geçirmiştir.64 

Babası Sultan Orhan’ın vefat haberi üzerine (Mart 1362) Murad, Rumeli’de lalası Şahin’i 

beylerbeyi65 tayin edip Rumeli’den ayrılarak Bursa’ya gitti. Bursa kadısı Çandarlı Kara 

Halil, o gelinceye kadar duruma hakim olmuş ve böylece Murad güvenle tahta 

çıkabilmişti.66 Osmanlı Devleti’nin siyâsî yapısı açısından I. Murad zamanında (1362-

1389) gerçekleşen Savcı Bey olayıyla veraset kavgası başlar ve bundan sonra şehzâdeler 

Rumeli sancaklarına tayin edilmezler.67 

I. Murad tahta geçtikten sonra 1365 yılına kadar, Karaman ve Eretna tehdidi yüzünden 

Anadolu’da kaldı. Bizans’a ve Haçlılara karşı Trakya’daki fetihleri korumak ve İstanbul 

doğrultusunda yeni fetih hareketleri için Mart 1366’da Rumeli’ye geçmiş, Gelibolu 

Boğazı yoluyla Malkara’ya gelmişti. İdrîs-i Bitlisî’ye göre, beş yıl Rumeli’de kalan I. 

Murad bu zaman zarfında Bizans ve Bulgar topraklarında birçok fetihlerde bulunmuştur. 

Rumeli’de kaldığı sırada ilkin Dimetoka’da oturmuş, Edirne’de saray inşasını emretmiş, 

1369’da yapımı tamamlanınca Edirne Sarayı’na geçmiştir.68  

2. Anadolu ve Rumeli’de Gerçekleşen Diğer Olaylar  

Rumeli’de Lala Şahin, Sırp ordusunun yürüyüşü karşısında Bursa’da bulunan I. 

Murad’dan yardım istedi. Edirne’nin de tehlikede olduğunu öğrenen I. Murad Anadolu 

kuvvetlerini toplayıp harekete geçti. Edirne ve Filibe’nin Osmanlılar tarafından fethinden 

 

64  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 79. 
65  Rumeli bir beylerbeyi idaresinde, merkezi Edirne olan ayrı bir askerî-idari bölge olarak ortaya çıktı. Bu 

bölgenin denizle ayrılmış olması devletin gerçekte iki büyük idari bölge olarak ayrılmasını 

gerektirmekteydi. Osmanlı Devleti’nin ilk beylerbeyliği olan Rumeli beylerbeyliği diğer beylerbeylikler 

oluştuktan sonra da özel mevkiini korumuştur. Halil İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018), 113. 
66  Hoca Sâdeddin Efendi, Tâcü’t-Tevârih. haz. İ. Parmaksızoğlu, 4 Cilt (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992), 107-192. Farklı bir görüş olarak, Sultan I. Murad’ın saltanat yılları 761/1359-

762/1389 tarih aralığı kabul edilerek saltanat süresi 30 yıl olarak da zikredilmektedir. Bkz. Başbakanlık 

Osmanlı Arşivi Rehberi, T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire 

Başkanlığı, Yayın Nu: 108 (İstanbul: Başbakanlık Basımevi, 2010), 461. 
67  İlber Ortaylı, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi (Ankara: Cedit Neşriyat, 2000), 170. 
68  Sultan I. Murad’ın Anadolu ve Rumeli’deki fütuhâtı hakkında detaylı bilgi için bkz. Halil İnalcık, 

“Murad I”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/156-159. 



23 

 

sonra Sırp ve Bulgarlar faaaliyete geçerek Osmanlı Devleti’ne karşı Papa’ya müracaat 

edip bir Haçlı Seferi teşebbüsünde bulundu. Sultan Murad bu sırada Bursa’da 

bulunuyordu. Düşmanı karşılamakla görevlendirilen Hacı İlbeği 1364’te Sırp Sındığı 

Savaşı adı verilen bu savaşta ani bir baskınla düşmanı bertaraf ederek önemli bir başarı 

elde etti.69  

Çirmen veya Sırp Sındığı Savaşı’nın70 ayrıntıları Osmanlı tarihçileri Âşıkpaşazâde ve 

Neşrî tarafından eserlerinde zikredilmektedir. Sultan Murad, kendisine karşı oluşturulan 

Macar, Sırp, Bosna ve Eflak ordusunu bu savaşta hezimete uğratmış ve ardından Niğbolu, 

Niş, Silistre, Sofya, Şumnu, Tırnova, Bosna, Arnavutluk’tan önemli bölgeler feth 

edilmiştir.71  

Anadolu’da kalmak mecburiyetinde olduğu 1385-1387 yılları arasında Sultan I. Murad, 

veziri Çandarlı Kara Halil Hayreddin’i Rumeli kuvvetlerinin kumandanlığına tayin etti. 

Çandarlı Hayreddin Paşa’nın gayretleriyle milâdî 1383 yılından beri kuşatma altında olan 

Selânik şehri milâdî 1387 Nisan ayında teslim oldu.72 

3. Dönemin Devlet Erkânı 

Lala Şahin Paşa, Orhan Gazi ve I. Murad’ın komutanlarındandır. Şehzâde Murad henüz 

12 yaşında iken (737/1337) Orhan Bey “küçük yaştan beri lalası olan Şahin’e” Bursa ile 

Bey sancağını verdi.73 Padişah I. Murad’ın tahta culûsundan sonra Rumeli Beylerbeyi 

olarak göreve getirildi. Osmanlı tarihinde ilk kez “Paşa" unvanı aldığı kabul edilen Lala 

Şahin Paşa, büyük Şehzâde Süleyman’ın ani ölümü üzerine Rumeli yakasındaki fetihleri 

sürdürmek amacıyla Orhan Bey tarafından küçük yaştaki Şehzâde Murad ile birlikte 

Gelibolu’ya gönderildi. Şehzâde Murad’ın yanında Çorlu, Lüleburgaz ve civar kalelerin 

 

69  İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi I (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1982), 167-169. 
70  Sırp Sındığı Savaşı’nın tarihi Osmanlı kaynaklarında m. 1364-1365 olarak belirtilse de Hıristiyan 

kaynakları doğru tarihi milâdî 26 Eylül 1371 şeklinde kaydeder. İnalcık, Osmanlı Sultanları, 100-104. 
71  Âşıkpaşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, haz. M. A. Yekta Saraç & Kemal Yavuz (İstanbul: Bilimevi 

Yayın, 2018), 99-100; Mehmed Neşrî, Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat Yayıncılık, 2013), 103-104. 
72  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 116. 
73  Aşıkpaşaoğlu, Aşıkpaşaoğlu Tarihi, haz. Nihal Atsız (Ankara: Sevinç Matbaası, 1985), 48. 



24 

 

fethinde önemli rol oynadı ve ardından 762/1361’de Edirne’nin fethini sağladı.74 Edirne 

ve Filibe’nin fethinden sonra I. Murad tarafından vezirlik payesine yükseltildi.75 Lala 

Şahin Paşa’nın Bursa’da bir medrese, bir mescit ve bir kervansarayı, 

Mustafakemalpaşa’da zâviye, köprü ve medresesiyle birlikte diğer bazı hayratı vardır.76 

Papalık ve Bizans Haçlı donanmasının 760/1359’da Lapseki ve Saros körfezi çıkarmasını 

önleyen Şehzâde Murad’ın emrinde Lala Şahin gibi yetenekli kumandanın yanı sıra 

Evrenos Bey77 ve Hacı İlbeği78 gibi serhat beyleri de bulunuyordu.79  

Dönemin devlet erkânı olanlar arasında Çandarlı Kara Halil ise Bursa kadısı iken, I. 

Murad gelinceye kadar şehre hâkim olmuş ve böylece Bursa’ya ulaştığında Çandarlı Kara 

Halil Hayreddin’in gayretleriyle Sultan I. Murad güvenle tahta çıkabilmiştir. Ayrıca 

1385-1387 yılları arasında Çandarlı Kara Halil Hayreddin’in, Paşa unvanıyla Rumeli 

kuvvetlerinin kumandanlığına tayin edilmesiyle devletin iki büyük idari kısmı teşekkül 

etmiştir. Anadolu ve Rumeli beylerbeyliğinin ortaya çıkmasının, bölgelerin 

genişlemesinin ve devletin idari yapılanmasının zemini oluşmuştur.80 

Kosova Savaşı’ında da Türk ordusunun komutanları, başta Sultan Murad-ı Hudâvendigâr 

olmak üzere Karesi Sancakbeyi Şehzâde Yakup Bey, Hamid Sancakbeyi Şehzâde 

Bayezid Bey, Veziriâzam Ali Paşa, Rumeli Beylerbeyi Kara Timurtaş Paşa, Anadolu 

 

74  İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi I (Ankara 1982), 159; Halil İnalcık, “Murad I”, 156.  
75  Lutfi Paşa, Tevârih-i Al-i Osman (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1922), 32. 
76  Fetihlerle beraber elde edilen harp ganimetleriyle Lala Şahin Paşa’nın Bursa’da yaptırdığı medresenin 

inşası Osmanlı kroniklerinde detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. Aynı zamanda inşa edilen bu medrese, 

hanedan dışından bir kişi (Lala Sahin Paşa) tarafından Bursa’da inşa edilen ilk medrese olma hüviyeti 

taşımaktadır. Bkz. Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri (İstanbul: İz Yayıncılık, 

1998), 26-31.  
77  I. Murad’ın, oğlu Yıldırım Bayezid ile Germiyanoğlu’nun kızı Sultan Hatun’u evlendirdiği düğünde 

Evrenos Bey’in cömert bir şekilde sunduğu kıymetli hediyeler detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. Bkz. 

Aşıkpaşaoğlu, Aşıkpaşaoğlu Tarihi, haz. Nihal Atsız (Ankara: Sevinç Matbaası, 1985), 60-61. 
78  Hacı İlbeği Edirne ve Filibe’nin müdafaasında etkili olmuştur.  
79  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 94. 
80  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 111-113. 



25 

 

Beylerbeyi Saruca Paşa, Gazi Evrenos Bey, Hamidoğlu Malkoç Bey ve Malkoç Bey’in 

oğlu Mustafa Bey vardı.81  

4. Kosova Savaşı ve Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Şehâdeti  

15 Haziran 1389 tarihinde daha büyük bir orduyla savaşan Hıristiyan devletlerini, 

Osmanlı kuvvetleri Kosova Savaşı’nda mağlup etti. Hatta krallarından birkaçının bu 

savaşta, savaş meydanında öldüğü bilinmektedir.82  

Zaferle sonuçlanan Kosova Savaşı’nın ardından I. Murad muharebenin yapıldığı 

meydana gelip beraberindekilerle dolaşırken kendisini cesetler arasında gizlemiş olan 

Miloş Kobilovic83 adında bir Sırp tarafından hançerle yaralandı ve çok geçmeden şehîd 

oldu. Sultan I. Murad’ın iç organları çıkarılarak Kosova’da şehit edildiği yere 

defnedildi.84  

Meşhed-i Hudâvendigâr olarak da bilinen Sultan Murad Hudâvendigâr Türbesi, 

Kosova’daki en eski Osmanlı eseri olup Sultan Murad Hudâvendigâr’ın şehit olduğu 

yerde oğlu Sultan Yıldırım Bayezid tarafından savaştan hemen sonra yaptırılmıştır.85  

Kosova savaşının detayları ve Murad Hudâvendigâr’ın şehâdetiyle alakalı farklı 

rivayetler mevcuttur. Bu husus araştırma konusu olmuş ve bir eser kaleme alınmıştır.86 

 

81  Osman Çetin, “Sultan I. Murad-ı Hüdâvendigâr (1326-1389)”, Sultan Murad Hüdavendigar ve 

Balkanlarda Osmanlı Türk Medeniyeti İzleri, ed. Aziz Elbas (Bursa: Renkvizyon Matbaacılık A. Ş., 

2016), 24-25.  
82  I. Kosova Savaşı’nın ardından ölen Lezar (m. 1371-1389), adeta kahraman ilan edilerek adına 

mermerden yüksekçe bir sütun dikilmiştir. Bkz. Kemal Beydilli, Bir Yeniçerinin Hatıratı (İstanbul: 

Tatav Yayınları, 2003), 31-32. 
83  Dukas, Sırplı Miloş’un Sırp ordusundan firar ettiğini söyleyerek Müslüman ordugâhına geldiğini ve I. 

Murad’ın müsaadesiyle yanına gelerek onu hançerlediğini yazar. Dukas, Bizans Tarihi, çev. VL. 

Mirmiroğlu (İstanbul: İstanbul Matbaası, 1956), 7. 
84  İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 120-121. 
85  Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Türbesi günümüzde Kosova Ovası’nda Priştine’nin yaklaşık 5 km kuzey 

batısındaki Obilic beldesidedir. Osmanlı tarihçisi Neşrî, Fatih Sultan Mehmed’in m. 1455 yılında 

gerçekleştirilen Sırbistan Seferi sırasındaki türbe ziyaretini şöyle anlatır: “Kosova’da Gazi 

Hudâvendigâr’ın şehîd olduğu yere kondu. Anda ‘atalar edüp, anın ruhiy-çün ve andaki şühedâ ruhiy-

çün nimetler pişirtti.” Semavi Eyice, “Hudâvendigâr Meşhedi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/295. 
86  Söz konusu eser, Kosova’da ordunun sayısı, I. Murad’ın savaşın hemen öncesinde ordusuna hitabı gibi 

hususlarda bilgiler içermektedir. Ayrıca bu çalışmada, Sırp ve Rum tarihçilerin iddialarına da yer 

 



26 

 

Gazi Murad Hudâvendigâr’ı şehîd eden Miloş adlı Sırpın savaşta yaralandığı, yara 

aldıktan sonra gizlendiği ve Kral Lezar’ın damadı olduğu belirtilmektedir.87 

I. Murad’ın Kosova zaferinden sonra şehit edilmesi üzerine, devlet adamları, Yıldırım 

Bayezid’in tahta geçmesini ve ayaklanabileceğini düşünerek kardeşi Şehzâde Yâkub’un 

öldürülmesini kararlaştırmıştı.88 Bu hadise, Osmanlı Devleti’nin birliğinin sağlanması ve 

taht kavgalarının önüne geçilmesi konusunda atılmış önemli bir adım kabul edilir.89 

Osmanlı padişahlarından savaş meydanında şehîd edilen ilk ve tek Osmanlı Sultanı I. 

Murad Hudâvendigâr, 68 yıl yaşadı ve ömrünün 31 yılı devlet yönetimiyle geçti. 

Kosova’da şehit edildiği yerden, iç organları çıkarılarak nakledilen naaşı ise Bursa 

şehrinde Kaplıca semtinde defnedildi.90  

B. Kişiliği 

Gazi I. Murad Hudâvendigâr, doğruluktan şaşmayan ve dinine bağlı bir sultandır. 

Osmanlı kaynaklarında orta boylu91, yuvarlak yüzlü, koç burunlu; hayırsever, âdil, 

ömrünü gazâya sarfetmiş bir hükümdar olarak tasvir edilir. Bizans kaynaklarında ise az 

konuşan, fakat konuştuğunda güzel sözler söyleyen, ava düşkün, yorulmak bilmeyen, 

hıristiyanlara karşı merhametli, ancak hataya göz yummayan ve gerektiğinde sertliğe 

başvurabilen, düşmanlarına karşı daima başarılı bir sultan şeklinde anılmaktadır.92  

Osmanlı padişahları sikke sahibi hükümdar anlamında Sultan Orhan’dan itibaren 

“Sultan” unvanını kullanmışlardır. Bu bağlamda Sultan I. Murad Hudâvendigâr’ın 

sikkeleri mevcuttur.93 Ayrıca “Sultan”ın yanı sıra “Han” unvanını da kullanan ilk 

 

verilmektedir. İlgili çalışma için bkz. Suat İsmail Gürkan, S. Murat Hüdavendigâr’ın Şehadeti Hakkında 

(İstanbul: Hüsnütabiat Matbaası, 1958). 
87  Gürkan, S. Murat Hüdavendigâr’ın Şehadeti Hakkında, 6-10. 
88  M. Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2013), 128. 
89  M. Ali Ünal, Osmanlı Müesseseleri Tarihi, s 22. 
90  Mehmed Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2013), 128. 
91  Şemailinde uzun boylu olduğu da kaydedilmektedir. Bkz. Bostanzâde Yahya Efendi, Tarih-i Sâf/ 

Tuhfetu’l-Ahbâb, haz. Necdet Sakaoğlu (İstanbul: Milliyet Yayınları, 1978), 35. 
92  Halil İnalcık, Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları, 121. 
93  Sikkeleri için bkz. İbrahim Artuk, “I. Murad’ın Sikkelerine Genel Bir Bakış”, Türk Tarih Kurumu 

46/184 (Ekim 1982), 787-793. 



27 

 

Osmanlı hükümdarlarından I. Murad Hudâvendigâr kitâbelerde “…es-Sultân…Murad 

Hân bin Orhân” diye anılmıştır.94  

Kişiliğini yansıtması bakımından Sultan I. Murad’ın 777/1375-76 tarihli köprü 

kitâbesindeki: “el-Melikü’l-adl el-Gâzî es-Sultânü’l-a‘zam gıyasü’d-dünyâ ve’d-dîn 

Ebu’l-feth Murâd Hân b. Orhân” şeklinde zikredilen unvanları dikkate değerdir.95  

Şâir Ahmedî, İskendernâme adlı eserinde kendi veciz üslûbuyla Gazi I. Murad 

Hudâvendigâr’ın gazâ ve cihad arzusuyla, diken bahçesinde mutlu bir gül gibi açtığını 

dile getirerek kişilik özelliklerinden detaylı bir şekilde bahseder.96 

Sultan I. Murad’ın saray hayatının oldukça sade olduğu ve vaktini daha ziyade Bursa’da 

yaptırdığı sarayda geçirdiği bilinmektedir.97  

C. İlmî Yönü ve Bu Alandaki Gelişmeler  

Osmanlı Devleti’nin kuruluş aşamasında hem Anadolu hem de Rumeli’de faaliyetleriyle 

devletin temellerini sağlamlaştıran üçüncü Osmanlı Sultanı Murad Hudâvendigâr ilim ve 

irfanı seven, âlimleri destekleyen bir hükümdardı. Döneminde bilginlerle ve tecrübeli 

kişilerle hoş sohbet ederdi.98  

I. Murad zamanında yaşayan âlimlerden Koca Efendi (Torunu âlim Kadızâde-i 

Rûmî’dir.), dervişlerden ise Abdal Murad, Abdal Musa, Mehmed-i Küşteri ve Baba 

Postin-pûş bilinir. Âşıkpaşazâde padişahların huy ve adetlerini belirtirken Gazi Hünkâr’ın 

imaretler, medreseler ve camiler, dervişlere de zâviyeler yaptırdığını, cuma günü namazın 

ardından hangi şehirde ise orada mutlaka yoksullara akçe sadaka dağıttığını 

kaydetmektedir.99  

 

94  İ. Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin Saray Teşkilatı (Ankara: 1945), 230-231. 
95  İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi, 50.  
96  Ahmedî, İskendernâme, haz. Yaşar Akdoğan. www.kulturturizm.gov.tr. e-kitap. 
97  Zikredilen saray Hisar içerisinde Tophane mevkiinde birkaç köşkten ibarettir ki bugün saraydan geriye 

bir eser kalmamıştır. Koyunluoğlu, İznik ve Bursa Tarihi, 87.  
98  Bostanzâde Yahya Efendi, Tarih-i Sâf/ Tuhfetu’l-Ahbâb, 35. 
99  Aşıkpaşaoğlu, Aşıkpaşaoğlu Tarihi, haz. Nihal Atsız Neşri, 190-194. 



28 

 

Yaradan’a beslediği saygıdan dolayı “Hünkâr” ve “Hudâvendigâr” isimleriyle anılmış, 

Gazi Hünkâr, Hudâvendigâr Gazi denilmiştir. Aynı zamanda “Hudâvendigâr” sanı Bursa 

merkezli toprakların da adı olmuştur. İlmi ve âlimleri korumuş olan I. Murad, halka ve 

askerlere karşı şefkatli, merhametli bir hükümdar olduğundan bir baba gibi sevilerek 

“Hudâvendigâr” adını almıştır. Neşrî, Kosova Meydan Muharebesi öncesi gece yarısı I. 

Murad’ın tazarru halini şu cümlelerle bize aktarmaktadır: “İlâhî! Nice kerre du‘amı kabul 

edip beni mahrum etmedin. Yine benim du‘amı kabul edip rahmetinle yağmur virmeyip, 

bu zulümâtı ve gubârı ref‘ edip âlemi nurânî kıl. Tâ ki, kâfir leşkerini mu‘âyene görüp 

müvâcehe ceng edevüz…”100 Sultan I. Murad Hudâvendigâr’ın Kosova ovasında harpten 

önce yaptığı bilinen meşhur duası, edebiyat tarihimize mal olmuştur.101 Bu dua şöyledir:  

“Ab-ı ruy-ı Habib-i Ekrem içün 

Kerbelâ’da revan olan dem içün 

Şeb-i firkatde ağlayan göz içün 

Reh-i aşkında sürünen yüz içün  

Ehl-i derdin dil-i hazîni içün 

Cana te’sir iden enîni içün 

Eyle Yâ Râb lutfunı hem-râh 

Hıfzını eyle bize püşt ü penâh 

Ehl-i İslâma ol mu’in ü nâsir 

Dest-i a’dayı eyle bizden kâsir 

Bakma Yâ Râb bizim günahımuza 

Nazar it cân u dilden âhımuza 

İtme Yârab mücâhidîn i telef 

Tîr-i a’dâya kılma bizi hedef 

Çeşmimüz sakla gerd-i ma’rekeden 

Cünd-i İslâmı cümle mühlikeden 

Bunca yıl sa‘y u ictihâdımızı 

 

100  Mehmed Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2013), 120. 
101  Sadettin Eğri, “Dünya’da İki İnsanı Sev: Peygamber Efendimiz, Bir de Sultan Murad Efendimizi…”, 

Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, İsmail Selimoğlu (İstanbul: Bursa Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2012), 347-348. 



29 

 

Gazavât içre yahşı adımızı 

İtme Yâ Râb kahrın ile tebâh 

Bu nâmı halk içinde siyâh 

Râh-ı dîn içre ben fedâ olayım 

Siper-i asker-i hudâ olayım 

Dîn yolunda beni şehîd eyle 

Âhiretde beni sa‘id eyle ”102  

Sultan I. Murad Hudâvendigâr Osmanlı ordusunu muntazam hale getirmek için Yeniçeri 

teşkilatını kuran padişahtır.103 “Hudâvendigâr Gazi” unvanını alan I. Murad’dan sonra 

Osmanlı padişahları bu unvanla anılmış ve resmî belgelerde de bu unvanı 

kullanmışlardır.104 Gazi Murad Hudâvendigâr’ın tespit edilen 14 Mart 1366 (1 Receb 

767) tarihli bir vakfiye üzerinde tek tuğrası mevcuttur. Murad bin Orhan yazısı tuğrada iç 

 

102  Senin en sevgili (kulu)nun yüzü suyu için 

Kerbela’da akan kan için 

Ayrılık gecesinde ağlayan göz için 

Senin aşkının yakınında sürünen yüz için 

Dertlilerin hüzünlü gönlü için  

Ruha işleyen inlemesi için 

Ya Rab! Lutfunu yoldaş eyle 

Korumanı bize dayanak kıl 

Müslümanlara yardımcı ol 

Düşmanın elini bizden kısa kıl 

Bakma Ya Rab, bizim günahımıza 

Can ve gönülden ahımıza nazar et  

Ya Rab! Mücahitleri telef etme 

Düşmanın oklarına bizi hedef etme 

Savaş içinde gözümüzü sakla koru 

İslam askerlerini tehlikeden koru 

Bunca yıllık gayret ve cihadımızı 

Gazalar içindeki güzel namlı adımızı 

Kahrınla, ya Rab, bozma 

Yüzümüzü halk içinde kara etme 

Din yoluna ben feda olayım 

Doğru yolun askerinin siperi olayım 

Din yolunda beni şehîd eyle 

Ahirette beni cennetlik eyle. 

Bkz. Mülâzım Abdulkadir, Bursa Tarih Kılavuzu, haz. Mehmet Fatih Birgül & Levent Ali Çanaklı 

(İstanbul: Kayhan Matbaası, 2008), 70-71. 
103  Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, haz. M. A. Yekta Saraç & Kemal Yavuz (İstanbul: Bilimevi 

Yayın, 2007), 98. 
104  İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi, 51. 



30 

 

içe istif edilmiş biçimde üç tuğlu ve tuğların üstünde de birer vasla yer almaktadır.105 

Vakfiyenin bir diğer özelliği, vakfiye metninde I. Murad’ın ahî olarak nitelenmesidir.106  

Süheyl Ünver, Hudâvendigar Murad’ın hususi kütüphanesinde bulunan bir eser hakkında 

yazı kaleme alarak, başta Hammer gibi yazarlar tarafından, I. Murad’ın okuma-yazma 

bilmediği iddialarına cevap vermektedir.107 Ünver, yazdığı eserin içeriğinde I. Murad’ın 

ilme düşkünlüğüne ve âlimlerle münasebetine de değinmektedir.108 

D. Kurduğu Müesseseler 

Osmanlı döneminde sayıları artarak devam eden külliyeler109 cami, medrese, türbe, 

mektep, tabhane, imaret, hamam, çeşme gibi çok sayıda yapıyı bünyesinde 

bulundurmakla beraber inşa edildikleri yere göre de birçok ihtiyacı karşılamaktaydı. 

Topluma faydalı hayır kurumları kazandırma düşüncesiyle vücut bulan külliyeler, 

bânîlerinin oluşturduğu vakıflar sayesinde uzun süre fonksiyonlarını aksatmadan 

varlığını sürdürmüştür. Sultan I. Murad Hudâvendigâr’ın Bursa’da inşa ettirdiği 

külliyenin vakfiyesi, Kaplıca İmareti’ne110 ait olup 787/1385 yılında hazırlanmıştır111.  

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, 787/1385 yılından önce benzeri görülmemiş bir yapı 

şeklinde inşa edilmiştir. Külliyenin ana unsuru cami ve üst katında medresesiyle 

bütünleşen bir yapı olarak tasarlanmıştır. Cami ve medrese binasının inşasının ardından 

imaret, hamam ve türbenin eklenmesiyle külliye unsurları şekillenmiştir. Çekirge 

 

105  Suha Umur, Osmanlı Padişah Tuğraları (İstanbul: Cem Yayınevi, 1980), 85-87; Tahsin Öz, “Murad I. 

İle Emîr Süleyman’a Ait İki Vakfiye”, Türk Tarih Vesikaları I, 4 (1941), 241- 244. 
106  Öz, “Murad I. İle Emîr Süleyman’a Ait İki Vakfiye”, 242. 
107  Ünver, I. Murad’ın Gazi Evrenos Bey’e gönderdiği mektuptan hareketle okuma-yazmasının olduğuna 

gerekçe olabileceğini vurgulamaktadır. Mektupla ilgili bilgi için bkz. Mehmet İnbaşı, “Sultan I. 

Murad’ın Evrenos Bey’e Mektubu”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 17 

(2001), 225-236. 
108  A. Süheyl Ünver, Hudavendigâr Gazi Murat Beyin Hususî Kütüphanesine Ait Bir Eser Hakkında 

(İstanbul: Millî Mecmua Basımevi, 1947), 3. 
109  Ahmet Vefa Çobanoğlu, “Külliye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 26/542-544. 
110  Neşrî, I. Murad Hudâvendigâr’ın eserleri ve sîretini şöyle tasvir eder: “… Bursa’da Kaplıca imâretin ol 

yapdı. Hem imâret ve hem câm‘i ve hem medresedir. Ve dahi mahabbet etdiği dervişlere zâviye 

yadırırdı. Nitekim baba Postin-pûş’a Yenişehir’de zâviye yapıverdi ve gayrı şehirlerde yine eyle…” 

Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk, 129.  
111  Sultan I. Murad Vakfiyesi Sureti için bkz. BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5. 



31 

 

semtinde inşa ettirdiği bu yapı kompleksiyle Osmanlı’nın ilk başkenti olan Bursa şehrinin 

batıya doğru gelişmesini sağlamıştır. Zira Bursa, Osmanlılar tarafından fethedildiğinde 

Hisar’dan ibaret bir Rum kasabasıydı.112  

Külliyenin yanı sıra, Neşrî’nin zikrettiğine göre Sırp Sındığı Zaferi sonrasında Sultan I. 

Murad, Bursa Hisarı’ndaki sarayın kapısının karşısında bir cami113 yaptırmıştır. Memduh 

Turgut Koyunluoğlu, Kâtip Çelebi’nin iddiasına göre bu caminin inşaatında Hıristiyan 

işçilerin çalıştığını belirtmektedir.114  

Sultan I. Murad’ın Bursa’daki yapılarına ilave olarak Bilecik’te bir cami, Yenişehir’de 

bir imaret ve Postin-pûş adlı derviş için bir zâviye115, ayrıca annesi Nilüfer Hatun adına 

İznik’te (790/1388) bir imaret inşa ettirmiştir. Edirne’yi fethettiğinde kendisine bir saray 

(767-768/1366) yaptırdığı bilinmektedir. Onun Bursa Sarayı ise Hisar’da Şehâdet Camii 

(1278/1861-62) karşısındaydı ve planına göre on dört kuleli bir duvarla çevriliydi. 

Edirne’de fetihten sonra kale içindeki kiliseyi camiye çevirmiştir.116 I. Murad’a izafe 

edilen başka camiler de vardır (Hudâvendigâr Camii/Bozcaada117, Hudâvendigâr 

Camii/İpsala118 vb.).119  

Padişahlığı döneminde Bursa şehri özelinde adına en fazla yapı inşa edilen kişi 10 yapıyla 

I. Murad Hudâvendigâr’dır. Bir bütün olarak bakıldığında Bursa’da I. Murad zamanında 

 

112  Saadet Maydaer, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa’da Bir Semt Hisar (Bursa: Emin Yayınları, 2009), 

35. 
113  Sultan I. Murad’ın şehâdetine atfen Şehâdet Camii olarak isimlendirilmiştir. Detaylı bilgi için bkz. 

Maydaer, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa’da Bir Semt: Hisar, 73-77. 
114  Memduh Turgut Koyunluoğlu, İznik ve Bursa Tarihi (Bursa: Vilayet Matbaası, 1935), 87. 
115  Sedat Emir, Postin-pûş Zâviyesi’nin Orhan Gazi döneminin yapılarından olduğunu ifade etmektedir. 

Bkz. Sedat Emir, Erken Osmanlı Mimarlığında Çok-İşlevli Yapılar: Kentsel Kolonizasyon Yapıları 

Olarak Zaviyeler II (İzmir: Akademi Kitabevi, 1994), 51-54. 
116  983/1575 yılına ait bir belgede Edirne’de Murad Hudâvendigâr’ın Edirne’de yaptırdığı cami-i şerif 

zikredilerek camide kaybolan mushaf ile ilgili bilgi ve bulunma talebine yer verilmektedir. Bkz. Hikmet 

Turhan Dağlıoğlu, 1558-1589 On Altıncı Asırda Bursa (Bursa: Bursa Vilayet Matbaası, 1940), 79. 
117  BOA, C.EV., No.334, Gömlek No.16977.  
118  BOA, AE.SOSM.III, No.31, Gömlek No.2179.  
119  I. Murad tarafından Marmara bölgesinin değişik yerlerinde yaptırılan camilerin ortak ismi 

Hudâvendigâr Camii olarak nitelenmektedir. Bursa’da Keles ilçesi merkezinde de yine Hudâvendigâr 

ismiyle bir caminin yanında da hamamın varlığından günümüze sadece hamam ulaşabilmiştir. Bkz. 

Semavi Eyice, “Hudâvendigar Camii”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 18/289-290. Bünyesinde cami, hamam ve Beylik Hanı yapılarıyla Bursa’nın Keles 

ilçe merkezindeki bu yapı topluluğu benzer şekilde Hudâvendigâr Külliyesi adıyla nitelenmiştir. Bkz. 

Yılmazyaşar, Bursa’dan Kosova’ya: Hüdavendigar Dönemi (I. Murad) Osmanlı Mimarisi, 306-311. 



32 

 

22 adet yapı inşa edilmiştir. Bunlar; Bursa Hudâvendigâr Külliyesi başta olmak üzere 

Eski Kaplıca, Bursa Sarayı, Şehâdet Camii, Hacı Evrenos Mescidi, Hayreddin Paşa 

Mescidi, Nilüfer Sultan Mescidi, İzzeddin Bey Mescidi, Kavaklı Mescidi, Koca Nâib 

Mescidi, Yerkapı Kara Ali Mescidi, Hacı İvaz (Arslaniye/Esediye) Medresesi, Kükürtlü 

Kaplıcası, Nalıncılar Hamamı, Kapan Hanı, Nilüfer Sultan (Hıdırlık) Zâviyesi, Seyyid 

Nâsır Zâviyesi ve İzzeddin Bey Zâviyesi Bursa’da inşa edilen I. Murad dönemi 

yapılarıdır.120 

Zikredilenlere ilave olarak Köseler Mescidi, Hıdırlık Camii, Mecidiye Camii, İzzeddin 

Bey Camii ve Üç Hanım Kızlar Türbesi de Sultan I. Murad dönemi Bursa yapıları 

içerisinde değerlendirilmektedir. 121 

I. Murad’ın Gelibolu, Malkara ve Bolayır’da dervişlere ve ahilere çeşitli vakıflar 

yaptırdığı bilinmektedir.122 Özellikle Osmanlı Devleti’nin kuruluş yıllarında, sultanlar 

tarafından dervişlere yönelik vakıflar yapılması suretiyle Yaradan’ın rızasını kazanmak, 

dervişlerin yönetime desteklerini sağlamak, halkın iskanında yahut yeni fethedilen 

yerlerde kalıcılığın temin edilmesi vb. hususlar hedeflenmekteydi.123 “Fakıh” ve “Şeyh”   

unvanlı kişilerin aralarında olduğu dervişlere yönelik çok sayıda vakıf karşımıza 

çıkmaktadır. Ahmet Fakıh, Hızır Fakıh, Ömer Fakıh ve Şeyh Ali bunlardan bazılarıdır.124 

Ayrıca I. Murad, Şahin Baba’ya Orhaneli’ye bağlı Şeyh köyünü vakfetmiş, o da 

zâviyesine vakfetmiştir.125  

  

 

120  Detaylı bilgi için bkz. Yılmazyaşar, Bursa’dan Kosova’ya: Hüdavendigar Dönemi (I. Murad) Osmanlı 

Mimarisi, 98. 
121  Doğan Yavaş, “Murad Hudâvendigâr Dönemi Bursa Eserleri”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve 

Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 413-423. 
122  Öz, “Murad I. İle Emîr Süleyman’a Ait İki Vakfiye”, 241- 244. 
123  Ömer Lütfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak Vakıflar ve 

Temlikler I İstilâ Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişleri ve Zâviyeler”, Vakıflar Dergisi 2 (1942), 

279-365. 
124  Sezai Sevim, “Bursa’da Erken Osmanlı Kuruluş Devri Sultanlarınca Desteklenen Dervişler II (Orhan 

Gazi ve I. Murad devirleri)”, Bursa’da Dünden Bugüne Tasavvuf Kültürü, haz. Ramis Dara (Bursa: 

Bursa Kültür Sanat ve Turizm Vakfı Yayınları Bursa Kitaplığı: II, 2002), 155-157. 
125  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/216. 



33 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN FİZÎKÎ YAPISI 

 

I. KÜLLİYENİN YERİ 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşu aşamasında fethedilen şehirlerde külliye olarak 

adlandırılan yapı topluluğu inşa edilmek suretiyle şehrin imarı ve genişlemesi 

amaçlanmıştır. Özellikle Osmanlı Devleti’nin beylikten devlet olma yolundaki gelişim 

seyri olan ilk iki asırda Bursa, ilmi ve kültürel açıdan inşa edilen müesseselerle başta 

gelen merkezi bir şehir hüviyetindeydi. Hatta Bursa şehri, devletin başkentinin Edirne 

olmasından sonra da yine merkezi (simgesel başkent şeklinde) fonksiyonunu korumuştu. 

Nitekim Osmanlı sultanlarının Fatih Sultan Mehmed’e kadar tahta çıkış törenlerinin ve 

vefat ettiklerinde medfûn oldukları türbelerinin Bursa’da olması manidardır. 126 

İbn Battûta 1333 yılındaki Bursa ziyaretinde şehri, canlı pazarları, kaplıcaları, büyük 

caddeleri bulunan güzel bir belde olarak gözlemlediğinden övgüyle bahsetmektedir. 

Seyyah B. De La Broquiere kalede 1000 kadar evin varlığını kaydeder. 1432 yılında 

Bursa’ya geldiğinde şehri “Çok güzel bir yer, önemli bir ticaret merkezi ve Türklerin en 

muazzam beldesi” şeklinde niteler. 1640 yılında Evliyâ Çelebi de Bursa’ya gelerek kale 

içindeki yerleşim planını tasvir eder.127  

Bursa’yı fetheden Sultan Orhan Bey, 740-41/1339-40 yılında inşa ettirdiği Orhan 

Külliyesi ile şehrin Hisar semti dışındaki ilk gelişimini sağlamıştır.128  

 

126  Yılmaz Akkılıç, Bursa Tarihi I (Bursa: Hâkimiyet Yayınları, 1986), 45. 
127  Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, 2. Cilt-1. Kitap, 5; Fahri Yıldırım, 

14. Yüzyıldan Cumhuriyet Dönemi’ne Kadar Yabancı Seyyahların Gözünden Bursa İlindeki Mimari 

Eserler (Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013); Halil İnalcık, 

“Bursa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/446. 
128  Mefail Hızlı, “Bursa’da Selâtîn İmâretleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (Ocak 

2001), 34-42. 



34 

 

Hisar semti iç ve dış gelişimini Osmanlı Devleti’nin üçüncü sultanı I. Murad 

Hudâvendigâr döneminde de sürdürmeye devam etmiştir.129 Sultan I. Murad 

Hudâvendigâr 764-762/1362-1389 yılında Çekirge’de (Kapluca İmareti), daha sonra 

türbesinin yanında olması hasebiyle I. Murad Hudâvendigâr şeklinde adıyla anılan bir 

külliye yaptırdı. Şehrin dokusu gözetildiğinde külliyenin inşası önemli bir dönüm noktası 

olmuştur. Zira Hisar semtinden ibaret olan Bursa, Orhan Külliyesi’yle Hisar dışında 

gelişmekte iken I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi inşasıyla batıya doğru genişlemiştir. 

Şekil 1: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nin Konumu130 

 

Çekirge’de yaptırılan Sultan Külliyesi ve işlevselliğinin devamlılığı için oluşturulan 

vakıflarıyla şehrin batı yönünde olan bu bölümü önemli bir mevkiye taşınmış oldu.131 

Ekrem Hakkı Ayverdi, eserinde külliyenin konumunu belirtirken “Çekirge (Kapluca) 

İmareti, şimal ve şarka doğru, dimdik inen bir burnun üzerindedir. Hudâvendigâr 

 

129  Bursa’nın ilerlemesinde padişahlar dışında padişah eşleri, hayırsever devlet görevlileri, âlimler gibi 

zengin kişilerin de katkıları olmuştur. Örneğin, I. Murad’ın hanımı Gülçiçek Hatun 1399 yılında 

Bursa’da Hisar semti içinde yaptırdığı zâviye, türbe ve evlerle birlikte kalenin güney istikametinden 

çıkan su pınarlarını vakfetmiştir. BŞS, A 25, 239a. 
130  Harita için bkz. Murat Albayrak, Şehirlerin Gelişimi Açısından Külliye ve Hanların Önemi Osmanlı 

Devri Külliyeleri ve Hanları (Bursa: Uludağ Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, Tarih 

Biliminde Araştırma Projeleri, 2015), 18. 
131  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/ 296.  



35 

 

Cami’lerinden, Bursa’daki Şehâdet ve Filibe’deki Cum’a Câmileri gibi bu imaretin de 

câmi‘i de haremsizdir; yol hemen önünden geçer.” ifadesine yer vermektedir.132  

Külliyenin yerleşim alanı olan ve Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde Kaplıca olarak adı 

zikredilen Çekirge semtinin asayişinin subaşı tarafından sağlandığı anlaşılmaktadır. Bu 

hususta mahkemeye intikal eden durumları karara bağlayan “Kapluca Subaşısı” hakkında 

belgeler bulunmaktadır.133 Bursa mahallelerinden olmasına rağmen güvenliğinin subaşı 

tarafından sağlanmasında şehre uzak konumu dikkat çekmektedir.134 Asayişin subaşı 

tarafından sağlanması uygulaması 19. yüzyıla kadar devam etmiştir. 

Külliye’nin kurulduğu mahalle olan Çekirge, 25.12.1933 tarihli Dil-Tarih-Edebiyat 

Komitesi Reisliği tarafından gönderilen yazıyla Bursa’daki mahalle isimleri 

düzenlemesinde Hudâvendigâr mahalle isminden Çekirge mahallesine tahvil 

edilmiştir.135 Aynı tarihli karar yazısıyla Hudâvendigâr Caddesi yerine Çekirge Caddesi 

olarak değişikliğe uğramıştır.136 Külliyenin ismi de zaman içerisinde bânîsinin nâmıyla 

Hudâvendigâr Külliyesi olarak anılmıştır.  

Çekirge semti, 20. yüzyılın ilk yarısı itibariyle gelişim sağlamış ve şehirle birleşmiştir. 

Hudâvendigâr Külliyesi’nin konumu 1950’li yıllardan itibaren Bursa’nın bir mahallesi 

şeklindedir. Dolayısıyla çevresinde kurulan kaplıcalarla külliye, yoğun bir yerleşim 

biriminin içerisinde kalmıştır. 137  

Evliyâ Çelebi’nin “Velhasıl Bursa sudan ibarettir” cümlesi suyun bolluğunun veciz bir 

ifadesidir. Dolayısıyla tabii su kaynakları olan kaplıcalar ve hamamlar Bursa eserleri 

 

132  Ekrem Hakkı Ayverdi, Osmanlı Mimârîsinin İlk Devri 650-805 (1230-1402) 1. Cilt, İstanbul Fetih 

Cem‘iyeti İstanbul Enstitüsü No:57 (İstanbul: Bahâ Matbaası, 1966), 243. 
133  “Mahmiye-i Burûsa’da bi’l-fi‘l Kapluca Subaşısı olan Fazlı bin Ahmed nâm kimesne…” BŞS, A 153, 

20a. 
134  Özer Ergenç, XVI. Yüzyılın Sonlarında Bursa (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2006), 70. 
135  Mine Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi 1932-1951 (Bursa: Nilüfer Akkılıç Kütüphanesi 

Yayınları, 2011), 91-94. 1934 Bursa Yıllığı’nda Bursa’da ulaşım söz konusu olduğunda Ulucami’den 

Çekirge’ye her 10 dakikada bir otobüsün kalktığı, kişi başı 10 kuruş ücretinin olduğu kaydedilmektedir. 

Çekirge’ye arabalı ulaşım tercih edilirse ücretinin 40 kuruş olduğu bilinmektedir. Bkz. Sedad Ataman, 

Bursa Mali Yıl 934 Yıllığı (Bursa: Bursa Belediyesi Neşriyatı, 1934), 46. 
136  Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi 1932-1951, 98. 
137 Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/291. 



36 

 

içerisinde ayrı bir öneme sahiptir. 138 Bursa’nın en önemli üç kaplıcası olan Kara Mustafa, 

Kükürtlü, Yeni Kaplıca ve Eski Kaplıca ile Kaynarca Kaplıcası’nın bulunduğu yer şehir 

merkezi ile Çekirge arası eski bir yerleşim yeriydi. Hatta kaplıcaların yerlerinde Osmanlı 

öncesinde de hamamların varlığı tahmin edilmektedir. Termal su kaynaklarından 

yararlanılması ve bunların bir mimârî eser ile bütünleştirilerek hamamların tesis edilmesi 

oldukça eski dönemlere kadar uzanır.139 Mevcut durum itibariyle bu bölgede 1380’lerde 

I. Murad’ın yaptırdığı Eski Kaplıca erkek bölümüyle 1490 yılında II. Bayezid tarafından 

eklenen kadın bölümü ve soğukluk yerlerinden oluşan binalar yer almaktadır. Buna 

ilaveten Kanuni Sultan Süleyman zamanında Sadrazam Rüstem Paşa 1552’de Yeni 

Kaplıca’yı, II. Bayezid’in damadı Kara Mustafa Paşa hamamlarını inşa ettirmiştir. II. 

Bayezid’in kızı Hatice Sultan’ın Türbesi de yine bu mevkide yer almaktadır. Çekirge 

seçkin kişilerin konaklarının olduğu bir semttir. 17. yüzyıllarda varlığı bilinen Hatice 

Sultan’ın Sarayı yanı sıra Abide Sultan’ın konakları bunlardan bazılarıdır.140  

Lâmiî Çelebi, Şehrengîz-i Burusa adlı eserinde “Medh-i Havz-ı Kapluca” başlığıyla 

kaplıca mevkiinin tasvirine yer vermektedir.141 Bursa’nın panoramik tasvirine ağırlık 

veren ve şehrin tabii güzelliklerinin tanıtılmasını hedefleyen bu çalışmada kaplıcaların 

güzelliğine değinilmiş ve bunun ayrıca bir başlıkla ele alınmış olması Kaplıca mevkiinin 

Bursa tarihindeki önemini açığa çıkarmaktadır. Şer‘iyye sicillerinde yapılan 

araştırmalarda bazı şahısların kaplıca mevkiinde meskun olması dolayısıyla “Kaplıcalı” 

şeklinde lakapla anılması dikkat çekicidir. Örneğin, bir vakıf muhasebe kaydında 

“Vakfu'l-merhûm Kaplucalı Mustafa Çelebi” ibaresi Mustafa Çelebi isimli kişinin 

“Kaplıcalı” olduğunu ve bir de vakıf kurduğunu göstermektedir. Benzer şekilde Ali b. 

Abdullah Kaplıca karyesi olarak zikredilen Kaplıca mevkiinde 3 mezraa ve 1000 dirhemi 

 

138  Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi’nde, Bursa’daki kaplıcaları, hamamları, çeşmeleri ve su değirmenleri 

hakkında detaylı bir şekilde bahsetmektedir. Bkz. Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi 

Seyahatnâmesi, 2. Cilt-1. Kitap, 21-26; Raif Kaplanoğlu, Bursa Anıtlar Ansiklopedisi (Bursa: Bursa 

Hâkimiyet Gazetesi Matbaası, 1996), 6-7. 
139 Enis Karakaya, “Kaplıca”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/351. 
140  Hasan Basri Öcalan, “Şer‘iyye Sicillerine Göre Bursa’da Sosyal Hayat (XVII.)”, Bursa Büyükşehir 

Kütüphanesi Bursa Belgeliği (13.06.1998, Kayıt No. 10182), 88.  
141  M. Murat Yurtsever, Lâmi’î Çelebi’nin “Bursa Şehrengîzi”nde Mekân Tasvirleri”, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi 2/1 (Ocak 1987), 252. 



37 

 

vakfetmiştir.142 Yine Kaplıca’da Hacı b. Abdullah’ın ise ev, 2 dükkân ve 40 eşrefi türde 

altın para mevkûfâtı vardır.143 Ayrıca sicillerde incelenen külliyenin kuruluş yeri olan 

Kaplıca mevkiinde vakıf kuran kadınlara rastlanmaktadır. Bu kadın vâkıflardan bazıları; 

Gülşen bint. Abdullah Kaplıca’da ev144, Mihriban bint. Hacı Sinan Kaplıca’da ev145 ve 

Sitti Hatun’un azatlısı Hurşit bint. Abdullah İmaret-i Kaplıca’da ev ve 600 dirhem146 

vakfetmiştir. Ulaşılan bilgiler neticesinde, Kaplıca mevkiinde oturan kişilerin Kaplıcalı 

şeklinde anıldığı ve Kaplıca’da oturan kimselerden bazılarının vakıf kurmuş olup 

içlerinde kadın vâkıfların bulunduğu anlaşılmaktadır.147  

Sonuç olarak, külliyenin kuruluş yeri olan Çekirge semtinin Bursa nezdindeki önemi 

pekişmiş olmaktadır. Günümüzde Bursa denildiğinde akla ilk gelen, tarihî yapılarının 

zenginliğiyle beraber kültür ve kaplıca turizmi olup bu yönüyle Çekirge semti, halen 

önemli konumunu korumaktadır.148 

II. KÜLLİYENİN KURULUŞU VE İNŞASI  

Sultan I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi’nin ne zaman inşa edildiğini belirten bir 

kitâbesine veya külliyenin inşa tarihini ihtiva eden kesin bir bilgiye ulaşılamamıştır. 

Külliyenin bânîsi I. Murad’ın hayatı ve tarihî rivayetlerden hareketle padişahın oğulları 

için gerçekleştirdiği sünnet töreni akabinde Bursa’da kendi adına Sultan Külliyesi olarak 

bir imaret ve medrese inşasına başlandığı tahmin edilmektedir. Bu durumda yapının 

1366-1385 yılları arasında inşa edildiğini söylemek mümkündür. Binanın yapımıyla ilgili 

Neşrî, Biga’nın fethi ve Sırp Sındığı zaferini takip eden yıllarda yapının inşa edildiğini 

 

142  BŞS, A 35, 545b. 
143  BŞS, A 33, 272b. 
144  BŞS, A 195, 101a. 
145  BŞS, A 41, 156b. Gazi Hudâvendigâr Mahallesi’nde Merhûme Mihriban binti el-Hâc Sinan isimli 

kadının, evini iki hatm-i şerîf tilavet etmek üzere vakfeylemiştir. BŞS, A 153, 25b. 
146  BŞS, A 20, 348a. 
147  BŞS, B 240, 25b. 
148  Ertuğrul Seyhan, “Bursa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/451. 



38 

 

eserinde şu ifadeyle kaydetmektedir: “Kendüye Bursa Hisarı’nda Saray kapusunda bir 

câmi‘ yapdı ve Kaplucada bir i‘mâret üzerinde bir medrese yapdı”.149  

Osmanlı mimârîsinin benzersiz eseri olan cami ve medresenin birleştirildiği özgün yapı 

külliyenin ana unsurudur. Tabhaneli cami ve üst katında medrese tamamlandıktan sonra 

yanına büyük bir imaret inşa edilmiş, ardından da hamam ve çeşme ilave edilerek külliye 

oluşturulmuştur.150 

Bursa’da kurulan ikinci sultan külliyesi olan Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, inşa biçimi 

itibariyle Osmanlı dönemi karşımıza çıkan tabhaneli cami ve medresenin birleştirildiği 

ilk ve tek yapıdır. Üç önemli özellik olarak alta katta mescit işlevli büyük mihrablı iç 

kısım, yanlarında tabhane kısımlarında misafirlerin konakladığı bölümler ve üst katında 

da medrese zikredilebilir. Dolayısıyla Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nde bu üç önemli 

fonksiyonu iki katta birleştirdiği eşsiz tasarımıyla bütün bir bina olarak inşa edilmiştir.  

 

149 Saray kapısındaki cami, Hisar’ın içinde yer alan Şehâdet Camisi’dir. Şehâdet Camii ile ilgili Neşrî, Gazi 

I. Murad’ın bir gün imama namaz kılacağında üç kere tekbir getirmedikçe Kâbe’yi göremediği 

serzenişini anlattığını nakleder. İmam ağlamaya başlar, zira I. Murad, bir kere tekbir getirince Kâbe’yi 

göremediğine serzenişinin sebebi meğer herkesin Kâbe’yi bir tekbirle gördüğünü sanarak kendi haline 

üzülmesi olduğunu farkeder. Bkz. M. Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat Yayıncılık, 2013), 128-129; Ekrem Hakkı Ayverdi, Osmanlı Mimârîsinin İlk Devri 650-805 

(1230-1402), 1. Cilt, İstanbul Fetih Cem‘iyeti İstanbul Enstitüsü No:57 (İstanbul: Bahâ Matbaası, 

1966), 231. 
150  Albert Gabriel, Bir Türk Başkenti Bursa, haz. Neslihan Er- Hamit Er- Aykut Kazancıgil (Paris: 1958, 

İstanbul: Seçil Ofset, 2010), 51-63. 



39 

 

Şekil 2: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi (Cami ve Medrese) Planı151 

 

Osmanlı külliyeleri üzerine araştırma yapan Gönül Cantay, Bursa Hudâvendigâr 

Külliyesi’nin bulunduğu yerin fizîkî coğrafyasını göz önüne alarak caminin üst katındaki 

medrese ölçülerinde bir alanın, cami çevresinde yetersiz olması nedeniyle iki katlı bir 

yapının tercih edildiği görüşündedir. Buna göre padişah isteğiyle mimarın bu şekilde bir 

plan oluşturması mümkün görünmektedir.152 

III. VÂKIF VE ŞARTLARI 

Bir vakfın kurucusu (vâkıf) tarafından düzenlenen vakfın işleyiş usulünü belirten tarihî 

belgeye vakfiye (vakıfnâme) adı verilir.153 Vakfiyeler resmî bir belge hüviyetinde olup 

içeriğinde yer verilen sosyal tarih, kültür ve ekonomi tarihiyle ilgili zengin bilgiler 

sunması bakımından değerli kaynaklardır. Özellikle mescid, medrese, hankâh, daruşşifâ 

ve kervansaray gibi yapılar için düzenlenmiş vakfiyeler eğitim, sanat, tıp ve mimârî tarihi 

 

151 Ayverdi, Osmanlı Mimârîsinin İlk Devri 650-805 (1230-1402), 237. 
152  Osmanlı Beyliği’nin gelişmeye başladığı 14. Yüzyılın ikinci yarısından sonra, Karamanoğulları 

Karaman’daki II. İbrahim Bey Külliyesi (836/1432-1433) iki katlı bir tasarımla altta medrese ve üstte 

mescit, imaret ve tabhane şeklinde bir formla birleşik fonksiyonlu bir külliye olarak inşa etmişlerdir. 

Bkz. Gönül Cantay, Osmanlı Külliyelerinin Kuruluşu (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 

Yayınları, 2002), 32-33. 
153  Ali Himmet Berki, Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen Istılâh ve 

Tâbirler (Ankara: Doğuş Matbaası, 1966), 57. 



40 

 

araştırmalarında diğer kaynaklarda rastlanmayan bilgilerle İslâm medeniyeti tarihine dair 

kıymetli bilgiler sunmaktadır. 

Vakfiyelerde tesis edilen vakfın nasıl idare edilip yönetileceği, vakfedilen bir malın hangi 

hayır işleri için kullanılacağı (hayrat), nerede ne şekilde bir harcama yapılacağı, kimlerin 

çalışacağı ve ödenecek maaş miktarları, harcamaların hangi gelirler yoluyla (akarat) 

karşılanacağı ve vakıftan kimlerin hangi esaslarla yararlanacağı gibi vakfın şartları detaylı 

bir şekilde belirlenmiştir. Başlangıçta vakfiyenin şartları sözlü olarak yapılmasına karşın 

çıkan bazı aksaklıklar yüzünden düzenlenen vakfiyeler yazı yoluyla kayda alınmıştır. 

Vakfiyelerin yazılarak düzenlenmesi ihtiyacı zamanla günümüze ulaşıp ortaya 

çıkarılmasında etkili olmuştur. 13. yüzyıla kadar Arapça kaleme alınan vakfiyeler, 13. ve 

14. yüzyıllarda Arapçanın yanı sıra Moğolca, Farşça ve Türkçenin de kullanıldığı bir 

biçime dönüşmüştür. 16. yüzyıl itibariyle vakfiyeler Osmanlı coğrafyasında Türkçe ve 

İran coğrafyasında Farsça giderek yaygın bir kullanıma kavuşmuştur.154 

Vakfiyeler tanzim edildikleri devrin tarihine ışık tutmakla beraber bilhassa Beyler155, 

Sultanlar ve Padişah ailesi156 ile dönemin ileri gelenlerinin hayatları ve icraatları hakkında 

bilgi içermesi bakımından önem arz etmektedir.157  

 

154  Osman Gazi Özgüdenli, “Vakfiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42/465-467. 
155  Kastamonu Beyi Muhyiddin Mehmed’in kızı Hanzâde Hatun’un vakıfları arasında Kükürtlü 

Hamamı’na bitişik içinde sıcak suyu bulunan bir hücre ve soğuk su akan hücreleri olan bir hamamı da 

kadınlara mahsus olarak vakfetmişti. Ayrıca vakfiyesinde belirtildiğine göre Kükürtlü Hamamı 

gelirinden medresesi ve Çekirge’de inşa ettirdiği mescit için gelir tayin etmişti. Hançerli Fatma Sultan 

olarak bilinen Hanzâde Hatun’u medresesi Musa Baba Kabri civarındadır. Medresesi için bkz. Mefail 

Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri (İstanbul: İz Yayıncılık, 1998), 173-176. 
156  Örneğin Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde yer alan bir kayda göre Sultan I. Murad’ın karısı Gülçiçek Hatun, 

Kavak köyünü içindeki hayvanlarla birlikte vakfetmişti. Yine aynı belgede belirtildiğine göre Gülçiçek 

Hatun’un Hisar kalesi içinde bir zâviye, 2 el değirmeni, üzüm bağı, 3 su kaynağı ve 2 mezra da vakıfları 

arasındadır. BŞS, A 25, 239a. 
157  Mehmet Şeker, “Vakfiyelerin Türk Kültürü Bakımından Özellikleri”, Tarih İncelemeleri Dergisi 18/1 

(Haziran 1993), 6. 



41 

 

İslâm topraklarında müslümanlar arasında yardımlaşmanın ve dayanışmanın en güzel 

ifadesi tesis edilen vakıflardır. Bundan dolayıdır ki vakfiye metinlerinde hayra teşvik 

eden ayetlere sıklıkla yer verilmiştir.158  

VI. KÜLLİYENİN BİRİMLERİ 

A. Cami  

Osmanlı Devleti’nde kurulan yeni yerleşim merkezlerinin çekirdeği camidir. Tarih 

içerisinde fertlerin ihtiyaçları gözetilerek bir araya getirilen yapı topluluğu olan 

külliyelerin merkezi yine cami olmuştur. Cami, bir insanın hayat bulması, bir şehrin ruh 

kazanması ve bir medeniyetin ortaya çıkmasıdır. Fatih Sultan Mehmed: “Hüner bir şehir 

bünyâd etmektir /Reâyâ kalbin âbâd etmektir.” beytiyle bir şehir kurmaktaki asıl marifetin 

o şehirde yaşayanların kalbini kazanmak olduğu gerçeğini dile getirmiştir. 

Erken Dönem Osmanlı yapılarını inceleyen araştırmacıların, cami olarak nitelenen 

yapılarla ilgili farklı görüşleriyle karşılaşılmıştır. Bu bağlamda Sedat Emir, Erken 

Osmanlı mimârî yapılarını incelemiş ve eserinde ele aldığı öncü yapıları detaylı bir tasnife 

tabi tutmuştur. Eserinde bu yapıları çok işlevli yapılar şeklinde nitelemektedir.159 Semavi 

Eyice’nin de ifadesiyle misafirhane olarak adlandırılan tabhane160 kısmı camiyle birlikte 

ele alındığı için Gazi 1. Murad Hudâvendigâr Camii Zâviyeli-Camiler tipolojisi içerisinde 

değerlendirilebilir. Sedat Çetintaş ise Osmanlı mimârî tarihinde Zâviye, Cami ve Medrese 

tiplerini inceleyerek I. Murad Hudâvendigâr Camii de dahil olmak üzere Bursa’nın fethi 

sonrasında Bursa tipi adı da verilebilen 15. yüzyılda inşa edilen birçok yapının cami 

olarak değil, ayrı ayrı sosyal hizmetler için yapılmış sivil mimârî eserleri olduğunu ileri 

 

158 Osman Gazi Özgüdenli, “Vakfiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42/466. 
159  Sedat Emir eserinde detaylı bir yapı analizine yer verdiği, I. Murad tarafından yaptırıldığı söylenen 

Yenişehir’deki Pustinpuş Zâviyesi’nin bânîsinin Sultan Orhan olduğunu tespit etmiştir. Bkz. Sedat 

Emir, Erken Osmanlı Mimarlığında Çok-İşlevli Yapılar: Kentsel Kolonizasyon Yapıları Olarak 

Zaviyeler II (İzmir: Akademi Kitabevi, 1994). 
160  Bursa’da Orhan, Hudâvendigâr, Yıldırım, Çelebi Sultan Mehmed, II. Murad, Ebu İshak, Ali Paşa, 

Rüstem Paşa, Molla Fenarî, İsa Bey, Demirtaş Bey, Hamza Bey, Umur Bey, Akbıyık, Veliyyüddinzâde 

Ahmed Paşa tabhane (hastahane yerine kış evleri) tesis etmişlerdir. Hasta ve hâlsiz olan kimseler 

buralarda istirahat ederlerdi. Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/251. 



42 

 

sürmektedir. Çetintaş, Çekirge semtindeki I. Murad Hudâvendigâr Camii hakkında, cami 

kitâbesinin olmadığı ve halen mevcut kitâbenin tamir işlemi ardından 20. yüzyıla ait 

olduğundan hareketle bu yapıların erken dönemde imaret kavramıyla ifade ediliyor 

olmasını delil göstermektedir.161 Söz konusu Erken Dönem Osmanlı yapıları 

kitâbelerinde de cami yerine imâret-i şerîfe gibi kavramların kullanılıyor olması dikkat 

çekicidir. Hudâvendigâr Külliyesi vakfiyesinde de Kapluca İmâreti şeklinde 

nitelendirildiği görülmektedir.162 Öyle anlaşılıyor ki Erken Dönem Osmanlı 

Mimârî’sinde İmaret olarak sosyal hizmetler bağlamında ihtiyaç doğrultusunda şehrin 

imarında karşılaşılan külliye dediğimiz yapıların çekirdeği, tarihsel süreç içerisinde cami 

olarak adlandırılmıştır.  

Hudâvendigâr Külliyesi’nin tesis edildiği mevki ele alındığında yapıldığı yıllarda şehre 

uzak bir konumun tercih edilmesinin, külliyenin bir ibadet yeri olmasının dışında başka 

fonksiyonlara da sahip olarak inşa edildiği fikrini akla getirmektedir.163 

Sultan 1. Murad Hudâvendigâr Camii fizîkî yapısı bakımından üst katında yer alan 

medresesiyle cami ve medresenin birlikte inşa edildiği görülmektedir. Hudâvendigâr 

Külliyesi’nin en önemli yapısı camidir. Hudâvendigâr Camii ve üst katında yer alan 

Medresesi, bir tabhaneli cami ve bir medresenin tek bir kitle halinde kaynaştırılması 

şeklinde alışılmamış bir uygulamayla ortaya konulmuştur.164 Burada mimarın mükemmel 

bir usta olduğu ve farklı bir dış cephe yapma isteği düşünülebilir. Ancak bu biçimde bir 

yapıya mimarın niçin ihtiyaç duyduğuna dair somut bir bilgiye ulaşılamamaktadır.165 

 

161 “Bursa’da Çekirgedeki Hüdavendigâr camiinin inşa kitabesi yoktur mevcut olan 20. asır başındaki 

tamire aittir. Eskiden de bahsetmez, vakfiyyesini görmedim.” Bkz. Sedat Çetintaş, Yeşil Cami ve 

Benzerleri Cami Değildir (İstanbul: Maarif Basımevi, 1958), 2-4. 
162 “Sultan I. Murad Vakfiyesi” için bkz. BOA, EV. VKF, No.19, Gömlek No.5. 
163  Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/290-295. 
164  Alt kattaki tabhaneli cami şemasına, İznik’teki Nilüfer Hatun İmâreti’nde kubbeli kapalı avlu ve 

dikdörtgen namaz mekânı birleşimiyle karşılaşılır. Bkz. Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/293. 
165  Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/293.  



43 

 

Bursa’dan geçen ve şehirden övgüyle bahseden seyyahlar aynı zamanda Hudâvendigâr 

Camii’nden de bahsetmektedirler.166 Lâmiî Çelebi’nin Şehrengîz-i Burusa adlı eserinde 

tasvir edilen mekânlar içerisinde Sultan I. Murad Camii ve Türbesi de zikredilmektedir.167  

Caminin girişinde sağ ve sol kısımda olmak üzere iki adet devşirme sütun bulunmaktadır. 

Caminin giriş kapısının üst kısmında kitâbe metni, mermer taş üzerine işlemeli hüsn-i hat 

sanatı kullanılarak talik yazısıyla dört satır şeklinde yer alır. Kitâbe çevresi motifli olup 

yazının üst kısmında tuğra kullanılmıştır. Kitâbeyi oluşturan dört satırın altında kitâbenin 

tarihi mevcuttur.  

Şekil 3: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Cami Kitâbesi 

 

 

 

Cami kitâbesinin orijinali günümüze ulaşamamıştır. Ancak Sultan Abdülhamid Han 

döneminde gerçekleştirilen onarımın kitâbesi bulunmaktadır. Kitâbenin metninin 

transkripsiyonu ve tercümesi şu şekildedir: 

 

166  Fahri Yıldırım, 14.Yüzyıldan Cumhuriyet Dönemi’ne Kadar Yabancı Seyyahların Gözünden Bursa 

İlindeki Mimari Eserler (Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013). 
167 “Şehâdet şâhı hod gâzî hudâvend / Ki şâh-ı neslin itsün Hak berumend /Varup seyr eyle hurrem cami‘ini 

/ Sipihr-âsâ mükerrem cami‘ini / Şehâdet birle meşhûd-ı cihândur / Bugün kabri metâf-ı ins ü cândur” 

mısralarıyla I. Murad Cami ve Türbesi’nden övgüyle bahsetmektedir. Detaylı bilgi için bkz. M. Murat 

Yurtsever, “Lâmi’î Çelebi’nin “Bursa Şehrengîzi”nde Mekân Tasvirleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi 2/1 (Ocak 1987), 250. 



44 

 

“Zînet-bahş-ı makâm-ı akdes-i hilâfet-i seniyye es-Sultân ibnü’s-Sultân es-Sultân el-

Gâzî Abdü’l-Hamîd Hân -hallede’llâhu saltanatehû ilâ âhiri’d-devrân- Efendimiz 

hazretleri meâsir-i celîle-i hilâfet-i penâhîlerine zamîme olmak üzre ecdâd-ı ‘izâm-ı 

hümâyûnlarından cennet-mekân Hudâvendigâr Gâzî hazretlerinin işbu câmi‘-i 

şerîflerini tecdîden ihyâ ve inşâ buyurmuşlardır. 18 Cemâziyü’l-âhir sene 1322.”  

(Yüce hilâfet makâmının süsünü ve güzelliğini artıran sultan oğlu sultan Sultan Gazi 

Abdülhamid Hân hazretleri -Allah onun saltanatını kıyamete kadar daim eylesin- 

yaptırdığı birbirinden güzel eserlere ilave olarak değerli dedelerinden -mekânı 

cennet olsun- Sultan Hudâvendigâr hazretlerinin işte bu şerefli camiini yenileyerek 

inşa buyurmuşlardır. Milâdî 30 Ağustos 1904) 

Caminin fizîkî yapısında mihrabın güney duvarından dışa taşkın vaziyette beş köşeli bir 

şekilde yer alması, dönemindeki yapılara göre farklı bir özellik taşımaktadır. Ayrıca cami 

içinden bakıldığında dikdörtgen planlı olan mihrap, özgün haliyle günümüze ulaşmış 

durumdadır.  

Acemler mevkiine yakın Abdal Köprüsü’nün Hudâvendigâr Camii hizasında bulunduğu 

görülmektedir. Bu köprünün yapımını Niyazi Mısrî teşvik etmiş, üç yılda sarf olunan 5 

bin kuruşla 1679 senesinden önce yapılmıştır.168 

Bursa Hudâvendigâr Camii’nin tamir kayıtları incelendiğinde, şer‘î mahkeme 

kararlarında sık sık lodos tahribatı yüzünden genel anlamda zarar gören Bursa camilerinin 

onarıldıkları kayıtlara yansımaktadır. Yangınlar genelde güz mevsiminde veya kışa 

rastlamaktadır. Yangınların daha seyrek olarak yaza denk geldiği, bunun sebebinin ise 

doğu rüzgârlarının etkisiyle olduğu düşünülmektedir.169 Kayıtlara yansıyan bir yangında 

(924/1518-1519) Kaplıca’da ases170 olan Hasan b. Yusuf’dan bahsedilmektedir. Belge 

içeriğinde çıkan yangından dolayı aseslerden şüphelenildiği belirtilmektedir.171 

 

168  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/1. 
169  Kâzım Baykal, Tarihte Bursa Yangınları (Bursa: Bursa Erkek Lisesi, 1948), 4-9. 
170  Ases, Osmanlı Devleti’nde Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasından önceki güvenlik görevlisine 

denilmektedir. TDK, Türk Dil Kurumu, Güncel Türkçe Sözlük, Erişim 27 Mayıs 2024, 

https://sozluk.gov.tr/  
171  BŞS, A 25/48. 

https://sozluk.gov.tr/


45 

 

Külliyenin bulunduğu semt olan Kaplıca’daki bu yangının yol açtığı tahrîbâta dair bir 

bilgiye rastlanmamıştır.  

1854 yılında ise Bursa’da büyük bir deprem meydana gelmiştir. İçinde Bursa 

Hudâvendigâr Camii’nin de olduğu birçok tarihî yapı zarar görmüştür.172 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ndeki bir belgede Bursa’da depremden (1274/1857-

1858) zarar gören cami, medrese, imaret gibi hayrâtların tamir masraflarının 

Hudâvendigâr Gazi Vakfı’dan karşılandığı kaydedilmektedir.173 

Bursa ziyaretinde Hüseyin Vassaf, cami için “Kürre-i arzda bunun bir misline tesadüf 

olunmaz.” övgüsünde bulunur. Hudâvendigâr Camii’nin içinde antika keçelerden ve 

Farsça tefsirli kebîr bir mushafın olduğundan bahseder. Caminin önündeki emsalsiz 

şadırvanın güzelliğinden ve beraberinde bir musluktan sıcak, bir musluktan soğuk su 

şeklinde yaz-kış istifade edildiğinden söz etmektedir.174 

27 Muharrem 1272 / 9 Ekim 1855 tarihindeki gerçekleştirilen keşif kaydına göre caminin 

dış duvar ve saçaklarının onarımı için 6.135 kuruş masraf tespiti yapılmıştır. Minaresinin 

tamamı veya bir kısmı hasar almıştır.175  

B. Medrese  

Medrese, “ders görülen ve öğretim yapılan yer” anlamına gelmektedir.176 Günümüzün 

ilkokulları olan sıbyân mekteplerinden sonra orta ve yüksek öğretim kurumları 

durumundaki üst düzey tahsilin görüldüğü yerler medreselerdir.177 Bursa Hudâvendigâr 

 

172  Kâzım Baykal, Bursa ve Anıtları (Bursa: Aysan Matbaası, 1950), 37. 
173 BOA, A.AMD., No.84, Gömlek No.21. 
174  Hüseyin Vassaf, Bursa Hatırası, haz. Mustafa Kara & Bilal Kemikli (Bursa: Bursa Kültür A.Ş., 2010), 

30. 
175 Neslihan Özaydın, Arşiv Belgeleri Işığında 1855 Depremi ve Bursa Yapılarına Etkisi (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 116-117. 
176  M. Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. 3 Cilt (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1993), 2/436. 
177  Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim (Bursa: Emin Yayınları, 

2012), 25. 



46 

 

Medresesi’nin ismi, kaynaklarda Sultan Murad Hudâvendigâr olarak da 

zikredilmektedir.178 

Bursa medreseleri fizîkî bölümleri temel alınarak incelendiğinde genelde açık avlulu 

medrese tipolojisinde inşa edilmişlerdir. Bu bağlamda Hudâvendigâr Medresesi, 

Hudâvendigâr Camii’nin üst katında yer alması bakımından özgün yapısıyla farklılık arz 

etmektedir. Medreselerde öğrencilerle vâkıfın belirlediği şartlarda bazı görevlilerin 

kalmasına imkân sağlayan hücreler bulunmaktadır. Selâtîn medreselerde, her hücrede bir 

talebenin kaldığı anlaşılmaktadır.179 

Bursa mahkeme sicillerinde geçen bir kayıtta, günümüze intikal edememiş bulunan bir 

muallimhane ve bir de dinlenme yeri olarak tabhanenin bulunduğu bilgisine 

rastlanmaktadır.180 

Bursa’daki mektepler zikredilirken Çekirge semtinde de bir mektebin olduğu 

bilinmektedir.181 1934 yılı başlarında Bursa’da açık olan mektepler sıralanırken 

Çekirge’de mektep müdürü Ertuğrul Bey’in idaresinde altı muallimin ders verdiği 195 

öğrencili bir mektepten bahsedilmektedir.182  

C. İmaret  

Osmanlıca belgelerde imaret veya imarethane olarak geçen imaret kavramının kelime 

anlamı “imar edilmiş, inşa edilmiş” demektir. Bazı vesikalarda cami, medrese, aşevi, 

darüşşifâ, kervansaray, muvakkithâne, türbe gibi binalardan oluşan külliye dediğimiz 

yapı topluluğunun tamamı için kullanıldığı gibi bu yapılardan sadece aşevi/aşhâne için 

imaret kavramı kullanılmıştır. Erken dönem Osmanlı mimârîsinde Anadolu ve 

Rumeli’deki birçok mimârî eserlerin kitâbelerinde imaret kavramı zikredilmektedir. Bazı 

kaynaklarda ise imaret kelimesiyle doğrudan aşevi kastedilmiştir. Mühimme 

defterlerindeki kayıtlarda ise bazı yerlerde imaret kelimesiyle külliye kavramı 

 

178 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/208. 
179  Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim, 29. 
180  BŞS, B 31, 64b. 
181 Ayrıntılı bilgi için bkz. Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/320. 
182  Sedad Ataman, Bursa Mali Yıl 934 Yıllığı (Bursa: Bursa Belediyesi Neşriyatı, 1934), 18. 



47 

 

kastedilirken, bazı yerlerde ise aşevi yerine imaret kelimesi zikredilir. Dolayısıyla 

kaynaklarda her iki anlamda da imaret kelimesinin kullanıldığını söylemek 

mümkündür.183  

Schilberger, Bursa şehrinde 200.000 ev ile farklı din mensuplarını da ihtiva etmek üzere 

tüm fakirlere açık olan sekiz imaretin bulunduğunu ifade etmektedir.184  

Şekil 4: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmaret Kitâbesi 

 

 

Bursa Hudâvendigâr İmareti’nde bulunan kitâbenin transkripsiyonu ve tercümesi 

şöyledir:  

“Emîru’l-mü‘minîn imâmü’l-müslimîn halîfe-i rasûl-i rabbü’l-âlemîn Şevketlü 

Kudretlü Gâzî Sultân Abdü’l-Hamî Hân-ı Sânî -hallede’llâhu hilâfetehû ve 

saltanatehû- Efendimiz hazretleri ecdâd-ı me‘âlî-nijâd-i hümâyûnlardan cennet-

mekân Hudâvendigâr Gâzî hazretlerinin cümle-i müberrât-ı seniyyelerinden olan 

işbu imâreti tecdîden inşâ buyurmuşlardır. Fî 12 Receb 1324/19 Ağustos 1322.”  

(Müminlerin emîri, Müslümanların imamı, âlemlerin elçisinin halifesi, şevket ve 

kudret sahibi Gazi Sultan İkinci Abdülhamid Hân -Allah onun hilafetini ve 

 

183  Zeynep Tarım Ertuğ, “İmaret”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 22/219-220. 
184  Halil İnalcık, “Bursa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/445-449. 



48 

 

saltanatını daim eylesin- Efendimiz hazretlerinin yüksek yaradılışlı dedelerinden -

mekânı cennet olsun- Gazi Hudâvendigâr hazretlerinin yaptığı hayır eserlerinden işte 

bu imareti yenileyerek inşa etmişlerdir. 19 Ağustos 1322/1 Eylül 1906. 

D. Hamam  

Osmanlı Devleti kurulmadan önce milâdî 96 yıllarında Hisar merkezli Bursa şehrinde 

Çekirge’de bir hamamın varlığı bilinmektedir. Dönemin valisi genç Plin, İmparator 

Trajan’ın izniyle hamamın tamiratını yaptırmıştı. Ayrıca Eski Roma İmparatoru Jüstinyen 

zamanında (M. 525-565) Çekirge Hamamları yeniden imar edilmiş ve saraylar 

yapılmıştır. Kâzım Baykal’ın belirttiğine göre bir rivayette bahsedilen saraylar Bursa 

Hudâvendigâr Camii’nin yerindeydi.185  

Kazım Baykal’ın naklettiğine göre Bursa’nın Osmanlı öncesi tarihi dönemine dair iki 

önemli vesika vardır ve bunlardan birisi (Lettres de Pline) sadece Çekirge hamamlarına 

mahsus olarak kaleme alınmıştır. Diğer vesika ise Bursa’da Yahudilerin tarihi durumunu 

ele almaktadır.186 Bu bilgilerden hareketle külliyenin kurulduğu Çekirge mevkiinde 

hamamların varlığının oldukça eskilere dayandığını ve caminin yerinde Bizans 

döneminden kalma yapı topluluğunun mevcut olduğunu söyleyebiliriz. 

Tabii sıcak su (termal) kaynakları üzerine tesis edilmiş hamama kaplıca/ılıca denilir. 

Kaplıcalar, halk arasında kaynarca, ısı su gibi isimlerle de bilinmektedir. Anadolu 

coğrafyasındaki birçok yer ismi, o yerde veya yakınında bulunan termal su kaynaklarına 

eski dönemlerde verilen yer adlarıyla karşımıza çıkmaktadır.187 Murad Hudâvendigâr 

Külliyesi’nin kurulduğu yer olan Çekirge semtine de (vakfiyede ismi geçtiği üzere) sıcak 

 

185 Kâzım Baykal, Bursa ve Anıtları (Bursa: Aysan Matbaası, 1950), 8. 
186  Öyle anlaşılıyor ki Çekirge Romalılar devrinde hamamları sebebiyle küçük bir kasabacık halinde ve tek 

kalmıştır. (Plin’in Mektupları-Les Lettres de Plin le Jeune Envires du Panegirique du Trajan P.288 

XXXIV.) Bkz. Kâzım Baykal, Tarihte Bursa Yangınları (Bursa: Bursa Erkek Lisesi, 1948), 4,9. 
187 Enis Karakaya, “Kaplıca”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/351. 



49 

 

su kaynaklarının bol olması dolayısıyla bulunduğu yerin adıyla Kapluca İmareti 

denilmiştir.188 

Bursa’nın fethinden sonra Çekirge’de şifalı ve kutsal kabul edilen büyük iki kubbeli bir 

hamamın parasız yıkanılmak üzere yapıldığı bilinmektedir. Buna ilave olarak Kükürtlü 

Kaplıcası olarak bilinen hamamın erkekler kısmını 1389’dan önce I. Murad 

Hudâvendigâr, ücretsiz olarak yıkanılması için hayrât olarak halkın kullanımına açık bir 

şekilde yaptırmıştır.189  

1417 yılında Bursa’da büyük bir deprem olmuştur. Derecesi tespit edilememiş bu deprem 

nedeniyle Bursa’da birçok ev ve hamamın yıkıldığı bilinmektedir.190 Yıkılan hamamların 

hangileri olduğu ile ilgili malumatımız bulunmamaktadır. 

Külliyenin bir birimi olarak Hudâvendigâr Camii yanında Girçık/Cıkcık Hamamı yer 

almaktadır. Halk arasında Bekârlar Hamamı olarak da bilinmektedir. Bu hamamın 14. 

yüzyılın sonlarına doğru yapıldığı düşünülmektedir. Ekrem Hakkı Ayverdi’ye göre 

doğusunda yer alan Hudâvendigâr Camii ile aynı dönemde inşa edilmiştir. Ayverdi’nin 

ifadesiyle “gusülhane hüviyetindedir.191 Hamamın içerisinde 15 adet oda yer almaktadır.  

1118/1706 yılına ait bir arşiv belgesinden Hudâvendigâr İmareti’ne, Girçık/Cıkcık 

Hamamı’na ve Eski Kaplıca’ya aynı sıcak suyun aktığı anlaşılmaktadır. Ayrıca bu sıcak 

suyun vakıf sınırları içerisinde vakfa ait olduğu belirtilmektedir.192 

 

188 Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, 

Muallim Cevdet, Fermanlar, No: 7. 
189 Baykal, Bursa ve Anıtları, 30-33. 
190  Baykal, Tarihte Bursa Yangınları, 12. 
191  Ekrem Hakkı Ayverdi, Osmanlı Mimârîsinin İlk Devri 650-805 (1230-1402), 1. Cilt, İstanbul Fetih 

Cem‘iyeti İstanbul Enstitüsü No:57 (İstanbul: Bahâ Matbaası, 1966), 260-261. 
192  BOA, C.EV., No.254, Gömlek No.12990. 



50 

 

Mülkiyeti Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne ait olup 1976 yılında bir gazete haberine göre 

yeniden inşa edilmek için bir kısmı yıkılmıştır. Onarım ve çevre düzenlemesi yapılarak 

günümüze gelmiştir.193  

Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün 1983 yılında yayınlanmış olan Vakıf Abideleri ve Eski 

Eserler kitabında yer alan bilgilere göre Girçık/Cıkcık Hamamı ön giriş kısmı yakın bir 

zaman önce yıkılmış, sıcaklık bölümü ve yanında hela kısmıyla güneyde iki hücresi 

ayakta kalmıştır. Güney yönündeki iki hücreden birisinde (1,35x5,12 metre iç ölçüsünde) 

devamlı akan sıcak suyuyla halkın ücretsiz yıkanma imkânı bulunmaktadır. Aynı 

ölçülerdeki diğer hücrenin o günkü şartlarda (1983) depo olarak kullanıldığı 

bilinmektedir. 194 

Süheyl Ünver, Bursa ziyaretlerinde izlenimlerini resim yoluyla çizimlerini de ilave 

ederek kaleme aldığı notları önemli tarihi veriler sunmaktadır. Bursa Defterleri’nden 

birinde Hudâvendigâr Camii’nin tuvaletlerini resmederek temizliğinden övgüyle şu 

şekilde bahsetmektedir:  

“Bursa’da geçen ve geçmeyen zimamdarlar müstesna her yer ve her şey güzel. Ne 

ümid edersiniz. Şu: Çekirge Hudâvendigâr Câmii halâsı bile. Bakın, görün. Ne 

pitoresk!195 XI asırdır Kademhâne! Bir hamam kadar geniş ve ferah. Üstelik temiz 

ve kokusuz! İkinci Murad asrında Hocazade böyle birisinin kandil ışığında 

sabahlara kadar derse hazırlık yapmış. Zîrâ zengin ve bu sebeble hasis babası 

okumasın diye para vermezmiş. O da buna rağmen Dünyanın namlı âlimi olmuş. 

2.8.1955.196  

 

193  Kaplanoğlu, Semavi Eyice’nin hamamın gusülhane olduğunu belirttiğini makalesinde sehven yazmış 

olmalıdır. Zira gusülhane olduğu fikri E. H. Ayverdi’ye aittir. Raif Kaplanoğlu, “Sultan Murat 

Hudavendigar’ın Çekirge’si”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: 

Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 188. 
194  Türkiye’de Vakıf Abideler ve Eski Eserler III (Bursa İl Merkezi), Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü 

(Ankara: Yenigün Matbaası, 1983), 353. 
195  Pitoresk kelimesi, resimsi anlamına gelmektedir. TDK, Türk Dil Kurumu. Güncel Türkçe Sözlük. 

Erişim 24 Ocak 2022. https://sozluk.gov.tr/  
196  Süheyl Ünver, Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, haz. Gülbün Mesara & Mine Esiner Özen (İstanbul: 

Kubbealtı Neşriyatı, 2011), 101. Bkz. Ekler. 

https://sozluk.gov.tr/


51 

 

Eski Kaplıca’nın bulunduğu konumda önceden bir havuzun varlığı bilinmektedir. Sultan 

I. Murad havuzun olduğu mevkiye üzeri kubbeli bir hamam inşa etmiştir. Texier, 

eserinde, şehri nice güzel eserlerle bezemiş olan I. Murad Hudâvendigâr’ın Eski 

Kaplıca’nın kubbesini yaptırdığını kaydeder. Anlaşıldığı üzere Eski Kaplıca bu 

kaplıcalardan en eski ve başlıca olan kaplıca hamamıdır. 

Çekirge semtinde hamamların ve kaplıcaların sularının kaynağı aynı sudur. Bir havuzun 

içine gayet bol olan kaynak suyu akar. Kaplıca suyunun çeşitli hastalıklara şifası olduğu 

bilinmektedir.197 M. Emiri, Bursa Kaplıcaları isimli eserinde Çekirge semtindeki 

kaplıcaları sıhhî özellikleriyle ele almaktadır.198 Dr. Bernard rahatsızlığı nedeniyle 

Bursa’ya gelerek kaplıca sularıyla tedavi olmuş ve ardından kaplıcaların sularını sağlık 

açısından suyun sıhhî hususiyetlerini ele aldığı “Kaplıca Risalesi” adlı eserini 

yazmıştır.199 Bilimsel yöntemlerden yararlanarak kaplıcalar üzerine kitapların yazılmış 

olması Bursa kaplıcalarının şöhret bulmasını ve sağlık turizmi açısından şehrin gelişimini 

sağlamıştır.  

Bizans döneminde Çekirge’de kaplıcaların varlığı bilinmektedir. Bu bağlamda Bizans 

devrinden kalan yapının Eski Kaplıca olması gerekmektedir. Texier, Bizans dönemi 

yapısı olarak Eski Kaplıca’yı zikreder. Sanat tarihçisi Albert Gabriel ise Eski Kaplıca 

Hamamı üzerinde yapılacak sıva altı çalışmalarla bu eserin Bizans dönemine ait olup 

olmadığının bilinebileceğini dile getirmektedir.  

Süheyl Ünver Bursa ziyaretinde Eski Kaplıca’nın dış kısmının görüntüsünün hoş 

olmadığını, buna karşın iç kısmının güzelliğinin dikkat çektiğini defterine kaydeder. 

Ünver, Bursa’nın önde gelen bu hamamının büyük iki kubbe, altında da büyük bir havuzu 

olduğunu belirterek sözlerini şöyle tamamlar: “Uludağ içinde korun ısıttığı su, taş olmuş 

bir arslanın ağzından daim akmada. Hüdâvendigâr vakfı. Lâkin Orhan’dan başlıyor gibi. 

 

197 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/54. 
198  M. Emiri, Bursa Kaplıcaları (Bursa: Kitabhâne-i Emiri, 1308 [1982]), 26-53. 
199  K. A. Bernard, Bursa Banyoları “Kaplıca Risalesi”, haz. Rıza Ruşen Yücer (İstanbul: Kenan Matbaası, 

1943). 



52 

 

Bayezid II tamir ettirmiş. İşte Bursa emsalsiz hususiyetini bunlarla tamamlıyor. 

1.7.1955”.200 

Eski Kaplıca hamamı Sultan I. Murad döneminde 1394 yılında duvarları taş ve tuğlayla 

örülerek yapılmış, Sultan II. Bayezid zamanında da soğukluk kısmı ve birkaç yapı 

ilavesiyle varlığını sürdürmüştür. Havuza devamlı surette suyun aktığı arslanağzı denilen 

yapı Bizans devrinden kalma devşirme malzeme içermektedir. 

E. Türbe 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nin cami ve medrese yapısından sonra ikinci önemli 

unsuru I. Murad’ın Türbesi’dir.201 

Sultan Murad Hudâvendigâr, Kosova’da savaş meydanında şehîd edildiğinde bir nar 

ağacına dayanarak ruhunu teslim etmiştir. Vefatından sonra iç organları vefat ettiği yerde 

yani günümüzde Hudâvendigâr Meşhedi olarak bilinen Kosova’daki türbesinde 

medfûndur. Cesedi ise Bursa’ya nakledilerek Sultan I. Murad Hudâvendigâr Türbesi’ne 

getirilip defnedilmiştir. I. Murad’ın vefat ederken dayandığı nar ağacı da toprağıyla 

Bursa’ya getirilip anısına binaen türbesinin bahçesine dikilmiştir. 

Türbenin 9 tane penceresi vardır. İç mekânında 8 tane devşirme sütun kullanılmıştır. 

Sandukaların tamamının üzeri örtülü olup Sultan Murad Hudâvendigâr’ın kabrinin 

üzerinde sarık ve puşîde bulunmaktadır. Ayrıca Sultan Murad Hudâvendigâr’ın kabrinin 

çevresi muhafaza demirleriyle çevrilidir.  

Sultan I. Murad Türbesi’nin yanında “Çekirge Sultan” lakabı verilen bir kişinin mezarı 

bulunmaktadır. Semtin de adı olan Çekirge ismine ilişkin halk arasında bir deyişle 

padişahın baş müneccimi olduğu söylenmektedir.202 

 

200  Süheyl Ünver, Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, haz. Gülbün Mesara & Mine Esiner Özen (İstanbul: 

Kubbealtı Neşriyatı, 2011), 92-93. 
201 Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/294. 
202  Raif Kaplanoğlu, “Sultan Murat Hudavendigar’ın Çekirge’si”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve 

Dönemi, ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 166. 



53 

 

Türbeye türbedâr tayininin ne zaman gerçekleştiği bilinmemekle beraber 19. yüzyıla ait 

muhasebe kayıtlarında türbedâr kadrosuna rastlanmaktadır.203 

Şekil 5: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi I. Murad Hudâvendigâr Türbesi Kitâbesi 

 

Sultan I. Murad Hudâvendigâr Türbesi’nin kitâbesi, talik yazı çeşidiyle mermer üzerine 

yazılmış ve demir çerçeveyle muhafazalı bir şekilde türbeyi çevreleyen ihata duvarının 

kapısı üzerine yerleştirilmiştir. Kitâbenin transkripsiyonu ve tercümesine aşağıda yer 

verilmiştir: 

“Hıdiv-i gazâ pîşe Sultân Murad şeh-i dâd-güster-i Hudâvendigâr 

Şehîd-i mübeşşer bilâ-irtiyâb veliyy-i menkabet zill-i perverdigâr 

Bu şâh-ı melek-haslet ve ‘âdilin olunca der-i türbesi üstüvar 

Dedim gördüğüm birle tarihini zihi sakf-ı bâb-ı Hudâvendigâr 1154.” 

(Gazâyı âdet edinmiş olan büyük yönetici Sultân Murad, sahiplik eden ve adaletini 

gösteren bir padişahtır. Şüphe yok onda ki şehâdeti müjdelenmiş bir kişi, 

menkıbeleri anlatan bir veli, terbiye edici Allah’ın bir gölgesidir o. Melek hasletli ve 

adaletli bu padişahın türbe kapısı yenilenip sağlamlaştırılınca tarihini bu ilaveyle 

şöyle söyledim. Hudâvendigâr’ın kapısının çatısı ne hoş oldu. Hicrî 1154/ Milâdî 

1741) 

 

203 BOA, EV. d., No.10591, 6b-9a. 



54 

 

Bursa’da medfûn padişahların türbelerini yazan Ahmed Tevhid, Hudâvendigâr I. 

Murad’ın türbesiyle ilgili makalesinde, içlerinde Mısır’dan Memlük Sultanı Berkuk’un 

da göndermiş olduğu bazı eşyaların listesini zikretmektedir.204 Türbeyi ziyaret eden 

yabancı seyyahların gözlemlerinde ifade ettiğine göre Hudâvendigâr’ın zırhı ve şehîd 

edildiğinde giymiş olduğu kanlı gömleği muhafaza altındaydı.205  

Hüseyin Vassaf, Bursa Hatırâtı’nda Bursa’da ziyaret ettiği mekânlarla ilgili gözlemlerini 

aktarmıştır. Hudâvendigâr türbesiyle alakalı olarak “…Ziyaretten sonra bir inşirah 

husule geldi. Hâkân-ı müşârunileyhin tâc-ı saadetleri, yeşil cübbeleri, seccadeleri, 

muharebede iktisa ettikleri zırh elyevm türbede mahfuzdur. Bir de şişe varmış. Ağzı serçe 

parmağı ancak girebilir derecede ufak olduğu halde derûnunda dört parmak enliğinde 

kalınca bir tahta üzerine yazılmış Hilye-i Saadet varmış. Türbedar yok idi. Bunları ziyaret 

nasip olamadı…”206 diyen Hüseyin Vassaf da türbede I. Murad’ın eşyalarına işaret 

etmiştir. Ancak günümüzde bu eşyaların nerede olduğu tespit edilememiştir. 

1934 Bursa Yıllığı’nda 19 Ağustos 1320 tarihinde açılan Bursa Müzesi’nin tarih 

sürecinden bahsedilerek müze detaylı bir şekilde tasvir edilmektedir. 930/1524 yılında 

müzedeki eşyalar Yeşil’de camiye yakın bir konumdaki eski bir medreseye nakledilmiş 

ve bu eski medrese207 müzeye dönüştürülmüştür. Müzedeki büyük salonda ikinci 

camekân kısımda Bursa padişah türbelerinden toplanan yazılar, sanatsal açıdan kıymetli 

olan tezhipli ve ciltli Kur’an’lar ve eski fermanlar bulunmaktaydı.208 Sonuç itibariye 

müzedeki eserler içerisinde I. Murad Hudâvendigâr’a ait bir eşya olup olmadığı 

bilinememektedir. 

 

204  Ahmed Tevhid, “İlk Altı Padişahın Bursa’da Kâin Türbeleri: Hüdâvendigâr Murad Türbesi”, TOEM 

3/17 (1328). 
205 Semavi Eyice, “Hudâvendigâr Külliyesi”, 18/290-295. 
206 Vassaf, Bursa Hatırası, 28. 
207 Günümüzde Yeşil’de Bursa Büyükşehir Belediyesi’ne bağlı Türk-İslâm Eserleri Müzesi adıyla hizmet 

vermektedir. 
208  Sedad Ataman, Bursa Mali Yıl 934 Yıllığı (Bursa: Bursa Belediyesi Neşriyatı, 1934), 4. 



55 

 

Kosova’nın Priştine iline bağlı Mazgit köyünde bulunan I. Murad Hudâvendigâr’ın şehîd 

olduğu yere yaptırılan “Meşhed-i Hudâvendigâr” (Sultan Murad Hudâvendigâr 

Türbesi)209 Balkanlarda Osmanlı Devleti tarafından inşa edilen ilk eserlerdendir.  

Türbenin restorasyonu Kasım 2004 yılında imzalanan protokolle Türkiye Diyanet Vakfı 

tarafından yaptırılmıştır. Türbe ve selamlık binasının restorasyon süreci yaklaşık 8 ayda 

tamamlanarak türbe ziyarete açılmıştır. Proje çerçevesinde tuvaletler ve türbedar aile için 

de bir ev inşa edilmiştir.210  

Osmanlı döneminde, savaş meydanında şehit olan tek padişah olan Sultan Murad 

Hudâvendigâr, Bursa Osmangazi Belediyesi tarafından 2004 yılından itibaren 

gerçekleştirilen törenlerle anılmaktadır. 2008 yılından itibaren ise Sultan I. Murad 

Hudâvendigâr Hazretleri Anma Törenleri biri Çekirge’deki türbesinde, diğeri Kosova’da 

adına yaptırılan meşhedinde olmak üzere her iki kabri başında düzenlenmeye 

başlanmıştır. Her yıl gerçekleştirilen anma törenlerinde kabr-i şerîf ziyareti, mevlîd-i şerîf 

okunması, mehter takımının marşlarının dinlenmesi, pilav ikramı gibi etkinlikler 

geçmişten günümüze halkın yoğun katılımıyla sürdürülmektedir. Ayrıca düzenlenen bu 

çifte anma törenleri Bursa ve Balkanlar arasında dostluk köprüsü kurulmasını 

sağlamıştır.211 

Priştine’deki Murad Hudâvendigâr Meşhedi ile alakalı Osmanlı Arşivi’nde birçok belge 

yer almaktadır. Örneğin, 1320/1902 yılına ait bir belgede, I. Murad’ın şehîd edildiği yere 

yapılan camiye minare inşa edildiği anlaşılmaktadır.212 

 

209 Kosova’daki Hudâvendigâr Meşhedi ile ilgili yapılan çalışmalar için bkz. Raif Vırmiça, Priştine 

Camileri (Prizren: Türk Demokratik Birliği Kitap Yayınları 2, 1997); Raif İvecen, “Meşhed-i 

Hüdâvendigâr’ın 1906 Yılı Tamiratı”, Güney-Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi 17 (2011), 28-70; 

Hamza Gündoğdu, “Kosova’da Meşhedi Hüdavendigâr ve İlk Devir Osmanlı Mimarisinde Türbe 

Geleneği”, Turkish Studies (Türkoloji Araştırmaları): International Periodical for the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic 9/10 (2014), 615-638; Oya Şenyurt, “Kosova’da Murad 

Hüdavendigâr Türbesi ve Ek Yapıları”, METU Journal of the Faculty of Architecture 29/2 (2012), 285-

311; Abdulkadir Sylka, Osmanlı Yönetimi Öncesi ve Sonrası Kosova (Tanzimat Dönemine Kadar) 

(Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020). 
210  https://tdv.org/tr-TR/proje/sultan-murat-hudavendigar-turbesi-restorasyonu/  
211  İsmail Selimoğlu, “Osmangazi Belediyesi ve Balkanlar”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, 

ed. İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 321-346. 
212  BOA, İ.EV., No.31, Gömlek No.34. 

https://tdv.org/tr-TR/proje/sultan-murat-hudavendigar-turbesi-restorasyonu/


56 

 

Meşhed-i Hudâvendigâr’da türbedârlık vazifesini geçmişten günümüze dek üstlenen bir 

ailenin olduğu bilinmektedir. Meşhedin arka bahçesinde medfûn türbedârların kabirleri 

bulunmaktadır. 

F. Çeşme 

Osmanlı döneminde tamamı hayrat olarak yapılan yerleşim yerlerinde birçok çeşme 

bulunmaktadır. Bu çeşmeler şadırvan çeşmeleri, duvar çeşmeleri, sütun çeşmeleri gibi 

isimlerle anılmaktadır.213  

Müslümanlar namaz ibadetinin şartı olan temizlik hususunda Osmanlı döneminde de 

hassasiyet göstermiş ve mevcut suların hamam, şadırvan ve çeşme gibi yapılar inşa ederek 

istifade edilmesini sağlamışlardır. Bu bağlamda yapıların devamlılığı için su vakıflarının 

kurulduğu arşiv belgelerinden anlaşılmaktadır.214 

Bursa su kaynakları bakımından zengin bir şehirdir. Bu hususta Evliyâ Çelebi, Bursa’da 

bulunan kaynak suyu ve çeşmelerinin sayılarını ve özelliklerini dile getirmektedir.215 

Şehrin sıcak su dediğimiz mineral açısından şifalı sular olan kaplıca suları olduğu gibi 

soğuk su kaynakları da meşhurdur. Hatta yerleşim yerlerindeki evlerde dört farklı türde 

suyun kullanılabildiği bilinir. Kamil Kepecioğlu’na göre Bursa’ya altmış çeşit su 

gelmektedir.216  

Bursa’da suların kullanımı için hayrat olarak yapılan çeşme ve şadırvan yapıları, Osmanlı 

Devleti’nin son dönemlerine kadar artarak devam etmiştir. Öyle ki Bursa suları üzerine 

kaleme alınmış miyâhiyeler mevcuttur. Miyâhiye olarak isimlendirilen bu beyitlerin 

bazılarında suların özelliği ve iyi geldiği hastalıkların türleri gibi önemli bilgiler yer 

 

213  Semavi Eyice, “Çeşme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

8/227-279. 
214  Ali İhsan Karataş, “Bursa Suları ve Su Vakıfları”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/2 

(Haziran 2008), 379-417. https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162887 
215  Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, 2. Cilt-1. Kitap/ 21. 
216  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/177. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162887


57 

 

almaktadır.217 19. yüzyıl meşhur âlimlerinden Gazzîzâde Abdüllatif Efendi, eserinde 

Bursa sularından bahsetmektedir.218 

Sultan I. Murad Hüdavendigar Külliyesi’nin bir ünitesi olan çeşme, caminin güneybatısı 

istikametinde camiye bitişik bir konumdadır. Çeşmenin kitâbesi üzerinde 

bulunmamaktadır. 767/1365-66 yıllarında caminin inşa edildiği göz önünde 

bulundurularak caminin yapıldığı tarihlerde inşa edilmiş olduğu tahmin edilmektedir. 

Kazım Baykal’a göre çeşme, görünüşüyle cami yapısının tarihî olarak eskiliğini gözler 

önüne sermekteydi. Sonrasında onarım çalışmasıyla bugünkü haline getirilerek varlığını 

sürdürmektedir. Caminin önündeki düzlük olan avlusunun ortasında yer alan şadırvan 

musluklarından birisinden sıcak su diğerinden soğuk su aktığı, sıcak suyun sonradan 

kesildiği bilinmektedir.219  

Osmanlı döneminden kalan Hudâvendigâr Çeşmesi tarihî eser olması hasebiyle bakım ve 

çevre düzenlemesi yapılarak Bursa Büyükşehir Belediyesi ve Buski gibi kurumların 

desteğiyle halen halka hizmet vermektedir. 

G. Şadırvan 

Bursa I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi bünyesinde Hudâvendigâr Cami İç Şadırvanı- 

Dış Şadırvanı ve Girçık/Cıkcık Hamamı Şadırvanı bulunmaktadır.  

Caminin iç kısmında kubbenin altında mermerden yapılmış altıgen bir şadırvan yer alır. 

İç şadırvanın inşasının 1363-1366 yıllarında olduğu tahmin edilmektedir. Çok derin 

olmayan eğimli bir yapıya sahip şadırvanın her duvarında musluk vardır. Şadırvanın 

ortasındaki çanak ve üzerinde bitki motiflerini andıran kabartmalarla, şadırvanın 

duvarlarında ise musluğu çevreleyen estetik oyma motiflerle süslüdür. 

 

217  Ali İhsan Karataş, Şeyhülislâm Karaçelebizâde Abdülaziz Efendi (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi 

Yayınları, 2015), 202. 
218  Gazzîzâde Abdüllatif Efendi, Hülâsatü’l-Vefeyât (Bursa Eski Yazma ve Basma Eserler Ktp. No: 2162), 

47-51. 
219  Kâzım Baykal, Bursa ve Anıtları (Bursa: Aysan Matbaası, 1950), 29. 



58 

 

I. Murad Hudâvendigâr Camii dışında, giriş kısmının karşısında mermerden yapılmış 

üzerinde kurşun kaplama kubbesiyle bir şadırvan yer almaktadır. Şadırvan ahşaptan 

yapılmış altı ayak üzerine oturtulmuştur. Şadırvan duvarları üzerinde geometrik 

kabartmalar bulunmaktadır.  

1520, 1563, 1619, 1635, 1905, 1963, 1975-76 ve 1998 yıllarında onarım geçiren iç 

şadırvan ve dış şadırvan günümüzde kullanılır haldedir. Buna ilave olarak külliyenin bir 

ünitesi olan Girçık/Cıkcık Hamamı’nın iç kısmında tuvaletlerin bulunduğu yerin 

ortasındaki alanda bir şadırvan karşımıza çıkmaktadır. Mermerden yapılmış sekizgen 

şadırvanın ayna taşlarının olduğu her yüzünde bir çeşmesi ve karşısında oturağı bulunur. 

1365-1366 tarihli şadırvanın 1990 yılında onarıldığı bilinmektedir.220 

  

 

220  Betül Tunaboylu, Bursa Merkezdeki Osmanlı Dönemine ait Şadırvan ve Çeşmelerdeki Süsleme 

Unsurları (Uşak: Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



59 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN EKONOMİK YAPISI  

 

I. GELİR KAYNAKLARI  

Külliye kurulduğunda düzenlenen vakfiyede öncelikle çevresindeki araziler, mezralar, 

odunluklar vb. vakfa tahsis edilmiş, ardından da Uludağ yamaçlarına doğru Bursa 

ovasının bir kısmını da içine alan bölgedeki arazilerin tamamı -ev, değirmen, bağ, bahçe, 

büyük ve küçükbaş hayvan, halktan toplanan vergiler de dahil- vakfedilerek külliyenin 

gelir cetveli oluşturulmuştur. Genel itibariyle vakfın hududunun önemli ölçüde geniş bir 

alanı kapsadığı görülür. Bu sınırlar içerisinde yer alıp vakfiyede ismi zikredilenler; 

Mudanya Kalesi ve Eğrice köyü, Ürmenos ile Gürle’de bağlar ve değirmenler, Bursa’da 

kadınlar ve erkekler için olmak üzere tahsis edilen iki hamam ile 19 dükkân ve bir de 

cariye İmrâ’dir.221 

Vakfiyede vakıf arazileri belirtilirken 17 sınır noktasından söz edilmektedir. Bunlar 

sırasıyla; Kestane Çukuru, Tekfur Ağılı, Kulle-i Keşiş Dağı, Belgölek Burnu, Ilıca, 

Söğütlüce, Nilüfer Nehri, Sarukaya, Kızılin, Güde Deresi, Uğurlu Geriş, Emir Ahur 

Vadisi, Kirazlı, Gökören, büyük bir akarsu, Beniyyâ, Kozluca Bağçe ve Demirkapu 

şeklinde kaydedilmektedir.222  

 

221 BOA, EV. VKF., No.19. Gömlek No.5. Vakfiyede, İmrâ’ isimli kişinin vakıf hizmetiyle görevli olduğu 

belirtilmektedir. İlgili kısmın transkripsiyonu şöyledir: “…ve bir kıt‘a bağ ve ve bir değirmen ki 

Eğriceköy’de vâkı‘ olmışdur bir abd-i memlûk ve ol gulâmun menkûhası vâkıf-ı mezbûrun câriyesi İmrâ’ 

ile bile vakfeyleyüb şart etdi ki zikrolunan bağ ve değirmene hidmet edeler…” Sultan I. Murad Vakfiyesi 

Osmanlıca Tercüme Sureti. Yıldız Sarayı Kütüphanesi, No.T.6225 
222 “...ve vakfı mezbûr zikrolunan kaplucaya nisbet olunur havâliyi vakfeyledi cem‘-i hudûdı ve hukûkı ile 

ol havâlinün cânib-i kıblesinden haddi Kestane Çukuru dimekle meşhûr mevzı‘dir külliyâ mezkûr 

Kestane Çukuru’nun hududu ile ve mersûm Kestane Çukuru’ndan Tekfur Ağılı dimekle müsemmâ 

mevzı‘a ulaşur ve Tekfur Ağılı’ndan dahi Kulle-i Keşiş Dağı dimekle meşhûre ziyaretgâha ulaşur ki 

 



60 

 

Gazi Hudâvendigâr Evkâfı gelir kaynakları hakkında vakfiye, tahrir defterleri, vakfın 

muhasebe kayıtları ve şer‘iyye sicilleri başlıca müracaat edilen arşiv vesikalarıdır. 

Külliyenin ekonomik yapısı, ulaşılan veriler doğrultusunda başlıklar halinde tasnif 

edilmiş ve değerlendirilmiştir. Kira gelirleri, arazi gelirleri ve gelir kaynaklarının 

işletilmesi konuları bu bölümde ele alınmıştır. 

A. KİRA GELİRLERİ 

1. Dükkânlar ve Hanlar 

Vakıf arazisi veya içerisinde bulunan dükkân, han vb. mülkün kiraya verilerek gelir elde 

edilmiştir. Vakfiyede şart koşulduğu usül üzere bir yıl süreyi aşmamak şartıyla vakıf 

mülkü kiralanıp her yıl kira işlemi yeniden yapılmıştır. Aşağıda akarât kapsamında 

dükkân, han, hamam, bozahâne bilgileri ve aylık kira gelirleri tablolaştırılmıştır. 

Tablo 3: Vakıf Bütçesine Eklenen Aylık Kira Gelirleri (ani’l-müşâherât) 

Sıra 

No 
Milâdî 1546/1547 Yılı Hesap Döneminde223 

Gelir Getiren Mülk 

Kira Geliri (Aylık) 

1.  Han-ı Esir 12.684 akçe 

2.  Hamam-ı İmad Ali 17.600 akçe 

3.  Dükkân-ı cedîd hamam-ı Kükürdlü 8.900 akçe 

4.  Dükkân-ı Kükürdlü  3.560 akçe 

5.  Dekâkîn-i cedîd der bazâr-ı Cuma  1.903 akçe 

 

ziyâret-i meşhûreye halkdan kurbanlar gelür ve ziyâret-i meşhûre-i mezbûreden Belgölek Burnı’na 

ulaşur ve Belgölek Burnı’ndan dahi Ilıca’ya ulaşur ve Ilıca’dan dahi Söğütlüce’ye ulaşur ve 

Söğütlüce’den dahi Nilüfer dimekle müsemmâ nehre ulaşur ve Nilüfer’den dahi Sarukaya dimekle 

müsemmâ mevzı‘a ulaşur ve Sarukaya’dan dahi Kızılin’e ulaşur ve Kızılin’den dahi Güde Deresi’ne 

ulaşur ve Güde Deresi’nden dahi Uğurlu Geriş’e ulaşur ve andan dahi Emir Ahur Vadisi’ne ulaşur ve 

andan dahi Kirazlı nâm karyeye ulaşur cümle hudûda ve hukûka ve andan dahi Gökören nâm karyeye 

ulaşur bikâffeti hudûda ve lühûka ve andan dahi cânib-i garbîde mebniyye olan emyale ulaşur andan 

sonra nehr-i kebîre ulaşur ve nehr-i kebîrden Beniyyâ haddine ulaşur ve andan cânib-i şarkda mebniyye 

olan emyâle ulaşur andan sonra Kozluca Bağçe’ye ulaşur ve andan Demürkapu’ya ulaşur ve andan 

mukaddemâ zikrolunan Kestane Çukuru’na ulaşur ve işbu hudûd-ı mezkûrenin içinde vâki‘ olan 

kurâdan ve dârlardan ve beytlerden ve müsakkafâtdan…” Sultan I. Murad Vakfiyesi Osmanlıca 

Tercüme Sureti, Yıldız Sarayı Kütüphanesi, No.T.6225. 
223 BŞS, A 48, 9b-10a. 



61 

 

6.  Dekâkîn (?) 1155 akçe 

7.  Serhâne 385 akçe 

8.  Mukataa-i Hamam-ı Kaynarca 5.760 akçe 

9.  Mukataa-i Hamam-ı Saîd  1.800 akçe 

10.  Mukataa-i Hamam-ı Kara Mustafa  900 akçe 

11.  Mukataa-i Hamam-ı Kükürdlü 900 akçe 

12.  Mukataa-i han (?) 360 akçe 

13.  Mukataa-i emin-i tabhâne-i Emir  60 akçe 

14.  Mukataa-i zemin ve dekâkîn (?) Kabluca  4.320 akçe 

15.  Mukataa-i Hamam-ı Aydıncık  11.372 akçe 

16.  Mukataa-i zemin-i Mustafa ve (?) 24 akçe 

17.  
Bozahâne-i Kabluca (“kayd-ı battâliye” yani kirası 

tahsil edilememiştir.) 

102 akçe 

 

Külliye vakfiyesinde 19 dükkân zikredilirken, vakıf bünyesindeki dükkânların sayısı 

937/1530 yılında 29’a ulaşmıştır. 29 adet dükkânın kira geliri ise 6.759 akçedir.224 

1148/1149-1736/1737 yıllarını kapsayan muhasebe kaydında aylık toplam kira gelirleri 

175.296 akçedir. Mevcut senenin geliri 873.440 akçedir.225 1158/1159-1745/1746 tarih 

aralığında ise aylık toplanan kira gelirleri 175.296 akçe olarak yaklaşık 10 yıl önceki 

muhasebe dönemiyle aynıdır.226 Mevcut kira gelirleri arasında mukataa, zemin, 

dükkânlar, hamamlar ve han vardır. Diğer yerlerin ismi muhasebe defterlerinde 

belirtilmemektedir. 

 

224 Sezai Sevim, “I. Murad’ın Vakıfları ve Temlikleri”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. 

İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 378. 
225 BOA, EV.HMH.d., No.3766. 
226 BOA, EV.HMH.d., No.4472. 



62 

 

Sultan I. Murad zamanında Bursa’da yapılan Kapan Hanı, şehir merkezinde ticârî amaçla 

kurulmuş olup un, tuz, sebze-meyve, balık gibi gıda maddelerinin toplandığı önemli bir 

merkezdir.227 1254/1838-1255/1839 yılında Kapan Hanı bedeli 4.750 kuruş, Mihraplı 

Köprü Kahvehanesi kirası 60 kuruş, Acemler Çeşmesi Kahvehanesi’nin icârı ise 190 

kuruş şeklinde belirtilmektedir.228  

2. Kaplıcalar ve Hamamlar  

Vakfın gelir kalemleri içerisinde yer alan kaplıcalar ve hamamlar da kiraya verilerek gelir 

elde edilmiştir. Hudâvendigâr vakfiyesinde, Bursa’nın şehir merkezinde kadınlara ve 

erkeklere ayrı ayrı olmak üzere inşa edilmiş iki büyük hamam, isimleri belirtilmeksizin 

şu ifadelerle kaydedilmektedir: “…ve medîne-i Burûse el-mahrûse vasatında binâ olunan 

iki büyük hammâm ki birisi ricâl ve birisi nisvân içün ta‘yîn ve tahsîs olunmuşdur…”.229 

Aydıncık Hamamı 859/1455 yılında bilinen, I. Murad’ın vakfettiği amme vakıflarından 

olup 7.070 akçe gelir getirdiği belirtilmektedir.230  

Kira gelirleri incelendiğinde; 1148/1149-1736/1737 muhasebe defterine göre Kaplıca 

Hamamı’nın aylık kirası 6.000 akçe, yıllık olarak toplam 72.000 akçedir. Kükürtlü 

Hamamı’nın ise aylık 3.000 akçeden yıllık 36.000 akçe kira geliri bulunmaktadır. Vakfın 

aylık toplam kira gelirlerine bakıldığında 175.296 akçe olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla vakfın kira gelirlerinin yarısından fazlasını hamam gelirleri 

oluşturmaktadır.231 

19. yüzyıla ait muhasebe kaydında hamam gelirleri “hammâm icârâtı” başlığıyla 

zikredilmektedir. Aşağıdaki tabloda vakfın hamam ve kaplıca gelirleri 

detaylandırılmıştır.232 

 

227  Bursa’nın Kentsel ve Mimari Gelişimi, ed. Cafer Çiftçi (Bursa: Gaye Kitabevi, 2007), 166. 
228 BOA, EV. d., No.10591, 2b. 
229 BOA, EV. VKF., No.19. Gömlek No.5. 
230 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 236. 
231 BOA, EV.HMH.d. 3766. 
232 “Tevliyet-i müşârun-ileyhde vâki‘ hammâm icârâtı ve cibâyet maktû‘âtı…”. BOA, EV. d., No.10591, 

3a. 



63 

 

Tablo 4: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı Kaplıcaları ve Hamamları  

Sıra 

No 

Kaplıca/Hamam Adı Îcârı (Kirası) Ber Vech-i 

Maktu‘233 

Yıllık Toplam 

Gelir Miktarı 

1. Kükürtlü Kaplıcası - 300 kuruş 300 kuruş 

2. Kaplıca-i Atîk 

Hamamı 

12 ay 

aylık 70 kuruş 

 840 kuruş 

3. Nalıncılar Hamamı  12 ay 

aylık 30 kuruş 

 360 kuruş 

4. Aydıncık/Edincik 

Hamamı 

60 kuruş  60 kuruş 

                                                                                                                Toplam: 1.560 kuruş 

1254/1838-1255/1839 yılına ait muhasebe verileriyle oluşturulan tabloda vakfın dört 

kaplıca veya hamam geliri içerisinde en yükseği 840 kuruşla Kaplıca-i Atîk Hamamı’dır. 

Nalıncılar Hamamı, Çifte Hamam olarak bilinen ve vakfiyede işaret edilen hamam olup 

yılda 360 kuruş kira geliri bulunmaktadır. Kükürtlü Kaplıcası’nın yıllık gelir toplamı 300 

kuruş ve Aydıncık Hamamı’nın ise yılda 60 kuruş şeklinde kaydedilmektedir.  

3. Diğerleri 

Hudâvendigâr Evkâfı’ndan olan Karaman köyünde Mevlânâ Yegân’ın, kiraya verilmiş 

beş değirmeni vardır. Bunlardan elde edilen gelir 200 akçedir. Vakfın 15. yüzyıla ait 

muhasebe defterinde Gökpınar köyünde, dağda olduğu ifade edilen 18 adet kireç 

fırınından 10’ar akçeden toplam 180 akçe gelir kaydı mevcuttur.234 Ayrıca Bursa 

Kazâsı’na tabi Bilâd-ı Yunus’ta yılda 180 akçe kira geliri getiren bir değirmen 

bulunmaktadır.235 

 

233 Maktu‘ yönteminde (ber vech-i maktu‘) vergi toplayacak ve vergi ödeyecek iki taraf arasında senelik 

belirli bir nakdî veya aynî miktar üzerinde anlaşmaya varılır ve üzerinde anlaşılan miktar, peşin veya 

bir kısmı peşin kalanı taksitler halinde ödenmesi sağlanır. Korhan Orbay, “İltizam sistemi”, TÜBİTAK 

Bilim ve Toplum Başkanlığı Popüler Bilim Yayınları, 

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/iltizam_sistemi# (Erişim Tarihi: 04.01.2025) 
234 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 55-57. 
235 Şer‘iyye Sicillerinde 1204/1789-1790 yılına ait belgeye göre Ümmügülsüm Hatun bu değirmenin 

tasarrufundan sorumludur. İlgili kayıtta değirmene müdahale eden kimselerin bulunduğu ve bu 

durumun Ümmügülsüm Hâtun tarafından şikayet edildiği anlaşılmaktadır. BŞS, B 230, 9a. 

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/iltizam_sistemi


64 

 

1204/1790-1205/1791 tarihli Bursa Şer‘iyye Sicili’nde yer alan bir kayıtta Hudâvendigâr 

Evkâfı’nın bahçelerinin kira ücreti olarak, Muîdzâde Vakfı’ndan Gazi Hudâvendigâr 

vakfına 3,5 kuruş ödeme yapıldığı belirtilmektedir.236 

B. ARAZİ GELİRLERİ  

1. Köyler  

Tablo 5: Vakfiye Sınırları Çerçevesinde 15. yüzyılda Gazi Hudâvendigâr Evkâfı Köyleri 

ve Arazileri237 

Sıra No Köy ve Arazi Adı Tabi Olduğu 

Kaza  

Bağlı Olduğu Yer 

1.  Mudanya Kite Mudanya 

2.  Kurşunlu Kite Gemlik 

3.  Tuzaklı Karyesi Kite  Osmangazi 

4.  Kavacık Karyesi Kite Keles 

5.  Domalı Karyesi Kite Keles 

6.  Evciler Karyesi (Epçeler) Adranos  

7.  Yağmalarköy Karyesi Adranos  

8.  Dereköy Karyesi  Adranos  

9.  Güneylü Karyesi Adranos  

10.  Gögez/Göğez Karyesi (Gököz) Kite Keles 

11.  Baraklu Karyesi (Baraklı) Kite  Keles 

12.  Karagöz/Kara Karyesi Bursa  

13.  Çalışlar Karyesi  Kite  

14.  Delülerköy Karyesi  Kite Osmangazi 

15.  Mürsellü Karyesi (Mürseller) Kite  

16.  Uzuncukköy Karyesi Bursa  

17.  Ağras Karyesi Bursa  

18.  Germendler Karyesi   

19.  Gündüret Karyesi (Günderet) Kite Osmangazi 

20.  Bağlu Karyesi Kite Osmangazi 

21.  Akçakilise Karyesi Kite  Osmangazi 

22.  Kızılköy Karyesi  Kite  Osmangazi 

23.  Şıhlarköy/Şeyh Karyesi Kite Osmangazi 

24.  Mürseller Karyesi Bursa Osmangazi 

25.  Gökviran Karyesi Kite Orhaneli 

 

236 BŞS, B 240, 77b. Şer‘iyye Sicilleri’nde vakıf arazileri ve bahçeleriyle ilgili kira işlemlerine sıkça 

rastlanmaktadır. Örneğin; 1025/1616 tarihli diğer bir sicil kaydı, Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’na ait bir 

bahçenin kira işlemini konu edinmektedir. B 35, 28b. 
237  1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 31-77. 



65 

 

26.  Kiraslu Karyesi (Kirazlı) Kite Osmangazi 

27.  Gökçeviran Karyesi Bursa Osmangazi 

28.  Çongara Karyesi Bursa  

29.  Gökpınar Karyesi Bursa  

30.  Yenice Karyesi Kite  

31.  Misi Karyesi Bursa  

32.  Dereköy Karyesi Bursa  

33.  Karaman Karyesi Bursa  

34.  Hamidler Karyesi Bursa  

35.  Değişler Karyesi Bursa  

36.  Bigados ve Sitos/Eşekyedi Karyesi Bursa  

37.  Kavak Karyesi ve Koçi Karyesi Bursa  

38.  Bilâd-ı Yunus/Yunuseli Karyesi Bursa  

39.  İzvadi Karyesi Bursa  

40.  Armud Karyesi Bursa  

41.  Hatun Karyesi Bursa  

42.  Çavuş Karyesi/Mümin Ece Karyesi Bursa Nilüfer 

43.  Çeltükçi Karyesi Bursa Nilüfer 

44.  Kükürdlü Karyesi (Kükürtlü) Bursa Osmangazi 

45.  Yenice/Yahşibağköy Karyesi Bursa Osmangazi 

46.  Nefs-i Kapluca (Çekirge) Bursa Osmangazi 

47.  Timurhisar Karyesi Bursa  

48.  Temurkapu Karyesi (Demirkapı)  Bursa Osmangazi 

 

859/1455 Numaralı Tahrir Defterine Göre Evkâf-ı Kapluca başlığıyla vakıf köyleri, 

köylerdeki hane sayıları ve köylerden elde edilen hâsılat tablolaştırılarak Ekler kısmında 

paylaşılmıştır. Buna göre; hâsılatı en yüksek bölge, ayniyat ve 256.282 akçeyle Nefs-i 

Kaplıca olarak nitelenen külliyenin yerleşim alanı Kaplıca/Çekirge Semti olmuştur. 48 

adet vakıf köyünden nüfusu en fazla olan Karye-i Mudanya, hasılat bakımından yılda 

15.000 akçeyle Nefs-i Kaplıca’dan sonra gelir getiren köyler içerisinde ikinci sırada yer 

almaktadır. Hem gelir hem de nüfus bakımından Mudanya’yı Karye-i Kurşunlu takip 

etmektedir. Adranos’a bağlı Yağmalarköy ise 3 kişilik nüfusuyla vakıf köyü olarak 

hâsılatı ayniyat olarak zikredilmektedir.238 

 

238 Bkz. EK-I. Tablo 24. 



66 

 

a. Kite Bölgesi’ne Tabi Olan Köyler 

Vakıf köyleri Bursa ovası, Atranos ve Kite bölgelerinde yer almaktadır.239 Tahrîr 

defterlerinden gelir getirdiği bilinen Mudanya, Kurşunlu, Yeniceköy/Burgaz, Misebolu, 

Aydınpazar, Tuzaklı, Kirazlı, Mürseller (Mürseller-i Büyük, Mürseller-i Küçük), 

Akçakilise, Kızıllar, Bağlı, Günderet, Delüler, Ebceler, İlyaslar/Dağdibi, 

Siyahiler/Karaköy, Gököz, Yenicekeles, Keles, Kavacık ve Domalı köyleri Kite 

bölgesinde yer alan vakıf arazileri kapsamındadır.240 

Hudâvendigâr vakfiyesinde “Montuntine” adıyla Mudanya Kalesi vakfedilen yerler 

içerisinde zikredilmiştir.241 Bu bakımdan Mudanya’dan elde edilen gelirler, I. Murad 

yapılarına tahsis edilmiştir. 

859/1455 yılında tahrir defterinde Mudanya, 167 hâneden 191 kişinin yaşadığı bir köydü. 

Ayrıca bağ ve bahçe işleriyle uğraşan Mudanya sakinlerinin çoğu gayrimüslimlerden olup 

15.000 akçe harac toplanmıştı.242  

Mudanya İskelesi ulaşım ve yol ağı bakımından önemli bir konumdaydı. Batı 

Anadolu’nun farklı yerleşim merkezlerinden gelen yük ve yolcu taşımacılığında İstanbul-

Mudanya-Bursa yolu güzergâhından gerçekleştirilmekteydi. Bu bağlamda, Mudanya 

İskele Mukataası243 da ulaşım açısından önemli bir noktada yer alıyordu.244 16. yüzyılda 

ise İstanbul-Mudanya arası ulaşımda 10’u Mudanya’da bekleyen toplam 30 kayık 

kullanılıyordu ve bu kayıklar birbirine kefildi.245 1148/1736-1149/1737 yılında Mudanya 

kasabasından toplanan gelirin 74.060 akçe ve 9 yıl sonra kaydedilen gelirin 74.040 akçe 

 

239  Kite bölgesi, günümüzde Bursa’nın Keles ilçesi sınırlarıyla, Atranos ise Bursa’nın Orhaneli sınırlarıyla 

hemen hemen örtüşmektedir. 
240 Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”, 52. 
241  BOA, EV. VKF., No.19. Gömlek No.5. 
242 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 32-34. 
243  Mukataa kavramı, Osmanlı maliyesinde vergi gelir biçimini ifade etmektedir. Mukataa, mülkiyeti 

devlete veya vakıflara ait araziden ve arsalardan ifraz edilerek özel şahıslara veya kurumlara kiralanan 

parçalar için yapılan kira sözleşmesini ve ödenen kirayı ifade etmek üzere “mukâtaa-i zemîn” veya 

“mukâtaalı” gibi tabirlerle de kullanılmıştır. Bkz. Mehmet Genç, “Mukâtaa”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 129. 
244  Cafer Çiftçi, Osmanlı Döneminde Mudanya İskelesi ve Gümrüğü, Bursa Büyükşehir Belediyesi Bursa 

Araştırmaları (Bursa: Renkvizyon Matbaası, 2012), 20. 
245  Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 47. 



67 

 

olması, vakfın düzenli bir gelir akışına sahip olduğunu göstermektedir.246 19. yüzyılda ise 

Mudanya Kazâsı Müdürlüğü oluşturulmuş ve câbî tarafından hâsılâtı toplanmıştır.247 

Kurşunlu köyü geliri, 1148/1149-1736/1737 yılı muhasebe defterinde 36.320 akçedir.248 

Baraklı köyü, Bursa-Keles ilçesi dağ karayolu üzerinde yerli bir köydür. Asıl adı Beratlı 

olup Baraklı diye anılır olmuştur. Ormanların kullanım beratı bu köyde olduğundan 

Beratlı şekilde nitelenmiştir. Sicillerde 15. yüzyıl belgelerinde Baraklı şeklinde 

geçmektedir. Sultan I. Murad Hudâvendigâr’ın vakıf köydür. Behramköy ise 1000-

1001/1592 yılı Şer‘iyye sicillerinde köy camisinin tamiratıyla ilgili zikredilmektedir. 

Mustafakemalpaşa ilçesine 5 km. uzaklıkta yer almaktadır. Köyün nüfusu gittikçe 

azalarak boşaldıktan sonra m.1880 yılı itibariyle gelen göçmenlerle yeniden 

oluşmuştur.249 

b. Adranos Kazâsı’na Tabi Olan Köyler 

Erenler, Gökviran, Budaklar, Şeyhler/Şıhlar/Seferışıklar250, Göynükbelen, Kozbudaklar, 

Topuk, Karesi, Güney, Delice, Demirciler, Güney, Firuz, Dedeler, Yaycılar/Yağcılar, 

Harmanalan, Bıyıklıalan, Akçapınar, Belenviran, Haydar, Uzuncaöz, 

Şahinbaba/Kıranışıldar, Menteşeli, Alpagut, Kızılcakilise, Gelemiç, Sorgun, 

Kocakayacık ve Düvenli köylerinden vakıf bütçesine gelir elde edildiği bilinmektedir. 

Orhaneli ilçesine bağlı Nalınlar köyü, vakıf arazilerinin içerisinde yer almaktadır. 1.837 

yılında köyden toplanan vergi ve öşür miktarı 3.771 kuruş olarak tahrir defterine 

kaydedilmiştir.251 Bunu takiben 1254/1838-1255/1839 yıllarında köyünden elde edilen 

gelir 3.250 kuruş, kiraya verilen yerlerden gelen miktar ise 534 kuruştur.252  

 

246 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 1b; BOA, EV.HMH.d. 3766, 1b. 
247 BOA, EV. d., No.10591, 2b-8b. 
248 BOA, EV.HMH.d. 3766, 1b. 
249  Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 82-85. 
250  Sultan I. Murad’ın vakıf köylerinden olup Orhaneli ilçesine bağlıdır. Şahin Baba Zâviyesi’ne 

vakfedildiği anlaşılmaktadır. 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri 

Vakıfları, 220. 
251 Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”, 51-52. 
252 BOA, EV. d., No.10591, 1b. 



68 

 

c. Bursa Merkeze Tabi Olan Köyler 

Vakıf köylerinden Armutköy Mahallesi, daha öncesinde köy iken 1987 yılında mahalle 

statüsü kazanmıştır. Bursa’nın kuzeyinde yer alan bu mahalle, Sultan I. Murad döneminde 

askerlerin iaşe ihtiyaçlarının karşılandığı bir merkezdir. 1521 yılı tahrir defterlerine göre 

I. Murad’ın vakıf köyüdür. Çekirge’deki I. Murad Hudâvendigâr İmareti’nin gideri için 

bu köyün geliri kullanılmaktadır.253  

Aşağıdaki tabloda Bursa merkeze bağlı ova köylerinden toplanan gıda ürünlerine yer 

verilmiştir.254 

Tablo 6: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın Bursa Merkeze Tabi Olan Ova Köylerinden 

Hâsılat 

Sıra No Karye Adı Hınta (buğday) 

kile 

Şa‘ir (arpa) 

kile 

Alef 

(yulaf) 

Çavdar 

1.  Çekirge Paşa Çiftliği ve 

Doburca 

290 - - 50 

2.  Çeltik karyesi 900 450 - - 

3.  Izvat karyesi255 1150 500 - - 

4.  Armut karyesi 459 260 132,5 22 

5.  Bilâd-ı Yunus 900 300 - 100 

6.  Karaman karyesi 254 120,5 25,5 28,5 

7.  Hamidler karyesi 310 110 - - 

8.  Misi karyesi 150 50 - - 

9.  Çavuş karyesi 1300 500 - - 

10.  Danişler karyesi 30 - - - 

11.  Bilâd-ı Yunus  750 - - - 

Toplam:  6.483  2.840,5 708 - 

İmârette masraf olan ve gerek 

mürtezikaya hınta şa‘îr ihrâc fazlası 

6.489,5  967 60 200,5 

Kalan Miktar: 3,5 1.873,5  648 - 

 

253  Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 69. 
254 BOA, EV.d, No.9589. 
255 Ayrıca 450 kuruş hâsılat kaydedilmiştir.  



69 

 

Çongara, İnkaya, Demirkapı256, Yenice, Gökçeviran, Doburca, Kükürtlü, Paşa Çiftliği, 

Simaviyan/Kayabaşı, Eşekyedi/Soğanlı, Izvat, Karaman, Akpınar, Çavuş, Hamidler, 

Bilâd-ı Yunus, Kelesan, Armud, Derecik, Akça Yahşibey/Yenice de vakıf 

köylerindendir.257 

Köy statüsünde iken Misi olarak tanınan, günümüzdeki ismiyle Gümüştepe mahallesi, 

Bursa’nın eski bir yerleşim yeridir. Orhaneli-Keles ilçelerine uzanan dağ yolunun 

üzerindedir. Nilüfer çayına kıyısı olan Gümüştepe, I. Murad’ın vakıf köylerindendir. 

1521 yılı tahrîr defterlerinde Misi adıyla kaydedilmiştir. Bu vakıf köyünün geliri, 

Hudâvendigâr İmareti’nin giderlerine harcanmaktaydı. 15. yüzyılda köyde 3 hanenin 

bulunduğu bilinmektedir. 1908 Yıllığı’nda belirtildiğine göre köydeki hane sayısı 174’e 

yükselmiştir. Gümüştepe, 1987 yılında alınan kararla belediye sınırları içerisine alınarak 

mahalle statüsünü elde etmiştir.258 

Çeltikçi, Bursa şehir merkezinde Nilüfer ilçesi dâhilinde bir köydür. İsmi vakfiyede 

zikredilmemektedir. Vakıf köyü olarak muhasebe kayıtları ve tahrir defterlerinde 

bahsedilmektedir. En erken 859/1455 yılı tahrir defterinde Çeltik köye rastlanmıştır. 

Vakfın muhasebe defterlerinde en çok zikredilen köylerdendir. İmarete pirinç ihtiyacının 

bu köyden temin edildiği bilinmektedir. Köy gelirleri kapsamında Sahranlı’dan 84.460 

akçe, Çalık’dan 138.090 akçe ve Çeltikçi’den 26.000 akçe kaydedilmiştir.259 10 yıl sonra 

kaydedilen 1158/1745-1159/1746 yılı muhasebe defterinde Çeltikçi geliri 26.000 akçe ile 

aynı kalmıştır.260 

Gündoğdu, diğer ismiyle Filadar/Flader Bursa’nın Osmangazi ilçesine bağlı merkez 

köylerdendir. Şehir merkezine uzaklığı 20 km. civarındadır. Bursa’nın eski bir Rum köyü 

olduğu bilinir. Antik dönemden beri bilinen adı Peladarion’dur. Köyde 18. yüzyılda 

yapılmış bir kiliseden bahsedilmektedir. Kurtuluş savaşından sonra Gündoğdu köyünü 

 

256 Rumların sürgünle gelmesiyle oluşan Demirkapı, 15. yüzyılda Rumların ağırlıklı olarak meskûn olduğu 

önemli mahallelerden birisidir. Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 32-44. 
257 Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”, 51-52. 
258  Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 147. 
259 BOA, EV.HMH.d. No.3766, 1b. 
260 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 



70 

 

terkeden Rumların yerine Yunanistan’dan göçmenler getirilerek köye yerleştirilmiştir. 

Nüfusu 1927 yılında 764 kişiyken 1990 yılında 1922 kişiye yükselmiştir.261  

d. Diğerleri 

952/1546-953/1546-1547 yılları aralığında vakfın cârî dönem geliri -aynî gelirle birlikte-

314.396 akçedir. Bunun içerisinde emvâl-i müteferrika başlığıyla diğer gelirlerden 4.968 

akçe bütçeye dâhil olmuştur. Ayrıca erz (pirinç) 21.000 akçe, gendüm (buğday) 1.686 

akçe, şa‘ir (arpa) 8.599 akçe, alef (yulaf) 4.029 akçe, erzen 7.100 akçe, burçak 1.919 akçe 

ve hınta 586 akçe değerinde ürünlerden gelir elde edilmiş ve tamamının toplamı 39.636 

akçe şeklinde kaydedilmiştir.262 

1247/1831-1832 yılında Kirazlı, Mürseller, Tuzaklı, İnkaya, Çongara köyleri 8.000 

kuruş, Bağlı köyü 2.000 kuruş, Kızıl köy 1.500 kuruş, Güneybudaklar köyü 2.200 kuruş, 

Baraklı 1.900 kuruş, Kebîr ve Sagîr köyleri 4.000 kuruş, Gököz köyü 550 kuruş, Keles 

ve Yenice Keles 4.000 kuruş, Kavacık ve Domalı 2.150 kuruş, Epçeler ve Çalışlar 2.000 

kuruş, Gökçeviran 2.500 kuruş, Erenler köyü 3.000 kuruş, Göktepe köyü 3.000 kuruş, 

Akçaköy 2.500 kuruş, Günderet 1.700 kuruş, Dağdibi Karaköy 2.450 kuruş, 

Göynükbeleni ve Seferışıklar 4.400 kuruş, Harmanalanı ve Bıyıklıalan 4.000 kuruş, 

Yağcılar ve Dedeler 2.500 kuruş, Delice maa Demirciler 2.300 kuruş, Kozbudaklar ve bir 

köy 1.900 kuruş, Kıranışıklar 1.800 kuruş, Kızılkilise 1.900 kuruş, Alpagut 2.000 kuruş, 

Haydar köy 1.900 kuruş, Menteşe köyü 1.900 kuruş, Kovacık köyü 3.250 kuruş, Sorgun 

2.000 kuruş, Gelemiç köyü 1.800 kuruş, Düvenli karyesi 550 kuruş, Akçapınar 1.700 

kuruş, Belenviran 3.750 kuruş, Uzunöz 1.250 kuruş olmak üzere toplam hâsılât 96.909,5 

kuruş olarak gelir kaydedilmiştir.263 

Bursa Şer‘iyye Sicileri incelendiğinde Gazi Hudâvendigâr Evkâfı köyleri, vakıf arazileri, 

köylerden cizyelerin toplanıp tahsil edilmesi264, köylerde yaşayan kişilerin tereke 

 

261 Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 147. 
262 BŞS, A 48, 9b-11a. 
263 BOA, EV.d, No.9589. 
264 BŞS, B 118, 113a. 



71 

 

kayıtları265, vakıf arazilerinde bulunan hamam, değirmen266 gibi mülklerin kira ve satış 

işlemiyle mahkemeye intikal eden bazı olayların belgelere yansıdığı görülmektedir.267  

2. Ark, Tuzla, Bahçeler ve Tarlalar 

Bursa Akpınar kaynağı ve mezrası, 927-928/1521 yılı tahrir defterlerinde 

zikredilmektedir. Bu su kaynağı Pınarbaşı’nın üst tarafından Pınarbaşı, Seyyid Nasır ve 

Hıdırlık mahallelerine akmaktadır.268 

Vakfa ait bağlar yeni bağlar ve eski bağlar olmak üzere ikiye ayrılmış olup bunların 

hâsılâtını toplamak için gerekli atama kayıtlarına arşiv belgelerinden ulaşılmaktadır.269 

Bunun yanı sıra, Gazi Hudâvendigâr Vakfı’na ait arazi üzerindeki ağaçların keyfiyetini 

içeren bir belgeye rastlanmaktadır.270 

Karye-i Bigados ve Sitos/Eşekyedi bahçe mukaataası 115 akçe olarak belirtilmektedir.  

Anlaşıldığı üzere, vakıf köylerinde yer alan bahçelerden gelen kira gelirleri de söz 

konusudur.271 

Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın mahlûlât-ı muaccelât-ı muhasebesi defteri, vakıf 

arazilerini içeren ve detaylı veriler sunan bir arşiv vesikasıdır. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı 

Arşivi’nde 1251/1836 yılına ait belge, vakfa ait olan arazinin işleyişi bağlamında, 

arazinin tasarrufuyla görevli kişinin vefat vb. durumunda yokluğunda, vazifenin başka 

bir kimseye devredilmesi işlemlerini içermektedir. Söz konusu belgede mahlul olan vakıf 

arazisi ve bulunduğu konumu, arazinin kime devredileceği ve geliri detaylı bir şekilde 

kaleme alınmıştır.272 Örneğin, Mihraplı köprü yakınındaki çay bahçeleri olarak bilinen ve 

 

265 BŞS, A6, 18a, 73a, 76b; A 31, 24a; B 137, 27b-28a. 
266 Eski Kaplıca’da bir değirmenin kira işlemi için bkz. B 18, 60a. 
267 BŞS, A 4, 104a; A 24, 142a, 228b; A 26, 312a; A 53, 149b; A 67, 135b; A 94, 202a; B 7, 55a; B 18, 9a, 

10b, 11a, 16a, 61a, 89a; B 97, 3b; B 131, 11b; B 153, 73a; B 171, 17a; B 180, 5a, 26a; B 221, 31a. 
268 Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 61. 
269 BOA, C.EV., No.199, Gömlek No.9926. 
270 BOA, ŞD., No.92, Gömlek No.10.  
271 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 60. 
272 “Gazi Hudâvendigâr Vakfı’ndan vukû‘ bulan mahlûlâtın nüsha-i evveli defteridir.” BOA, EV.d.., 

No.10066. Zikredilen arşiv belgesinden yararlanılarak vakfın arazileri, bağ ve bahçeleri Ekler kısmında, 

19. yüzyılda ait Mahlûlât Defteri’nde Gazi Hudâvendigâr Vakfı Arazileri Bilgileri başlığıyla Tablo-

25’te detaylandırılmıştır.    



72 

 

Türbedaroğlu Ahmed b. Hasan’ın tasarrufunda olan vakıf arsasına -tasarruf eden kişi 

vefat ettiği ve on yıl üzerinden geçtiği için- 165 kuruşa Hamamcı Ahmed b. Abdullah 

mutasarrıf tayin edilmiştir.273 

Vakfa gelir getiren bağlar ise 1254/1838-1255/1839 yılında muhasebe defterinde bağat 

bekçiliği bedelleri başlığıyla kaydedilmiştir. Buna göre; Çekirge bağ bekçiliği bedeli 427 

kuruş 5 para, Misi köyü bağ bekçiliği bedeli 548 kuruş 16 para, Karaman köyünün çay 

bağları bekçiliği bedeli 250 kuruş ve Sütlüce bağ bekçiliği bedeli 280 kuruş olduğu 

belirtilmektedir.274  

3. Vergiler 

Vakfın arazileri yoluyla elde edilen zirâî gelirlerden mahsûl-i kurâ ile hâsılât-i kurâ 

şeklinde vergilerin muhasebe defterlerinde kaydedildiği görülmektedir. Bursa Mahkeme 

Sicilleri’ndeki bazı belgelerden de vakfa gelir kaynağı olan vergilere ulaşılmaktadır. 

Balıkpazarı, Bursa’nın eski bir rum mahallesidir. Mahallede 15. yüzyıldan İstiklâl 

Savaşı’na kadar geçen süreçte Rumlardan ibaret olduğu ve mahallede yaşayan 

gayrimüslimlerin vergilerinden bir kısmının I. Murad Hudâvendigâr Vakfı’na ait olduğu 

ifade edilmektedir.275  

16. yüzyıla ait bir mahkeme kaydından anlaşıldığına göre Gazi Hudâvendigâr Vakfı’ndan 

Kayabaşı Mahallesi’nde yaşayan zimmîlerden276 “bedel-i hamr”, “ziyâde-i cizye” ve 

 

273 “Cennet-mekân merhum Hudâvendigâr Gazi -tâbe serahu- Hazretleri'nin vakf-ı şerîfinden Bursa 

haricinde Mihrablı Köprü kurbünde Çay Bahçeleri demekle arîf mahalde kâin etrafı Serhat oğlu Dimitri 

ve Yovan zimmîler hadikaları ve Kara Ahmed tarlası ve tarik-i âm ile mahdud tahmînen üç dönüm 

mikdarı harab hadika arsasına mutasarrıf olan Türbedaroğlu Ahmed bin Hasan tarihden on sene 

mukaddem bilâ-veled vefat edib arsa-i mezkûre cânib-i Hazine-i Evkâf-ı Hümayûn'a mahlûlen aid 

olmağla bâ-marifet-i şer‘ lede'l-müzâyede yüz altmış beş guruşda Hamamcı Ahmed bin Abdullah 

üzerinde karar şod. 165 guruş” BOA, EV, 10066, 1b. 
274 BOA, EV. d., No.10591, 2b. Ayrıca Bursa Şer‘iyye sicillerinde vakıf arazileri ve bahçeleriyle ilgili bkz. 

BŞS, B 157, 36b; BŞS, C 147, 16a.  
275  Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 80-81. 
276 Zimmî, İslâm devletlerinde vatandaş olarak Müslümanlarla birlikte yaşayan farklı din mensuplarına 

denilir. Zimmî statüsünde olan kimselere cizye gibi malî birtakım sorumluluklar yüklenerek İslâm 

toplumunda güven içinde yaşamaları temin edilmiştir. Bkz. Mustafa Fayda, “Zimmî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/438-440. 



73 

 

“ziyâde-i cülûs” tahsil edilmiştir.277 Ayrıca Balıkpazarı meyhanecilerinin, Gazi 

Hudâvendigâr Evkâfı’na hizmet eden Kayabaşı meyhanecileri olan zimmîlerle 

aralarındaki anlaşmazlığı gideren hükmü içeren mahkeme metni bulunmaktadır.278 

952/1546-953/1546-1547 yıllarında mahsûl-i kurâ fi’t-târihi’l-mezbûr başlığı altında 

köylerden toplanan hâsılât toplam 134.703 akçe olarak belirtilmektedir. Kite’ye bağlı 

Doburca köyünden 39.648 akçe, Kurşunlu Köyü’nden 17.577 akçe ile diğer köylerden 

gelen gelir kaydedilmiş ve köyler üç cibâyet bölgesine ayrılmıştır. Ayrıca kira yoluyla 

mahsûl-i cibâyet-i mukâtaât-ı bâgât 11.358 akçe elde edilmiştir.279  

Muhasebe kayıtlarında, bazı köylerden elde edilen vergilerin de içinde olduğu gelirler 

sıralanmıştır. 1148/1149-1736/1737 yılı muhasebe defterine göre toplam 200.481 akçe 

gelir elde edilmişken 10 yıl sonra toplanan miktar artarak 267.641 akçe olmuştur.280 

Köylerden toplanan hâsılâttan detaylı bir şekilde bahseden 1247/1831-1832 yılına ait 

kayıtta Cebel bölgesinden tahsil edilen kiraların toplam 155.000 kuruş olduğu 

belirtilmektedir. Aynı belgeden anlaşıldığına göre, bazı durumlarda köy geliri azalmakta 

veya artmaktadır. Örneğin, Kavacık Köyü’nden elde edilen miktarın azalarak (tenzîl) 300 

kuruş toplanmış ve Mültezim Pazarcı Mustafa firâr ettiği için Belenviran Köyü’nden 

gelen miktar azalmış, 1750 kuruş olarak hâsılatı kayıt altına alınmıştır. Artış yaşanan 

İzvat Köyü’nden ise 450 kuruş gelir elde edilmiştir.281 

Aşağıdaki tabloda 1254/1838-1255/1839 yılında vakıf köyleri hâsılâtı ve kira bedelleri 

gösterilmiştir. Ayrıca Cebel-i Atîk ve Cebel-i Cedîd şeklinde köyler gruplandırılmış ve 

iltizam olunan kişilere yer verilmiştir.282 

 

277 “Yevmü’s-sebt 16 Zi’l-ka‘de li-sene sitte ve elf… mahrûse-i mezbûrede vaki‘ Sultan Gazi Hudâvendigâr 

Vakfı reâyâsından Kayabaşı Mahallesi’nde olan zimmîlerin…”. A 153, 18a. 
278  Şer‘iyye Sicili’nde vakıf arazisiyle ilgili kısmının transkripsiyonu şu şekildedir: “…zikr olunan 

Kayabaşı meyhanecileri biz Merhûm Gazi Hudâvendigâr toprağında otururuz ve vakfına hizmet ederiz 

deyu… “ A 153, 21b. 
279 BŞS, A 48, 10b-11a. 
280 BOA, EV.HMH.d. 3766; BOA, EV.HMH.d., No.4472. 
281 BOA, EV.d, No.9589. 
282 BOA, EV.d., No.10591. 



74 

 

Tablo 7: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın 19. yüzyılda Vergi Gelirleri  

Sıra 

No 

İltizam Olunan 

Şahıs 

Vakfın Gelir Kaynağı Elde Edilen Vergi Geliri  Tabi 

Olduğu 

Nâhiye 
Karye 

Bedeli 

Mukata‘a 

1. Arif Efendi Keles 6000 kuruş 982 kuruş Cebel-i 

Atîk283 Yenice-i Keles 201 kuruş 35 para 

2. Demirci Ali Ağa Kirazlı  5805 kuruş 886 kuruş 26 para 

3. Hammalzâde 

İbrahim Ağa 

Tuzaklı 3400 kuruş 425 kuruş 

4. Anaç Veli Kovacık 3600 kuruş 327 kuruş 21 para 

Domalı 160 kuruş 

5. Hacı Emin Ağa Gökçeviran 3350 kuruş 564 kuruş 

6. Hâfız Halil Şâkir 

Efendi 

Ebceler 6500 kuruş 257 kuruş 25 para 

Çalışlar 98 kuruş 

Dağdibi 285 kuruş 

Karaköy(Sipahiler) 338 kuruş 20 para 

7. Çerezci Hacı 

Mehmed Ağa 

Göktepe 3500 kuruş 459 kuruş 

8. Hacı Mehmed Ağa Erenler  3400 kuruş 557,5 kuruş 

9. Said Ağa Nalınlar 3250 kuruş 534 kuruş 

10.  Mustafa Tahir Ağa Akça  3100 kuruş 585 kuruş 35 para 

11.  Nazif Efendi Kızıl 2300 kuruş 400 kuruş 

Baraklı 3000 kuruş 376 kuruş 

12. Kara Said Gököz 1000 kuruş 112 kuruş 10 para 

13.  Deliler-i Kebîr 4555,5 

kuruş 

389 kuruş 19 para 

Deliler-i Sağîr 323 kuruş 8 para 

14. Halil Ağa Bağlı 3600 kuruş 715 kuruş 22 para 

15. Mürseller 2722 kuruş 394 kuruş 7 para 

16. Güneybudaklar  1836 kuruş 310 kuruş 

17.  Avdancıklıoğlu 

Hacı Mehmet Ağa 

Günderet 2500 kuruş 316 kuruş 25 para 

18. Said Ağa  Gelemiç 2500 kuruş 279,5 kuruş Cebel-i 

Cedîd284 19. Suğra Mahkemesi 

Nâibi Celal Efendi 

 Dedeler 4600 kuruş 285 kuruş 4 para 

Bağcılar 557 kuruş 20 para 

20. Akçapınar 3461 kuruş 400 kuruş 27 para 

21. Hâcezâde İsmail 

Efendi 

Haydar  4250 kuruş 477 kuruş 

22. Beleviran 4600 kuruş 946 kuruş 11 para 

23. Hacı Mehmed Ağa Kozbudaklar 3500 kuruş 310 kuruş 29 para 

Topuk 353 kuruş 11 para 

24.  Hisarlı Emin 

Efendi 

Uzuncaöz 2050 kuruş 203,5 kuruş 

25. Hacı Abdullah Ağa Alpağut  3100 kuruş 358 kuruş 27 para 

 

283 Ali Âsaf eserinde Bursa köylerini tasnife tabi tutarak Bursa, Kite ve Cebel şeklinde üç gruba ayırmıştır. 

Ali Âsaf, Hudâvendigâr Vilâyeti Coğrafya ve Ahvâl-i Umûmiyyesi (Bursa: Vilâyet Matbaası, 1308), 18-

20. 
284 Osmanlı yer adlarından Cebel-i Cedîd, Adranos (Orhaneli), Harmancık ve Cebel-i Güney 

kastedilmektedir. İdari statüsü, 1855-1868 yıllarında kaza, 1890-1915 yıllarında ise nâhiye olduğu 

bilinmektedir. Bağlı olduğu idari birim Gemlik, Orhangazi, Hudâvendigâr, Merkez, Orhaneli, 

Bursa’dır. Bkz. Tahir Sezen, Osmanlı Yer Adları, T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü 

Yayın No:26 (Ankara: Sistem Ofset, 2017), 156. 



75 

 

26.  Gökçeviranlı Hacı 

Emin Ağa 

Kıranışıklar 3200 kuruş 668 kuruş 12 para 

27. Said Ağa Güney 3650 kuruş 906 kuruş 24 para 

Karesi 400 kuruş 3 para 

Deliballar perâkendesi 136 kuruş 13 para 

28. Tahir Ağa Sorgun  3500 kuruş 750 kuruş 19 para 

29. Köse Süleyman ve 

İnce Hüseyin Ağa 

Kocakavacık 600 kuruş 1537 kuruş 4 para 

30. Said Ağa Düğünlü 800 kuruş 589 kuruş 6 para 

31. Gökçeviranlı Hacı 

Emin Ağa 

Kızılcakenise 2350 kuruş 548 kuruş 16 para 

32. Süleyman Ağa Menteşe  3250 kuruş 427 kuruş 5 para 

33. Said Ağa Firuz 1200 kuruş 340 kuruş 11 para 

34. Göynukbelen 9116,5 

Kuruş 

1093 kuruş 

Seferışıklar 110 kuruş 

35. Harmanalan 8436,5 560 kuruş 

Bıyıklıalan 477 kuruş 25 para 

36. Gökçeviranlı Hacı 

Emin Ağa 

Demirciler 2800 kuruş 201 kuruş 28 para 

Delice 308 kuruş 

37. Mustafa Ağa Enifiye (?) 2427,5 

kuruş 

436 kuruş 23 para 

Çongara 410 kuruş 2 para 

38. Hacı Nuh Efendi Cebel-i Yenice 3300 kuruş 448 kuruş 29 para 

   Toplam: 78.091 

kuruş 

20 para 

14.971 kuruş 

29 para 

 

Genel Toplam: 93.063 kuruş 9 para 

 

C. GELİR KAYNAKLARININ İŞLETİLMESİ 

Sultan vakıfları, kurucusu sultan veya sultanların özel bağışları ve izni yoluyla devlet 

adamları tarafından kurulmuş olmakla beraber aslında bu vakıfların işleyişi devlet 

gelirleriyle mümkün olmuştur. Devlet adamlarının kurduğu bu vakıflar, devlet gelirleriyle 

varlığını sürdürürken idari ve mâlî açıdan özerk ve özel bir statüdeki amme hizmeti sunan 

kuruluşlardır.285 14. yüzyılın sonlarına doğru gelir kaynaklarının bolluğu külliyenin 

sistematik ve metotlu işleyiş imkânını beraberinde getiriyordu.286 Sultan I. Murad 

yapılarından gelir ihtiyacı söz konusu olan iki merkez, Şehâdet Camii ile Hudâvendigâr 

Külliyesi’dir. Vakıf gelirleri vakfiyede belirtildiği gibi öncelikli olarak bu iki yapı 

 

285  Ömer Lütfi Barkan- Enver Meriçli, Hudavendigar Livası Tahrir Defterleri I (Ankara: TTK Basımevi, 

1988), 122. 
286  Albert Gabriel, Bir Türk Başkenti Bursa, 66. 



76 

 

topluluğuna sarf edilmiştir. Ardından kalan bütçeden yardım giderleri vb. harcamalar 

yapılmıştır. 

Bursa Şer‘iyye Sicili’nde yer alan 9 Şevval 1292/8 Kasım 1875 tarihli bir kayıtta, Sultan 

Hudâvendigâr Evkâfı’ndan bir dükkânın yarım hissesi, 67,5 kuruş karşılığında bedeli 

ödenmek suretiyle başka bir vakfa devredilmesi için izin verildiği (izn-i ferağ) 

zikredilmektedir. Sultan Murad Hudâvendigâr Mahallesi’nde ikamet ederken vefat eden 

Dilfirîb Hâtun’dan veraset yoluyla Torunu Ali’ye intikal eden dükkânın yarı hissesini 

konu edinen belgede, Hudâvendigâr Evkâfı’ndan bedel-i misli ödenerek devredildiği 

anlaşılan vakfın ismi belirtilmemiştir.287   

II. GİDERLER  

A. Personel Giderleri  

Personelin alacağı ücret vakfiyede belirlenmiştir. Buna göre herhangi bir değişiklik 

yapılmaması vakfiyede belirtilen hususlardandır ve mevcut maaş miktarlarında değişiklik 

söz konusu değildir. Ancak buna rağmen maaş miktarlarında ya da personel sayısında 

değişiklik talebi sıkça karşılaşılan bir durum haline gelmiştir. Buna bağlı olarak Şer‘iyye 

Sicilleri’nde personele zam yapıldığı, personel sayısının arttırıldığı288 ve personelin ek 

ödenek talebi gibi belgelere rastlanmaktadır.289 Hatta görevlilerin, maaşlarının artışı ya 

da ek ödenek taleplerinin mahkemeye intikal ettiği hadiseler arşiv kayıtlarına 

yansımıştır.290  

Bursa Hudâvendigâr Vakfı’nın muhasebe defterleri incelendiğinde personel maaş 

miktarlarına giderler kısmında yer verildiği görülmektedir. 

 

287  “…Ali’nin nısf hisse-i müntakıllesi olup mezkûru’l-ismi’l-müzâyede bedel-i misliyle bâ-mezkûru’l-ism 

mezkûru’l-ism-i muhâsebeden evkâf-ı âhara ferâğ ve tefvîz ve bedeli bâ-mezkûru’l-ism ma’rifet-i 

mezkûru’l-ism-i şerîf…” C 102, 12a. 
288 BOA, Y.A.RES., No.144, Gömlek No.25. 
289 BŞS, B 176, 64a. 
290 BŞS, B 176, 67a. 



77 

 

Tablo 8: Personel Ücret Dağılımı291 

Görevli Personel Grubu Günlük Toplam Ödenen Yıllık Toplam Ödenen 

Medrese Görevlileri 99 akçe 36.630 akçe 

Hisar Camii Görevlileri 108 akçe 39.930 akçe 

Kaplıca Camii Görevlileri 86 akçe 30.340 akçe 

Türbe Görevlileri 118 akçe 43.660 akçe 

Zabıta Görevlileri 56 akçe 20.740 akçe 

Kâtipler ve Câbîler 52 akçe 19.640 akçe 

Diğer Hizmetliler 48 akçe 17.740 akçe 

Zevâidhorân ve Duâgûyân 400 akçe 148.000 akçe 

Toplam:  1.068 akçe 395.160 akçe 

 

Tabloya göre, 1159/1746 tarihli muhasebe defterinde görevlilerin genel olarak 

gruplandırılması yoluyla günlük ve yıllık olarak maaş miktarlarının dağılımı giderler 

kısmında paylaşılmıştır. Görüldüğü üzere, günlük en fazla maaş ödemesi yapılan görevli 

grubu Zevâidhorân292 ve Duâgûyân (dua eden) sınıfında görev yapan personeldir. Günlük 

vakıf bütçesinden personelin tamamına ödenen maaş miktarının 1.068 akçe olduğuna 

göre 400 akçe ödenen Zevâidhorân ve Duâgûyân görevlilerine önemli bir miktarda ödeme 

yapıldığı anlaşılmaktadır. Yapılan hesaplamada, muhasebe defterinde tutulan kayıtların 

bir kısmının bir yılı 370 günü esas alarak oluşturulduğu tespit edilmiştir. Yıllık ödenen 

maaş miktarları da defterde gider olarak kaydedilmiştir. Tabloda verileri sunulan 

1159/1746 tarihli muhasebe defterinde, tüm harcama kalemleri için yapılan yıllık tutar 

888.144 akçe ve bunun yıllık personele ödenen miktarı 395.160 akçedir.293 Sonuç olarak, 

personele ödenen maaşın yıllık tutarı toplam harcamaların neredeyse yarısına tekabül 

etmektedir. 

 

291 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
292 Vakıf gelirlerinden gider kalemlerine ödeme yapıldıktan sonra arta kalan zevâid fonundan düzenli olarak 

ödeme yapılan kimseleri ifade etmektedir. Zevâidhorân ifadesiyle bu kişiler kastedilmektedir. Tezin 

devamında Dördüncü Bölüm olan Külliyede Sosyal Hayat ele alınırken Zevâidhorân başlığında bu 

husus incelenmektedir. 
293  BOA, EV.HMH.d., No.4472, 4b. 



78 

 

Vakfa ait 1149/1737 yılını kapsayan diğer bir muhasebe defterinde, personel maaşlarında 

benzer bir dağılım görülmektedir.294 Bu defterde kaydedilen gider bilgilerinden hareketle, 

toplam yıllık gider 872.40 akçe olup bunun 372.960 akçe miktarı personel maaşlarına 

ayrılmıştır.295 Dikkat çeken husus, ilk dört görevli personel grubunda yer alan medrese 

görevlileri, Hisar ve Kaplıca camileri görevlileri ve Türbe görevlileri maaş ödeneği, iki 

muhasebe dönemi arasında 10 yıllık değişime rağmen aynı kalmıştır.296 

19. yüzyılda ise personele ödenen maaş miktarı toplam harcamaların yaklaşık üçte birine 

denk gelmektedir. 1254/1838-1255/1839 yılına ait muhasebe defterinde bir yıllık toplam 

gider 117.666 kuruş olup bunun personele ayrılan kısmı 31.308 kuruş 15 paradır. 

Muhasebe defterinde vakfın gelirleri detaylı bir şekilde kaleme alınmıştır. Bu durumda, 

gelir kaleminde artış olması muhtemel olduğu anlaşılmaktadır. 

Külliyede görevli personele verilenlerin çeşitliliğini göstermesi bakımından 1247/1831-

1832 yılı verilerine göre muhasebe defterinin giderler kısmından elde edilen bilgilerle 

aşağıdaki tablo oluşturulmuştur. 

Tablo 9: Personel Giderleri Çeşitleri297 

Sıra 

No 

 

Personele Verilen Gider Türü  

Gider Miktarı 

(kuruş) 

1.  Ehl-i mürtezikaya verilen vezâif 3033  

2.  Kâtib Yazıcızâde Ali Efendi'ye ber-vech-i maktû‘ verilen 1200 

3.  Müşârun-ileyh hazretlerinin ehl-i mürtezikasına verilen 

pirinç 1495 kıyye (fî 100) 

3737,5 

4.  Müşârun-ileyh hazretlerinin ehl-i mürtezikasına i‘tâ olunan 

revgan-ı sâde (sade/saf yağ) 217,5 kıyye (fî 7) 

1631,5 

5.  Müşârun-ileyh ehl-i mürtezikasına i‘tâ olunan hatab (odun) 

2305 yük (fî 200) 

695 

6.  Müşârun-ileyh hazretlerinin ehl-i mürtezikasına verilen asel 

(bal) 183 kıyye (fî 100) 

477,5 

 

294  BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 
295  BOA, EV.HMH.d., No.3766, 2b. 
296  BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b; BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 
297 BOA, EV.d, No.9589. 



79 

 

7.  Müşârun-ileyh hazretlerinin müderris efendiye revgan-ı zeyt 

(zeytinyağı) 24 kıyye mâhiyye (fî 8) 

192 

8.  İmâretçiye ve çeşmeciye ve değirmenciye mâhiyye be-her 

mâh 44,5 guruş 

531 

9.  Iydeynde imâretçilere bahşîş 100 

10.  Devîr avdetinde imâretçi ve hademelere bahşîş 100 

11.  Mart duhûlünde mezbûr imâretçi ve hademelere bahşîş 100 

12.  Vekil-i harc mâhiyyesi 1200 

13.  Devîr avdetinde bazı hademeye ber-mu‘tâd verilen 1000 

14.  Bazı vakf-ı şerîf hademesi ve karye muhtarları hayvanlarına 

sarf olunan şaîr (arpa) 500 kîle (fî) 

1500 

15.  Mütevelli efendiye ber-mu‘tâd hediye ve zahîre bedeli 5000 

16.  Senede ehl-i mürtezikaya i‘tâ olan cerre298 hınta (buğday) 2574,5  

17.  Senede ehl-i mürtezikaya i‘tâ olunan cerre şaîr 968 kîle 

18.  Şeyhu’l-imâret Hikmetîzâde İsmail Efendi’ye cerre alef 

(yulaf) 

60 kîle 

 

Personel ücretinin ödeme şekliyle ilgili 1323/1905 yılında, külliyenin müderris ücretine 

mukabil olarak verilen odun fiyatları da düzenleme içeren bir arşiv belgesi tespit 

edilmiştir.299 Yapılan düzenlemeyle personele ücret ödemede mali dengenin gözetildiği 

anlaşılmaktadır.  

 

298 Cer tabiri, daha ziyade cerre çıkmak şeklinde kullanılan bir uygulama olarak Osmanlı döneminde 

karşılaşılmaktadır. Müderrisler ve yetişmiş talebeler dokuz ay derslerle meşgul olduktan sonra üç 

aylarda ve özellikle de Ramazan ayında şehir, kasaba ve köy gibi yerleşim birimlerine giderek Kur’an 

okur, camilerde vaaz verip halkı irşad eder ve halkın sorularını cevaplandırırlardı. Üç ayların dışında da 

cerre çıkıldığı olurdu. Cerre çıkanlara harc-ı cerre, cerrehorân ücreti gibi ifadelerle arşiv kayıtlarında 

da zikredildiği üzere maddî birtakım yardımlar yapılırdı. Mehmet İpşirli, “Cer”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/388. 

299 “Firdevs-âşiyân Hudâvendigâr Gâzî hazretlerinin Bursa’da Çekirge’de vâki‘ medreselerinin uhdesinde 

bulunan müderrislik vezâifi miyânındaki bin yük hatabın her yükü için öteden beri verilmekde olan üç 

guruş bedelin beş guruşa iblâğı hakkında vukû‘ bulan istid‘âsı üzerine Şûrâ-yı Devlet’ce mezkûrü’l-

mikdâr hatabın şart-ı vâkıf vechile aynen i‘tâsı lâzım geleceğine karâr verilmiş olduğu hâlde nezâret-i 

celîlelerince ber-sâbık yük başına üç guruş olmak üzre bedelen tesviyesi husûsunda ısrâr edilmekde 

olduğundan ve bu sûret mağdûriyetini mûcib olacağından bahisle müderris-i mûmâ-ileyh tarafından bu 

kerre verilen arz-ı hâlde isti‘tâf edilmesine ve Şûrâ-yı Devlet’in bu işe dâir sâlifü’z-zikr tezkire ile teblîğ 

edilmiş olan karârına nazaran muktezâsının îfâsına himmet…” BOA, BEO, No.2545, Gömlek 

No.190808. 



80 

 

Tablo 10: Personele Maaşa İlave Olarak Yapılan Diğer Ödemeler300 

Sıra 

No 

Personel İsmi Görevi Ödenen Miktar 

(Buğday)  

1.  - Şeyh 12 müd 

2.  - Müderris 6 müd 

3.  - İmam 4 müd 

4.  - Müezzin 3 müd 

5.  - Mu‘arrif 3 müd 

6.  - Muallim 3 müd 

7.  Murad Kethudâ 6 müd 

8.  Kasım - 6 müd 

9.  - Kâtib  6 müd 

10.  - Vekil-i harc 6 müd 

11.  - Türbedâr 6 müd 

12.  - Anbardâr 6 müd 

13.  - Kilârdâr 6 müd 

14.  Ramazan - 6 müd 

15.  - Hatib-i cami 6 müd 

16.  - Hatib-i imâret 6 müd 

17.  - Câbî-i Çongara 6 müd 

18.  İbrahim Kâtib 3 müd 

19.  - Câbî-i dekkâkin 6 müd 

20.  Hacı Turud Su sığırı ve koyun câbîsi 3 müd 

21.  Hamza Aşçı 4 müd 

22.  Mustafa Aşçı 3 müd 

23.  Hızır Aşçı 3 müd 

24.  Murad Ekmekçi 3 müd 

25.  Bayram Ekmekçi 3 müd 

26.  Süleyman Ekmekçi 3 müd 

27.  İsmail Ekmekçi 3 müd 

28.  - Nakib-i imâret 6 müd 

29.  - Nakib-i tekke 3 müd 

30.  - Çırağcı 3 müd 

31.  - Ferrâş 3 müd 

32.  - Bulaşıkçı(Çanak yuvucu) 3 müd 

33.   Hizmetkâr-ı güşt 5 müd 

34.   Bevvâb-ı imâret 4 müd 

35.  Osman - 6 müd 

36.  İlyas - 1 müd 

37.  2 kişi Ayakkabıcılar 

(Pabuciler)  

12 müd 

38.  - Dürger be-mesalih-i 

imâret 

6 müd 

               Toplam: 184 müd   

 

300 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 76-77. 



81 

 

Tablodaki veriler incelendiğinde, 859/1455 yılı içerisinde köylerden toplanan buğday 

miktarı toplam 450 müd301  4 kile, bunlardan tablodaki şekilde dağıtımı yapılan harc-ı 

cerre ödemesi 184 müd buğdaydır. Külliyenin vakıf bütçesinde, harc-ı cerre ödemesi 

ardından 266 müd 4 kile buğday kalmıştır. Muhasebenin devamında köylerden toplanan 

arpa da aynı usul üzere personele dağıtılmıştır.302 

952/1546-953/1546-1547 yılları aralığında külliye masrafları kaydedilirken kiler 

muhasebesi tutulmuştur. Buna göre; yıllık toplanan 457 müd 16 kile buğday ve 2 şinik 

hâsılatın 156 müd miktarı, külliye görevlilerine cerrehorân kapsamında verilmiştir.303 

Sultan I. Murad’ın Sırp Sındığı Zaferi’nden sonra Bursa Hisarı’nda yaptırdığı Şehâdet 

Camii’nin görevli kadrosundaki hatibin, Gazi Hudâvendigâr Vakfı’ndan günde 3 akçe 

ücret aldığı mahkeme kayıtlarından anlaşılmaktadır.304 Ulaşılan bu bilgiye göre, Sultan 

Murad Hudâvendigâr’ın hayrât olarak inşa ettirdiği yapılarda görevli personele vakıf 

bütçesinden maaş ödemesi yapılmaktadır.  

B. Beslenme Giderleri  

Külliyenin beslenme giderleri kapsamında Bursa Şer’iyye Sicilleri’nde 1518 yılına ait bir 

kayıtta, Murad Hudâvendigâr Vakfı’na ait bir miktar arpa ve muhafazasından 

bahsedilmektedir. Söz konusu 1518 tarihli belgeye göre, Osman Çelebi’nin Çekirge 

semtinde bir hanı olup Hudâvendigâr Vakfı’nın beş yüz müd arpasının bu handa 

muhafaza edilmekte iken o yıl yağan şiddetli yağmur sebebiyle sel suyundan zarar gören 

arpanın ıslanıp değerinin düştüğü ifade edilmiştir. Belgede adı zikredilen Nakkaş Ali’nin 

oğlu Osman Çelebi’nin, 1512 öncesi Bursa’da vefat ettiği bilinmektedir. Oğlu şairliğiyle 

meşhur Lami Çelebi’dir.305 

 

301  Müd, eski bir ölçü biçimidir. Müd kelimesi, öne uzatılarak birleştirilmiş iki avucun aldığı tahıl miktarı 

manasına gelir. Çoğunlukla hububat ve bakliyat gibi kuru besinlerin ölçümünde kullanılan ölçeğe de 

müd adı verilir. Cengiz Kallek, “Müd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), 31/455. 
302 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 76-77. 
303 BŞS, A 48, 13a. 
304 BŞS, A 48, 159a-162b. 
305 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/39. 



82 

 

Gıda ihtiyacı söz konusu olduğunda istisnai olarak imaret görevlilerinin mutasarrıf306 

olduğu miktarla ilgili değişiklik yapılmıştır. Söz gelimi, 982/1574 yılına ait bir belgede, 

Bursa beyi Akbıyık307 oğlu Derviş Habib İkizce, küçükbaş vergisi olarak alınan 20 akçe 

ile Hudâvendigâr İmareti’nden pirinç, buğday, arpa ve bu gibi ürünlerden 10 akçe üzerine 

mutasarıf idi. Onun çocuklarından Abdüllatif, ihtiyaç sahibi olduğu için Hudâvendigâr 

İmareti’nden babasına ödenmekte olan 10 akçenin Abdüllatif'e verilmesinin 

kararlaştırıldığı kaydedilmektedir.308  

18. yüzyıldaki muhasebe kayıtlarından elde ettiğimiz verilere göre “Harc-ı kilâr-ı 

‘imâret” şeklinde geçen (imaret mutfağına alınan erzak masrafları) toplam 182.640 akçe 

tutarındadır.309 1159/1746 yılında tutulan ve yaklaşık on yıl sonrasına tekabül eden 

muhasebede, imaretin mutfak harcamaları 206.499 akçeye yükselmiştir.310 Ayrıca 

1247/1831-1832 yılında düzenlenen muhasebe verilerine göre hınta (buğday) 

masraflarına detaylı bir şekilde yer verilmiştir. Buğday için ölçü birimi kile 

kullanılmaktadır.  

Tablo 11: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmareti Giderleri 

Sıra 

No 

1247/1831-1832 Yılı Hesap Döneminde İmarette Gerekli 

Malzeme Temini ve Pişen Yemekler311 

Yıllık Masraf 

(kuruş) 

1.  Her hafta Cuma gecelerinde pişen pilav için 20 kıyye 

Ramazan-ı Şerîf’den gayrı Perşembe 48 haftada 940 kıyye 

2350 

2.  Ramazan-ı Şerif’de ekşi aş ve pilav için kullanılan pirinç 475 

kıyye 

1187,5 

 

306  Mutasarrıf, Osmanlı idari teşkilatında “herhangi bir makam, görev veya memuriyeti elinde bulunduran, 

tasarruf eden” kişi anlamına gelir. İcareteynli vakıflar gibi tedavül kabiliyetine sahip bir vakıf gayr-ı 

menkulü tedavül ettirme ehliyetine sahip olan kiracı kimsedir. Bkz. Ali Himmet Berki, Vakfa Dair 

Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen Istılâh ve Tâbirler. 39. 
307 Yenişehir ilçesine bağlı Akbıyık Köyü, Ovaakbıyık ya da İmadbey olarak da bilinmektedir. Sultan I. 

Murad bu köyü, Akbıyık lakaplı (İpekoğlu Hoca Dursun) bir dervişe vermiş, o da köyü tekkesine 

vakfeylemiştir. Köyde 10 adet çiftliğin bulunduğu ve 1908 Yıllığı’na göre 127 hanenin yaşadığı 

kaydedilmektedir. Bkz. Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi, 57. 
308  BOA, Başbakanlık Osmanlı Arşivi Divan-ı Hümâyûn Mühimme Defterleri [A).DVNSMHM.d], No.25, 

Gömlek No. 1679. 
309  BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 
310 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
311 BOA, EV.d, No.9589. 



83 

 

3.  Iydeynde Dîvân pilavı ta‘bîr olunur pilav için verilen pirinç 40 

kıyye  

100 

4.  Kurban Bayramı’nda arefe gün ekşi aş ve pilav için pirinç 30 

kıyye 

75 

5.  İmârette kullanılan pilav için revgan-ı sâde (sade/saf yağ) ve 

her hafta 3 kıyye gayr-ı ez-Ramazan hafta 4 (144 kıyye) 

1080 

6.  Ramazan-ı Şerîf'de pilav için revgan-ı sâde 50 kıyye (fî 7) 375 

7.  Kurban arefesinde pilav için ve türbe-i şerîfde ziyâfet için sarf 

olunan revgan-ı sâde 5 kıyye (fî 7) 

37,5 

8.  Receb-i Şerîf'de helva hayrı için revgan-ı sâde 6 kıyye 45 

9.  Şaban-ı Şerîf'de kezâlik helva hayrı revgan-ı sâde 6 kıyye 45 

10.  İmâretlerinde pişirilen fodula (ekmek) ve pilav ve ekşi aş için 

hatab 5000 yük (fî 1000) 

5000 

11.  İmâretde kullanılan tuz için 2352 kıyye (fî 7) 411,7 

12.  Iydeyn arefelerinde zerde için nişasta 20 kıyye (fî 3) 60 

13.  Zerde için îdeynde pekmez 100 kıyye (fî 60) 150 

14.  Iydeynde türbe-i şerîf ziyâfetine sosluk ganem (2) kurbanda 

kurban ganem (1) (fî 60) 

180 

15.  Ramazan-ı Şerîf'de ekşi aş için ve arefelerde üzüm-i siyah 320 

kıyye (fî 78) 

625 

16.  Receb-i Şerîf ve Şaban-ı Şerîf'de helva için süt 10 kıyye 10 

17.  Helva için pekmez 36 kıyye (fî 60) 54 

18.  Muharrem'de aşure için pekmez 50 kıyye (fî 60)  

19.  Muharrem’de aşure için bakla 5 kıyye, nohud 5 kıyye, fasulye 

5 kıyye, börülce 5 kıyye, üzüm 5 kıyye 

30 

20.  Muharrem’de aşure için ceviz 2 kîle 10 

21.  Mart duhûlünde kurban ve devîr avdetinde ber-mu‘tâd kurban 

2 ganem 

120 

22.  Arefe günlerinde tabh olunan çörek harcı 20 

23.  İmârete dakîk için elek 6 aded 30 

24.  Fodula (ekmek) için kürek 6 45 

25.  İmârete çatal 10 çift 35 

26.  Kazanlar için ve sahan ve sâir edevât-ı nühâs için kalay 145 

27.  Yevmiye nakli için çuval 3 çift 87,5 



84 

 

28.  Senede ehl-i mürtezikaya verilen badem bedeli 54,5 kıyye be-

her kıyyesi on paradan 

13,5 

29.  Arefe günlerinde tabh olunan çörek harcı 20 

30.  Dakîk için kürek 3 aded 18 

31.  İmâretçiye ve çeşmeciye ve değirmenciye mâhiyye be-her 

mâh 44,5 

44,5 

32.  Çalı süpürgesi 12 7,5 

33.  Kürek  13,5 

34.  Senede ehl-i mürtezikaya verilen badem bedeli 54,5 kıyye be-

her kıyyesi on paradan 

13,5 

 

1148/1736-1149/1737 yılında imaret mutfağına alınan erzak masrafları 182.640 akçe 

olarak belirtilmiş olup 1158/1745-1159/1746 yılında imaretin mutfak harcamaları 

206.499 akçeye yükselmiştir. İhrâcât-ı sâire kapsamında çeşitli mal ve hizmet ödemeleri 

ise 1148/1736-1149/1737 yılında 224.351 akçe iken 1158/1745-1159/1746 yılında önceki 

10 yıla göre azalarak 206.499 akçe şeklinde kaydedilmiştir.312 

1254/1838-1255/1839 yılında imarette anbar ve ahır için 1.643 kuruş 10 para ile Tahıl ve 

Pirinç hanlarında bulundurulan buğday vs. için 55 kuruş kira harcaması yapılmıştır.313  

C. Tamir Giderleri 

Külliyenin işleyişi yapısı gereği, külliye birimlerinin bakımı ve tamiratı için vakıf 

bütçesinden masraf yapılması nedeniyle tamir giderleri (meremmât) söz konusu 

olmaktadır. Vakıf sisteminin kuruluş amacının sebeplerinden birisi de hayrât olarak 

adlandırılan eserlerin bakımı, korunması ve varlığının devamının sağlanmasıdır.314 

Hudâvendigâr vakfiyesinde bu hususa özellikle vurgu yapılmıştır. Vakfiyenin son 

kısmında vakfın gelirinin öncelikle imaretin ve vakfın bünyesindeki diğer hayrat 

 

312 BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b; BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
313 BOA, EV.d., No.10591, 6b. 
314  Mefail Hızlı, “Osmanlı Vakıf Eserlerinin İnşa, Tamir ve Restorasyonları”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5/1 (Ocak 1993), 219-232.  



85 

 

eserlerinin tamir ve bakım masraflarına harcanacağı belirtilmektedir. Hatta külliye 

birimlerine zarar gelmesinden sakındırmak için vakfiye metninde birisi ortada birisi de 

son kısımda olmak üzere beddua kısmı iki defa yer verilmiştir.315 

Muhasebe kayıtlarında imaret, imaretteki kap ve çanaklar, kiler içme suyu, hınta anbarı, 

anbar ve vakıf odaları, cami halıları, ekmek fırını ve vakfın odun anbarı tamiratı ve 

harcanan miktarlar kaydedilmiştir. Ayrıca külliye evkâfından Kaplıca Hamamı ve 

Girçık/Cıkcık Hamamı tamirat gören hayrat kapsamındadır.316  

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde yer alan belgeler içerisinde Hudâvendigâr 

Külliyesi ünitelerine ait tamir kayıtları bulunmaktadır. Söz konusu belgelerine göre, 

özellikle deprem gibi doğal âfetler nedeniyle tamirât yapıldığı görünmektedir.317 Bunun 

yanı sıra gerektiğinde külliye birimlerinde onarım işlemleri de yapılmıştır.318  

Tablo 12: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Tamir Giderleri Türleri 

Sıra 

No 

Hudâvendigâr Külliyesi’nde Tamir Giderleri Türleri Masraf  Dönemi 

(Hicrî-

Milâdî) 

1.  Tahrir-i tamirat der-dekâkîn-i cedîd  15.476 akçe 946/1540-

947/1541319 2.  Tahrir-i tamir-i kerde sakf-ı matbah imâret-i şadırvan  13.453 akçe 

3.  Tahrir-i minare-i cami ve meremmât-ı der-Cami-i Kal‘a  11.364 akçe 

4.  Tahrir-i meremmât-ı sakf-ı hammâm-ı İmad Ali 14.010 akçe 

5.  Hamam-ı İmad Ali 655 akçe 

6.  El-meremmât  3.139 akçe 

7.  Han-ı Esir  295 akçe 

8.  Meremmet-ı diğer  872 akçe 

9.  Anbar 44 akçe 

10.  Anbar-ı Ali  21 akçe 

 

315  Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, 

Muallim Cevdet, Fermanlar, No.7. 
316  BOA, EV.HMH.d. 3766; BOA, EV.HMH.d., No.4472. 
317 Neslihan Özaydın, Arşiv Belgeleri Işığında 1855 Depremi ve Bursa Yapılarına Etkisi (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017). 
318 BOA, EV.d., No.15785. 
319 BŞS, A 48, 14a.  



86 

 

11.  Dükkân-ı tabbâh 15 akçe 

12.  Hammam-ı Aydıncık  1.174 akçe 

13.  Hammam-ı Arab  45 akçe 

14.  İmaretin tamiratı 1.160 akçe 1148/1736-

1149/1737320 15.  İçme suyu tamiratı  3.240 akçe 

16.  Hınta anbarı tamiratı 1.560 akçe 

17.  İmaretteki kap çanakların tamiratı 2130 kuruş 

18.  İmaretin tamiratı  1.430 kuruş 1158/1745-

1159/1746321 19.  Kiler tamiratı  1.930 kuruş 

20.  İçme suyu tamiratı 2.320 akçe 

21.  Şamdan-ı vakf tamiratı 320 akçe 

22.  Girçık/Cıkcık hamamı tamiratı  630 akçe 

23.  Anbar ve vakıf odaları tamiratı  1.290 akçe 

24.  Cami halıları tamiratı  280 akçe 

25.  Kaplıca hamamı tamiratı  1.120 akçe 

26.  Ekmek fırını tamiratı  2.440 akçe 

27.  Vakfın odun anbarı tamiratı  960 akçe 

28.  Çeşme ta‘mîri için ve çeşmeciye ücret imârette 200 kuruş 1247/1831-

1832322 
29.  

(…) tamîri ve kandil ve şamandıra ve fitil ve temcid ücreti 

ve câmi-i şerîflere kandil ve tel 

- 

30.  Be-her sene imâret tamîri ve kandil ve (…) 600 kuruş 

31.  
Merkūmânın hammâl-i güşt ve kilâri ve meremmâtî ve 

sâir bî-lüzûm cihetleriçün ber-vech-i maktû‘ verilen 

250 kuruş 1254/1838-

1255/1839323 

32.  
Cevâmi‘-i şerîfelerin Çekirge ve Hisar minâreleri 

hendekleri ta‘mîri ve kandîl ve şamandıra ve sâir mesârıfı 

120 kuruş 

 

1148/1736-1149/1737 yılında muhasebe defterinde meremmât denilen tamir masrafları 

29.890 akçedir. Bu çerçevede; imaretteki kap ve çanakların tamiratı, hınta ammarı 

tamiratı, içme suyu tamiratı ve imaretin tamiratı yapılmıştır.324 1158/1745-1159/1746 

yılında tamir masrafları 21.430 akçe şeklinde kaydedilmiştir. Önceki muhasebe 

 

320 BOA, EV.HMH.d., No.3766. 
321 BOA, EV.HMH.d., No.4472. 
322 BOA, EV.d, No.9589. 
323 BOA, EV. d., No.10591. 
324 BOA, EV.HMH.d., No.3766, 2b. 



87 

 

defterindeki benzer şekilde imaret ile kiler tamiratı, içme suyu tamiratı ekmek fırını 

tamiratı, vakfın odun anbarı tamiratı gibi düzenli ve kapsamlı bir onarım çalışmasının 

gerçekleştirildiği anlaşılmaktadır.325 

Vakfın bütçesinden harcama yapılan hayrât ve akarâtın yanı sıra farklı cami, imaret vb. 

yapıların tamir masraflarının da gerektiğinde karşılandığı anlaşılmaktadır. Bir arşiv 

kaydında, Bursa'da yaşanan deprem felaketi nedeniyle hasar gören cami, imaret, medrese 

ve diğer hayrâtların tamiri ve bakımı için harcanan paranın Hüdavendigar Gazi Vakfı’na 

gider olarak kaydedildiği bilinmektedir.326  

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ndeki bir belgeye göre, 1281/1864 yılında Bursa ve 

civarında bulunan camilerin tamiratından söz edilmektedir. Bu çerçevede, Hudâvendigâr 

İmareti (Camii) ve ahırı 3.451 kuruş masrafla tamir görmüştür. Belgenin tamamında 

zikredilen hayratın toplam tamir masrafı ise 20.539 kuruş 15 paradır.327 Ayrıca diğer bir 

tamir kaydında, Hudâvendigâr Evkâfı’nın köylerinin yoğun olarak bulunduğu Kite 

nahiyesinde yaşanan aşırı hasardan bahsetmektedir.328 

D. Yardım Giderleri 

Gazi Hudâvendigâr Vakfı’nın gelir kaynaklarının zengin olması yardım faaliyetine imkân 

vermektedir. Vakfiye metninde de tüm giderler, vakfın gelirlerinden karşılandıktan sonra 

 

325 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 4b. 
326  BOA, Başbakanlık Osmanlı Arşivi Sadaret Âmedî Kalemi Defterleri [A.AMD.d], No.84, Gömlek No. 

21. 
327  “İki yüz seksen senesi martı ibtidâsından sene-i merkûme şubatı gayetine gelince bir sene zarfında 

mahrûse-i Bursa ve havâlisinde kâ‘in cevâmi‘ şerîf ve hayrât-ı sâirenin bi’l-îcâb vûkû‘ bulan ta‘mirat 

masârıf-i vâki‘ayı mübeyyîn defterdir kiber-vech-i âtî zikr olunur… Hudâvendigâr Gazi hazretlerinin 

İmâret-i âmiresi ve ahırı ta‘miri masârıfı: 2451 guruş… Yekûn: 20539 guruş 15 para.” BOA, EV.d, 

No. 18804. 
328  “…Gemlik ve Mudanya kazâlarında telefât vukû‘ bulmayıp ancak Mihaliç ve Kirmasti kazâlarında ve 

Kite nâhiyesinde aşırı hasârât vâki‘ olarak hattâ nâhiye-i mezkûreden Meclis-i Kebîr a‘zâsından rif‘atlü 

Hacı Muhtâr Bey bendelerinin bir kıt‘a çiftlik ebniyesi kâmilen münhedim olup üç nefer insân dahi telef 

olmuş ve daha ba‘zı köylerde telefât-ı külliyye vukû‘u istihbâr olunmakda ise de bundan sonra alınacak 

ma‘lûmât tafsîliyle dahi iş‘âr olunacağı bedîhî ve âşikâr bulunmuş olup şimdilik mücerred bir 

ma‘lûmât-ı mücmele i‘tâsı ma‘rifetinde terkîm-i ‘arîza-i ‘ubeydâneme mübâderet olunmuşdur. Ol 

bâbda ve herhâlde emr u fermân men lehu’l-emrindir”. BOA, Başbakanlık Osmanlı Arşivi İrade 

Dahiliye [İ.DH.], No.316, Gömlek No.20363. 



88 

 

kalan miktarın tasarrufuna da özen gösterildiği anlaşılmaktadır. Vakıf bütçesinden ihtiyaç 

sahiplerine yetim vb. yardım edildiği gibi tekke ve zâviyeler için de ödenek ayrılmıştır.  

1247/1831-1832 yılında yetimler için düzenli yardım yapıldığı bilinmektedir. Asitâneli 

Sadık Ağa eytâmlarına, Okçuoğlu eytamlarına ve Hacı Ahmed Efendi eytamlarına 

250’şer kuruş ödendiği anlaşılmaktadır.329 

Bursa’da bulunan 25 tekke ve zâviyeye vakfın bütçesinden ödenen nakdî yardımdan söz 

edilmektedir.330 Bu bağlamda, aşağıdaki tabloda 24 tekke ve zâviyenin ismi ve vakıftan 

ne kadar ödeme yapıldığı belirtilmektedir. Ayrıca bazı tekke ve zâviyelerin hangi 

tasavvuf tarîkine mensup olduğunun dahi kaydedilmiş olması, bu bilgilere de 

ulaşılmasına imkân tanımaktadır. Vakıftan 1254/1838-1255/1839 yılında verilen 

yardımın miktarı 20.050 kuruş olup aynı muhasebe döneminin bir yıllık toplam gideri ise 

117.666 kuruştur. Bu durumda külliyenin bir yıllık giderleri içerisinde yapılan yardım, 

önemli bir meblağa tesadüf etmektedir.  

Tablo 13: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Evkâfı’ndan Yapılan Yardımlar331 

Sıra 

No 

Vakıftan Yardım Yapılan Yer Aylık 

(Mâhiyye) 

Toplam (13 

ay) 

1.  Ta‘âmiyye-i Dergâh-ı Hazret-i Eşrefzâde 200 kuruş 2.600 kuruş 

2.  Hazret-i Üftâde Dergâhı 200 kuruş 2.600 kuruş 

3.  Karabaş Dergâhı 200 kuruş 2.600 kuruş 

4.  Hazret-i Emir Dergâhı 100 kuruş 1.300 kuruş 

5.  Tarîk-i Kādiriyye'den Numan Efendi 

Dergâhı 

100 kuruş 1.300 kuruş 

6.  Nakşîbendiyye'den Ahmed Dede Dergâhı 100 kuruş 1.300 kuruş 

7.  Rufâiyye'den Abdülmümin Efendi Tekye 100 kuruş 1.300 kuruş 

 

329 BOA, EV.d, No.9589. 
330 Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde yer alan bir belgede Gazi Hudâvendigâr Vakfı’ndan Karakedi 

Dergâhı’na tahsis edilen yiyecek yardımından bahsedilmekte ve bu hususta tahkikat talep edilmektedir. 

BOA, HR.MKT., No.514, Gömlek No.1. 
331  “Mahrûse-i Bursa'da kâin yirmi dört aded tekâyâ ve zevâyâya isticlâb-ı da‘avât-ı hayriyye-i cenâb-ı 

hazret-i şehinşâhî muvâzabet olunmak üzere vâridât-ı müşârun-ileyhden mâh be-mâh i‘tâsına erzân 

buyrulmuş olan iki yüz elli üç senesi mâh-ı Zilhicceti'ş-şerîfesi gurresinden elli dört senesi Zilhicceti'ş-

şerîfesi gāyetine değin on üç mâhda verilmiş olan ta‘âmiyye-bahâlarının mikdârı.” BOA, EV.d. No. 

10591, 9a. 



89 

 

8.  Hazret-i Mısrî Dergâhı 50 kuruş 650 kuruş 

9.  Celvetiye'den Selami Efendi Tekye 50 kuruş 650 kuruş 

10.  Zeyniyye Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

11.  Nakşîbendiyye'den Açıkbaş Mahmud 

Efendi Tekyesi 

50 kuruş 650 kuruş 

12.  Kaygulu Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

13.  Sadî Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

14.  Mevlevîhâne Dergâhı 50 kuruş 650 kuruş 

15.  Seyyid Usûl Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

16.  Celvetiye'den Enarlı Dergâhı 50 kuruş 650 kuruş 

17.  Özbek Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

18.  Hazret-i İsmail Rûmî Dergâhı 50 kuruş 650 kuruş 

19.  Nakşîbendiyye'den Başcı Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

20.  Münzevî Hacı Abdullah Efendi Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

21.  Nakşîbendiyye'den Harâccızâde Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

22.  Bahri Dede Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

23.  Celvetiye'den Çehârşenbe (Çarşamba) 

Tekyesi 

50 kuruş 650 kuruş 

24.  Seyyid Usûl Tekyesi 50 kuruş 650 kuruş 

                                                                                                 Toplam: 24.050 kuruş 

 

Tabloda zikredilenler yanı sıra tekke idaresi için gerektiğinde külliye çalışanları 

görevlendirilmiş, böylece personel ihtiyaçları da giderilmiştir. Örneğin, İsmail Hakkı 

Tekkesi’ne personel ve yardım desteğinde bulunulmuştur. Külliyede imaret şeyhliği 

görevini birlikte yürüten iki kardeşin aynı zamanda İsmail Hakkı Tekkesi’nin gıda 

ihtiyacının temini, odalarının idaresi ve aydınlanma hizmeti gibi hususlarda da vazifeli 

olduğu anlaşılmaktadır. Külliye ihtiyaçlarına harcama yapılırken tekkenin ihtiyaçları da 

giderilmiştir.332 

 

332 Hikmetizâde Seyyid İsmail Efendi ve Seyyid Mehmed Rıfat Efendi’nin İsmail Hakkı Tekkesi’ndeki 

görevleri muhasebe kaydında mürtezikân kadrosunda şu şekilde geçmektedir: “…ta‘âmiyye-i tekke-i 

 



90 

 

Bir yardım faaliyeti de vakıf bünyesinde vefat eden fakir kişilerin techîz masraflarını 

karşılamak şeklinde gerçekleştirilmiştir.333 

E. Diğer Giderler 

Diğer gider kalemlerinden biri, muhasebe defterlerinde aydınlatma ihtiyacı için kullanılan 

yağ kandillerine temin edilen zeytinyağı olarak belirtilmektedir.  

1254/1838 yılı muhasebe döneminde Hudâvendigâr Camii ve Türbe aydınlatması için iki 

haftalık ödenen masraf miktarı 6,5 kıyye ile 200 para iken sonraki dört haftada 

Hudâvendigâr Camii, Türbe ve İmaret aydınlatması için harcanan masraf 17 kıyye ile 200 

para tutarındadır. Buna ilave olarak Mevlîd-i Şerîf gecelerine mahsus olarak kullanılacak 

(yağ lambasında yakılmak üzere) zeytinyağı temin edildiği, vakfın bütçesinden bu 

harcamaların yapıldığı anlaşılmaktadır.334 

Bahsedilen gider türlerine ilave olarak, Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ndeki 

1271/1854 tarihli bir belgede Bursa’da medfûn olan padişahların türbelerinde her sene 

Buhârî Hatm-i Şerîfi yapıldığı ve masraflarının karşılandığı zikredilmektedir.335 

Tablo 14: Hudâvendigâr Vakfı’ndan Cami, Türbe ve Minare için Yapılan Harcamalar 

Sıra 

No 

1247/1831-1832 Yılı Hesap Kayıt Döneminde  

Cami, Türbe ve Minare için Yapılan Harcamalar336    

Gider 

Miktarı 

1.  Çekirge Câmi‘-i Şerîfi'ne ve türbe-i münîflerine ve […] 

müşârun [ileyh] mâhiyye revgan-ı zeyt be-her mah 13,5 

kıyye (11 mah) gayr-ı ez-Ramazan 148,5 kıyye (fî 8) 

1.188 kuruş 

2.  Ramazan-ı Şerîf'de türbe-i şerîfe revgan-ı zeyt 6 kıyye 48 kuruş 

 

İsmail Hakkı ve vazife-i hucerât-ı tekke-i müşârun ileyh ve şem‘-i revgan-ı zeyt vazifeleri.” BOA, EV.d. 

No. 10591, 6b. Kamil Kepecioğlu, 1740 yılında İsmail Hakkı Âsitanesi’yle alakalı, tekkenin camiinde 

vakıf olmadığından minaresinde yakılmak üzere ihtiyaç hâsıl olduğu için Gazi Hudâvendigâr Vakfı 

ziyadesinden yevmiye 20 akçe şem‘a bahası olarak yevmi 60 akçe tevcih edildiğini belirtmektedir. 

Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/126. 
333 “Vakf-ı müsârun-ileyhin dâhilinde vefât eden gurebânın ber-mûceb-i defter-i mümzâ teçhiz mesârıfı 

(Defter: 7 kıt‘a) 259,5 guruş.” BOA, EV.d. No. 10591, 6b. 
334 “…Mevlûd-ı şerîf gecesi cevâmi‘-i şerîfe ve minârelerine revgan-ı zeyt 6 kıyye fî minh…”. BOA, EV.d. 

No. 10591, 4b-5a. 
335 BOA, İ.DH., No.316, Gömlek No.20444. 
336  BOA, EV.d, No.9589. 



91 

 

3.  Leyâle-i mübârekede Çekirge Câmi‘-i Şerîfi ve 2 minâresi (5 

gece) 20 kıyye revgan-ı zeyt 

160 kuruş 

4.  Ramazan-ı Şerîf'de Çekirge 2 minâresi 60 kıyye 480 kuruş 

5.  Ramazan-ı Şerîf'de Çekirge Câmi‘-i Şerîfi revgan-ı zeyt 80 

kıyye (fî 8) 

640 kuruş 

6.  Hisar Câmi-i Şerîfi mâhiyye 4 kıyyeden 11 mahda 44 kıyye 352 kuruş 

7.  Hisar minâresi 90 kıyye (fî 8) 720 kuruş 

8.  Hisar Câmi‘-i Şerîfi 80 kıyye 640 kuruş 

9.  Leyâle-i mübârekede 3 minâre 3 câmi‘-i şerîf (5 gece) 30 

kıyye 

240 kuruş 

10.  Sene-i mezbûrede kırâat olunan türbe-i şerîfde mevlûd-i 

Nebî masârifi 

301 kuruş 

 

III. GELİR-GİDER HESAPLARI VE MÂLÎ DENGELER 

Gazi Hudâvendigâr Vakfı’nın gelirlerinin fazlalığından vakıf eserleri için ayrılan bir 

ödenek mevcuttur. 937/1530 tarihli 166 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyeti Anadolu 

Defteri’nde Hudâvendigâr Sancağı’na bağlı Kızılca Tuzla kazasında bulunan I. Murad’ın 

yaptırdığı camiye, Hudâvendigâr Külliyesi’nin yıllık gelirlerinin fazlalığından ödeme 

tahsis edilmiştir.337 

Mâlî ihtiyaçlar doğrultusunda zaman içerisinde güncellenmiş ve vakfiye şartlarında ücret 

dağılımında değişiklik yapılmıştır. Örneğin Lala Şahin Paşa Medresesi’nde 1558 tarihli 

bir emr-i şerîften vesikasından anlaşıldığı üzere vakfın ödemeleri konusunda çıkan bir 

anlaşmazlık, mahkeme yoluyla vakfiye şartlarının ilgili kısmı güncellenerek karara 

bağlanmıştır.338 Hudâvendigâr Vakfı’nın arşiv belgelerine yansıyan, görevlilerin ek ücret 

veya zam talepleri de gerektiğinde bu kapsamda yeniden değerlendirilerek 

güncellenmiştir.  

 

337 Sezai Sevim, “I. Murad’ın Vakıfları ve Temlikleri”, Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi, ed. 

İsmail Selimoğlu (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012), 388. 
338  Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri, 28-29. 



92 

 

Bursa Mahkeme Sicilleri’nde verasetin intikali yoluyla da vakfın gelir elde ettiği 

anlaşılmaktadır. Bir verâset kaydına göre Şaban b. Abdullah isimli bir kişi, evinde vefat 

etmiş, varisi olmadığı için terekesi Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nın beytü’l-mal zâbiti olan 

Hasan b. Hüseyin’e şahitler huzurunda teslim edilmiştir.339 Sicillerde karşılaşılan başka 

bir belgede ise benzer şekilde varis olmadığından Eski Kaplıca’da meskun bir kişinin 

sonradan varisi olduğunun, kurulan mahkemeyle anlaşılıp terekesinin Hudâvendigâr 

Vakfı görevlilerince tahkikinin yapılıp varise intikalinin sağlanması şeklindedir. Gazi 

Hudâvendigâr’ın Evkâfı’ndan Eski Kaplıca’da beytu’l-mal-i âmme zabıtı olan Mehmed 

b. Mustafa, Gazi Hudâvendigâr imaretinde vefat eden Ali b. Mehmed’in muhallefâtını 

teslim almak istediğinde Kütahya’dan Mustafa b. Ali isimli kişi, ölenin oğlu olduğunu 

iddia etmiş, olayın mahkeme yoluyla tahkikatının ardından şahitlerin de ifadeleriyle340 

mahkeme sonuçlanarak miras, oğlu Mustafa’ya intikal etmiştir. Sonuç olarak zikredilen 

verâset kayıtları göz önüne alındığında Gazi Hudâvendigâr Vakfı’na, miraşçısı olmayan 

kişilerin terekesinin gelir olarak intikal ettiği anlaşılmaktadır. Vefat eden kişinin 

muhallefatının vakfa intikalinde mirasçının ortaya çıkması durumunda meselenin 

tahkikatı bizzat vakıf yetkililerince yapılıp adaletin tesisi sağlanmıştır.341  

  

 

339  BŞS, A 151, 25b. 
340  BŞS, A 151, 38b. “…li-ecli’ş-şehâde meclis-i şer‘a hâzırûn olub istişhâd olundukda fi’l-vâki‘ müteveffâ-

yı mezbûr mezkûr Mustafa’nın babasıdır ve verâaseti merkum Mustafa’ya münhasırdır. Bu husûsa 

şâhidleriz…”  
341 BSŞ, A 151, 38b. 



93 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLLİYENİN SOSYAL YAPISI 

 

I. KÜLLİYENİN İDARESİ 

Külliyenin idari personeli vakfiyede belirtilmektedir. Sultan I. Murad Hudâvendigâr’ın 

külliyenin işleyişi için düzenlediği vakfiyede külliyede görevli kişilerin kadrosu, 

çalışanların vasıfları, çalışanların sayısı ve maaş miktarları gibi hususlar ele alınmaktadır.  

Vakfiyenin asıl metninde ulaşılamayan bilgilere, Yıldırım Bayezid Han zamanında 

çıkartılan vakfiyenin suret nüshasında bulunmaktadır. İlgili vakfiye sureti üzerine çalışan 

M. Tayyib Gökbilgin, yazmış olduğu makalesinde vakfiyenin zevali gibi bir endişeyle 

oğlu Yıldırım Bayezid’in vakfiyeye vakıf342 ilave etmek istediğinde bu suretin orjinal 

vakfiyeden kopya edildiğini tahmin etmektedir.343 İlave edilen kısmın vakfiyeyle aynı 

yazı karakterine sahip olması bu fikri doğrular niteliktedir. Aynı zamanda vakfiyenin 

aslından çıkartılmış suret, dönemin Bursa Kadısı Molla Fenârî tarafından kaleme 

alınmıştır. Bu bağlamda, suret çıkartılırken Sultan Yıldırım Bayezid’in vakfiyeye dair 

detayları ilave ettiği ve vakfiyeye vakıf ilhak ettiğini söylemek mümkündür. Dolayısıyla 

burada vakfiye aslına ulaşılamadığı için 802/1400 yılında aslından çıkartılmış suretten 

vakfiyeyle ilgili bilgiler elde edilmiştir.  

Vakfiyenin son kısmında suret çıkartılırken bir huccet eklenmiştir. Huccet mühürsüz ve 

873/1468 tarihine aittir. Hudâvendigâr Evkâfı’ndan bir dükkânın Sadrazam Mahmud 

Paşa Evkâfı’na kiralanması hususu, Edirne Kadısı Hocazâde Mustafa b. Yusuf tarafından 

 

342  Yıldırım Bayezid, babası I. Murad’ın Hudâvendigâr Külliyesi Evkâfı adına Kurşunlu köyünü satın alıp 

vakfetmiştir. 
343  M. Tayyib Gökbilgin, “Murad I. Tesisleri ve Bursa İmâreti Vakfiyesi”, Türkiyat Mecmuası 10 (1951-

1953), 219-222. 



94 

 

bir kayıtta yer almaktadır. Huccetin tarihi dikkate alınırsa, vakfın kuruluşundan kısa bir 

süre sonra faal olduğu anlaşılmaktadır. Aşağıdaki tabloda vakfiyede görevli kişiler, 

görevli sayıları ve görevlilerin aldıkları ücret miktarları gösterilmektedir.344 

Tablo 15: Vakfiyeye Göre Görevli Kişiler ve Maaş Miktarları 

Sıra

No 

Görevli Unvanı Görevli 

Sayısı 

Nakdî Maaş 

(Günlük) 

Toplam 

(Günlük) 

1. Mütevelli/Nâzır 1 Vakıf gelirinin 

1/10’u 

 

2. Müderris 1 12 akçe  

3. Talebeler 18 1 akçe 18 akçe 

6. Sıbyan Mektebi Muallimi 1 2 akçe  

7. İmam Vakfiyede zikri geçmemektedir. 

8. Hatib 1 1 akçe  

9. Kârî (Türbe) 15 4 akçe 60 akçe 

            Toplam Görevli Sayısı: 37 kişi 

 

Tabloya göre; mütevelli/nâzır, müderris, talebeler, sıbyan mektebi muallimi, caminin 

hatibi ve türbede görevli kârî yani Kur’an tilavet eden okuyuculardan oluşan 8 ayrı görev 

unvanı vakfiyede zikredilmiştir. 37 kişi olduğu anlaşılan çalışanlar arasında imam 

zikredilmemiştir. Külliyede görevli personelden hatib veya müderris gibi bazı kişilerin 

imamın namaz kıldırma vs. vazifelerini icra etmesi mümkündür. Vakfiyede açıkça yer 

almayan imam kadrosu, muhasebe verilerinden anlaşıldığı üzere sonraki yıllarda vakfiye 

personeline dâhil olmuştur. Külliyenin cami ve medreseyi birleştiren çok fonksiyonlu 

yapısı göz önüne alındığında ihtiyaç oluştukça bazı görevlilerin eklendiği gibi imam 

kadrosunun da sonradan tahsis edildiği düşünülmektedir. 

Külliye vakfiyesinde belirlenmiş olan görevlilerden mütevelli, aynı zamanda nâzır olarak 

da vazife icra etmiş, ayrıca nâzır ataması yapılmamıştır. Vakıf gelir ve giderlerini 

 

344  BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5; Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, Muallim Cevdet, Fermanlar, No: 7. 



95 

 

düzenleyen mütevelli, vakfın giderleri karşılandıktan sonra vakfın gelirlerinin yüzde 10 

oranında ücretle çalışmaktadır.  

Vakfiyeye göre medresede görevli müderris 12 akçe ücret alacak ve ders verdiği her 

talebeye de 1’er akçe verilecektir. Medresede 18 talebe eğitim görmektedir. Sıbyân 

mektebi muallimi günlük 2 akçe ücretle çalışmaktadır. Hatibin günde 1 akçe ücretle 

görevli olması ve tüm görevliler ücretini aldıktan sonra kalan miktarın külliye 

masraflarına harcanması vakfiyede şart koşulmuştur. 

Sultan I. Murad’ın Hudâvendigâr Vakfiyesi’nde görüldüğü üzere külliyenin görevlileri 

ve personele ödenen ücretle ilgili sınırlı bilgiye ulaşılmaktadır. 70 yıl sonrasında 

düzenlenen 859/1455 yılına ait tahrir defterinin sunduğu muhasebe verileri, vakfın 

çalışanları ve aldıkları ücretlerle ilgili vakfiyede belirtilmeyen külliye çalışanlarına “ehl-

i vezâif” başlığı altında zikredilen bilgilerle açıklık getirmektedir. Aşağıdaki tablo ilgili 

tahrir defterinde yer alan muhasebeden yararlanılarak oluşturulmuştur.345 

Tablo 16: 859/1455 Tarihli Muhasebeye Göre Vakfın Görevli Kadrosu ve Maaş 

Miktarları 

Sıra

No 

Görevli Unvanı Görevli 

Sayısı 

Nakdî Maaş 

(Günlük) 

Toplam 

(Günlük) 

1. Nâzır 1 10 akçe  

2.  İmaret Şeyhi 1 12 akçe  

3. Müderris 1 12 akçe  

4. Hâfız 20 4 akçe 80 akçe 

5. Medrese Öğrencisi 10 1 akçe 10 akçe 

6. Kâtip 1 5 akçe  

7. Vekilharc  1 5 akçe  

8. Kilâri 1 4 akçe  

9. Anbardâr 1 2 akçe  

10. Ova Kâtibi 1 2 akçe  

 

345 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları (Giriş- Tıpkıbasım-

Çeviriyazı), ed. Ozan Kaplanoğlu. haz. Raif Kaplanoğlu vd. (İstanbul: Avrasya Etnografya Vakfı 

Yayınları, 2014).  



96 

 

11. Ova Câbîsi 1 2 akçe  

12. Koyun ve Sığır Câbîsi 1 3 akçe  

13. Dağ Câbîsi 1 5 akçe  

14. Dağ Kâtibi 1 3 akçe  

15.  İmaret Kâtibi  1 3 akçe  

16. Tekke Nakibi 1 1 akçe  

17. Hatip  1 4 akçe  

18. Kaplıca İmamı 1 4 akçe  

19. Kaplıca Müezzini 1 2 akçe  

20. Muallim 1 2 akçe  

21. Muarrif 1 2 akçe  

22. Kapan İmamı 1 1 akçe  

23. İmaret Bevvâbı 1 2 akçe  

24. İmaret Ferrâşı 1 2 akçe  

25. İmarette Görevli Hizmetli 3 1 akçe 3 akçe 

26. İmarette Aşçı 4 -  

27. İmarette Habbâz 3 -  

28. Zevâidhorân346 6 - 20 akçe 

               Toplam Personel Sayısı: 65 kişi Genel Toplam: 201 akçe 

 

Tablodaki veriler incelendiğinde vakfiyede 8 personel mevcut iken 70 yıl sonrasında 20 

ayrı alanda personel istihdam edildiği görülmektedir. Vakfiyedeki 8 görev alanında 37 

kişilik külliye personeline imaret şeyhi, hâfız, medrese öğrencisi, kâtip, vekilharc, kilâri, 

anbardâr, ova kâtibi, ova câbîsi, koyun ve sığır câbîsi, dağ câbîsi, dağ kâtibi, imaret kâtibi, 

tekke nakibi, kaplıca imamı, imaret bevvâbı, imaret ferrâşı, imarette görevli hizmetli, 

imarette aşçı, imarette habbâz ve zevâidhorân görevlileri de eklenmiştir. 

Buna göre; vakfiyede türbe görevlisi 15 kârî yer alıyorken tabloda kârî yerine muhtemel 

20 hâfız zikredilmiştir. Tabloda ilave edilen görevliler içerisinde imaret görevlileri ve 

 

346 Zevâidhorânların ücretleri birbirinden farklılık arz ettiği için sayısı ve yapılan toplam ödeme miktarı 

tabloda belirtilmekle yetinilmiştir. Bu hususta detaylı bilgi, külliye personeli ele alınırken verilmiştir. 



97 

 

vakıf arazilerinin vergilerini toplayan câbîlerin ağırlıklı olduğu dikkat çekmektedir. İmam 

ve müezzin eklenerek cami görevlileri şekillenmiştir. Ayrıca vakfın hayrâtı kapsamında 

olan Kapan Camii’nin imamı, külliye vakfı bütçesinden düzenli maaş alan görevli 

kadrosuna dâhil olmuştur. Külliyede zâviye özelliği sebebiyle tekke nakibine 1 akçe ücret 

verilmiştir. Böylece külliyede görevli personel sayısı 1455 yılında 37’den 65 personele 

yükselmiştir. 

Hudâvendigâr Külliyesi’nde görevli personel bilgisine arşiv belgeleri, mahkeme sicilleri 

ve muhasebe kayıtlarından ulaşılmaktadır. Özellikle muhasebe kayıtlarında gider 

kalemleri sıralanırken tevliyet, ehl-i vezâif, ehl-i huddâm, cemâat-i hademe-i Câmi‘-i 

Kaplıca, cemâat-i eczâhân, cemâat-i hademe-i imâret, cemâat-i zevâidhorân, cihet-i 

cerrehorân, harc-ı cerre, cemâat-i hademe-i türbe-i şerîf, cemâat-i zâbıtân-ı evkâf, ehl-i 

murtezikaya verilen vezâif, vazife-i ehl-i murtezikagân-ı vakf gibi başlıklarıyla personel 

grupları, isimleri ve aldıkları maaş miktarları verileri elde edilmektedir. 

A. KÜLLİYENİN YÖNETİMİ 

1. Mütevelli 

Vakfın işlerini idare etmekle sorumlu yönetici kimseye mütevelli denir.347 

Gazi Murad Hudâvendigâr vakfiyesinde Hayreddin Paşa’nın ilk mütevelli olarak 

görevlendirildiği belirtilmektedir. Ayrıca Hayreddin Paşa’nın hem mütevelli hem de nâzır 

olarak iki görevle vazifelendirildiği vakfiyeden anlaşılmaktadır. Berki, vakfa dair ıstılah 

ve tabirlere ilişkin kaleme aldığı eserinde mütevelli maddesini yazarken “Bir vakfın 

mütevellisine o vakfın nezareti tevcih olunmaz.” ibaresini not düşmüştür. Dolayısıyla 

Hudâvendigâr Vakfiyesi’nde belirtilen hem mütevelli hem de nâzır olan Hayreddin 

Paşa’nın durumunun istisna olduğunu belirtmek gerekir.348 Vakfiyenin üçüncü kısmında 

 

347 Berki, “Mütevelli”, 43. 
348 Berki, “Mütevelli”, 43. 



98 

 

vakfın şartları ele alınmaktadır. İlgili kısımda mütevelli tayin edilen Hayrettin Paşa’nın 

görev ve yetkileri yer almaktadır.349  

Külliyenin mevkûfâtıyla ilgili bilgilerin ardından vakfiyenin üçüncü bölümünde idari 

yapının işleyişine yer verilmektedir. Külliyenin yönetimi ve denetimi mütevellinin 

sorumluluk alanıdır. Mütevellinin görev ve yetkileri vakfiyede tanımlanmıştır. Buna göre, 

külliyede görevli imam, hâfız, aşçı, ferrâş gibi görevlilerin ücretleri mütevelli tarafından 

belirlenmektedir. Külliyeden kimler ne şekilde istifade edeceği, görevli kadrosunda 

kimlerin ne şekilde görevlendirilip çalışacağı, gelir kaynakları nasıl işletileceği vb. 

hususlar vakfiyede zikredilmektedir.350  

Vakfiyeye göre, külliyede konaklamak isteyenler ücretsiz bir şekilde üç gün misafir 

olarak kalabilecektir. Gelen misafirlere, misafirin statüsüne bakılmaksızın muamele 

edilecek ve daha fazla misafir kalacak olanlara mütevelli karar verecektir. Eğer ihtiyaç 

sahibi bir kimse misafir olarak gelirse daha çok özen gösterilip hoş tutulması vakfiyede 

öğüt olarak yer almaktadır.  

Külliye görevlilerinden birisinin vefatı gibi boşalan bir kadroya atama yapma yetkisi, 

mütevellinin görevleri arasındadır. Örneğin, 1190/1776 yılında külliyede duâgû 

 

349 BOA, EV.VKF., No.19 Gömlek No.5a (c). “…dahî vâkıf-ı mezbûr yüdîmullâhu izzehû fi’d-dâreyni ve 

tekabbelallâhu teâlâ minhü evkâf-ı mezbure emrinde tevliyeti ve nâzireyi mevle’l-muazzam düstür’l-

a‘zam alemü’l-hüdâ a‘lemü’l-verâ mürebbi’l-ulemâ ve’l-fudalâ melce’ül-mesâkîn ve’l-gurabâ 

Hayrü’d-dîn Paşaya ta‘yin kıldı, dahî evkâfı tefviz eyledi, tekabbelallâhu minhü imâmun ve müşrifün ve 

câbînun ve tabbâhun ve bevvâbun emrini, dahi şol kimesne ki mesâlih-i evkâfda âna ihtiyâc olur ânın 

dahî külliyâ umûrını mûmâileyh Hayrü’d-dîn Paşaya müfevvez kıldı ve zikr olınan mürtezikaların dahî 

külliyâ azillerin ve nasbların vâkıf-ı mezbûr re’y-i mütevellîye müfevvez kıldı…” Bkz. Sultan I. Murad 

Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, Muallim 

Cevdet, Fermanlar, No: 7 (16a, 16b). 
350  “…dahî vâkıf-ı mezbûr eczelallâhu sevâbehû şöyle şart eyledi ki kaçan mütevellî-i evkâf-ı mezbûre zikr 

olınan mürtezikadan birini nasb itmek dilese evvelâ ol nasb ideceği kimesnenün hâline nazar ide, eger 

ol kişi kast eyledugi şuğûl içün salih ise, ya‘ni ol hizmetün uhdesinden gelüb ikâmet-i vazife itmege 

kâdir olursa, ânun hâlinden teftiş ve tefahhus itdükden sonra ol hizmete ânı nasb ide ve nasb itdükden 

sonra ol kimesneden sehven ve hatâen bir nâ-mâ‘kûl ve nâ-sezâ nesne vâki‘ olsa, kerre-i ûlâda ânı nush 

ve pend ide ki ol fi’il-i nâ-pesendîde ândan alâ sebîlü’s-sehv vâkî‘ olmuşdır, ba‘dehû ol kimesneden bir 

zillet dahî vâki‘ olsa ki ol vaz-ı abes aslâ olduğı hizmetün sâhibine lâyık câiz olurlardan olmasa bu kere 

mütevellî ânı zecr eyleye, eger ol kimesne nasihat-ı mütevellî ile mütenassıh olmayub, nushi ve zecri 

kabul itmeyüb, yine ol bâtıl yaramaz hâline avdet eyleyüb, bil-cümle üç def’a merrâren olduğı hizmetde 

suç itmiş olsa, ol vaktin mütevellî-i vakf ânı azl eyleye…” Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, Muallim Cevdet, Fermanlar, No. 

7. (17a,17b) 



99 

 

vazifesini yapmakta iken vefat eden Seyyid Ali Efendi’nin vefatı nedeniyle boşalan 

vazifeye, vakfın mütevellisi olan Mehmed Emin’in teklifiyle oğulları Seyyid Selim ve 

Seyyid Arif ve kızı Fatıma tayin edilmiştir.351 1196/1781 yılına ait diğer bir 

görevlendirme kaydında vakfın mütevellisi Mehmed Emin Efendi’nin duâgû vazifesine 

atama işleminin gerçekleştirildiği anlaşılmaktadır.352  

Muhasebe kayıtlarında ve Şer‘iyye Sicilleri’nde vakfın mütevellisinin ismine 

rastlanmaktadır. Bunun yanı sıra 19. yüzyılda mütevelli ismi belirtilmeyen muhasebe 

kayıtları da olduğu görülmektedir.353  Ayrıca vakfın mütevellisinin isimlerinin 

zikredildiği Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşiv Belgeleri tespit edilmiştir. Örneğin; 

1188/1774 tarihli bir belgede Gazi Murad Hudâvandigâr Evkâfı’nın imaret nezâretiyle, 

ilgili vakfın mütevellisi Mustafa imzalı arzuhal sunulmuştur.354  

Aşağıdaki tabloda elde edilen veriler doğrultusunda yıllara göre vakfın mütevelli 

kadrosuna yer verilmiştir. 

Tablo 17: Gazi Hudâvendigâr Evkâfı Mütevellileri 

Sıra 

No 

Adı Görev Yılı (Milâdî) 

1.  Hayreddin Paşa355 1385 sonrası 

2.  Hacı Ali Bey356 1468 

3.  Veli Bey357 1536 öncesi 

4.  Salih Halil358 1536 öncesi 

5.  Muslihuddîn359 1536 

6.  Hacı Abdullah360 1540-1541 

 

 351 BOA, AE.SABH.I., No. 231, Gömlek No. 15313.  
352 BOA, C..EV., No. 251, Gömlek No. 12690.  
353 19. yüzyıl muhasebe kayıtlarını ihtiva eden arşiv belgelerinde mütevelli adı genellikle 

zikredilmemektedir. BOA, EV. d., No.10591; BOA, EV.d, 9589. 
354  BOA, C.EV., No. 556, Gömlek No. 28066.  
355  Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, 

Muallim Cevdet, Fermanlar, No.7 (16a,16b). 
356  BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5. 
357 BŞS, A 48, 9b. 
358 BŞS, A 48, 9b. 
359 BŞS, A 48, 9b. 
360 BŞS, A 48, 1b. 



100 

 

7.  Mustafa Bey361 1546 öncesi 

8.  Mevlânâ Şemseddîn362 1546-1547 

9.  Ca‘fer363 1581/1582 

10.  Seyyid Ebu’l-Beka 1591364/1593365 

11.  Mehmed Bey bin Mustafa366 1597-1598 

12.  Mehmed Bey ibni Rahmetullâh367 1597-1598 

13.  Mustafa Çavuş368 1605 öncesi 

14.  Salih Çavuş369 1605-1606 

15.  Abdurrahman Bey370 1624 

16.  Zeynelâbidin Bey371 1637 ve öncesi 

17.  Ahmed Ağa 1679372-1683373 

18.  Hacı Ali Ağa374 1737 

19.  Mehmed Ağa375 1746 

20.  Mustafa (Dülbent Ağa’sı)376 1774 öncesi 

21.  Mehmed Ağa377 1774 sonrası 

22.  Mehmed Emin Efendi378 1776-1781 

 

361 BŞS, A 48, 9b. 
362 BŞS, A 48, 9b. 
363 BŞS, A 119/519. 
364 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/ 1. 
365  BŞS, A 151, 7a. 
366 BŞS, A 153, 13a. 
367 BŞS, A 153, 42b. 
368 BŞS, B 25, 98a. 
369 BŞS, B 25, 98a. 
370  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/ 39. 
371  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/406. 
372 BŞS, B 75, 39b. 
373 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/103. 
374  BOA, EV.HMH.d., No.3766, 1b.  
375  BOA, EV.HMH.d., No.4472, 1b. 
376  BOA, Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi [TS.MA.e], No.741, Gömlek No.23. Başbakanlık Osmanlı 

Arşivi’ndeki bir kayıtta, 14/06/1188 tarihinde Dülbent Ağa’sı Mustafa’nın azledildiği yerine Mehmed 

Ağa’nın mütevelli atandığı kaydedilmektedir. BOA, TS.MA.e, No.741, Gömlek No. 23. Yeni Mütevelli 

Mehmed Ağa’nın atanıp görevine başladıktan 4 gün sonra kaleme alınmış Mütevelli Mustafa imzalı 

arzuhal bulunmaktadır. Bu durumda arzuhal belgesindeki tarihlendirmede sehven yazım hatası 

olabileceği kanaatindeyiz. Arzuhal için bkz. BOA, Osmanlı Arşivi, Cevdet Evkâf [C.EV]. No. 556. 

Gömlek No. 28066. 
377  Sultan I. Abdülhamid'in beratıyla atanan Mehmed Ağa, mütevelli olmadan önce Hazine Kethudâsı 

olarak görev yapmaktaydı. BOA, TS.MA.e, No.741, Gömlek No.23.  
378  BOA, AE.SABH.I., No.231, Gömlek No.15313; BOA, C..EV., No.251, Gömlek No.12690.  



101 

 

23.  Mustafa379 1760 

24.  Hacı İbrahim380 1789 

25.  ismi belirtilmemiş 381 1831-1832 

26.  ismi belirtilmemiş382 1838 

 

1593 yılına ait bir vekâlet kaydında zikredildiğine üzere Gazi Hünkâr Vakfı mütevellisi 

Seyyid Ebu’l-Bekâ, Hasan Çelebi isimli kişiyi Hüseyin’in metrukâtı hususunda vekil 

tayin etmiş ve Hasan adında bir kişi, Hasan Çelebi’den Hüseyin’deki alacağını istemiştir. 

Bu bilgilere göre mütevelli gerektiğinde yerine vekaletle bakacak kişiyi tayin 

etmektedir.383  

Şer‘iyye Sicilleri’nde mütevelli kavramıyla beraber karşılaşılan “Kâim-i Makâm-ı 

Mütevellî” kavramı, mütevelli aleyhine dava açıldığı veya mütevelli vekil bırakmadığı 

durumlarda ve uzak bir mahallede ihtiyaç olması gibi hallerde mütevelli yerine belirli bir 

süreliğine (muvakkaten) hâkim tarafından atanan kişiye denir.384 16. yüzyıla ait bir 

belgede, Kütahya Han’ın kira işlemiyle ilgili Gazi Hudâvendigar Vakfı mütevellisi 

Mehmed Bey bin Mustafa’nın kâim makamı Fazlı bin Mustafa, yaşanan bir anlaşmazlığı 

çözüme kavuşturmuştur. Anlaşıldığı üzere aynı belgede hem mütevelli hem de kaim 

makam-ı mütevelli ayrı ayrı zikredilerek mahkeme kaydı tutulmuştur.385  

Vakıf arazilerini işleten kişilerin vefat vb. durumlarında mütevelli tarafından mahlul 

(boşalan) arazi için başka bir görevli (mutasarrıf) tayin edebilmektedir. Bursa Mahkeme 

 

379  BŞS, B 176, 67a. 
380  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/298. 
381  BOA, EV.d, No.9589. 
382  BOA, EV.d.., No.10591, 4a. 
383  BŞS, A 151, 7a, 25b. 
384 Ali Himmet Berki, Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen Istılâh ve 

Tâbirler (Ankara: Doğuş Matbaası, 1966), 30. 
385 “Mahrûse-i Bursa’da Saray Mahallesi’nden Bâlî bin Mustafa meclis-i şer‘de Gâzî Hünkâr mütevellisi 

Mehmed Bey bin Mustafa’nın kâim makamı olan Fazlı bin Mustafa muvâcehesinde ikrâr idüb mahrûse-

i mezbûrede bundan akdem ayda dokuz yüz akçeye mültezim olan Hüseyin bin Piri üzerinden hân-ı 

mezbûru beş bin akçe peşin virüb ve ayda bin akçeye iltizâm ve kabul eylemeğin mütevellî-i mezbûr 

bana virdi didikde mezkûr Fazlı dahi vicâhen tasdik etdiği kayd olundu Şuhûdu’l-hâl: Mehmed bin 

Ahmedi, Zati bin Hızır, Kulu Bey bin Abdullah, Ahmed Bey bin Ca‘fer”. BŞS, A 153, 13a. 



102 

 

Sicilleri’nde zikredilen bir kayıtta, Mütevelli Mehmed Bey, Gazi Hudâvendigâr 

Evkâfı’ndan Bilâd-i Yunus Vakıf Köyü yakınındaki Karabağ arazisine, vefat nedeniyle 

mahlûl olduğu için Süleyman ve Hüseyin isimli iki kişiyi görevlendirmiştir.386 

Vakfiyede de belirtildiği gibi vakıf arazilerinin etkin kullanımı vb. idari konularda 

mütevelli yönetim yetkisini uhdesinde bulundurmaktadır. 1239/1823 yılına ait bir keşif 

kaydında Bursa’da Yahudiler için tahsis edilen bir mezarlıkla ilgili olarak Hudâvendigâr 

Vakfı yöneticileriyle Yahudiler arasında mezarlığın genişletilmesi konusunda 

anlaşmazlık yaşandığı görülmektedir.387 Çıkan anlaşmazlığın vakıf arazileri kapsamında 

olması muhtemeldir.  

Mütevelliye vakıf bütçesinden yapılan ödemelerle ilgili dikkat çeken bir husus da vakıf 

gelirleri artanından yüzde 10 maaş ücretine ilave olarak âdet olunduğu üzere hediye 

verilmesidir. Örneğin, 1247/1831-1832 yılında düzenlenen muhasebede mütevelli 

efendiye ber-mu‘tâd hediye ve zâhîre ücreti 5000 kuruş olarak ödendiği kaydedilmiştir.388 

2. Nâzır 

Görüp gözeten manasına gelen nâzır, vakıf kavramlarından birisi olarak bazen mütevelli 

anlamında kullanılsa da mütevellinin tasarrufunu görüp gözeten, inceleyen kişi 

demektir.389 

Vakfiyede mütevellilik ve nâzırlık görevleri vakfın ilk mütevellisi Hayreddin Paşa’ya 

verilmiştir. Vakfiyeden 70 yıl sonra 859/1455 yılında tutulan muhasebe kaydında nâzıra 

günlük 10 akçe ücret verildiği anlaşılmaktadır. Nâzır görevlisinin ismi kaydedilmemiştir. 

Ancak nâzır için ayrı bir kadro tahsis edildiği görülmektedir.390  

 

386 BŞS, A 153, 22a. 
387  Ali İhsan Karataş, Osmanlı Devletinde Gayrimüslimlerin Toplum Hayatı Bursa Örneği (İstanbul: 

Gökkubbe Yayınları, 2009), 129-130. 
388 BOA, EV.d, No.9589. 
389 Berki, “Nazır”, “Nazır-ı vakf”, 44. 
390 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 74. 



103 

 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri arasındaki bir belgede, 1070/1659 yılında Hudâvendigâr Vakfı’na 

nâzır olan İbrahim isimli bir kişi zikredilmektedir.391 Ayrıca sicillerden anlaşıldığı üzere, 

medrese görevlileri ya da kadı vakfın nâzırı olarak görevlendirilebiliyordu.392 

İncelenen vakfın muhasebe kayıtlarında mütevelli kadrosuyla ilgili bilgiler yer alıyorken 

nâzır görevlisinden bahsedilmemiştir.393 Bu bakımdan nâzır hakkında malumat elde 

edilemeyen muhasebe kayıtlarında, görevlilerin toplu bir şekilde kaydedilmiş olmasından 

kaynaklı görünmektedir.  

Dolayısıyla 19. yüzyılda tutulan tafsilatlı muhasebede nâzır-ı imâret görevlisi yer 

almaktadır. Vakıf bünyesinde çalışan nâzır-ı imâret personelinin aynı zamanda yedi ve 

daha fazla görevi birlikte yürüttüğü tespit edilmiştir. Nâzır-ı İmaret olan Seyyid İsmail 

Efendi caminin kayyımlık hissesi, muallim-i mekteb, mushafhân, eczâhân, devirhân, 

vekilharc vb. görevlerini de ifa etmektedir. Bu sayılan yedi görevin karşılığında vakıf 

bütçesinden yevmiyesi 30 akçeden yılda 90 kuruş ödeme yapılmıştır. Ayrıca bir yılda 

aynî ödemeler kapsamında kendisine 450 kuruş hınta (buğday) aynen, 450 kuruş defa 

hınta bedelen, 650 kuruş revgan-ı sade (sade/saf yağ) bedelen, 16 kuruş asel (bal) bedelen, 

150 yük hatab (odun) için de 50 kuruş olmak üzere toplam 1.288 kuruş ödenmiştir.394  

Gerek vakıf personelinin detaylandırılmadan muhasebede kaydedilmesi gerekse de 

nâzırın farklı görevleri birlikte yürütmesi, nâzırların tespitini güçleştirmektedir. Sonuç 

itibariyle vakfta nâzıra ilk olarak 15. yüzyılda rastlandığı ve sonrasındaki asırlarda da 

nâzır-ı imâret görevlisinin varlığından yola çıkılarak bunun devamlı bir kadro olduğu 

anlaşılmaktadır.  

 

391 BŞS, B 131, 51a. Söz konusu belgede, Nâzir İbrahim’in, Evkâf mahsulü toplanınca mütevelliden 6 akçe 

maaş ücretini alması ve kimsenin buna mani olmaması vurgulanmaktadır. 
392 BŞS, A 144, 198a; B 20, 187b.  
393 BŞS, A 48, 1b-14a; BOA, EV.HMH.d., No.3766; BOA, EV.HMH.d., No.4472; BOA, EV.d, No.9589. 
394 BOA, EV. d., No.10591, 7a. 



104 

 

3. Kâtib 

İmarette yazı işlerinde bakan, giren ve çıkan eşya veya erzakı hususi defterine kaydeden 

görevliye kâtib-i imâret denir.395 Arşiv belgelerinde külliye kâtibi, imaret kâtibi şeklinde 

zikredilmektedir. 

Vakfiyede kâtib külliye personeli içerisinde geçmemektedir. 859/1455 yılına ait tafsilatlı 

muhasebede külliye bünyesinde bir kâtib yevmiyesinin 5 akçe olduğu kaydedilmiştir. 

İsmi İbrahim olan kâtibe aynî olarak yılda harc-ı cerreden 3 müd buğday ödenmiştir. 

Ayrıca muhasebe defterinde belirtilen Kâtib İbrahim yanı sıra iki farklı kâtip daha 

zikredilmektedir. Buna göre günlük 3 akçe ücret tahsis edilen dağ kâtibi şeklinde ikinci 

ve ova kâtibi unvanıyla üçüncü kâtip görevlendirilmiştir. Ova kâtibine günlük 2 akçe 

ücret tayin edilmiştir. Ve 859/1455 yılında Nefs-i Kapluca Vakfı’ndan (Çekirge’de 

meskun) Kazım veled-i Mehmed de kâtib şeklinde belirtilmektedir. 396 

946/1540-947/1541 yıllarında Ahmed isimli bir kişi külliyenin kâtib kadrosunda yer 

almıştır.397 952/1546-953/1546-1547 yıllarını kapsayan muhasebede ise bir kâtibe, 15. 

yüzyılda olduğu gibi yine 5 akçe ücret ödenmiştir. Bununla beraber muhasebede hangi 

alanda kâtip olduğu anlaşılamayan iki kâtip, 2’şer akçe yevmiyeyle yer almaktadır.398 

Buna göre; 859/1455 yılında görevlilerin içerisinde dağ kâtibi ve ova kâtibi de ayrıca 

zikredildiği düşünüldüğünde, söz konusu iki kâtibin dağ kâtibi ve ova kâtibi olma ihtimali 

akla gelmektedir. Neticede, 16. yüzyılda tutulan muhasebede 15. yüzyılda olduğu gibi üç 

farklı kâtib görevlendirildiği tespit edilmiştir. 

Külliyede kâtib kadrosunda görevlilerin cerrehorân kapsamında kâtib-i imâret için 2 müd 

10 kile, diğer kâtib için 6 kile ve bir diğer kâtib için 5 kile buğday verildiği 

belirtilmektedir.399  

 

395  Berkî, “Katib-i imaret”, 31. 
396 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıflar; 67, 73, 76.  
397 BŞS, A 48, 1b. 
398 BŞS, A 48, 12a. 
399 BŞS, A 48, 13a. 



105 

 

979/1571 yılında Mustafa isimli bir imaret kâtibi görevli kadrosunda yer almıştır. 400 

Ayrıca Bursa Şer‘iyye Sicili’nde bir belgede Hudâvendigâr Vakfı’nın kâtibi Hüseyin 

kaydedilmiştir.401  

Arşiv belgelerinde kâtib kadrosu evkâf kâtibi şeklinde de geçmektedir. Vakfın yazı 

işlerinden sorumlu olması dolayısıyla kâtibin vakfa ait hususi defterine müracaat edildiği 

durumlar söz konusudur. Külliye kâtibinden teftiş sebebiyle evkâf defterinin talep 

edilmesi konusunda arşiv kaydı bulunmaktadır. Bu bağlamda 991/1583 yılına ait bir 

belgede Yıldırım Bayezid İmareti Mütevellisi Ebu’l-Bekâ tarafından, İstanbul’da 

yapılacak teftişe dair, Gazi Hudâvendigâr İmareti’nin Evkâf Kâtibi Derviş adlı kişinin 

tutmuş olduğu evkâf defteriyle birlikte gelmesinin istendiği belirtilmektedir.402  

1158/1745-1159/1746 yılı muhasebesinde gider kalemleri içerisinde cemâat-i kâtibân ve 

câbiyân şeklinde toplu bir ödeme cetveli (günlük 52 akçe maaş ödemesiyle) yapıldığı 

görünmektedir. Kâtiplerin ismi ve aldıkları ücrete ulaşılamamış olsa da birden çok kâtibin 

külliyede görevli olduğu anlaşılmaktadır.403 

Vakıfta görevli kâtiplerin ücret artış talepleri ve şikayetlerinin arşiv belgelerine yansıdığı 

görülmektedir. Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde 1174/1760- 1175/1761 yıllarını kapsayan bir 

belgeden anlaşıldığı üzere, Gazi Hudâvendigâr Evkâfı’nda Kâtib Mustafa ve yine aynı 

vakıfta Kâtib Mehmed Emin, vakıftan aldıkları ücreti yeterli bulmayıp, ücret artışı 

talebinde bulunmuşlardır. Bursa Kadısı Mevlânâ’ya durum intikal etmiş, ücretleri 

artırılmamış, bunun üzerine istifa da etmemişler ve her yıl ücret taleplerini 

yinelemişlerdir.404  

Kâtiblere maaş ödemesi dışında ber-vech-i maktu adıyla ödemeler de yapılmıştır. 

1247/1831-1832 yılında Yazıcızâde Ali Efendi külliye kâtibi olarak vazifelidir. İlgili 

 

400 BOA, A.)DVNSMHM.d., No.15, Gömlek No.1008. 
401 BŞS, B 215, 21b. 
402 BOA, A)DVNSMHM.d., No.49, Gömlek No.505. 
403 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
404 BŞS, B 176, 64a. 



106 

 

muhasebede geçtiği üzere Kâtib Yazıcızade Ali Efendi’ye vakıf bütçesinden ber-vech-i 

maktu 1200 kuruş ödendiği kaydedilmiştir.405 

19. yüzyılda tutulan muhasebeden anlaşıldığına göre kâtib kadrosunda görevliler; kâtib-i 

cebeleyn, kâtib-i Soğanlı, kâtib-i edâ-i ücret-i taksim, kâtib-i bekâyâ ve kâtib-i rûznâmçe 

vazifeleriyle arttırılmıştır. Buna göre; cebeleyn kâtibi vazifesini Seyyid Süleyman, Seyyid 

Mehmed ve Seyyid Tahir isimli üç kardeş müştereken yerine getirmektedir. Aynı 

zamanda bu kardeşler, külliyede caminin imam-ı evvel, sermahfil ve mushafhân 

görevlerini de yürütmektedirler. Yevmiye olarak 46 akçe tayin edilmiş olup maaş dışında 

aynî ödeme de yapılmıştır. Soğanlı kâtibi Seyyid İsmail bin Ahmed aynı zamanda Hisar 

Camii vâiz-i cuma görevlisidir. 14 kuruş yevmiyesi ve aynî ödemeleri muhasebede 

detaylandırılmıştır. Kitâbet noktasında muhasebede geçen diğer bir görev alanı kâtib-i 

eda-i ücret-i taksim şeklinde nitelenmiştir. Câbî-i Soğanlı görevliyle beraber kâtib-i eda-

i ücret-i taksim görevini yerine getiren bazı kişilerin kardeş olduğu ifade edilen 6 isim 

zikredilmiştir. Külliye muhasebesinde kâtib-i bekaya şeklinde bütçeden kalanları yazan 

Kâtib Seyyid Abdullah Nâfiz Efendi’dir. Günlük 2 kuruş ücretle çalışan kâtibe aynî 

ödemelerle yılda toplam 250 kuruş verilmiştir. Son olarak kâtib-i rûznâmçe vazifesini 

Seyyid Mehmed bin Hüseyin, cüzhân göreviyle birlikte yerine getirmektedir. Kitâbeti için 

günlük 5 kuruş, cüzhânlık vazifesi için ise 2 kuruş ücret almaktadır. Maaşla birlikte aynî 

ödeme yapıldığı da muhasebede kaydedilmiştir.406  

4. Câbî   

Vakfın gelirlerini toplayan tahsildar kişiye “câbî” denilmektedir.407 Arşiv belgelerinde 

vakfın câbîsi anlamında “câbî-i vakf” şeklinde nitelenmektedir. 

Vakfa ait muhasebe kayıtlarında câbînin topladığı gelirler kayıt altına alınmıştır. Vakfın 

bir adet câbîsi var iken daha sonra görev yükümlülüğü sebebiyle sayısı arttırılmıştır. 

 

405  BOA, EV.d., No.9589. 
406  BOA, EV.d., No.10591, 6b-8b. 
407  Câbî kavramı yerine 2762 sayılı Vakıflar Kanunu’nun 22. maddesi câbîlik hizmetini kaldırmış, ancak 

büyük vakıflarda Umum Müdürlüğü’nün izniyle kâtib ve tahsildâr kullanılmasına müsaade edilmiştir. 

Berki, “cabi-i vakf”, 9. 



107 

 

Vakıf arazilerinin bolluğu göz önüne alındığında görevli câbî sayısında doğrudan bir artış 

söz konusu olduğu görülmektedir. 

Vakfiyede görev tanımı yapılmayan câbî, ilk olarak 859/1455 yılı muhasebesinde yer 

almıştır. Buna göre; dağ câbîsi günlük 5 akçe, koyun ve sığır câbîsi günlük 3 akçe ve ova 

câbîsi günlük 2 akçe ücretle çalışan toplam 3 câbî külliye görevlisidir. Câbîlere harc-ı 

cerre kapsamında da ödemeler yapılmıştır. İlgili kısımda Hacı Turud isimli susığırı ve 

koyun câbîsi zikredilmiştir. Bir diğer dikkat çeken husus görevliler içerisinde 

zikredilmemesine rağmen harc-ı cerre ödemesi adıyla 6 müd verilen câbî-i dekkâkîn ve 

6 müd verilen câbî-i Çongara görevlilerine rastlanmasıdır. Son durumda muhasebede 

külliye görevlisi bilinen câbîlerin sayısının 5 kişi olduğu anlaşılmaktadır.408 

952/1546-953/1546-1547 yılı muhasebesinde 8 farklı câbî zikredilmektedir. Bunlar 

içerisinde yer alan câbî-i müşahere günlük 4 akçe, câbî-i bağat günlük 5 akçe ve câbî-i 

ağnam günlük 3 akçe ücretle çalışmaktadır. Diğer 5 farklı câbîyle ilgili detaylı bilgi tespit 

edilememiştir.409 Bazı muhasebe defterlerinde cemaat-i câbiyân ifadesiyle genel bir 

başlıkla zikredildiği için kaç câbî olduğu bilinememektedir. Ancak câbîlerin sayıca çok 

olduğu anlaşılmaktadır.410  

Bursa Mahkeme Sicilleri’ne 1007/1598 yılında yansıyan bir belge, vakfiyede belirtilen 

hamamın bir yıllığına günlük 15 gümüş dirheme Ahmed bin Mahmud el-Hammâmî isimli 

kişiye kira işlemini konu edinmektedir. Kira sözleşmesini gerçekleştiren vakfın câbîsi ve 

kaim-i makam-ı mütevellisi Ahmed Çelebi bin el-Hâc Yusuf’tur. Buradan anlaşıldığına 

göre bazı durumlarda vakfın câbîsi aynı zamanda kaim-i makam-ı mütevelli olarak görev 

yapmaktadır.411 

 

408 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73-76. 
409 BŞS, A 48, 12a. 
410 BOA, EV.HMH.d., No.4472; BOA, EV.HMH.d., No.3766. 
411 BŞS, A 153, 53b. Benzer şekilde farklı bir kayıtta, Hudâvendigâr Evkâfı’na câbî ve kâim-i makâm-ı 

mütevelli olan el-Hâc Veli b. Ahmed zikredilmektedir. BŞS, B 18, 19a. 



108 

 

Bazı belgelere göre câbînin sorumluluk alanıyla ilgili arazilerde çıkan sorunlar şikayet 

edilmiştir. Örneğin, 1208/1793 yılında Hudâvendigâr İmareti câbîsi görmeden, iki vakıf 

köyünün mahsulü hasat edilince şikayet konusu olmuştur.412  

19. yüzyılda tespit edilen görevliler muhasebe kaydında detaylandırılmıştır.  Câbî İsmail 

Efendi, Sütlüce bağ bekçiliğiyle görevlidir. Hacı Salih Ağa Çekirge câbîsi ve Mehmed 

Ağa Cebeleyn câbîsidir. Mehmed Arif Molla bin Hacı Mehmed câbî-i müşâhere 

vazifesini eczâhân vs. görevlerle birlikte yerine getirmiştir. Câbî-i Sahra görevlileri 

Mehmed Tahir ve Mehmed Salih kardeşlerin, aynı zamanda Hudâvendigâr Camii’nde 

imam-ı sânî, hisse-i kayyım ve ferrâş olup müştereken bahsedilen görevleri yürütmüştür. 

Câbî-i Soğanlı ve kâtib-i eda-i ücret-i taksim vazifelerine 6 kişi görevlendirilmiştir. Bu 

durumda sütlüce bağ bekçiliği için bir câbî, câbî-i çekirge, câbî-i cebeleyn, câbî-i soğanlı, 

câbî-i müşâhere, câbî-i sahra şeklinde 6 farklı câbî 19. yüzyıl muhasebe defterinde tespit 

edilmiştir. Bir kısım câbîler, aynı külliyedeki eczâhân, ferrâş gibi farklı görevleriyle 

beraber vazifelerini icra etmiştir. 413 

5. Zevâidhorân 

Vakfın gelirlerinden, belirlenen kişilere ödemeleri yapıldıktan sonra arta kalan miktara 

zevâid denir. Hor kelimesi ise Farsça’da yiyen anlamına gelmektedir.414 Bu durumda 

zevâidhorân kelime anlamıyla da örtüştüğü üzere vakıf gelirlerinden gider kalemlerine 

ödeme yapıldıktan sonra arta kalan zevâid fonundan düzenli olarak ödeme yapılan 

kimseleri ifade etmektedir. 

Zevâidhorân vakfiyede yer almayıp sonradan 15. yüzyılda külliye personeline dâhil 

olmuştur. 15. yüzyılda 6 Zevâidhorân; Seyyid Ali 8 akçe, Zeynelâbidin Şeyh-i Ebû İshâk 

5 akçe, Alâeddîn Halife veled-i Kuşaksuz 2 akçe, Emir-i Hoşhân 2 akçe, Delü Halîfe 2 

akçe ve Veled-i Zâkir 1 akçe günlük ücretle tevliyet kapsamında görev yapmıştır.415 

 

412 BOA, C.BLD., No.46, Gömlek No.2257.  
413 BOA, EV. d., No.10591, 2b-8b. 
414 Berki, “Zevâid”, 60. 
415 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 74. 



109 

 

946/1540-947/1541 yılında zevâidhorân fonundan ödeme yapılan 10 kişi tespit edilmiştir. 

Hudâvendigâr Evkâfı’ndan Keles Camii hatibi Mevlânâ Zeyneddin’e günlük 5 akçe ve 

cami müezzinine 1 akçe maaş verilmiştir. Bir cami (Behram) hatibine günlük 1 akçe, 

mushafhânândan 2 kişiye günlük 4 akçe, bir cami imamı olarak zikredilen Latif Çelebi’ye 

ve caminin müezzinine günlük 3 akçe, Mevlânâ Abdi Çelebi’ye günlük 10 akçe, 

Süleyman bin Hızır’a günlük 2 akçe, Abdülhamid isimli kişiye günlük 5 akçe, Seyyid 

Abdülkerim’e günlük 2 akçe ve Mevlânâ Hacı Haluk isimli kimseye günlük 5 akçe vakfın 

zevâidhorân fonundan verilmiştir.416 

Zevâidhorân fonundan ödeme yapılan kişilerde ve yapılan ödeme miktarında artış olduğu 

görülmektedir. Buna göre; 946/1540-947/1541 yılında zevâidhorân fonundan ödeme 

yapılan 10 kişiye toplam 19.110 akçe ödenmiş olup aynı yılda vakfın yıllık geliri 314.396 

akçe olarak tespit edilmiştir. 1158/1745-1159/1746 yılında kaydedilen muhasebede 

zevâidhorân ve duâguyân için günlük 400 akçeden yıllık 148.000 akçe ödenmiştir. Aynı 

yıl toplam geliri 890.732 akçe olan vakıf bütçesinden önemli bir kısmın zevâidhorân ve 

duâguyân ücreti olarak ödendiği anlaşılmaktadır.417  

1254/1838 yılında Mehmed Arif ve Seyyid Süleyman bin Ahmed zevâidhorân ve 

duâguyân fonundan sorumlu kişiler olarak zikredilmiştir.418 

B. KÜLLİYENİN DENETİMİ 

Hudâvendigâr vakfiyesinde külliyenin denetiminden sorumlu kişi külliyenin aynı 

zamanda idaresinden sorumlu olan mütevellidir. Bu yönüyle mütevellilik ve nâzırlık 

vazifelerini vakfın vakfiyede adı geçen ilk mütevellisi Hayreddin Paşa yürütmektedir.419 

15. yüzyılda külliye personeli içerisinde mütevellinin sorumluluk alanında gözetim 

sağlayan nâzır da yer almıştır. Mütevelli vakıf bünyesindeki arazilerde düzenli işleyişi 

 

416 BŞS, A 48, 12b. 
417 BŞS, A 48, 12b; BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
418 BOA, EV. d., No.10591, 6b-8b. 
419 BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5. 



110 

 

sağlamak, personel ataması ve görevlilerin sorumluluk alanlarıyla ilgili konularda 

düzenleme yapmakla mükelleftir. 

Külliyenin bulunduğu Kaplıca semtinin subaşı tarafından asayişi sağlanmaktadır. 

982/1574-994/1585 tarih aralığındaki mahkeme kayıtlarında yer alan bir belgeden 

Kaplıca Subaşısı’nın zımmî bir kimseyi dava ettiği anlaşılmaktadır.420 Diğer bir belgede, 

Kaplıca Hamamı’nda yaşanan bir hırsızlık vakasından söz edilerek Ferhat b. Abdullah 

isimli kişinin, gömlek, pabuç, hırka gibi giysileri çaldığı ve yakalandığı 

belirtilmektedir.421 

Arşiv kayıtları incelendiğinde külliye işleyişinde sorun yaşanan hususların başında su 

kaynaklarının geldiği görülmektedir. Denetim sonucu ya da şikayet sebebiyle ortaya 

çıkan su kaynaklarının kullanımıyla alakalı hususlar Bursa Mahkemesi’ne yansımıştır. 

1007/1598 yılında Gazi Hudâvendigâr Vakfı’nın mütevellisi Mehmed Bey ibni 

Rahmetulah’ın Galle Pazarı yakınında olan hamamın Pınarbaşı’ndan gelen suyunu bazı 

hanelerin evlerinde çeşme yapmak suretiyle kullanıp nihayetinde suyun kesilme 

noktasına geldiği, bu ve benzeri sayılan sebeplerle hamamın zarara uğradığı gibi birçok 

sıkıntılı suyolu hadisesi aynı belgede sıralanmıştır. Şer‘iyye Sicili kaydında zikredilen 

hamam, vakfiyede geçen ve Çifte Hamam olarak bilinen Nalıncılar Hamamı’dır. Belgede, 

vakfın daha önce görevli mütevellilerine de benzer sorunların arz edildiği ancak 

şikayetlerin değerlendirilmediği ve ilgili konuda ihmalin olduğu beyan edilmektedir.422 

Çekirge’de Gazi Hudâvendigâr Vakfı sınırları içerisinde olan ve Hudâvendigâr 

Külliyesine (İmarete, Eski Kaplıca’ya ve Girçık/Cıkcık Hamamı’na) akan sıcak sudan 

mahallede meskun olan ev sahiplerinin evlerine akıtmak suretiyle faydalandıkları yapılan 

tahkikatla ortaya çıkmıştır. 1118/1706 yılında gerçekleşen bu olayın ferman üzerine 

 

420  “Bursa’da Kaplıca subaşısı olan Mehmed b. Pîr Veli nâm kimesne Aleks veled-i Papaz nâm zimmîyi 

izhâr üzerine takrir-i dava eyledi…” Bkz. A 139, 20a. Kaplıca subaşısının zikredildiği diğer belge 

örnekleri için bkz. A 152, 135b-136a; B 18, 9a. 
421 BŞS, A 39, 18a. 
422 BŞS, A 153, 42b.  



111 

 

yapılan incelemede tespit edildiği Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ndeki belgelerden 

anlaşılmaktadır.423  

Vakıf köyleriyle ilgili şikayetler de belgelerde yer almaktadır. 1007/1598 yılında vakfın 

mütevellisi Dereköy yakınında bir bahçede meydana gelen anlaşmazlığı gidermiştir.424 

1177/1763 yılına ait bir arşiv belgesine göre Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Evkâfı’ndan 

Kite/Mürseller köyündeki tarlalara müdahalenin engellenmesiyle ilgili tedbir 

alınmıştır.425 

Bir diğer sorun yaşanan husus külliyenin ihtiyaçlarının karşılanması noktasında meydana 

gelmiştir. 1146/1733 yılında kaydedilen bir belgede, Emir Sultan ve Hudâvendigâr 

imaretlerine av eti getiren 80 kişiden oluşan tüfenkli bir grubun, gece naibleriyle 

güvenliği sağlamak noktasında görevlendirildikleri, ancak görevlerini süistimal etmeleri 

üzerine istihdam olundukları görevin tamamen ortadan kaldırılmasına karar verildiği 

belirtilmektedir.426 Söz konusu uygulamayla, kış ayı olması sebebiyle et tedariki mümkün 

olmadığı için imaretlere avcılar tayin edilmesi yoluyla ihtiyacın karşılanmasına çalışıldığı 

anlaşılmaktadır.427 Bu bağlamda aynı belge, imaretin işleyişi ve yiyecek tedarikiyle 

alakalı da malumat içermektedir. Ayrıca külliyenin dağlık alana yakın konumda olması, 

asayiş sorununun yaşanmasına yol açan muhtemel sebepler arasında olmalıdır. 

19. yüzyılda kaydedilen bir muhasebede Mudanya, Kurşunlu ve Cebeleyn subaşılığı 

zikredilmiş ve 9.250 kuruş ödenek ayrıldığı tespit edilmiştir.428 Asayişin subaşı tarafından 

sağlandığından hareketle zikri geçen yerlere subaşı tayin edildiği düşünülmektedir. 

 

423 BOA, C.EV., No.254, Gömlek No.12990. 
424 BŞS, A 153, 46a. 
425 BOA, C.BLD., No.10, Gömlek No.453. 
426 BOA, A.DVNSMHM.d., No.139, Gömlek No.1390. 
427 BOA, A.DVNSMHM.d., No.132, Gömlek No.751. 
428 BOA, EV.d, 9589. 



112 

 

II. KÜLLİYENİN PERSONELİ 

A. DİN GÖREVLİLERİ 

1. İmamlar 

Hazır olan cemaate namaz kıldıran, kendisine uyulup namaz kılınan kimseye imam 

denir.429 Vakfiyede başlangıçta imam kadrosuna yer verilmemiştir. Külliyenin personeli 

içerisinde ilk kez 859/1455 yılında düzenlenen muhasebede imâm-ı kapluca unvanıyla 

yer verilmiş ve yevmiyesi 4 akçe olarak belirlenmiştir. İmam Ramazan veled-i 

Muhammed, Çekirge semtinde meskûndur. Ayrıca aynı muhasebede geçtiği üzere imama 

harc-ı cerre kapsamında 4 müd buğday verilmiştir. Muhasebeden anlaşıldığı kadarıyla 

farklı camilere imam görevlendirilmiştir. Nitekim Kapan Camii imamına da vakıf 

bütçesinden günlük 1 akçe maaş ödenmiştir.430  

Bursa Mahkeme Sicilleri’nden elde edilen bilgiye göre 1705-1709 yıllarında Gazi 

Hudâvendigâr Camii İmamı Murad Efendi’dir.431 1134/1721 yılına ait bir arşiv kaydında 

külliye imamı Murad Efendi yerine Ali oğlu Mehmed Efendi’nin imam olarak 

görevlendirildiği anlaşılmaktadır.432 İlgili örnekte olduğu gibi imam atamalarında 

babadan oğula bir silsilenin gözetildiği görülmektedir.  

946/1540-947/1541 yılında düzenlenen muhasebede imam için cemâat-i hademe-i Câmi-

i Kabluca mea Mescid başlığıyla cami görevlileri içerisinde imâm-ı câmi unvanı 

kullanılmıştır. Buna göre cami imamı 4 akçe yevmiyeyle görev yapmıştır. Muhasebede 

ismi belirtilmeyen cami imamının yanı sıra 1 akçe günlük ücret alan bir imam daha yer 

almaktadır. Vakıf bütçesinden Kal‘a Camii görevlilerine de maaş ödemesi yapılmıştır. 

Cemâat-i hademe-i Câmi-i Kal’a başlığıyla Kal‘a Camii imamına 10 akçe yevmiye ücret 

verilmesi dikkat çekicidir. Nitekim Hudâvendigâr Camii imamına günlük 4 akçe 

ödenmektedir. Ayrıca maaş ödemesi yapılanlar arasında Zevâidhorân kapsamında ücret 

 

429 Berki, “İmam”, 26. 
430 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67, 73, 76. 
431 BŞS, B 189, 78b. 
432 BOA, AE.SAMD.III, No.24 Gömlek No.2262. 



113 

 

alan Latif Çelebi adında bir imam bulunmaktadır. Personele ek ödemelerden cerrehorân 

taksimatında imâm-ı Kaplıca 5 kile buğday almıştır.433 Ayrıca biri Hudâvendigâr imamı 

olmak üzere farklı yerlerde görev yapan vakfın maaş verdiği 4 imam tespit edilmiştir. 

Muhasebe defterlerinde An cemâ‘at-i hademe-i cami-i şerif der Kaplıca başlığıyla hizmet 

personeli toplu bir şekilde kaydedildiği için isim ve sayı verilerine ulaşılamamıştır.434 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde imamların atama belgeleri yer almaktadır. Söz 

gelimi 5.10.1721 tarihinde imamet görevine Mustafa isimli kişinin görevlendirildiği 

anlaşılmaktadır.435  

Ayrıca Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde yer alan kayıtlara göre 950/1542-1543 yılında 

Hudâvendigâr Camii İmamı İbrahim436 ve 1137/1725 yılında ise Çekirge İmamı Abdullah 

Efendi’den bahsedilmektedir.437 

1254/1838-1255/1839 yılına ait muhasebe defterinde Çekirge Camii ve Kaplıca Camii 

lafızlarıyla Hudâvendigâr Camii zikredilmektedir. Ayrıca Hisar Camii ve Keles ilçesinde 

bir cami olmak üzere 3 farklı camide imam görevlendirilmesi yer almaktadır. Örneklemek 

gerekirse; üç kardeş (Seyyid Süleyman, Seyyid Mehmed ve Seyyid Tahir) Hudâvendigâr 

caminin imam-ı evvel vazifesiyle 4 farklı görev alanında (sermahfil, mushafhân ve kâtib-

i cebeleyn) külliye bünyesinde çalışmaktadır. Vakıf bütçesinden yılda toplam aynî 

yardımlarla maaş ödemesi 3.357 kuruştur. Muhasebede ehl-i murtezikagân (görevliler) 

sıralanırken başta başmüderris sonra imaret şeyhi zikredildikten sonra üçüncü sırada 

imamın görev tanımı ve maaş planlaması yer almaktadır. Muhasebe defterindeki bu 

sıralama külliye görevlileri içinde imamın önemini göstermektedir. 

Bazı durumlarda Selâtîn camileri gibi büyük ve merkezî camilerde veya gerektiğinde 

ikinci bir imam tayin edilmiştir. Muhasebe kayıtlarında “imam-ı sânî” unvanıyla aylık 

 

433 BŞS, A 48, 12a-13a. 
434 BOA, EV.HMH.d., No.4472; BOA, EV.HMH.d., No.3766. 
435 BOA, İE.EV., No.57, Gömlek No.6271.  
436 İlgili belgede, İbrahim isimli imamın camide namazı abdestsiz kıldırıyor olduğu iddiası ve şikayet 

nedeniyle görevden alındığı belirtilmektedir. Bunun üzerine mahalle halkının isteğiyle Mevlânâ 

Muslihuddîn Hudâvendigâr Camii’ne imam tayin edilmiştir. Bkz. BŞS, A 39, 8b. 
437 BŞS, B 157, 27a. 



114 

 

maaş ödemesi yapılmıştır. Hudâvendigâr Camii imam-ı sânî görevlisi olarak üç kardeşten 

ikisi (Mehmed Tahir ve Mehmed Salih) aynı zamanda (hisse-i kayyım, ferrâş ve câbî-i 

sahra vs.) farklı görevleri de yürütmektedir. Bu vazifeler için yılda 2.600 kuruş 10 para 

ücret almışlardır. Hudavendigâr Camii haricinde Hisar Camii görevlilerinden imam 

olarak vazifeliler zikredilmektedir. Hisar Camii’nde imâm-ı evvel Seyyid Mehmed Rıfat 

Efendi, yevmiyesi yanında lahmiyye ödeneğiyle yılda 78 kuruş maaş almıştır. Aynı 

zamanda aynı camide muvakkit ve ders-i âm görevleri vardır. Hisar cami ikinci imamı 

Ebubekir Efendi lahmiyyeyle birlikte yılda 100 kuruş maaş almıştır. Son olarak muhasebe 

kayıtlarında görevliler içerisinde Keles’teki camide imamet ve muallim-i sıbyan 

görevlerini yerine getiren İsmail Efendi’ye yılda 618 kuruş maaş ve aynî ödeme yapıldığı 

belirtilmektedir.438  

Sayılan görevlilere ilave olarak mâhiyât-ı hademe-i imâret ve sâire başlığı altında Salih 

Efendi imam-ı sani olarak 10 kuruş aylık ücretle görevli kaydedilmiştir. Aynı muhasebe 

defterinde Salih Efendi, Kızıl köy imamı olarak öşür bahsinde de zikredilmiştir. Buna 

göre, imam-ı sânî istihdamı köylerden personel görevlendirilmesiyle sağlanmış 

görünmektedir.439  

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde milâdî 4.10.1900 tarihli bir belgede Hudâvendigâr 

Camii ikinci imamına aylık 60 kuruş barınma ihtiyacı doğrultusunda kira bedeli hakkında 

Şûrâ-yı Devlet tarafından verilen karar metni yer almaktadır.440  

2. Hatibler 

Külliye’nin din görevlisi hatib, Cuma ve Bayram namazlarında camide cemaate hutbe 

irâd eden kişidir.441  

Vakfiyede hatib günde 1 akçe ücretle görevli personel içerisinde yer almıştır. 859/1455 

yılında külliyede çalışan ehl-i huddâm içerisinde günlük 4 akçe ücretle hatib 

 

438  BOA, EV. d., No.10591, 6b-8a. 
439  BOA, EV. d., No.10591, 4b. 
440  BOA, BEO, No.1575, Gömlek No.118105.  
441  Ali Himmet Berki, Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen Istılâh ve 

Tâbirler (Ankara: Doğuş Matbaası, 1966), 22. 



115 

 

bulunmaktadır. Muhasebede hatib-i imâret ve hatib-i câmi ayrı ayrı yazılmış ve her 

ikisine de harc-ı cerre ödemesi 6 müd buğday verilmiştir. İmaret kelimesinin külliye 

manasında kullanılması arşiv belgelerinde sıkça karşılaşılan bir durumdur. Dolayısıyla 

sehven iki kere yazılmış olması mümkündür.442  

946/1540-947/1541 yıllarında tutulan muhasebe kaydında 4 kişi hatib olarak vazifeli 

görünmektedir. Bunlardan ilki Hudâvendigâr Camii hatibi olup günlük 4 akçe yevmiye 

takdir edilmiştir. Diğer bir hatib Kal‘a Camii’nde günlük 3 akçe ücretle görevlidir. Son 

iki hatib de cemâat-i zevâidhorân kapsamında zikredilmiş, günlük 5’er akçe maaş 

verilmiştir. Ayrıca muhasebede belirtildiğine göre hatib-i kaplıca görevlisine 2 müd 4 kile 

buğday ödemesi yapılmıştır.443 Ayrıca daha önce farklı camilerde imam ve vâiz olarak 

görev yapan Şeyh İbrahim Efendi’nin 1632 yılında Hudâvendigâr Camii’nde hatib iken 

vefat ettiği bilinmektedir.444 1090/1679 yılına ait bir belgede ise el-Hatib fî Cami-i 

Hudâvendigâr unvanıyla Receb Efendi kaydedilmiştir.445 

Hatib kadrosunda 19. yüzyılda görevli kişiler ele alındığında; Hudâvendigâr Camii’nde 

Hâfız Mehmed Efendi 1254/1838-1255/1839 yıllarında hitabet vazifesiyle zikredilmiştir. 

Muhasebede imamın hemen peşine yıllık ödenen maaş ve aynî ödemelere yer verilmiştir. 

Buna göre; yevmiyesi 40 kuruş olmak üzere aynî ödenen 1.950 kuruş hınta aynen, 600 

kuruş şa‘ir aynen, 890 kuruş erz aynen, 20 kuruş asel aynen, 35 kuruş revgan-ı sade aynen, 

30 para badem bedelen toplam yıllık 3.537 kuruş 30 para hatib için ödenek ayrılmıştır. 

Ayrıca Hisar Camii hitabeti için Seyyid Hâfız Ali Efendi yevmiye olarak 11 akçeden 

yılda 33 kuruş ve aynî ödenek olarak ise hınta aynen 40 kile 10 paradan 40 kuruş yıllık 

toplam 433 kuruş vakıftan ücretle vakıf görevlileri arasındadır. Son olarak Keles’te 

bulunan cami için görevli hatib olan Mehmed Efendi 2 akçe yevmiyeyle yılda 6 kuruş 

maaş almıştır.446 

 

442 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73, 76. 
443 BŞS, A 48, 12a.  
444 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/290. 
445 BŞS, B 75, 48a. 
446 BOA, EV. d., No.10591, 6b-8b. 



116 

 

Osmanlı döneminde Bursa camilerinde 1911 yılına kadar hatiblerin okuduğu hutbeler 

Arap dili ile okunmaktadır. 1911 yılı Haziran ayında ise mimârîsiyle bir ilk olarak dikkati 

çeken Bursa Hudâvendigâr Camii’nde Hatib Ali Şeyh el-Arab Cuma hutbesinde ilk kez 

farklı bir uygulama başlatmıştır. Ali Şeyh el-Arab hutbeyi okurken Arapça metninin 

ardından kısa bir Türkçe tercümesine de yer vermiş ve böylece cemaatin okunan hutbeyi 

daha iyi anlamasını hedeflemiştir. Bu hadise bizzat Hatib Ali Şeyh’in Sırat-ı Müstakim 

dergisinde yazdığı yazıdan öğrenilmektedir. Ali Şeyh’in ifadelerinde camide hitap ettiği 

cemaatin birkaç bin kişi olduğu ve hutbenin Türkçe anlamının okunmasından memnun 

oldukları anlaşılmaktadır. Hatib Ali Şeyh el-Arab’ın 1909-1919 yılları arasında yine 

Sırat-ı Müstakim dergisinde, bahsettiğimiz hutbe de dahil toplam 23 hutbesinin 

yayınlandığı bilinmektedir.447  

3. Müezzinler 

Cami ve mescid gibi mekânlarda ezan okuma ve kâmet getirme görevini yerine getiren 

kimseye müezzin denilmektedir.448 Vakfiyede zikredilen personel içerisinde müezzin 

geçmemektedir. Personel kadrosuna sonradan dahil olmuştur. 859/1455 yılında müezzin-

i Kaplıca ibaresiyle görevli olduğu anlaşılmaktadır. Müezzin günlük 2 akçe ücret 

almaktadır. Harc-ı cerre bağlamında müezzine 3 müd buğday verilmiştir.449 

946/1540-947/1541 yıllarında müezzin sayısının ikiye çıkarıldığı tespit edilmiştir. 

Muhasebede geçen Müezzinân ifadesi bunu göstermektedir. Müezzinin günlük yevmiyesi 

değişmemiş ve 2 akçe olarak aynı kalmıştır. Söz konusu durum Kala cami için de 

geçerlidir. Kal‘a Camii’nde de iki müezzin yevmiyesi 2 akçeden görev yapmıştır. Ayrıca 

nerede görev yaptığı belirtilmeyen bir müezzinin ayda 20 akçe ücret aldığı kaydedilmiştir. 

Cerrehorân vazifesinden Hudâvendigâr Camii müezzinine 2 müd 8 kile buğday 

verilmiştir. Bunlara ilave olarak iki müezzin farklı camilerde görevli olup vakıf 

bütçesinden cemaat-i zevâidhorân olarak ücret almıştır.450 

 

447  Mefail Hızlı, “Hudâvendigâr Camii’nde İlk Türkçe Cuma Hutbesi”, Bursa Araştırmaları Kent Tarihi 

ve Kültür Dergisi 7 (2004), 45-47.  
448 Berki, “Müezzin”, 40. 
449 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73, 76. 
450 BŞS, A 48, 12a.  



117 

 

1090/1679 yılına ait bir kayıtta Gazi Hudâvendigâr Camii’nde müezzin olan Mehmed b. 

el-Hâc Ali, kendisinden önceki müezzin olan Bayram isimli kimseye yevmiyesi 4 akçe 

ve yıllık üç müd hınta cerre ödendiğini gerekçe göstererek cerre ücretinin kendisine de 

verilmesini talep etmiştir.451    

1254/1838-1255/1839 yılında Hudâvendigâr Camii ve Hisar Camii müezzinleri 

muhasebede kaydedilmektedir. Buna göre; mahiyât-ı hademe-i imâret kapsamında 

Hudâvendigâr müezzinine 3 kuruş 20 para ve Hisar cami müezzinine 10 kuruş ödeme 

yapılmıştır. Personel ücretleri sıralanırken Hudâvendigâr Camii müezzini müezzin-i evvel 

şeklinde nitelenmiştir. İkinci müezzin muhasebede yer almazken bu ibareden var olduğu 

anlaşılmaktadır. Cami imamından sonra görevliler zikredilirken müezzin-i evvel, 

mushafhân, cüzhân ve cibâyet-i Çekirge vs. görevlerinin Hacı Salih Ağa tarafından yerine 

getirildiği belirtilmektedir. Hacı Salih Ağa’nın yevmiyesi 11 akçe ve yıllık 33 kuruş 

maaşın yanı sıra 1.230 kuruş hınta aynen, 22 kuruş revgan-ı sade (sade/saf yağ) aynen, 2 

kıyye badem 20 para, düzenli verilen temcidiye 11 kuruş verilmiştir. Kendisine yılda 

toplam 1.335 kuruş olarak önemli bir miktar ödenek ayrılmıştır.452  

4. Vâizler 

Cami ve mescid gibi ibadet mahallerinde hâzır olan cemaati dinî konularda aydınlatarak 

mânevî yönden gelişimini sağlamak amacıyla konuşma yapan kimseye vâiz denir.453  

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan beri İslâm coğrafyasında olduğu gibi camilerde 

vâizler görev yapmışlardır. Osmanlı’da vâizlik, medreselerde yapılan derslerin 

tamamlayıcı unsuru, bir bakımdan da daha geniş çerçevede halka yayılması olarak 

değerlendirilmiştir. Böylece camiler, halka açık bir dinî eğitim merkezi işlevi 

görmektedir. Fatih Sultan Mehmed (1451-1481) dönemi itibariyle vâizliğin bir başka 

ifadesi olan kürsü şeyhliği, selâtîn camilerdeki vâizler için kullanılmıştır. Kürsü 

şeyhliğinin Cuma günü okunan Arapça hutbeyi cemaate izah etmek için kurulduğu da 

 

451  BŞS, B 75, 39b. 
452  BOA, EV. d., No.10591, 4b-7b. 
453 Hasan Cirit, “Vaaz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 

42/407-409. 



118 

 

ifade edilmiştir. Bu bağlamda, cuma vâizliğine kürsü şeyhliği de denilmiştir. 1139/1727 

yılında sayıları artarak İstanbul’da on bir camide olmak üzere selâtîn şeyhliği unvan 

değişikliğiyle bir derece daha kademeleri yükseltilmiştir.454  

Vâizlerin tayini için belirli özellikler ve şartlar aranmıştır. Vakfiyelerde geçtiği üzere 

vâizin ilim ehli ve takvâ sahibi olması, Kur’an’ı tefsir edebilmesi, zahidliğiyle tanınması 

ve nasihatlerinin etkili olması gibi vasıflar şart koşulmuştur.455 

Hudâvendigâr Vakfiyesi’nde görevli personel içerisinde vâiz zikredilmemiştir. Bazı 

durumlarda imamlık ve vâizlik görevlerinin birlikte icra edildiği bilinmektedir. Bununla 

beraber arşiv belgelerinde vâizlik görevi ve vakıf bütçesinden vâizlere maaş verildiği 

tespit edilmiştir.  Özellikle Cuma günleri yapılan vaazlarda daha çok dinleyici kitlesine 

muhatap olunduğu için cuma vâizleri görevlendirilmiştir.  

Bu bağlamda, arşiv belgelerinde vâiz-i cum‘a şeklinde nitelendirilen külliyede görevli 

vâiz kadrosuna yer verilmiştir. 1070/1659 yılında Bursa Şer‘iyye Sicili’nde yer alan bir 

kayıttan 6 akçe yevmiyeyle cum‘a vâizi tayin edildiği anlaşılmaktadır.456 1254/1838-

1255/1839 yılına ait muhasebe kaydından Hudâvendigâr Camii’nde görevli bir cuma 

vâizi ve Hisar Camii’nde görevli bir cuma vâizi tespit edilmiştir. Buna göre; 

Hudâvendigâr Camii’nde Cuma Vâizi Hâfız Mehmed Said Efendi’ye vakıf bütçesinden 

yevmiyesi 10 akçeden 30 kuruş maaş ödemesi yapılmıştır. Maaş ödemesi beraberinde 

yıllık 50 kuruş hınta (buğday) aynen, 45 kuruş erz (pirinç) aynen, 1 kuruş revgan-ı sâde 

(sade/saf yağ) aynen, 12 kuruş asel (bal) aynen, 1,5 kuruş badem bedelen ve 150 yük odun 

için toplam 204,5 kuruş aynî ödeme yapılmıştır. Hisar Camii’nde görevli Cuma Vâizi 

Seyyid İsmail bin Ahmed’dir. Aynı zamanda külliyenin Soğanlı Kâtibi olarak vazifelidir. 

Seyyid İsmail bin Ahmed’in 14 akçe yevmiyeyle maaşının ve aldığı aynî tutarın hem vâiz 

hem de kâtib olması dolayısıyla külliye vâizi olduğu anlaşılan Hâfız Mehmed Sâid 

 

454 Murat Akgündüz, Osmanlı Döneminde Vâizlik (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2016), 

11-13; Mehmet Zeki Pakalın, “Selâtin şeyhliği”, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 3 Cilt 

(İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1993), 3/158. 
455 Kanûnî Sültan Süleyman (1520-1566)’ın Vakfiyesi’nde Süleymaniye Cami’nde görevli vâizin şart ve 

nitelikleri ve aldığı ücret gibi konulara yer verilmiştir. Bkz. Akgündüz, Osmanlı Döneminde Vâizlik, 

18. 
456  BŞS, B 131, 51a. 



119 

 

Efendi’ye göre daha fazla olduğu görülmektedir. Benzer şekilde Hisar Camii cum‘a 

vâizine de 110 kuruş hınta bedelen, 100 kuruş şa‘ir bedelen, 8 kuruş revgan-ı sâde bedelen 

ve 5 kuruş asel bedelen şeklinde yıllık toplam 433 kuruş aynî ödeme yapılmıştır. 

Dolayısıyla vâizlerin diğer külliye çalışanları gibi aynı zamanda farklı görevleri birlikte 

yürüttükleri ve vakıftan aldıkları ücret miktarlarının sorumlu oldukları vazifelerle orantılı 

olarak arttığı görülmektedir.457  

5. Muarrif 

Arap dilinde muarrif, tarif eden, bir şeyi etraflıca tanıtan kişi demektir. Bir yönüyle cami 

ve tekkelerde iş gören görevli yardımcı hizmet personelidir. 458 

Vakfiyede başlangıçta yer verilmeyen bu görevliye 859/1455 yılı muhasebesinde tesadüf 

edilmiştir. Muarrif 2 akçe gündelikle çalışmaktadır. Personele verilen harc-ı cerre 

ödemelerinde muarrif görevlisine 3 müd buğday verilmiştir. Ayrıca türbede 

görevlendirilen hâfızlar içerisinde zikredilen bir kişi aynı zamanda muarrif hâfız olarak 

nitelenmiştir.459 

946/1540-947/1541 yılında düzenlenen muhasebede 2 akçe yevmiye ile cami muarrifi 

görevliler içerisinde geçmektedir. Cerrehorân ödemelerinde Hudâvendigar Camii 

muarrifine 4 kile buğday verilmiştir. Ayrıca Kal‘a Camii muarrifi de 1 akçe yevmiyeyle 

muhasebede zikredilmiştir.460    

Külliyede görevli personelin bazen birden fazla görevi icra ettikleri görülmektedir. 

1254/1838-1255/1839 yılı hesap döneminde Abdullah isimli kişi nathan, muarrif ve 

devirhan görevlerini birlikte yerine getirmiştir. Yevmiyesi 9 akçe ve yılda 27 kuruş vakıf 

bütçesinden bu kişiye ödeme yapılmıştır.461 

 

457 BOA, EV. d., No.10591, 6b-8b.  
458 Pakalın, “Muarrif”, 2/552. 
459 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73, 76. 
460 BŞS, A 48, 12a.  
461 BOA, EV. d., No.10591, 6b-8b. 



120 

 

6. Kayyım 

Vakfa ait mal ve eşyaları koruyup gözetmek üzere görevlendirilen kimseye kayyım denir. 

Bir yönüyle mütevelliye de kayyım denilmektedir.462 Vakfiyede kayyım kadrosu yer 

almadığı gibi 70 yıl sonra düzenlenen muhasebede de külliye birimlerinde birçok görev 

alanı şekillenmesine rağmen yine rastlanmamıştır.  

Külliyede kayyım görevi, 1254/1838-1255/1839 yılı muhasebe verileri göz önüne 

alındığında farklı görev alanlarıyla birlikte zikredilmektedir. Muhasebede geçen kayyım 

görevi hisse-i kayyım tabiriyle müşterek bir vazife hükmündedir. Bu bakımdan 

Hudâvendigâr Camii’nde farklı alanda görevli kişiler aynı zamanda kayyım görevini 

yürütmüştür. Bunlardan ilk olarak Hudâvendigâr Camii hisse-i kayyımı olan iki kardeş 

zikredilmektedir. Mehmed Tahir ve Mehmed Salih kardeşler imam-ı sânî, hisse-i kayyım, 

ferrâş, câbî-i sahrâ vs. görevlerini birlikte icra etmiştir. Ücret olarak yevmiye 162 kuruşun 

yanı sıra 10 kuruştan 100 kile hınta aynen 1.000 kuruş, 6,5 kuruştan 85 kile 552,5 kuruş 

def‘a hınta bedelen, 5 kuruştan 73 kile 365 kuruş şa‘ir aynen, erz aynen için 94,5 kuruş, 

revgan-ı sade aynen için 77 kuruş, asel aynen için 44 kuruş, badem için 1 kuruş, 200 yük 

hatab için 60 kuruş, hammâl-i güşt ve kilâri ve meremmati gibi farklı ihtiyaçlar için 250 

kuruş toplam 2.606 kuruş 10 para takdir edilmiştir. Ayrıca külliyede kayyım-ı cami-i 

Çekirge ifadesiyle görevli kayyım aylık 2 kuruş ücretle çalışmıştır. 

Diğer bir hisse-i kayyım; külliye birimlerinde türbedâr, nâzır-ı imâret, muallim-i mekteb, 

mushafhân, eczahân, devirhân, vekl-i harc vs. vazifelerini birlikte yürüten Seyyid İsmail 

Efendi’dir. Vakıf bütçesinden kayyım göreviyle beraber sayılan vazifelerin tamamı için 

tahsis edilen nakdî ve aynî ücreti ise yevmiyesi 30 akçeden 90 kuruş, hınta aynen 450 

kuruş, defa hınta bedelen 650 kuruş, revgan-ı sade bedelen 32 kuruş, asel bedelen 16 

kuruş ve 150 yük hatab 50 kuruştur.463 

1254/1838-1255/1839 yıllarında görevli bilinen son hisse-i kayyım Seyyid Salih Ağa, 

diğer kayyım görevliler gibi kayyımlık vazifesini farklı görevlerle beraber yürütmektedir. 

 

462 Berki, “Kayyım”, 31. 
463 BOA, EV. d., No.10591, 4b-8a. 



121 

 

Seyyid Salih Ağa Hudâvendigâr Camii’nde hisse-i kayyım, ferrâş vs. görevleri için 

yevmiyesi 11 akçeden yılda 33 kuruş maaş almıştır. Seyyid Salih Ağa, ortaklaşa 

yürüttüğü vazife kayyımlık hissesinden 20 kile ortağının mahlul olmasıyla ilaveten 

toplam 85 kile hınta 850 kuruş, 11 kile şair aynen 55 kuruş, 1,5 kile erz aynen 33 kuruş 

30 para, 4 kıyye 300 dirhem revgan-ı sade aynen 33 kuruş 10 para, 2 kıyye badem bedelen 

20 para, 4 kıyye 300 dirhem asel 19 kuruş ve 50 yük hatab 15 kuruş toplam 1.039 kuruş 

30 para ücretle çalışmıştır.464 

Sonuç itibariyle vakfiyede yer almayan kayyım, tespit edildiği üzere sonradan külliye 

personeline dâhil olmuştur. Külliyede farklı görevlerle vazifeli diğer bir personel, kayyım 

görevini de yerine getirmiştir. Ayrıca personelin sorumluluğu olan vazifeler ölçüsünde 

yevmiyesi ve aldığı aynî ödeme miktarının farklılık arz ettiği görülmektedir. 

7. Muvakkitler 

Namaz vakitlerinin belirlenmesine yarayan saatlerin ayarlarını tanzim ve bakım işlemini 

gerçekleştiren kişiye muvakkit denir. Genellikle camilerin yanlarında cadde ya da sokak 

üzerinde yer alan ve vakit tayininde kullanılan aletlerin bulunduğu mekâna ise 

muvakkithâne denilmektedir.465  

Hudavendigar Külliyesi’nde muvakkithâne ünitesi yer almamıştır. Ancak muhasebe 

kayıtlarında muvakkit olarak çalışan personele maaş ödemesi yapıldığı tespit edilmiştir. 

1254/1838-1255/1839 yılına ait tafsilatlı muhasebe defterinde külliyede görevli personele 

ödenen maaş miktarları sıralanırken Hisar Camii görevlilerine yer verilmiştir. Buna göre; 

Seyyid Mehmed Rıfat Efendi, Hisar Camii’nde imâm-ı evvel, muvakkit ve ders-i âm 

(halka açık ders veren müderris) görevlerini birlikte yürütmektedir. Vakıf bütçesinden 

lahmiyye denilen gıda yardımıyla günlük 26 akçe ücret almıştır.466 

 

464 BOA, EV. d., No.10591, 4b-8a. 
465 Pakalın, “Muvakkit”, “Muvakkithane”, 2/587. 
466 BOA, EV. d., No.10591, 8a. 



122 

 

8. Nakib 

Bir topluluğun büyüğü, tekkelerde şeyh yerine bakan yardımcı anlamında kullanılır. 

Vakıf işlerinde nakib, aynı zamanda nakib-i imâret şeklinde yer almakta olup imaret şeyhi 

yardımcısı demektir. Bu bağlamda hem tekkelerde hem de imarette nakib 

bulunmaktadır.467 

Vakfiyede unvanı zikredilmeyen nakib, Hudâvendigâr Vakfı’nın 859/1455 yılı 

muhasebesinde “ehl-i huddâm” yani hizmet personelinden “nakib-i tekke” şeklinde 

belirtildiği için ilk anlamıyla zâviyede cemaatin işlerine bakan görevli kimse olduğu 

anlaşılmaktadır. Külliyede görevli 65 kişilik personel içerisinde günde 1 akçe ücretle bir 

tekke nakibi hizmet personeli arasında yer almıştır. İlgili muhasebede harc-ı cerre 

kapsamında ücret ödenen personel detaylandırılırken hem nakib-i imaret görevlisi hem 

de nakib-i tekke görevlisi zikredilmektedir. Bu bağlamda nakib-i imaret görevlisine 6 

müd buğday ve nakib-i tekke görevlisine 3 müd buğday harc-ı cerre verilmiştir. Muhasebe 

defterinde nakiblerin isimleri Nakib Ali ve Nakib Mehmed şeklinde kaydedilmiştir.468 

952/1546-953/1546-1547 yıllarında nakib- i imaret ve nakib-i zâviye unvanıyla görevli 

olan iki nakib bulunmaktadır. Cemâat hademe-i imâret görevlilerinden nakib-i imarete 

gündelik 2 akçe ve cerrehorân ödemesi olarak 5 kile buğday verilmiştir. Nakib-i zâviyeye 

ise yevmiyesi 1 akçe ve cerrehorândan 3 kile buğday ödemesi yapılmıştır.469  

Vakfın incelenen diğer yüzyıllara ait muhasebe kayıtlarında nakib kadrosuna 

rastlanmamıştır.470 

 

467 Berki, “Nakip”, “Nakib-i İmaret”, 44. 
468 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67, 73, 77. 
469 BŞS, A 48, 12a-13a. 
470 BOA, EV.HMH.d., No.3766; BOA, EV.HMH.d., No.4472; BOA, EV.d, 9589; BOA, EV. d., No.10591. 



123 

 

9. Ferrâş  

Cami, mescid ve imaret gibi mekânlarda temizliğin sağlanması için hizmet eden, 

kullanılan halı vb. malzemelerin temizlik ve bakımını üstlenen görevli kimseye ferrâş 

denir. 471 

Vakfiyede belirtilmeyen ferrâş görevlisine, vakfın muhasebe defterlerinde ve arşiv 

belgelerinde karşılaşılmıştır. 859/1455 yılında düzenlenen muhasebe defterinde ehl-i 

huddâm başlığı altında ferrâş ve iki hizmetkâr (hizmetkarân) personele toplam 2 akçe 

maaş verildiği kaydedilmiştir. Ayrıca ferrâş personele harc-ı cerre bağlamında 3 müd 

buğday verilmiştir. Ayrıca 859/1455 tarihli tahrir defterinde zikredildiğine göre Yusuf 

isimli bir ferrâş Nefs-i Kaplıca’da (Çekirge semti kastedilmektedir) mukimdir.472 

946/1540-947/1541 yılı aralığını içeren muhasebe defterinde külliye personeli ve maaş 

miktarları sıralanırken ferrâş 2 akçe ücretle görevliler arasında yer almıştır. Cerrehorân 

taksimatında da ferrâşa 3 kile buğday verilmiştir.473 

Külliye birimlerinde vazifeli ferrâş sayısı 19. yüzyılda artmıştır. Ayrıca ferrâşların farklı 

görev alanlarıyla da vazifeli olduğu anlaşılmaktadır. 1254/1838-1255/1839 yılına ait 

tafsilatlı muhasebede Hudâvendigâr Camii ikinci imamı; hisse-i kayyım, câbî-i sahra, 

ferrâş vs. vazifelerini birlikte sürdürmüş iki kardeş olan Mehmed Tahir ve Mehmed Salih, 

görevlerinin tamamı için toplam 2.606 kuruş 10 para ücretle çalışmıştır. Görevli iki 

kardeş zikredilen görevlere ilave olarak hammâl-i güşt, kilâri, meremmâti vs. vazifelerini 

de gerekli ihtiyaç üzerine yerine getirmiştir. Personele yapılan aynî ödemeler de 

zikredilen 2.606 kuruş 10 para içerisindedir. Külliyede diğer bir ferrâş personeli Seyyid 

Salih Ağa sürdürdüğü diğer vazifesi hisse-i kayyım vs. için nakdî ve aynî ödemelerle 

yılda toplam 1.039 kuruş 30 para ücretle çalışmıştır. Son olarak Seyyid Mehmed ve 

Seyyid Ahmed’in müştereken yürüttüğü südüs hisse-i kilâr-i vakf, hammâl-i güşt, ferrâş 

vs. gerekli görülen görevler için (maktu‘) 250 kuruş nakdî ödeme yapılmıştır.474 

 

471 Berki, “Ferraş”, 18. 
472 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67,73,77. 
473 BŞS, A 48, 12a-13a. 
474 BOA, EV. d., No.10591, 7a-8b. 



124 

 

Hüdâvendigâr Külliyesi birimlerinden camide salâ-hanlık ve türbede ferrâş, kandilcilik, 

imaret bevvâbı görevlerini ifa etmekte olan Hacı Ali Ağazâde Mustafa Efendi’nin 120 

kuruş ücret tayin edilmiştir. 25.02.1907 tarihinde Başbakanlık Osmanlı Arşivi’nde bir 

belgede Hacı Ali Ağazâde Mustafa Efendi’ye verilen 120 kuruş ücretin yeterli gelmeyip 

geçim sıkıntısı yaşanması gerekçesiyle iki katına çıkarılarak zamla 240 kuruş 

yapılmasının uygun olduğu kararına varılmıştır. Belgede zikredilen dikkat çekici 

hususlardan biri de Hudâvendigâr Vakfı’nın ilgili yılda gelirlerinin fazlalığının ücret 

artışına imkân dâhilinde olması hususuna yer verilmesidir.475   

10. Sermahfil 

Müezzinler mahfil denilen bir miktar yüksek bir yerde görevlerini icra ettikleri için bu 

alanda görevli kişi, müezzin yardımcısı anlamında sermahfil olarak adlandırılmıştır. Bu 

vazifeye sesi güzel ve musiki alanında bilgili kişiler görevlendirilmiştir.476 

Vakfiyede belirtilmeyen bu görevliye vakıf muhasebe defterlerinde rastlanmaktadır. 

946/1540-947/1541 yıllarını ihtiva eden bir muhasebe kaydında sermahfil, 1 akçe 

yevmiye tayin edilerek cemaat-i eczahânân başlığı altında görevli ismi belirtilmeden yer 

almıştır. Ayrıca aynı muhasebede başka bir sermahfil de cemaat-i hademe-i Kabluca mea 

Mescid bağlamında 1.5 akçe yevmiyeyle zikredilmiştir. Muhasebede geçen Kal‘a Camii 

görevlileri içerisinde de bir sermahfil yevmiyesi 2 akçe ücretle vazifelidir. Bu durumda 3 

kişi sermahfil görevlisi olup vakıftan ücret almıştır.477 

1254/1838-1255/1839 yılına ait muhasebe incelendiğinde sermahfil bir kişi 

zikredilmiştir. Hudâvendigâr Camii görevlileri Seyyid Süleyman, Seyyid Mehmed ve 

Seyyid Salih kardeşler birlikte müşterek olarak imam-ı evvel, sermahfil, mushafhân ve 

kâtib-i cebeleyn vazifelerini ifa etmiştir. Yevmiyeleri 138 kuruş ve aynî ödemelerle yılda 

toplam 3.357 kuruş vakıf bütçesinden ödeme yapılmıştır.478  

 

475 BOA, YA.RES., No.144, Gömlek No.25. 
476 Pakalın, “Ser mahfil”, 3/187.  
477 BŞS, A 48, 12a. 
478 BOA, EV. d., No.10591, 6b. 



125 

 

Külliye personeline vakfiyede yer almayıp sonradan dahil olan sermahfil, din hizmetleri 

bağlamında görevlendirilmiştir. Külliyede görev alanlarının zamanla çeşitlenmesiyle 

beraber imam gibi külliyede görevli kişilerin de sermahfil olarak gerektiğinde farklı 

alanlarda da hizmet ettiği anlaşılmaktadır. 

B. EĞİTİM-ÖĞRETİM GÖREVLİLERİ 

1. Müderrisler 

Medresede ders veren ve eğitim-öğretim görevinden sorumlu olan kişiye müderris 

denilmektedir. Hudâvendigâr Medresesi’nde görevli müderris külliye vakfiyesinde 

belirlenmiştir. Buna göre, bir müderris günlük 12 akçe yevmiyeyle külliyenin 

görevlisidir.479 Vakfiyeden 70 yıl sonra ulaşılan muhasebede müderris maaşı değişmemiş 

olup 12 akçe yevmiyeyle aynı olduğu görülmektedir. Ayrıca harc-ı cerre kapsamında 

müderrise 6 müd buğday ve 6 müd arpa verilmiştir.480 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri, biyografi kaynakları ve diğer kaynaklarda elde edilen verilerden 

hareketle külliye bünyesindeki medresede görev alan müderrisler tespit edilebilmektedir. 

Bursa Hudâvendigâr Medresesi’nde görev yaptığı belirlenen müderrislerin isimleri ve 

görev yaptığı yılların bilgisi aşağıdaki tabloda zikredilmiştir. 

Tablo 18: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Müderrisleri481 

Adı Görev Yılı (Mîlâdi) 

1. Alâeddin Ali b. Mehmed (Zenbilli Ali 

Efendi) 

1486 öncesi 

2. Ali Çelebi b. Cemaleddin 1487 

3. Molla Gürani 1488 

 

479 BOA, EV. VKF., No.19. Gömlek No.5. 
480 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73, 76, 77. 
481  BSŞ, A 48, 11b; BŞS, A 153, 21b; BŞS, B 87, 1a; BŞS, B 189, 44a; BOA, EV.d, No.10591, 6b; BOA, 

BEO, No.2545, Gömlek No.190808; Mecdi Mehmed Efendi, Şakâik-i Nu’mâniye ve Zeyilleri I 

(İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989); Taşköprüzâde, Osmanlı Bilginleri, çev. Muharrem Tan (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2007); Uşâkîzâde İbrahim Hasîb Efendi, Zeyl-i Şakâ‘ik, haz. Ramazan Ekinci (İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017); İbrahim b. Ahmed el-Amâsi, Tercüme-i 

Şaka‘ik-i Nu‘mâniyye, haz. Gökhan Alp (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2021); Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim (Bursa: 

Emin Yayınları, 2012); Cahid Baltacı, XV-XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri (İstanbul: İrfan Matbası, 

1976). 



126 

 

4. Molla Lütfi 1495 öncesi 

5. Alâeddin Arabi 1495 öncesi 

6. Efdalzade Hamiduddin 1502 

7. Kara Seyyidî-i Hamid 1504 

8. Taci Beyzade Sa‘di Çelebi 1511 öncesi 

9. Husameddin Hüseyin b. Abdurrahman 1516 öncesi 

10. Hızır Bey b. Ahmed Paşa 1518 öncesi 

11. Kara Davud b. Kemal 1523 öncesi 

12. Husameddin Hüseyin 1527 öncesi 

13. İshak Çelebi b. İbrahim el-Üskübî 1528 öncesi 

14. Paşa Çelebi el-Yeganî 1532 öncesi 

15. Abdulbaki b. Alaaddin Arabî 1535 öncesi 

16. Kara Sâlih Efendi 1537 öncesi 

17. Derviş Çelebi 1537 

18. Alâeddin Ali b. Salih 1543 öncesi 

19. Ahmed Şemseddin Efendi 1543 

20. Molla Arabzade Muhyiddin 1546 

21. Mevlânâ Mehmed Halîl Efendi 1546-1547 

22. Mehmed Çelebi 1547 

23. Fevri Ahmed Efendi 1553 

24. Mustafa Efendi 1558 öncesi 

25. Muslihuddîn Efendi 1558 

26. Şemseddin Ahmed 1560 

27. Zekeriya Efendi 1562 

28. Nimetullah Çelebi 1562 

29. Seyyid Şemseddin Efendi 1562 

30. Mehmed Çelebi b. Ali Bey 1565 

31. Hoca Biraderi Mehmed Efendi 1568 

32. Abdizâde Mahmud Efendi 1570 

33. Remzizâde Mehmed Efendi 1575 

34. Sarı Muslihuddin Efendi 1577 

35. Muslihuddin Efendi 1583 

36. Dokuz Mehmed Çelebi 1585 

37. Muhyiddin Efendi 1588 

38. Mehmed Çelebi  1591 

39. Süleyman Efendi 1592 

40. Tokatlı Muharrem Efendi 1594 

41. Razı Efendi  1597 öncesi 

42. Veli Beyzade Ali Efendi 1597 

43. Mevlânâ Ali Efendi 1597-1598 

44. Saruhanlı Musli Çelebi  1600 

45. Ali Efendi (Kâbil-i Vücûd  /Vücûdzâde)482 1614 öncesi 

 

482 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/ 1. 



127 

 

46. Mehmed Efendi (Şeyh, Mevlânâ) 1597-1598483/1617 ve 

öncesi484 

47. Mehmed Emin485 Şevval 1027/1618 

48. Menteşzâde 1623-1640 

49. Kara Musa Efendi 1623-1640 

50. Sadruddînzâde Feyzullah Efendi 1648-1687 

51. Beyânî Ahmed Efendi 1648-1687 

52. Nevâlizâde Efendi (Mahmud) 1648-1687 

53. Mevlânâ Mahmud 1650 öncesi486 

54. Ali Efendi (Kâmranzâde)487 1650-1663 

55. Derviş Mehmed Efendi 1666 öncesi 

56. Abdurrahman Efendi488  1705-1709 

57. Bıçakcı Mustafa Efendi 1792 öncesi 

58. Milanî/Belenî Osman Efendi (Başmüderris) 1838-1839 

59. Seyyid Hasan Çelebi 1905 

60. Osman Zeki Efendi 1906 

 

Vakfiyede müderris kadrosu yer almaktadır. Vakfın muhasebe defterlerinde “el-Vezâif” 

başlığıyla görevlileri ve aldıkları ücretler incelendiğinde medrese görevlilerine ödenen 

miktarlara ulaşılmaktadır. Müderrislerin aldıkları maaş miktarının değişkenlik arz ettiği 

görülmektedir. 1546-1547 yılı muhasebesinde Müderris Mevlânâ Halil Efendi’ye günde 

40 akçeden senede 14.400 akçe maaş ödemesi yapılmıştır. Medresede, bir müderris ve 18 

talebe bulunmaktadır. Bu durumda medrese görevlilerinin tamamına ödenen miktar 

toplamı 20.880 akçedir.489 1148/1736-1149/1737 yılı hesap döneminde cemâ‘at-i 

hademe-i medrese-i vakf  ibaresiyle medrese görevlilerine ayrılan toplam maaş ödeneği 

36.630 akçedir.490 11 yıl sonrasına ait 1158/1745-1159/1746 yılı verilerini içeren 

muhasebede de medrese görevlilerine ayrılan bütçe aynı ücret miktarıyla 36.630 akçe 

 

483 “Sultan Hudâvendigâr Gazi’nin medresesi müderrisi olan Mevlânâ Ali Efendi, meclis-i şer‘de, küçük 

Mustafa bin Pîr Ali’nin vasiyy-i şer‘isi olan Müderris Mevlânâ Mehmed Efendi ibn Hoca Menteş 

Burûsa’nın Yıldırım Han Mahallesi’nde tahdîd ve tavsiften müstağni tasarrufunda bulunan bir mülk 

menzilini 30.000 dirhem bey‘-i bi’l-istiğlâl suretiyle sattığını ve tahliye ve tekabuzdan sonra mezkûr 

menzili tarih-i kitabdan itibaren bir yıllığına 3000 dirheme kiraladığını ikrâr etti.” BŞS, A 153, 21b.    
484 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/26.  
485 BŞS, B 118. 
486 1060/1650 yılında Hudâvendigâr Gazi Müderrisi Mevlânâ Mahmud, -müderris kadrosu boş olduğu için- 

Yıldırım Han Medresesi’ne tayin edilmiştir. BŞS, B 87, 1a.   
487 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/144. 
488 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/189. 
489 BŞS, A 48, 11b. 
490 BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 



128 

 

şeklinde kaydedilmiştir.491 Bu bağlamda medresede görevli kadrosunun kısa vadede 

değişmediği ve yaşam koşullarındaki artan ihtiyaçlar doğrultusunda görevli ücretlerinin 

güncellendiği anlaşılmaktadır.  

Muhasebe kayıtlarında küllliyenin müderrislerine maaş dışında verilen ek ödemeler 

zikredilmiştir. 1247/1831-1832 yılı muhasebesinde yaylâkiye adıyla müderris efendiye 

19 kuruş ödeme yapılmıştır.492 1254/1838 yılında tutulan muhasebe kaydında müderrise 

verilen 19 kuruş yaylakiye ödemesinin düzenli bir ödeme olduğu “ber-mu‘tâd yaylakiye” 

ibaresiyle not düşülmüştür. 1254/1838 yılında ise görevli Başmüderris Osman Efendi’ye 

aylık maaş ücreti (mahiyyesi) 44 kuruş 20 para takdir edilmiştir. Bunun dışında müderrise 

çeşitli aynî ödemeler yapılmıştır. 1.100 kuruş hınta (buğday) aynen, 2000 kuruş def‘a 

hınta bedelen, 618 kuruş 30 para erz (pirinç) aynen, 385 kuruş revgan-ı sâde (sade/saf 

yağ) aynen, 84 kuruş asel (bal) aynen, 1000 yük hatab (odun) için 350 kuruş, ber-mu‘tad 

yaylâkiye için 19 kuruş olmak üzere toplam yılda 4.556 kuruş 30 para verilmiştir. 

Müderrise her ay düzenli verilen taamiyye ücreti ise 98 kuruştur. Ayrıca bir yıl 10 gün 

süre için kaydı tutulan muhasebede 12 ay taamiyye ödemesi yapılmış ve rayic-i vakt üzere 

yarım aylık 49 kuruş daha ilave edilmiştir.493  

Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde yer alan bazı kayıtlara göre; 1006/1597- 1007/1598 yıllarında 

Sultan Hudâvendigâr Gazi Medresesi’nde görevli Müderris Mevlâna Ali Efendi, 

Bursa’nın Yıldırım Hân Mahallesi’nde bir menzili bir yıllığına 3000 dirheme 

kiralamıştır.494 Dolayısıyla görevli müderrislerin barınma ihtiyaçlarını kendi imkânlarıyla 

sağladıkları düşünülmektedir.  

Sultan I. Murad dönemindeki âlimler arasında Molla Mahmud (Koca Efendi)495, Molla 

Kadızâde-i Rûmî, Molla Cemaleddin Muhammed b. Muhammed el-Aksarâyî ve Molla 

 

491 BOA, EV.HMH.d., No.4472, 3b. 
492 BOA, EV.d,, No.9589. 
493 BOA, EV. d., No.10591, 4b-7a. 
494 BŞS, A 153, 21b.  
495  Koca Nâib lakabıyla bilinen Molla Mahmud Efendi, 15. yüzyılda kendi adına Bursa’da Koca Nâib 

Camii’ni yaptırmıştır. Caminin bulunduğu mahalle de aynı adı almıştır. Sultan I. Murad, 

Germiyanoğlu’nun kızını oğlu Yıldırım Bayezid’e aldığı zaman Sultan I. Murad’ın beraberinde olan 

ulemadandı. Bkz. İbrahim b. Ahmed el-Amâsi, Tercüme-i Şaka‘ik-i Nu‘mâniyye, haz. Gökhan Alp 

(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021), 210. 



129 

 

Burhaneddîn Ahmed el-Kâdi zikredilebilir.496 Ayrıca Şeyh Hacı Bektâş-ı Veli, Şeyh 

Muhammed Kuşterî ve Şeyh Postin-pûş ise dönemin şeyhleri arasındadır.497 

2. Muîdler 

Muîd, medreselerde öğrencilerin derslerini müzakere ve müderrisin öğrencilere verdiği 

dersleri çalıştırıp açıklayan kişidir. Müderrisin yardımcısı olarak da düşünülebilir.498 15. 

yüzyılda medresede görevli muîd tespit edilememiştir. I. Murad’ın Bursa Hudâvendigâr 

Vakfiyesi’nde de muîd zikredilmemektedir. Muhtemelen daha sonraki yüzyıllarda görev 

yapmış olan muîdlerin bir süre öğretici olarak da görev yaptığı anlaşılmaktadır.499 

Kaynaklarda yer alan bir bilgiye göre 1586’da görevli bir muîd 5 akçe ücret alıyordu. 

Müderrisler gibi muîdlere de yan ödenekler verilmekteydi.500 

3. Talebeler 

Talebe Arapça kökenli bir kelime olup “isteyen, arayan, peşine düşen”501 anlamında 

ilimle meşgul öğrenci demektir. Selâtîn külliyelerindeki medreselerde her hücrede/odada 

bir talebe kalması âdeti vardır. Bursa Hudâvendigâr Camii’nin üst katında yer alan 

medrese odalarında da her hücrede bir talebe eğitim görmüştür. Hudâvendigâr 

Medresesi’nde olduğu gibi genellikle medreselerde hücrelerin dışarıya açılan pencereleri 

daima küçük tutulmuştur ki böylece dış dünyadan tecrit edilen talebenin başarısı daha da 

yükselebilsin.502  

 

496  İbrahim b. Ahmed el-Amâsi, Tercüme-i Şaka‘ik-i Nu‘mâniyye, 210-213. 
497  Sultan I. Murad’ın Yenişehir’de Şeyh Postin-pûş adına bir zâviye yaptırdığı belirtilmektedir. İbrahim 

b. Ahmed el-Amâsi, Tercüme-i Şaka‘ik-i Nu‘mâniyye, 214. 
498  Ali Himmet Berki, Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen Istılâh ve 

Tâbirler, 38. 
499  Sedat Çetintaş, medresede bulunan 12 odanın talebelere ait olduğunu mihrap üzerindeki kısımların ise 

muîdlere mahsus olabileceğini belirtmektedir. Sedat Çetintaş, Türk Mimari Anıtları Osmanlı Devri 

Bursa’da Murad I ve Beyazıd I Binaları, 5. 
500  Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri, 21-32. 
501  Serdar Mutçalı, Arapça Türkçe Sözlük (İstanbul: Dağarcık Yayınları, 1995), 525. 
502  Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim (Bursa: Emin Yayınları, 

2012), 29. 



130 

 

Külliye vakfiyesinde medresede talebe olan kişi sayısı ve verilen ücretle ilgili bilgi yer 

almaktadır. Buna göre her talebeye günde birer akçe olmak üzere 18 talebeye toplam 

günlük 18 akçe verildiği kaydedilmiştir.503 859/1455 tarihli vakıf muhasebesine göre 

medresede okuyanların sayısı 10 idi. Bununla beraber aynı muhasebe defterinde, 20 kişi 

de hâfız olarak zikredilmiş olup vakfiyede belirtildiği gibi her talebeye birer akçe 

verilmiştir.504 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri’ndeki kayıtlara göre farklı yıllarda talebelerin sayısı ve ücretleri 

değişiklik göstermiştir. Örneğin, 1545 yılında talebelerin tamamına 18 akçe verilmişken 

1550 yılında ise bu rakam toplam 26 akçeye yükseltilmiştir. Ayrıca talebelere verilen 

ücrete ilave olarak her ay bahâ-yı erz (pirinç), hınta (buğday), asel (bal), revgan-ı sâde 

(sade/saf yağ), harîr-i sürh (kırmızı ipek) ve badam denilen ek ödemeler yapılmaktadır.505 

952/1546-953/1546-1547 yılları aralığını içeren muhasebe bilgilerine göre cemaat-i 

medrese başlığıyla talebe-i medrese tabiriyle zikredilen talebeler, günde 1 akçeden 18 

talebe için 18 akçe ücret kaydedilmiştir. (Talebe-i Mevlânâ Şemsettin ifadesi kullanılarak 

80 kişiye yılda toplam 18.750 akçe ücret belirtilmiştir.506 1564 yılında ise talebeye ödenen 

miktar günlük 5 akçedir.507 

Muhasebe defterlerinin bazılarında medrese görevlileri cemâ‘at-i hademe-i medrese-i 

vakf başlığıyla zikredilmiş ve yapılan yıllık ödeme kaydedilmekle yetinilmiştir. Örneğin, 

1148/1736-1149/1737 yılı muhasebatında vakıftan ücret alan medrese görevlilerinin 

tamamına günlük ödenen maaş toplamı 99 akçeden hesaplanarak yılda toplam 36.630 

akçe bütçe ayrılmıştır.508 

 

503  BOA, EV. VKF, No.19, Gömlek No.5. 
504 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73. 
505 Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri, 32. 
506 BŞS, A 48, 11b. 
507 Mefail Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri, 32. 
508 BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b-8b. 



131 

 

4. Dersiâmlar 

Ders-i âm tabiri, “Umuma, halka açık” ders anlamına gelmekte olup medreselerde 

talebelere ve camilerde de halka açık ders verme (dersiye) yetkisine sahip müderrisin 

ünvanıdır.509 İlmi alanda birikim sahibi olan ve dersiâm kadrosu için belirli şartları 

sağlayan kişiler imtihanla seçilmişlerdir.510  

Gazi Hudâvendigâr Evkâfı gider kalemlerinden aylık düzenli maaş verilen sınıflardan 

birisi “Dersiâm” görevlileridir. Muhasebe kayıtlarından anlaşıldığına göre medresede 

görev yapan dersiâmlara külliye bütçesinden aylık ödeme yapılmıştır. 1254/1838-

1255/1839 yılına ait muhasebede, medrese görevlilerinden dersiâm görevlilerinden 3 kişi 

kaydedilmiştir. Bunlardan ikisi Hudâvendigâr Camii’nde, diğeri ise Hisar Camii’nde 

görevli dersiâm personeldir. Külliye personelinin maaşları belirtilirken dersiâm olan 

Hoca Abdurrahman Efendi’ye dersiye görevine aylık 100 kuruş olmak üzere 13 ay için 

1300 kuruş verilmiştir. Diğer Dersiâm Seyyid Mehmed Hamdullah Efendi na‘thân 

göreviyle beraber yerine getirdiği dersiâm vazifesi için nakdî olarak yevmiyesi 27 akçe 

78 kuruş maaş verilmiştir. Hisar Camii Dersiâmı Seyyid Mehmed Rıfat Efendi aynı 

zamanda imâm-ı evvel ve muvakkit görevlerini de icra etmektedir. Kendisine vakıf 

bütçesinden lahmiyye ödeneği ve 26 akçe yevmiyeyle yılda toplam 78 kuruş ödeme 

yapılmıştır.511 

5. Muallim-i Mekteb/Muallim-i Sıbyân 

Mekteplerde ders veren kişiye muallim denir.512 Hudâvendigâr vakfiyesinde sıbyân 

mektebi mu‘allimi günlük 2 akçe ücret takdir edilerek yer almıştır.513 Arşiv belgelerinde 

mu‘allim, mu‘allim-i mekteb, mu‘allim-i sıbyân ifadeleriyle rastlanmaktadır. Buna göre, 

 

509  Mehmet İpşirli, “Dersiâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

9/185-186. 
510  Pakalın, “Dersiâm”, 1/427. 
511 BOA, EV. d., No.10591, 4b. 
512 Berki, “Muallim”, 38.  
513 BOA, EV. VKF, No.19, Gömlek No.5. 



132 

 

859/1455 yılında vakfiyede geçtiği aynı şekilde bir mu‘allim yevmiyesi 2 akçe ücretle 

ders vermiştir.514 

C. TÜRBE GÖREVLİLERİ 

1. Kârî/Hâfız 

Kur’an-ı Kerîm’i usulünce okuyan, kıraat eden, okuyucu kişiye kârî denir.515 Vakfiyeye 

göre türbede görevli kârî sayısı 15 kişidir ve günlük 4 akçe ücretle vazifelidir. Buna göre 

vakıf bütçesinden 15 kârî personel için yılda toplam 60 akçe tahsis edilmiştir.516  

Vakfiyede vakıf görevlileri içerisinde hâfıza yer verilmemiş, türbe görevlilerinden, 

sadece kârî zikredilmiştir. Vakfiyede ulaşılamayan görevli hâfız kadrosu, Hudâvendigâr 

Vakfı muhasebe kayıtlarında görevli personel içerisinde yer almaktadır. Tespit edilen 

arşiv verileri ışığında külliyede görevli hâfızların isimleri, günlük verilen maaş miktarları 

ve görevli olduğu yıl bilgileri aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. 

Tablo 19: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nde Görevli Hâfızlar517 

Sıra No Adı  Maaşı (Yevmiye) 

1.  Mevlânâ Taceddin Hâfız 4 akçe 

2.  Mu‘arrif Hâfız 

3.  Hayreddin Hâfız 

4.  Muhyiddin Hâfız 

5.  Eymenoğlu Hâfız 

6.  Ramazan 

7.  Şeyh Sinan 

8.  Kasım Hâfız  

9.  Hızır Hâfız 

10.  İbrahim Hâfız 

11.  Kemal Hâfız 

12.  Mahmud Hâfız 

13.  Murad Hâfız 

14.  Benlü Ahmed 3 akçe 

15.  Veled-i Bahâ Hâfız 2 akçe 

16.  Ala‘eddin Hâfız 

 

514 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73. 
515 Devellioğlu, “Kârî”, 490. 
516 BOA, EV. VKF., No.19, Gömlek No.5; Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, Muallim Cevdet, Fermanlar, No: 7. 
517 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 72-73. 



133 

 

17.  Türbedar Mehmed 

18.  Osman Hâfız 

19.  Veled-i Satı 

20.  Timurtaş Hâfız 

 

Tabloda belirtildiğine göre 14. yüzyılda külliye bütçesinden hâfızlara ödeme yapılmış ve 

20 hâfızdan 13 hâfız görevliye 4 akçe, 6 hâfız görevliye 2 akçe ve Benlü Ahmed isimli 

hâfız için ise 3 akçe yevmiyeyle maaş ödemesi yapılmıştır. Vakfiyede türbede okuyucu 

kârî 15 kişi 4’er akçe yevmiyeyle zikredilirken 859/1455 yılında tabloda görüldüğü üzere 

Türbedâr Mehmed hâfız görevliler içerisinde yer almıştır. 19. yüzyılda tutulan muhasebe 

kaydında hâfız unvanı hatib ve vâiz kadrosunda görevli personelden söz edilirken kayda 

geçmiştir.518  

2. Cüzhân/Na‘thân   

19. yüzyılda külliyede Cüzhân ve Na‘thân görevlilerine rastlanmaktadır. Buna göre 

“Cüzhân” görevlisine 8 kuruş yevmiye belirlendiği ve toplam 80 kuruş ödendiği 

anlaşılmaktadır. Aynı yılda Na‘thân olan Seyyid Mehmed Hamdullah’a yılda toplam 78 

kuruş ve Na‘thân Abdullah’a ise yıllık toplam 27 kuruş ödenmiştir. “Hâce-i Meşk” için 

aylık 30 kuruş tahsis edilmiştir.519  

3. Türbedâr/Bevvâb 

Vakfiyede yer almayan türbedar görevlisi 15. yüzyılda tespit edilmiştir. Buna göre; 

türbedâr günlük 1 akçe ücretle külliye personeline dâhil olmuştur. Muhasebe defterinde 

kaydedildiğine göre külliyede aynı zamanda hâfızlar içerisinde vazifeli Mehmed adında 

bir türbedar daha vardır ve yevmiyesi 2 akçe verilmiştir.520 

 

518 BOA, EV. d., No.10591, 1b-8a. 
519 BOA, EV. d., No.10591, 4a-8b. 
520 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73 



134 

 

Külliye görevlilerinin bazı durumlarda ücretinde kesinti yapılmıştır. 2 Muharrem 1327 / 

24 Ocak 1909 tarihli belgede, külliyenin türbe görevlisi Bevvâb Mustafa Efendi’nin 

maaşından kesinti yapıldığı bilgisine yer verilmiştir.521  

4. Duâgû 

Duâgû kavramı “dua eden, duacı” anlamına gelir. Osmanlı’da saray veya merkez 

teşkilatlarında merasimler, göreve başlama gibi duayla ilgili görevleri yerine getiren 

kişilere duâgû, bu göreve ise duâgûluk vazifesi denilmiştir. Dualar okumaları ve aynı 

zamanda devletin bekâsı için de dua etmeleri sebebiyle ücret karşılığı sembolik bir görev 

verilerek duâgûluk vazifesi ortaya çıkmıştır. Vakıflarda vazifeliler içerisinde duâgulara 

sıkça rastlanmaktadır. Kesin olarak ne zaman ortaya çıktığı bilinmese de bu uygulama 

III. Murad döneminde (m.1574-1595) yaygınlık kazanmıştır.522 

Sultan I. Murad Hudâvendigâr Türbesi’nde duâgû olarak görevli kişilerin isimlerine vakıf 

muhasebe kayıtlarından ulaşılmaktadır. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde de bazı 

vakıflarda duâgûyân olan kişileri ve vazifelerini toplu bir şekilde zikreden belge 

bulunmaktadır.523 Ayrıca zevâidhorân ve duâgûyân personel grubuna vakıf bütçesinden 

ödenen miktarın birlikte kaydedildiği muhasebe defterlerine rastlanmıştır. Bu şekilde 

yapılan kayıt işleminde ilgili yıldaki personel isimleri, sayısı vb. bilgiler muhasebe 

defterinde yer verilmediği için ulaşılamamıştır.524 

Yapılan araştırmada duâgû vazifesini yürüten kişilerin isimleri, görev yılları, aldıkları 

ücret miktarı gibi elde edilen veriler aşağıda tablolaştırılmıştır.  

 

521 BOA, ŞD., No.3055, Gömlek No.30.  
522  Mehmet İpşirli, “Duâgû”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

9/541-542. 
523  1267/ 1851 yılını ihtiva eden belgede, farklı vakıflarla beraber Gazi Hudâvendigâr Vakfı’nda duâgû 

olan kişilere yer verilmiştir. BOA, EV.d., 13993.  
524 BOA, EV.HMH.d., No.4472,3b; BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 



135 

 

Tablo 20: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi’nde Görevli Duâgûlar525 

Sıra No Adı Görev 

Yılı 

(Milâdî) 

Ücret (Yevmiye) Yıllık 

Aldığı 

Toplam 

Ücret 

Açıklama 

1.  - 

 

1737 - 125.800 

akçe 

İsimleri 

belirtilmeyen 

sayıları bilinmeyen 

zevâidhorân ve 

duâguyân 

personeline ayrılan 

bir yıllık bütçedir. 

2.  - 1746 400 akçe 148.000 

akçe 

İsimleri 

belirtilmeyen 

sayıları bilinmeyen 

zevâidhorân ve 

duâguyân 

personeline ayrılan 

bir yıllık bütçedir. 

3.  Seyyid Ali Efendi 1776 - - Vefatından sonra 

vazifesini çocukları 

sürdürmüştür. 

4.  Seyyid Selim 

Seyyid Ahmed 

Fatıma  

1776 - - Seyyid Ali Efendi 

vefatı üzerine üç 

evladı bu vazifeye 

tayin edilmiştir 

5.  Mehmed Ataullah 

Nuri Efendi 

Hadice Hanım 

1834 - 13 kuruş 

5 para 

Hadice Hanım, 

Nuri Efendi’nin 

hemşiresidir. 

Devir-hân görevleri 

de vardır 

6.  Mehmed Ataullah 

Nuri Efendi 

Hadice Hanım 

1835 - 13 kuruş 

5 para 

Hadice Hanım, 

Nuri Efendi’nin 

hemşiresidir. 

Devir-hân görevleri 

de vardır 

7.  Mehmed Ataullah 

Nuri Efendi 

Hadice Hanım 

1836 - 13 kuruş 

5 para 

Hadice Hanım, 

Nuri Efendi’nin 

hemşiresidir. 

Devir-hân görevleri 

de vardır 

8.  Mehmed Ataullah 

Nuri Efendi 

Hadice Hanım 

1837 - 13 kuruş 

5 para 

Hadice Hanım, 

Nuri Efendi’nin 

hemşiresidir. 

 

525 BOA, EV. d., No.10591, 6b-8b; BOA, AE.SABH.I., No.231, Gömlek No.15313; BOA, EV.HMH.d., 

No.4472,3b; BOA, EV.HMH.d., No.3766, 4b. 



136 

 

Devir-hân görevleri 

de vardır 

9.  Mehmed Ataullah 

Nuri Efendi 

Hadice Hanım 

1838-

1839 

4 akçe 1 sülüs - Hadice Hanım, 

Nuri Efendi’nin 

hemşiresidir. 

Devir-hân görevleri 

de vardır 

10.   Seyyid Abdürrahim 

Rahmi 

1838-

1839 

10 kuruş  Kal‘a Cami 

11.  Ali Efendi 1838-

1839 

- 117 

kuruş 20 

para 

(Nısf Duâgû) 

12.  Ümmügülsüm  

Naile Hanım 

- 117 

kuruş 20 

para 

(Nısf Duâgû) 

13.  Hekime Hanım 30,5 akçe 91 kuruş 

20 para 

 

14.  Mehmed Arif 4,5 akçe 13 kuruş 

5 para 

 

15.  

 

Seyyid Mehmed 

Emin 

Şerife Hadice 

7 akçe 2,5 sülüs: 

22 kuruş 20 para 

Hınta 13 kîle 1 

şinik:132 kuruş 

20 para 

 

154 

kuruş 40 

para 

(Sülüsân Duâgû) 

 

16.  Ahmed Vasıf 

Efendi 

Mehmed Münib 

Efendi 

Hüseyin Hüsnü 

Efendi 

15 akçe 1 sülüs 1 

rub‘  

46 kuruş 30 para 

 Üç kardeştirler. 

17.  - 3,5 akçe: 10,5 

kuruş 

78 kuruş İsim 

belirtilmemiştir. 

18.  Seyyid Mehmed 

Arif Bey 

21 akçe: 63 kuruş 

30 para 

Hınta aynen 15 

kîle 10 kuruş: 

150 kuruş 

Şi‘ar aynen 15 

kîle fi 5 kuruş: 75 

kuruş 

288 

kuruş 

(Nısf Duâgû) 

19.  Seyyid İsmail 

Ayşe Hatun 

10 akçe 30 kuruş İki kardeştirler. 

20.  Zekiye Hanım 11 akçe 33 kuruş  

21.  Naime Hanım 1 akçe 1 rub‘ 3 kuruş 

30 para 

Kaşıkcızâde’nin 

kerimesidir. 

22.  Saide Hanım 1 akçe 3 kuruş 

30 para 

Kaşıkcızâde’nin 

kerimesidir. 

23.  Hacı Bey 10 akçe 30 kuruş  

24.  Seyyid Mehmed 

Arif 

3 akçe 1 sülüs 10 kuruş  



137 

 

Şerife Ayşe 

Şerife Tâhire 

25.  Mehmed Said  

Hadice 

1 akçe 1 sülüs 4 kuruş Hadice, Mehmed 

Said’in 

hemşiresidir. 

26.  Seyyid Süleyman 

bin Ahmed 

6,5 akçe 19,5 

kuruş 

(Nısf Duâgû) 

Zevâid-hân vazifesi 

de vardır. 

27.  Abdullah 

Mollazâde Ali Rıza 

ve hemşiresi 

5,5 akçe 17,5 

kuruş 

İki kardeştirler. 

28.  Ümmügülsüm 

Dervişe Hanım 

5 akçe: 15 kuruş 

Hınta bedelen 20 

kîle fî 5 kuruş: 

100 kuruş 

15 kuruş  

 

Örneğin, 1190/1776 yılında külliyede duâgû vazifesini yapmakta iken vefat eden Seyyid 

Ali Efendi’nin vefatı nedeniyle boşalan vazifeye, vakfın mütevellisi olan Mehmed 

Emin’in teklifiyle oğulları Seyyid Selim ve Seyyid Arif ve kızı Fatıma tayin edilmiştir.526 

D. İMARET GÖREVLİLERİ 

1. Şeyh 

İmarette idari işleri yöneten kişiye şeyh denilmektedir. “İmaret şeyhi” ibresiyle mahkeme 

sicillerinde karşılaşılmıştır.527 Benzer şekilde muhasebe kayıtlarında görevli kadrosu 

içerisinde “şeyh-i imâret” denilmiştir.  

Vakfiyede külliye görevlileri arasında imaret şeyhi yer almamıştır. 859/1455 yılı 

muhasebesinde imaret şeyhi, külliye personeli içerisinde zikredilerek günlük 12 akçe 

maaş takdir edilmiştir.528 

Bazı durumlarda imaret şeyhliği kadrosunun iki kişinin müştereken uhdesine verildiği 

görülmektedir. 19. yüzyıl muhasebe kaydında geçtiği üzere Hikmetîzâde Seyyid İsmail 

 

 526 BOA, AE.SABH.I., No.231, Gömlek No.15313.  
527 Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 3/347. 
528 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73. 



138 

 

Efendi ve birâderi Seyyid Mehmed Rıfat Efendi şeyh-i imâret vazifesini beraber 

yürütürken aynı zamanda eczâhân, mushafhân ve devirhân görevlerini de icra 

etmişlerdir.529 Ayrıca farklı bir belgede 1247/ 1831-1832 yılında Hikmetizâde İsmail 

Efendi’ye cerre alef (yulaf) ile 60 kile hınta (buğday) verildiği kaydedilmektedir.530  

2. Vekilharc 

İmaret personelinden vekilharc (vekîl-i harc), Osmanlı dilinde harcamaları yapmakla 

görevli kimse yani kahyâ anlamına gelmektedir.531  

Hudâvendigâr Külliyesi Vakfiyesi’nde vekilharc zikredilmemiştir. 859/1455 muhasebe 

defterinde geçtiği üzere külliyede bir vekilharc günlük 5 akçe ücret alarak görev 

yapmıştır.532 

1254/1838-1255/1839 yılı muhasebesinde vekilharcın maaşı aylık 100 kuruştur. Bunun 

dışında “masârıf-ı müteferrika bâ-yed-i vekil-i harc” ifadesiyle belirli bir ödenek 

ayrılmıştır. 533 

Külliye ile ilgili arşiv kayıtları incelendiğinde 4 Şevval 989 / 1 Kasım 1581 tarihli bir 

belgeye göre Bursa’da Gazi Hudâvendigâr Külliyesi’ne Berât-ı Hümâyûn ile tayin olan 

Osman isimli kişi vekilharc olarak görev yapmaktadır. Belge içeriğinde, herhangi bir 

hatası olmadığı halde haksız bir uygulamaya maruz kaldığını bildirdiğinden gerekli 

tahkikatın yapılması istendiği zikredilmektedir.534  

 

529 BOA, EV. d., No.10591, 6b. 
530 BOA, EV.d, No.9589. 
531 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat (Ankara: Aydın Kitabevi Yayınları, 24. Basım, 

2007), 1145. 
532 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73. 
533 BOA, EV. d., No.10591, 4a. 
534 BOA, A.(DVNSMHM.d., No.45, Gömlek No.3399.  



139 

 

3. Bevvâb-ı İmâret 

Vakfiyede yer almamıştır. Bununla beraber vakfiyeden 70 yıl sonra düzenlenen 

muhasebede bevvâb-ı imâret 2 akçe yevmiye ile külliye personeline dâhil edilmiştir. 15. 

yüzyılda imarette görev alan Bevvâb Yusuf adında birinden bahsedilmektedir.535 

29 Rebîulâhir 1279/24 Ekim 1862 tarihli arşiv kaydına göre Hudâvendigâr türbesine 

bevvâb-ı imâret ataması yapılmıştır. Ve Mehmed Arif’in oğlu Mehmed Şefik imaretin 

bevvâbı olarak görevlendirilmştir.536 

21 Rebîulevvel 1316/9 Ağustos 1898 tarihinde Gazi Hudâvendigâr’ın Bursa’daki 

türbesinde görevli kişilerin ücretlerine zam yapılmıştır. Ücretleri arttırılan bu kişilerin 

görevlerinin ferrâşlık, kandilcilik ve bevvâb-ı imâret olduğu anlaşılmaktadır.537 

4. Tabbâh 

Külliye imaretinde 946/1540-947/1541 yılında görevli 3 tabbâh, yevmiyesi 7 akçeyle 

görev yapmıştır. Tabbâhîne yılda toplam 9 kile buğday cerrehorân ücreti verilmiştir. 538 

1254/1838 yılında imarette fodula (ekmek) pişiren “Tabbâh-ı Fodula-i İmâret” 

unvanında bir personel zikredilmiş ve ücreti aylık 50 kuruş olarak vakıf bütçesinden 

ödeme yapılmıştır. Ayrıca tabbâh yanı sıra yemek pişiren aşçılara mâhiyye-i aşciyân 

başlığıyla zikredildiği üzere aylık 25 kuruş verilmiştir. İmarette pilav, helva ve zerde 

pişirildiği gibi Muharrem ayında pişirilen aşure için mesârıf-ı aşure zikredilerek pekmez, 

fasulye, nohut, bakla, üzüm ve cevizden oluşan gıda ürünlerine 78 kuruş masraf 

kaydedildiği görülmektedir.539 

Külliyede Aşçı Mehmed ile Aşçı Hamza aynı zamanda huddâm olarak çalışmaktadır.540 

 

535 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67-73. 
536 BOA, EV.BRT., No.165, Gömlek No.15. 
537 BOA, BEO, No.1173, Gömlek No.87954.  
538 BŞS, A 48, 12a-13b. 
539 BOA, EV. d., No.10591, 4a-4b. 
540 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67. 



140 

 

5. Habbâz 

15. yüzyılda İsmail veled-i Yahya habbâz541, Murad veled-i Paşa, habbâz kardeşi Mustafa 

aşçı, Süleyman ekmekçi, Mahmud çanakçı, Muhammed çırağcı olarak görev 

yapmıştır.542 946/1540-947/1541 yılında kaydedildiği üzere habbâz olan 4 kişiye 

yevmiye olarak 9 akçe takdir edilmiştir.543 

6. Anbardâr/Kilâri 

İmaret ve hastane gibi yapılarda eşya, yiyecek, ilaç vb. ihtiyaç malzemelerini muhafaza 

eden kişiye anbardâr veya kilerci anlamında kilâri denilmektedir. 544 

859/1455 yılında imaret personelinden anbardâr günlük 2 akçe ücretle çalışmıştır. 

İbrahim veled-i Abdullah anbâri, Ahmed isimli bir kişi de kilerci olarak 

zikredilmektedir.545 Bununla beraber Seyyid Mehmed ve Seyyid Ahmed’in kilâri, 

hammâl-i güst ve ferrâş görevleri için yılda 250 kuruş maaş ödendiği bilinmektedir.546 

7. Huddâm/Hidmetkâr-ı Güşt 

859/1455 yılında muhasebede kaydında huddâm ve hidmetkâr-ı güşt görevlisiyle 

karşılaşılmıştır. Güşt kelime anlamıyla et anlamına gelmektedir.547 Bu durumda 

hidmetkâr-ı güşt, imaretin kasap bölümünde et işleriyle vazifeli hizmet personelidir. Söz 

konusu muhasebe kaydında harc-ı cerre dağıtımında hidmetkâr-ı güşt görevlisine 5 müd 

buğday verilmiştir. Personele ödenen maaşla alakalı detaylı bilgiye yer verilmemiştir. 

Külliyenin hizmet alanında görevlileri huddâm olan kişiler; Maruf Hamza ile kardeşi 

 

541 Arapça’da hubz ekmek, habbâz ise ekmekçi anlama gelmektedir. Bu bakımdan imaret ve hastane gibi 

kuruluşlarda ekmek pişirmekle görevli kişilere habbâz denilmektedir. Berki, “habbâz”, 21. 
542 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67. 
543 BŞS, A 48, 12a. 
544 Berki, “anbar memuru”, 5.  
545 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 73. 
546 BOA, EV. d., No.10591, 8a. 
547 Devellioğlu, “güşt”, 353. 



141 

 

Mehmed, Mehmed ve bir kardeşi Veli, Mehmed veled-i Ahmed, Murad veled-i Osman 

Kethudâ ve huddâm, İbrahim veled-i Yahya ve Hacı Bayram huddâm zikredilmektedir.548 

E. KAPLICA GÖREVLİLERİ 

Külliyeye gelir getiren hayrât kapsamında Nalıncılar Hamamı, Eski Kaplıca Hamamı, 

Kükürtlü Kaplıcası, Yeni Kaplıca Hamamı549 Aydıncık Hamamı550, hamam-ı Arab, 

hamam-ı İmad Ali, hamam-ı Kaynarca, hamam-ı Karamustafa, hamam-ı Saîd 551 

isimleriyle geçen kaplıca ve hamam için görevli hamam hizmetkarı ve dellak 

bulunmaktadır. Hasan veled-i Emir Ali ile kardeşi Hacı Murad hamam hizmetkarı ve 

Mehmed veled-i Abdurrahman, Hüseyin Karamânî, Atmaca dellak şeklinde 

kaydedilmektedir.552 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde yer alan kayıtlarda hamamcı olarak nitelenen kişilerle 

karşılaşılmıştır. Buna göre; 1027/1618 yılında vakfın mütevellisi tarafından, 

Hudâvendigâr Hamamı’nda hamamcılık görevi Raziye Hanım’a verilmişti.553 Diğer bir 

kayıttan anlaşıldığı üzere Fatıma Hanım, Çekirge Hamamı’nda hamamcı olarak 

vazifeliydi. 1060/1650 yılında Fatıma Hanım’ın yerine Abdullah Çerkes hamamcı tayin 

edilmişti.554 

Hudâvendigâr Vakfı’na ait muhasebe kayıtlarında vakfın görevli kadrosu içerisinde 19. 

yüzyılda “Nâtır-ı Kaplıca”555 ve “Hancı-i Kaplıca” görevleri zikredilmektedir. Vakfın 

sosyal ve kültürel hizmetlerini sürdürebilmesi için tesis edilmiş sıcak su kaynaklarında 

 

548 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67-77. 
549 BOA, EV.d, No.9589. 
550 BOA, EV. d., No.10591, 3a. 
551 BŞS, A 48, 9b. 
552 1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları, 67-68. 
553  BŞS, B 118, 127a. 
554 Fatıma Hanım’ın, hamamcılık görevine müdahale eden bazı kimseleri mahkemeye şikayet ettiği 

anlaşılmaktadır. BŞS, B 87, 76b, 92b.  
555  Nâtır kelimesi, Arapça natr kökünden olup kavram olarak ise hamam nâtırı, hamam hizmetkarı anlamına 

gelmektedir. Devellioğlu, “nâtır”, 810.  



142 

 

zikredilen bu iki görev için bir kişi tayin edilmiştir. Mutasarrıf olan İsmail isimli kişinin 

kaplıca vazifesi karşılığı 4 akçe yevmiye olmak üzere yılda 12 kuruş ödeme yapılmıştır.556 

1251/1836 yılında Hamamcı Ahmed b. Abdullah’dan söz edilmektedir. Hamamcı olması 

yanı sıra vakıf arazileri üzerinde tasarruf sahibi olarak araziyi işletmekle görevlendirildiği 

anlaşılmaktadır.557 

F. DİĞERLERİ 

Külliye kadrosu içerisinde ihtiyaca göre farklı alanlarda istihdam edilmiş görevlilerden 

söz edilmektedir. İmaretci, çeşmeci, değirmenci, mühürdâr, hâce-i meşk, kurşuncu, 

suyolunu muhafaza için talaş görevlisi, vakıf bütçesinden maaş verilen farklı yerlerde 

çalışan görevliler bulunmaktadır. 

1247/1831-1832 yılı muhasebe defterinde imaretçi, çeşmeci ve değirmenci olarak 

zikredilen kişilere aylık 44,5 kuruştan yılda toplam 531 kuruş ödenmiştir. Buna ilave 

olarak bayram günlerinde imaretçilere 100 kuruş bahşiş verildiği anlaşılmaktadır.558 

İmarette mühürdarlık görevini yerine yetiren Ömer Halife’ye yevmiyesi 6 akçe olmak 

üzere bir yılda toplam 18 kuruş ödeme yapılmıştır. Hâce-i meşk görevlisine ise aylık 30 

kuruş tahsis edilmiştir.559 

1254/1838-1255/1839 yıllarında Hudâvendigâr Camii ve Medresesi’ne akan suyolunu 

muhafaza için talaş görevlisi ifadesiyle zikredilen bir personel tespit edilmiştir. Suyolu 

 

556 BOA, EV.d, No.10591, 6b-9a.   
557 “Cennet-mekân merhum Hudâvendigar Gazi -tâbe serahu- Hazretleri'nin vakf-ı şerifinden Bursa 

haricinde Mihraplı Köprü kurbünde Çay Bahçeleri demekle arîf mahalde kâin etrafı Serhat oğlu Dimitri 

ve Yovan zimmîler hadikaları ve Kara Ahmed tarlası ve tarik-i âm ile mahdud tahminen üç dönüm 

mikdarı harab hadika arsasına mutasarrıf olan Türbedaroğlu Ahmed bin Hasan tarihden on sene 

mukaddem bilâ-veled vefat edib arsa-i mezkure canib-i Hazine-i Evkâf-ı Hümayun'a mahlûlen aid 

olmağla bâ-marifet-i şer‘ lede'l-müzayede yüz altmış beş guruşda Hamamcı Ahmed bin Abdullah 

üzerinde karar şod.165 guruş.” BOA, EV, 10066, 1b. 
558 BOA, EV.d, No.9589. 
559 BOA, EV. d., No.10591.  6b-9a. 



143 

 

bakımı için vazifeli personele yevmiye olarak 40 akçe ve yılda vakıf bütçesinden 30 kuruş 

nakdî ödeme yapılmıştır.560 

Vakıf bütçesinden ücreti karşılanmak üzere külliyede görevli kurşuncu tayin edilmiştir. 

Kamil Kepecioğlu’nun zikrettiğine göre 901/1495 yılından önce Bursa’da büyük bir 

yangın sebebiyle hasar alan cami, medrese, türbe ve imaret gibi yapıların eriyen 

kurşunları için gemiyle kurşun gönderilmiş, ihtiyaç doğrultusunda kurşunlar kullanılıp 

kalan miktar muhafaza edilmiştir. Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde kaydedilen bir hükm-i 

hümâyûnda kurşunun satılıp masraflara sarf olunduktan sonra kalan miktarın İstanbul’a 

gönderilmesi istenmiştir.561 

1045-1046/1636 yılında ise Bursa’da, arasında Murad Hudâvendigâr Camii’nin de 

olduğu bazı Selâtîn camilerine 2 akçe yevmiyeyle kurşuncu tayin edilmiştir.562 19. 

yüzyıla ait muhasebe kaydında murtezikân yani görevli kadrosu içerisinde zikredilen 

Kurşuncu Mehmed Ağa’ya yevmiyesi 2 akçeden olmak üzere bir yılda toplam 6 akçe 

ödeme yapılmıştır.563 

Gazi Hudâvendigâr vakfiyesinde külliyenin hayratı kapsamında, vakıf bütçesinden maaşı 

karşılanan cami görevlileri çeşitli görev tanımlarıyla zikredilmektedir. Hisar Camii ve 

Keles ilçesinde olduğu anlaşılan camide tayin edilen görevli personelin, icra ettiği 

vazifeler ve vakıf bütçesinden ödenen miktar verileri aşağıda tablolaştırılmıştır. 

Tablo 21: Diğer Vakıf Cami Görevlileri, Vazifeleri ve Aldıkları Ücreti Miktarı564 

Sıra 

No 

Görevli İsmi Görevi Ücreti 

Yevmiye Toplam 

Hisar Cami‘-i Şerîfi 

1. Seyyid Hâfız 

Ali Efendi 

Hitâbet 11 akçe 33 kuruş 

Hınta aynen: (40 kîle fî 10 para) 40 kuruş 

433 kuruş 

2. Seyyid İsmail 

bin Ahmed 

Va‘iz-i 

Cum‘a  

14 akçe 42 kuruş 

Hınta bedelen: (22 kîle fî 10 kuruş) 110 kuruş 

215 kuruş 

 

560 “Çekirge Cami‘-i Şerîf’i ile Medresesi’ne cârî âb-ı lezizin mecrâları için talaş vazifesi.” Bkz. BOA, EV. 

d., No.10591, 8a.  
561 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/97. 
562 Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/98. 
563 BOA, EV.d., No.10591, 6b-9a. 
564 BOA, EV.d., No.10591, 6b-9a.   



144 

 

Kâtib-i 

Soğanlı 

Şa‘ir bedelen: (20 kîle fî 5 kuruş) 110 kuruş 

Revgan-ı sâde bedelen: (2 kıyye fî 4 kuruş) 8 

kuruş 

Asel bedelen: (2 kıyye fî2,5 kuruş) 5 kuruş  

3. Seyyid 

Mehmed Rıfat 

Efendi 

İmâm-ı 

evvel 

Muvakkit  

Ders-i 

âm 

26 akçe ma‘a lahmiyye 78 kuruş 

4. Ebûbekir 

Efendi 

İmam-ı 

Sânî 

14 akçe ma‘a lahmiyye 100 kuruş  

Cebel-i Atîk nâhiyesinde Keles karyesinde Cami‘-i Şerîf  

6. İsmail Efendi İmâmet 

Muallim-

i Sıbyân 

6 akçe 18 kuruş 

Hınta aynen: (40 kîle fî minh) 400 kuruş 

Şa‘ir aynen: (40 kîle fî minh) 200 kuruş 

618 kuruş 

7. Mehmed 

Efendi 

Hitâbet 2 akçe  6 kuruş 

              Genel toplam: 1.450 kuruş 

 

III. PERSONEL TAYİN VE AZİLLERİ 

Bursa Şer‘iyye Sicili’nde yer alan atama kayıtlarında personel tayin ve azillerinde kişinin 

vefatı veya şikayet söz konusu olması gibi sebepler etkili olmaktadır.565 

Personel tayinleri genellikle ilgili memurun vefatı sebebiyle olduğu görülmekte ve 

atanacak olan vazifeye vefat eden kişinin vârisleri tercih edilmektedir. Örneğin, 

1134/1721 yılında Hudâvendigâr İmamı Murad Efendi vefat ettiğinden dolayı yerine 

imam olarak Ali oğlu Mehmed Efendi atanmıştır.566  

Diğer bir arşiv belgesinde, 1152/1740 yılında Gazi Hudâvendigâr Külliyesi 

musakkafâtından Kapanhanı Mescidi’ne, Hudâvendigâr Vakfı’ndan imam ve müezzin 

ataması yapılmıştır.567  

1246/1821 yılında Bursa'da Hudavendigar Vakfı'ndan, imaretinde et hamallığı ve 

kaplıcada hamamcılık görevlerine atama yapılmıştır.568 Bursa Şer‘iyye Sicili’nde yer alan 

 

565 BŞS, A 94, 190b; B 87, 92b. 
566  BOA, AE.SAMD.III, No.24 Gömlek No.2262. 
567  BOA, C.BLD., No.102, Gömlek No.5094. 
568  BOA, C.BLD., No.64, Gömlek No.3185.  



145 

 

bir kayıttan anlaşıldığı üzere Çekirge (Kaplıca) müderrisleri, Çekirge hamamcısı tayin 

edilerek her iki görevi yürütüp ek gelir elde edebiliyordu.569 

Külliyede görevli personel sayısının 1325/1907-1908 yılında arttırıldığı 

kaydedilmektedir. Kandilcilik, bevvâb ve ferrâş görevlerine ilave personel ataması 

yapılmıştır.570 

Görüldüğü üzere külliye personelinin görevlendirmeleri personel ihtiyacına uygun olarak 

farklı alan ve mekânlarda gerçekleştirilebilmekteydi. 

IV. KÜLLİYEDE GÜNLÜK HAYAT 

Neşri, Gazi Sultan Murad Hudâvendigâr’ın ataları gibi hayırsever, fakiri gözeten ve 

çaresize yardımsever kişiliğinden övgüyle bahseder. Kaynaklarda zikredildiğine göre 

Gazi I. Murad Hudâvendigâr, Cuma günü namazdan sonra fakirlere akçe vermeyi âdet 

edinmiş bir padişahtır. Sultan I. Murad, Bursa Hudâvendigâr Camii’nde ya da farklı bir 

camide Cuma namazı kıldığında her zaman bu âdetini sürdürdüğü zikredilmektedir.571  

Mevlîd-i Şerif gecelerinde günümüzde geleneksel olarak uygulanan cami minarelerinin 

aydınlatılması uygulamasının köklerinin Osmanlı dönemi selâtîn imaretlerinde karşımıza 

çıktığını ifade edebiliriz. Böyle gecelerde ilave bir masraf kalemi olarak yağ lambasında 

yakılmak üzere yağ temin edildiği anlaşılmaktadır.572  

Vakfa ait 1254/1838 tarihli muhasebe kaydında masraf çizelgesinde külliyede sosyal 

hayatı yansıtan ve vakfın sosyal hayata katkısını içeren veriler yer almaktadır. Özellikle 

dînî gün ve gecelere önem verildiği ve ilave harcamaların yapıldığı ortaya çıkmaktadır. 

Bir yıllık muhasebe dönemini ihtiva eden muhasebe kaydında Receb-i Şerif’te Regâib 

kandiline ve Şaban-ı Şerif’te Berât kandiline mahsus imarette pişirilecek helva için 

 

569  BŞS, A 148/5. 
570  BOA, Y.A.RES., No.144, Gömlek No.25. 
571  M. Neşrî, Cihânnümâ, haz. Necdet Öztürk (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2013), 129. 
572  BOA, EV.d, No.10591, 5a. 



146 

 

masraf yapılmıştır.573 Böylelikle dinî gün ve gecelerde cami ve minarelerinin kandillerle 

donatılarak halkın mânevî değerlerinin pekiştirilmesinin sağlandığını düşünebiliriz. 

Ayrıca Hudâvendigâr İmareti’nde helva pişirilip dağıtılmak suretiyle yıl içerisinde 

kandiller özelinde hayrî hizmetlerin sürdürüldüğünü söylemek mümkündür. 

Camide sosyal hayata dair 982-994/1574-1585 tarihli Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde yer 

alan bir kayıtta ise, külliyenin tabhanesinde misafir olarak kalan Mahmud b. Abdullah 

isimli kişinin bir siyah feracesini ve bir kemhadan kaftanını çantasıyla birlikte tabhanede 

bırakıp ayrıldığı sırada kaybolduğunu, sorduğunda da bulunamadığı ve eşyaların 

varlığının inkâr edildiği, bunun üzerine eşyalarının bulunmasını istediği 

belirtilmektedir.574 Bu bilgi külliyede günlük hayatı yansıtması bakımından önem arz 

etmektedir. Külliyenin vakfiyesinde de belirtildiği üzere bir kişi külliye misafirhanesinde 

bir yıla kadar misafir olarak kalabilmekteydi.575 Sonuç olarak misafir olduğu süreçte 

kişinin, külliyede yaşamış olduğu sorunları dile getirebildiği, bu hususta vakfa müracaatta 

bulunabildiği anlaşılmaktadır.  

Muhtelif zamanlarda Bursa’yı ziyaret eden ve seyahatlerini kaleme alan kişilerin 

gözlemleri de bize sosyal hayata dair bilgiler sunmaktadır. Bu hususta bir örnek, Süheyl 

Ünver’in Bursa Defterleri notlarında yer almaktadır. Süheyl Ünver, 6 günlük Bursa 

seyahatinde kaleme aldığı notlarında 1 Mayıs 1957 yılında bir bayram sabahı 

Hudâvendigâr’daki izlenimlerini şöyle tasvir etmektedir:  

“Ramazan Bayramı sabahı saat 4. Sabah ezanı okundu. Davullar çaldı. Aydın ile 

kalkıp abdest aldık, dirildik. Sabah namazına Muradı Hûdavendigârın Çekirgedeki 

 

573  Helva için yapılan harcamalar muhasebe kayıtlarında “…leyle-i regâibde helva için revgan-ı sâde ve 

asel ve süt masârifi…”, “…leyle-i berâtda helvâ masârifi…” ibareleriyle geçmektedir. Muhasebe 

kaydında dikkatimizi çektiği üzere Receb ayını içeren bir aylık masraf cetvelini incelediğimizde, Mirac 

kandilinde sadece minare aydınlatılması için kandillere yağ temin edildiği görülmektedir. BOA, EV.d, 

No.10591, 5b. 
574  “Mahmud b. Abdullah nâm kimesne, Ali b. Şaban nâm kimesneyi mahfel-i kazaya ihzâr edüb üzerine 

takrir-i dava kılub, bundan akdem mahrûse-i Bursa’ya gelüb Sultan Murad Han tabhânesinde misafir 

olduğumda bir siyah ferrâce ve bir kemhadan kaftan ve bir çift bir boğça ile tabhânede koyub gittiğimde 

mezbûrlar tabhânede bulmuş, almış, sual olunmasını taleb ederin, deyücek sual olundukda bi’l-külliye 

inkâr idüb ba’de’l-inkâr varub götürdüklerinde bi’t-taleb kayd olundu.” A 139, 41a. 
575  Sultan I. Murad Vakfiyesi, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı. İstanbul Kitaplığı Bölümü. 

Muallim Cevdet, Fermanlar, No: 7. 



147 

 

câmiine geldik. Saflar düzelmiş, sabah namazı farzı ortasına yetişdik. Kuranı Kerim 

tilâvetini dinledik. Bayram namazı zamanı geldi. Dokuz tekbir iki rek‘atle o vâcibi 

de edâ ettik. Namaz bitti, muayede resmi hakiki samimiyet içinde devam etti. 

Bermutad meraklıları el öptürdü. Otele döndük. Bizimkilerle bayramlaştık. 

Sabahleyin Hamza Bey’e giderek dolaştım. İntiba‘larımı kaleme ve fırçama 

söylettim.”576 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ndeki 1271/1854 tarihli bir belge, türbede sosyal 

hayatı yansıtması bakımından önemlidir. İlgili arşiv belgesine göre Bursa’da medfûn olan 

padişahların türbelerinde her sene Buhârî-i Şerîf hatmi yapıldığı zikredilmektedir. Gazi 

Hudâvendigâr Türbesi’nin de zikredildiği padişah türbelerinde Buhârî-i Şerîf hatmi 

geleneğinin uygulanması için gerekli harcamalar hazine bütçesinden karşılanmaktadır.577 

Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Bursa’daki türbesinin aydınlatılması, Bursa Hudâvendigâr 

Camii’nde olduğu gibi “revgan-ı zeyt” denilen zeytinyağı kullanılan, yağ kandilleri 

yoluyla sağlanmaktaydı.578  

19. yüzyıl muhasebe defterlerinde geçtiği üzere bazı özel gün ve gecelere mahsus bazı 

sosyal ve kültürel hizmetler dikkat çekmektedir. Muharrem ayında yapılan aşure, 

Ramazan ayında pişen pilav ile zerde, arefe günü ise pilav, zerde ve aş iki katı olarak 

pişirilmekteydi. Aşure aşı; pekmez, bakla, nohut, fasulye, börülce, üzüm ve ceviz gibi 

gıda ürünleriyle pişiriliyordu. Arefe günlerinde çörek harcı pişirilmekteydi. Bayram 

günlerinde fakirler için pişirilen pilav ise ayrıca belirtilmektedir. “Ramazan-ı Şerîf 

münasebetiyle iki kat hatab bahâ...” ifadesiyle odunun dahi iki katı alınması kaydı 

düşülmüştür. Yıl içerisinde iki dinî bayram günlerinde Türbe-i Şerîf ziyafeti verilip bunun 

için kurbanlar kesiliyordu. Sonuç olarak ulaşılan bilgilerden külliyenin imaretinin düzenli 

faaliyetleri ile dinî ve kültürel hayata katkıları açığa çıkmaktadır.579 

 

576 Devamındaki sayfa olan 92. defterde namazın ardından Bursa Evliyâsı ile bayramlaşmaya şehre 

indiklerini ve tamir görmekte olan Hamza Bey’e gittiklerini kaydeder. Öyle ki Hamza Bey Türbesi’ni 

ziyaret ettikleri anlaşılmaktadır. Süheyl Ünver, Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, haz. Gülbün Mesara 

& Mine Esiner Özen (İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 2011), 119-120. 
577  BOA, İ.DH., No.316, Gömlek No.20444. 
578  BOA, EV.d. No.10591, 4b. 
579 BOA, EV.d, No.9589; BOA, EV.d. No.10591, 5b 



148 

 

V. SUNULAN HİZMETLERİN HALK VE YÖNETİM NEZDİNDEKİ 

EHEMMİYETİ 

Arşiv belgelerinde vakıf bünyesinde gerçekleşen ve vakfa intikal eden olayların, şahitler 

nezdinde kayıt altına alındığı ve hükme bağlandığı görülmektedir. Vesikaların işaret ettiği 

bu husus, Gazi Hudâvendigâr Vakfı’nın halk ve yönetim bakımından etkinliğini ortaya 

koymaktadır.580  

Külliyelerin sunduğu hizmetlerin kıymetini gösteren hususlardan biri de, külliyenin 

bulunduğu yerde külliye merkezli şekillenen mahalle yapılanmasıdır. Yerel ihtiyaçlarını 

külliye birimlerinden rahatça karşılayabilen halk nezdinde külliyenin varlığı önemini 

daima korumuştur. Osmanlı dönemi Bursa toplumunun sosyal yapısı, birçok mahallede 

bir arada yaşayan Müslüman, gayrimüslim Yahudi ve Hıristiyan topluluklardan 

oluşmaktaydı. Bu mahalleler her bir topluluğun mabedleri çevresinde yoğunlaşmaktadır. 

Bu bağlamda Müslüman mahalleleri ayırt eden özellik, cami merkezli medrese, hamam 

gibi unsurlara olan yakınlığın söz konusu olmasıdır. Bu durum külliyelerin varlığının 

kıymetini arttırmaktadır.581  

Külliye imaretinde pişen ekmekler ve yemekler külliye personelinin ve külliye 

medresesinde eğitim gören talebelerin ihtiyaçlarını karşılamaktaydı. Ayrıca imaretten, 

pişen ve günlük olarak dağıtımı yapılan gıda ürünlerinden fakir olan halk da 

yararlanmaktaydı. Bursa Şer‘iyye Sicilleri’ndeki bir kayıttan anlaşıldığına göre külliye 

imaretinden günlük üç fodula (ekmek) gıda yardımı alan Abdülkadir b. Hızır vefat ettiği 

için yerine gıda yardımı alacak kişi belirlenmişti.582 Böylelikle imarette pişen ürünlerin 

dağıtımı ve ihtiyaç sahiplerine ulaştırılmasında sistemli bir işleyişin varlığı 

görülmektedir. Bunun yanı sıra imaretin mutfak ve anbar kısımlarında gerekli olup 

kullanılan eşyaları, gıda maddeleri gibi ürünleri ihtiva eden müstakil mahkeme kayıtları 

 

580  BŞS, B 242, 14a-14b. 
581  Abdurrahman Kurt, Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi Basımevi, 

1998), 121. 
582  BŞS, B 45, 9a. 



149 

 

tespit edilmiştir. Bir belgeye göre, imarette sayım yapılmış ve mevcut olan imaret 

malzemeleri ve gıda ürünleri listelenmiştir.583 

  

 

583  BŞS, B 25, 98a.  



150 

 

SONUÇ 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, üçüncü Osmanlı padişahı I. Murad Hudâvendigâr 

tarafından yaptırılmıştır (787/1385’ten önce). Osmanlı’nın ilk başkenti olan Bursa 

şehrinin batıya doğru gelişmesini Çekirge semtinde inşa ettirdiği bu yapı kompleksiyle 

sağlamıştır. Şehrin dokusu gözetildiğinde bu külliye inşasının önemli bir dönüm noktası 

olduğu söylenebilir. Zira daha önce Hisar semtinden ibaret olan Bursa, Orhan 

Külliyesi’yle Hisar dışına taşmış, I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi ile de batıya doğru 

genişlemiştir. İşte I. Murad Hudâvendigâr Külliyesini ele alan bu çalışma, Bursa’daki 

selâtin külliyelerini ele alan akademik araştırmalar zincirini tamamlayan bir halkadır. 

Kaynaklardan elde edilen bilgilere göre külliyelerin inşa edildiği yerin belirlenmesinde 

dönemin siyasi, sosyal, kültürel ve ekonomik şartlarını etkili olduğu anlaşılmaktadır. 

Külliyeler varlıklarını devam ettirdikleri sürece çevrelerinde köklü gelişimlerin öncüsü 

olmuştur. Hudâvendigâr’da olduğu gibi diğer külliyelerin de ana unsuru camilerdir ve 

bunun dışındaki diğer üniteler, inşa edildiği koşullar, imkânlar ve ihtiyaçlar 

doğrultusunda şekillenmiştir. 

Hudâvendigâr Külliyesi’ni diğer sultan külliyelerinden farklı kılan özellikler 

incelendiğinde inşa edildiği konum ve topoğrafik yapısı dikkat çekmektedir. Bursa’da 

şehrin dışında ovaya hâkim bir semtte bina edilen külliye cami, medrese, hamam, zaviye 

ve türbeden oluşmaktadır. Külliye, aynı semtte yer alan tabii şifalı sıcak su kaynaklarıyla 

bağlantılı olarak “Kaplıca İmareti” yahut konumlandırıldığı bölge dolayısıyla “Çekirge 

İmareti” şeklinde nitelendirilmektedir.  

Evliya Çelebi’nin “velhasıl Bursa sudan ibarettir” cümlesi şehirdeki suyun bolluğunun 

veciz bir ifadesidir. Bu bağlamda külliye için hem sıcak hem soğuk su kaynaklarının bol 

olduğu şehrin batısında ve dış kısmında kalan bir yer seçilmiş olması dikkat çekmektedir. 

Bursa’nın fethedildiği dönemde 19. yüzyıla kadar köy olma hüviyetini devam ettiren 

Çekirge ile şehir merkezi arasında Bursa’nın en önemli kaplıcaları bulunmaktaydı: Kara 

Mustafa, Kükürtlü, Yeni Kaplıca ve Eski Kaplıca ile Kaynarca Kaplıcası. Adı geçen 

kaplıcaların yerlerinde Osmanlı öncesinde de hamamların varlığı tahmin edilmektedir. 

Bursa Hudâvendigâr Külliyesi, konumu itibariyle geçmişten günümüze özellikle şifalı 



151 

 

suların bol olduğu kaplıcalarının da varlığıyla sadece halk eksenli hizmet etmekle 

kalmamış ayrıca birçok yerli ve yabancı turistin de ilgi odağı olmuştur. Yerli ve yabancı 

seyyahlar, Bursa şehriyle ilgili gözlemlerini kaleme aldıklarında Hudâvendigâr Camii’nin 

daha önce benzeri görülmemiş tarz-ı mimarisinden övgüyle bahsetmişlerdir.  

Külliyenin kuruluş yerinin hususiyetini kavramak aynı zamanda külliyenin özgün 

yapısının ele alınmasını gerekli kılmaktadır.  Bu fonksiyonel yapı topluluğunun çekirdeği 

olan Hudâvendigâr Camii, eşsiz bir mîmâri tasarımla inşa edilmiştir. Bir cami ve üst 

katında bir medresenin tek bir binada birleştirilmesi, Osmanlı dönemi mimârisinde ilk ve 

son kez denenmiştir. Caminin diğer bir özelliği, zaviyeli cami şeklinde yapılmasıyla sağ 

ve sol kısımlarda altı adet tâbhanesinin yer almasıdır. Külliye için düzenlenen vakfiye, 

misafirlerin üç gün süreyle tâbhanede konaklama imkânından söz etmektedir. 

Gerektiğinde bu süre, külliyenin yönetimden sorumlu mütevellinin izniyle 

uzatılmaktadır. Eğer muhtaç bir kişi misafir kalıyorsa kendisine ihtimam gösterilip hoş 

tutulması hususu vakfiyede ayrıca vurgulanmaktadır. 

Caminin üst katında yer alan medresenin her odası eğitim-öğretim gören talebelerin 

kalması için tahsis edilmekteydi. Müderrise maaş verildiği gibi talebelere de her gün için 

bir burs ödemesi yapılmaktaydı. Medresede, talebelerin yanı sıra vakfın belirlediği usule 

göre diğer görevlilerin de kalabileceği odalar bulunmaktaydı. Medresede eğitim-öğretim 

vazifesini yürüten müderrise, ders alan öğrencilere ve diğer külliye çalışanları ile ihtiyaç 

sahiplerine imarette düzenli olarak yemek pişirilmekte ve dağıtımı yapılmaktaydı. Arşiv 

belgelerinde mutfak giderleri, her gün imarette pişen yemekler ile dinî gün ve gecelere 

mahsus pişirilen ve ikram edilen yiyecekler vs. detaylı bir şekilde kaleme alınmıştır. 

İmarete gıda ihtiyacı, külliyenin vakıfları yoluyla sağlanmaktaydı. Külliyenin faaliyete 

geçtiği ilk asırda tabbah (aşçı) ve habbâzın (ekmekçi) yanı sıra hizmetkâr-ı güşt (et 

işleriyle uğraşan kişi) adıyla personelin bulunması imaretteki sistematik işleyişin nasıl 

gerçekleştiğiyle ilgili önemli ipuçları vermektedir. 

Külliye olarak isimlendirilen yapılar, dinî olduğu kadar sosyal amaçlara da hizmet 

etmektedir. Bu hizmetin devamlılığı kurulan vakıflar aracılığıyla olmaktadır. Külliyenin 

esas tesis belgesi olan ve Murad Hudâvendigâr’ın düzenlemiş olduğu vakfiye, 



152 

 

Cemâziyelâhir 787 / Temmuz 1385 tarihlidir. Sultan 1. Murad’ın oğlu Yıldırım Bayezid 

tarafından ilgili nüsha yeniden düzenlenmiş ve bazı ilaveler de yapılmıştır. 

Vakfiyeye göre külliyenin vakıf köyleri ve arazileri, külliyenin kıble istikâmeti olarak 

Kestane çukurundan başlayıp Uludağ yamaçlarına doğru vakfiyede belirtilen 17 sınır 

noktasından geçerek Bursa ovasının bir kısmını da içine alan bir alanı kapsamaktadır. 15. 

yüzyılda, vakfiyede sınırları çizilen mevkide Bursa, Kite ve Adranos’a bağlı 49 köy 

bulunmaktadır. Vakf arazilerinin gelirlerini köylerden külliye görevlisi câbî 

toplamaktadır. Vakıf köyleri yanı sıra bağ, bahçe, tarlalar, kireç fırınları ve değirmenlerin 

de gelir kaynaklarından olduğu ifade edilebilir.  

Hudâvendigâr vakfına ait yerlerin kiraya verilmesi yoluyla da gelir elde edilmekteydi. 

Han, hamam gibi yapıların icarıyla vakfa gelir sağlanmaktaydı. Vakfiyede zikredilen 19 

dükkân ve Çifte Hamam adıyla bilinen Nalıncılar Hamamı, vakfın akarâtı kapsamındadır. 

Antik dönemden beri varlığı bilinen Eski Kaplıca Hamamı, Kaplıca-i Atîk adıyla 

muhasebe defterlerinde sıkça geçmektedir. Vakfa diğer hamamlara nazaran en çok gelir, 

Eski Kaplıca Hamamı’nın icârıyla sağlanmaktadır. Ayrıca Kükürtlü Kaplıcası ve 

Aydıncık Hamamı’nı akarât olarak ilave etmek gerekmektedir. 

Külliyenin muhasebe defterlerinde, gelir-gider bilançolarına dair bütçe bilgileri 

kaydedilmiştir. Kiler için düzenli sayım yapılmış, bu sayede vakıf malının muhafazası, 

gıda ürünlerinin israf ve herhangi bir zarar yaşanmaması ve ürünlerin tasarruflu kullanımı 

amaçlanmıştır. Örneğin, külliyede aydınlatma için yağ kandillerine temin edilen 

zeytinyağı, yıl içerisinde ihtiyaca göre planlanıp masraf kaydı tutulmuştur. Kandillerde 

minare aydınlatması için ilave harcama yapılmış ve ihtiyaçlar tespit edilerek gerekli 

harcamalar gerçekleştirilmiştir. Genel anlamda incelenen muhasebe defterlerinde 

harcama kalemleri personel, beslenme, tamir ve yardım alanlarında yoğunlaşmıştır. 

Külliye çalışanları, idari kadro ve görevli personelen oluşmaktadır. Maaş ücretleri nakdî 

ve aynî ödemeler şeklinde gerçekleşmiştir. Aynî ödemeler buğday, yulaf gibi gıda 

ürünleri olduğu gibi hatab (odun) gibi ihtiyaç malzemeleri olarak çalışanlara verilmiştir. 

Görevlilerin maaşlarının çok sık değişmediği, hatta bu hususta maaş artışı talepleri arşiv 

kayıtlarına yansımıştır. 18. yüzyıla ait iki muhasebe dönemi karşılaştırıldığında 

arasındaki 10 yıllık değişime rağmen medrese, cami ve türbe görevlilerine yapılan yıllık 



153 

 

ödemelerde pek değişiklik olmadığı görülmektedir. Personelin maaş zam taleplerinin yanı 

sıra ek ödenek istekleri de söz konusudur. Ayrıca külliyede çalışan personel sayısı 

gerektiğinde artırılmıştır. Bazen de aynı külliyede bazı kişilerin birden çok görevi yerine 

getirdikleri tespit edilmiştir. Örneğin, 19. yüzyılda imam-ı evvel vazifesini üç kardeş 

yerine getirmektedir. Bu üç kardeş aynı zamanda külliyede sermahfil, mushafhân ve 

kâtib-i cebeleyn görevlileridir. I. Murad Hudâvendigâr’ın inşa ettirdiği Şehâdet Camii,  

Hisar Camii / Kal‘a Camii adlarıyla da anılmakta ve buradaki görevlilerine vakıf 

bütçesinden maaşları ödenmekteydi. Ayrıca Keles’te bulunan bir cami için imâmet, 

muallim-i sıbyân ve hitâbet görevlilerine aylık ödemeleri aksatılmadan verilmiştir. 

Külliyede kaplıca görevlileri ile çok sayıda duâgû (dua okuyan) personeli dikkat 

çekmektedir.  

Hudâvendigâr Külliyesi, tarihi yapısını koruyarak günümüze gelebilmiştir. Bursa’da 

yaşanan 1855 yılındaki büyük depremde caminin çok az hasar aldığı kaydedilmektedir. 

Bu bakımdan fizikî yapısını büyük ölçüde koruyan nadir eserlerden olduğu 

hatırlanmalıdır. İmarette ise bir şadırvanın bulunduğu ve imaretin gerektiği her zamanda 

onarımının ihmal edilmediği tamir kayıtlarından anlaşılmaktadır. 

Külliye vakfiyesinde, personel maaşları, imaret ihtiyaçları ve tamir masrafları 

karşılandıktan sonra kalan miktarın hayrî hizmetlere sarf edilmesi şart koşulmuştur. 

Vakfın gelir kaynaklarının gün geçtikçe çoğaldığı ve dolayısıyla yardım giderlerinin de 

arttığı gözlenmektedir. Vakıftan yapılan yardımların tespit edilmesi, vakfın maddi yardım 

imkânları bağlamında oldukça faal oluşunu açığa çıkarmaktadır. Gerçekten de imaret 

vesilesiyle ihtiyaç sahiplerine yapılan gıda yardımlarının yanı sıra 25 tekke ve zaviyeye 

vakıf bütçesinden yardım yapıldığı anlaşılmaktadır. Ayrıca yetimlere yardım edildiğine 

dair kayıtlar da bulunmaktadır.  

Kısacası Gazi I. Murad Hudâvendigâr, fakir ve yoksul kimseleri gözeten, ömrünü Allah 

yolunda gazayla geçirmiş ve savaş meydanında şehid edilen tek Osmanlı padişahıdır. İnşa 

ettirdiği birçok eserden biri olan Hudâvendigâr Külliyesi’nin türbesinde gömülüdür. 

Türbede Mevlid-i Nebi okutulduğu ve bazen hayır olarak ziyafet verildiği 

anlaşılmaktadır. İç organlarının defnedildiği Kosova’daki Meşhed-i Hudâvendigâr’da da 

uzun süredir vefat yıl dönümlerinde anma ve hayır etkinlikleri düzenlenmektedir.  



154 

 

KAYNAKLAR 

 

Arşiv Kaynakları 

 

BOA, Osmanlı Arşivi. Sadaret Âmedî Kalemi Defterleri [A.)AMD.]. No.84, Gömlek 

No.21. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Divan-ı Hümâyûn Mühimme Defterleri [A.)DVNSMHM.d.]. 

No.15, Gömlek No.1008; No.49, Gömlek No.505; No.25, Gömlek No. 1679; 

No.45, Gömlek No.3399; No.139, Gömlek No. 1390; No.132, Gömlek No.751. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Ali Emiri Abdülhamid I [AE.SABH.I.]. No.231, Gömlek 

No.15313. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Ali Emiri Ahmed III [AE.SAMD.III]. No.24, Gömlek No.2262. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Ali Emiri Osman III [AE.SOSM.III.]. No.31, Gömlek No.2179. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Babıali Evrâk Odası Evrâkı [BEO]. No.1173, Gömlek No.87954; 

No.2545, Gömlek No.190808; No.1575, Gömlek No.118105. 

BOA, Osmanlı Arşivi.  [EV.BRT.]. No.165, Gömlek No.15. 

BOA. Osmanlı Arşivi. Evkâf Defterleri [EV.d.]. No.13993; No.10066; No. 18804; 

No.15785; No.10591; No.9589.  

BOA, Osmanlı Arşivi. Cevdet Belediye [C.BLD.]. No.102, Gömlek No.5094; No.10, 

Gömlek No.453; No.46, Gömlek No.2257.; No.64, Gömlek No.3185. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Cevdet Evkâf [C.EV]. No.254, Gömlek No.12990; No:556, 

Gömlek No 28066; No. 334, Gömlek No.16977; No.199, Gömlek No.9926; 

No.251, Gömlek No.12690. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Evkâf Vakfiyeler Evrâkı [EV. VKF.]. No.19, Gömlek No.5.  

BOA, Osmanlı Arşivi. Evkâf Harameyn Muhasebeciliği Defterleri [EV.HMH.d.]. 

No.3766; No.4472. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Hariciye Nezareti Mektubi Kalemi Evrâkı [HR.MKT.]. No.514, 

Gömlek No.1. 

BOA, Osmanlı Arşivi. İrâde Dahiliye [İ.DH.]. No.316, Gömlek No.20444. 

BOA, Osmanlı Arşivi. İbnülemin Vakıf [İE.EV.]. No.57, Gömlek No.6271. 

BOA, Osmanlı Arşivi. İrâde-i Evkâf [İ.EV.]. No.31, Gömlek No.34. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Şura-yı Devlet Evrâkı [ŞD.]. No.92, Gömlek No.10; No.3055, 

Gömlek No.30. 

BOA, Osmanlı Arşivi. Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi [TS.MA.e]. No.741, Gömlek No.23. 



155 

 

BOA, Osmanlı Arşivi. Yıldız Sadaret Resmi Maruzat Evrâkı [Y.A.RES.]. No.144, Gömlek 

No.25. 

Bursa Şer‘iyye Sicilleri (BŞS): A 4, A 6, A 20, A 21 A 24, A 25, A 26, A 31, A 33, A 35, 

A 39, A 41, A 48, A 53, A 67, A 94, A 119, A 139, A 144, A 148, A 151, A 152, 

A 153, A 195, B 7, B 18, B 20, B 25, B 31, B 35, B 45, B 75, B 87, B 97, B 118, 

B 131, B 137, B 153, B 157, B 171, B 176, B 180, B 189, B 215, B 221, B 230, B 

240, B 242, C 102, C 147. 

 

Arşiv Dışı Kaynaklar 

Ahmedî. İskendernâme. Haz. Yaşar Akdoğan. www.kulturturizm.gov.tr. e-kitap. 

Akgündüz, Murat. Osmanlı Döneminde Vâizlik. İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı 

Yayınları, 2016. 

Akkılıç, Yılmaz. Bursa Tarihi I. Bursa: Hakimiyet Yayınları, 1986. 

Akkuş, Mine. Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi 1932-1951. Bursa: Nilüfer Akkılıç 

Kütüphanesi Yayınları, 2011. 

Akozan, Feridun. “Türk Külliyeleri”, Vakıflar Dergisi 8 (1969), 303-308. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/issue-full-file/21703  

Aktaş, Necati & Halaçoğlu, Yusuf. “Başbakanlık Osmanlı Arşivi”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 5/122-126. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Ali Âsaf, Hudâvendigâr Vilâyeti Coğrafya ve Ahvâl-i Umûmiyyesi. Bursa: Vilâyet 

Matbaası, 1308. 

Albayrak, Murat. Şehirlerin Gelişimi Açısından Külliye ve Hanların Önemi Osmanlı 

Devri Külliyeleri ve Hanları. Bursa: Uludağ Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Tarih Bölümü, Tarih Biliminde Araştırma Projeleri, 2015. 

Altun, Fatma Gül. Arşiv Belgeleri Işığında Muradiye Külliyesi. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp   

Artuk, İbrahim. “I. Murad’ın Sikkelerine Genel Bir Bakış”. Belleten 46/184 (Ekim 1982), 

787-793.  https://dergipark.org.tr/tr/pub/ttkbelleten/issue/70493/1135220   

Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân. haz. M. A. Yekta Saraç & Kemal Yavuz, İstanbul: 

Bilimevi Yayın, 2007. 

Aşıkpaşaoğlu, Aşıkpaşaoğlu Tarihi. haz. Nihal Atsız. Ankara: Sevinç Matbaası, 1985. 

Ataman, Sedad. Bursa Mali Yıl 934 Yıllığı, Bursa: Bursa Belediyesi Neşriyatı, 1934. 

http://www.kulturturizm.gov.tr/
https://dergipark.org.tr/tr/download/issue-full-file/21703
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ttkbelleten/issue/70493/1135220


156 

 

Ateş, Nilüfer. “Osmanlı’da Vakıf-Külliye-Şehir İlişkisi”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 26/2 (Eylül 2017), 151-164. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/38156/446381  

Aydın, Nur Gül. Orhan Gazi Külliyesi. Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp   

Ayverdi, Ekrem Hakkı. Osmanlı Mimârîsinin İlk Devri 650-805 (1230-1402). 1. Cilt. 

İstanbul Fetih Cem‘iyeti İstanbul Enstitüsü No:57. İstanbul: Bahâ Matbaası, 1966. 

Baltacı, Cahid. XV-XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri. İstanbul: İrfan Matbası, 1976. 

Baltacı, Halil. ‘‘Ömer Lütfi Barkan’ın ‘Kolonizatör Türk Dervişleri ve Zâviyeler”i 

Üzerine Değerlendirmeler’. AKADEMİAR Akademik İslâm Araştırmaları 

Dergisi 6 (Haziran 2019) 93-126. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/akademiar/issue/46512/489700  

Barkan, Ömer Lütfi. “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu 

Olarak Vakıflar ve Temlikler I İstilâ Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişleri ve 

Zâviyeler”. Vakıflar Dergisi 2 (1942), 279-386. 

https://cdn.vgm.gov.tr/yayin/dergi/vakiflardergisi/2.pdf  

Barkan, Ömer Lütfi- Meriçli, Enver. Hudavendigar Livası Tahrir Defterleri I, Ankara: 

TTK Basımevi, 1988. 122. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi. T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, Yayın Nu: 108. İstanbul: 

Başbakanlık Basımevi, 2010. 

Başol, Samettin. Vakfiyelere Göre XV. Yüzyıl Bursa Vakıfları. Ankara: Gazi Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2001. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Baykal, Kâzım. Bursa ve Anıtları. Bursa: Aysan Matbası, 1950. 

Baykal, Kâzım. Tarihte Bursa Yangınları. Bursa: Bursa Erkek Lisesi, 1948. 

Berki, Ali Himmet. Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen 

Istılâh ve Tâbirler. Ankara: Doğuş Matbaası, 1966.  

Bernard, K. A. Bursa Banyoları “Kaplıca Risalesi”. haz. Rıza Ruşen Yücer. İstanbul: 

Kenan Matbaası, 1943. 

Beydilli, Kemal. Bir Yeniçerinin Hatıratı, İstanbul: Tatav Yayınları, 2003.  

Bursa’nın Kentsel ve Mimari Gelişimi. ed. Cafer Çiftçi. Bursa: Gaye Kitabevi, 2007. 

Cantay, Gönül. Osmanlı Külliyelerinin Kuruluşu. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayınları, 2002. 

Cirit, Hasan. “Vaaz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/407-409. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/38156/446381
https://dergipark.org.tr/tr/pub/akademiar/issue/46512/489700
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


157 

 

Çağatay, Neşet. “Dini-İçtimai Bakımdan İmaret Vakıf Sistemi”. Isparta Halkevi Dergisi 

13/145-146-147 (Nisan-Mayıs-Haziran 1946), 2007-2008.   

Çağatay, Neşet. “Sultan Murad Hüdavendigar Adına Düzenlenmiş Bir Vakfiye”. Vakıflar 

Dergisi 12 (1978), 7-15. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/202982 

(Erişim Tarihi: 03.02.2024) 

Çam, Mevlüt & Pantık, Ramazan. Bursa Selâtîn Vakıfları. Ankara: Vakıflar Genel 

Müdürlüğü Yayınları, 2022. 

Çam, Mevlüt vd. Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşiv Rehberi. Ankara: Vakıflar Genel 

Müdürlüğü Yayınları, 2020. https://cdn.vgm.gov.tr/yayin/dergi/muhtelif/vakiflar-

genel-mudurlugu-arsiv rehberi.pdf 

Çetin, Atilla. “Hudâvendigâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/285. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Çetin, Osman. “Sultan I. Murad-ı Hüdâvendigâr (1326- 1389)”. Sultan Murad 

Hüdavendigar ve Balkanlarda Osmanlı Türk Medeniyeti İzleri. ed. Aziz Elbas 

Bursa: Renkvizyon Matbaacılık A. Ş., 2016, 24-25.   

Çetintaş, Sedat. Türk Mimari Anıtları Osmanlı Devri Bursa’da Murad I ve Beyazıd I 

Binaları. İstanbul, 1952.  

Çetintaş, Sedat. Yeşil Cami ve Benzerleri Cami Değildir. İstanbul: Maarif Basımevi, 

1958. 

Çiftçi, Cafer. Osmanlı Döneminde Mudanya İskelesi ve Gümrüğü. Bursa Büyükşehir 

Belediyesi Bursa Araştırmaları. Bursa: Renkvizyon Matbaa, 2012. 

Çobanoğlu, Ahmet Vefa. “Külliye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/542-

544. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Dağlıoğlu, Hikmet Turhan. 1558-1589 On Altıncı Asırda Bursa. Bursa: Bursa Vilayet 

Matbaası, 1940. 

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat. Ankara: Aydın Kitabevi 

Yayınları, 24. Basım, 2007. 

Dostoğlu, Neslihan. Osmanlı Döneminde Bursa 19.Yüzyıl Ortalarından 20.Yüzyıla Bursa 

Fotoğrafları. 1. Cilt. Antalya: Stil Matbaacılık, 2001. 

Dukas. Bizans Tarihi. çev. VL. Mirmiroğlu. İstanbul: İstanbul Matbâsı, 1956. 

Eğri, Sadettin. “Dünya’da İki İnsanı Sev: Peygamber Efendimiz, Bir De Sultan Murad 

Efendimizi…”. Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 

347-369. Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2012. 

Emecen Feridun. “Hudâvendigâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/285-

286. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/202982
https://cdn.vgm.gov.tr/yayin/dergi/muhtelif/vakiflar-genel-mudurlugu-arsiv%20rehberi.pdf
https://cdn.vgm.gov.tr/yayin/dergi/muhtelif/vakiflar-genel-mudurlugu-arsiv%20rehberi.pdf


158 

 

Emir, Sedat. Erken Osmanlı Mimarlığında Çok-İşlevli Yapılar: Kentsel Kolonizasyon 

Yapıları Olarak Zaviyeler II. İzmir: Akademi Kitabevi, 1994. 

Ergenç, Özer. XVI. Yüzyılın Sonlarında Bursa. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2006. 

Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi. haz. Yücel Dağlı-

Seyit Ali Kahraman. 2. Cilt-1. Kitap. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2005. 

Eyice, Semavi. “Hudâvendigar Camii”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

18/289-290. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Eyice, Semavi. “Hudâvendigâr Külliyesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

18/290-295. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Eyice, Semavi. “Hudâvendigâr Meşhedi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

18/295-296. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Eyice, Semavi “Kosova’da Meşhed-i Hüdâvendigâr ve Gazi Mestan Türbesi”. İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi 12/16 ( Eylül 1961), 71-82. 

Eyice, Semavi. “Çeşme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/277-287. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Fayda, Mustafa. “Zimmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/438-440. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

Gabriel, Albert. Bir Türk Başkenti Bursa. haz. Neslihan Er-Hamit Er-Aykut Kazancıgil, 

Paris:  1958. İstanbul: Seçil Ofset, 2010. 

Gabriel, Albert. “Bursa’da Murad I. Camii ve Osmanlı Mimarisinin Menşei Meselesi”, 

Vakıflar Dergisi 2 (1942), 37-43. 

Gazzîzâde Abdüllatif Efendi. Hülâsatü’l-Vefeyât. Bursa Eski Yazma ve Basma Eserler 

Ktp. No: 2162. 

Genç, Mehmet. “Mukâtaa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/129-132. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Gökbilgin, M. Tayyib. “Murad I. Tesisleri ve Bursa İmâreti Vakfiyesi”. Türkiyat 

Mecmuası 10 (1951-1953), 217-234. 

Güç, Ahmet. “Bursa’da Yapılan Selâtin Camileri”. Diyanet İlmi Dergi 38/1 (2002), 75-

92. 

Gündoğdu, Hamza. “Kosova’da Meşhedi Hüdavendigâr ve İlk Devir Osmanlı 

Mimarisinde Türbe Geleneği”. Turkish Studies (Türkoloji Araştırmaları): 

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic. 9/10 (2014). 615-638. 

Gürkan, Suat İsmail. S. Murat Hüdavendigâr’ın Şehadeti Hakkında. İstanbul: 

Hüsnütabiat Matbaası, 1958. 



159 

 

Hızlı, Mefail. “Bursa’da Selâtîn İmâretleri”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 10/1 (Ocak 2001), 33-62. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13498/163121 

Hızlı, Mefail. “Bursa Mahkeme Sicilleri Rehberi”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 12/1 (2003), 376-426. 

Hızlı, Mefail. “Hudâvendigâr Camii’nde İlk Türkçe Cuma Hutbesi”. Bursa Araştırmaları 

Kent Tarihi ve Kültür Dergisi 7 (2004), 45-47.   

Hızlı, Mefail. “Osmanlı Vakıf Eserlerinin İnşa, Tamir ve Restorasyonları”. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Ocak 1993), 219-232. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13503/163291 

Hızlı, Mefail. Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri. İstanbul: İz Yayıncılık, 

1998. 

Hızlı, Mefail. Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim-Öğretim. Bursa: 

Emin Yayınları, 2012. 

Hoca Sâdeddin Efendi. Tâcü’t-Tevârih. haz. İ. Parmaksızoğlu, 4 Cilt, Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1992. 

Hüseyin Vassaf. Bursa Hatırası. haz. Mustafa Kara & Bilal Kemikli. Bursa: Bursa Kültür 

A.Ş., 2010. 

İbrahim b. Ahmed el-Amâsi. Tercüme-i Şaka‘ik-i Nu‘mâniyye. haz. Gökhan Alp. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021. 

İnalcık, Halil. Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2020. 

İnalcık, Halil. Osmanlı İdare ve Ekonomik Tarihi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2018. 

İnalcık, Halil. “Bursa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/445-449. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

İnalcık, Halil. “Murad I”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/156-164. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

İnbaşı, Mehmet. “Sultan I. Murad’ın Evrenos Bey’e Mektubu”. Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 17 (2001), 225-236. 

İpşirli, Mehmet. “Cer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/388-389. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

İpşirli, Mehmet. “Dersiâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/185-186. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

İpşirli, Mehmet. “Duâgû”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/541-542. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

İvecan, Raif. “Meşhed-i Hüdâvendigâr’ın 1906 Yılı Tamiratı”. Güney-Doğu Avrupa 

Araştırmaları Dergisi 17 (2011), 28-70. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13498/163121


160 

 

Kallek, Cengiz. “Müd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/455-457. Ankara: 

TDV Yayınları, 2020. 

Kaplanoğlu, Raif. Bursa Anıtlar Ansiklopedisi. Bursa: Bursa Hakimiyet Gazetesi 

Matbaası, 1996. 

Kaplanoğlu, Raif. Bursa Yer Adları Ansiklopedisi. İstanbul: Bursa Ticaret Borsası Kültür 

Yayınları, 1996. 

Kaplanoğlu, Raif. “Sultan Murat Hudavendigar’ın Çekirge’si”. Sultan I. Murad 

Hudâvendigâr ve Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 165-190. Bursa: Osmangazi 

Belediyesi Yayınları, 2012. 

Kara Mustafa. “Tekke”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/368-370. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Karakaya, Enis. “Kaplıca”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/351-353. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Karataş, Ali İhsan. “Bursa Suları ve Su Vakıfları”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 17/2 (Haziran 2008), 379-417. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162887  

Karataş, Ali İhsan. Osmanlı Devletinde Gayrimüslimlerin Toplum Hayatı Bursa Örneği. 

İstanbul: Gökkubbe Yayınları, 2009. 

Karataş, Ali İhsan. Şeyhülislâm Karaçelebizâde Abdülaziz Efendi. Bursa: Bursa 

Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2015. 

Kepecioğlu, Kâmil. Bursa Kütüğü. haz. Hüseyin Algül vd. 4 Cilt. Bursa: Bursa Kültür A. 

Ş., 2009. 

1455 Tarihli Kirmasti Tahrir Defteri’ne Göre Osmanlı Kuruluş Devri Vakıfları (Giriş- 

Tıpkıbasım-Çeviriyazı). haz. Raif Kaplanoğlu vd. İstanbul: Avrasya Etnografya 

Vakfı Yayınları, 2014. 

Koyunluoğlu, M. Turgut. İznik ve Bursa Tarihi. Bursa: Vilayet Matbaası,1935. 

Kurt, Abdurrahman. Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi. Bursa: Uludağ Üniversitesi 

Basımevi, 1998. 

Kurt, Necati. Siyâkat Yazısı (Metin Çözümlemeli). İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 

2020. 

Kütükoğlu, Mübahat S. Osmanlı Belgelerinin Dili. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2018. 

Lutfi Paşa, Tevârih-i Al-i Osman. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1922. 

Maydaer, Saadet. Osmanlı Klasik Döneminde Bursa’da Bir Semt: Hisar. Bursa: Emin 

Yayınları, 2009.  

M. Emiri. Bursa Kaplıcaları. Bursa: Kitabhâne-i Emiri, 1308 (1982). 

Mecdi Mehmed Efendi, Şakâik-i Nu’mâniye ve Zeyilleri I. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1989. 

Mutçalı, Serdar. Arapça Türkçe Sözlük. İstanbul: Dağarcık Yayınları, 1995. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162887


161 

 

Mülâzım Abdulkadir. Bursa Tarih Kılavuzu. haz. Mehmet Fatih Birgül & Levent Ali 

Çanaklı, İstanbul: Kayhan Matbası, 2008. 

Müslim b. el-Haccâc, Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyrî. Sahîh-i Müslim. nşr. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî. 5 Cilt. Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1955/1374. 

Neşrî, Mehmed. Cihânnümâ. haz. Necdet Öztürk, İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2013. 

Orbay, Korhan. Korhan Orbay, “İltizam Sistemi”. TÜBİTAK Bilim ve Toplum Başkanlığı 

Popüler Bilim Yayınları. Erişim 04.01.2025. 

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/iltizam_sistemi# 

Oruç Bey, Oruç Beğ Tarihi. haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Çamlıca Basım, 2007.  

Ortaylı, İlber. Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat, 2000. 

Öcalan, Hasan Basri - Sevim, Sezai - Yavaş, Doğan. Bursa Vakfiyeleri I. Bursa: Bursa 

Büyükşehir Belediyesi, 2013. 

Öcalan, Hasan Basri. “Murad Hudâvendigâr’ın İmâret Vakfiyesi”. Sultan I. Murad 

Hudâvendigâr ve Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 395-412. Bursa: Osmangazi 

Belediyesi Yayınları, 2012. 

Öcalan, Hasan Basri. “Sultan I. Murad’ın İmaret Vakıfları”. Bursa’da Yaşam. haz. Nihat 

Nasir. 24-27. İstanbul: Olay Medya Center, 2010. 

Öcalan, Hasan Basri. “Şer‘iyye Sicillerine Göre Bursa’da Sosyal Hayat (XVII.)”. Bursa 

Büyükşehir Kütüphanesi Bursa Belgeliği. 13.06.1998. Kayıt No. 10182. 83-91. 

Önkal, Ahmet & Bozkurt, Nebi. “Cami”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

7/46-56. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Öz, Tahsin. “Murad I. İle Emîr Süleyman’a Ait İki Vakfiye”. Türk Tarih Vesikaları I. 4 

(1941), 241- 244. https://isamveri.org/pdfsbv/D00180/1941_4/1941_4_OZT.pdf 

(Erişim Tarihi: 05.02.2024) 

Özaydın, Neslihan. Arşiv Belgeleri Işığında 1855 Depremi ve Bursa Yapılarına Etkisi. 

Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp  

Özdemir, Nezaket. Bursa Kaynakçası. Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Rota Ofset, 

2011. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Vakfiye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/465-

467. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Öztürk, Said. Osmanlı Arşiv Belgelerinde Siyakat Yazısı ve Tarihî Gelişimi. İstanbul: 

Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 1996. 

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/iltizam_sistemi
https://isamveri.org/pdfsbv/D00180/1941_4/1941_4_OZT.pdf
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


162 

 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. 3 Cilt. İstanbul: 

Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1993. 

Pay, Salih. Kuruluşundan Günümüze Yeşil Külliyesi. Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi 

Yayınları, 2010. 

Sağlık, Hatice Ceren. Bursa’da Erken Dönem Sultan Külliyelerinin Kentsel ve Mimari 

Ayırt Edici Özelliklerinin Karşılaştırmalı Analizi, Bursa; Uludağ Üniversitesi Fen 

Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Selimoğlu İsmail. “Osmangazi Belediyesi ve Balkanlar”. Sultan I. Murad Hudâvendigâr 

ve Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 321-46. Bursa: Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2012. 

Sevim, Sezai & Öcalan, Hasan Basri. Osmanlı Kuruluş Dönemi Bursa Vakfiyeleri I. 

Bursa: Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2010. 

Sevim, Sezai. “Bursa’da Erken Osmanlı Kuruluş Devri Sultanlarınca Desteklenen 

Dervişler II (Orhan Gazi ve I. Murad devirleri)”. Bursa’da Dünden Bugüne 

Tasavvuf Kültürü. haz. Ramis Dara. 150-157. Bursa: Bursa Kültür Sanat ve 

Turizm Vakfı Yayınları Bursa Kitaplığı: II, 2002. 

Sevim, Sezai. “I. Murad’ın Vakıfları ve Temlikleri”. Sultan I. Murad Hudâvendigâr ve 

Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 372-394. Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 

2012. 

Seyhan, Ertuğrul. “Bursa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/450-451. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Sezen, Tahir. Osmanlı Yer Adları. T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü 

Yayın No:26. Ankara: Sistem Ofset, 2017. 

Sultan I. Murad Vakfiyesi. BOA. EV. VKF. No.19, Gömlek No.5 

Sultan I. Murad Vakfiyesi. İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı. İstanbul 

Kitaplığı Bölümü. Muallim Cevdet. Fermanlar, No: 7.  

Sultan I. Murad Vakfiyesi Osmanlıca Tercüme Sûreti. Yıldız Sarayı Kütüphanesi. 

No.T.6225. 

Sylka, Abdulkadir. Osmanlı Yönetimi Öncesi ve Sonrası Kosova (Tanzimat Dönemine 

Kadar) Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2020. 

Şeker, Mehmet. “Vakfiyelerin Türk Kültürü Bakımından Özellikleri”. Tarih İncelemeleri 

Dergisi 18/1 (Haziran 1993), 1-18.                                  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/egetid/issue/5035/68569 

Şenyurt, Oya. “Kosova’da Murad Hüdavendigâr Türbesi ve Ek Yapıları”. METU Journal 

of the Faculty of Architecture 29/2 (2012), 285-311. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/egetid/issue/5035/68569


163 

 

Tarım Ertuğ, Zeynep. “İmaret”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/219-220. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Taşköprülüzâde, Osmanlı Bilginleri. çev. Muharrem Tan. İstanbul: İz Yayıncılık, 2007. 

TDK, Türk Dil Kurumu. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim 24 Ocak 2022. 

https://sozluk.gov.tr/ 

Tevhid, Ahmed. “İlk Altı Padişah’ın Bursa’da Kâin Türbeleri: Hudâvendigâr Murad 

Türbesi”. TOEM 3/17 (İstanbul 1328). 1047-1060. 

Topçu, Niyazi. “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”. Bursa 

Araştırmaları 10 (2005), 46-53. 

TTK, Türk Tarih Kurumu, Tarih Çevirme Kılavuzu, Erişim 10 Haziran 2024. 

https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/ 

Tunaboylu, Betül. Bursa Merkezdeki Osmanlı Dönemine ait Şadırvan ve Çeşmelerdeki 

Süsleme Unsurları. Uşak: Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2019. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Türkiye’de Vakıf Abideler ve Eski Eserler III (Bursa İl Merkezi). Ankara: Vakıflar Genel 

Müdürlüğü. Ankara: Yenigün Matbaası, 1983. 

Umur, Suha. Osmanlı Padişah Tuğraları. İstanbul: Cem Yayınevi, 1980. 

Uşâkîzâde İbrahim Hasîb Efendi. Zeyl-i Şakâ‘ik. haz. Ramazan Ekinci. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Devleti’nin Saray Teşkilatı. (Ankara: 1945), 230-231.  

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Tarihi I. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

1988. 

Ünal, Mehmet Ali. Osmanlı Müesseseleri Tarihi. Isparta: Fakülte Kitabevi Yayınları, 

2007. 

Ünver, A. Süheyl. Hudavendigâr Gazi Murat Beyin Hususî Kütüphanesine Ait Bir Eser 

Hakkında. İstanbul: Millî Mecmua Basımevi, 1947. 

Ünver, Süheyl. Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri. haz. Gülbün Mesara & Mine Esiner 

Özen. İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 2011. 

Vırmiça, Raif. Priştine Camileri. Prizren: Türk Demokratik Birliği Kitap Yayınları 2, 

1997. 

https://sozluk.gov.tr/
https://ttk.gov.tr/tarih-cevirme-kilavuzu/


164 

 

Yavaş, Doğan. “Murad Hudâvendigaâr Dönemi Bursa Eserleri”. Sultan I. Murad 

Hudâvendigâr ve Dönemi. ed. İsmail Selimoğlu. 413-423. Bursa: Osmangazi 

Belediyesi Yayınları, 2012. 

Yediyıldız, Bahaeddin. “Vakıf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/479-486. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Yediyıldız, Mustafa Asım. Başlangıcından Günümüze Yıldırım Külliyesi ve Ulucami. 

Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp  

Yıldırım, Fahri. 14. Yüzyıldan Cumhuriyet Dönemi’ne Kadar Yabancı Seyyahların 

Gözünden Bursa İlindeki Mimari Eserler. Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Yılmazyaşar, Hasan. Bursa’dan Kosova’ya: Hüdavendigar Dönemi (I. Murad) Osmanlı 

Mimarisi. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2017. 

Yurtsever, M. Murat. Lâmi’î Çelebi’nin “Bursa Şehrengîzi”nde Mekân Tasvirleri”. 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 2/1 (Ocak 1987), 243-252. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/144243  

http: http://fotograf.bursa.com.tr/1-murat-hudavendigar/ (Erişim Tarihi: 18.01.2023) 

https://tdv.org/tr-TR/proje/sultan-murat-hudavendigar-turbesi-restorasyonu/ (Erişim 

Tarihi: 27.06.2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/144243
http://fotograf.bursa.com.tr/1-murat-hudavendigar/
https://tdv.org/tr-TR/proje/sultan-murat-hudavendigar-turbesi-restorasyonu/


165 

 

EKLER 

EK-I: TABLOLAR 

Tablo 22: 859/1455 Tarihli Tahrir Defteri’ne Göre Evkâf-ı Kapluca 

Sıra 

No 

Köy ve Arazi Adı Tabi 

Olduğu 

Kaza  

Hâne 

Bâ-

çift/Haymana 

Mücerred Nefer Hasılat 

(Akçe) 

1.  Karye-i Mudanya Kite 167 23 191 15.000 

2.  Karye-i Kurşunlu Kite 73 - 71 12.000 

3.  Karye-i Tuzaklı Kite  11/10 - 24 Ayniyat 

ve 320  

4.  Karye-i Kavacık Kite 8/2 - 10 Ayniyat 

5.  Karye-i Domalı  Kite 5/3 - 11 Ayniyat 

ve 30 

6.  Karye-i Evciler 

(Epçeler) 

Adranos 8/1 - 7 Ayniyat 

7.  Karye-i Yağmalar  Adranos 1 - 3 Ayniyat 

8.  Karye-i Dere  Adranos 9/1 1 12 Ayniyat 

9.  Karye-i Güneylü Adranos 12 2 23 Ayniyat 

ve 15 

10.  Karye-i Gögez/ 

Göğez (Gököz) 

Kite 8 - 10 Ayniyat 

11.  Karye-i Baraklu 

(Baraklı) 

Kite  5 - 15 Ayniyat 

ve 30 

akçe 

12.  Karye-i Karagöz/ 

Karaköy 

Bursa 16 - 22 Ayniyat 

ve 60 

13.  Karye-i Çalışlar  Kite 6/2 - 8 Ayniyat 

14.  Karye-i Delüler  Kite 18/3 4 27 Ayniyat 

15.  Karye-i Mürsellü 

(Mürseller) 

Kite 7/6 - 15 Ayniyat 

16.  Karye-i Uzuncuk  Bursa 6 - 12 Ayniyat 

ve 10  

17.  Karye-i Ağras Bursa 3 2 6 Ayniyat 

ve 40 

18.  Karye-i Germendler  3 - 4 Ayniyat 

ve 7 

19.  Karye-i Gündüret 

(Günderet) 

Kite 6 - 8 Ayniyat 

ve 10 

20.  Karye-i Bağlu Kite 17/10 - 32 Ayniyat 

ve 162 

21.  Karye-i Akçakilise Kite  8 - 14 Ayniyat 

ve 136 

22.  Karye-i Kızıl Kite  14 - 21 Ayniyat 

ve 244 

23.  Karye-i Şıhlar/Şeyh Kite 7 - 11 Ayniyat 

ve 400 



166 

 

24.  Karye-i Mürseller Bursa 7 - 13 Ayniyat 

ve 247 

25.  Karye-i Gökviran Kite 9 - 14 Ayniyat 

ve 360 

26.  Kiraslü Karyesi 

(Kirazlı) 

Kite 12/2 (nim-çift 

ve 1 imam)) 

- 26 Ayniyat 

ve 889 

27.  Karye-i 

Gökçeviranköy 

Bursa 9 - 11 Ayniyat 

ve 245 

28.  Karye-i Çongara Bursa 11/(1 imam) - 17 Ayniyat 

ve 538 

29.  Karye-i Gökpınar  Bursa 7 - 13 Ayniyat 

ve 310 

30.  Karye-i Yenice  Kite 2 - 7 Ayniyat 

ve 13 

31.  Karye-i Misi 

(Misiköy) 

Bursa 8 - 10 Ayniyat 

ve 30 

32.  Karye-i Dere  Bursa 8 - 12 Ayniyat 

ve 430 

33.  Karye-i Karaman  Bursa 5 - 5 Ayniyat 

ve 273 

34.  Karye-i Hamidler  Bursa 11 - 13 Ayniyat 

ve 35 

35.  Karye-i Değişler  Bursa 6 - 8 Ayniyat  

36.  Karye-i Bigados ve 

Sitos/Eşekyedi  

Bursa 1 - 16 Ayniyat 

ve 3.637 

37.  Karye-i Kavak ve 

Koçi 

Bursa 12 - 16 Ayniyat 

ve 1.164 

38.  Karye-i Bilâd-ı 

Yunus /Yunuseli  

Bursa 13 - 16 Ayniyat 

ve 990 

39.  Karye-i İzvad Bursa 5 - 7 Ayniyat 

ve 1708 

40.  Karye-i Armud 

(Armutköy) 

Bursa 12 - 13 Ayniyat 

ve 359 

41.  Karye-i Hatun  Bursa Köy harab olup taşradan ekilir. 

42.  Karye-i 

Çavuş/Mümin Ece  

Bursa 3 - 3 Ayniyat 

ve 62 

43.  Karye-i Çeltükçi Bursa 26 - 31 Ayniyat 

ve 1564 

44.  Karye-i Kükürdlü 

(Kükürtlü) 

Bursa 3 - 13 1.111 

45.  Karye-i Yenice/ 

Yahşibağköy  

Bursa - - 8 3771 

46.  Nefs-i Kapluca Bursa - - 46 Ayniyat 

ve 

256.282 

47.  Karye-i Timurhisar Bursa Kiraya verilen arazileri içerir. 1.250 

48.  Karye-i Temurkapu 

(Demirkapı)  

Bursa 15 - 14 2440 



167 

 

Tablo 23: 19. yüzyıla ait Mahlûlât Defteri’nde Gazi Hudâvendigâr Vakfı Arazileri 

Bilgileri  

Sıra 

No 

Arazinin Devredildiği 

Kişi 

Mahlul Vakıf Arazisi Bulunduğu Yer Gelir 

Miktarı 

1. Hamamcı Ahmed bin 

Abdullah 

Dimitri ve Yovan Zımmî Hadîkaları 

(Mihraplı Köprü Kurbünde Çay Bahçeleri), 

Kara Ahmed Tarlası, Üç Dönüm Harab 

Hadîka 

Bursa hâricinde 165 kuruş 

2. Veli oğlu İbrahim Musaoğlu Harmanı, Koçuoğlu Hadîkası, 

Çelebioğlu Tarlası 

Cebel-i Yenice 270 kuruş 

3. Koca Ali oğlu Hasan Çongara karyesi Gölalanı’nda muhtelif 

tarlahâ ve koru-i mezkûreler 584  

Bursa kazâsına tabi 185 kuruş 

4. Hatice bint. Hüseyin ve 

Kezban binti 

Abdurrahman (kızı) 

Göktepe karyesi Yarış Alanı’nda tarlalar, 

Taşlıtarlada tarlalar, Koruoluğu’nda tarlalar 

ve Dede Beleni’nde tarlalar 

Cebel-i Atik nâhiyesine 

tabi 

650 kuruş 

5. Sarkıkoğlu İsmail b. 

Salih 

Tapduk karyesinde Değirmenci Mehmed 

Tarlası, Halil ve Kara Mustafa Tarlaları, 

Hacı Halil ve Mehmed Tarlaları 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

65 kuruş 

6. Şerife Emine 

Kasap Ali b. Mehmed 

Keles karyesinde tarlalar, 

Değirmenbaşı’nda tarlalar 

Cebel-i Atik nâhiyesine 

tabi 

1.500 

kuruş 

7. Seyyis Halil Misi karyesinde Hindi Bayırı’nda İbrahim 

ve Receb Kulubeleri 

Kite kazasına tabi 50 kuruş 

8. Hacı Mustafa Beydurağı’nda Musa oğlu Mehmed ve Hacı 

Halil Tarlaları 

Kite kazasına tabi 220 kuruş 

9. Süleyman Sorgun karyesinde Ekşioğlu ve Bilal 

Tarlaları, Kızılcaova’da İmam Efendi ve 

Hasancıoğlu Tarlaları, Akdoğan’da 

Kethuda ve Hatipoğlu Tarlaları, 

Akçatoprak’ta Hüseyin ve Molla Himmet 

Tarlaları, Balat’ta Ali ve Demircioğlu 

Tarlaları 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

200 kuruş 

 

584 “Vakf-ı müşarun-ileyhden Bursa kazasına tabi Çongara karyesinde Gölalanı'nda kâin etrafı Köseoğlu 

Hüseyin ve Kantaroğlu Osman tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud beş kilelik tarla ve yine 

Çamlardibi'nde kâin etrafı Osman ve Ahmed tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud dört kilelik tarla ve yine 

mahall-i mezburda kâin etrafı Osman ve Hüseyin tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve 

yine Döngellik içinde kâin etrafı Osman ve Mustafa tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla 

ve yine İslam nam mahalde kâin etrafı Hüseyin ve Osman tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir buçuk 

kilelik tarla ve yine Hisarbaşı'nda kâin etrafı Kara Mehmed oğlu tarlası ve tarafeyni tarik-i âm ile 

mahdud dört kilelik tarla ve yine Kadı Yaylası'nda kâin tarafeyni Ahmed tarlaları ve tarik-i âm ile 

mahdud üç kilelik tarla ve yine Söğütdibi nam mahalde kâin etrafı Süleyman ve Hasan ve Bekçi Köse 

tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud iki kilelik tarla ve yine Taşin nam mahalde kâin etrafı Mehmed ve 

Osman tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve yine Yörük Konağı'nda kâin etrafı Osman 

ve Ramazan tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve yine mezarlık kurbünde kâin etrafı 

Hasan tarlası ve mezarlık ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve yine Eski Mezarlık nam mahalde 

kâin etrafı Osman tarlası ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve yine Musallataşı kurbünde kâin 

etrafı Osman ve Mehmed tarlaları ve tarik-i âm ile mahdud bir kilelik tarla ve yine Mezarlıkbaşı'nda 

kâin etrafı beylik su ve tarafeyni tarik-i âm ile mahdud iki kilelik tarla ve yine Martı Tarlası demekle 

arîf etrafı Kara İbrahim ve Süleyman tarlaları ve dere ve tarik-i âm ile mahdud iki dönüm koru ve yine 

Çukur nam mahalde kâin etrafı Kantaroğlu ve Kuru İmam yerleri ve tarik-i âm ile mahdud bir dönüm 

kestane korusu ki cem‘an on dört kıta yirmi sekiz buçuk keyl tohum istîab eder tarlalar ile iki kıta üç 

dönüm koruların nısflarına mutasarrıf olan Vesveseoğlu Mustafa bilâ-veled vefat edib tarlahâ ve koru-

i mezkureler canib-i Hazine-i Evkâf-ı Hümayun'a mahlûlen aid olmağla lede'l-müzayede karar-dadesi 

olan yüz seksen beş guruşda Koca Ali oğlu Hasan üzerinde karar şod. 185 guruş”. BOA, EV.d., 

No.10066. 



168 

 

10. Fatıma binti Abdullah Akçatoprak’ta Ali ve Sarıca Tarlaları, 

Tarlahâ-i mezkûreler vs. 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

130 kuruş 

11. Dumanoğlu İbrahim Gelemiç karyesinde Akçaoğlu ve Himmet 

Tarlaları, Mera‘ ve tarlahâ-i mezkûreler vs. 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

200 kuruş 

12. Debbağoğlu Ahmed Bıyıklıalan karyesinde tarlalar 

Ceylan denilen yerde Bekir ve Ahmed 

Tarlaları 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

120 kuruş 

13. İsmail ve Veli 

kardeşler 

Alpagut karyesinde Hacı Abdullah Tarlası Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

80 kuruş 

14. Elif Hatun,  Ayşe, 

Fatıma ve Emine 

(kızkardeşler) 

Uzunöz karyesinde tarlahâ-i mezkûreler vs. Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

145 kuruş 

15. Çoban Ömer oğlu Halil Belenviran karyesinde Eyüb oğlu, 

Keskinzâde ve Kara Ali Tarlaları 

Aydıncık’ta ve Kayabaşı’nda tarlalar 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

180 kuruş 

16. Hacı Bekir b. Hacı 

Mehmed 

Belenviran karyesinde Çörekoğlu, 

Eyüboğlu ve Bekar Ahmed Tarlaları, 

Tarlahâ-i mezkûreler vs. 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

550 kuruş 

17. Mustafa Dedeler karyesinde Karaağaç’ta Abdullah 

ve Hüseyin Tarlaları, Soğucakpınar’da 

Mustafa ve Ahmed Tarlaları, Tarlahâ-i 

mezkûreler vs. 

- 150 kuruş 

18. Hüseyin, Yahya, Emin 

ve Tâhir 

Menteşe karyesinde Memiş ve Sarıoğlu 

Tarlaları, Karaağaç’ta Kara Hüseyin Tarlası 

ve tarlahâ-i mezkûreler vs. 

- 155 kuruş 

19. Çömezoğlu Molla 

Süleyman 

Dedeler karyesinde tarlalar  - 20 kuruş 

20. Ümmühan Hatun Sırtlan denilen yerde Hatibler Yeri, Karaca 

Yeri ve Köseler Tarlaları ve tarlahâ-i 

mezkûreler vs. 

- 100 kuruş 

21. İsmail Karacapınar’da Mustafa ve Ahmed 

Tarlaları, Tarlahâ-i mezkûreler vs. 

- 50 kuruş 

22. Hüseyin Harmanalan karyesinde Çoban Mehmed ve 

Yahyaoğlu Tarlaları 

- 50 kuruş 

23. Mehmed, Ali ve 

Ahmed 

Yağcılar karyesinde Kocabıyık ve Musa 

Tarlaları, Üçpınarlarda tarlahâ-i mezkûreler 

vs 

- 50 kuruş 

24. Mehmed oğlu İsmail Kıranışıklar karyesinde Halil ve Kadıoğlu 

Tarlaları ve tarlahâ-i mezkûreler vs. 

- 50 kuruş 

25. Çavuşoğlu Koca Ali ve 

Hüsniye Şerife (eşi) 

Kızılkilise karyesinde Hüseyin ve Sarı 

Mahmudoğlu Tarlaları, Koççukurun’da 

Mustafa ve Hüseyin Efendi Tarlaları, 

Namazgah’ta Sarı İsmail Tarlası 

- 100 kuruş 

26. Halil b. Hüseyin Kızılkilise karyesinde tarlalar - 20 kuruş 

27. Mehmed Tepeoğlu’nda on dönüm tarla, Fatıma Hatun 

ve Hacı Süleyman Hadîkaları, Misi 

bağlarında Mehmed Bağı, Yenibağlar ve 

değirmen ve tarlahâ-i mezkûreler vs. 

Çekirge cibayetine tabi 4.000 

kuruş 

28. Süleyman Kara Ahmed Mustafa ve Feyzullah Tarlaları 

Karapınar’da tarlalar 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

25 kuruş 

29. Mehmed Başçayır’da Mustafa, Feyzullah ve Numan 

Ağa Çayırları 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

15 kuruş 

30. Tavşanoğlu Hacı 

Mehmed 

Göktepe karyesinde tarlalar, Taşoluk’ta 

Bektaşoğlu Tarlası ve tarlahâ-i mezkûreler 

vs. 

Cebel-i Atik nâhiyesine 

tabi 

250 kuruş 

31. Şerife Zeynep bint. 

Osman 

Cebel Yenice karyesinde Karapınar’da 

tarlalar, Karakaya’da bağ ve tarlalar 

- 100 kuruş 

32. Veli oğlu Ali Erenler karyesnde tarlalar, Büyüktarla’da ve 

Kayaaltında tarlalar,  

- 45 kuruş 

33. İbrahim Erenler karyesinde Kayaaltı’nda tarlalar - 40 kuruş 

34. Seyyid Yakub Kavacık karyesinde tarlalar Cebel-i Atik nâhiyesine 

tabi 

200 kuruş 



169 

 

35. Halil ve İbrahim Göynükbeleni karyesinde tarlalar 

Kumluçayır’da ve Kayabaşı’nda tarlalar vs. 

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

35 kuruş 

36. Osman, Ahmed ve Arif 

kardeşler 

Göynükbeleni karyesinin yakınında 

Demirköy’de tarlalar  

Cebel-i Cedid 

nâhiyesine tabi 

25 kuruş 

37. Mehmed Said Ağa Çeltik karyesinde tarlalar, Zımmî tarlaları Bursa kazâsına tabi 1.060 kuruş 

38. İbrahim ve Halil Armut karyesinin yakınında Yenice Karyesi 

Hadîkaları 

Bursa kazâsına tabi 1.260 

kuruş 

39. Hacı Abdullah ve 

İbrahim 

Kavacık karyesinde Gökçeyusuf‘ta tarlalar  

Tarlalar ve bostan 

Cebel-i Cedid 

cibâyetine tabi 

65 kuruş 

40. Sinan oğlu Kara 

Hüseyin 

Kavacık karyesi yakınındaHacı Ali Tarlası 

ve tarlalar 

Cebel-i Cedid 

cibâyetine tabi 

65 kuruş 

41. Ömer ve Kara Halil 

oğlu Mehmed 

Kavacık karyesinde Köprübaşı’nda Ömer 

Ahmed ve Molla Emin Tarlaları ve tarlahâ-i 

mezkûreler 

Cebel-i Cedid 

cibâyetine tabi 

220 kuruş 

42. Mustafa Döğenli deresinde etrafı kaya ve dere olan 

Ahmed Tarlası ve tarlalar 

Cebel-i Cedid 

cibâyetine tabi 

90 kuruş 

43. Kara Ali Akçadere’de bağ ve tarlalar Cebel-i Cedid 

cibâyetine tabi 

35 kuruş 

44. Amasyalı Huseyin Çeltik karyesinde Hasan ve Abdullah 

Tarlaları, Süleyman Hadîkası 

- 225 kuruş 

45. Hacı Alizâde Said Ağa Karaahmed Ormanı yakınında tarlalar ve 

yaklaşık yirmi beş dönüm orman 

- 350 kuruş 

46. Ahmed Çeltik karyesinde Mehmed ve Hasan 

Hadîkaları 

- 250 kuruş 

47. Süleyman ve Ahmed Kayabaşı’nda tarlalar, bir buçuk dönüm 

çayır bostan yeri 

- 500 kuruş 

48. Fatıma İhsan, Munise 

Hatice ve Emine 

Mürseller karyesinde tarlalar - 30 kuruş 

49. Şerife binti Ali Seferışıklar karyesinde tarlalar 

İlyas oğlu çayırı 

- 120 kuruş 

 Toplam: 14.468 kuruş  

  



170 

 

EK-II: BELGE ÖRNEKLERİ 

Belge 1: Sultan I. Murad Vakfiyesi Sûreti (802/1400 tarihli aslından çıkartılan suret).585  

  

 

585 BOA, EV. VKF., No.19. Gömlek No.5. 



171 

 

Belge 2: Sultan I. Murad Vakfiyesi Sûreti (820/1417 tarihli suret).586  

 

  

 

586 İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı, İstanbul Kitaplığı Bölümü, Muallim Cevdet. 

Fermanlar, No: 7.  



172 

 

Belge 3: Sultan I. Murad Vakfiyesi Osmanlıca Tercüme Sûreti’nden.587  

 

 

 

  

 

587 Sultan I. Murad Vakfiyesi Osmanlıca Tercüme Sûreti, Yıldız Sarayı Kütüphanesi, No.T.6225. 



173 

 

Belge 4: I. Murad Hudâvendigâr Adına Düzenlenmiş Bir Vakfiye (772/1371 tarihli).588   

  

 

588  Neşet Çağatay, “Sultan Murad Hüdavendigar Adına Düzenlenmiş Bir Vakfiye”, Vakıflar Dergisi 12 

(1978), 7-15. 



174 

 

Belge 5: Bursa I.Murad Hudâvendigâr Camii’nde Okunan İlk Türkçe Cuma Hutbe Metni. (Ali Şeyh 

el-Arab, “Hutbe-22”, Sırat-ı Müstakim, 6/147, 262.)589  

  

 

  

 

589  Mefail Hızlı, “Hudâvendigâr Camii’nde İlk Türkçe Cuma Hutbesi”, Bursa Araştırmaları Kent Tarihi 

ve Kültür Dergisi 7 (2004), 45-47.   



175 

 

Belge 6: Başbakanlık Osmanlı Arşiv Belgesi.590 

 

  

 

590 BOA, EV. d., No.10591. 



176 

 

Belge 7: Başbakanlık Osmanlı Arşiv Belgesi. 591 

 

  

 

591 BOA, EV.d., No.10066. 



177 

 

Belge 8: Başbakanlık Osmanlı Arşiv Belgesi.592 

 

  

 

592 BOA, EV.HMH.d., No.3766. 



178 

 

Belge 9: BOA, Başbakanlık Osmanlı Arşivi Evkâf Haremeyn Muhasebeciliği Defterleri.593 

 

  

 

593 BOA, EV.HMH.d., No.4472. 



179 

 

Belge 10: Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nde Hudâvendigâr Gazi Evkâfı Muhasebe Defteri.594 

 

  

 

594 BŞS, A 48, 1b. 



180 

 

Belge 11: Bursa Şer‘iyye Sicilleri’nden Külliyenin İmaretini Konu Edinen Bir Kayıt.595  

 

  

 

595 BŞS, B 25, 98a. 



181 

 

Belge 12: Bursa Şer‘iyye Sicilleri, Mahkeme Kaydı Örneği.596 

 

  

 

596 BŞS, B 45, 9a. 



182 

 

Belge 13: I. Murat Hüdavendigar’ın Vakıf Köyleri. 597 

 

 

  

 

597 Niyazi Topçu, “Murat Hüdavendigar’ın Bursa Vakfiyesi ve Vakıf Köyleri”, Bursa Araştırmaları 10 

(2005), 53. 



183 

 

EK-III: FOTOĞRAFLAR 

Resim 1: Çekirge Mahallesi ve I. Murad Hudâvendigâr Külliyesi Külliyesi (1890 civarı).598 

 

 
 

 

 

Resim 2: I. Murad Hudâvendigâr Camii ve Eski Kaplıca (Kartpostal 1890 civarı).599 

 

  

 

598  Neslihan Dostoğlu, Osmanlı Döneminde Bursa 19.Yüzyıl Ortalarından 20.Yüzyıla Bursa Fotoğrafları 

(Antalya: Stil Matbaacılık, 2001), 1/61. 
599  Neslihan Dostoğlu, Osmanlı Döneminde Bursa 19.Yüzyıl Ortalarından 20.Yüzyıla Bursa Fotoğrafları, 

1/77. 



184 

 

Resim 3: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi Cami, Medrese ve Türbe.600  

 

 

Resim 4: I. Murad Hudâvendigâr Camii Ön Cephesi (Bozulmamış Hali).601 

 

 

 

600  http://fotograf.bursa.com.tr/1-murat-hudavendigar/ (Erişim Tarihi: 18.01.2023) 
601  Sedat Çetintaş, Türk Mimari Anıtları Osmanlı Devri Bursa’da Murad I ve Beyazıd I Binaları (İstanbul, 

1952). 



185 

 

Resim 5: Bursa Hudâvendigâr Camii’nin İç Görünümü. 

 

 

 

Resim 6: Bursa Hudâvendigâr Camii İç Mekân Görüntüsü. 

 

 

  



186 

 

Resim 7: Hudâvendigâr Camii Yan Cephesi (Bozulmamış Hali).602 

 

Resim 8: Caminin Sol Tabhane İç Kapısı.                               Resim 9: Tabhane İç Mekânı.

                                                  

  

 

602  Sedat Çetintaş, Türk Mimari Anıtları Osmanlı Devri Bursa’da Murad I ve Beyazıd I Binaları (İstanbul, 

1952). 



187 

 

Resim 10: Medresenin Giriş Mekânı.                     Resim 11: Medresenin Sağ Cephesi Koridoru.  

  

 

Resim 12: I. Murad Hudâvendigâr Medresesi Sağ Çephesi Medrese Odası Görüntüsü. 

 

  



188 

 

Resim 13: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmareti Dış Görüntüsü.603 

 

Resim 14: Bursa Hudâvendigâr Külliyesi İmareti İç Avlusu. 

 
  

 

603 http://fotograf.bursa.com.tr/1-murat-hudavendigar/ (Erişim Tarihi: 18.01.2023) 



189 

 

Resim 15: Hudâvendigâr İmâreti İç Mekân Görünümü ve Fırın Kısmı. 

 

 
 

 

 

 

 

Resim 16: Hudâvendigâr İmâreti’nden Târîhi Calaskal. 

 

 
  



190 

 

Resim 17: Bursa I. Murad Hudâvendigâr Türbesi.604  

 

 
 

 
Resim 18: Bursa I. Murad Hudâvendigâr Türbesi İç Mekân Görüntüsü. 

 

 
  

 

604 http://fotograf.bursa.com.tr/1-murat-hudavendigar/ (Erişim Tarihi: 18.01.2023) 



191 

 

Resim 19: Girçık Hamamı Görüntüsü (1955 Yılı).605       Resim 20: Girçık Hamamı Önü Anıt Ağaç. 

 

               

 

Resim 21: Girçık Hamamı’nın Ön ve Yan Cepheden Görüntüsü. 

  

 

605  Süheyl Ünver, Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, haz. Gülbün Mesara & Mine Esiner Özen (İstanbul: 

Kubbealtı Neşriyatı, 2011), 101. 



192 

 

Resim 22: Girçık Hamamı İç Mekân Görüntüsü. 

 

 
 

 

Resim 23: Hudâvendigâr Çeşmesi.                                     Resim 24: Caminin Dış Şadırvanı. 

 

 

 

  



193 

 

Resim 25: Kosova’da Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Türbesi Meşhed-i Hudâvendigâr. 

 

 

                     Resim 26: Kosova’da I. Murad Müzesi.                                     

                                                                                    

 

  



194 

 

Resim 27: Meşhed-i Hudâvendigâr’ın Dış Görüntüsü.       Resim 28: Meşhed’in Arka Cephesi. 

 

 

 

Resim 29: Kosova’da Gazi Murad Hudâvendigâr’ın Türbesi İç Mekân Görüntüsü. 

 

 

  



195 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı-Soyadı Nagehan ÇAKICI 

Doğum Yeri ve Yılı   

Bildiği Yabancı 

Diller 

Arapça- İngilizce  

Eğitim Durumu   Başlama-Bitirme Yılı Kurum Adı 

Lise 1998 2002 Bursa İpekçilik Anadolu İmam Hatip 

Lisesi 

Lisans 2003 2007 Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

 

Yüksek Lisans 2007 2010 Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü 

Doktora 2014 2025 Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü 

Çalıştığı Kurum    Başlama-AyrılmaYılı Çalışılan Kurumun Adı 

 
2008  Diyanet İşleri Başkanlığı-  

Bursa İl Müftülüğü (İl Vaizi) 

Üye Olduğu Bilimsel 

ve Meslekî 

Kuruluşlar 

 

Katıldığı Proje ve 

Toplantılar 

 

Yayınlar: “Hz. Peygamber Döneminde Müellefe-i Kulûb Uygulaması ve 

Etkileri”, International Journal of Social and Humanities 

Sciences Research (JSHSR), 11/105 (Mart 2024), 695-703. 

 

“Hz. Peygamber Döneminde Müellefe-i Kulûb”, Ege II. 

Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi Bildiri Özetleri, ed. 

Mustafa Mutluer, İzmir: 2023. 

İletişim (e-posta):  

Tarih 

İmza 

Adı-Soyadı 

 

 


